
  

T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

GAZETECİLİK ANABİLİM DALI 

 

DOKTORA TEZİ 

 

KÜLTÜREL İKTİDAR TARTIŞMALARI 

ÇERÇEVESİNDE TÜRKİYE’DE MUHAFAZAKÂR 

KÜLTÜR VE SANAT YAYINCILIĞININ GELİŞİMİ 

 

EMRE YÜKSEL 

2502190123 

 

TEZ DANIŞMANI 

PROF. DR. BELKIS ULUSOY 

 

 

İSTANBUL – 2025 

 

 

 



 ii 

ÖZ 

KÜLTÜREL İKTİDAR TARTIŞMALARI ÇERÇEVESİNDE TÜRKİYE’DE 

MUHAFAZAKÂR KÜLTÜR VE SANAT YAYINCILIĞININ GELİŞİMİ 

EMRE YÜKSEL 

 Kültürel alandaki karşıtlıklar Tanzimat Dönemi ile başlamış ve Cumhuriyet ile birlikte 

yüksek bir seviyeye ulaşmıştır. Yeni cumhuriyetle birlikte yüzünü Batıya dönmüş bir kültürel 

alan ortaya çıkmıştır fakat tepeden inme olarak değerlendirilen reformlar belirli kesimlerce 

kabul görmemiştir. Cumhuriyet’in hemen her döneminde tartışılan bir konu olan kültür sahası 

farklı ideolojilere sahip kitleler tarafından zapt edilmesi gereken bir mevzi olarak görülmüştür. 

AK Parti ile birlikte kamusal ve kültürel yaşamda önemli bir yer tutmaya başlayan muhafazakâr 

cenah, uzun siyasi iktidara rağmen kültürel alanda istenilen seviyeye gelememiş ve bunun 

kabulü direkt olan Cumhurbaşkanı Erdoğan tarafından dile getirilmiştir. Kültürün bir iktidar 

alanı olarak addedilmesiyle birlikte bu konu sıklıkla tartışılır hale gelmiştir. 

 Bu çalışmada kültürel iktidar tartışmalarının yaşandığı dönemin muhafazakâr dergileri 

Lacivert ve Cins dergileri içerik yönünden incelenmiştir. Siyasi iktidara rağmen kültürel iktidar 

olunamamasının nedenini anlayabilmek adına geçmiş dönemin muhafazakâr dergileri Diriliş 

ve Mavera dergileri incelenmiş ve bir mukayese imkânı bulunmuştur. Betimsel analiz yöntemi 

ile incelenen muhafazakâr dergilerin farklı siyasal koşullarda neyi benzer ve neyi birbirlerinden 

farklı biçimlerde yaptığı görülmüştür. 

 Yapılan analiz neticesinde Lacivert ve Cins dergilerinin teknik yönden çağın şartları 

gereği daha gelişmiş olduğu, içerik açısından daha geniş bir yelpaze sunduğu ve siyasal koşullar 

ile daha uyumlu olduğu görülmüştür. Her iki dergi de hükümetin kurmak istediği kültürel 

hegemonyaya katkı sağlayan yayın organları olarak öne çıkmış ve nasıl bir kültürel iktidar inşa 

edilmek istendiğini göstermiştir. Diriliş ve Mavera dergileri ise daha kısıtlı imkânlarla 

yayıncılık faaliyeti yürütmüş olsa da siyasi koşulları gözetmeden, entelektüel niteliği daha 

yüksek ve kendi sözünü söyleyen dergiler olarak dikkat çekmiştir. Bugünün dergilerinde yer 

alan içerikler kültürel iktidarı siyasi iktidarla birlikte gözetmiş ve Antonio Gramsci ile Pierre 

Bourdieu’nun kavramlarını hatırlatmıştır. Önceki dönemin muhafazakâr dergileri ise bağımsız 

entelektüel niteliğiyle okurunun karşısına çıkarak kendi kültürel iktidarının mücadelesini 

vermiştir. 

Anahtar Kelimeler: Muhafazakarlık, Kültürel İktidar, Cins, Lacivert, Diriliş, Mavera 



 iii 

ABSTRACT 

THE DEVELOPMENT OF CONSERVATIVE LITERARY AND CULTURAL 

MAGAZINE IN TURKEY WITHIN THE FRAMEWORK OF CULTURAL POWER 

DISCUSSION 

EMRE YÜKSEL 

Contrasts in the cultural sphere began during the Tanzimat Period and reached a high 

level with the Republic. With the new Republic, a cultural sphere oriented toward the West 

emerged; however, reforms considered top-down were not accepted by certain segments of 

society. The cultural field, a topic debated in almost every era of the Republic, has been seen 

by masses with different ideologies as a position to be seized. With the AKP, the conservative 

segment, which began to hold a significant place in public and cultural life, could not reach the 

desired level in the cultural field despite long political rule, and this shortcoming was directly 

acknowledged by President Erdoğan himself. With the conception of culture as a domain of 

power, this issue has become a frequent subject of debate. 

In this study, the conservative magazines Lacivert and Cins, which were published 

during the period of discussions around cultural power, are examined in terms of content. In 

order to understand why cultural power could not be achieved despite political dominance, 

earlier conservative magazines Diriliş and Mavera were also examined, providing a basis for 

comparison. Through descriptive analysis, it was observed what these conservative magazines 

did similarly or differently under different political conditions. 

As a result of the analysis, it was seen that Lacivert and Cins were technically more 

advanced due to the conditions of the time, offered a broader range of content, and were more 

in harmony with political conditions. Both magazines have emerged as publications that 

contribute to the cultural hegemony the government seeks to establish and reveal the nature of 

the cultural power it aims to construct. Although Diriliş and Mavera carried out publishing 

activities with more limited means, they stood out as magazines with higher intellectual quality 

that voiced their own perspectives, regardless of political conditions. The content featured in 

today’s magazines has considered cultural power alongside political power and has evoked the 

concepts of Antonio Gramsci and Pierre Bourdieu. The earlier conservative magazines, on the 

other hand, presented themselves to readers with an independent intellectual character and 

fought for their own cultural authority. 



 iv 

Keywords: Conservatism, Cultural Power, Cins, Lacivert, Diriliş, Mavera 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 v 

ÖNSÖZ 

Kültür konusu Türkiye’de Tanzimat ile birlikte tartışılan bir konu haline gelmiş, 

ülkedeki farklı kesimlerce kültürün nasıl olması gerektiği üzerine tartışmalar geliştirilmiştir. 

Bugüne geldiğimizde ise kültür konusu bir iktidar alanı olarak değerlendirilmiştir. Bu 

çalışmada kültürel iktidar konusu Türkiye’nin yakın tarihine ve entelektüel yaşantısına olan 

kişisel ilgim ve her zaman tartışılacak bir konu olmasına dair inancım nedeniyle ele alınmıştır. 

Doktora öğrenimimin tüm aşamalarında hoşgörüsünü ve yol göstericiliğini eksik 

etmeyen, okuma önerileriyle ve tezime dair görüşleriyle destekleyici tavrını her zaman sürdüren 

değerli danışmanım Prof. Dr. Belkıs Ulusoy’a sonsuz teşekkürlerimi sunarım. 

Tez izleme sürecindeki görüş ve önerileriyle bu tezin oluşumuna katkıda bulunan 

değerli hocalarım Prof. Dr. Aslı Yapar Gönenç ve Dr. Öğretim Üyesi Burak Yenituna’ya 

teşekkürü borç bilirim. 

 

EMRE YÜKSEL 

İSTANBUL, 2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 vi 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZ ........................................................................................................................................ II 

ABSTRACT ....................................................................................................................... III 

ÖNSÖZ ................................................................................................................................ V 

RESİMLER LİSTESİ ..................................................................................................... VIII 

KISALTMALAR LİSTESİ ................................................................................................IX 

GİRİŞ .................................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 
KÜLTÜREL İKTİDARIN TEORİK VE KAVRAMSAL ÇERÇEVESİ 

1.1. Kültürel İktidar Kavramı .............................................................................................. 5 

 1.1.1. İktidar ................................................................................................................... 7 

 1.1.2. Kültürün Tanımı ve Kapsamı .............................................................................. 10 

 1.1.3. Kültürün İktisadi Boyutu .................................................................................... 15 

 1.1.4. Kültürel ve Toplumsal İktidarın Tesisi ................................................................ 20 

    1.2. Kültür – İdeoloji – İktidar İlişkisi ............................................................................... 24 

         1.2.1. Antonio Gramsci’nin Düşüncesinde Hegemonya ve Kültür ................................ 25 

         1.2.2. Stuart Hall’un Çerçevesinden Kültür ile Toplumsal İktidar İlişkilerinin Kuruluşu 

ve Yeniden Üretimi .............................................................................................................. 28 

İKİNCİ BÖLÜM 

TÜRK SİYASİ TARİHİNDE MUHAFAZAKÂR DÜŞÜNCE VE GELİŞİMİ 

  2.1. Kelime Anlamı ile Muhafazakârlık ............................................................................ 33 

  2.2. Bir Düşünce Tarzı Olarak Muhafazakârlık................................................................. 34 

          2.2.1. Tanzimat Dönemi ve Sonrasında Modernleşme Çabaları Sürecinde 

Muhafazakârlık .................................................................................................................... 39 

          2.2.2. İkinci Meşrutiyet Döneminde Muhafazakârlık ................................................... 48 



 vii 

          2.2.3. Erken Cumhuriyet Döneminde Muhafazakârlık ................................................. 53 

          2.2.4. Demokrat Parti Döneminde Türkiye’de Muhafazakârlık.................................... 58 

          2.2.5. 1960 – 1980 Arası Yıllarda Türkiye’de Muhafazakârlık .................................... 62 

          2.2.6. 1980 Sonrasında Türkiye’de Muhafazakârlık .................................................... 69 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

DİRİLİŞ, MAVERA, CİNS VE LACİVERT DERGİLERİNİN BETİMSEL ANALİZİ 

     3.1. Araştırmanın Amacı ve Önemi .................................................................................. 88 

     3.2. Araştırmanın Yöntemi ............................................................................................... 89 

          3.2.1. Araştırmanın Evreni ve Örneklemi .................................................................... 90 

3.2.1.1. Diriliş Dergisi (1960 – 1992)............................................................. 91 

3.2.1.2. Mavera Dergisi (1976-1990) ............................................................. 93 

3.2.1.3. Lacivert: Yaşam Kültürü Dergisi ....................................................... 95 

3.2.1.4. Cins Dergisi ...................................................................................... 97 

      3.2.2. Araştırmanın Kapsamı ve Sınırlılıkları .......................................................... 100 

      3.2.3. Araştırmanın Soruları .................................................................................... 101 

     3.3. Muhafazakâr Kültür-Sanat Dergilerinde Sekülerizm ve Laiklik Eleştirisi ................. 102 

     3.4. Muhafazakâr Kültür-Sanat Dergilerinde İdeolojik Yaklaşım .................................... 112 

     3.5. Muhafazakâr Kültür-Sanat Dergilerinde Batı Eleştirisi ............................................ 127 

     3.6. Muhafazakâr Kültür-Sanat Dergilerinde Popüler Kültür Eleştirisi ............................ 140 

     3.7. Muhafazakâr Kültür-Sanat Dergilerinde Sinema Eleştirisi ....................................... 154 

     3.8. Muhafazakâr Kültür-Sanat Dergilerinde Edebiyata Yaklaşım .................................. 160 

     3.9. Lacivert ve Cins Dergilerinde Kültürel İktidar Konusu ............................................ 169 

SONUÇ ............................................................................................................................. 174 

KAYNAKÇA .................................................................................................................... 183 

ÖZGEÇMİŞ ..................................................................................................................... 214 



 viii 

RESİMLER LİSTESİ 

Resim 1  Cins’in 5. Sayısında Yer Alan Cins Türkiye’ye Hazırlık Testi .......... 119 

Resim 2  Kanada Başbakanı ve Belçika Başbakanı’nın Pikniği ....................... 132 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 ix 

KISALTMALAR LİSTESİ 

A.e.:   Aynı Eser 

A.g.e.:  Adı Geçen Eser 

AB:   Avrupa Birliği 

ABD:   Amerika Birleşik Devletleri 

AKP:   Adalet ve Kalkınma Partisi 

ANAP:  Anavatan Partisi 

CHP:   Cumhuriyet Halk Partisi 

Çev:   Çevirmen 

Der:   Derleyen 

DİSK:  Devrimci İşçi Sendikaları Konfederasyonu 

DP:   Demokrat Parti 

DYP:   Doğru Yol Partisi 

Ed:   Editör 

FP:   Fazilet Partisi 

HAK-İŞ:  Hak İşçi Sendikaları Konfederasyonu 

IMF:   International Monetary Fund (Uluslararası Para Fonu) 

İTC:   İttihat ve Terakki Cemiyeti 

MHP:   Milliyetçi Hareket Partisi 

MNP:   Milli Nizam Partisi 

MSP:   Milli Selamet Partisi 

MTTB:  Milli Türk Talebe Birliği 

MÜSİAD:  Müstakil Sanayici ve İşadamları Derneği 

OECD:  Organisation for Economic Co-operation and Development (Ekonomik 

Kalkınma ve İşbirliği Örgütü) 

RP:   Refah Partisi 

TSK:   Türk Silahlı Kuvvetleri 

TÜİK:  Türkiye İstatistik Kurumu 

TÜSİAD:  Türk Sanayicileri ve İş İnsanları Derneği 

Vb.:   Ve Benzeri 

YÖK:   Yükseköğretim Kurulu 

 

 



 1 

GİRİŞ 

İktidar, zihnin düşünce koridorlarında ilk önce siyasal bir kavram olarak zuhur etse de 

siyasal alandan çok daha fazlasını kapsamaktadır. Aile içi ilişkiler, iş hayatı, gündelik 

yaşamdaki sıradan tanışıklıklar ve tüm mikro – makro etkileşimlerde iktidar kendisini 

hissettirmektedir. İktidarın geniş kapsama alanı, siyasal alanda da yalnızca yönetimi elde etmiş 

olma, siyasal rakibinden fazla oy alma gibi nicel üstünlükleri yeterli bulmaz, sosyal ve kültürel 

alanı da hâkimiyetinde bulundurmak ister. Bu hem iktidarın gücünü genişletecek hem de 

meşruiyetinin tescili anlamına gelecektir. Bu nedenle tarihte farklı koşullarda ve farklı 

dönemlerde siyasal iktidarın yalnızca yönetim gücü ile sınırlı kalmadığı, daha ruhani taraf olan 

kültürel iktidarı da eğer kendisinde değilse arzuladığı görülmüştür. 

Türkiye de zaman zaman bu tartışmaları yaşamış bir ülkedir. Bilhassa Cumhuriyet 

döneminde kültürel ve sosyal hayatta meydana gelen değişimler kimi zaman övgü kimi zaman 

eleştiri konusu olmuş ancak nihayetinde her zaman bir kavganın öznesi olarak varlığını 

korumuştur. İktidarın kültürel alandaki varlığı yahut kültürel iktidarın kime ait olduğu 

tartışmaları ülke tarihinde kendisine yer bulmuştur. 

Son dönemde ise bu konu en üst perdeden; Cumhurbaşkanı tarafından gündeme 

getirilmiştir. Bu çalışma, bütünüyle olmasa da bir fikir kıvılcımı olarak Cumhurbaşkanı Recep 

Tayyip Erdoğan’ın 2017 senesinde Ensar Vakfı’nın 38. Genel Kurulu’nda yaptığı konuşmanın 

ardından filizlenmiştir. Cumhurbaşkanı o tarihte, siyasi alandaki iktidarlarını sosyal ve kültürel 

alana taşıyamadıklarını belirtmiş; medya, sinema, bilim, teknoloji ve hukukta ülkesine yabancı 

grupların etkin olduğunu vurgulamıştır.1 Temelinde bu mesele, Cumhurbaşkanı Erdoğan’ın 

sözü ile ortaya çıkmış değildir. Daha önce konu hakkında kitaplar yazılmış (Türkiye’de 

Kültürel İktidarın Kuruluşu 1923-1945 ve Türkiye’de Kültürel İktidar Solda mı? vb.), 

araştırmalar ve makaleler kaleme alınmış, televizyon ekranlarındaki pek çok programda 

kültürel iktidar konusu zaman zaman tartışılmıştır. 

Genellikle ülkemizdeki dindar muhafazakâr aydınlar topluluğu, kültürel iktidarı ve 

benzer meseleleri özellikle Kemalizm eleştirisi çerçevesinde ele almaktadır. Adını verdiğimiz 

kitapların yazarlarının da muhafazakâr olduğu düşünüldüğünde konunun ağırlıklı olarak 

muhafazakârlar tarafından ele alındığı görülmektedir. 

                                                             
1 Hilmi Hacaloğlu, “Siyasi İktidar Olduk Ama Sosyal ve Kültürel Alanlarda İktidar Değiliz”, Amerikanın Sesi, 
2017, (Çevrimiçi), https://www.amerikaninsesi.com/a/erdogan-siyasi-iktidar-olduk-ama-sosyal-ve-kulturel-
alanlarda-iktidar-degiliz/3874608.html , Erişim Tarihi: 28.11.2021 



 2 

Kültürel iktidar meselesi, yalnızca Türkiye örneğinde değil Avrupa tecrübesinde de 

karşımıza çıkmaktadır. Benito Mussolini dönemi İtalya’sı ya da Bismarck Almanya’sı gibi 

örnekler kültürün önemli bir araç olarak iktidarlar tarafından kullanıldığını ya da kullanılmak 

istendiğini göstermektedir. Siyasal iktidarın sürekliliği için kültürel iktidarın gerekliliği bilinci 

Avrupa tecrübesinde mevcuttu. Mussolini rejimince hapse gönderilen Antonio Gramsci de 

kültürel alanın, hegemonyanın inşasında ve sürdürülmesindeki rolünü önemsemektedir. 

Hegemonya tesis eden hâkim sınıf kültür yoluyla kitlelerde bilinç oluşturarak kendi sınıfsal 

üstünlüğünü sağlamakta ve bu sayede hegemonyasını aynı araçlarla yeniden üretebilmektedir.2 

Gramsci’nin vurguladığı hegemonyanın yeniden üretilmesi amacı doğrultusunda Türkiye’de de 

bugün bir kültürel iktidar mücadelesi söz konusudur. Nazi Dönemi Almanya’sından 

Amerika’ya zorunlu göç eden akademisyenlerden Herbert J. Gans, “Popüler Kültür ve Yüksek 

Kültür” adlı eserinde kültür savaşının yalnızca yüksek kültür ve popüler kültür arasında 

olmadığını, bunun toplumda hangi kültürün ve kimin kültürünün egemen olması gerektiği 

hakkında bir çekişme olduğunu söyler.3 Gans’ın elbette Türkiye için söylemediğini bildiğimiz 

bu çıkarım, kolay bir şekilde Türkiye için de kabul edilebilir görünmektedir. Belirli aralıklarla 

ülkemizin gündem maddesi olan yaşam biçimi tartışmaları da bunu doğrulamaktadır.  

 Adalet ve Kalkınma Partisi’nin uzun süreli iktidar döneminde sosyal ve kültürel alanda, 

farklı açılardan pek çok değişim yaşanmıştır. Kentsel planlamadan mimariye, medya alanında 

yaşanan dönüşümden kültür sanat etkinliklerine ve eğitim sistemindeki köklü değişikliklere 

değin kültürel alanı etkileyen pek çok farklı süreç özellikle Türkiye’nin yaklaşık son yirmi 

senesinde karşımıza çıkmaktadır. Tüm bu yaşanan dönüşüm/değişim sürecine rağmen, çok 

partili hayat sonrasındaki Türkiye’nin en uzun süreli siyasi iktidarına sahip olan 

Cumhurbaşkanı Erdoğan’ın kültürel iktidarın tesisinde başarısız olunduğunu söylemesi ve 

bundan duyduğu memnuniyetsizliği dile getirmesi bu alanın incelenmesini değerli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, kültürel iktidar alanında başarısız olunduğu inancının doğruluğu ya da 

yanlışlığı irdelenmeyecek, başarısız olduğuna inanılan muhafazakârların kültür ve sanatı 

dergilerinde nasıl kullandığı araştırılacaktır. Araştırma neticesinde “nasıl bir kültürel iktidar 

inşa etmek amaçlanıyor” sorusuna yanıt bulunmaya çalışılacaktır. Araştırma, kültürel iktidar 

konusunu fikri altyapısını göz önünde ve esas planda bulundurarak ele almayı ve konunun 

taraflarından olan muhafazakâr aydın topluluklarının faaliyetlerini incelemeyi amaçlamaktadır. 

                                                             
2 Antonio Gramsci, Hapishane Defterleri, Çev. Adnan Cemgil, İstanbul, Belge Yayınları, 2014, s.28 
3 Herbert J. Gans, Popüler Kültür ve Yüksek Kültür, Çev. Emine Onaran İncirlioğlu, İstanbul, Yapı Kredi 
Yayınları, 2005, s.19 



 3 

Bu nedenle öncelikle kavramsal olarak iktidar ve muhafazakârlık araştırılacak ve tartışılacaktır. 

Evrensel muhafazakârlık değerlerinden Türkiye’deki muhafazakârlık anlayışlarına değin geniş 

bir çerçeve çıkarılacaktır. Sonrasında iki farklı dönemden, muhafazakâr aydın camianın üyeleri 

diyebileceğimiz kişi ve gruplarca neşredilen kültür ve sanat odaklı dergiler incelenecektir. Bu 

kapsamda, toplamda dört adet dergi incelenecek, bu dergilerin ikisi günümüzde yayın yapan 

dergiler ve diğer ikisi geçmişte yayın yapmış dergiler olacaktır. Seçilen dergilerden ve bugün 

yayın hayatı süren ilk dergi Cins dergisidir. Cins’in Genel Yayın Yönetmeni İsmail Kılıçarslan, 

dergi yayına başladığı dönemde verdiği bir röportajda amaçlarını şöyle açıklamıştır: “Bizim en 

büyük kavga alanımız ve derginin başat fikirlerinden biri kültürel iktidarla, Türkiye’de 

Kemalist beyazların oluşturduğu bu kültürel iktidarla mücadele etmek.”4 Yönetici koltuğunda 

bulunan Kılıçarslan’ın sözleri Cins’i çalışmamız için incelenmesi zaruri dergilerden biri olarak 

konumlandırmaktadır. Günümüzde yayın hayatı süren bir diğer dergi olan Lacivert dergisi de 

çalışma kapsamında ele alınacaktır. Lacivert dergisi hem sahiplik yapısı itibariyle hem de 

sıklıkla AK Parti’li bürokratların metinlerine yer ayırmasıyla önem arz etmektedir. Geçmiş 

dönemden seçilen dergilerden ilki ise Sezai Karakoç’un Ankara’da yayımlamaya başladığı ve 

muhafazakâr entelektüel camianın mihenk taşlarından biri olarak kabul gören Diriliş dergisidir. 

İncelenecek olan son dergi ise İslami edebiyatın önemli ismi Rasim Özdenören tarafından 1976 

– 1990 yılları arasında çıkarılan ve yine muhafazakâr camiada yer etmiş önemli dergilerden biri 

olan Mavera dergisidir. 

Yukarıda ismi belirtilen dört derginin incelenmesi aşamasında verilerin sınıflandırılması 

ve bulguların özetlenerek yorumlanması biçiminde kullanılan bir nitel araştırma yöntemi olan 

betimsel analiz yönteminden faydalanılacaktır. 

 Kültürel alandaki iktidar mücadelesini inceleyecek olan bu çalışmanın kuramsal 

temelleri ise Antonio Gramsci ve Stuart Hall’un görüşleri etrafında şekillenecektir. Antonio 

Gramsci iktidar mücadelesi ve hegemonik yapının değerlendirilmesi için çalışmada önemli bir 

yer tutmaktadır. Kültürel çalışmalar alanındaki araştırmalarıyla literatürün baş aktörlerinden 

biri olan Stuart Hall ise tezin kültür kısmı üzerine yapılacak yorumlarda çalışmaya ışık 

tutacaktır. 

 

 

                                                             
4 Harun Karaburç, “Kültürel İktidara Kafa Tutmaya Geldik”, Yeni Şafak, 2015, (Çevrimiçi) 
https://www.yenisafak.com/hayat/kulturel-iktidara-kafa-tutmaya-geldik-2314505 , Erişim Tarihi: 09.09.2022 



 4 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KÜLTÜREL İKTİDARIN TEORİK VE KAVRAMSAL ÇERÇEVESİ 

Kültürel iktidar, bir toplumun ideolojik, estetik ve normatif değerler sistemini 

şekillendirme kapasitesine sahip olan güç ilişkilerini ifade eder. Bu kavram, kültürel üretim 

süreçleri, medyanın rolü ve toplumsal değerlerin yeniden üretimi üzerinden anlam kazanır. 

Kültürel iktidar, yalnızca ekonomik veya siyasi kontrol araçlarıyla sınırlı olmayıp, sembolik ve 

ideolojik düzeyde de etkili olur. Antonio Gramsci’nin “hegemonya” kavramına atıfla, kültürel 

iktidarın, bir grubun kendi dünya görüşünü doğal ve geçerli bir norm gibi sunarak toplumun 

geniş kesimleri tarafından benimsenmesini, içselleştirmesini sağladığı söylenebilir. Bu süreç, 

bireylerin gündelik yaşam pratiklerinden medya temsillerine kadar geniş bir alanı 

kapsamaktadır. 

Kültürel iktidarın işleyişinde medya, eğitim, sanat ve popüler kültür kritik araçlar olarak 

öne çıkmaktadır. Bu mekanizmalar, belirli ideolojileri yaygınlaştırırken karşıt ideolojileri 

marjinalize etme işlevi görmektedir. İktidarın arzuladığı değerlerin medya ve diğer kültür 

araçlarıyla sürekli üretim ve gösterim halinde olması bu değerlerin ve dolayısıyla iktidarın 

sürekliliğini sağlamaktadır. Söz konusu durum bir inşa sürecidir ve bu süreç baskı yoluyla 

ilerlemez aksine rıza üretimini sağlayarak bireylerin iktidarın söylemini sorgulamaksızın kabul 

etmesini mümkün kılar. 

Kültür bir yandan geçmişin mirasını taşırken bir yandan da günün gerçeklerine ve 

dinamiklerine göre şekillenmektedir. Kültürel iktidarın mücadele alanının bir kısmı bu mirasın 

ne olduğu konusundaki kavganın bir parçası olmak diğer kısmı ise bugünün kültürü için 

benimsediği değerleri kitlelere aktarmak üzerinedir. 

Bu çerçevede kültürel iktidar meselesinin kavramsal çerçevesi Antonio Gramsci, Stuart 

Hall, Michel Foucault ve Pierre Bourdieu gibi isimlerin kavramları etrafında 

şekillendirilecektir. Gramsci’nin hegemonya ve organik aydın kavramları günümüzde yaşanan 

kültürel iktidar tartışmalarına geçmişten ışık tutan kavramlar olarak öne çıkmaktadır. Ayrıca 

Stuart Hall’un kitlelerin popüler kültür ürünleri ile ne yaptığı sorusuna aradığı yanıt da 

çalışmaya yol gösterici katkılar sağlayacaktır. Bununla birlikte Fransız sosyolog Pierre 

Bourdieu’nün simgesel iktidar ve simgesel şiddet kavramları ile kültür üzerine görüşleri de 

çalışmanın teorik ve kavramsal boyutunun oluşturulmasında önemli bir yer tutacaktır. 

 



 5 

1.1  Kültürel İktidar Kavramı 

Son dönemde siyasal ve entelektüel alanın ortak tartışma konularından biri olan kültürel 

iktidar meselesi hem kültürü hem de iktidarı doğru kavrayarak anlaşılabilecek bir mesele olarak 

karşımızda durmaktadır. Ne kültür ne de iktidar tepeden inme, yapay ve bir anda ortaya 

çıkabilecek gerçeklikler değildir. Her ikisi de olgunlaşma sürecine ihtiyaç duymaktadır. 

Zorlama ile ortaya çıkan kültürün (tam olarak kültür demenin doğruluğu da tartışma konusudur) 

ve iktidarın kalıcı ve özümsenmiş bir realiteye dönüşmesi tarihteki emsalleri 

değerlendirildiğinde pek mümkün görünmemektedir. Bu nedenle zorlama yerine rıza ile elde 

edilmiş iktidarın ürettikleri daha kolay kabul görmekte, toplum çekmek istediği yöne daha 

kolay ikna olmaktadır. Siyasi iktidarı elinde bulunduranın toplumu yönlendirme gücünü ve 

rızanın sürdürülebilirliğini sağlamasının sacayaklarından biri kültürel iktidara sahip olmasıdır. 

Kültürel iktidar yalnızca siyasi iktidara sahip olanın elinde bulundurabileceği bir alan değildir. 

İktidarın sırtını yasladığı önemli unsurlardan biri imgelem üzerinde yarattığı güçtür. Gerçek ve 

derinlere etki eden bir kültürel aygıt ile iktidar burada çehresini bulur. Kültürel aygıt insanın 

dolayısıyla toplumun iç dünyasını, imgelem yetisini, güç istencini dönüştürmeye yardımcı olur. 

İktidar, kültürel aygıt ile hafızayı yok eder, yeniden kurar ve yeni örgütler ile düzenler yaratır, 

işlevsel mitler inşa eder.5 

Kültürün doğası gereği kültürel alan bir anda nüfuz edilebilecek bir alan olarak 

görünmemektedir ve uzun süreli bir inşa faaliyetini gerektirmektedir. Bu çabanın somut alanları 

olarak gazete ve dergiler, görsel – işitsel medya, tiyatro, sinema, yayıncılık faaliyetleri, eğitim 

faaliyetleri öne çıkmaktadır. Bu alanlara hâkim olmak siyasi iktidara kültürel iktidar olacağına 

dair bir garanti vermez ancak siyasi iktidar için bir başlangıç noktası belirlemiş olur. Söz konusu 

alana hakimiyet için kültürel iktidarı elde etmek isteyenler toplumda etkinliğinden 

bahsedilebilecek olan bazı aktörlere ihtiyaç duyar. Bu aktörler ya da Gramsci’nin adlandırması 

ile organik aydınlar kolektif bilincin yapılandırılması ve iktidara meşruiyet sağlamak için 

kültürel iktidarın elde edilmesinde aracı rolü oynamaktadırlar. İdeolojik hakimiyet kültürel 

altyapının değişimiyle birlikte dikkate değer bir farklılaşmaya uğrar. Kültürün endüstriye 

dönüşümü kültürel alanı sermayenin değerlendirildiği bir alana dönüştürür. Aydınlar sadece 

fikirlerini aktaran kişiler değil yahut medya yalnızca bir şeylerin gösterildiği bir araç değil 

                                                             
5 Antonio Negri, İsyanlar: Kurucu İktidar ve Modern Devlet, Çev. Ebru Kılıç, İstanbul, Otonom Yayıncılık, 
2022, s. 222 



 6 

gündelik hayatı örgütleyen bir araca dönüşmüştür. Medya gündelik hayatı ele geçirirken 

gösteren ile gösterilen ve temsilciyle temsil edilen arasındaki farkın izi gitgide silinmektedir.6  

Bir gücü iktidara getiren değil ancak iktidarda tutacak olan şey hegemonyadır. 

Hegemonya rıza ve zorlamanın sentezi ile oluşmaktadır. Aydınlar hegemonyanın oluşumunda 

önemli bir rol oynamaktadır. Gramsci aydınları geleneksel aydınlar ve organik aydınlar olarak 

iki kategoride değerlendirmektedir. Gramsci’nin organik aydın kavramı daha fazla iktidar 

talebini, daha fazla denetim gücünü ve çıkarları örgütlemeyi hedefleyen iktidarın yanında olan 

aydınları tanımlamaktadır.7 Organik aydınlar egemen sınıfın elçileridir ve egemen sınıfın 

toplumsal hayat için çizdikleri yöne onay verirler. Halkın büyük çoğunluğunun, egemen sınıfın 

toplumsal hayat için belirledikleri çizgiye uymasını sağlamakla görevlilerdir.8 

Gramsci’nin organik aydınlarının toplumsal hayata yön vermeyi amaçlayan eylemleri 

Pierre Bourdieu tarafından simgesel iktidar ve simgesel şiddet şeklinde kavramsallaştırılmıştır. 

Simgesel iktidar tanınmayı dayatma kapasitesiyken, tanınmanın kendisi simgesel şiddeti ifade 

eder. Simgesel iktidar ve şiddet, devletlerin ideolojik iktidar kullanma kapasitesini 

kolaylaştırır.9 Bu nedenle bugün hem Türkiye’de hem de farklı ülkelerde kültürel alana dair 

tartışmaların sürekli gündemde olması iktidar ve ideoloji ile birlikte değerlendirilmelidir. 

Kültürel iktidar düşüncesi yalnızca kültürel alana veya kültürün üretim araçlarına hâkim 

olmaktan daha fazlasına egemen olmayı ve kurulan hegemonyanın sürdürülebilme kapasitesini 

işaret etmektedir. 

Pierre Bourdieu kültürel alanda üretici rol üstlenenlerin sadece kitlelerine göre hareket 

etmediğini söyler. Kültürel iktidar için, rekabet halinde bulunulan cepheye karşıt üretim de 

sağlanmaktadır. “Nitekim, ister tiyatro ve sinema eleştirmenleri mevzubahis olsun, isterse 

siyaset, entelektüel alan yahut din alanı gazetecileri, kültürel üretim evrenlerinin analizi, 

üreticilerin, kitlelerine göre değil -en azından, inanıldığı kadar değil-, rakiplerine göre 

ürettiklerini göstermektedir.”10 Dolayısıyla kültürel iktidar meselesi siyasal iktidar kavramını 

                                                             
6 Alex Demirovic, “Hegemonya ve Sivil Toplum: Kamusallık Kavramı Üzerine Eleştiri-Ötesi Düşünceler”, Çev. 
İlker Ataç, Praksis, Sayı 10, 2011, s. 74-75 
7 Besim F. Dellaloğlu, Poetik ve Politik: Bir Kültürel Çalışmalar Ansiklopedisi, İstanbul, Timaş Yayınları, 
2020, s.316 
8 Antonio Gramsci, Aydınlar ve Toplum, Çev. V. Günyol, F. Edgü, B. Onaran, İstanbul, 1967, s. 29 
9 David L. Swartz, Simgesel İktidar, Siyaset ve Entelektüeller: Pierre Bourdieu’nün Siyaset Sosyolojisi, 
Çev. Eva Gurbanova, Cem Sili, Ankara, Fol Kitap, 2022, s. 147-148 
10 Pierre Bourdieu, Sosyoloji Meseleleri, Çev. Filiz Öztürk, Büşra Uçar, Mustafa Gültekin, Aslı Sümer, Ankara, 
Heretik Yayınları, 2016, s. 279 



 7 

duyduğumuzda akla gelen güç mücadelelerini daha yumuşak ve nezaketli görünse de fazlasıyla 

içermektedir. 

Aynı zamanda kültürel iktidar, karşıt görüşlerin bastırılması veya marjinalleştirilmesi 

yoluyla alternatif söylemlerin görünürlüğünü sınırlandırarak kendi hegemonyasını pekiştirir. 

Ancak kültürel iktidar, her zaman mutlak bir hakimiyet kuramaz ve kuramayacağı gibi 

toplumsal yapılar içindeki çatışmalar, direnişler ve karşı-hegemonik girişimler, bu iktidarın 

sınırlarını ve kırılganlıklarını açığa çıkarma potansiyeline sahiptir. Bu nedenle kültürel iktidar, 

sabit bir kontrol mekanizması değil sürekli mücadele ve dönüşümle şekillenen dinamik bir 

süreçtir. 

 

1.1.1. İktidar 

İktidar tıpkı ahlak, kültür, iyi - kötü, özgürlük ve akla gelebilecek pek çok benzer 

kavram gibi ilk anda oldukça kolay tanımlanabilir gibi görünen fakat üzerine düşünüldükçe 

tanımlamanın zorlaştığı bir kavramdır. İktidar kavramının önemi ve geniş kapsamı nedeniyle 

farklı düşünürler birbirinden farklı bakış açılarıyla tanımlar geliştirmişlerdir. 

Amerikalı sosyolog Talcott Parsons, iktidarı büyük Batı düşünce geleneğinin siyasal 

fenomenindeki anahtar kavramlardan biri olarak görmektedir.11 Byung-Chul Han ise bu anahtar 

kavramın bir gerçeklik olarak varlığından şüphe edilemeyeceğini ancak iktidar düşüncesi söz 

konusu olduğunda teorik keşmekeşin günümüzde de sürdüğünü ve kavramın tamamen belirsiz 

hale geldiğini söylemektedir.12 Kavramın önemi, kavrama ait pek çok tanım ve ele alış 

biçiminin mevcut olması nedeniyle öncelikle kelimenin etimolojik kökenine bakmak ve 

ardından bahsettiğimiz bu farklı tanım ve yaklaşımlar üzerinde durmak gerekmektedir. 

Günümüz Türkçesinde kullandığımız iktidar kavramı “Arapça ḳdr kökünden gelen 

iḳtidār “kudretli olma, gücü yeter olma” sözcüğünden alıntıdır.”13 İsmet Zeki Eyuboğlu’nun 

hazırladığı etimoloji sözlüğünde iktidar kelimesinin Arapça kudret sözcüğünden gelmekte 

                                                             
11 Talcott Parsons, “On the Concept of Political Power”, Proceedings of the American Philosophical Society, 
Cilt 107, Sayı 3, 1963, s.232 
12 Byung-Chul Han, İktidar Nedir?, Çev. Mustafa Özdemir, İstanbul, İnsan Yayınları, 2020, s. 7 
13 Nişanyan Sözlük, “İktidar”, 2015, (Çevrimiçi) https://www.nisanyansozluk.com/kelime/iktidar , Erişim Tarihi: 
29.03.2022 



 8 

olduğu ve bunun kökünün de kadr’e dayandığı belirtilmektedir. Anlam olarak kudretli olmak, 

kudreti elinde bulundurmak şeklinde açıklanmaktadır.14 

Raynaud ve Rials tarafından hazırlanan Siyaset Felsefesi Sözlüğü’nde ise iktidar 

kavramı yerine egemenlik kavramı karşımıza çıkmaktadır. Bu sözlükte egemenliğin, iktidar 

kavramı gibi tanım konusunda güçlüklere sahip olduğu vurgulanmaktadır. Hem Almanca’da 

hem Fransızca’da egemenlik ve iktidar kavramlarının tam bir karşılığının bulunmasının zor 

olduğu ve ince nüanslar ile ayrımların yapıldığı belirtilmektedir.15 Avusturyalı Türkolog 

Andreas Tietze’nin hazırlamış olduğu Tarihi ve Etimolojik Türkiye Türkçesi Lugati’nde de 

tıpkı Raynaud ve Rials’ın sözlüğünde olduğu gibi iktidar kavramı yerine egemenlik kavramı 

yer almaktadır. Tietze’nin sözlüğünde egemen kelimesinin karşılığı “hâkim, hükümran” olarak 

açıklanmakta ve Yunanca kökeni ile “hegemon” veya “hegumenos” kelimeleri belirtilip “önde 

yürüyen, orduya emreden, başta olan” şeklinde etimolojik açıklama yapılmaktadır.16 Farklı 

kaynaklarda görüldüğü üzere iktidar ya da egemen öncelikle güce, güçlü olmaya ve hâkimiyete 

vurgu yapmaktadır. D. D. Raphael’in Problems of Political Philosophy isimli eserindeyse 

diğerlerinden farklı olarak, iktidar (power) hakkında en genel anlamın “yetenek” olduğu 

belirtilmektedir. Raphael bunu kelimenin Fransızca (pouvoir) ve Latince (potestas) kökenlerine 

atıfla açıklamaktadır.17 Raphael’in etimolojik yaklaşımına çok yakın bir yaklaşımı da İrlandalı 

siyaset bilimci Peter Morriss, iktidarı felsefi bir yaklaşımla ele aldığı kitabında göstermektedir. 

Morriss’e göre sözcük, Latince “potere” çekiminden İngilizce’ye (be powerful) ithal edilmiştir. 

Kavram dilsel olarak her zaman bir yetenek, kapasite, eğilim ya da yatkınlık özelliklerine atıfta 

bulunmaktadır.18 

Tarih boyunca farklı tanımları yapılmış olan iktidar kavramı daha çok siyasal alan 

üzerinden düşünülse de çeşitli disiplinleri de (psikoloji, sosyoloji, teoloji vb.) kapsamaktadır ve 

bu çeşitli disiplinler için önem arz etmektedir. Siyaset Bilimi profesörü Esat Çam, iktidarı 

toplum yaşamının temel öğesi olarak tanımlar. Çam, iktidar tanımını yaparken oksijen 

metaforunu kullanır ve insan yaşamında oksijenin arz ettiği önem ile toplum yaşamında 

iktidarın arz ettiği önemi birbirine denk bulduğunu belirtir. Ancak Esat Çam, kendi tanımını 

oluştururken kavramın kesin bir tanıma sahip olmasının zor olduğunu da “kaypak olan bu 

                                                             
14 İsmet Zeki Eyuboğlu, Türk Dilinin Etimoloji Sözlüğü, İstanbul, Sosyal Yayınlar, 1991, s.342 
15 Philippe Raynaud, Stephane Rials, Siyaset Felsefesi Sözlüğü, Çev. İsmail Yerguz, İstanbul, İletişim Yayınları, 
2017, s. 271 
16 Andreas Tietze, Tarihi ve Etimolojik Türkiye Türkçesi Lugati, İstanbul, Simurg Kitapçılık, 2002, s. 692 
17 D. D. Raphael, Problems of Political Philosophy, London, Macmillan Press Ltd., 1990, s.165 
18 Peter Morriss, Power: a Philosophical Analysis, Manchester, Manchester University Press, 2002, s. 278-279  



 9 

kavramın, belirli bir biçimde sınırlarını saptamak ve görüş birliğine varmak mümkün 

olmamıştır.” diyerek açıklamaktadır.19 

İktidarın tanımı ve Çam’a atıfla vurguladığımız sınırlarının neresi olduğu hususunda 

akla gelen ilk isimlerden biri olan Michel Foucault, kavramı genel siyasal tanımların dışında 

bir noktadan ele almaktadır. Foucault, her türlü insan etkileşiminde; sözlü iletişim, aşk ilişkisi, 

kurumsal ya da ekonomik bir ilişki olsa dahi iktidarın daima mevcut olduğunu ifade eder. Her 

alanda var olan bu iktidar, Foucault’ya göre değişmez bir biçimde verili değildir bilakis 

hareketlidir, değişikliğe uğrayabilir, güçlenebilir veya güç kaybedebilir.20 İktidarın her alanda 

var olduğunu söyleyen Fransız düşünür, onun sınırları hakkındaki görüşüyle de önemli bir 

noktaya değinmektedir. 

İktidarın sınırları meselesinde özgürlük önemli bir nosyon olarak karşımıza çıkmakta 

olsa da kimi teorilerde göz ardı edilmektedir. Bireyin ya da hükmedilen topluluğun özgürlüğü, 

iktidarı etkilemektedir. Foucault bu bağlamda iktidarı, özgürlükten bağımsız olarak düşünmez 

ve 1982 tarihli The Subject and Power başlıklı makalesinde şunu söyler: “İktidar, yalnızca 

özgür özneler üzerinde ve yalnızca özgür oldukları sürece uygulanır... İktidar ve özgürlüğün 

boyun eğmeyi reddetmesi bu nedenle ayrılamaz.”21 Foucault’nun iktidar ve özgürlüğü birlikte 

yol alan iki düşünce olarak ele almasına benzer bir yaklaşım Byung-Chul Han’da da 

görülmektedir. Han, iktidarın özgürlüğe karşı olmadığını ve hatta iktidarı şiddet ya da baskıdan 

ayıran şeyin özellikle özgürlük olduğunu vurgulamaktadır.22 

İktidar ilişkilerinin kurulmasında, bu iktidar ilişkilerinin çeşitli toplum kategorilerine 

sirayet etmesinde ve varlığını sürdürmesinde, kullanılan dil, oluşturulan söylem başat aktörler 

olarak öne çıkmaktadır. Sayısız iktidar ilişkisinin toplumsal kitleye nüfuz ettiğini belirten 

Foucault, iktidarın işleyişi için söylemin önemini şu sözlerle ifade eder: “iktidar ilişkileri gerçek 

söylemin bir birikmesi, bir dolaşımı, bir işleyişi, bir üretimi olmaksızın ne işleyebilir, ne 

yerleşebilir ne de ayırt edilebilir.”23 

20. yüzyılın önemli düşünürlerinden biri olan Hannah Arendt de iktidar kavramı üzerine 

çeşitli yazılar kaleme almıştır. Alman düşünür Arendt, iktidar kavramını tek başına değil şiddet, 

                                                             
19 Esat Çam, Siyaset Bilimine Giriş, İstanbul, Der Yayınları, 2011, s.89-90 
20 Nesrin Canpolat, “Bilginin Arkeologu Michel Foucault”, Kadife Karanlık, Ed. Nurdoğan Rigel, İstanbul, Su 
Yayınları, 2003, s. 100 
21 Michel Foucault, “The Subject and Power”, Critical Inquiry, Cilt 8, Sayı 4 (Yaz, 1982), s. 790 
22 Han, a.g.e, s.16 
23 Michel Foucault, Toplumu Savunmak Gerekir, Çev. Şehsuvar Aktaş, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2002, s. 
38 



 10 

özgürlük, birey ve toplum gibi kavramlarla birlikte değerlendirmektedir. Arendt, Şiddet 

Üzerine adlı denemesinde iktidarı kitle ile birlikte düşünmüş ve aşağıdaki gibi tanımlamıştır: 

 

“İktidar (power), insanın sadece eyleme kabiliyetine değil, uyum içinde eyleme 

kabiliyetine tekabül eder. İktidar asla tek bir bireyin mülkünde değildir; bir gruba aittir ve 

grup bir arada bulunmaya devam ettiği sürece var olabilir. Bir kişinin "iktidarda" olduğunu 

söylediğimizde, aslında onun bir grup insan tarafından, onlar adına eyleme kudretiyle 

donatıldığına işaret etmiş oluruz.”24 

 

Hannah Arendt’in kitlenin önemini ve bir arada olmayı vurguladığı tanıma benzer bir 

yaklaşım, bu bölümün başında adını andığımız Amerikalı sosyolog Talcott Parsons’ta da 

görülmektedir. Parsons’a göre iktidarın büyük bir unsuru diğer insanlar tarafından kabul görme 

ve hükmetme kabiliyetidir ancak Parsons bu hükmetme sırasında bazı araçların kullanılacağını 

ve bu araçlar kullanılırken bazı kesimlerin de bu araçlardan mahrum kalacağını ve doğal olarak 

bunun bir bölünmeyi de her zaman beraberinde getireceğini belirtmektedir.25 Özetle hem 

Arendt hem de Parsons, dolaylı olarak iktidarın meşruiyetinin ehemmiyetini dile getirmektedir. 

Her iki isim de iktidarın kitleyle birlikte, kitleye ait olarak var olduğunu söylerken Parsons 

kaçınılmaz bazı ayrışmaların da var olabileceğinden bahsetmektedir. 

İktidar kavramı üzerine ele aldığımız metinler kapsamında kısa bir değerlendirme 

yapacak olursak öncelikle kavramın kesin bir tanımının zor olduğunu ve farklı isimlerin bunda 

hemfikir olduğunu söylemek gerekmektedir. Ancak kesin tanım yerine ortak görüşlerden 

bahsedilebilmektedir. Ele alınan metinlerden yapılan çıkarımlar neticesinde iktidarın 

özgürlükle birlikte var olduğunu, iktidar ve onun meşruiyeti için doğru söylemin inşasının 

zorunluluğunu ve iktidarın kaygan bir zemin üzerinde yükseldiğini belirtmek yanlış 

olmayacaktır. 

 

1.1.2. Kültürün Tanımı ve Kapsamı 

                                                             
24 Hannah Arendt, Şiddet Üzerine, Çev. Bülent Peker, İstanbul, İletişim Yayınları, 1997, s. 50 
25 Talcott Parsons, Toplumsal Eylemin Yapısı Cilt 1: Marshall, Pareto, Durkheim, Çev. Adem Bölükbaşı, 
Sakarya, Sakarya Üniversitesi Kültür Yayınları, 2015, s.123 



 11 

Kültür kavramı, bir önceki bölümün başında iktidar kavramı için söylediklerimize benzer 

bir biçimde tanım sorununa sahip olan bir terimdir. Üzerine pek çok tanım yapılmış olsa da 

kültüre karşılık gelen ve genel kabul görmüş olan kesin bir tanımlamadan bahsetmek doğru 

olmayacaktır. Kültür, aynı zamanda geniş kapsamı nedeniyle kendisine benzer (uygarlık, sanat, 

kimlik vb.) başka kavramlarla da karıştırılmaktadır. Raymond Williams, kültürü hem farklı 

Avrupa dillerindeki tarihsel gelişiminden hem de çağdaş disiplinlerdeki çeşitli kullanımlarından 

dolayı İngiliz dilinin en karmaşık iki veya üç kelimesinden biri olarak görmektedir.26 

 Williams’ın karmaşıklığı ile öne çıkardığı “kültür”, bizlere insanlık tarihinin en 

değişken, kendini yeniden kuran ve yeni anlamlar kazanan olgularından birini göstermektedir. 

Kanadalı antropolog George F. Macdonald, kültürün sadece geçmişe ait bir şey olmadığını, 

bugün olduğumuz ve gelecekte olacağımız şey olduğunu belirtmekte ve kültürün kişiler ve 

kurumlar tarafından sürekli olarak yeniden yaratıldığını söylemektedir.27 Bozkurt Güvenç de 

“bireyler ve topluluklar, kavimler, devletler gelip geçmiş fakat kültürler ve uygarlıklar 

sürekliliklerini korumuşlardır –tabii değişerek” diyerek MacDonald’a paralel bir konumdan 

kültürü ele almaktadır.28 

Bugünkü anlamıyla düşünüldüğünde kültür olgusunun geçmişi insanlık tarihine kıyasla 

oldukça kısa sayılabilir. Hem İngilizcede hem de Fransızcada bugünkü anlamlarıyla kültür 

kavramının ortaya çıkışı 18. Yüzyılda gerçekleşmiştir.29 Henüz adı konulmamış olsa da 

varlığından şüphe edilemeyecek olan kültür olgusu, bir kavram olarak Aydınlanma ile birlikte 

ortaya çıkmıştır. “Aydınlanma düşünürleri insanın kendisini nasıl doğa karşısında 

konumlandırdığını, eylemlerini belirli rasyonel ilkeler çerçevesinde nasıl oluşturduğunu ve bir 

birikim elde ederek tarihte nasıl ilerlediğini kültür kavramı etrafında sorgularlar.”30 Kültür 

kavramının ortaya çıkışı ise elbette durup dururken gerçekleşmemiş ve bazı olayların 

neticesinde kendisini göstermiştir. Terry Eagleton, bugün aklımıza gelen anlamıyla kültür 

fikrinin ortaya çıkmasına yol açan şeyin sanayi uygarlığı olduğunu söylemektedir. Eagleton’a 

göre uygarlığın materyalist bir hal alması ve yaşamdaki deneyimlerin cansızlaşıp fakirleşmesi, 

kültür fikrini daha değerli konuma getirmiştir.31 Uygarlığı, kültürün bir ön koşulu kabul eden 

                                                             
26 Raymond Williams, Keywords: A Vocabulary of Culture and Society, New York, Oxford University Press, 
1985, s. 87 
27 George F. Macdonald, “What is Culture?”, Journal of Museum Education, Cilt 16, Sayı 1, 1991, s.9 
28 Bozkurt Güvenç, Kültürün Abc’si, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2021, s.25 
29 Besim F. Dellaloğlu, Poetik ve Politik: Bir Kültürel Çalışmalar Ansiklopedisi, İstanbul, Timaş Yayınları, 
2020, s.21-22 
30 Önder Kulak, Theodor Adorno: Kültür Endüstrisinin Kıskacında Kültür, İstanbul, İthaki Yayınları, 2017, 
s.27 
31 Terry Eagleton, Kültür, Çev. Berrak Göçer, İstanbul, Can Yayınları, 2021, s.22 



 12 

Eagleton, roman okumak isteniyorsa kâğıt fabrikalarına ve matbaalara ihtiyaç olduğunu 

söyleyerek düşüncesini kuvvetlendirmektedir. Kültürü, uygarlık düşüncesiyle birlikte ele alan 

bir diğer isim ise Türk düşünce insanı Nurettin Topçu’dur. Topçu, uygarlık meselesini “teknik” 

kavramını kullanarak değerlendirmektedir. Kültürün doğuşu konusundaki fikirlerinde Topçu 

ile Eagleton birbirlerinden ayrılmaktadır. Eagleton kültürün uygarlığın bir neticesi olarak ortaya 

çıktığını belirtirken Topçu bunun aksi yönde fikre sahiptir ve kültür birikiminin uygarlığı 

doğurduğunu söylemektedir. “Avrupa medeniyetinin asırlardan beri yarattığı ilim, felsefe ve 

sanat harikasından doğan teknik, ön plana geçti”32 diyen Topçu, bizim toplumumuzda ise 

kültürün yaratılmadığını, Garp’tan emanet alındığını belirtmektedir. 

Kültürün bizdeki anlamını ve kültür üzerine yürütülen tartışmaları daha derinlemesine 

incelemeden önce, yapılmış olan kültür tanımları ile yaklaşımlarına bakmak yarar sağlayacak 

ve ilerleyen bölümlerde değerlendirilecek olan fikirler için zemin oluşturacaktır. Polonyalı 

sosyolog Zygmunt Bauman, “kültür” ve “medeniyet” kavramlarının tüm çabalara rağmen 

birbirlerinden ayrılmasının zor olduğunu söyler ve kültürü, dünyayı baştan yaratmaya dönük 

bitmek bilmez bir süreç, sonsuza dek kusurlu kalacak bir şeyi inatla kusursuz kılma çabası 

olarak tanımlar.33 

Terry Eagleton ise kültürü hem bireysel hem toplumsal anlamlarıyla ele almaktadır. 

Eagleton’a göre “kültür, (1) sanatsal ve düşünsel eserler toplamı; (2) ruhsal ve zihinsel gelişim 

süreci; (3) insanların yaşamlarına yön veren değerler, gelenekler, inançlar ve simgesel pratikler; 

(4) bütün bir yaşam tarzı anlamına gelebilir.”34 Eagleton, numaralandırdığı kültür 

kategorilerinden ilkini ve sonuncusunu yenilikçi ve geleneksel yönleriyle öne çıkarmaktadır. 

Bugün “kültür” denildiğinde akla gelen anlamıyla “kültür-sanat” faaliyetleri yenilikler 

içerebilirken, bir yaşam biçimine vurgu yapan “kültür” daha çok gelenekçidir, alışkanlıklar ile 

varlığını sürdürmektedir.35 Bir yaşam tarzı olarak değerlendirdiğimiz “kültürün” gelenekçi 

yanı, tarihsel geçmişiyle birlikte var olmaktadır. Bir toplumdaki alışkanlıkları, uzun sürede elde 

edilmiş fiziki ve düşünsel kazanımları ifade etmektedir. İsmail Cem’in kültür tanımı da kültür 

– sanat etkinliklerinden ziyade yaşam biçimi olan “kültürün” literatürüne katkı sağlamaktadır. 

Cem’e göre “Kültür, tarihin, sosyal alışkanlıkların, geleneklerin, inançların, doğa koşullarının 

bir toplumda uzun sürede meydana getirdiği ekonomik altyapıyla uyumlu olarak 

                                                             
32 Nurettin Topçu, Kültür ve Medeniyet, İstanbul, Dergâh Yayınları, 2020, s.23-24 
33 Zygmunt Bauman, Avrupa: Bitmemiş Bir Macera, Çev. Akın Emre Pilgir, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2018, 
s. 16 
34 Eagleton, a.g.e., s. 15 
35 A.e. 



 13 

biçimlendirdiği temel değer yargıları, bakış açıları, dünya görüşüdür.”36 İsmail Cem’in kültür 

tanımına benzer, geniş kapsamlı bir kültür tanımı da Bozkurt Güvenç tarafından yapılmaktadır. 

Güvenç’e köre kültür denilen şey “toplumu oluşturan kişileri, onları bir arada tutan, birbirine 

bağlayan dil ve haberleşme süreçlerini, sanatlarını, inançlarını, törelerini, hukuk ve yönetim 

kurumlarını, üretim ve tüketim düzenlerini içine alır.”37 

Popüler kültür ve yüksek kültürü Amerikan toplumu üzerinden ele alan Herbert J. Gans’a 

göre kültür; estetik, eğlence veya manevi ne amaçla olursa olsun ve kullanılsın “sanat” diye 

sınıflandırılan tüm malları ve fikirleri kapsamaktadır ki çoğunlukla boş zaman geçirmekte 

kullanılan alegorik ürünleri içermektedir.38 Gans bütün kültürlerin siyasal ve toplumsal değerler 

barındırdığını da vurgulamaktadır.39 Benzer bir ifadeye Fransız sosyolog Bourdieu’da da 

rastlanmaktadır. Bourdie kültürün siyasetten ayrık olmadığını ve hatta siyasal olanın bir parçası 

olduğunu belirtmektedir.40 Bourdieu aynı zamanda kültürün tahakküm kaynağı olduğunu 

söylemektedir. 

 

 “Kültür, insanlar arasındaki iletişimin ve etkileşimin zeminidir ama aynı zamanda 

bir tahakküm kaynağıdır. Sanat, bilim, din hatta dil de dahil olmak üzere bütün simgesel 

sistemler, gerçeklik anlayışımızı şekillendirerek insanlar arası iletişimin temelini 

oluşturmakla kalmaz, toplumsal hiyerarşilerin tesisine ve idamesine de katkıda 

bulunurlar.”41 

 

Kültürün siyasetin bir parçası olduğu, siyasete ve dolayısıyla topluma yön vermek, yeni 

zeminler oluşturmak, kitleyi arzuladığı şekilde inşa etmek için lüzumlu bir madde olduğu hem 

ülkemizde hem de farklı coğrafyalarda tarih sahnesinin farklı perdelerinde görülmüştür. Yılmaz 

Çolak, kültürün, yeni toplumsal düzen kurmanın önemli bir aygıtı olarak sürekli bir üretim 

sürecine tabi olduğunu söylemektedir.42 Ancak Çolak’ın bahsettiği bu üretim sürecinin 

neticesinde ortaya koyulan tüm kültürel ürünleri eşit olarak ele almak ya da bu amaçla yola 

                                                             
36 İsmail Cem,Türkiye’de Geri Kalmışlığın Tarihi, İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2021, s.437 
37 Güvenç, a.g.e., s. 15 
38 Herbert J. Gans, Popüler Kültür ve Yüksek Kültür, Çev. Emine Onaran İncirlioğlu, İstanbul, Yapı Kredi 
Yayınları, 2005, s. 21 
39 A.e. 
40 David Swartz, Kültür ve İktidar: Pierre Bourdieu'nün Sosyolojisi, Çev. Elçin Gen, İstanbul, İletişim 
Yayınları, 2018, s. 19 
41 A.e., s.11 
42 Yılmaz Çolak, Türkiye’de Kültürel İktidarın Kuruluşu: 1923 – 1945, Ankara, Liberte Yayınları, 2017, s.21 



 14 

çıkmış her ürünü kültür hazinesine eklemlenmiş değerli bir yapı olarak yorumlamak sorunlu 

görünebilir. Neil Postman, “bir kültürü ürettiği apaçık saçmalıklarla değil, kayda değer saydığı 

şeylere bakarak ölçeriz.”43 demektedir. Postman’dan alınan bu cümlenin ışığında, kültürden 

bahsedildiğinde, bu alanda ortaya çıkan mahsullerin kategorilere göre değerlendirilmesi 

gerektiğini söylemek yanlış olmayacaktır. Özellikle kültürel üretimin sayısının ölçülemeyecek 

kadar yüksek olduğu ve çok geniş bir alana hitap ettiği günümüzde, kültürel olana değer biçmek 

ve onu barındırdığı değer çerçevesinde ele almak bir zorunluluk olarak görünmektedir. Kültürel 

olanın bir parçası olarak düşünülebilecek her ürün, aynı öneme sahip olmak zorunda değildir. 

Kültür ürününde nitelik ve nicelik ayrımına (izlenme rakamları, okunma rakamları, satış 

rakamları, sürekliliği vb.) dikkat edilmesi hali hazırda çalışmamız için de mecburiyet olarak 

kendini göstermektedir. 

Sanat eleştirmeni ve medya teorisyeni Boris Groys, her kültürün bir değer taşıdığını, 

kültürün içindeki her şeyin belirli bir değere sahip olduğunu ancak onun değerinin kültürel 

değerler hiyerarşisine göre belirlendiğini söylemektedir. Kültürel değerler hiyerarşisini 

belirleyense kültürel bellektir.44 Türkiye’nin kültürel belleği toplumun her kesiminde farklı 

kalıntıları bünyesinde barındırabilmektedir. Çalışmamızın örneği olan muhafazakârlar için, 

aleviler için, kendini laik olarak tanımlayanlar için, kadınlar için (örnekler çoğaltılabilir) 

kültürel belleğin içinde farklı yapılar yer alabilmektedir. Bahsettiğimiz bu farklılıklar 

çevresinde Türkiye’de kültürün karşılığı ve kapsamı da farklılaşmaktadır. Alt kültür – üst kültür 

karşıtlığından ziyade kültürün ne olduğu sorusu ve kültür ürünlerinin bahsi açıldığında akla 

gelenler toplumun farklı noktalarında birbirinden ayrışabilmektedir. 

İslamcılık düşüncesi üzerine yazıları ve kitaplarıyla bilinen yazar Ercan Yıldırım, 

ülkemizde kültürün “ürün” olarak değerlendirildiğini söylemektedir. Oysa yazara göre kültür 

“…en başta, bireyin, toplumun, milletlerin yaşama estetiği, tarzı, anlayışı, zihniyet 

dünyasıdır.”45 Yıldırım’ın bu “kültürün ürün olarak değerlendirildiği” yönündeki görüşü, bu 

bölümün başlığında yer alan “kültürün kapsamı” konusuna da yardımcı olmaktadır. Yazarın 

ülkemizdeki kültür algısına yönelik söyledikleri aynı zamanda Eagleton’un yukarıda yer 

verdiğimiz kültür tanımındaki ilk madde ile de örtüşmektedir. Ülkemizde kültür daha çok sanat 

eserleri, edebi ürünler veya boş vakit değerlendirme araçları üzerinden düşünülmektedir. 

                                                             
43 Neil Postman, Televizyon: Öldüren Eğlence, Çev. Osman Akınhay, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2017, s.28 
44 Boris Groys, Yeni Üzerine: Geçmişle Gelecek Arasında Kültürel Ekonomi, Çev. Zeynep Baransel, 
İstanbul, Koç Üniversitesi Yayınları, 2020, s.59 
45 Ercan Yıldırım, Kültür Savaşlarından Kültürel İktidara Türkiye’nin Yeni Kültürü, İstanbul, Pınar 
Yayınları, 2008, s.13 



 15 

Bahse konu kültür yaklaşımı, daha çok kültür endüstrisinin ürünleri üzerinden kavrama 

bakıldığını göstermektedir. “Kültür endüstrisi küresel kültürün sektörlerini içerir ve matbuat, 

görsel-basılı-sosyal medya, internet yayıncılığı, blogerlık, televizyon-radyo-sinema, müzik, 

reklam, her tür tasarım, turizm, gastronomi, mimarlık, yazılım ve oyun sektörlerini kasteder.”46 

Bir anlamda günümüzde kültürün kapsamını kültür endüstrisi belirlemektedir. Bu kapsam, 

kültür artık adına kültür endüstrisi dediğimiz yapı tarafından kullanıldığı ve yönlendirildiği için 

zaman içinde genişlemektedir. Söz gelimi yirmi sene önce kültür haznesinde yer almayan bir 

öğe bugün kültür endüstrisinin en önemli metalarından biri haline gelebilmektedir. Elbette bu 

hızlı genişlemede hızla gelişen dijital dünyanın da etkisi bulunmaktadır. 

 

“Medya ve tüketici ürünleri günümüzde yaşam kalitesi söz konusu olduğunda 

hayatın idame ettirilmesi için gerekli olan ürünler kadar önemli görünüyor. Diğer deyişle 

geç kapitalizmde gündelik hayat artık sadece eşyaların "kullanım" değeri etrafında değil, -

müzik, moda, filmler, televizyon programları, spor, turizm ve diğerleri gibi nispeten daha 

estetik bir değere sahip nesneler ve aksesuarlar etrafında dönüyor.”47 

 

Kültür dediğimiz soyut varlığın içine bugün sadece geleneksel anlamda sanat, eğlence, 

eğitim ürünleri değil alternatif yaşam biçimleri de dâhil olmaktadır. Bir sonraki bölümde 

kültürün ekonomik yapı içerisindeki yerinden ve kültür ekonomisinden bahsedilecektir. 

 

1.1.3. Kültürün İktisadi Boyutu 

Yalnızca dönüştürücü gücü ve toplumsal etkisiyle değil oluşturduğu ekonomiyle de kültür 

bugün önemli bir sektör haline gelmiştir. Yarattığı iş kolları, sahip olduğu maddi değer ve 

oluşturduğu ekonomik hacim ile iktisat biliminin de üzerine düşündüğü bir alan olarak varlığını 

sürdürmektedir. Ekonomik açıdan yok sayılamaz bir büyüklüğe ulaşmış olan kültür ve sanat 

üretimi bir yandan da uzun zamandır bu yönüyle eleştirilere konu olmaktadır. Bu eleştiriler 

genel olarak kültürün ve sanatın bir ulviliğe sahip olduğu ve kültürün meta haline gelmemesi 

gerektiği düşüncesi ile temellendirilmektedir. Kültür ürünlerinin nicel olarak büyük bir boyuta 

ulaşmasına rağmen nitel bir anlam ifade etmemeye başladığı fikri eleştirmenlerin ve 

                                                             
46 A.e, s. 21 
47 Andy Bennett, Kültür ve Gündelik Hayat, Çev. Nagehan Tokdoğan, Burcu Şenel, Umut Yener Kara, 
Ankara, Phoenix Yayınevi, 2013, s. 26 



 16 

teorisyenlerin görüşlerine hâkimdir. Oysa bugün elbette manevi ve düşünsel anlamlara sahip 

olmakla birlikte kültür ve onun ürünleri büyük bir endüstriyi oluşturmaktadır. Kültür endüstrisi 

denilen olgu gittikçe genişleyen, farklı yenilikleri kendi ürünü haline getiren bir yapıyı inşa 

etmektedir. İçerisinde bulunduğumuz ekonomik sistemin yapısı gereği sürekli büyüme üzerine 

kurulu olan tüm endüstrilere paralel biçimde kültür endüstrisi de bu anlayışla büyümüş ve 

bugün önemli bir ekonomiye sahip olan devasa bir sektöre dönüşmüştür. 

Adam Smith, toplulukta yer alan en saygın tabakaların bile ürettiklerinin bazen bir değer 

hâsıl etmediğini söyler ve bu tabakanın içine sanatçıları katar. Smith’e göre sanatçının üretimi 

üretildiği anda biter ve ekonomik değer oluşturmaz.48 Ancak günümüzde ise tersi bir vaziyet 

söz konusudur. Sanatçının ortaya koyduğu kültürel ürün; basımı, dağıtımı, gösterimi ve 

sonrasında oluşturduğu telif hakkı ile uzun bir sürece yayılmış ekonomik değer 

oluşturmaktadır. Kültür endüstrisi –film stüdyoları, reklam şirketleri, sosyal medya holdingleri, 

galeriler vs. – sanatın ve aktivizmin meyvelerini toplayıp tüketmekte, giderek büyüyen ve 

doyumsuz bir görünüm sergileyen tüketici yığınlarına geri vermektedir. Dolayısıyla bugün 

kapitalizm sadece bacası tüten fabrikalardan, büyük alışveriş merkezlerinden veya siyaset 

sahnesinden değil tüketicilerin kendi içlerinden çıkmaktadır ve yine tüketiciyi hedef almaktadır. 

Kapitalist kültür endüstrisinin durmaksızın devam eden üretimi bir süre sonra bir artıklar 

yığınına dönüşmektedir. Bu artıklar duyguları, davranış biçimlerini, beklentileri ve dili 

değiştirmektedir.49 

Söz konusu ekonomik durumu oluşturan teknik süreçlere yapılan eleştirilerin başında 

Benjaminci yaklaşımlar yer almaktadır. “Eleştiren ve oturmuş tüm değerleri yıkma arzusunda 

olan sanatın ardından sanatın sadece tüketim kültürüne hizmet ettiği düşüncesi keskin, 

genelleyici ancak yaygınlık gösteren bir fikirdir.”50 Walter Benjamin teknik süreçler ile sanat 

yapıtının yeniden üretildiğini ve yeniden üretilen sanat yapıtının biricikliğini yitirdiğini, 

atmosferini kaybettiğini ve kitleselleştiğini belirtmektedir.51 Bununla birlikte Benjamin, sanat 

yapıtının başlangıçta dinsel - kutsal törenlere hizmet için üretildiğini ancak bunun değiştiğini 

ve politika temeline oturtulduğunu da söylemektedir.52 Politika temeline oturtulduğu görüşünün 

yanına bugün “ekonomi” temeline oturtulduğu görüşünü de eklemek yanlış olmayacaktır.  

                                                             
48 Adam Smith, The Wealth of Nations, Chicago, University of Chicago Press, 1977, s. 439 
49 Nato Thompson, İktidarı Görmek: 21. Yüzyılda Sanat ve Aktivizm, İstanbul, Koç Üniversitesi Yayınları, 
2018, s. 11 - 12 
50 Engin Ümer, “Adorno, Debord ve Baudrillard’da Kültür ve Sanat”, Sanat ve Tasarım Dergisi, Cilt 0, Sayı 
17, 2016, s. 172 
51 Walter Benjamin, Pasajlar, Çev. Ahmet Cemal, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2017, s. 55 
52 A.e, s. 59 



 17 

Benjamin’e atıfla oluşturulan ve eleştirilen kitlesel olma hali, eleştiri getirenlere göre 

sanat yapıtını nitelik olarak zayıflatmaktadır. Ancak öte yandan kültür ve sanat ürünlerine 

ekonomik bir boyut kazandıran da genel olarak, bahsedilen bu kitleselleşme durumudur. Kültür 

endüstrisi dediğimiz yapı biricikliğini kaybeden kültür – sanat ürünleri aracılığıyla 

kurulmaktadır. Önder Kulak’ın Adorno üzerine yazdığı kitabındaki tanımına göre kültür 

endüstrisi, kültürel ürünleri nesneleştiren bir süreci ifade etmektedir. “Kültür endüstrisi ya da 

eşdeyişle endüstriyel kültür, müzik, sinema, edebiyat gibi her türden kültürel öğenin ve 

etkinliğin meta formunda üretildiği ya da metalaştırıldığı, böylece sıradan nesneler gibi alınıp-

satılabilir bir hale dönüştürüldüğü ve bu kültürel ürünler aracılığıyla rasyonalizasyona dayalı 

bir kültürün inşa edildiği bir süreçtir.”53 

Kulak’ın Adorno üzerine yazdığı kitapta yaptığı bu tanım Adorno temellidir. Theodor 

Adorno, ticari yönelimli kültür endüstrisinin metalarını herhangi bir sahici estetik nitelikten 

yoksun, manipülatif araçlar olarak görmektedir.54 Nitelik yoksunluğu yukarıda da bahsettiğimiz 

gibi kültür endüstrisine getirilen eleştiriler içinde önemli bir yer tutmaktadır. Adorno aynı 

zamanda Benjamin’in değindiği “sanat yapıtının politika temeline oturtulma” meselesini de dile 

getirmektedir. Özerk sanat ve heteronom sanat ayrımı yapan Alman düşünür, özerk sanatta 

tekniğin, nesnenin kendi içsel düzenlenişiyle ilgilendiğini ve içsel bir mantıkla ilerlediğini 

söylerken heteronom eserlerde bunun tam tersi olduğunu, tüketicilerin ortaya koyacağı 

tepkilerin yaratım öncesinde planlandığını ve tekniğin buna aracılık ettiğini belirtir. Bu nedenle 

söz konusu heteronom eserler manipülatiftir ve kitlelerini ticari, siyasi, konformist deneyimlere 

yönlendirmektedir.55 

Kitleleri manipüle ettiği düşünülen bugünkü kültür – sanat ürünleri ve genel olarak kültür 

sanat dünyası hem sivil toplum kuruluşları hem devlet erki hem de sermaye sahipleri ve şirket 

yöneticileri tarafından himaye altına alınmaya çalışılmakta ve kullanılmaktadır. Çünkü sanat 

dünyasında bir yer edinmek veya sanat ürünlerine sahip olmak elde edilecek maddi güç bir yana 

yarattığı sembolik güç ile de önemli bir göstergeye sahip olma olanağını sunmaktadır. 

Sanat tarihçisi Chin-tao Wu “20. yüzyılın sonlarının Batılı kapitalist demokrasilerinde 

çağdaş sanat, diğer kültür ürünleriyle birlikte, şirketler ve farklı bir biçimde de olsa üst düzey 

yöneticileri için hem maddi hem de simgesel değer taşıyan bir mübadele aracı gibi işlev 

                                                             
53 Önder Kulak, Theodor Adorno: Kültür Endüstrisinin Kıskacında Kültür, İstanbul, İthaki Yayınları, 2018, 
s. 88 
54 Brian O’Connor, Adorno, Çev. Soner Soysal, İstanbul, ALFA Basım Yayım, 2022, s. 218 
55 A.e, s. 218-219 



 18 

görüyor.”56 diyerek kültür ürünlerinin satın alan kişi için ne anlam ifade ettiğini açıklamaktadır. 

Ayrıca sembolik gücün yanı sıra devletin sağladığı vergi muafiyetleri de sermaye sahiplerini 

kültür ve sanat etkinliklerine yatırım yapmaya teşvik etmektedir. 

Özellikle gelişmiş ülkelerde bulunan güçlü sermaye sahiplerinin ve şirketlerin kültür – 

sanat alanı ile haşır neşir oldukları bilinmektedir. Gerek müzayedelerdeki yüksek meblağlar ile 

gerçekleştirilen sanat eseri satışları gerekse kültürel etkinliklere sağlanan sponsorluklar bunu 

göstermektedir. Bu satın almaların ve sponsorlukların genellikle gözden kaçırılan ancak elbette 

maddi getiri sağlayan bir boyutu da vardır. Tayvan asıllı sanat tarihi doktoru Chin-tao Wu bunu 

ise Büyük Britanya ve Amerika Birleşik Devletleri’nden örneklerle göstermektedir. 

Britanya’da sanat galerileri ve müzeler kamu kaynakları ile finanse edilmekte ancak ABD’de 

bu konuda genel olarak hayırseverlik geleneği devreye girmektedir. Ancak Wu, bu sanatsever 

hayırseverlerin bu alana bağış yapmaması durumunda paralarının büyük bir kısmının vergiye 

gideceğini söylemektedir.57 

Yukarıdaki örneklerin yanı sıra bankalar da sanat alanına gösterdikleri ilgiyi iktisadi 

boyutu nedeniyle son yıllarda arttırmaktadırlar. Elbette sanat galerilerine, film festivallerine 

sponsor olmak ya da müzayedelere katılmak bankanın esas faaliyetinden elde ettiği gelirin 

yanında mukayese edilemeyecek ölçüde küçük kalmaktadır. Ancak burada da sembolik 

göstergeler devreye girmektedir. Ayrıca zaman zaman esas faaliyetlerden elde edilen gelire 

yakın bir duran varlık zenginliği de bankalar tarafından sanat eserleri sayesinde elde 

edilmektedir. İsviçreli merkezli banka UBS’nin elinde bundan on sene önce yaklaşık 35 bin 

eserden oluşan bir koleksiyon olduğu bilinmektedir. Bununla birlikte yine bir başka dev Avrupa 

bankası Deutsche Bank, 2020 yılında elinde 55 bin fazla eser olduğunu ve bunların çok önemli 

olmayanlardan 200 tanesini satacağını açıklamıştı.58 Görüldüğü üzere hem maddi değere sahip 

oluşu hem de sunduğu sembolik göstergeler, sanatı, büyük maddiyat sahipleri tarafından alınıp 

satılabilir bir ürün haline getirmekte ve bu da küçümsenemeyecek bir sektörle karşı karşıya 

olduğumuzu işaret etmektedir. 

Günümüzde OECD ise sanatın kapsamını genişletmiş ve yaratıcı sektörler adı ile daha 

geniş bir yelpazeyi oluşturmuştur. OECD’ye göre kültürel ve yaratıcı sektörler tipik olarak 

                                                             
56 Chin-tao Wu, Kültürün Özelleştirilmesi – 1980’ler Sonrasında Şirketlerin Sanata Müdahalesi, Çev. Esin 
Soğancılar, İstanbul, İletişim Yayınları, 2019, s. 22 
57 A.e, s. 19-20 
58 “Deutsche Bank to Focus on Contemporary Art”, Deutsche Bank, 2020, (Çevrimiçi) 
https://www.db.com/news/detail/20201008-deutsche-bank-to-focus-on-contemporary-art?language_id=1 , 
Erişim Tarihi: 28.10.2022 



 19 

kültürel mirası, arşivleri, kütüphaneleri, kitapları, görsel ve sahne sanatlarını, mimariyi, 

tasarımı ve benzer klasik sanat öğelerini içerir. Ancak bu saydıklarımıza kamu tarafından 

finanse edilen müzeler ve miras alanlarından Netflix veya Spotify gibi büyük özel firmalara, 

tasarımcılar, sanatçılar ve müzisyenler gibi serbest çalışanlardan ve mikro firmalara kadar geniş 

bir kitle de eklenmektedir. Ve burada bahsi geçenler, günümüzde artık hane halkının nihai 

tüketim kalemlerinden biri haline gelmiştir. Kültürel ve yaratıcı sektörlerin ekonomik ve sosyal 

öneminin giderek daha fazla takdir edilse de politik tartışmalarda zaman zaman diğer konulara 

göre önemsiz kalabilmektedir. Oysa 2021 tarihli raporda yer alan OECD verilerine göre G20 

ülkelerinde kültürel ve yaratıcı sektörler, işlerin %1 ila %2'sini ve katma değerin %1 ila %3'ünü 

oluşturmaktadır. Sıkça atıfta bulunulan bir tahmin, kültürel ve yaratıcı sektörlerin yıllık 2,25 

trilyon ABD Doları gelir elde ettiğini öne sürmektedir.59 

Yukarıda bahsedilen yaratıcı sektörler kavramına ise kültür – sanat alanında oluşturulan 

ekonomik havuzu perdelediği gerekçesiyle eleştiriler getirilmektedir. Nebi Özdemir, kültür 

endüstrisinin, yaratıcı endüstriler veya sektörler adı ile yeniden pazarlandığını, bu 

kavramsallaştırmanın işin yaratıcılık kısmını öne çıkardığını ve iktisadi tarafının örtülmeye 

çalışıldığını düşünmektedir.60  

Ülkemizde de kültür endüstrisi her geçen gün büyümekte ve buna paralel olarak 

harcamalar artmakta ve aynı zamanda elde edilen ciro da yükselmektedir. Türkiye İstatistik 

Kurumu’nun verilerine göre 2020 yılında Türkiye’de kültür harcamaları kalemi bir önceki yıla 

göre yaklaşık %6 artmış ve 60 milyar TL’ye ulaşmıştır. Buraya yapılan harcamaların gayrisafi 

yurtiçi hasılaya oranı ise yüzde 1,2 olarak gerçekleşmiştir. Hane halkı harcamalarının ise 

ağırlıklı olarak kültürel ürüne ulaşabilecekleri araçlara yönelik yapıldığı görülmektedir. 

Televizyon ekipmanları ile kablolu ve özel yayın hizmetlerine ödenen bedeller TÜİK 

verilerinde dikkat çekmektedir. Televizyon ekipmanları ve yayın hizmetlerine yapılan 

ödemeler hane halkının kültür harcamalarının yaklaşık yüzde 50’sine tekabül etmektedir. 

Bununla birlikte kitaba yapılan harcamanın oranı ise yüzde 13 gibi daha düşük bir seviyede 

kalmıştır.61 Bu hane halkı harcama verileri bize ülkemizde kültür – sanata daha çok 

televizyondan ya da bilgisayardan, özel yayınlar aracılığıyla ulaşıldığını göstermektedir. Aynı 

zamanda yine bu veriler, genellikle basit olarak görülen, niteliği açısından eleştirilen popüler 

                                                             
59 Economic and Social Impact of Cultural and Creative Sectors, OECD, 2021, (Çevrimiçi) 
https://www.oecd.org/cfe/leed/OECD-G20-Culture-July-2021.pdf , Erişim Tarihi: 31.10.2022 
60 Nebi Özdemir, Kültür Ekonomisi ve Endüstrileri ile Kültürel Miras Yönetimi İlişkisi, Milli Folklor 
Uluslararası Kültür Araştırmaları Dergisi, Yıl 21, Sayı 84, 2009, s. 76 
61 Kültür Ekonomisi ve Kültürel İstihdam İstatistikleri 2020, Türkiye İstatistik Kurumu, 2020, (Çevrimiçi) 
https://bit.ly/3SQIz3d , Erişim Tarihi: 31.10.2022 



 20 

kültür ürünlerinin Türkiye’deki kültür – sanata meraklı kitle için önemli bir yer tuttuğunu 

söyleyebilmemize olanak sağlamaktadır. Kitle iletişim araçlarının gelişimi ile hem ulaşılan kitle 

genişlemiş hem de ortaya çıkan ürün sayısı çoğalmıştır. Bu da popüler kültüre olan ilgide 

süreklilik yaratmaktadır. Sürekli ve her yerde izleme imkânı bugün geçmişe göre daha yüksek 

izlenme oranlarına ulaşılmasını mümkün kılmaktadır. Ancak yüksek izlenme oranlarıyla 

birlikte tüketim oranı da aynı şekilde yükselmektedir. Bu da daha önce Benjamin’e atıfla 

bahsettiğimiz sanat eserinin biricikliği bir kenara niteliği konusunda dahi soru işaretleri 

oluşturmaktadır. 

Funda Lena’nın Türkiye’de Kültürel Sektörlerin Ülke Ekonomisine Katkısı başlıklı 

araştırması da veriler ışığında, ülkemizdeki kültür ekonomisine dair önemli şeyler 

söylemektedir. Lena, Türkiye’de eğlence ve kültür harcamalarının diğer ülkelere göre düşük 

kaldığını belirtirken sektörlerin büyümeleri için daha fazla desteklenmelerini gerektiğini 

vurgulamaktadır. Bu hem kültürün sembolik değerlerin ve toplumsal hafızasının taşıyıcısı 

olması nedeniyle hem de önemli bir katma değer yaratma potansiyeli ile önem arz etmektedir.62 

 

1.1.4. Kültürel ve Toplumsal İktidarın Tesisi 

 İktidar, farklı meselelerden etkilenebilen, kendisine yeni alanlar açmak isteyen ve sürekli 

yeniden tesis edilmesi gereken bir olgudur. Durağan, cansız bir varlık değil sürekli devinim 

halindeki bir gerçekliktir. Siyasal iktidarın tesisi için ekonomi, din, etnisite, hak ve özgürlükler, 

kültürel öğeler ve semboller, farklı zamanlarda farklı oranlarda ağırlığa sahip olabilirler ancak 

nihayetinde her biri yadsınamaz öneme sahiplerdir. Bu yüzden mevcut iktidarlar çeşitli zaman 

dilimlerinde ihtiyaç duyduğu konuyu gündem maddesi haline getirip onunla karşıtlıklar yaratıp 

o konuyu iktidarının direncini arttırmak için kullanabilir ve bu sürekli bir döngü halinde devam 

eder. Kültürel çatışmalar, kültürel ötekileştirmeler ve kültürel alana dair yaşanan tartışmalar 

iktidar sahiplerinin gücünü tazelemek için sık sık başvurduğu araçlardandır. Çalışmamızın da 

ana konusu olduğu için bu başlık altında kültürel iktidarın nasıl tesis edildiği konusu ele 

alınacaktır. 

Siyasal alandaki mücadelelerin özellikle son 150 yılda (Bismarck’ın Kulturkampf’ından 

itibaren) en fazla şahitlik edilenlerinden biri kültürel iktidar mücadelesidir. Almanya’dan 

                                                             
62 Funda Lena, “Türkiye’de Kültürel Sektörlerin Ülke Ekonomisine Katkısı”, İstanbul, İstanbul Bilgi 
Üniversitesi Yayınları, 2016, s. 64 



 21 

İtalya’ya, Latin Amerika ülkelerine ve hatta ülkemize kadar değişik coğrafyalarda kültürel 

iktidar mücadelesi resmi ya da gayri resmi olarak verilmektedir. Carl Schmitt, Bismarck 

döneminde Katolik Kilisesi’ne ve sosyalistlere karşı girişilen ve başarısızlıkla sonuçlanan 

kültür mücadelesini, müthiş güce sahip imparatorluğun dahi mutlak muktedir olmadığını 

göstermesi açısından önemli bulmaktadır.63 Kültürel iktidarın tesisi çabası, iktidar sahibinin 

hala tam olarak kudretli olmadığı duygusuna ya da görüşüne sahip olduğunu içinde barındırır. 

Aynı zamanda bu çaba, yine iktidarın sürekli bir mücadele alanı olduğunu ve bunun için geniş 

bir sahada mücadele verilmesi gerektiği düşüncesini de doğrulamaktadır. 

Terry Eagleton, kültür savaşları deyişi ile farklı kutupların arasındaki savaşların akla 

geldiğini ancak artık bunun bir tanım savaşından öte kültürle kültür arasındaki küresel bir 

mücadele olduğunu söylemektedir.64 

Bu bölüm için buradan sonrasında kültürel iktidarın tesisinde geçmişte hayata geçirilmiş 

bazı uygulamalar incelenecektir. Bu inceleme kapsamında hem Avrupa’dan hem de farklı 

coğrafyalardan örnek ülkeler ele alınacaktır. 

Kültürel iktidar söz konusu olduğunda ya da kültür savaşları kavramı göz önünde 

bulundurulduğunda akla gelen ilk ülkelerden biri Almanya’dır. Kültür savaşları kavramı da 

burada doğmuştur. Dellaloğlu, daha önce de atıfta bulunduğumuz kitabında “Kültür Savaşları 

terimi tarihsel olarak on dokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında Almanya’da öncelikle ulus-devlet 

ile Kilise arasında başlayan ve giderek bütün topluma yayılan mücadeleyi ifade etmek için 

Almancasıyla Kulturkampf olarak ortaya çıktı.”65 demektedir. Bismarck dönemi 

Almanya’sında (Prusya) “medeni nikâhın ihdası, ruhban eğitiminin denetim altına alınması, 

kilisenin malî gücünü kısıtlayan müdahaleler, Kulturkampf’ın ana cepheleridir.”66 Kulturkampf 

yasaları ile din adamlarının ifade özgürlüğünü kısıtlayan (Kanzelparagraph), İbadet 

Bakanlığının Katolik bölümünü kaldıran, Cizvitleri baskı altına alan ve kilisenin okullar 

üzerindeki etkisini sınırlayan bir dizi önlem yürürlüğe girmiştir.67 

Kavramın içinde bulunan “kampf” yani “savaş” sözcüğü ülkede bir cepheleşme olduğunu 

veya olmasının istendiğini göstermektedir. Ancak bu cepheleşme Bismarck’ın beklediği 

                                                             
63 Carl Schmitt, Siyasal Kavramı, Çev. Ece Göztepe, İstanbul, Metis Yayınları, 2018, s.71 
64 Terry Eagleton, Kültür Yorumları, Çev. Özge Çelik, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2016, s.70 
65 Besim F. Dellaloğlu, a.g.e, s.301 
66 Tanıl Bora, “28 Şubat ve Kulturkampf”, Birikim, 2015, (Çevrimiçi) 
https://birikimdergisi.com/haftalik/1397/28-subat-ve-kulturkampf , Erişim Tarihi: 28.11.2022 
67 Robert W. Lougee, “The Kulturkampf and Historical Positivism”, Church History, Cilt 23 Sayı 3, 1954, 
s.219 



 22 

sonuçları doğurmamıştır. Uzun süre devam eden “kültür savaşları” Bismarck’ın kendi kültürel 

iktidarını yaratma arzusunu karşılamamıştır. Nihayetinde bu süreç yirmi yılı bulmadan bu sefer 

“barışma yasası” ile sona ermiş ve ne Katolikler Protestan olmuş ne güneyliler kendi 

kültürlerini değiştirmişlerdir.68 Belge’nin söylediği gibi külli bir değişim gerçekleşmemiş olsa 

da Bismarck döneminde başlayan sert kültürü tayin etme rüzgarları yine aynı ülkede yarım 

yüzyıl sonra esmeye devam edecektir. Önce I. Dünya Savaşı’na giden yolda Almanya için 

“kültür” yine önemli bir koz haline gelmiş ve savaş, önemli aydınlar tarafından da Alman 

kültürünün korunması ve dış etkilerden temizlenmesi için zorunluluk olarak nitelendirilmiştir.69 

Bir sonraki dünya savaşı sürecinde ise Nazizm’in kültürel alandaki değişim ve üstünlük gayesi 

güçlü propaganda faaliyetleriyle desteklenmiş, yakın dönemin en acı verici süreçlerinden 

birinin tarih sayfasına geçmesine katkı sağlamıştır. Almanya örneğinde görüldüğü üzere, kültür, 

ülke içinde otoritenin tesisi, kitlenin konsolidasyonu ya da savaş gibi çok ciddi bir olay için 

dahi aracı olarak kullanılabilmektedir. 

Bu dönemde kültürel alanda hegemonya inşa etme gayesi yalnızca Almanya’da değil yine 

politik anlamda benzer çizgide yer alan Mussolini dönemi İtalya’sında da görülmüştür. Faşizm 

dönemi araştırmalarını inceleyen Jan Nelis, faşizmin İtalyan varyantının ekonomik ve sosyal 

hakimiyetinin yanında kültürel açıdan da bir ruh hali yarattığını söylemektedir.70 

Kral tarafından Başbakan tayin edilen Mussolini, iktidara geldikten sonra önce siyasal 

hamlelerini yapmıştır. Bununla birlikte kültürel iktidara yönelik hamlelerini de 

geciktirmemiştir. Bu süreçte Ulusal Faşist Parti’nin ideolojisi dayatmacı bir şekilde toplumun 

farklı alanlarına yansıtılmıştır. İlkokuldan üniversiteye uzanan büyük bir denetim mekanizması 

oluşturulmuş ve partinin ideolojisini destekleyen kurallar uygulamaya koyulmuştur.  

Mussolini devlet üzerindeki hakimiyetini pekiştirmek için mücadele ederken, kültür 

politikası siyasete tabi kılınmıştır. Bundan sonraki süreçte faşistler yoğun bir enerjiyle kültür 

sorunlarına yönelmiştir. 29-31 Mart 1925’te rejim, Bologna’da bir “Faşist Aydınlar Kongresi” 

düzenleyerek kendisinden şüphe edenlere kültürel devrimini göstermiştir. Mussolini 

hükümetini destekleyen önde gelen kültürel figürlerin bir araya gelmesi, faşist kültürel 

özlemleri tanımlamaya yönelik ilk önemli çaba olarak tarihe geçmiştir. Filozof Giovanni 

                                                             
68 Murat Belge, “Türkiye’nin Kültür Savaşı”, T24, 2019, (Çevrimiçi) https://t24.com.tr/k24/yazi/murat-
belge,2260 , Erişim Tarihi: 28.11.2022 
69 Füsun Üstel, Kültür Politikasına Giriş: Kavramlar, Modeller, Tartışmalar, İstanbul, İletişim Yayınları, 
2021, s. 177-178 
70 Jan Nelis, “Italian Fascism and Culture: Some Notes on Investigation”, Historia Actual Online, Sayı 9, 2006, 
s. 141 



 23 

Gentile’nin başkanlığındaki kongre; kültür ve faşizm arasındaki ittifakı gururla ilan ederken, 

rejimin kültürel saygınlığını sorgulayan muhaliflere de adeta meydan okumuştur. Kongrenin 

sona ermesinden kısa bir süre sonra Gentile tarafından yayınlanan “Faşist Aydınların 

Manifestosu”, faşist devrimin kültür ve siyasetin iş birliğine dayandığını doğrulamıştır. 

Bologna toplantısının en önemli sonucu, faşizmin 19. yüzyıl liberalizmini reddettiğini ilan 

etmesi ve kendisine ait yeni bir kültür yaratmayı hedef olarak belirlemesidir. 71 

Birsen Örs, Mussolini döneminde yaşanan kültürel iktidar zaptını şu örneklerle 

anlatmaktadır: 

 

“Bilimsel faaliyetleri izlemek amacıyla 1928 yılında bir “Araştırmalar Yüksek 

Kurulu” kuruldu ve birkaç yıl sonra üniversite öğretim üyeleri faşizme bağlılık andı içmeye 

zorlandılar… Topluma kültürel nüfuzu gösteren bir başka ilginç gelişme, devletin “milli 

eğitim”in içeriğini tamamen değiştiren uygulamalarda bulunmasıydı. Küçük yaştan 

itibaren çocuklar devletin denetimi altına alınıyor, yavrukurt kamplarına gönderiliyor, belli 

bir yaştan itibaren kızlar “İtalya Kızları” örgütüne, erkek çocuklar ise “Balilla” adı verilen 

örgütlere katılıyorlardı.”72 

 

Eğitime ve kültürel yaşamın pek çok alanına kendi uygulamalarını dayatmak isteyen 

İtalyan faşist rejimi aynı zamanda kitle iletişim araçlarını da dikkatle gözetim altında tutuyordu. 

Kamusal ve özel, hemen her faaliyet faşist rejimin liderinin müdahalesine uğramaktaydı. 

Önemsiz addedilebilecek meseleler bile Mussolini’nin dikkatini çekmekteydi ve düzenli olarak 

basını, sinemayı, tiyatroyu ve radyoyu yakından takip ediyordu.73 

Yukarıda yer alan örnekler ve benzer kültürel iktidar hamleleri farklı coğrafyalardan 

ülkelerle çoğaltılabilir. Hem Güney Amerika ülkelerinde hem Çin’de benzer durumlar tarihin 

farklı dönemlerinde cereyan etmiştir. Ancak bu metin için yukarıda yer verdiğimiz örnekler 

yeterli görülmektedir. 

                                                             
71 Philip V. Cannistraro, “Mussolini's Cultural Revolution: Fascist or Nationalist?”, Journal of Contemporary 
History, Cilt 7 Sayı 3/4, 1972, s. 120 
72 H. Birsen Hekimoğlu (Örs), “Faşizm: Modernitenin Karanlık Yüzü”, 19. Yüzyıldan 20. Yüzyıla Modern 
Siyasal İdeolojiler, Der. H. Birsen Örs, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2016, s. 502 
73 Stephen Gundle, “Laughter Under Fascism: Humour and Ridicule in Italy, 1922-43”, History Workshop 
Journal, Sayı 79, 2015, s. 216 



 24 

Türkiye’de ise giriş bölümünde bahsettiğimiz üzere kültürel iktidarın tesisi konusundaki 

girişimler ülke tarihinin değişik dönemlerinde karşımıza çıkmaktadır. Ülkenin farklı siyasal 

ideolojilere sahip kesimleri birbirlerini kendi kültürünü dikte etmekle suçlamaktadır. Bugün de 

bu durum kültür – sanat habitusunun farklı mecralarında görülmektedir. Günümüzün 

Türkiye’sinde televizyon dizileri, sinema filmleri, festivaller, gazeteler, dergiler, yeni kurulan 

yayınevleri ve yeni açılan kültür – sanat merkezleri ağırlıklı olarak belirli bir ideolojinin sesi 

durumuna gelmiştir. Nihayetinde çalışmamızın çıkış noktası olan “siyasal iktidar olma ancak 

kültürel iktidar olamama” serzenişi ve sonrasındaki girişimler de bunu desteklemektedir. 

 

1.2. Kültür – İdeoloji – İktidar İlişkisi 

Kültür, ideoloji ve iktidar tartışma yaratan, üzerinde uzlaşıya varılması zor ancak her 

dönemde tartışılmaya devam eden kavramlardır. Esasen her biri diğerinin varlığının yapısına 

karışmış haldedir. Bu yüzden toplumlar, ülkeler, dünya görüşleri değişse de bu konular 

tartışılmaya devam etmektedir. Tanıl Bora, Birikim Dergisi’nde kültürel iktidar konusunu ele 

aldığı bir yazısında “kültür, sadece insan ve topluma şekil ve nizam vermenin aracı olarak 

görülmez, bizzat bu şekil ve nizam verme iddiasının alâmetidir”74 demektedir. Bu görüşün 

kabulü ile kültürün ideolojik, iktidara yönelik ve iktidardan gelen bir şey olduğunu söylemek 

yanlış olmayacaktır. Kapitalist sınai toplumlarda ideoloji; ekonomik alan, siyasal alan, 

toplumsal alan ve bunların yanında kültürel alanda işlev görmektedir.75 İdeoloji hem bir kültürel 

ürün hem de kültürün üreticisi konumundadır ve kültürel yapının oluşumunda kurucu unsur 

olarak görülebilir. Bu fenomenin göze çarpan özelliği kendini hiçbir zaman mükemmel bir 

şekilde tekrarlamadan sürekli olarak yeniden üretmesidir.76 

Daha önceki bölümlerde kültür ve iktidar kavramlarına açıklık getirme niyetiyle bazı 

tanımlamalar yaptığımız için bu bölümde kavramları açıklamaktan ziyade Antonio Gramsci ve 

Stuart Hall özelinde bu kavramların neyi ifade ettiğini ve nereye işaret ettiğini anlamlandırmak 

amaçlanmaktadır. Özellikle medya ve kültürel çalışmalar alanlarında farklı ideolojilerden 

düşünürlerden ya da okullardan yararlanılmaktadır. Bu hususta hem Gramsci hem de alana dair 

yapılan çalışmalarda sıklıkla başvurulan isimlerdir. Bu çalışmada; kültürel hegemonya 

kavramını fikri dünyaya kazandıran İtalyan düşünür Antonio Gramsci ve kültürel çalışmalar 

                                                             
74 Tanıl Bora, “Kültürel İktidar Tartışmaları: Kültürle Kahretmek”, Birikim, Sayı 347, 2018, s.55 
75 Ünsal Oskay, “Popüler Kültür Açısından “İdeoloji” Kavramına İlişkin Yeni Yaklaşımlar”, Ankara 
Üniversitesi SBF Dergisi, Cilt 35, Sayı 1, s.239 - 240 
76 Roger Griffin, “Ideology and Culture”, Journal of Political Ideologies, Cilt 11, Sayı 1, 2006, s. 83 



 25 

alanındaki kilometre taşlarından biri olan Stuart Hall’un görüşleri kuramsal temeli 

oluşturacaktır. 

 

1.2.1 Antonio Gramsci’nin Düşüncesinde Hegemonya ve Kültür 

Antonio Gramsci, savaşların savaş meydanlarından çok kültürel alanda yapıldığı çağdaş 

dönemde kültürel – politik alanda önemli bir figür haline gelmiştir.77 İtalyan Marksist teorisyen 

Antonio Gramsci, sınaileşmiş Kuzey İtalya ile Güney İtalya kırsalı arasındaki dengesizlikleri 

açıklarken, yönetici sınıfların hâkimiyetine engel olma mücadelesinin devrimci olduğu düzeyde 

kültürel olduğunu da söyler.78 Kendisine ait aydın tanımı, kültüre klasik Marksist yaklaşıma 

nazaran daha fazla önem atfetmesi, praksis felsefesi ve hegemonyayı kavramsallaştırması 

Gramsci’yi Marksist düşünürler arasında ayrıksı bir yerde konumlandırmaktadır.  

Hegemonya kavramı ve pratiği -her zaman bu sözcük kullanılmasa da- Bolşevik 

devriminden çok öncesine ait çalışmalarda da farklı şekillerde mevcuttur. Kavram, Lenin’in 

1902 tarihli “Ne Yapmalı?” isimli eserinin ilk görünümünde gegemoniya olarak yer almaktadır 

ancak standart İngilizce tercümeler kavrama değil açıklamaya yer vermiştir.79 Ne yapmalı isimli 

eserin Türkçe çevirileri incelendiğinde de gegemonya ya da hegemonya kavramının 

bulunmadığı görülmektedir. Literatürde ise kavramın Antonio Gramsci ile ortaya çıktığı 

düşüncesine sıklıkla rastlanmaktadır. Bunun doğruluğu ya da yanlışlığı tartışılabilir ancak 

hegemonya teriminin Gramsci’nin düşüncelerinin geç keşfinin ardından siyasal – kültürel 

çalışmalarda daha fazla kullanıldığı bir gerçektir. Kavramı kimin bulduğu veya ilk önce nerede 

kullanıldığından ziyade Gramsci’nin ona atfettiği anlam daha değerli görünmektedir.  

Ortodoks Marksist yoruma göre sosyalist devrim, kapitalist üretim tarzına içkin 

çelişkilerin gelişiminin kaçınılmaz bir sonucudur ve buna göre post-kapitalist dönemin evrensel 

sınıfı olarak proletarya, burjuvazi ile devrimci mücadeleleri mutlaka kazanacaktır ancak 

Batı'nın tarihsel deneyimi, kapitalizmin şiddetli ekonomik krizler döneminde bile ayakta 

kaldığını ve proleter devrim olasılığının ne "sürekli" ne de evrensel olduğunu göstermektedir.80 

Gramsci’ye göre de egemenlik yalnızca ekonomik koşullara endeksli bir durum değildir ve aynı 

                                                             
77 Garry B. Tabugon, “Intellectuals as Prime Agents of Antonio Gramsci’s Philosophy of Proletarian 
Hegenomy”, Annals of Studies in Science and Humanities, Cilt 1 Sayı 1, 2015, s. 76 
78 Sam Atkinson, Siyaset Kitabı, Çev. Tarık Sadak, İstanbul, ALFA Basım Yayım, 2013, s. 259 
79 Derek Boothman, “The Sources for Gramsci’s Concept of Hegemony”, Rethinking Gramsci, Ed. Marcus E. 
Green, New York, Routledge, 2011, s. 57 
80 Hyug Baeg Im, Hegemony and Counter-Hegemony in Gramsci, Asian Perspective, Cilt 15, Sayı 1, 1991, s. 
123 



 26 

zamanda sosyal, kültürel, siyasal süreçleri de içermektedir. Yalnız ekonomik koşulların 

egemenlik için yeterli olmadığını İtalya’daki ekonomik duruma rağmen devrimin 

gerçekleşmemesi örneği ile açıklar ve bunu açıklarken aydınların ve fikirlerin rolüne de 

değinir.81 Gramsci’nin düşüncesinde aydınların önemli bir hacminin olduğu bilinmektedir ve 

sıklıkla aydınlar üzerine değerlendirmeler yaptığı Hapishane Defterleri’nde görülmektedir. 

Antonio Gramsci aydınları geleneksel aydınlar ve organik aydınlar olmak üzere iki 

kategoriye ayırır. Birinci kategoride bulunan ve sınıflar arası bir auraya sahip olan geleneksel 

entelektüeller ya da geleneksel aydınlar edebi, bilimsel, tarihsel birikimiyle ön plana çıkmakta 

ve sınıf bağlılığını gizlemektedir. Bununla birlikte ikinci kategoride yer alan organik aydınlar 

belirli bir sosyal sınıfı düşünen ve örgütleyen unsur olarak görülmektedir.82 Genel kanının 

aksine Gramsci organik aydını olumsuz bir nitelik ya da durum olarak ele almamaktadır. 

Hapishane Defterleri’nde organik aydının işlevselliğine vurgu yapılmakta ancak bu iyi ya da 

kötü şeklinde bir kalıba sığdırılmamaktadır. Sosyolog Dellaloğlu da organik aydının bu yönünü 

ele almakta, “Organik aydın olma hali siyasi görüşe, ideolojiye göre ya da iktidar veya 

muhalefetin etrafında olunup olunmamasıyla belirlenmez.”83 demektedir. Tüm siyasi kanatların 

-ister iktidarda olsun ister muhalefette- kendi organik aydınları mevcut olabilir. 

Antonio Gramsci aydınlar için, “bağımsız bir aydınlar sınıfı mevcut değildir fakat her 

sınıfın kendi aydınları vardır” der ve bu aydınlar sınıfının diğer sınıfların aydınlarını 

boyunduruk altına alacağını ve bir etki gücü yaratacağını söyler.84 Aydınlar grubu elbette zor 

kullanarak karşısındakini boyunduruk altına almaz ancak rıza üretilmesine katkıda bulunur. Bir 

anlamıyla aydınlar; egemen grubun toplumsal hegemonya ile siyasal yönetimin madun 

işlevlerini uygulayan görevlileridir. Gramsci’ye göre egemen temel grubun toplumsal yaşama 

empoze ettiği genel talimata geniş halk kitlelerinin rıza göstermesi için çabalamak ve spontane 

rıza başarısız olduğunda, kriz anlarında toplumun bütünü adına komuta edip yön vermek 

aydının görevleri arasında yer almaktadır.85 

Noam Chomsky demokrasilerde seçilmişler sınıfı ile şaşkın sürü şeklinde iki grup 

olduğunu ve şaşkın sürünün seçilmişler sınıfını belirlemek için arada sırada seçim yaptığını ve 

                                                             
81 Philip Smith, Alexander Riley, Kültürel Kurama Giriş, Çev. Selime Güzelsarı, İbrahim Gündoğdu, Ankara, 
Dipnot Yayınları, 2016, s. 67 
82 Antonio Gramsci, Selections from the Prison Notebooks, Londra, ElecBook, 1999, s. 131 
83 Besim F. Dellaloğlu, “Organik Aydının Sosyolojisi”, Perspektif, 2022, (Çevrimiçi), 
https://www.perspektif.online/organik-aydinin-sosyolojisi/ , Erişim Tarihi: 03.03.2023 
84 Antonio Gramsci, Hapishane Defterleri, Çev. Ekrem Ekici, İstanbul, Kalkedon Yayınları, 2011, s. 172 
85 David Forgacs, Gramsci Kitabı Seçme Yazılar 1916-1935, Çev. İbrahim Yıldız, İstanbul, Dipnot Yayınları, 
2018, s. 381 



 27 

sonrasında ise seçim sırasında bulunduğu aktif pozisyonu terk ederek yeniden seyirci 

pozisyonuna geçtiğini belirtmektedir. Chomsky bu şaşkın sürü olarak adlandırdığı kitlenin 

galeyana gelip sorun çıkarmaması için rıza üretiminin medya, okullar ve popüler kültür 

aracılığıyla gerçekleştirildiğini dile getirmektedir.86 

Aydınların tahakküm kurduğu ve yönlendirme, ikna etme, rıza üretimini sağlama gibi 

işlevlerini yerine getirdiği mecralardan biri Chomsky’nin de üzerinde durduğu gibi kültürel 

alandır. Ancak kültürel alandaki faaliyetler ortodoks Marksizm’de genel olarak kültürün 

iktisadi yönü ile değerlendirilmektedir. Oysa ekonomide hâkim konum ve işlev, hegemonya 

için gerekli ancak yeterli koşul değildir. Bu nedenle, hegemonyanın yalnızca bir yönünü 

(kültürel veya maddi) vurgulamak, hegemonya kavramının doğru anlaşılması için yararlı 

olmayacaktır.87 Marksizmin, kültüre “ekonomik yapının bir yansıması” şeklindeki dar ve 

didaktik yaklaşımı ve onu sınıf bağlarının ifadesi olarak görmesi Antonio Gramsci’nin 

hegemonya kavramı ile kırılmıştır.88 

Hegemonya kavramı, Antonio Gramsci düşüncesinde hâkim sınıfların hâkimiyeti nasıl 

sağladıkları üzerine yürütülen fikirler ve Batılı burjuva devletlerine dair gözlemlerin ardından 

ortaya çıkmıştır. Burjuva devleti salt kötülük kaynağı olarak görülmeyip kitlelerin iknası 

konusundaki yeteneği yönünden sorgulanmıştır. “Gramsci burjuva devletinin baskıcı yönünün 

yanı sıra “ikna edici” yönünün olduğunu öne sürmekte, bu iknayı “hegemonya” kavramı ile 

açıklamaktadır.”89  

Gramsci hegemonya nosyonunun fikri yaratıcısını Lenin olarak görmektedir ancak 

Lenin’in yaklaşımı siyasal düzlem ile sınırlı kalır. Antonio Gramsci’nin düşüncesinde ise 

hegemonya daha geniş bir alanı kapsar; egemen sınıfın hegemonyası sadece siyasal yaşama 

değil hayatın ve düşüncenin her yönüne nüfuz etmektedir.90 Onu Marksist düşünce geleneğinde 

özel bir yere konumlandıran da kavramlara kazandırdığı geniş perspektiftir. Gramsci’nin temel 

edinimlerinden biri sivil, sosyal, ulusal ve uluslararası siyasi, kültürel ve ekonomik düzlemlerde 

yenilikçi hegemonya kollarını geliştirip bir araya getirmiş olmasıdır.91  

                                                             
86 Noam Chomsky, Medya Denetimi, Çev. Elif Baki, İstanbul, Everest Yayınları, 2016, s. 5 
87 Im, a.g.e, s. 150 
88 Gökçen Ertuğrul Apaydın, “Popüler Kültür ve İktidar Sorunu”, Muğla Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Dergisi, Sayı 4, 2001, s. 0-0 
89 Banu Dağtaş, “İngiliz Kültürel Çalışmaları’nda İdeoloji”, Kurgu Dergisi, Sayı 16, 1999, s. 343 
90 Stuart Hall, Bob Lumley, Gregor McLennan, Siyaset ve İdeoloji “Gramsci”, Çev. Sadun Emrealp, Ankara, 
Birey ve Toplum Yayınları, 1985s. 13 
91 Boothman, a.g.e, s. 213 



 28 

“Hegemonya, gönüllü ve kendiliğinden oluşan rızaya dayalıdır; ancak içerdiği sınıfların 

ilişkilerine göre farklı biçimler alır.”92 Egemen sınıfın ideolojisinin hegemonyası bir zorunluluk 

veya dayatma şeklinde değil rıza üretimi ile inşa edilir. Bu inşa sürecinde ve sonrasında egemen 

sınıfın ideolojisini kabullenen kitle buna genel olarak farkında olmaksızın rıza göstermektedir. 

Kültürel iktidarı sağlamak egemen sınıf için bu nedenlerle önem arz etmektedir. Kültür ürünleri, 

egemen sınıf için ideolojisini daha geniş kitlelere kabul ettirme anlamında başat rol oynayan 

araçlardan biri olarak görülmektedir. 

 

1.2.2 Stuart Hall’un Çerçevesinden Kültür ile Toplumsal İktidar 

İlişkilerinin Kuruluşu ve Yeniden Üretimi 

Kültürel çalışmalar alanının mihenk taşlarından biri olarak görülen Stuart Hall, kültürü 

sadece belirli bir noktadan ele almamış ve tek bir metot ile hareket etmemiş, kültürün çok 

katmanlı yapısına inanmış ve onunla ne yapıldığını, nasıl üretildiğini ve nasıl yorumlandığını 

araştırmıştır. 

Stuart Hall’e göre kültür, basitçe takdir edilecek veya incelenecek bir şey değildir; aynı 

zamanda güç ilişkilerinin hem kurulu hem de potansiyel olarak istikrarsız olduğu kritik bir 

sosyal eylem ve müdahale alanıdır. Hall, yazılarının hem kültür üzerine teorik tartışmalarda 

hem de sosyal politika ve siyasi reformda fark yaratması anlamında ender bir entelektüeldir.93 

1960’larda Richard Hoggart yöneticiliğinde kurulan Birmingham Çağdaş Kültürel Çalışmalar 

Merkezi, esas bilinirliğine 1970’lerde Stuart Hall’un yöneticiliğinde kavuşmuş ve bu dönemde 

yoğun bir entelektüel verimlilik ortaya çıkmıştır.94 Bu verimlilik sürecinde etki alanı geniş 

çalışmalar ortaya çıkmış ve Çağdaş Kültürel Çalışmalar Merkezi uluslararası bilinirliği olan bir 

akademik kurum haline gelmiştir. “Yapısalcılığın kültürel çalışmalar içerisinde kendine bir yer 

bulmasında büyük katkısı olan Hall, hem etnografik hem de medya çalışmalarının gelişmesini 

sağlamış ve bunun yanında Althusser ile Gramsci’nin ideoloji ve hegemonya kuramları 

arasında kendine özgü bir şekilde oluşturduğu birleşimle merkeze önemli bir miras 

bırakmıştır.”95 

                                                             
92 Hall, Lumley, McLennan, a.g.e, s. 19 
93 James Procter, Stuart Hall, Londra, Routledge, 2004, s. 1 
94 Smith ve Riley, a.g.e., s. 219 
95 Ahmet Neca Gökgül, “Stuart Hall’un Kültür Kuramına Katkıları”, 4. Boyut  Medya ve Kültürel Çalışmalar 
Dergisi, Sayı 21, 2022, s. 59 



 29 

Stuart Hall; Althusser ve Gramsci’den faydalanırken kitle iletişim araçlarının ideolojik 

işlevlerine yönelik argümanlar ileri sürmüştür. Bununla birlikte Ferdinand de Saussure, Roland 

Barthes ve Claude Levi-Strauss gibi dilbilim ve göstergebilimciler de hem Hall’un hem 

merkezin faydalandığı ve araştırma yöntemlerini kullandıkları isimlerdir. Hall'un birincil 

araştırma alanı savaş sonrası siyasi iklime, sınıf kimliğine, seçim sisteminin ötesindeki siyasi 

eylemin popüler tezahürlerine ve kitle iletişim araçlarının rolüne odaklanır. Çağdaş Kültürel 

Çalışmalar Merkezi daha çok etnografik çıktılarıyla tanınıyor olsa da Hall'un 1970'lerdeki 

çalışmaları, alt kültürlerin ortaya çıkışını araştırmakla daha az ilgilidir ve kitle iletişim 

araçlarının, özellikle basın ve televizyonun üretkenliği ve işlevine daha yatkındır.96 

Kitle iletişim araçlarının işlevi ve medya metinlerinin rolü üzerine yoğunlaşan Hall, bu 

metinlerin nasıl okunması gerektiği konusundaki yenilikçi fikirlerini kodlama/kodaçımlama 

(encoding/decoding) başlıklı makalesiyle sunmuştur. Kodlama/kodaçımlama makalesi 

muhtemelen Stuart Hall’un makaleleri arasında en çok yayılan ve tartışılan eseri olmuş ve aynı 

zamanda 1970'lerde ve 1980'lerde kültürel çalışmaların yönü üzerinde büyük bir etki 

yaratmıştır. Televizyon söyleminde söz konusu olan iletişim süreçlerine odaklanan makale, 

yeni bir iletişim kuramı önermek için medya mesajlarının nasıl üretildiği, dağıtıldığı ve 

tüketildiğine dair alan yazınındaki en kabul görmüş görüşlerden bazılarına da meydan 

okumaktadır. Temelde, geleneksel olarak medya mesajının anlamının iletişim süreci boyunca 

durağan, şeffaf ve değişmez olarak görüldüğü yerde, Hall gönderilen mesajın nadiren (eğer 

varsa) alınan mesaj olduğunu ve iletişimin sistematik olarak çarpıtıldığını savunur.97 Çizgisel 

iletişim modeli olarak bildiğimiz “kaynak – mesaj – kanal – alıcı” şeklindeki iletişim modeli 

medya metinlerini açıklamada Hall’e yetersiz gelmektedir. Burada bir çarpıklık söz konusudur 

ve alıcı alması gereken mesajı alma işini yapamaz. Kodlama/kodaçımlama makalesi, medya 

metinlerindeki anlamın basit bir biçimde sabit olmadığını ve gönderici tarafından 

belirlenmediğini, mesajın şeffaf olmadığını hatta belki de en önemlisi izleyicinin pasif bir 

anlam alıcısı olmadığını savunmaktadır.98 Bir yazarın ya da yönetmenin eseri, ortaya 

çıkarılırken belirli bir anlam taşıyor olsa bile okur-izler kitle bunu kendi kültürel kodları 

doğrultusunda başka bir anlama kavuşturabilir. Popüler kültür ve kitle iletişim üzerine 

araştırmalar yapan Arthur Asa Berger, kitle iletişim araçları yoluyla yayılan metinlerde 

                                                             
96 Helen Davis, Understanding Stuart Hall, Londra, SAGE Publications, 2004, s. 41 
97 Procter, a.g.e, s. 57 
98 A.e, s. 59 



 30 

Umberto Eco’nun “hatalı kod açımı” dediği şeyden kaçınmanın zor olduğunu söylemektedir.99 

Hall’ün “izleyici pasif bir anlam alıcısı değildir” derken işaret ettiği nokta da burasıdır. 

Ayrıca Stuart Hall, medya metinlerinin ortaya çıktığı koşulların da o metinlerin anlamı 

ve anlamlandırılması kadar önemli olduğunu düşünmektedir. Sadece metin değil onu yaratan 

şartlar da bir mesaj barındırmaktadır. 1989 tarihli İdeoloji ve İletişim Kuramı başlıklı 

metnindeki şu cümle ise Hall’ün bu düşüncesinin nedenini göstermektedir: “modern iletişim 

araçları asla toplumsal yapılar ve pratikler alanı dışında kavramsallaştırılamazlar, çünkü 

giderek artan oranda bu alanın bir parçası haline gelmektedirler.”100 İletişim araçları toplumsal 

yapının kritik bir parçası haline gelmiş ve hatta toplumsal yapıyı etkileyen, dönüştüren, yeniden 

şekillendiren önemli bir unsur olarak varlığını sürdürmektedir. Toplumdaki sınıflar medya 

aracılığıyla sunulan imgeler vasıtasıyla kategorize edilmektedir. Bu durum medya organlarını 

yönetenlerin sahip olduğu yazılı ya da görsel çeşitli araçlarla devam ettirilmektedir. 

Stuart Hall’e göre devletin kültürel alandaki önemli rolü ve müdahaleleri, kültürle ilgili 

gruplaşmaları ve profesyonel entelektüellerin merkezi önemi sonucunu ortaya çıkarmaktadır. 

Hall, Gramsci’nin de entelektüel grupların ve katmanların bir alan ile diğeri arasındaki kültürel 

ilişkilerin yapılandırılmasında giderek artan önemli rolünü işaret ettiğini söyler. Bununla 

birlikte Gramsci’den yaptığı atıfla kuvvetlendirdiği düşüncesini İngiltere’den somut örneklerle 

sağlam bir zemin üzerine inşa eder. Stuart Hall, 1890’lar ve 20. yüzyıl arasında önemli bir fark 

gördüğünü söyler ve bu farkı liberal burjuva basının farklı tezahürleriyle BBC’yi kuran 

dönemin yarattığını belirtir. Ortaya çıkan kültürel farkı yaratan sadece aygıt değişikliği değildir. 

Kültürel rızanın güvence altına alınmasını etkileyen ve organik entelektüele farklı bir rol veren 

ilişkiler kaymasıdır.101 

Kültürel alan yalnızca Stuart Hall için değil birlikte Birmingham Çağdaş Kültürel 

Çalışmalar Merkezi çatısı altında bulunduğu diğer isimler için de toplumsal iktidar bağlarının 

yaratıldığı esas alanlardan biridir.102 Hegemonya kavramı çerçevesinde kültüre yeni bir bakış 

açısı getirmek isteyen Hall, kültürü durağan ve kurulu bir mecra olarak görmez ve hatta onu 

direkt olarak iktidar ilişkilerinin mecrası olarak değerlendirir. Devlet yalnızca iktisadi alanı 

                                                             
99 Arthur Asa Berger, Kültür Eleştirisi: Kültürel Kavramlara Giriş, Çev. Özgür Emir, İstanbul, ALFA Basım 
Yayım, 2022, S. 107 
100 Stuart Hall, “İdeoloji ve İletişim Kuramı”, Medya Kültür Siyaset, Der. Süleyman İrvan, Çev. Ahmet Gürata, 
Ankara, Alp Yayınevi, 2002, s.107 
101 Stuart Hall, “Popular Culture, Politics and History”, Cultural Studies, Cilt 32 Sayı 6, 2018, s. 948 
102 Burak Özçetin, Kitle İletişim Kuramları: Kavramlar, Okullar, Modeller, İstanbul, İletişim Yayınları, 
2020, s. 186 



 31 

kurup regüle eden bir kurumdan daha fazlasıdır; kitleleri eğitir ve yönlendirir.103 Bunun için de 

devlet açısından kültürel alan genellikle bir tercihten ziyade kontrol edilmesi ve fayda 

sağlanması gereken bir gerekliliktir. Daha çok televizyon üzerinden medya iletilerini ele alan 

Stuart Hall, televizyonun kültür içinde iki düzeyde işlediğini, kendi kültür biçimlerini ürettiğini 

ve işlenmiş paketlenmiş iletilerin seyircilere sunulduğunu söylerken bunu “a dirty medium” 

(kirli araç) olarak tanımlamaktadır. Helen Davis’in Understanding Stuart Hall kitabında geçen 

“Eğer televizyon gerçekten de kendi kültürünün bir ürünüyse, aynı zamanda kültürün üretildiği 

bir mekân da olamaz mı?”104 Sorusu ise yine bize önceki bölümlerde de bahsettiğimiz gibi 

iktidar sahibinin medya araçlarını kültür üretiminde kullanma biçimlerini hatırlatmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
103 Apaydın, a.g.e, s. 0-0 
104 Davis, a.g.e, 52 



 32 

İKİNCİ BÖLÜM 

TÜRK SİYASİ TARİHİNDE MUHAFAZAKÂR DÜŞÜNCE VE 

GELİŞİMİ 

Türk siyasi tarihinde muhafazakâr düşünce, modernleşme çabaları ve bu çabaların 

toplumsal yansımaları çerçevesinde şekillenmiş, zamanla değişen koşullara uyum sağlayarak 

farklı anlamlar kazanmıştır. Osmanlı İmparatorluğu döneminde muhafazakârlık, geleneksel 

İslami değerleri, Osmanlı millet sistemi düzenini ve devletin bekasını koruma çabalarıyla 

ilişkilendirilirken, Batı etkisiyle başlayan modernleşme süreçlerine karşı temkinli bir duruş 

sergilemiştir. Tanzimat ve Islahat Fermanları gibi reform girişimleri, muhafazakâr kesimler için 

toplumsal düzenin ve dini kimliğin tehdit altında olduğu bir dönüşüm olarak görülmüştür. Bu 

dönemde muhafazakâr düşünce, modernleşmeyi reddetmekten ziyade onu yerel kültürel 

değerlerle uyumlu bir şekilde yorumlama çabasına yönelmiştir. 

Cumhuriyet döneminde muhafazakârlık, sekülerleşme politikalarına karşı bir tepki olarak 

yeniden biçimlenmiştir. Tek parti dönemi boyunca, muhafazakâr gruplar, dini ve geleneksel 

değerlerin kamusal alandaki etkisinin azalmasından duydukları rahatsızlıkla alternatif siyasi ve 

kültürel arayışlara yönelmiştir. Demokrat Parti’nin 1950'de iktidara gelmesiyle birlikte 

muhafazakâr söylem, siyasette daha görünür hale gelmiş ve kırsal kesimin taleplerini temsil 

eden bir ideoloji olarak dikkat çekmiştir. Bu süreçte muhafazakârlık, ekonomik liberalleşme ile 

geleneksel değerlerin savunusunu birleştiren pragmatik bir yaklaşım geliştirmiştir. 

1980’ler sonrasında ise muhafazakâr düşünce, küreselleşme ve neoliberal politikalar 

çerçevesinde yeniden dönüşüm geçirmiştir. Bu dönemde, Necmettin Erbakan liderliğindeki 

Milli Selamet Partisi (MSP) ve ardından kurulan Refah Partisi, muhafazakâr siyasetin İslami 

kimlik ile daha görünür hale geldiği bir dönem başlatmıştır. MSP, 1970’li yıllarda koalisyon 

hükümetlerinde yer alarak muhafazakâr ve İslami değerlerin siyasal alandaki temsili için 

önemli bir kilometre taşı olmuştur. 1980 askeri darbesi sonrasında yeniden yapılanan Refah 

Partisi, 1990’larda özellikle yerel yönetimlerdeki başarısıyla dikkat çekmiş ve 1996 yılında 

Erbakan liderliğinde kurulan Refahyol Hükümeti ile Türkiye’de İslami muhafazakârlığın 

zirveye ulaştığı bir dönem yaşanmıştır. Ancak bu hükümet, 28 Şubat süreciyle sona ermiş ve 

muhafazakâr siyasetin yeni arayışlara yönelmesine neden olmuştur. 

Refah Partisi’nin kapatılmasının ardından kurulan Fazilet Partisi, kısa ömürlü olmuş; 

daha sonra Saadet Partisi ve Adalet ve Kalkınma Partisi olarak iki farklı siyasi çizgiye 

ayrılmıştır. Saadet Partisi, Erbakan’ın geleneksel Milli Görüş çizgisini korumaya devam 



 33 

ederken, AK Parti, muhafazakârlığı demokratikleşme ve modernleşme söylemiyle yeniden 

tanımlayarak geniş bir seçmen kitlesine hitap etmiştir. Bu süreçte muhafazakâr düşünce hem 

ideolojik hem de toplumsal taban açısından çeşitlenmiş ve farklı yönelimler kazanmıştır. 

Bugün, Türk siyasi tarihindeki muhafazakâr düşünce, Milli Görüş hareketinin mirası ve 

sonrasında gelişen modern muhafazakâr söylemlerle, Türkiye’nin siyasi ve toplumsal 

dinamiklerinde belirleyici bir rol oynamaya devam etmektedir. 

 

2.1. Kelime Anlamı ile Muhafazakârlık 

Muhafazakârlık, sözcüğün çağrıştırdığı üzere içerisinde muhafaza etme, koruma, 

sakınma gibi anlamları barındıran bir nosyondur. Muhafazakâr sözcüğü nispeten yeni bir çağa 

ait, yeni bir kavramdır. “Muhafazakârlık kavramı 1815 sonrası dönemde Chateaubriand 

tarafından ve genel olarak siyasal yelpazede “sağ” kanadı tarif etmek için kullanılmış, yaygın 

olarak Almanya’da 1830’larda ortaya çıkmış, 1835’te İngiltere’de benimsenmiştir.”105 

Özön tarafından hazırlanan Osmanlıca – Türkçe sözlükte muhafaza kelimesinin 

Arapçadan, muhafazakâr kelimesinin ise Farsçadan Türkçeye geldiği belirtilmiş ve kelime 

“değişiklik istemeyen, bırakmama yanlısı, tutucu” olarak tanımlanmıştır.106 Ancak bu tutucu 

tavır özellikle toplumumuzda, tarihi olana dönüş arzusu, eskiye dönüş isteği gibi 

algılanabilmektedir. Gordon Marshall bu davranışı, kavramı ele alırken karşılaşılan ve işleri 

zorlaştıran bir durum olarak ele değerlendirmektedir. “Muhafazakârlık kavramını tanımlarken 

karşılaşılan başlıca sorun, muhafazakârların pek çoğunun muhafazakârlığın soyut bir kuram ya 

da ideoloji olduğunu kabul etmemeleri; kendi yargılarını geleneğe, tarihsel deneyimlere ve 

kademeciliğe dayandırarak savunduklarını iddia etmeleridir.”107 

Ayrıca Hilmi Ziya Ülken de benzer yanlış anlamalara karşın muhafazakârlık tanımında 

mecazen bir uyarıda bulunmaktadır. Ülken, Sosyoloji Sözlüğü’nde muhafazakârlığı “siyasi 

hayatta âdetler ve geleneklere uyan ve kökten değişiklik istemeyen görüş” olarak tanımlar ve 

muhafazakârların devrimcilere olduğu kadar eski şekillere dönmek isteyenlere de karşı 

oldukları şerhini düşer.108 Kavrama yüklenen anlamlar, belki de gereğinden fazla olması 

                                                             
105 E. Zeynep Güler, “Muhafazakârlık: Kadim Geleneğin Savunusundan Faydacılığa”, 19. Yüzyıldan 20. 
Yüzyıla Modern Siyasal İdeolojiler, Der. H. Birsen Örs, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2016, 
s. 119 
106 Mustafa Nihat Özön, Küçük Osmanlıca-Türkçe Sözlük, İstanbul, İnkılap Kitabevi, 1988, s. 521 
107 Gordon Marshall, Sosyoloji Sözlüğü, Çev. Osman Akınhay, Derya Kömürcü, Ankara, Bilim ve Sanat 
Yayınları, 2005, s. 512 
108 Hilmi Ziya Ülken, Sosyoloji Sözlüğü, İstanbul, Milli Eğitim Basımevi, 1969, s. 209 



 34 

nedeniyle kavranış konusunda bir karmaşıklığa yol açmıştır. Mollaer, “muhafazakârlığa 

modernliğin “öteki”si olarak o kadar fazla anlam yüklenmiştir ki, terimin ciddi bir erozyonla 

karşı karşıya olduğunu iddia edebiliriz”109 diyerek bu karmaşıklığı dile getirmektedir. 

Nihayetinde, tüm karmaşıklığına rağmen muhafazakârlık tutuculuğu ve değişime karşı 

çekingen bir tavrı ifade ediyor olsa da tarihi anlam barındırana kayıtsız şartsız bağlanma veya 

ondan kopamama gibi anlamları taşımamaktadır. 

 

2.2. Bir Düşünce Tarzı Olarak Muhafazakârlık 

Düşünce biçimi olarak muhafazakârlık tarihte bazı liderlerin ya da toplulukların davranış 

ve tutumlarında kendisine vücut bulmuş olabilir ancak siyasi bir fikir olarak ortaya çıkışı 

Aydınlanma Çağı ile tarihlendirilmektedir. Evrensel bir bakış açısıyla, insanlık tarihiyle eş 

zamanlı olarak kavramın anlamlandırılmasını ya da tarihsel olarak belirli bir döneme 

sınırlanmasını bir kenara koyarsak, muhafazakârlık aslen modern Batı tarihindeki 

çatışmalardan türemiş, günümüze kadar varlığını sürdüren ve yine bu tarihsel bağlam içinde 

şekillenmiş bir siyasi ideolojidir.110 

“Ana akım muhafazakârlık, kültür kodları Viktorya döneminde olgunlaşan, Anglo-

Sakson mahreçli püriten bir temelden yükselmiştir.”111 Muhafazakâr düşüncenin kurucusu 

olarak 18. yüzyıl filozoflarından Edmund Burke gösterilmektedir. Muhafazakârlığın bir siyasi 

fikir olarak formüle edilişinin nispeten geç kalmış olduğu düşünülebilir. Ancak bu geç kalışa 

sebep olarak Karl Mannheim’ın muhafazakârlığın ortaya çıkışı hakkındaki düşünceleri 

gösterilebilir. “Kıta Avrupası muhafazakârlığının seçkin temsilcisi Karl Mannheim, yarı bilinçli 

gelenekselcilikten bilinçli siyasal muhafazakârlığa geçişi, sınıf temelli kapitalist toplumun 

ortaya çıkışının bir sonucu olarak görür.”112Mannheim’ın, muhafazakârlığın doğuşunu 

kapitalist toplumun ortaya çıkışı ile ilişkilendiren görüşüne yakın bir düşünce Tanıl Bora’da da 

kendini göstermektedir. Bora’ya göre “muhafazakârlık, kapitalist modernleşme süreci 

karşısında, bu sürecin çözdüğü siyasal, toplumsal ve kültürel yapıların, belki daha doğrusu o 

                                                             
109 Fırat Mollaer, Çağdaş Üç Tarz-ı Siyaset Üzerine Eleştiri Yazıları: Tekno Muhafazakârlık, Kemalizm ve 
Liberal Sol’un Eleştirisi, İstanbul, Dergâh Yayınları, 2012, s.9 
110 Fatih Duman, “Muhafazakâr İdeolojide Farklı Düşünce Gelenekleri Bağlamında Muhafazakârlığın Doğası”, 
Hitit Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Cilt 10, Sayı 1, 2017, s. 16 
111 Süleyman Seyfi Öğün, “Lümpen Muhafazakârlık Üzerine”, Doğu Batı, Sayı 58, 2011, s. 14 
112 Erik Jan Zürcher, “Terakkiperver Cumhuriyet Fırkası ve Siyasal Muhafazakârlık”, Modern Türkiye’de 
Siyasi Düşünce: Muhafazakârlık, Ed. Tanıl Bora, Murat Gültekingil, Çev. Özgür Gökmen, İstanbul, İletişim 
Yayınları, 2017, s. 40 



 35 

yapılara yüklenen anlam ve değerlerin sürekliliği adına gösterilen tepkiye dayanır.”113 Her iki 

düşünce de bize muhafazakârlığın kapitalist değişime karşı geliştirilmiş bir refleks olarak gün 

yüzüne çıktığını göstermektedir. Değişen üretim biçimiyle birlikte kendini gösteren yeni 

toplumsal düzende, geleneksel toplumsal yapılar olan aile, akrabalık, komşuluk gibi kurumlar 

o dönem için ciddi addedilebilecek değişikliklerle karşılaşmıştır.114 Bu durum korumacı bir 

düşünce yapısına sahip olan muhafazakârlığın kavramsallaşmasına giden yola katkı sunmuştur. 

Söz konusu üretim biçiminin değişimi durumuna dek bugün muhafazakârlık olarak 

adlandırdığımız düşünce yapısının ortaya çıkmasını gerektirecek koşullar gözle görülecek 

düzeyde hâsıl olmamıştır.  

Hem bir filozof hem de politikacı olan Edmund Burke, kendi çağında yaşanan tarihi 

hadiseler neticesinde kendi politik felsefesini geliştirmiştir. “Burke felsefi alanda Aydınlanma 

Çağı’nın, siyasi alanda Fransız Devrimi’nin yarattığı dönüşümlere çok erken tepki gösteren bir 

düşünür olması sebebiyle önemlidir.”115  

Alışılmadık türden bir filozof olan Edmund Burke, siyaset felsefesinin toplum yaşamında 

en iyi ihtimalle mütevazı bir işleve sahip olduğuna inanmaktadır. Siyaset felsefesi tanımlı 

sorular sorunları çözmese de Burke, siyaset ve felsefe arasında ayrılmaz bir ilişki görmüştür. 

Burke’e göre ikincisi olmadan, birincisi anlamsız bir uygunluğa dönüşerek yozlaşacaktır. Onun 

siyaset felsefesinin sınırlı işlevine ilişkin anlayışı, belki de Burke’ün insan görüşünden 

doğmuştur. Burke, insan doğasının temel zayıflığına ve yozlaşmaya yatkınlığına, ortalama 

insanın sorunlarını rasyonel bir şekilde çözme konusundaki yetersizliğine, siyasi sorunlara en 

“akılcı” çözümlerin bile yersiz olduğuna, çoğu siyasi eylem biçiminin doğasında tehlikeler 

bulunduğuna kanidir. Edmund Burke’ün muhafazakârlığı bu nedenle direkt olarak kendi 

düşüncelerinin temelinden geliyor olabilir. Daha derinde Edmund Burke’ün siyaset felsefesi 

müesses nizamı savunmaktadır.116 Burke’den bahsedilirken genellikle anıldığını gördüğümüz 

müesses nizam ifadesi, muhafazakârlık üzerine fikir üreten diğer kişilerce de dile 

getirilmektedir. Mevcut düzenin korunması ya da ortaya çıkacak değişikliklerin bu mevcut 

düzenin taşıyıcı kolonlarına zarar vermeden ortaya çıkması muhafazakâr düşünce geleneğinin 

                                                             
113 Tanıl Bora, “Türk Sağının Üç Hali: Milliyetçilik, Muhafazakârlık, İslamcılık”, İstanbul, Birikim 
Yayınları, 2018, s. 54 
114 Mehmet Akıncı, “Muhafazakârlık ve Değişim: Değişime Direniş mi Yoksa İhtiyatlı Değişimi Savunmak 
mı?”, Aksaray Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, Cilt 1, Sayı 1, 2009, s. 136 
115 Fatih Duman, “Edmund Burke: Muhafazakârlık, Aydınlanma ve Siyaset”, Muhafazakâr Düşünce Dergisi, 
Cilt 1 Sayı 1, 2004, s. 32 
116 Frank O’Gorman, “Edmund Burke: His Political Philosophy”, Political Thinkers Volume II, Ed. Geraint 
Parry, Londra, Routledge, 2004, s. 167 



 36 

özünde bulunan amaçlardan biri belki de en önemlisidir. Edmund Burke muhafazakârlığının 

müesses nizam ile teşneliği de kurumlara olan inancın bir göstergesi olarak değerlendirilebilir. 

Burke, kendisine hak edilmiş ününü kazandıran Fransız İhtilali Üzerine Düşünceler isimli 

kitabında 1688 tarihli Şanlı Devrim ile Fransız İhtilali’ni kıyaslar ve Fransızların İngilizlerin 

aksine kurumları koruyamadığını söyler, ortaya çıkan durumu eleştirir.117 Alana dair yazının 

temel taşlarından biri olan bu eserde yer alan eleştiri, muhafazakâr düşünce geleneğinde var 

olan yıkıcılık karşıtlığını göstermektedir. “Muhafazakârlar, değişime ve değişimin gerekliliğine 

inanır ancak değişimin, toplumsal ortamı ve yapıyı altüst etmeden, kırıp dökmeden, her şeyi 

toptan reddetmeden ve dolayısı ile aşırı tepkilere yol açmadan, ılımlı bir şeklide gerçekleşmesi 

gerektiğini düşünürler, altını çizdikleri muhafaza, muhtemel yıkım ve kargaşayı engellemek 

üzere, çerçevenin muhafazasıdır.”118 

Köni ve Torun, muhafazakârlığı “değişime karşı çıkması, teori yerine tecrübeyi rehber 

edinmesi, özel mülkiyet ve serbest piyasa ekonomisine karşı olmayıp sosyal devlete vurgu 

yapması, seçkinci, disiplinli ve hiyerarşik bir parti modeline yakın durması, organik toplum 

yanlısı olması, din ve ahlaka öz ve işlev olarak önem vermesiyle temayüz eder”119 diyerek 

tanımlamaktadır. Yukarıda bahsettiğimiz yıkıcılık karşıtlığına ve Burke’ün eleştirilerinin 

benzerine “değişim karşıtlığı ve tecrübe beğenisini” öne çıkaran bu tanımda da rastlanmaktadır. 

Muhafazakârlık toplumumuzda sıklıkla dindarlıkla eşdeğer olarak değerlendirilmektedir. 

Ayrıca bu duruma sadece Türkiye özelinde değil hem yoğun olarak Müslümanların yaşadığı 

ülkelerde hem de farklı inanç topluluklarının ağırlıkta olduğu çeşitli ülkelerde de 

rastlanmaktadır. Buna sebep olarak muhafazakârlığın politik bir düşünce biçimi olmasının yanı 

sıra ahlaki – kültürel boyutları da haznesinde barındıran bir düşünce biçimi olması 

gösterilebilir. John Kekes, muhafazakârlığı politik ahlak olarak tanımlamaktadır. Kekes’e göre 

muhafazakârlık politiktir çünkü toplumu iyi yapan politik düzenlemelerle ilgili bir görüştür ve 

burada toplum kabaca en az birkaç kuşaktır var olan çağdaş bir ulus-devlet anlamına gelir. Aynı 

zamanda muhafazakârlık ahlakidir çünkü bu düzenlemelere gerekçe olarak iyi yaşamı teşvik 

eder. İnsanların başkalarına bahşettiği faydalar ve alınan doyum muhafazakârlığın korumayı 

amaçladığı temel toplumsal gereksinimlerdir. Elbette başkaları için ortaya çıkabilecek 

                                                             
117 Fırat Mollaer, “Rasyonalist Düşünce Geleneği Karşısında Muhafazakârlık: Burke'ten Hayek'e”, 
Muhafazakâr Düşünce Dergisi, Cilt 1, Sayı 2, 2004, s. 161 
118 Nuray Mert, “Muhafazakârlar Neyi Muhafaza Etmeye Çalışır?”, Tezkire, Sayı 27-28, s. 72 
119 Hakan Köni, İshak Torun, “Muhafazakârlık Olgusu ve Amerika – Türkiye Örneklerinde Dini 
Muhafazakârlık”, Muhafazakâr Düşünce Dergisi, Cilt 10, Sayı 38, 2013, s. 182 



 37 

doyumsuzluklar ve zararlar da söz konusudur ancak fayda ve doyum bu noktada ağır basıyorsa 

muhafazakârlık bu iyiyi sağlayan politik düzenlemeleri korumayı amaçlamaktadır.120 

Bu yönleri ile muhafazakârlık; bir ideoloji mi yoksa yaşam biçimi, davranışlar bütünü ya 

da tutum mu şeklinde soru işareti ile biten düşüncelere neden olmaktadır. Muhafazakârlık 

faşizm ya da komünizm kadar radikal hatlara sahip değildir ancak bu görüşe tutum diyerek 

değerlendirmek de onu basite indirgemek gibi görünmektedir. 

Ahmet Çiğdem “Muhafazakârlığın hakikati, bir politik doktrin, bir ideoloji ya da her 

ikisine nüfuz etmiş biçim ve Mannheim’ın kastettiği anlamda bir “düşünce üslubu” olarak 

belirlenebileceği gibi, her türlü doktrine ya da ideolojiye eklemlenen bir ‘tavır’ ya da ‘ruh hali’ 

olarak da anlaşılabilir”121 demektedir. Bir ideoloji olup olmaması bir yana, Çiğdem’in de 

vurguladığı “tavır” veya “ruh hali” olma durumu, muhafazakârlığın sağladığı fayda 

doğrultusunda hayatın içindeki pratiklere kendini angaje edebiliyor olması onu radikal 

“izmlerden” ayrı bir yere koymaktadır. Ancak tarih içinde, özellikle son birkaç yüzyılda ortaya 

çıkan siyasal ideolojilerle birlikte yol almış olması muhafazakârlığı -bir ideoloji olsun ya da 

olmasın- tek başına bir düşünce yapısı olarak değerlendirilme konusunda zorlu kılmaktadır. Bu 

tarihsel süreç nedeniyle muhafazakârlık üzerine yürütülen düşüncelerde başka siyasal 

ideolojilere gerek doğrudan gerek örtük olarak rastlanmaktadır. Bu durum muhafazakârlığın 

ideoloji olup olmadığı -belki de çok önemli olmayan- sorusunu bugüne kadar bir tartışma 

konusu kılmış ve kuvvetle muhtemel bundan sonra da kılacaktır. 

Hatlarının keskinliği açısından daha yumuşak bir yapıya sahip olan muhafazakârlığın 

kendi içinde çeşitli varyasyonları yer almaktadır. Bu varyasyonlar hem coğrafi bölgelere göre 

hem de içinde bulunulan çağa göre değişiklik gösterebilmektedir. 

 

“Mekânsal olarak bakıldığında Kıta Avrupası muhafazakârlığı ve Anglo-Amerikan 

muhafazakârlığı şeklinde bir ayrım yapmak mümkündür. Ancak bu mekânsal ayrım sadece 

coğrafi ya da ulusal bir farklılaşmaya tekabül etmez; aynı zamanda temel felsefi kabuller, 

bağlı olunan değerler ve ilkeler bazında da bir farklılaşmaya tekabül eder.”122 

 

                                                             
120 John Kekes, “What is Conservatism?”, Philosophy, Cilt 72, Sayı 281, 1997, s. 351 
121 Ahmet Çiğdem, “Muhafazakârlık Üzerine”, Toplum ve Bilim, Sayı 74, 1997, s. 32 
122 Fatih Duman, a.e., s. 22 



 38 

Mevcut farklılıkların sonucu olarak muhafazakârlığın çeşitli tipleri ortaya çıkmıştır. Konu 

üzerine yazılmış kimi metinler bu muhafazakârlık tiplerini birbirine içkin olarak ele alırken bazı 

metinlerde ise her muhafazakârlık tipi kendi özgül ağırlığı ile değerlendirilmektedir. Bazı 

araştırmalar üç, bazıları dört ve muhafazakârlığı daha ayrıntılı alt başlıklarla ele alan çalışmalar 

yedi tip muhafazakârlıktan bahsetmektedir. Duman, yukarıda da atıfta bulunduğumuz eserinde 

muhafazakârlık tiplerini otoriter muhafazakârlık, liberal muhafazakârlık, paternalist 

muhafazakârlık ve neo-muhafazakârlık şeklinde dört başlık altında ele almaktadır. Otoriter 

muhafazakârlığı ele alırken tarihsel olarak daha çok Avrupa kıtasında karşılaşıldığını ve 

teokratik ya da dini muhafazakârlık olarak da kavramsallaştırıldığını vurgulamaktadır. 

Avrupa’nın otoriter muhafazakâr elitleri Nazizm ve faşizmi ortaya çıkaran koşulları da 

desteklemişlerdir. Kıta Avrupa’sının otoriter muhafazakârlığında monarkın maddi otoritesine 

ve Hristiyanların ruhani lideri papanın manevi otoritesine dayanan bir siyasal düzen arzusu söz 

konusudur.123 

Karen Stenner ise muhafazakârlığı otoriter, statükocu ve liberal olarak üç tipe 

ayırmaktadır. Stenner’a göre otoriter muhafazakârlık; her ne olursa olsun mevcut düzenin 

devamını sağlama anlamına gelmemektedir. Ortak hedefler peşinde birlikte gerçekleştirilecek 

olan değişimler otoriter muhafazakâr kesimce engellenmesi hedeflenen şeyler değildir.124 

Muhafazakârlık farklı varyasyonlara sahip olsa da bu farklı varyasyonlar da dahil olmak üzere 

daha kapsayıcı olabilmektedir. Genel kanının aksine tamamıyla kapalı bir yapıya sahip değil ve 

hatta tersine, daha açık görünen farklı ideolojilere göre zaman zaman yüksek oranda açıklığa 

sahip bir yapıya bürünebilmektedir. Muhafazakâr siyasi hareketler; gelir, sınıf veya statüden 

bağımsız olarak herkes tarafından sahip olunabilecek bir eğilim veya tutumla çapını 

genişletebilmektedir. Toplumun bir kısmı muhafazakârlığa daha yatkın olabilir ve bunun içinde 

ayrıcalıklı gruplarla mülk sahipleri yer alabilir. Ancak burada belirtilmesi gereken iki önemli 

nokta bulunmaktadır. Birincisi, pek çok insanın içinde yaşadıkları ülke ve toplumda çıkarları 

vardır ve bu sadece zenginlik ve mülkiyete bağlı değildir, aynı zamanda ortak gelenekler, dil, 

tarih vb. ile de ilgilidir. Gelir veya servetle değil, soy, bağlılık ve aidiyet duygusuyla ilgilidir. 

İkincisi, muhafazakârlar, daha geniş mülk sahipliği yoluyla ve olumlu bir angajman aracı olarak 

popüler demokrasiyi kullanarak sistemde pay sahibi olanların sayısını aktif olarak artırmaya 

çabalamaktadırlar. Bu çabaların neticesi olarak muhafazakâr siyasi hareketlerin ya da partilerin 

                                                             
123 A.e, s. 22-30 
124 Karen Stenner, “Three Kinds of Conservatism”, Psychological Inquiry, Cilt 20, Sayı 2-3, 2009, s. 144 



 39 

üyelik açısından başarılı olduğu görülmektedir.125 Neticede muhafazakârlık ne sadece 

ekonomik koşullar ne de kültürel etkenler doğrultusunda çerçevesini çizmektedir. Bu nedenle 

diğer politik tutumlara göre daha kolay şekil alabilen, içinde bulunduğu zamanın 

gerekliliklerine sanılanın aksine daha kolay ayak uydurabilen bir tutumdur. 

Muhafazakârlığı diğer politik tutum ve eğilimlerle kıyasladığımızda kalın kırmızı 

çizgileri yoktur demek yanlış olmayacaktır. Türköne bu kalın kırmızı çizgilerden uzak politik 

duruşu “günün şartlarına eklektik yorumlarla uyum sağlama çabası”126 olarak tanımlamaktadır. 

Kendisinin başlı başına katı kurallara sahip olmaması muhafazakârlığı farklı ideolojilere 

eklemlenme ya da farklı ideolojilerce yontulma konusunda kolay bir noktaya taşımaktadır. 

Ancak bu durum kendini muhafazakâr addeden güruh için ise –eğer anlaşılma kaygısı 

güdüyorsa- sakıncalar doğmasına neden olmaktadır. 

Daha önce Edmund Burke üzerine yazarken bahsettiğimiz gibi bir tepki olarak ortaya 

çıkan muhafazakârlık uzun zaman içerisinde köklü bir siyasal – toplumsal gelenek haline 

gelmiştir. Ancak bu siyasal – toplumsal gelenek yalnızca ortaya çıktığı Batı tarihinin genel bir 

hareketine bağlı kalmamış ve farklı ulusal tarihlere göre şekillenmiştir.127 Uluslara göre farklılık 

gösteren bu biçimleniş çeşitli nedenlerden etkilenmiştir ve kendisi de ekonomi, kültür, eğitim 

ve ülkenin sosyolojisi gibi önemli başlıkları etkilemiştir. 

 

2.2.1. Tanzimat Dönemi ve Sonrasında Modernleşme Çabaları 

Sürecinde Muhafazakârlık 

Osmanlı Devleti’nde modernleşme çabalarının uzun ve sancılı bir sürecin yaşanmasına 

neden olduğu bilinmektedir. Karlofça ve Pasarofça Anlaşmalarının imzalanmasına yol açan 

yenilgiler ile Osmanlı’da modernleşme çabaları başlamış, Batılılaşma ve modernleşme ihtiyacı 

Batı karşısındaki askeri yenilgilerle sürekli alevlenmiştir.128 Adı geçen anlaşmaların ardından 

Lale Devri olarak bildiğimiz; kültürel değişimin -etki alanı sınırlı da olsa- öncüsü olan 

hareketlerin görüldüğü, nispeten barışçıl dönem yaşanmıştır. Ortaylı, Lale Devri’nin günümüz 

tarih ders kitaplarında israf ve lüzumsuzluk olarak görüldüğünü söylemektedir ancak bu görüşe 

                                                             
125 Peter King, The New Politics: Liberal Conservatism or Same Old Tories?, Bristol, Policy Press, 2011, s. 
39 
126 Mümtaz’er Türköne, “Muhafazakâr Kavramlar”, Muhafazakâr Düşünce Dergisi, Cilt 1 Sayı 1, 2004, s. 84 
127 Philippe Beneton, Muhafazakârlık, Çev. Cüneyt Akalın, İstanbul, İletişim Yayınları, 1991, s. 114 
128 Murat Belge, Militarist Modernleşme: Almanya, Japonya ve Türkiye, İstanbul, İletişim Yayınları, 2012, s. 
539-540 



 40 

karşı çıkarak Lale Devri’nin bir medeniyetin açılması ve gelişmesi için lüzumlu bir üslûp 

değişikliği olduğunu belirtmektedir.129 

Devlette esas somut reform hareketleri ise özellikle askeri alanda yapılan düzenlemeler 

ile III. Selim döneminde kendini göstermiştir. 1789'da tahta çıkan III. Selim tahta çıkmadan 

önce de sarayın dışındaki dünyaya ve hatta esasen Avrupa'ya ilgi duymuştur. Osmanlı ile Rusya 

arasındaki savaşın son bulmasının ardından padişah III. Selim “Nizam-Cedid” olarak bilinen 

reform programını başlatmıştır. Bu reform programı temel olarak askeri anlamda bir 

modernizasyonu işaret ediyor olsa da dolaylı olarak kültürel bir değişimi de temsil etmektedir. 

III. Selim’in kurmuş olduğu çeşitli birliklere tayin edilmiş olan Fransız eğiticiler bu birliklerde 

hem yabancı dil öğrenilmesine hem de Avrupa’da baş göstermiş olan her çeşit yeni düşüncenin 

birliklerdeki öğrenciler aracılığıyla Osmanlı topraklarında da filizlenmesine yardımcı 

olmuştur.130 Bununla birlikte “Avrupa’da Paris, Londra, Viyana, Berlin ve diğer yerlerdeki 

elçilikler, modern okullar açılması ve kültürel yayılma yolları olarak kısıtlı da olsa önemli bir 

girişim olarak, özellikle 1793-98 ve 1806-07 dönemlerinde Fransa’dan eğitmenler getirtilmesi, 

esas değişiklik güçleri olmasa bile sosyal sistemdeki değişikliklerin ve merkeziyetçilik esasına 

göre işleyen yeni hükümet kavramlarının geliştirilmesinde tamamlayıcı unsurlardı.”131 Ancak 

bu dönemde yapılan yenilikler devletin içindeki belli kesimler tarafından tepkiyle 

karşılanmıştır. Askere Frenk ruhunun getirilmesini hakaret olarak kabul eden gruplar, sıradan 

bir er olan Kabakçı Mustafa’yı kendilerine lider olarak seçmiş ve bu liderin önderliğindeki 

ayaklanma ile III. Selim tahttan indirilmiştir.132 Sultan III. Selim’in tahttan indirilmesinden 

sonra IV. Mustafa tahta çıkmıştı ancak Osmanlı tarihinin en kısa süre tahtta kalan 

padişahlarından biri olmuş ve ardından II. Mahmud tahtı devralmıştı. 

Nizam-ı Cedid’in kısıtlı muvaffakiyetine ve amcasının oğlu III. Selim’in düşüşüne tanık 

olan II. Mahmud saltanatının ilk yarısını bir güç tabanı oluşturmak için harcamış ancak 

sonrasında ülkenin içinde bulunduğu bunalımlı ortamdan kurtulmak için o da reformlara 

başvurmuş ve 1826’dan itibaren uyguladığı siyaset Osmanlı reform çabalarının sonraki seksen 

yılda tutacağı yolu belirlemişti.133 Niyazi Berkes, II. Mahmud rejimini “mutlakiyetçi aydın 

                                                             
129 İlber Ortaylı, Osmanlı’yı Yeniden Keşfetmek, İstanbul, Timaş Yayınları, 2006, s. 59 
130 Erik Jan Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, Çev. Yasemin Saner, İstanbul, İletişim Yayınları, 2018, 
s. 39-40 
131 Kemal H. Karpat, Osmanlı’da Değişim, Modernleşme ve Uluslaşma, Çev. Dilek Özdemir, Ankara, İmge 
Kitabevi Yayınları, 2006, s. 23 
132 Nicolae Jorga, Osmanlı İmparatorluğu Tarihi 5. Cilt: 1774-1912, Çev. Nilüfer Epçeli, İstanbul, Yeditepe 
Yayınevi, 2017, s. 164-165 
133 Zürcher, a.g.e., 53-56 



 41 

monarşi” olarak tanımlar çünkü bu dönemde hükümdarın mutlak yetki hakkı devam etse de 

yönetilenler reaya olmaktan çıkıp tebaa veya halk olmuş ve bununla birlikte kapıkulluğu ise 

yerini sınıf, ırk, din farkı gözetmeksizin sivil bürokrasiye bırakmıştı.134 

Hükümdarın mutlak yetki hakkının reformist yaklaşıma rağmen devam ediyor olması 

despotik görünse de reformları gerçekleştirmek için gereklidir. “II. Mahmud'un iç siyasette 

yaptığı değişiklikler, merkezi idareyi güçlendirme ve yeni bir bürokrasi kurma gibi iki 

kategoride toplanabilir”.135 Bu kapsamda sadrazamlığı hükümdarın mutlak vekili olmaktan 

çıkarıp “başvekil” adı altında silikleştirmek ve Şeyhülislamlık’ı da hükümet yönetimi ve 

planlama kurullarının dışında bırakmak II. Mahmud devrinin önemli değişim hareketlerinden 

olmuştur.136 Ayrıca ıslahatların önünde engel olması kuvvetle muhtemel bir grup olan 

yeniçerilerin devrinin sona erdirilerek bir engel olmaktan çıkarılması da yine II. Mahmud 

döneminin en önemli gelişmelerinden biri olarak öne çıkmıştır. Bunların yanı sıra bazı köylerde 

ve mahallelerde muhtarlıklar kurulması, nüfus sayımı çabaları için oluşturulan nüfus 

müdürlükleri ile halka bugünkü nüfuz cüzdanı diyebileceğimiz mürür tezkeresi verilmesi137 

gibi gelişmeler II. Mahmud devrinin merkezi otoriteyi güçlendirmeye yönelik reformlarından 

bazılarıdır.  

II. Mahmud dönemi reformlarının çoğu saltanat makamının gücü ile gerçekleşmiştir 

ancak yol gösterici rolünü oynayabilecek bürokratların azlığı nedeniyle emekleme devresinde 

olan yeniliklerin başarılı olma şansı riskli durumdadır.138 Bu nedenle saltanat makamının 

gücünü kullanmak zaruri olarak görülmektedir. Tanzimat’ın yolunu açan bu süreç, devletin 

ilerleyen dönemlerinde de devam etmiştir. Ancak sürecin belki de en önemli ismi olan II. 

Mahmud’un ömrü Tanzimat Dönemi’ni görmeye yetmemiştir.  

Kasım 1839'da önde gelen reformcu ve Hariciye Nazırı Reşit Paşa tarafından yazılan ama 

yeni padişah adına ilan edilen bir hatt-ı hümayun devlet erkânına ve yabancı diplomatlara 

okunmuştur.139 Gülhane Meydanında okunan bu hatt-ı hümayun ile Tanzimat olarak anılacak 

yeni bir dizi reform başlamıştır ve bu reformlar hem Sultan III. Selim hem de Sultan II. 

                                                             
134 Niyazi Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2017, s. 171 
135 Kemal H. Karpat, Kısa Türkiye Tarihi: 1800-2012, İstanbul, Timaş Yayınları, 2013, s. 42 
136 Berkes, a.e, s. 174 
137 Karpat, a.e, s. 43 
138 Mehmet Beşirli, “Osmanlı’da Modernleşme ve Aydınlar”, Dini Araştırmalar Dergisi, Cilt 2 Sayı 5, 1999, s. 
144 
139 Zürcher, a.g.e., s. 79 



 42 

Mahmud'un merkezileştirme hamlelerini devam ettirirken kapsamı da genişletmiştir.140 II. 

Mahmud’un Tanzimat Fermanı öncesinde devletin idarî kararlarında ve uygulamalarında 

Müslümanlarla gayrimüslimler arasında (artık) hukukî eşitsizlik kalmayacağını “Ben 

tebaa’mdan Müslüman’ı camide, Hıristiyan’ı kilisede ve Musevi’yi sinagog’ta fark ederim. 

Aralarında başka gûnâ bir fark yoktur” sözleriyle açıkça taahhüt etmiş olması141 kendisinden 

sonra ortaya çıkan Tanzimat Dönemi’nin ne yöne gideceğini göstermiştir. Geçmişte daha çok 

askeri alanda görülen değişimler Tanzimat Dönemi’nde yönünü daha çok kamuya ve 

bürokrasiye çevirmiştir. “Tanzimat, mülki ve askeri yönetimde ve haberleşme sistemlerinde 

getirdiği merkezin denetimini artırıcı yöndeki uygulamaları ile 17. ve 18. yüzyılda güçlenen 

ayanların ve 19. yüzyıl başında doğan ve bu yüzyıl süresince süren ayrılıkçı milliyetçilik 

hareketlerinin yarattığı İmparatorluğun parçalanması eğilimlerini ortadan kaldırmayı ya da 

geciktirmeyi amaçlıyordu.”142 Bu dönemde devletin yönetimi altındaki kişiler için reaya (sürü) 

yerine tebaa (tabi olanlar) kavramı kullanılmaya başlanmıştır.143 Bu kavram değişimi bir 

noktada Osmanlıcılık şemsiyesi altında Osmanlı’daki tebaayı “eşit bir şekilde” bir arada tutmak 

ve bağımsızlık hareketlerine ket vurmak amacının edinildiğini göstermektedir. Fermanın, 

İmparatorluğun her tarafında ilanı halk arasında geniş yankı uyandırırken hükümetin korktuğu 

gibi her zümre reform kararlarını kendi açısından yorumlamıştır.144 Gayrimüslimler ile 

Müslümanlar Tanzimat Fermanı ile vaadedilen düzenlemeleri farklı şekilde yorumlarken 

fermandan memnuniyeti yüksek olan kesim gayrimüslimler olmuştur. İki kutbu hukuk önünde 

eşit konuma getirme arzusu ve gayrimüslimlere verilen haklar beklendiği üzere belirli 

kesimlerde rahatsızlıklar yaratmıştır.  

Tanzimat Fermanı ile birlikte reform hareketleri etrafında gelişen farklı ideolojiler 

kendine yer bulmaya başlamıştır. Söz konusu dönemde özellikle eğitim alanındaki yenilikler 

ve yazılı basında yaşanan gelişmelerle yeni fikirlerin, ideolojilerin ve kimliklerin ortaya çıktığı 

izlenmiştir. Tanzimat Dönemi kendi yeni yönetici elit sınıfını yaratmıştır. Çoğunluğunu yeni 

ortaya çıkan orta sınıf ailelerin çocuklarının oluşturduğu bu yeni yönetici elit sınıfı Batı’da 

ortaya çıkan çeşitli entelektüel – felsefi geleneklerin etkisi altında kalmıştır. Ancak Batılı 

                                                             
140 Douglas A. Howard, Osmanlı İmparatorluğu Tarihi, Çev. Tanju Günseren, İstanbul, ALFA Basım Yayım, 
2023, s. 324 
141 Erol Özbilgen, Bütün Yönleriyle Osmanlı: Âdâb-ı Osmâniyye, İstanbul, İz Yayıncılık, 2014, s. 424 
142 İlhan Tekeli, “Anadolu’daki Kentsel Yaşantının Örgütlenmesinde Değişik Aşamalar”, Toplum ve Bilim, 
Sayı 9-10, s. 51 
143 Yunus İnce, “II. Mahmud Devri Reformlarının Tebaa Tarafından Algılanışı”, Tarih İncelemeleri Dergisi, 
Cilt 32 Sayı 2, 2017, s. 428 
144 Halil İnalcık, “Tanzimat’ın Uygulanması ve Sosyal Tepkiler”, Tanzimat: Değişim Sürecinde Osmanlı 
İmparatorluğu, Ed. Mehmet Seyitdanlıoğlu, Halil İnalcık, Ankara, Phoenix Yayınevi, 2006, s. 109 



 43 

geleneğin aynı eserleri ile yetişen bu elit sınıf homojen bir yapıya sahip değildir ve bu eserleri 

yorumlama biçimleri birbirinden ayrılmıştır. Dolayısıyla bu durum yönetici elit arasında farklı 

düşünce biçimlerinin ortaya çıkmasına neden olmuştur.145 Ayrıca düşünce farklılığı hususu 

yalnızca yönetici elit arasında değil dönemin aydınları arasında da görülmektedir. 

İmparatorluğu kurtarma arzusu içerisinde, farklı görüşler çatışmaktadır.  

1856 yılına gelindiğinde ise bir diğer hatt-ı hümayun olan Islahat Fermanı ilan edilmiş ve 

Islahat Fermanı ile devletin bütün tebaa arasında eşit güvenceyi sağlamakla yükümlü olduğu 

yinelenmiştir. Bununla birlikte devlet okullarına ve devlet memuriyetine girme konusunda eşit 

haklar da Islahat Fermanı’nda yer almıştır.146 Avrupalı güçlerin eşitlik anlayışı ile Osmanlı’nın 

Tanzimat ve Islahat fermanlarında ortaya koyduğu eşitlik anlayışı ise birbirinden 

farklılaşmıştır. Osmanlı için tüm tebaanın yasalar önünde eşit olması anlamı taşıyan eşitlik 

Ruslar için dini cemaatlere özerklik verilmesine kadar uzanıyordu. İngilizler ise kurumsal 

topluluklar olarak milletler arasında bir eşitlik beklentisine sahiptir.147 İmparatorluğun söz 

konusu ortamında, gerçekleşen reformlardan ve devleti kurtarma yönteminden memnun 

olmayan kesimler mevcuttur. Bu kesimler memnuniyetsizlik ortak paydasında değil ancak 

“imparatorluğu kurtarma fikri” ortak paydasında buluşturulduğunda üç ayrı akım olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Her biri imparatorluğun farklı biçimlerde kurtarılabileceğine inanan bu 

üç grubu; modernleşmeyi Batı ile özdeşleştiren ve bunu bütünüyle reddeden “Gelenekçiler” 

(Kadimciler), modernleşmeyi bütünsel bir dönüşüm projesi olarak gören ve bu süreci 

gelenekçiler gibi Batılılaşma ile özdeşleştiren ancak bu modelin bütünüyle bu şekilde 

sürdürülmesi gerektiğini kabul eden “Batıcılar” ve son olarak modernleşmeyi, kültürün maddi 

ve manevi unsurları arasında bir ayrım yaparak, uluslararası (Batı) ve yerel (Doğu) kültürel 

unsurların eklektik bir karışımı olabilecek bir süreç olarak kabul eden “Muhafazakârlar” 

oluşturmaktadır.148 

Bu çalışma için ‘muhafazakâr’ olarak kategorize edebileceğimiz grup ve aynı zamanda 

daha önce bahsettiğimiz Edmund Burke muhafazakârlığına en denk düşen grup Yeni 

Osmanlılar Cemiyeti olarak karşımıza çıkmaktadır. Bulaç, Yeni Osmanlılar’ı ‘ilk İslamcı nesil’ 

                                                             
145 Ali Babahan, “Modernization and Ideological Divergence Among the Bureaucracy in the Late Ottoman 
Empire: Suggestion For a New Classification”, Toplum ve Kültür Araştırmaları Dergisi, Sayı 8, 2021, s. 30-
32 
146 Donald Quataert, Osmanlı İmparatorluğu: 1700 – 1922, Çev. Ayşe Berktay, İstanbul, İletişim Yayınları, 
2004, s. 110 
147 Feroz Ahmad, Bir Kimlik Peşinde Türkiye, Çev. Sedat Cem Karadeli, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi 
Yayınları, 2007, s. 37 
148 Babahan, a.g.e, s. 33 



 44 

olarak tanımlarken Namık Kemal, Ali Suavi, Ziya Paşa ve diğerlerinin Batılı reform 

paketlerinin hem içerik hem form olarak Batı’dan hiçbir değişiklik yapmadan kopya 

edilmelerine bir tepki olarak İslamcı söylemi geliştirdiklerini belirtmektedir.149 Yeni 

Osmanlılar Cemiyeti kuruluşunda dönemin altı aydın ismi bir araya gelmiştir. “Bunlar Tercüme 

Odası memurlarından ve Tasvir-i Efkar gazetesi yazarları Namık Kemal Bey, Nuri Bey, Reşad 

Bey, Ayetullah Bey, eski Mirat dergisi sahibi ve Mezahip Odası memurlarından, Tercüman-ı 

Ahval gazetesi yazarlarından Mustafa Refik Bey’dir”.150 İlber Ortaylı, Yeni Osmanlılar 

Cemiyeti’ni şu şekilde tanımlamaktadır: “Osmanlı İmparatorluğu’nun modern siyasal fikir ve 

eylem tarihinde Yeni Osmanlılar dediğimiz grup, ilk bakışta kendine özgü görünen, ama 

Ortadoğu ve İngiliz ve Fransız Müslüman kolonilerinde benzerleri bulunan düşünce ve eylem 

adamlarından oluşan bir gruptur”.151 

Yeni Osmanlılar, ne gelenekçiler kadar körü körüne Batı karşıtlığında buluşmuş ne de 

Batıcılar kadar külli bir değişim arzusunu benimsemişlerdir. Tanzimat reformlarını gerekli 

ancak usul olarak yanlış bulmuş ve eleştirmişlerdir. Yeni Osmanlılar ironik bir şekilde 

Tanzimat reformlarından yararlanan, Tercüme Odası tecrübesi bulunan, Avrupa siyasetine ve 

fikirlerine aşina kişilerdir.152 Bora153 bu grubun kült ismi ve temsilcisi olarak Namık Kemal’i 

gösterir ve onun öze dönüş ile reformu kuvvetli bir şekilde ilintilendirdiğini, Batı’nın iyi idareye 

verdiği önem ile İslam’ın adalete dayalı siyasi meşruiyet fikrini özdeşleştirdiğini söyler. 

Tanzimatı “cemiyetin bütün alanlarında eski ile yeniyi karşı karşıya koyan ikilik devri” 

olarak tanımlayan Hilmi Ziya Ülken, “Yeni Osmanlılar temelde İslam ruhuna dayanıyorlarsa 

da İmparatorluğun selametini, İslam ve Hıristiyan bütün tebaaya aynı hürlüğü veren bir idarede 

buluyorlardı” demektedir. Ülken’e göre Osmanlıcılar iki kısıma ayrılmaktadır. Birinci kısım 

Ali Paşa, Fuad Paşa ve Cevdet Paşa gibi İslami esaslar ile siyasi bütünlüğü saran tehlikeleri 

önlemek isteyen devlet adamlarından oluşurken ikinci kısım İslami esaslardan ayrılmadan 

Batı'nın hürriyet ve meşrutiyet düşüncelerini geçerli kılmak isteyen Yeni Osmanlılardır.154 

Mardin’e göre Yeni Osmanlılar hareketi, devleti tebaaya aşırı bir hürriyet vermeden kurtarmayı 

amaçlayan, Tanzimat hareketinin yürütücüleri Ali ve Fuad Paşalara karşı bir başkaldırma olarak 

                                                             
149 Ali Bulaç, “İslâm’ın Üç Siyaset Tarzı veya İslâmcıların Üç Nesli”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: 
İslâmcılık, Ed. Tanıl Bora, Murat Gültekingil, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005, s. 52-53 
150 Belkıs Ulusoy Nalcıoğlu, Osmanlı’da Muhalif Basının Doğuşu: 1828 – 1878, İstanbul, Yeditepe Yayınevi, 
2013, s. 173 - 175 
151 İlber Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, İstanbul, Kronik Kitap, 2018, s. 275 
152 Joseph G. Rahme, “Namik Kemal's Constitutional Ottomanism and non-Muslims”, Islam and Christian–
Muslim Relations, Cilt: 34, Sayı: 3, 2007, s. 25 
153 Tanıl Bora, Cereyanlar: Türkiye’de Siyasi İdeolojiler, İstanbul, İletişim Yayınları, 2017, s. 25 
154 Hilmi Ziya Ülken, Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, İstanbul, Ülken Yayınları, 1994, s. 76 



 45 

belirmiştir. Osmanlı Müslümanlarının Ali ve Fuad Paşalar tarafından Avrupa’nın büyük 

devletlerine siyasi bakımdan peşkeş çekildiğini düşünen Yeni Osmanlılar üyeleri aynı zamanda 

kültürel olarak da Avrupa taklitçiliği ile Tanzimat’ın toplumu temelden sarstığını düşünmüştür. 

Yeni Osmanlılar’a göre felsefi bir temelden yoksun olan Tanzimat’ın ahlaki değerlerinin 

kökünü İslam felsefesi doldurmalıdır.155 Andrew Davison da Şerif Mardin’e paralel bir biçimde 

Yeni Osmanlılar’ın önde gelen ideoloğu Namık Kemal’in İslami fıkıh geleneklerini 

parlamenter yönetim yapılarına uyduracak şekilde yorumlamak gerektiğini savunduğunu 

belirtir.156 Her ne kadar fikri temelde birlik içerisinde olsalar da Yeni Osmanlılar hareketini 

oluşturan şahsiyetler kendi içlerinde birebir aynı düşüncelere sahip değildir. Ortaya çıkan 

düşünce farklılıkları Yeni Osmanlılar hareketinin çok uzun soluklu olmasını engellemiştir. 

Ayrıca bulundukları dönemde basına uygulanan baskı ve sansür de Yeni Osmanlılar 

Cemiyeti’nin faaliyetlerini sürdürmesine engel teşkil eden bir diğer unsur olmuştur. Yeni 

Osmanlılar’ı İmparatorluğun Osmanlı seçkinler sınıfı içindeki ilk modern ideolojik hareket 

sayan Zürcher, cemiyetin, üyelerinin birbirinden farklı düşünceleri ve beş yıldan kısa süren 

faaliyetlerine rağmen Türkiye’de ve Türkiye ötesinde şaşırtıcı bir etki bıraktığını bilhassa 

Namık Kemal’in düşüncelerinin sonraki İslamcı reformistlerce devralındığını belirtir.157 

Yeni Osmanlılar çok uzun sürmeyen bir dönemin ardından dağılmış olsalar da belirli 

siyasal ve sosyal gelişmelerin öncüleri olmuşlardır. 1876 Anayasası ve 1908 İkinci Meşrutiyet 

olayı, açıkça görüleceği üzere, onların ortaya koyduğu ve beslediği yeni düşüncelerin bir 

yansımasıdır.158 

Bu dönemin en önemli şahsiyetlerinden Midhat Paşa’nın ve beraberindeki kişilerin uzun 

zamandır üzerinde çalıştığı Kanun-i Esasi aylar süren bir sürecin sonunda hazırlanmış ve 

sonrasında ilk meşrutiyet 23 Aralık 1876’da ilan edilmiştir. Yeni Osmanlılar Cemiyeti’nin öne 

çıkan ismi Namık Kemal de Midhat Paşa’nın etrafında anayasa hazırlıklarına katılan kişiler 

arasında yer almıştır.159 Kanun-i Esasi II. Abdülhamid döneminde ilan edilmiş olsa da 

Meşrutiyet döneminde kesinlik kazanan bir kanaate göre padişah bu anayasaya karşıdır.160 

Nitekim padişahın kendisi döneminde ilan edilmiş olsa da karşı olduğu bu ilk anayasa çok uzun 

                                                             
155 Şerif Mardin, Türk Modernleşmesi, İstanbul, İletişim Yayınları, 2018, s. 86 – 88  
156 Andrew Davison, Türkiye’de Sekülarizm ve Modernlik: Hermenötik Bir Yeniden Değerlendirme, Çev. 
Tuncay Birkan, İstanbul, İletişim Yayınları, 2012, s. 145 
157 Zürcher, a.g.e, s. 91 
158 Enver Koray, “Yeni Osmanlılar”, Belleten, Cilt: 47, Sayı: 186, 1982, s. 582 
159 Yılmaz Kızıltan, “I. Meşrutiyetin İlânı ve İlk Osmanlı Meclis-i Mebusan’ı”, Gazi Eğitim Fakültesi Dergisi, 
Cilt 26, Sayı 1, 2006, s. 260 
160 Berkes, a.e., s. 318 



 46 

soluklu olmamıştır. Önce Midhat Paşa sürgüne gönderilerek azledilmiştir. Meclis-i Mebusan 

toplanarak faaliyetlerine başlasa da önce 1877-78 Osmanlı - Rus Savaşı ve ardından 13 

Temmuz 1878’de imzalanan Berlin Antlaşması ile Osmanlı Devleti’nin Rumeli'deki 

vilayetlerini kaybetmesi üzerine parlamento rejimi sona ermiştir. Padişaha ve hükümet 

üyelerine yönelik sert tenkitlerin yapıldığı meclis toplantıları II. Abdülhamid’de tahtını 

kaybetme kaygısını doğurmuştur ve sonuçta 14 Şubat 1878’de bir padişah iradesi ile Meclis'in 

faaliyetlerine son verilmiştir.161 II. Abdülhamid saltanatının ilk yıllarında geçiş sürecini kendi 

ilkelerini geliştirerek tamamlamıştır. “Abdülhamit’in, saltanatının ilk yılları boyunca 

hazırladığı siyasal sistem, bir çifte tepkinin ürünüdür: Bir yandan, Tanzimat siyasetine eşlik 

etmiş olan sultanın iktidarındaki zayıflamaya karşı tepki; öte yandan, bu zayıflamanın son 

aşamasını temsil eden Mithat Paşa’nın liberalizmine ve anayasacılığına karşı tepki.”162 II. 

Abdülhamid’in dönemi kendi içinde belirli politik başlıklara ayrılmaktadır. Çetinsaya163 bunları  

a) Muhafazakârlık 

b) Mutlakıyet (Otokrasi) 

c) Merkeziyetçilik 

d) İttihad-ı İslâm 

e) Reform 

f) Statüko 

şeklinde sıralamaktadır. Muhafazakârlık anlayışı II. Abdülhamid için daha çok kültürel bir yönü 

temsil eder; modernleşmeye ve reformlara karşı değildir ancak kökten değişime ve kültürel 

teslimiyete karşı çıkmaktadır. Karpat, II. Abdülhamid’in Avrupa’ya ve uygarlığa bakışını 

açıklarken onun muhafazakârlığını anlamaya da yardımcı olmaktadır: “Mümin bir Müslüman 

ve mutlakıyetci bir padişah, fakat aynı zamanda modernleşmeye samimiyetle inanmış bir insan 

olan Abdülhamid, Avrupa'ya ve uygarlığa hayran olmakla beraber, Avrupa "kültür"üne hiç 

sıcak bakmıyordu”.164 Bu modernleşmeye inanan yönü ile II. Abdülhamid kendisinden önce 

                                                             
161 Halil İnalcık, Devlet-i 'Aliyye Osmanlı İmparatorluğu Üzerine Araştırmalar – IV: Ayanlar, Tanzimat, 
Meşrutiyet, İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2015, s. 209 
162 Robert Mantran, Osmanlı İmparatorluğu Tarihi, Çev. Server Tanilli, İstanbul, İş Bankası Kültür Yayınları, 
2019, s. 653 
163 Gökhan Çetinsaya, “II. Abdülhamid’in İç Politikası: Bir Dönemlendirme Denemesi”, Osmanlı 
Araştırmaları, Cilt: 47, Sayı: 47, 2016, s. 373 
164 Kemal H. Karpat, İslam’ın Siyasallaşması: Osmanlı Devleti’nin Son Döneminde Kimlik, Devlet, İnanç ve 
Cemaatin Yeniden Yapılandırılması, Çev. Şiar Yalçın, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2010, s. 
22 



 47 

başlamış olan reform hareketlerini kesinkes sona erdirmemiş ve hatta sona erdirmek bir yana 

devletin modernizasyonunda önemli bir dönüm noktası olmuştur. Devletin kurumsallaşması, 

kurumların modern anlamda faaliyetlerini sürdürebilecek hale getirilmesi, bürokraside görev 

alabilecek yetkin kişilerin yetiştirilmesi II. Abdülhamid’in döneminde gerçekleşmiş mühim 

modernleşme hamleleridir. Bununla birlikte fiziki altyapının inşası ve ulaşım – iletişim gibi 

devlete katkı sağlayacak yeniliklerin hayata geçirilmesi de aynı dönemde gerçekleşmiştir.165 

Ancak modernleşmeci padişah II. Abdülhamid günden güne kötüleşen Müslüman – 

Hıristiyan ilişkileri ve yabancı devletlerin müdahaleci tavrı nedeniyle Batı medeniyetine her 

zaman kültürel anlamda mesafeli durmuştur. İslam dünyasında ortaya çıkan Müslümanların 

birliği fikrinin de etkisiyle İslamcılık, II. Abdülhamid devrinde bir siyasa olarak belirlenmiş ve 

benimsenmiş, bu doğrultuda çağın önemli âlim ve şeyhleri İstanbul’da ağırlanmış, Kuzey 

Afrika’dan Orta Asya’ya kadar tarikat mensupları gönderilmiş, temel dini kitaplar basılarak 

farklı coğrafyalarda dağıtılması sağlanmış ve padişah, sultan gibi unvanlar yerine genellikle 

halife unvanı kullanılıp vurgulanmıştır.166 Benzerlerine Avrupa’da ve Rusya’da rastlandığı gibi 

Osmanlı’da da lider dini gücünü kullanarak etki alanını genişletmek ve konsolidasyonu 

sağlamak istemiştir. Ancak hem Avusturya-Macaristan örneğinde hem de Rusya örneğinde 

durum Osmanlı’dakinden farklıdır. Avusturya-Macaristan imparatoru Franz-Josef ve Rus çarı 

III. Aleksander hükmün kutsallığını ön plana çıkarabilmek için kilise ile birlikte hareket ederek 

toplumdaki dinamik grupların çoğunluğuyla bağ kurabilmiştir. Ancak II. Abdülhamid böyle bir 

dini otoriteyi kullanmak istese de Osmanlı nüfusunda gayrimüslimlerin oranı azımsanmayacak 

kadar yüksektir ve daha da önemlisi gayrimüslim burjuvazi ticarette ve sanayide sektörlerin 

büyük bir bölümüne hakimdir.167 

Sultanın imparatorluğu ve kendi iktidarını kurtarma yolundaki girişimleri Osmanlı 

coğrafyasında bazı gelişmelerin yaşanmasını sağlamış olsa da baskıcı rejim neticesinde 

İmparatorluk içerisinde örgütlenmeler gizli olarak yürütülmekteydi. Bu gizli örgütlenmelerin 

en önemlisi, Yeni Osmanlılar Cemiyeti’nin devamı olarak nitelendirebileceğimiz Jön Türklerdi. 

Yeni Osmanlılar ile liberal ve anayasacı fikirlerin etkisinde kalan yeni kuşaklar 1889 

senesinde ilk örgütlü muhalefet topluluğu olarak addedilebilecek olan İttihad-ı Osmani 

Cemiyeti’ni kurmuştu. Ancak zamanla büyüyen cemiyetin bazı üyeleri tutuklanmış bazıları ise 

                                                             
165 Necmettin Alkan, “Osmanlı Modernleşmesi ve Klasik Yeniçeri İsyanlarının Modern Siyasi Darbelere 
Dönüşmesi”, Doğu Batı, Sayı 51, 2010, s. 63 
166 İsmail Kara, Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi: Metinler / Kişiler 1, İstanbul, Dergâh Yayınları, 2014, s. 28 
167 Erik Jan Zürcher, Savaş, Devrim ve Uluslaşma Türkiye Tarihinde Geçiş Dönemi: 1908 – 1928, Çev. 
Ergun Aydınoğlu, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2005, s. 75 



 48 

başta Paris olmak üzere yurt dışındaki çeşitli şehirlere kaçmıştı. Paris’te meşrutiyet yanlısı 

Ahmed Rıza ile buluşan cemiyet üyeleri onun liderliğinde yeni bir isim altında toplandılar: 

İttihat ve Terakki Cemiyeti. Bu cemiyet de öncülleri Yeni Osmanlılar gibi kendilerini Jön 

Türkler olarak adlandırıyordu. Cemiyet belirli dönemlerde Mizancı Murat ve Prens Sabahattin 

gibi isimler ile bölünmeler yaşasa da varlığını sürdürmeyi başardı. Bu dönemde sık sık yeni 

gruplar ortaya çıkıyor ancak örgütlenme başarısını gösteremiyordu. 1906 senesinde Selanik’te 

kurulan Osmanlı Hürriyet Cemiyeti bu yeni kurulan örgütlerden biriydi ve başarılı olmuştu. 

Mehmet Talat ve Binbaşı Enver’in de yer aldığı örgüt 1907’de Ahmed Rıza ile görüşmelerin 

ardından İttihat ve Terakki Cemiyeti ile birleşti. Birleşerek güç kazanan örgütün Balkanlardaki 

üyeleri dağa çıkarak isyan başlattı ve Kanun-i Esasi’nin geri gelmesini talep etti. Bu isyan 

bastırılmaya çalışıldıysa da başarılı olunamadı ve 23 Temmuz 1908 tarihinde Kanun-i Esasi’nin 

yeniden uygulanacağı ve parlamentonun yeniden toplanacağı ilan edildi.168 

 

2.2.2 İkinci Meşrutiyet Döneminde Muhafazakârlık 

İkinci Meşrutiyet Dönemi, İmparatorlukta geniş çaplı bir siyasi ve toplumsal değişimin 

yaşandığı dönem olarak dikkat çekmektedir. Önceki dönemlerde yüksek sesle dile 

getirilmesinden imtina olunan düşünceler bu dönemde daha fazla tartışılır hale gelmiştir. 

İkinci Meşrutiyet ile birlikte ortaya çıkan özgürlük havasının etrafında Osmanlıcılık, 

İslamcılık, Batıcılık, Türkçülük ve Sosyalizm gibi fikirler yeniden şekillenmiştir. “İslamcılık 

ve Türkçülük, sürdürülebilirliği hızla aşınan Osmanlıcılıktan ayrışırken, aynı zamanda 

birbirleriyle de rekabet halindeydiler; Batıcılık,-kısmen liberalizmi de ihata ederek- bu iki 

akıma dönük bir eleştirel söylem ve aynı zamanda onların günah keçisi olarak ayrıştı; 

sosyalizm, bu kamplaşmanın kıyısında, bir kenarda mayalanmaktaydı.”169 Uzun yıllardır 

devam eden İmparatorluğu kurtarma fikri Kanun-i Esasi’nin yeniden uygulanmasıyla son 

bulmamış aksine yukarıda bahsettiğimiz fikirler birer kurtuluş reçetesi olarak daha yüksek sesle 

tartışılmaya başlanmıştır. 

Meşrutiyet’in ilanını takip eden haftalarda birbiri ardına pek çok gazete ve dergi ortaya 

çıkmıştır. Bu gazetelerin çoğu siyasi arenaya hâkim olmak için yarışan farklı ideolojik 

                                                             
168 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 111-116 
169 Bora, Cereyanlar,  s. 54 



 49 

hareketlerin sözcüsü olarak kurulmuştur.170 Söz konusu ideolojik hareketlerin içerisinde 

İslamcılık, 1908 sonrası dönemde önemli bir yer tutmaktadır. İnalcık171, İslamcılık akımı 

deyiminin yanlış yorumlanabileceğini ve bu nedenle devlet idaresinde Şeriata öncelik verme 

anlamındaki Şeriatçılığın kullanılmasının daha doğru olacağını söylemektedir. Devletin Batı 

karşısındaki geri kalmışlığını aşmak amacıyla XIX. yüzyılın ikinci yarısından itibaren bir 

çözüm olarak Yeni Osmanlılar arasında gündeme gelen İslamcılık, II. Abdülhamid döneminde 

pragmatik bir politika unsuru olarak değerlendirilmiştir. Bu düşünce, Cumhuriyet'in kuruluşuna 

kadar alternatif ve modernist bir toplum ve devlet yönetimi projesi olarak varlığını 

sürdürmüştür. Müslümanların eğitim ve teknoloji alanındaki geri kalmışlığını telafi etmek için 

Batı'nın bilimsel ve teknik gelişmişliğinden yararlanma düşüncesi ile Batı'nın pozitivist ve 

materyalist yaklaşımlarını reddederek kendi kültür ve geleneklerini koruma fikri bir arada var 

olmuştur. Politik yenilikleri evrensel bir bakış açısıyla desteklemek isteyen Yeni Osmanlılar, 

Batı'daki Panslavizm ve Pancermenizm kavramlarının etkisiyle İttihad-ı İslam (Panislamizm) 

kavramını benimsemişlerdir. Kısa bir süre içinde kitle ideolojisine dönüşen İttihad-ı İslam 

düşüncesinin temelinde, İslam dünyasının Osmanlı Devleti liderliğinde birleşmesi fikri 

yatmaktadır. İttihad’ın gerçekleşmesi için öncelikle despot yönetimlerin yıkılarak meşruti 

yönetimlerin kurulması ve halk hâkimiyetinin sağlanması gerekmektedir. İttihad-ı İslam'ın, 

dönemin ‘pan’ hareketlerine referans vermesi, geleneksel İslam'da fazla üzerinde durulmayan 

meşveret, şûra, biat, ehlü'l-hal ve'l-akd gibi İslami kavramları Batı'da yerleşen demokrasi, 

parlamento, seçim, kamuoyu gibi kavram ve kurumlarla karşılaştırmaya çalışması, İslam 

düşüncesiyle Batılı milliyetçi ideolojilere benzer bir yapı oluşturma çabası, onu Batılı milliyetçi 

ideolojilere benzetmiştir. İslam, artık sadece bir din ya da inanç biçimi olmaktan çıkmış ve daha 

geniş bir dünya içinde bütünleşmeyi sağlayacak bir kimlik haline getirilmiş, milliyetçi bir 

ideoloji gibi değerlendirilmiştir.172 Ancak aynı dönemde Said Halim Paşa gibi isimler ise 

İslamcılık kavramı ve fikri yerine İslamlaşma fikri üzerinde durmuşlardır. Bir kişinin İslam 

kimliğine sahip olması ile bir şey elde edemeyeceğini belirten Said Halim Paşa dinin esaslarına 

göre bir yaşamın benimsenmesi gerektiğini, İslamiyetin inanç, ahlak, yaşayış ve siyasete ait 

esaslarının tam olarak tatbik edilmesi gerektiğini İslamlaşma olarak savunur. Başka toplumların 

ahlaki ya da siyasi anlayışlarını benimseyerek kendisine bir fikir bulmaya çalışan toplumların 

                                                             
170 Ahmet Şeyhun, Islamist Thinkers in the Late Ottoman Empire and Early Turkish Republic, Leiden, 
Brill, 2015, s. 1 
171 Halil İnalcık, Devlet-i 'Aliyye Osmanlı İmparatorluğu Üzerine Araştırmalar – IV: Ayanlar, Tanzimat, 
Meşrutiyet, İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2015, s. 307 
172 Mümtaz’er Türköne, “İslamcılık”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Cilt 23, s. 60-62 



 50 

artık kendisi olamayacağını savunur ve İslamcılıktan önce İslamlaşma’nın gerekliliğini 

vurgular.173 

Bu dönemde ortak görüş olan Abdülhamid karşıtlığı dışında İslamcılar arasında fikri bir 

ortaklık bütünüyle kurulamamıştır. II. Meşrutiyet’in ardından İslamcıların yayınladığı 

dergilerde, Abdülhamid'in baskıcı yönetimine karşı çıkılırken ordu ile İttihat ve Terakki 

Cemiyeti’ni olumlayan ifadelere yer verilmiştir. İslamcıların İttihad-ı İslam düşüncesi 

meşrutiyetten sonra Mısır ve Suriye’deki Arap milliyetçiliği ile sarsılmıştır. Arnavut isyanında 

Arnavut Müslümanların milliyetçi Arnavutların yanında yer almaları, Trablusgarp ve Balkan 

savaşlarında yine Müslümanların Osmanlı Devleti’nin karşısında konumlanması İslamcıları 

büyük bir sarsıntıya uğratmıştır.174 

Dönemin fikirlerinin serpilme alanı II. Meşrutiyet’in ilanından sonra ortaya çıkan 

özgürlük havası ile gazete ve dergiler olmuştur. Topuz175 her eğilimden gazete ve derginin 

yayınlandığı bu dönemde gazete tirajlarının 25 kat arttığını ve bazı gazetelerin karaborsaya 

düştüğünü söylemektedir. İslamcı fikir adamları bu dönemde hem Türk basın tarihi hem de 

İslamcı-Muhafazakâr yayıncılık faaliyetleri açısından önemli sayılabilecek olan gazete ve 

dergileri neşretmişlerdir. Sırat-ı Müstakim, Beyanü’l Hak, Tasavvuf, Mihverü’l-Ulüm, Ceride-

i Sufi, İslam Dünyası, El Medaris (Dini Seminerler), Medrese İtikatları, Kelime-i Tayyibe ve 

Sırat-ı Müstakim adıyla neşre başlayan Sebilü’r-Reşad bu dönemde neşredilen İslamcı 

yayınlardan bazılarıdır.176 

Meşrutiyetin ilanının ertesi günü kurulan Sırat-ı Müstakim, II. Abdülhamid’e karşı çıkan 

ilk İslamcı yayın organı olma özelliğini taşımaktadır. İlk zamanlarında Ziya Gökalp, Yusuf 

Akçura, Ayaz İshaki gibi Türkçü yazarların düşüncelerine de sayfalarını açan Sırat-ı Müstakim 

ilerleyen dönemlerde yaşanan fikri ayrılıklar nedeniyle daha geleneksel İslamcı bir hüviyet 

kazanır. Dönemin Rusya’sından gelen bazı fikir adamları bu dergide İslam’ı ve Türklüğü 

harmanlayan görüşlerini kamuoyuna aktarmıştır. Bir kısım dergi muharririnin kavmiyetçiliğin 

İslam’a uygun düşmeyeceği yönündeki çıkışları neticesinde derginin yazar kadrosundan önemli 

isimler, dergiyle yollarını ayırıp İslam Mecmuası dergisini çıkarmışlardır.177 

                                                             
173 Said Halim Paşa, Buhranlarımız, İstanbul, Tercüman Yayınları, 1970, s. 204 
174 Kara, a.g.e, s. 28-29 
175 Hıfzı Topuz, II. Mahmut’tan Holdinglere Türk Basın Tarihi, İstanbul, Remzi Kitabevi, 2018, s. 82-83 
176 Ahmet Emin Yalman, Modern Türkiye’nin Gelişim Sürecinde Basın: 1831-1913, Çev. Birgen Keşoğlu, 
İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2020, s. 113 
177 Zafer Toprak, “II. Meşrutiyet’te Fikir Dergileri”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, Cilt 
1, Yay. Haz. Mustafa Şahin, İstanbul, İletişim Yayınları, s. 126 



 51 

II. Meşrutiyet’in ilanı ile başlayan özgürlük havası ebette toplumun tüm kesimlerini 

memnun etmemiştir. Bazı kesimlerde ise bu kısmi özgürlük havası memnuniyetle karşılanmış 

ancak yeterli gelmemiştir.  Basındaki eleştiri oklarının hedefi yalnızca Sultan II. Abdülhamid 

değil İTC de olmuştur. İTC’ye getirilen eleştiriler henüz tahttan ayrılmamış olan Sultan II. 

Abdülhamid’e yönelik eleştirilerle zaman zaman paralel bir şekilde ilerlemiştir. 

Cemiyet bu dönemde iki farklı muhalefet grubu ile karşı karşıya kalmıştır. Hem İTC’nin 

1908 yılındaki seçimlerde üstünlük sağladığı Ahrar Fırkası’nın üyeleri hem de ulema ile tarikat 

şeyhlerinin tabanından olan tutucu İslamcı çevreler muhalefet kanadında yer alarak İTC’ye 

karşı şiddetli tenkitlerini dile getirmişlerdir.178 Bu dönemde İTC aleyhtarı politika yürüten 

yayınlardan biri Serbesti gazetesidir. Serbesti gazetesinin başyazarı Hasan Fehmi 5 Nisan 1909 

tarihinde İTC’nin ileri gelenlerinin planladığı bir eylem ile öldürülmüştür.179 Hasan Fehmi 

cinayeti çoğu tarihçi tarafından bir kırılma noktası olarak görülmektedir. Yine aynı dönemdeki 

bir diğer İTC muhalifi yayın ise Volkan gazetesidir. Gazetenin müdürü ve başyazarı olan Derviş 

Vahdeti İTC’yi eleştiren yazıları ile ön plana çıkan bir isimdir. Kaleminin sertliği ile ilgi 

uyandırmayı başaran Derviş Vahdeti, Volkan’ın önemli bir tiraj elde etmesini sağlamıştır. 

Ayrıca bu süreçte Şeriatın tam uygulanmasını isteyen İslamcılar Volkan gazetesi etrafında 

İttihad-ı Muhammedi Cemiyeti’nde örgütlenmiştir. 

12 Nisan 1909 (30 Mart 1325) gecesi İstanbul’da şeriatın geri gelmesi adına silahlı bir 

ayaklanma patlak vermiştir. Tarihe 31 Mart Olayı olarak geçen kalkışmayı tertip edenler; 

Meclis-i Mebusan’ın İttihatçı Başkanının, Sadrazamın, Bahriye ve Harbiye nazırlarının 

değiştirilmesini ve ayrıca şeriatın geri getirilmesini talep etmiştir.180 Ancak bu ayaklanma 

İttihatçılar tarafından bastırılmış ve köklü sonuçları da beraberinde getirmiştir. Ayaklanmadan 

sorumlu tutulan Sultan II. Abdülhamid tahtı bırakmaya mecbur edilmiş ve onun yerine V. 

Mehmed Reşad yeni padişah olarak tahta çıkmıştır.181 

Dönemin gergin atmosferinde muhafazakâr kesim iki farklı gruba ayrılmıştır. Bir yanda 

daha katı İttihat ve Terakki karşıtları ve radikal İslamcılar diğer yanda ise daha ılımlı ve 

reformlara nispeten sıcak bakan İslamcılar yer almıştır. Ayrıca kültür, eğitim, kadın ve 

toplumsal yaşam gibi başlıklarda da muhafazakâr İslamcı kesimin fikri ayrılıkları söz konusu 

olmuştur. Bu durumun ortaya çıkmasında şüphesiz farklı cemiyetlerin tabanlarına mensup 

                                                             
178 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 122 
179 Topuz, a.g.e, s.87-88 
180 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 123 
181 Halil İnalcık, Milli Mücadele Tarihi (1908-1923), İstanbul, Kronik Kitap, 2022, s. 19 



 52 

olunması önemlidir. II. Meşrutiyet Dönemi İslamcıları ana hatlarıyla üç cemiyete mensup 

olarak kategorize edilmiştir. Bu cemiyetlere mensup olanlar faaliyetlerini söz konusu 

cemiyetlerin desteği ve görüşleri doğrultusunda gerçekleştirmiştir. “Bunlardan ön plana 

çıkanlar arasında, Cemiyet-i İlmiye-i İslamiye, İttihad-ı Muhammedî Fırkası (Fırka-i 

Muhammediye) ve Cemiyet-i Sufiyye bulunmaktadır.”182 

Yukarıda vurguladığımız gibi Volkan gazetesi, İttihad-ı Muhammedi Cemiyeti etrafında 

kurulmuştur. Diğer cemiyetler olan Cemiyet-i İlmiye-i İslamiye ve Cemiyet-i Sufiyye de kendi 

yayın organlarıyla fikirlerini kitlelere aktarmıştır. Beyanü’l Hak dergisi Cemiyet-i İlmiye-i 

İslamiye’nin kurucuları tarafından II. Meşrutiyet’in ilan edilmesinden kısa süre sonra 

neşredilmeye başlamıştır. Beyanü’l Hak ilk sayılarında İttihat ve Terakki ile birlikte hareket 

ederken zamanla onların karşısında bir yayın politikası izlemeye başlamıştır. İTC ile ulemanın 

arasındaki ilişkiye yeni bir boyut kazandıran 31 Mart olayı aynı zamanda İTC’nin muhalefete 

karşı tavrını da sertleştirmiştir. Bu durum İslamcı çevrelerin İTC’den rahatsızlık duymasına 

neden olmuştur. İttihad-ı Muhammedi Cemiyeti ve ulema 31 Mart’ın sorumlusu ilan edilmiştir. 

Ulemaya yönelik tavrın sertleşmesi bir süre sonra Cemiyet-i İlmiye-i İslamiye’nin İTC’ye 

bağlılığının kalmadığını duyurmasına neden olmuştur. Bu duyuru öncesinde de İTC ile ilişkisi 

yavaş yavaş bozulmaya başlayan Beyan-ül Hak artık tamamıyla İTC karşıtı bir yayın organı 

haline gelmiştir.183 

Aynı dönemdeki bir başka yayın organı olan ve sekiz sayfa olarak çıkan Tasavvuf 

mecmuası ise Cemiyet-i Sufiyye’nin yayın organlarından biri olup İttihat ve Terakki lehinde 

bir politikaya sahiptir.184 Bu dönemin bir başka dergisi olan Muhibban ise yine bir başka İslamcı 

cemiyet olan Cem’iyyet-i Sûfiyye-i İttihadiyye’nin yanlısı bir yayın politikası izlemiştir. Sahibi 

Hacıbeyzade Ahmed Muhtar tarafından ilk sayısı 4 Eylül 1909’da neşredilen Muhibban 

künyesindeki gazete ibaresine rağmen daha çok bir dergi niteliğindedir. Ahmed Muhtar 

meşrutiyetin ilanından önceki sene Paris’te İTC üyeleriyle birlikte olduğunu ve istibdat sona 

erdiğinde cami dersleri ile tekkelerin görevlerini düzenlemeyi düşündüklerini söyler. Ahmed 

Muhtar, Muhibban ile kitlelere tasavvuf bilgisini ulaştırmayı amaç edindiğini belirtse de 

derginin ilk sayılarında politik makaleler yer almıştır. Politik tavrının yanı sıra Cem’iyyet-i 

Sûfiyye-i İttihadiyye’nin faaliyete geçmesi için de çaba sarf eden Muhibban bu konuda 

                                                             
182 Nesrin Aktaran, II. Meşrutiyet Dönemi İslamcılık Akımının Medrese Algısı (1908-1918), İstanbul, 
İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı, Doktora Tezi, 2021, s.66 
183 Şerif Demir, “Beyan’ül-Hak Mecmuası ve Hamdi Efendi”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları 
Dergisi, Sayı 32,  s. 316 - 317 
184 Şener Demirel, “Şeyh Rızaeddin Remzi er-Rifaî’nin Tasavvuf Dergisi’ndeki Mesnevi Şerhi”, Tasavvuf İlmi 
ve Akademik Araştırma Dergisi, Cilt 6 Sayı 14, s. 593 



 53 

başarısız olmuştur. Bu başarısızlığın ardından Ahmed Muhtar, Muhibban üzerinden Cemiyet-i 

Sufiyye’ye karşı tavır almıştır ve bir nevi rakip gördüğü bu cemiyeti eleştirmiştir.185 

II. Meşrutiyet Dönemi’nin İslamcı muhafazakârları hem dönemin şartları gereği hem de 

kendi içlerinde dine, toplumsal yaşama, ticarete, kadın haklarına ve benzer konulara yaklaşım 

farklılıkları nedeniyle birlik ortamını oluşturamamıştır. Kimi İslamcı muhafazakârlar devletin 

kurtuluşunun reçetesi olacağı inancı ile daha radikal bir biçimde şeriat isterken kimi İslamcılar 

devletin kurtuluşu için bunun çözüm yolu olmadığı inancıyla farklı bir yola yönelmişlerdir. 

Burada İslamcı muhafazakârlar Türkçülük ve Batıcılık gibi akımlara olan yaklaşımları 

ölçüsünde de birbirinden ayrışmaktadır. Bazı İslami muhafazakâr mecmualar Batıcılığı ve 

Türkçülüğü tümüyle reddetmezken kimi muhafazakârlar yalnızca İslamcılığı seçenek olarak 

addetmişlerdir. İslamcıların düşünceleri ve güçleri 1908 sonrası dönemde kendileri açısından 

etkili sonuçlar elde edilmesine yetmemiş olsa da dini eğitim kurumlarında yapılan reformlarda 

onların izleri görülmüştür.186 Medrese hocalarının ve talebelerinin mektepleri tercih etmeye 

başlamasından ulema rahatsız olmuştur ve ulemanın bir kısmı İTC muhaliflerinin yanında yer 

almayı tercih etmiştir. Bu sırada İTC mensupları medrese meselesinde ipleri eline almayı 

düşünmektedir. Daha önce medreselerde yapılacak olan reformlar üzerine çalışan Muhyiddin 

Efendi’nin hazırladığı Medrese Islahı Risalesi önce Şeyhülislam’a, ardından Dahiliye 

Nezareti’ne ve son olarak Padişaha sunulmuş ve 1910’da Islah-ı Medaris Nizamnamesi adı ile 

yayınlanmıştır. Muhyiddin Efendi hazırladığı risaleyi sunarken meşrutiyete övgüler dizmeyi 

ihmal etmemiştir.187 Medrese konusunda uygulamaya konulan yenilikler hem ulemanın hem 

İTC mensuplarının istediği bir durum olduğu için kısa süreliğine de olsa iki taraf arasında bir 

yumuşamanın görülmesini sağlamıştır. 

 

2.2.3. Erken Cumhuriyet Döneminde Muhafazakârlık 

Bu bölümün başlangıcında Erken Cumhuriyet döneminin hangi tarihleri kapsadığını 

belirlemek önem arz etmektedir. Konu hakkında yayınlanmış çeşitli çalışmalarda Erken 

Cumhuriyet dönemi farklı zaman aralıklarıyla sınırlandırılmıştır. Bu çalışmada Erken 

Cumhuriyet, 1923 yılındaki cumhuriyetin ilanı ile 1946 yılı arasındaki zaman aralığını 

kapsamaktadır. Bu tarih aralığının seçilmesinde hem bu çalışmanın öznesi olan 

                                                             
185 Mustafa Kara, “Muhibbân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Cilt 31, s. 34 - 35 
186 Şerif Mardin, Türkiye’de Din ve Siyaset, İstanbul, İletişim Yayınları, 1991, s. 19 
187 Adem Ölmez, “II. Meşrutiyet Devrinde Osmanlı Medreselerinde Reform Çabaları ve Merkezileşme”, 
Vakıflar Dergisi, Sayı 41, s. 132 



 54 

muhafazakârların 1946 yılında çok partili hayata geçişle birlikte daha kurumsal bir hale gelmesi 

hem de alana dair kabul görmüş isimlerin bu tarihlendirmeyi tercih etmesi etkili olmuştur. 

Türk muhafazakârlığının kurucu isimlerinden biri olarak kabul edilen Ziya Gökalp, 

“batının iyi yanları” kalıbının ortaya çıkmasında ve bugün hala geçerli olarak muhafazakârlık 

anlayışının temellenmesindeki önemli şahsiyetlerden biridir. Gökalp’in “Hars hadiseleri, fertte 

‘inşai mefhumları yani kıymetleri takdir ve tasnif hizmetiyle mükellef olan’ vicdan melekesini; 

medeniyet hadiseleri ise, ‘ihbari mefhumları, yani hakikatleri tahlil ve terkib işine memur olan’ 

akıl melekesini husule getirmiştir”188 sözü Türk muhafazakârlığının bir özeti gibidir. Gökalp’i 

“tam bir uyum teorisyeni” olarak değerlendiren Taha Parla, Gökalp’in düşüncesinde iki tür 

toplumsal grup olduğunu söyler ve ahlaki zorunluluklar, estetik görüşler, hukuki kurallar gibi 

değer yargılarının göreceli olduğunu belirtir. Bunlar her kültürel grup (hars zümresi) için 

özgündür. Tıp bilgisi, ekonomi, tarım yöntemleri, ticaret vb. mantıksal ve matematiksel 

kavramlar ise nesneldir ve uygarlığa (medeniyet zümrelerine) aittir. Gökalp, ulusal kültür 

grubunu uluslararası uygarlık grubundan iyice ayırmış, gözden kaçırılmasını önlemek 

istemiştir.189 “Gökalp, kültür konusunda “tavizsiz bir muhafazakâr” medeniyet konusunda da 

ateşli bir yenilikçidir.”190 

Daha önce Edmund Burke’un muhafazakârlık anlayışını anlattığımız bölümde 

bahsettiğimiz Fransız Devrimi’nin karşısında konumlanma durumunun benzeri Türk 

muhafazakârlığında da söz konusudur. Çiğdem191 “Türk muhafazakârlığının cumhuriyetle 

ilişkisi, mahiyet olarak modernite ve muhafazakârlık ilişkisiyle özdeştir: Türk muhafazakârlığı, 

bir cumhuriyet ideolojisidir ve kendi varoluşunu ancak cumhuriyetin ürettiği bir zeminde 

mümkün kılabilmiştir” der ve muhafazakârlığın iktidar eksikliğinin onda sonraki dönemlerde 

ortaya çıkacak olan sert bir kültürel saldırganlığa neden olduğunu belirtir. Muhafazakârların bu 

iktidar eksikliği sürecinde ise yeni rejim hızlı bir şekilde toplumsal dönüşüm projesini hayata 

geçirmiştir. Erken Cumhuriyet dönemindeki medeniyet programının hedefi halkın mevcut din 

ve gelenek temelli sosyal yapısını laik temelli bir, ahlaki ve kültürel bir zeminle değiştirmektir 

                                                             
188 Ziya Gökalp, “Türkleşmek, İslâmlaşmak, Muasırlaşmak”, Kitaplar 1, Yay. Haz. M. Sabri Koz, İstanbul, 
Yapı Kredi Yayınları, 2019, s. 58 
189 Taha Parla, Ziya Gökalp, Kemalizm ve Türkiye’de Korporatizm, İstanbul, İletişim Yayınları, 1993, s. 60-
61 
190 Ahmet Faruk Kılıç, “Günümüze Perspektifler Sunan Özgün Bir Muhafazakâr: Ziya Gökalp”, Muhafazakâr 
Düşünce Dergisi, Cilt 10, Sayı 37, s. 185 
191 Ahmet Çiğdem, Taşra Epiği: “Türk” İdeolojileri ve İslâmcılık, İstanbul, İletişim Yayınları, 2001, s.58-59 



 55 

ve 1923-1945 arasındaki söyleme bakıldığında, tüm çabaların gelecek nesiller adına 

‘mükemmelleştirilen’ bir sosyal taban inşa etmeye dönük olduğu görülür.192 

“1930'ların başına kadar dini reforme etme, millileştirme, ibadet dilini Türkçeleştirme ve 

resmi ideolojiyle ve bir biçimde modernizmle uyumlu kılma çabasına girişilmiştir.”193 

Cumhuriyetin ilanından kısa süre sonra yeni rejimin gelecek projeksiyonu diyebileceğimiz 

kültür temelli adımlar atılmıştır. Dini konuların Diyanet İşleri Başkanlığı’nın sorumluluğuna 

bırakılması ve bu kurumun da Başbakanlığa bağlanması dini hiyerarşinin gözetim altında 

tutulmasını sağlamaya yönelik bir adımdır. Ayrıca yine 1923 sonrasındaki dönemde eğitim 

kurumlarının Milli Eğitim Bakanlığı’na bağlanması, hilafetin ilgası, şapka iktisası, tekke ve 

zaviyelerin kapatılması, miladi takvimin kabulü, İsviçre Medeni Kanunu’ndan uyarlanan Türk 

Kanun-ı Medenisi’nin kabulü, devletin dininin İslam olduğunu belirten bendin anayasadan 

kaldırılması ve Latin harfleri ile rakamlarının kullanılmaya başlanması bu dönemin hızlı ve 

kökten reformculuğunu gösteren diğer mühim adımlardır.194 Kamuoyunda bugün “Türkçe 

ezan” olarak isimlendirilen “ibadet dilinin Türkçeleştirilmesi” hareketi de aynı dönemde hayata 

geçmiş ve belki de Türkiye’deki İslamcı muhafazakârlar için ehemmiyeti en yüksek tartışma 

konularından biri olarak tarihteki yerini almıştır. “Muhafazakâr ve/veya İslamcı literatürde ise 

Türkçe ezanlı yıllar (1932-1950 arası) ‘ezanın susturulduğu’ karanlık bir ‘zulüm’ dönemi olarak 

resmedilir.”195 

Genç Türkiye Cumhuriyeti ilk yıllarında önündeki alternatiflerden Batıcılığı seçmiş ve 

bu yöndeki reform hareketleriyle ülkeyi modernize etmeye çabalamıştır. “Batı; altyapı 

açısından kapitalizme; üstyapı açısından da, iman yerine insan aklının üstünlüğüne dayanan bir 

uygarlık biçimidir.”196 Ancak hilafet sahibi bir devlet geleneğinin ardılı olan genç Türkiye 

Cumhuriyeti’nde Oran’ın Batı tanımında bahsettiği şekilde imanın tamamen rafa kaldırılmış bir 

olgu olarak varlığını sürdürmesi ne çok mümkün ne de gerçekçidir. “Merkezi kapitalist 

ülkelerin modernleşme tecrübelerinin aktarılmasına dayanan köklü ve kapsamlı bir Batılılaşma 

                                                             
192 Çolak, a.g.e, s. 90-91 
193 Deniz Parlak, Laikleşme Sürecinde Camiler: Geç Osmanlı’dan Erken Cumhuriyet’e, İstanbul, İletişim 
Yayınları, 2020, s. 133 
194 Şerif Mardin, Türkiye, İslam ve Sekülarizm, Çev. Elçin Gen, Murat Bozluolcay, İstanbul, İletişim 
Yayınları, 2011, s. 68-69 
195 Umut Azak, “Tek Parti Döneminde Dinin Denetlenişinin Sınırları: Türkçe Ezan İnkılâbı”, Tek Parti 
Dönemini Yeniden Düşünmek: Devlet, Toplum ve Siyaset, Der. Sevgi Adak, Alexandros Lamprou, İstanbul, 
Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2022, s. 130 
196 Baskın Oran, Türk Dış Politikası: Cilt I – 1919-1980, İstanbul, İletişim Yayınları, 2009, s. 49 



 56 

hareketi başlatan Türk İnkılâbı, Avrupa’da ideal biçimine kavuşan liberal modernlik çizgisini 

kendi özgün şartlarına uygularken, dönüştürmüş ve farklı bir biçime getirmiştir.”197 

Türkiye’nin Batılılaşma serüveni önceki bölümlerde Yeni Osmanlılar’dan bahsederken 

gördüğümüze benzer şekilde bazı “ama” kaideleriyle şekillenmiştir. Erken Cumhuriyet 

döneminin aydınlanmacı söylemlere açık olunan zaman diliminde dahi Batı ile ilişkiler 

konusunda bazı içe dönüklükler yaşanmıştır. Bu dönemin Batılı milliyetçi modernleşmeci 

projesi Batıya rağmen Batılılaşma şeklinde formülleştirilmiştir. Batıya karşı bir arada 

barındırılan nefret ve imrenme duyguları ardında bir “muhafaza etme” güdüsüyle birlikte vücut 

bulmaktadır.198 Bu yönü ile bahsettiğimiz tavır Yeni Osmanlılar’ı andıran bir görüntüye 

sahiptir. 

Bora, Cereyanlar’ın muhafazakârlık başlığı altında Erken Cumhuriyet Dönemi ve 

devamındaki muhafazakârlığı İslamcılığın hüsnü tabiri olarak tanımlamaktadır. Bu bölümde, 

Kazım Karabekir’in ümmetçiliğin yerine halkçılığın konmasını içine sindiremediğini söylerken 

aynı eserin İslamcılık başlığı altında da Mehmet Akif’te aynı durumun görüldüğünü vurgular. 

Ulus devletin inşa sürecinde fikir adamlarında hala meşrutiyet döneminden kalan bir bakiye 

olarak “ümmet” fikri varlığını sürdürmektedir ancak bu cumhuriyet karşıtlığından ziyade bir 

metot eleştirisi şeklindedir. Muhafazakâr aydınlar Kemalizm ile gizli bir münakaşa halinde olsa 

da bütünüyle bir Kemalizm karşıtlığına sahip değillerdir. Kemalizm’in din ile olan ilişkisi 

Yahya Kemal’in Dergâh’ının çevresinde bir tartışmanın başlığı olsa da radikal tepkilerden 

ziyade hüzünlü bir iç geçirme ile anılmaktadır.199 Kemalizm’e ve onun reformlarına karşı ortaya 

koyulan daha sert tepkiler ise muhafazakârlardan çok İslamcı muhafazakârlar arasında 

kendisini göstermiştir. 

Erken Cumhuriyet döneminde istedikleri dini yönetimi elde edemeyen İslamcı kesim -

Şeyhülislam Mustafa Sabri istisnası dışında- yurt dışında bir muhalefet olmaktansa memleket 

dâhilinde uygun zamanı kollamayı tercih etmiş ve milliyetçi söylemi içselleştirmeye 

başlamıştır. Bu durumun ortaya çıkmasında Sünni İslam’da var olan devletin kutsiyeti anlayışı 

etkindir. Süratli reform adımları atan laik devlet dahi dinin ve Müslümanların muhafazasında 

vazgeçilmez olarak düşünülmektedir. Erken Cumhuriyet dönemi Türkiye’de İslamcıların 

                                                             
197 Nazım İrem, “Türk Muhafazakâr Modernleşmesinin Sınırları: Kültürcü Özgünlük ve Eksik Liberalizm”, 
Doğu Batı, Sayı 58, s. 28 
198 Hasan Aksakal, Terennüm, Tereddüt, Tahakküm: Türk Muhafazakârlığı, İstanbul, ALFA Basım Yayım, 
2017, s. 44 
199 Bora, Cereyanlar, s. 342-346 



 57 

muhafazakârlıkla eklemlendiği bir dönem olarak kabul görmektedir.200 Ancak bunu bir 

zaruretin neticesi olarak değerlendirmek de bir yönüyle gerekmektedir. Hem Cumhuriyet 

öncesi dönemde İslamcı ayaklanmaların ardından uygulanan sert yaptırımlar ve cezalar hem de 

bu dönemde çıkan yeni yasalar İslamcıların bir nevi sesinin kısılmasının yolunu açmıştır. 

Cumhuriyet’in ilk yıllarında ülkenin doğusunda görülen rejim karşıtı Şeyh Said İsyanı ve 

basının merkezi olan İstanbul’da da buna destek veren bazı aydınların bulunması, o dönemin 

hükümetinin uygulamada elini güçlendirecek bir yasa çıkartmasına zemin hazırlamıştır ve bu 

şartlar altında Takrir-i Sükun yürürlüğe konulmuştur.201 Açıktan İslamcı muhalefet yapmak 

Türkiye sınırları dâhilinde risklidir ve bu tarz bir muhalefete genel olarak yurt dışında yaşayan 

ve yayın faaliyetlerini orada sürdüren İslamcılarda rastlanır. İskeçe’de çıkardığı Yarın 

Gazetesi’yle Mustafa Sabri ve Müsavat Gazetesi’ni çıkaran Hafız İsmail Efendi bu dönemin 

İslamcılığının önemli şahsiyetleri olmuşlardır.202 

Erken Cumhuriyet dönemine geçmişten bir mirasla gelen bir diğer milliyetçi muhafazakâr 

akım ise Anadoluculuk olmuştur. Hilmi Ziya Ülken, “memleketçilik” yahut “anadoluculuk” 

akımının II. Meşrutiyet devrinde İslamcılık, Turancılık ve Osmanlıcılık gibi akımlara tepki 

olarak doğduğunu ve kültürün kaynağı olarak Anadolu’yu gördüğünü söyler.203 İlk döneminde 

kültürel yanı ile siyasi yanı arasındaki çekişmelerin öznesi haline gelen Anadoluculuk, Erken 

Cumhuriyet döneminde ise Nurettin Topçu ile yeni bir kimliğe bürünmüştür. Cumhuriyet 

döneminin ilk fikri muhalefet dergisi olarak kabul edilen Hareket’i çıkaran Nurettin Topçu 

“Anadolucu” olarak değerlendirilir ve yaklaşık yirmi yıl öncesinin Anadoluculuk anlayışından 

farklı bir biçimde bu fikre yaklaşır. Bu dönemde Topçu ile birlikte Remzi Oğuz Arık ve 

Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu gibi isimler de Anadoluculuk akımının ateşini yeniden yakan 

isimler olsa da Nurettin Topçu’nun düşüncesinde bu iki isimden farklı olarak dini bir kavrayış 

da bulunmaktadır. Topçu’nun düşünceleri tek parti döneminde yankı getirmese de bir temel 

oluşturur. Türkiye’de genel hatları ile iki akıma ayrılan İslamcılığın selefi ideolojik yanındansa 

halk İslamcılığı olarak bilinen yan Topçu’nun daha yakın durduğu yerdir.204 Tarih, kültür ve 

medeniyet kavramlarını iyi bilen Topçu kültürel bir milliyetçilik ile İslamcılığı harmanlayan 

                                                             
200 Burhanettin Duran, “Cumhuriyet Dönemi İslamcılığı: İdeolojik Konumları, Dönüşümü ve Evreleri”, Modern 
Türkiye’de Siyasi Düşünce: İslâmcılık, Ed. Tanıl Bora, Murat Gültekingil, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005, s. 
130 
201 Murat Özgen, “Türkiye’de Fikir Gazeteciliğine Tarihsel Bir Bakış ve Basın Meslek Ahlakı”, İstanbul 
Üniversitesi İletişim Fakültesi Dergisi, Sayı 8, s. 56 
202 Bora, Cereyanlar, s. 418 
203 Hilmi Ziya Ülken, Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, İstanbul, Ülken Yayınları, 1994, s. 477-478 
204 D. Mehmet Doğan, “Nurettin Topçu”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: İslâmcılık, Ed. Tanıl Bora, 
Murat Gültekingil, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005, s. 438-441 



 58 

düşüncesi ile İslamcı muhafazakârlığın -İslamcıların bazı kesimlerince reddedilse de- önemli 

bir şahsiyeti olmuştur.  

Erken Cumhuriyet dönemi bir yanı ile yeni kavramların Türkiye’nin yeni gerçekliği ile 

birlikte şekillendiği bir dönem olmuştur. Cumhuriyetin çok öncesinden var olan ve tartışılan 

kavramlar, fikirler ve akımlar mevcut anlamlarını yitirmiştir. Bazı kavramlarda erozyon söz 

konusuyken bazılarında eklemlenmeler söz konusu olmuştur. Ancak bu dönem ekseriyetle 

İslamcılık ile muhafazakârlığın yekvücut olmaya başladığı bir sürecin başlangıcı olarak 

görülmektedir. İslamcılıkta var olan milliyetçiliğin tümüyle reddi anlayışı bu dönemde gücünü 

kaybetmiştir. Genç Türkiye Cumhuriyeti’nin devrimci adımları farklı fikirlere ket vursa da bu 

durum bir yönüyle bu fikirlerin yeni yollara sapmasına, fikri ruhun yeni bedenlerde kendine 

hayat arayışına neden olmuştur. 

 

2.2.4. Demokrat Parti Dönemi Türkiye’de Muhafazakârlık 

Çok partili politik yaşama geçene dek Türkiye’de İslam hızlı bir şekilde siyasal 

söylemden tasfiye edilmişti. Ancak Demokrat Parti’nin kuruluşu ve çok partili hayata geçişle 

birlikte CHP’ye alternatif oluşturan bu yeni partinin propagandasındaki önemli konu 

başlıklarından biri din ve İslami gelenekler olmuştur. 

1945'ten sonraki yıllarda demokrasi fikri sıradan insanların kafasında son derece popüler, 

neredeyse bir fetiş haline gelirken herkes bu konuda kararlı olduğunu ifade etmiştir. Bu ortamda 

İslamcılar, Müslüman çoğunluğun vicdan özgürlüğünün ihlal edilmesi nedeniyle laikliği anti-

demokratik olarak sunmayı başarmışlardır. Türkiye’de gerçek laikliğin hiçbir zaman 

yaşanmadığını dile getiren bazı İslamcılar devlet ile dinin birbirine bağlı olduğunu 

savunmuştur. Bu argüman İslamcı söylemin temelini oluştururken İslamcılar, Türkler için din 

ve ulusun bütünleştiğini ve dini yükümlülüklerin aynı zamanda milli yükümlülükler olduğunu 

vurgulamıştır.205 

Kurulur kurulmaz büyük bir rağbetle karşılaşan Demokrat Parti, başlangıçta İslamcı, 

milliyetçi, liberal, sosyalist, muhafazakâr gibi farklı şekillerde kendini tanımlayan kesimleri 

çatısı altında toplayan bir koalisyondur.206 Bu birliktelik, uzun süreli tek parti yönetiminden 

                                                             
205 Feroz Ahmad, “Politics and Islam in Modern Turkey”, Middle Eastern Studies, Cilt 27, Sayı 1, s.8-9 
206 Mehmet Ö. Alkan, “Demokrat Parti Döneminde Seçimler ve Seçim Afişleri Rekabeti”, Toplumsal Tarih, 
Sayı 353, s. 33 



 59 

duyulan bıkkınlığı ve yeni bir umut arayışını göstermektedir. Özellikle bürokrat elitlerin dışında 

kalan kesimler ve bir kısım zenginlerin harici topluluk üyeleri için Demokrat Parti tutunulacak 

bir dal görevi görmüştür. Bilhassa ülkedeki dindarlar ve bunların ideolojik hüviyete sahip 

radikal versiyonu olan İslamcılar, kendileriyle birebir örtüşmese de Demokrat Parti’nin 

varlığından memnuniyet duymuştur. 

Tek parti rejimi sona erene dek gevşek dayanışma ağlarından ibaret olan muhafazakâr 

tepki, çok partili demokrasi döneminde belirli sınırlar dâhilinde meşru bir siyasi kimliğe 

dönüşmüştür.207 DP’nin kurucularından ve partinin Başbakanı olan Adnan Menderes bir yanı 

ile körü körüne laiklik savunusuna mesafelidir ancak anti-laik radikal hareketler olarak 

değerlendirdiği girişimlere karşı da müteyakkızdır.208 

Laik Kemalist hükümetin uzun süreli iktidarı döneminde müsamahasız bir şekilde 

sergilediği laiklik savunması ve özerk cemaat geleneklerinin kökünü kazıma arzusu dindar 

kesimlerde ve İslamcı camiada patlamaya hazır bir birikmişliği ortaya çıkarmıştır. İdeolojik 

baskı çoğaldıkça köylüler ve küçük burjuvazinin geleneklerine olan bağlılığı artmıştır. 

Muhalefet olduğu dönemlerde Demokrat Parti, bu siyasal iklimde din ve pazarı odak noktası 

olarak belirlemiştir.209 Henüz muhalefetteyken bu yöne olan eğilimi gözlemlenebilen Demokrat 

Parti, iktidara geldiği 1950 yılından itibaren İslamcı muhafazakâr kesimlerin arzularına ilk 

etapta olmasa da zamanla uyum sağlayan bazı değişiklikleri gerçekleştirmiştir. 

Bazı gruplar, özellikle taban düzeyinde, dini duyarlılıkları vurgulayarak İslamcı bir düzen 

arayışında bulunmuşlardır. Bu kesimden bazıları için Demokrat Parti, siyasetin yapılabileceği 

veya yapılmadığı takdirde desteklenmesi gereken bir ehven-i şer olarak görülmüştür. Dönemin 

önemli figürlerinden Said-i Nursi ve takipçileri, DP'yi İslami bir çizgiye çekme amacıyla veya 

bunun mümkün olmadığı durumda en azından hükümetin olası zararlarını minimize etme çabası 

içinde tarafsız bir yerde konumlanmışlardır.210 

Bu dönem aynı zamanda hem milliyetçi muhafazakâr entelektüellerin hem de İslamcı 

düşünce adamlarının öne çıktığı ve ileriki dönemlerin İslamcılarına temel oluşturacak fikirlerin 

ortaya atıldığı bir dönem olarak tarihe geçmiştir. İslamcıların ve muhafazakârların, Kemalizm’e 

                                                             
207 Aksu Akçaoğlu, Zarif ve Dinen Makbûl: Muhafazakâr Üst-Orta Sınıf Habitusu, İstanbul, İletişim 
Yayınları, 2020, s. 38 
208 Tanıl Bora, “Adnan Menderes”, Yüz: Cumhuriyet Tarihinden 100 Portre, Der. Kıvanç Koçak, Tanıl Bora, 
İstanbul, İletişim Yayınları, s. 134 
209 Çağlar Keyder, Türkiye’de Devlet ve Sınıflar, İstanbul, İletişim Yayınları, 2014, s. 151 
210 Tanel Demirel, Türkiye’nin Uzun On Yılı: Demokrat Parti İktidarı ve 27 Mayıs Darbesi, İstanbul, 
İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2021, s. 115 



 60 

ve onun modernleşme hamlelerine yönelik eleştirileri 1940’lı yıllarda radikal bir hale gelmiştir 

ve Menderes hükümetleri döneminde de kuvvetlenerek devam etmiştir. Söz konusu İslamcı – 

muhafazakâr kitle Kemalist modernleşme hamlesinin milletin kendi değerleriyle, kültürüyle ve 

ahlaki gerçekleriyle örtüşmediğini savunmuştur. Aynı görüşü savunanlara göre Batı 

medeniyetini taklit İslam’a yabancı bir fikir olan laikliği getirmiştir. Kemalist modernleşmeyi 

bu dönemde rahat bir biçimde kritize eden çizginin akla ilk gelen ismi bugün İslamcılar ve 

milliyetçi muhafazakârlar tarafından üstat mertebesine yerleştirilen Necip Fazıl 

Kısakürek’tir.211 Şair kimliğinin yanı sıra önemli bir süre dergicilik faaliyeti de yürüten Necip 

Fazıl, Türk sağının en önemli düşünce adamlarından biri olarak kabul edilir. 

 

“İslamcılıkla birlikte diğer sağcı konumların, özellikle Türk muhafazakârlığının 

Kısakürek’in görüşlerine gösterdiği yoğun ilginin temelinde onun asla uzlaşmaz, şaşmaz 

ve sarsılmaz CHP, İsmet İnönü, Batılılaşma ve komünizm karşıtlığı yatar. Kısakürek’in 

Batılılaşma karşıtlığı o kadar belirgindir ki uzun yıllar boyunca, çıkardığı derginin ismi bile 

Büyük Doğu’dur. Büyük Doğu, 1943 yılında yayımlanmaya başlar ve çeşitli aralıklarla 

1975 yılına dek yayınını sürdürür.”212 

 

Radikal ve uzlaşıdan uzak kişiliğine vurgu yaptığımız Kısakürek, “Batı’nın iyi yanları” 

olarak adlandırılan meselede de ılımlı bir tavır içerisinde değildir. Doğu ile Batı’nın sentezi 

temelli bir modernizm anlayışını reddeden Kısakürek, Doğu’nun ruhundan meydana gelecek 

ve bu ruha göre biçimlenecek bir modernizmi önerir. Batı’nın cismaniyetçi yapısı nedeniyle 

ruhi bir bunalımda olduğunu belirten Kısakürek bu noktada Batı’nın da Doğu’nun da 

bunalımdan kurtuluş reçetesinin İslam olduğunu savunur. Kısakürek’e göre bahsedilen İslami 

kurtuluş içinse dini ve milli bir devlet yapısının var olması gerekmektedir.213 

Bu dönemde Necip Fazıl’ın Büyük Doğu Dergisi ile birlikte İslamcı bir kamuoyunun 

oluşumuna katkıda bulunan başka dergiler de neşredilmiştir. 1960’larda başlayacak olan ve 

sonraki yıllarda da devamını göreceğimiz İslami neşriyat geleneğinin temelleri bir nevi bu 

dönemdeki bazı dergilerle temellenmiştir. Ömer Rıza Doğrul tarafından çıkarılan Selamet 

Mecmuası bu dönemin kendine özgü dergilerinden biri olarak dikkat çekmektedir. Dergi 1947 

                                                             
211 Kazım Ateş, “AKP, Dinsel Popülizm ve Halk-olmayan”, Mülkiye Dergisi, Cilt 41, Sayı 1, s. 111 - 112 
212 Murat Güzel, “Necip Fazıl Kısakürek”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: Muhafazakârlık, Ed. Tanıl 
Bora, Murat Gültekingil, İstanbul, İletişim Yayınları, s. 334-335 
213 Ferda İdil Lostar, “Muhafazakâr Basının Modernizm, Bilim ve Teknolojiye Yaklaşımı: Büyük Doğu Örneği 
(1949-1959)”, Ankara Üniversitesi İlef Dergisi, Cilt 6, Sayı 2, s. 324 - 325 



 61 

– 1949 yılları arasında neşredilmiş ve İslam dünyasındaki dini araştırmalara, İslam düşünce 

akımlarına ve klasik İslam eserleri üzerine yapılan çalışmalara yer vermiştir. Bununla birlikte 

o dönemde basında ve mecliste gerçekleştirilen tartışmalar da dergide geniş yer bulmuştur. 

Selamet Mecmuası, bilhassa din eğitimi konusunda yapılan tartışmaları odağına almıştır. Bu 

dergiden 10 yıl sonra yayın hayatına başlayan İslâm ise hem istikrarlı yapısı hem de 

Türkiye’deki İslamcılığın çatallanmasına yol açışı ile önemlidir. Dönemin İslamcı camiasının 

evrensel İslami entelektüellerle bağının kuvvetlenmesini sağlayan dergi farklı coğrafyalardan 

İslamcılarla önemli bir iletişim ağı oluşturmuştur. Dergi, dinle devlet arasındaki ayrımın 

geçersiz olduğu fikrinden yola çıkarak, aslında devletin dini benimsemesi gerektiğini 

vurgulamıştır. Gericilik ve ilericilik konuları sürekli olarak gündemde tutulurken, bu terimlerin 

derinlemesine analizi de dergide ele alınmış ve ayrıca İslam'ın ilerlemeye yönelik özellikleri 

sık sık vurgulanmıştır.214 Şüpheye yer bırakmayacak şekilde Demokrat Parti Dönemi, 

muhafazakâr İslamcı dergilerin önceki döneme göre çok daha rahat bir biçimde neşredildiği bir 

dönem olmuştur. Bu dönemde İslamcı dergiler, belirli yıllar arasında büyük bir özgürlük 

içerisinde fikirlerini tartışmış ve hatta rejimi dilediklerince eleştirmiştir. Ancak sanıldığı gibi 

Demokrat Parti dönemi İslamcılar için bütünüyle rahat bir dönem olarak geçmemiştir. Bunda 

Demokrat Parti’nin de nihayetinde CHP kökenli üyelerin partisi olması ve CHP ile aynı siyasi 

gelenekten geliyor olmaları da etkilidir. 

Demokrat Parti hükümeti muhafazakâr kanat ile Bayarcı geleneksel laiklik fikrini 

savunanlar arasında bir denge tutturma çabası ile iktidarını sürdürürken bu dengenin 

bozulmasına ve muhafazakâr İslamcı kanadın tenkitlerine neden olacak gelişmeler yaşanmıştır. 

Büyük Doğu okuru olduğunu söyleyen bir kişinin Ahmet Emin Yalman’a suikast girişiminde 

bulunması Demokrat Parti’nin ve Menderes’in muhafazakârlara yönelik tutumunu 

sertleştirmiştir. Menderes, “Siyasi irtica, dini irtica, milliyetçi irtica ve komünizm” maddelerini 

demokratik rejimi tehdit eden dört büyük tehlike olarak tanımlamıştır. Bu dönemde Millet 

Partisi gibi İslamcı siyasal partiler kapatılmış ve Said Nursi gibi isimler sosyal dışlanmaya 

maruz bırakılmıştır. Necip Fazıl bu kısa dönemde yaşanan gelişmeleri “İslama baskın ve 

yıldırma” çalışması olarak ele almış ve benzer uygulamaların CHP iktidarında bile 

yaşanmadığını dile getirmiştir.215  

                                                             
214 Necdet Subaşı, “1960 Öncesi İslâmî Neşriyat: Sindirilme, Tahayyül ve Tefekkür”, Modern Türkiye’de 
Siyasi Düşünce: İslâmcılık, Ed. Tanıl Bora, Murat Gültekingil, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005, s. 227-228 
215 Demirel, a.g.e., s.139-140 



 62 

Türkiye’nin 1950’li yılları siyaset ile basın arasındaki gerilimin azalmasıyla başlamış, 

çok partili hayat her iki alana da hasret kaldığı huzuru bir süreliğine getirmiştir. Demokrat 

Parti’nin iktidara geldikten sonraki ilk icraatlarından biri tek parti iktidarından kalan 1931 

tarihli Basın Kanunu’nu değiştirmek olmuştur ancak Demokrat Parti döneminde de basın – 

siyaset barışı çok uzun sürmemiş ve tek parti döneminden geri kalmayacak kanunlarla basın 

yeniden baskı altına alınmıştır.216 Bu dönemde İslamcı gazete ve dergiler tek parti iktidarı 

dönemine kıyasla rahat bir alana kavuşmuş olsa da onlar açısından bütünüyle bekledikleri 

özgürlük havası oluşmamıştır. Yukarı Necip Fazıl’ın sözleriyle de örneklendirdiğimiz şekilde 

bu dönemde de söz konusu kitleye yönelik baskılar zaman zaman varlığını göstermiştir. 

Demokrat Parti içerisinde Menderes ve Bayar kanadı olarak ayrı bir şekilde adlandırılan 

kanatların varlığı nedeniyle dönemin iktidarı ülkedeki laiklik savunucusu kesim ile laikliği 

reddeden kesim arasında bir denge politikası izlemiştir.  

 

2.2.5. 1960 – 1980 Arası Yıllarda Türkiye’de Muhafazakârlık 

1960’lar dünyada ve Türkiye’de sosyal yapıda değişimin görüldüğü yıllardır. Savaş 

sonrası dünya ekonomisi endüstriyel kapitalizm tarihindeki en uzun ve sürekli büyümeyi 

yaşarken bu durum sosyal yapıda kapsamlı değişikliklere neden olan bir patlamayı ortaya 

çıkartmıştır. Beyaz yakalı işçilerin sayısındaki belirgin artış ve taşradan kente göç gibi olgular 

bu dönemin tarihinde önemli bir yer edinmiştir. Dünyada tarımsal iş gücü azalıp yerini fabrika 

ve ofislere bırakırken bu hareket beraberinde geleneksel muhafazakârlığın da zayıflamasını 

getirmiştir.217 Türkiye’de durum yüzeysel olarak bakıldığında buna paralel görünmektedir. 

Ancak bu dönem özünde muhafazakârlığın zayıflaması bir yana Türkiye’de İslamcı 

muhafazakârlığın kurumsal temellerinin atıldığı ve kitle edindiği dönemdir. 

1960 öncesi dönemde çok partili yaşama adapte olan Türkiye, askeri darbe ve yeni 

anayasa sonrasında ise çok partili yaşamı yeni siyasal partiler ve yeni fikir hareketleriyle 

genişletmiştir. 1961 anayasası ile birlikte temel hak ve özgürlüklerin uluslararası kurallara 

uygun bir şekilde düzenlemesi ve bir önceki anayasaya göre daha özgürlükçü bir atmosferin 

oluşmasını sağlaması218 yeni hareketlerin görülmesine olanak yaratmıştır. “Ellili yıllar DP’liler 

                                                             
216 Murat Özgen, “Türk Basınının Gelişimine Tarihsel Bir Yaklaşım ve Değerlendirme”, İstanbul Üniversitesi 
İletişim Fakültesi Dergisi, Sayı 11, s. 21 
217 Colin Barker, “Some Reflections on Student Movements of the 1960s and Early 1970s”, Revista Crítica de 
Ciências Sociais, Sayı 81, s. 48 
218 Sinem Birol, “1961 Anayasasında İfade Özgürlüğü”, İstanbul Üniversitesi İletişim Fakültesi Dergisi, Sayı 
43, s. 51-52 



 63 

ve CHP’liler üzerinden siyasal alanın sokağa taşmaya başladığı zamansa, altmışlı yıllar siyasal 

alanın bu iki grubu aşarak çoğaldığı, hareket alanını genişlettiği yıllardır.”219 

Bu dönem Türkiye’nin siyaset sahnesinde uzun yıllar etkisini gösterecek ve yeni bir yol 

açacak olan Necmettin Erbakan’ın politikaya girdiği dönem olmuştur. Genç bir mühendis olan 

Necmettin Erbakan, Menderes’in dindar Müslümanları harekete geçirmekte gösterdiği 

başarıdan dolayı İslam’ı önemli bir siyasi güç olarak görmüştür. Erbakan, Adalet Partisi’nden 

milletvekili olma isteği Süleyman Demirel tarafından reddedilince bağımsız milletvekili olarak 

meclise girmeyi başarmış ve Milli Nizam Partisi’ni kurmuştu. Tüm Türkiye’de en küçük 

kasabalara ve köylere kadar giderek propaganda yapan ve İslami değerler ile propagandasını 

şekillendiren220 Erbakan, kısa sürede büyük bir kitle edinmeyi başarmıştır. “Erbakan'ın Milli 

Görüş adını verdiği İslamcı hareket, Anadolu'nun merkez sağdan umduğunu bulamayan, küçük 

ve orta ölçekli, tekelci olmayan kapitalistlerinin temsilcisi olmuştur.”221  

Milli Nizam Partisi, Milli Selamet Partisi ve Refah Partisi gibi Türkiye’de İslami 

muhafazakârlığın kilometre taşı olan partiler, 1960'lar ve 1970'lerde Necmettin Erbakan 

liderliğinde devletin planlama rolünü vurgulayan ağır sanayi ile büyük kamu şirketlerini teşvik 

eden bir yaklaşımı benimsemiştir. Adı anılan partilerin geleneğini tanımlayan Milli Görüş 

düşüncesi ise devletçi ve sanayici bir odakla birlikte, sosyal alanda küçük üreticileri koruma 

amacı güden eşitlikçi, sosyal adaleti esas alan ve faizsiz İslami ekonomi modelini savunan bir 

yaklaşımı kendisine odak edinmiştir. Bu nedenle Milli Görüş geleneği bir yandan devlet 

kapitalizmini savunurken diğer yandan modernleşme sürecindeki yoksulları gözeten bir sosyal 

adalet anlayışını hâkim kılmayı hedeflemiştir. İslamcı muhafazakârlığın temsilcisi 

konumundaki bu partiler kentlileşen yoksullar ile muhafazakâr girişimci ve esnafları dayanışma 

ağının içine alarak “İslami-dayanışmacı korporatizm” adına Türkiye’deki erken dönem 

örneklerinden birini oluşturmuştur.222 

1960’lı yıllar İslamcı muhafazakârlar için yukarıda bahsettiğimiz siyasal ve ekonomik 

yenilenmenin yanı sıra yeni bir kültürel ivmelenmenin de başladığı dönem olmuştur. 1960 

öncesinde, yeni Türkiye Cumhuriyeti ile birlikte kültürel alanda yenilikler kendini göstermiştir. 

Edebiyatta ve sanatta yeni türler hem iktidar eliyle hem de aydınlar vasıtasıyla desteklenmiştir. 

                                                             
219 Özge Özdemir, Geçmişin İzleri: Altmışlı ve Yetmişli Yılların Kolektif Belleği, İstanbul, İletişim Yayınları, 
2023, s. 106 
220 Stephen Kinzer, Hilal ve Yıldız: İki Dünya Arasında Türkiye, İstanbul, İletişim Yayınları, 2004, s. 86 
221 Burak Gürel, “İslamcılık: Uluslararası Bir Ufuk Taraması”, Neoliberalizm, İslamcı Sermayenin Yükselişi ve 
AKP, Yay. Haz. Neşecan Balkan, Erol Balkan, Ahmet Öncü, İstanbul, Yordam Kitap, 2013, s. 43 
222 Fethi Açıkel, ''Kutsal Mazlumluk''tan "Makyavelist Despotizm"e AKP Otoriterliğinin Psikopatolojisi, 
İstanbul, İletişim Yayınları, 2023, s. 24 



 64 

Bu yeninin desteklenme sürecinde ise İslamcı kültür sanat ve edebiyat geri planda kalmış ve 

hatta neredeyse yok derecesine yakın bir açıda varlığını sürdürmüştür. 

Ancak 1960’larda yaşanan dönüşüm ile İslamcı edebiyat tartışma konusu haline gelmiş 

ve daha yüksek perdeden konuşulmaya başlanmıştır. Bu dönemdeki hareketlenmenin ve 

tartışma ortamının hem iç hem dış faktörler nedeniyle ortaya çıktığı söylenebilir. İçeride; 

köyden kente göç ile ortaya çıkan İslamcılığın kente yayılması durumu, yeni anayasanın 

ardından yeni siyasal partilerin yaşama geçmesi, kentlerde yeni gelenleri de etkisi altına alan 

cemaat ve tarikatların daha belirgin bir hal kazanması ve İmam Hatip Okullarıyla birlikte aynı 

dönemde Yüksek İslam Enstitülerinin de kurulması gibi faktörler etki yaratmıştır. Mısır ve 

Pakistan gibi ülkelerdeki İslamcı oluşumların yükselişi ve buradaki hareketlerin tercüme 

faaliyetleri Türkiye’deki İslamcı muhafazakârların kültürel alandaki kıpırdanmalarına etki eden 

dış faktörler olmuşlardır.223 

Hem iç ve dış faktörlerin hem de söz konusu dönemde var olan anti-komünizm 

propagandasının etkisiyle muhafazakâr kesimler sınırlı bir serbestlik ortamı kazanmıştır. Bu 

ortam dönemin İslamcı aydınlarına pozitif etki etmiş olup kendileri tarafından ortaya koyulan 

kültür sanat alanındaki üretim önceki dönemlere göre gözle görülür bir biçimde artış 

göstermiştir. “1960’lı yıllarda İslâmî duyarlıklı edebiyatın ortaya çıkmasında ve zamanla 

kendine ait estetik özellikler kazanmasında bu yıllarda İslâmî sanat ve edebiyat hakkında yazan 

Necip Fazıl, Sezai Karakoç, Nuri Pakdil gibi üstat kabul edilen yazarların edebi metinleri ve 

çıkardıkları dergiler öne çıkmaktadır.”224 

Bilhassa Sezai Karakoç gibi şair ve düşünce insanlarının çıkardığı dergiler Türkiye’nin 

ve İslamcı kesimin kültür tarihine geçecek bir etki yaratmıştır. Sezai Karakoç'un şiirinde milli 

geçmişin dramatik keşfine paralel olarak teoloji üzerine tefekkür ve İslam tasavvufunun 

ikonları görünür hale gelir. Benlik ve tarihselleştirilmiş kimliğin tartışma konusu yapılması 

Türk modernleşmesi tartışmalarında da yeni ufuklar açmıştır. Paralel dönemde sanatsal 

üretimini ortaya koyan bir diğer isim yine hem Türk kültür sanat ve edebiyat hayatı için hem 

de İslamcı cenahın kültür tarihi için önemli bir şahıs olan İsmet Özel olmuştur. “Evet İsyan” ile 

sosyalist üslupları yansıtan İsmet Özel, daha sonra farklı bir yol izlemiş ve İslam tasavvufunu 

seçmiş ancak kültürde köklerin izini süren lirik arayışı devam etmiştir. Özel'in İslam’ı 

                                                             
223 Hatice Budak, “İslamcı Dergicilik: Vahdetin İçinde Bir Ses “İslam’ın İlk Emri Oku” Dergisi”, Gümüşhane 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Elektronik Dergisi, Cilt 11, Sayı 1, s. 120 
224 Bilal Demir, “İslâmî Edebiyat Meselesi: 1960-2000 Yılları Arasında Süreli Yayınlarda Gelişen Bir Edebi 
Tartışmanın İzlerini Aramak”, Uluslararası Anadolu Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt 6, Sayı 3, s. 968 



 65 

savunması İslamcı düşüncede bir dönüşümü göstermektedir. Medeni bir Batı fikrinin 

düşüncesizce kabul edilmesini eleştiren Özel, Üç Mesele’sinde (1978) medeniyet meselesini 

daha da ileri götürmüş ve Her Türlü Medeniyete Karşı başlıklı makalesinde medeniyetin 

sömürüye dayalı sınıflı toplumlara ve ruhlara eziyet edilmesine yol açtığını savunmuştur.225 

Cumhuriyetin ilanından beri geride duran kitlenin biriken bakiyesinin dışarıya taşmaya 

başladığı bu dönemin cesaretiyle İslamcı kadınlar da kültürel alanda görünürlük kazanmaya 

başlamışlardır. Yazın hayatına edebiyata olan ilgisiyle başlayan Şule Yüksel Şenler, 1967’de 

İslami çizgide yayınlarını sürdüren Bugün Gazetesi’nde yazmaya başlamıştır. Bununla birlikte 

aynı sene içerisinde cumhuriyet devrinin ilk İslamcı kadın dergisi olan Seher Vakti’ni de 

neşretmiştir. Başörtüsü kullanım biçimiyle sembol olan ve örtünme şekline “şulebaş” adı 

verilecek kadar etki oluşturan Şenler, Türkiye genelinde konferanslar vermiş; İslam’da kadının 

yeri, örtünmenin önemi, kadının görevleri gibi konuları dini bir perspektifle ele almış ve çeşitli 

cenahlardan geniş kitleleri etkilemeyi başarmıştır.226 

Bir hareketlenme dönemi olan 1960’larda İslamcı aydın çevreler kendi hareketlerine yeni 

bir perspektif katma ve bunu geniş kitlelere ulaştırma gayesiyle ilerlemişlerdir. Bu nedenle 

milliyetçi kesim ile olan yakınlığını sınırlı bir çerçevenin etrafında örme gayreti dikkat 

çekmiştir. Hâlihazırda Kemalist söyleme karşıt duruşuyla varlığını sürdüren İslamcı cenah bu 

varlığına milliyetçi söylemin argümanlarını dönüştürme çabasıyla devam etmiştir. İslami 

yayınlarda yazı yazan isimler Necmettin Erbakan’ın yeni siyasi oluşumunun etrafındaki 

izleklerle sayfalarını doldurmuştur. Tercih edilen konular yine aynı siyasi oluşumda görülen 

ekonomik kalkınma, kültürel tekâmül ve İslam merkezli dış politika gibi konular olmuştur. 

1970’lerde de bu çizgi devam etmiş ve “milli görüş” ile “milliyetçi görüş” arasındaki mesafe 

açılmayı sürdürmüştür. İslamcı muhafazakârlar bir başka deyişle “Milli Görüşçüler”, milliyetçi 

görüş ile mesafesi açılırken başka bir konuma hareket etmek yerine kendi yerinde kalmayı 

başarmış ancak daha talepkâr ve eylemci bir hüviyete de bazı yönlerden evrilmiştir.227 

İslami hareketler sonraki on yılda da öne çıkan ideolojik taraflardan biri olmayı 

sürdürmüşlerdir. Artık Türkiye’de İslami mücadelenin düzenli olarak bir parti çevresinde 

yapılması gerektiği düşüncesi ve bu partinin İslamcıların kendi öz partileri olması gerektiği fikri 

                                                             
225 Çimen Günay Erkol, “Issues of Ideology and Identity in Turkish Literature during the Cold War”, Turkey in 
the Cold War: Ideology and Culture, Ed. Cangül Örnek, Çağdaş Üngör, Londra, Palgrave Macmillan, 2013, s. 
118-119 
226 Emel Çokoğullar, Bakko Mehmet Bozaslan, “1967-1980 Arası Dönemde Cemiyetin Kurtarılması Misyonu ile 
Tanımlanmaya Başlanan ‘İslamcı Kadın’ Kimliği”, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, Cilt 69, Sayı 4, s. 849-850 
227 Güven Gürkan Öztan, 1960’lı Yıllarda İslamcılığın Zihin Haritası: “Milli Olanı” Revize Etme Çabası, Çağdaş 
Türkiye Tarihi Araştırmaları Dergisi, Cilt 21, Sayı 42, s. 421-422 



 66 

bu yıllarda hâkimdir. Çok partili hayat döneminde Demokrat Parti ile başlayan, 1960’larda 

Adalet Partisi içinde devam eden ve Milli Görüş düşüncesiyle Milli Nizam Partisi çatısı altında 

sürdürülen yapılanma artık milliyetçi muhafazakâr çevrelerden de yavaş yavaş ayrılmaya 

başlamıştır. Milli Görüş muhafazakârlığı milliyetçilik ile değil İslamcılıkla birlikte anılır hale 

gelmiştir. 

Küçük işletmeciler, tüccarlar, iş adamları, köylüler ve taşra esnafı gibi bir kitle ile tabanını 

oluşturan Milli Nizam Partisi çok uzun ömürlü olamamış ve ordu tarafından 1971 yılında 

kapatılmıştır. Bir yıl sonra ise Milli Nizam Partisi’nin programında hemen hiç değişiklik 

yapmadan Milli Selamet Partisi adı ile yeniden kurulmuştur. “…MSP ilk girdiği seçimlerde ve 

tüm 1970’li yıllar boyunca muhafazakâr, ‘laikliği sorgulayan’ taleplerinin yanı sıra ‘ağır sanayi 

hamlesi’ gibi bir sloganla da temayüz etmekteydi.”228 

1973 yılında yapılan seçimlerde yüzde 11,8’lik oy oranına ulaşan Milli Selamet Partisi, 

meclisteki koltukların yüzden 10’undan biraz fazlasına sahip olmuştur. Ancak bu başarısını 

kalıcı duruma getiremeyen MSP’nin oyu 1977 senesindeki seçimlerde yüzde 8,5’e düşmüş ve 

meclisteki vekil sayısı da yarı yarıya azalmıştır. Devletin denetimi altında özel işletmelere yaslı 

ağır sanayi hamlesini savunan Erbakan’ın MSP’si ile partisini ortanın solu olarak tanımlayan 

Bülent Ecevit’in CHP’si 1974 senesinde koalisyon yapmışlardır. Ortanın solu ile İslamcılar 

arasındaki koalisyon uzun sürmemiş ve her iki partinin tabanından gelen baskılar sonucu 1974 

yılının Eylül ayında bu beklenmedik ortaklık sona ermiştir. MSP daha sonra iki koalisyona daha 

dâhil olmuştur. Fakat milliyetçilerle yapılan bu ortaklıklar daha başlangıcında sağlıksız 

birlikteliklerdir. Aşırı milliyetçilerin İslamcılara yönelik saldırıları ve İslamcı öğrencilerle 

milliyetçi profesörlerin İlahiyat fakültelerindeki kamuoyuna yansıyan anlaşmazlıkları bu 

birlikteliğin uzun ömürlü olmamasına giden yola adeta taş döşemiştir. Daha önce de 

vurguladığımız gibi Milli Görüş ile milliyetçiler arasındaki mesafe 1970’li yıllarda fazlası ile 

açılmıştır.229 

Bu yıllarda dünya siyasetinden gelen etkiler de İslami hareketlerin teorik 

değerlendirmelerinde, tahlillerinde ve politik pratiklerinde etkili olmuştur. Mısır’daki İhvan-ı 

Müslimin ve Pakistan etrafındaki Mevdüdi ve çevresi hareketlerinden feyzalan Türkiye İslamcı 

                                                             
228 Ömer Laçiner, “Merkez(ler) ve Taşra(lar) Dönüşürken”, Taşraya Bakmak, Der. Tanıl Bora, İstanbul, 
İletişim Yayınları, 2005, s.34 
229 Cihan Tuğal, Pasif Devrim: İslami Muhalefetin Düzenle Bütünleşmesi, Çev. Ferit Burak Aydar, İstanbul, 
Koç Üniversitesi Yayınları, 2011, s. 57-58 



 67 

muhafazakârları ellili ve altmışlı yıllarda güçlü bir anti-komünizm fikrine sahipken yetmişlerde 

Amerika Birleşik Devletleri karşıtı bir söylem geliştirmiştir.230 

1970’lerin tartışma konularından biri olan “kültür versus teknoloji” başlığı Milli Selamet 

Partisi bünyesinde revize edilmiştir. MSP, kitlesi arasında ‘Batı Emperyalizmi’ temasını 

popüler hale getirmiş ve Batı modelinin varsayılan evrenselliğinin sorgulanmasını 

sağlamıştır.231 Batı karşıtlığı söz konusu olduğunda bunun kültürel karşıtlık temeline 

oturtulmuş bir fikir olduğunu düşünülebilir. Nihayetinde hareketin kurucu ismi Necmettin 

Erbakan Batı’nın sembol ülkelerinden Almanya’da doktora eğitimini tamamlamış ve iş 

hayatına da burada atılmıştır. Bu sebeple Batı’nın sanayisine ve teknolojisine değil kültürüne 

ve ahlaki değerlerine karşı bir duruş dönemin muhafazakârlığında kendisine yaşam alanı 

bulmaktadır. 

Söz konusu karşıtlık Milli Görüş hareketinin Avrupa Birliği karşıtlığıyla da teyit 

edilmektedir. Milli Görüş hareketi Avrupa Birliği’ni Hıristiyan ve Yahudi birliği olarak 

görmekte; sulh ve adaleti İslam’a atfedip sömürü, zulüm ve hak yemeyi Batı ile 

ilişkilendirmektedir.232 Bu nedenle Avrupa Birliği ile Türkiye’nin uyumlu olmadığı düşüncesi 

1970’lerden itibaren Milli Görüş çizgisindeki muhafazakârların düşünce seti içinde yer 

almaktadır. Bu Batı karşıtlığı ve AB’ye karşı uzak duruş bir yanı ile bugünkü İslamcı 

muhafazakârların kültürel yaklaşımlarının kökenlerini göstermektedir. 

Bahsettiğimiz farklı duruşu ve bazı konulardaki radikal yaklaşımı ile dönemin diğer siyasi 

fikir gruplarından ayrışan Milli Görüşçüler, 1970’lerin sağ – sol çatışmaları ile döşenmiş 

zemininde alternatif bir seçenek olarak kendisini öne çıkarmaktadır. Bora’ya göre233 “MSP'nin 

1970'lerdeki siyasi macerası, dönemin radikal sol - sağ kutuplaşmasında üçüncü yolu temsil 

etme iddiası ile, bu iki kutuptan birine meyletme arasındaki bir nevi 'sarsaklıkla' belirlenir.” 

Erbakan’ın MSP’si 1970’li yıllarda hem sol hem sağ partilerle farklı dönemlerde koalisyon 

kurarak her iki tarafa da hem mesafeli hem de gerektiği noktada temayüllü olduğunu 

göstermiştir. 

                                                             
230 Gencer Özcan, “Yetmişli Yıllarda Dış Politika”, Türkiye’nin 1970’li Yılları,  Ed. Mete Kaan Kaynar, İstanbul, 
İletişim Yayınları, 2020, s. 268 - 269 
231 Yıldız Atasoy, Islam’s Marriage with Neoliberalism: State Transformation in Turkey, New York, Palgrave 
Macmillan, 2009, s. 105 
232 Uğur Ülger, “Siyasal İslam’ın Ab’ye Bakış Açısı: Milli Görüş Hareketi Örneği”, Süleyman Demirel 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Sayı 29, s. 630 
233 Bora, Cereyanlar, s. 472 



 68 

Üçüncü yol olduğunu iddia eden MNP/MSP ve Milli Görüş hem yeni bir oluşum olması 

hem de evvelinde rahat bir hareket alanı bulamaması nedeniyle bazı yönlerden rakiplerine 

kıyasla eksik bir vaziyettedir. Bu eksik vaziyetin parçalarından biri teşkilat ve gençlik 

hareketidir. İslamcıların sesinin geçmişe nazaran daha gür çıkabildiği 1970’lerde, kuruluş 

fikrinden farklılaşan İslamcılaşmış Milli Türk Talebe Birliği ve Akıncılar Hareketi MSP 

tabanına yakın gençliğin dergâhı konumuna gelmiştir. 

MTTB, 1969 yılında Burhaneddin Kayhan’ı başkan seçmiş ve yeni başkanla birlikte 

kendisine muhafazakâr milliyetçilikten, İslamcı siyasal örgütlenmeye doğru bir rota çizmiştir. 

Ancak yeni örgüt ideolojik olarak aynı döneme denk düşen MNP/MSP ile paralel çizgide olsa 

da stratejik kararları gereğince herhangi bir siyasi partinin gençlik örgütü konumuna düşmeyi 

istememiştir ve resmi olarak böyle bir hüviyet kazanmadan yoluna devam etmiştir. MTTB’nin 

partiye karşı mesafeli pozisyonunu reddeden bir grup Ankaralı öğrenci ise 1975 yılında 

Akıncılar Derneği’ni kurmuştur. Bir gençlik inisiyatifi olarak ortaya çıkan Akıncılar Derneği 

henüz yolun başında MSP’li siyasi elitler ile hareket ederek kendisini MSP’ye eklemlemiştir. 

1970’lerin sonlarına doğru Türkiye’de ortaya çıkan yoğun şiddet eylemleri ve sağ – sol 

kavgasının ortasında İslamcı gençleri siyasi kavgalardan uzak tutmayı arzulayan Akıncılar 

Derneği diğer yandan kendi söylemini radikalleştirerek dönemin İslamcılarının beklentilerine 

de yanıt verme çabasının içine girmiştir. Aynı dönemde gerçekleşen İran İslam Devrimi, 

Türkiye’deki İslamcı gençler için şaşırtıcı ve ümitvar bir arzuyu uyandırmış ve ülkenin farklı 

yerlerinde Akıncılar Derneği’nin organize ettiği mitingler gerçekleştirilmiştir fakat hem 

hareketin teorik temellerinin kuvvetsizliği hem de MSP’nin kitle partisi olma yolundaki 

çizgileri dikkatle çizerek dernek ile ilişkisini belirli bir düzeyde tutması Akıncılar Derneği’nin 

İslamcıların onlardan umduğu noktaya gelmesini engellemiştir. Gerçekleşen mitinglerin 

ardından kovuşturmaya tabi tutulan Akıncılar Derneği, 1980 darbesinden bir yıl önce tüm 

şubeleriyle kapatılmıştır.234 Sonraki dönemde siyasi partilerin ve resmi olarak bağımsız 

görünen muhafazakâr vakıf ve derneklerin gençlik hareketleri hayata geçmiş olsa da Akıncılar 

Hareketi yarattığı etki ve kitle konsolidasyonu başarısı ile Türk siyasi hayatında önemli bir yer 

edinmiştir. 

1970’lerin genel kültürel ortamında ise muhafazakârlar edebiyat alanında ortaya 

koydukları eserler ve çıkardıkları edebiyat dergileriyle dikkat çekmiştir. Türkiye’de var olan 

“sağcılar şair solcular romancı olur” düşüncesini doğrularcasına bir şiir üretimi ortaya koyan 

                                                             
234 Ertuğrul Zengin, Akıncılar Hareketi: 1970’lerde İslâmcı Gençliğin Oluşumu ve Eylemi, İstanbul, İletişim 
Yayınları, 2021, s. 317 - 322 



 69 

İslamcı muhafazakâr şairler, bugünden bakıldığında dahi İslamcıların edebi cephanesi 

sayılabilecek eserlerin bazılarını bu dönemde yayınlamışlardır. Yalnız dergicilik faaliyetlerinde 

ve diğer kültürel üretim alanlarında herhangi bir siyasi partiye bağlanmadan ilerlediklerini 

vurgulamak da bu noktada önemlidir. 

Nuri Pakdil 1969 – 1984 arasında Edebiyat Dergisi’ni yayınlamış ve derginin ilkesini 

“yerli düşünce” olarak belirlemiştir. 1976 yılında yayın hayatına başlayan Mavera Dergisi ise 

edebiyatın evrenselliğini ve kalitesini gözetirken zaman zaman politikleşme eğilimi de 

göstermiştir.235 Küresel olayların ve çevre ülkelerde meydana gelen İslamcı hareketlerin de 

etkisiyle edebiyat ve kültür alanının dışında ideolojik dergiler de 1970’lerin tarihinde önemli 

bir yer edinmiştir. Dönemin İslami muhafazakâr dergileri arasında Hicret, Sızıntı, İslamın Sesi, 

İslam Alemi, Sebil, Vesika, Selamet, Şadırvan, Zafer, Köprü ve Tevhid gibi yayınlar yer 

almıştır.236 Söz konusu dergilerin hepsine birden ayrıntısız bir şekilde İslamcı ya da 

muhafazakâr demek yerinde bir tespit olmayacaktır. Bu dönemde neşredilen fikri dergilerin 

bazıları milliyetçi muhafazakâr çizgiye yakın, bazıları şeriat hükümlerini arzu edecek düzeyde 

İslamcı bazıları ise İslamcı sosyalist çizgidedir. Ancak hemen hepsi 12 Eylül 1980 askeri 

darbesi ile yayın hayatına son ya da ara verme noktasında buluşmaktadır. 1960’larda başlayan 

İslamcı yayıncılığın uyanış devri olarak adlandırabileceğimiz devir 1970’lerde hızlı bir 

ilerleyişle devam etmiştir. 1980’de gerçekleşen askeri darbe ise hem sağ hem sol hem de 

kendini ne sağ ne sol olarak adlandıran İslamcı muhafazakârlar için yayın hayatlarını askıya 

alma zorunluluğunu getirmiştir. 

 

2.2.6. 1980 Sonrasında Türkiye’de Muhafazakârlık 

Önceki on yılda görülen yoğun siyasi atmosferin, sıklıkla değişen koalisyonların ve 

toplumsal hareketlerin ardından 1980’li yıllar Türkiye için farklı bir dönemin kapılarının 

aralandığı dönem olmuştur. Darbe ile kapatılan siyasi partiler başka isimlerle yola devam 

ederken (MSP – Refah Partisi, AP – Doğru Yol Partisi vb.) yeni siyasi partiler de bu dönemde 

öne çıktı. Bu yeni on yılın daha ilk senesinde ortaya çıkan ekonomik ve politik iki hayati 

değişiklik ülkenin gidişatında belirleyici bir rol oynamıştır. Bunlardan ilki; Başbakanlık 

Müsteşarı olan ve sonradan Cumhurbaşkanlığına kadar yükselecek olan Turgut Özal’ın 

                                                             
235 Bora, Cereyanlar, s. 448 
236 Doğan Duman, “Türkiye’de İslamcı Yayıncılık”, Çağdaş Türkiye Tarihi Araştırmaları Dergisi, Cilt 2, Sayı 
4, s. 82 



 70 

hazırladığı 24 Ocak 1980 tarihli ekonomi kararları olmuştur. “24 Ocak kararları ile birlikte 1980 

öncesinin ithal ikamesine dayanan ekonomik politikalarına son verilmiş ve Türkiye 

ekonomisinin, ihracata dayalı büyüme modeli çerçevesinde uluslararası neo-liberal sisteme 

eklemlenmesi hedeflenmiştir.”237 Bir diğer önemli ve tarihi olay ise 12 Eylül 1980 askeri 

darbesidir. 

1980’deki askeri darbeye kadar Türk kültürel tarihi ve siyasi birikimi, TSK’nın devletin 

koruyucusu rolünü pekiştirmiş ve çeşitli araçlarla siyasete müdahalesini meşrulaştırmıştır. Her 

müdahaleden sonra ordu, resmi ve gayri resmi tasarımlarla siyasi alanı kontrol etme yeteneğini 

arttırmıştır.238 24 Ocak kararları Türkiye’de neo-liberal politikaların uygulanmasına geçişi 

başlatmış ve Eylül ayında gerçekleşen askeri darbe siyasi ve toplumsal yapıyı dönüştürürken 

öncesinde alınan ekonomik kararların uygulanabilmesi için de uygun ortamı sağlamıştır.239 

Asker yönetimi ele geçirdikten sonra politik alana güçlü bir müdahale gerçekleştirmiştir ancak 

Özal’ın 24 Ocak’ı ile başlayan ekonomik dönüşüme engel olmamıştır. Öyle ki engel olmak bir 

yana Boratav’a göre240 24 Ocak kararlarının mimarı Özal mevcut parlamenter düzenle 

kararların yürütülemeyeceğini biliyordu ancak alınan 24 Ocak kararları ve Ecevit’e yüklenen 

sermaye gruplarıyla birlikte 12 Eylül’ün yolu açılmıştır. Nitekim bugün hala tartışılıyor 

olmakla birlikte Özal’ın 24 Ocak kararları ile 12 Eylül örtüşmüş, Türkiye iktisadi anlamda yeni 

bir yola girmiştir. Yeldan’a göre241 de Türkiye ekonomisinin dünya pazarlarına açılması 1980-

83 dönüşümü ile başlamış, 1989-90’da da tamamlanmıştır. “12 Eylül’ün tahkim ettiği 24 Ocak 

1980 ekonomik kararlar paketi, Türkiye ekonomisinin devletçi-himayeci kayıtlardan soyunarak 

‘sahiden’ kapitalistleşmesine ve global kapitalist ekonomiyle bütünleşmesine giden yolu 

açmıştır.”242 

1970’lerin çatışmalı politik atmosferinden sonra ekonomik kararların sağlıklı bir şekilde 

hayata geçirilmesi için siyasal ortamın düzenlenmesi ve gerekli koşulların sağlanması 

gerekmiştir. Kenan Evren’in “Milli Güvenlik Konseyi demokratik düzen ve rejimin şimdiye 

kadar sağlıklı bir biçimde işlemesine imkân vermeyen tüm engelleri, bir daha böyle bir 

müdahalenin yapılmasına lüzum bırakmayacak şekilde kaldırmaya kararlıdır”243 açıklaması 

                                                             
237 Osman Balaban, “İnşaat Sektörü Neyin Lokomotifi?”, Birikim, Sayı 270, s. 21 
238 Yavuz Çilliler, “Popular Determinant on Civil-Military Relations in Turkey”, Arab Studies Quarterly, Cilt 
38, Sayı 2, s. 513 
239 Özcan Çölük, “12 Eylül Darbesi İle Değişen Yerel Yönetim Yapısı Çerçevesinde; 25 Mart 1984 İstanbul 
Büyükşehir Belediye Başkanlığı Seçimi”, Yakın Dönem Türkiye Araştırmaları, Sayı 43, s. 296 
240 Korkut Boratav, Türkiye’nin Faşizmleri ve AKP, Ankara, İmge Kitabevi, 2021, s. 29-30 
241 Erinç Yeldan, Küreselleşme Sürecinde Türkiye Ekonomisi, İstanbul, İletişim Yayınları, 2001, s. 25 
242 Bora, Cereyanlar, s. 550 
243 “Evren ‘Bozulan Demokrasiyi İşletmeye Geldik’”, Cumhuriyet Gazetesi, 17 Eylül 1980, s. 1 



 71 

toplumun politize olmuşluğunun azaltılmasının ve 24 Ocak’a uygun bir biçimde daha apolitik 

bir toplum yaratımının amaçlandığını göstermektedir. Ahmad, geçmiş dönemi cezalandırma ve 

yakın geleceği şekillendirme çabası ile yapılan darbe sonrası uygulamaları aşağıdaki gibi 

anlatmaktadır: 

 

“Cunta, siyasal hayatın yeniden inşasına öncelik veriyordu. Buna da -sosyalistler, 

komünistler aşırılar, sosyal demokratlar, sendikacılar, örgüt olarak DİSK hatta Türk 

toplumunun en seçkin aydınlarından oluşan Barış Derneği üyeleri dâhil- ‘sol’un her türünü 

ezmekle başladı. Cunta kendisi gibi ‘Türk-İslâm sentezi’ ideolojisini benimsediği halde 

MHP’yle bağlantılı aşırı sağı da ezmişti. O an için cuntanın temel görevi ‘terörle mücadele’ 

idi. Bunu, binlerce tutuklama ve gözaltı takip etti; Batı’da rejimin şanına leke süren işkence, 

yaygın ve sistemli bir hal aldı. Fakat cunta, Amerikan desteğine ve stratejik önemine 

dayanarak, buna pabuç bırakmadı ve acımasız baskı ve şiddet devam etti.”244 

 

Bu dönemde süratli bir tutuklama dalgası görülmüş ve darbeden sonraki altı hafta 

içerisinde 11 bin 500 kişi tutuklanmış, 1980 senesinin sonunda bu sayı 30 bine bir yıl sonra ise 

112 bin 600’e çıkmıştır.245 Siyasi partilerin kapatıldığı, parti liderlerinin tutuklandığı, sağ ve sol 

fark etmeksizin binlerce insanın işkenceye maruz kaldığı ortamın ardından beklenen 

apolitikleşme hayatın normalleşmesi ile birlikte kendisini göstermiştir. Yetmişli yılların politik 

basını yerini daha yumuşak bir basın dünyasına bırakmıştır. 

Magazinleşme olgusu darbeden sonraki dönemde basın sektörüne hâkim olmuştu ve bu 

durumun ortaya çıkmasında politik içerikli haber ve yorumlara yönelik baskılar başrolde yer 

almıştı. Apolitikleşme ve magazine kayma bir yandan da ticari olarak ilgi çekiciydi. Seksenli 

yılların ortalarında Tan Gazetesi 1 milyonluk tirajı ile dikkat çekmiş ve yine benzer yayın 

politikasına sahip Bulvar Gazetesi de aynı rakamlara yaklaşmıştı.246 Darbeden sonraki süreçte 

kitle iletişim araçları haber verme ve bilgi paylaşma işlevlerinden çok hoş vakit geçirme bir 

diğer deyişle eğlence işlevine ağırlık vermiştir. Eğlence odaklı gazete ve dergiler de bu süreçte 

sayıca artmıştır. Basına yönelik yatırım bu dönemde artmıştır. Bu durumun ortaya çıkmasında 

                                                             
244 Feroz Ahmad, Bir Kimlik Peşinde Türkiye, Çev. Sedat Cem Karadeli, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi 
Yayınları, 2007, s. 160 
245 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 321 
246 Murat Özgen, “Osmanlıdan Günümüze Yazılı Basın ve Siyaset İlişkisi”, İstanbul Üniversitesi İletişim 
Fakültesi Dergisi, Sayı 23, s. 20 



 72 

24 Ocak 1980’de alınan kararlarla yabancı sermayenin Türkiye’ye girişinin önün açılması ve 

yerli sermaye sahibinin de elinin geçmişe göre güçlenmesi etkili olmuştur.247 

Toplumun hemen her kesimi için yeni bir dönemin başlangıcı anlamına gelen seksenli 

yıllar İslamcılar açısından da yeni bir dönemin habercisidir. Anavatan Partisi’nin ortaya çıkışı 

dindar kesimler için yeni bir seçenek oluşturmuştur. Milli Görüş çizgisindekiler ve radikal 

İslamcılar ANAP ile mesafesini korusa da edebi İslamcılar ve dini toplulukların büyük 

çoğunluğu ANAP’ı desteklemiştir.248 Turgut Özal’ın Başbakanlığı döneminde uygulanan 

sosyokültürel ve ekonomik politikalar darbe sonrasında kurulan yeni partiyle radikal olmayan 

dindar kesimlerin ilişkisini kuvvetlendirmiştir. Mert’e göre249 Türkiye İslamcıları Özal ile 

birlikte merkez sağın söyleminden etkilenmiş ve onun serbest piyasacı yaklaşımı resmi 

ideolojiyle başından beri sorunları olan İslami kesimlerde kabul görmüştür. Dursun’a göre250 

bu etkilenmenin nedenleri muhafazakâr sağ partinin geliştirdiği söylemde gizlidir. Geleneksel 

unsurları da barındıran popüler İslam ile Kemalizm’in modern özlemlerini içeren duyguları 

aynı potada eritebilme kabiliyeti dönemin muhafazakâr sağcılarının etki alanını genişletmiştir. 

“1980’li yıllar tüm ülkenin ve tüm sosyal grupların politik olarak sağa savrulduğu ve burjuva 

ideolojisinin devlet gücü desteğiyle yayılan savlarının herkesi etkilediği bir dönemdir.”251 

Ordu ile hükümet sol ideolojilerin çekiciliğine karşı koymak için Türk-İslam sentezi din 

modelini teşvik etmiş ve ülkedeki gençlerin solcu fikirlerini daha uyumlu, milliyetçi ve dini 

kültürle değiştirmek istemiştir. Bu yıllarda her yıl yaklaşık 1500 yeni cami inşa edilmiştir. 

Bununla birlikte Özal hükümetinde dindar muhafazakârlara bakanlıklarda ve devlet 

bürokrasisinde görev verilmiştir.252 Şedit laik devlet yeni hükümetle birlikte muhafazakâr 

kesimler için daha kapsayıcı bir görünüm kazanmaya başlamıştır. Bunlar yaşanırken “…gerek 

Kemalist ve gerekse sosyalist eğilimli basın, yeni camilerin inşası, mezunları artık üniversiteye 

girebilen imam hatip okullarının sayısındaki büyük artış, okul kitaplarında ve devlet denetimli 

radyo ve televizyonda dinsel içeriğin çoğalması, İslami yayınların ve kitapevlerinin sayısındaki 

                                                             
247 Kemal Cem Baykal, Serhat Çoban, Türk Basınında Tabloidleşme Olgusu Üzerine Eleştirel Bir İnceleme, 
Ankara, İksad Yayınevi, 2022, s. 15-16 
248 Asım Öz, “Deniz ve Dalga: Seksenler İslamcılığına Dair Kısmi Bir Açıklama Çabası”, Türkiye’nin 1980’li 
Yılları, Haz. Mete Kaan Kaynar, İstanbul, İletişim Yayınları, 2023, s. 608 
249 Nuray Mert, Merkez Sağın Kısa Tarihi, İstanbul, Selis Kitaplar, 2007, s. 132 
250 Çiler Dursun, “The Struggle Goes On: The Discursive Strategies of the Islamist Press in Turkey”, Journal of 
Contemporary European Studies, Cilt 14, Sayı 2, s. 166 
251 Korkut Boratav, 1980'li Yıllarda Türkiye'de Sosyal Sınıflar ve Bölüşüm, İstanbul, Gerçek Yayınevi, 1999, 
s. 133 
252 Jenny B. White, “Islam and Politics in Contemporary Turkey”, The Cambridge History of Turkey Volume 
4: Turkey in the Modern World, Ed. Reşat Kasaba, New York, Cambridge University Press, 2008, s. 366 



 73 

artış, Ramazan ayında sigara veya içki içenlere saldırıların çoğalması gibi olaylarla kendini 

gösteren İslami akımların yükselişine sürekli dikkat çekmekteydi.”253 

Türkiye’de Özal ile birlikte İslamcılar ile devlet arasındaki buzlar erimeye başlamışken 

zaman zaman gerilim yeniden tırmanmıştır. Darbeden bir yıl sonra kurulan Yükseköğretim 

Kurulu, Türkiye tarihinde yer edecek bir kararla İslamcılar için yeni bir mücadele alanının 

ortaya çıkmasına neden olmuştu: başörtüsü meselesi. 1982 senesinde YÖK yayınladığı kıyafet 

genelgesiyle dersliklerde başörtüsü takılmasını yasaklayan bir maddeyi Türkiye’nin siyasal ve 

toplumsal yaşamına sokmuş aynı yasağı 1984 senesinde kaldırmıştır ancak 1987 senesinde 

Cumhurbaşkanı Kenan Evren’in de desteği ile 1987 senesinde yeniden başörtüsü yasağı 

uygulamaya geçmiştir.254 Bu dönemde bir yandan Turgut Özal, Kocatepe Camii’nin açılışını 

yaparak Cumhuriyet tarihinin cami açılışı yapan ilk Başbakanı olmuş ve Türkiye’nin katı 

laikliği yumuşak geçişlerle terk ettiğini sembolize etmiştir ancak öte yandan üniversite 

kapılarında başörtüsü eylemleri gerçekleştirilmiştir. 

Başörtüsünün bir yasaklanıp bir serbest bırakıldığı dönemde dindar aileler ve İslami 

kesim için önemli olan bir diğer konu ise imam hatip okullarıdır. İmam hatiplerin sayısının 

1980’li yıllarda şiddetli bir hızla arttığı daha önce de vurguladığımız gibi bilinmektedir. 

Türkiye’de her zaman çokça tartışılmış olan imam hatip okulları meselesi seksenli yıllarda da 

sol basın tarafından hemen her zaman ele alınmış ve eleştirilmiştir. Şerif Mardin ise imam hatip 

okullarının sayısı artmış olsa bile burada esas gözden kaçan noktanın bu okullarda okuyan kız 

öğrenci sayısı olduğuna dikkat çekmektedir. 1978’den 1985’e gelindiğinde imam hatip 

okullarında okuyan kızların oranı yüzde 0.1’den yüzde 15’e yükselmiştir ve her ne şartta olursa 

olsun neticede bu okullarda seküler devletin eğitimi verilmektedir. Bu durum 1980 sonrasında 

artan seküler – dindar gerilimi için hayıflanılacak değil anlaşılmaya çalışılacak bir durumdur 

çünkü nihayetinde pek çok Müslüman gencin sisteme dâhil edilmesi Türk İslamı’nı ‘sivil din’e 

dönüştürmektedir.255 Mardin’in üzerinde durduğu Türk İslamı’ndaki dönüşüm gündelik hayata 

da yansımış, iş ve eğitim hayatında karşılığını bulmuştu. “Artık Müslümanlar 1960’lı yıllardan 

itibaren göçtükleri kentlerde olduğu gibi gecekondularda değil, apartmanlarda oturmaya ve 

kadını erkeğiyle orta ve yükseköğrenim imkânlarından yararlanarak kariyer basamaklarını 

                                                             
253 Zürcher, Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, s. 330 
254 İbrahim Toruk, “Türkiye’de Başörtüsü Sorunu ve Yazılı Medyada Sunumu”, Türkiyat Araştırmaları 
Dergisi, Sayı 30, s. 486 
255 Şerif Mardin, Türkiye, İslam ve Sekülarizm, s. 163-166 



 74 

tırmanmaya başlamışlardı.”256 İslamcıların kent yaşamına dâhil oluşu, dini kamusal hayatta 

önemi git gide artan bir olgu haline getirmiştir. Bu noktada ülke ve hükümet politikaları kadar 

hükümet dışı örgütler de anılmalıdır. 1980’lerin son döneminden itibaren hayata geçen İslamcı 

muhafazakâr özel radyolar, gazeteler, dergiler, yayınevleri ve 1990’lardaki özel televizyonlar 

dinin kamusal hayattaki rolünün artmasına ciddi bir katkı sağlamışlardır. Ayrıca HAK-İŞ gibi 

muhafazakâr camiayla yakınlığı bilinen sendikaların etkinliğinin artması ve TÜSİAD’ın 

karşısına MÜSİAD gibi rakip nitelikteki derneklerin çıkarılması dinin kamusallaşması sürecine 

destek oluşturmuştur.257 

İslamcıların kamusal alanda söz sahibi hale gelmesinde yetmişlerdeki partileşmenin yanı 

sıra entelektüellerin de yadsınamaz katkısı olmuştur. İslamcı entelektüellerin katkısı darbeden 

sonraki yıllarda katlanarak devam etmiştir. Ali Bulaç, İsmet Özel ve Abdurrahman Dilipak gibi 

İslamcı aydınlar, sembol ve değer üreticileri olarak İslamcı hareketin ideolojisini gazeteler, 

süreli yayınlar ve kitaplar aracılığıyla tanımlamış ve aktarmışlardır. İslami yayınlar çoğalmış, 

ilk başta Ali Şeriati ve Seyyid Kutub gibi radikal İslamcı düşünürlerin eserleri tercüme 

edilmiştir. Yine paralel zamanlarda Michel Foucault, Feyerabende ve Ivan Illich gibi Batılı 

entelektüellerin çevirileri yayınlanmış, İslamcı camiada modernite ve post-modernizm 

tartışmaları, Batılı kaynaklara atıflar ve laik aydınlarla kamusal alanda karşılaşmalar 

yaşanmıştır. Her ne kadar İslamcı entelektüeller yazılarında alternatif bir İslami kimlik ve 

toplum tanımlamaya çalışsalar da sosyal profilleri, yazı ve iletişim tarzları ve kitle iletişim 

araçlarını kullanımları açısından laik aydınlarla pek çok ortak noktada kesişmişlerdir.258 

12 Eylül darbesinden sonra ülkedeki İslamcıların yayın hayatındaki ilk hareket camia 

içinde önemli bir isim olan Ercümend Özkan’dan gelmiş ve onu girişimiyle siyasi – dini 

konuları ele alan İktibas Dergisi yayın hayatına başlamıştır. İktibas’ın ardından Konya merkezli 

Ribat Dergisi “aylık İslam dergisi” sloganıyla dağıtılmaya başlanmıştır. Bu dönemde cemaatler 

ve tarikatlar -bilhassa seksenlerin ikinci yarısında- yayıncılık faaliyetlerinde aktif rol 

oynamıştır. İskenderpaşa Cemaati’nin çıkarttığı İslam Dergisi 1983 senesinin Eylül ayında 

okuyucu ile buluşmuştur. İslami dergilerde yalnızca İslam’ın teorik ve politik tartışmaları ele 

alınmamış gündelik hayatın pratiklerine, kadınlara ve çocuklara yönelik içerikler de pek çok 

                                                             
256 Bedri Gencer, “Şeriatçılıktan Medeniyetçiliğe İslâmcılık: Bir İslâmcılık Tipolojisine Doğru”, Türkiye’de 
İslâmcılık Düşüncesi ve Hareketi Sempozyum Tebliğleri, Ed. İsmail Kara, Asım Öz, İstanbul, Zeytinburnu 
Belediyesi Kültür Yayınları, 2013, s. 86 
257 Ayşe Buğra, Osman Savaşkan, Türkiye’de Yeni Kapitalizm: Siyaset, Din ve İş Dünyası, Çev. Bülent 
Doğan, İstanbul, İletişim Yayınları, 2015, s. 109 
258 Nilüfer Göle, “Secularism and Islamism in Turkey: The Making of Elites and Counter-Elites”, Middle East 
Journal, Cilt 51, Sayı 1, s. 56 



 75 

zaman dikkat çekmiştir. Dönemin dergicilik alanında dikkat çeken tek cemaati İskenderpaşa 

değildir. İrili ufaklı neşriyatlar ile pek çok cemaat ve tarikat, kitlesine ulaşmıştır. Seksenlerde 

yayın hayatına başlayan ve uzun soluklu bir yayıncılık serüvenine imza atan bir diğer dergi, 

Erenköy Cemaati’nin neşrettiği Altınoluk olmuştur. 1986 senesinin Mart ayında yayına 

başlayan dergi ücretsiz olarak dağıttığı kadın ve çocuk ekleriyle de dikkat çekmiştir. 

Bugün genel olarak özlemle anıldığına şahitlik ettiğimiz doksanlar, o günleri yaşayanlar 

adına çok da parlak günler değildi. Yaşanan gelişmeler toplumun hemen her kesimini derinden 

etkilemişti. Ekonomik krizler, faili meçhul cinayetler, doğal afetler, kanlı biten toplumsal 

olaylar, çatışmalar ve siyasi istikrarsızlık ile doksanlı yıllar cumhuriyet tarihinin belki de en 

kaotik on yıllık dönemidir. Bu kaotik dönem Türkiye’nin İslamcı muhafazakârları için ise hem 

kabuğunu kırma hem de kırılma dönemi olmuştur. 1960’ların sonunda MNP ile başlayan 

İslamcı muhafazakâr partileşme hareketi ilk kez doksanlarda bir siyasi partinin en büyük 

amaçlarından biri olan birinci parti olma şansına erişmiştir. 

1990’ların ilk yarısında kısa aralıklarla gerçekleşen seçimler, Turgut Özal’ın ölümünün 

ardından merakla bekleniyordu ve ortaya şaşırtıcı sonuçlar çıkmıştı. 1994 yılındaki yerel 

seçimlerde karşılaşılan tablo Türkiye için yeni bir dönemi işaret etmekteydi. İstanbul (Recep 

Tayyip Erdoğan) ve Ankara (Melih Gökçek) gibi iki önemli şehrin belediye başkanlıklarını 

kazanan Refah Partisi olmuştu. Türkiye’nin metropollerinde alınan bu sonuçlar Refah 

Partisi’nin belirli bir zümreden oy alan parti vasfını terk edip kitle partisine dönüştüğünü 

göstermişti. Yerel seçimlerden bir yıl sonra, 24 Aralık 1995 tarihinde yapılan genel seçimlerde 

de benzer bir tablo ortaya çıkmıştı. Refah Partisi ve Milli Görüşçüler MNP’den beri süren siyasi 

mücadelelerinde ilk kez birinci parti olmuştu. Ancak Refah Partisi’nin en çok oy alan parti 

olması tek başına hükümet kurmak için yeterli değildi. ANAP ve DYP arasında koalisyon 

kurulmuş ancak kısa ömürlü bu koalisyon Özal sonrası belirsizliği ortadan kaldırmak için 

yeterli olmamıştı. Yeniden koalisyon arayışlarının sürdüğü ortamda Refah Partisi ile DYP 

anlaşmış, Necmettin Erbakan’ın Başbakan olacağı ve 2 yıl sonra görevi Tansu Çiller’e 

devredeceği bir model üzerinde mutabık kalınmış, Refahyol hükümeti kurulmuştu. 

Kalaycıoğlu, Refah Partisi’yle birlikte diğer milliyetçi ve muhafazakâr partilerin de 

doksanlı yıllarda oy oranını belirli düzeyde artırma başarısı göstermesini soğuk savaş sonrası 

dönem ve Orta Doğu’daki karmaşık ortamın etkisini de göz önünde bulundurarak açıklar. 

Kalaycıoğlu’na göre kaotik ortam seçmende “bayrak etrafında toplanma sendromu” yaratmıştır 



 76 

ve muhafazakâr partiler daha çok tercih edilir hale gelmiştir.259 Ancak Refah Partisi seçmenin 

teveccühüne ve koalisyon ortaklığıyla da olsa iktidar olma fırsatını elde etmesine rağmen 

başarılı olamamıştır. İlk kez iktidar deneyimini yaşayan parti, Susurluk Olayı gibi süreçleri kötü 

yönetmiştir. Öte yandan sürekli dolaşımda olan irtica söylemleriyle kendisini gösteren laik 

siyasi güçler ve onların siyasi partileriyle sorunsuz bir ilişki yürütmeyi de başaramamıştır.  

Nihayetinde irtica meselesinin sürekli konuşulur hale geldiği, Refah Partili vekillerin ve 

belediye başkanlarının söylemleriyle tepki çektiği bir ortamda, şaşırtıcı olmayan bir şekilde, 

bugün “postmodern darbe” olarak adlandırılan 28 Şubat müdahalesi gerçekleşmişti. 28 Şubat’ın 

ardından uzun bir süre basında RP’nin kapatılacağı haberleri yer almıştı. Parti baskı altındaydı 

ve baskılar Refah Partisi’ni bir yandan yeni arayışlar içine iterken bir yandan da parti içinde 

ayrılıkçı bir kanadın oluşmasının yolunu açmıştı. Refah Partisi, -parti ileri gelenleri o dönemde 

reddetse de- kapatılma ihtimaline karşın bir çözüm yöntemi olarak henüz kapatılma kararı 

çıkmadan 17 Aralık 1998’de yeni bir parti olan Fazilet Partisi’ni kurmuştu.260 

İslami muhafazakârlık bu dönemde önceki dönemlerinden farklılaşmaya başlamıştır ve 

bu durumun ortaya çıkmasının bazı siyasi ve kültürel nedenleri mevcuttur. ANAP’ın 

1980’lerdeki siyasi başarısı ve etkinliği doksanlı yıllarda İslami cenahta yaşanan farklılaşmanın 

ana unsurlarından biridir. İslami muhafazakârların bir kısmının ANAP vasıtasıyla sistemin 

içine dâhil olması, yaşanan hızlı liberalleşme ile tarikat ve cemaatlerin görünürlüğünün artması, 

dindar muhafazakâr çevrelerdeki burjuvalaşma ve Batı sosyal bilimini takip eden yeni bir İslami 

entelektüeller grubunun ortaya çıkması gibi gelişmeler doksanların İslami muhafazakârlığının 

önceki dönemlerden kısmen ayrışmasına neden olmuştu.261 

İslami muhafazakârların bir kısmındaki bahsedilen bu ayrışma yahut yumuşama, Milli 

Görüş içindeki görüş ayrılıklarının başlangıcına etki etmiştir. Milli Görüş düşüncesinin 

radikalliği parti içindeki bir kesimin memnuniyetsizliğine yol açmış ve parti yenilikçiler ile 

gelenekçiler olarak iki ayrılmıştır. Yenilikçiler partinin geleneksel çözüm yöntemlerinden 

memnun değilken gelenekçiler Milli Görüş bakış açısı ile yola devam edilmesi konusunda 

ısrarlarını sürdürmüştür. Parti kongresinde Erbakan destekli Recai Kutan’a karşı Abdullah 

Gül’ü aday gösteren yenilikçi kanat kongrede istediği sonucu elde edemediğinde yeni bir parti 

olan Adalet ve Kalkınma Partisi’ni kurmuştur. 

                                                             
259 Ersin Kalaycıoğlu, “Politics of Conservatism in Turkey”, Turkish Studies, Cilt 8, Sayı 2, s. 249 
260 “Fazilet Partisi Kuruldu”, Cumhuriyet Gazetesi, 18 Aralık 1998, s. 1 
261 Güven Gürkan Öztan, “1990’lar Türkiye’sinde İslamcı Dergi Çevrelerinde Politik Özne ve Strateji 
Tartışmaları”, Toplum ve Bilim, Sayı 161, s. 23 



 77 

Recep Tayyip Erdoğan, Abdullah Gül, Bülent Arınç ve Abdüllatif Şener gibi isimlerin 

önderliğinde kurulan AK Parti, pek çok açıdan öncülü olan Milli Görüş partilerinden 

ayrışmıştır. Temel düşünce yapısı olarak yakın benzerliğe sahip olsa da kuruluş yıllarında 

başörtüsü meselesi, farklı inanç gruplarına yaklaşımı, Avrupa Birliği ile ilişkiler gibi konularda 

Milli Görüş ile farklılaşmıştır. Misalen Avrupa Birliği konusunda RP’nin 24 Aralık 1995 tarihli 

seçim beyannamesinde şu ifadeler yer almıştır: “…Türkiye'nin yeri Papa XII. Pio'nun 

tavsiyesiyle Roma Andlaşmasına dayanılarak bir Hristiyan birliği olarak kurulan "Avrupa 

Birliği" değil, "Dünya Müslüman Ülkeler Birliği" olacaktır.”262 Oysa Recep Tayyip Erdoğan 

daha iktidara gelmeden önce AB ile iyi ilişkiler kurulacağını belirtmiş ve AK Parti 2002 

seçimleriyle tek başına iktidar olduktan sonra AB’nin Kopenhag Kriterleri’ni Ankara Kriterleri 

olarak gördüğünü beyan etmiştir.263 

Yenilikçilerin partisini Milli Görüş geleneğinden ayıran bir diğer önemli konu iktisadi 

hususlara olan yaklaşımıdır. Daha önceki bölümlerde bahsetmiş olduğumuz Milli Görüş’e ait 

‘büyük kamu şirketleri’ düşüncesi yenilikçi grubun içerisinde yerini özel sektöre ve onu 

destekleyici devlet teşviklerine bırakmıştır. AK Parti kurucu kadrosunun sosyal açıdan 

muhafazakâr ancak iktisadi konularda Özalvari bir liberallikle donanmış olması MÜSİAD gibi 

kuruluşlar tarafından desteklenmiştir. “Nitekim MÜSİAD, RP ve FP içerisinde oluşan AK Parti 

grubunu, insan kaynağı, siyasi ve finansal kaynak açısından desteklemiş, AK Parti’nin Anadolu 

örgütlenmesinde çok yardımcı olmuş ve 2002 seçimlerinde 20 MÜSİAD üyesi AK Parti’den 

milletvekili olmuşlardır.”264 

AK Parti dönemin belki de en önemli tartışma konusu olan başörtüsü - türban meselesini 

de içinden çıktığı gelenekten farklı olarak dinin bir gerekliliği şeklinde ele almak yerine 

demokratik bir hak ve bireysel özgürlük olarak değerlendirmiş ve bu ilkeler çerçevesinde 

savunmuştur. Benzer talepler dile getirilse de ifadeler dini değil, demokratik ilkeler 

çerçevesinde sunulmuştur. Bu yeni parti genel çerçevede ise ne Kemalist müesses nizamı 

ürkütecek derecede İslamcı ne de İslamcıları kendisinden uzak durmaya itecek kadar dini 

değerlere uzaktır.265 AK Parti’nin oluşturduğu bu yeni yaklaşım hem partinin ilk seçimi olan 

                                                             
262 Refah Partisi 1995 Seçim Beyannamesi, 1995, s. 29 
263 “Erdoğan: Kopenhag Kriterleri Ankara Kriterleri Olacak”, Hürriyet, 17 Aralık 2002, (Çevrimiçi) 
https://www.hurriyet.com.tr/gundem/erdogan-kopenhag-kriterleri-ankara-kriterleri-olacak-38439308 , Erişim 
Tarihi: 20.04.2024 
264 Büke Koyuncu, Benim Milletim: AK Parti İktidarı, Din ve Ulusal Kimlik, İstanbul, İletişim Yayınları, 
2014, s. 57 
265 Hilal Sema Dalka, “Radikal İslamcı Muhalefetten İslamcı Hegemonyaya Geçiş Sürecinde Muhafazakarlığın 
Toplumsal Mekanında Dönüşümler: Sultanbeyli Örneği”, İstanbul Bilgi Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, 2017, s. 52 



 78 

2002 seçimleri öncesinde yayınlanan seçim beyannamesinde hem de Erdoğan’ın danışmanı 

Yalçın Akdoğan’ın partinin siyaset yapma biçimini ve felsefesini anlattığı kitabında 

“Muhafazakâr Demokrasi” olarak tanımlanmıştır.266 

 

“…Muhafazakâr Demokrasi kavramı, iktidarı sınırlayıcı ve demokratik kültürü 

derinleştirme iddiasıyla, serbest piyasa ekonomisi ve liberalizmle olan ilişkileri yönüyle ve 

özgürlükleri genişletme tezi ile İslamcı geleneğin paradigmasıyla örtüşmüyordu. Burada 

Ak Parti' nin iddiası, geçmişten ya da bir medeniyet havzasından siyaset çizgisi ödünç 

almak yerine, kendi toplumumuzun düşünce geleneği ile dünya genelinde test edilen bir 

siyasal tutumu buluşturup, yeniden üretmeyi denemeyi arzu etme biçiminde bir iddiadır. 

Böylece Ak Parti, muhafazakârlık olarak bilinen siyasal düşünce biçimini, demokratik 

ilkelerle buluşturarak yeni bir siyaset tarzını Türk siyasal yaşamına kazandırmak 

istemektedir.”267 

 

Her ne kadar AK Parti ve partililer sahneye çıktıkları dönemde kendilerini muhafazakâr 

demokratlar olarak tanımlasalar da siyasi geçmişleri kendilerinin farklı bir adla anılmasına alan 

açmıştır. Kimi kesimler AK Parti’yi ve partilileri İslamcı, kimi kesimler Yeni Osmanlıcı kimi 

kesimler Neoliberal olarak tanımlamış ve bugün de olmak üzere AK Parti ve onun siyasetinin 

tanımı üzerine tartışmalar sürekli olarak devam etmiştir. 

Yılmaz268, AK Parti’yi İslamcılığın dış hududu ve İslamcılığın uzun yıllardır sürdürdüğü 

merkeze yaklaşma ve devletin merkezinden pay kapma çabasının yeni bir formu olarak 

tanımlamaktadır. AK Parti ise kurulduğu günden itibaren kendisini hem küresel hem de ulusal 

düzeyde ‘ılımlı İslami’ ve ‘muhafazakâr demokrat’ olarak sunmuştur.269  

Kavram ve tanım tartışmaları bir yana, Türk siyasetinin somut gerçeği olarak AK Parti 

tek başına iktidar olma fırsatını elde eden ilk İslami muhafazakâr parti olmuştur. Tek başına 

iktidara erişen AK Parti ve Erdoğan, bu çalışmada Gezi Parkı olaylarından önce ve sonra olarak 

iki dönem şeklinde değerlendirecektir. 

                                                             
266 Yalçın Akdoğan, Muhafazakar Demokrasi, AK Parti, 2003, s. 6 
267 Tahsin Bulut, Nereden Nereye?! AK Parti’nin İktidar Serüveni, Bursa, Ekin Yayınevi, 2021, s. 114 
268 Nuh Yılmaz, “İslamcılık, AKP, Siyaset”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: İslâmcılık, Ed. Tanıl Bora, 
Murat Gültekingil, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005, s. 605 
269 Açıkel, a.g.e, s. 139 



 79 

Hem 28 Şubat sürecine yakın bir tarih olması hem ilk kez bir İslamcı gelenekten gelen 

ekibin iktidar koltuğuna oturması hem de Türkiye’nin uzun zamandır devam eden ekonomik 

krizlerle boğuşması ilk dönem AK Parti iktidarının adeta sınavı haline gelmiştir. Ancak bu 

sınavda AK Parti ve lideri Erdoğan’ın hem bazı fırsatları hem de dezavantajları söz konusudur. 

AK Parti öncesinde Türkiye’nin IMF ile belirli bir ekonomik programa girmesi bir avantaj 

olarak görünmektedir. Koalisyonlardan yorulan kamuoyunun tek başına iktidar olan bir 

yönetime özlem duyması AK Parti’nin başka bir avantajıdır. Ayrıca dünyada soğuk savaş 

sonrasında ortaya çıkan ideolojilerin gerilemesi durumu başlangıçta tam olarak ne sağ olan ve 

zaten sol olmayan bir parti için başka bir avantajlı durumu oluşturmuştur. Ancak Türkiye’de 

iktidarların üzerinde her daim Demokles’in kılıcı gibi sallanan silahlı kuvvetlerin müdahalesi 

ihtimali, ülkede sık sık gün yüzüne çıkan irtica endişeleri ve devlet bürokrasisindeki 

kurumsallaşmış muhafazakâr kadro eksikliği AK Parti’nin ilk dönem sınavındaki dezavantajları 

olmuştur. Bu avantajlar ve dezavantajlar eşliğinde bir denge politikası izlemesi gereken AK 

Parti belirli bir dönem için bunu başarmıştır.  

AK Parti’nin ve Erdoğan’ın daha önceki İslami muhafazakârların fevriliğine kapılmadan 

sürdürdüğü politikaları özellikle iktidarının ilk yarısında başarılı bir süreç geçirmesine olanak 

sağlamıştır. Batuman, AK Parti’nin bu başarısını müzakereler ve melezlenmeler konusundaki 

ideolojik esnekliği ile açıklamaktadır: 

 

“Parti aynı anda hem İslamcı davayı temsil edip hem de devletle geçinmeyi başardı; 

muhafazakâr sağ seçmen tabanını konsolide ederken, Kürtlerin özgürlük taleplerine de (en 

azından 2015’e kadar) yanıt verebildi. AKP’nin birbiriyle bağdaşmaz gibi görünen 

politikalar uygulamasına olanak tanıyan, müzakereler konusundaki esnekliğiydi. Melez 

biçimlerle sonuçlanan bu müzakereler iki ana tema etrafında dönüyordu: birincisi, ulus ile 

İslamı uzlaştıran yeni bir ulusal kimliğin tarif edilmesi; ikincisi ise muhalefet olarak İslam 

ile İslamın devlet tarafından toplumsal denetim için kullanılması. Toplumsal yapısı ve 

fiziksel üretiminin siyasal iktisadıyla kentsellik, bu müzakereler/uzlaşmaları ve bunların 

sonucunda üretilen melez biçimleri doğuran ortam oldu.”270 

 

                                                             
270 Bülent Batuman, Milletin Mimarisi: Yeni İslamcı Ulus İnşasının Kent ve Mekân Siyaseti, Çev. Şahika 
Tokel, İstanbul, Metis Yayınları, 2019, s. 18 - 19 



 80 

İdeolojik anlamdaki esnek tavrı ruhsuz, prensipsiz ve temelsiz olmakla eleştirilse de bu 

tavır partiyi gergin siyasi dönemleri 1990’larda sıklıkla deneyimleyen Türkiye için tercih edilir 

bir parti haline getirmiştir. Günden güne popülerliği artan AK Parti ilk dönemlerinde 

entelektüel ve akademik çevrelerde oldukça zayıfken medya dünyasında ise sınırlı bir desteğe 

sahiptir. Ancak ortaya koyduğu siyaset yapma biçimi kendisine olan desteğin farklı çevrelerde 

artmasını sağlamıştır. 

Öte yandan toplumun farklı kesimleriyle kurduğu ittifaklar da AK Parti’nin güçlenmesine 

katkı sunmuştur. Açıkel271, AK Parti’nin güçlenmesine ve hegemonya inşasına katkı sunan 

ittfakları aşağıdaki gibi kategorize etmektedir: 

a) Sektörel büyüme, rant ve paylaşım ekseninde oluşturulan ittifaklar, 

b) Patronaj temelinde kurulan tarikat-cemaat ittifakları 

c) Siyasal elitler düzeyinde örülen etnik-bölgesel ittifaklar 

d) Muhalif yakınlıklar ekseninde kurulan entelektüel-ideolojik ittifaklar 

e) Bölgesel düzeyde AKP modelini destekleyen uluslararası ve diplomatik ittifaklar. 

Hem ulusal hem uluslararası düzeydeki ittifakların yanına medyadaki ve entelektüel 

çevrelerdeki destek eklendikçe AK Parti meşruiyetini sağlamlaştırmış ve zaman içerisinde 

örnek gösterilen bir model haline gelmiştir. AK Parti’nin geliştirdiği “muhafazakâr demokrasi” 

yahut “ılımlı İslam” modeli ilerleyen zamanlarda bölgenin Müslüman nüfus yoğunluğuna sahip 

ülkeleri için de uluslararası medya ve düşünce kuruluşları tarafından örnek gösterilir hale 

gelmiştir. Ancak AK Parti’nin Batı ile kurduğu iyi ilişkiler Kıbrıs meselesi gibi konularda ufak 

sarsılmalarla karşılaşmıştır. 

İçeride ise kimi zaman laik kesimlerden kimi zaman aşırı milliyetçilerden sert tepkiler 

iktidarının ilk dönemlerinde AK Parti’ye yöneltilmiştir. Ancak AK Parti’nin toplumun farklı 

kesimlerini aynı hedef doğrultusunda bir araya getirme konusundaki mahirliği bu tepkilere 

göğüs germe konusunda kendisine yardımcı olmuştur. Açıkel’e atıfla yukarıda vurguladığımız 

sektörel büyüme, rant ve paylaşım eksenli ittifaklar iş çevrelerini ideoloji gözetmeksizin büyük 

altyapı projeleri ve inşaat alanlarıyla bir araya getirirken etnik kimlikleri ılımlı İslam modelinin 

sunduğu muhafazakârlık çatısı altında ümmetçiliğe yaklaşan bir söylemle toplamayı 

başarmıştır. Ayrıca yine yirmi yılı aşkın iktidarının ilk yarısında karşılaştığı “…kapatma davası, 

                                                             
271 Açıkel, a.g.e, 137-138 



 81 

hükümet karşıtı kitlesel Cumhuriyet mitingleri, ortamı ‘istikrarsızlaştırıcı’ şiddet eylemleri ve 

suikastlar, 27 Nisan 2007'de bir ordu muhtırası…”272 Muhafazakârların bilincindeki yaraları 

açığa çıkartmış, Erdoğan ve AK Parti bunu popülist bir ‘biz ve onlar’ söylemi ile pekiştirerek 

iktidarına güç katmıştır. Nitekim 2007 yılında yapılan seçimlerde elde edilen zafer AK Parti 

için en kritik anlardan birini oluşturmuş ve AK Parti’ye müessez nizamı yeniden düzenleme 

imkânını sağlayan bir yol açmıştır. Ayrıca sağladığı fırsatın yanı sıra bu seçimler öncesi ve 

sonrasıyla AK Parti’nin yükselişinin CHP’ye, orduya, TÜSİAD’a ve merkez medyaya rağmen 

değil bunlarla beraber olduğunu da göstermiştir.273 

Yetiştiği geleneğin kapitalist piyasa ekonomisine karşı duruşunu tamamıyla terk eden AK 

Parti ve Erdoğan, laiklik meselesini din ve vicdan özgürlüğü kapsamında ele almış ve 

modernliğin karşısındaki katı duruşu esnetmiştir. Bu süreç muhafazakârların içinde bulunduğu 

toplumsal koşulları ve onların gündelik hayat tercihlerini değiştirmiştir. Muhafazakârların 

İslami kimliği bireyselleşmiş, çilecilik muhafazakârların genel hayat formu olma özelliğini 

kaybetmiştir. İşçi sınıfı muhafazakârlarında büyük bir değişim görülmese de AK Parti ile 

birlikte kuvvetlenen muhafazakâr orta sınıflar şehirlerin arka mahallelerinden lüks sitelere 

geçmiş, kişisel beğeniler değişmiş, kılık kıyafetten mobilyalara kadar hayatlarındaki pek çok 

şey yenilenmiştir. Bu değişim hem laik kesimden hem de İslami camiadan yabancılaşma ve 

burjuvalaşma eleştirilerinin gelmesine neden olmuştur.274 İslamcı camianın İslami 

muhafazakârları yabancılaşmakla eleştirdiği dönemlerde Erdoğan Arap Baharı’nın yaşandığı 

ülkeleri ziyaret etmiştir. Erdoğan’ın gittiği ülkelerde laikliği övmesi ve “laiklikten 

korkmayın”275 demesi önemli bir gelişme olarak tarihe geçmiştir. Erdoğan’ın açıklaması İslami 

muhafazakârlarda gözle görülen yaşam tarzı değişimini bir yönüyle açıklar bir yönüyle 

destekler niteliktedir. 

AK Parti bu dönemde kendisini basitçe ve yalnızca dindar kesimlerin değil içinde 

muhafazakâr Kürtlerin, dar gelirli ve muhafazakâr Türk milliyetçilerinin, muhafazakâr bir 

entelijensiyanın bulunduğu heterojen bir seçmen kitlesinin temsilcisi konumuna getirmiştir. 

Farklı toplumsal kesimlerden benzer sosyoekonomik gerçekliğe sahip dar gelirli ve iyi eğitim 

alma imkânına erişememiş kişilerin Erdoğan ile kendisini özdeşleştirmesi276 AK Parti’nin 

                                                             
272 Bora, Cereyanlar, s. 479 
273 H. Bahadır Türk, AKP-101, İstanbul, İletişim Yayınları, 2024, s. 67 
274 Aksu Akçaoğlu, a.g.e, s. 43-45 
275 “Erdoğan: Laiklikten korkmayın”, NTV, 2011, (Çevrimiçi) https://www.ntv.com.tr/turkiye/erdogan-
laiklikten-korkmayin,8j8OQZtQV0G7Pvk4OkrDvg , Erişim Tarihi: 30.05.2024 
276 Toygar Sinan Baykan, “Türkiye’de İdeolojik ve Programatik Olmayan Parti-Seçmen Bağları Üzerine 
Kavramsal Bir Tartışma: Popülizm, Personalizm, Patronaj”, Toplum ve Bilim, Sayı 147, s. 19 



 82 

ülkenin geneline yayılan başarısının temel faktörlerinden biri olmuştur. Genişlettiği etki 

alanıyla birlikte ‘eskiyi’ değiştirme arayışları parti içerisinde başlamıştır. Bunun için sıklıkla 

kötülenen ‘eski’ belirli söylemlerle ve yaratılan kamuoyu desteğiyle ortak düşman haline 

getirilmeye çalışılmıştır. Darbe anayasası olarak öne çıkarılan mevcut anayasa ve onun üzerinde 

yapılmak istenen değişiklik 2010’lu yıllara girerken ülkenin en büyük gündem maddesi haline 

gelmiştir. AK Parti’nin en güçlü olduğu dönemlerde 26 maddelik bir değişikliği öngören 

anayasa paketi hazırlanmış ve referandumun yolu açılmıştır. Bu referandum sonuçlarıyla etkili 

olduğu kadar öncesinde oluşmuş olan politik ortamla da AK Parti’nin ilk on senesinin bir nevi 

kuş bakışı fotoğrafını gösterir ve bu yönüyle de önem arz etmektedir. Bu fotoğrafın içerisinde; 

ülkedeki irili ufaklı sol örgütler, tarikat ve cemaatler, içerisinde şairlerin, yazarların, 

sinemacıların olduğu entelektüeller topluluğu ve medyanın bir bölümü yer almaktadır. AK Parti 

ilk on senesinde toplumun ve siyasetin farklı kesimlerini aynı şemsiye altında toplayabilme 

becerisini göstermiştir. Ancak 2010 anayasa değişikliği referandumu sürecinde aynı şemsiye 

altında gördüğümüz bazı kesimler AK Parti’nin gelecek on yılında büyük oranda 

düşmanlaştırdığı kesimler olarak varlıklarını sürdürmüşlerdir. İlk on yılında ekonomiyi 

doksanlı yılların krizlerinden uzaklaştıran, sağ – sol çatışması gibi karşıtlıkları kendi ideolojik 

esnekliği ile dindiren, müzakereci tavrı ile tartışmaya açılması dahi cesaret gerektiren konuları 

demokratik haklar çerçevesinde masaya yatırabilen AK Parti sonraki on yılında bu 

özelliklerinden uzaklaşacak ve daha otoriter bir parti haline gelecek ve partinin lideri Erdoğan 

parti liderliğinden ‘Usta’lığa ‘Reis’liğe ve daha sert bir profile doğru yönelecektir. 

Kendisini hem cumhuriyetin temel prensiplerine hem de serbest piyasa ekonomisi ve 

dünya sistemine entegre eden AK Parti rekabetçi bir iktisadi anlayış ile hükmetmiş, 

muhafazakârlık ve liberalizmi birbirine eklemleyerek Özal geleneğini sürdüren bir yolu tercih 

etmiştir.277 2010 sonrasında ise bu yol değişmeye, yerini daha otoriter bir hükmetme biçimine 

bırakmaya başlamıştır. AK Parti’nin değişen yolu ile birlikte kullanılan kavramlar da boşa düşer 

hale gelmiştir. Bazı siyaset bilimciler 2010 sonrası AK Parti’nin siyasi ve ekonomik 

politikalarının ve sermaye ile ilişkisinin liberalizm olarak açıklanamayacağını söylemektedir. 

Esen, AK Parti’nin son on senesindeki siyasal hareketini neo-patrimonyalizm (kurumların 

zayıflayıp gücün tepedeki lider ve çevresindeki grupta toplandığı, kararların kurumlardan 

bağımsız alındığı sistem) iktisadi modelini ise ahbap çavuş kapitalizmi (iktidar sahibi yapı ile 

                                                             
277 Ülkü Doğanay, “AKP’nin Demokrasi Söylemi ve Muhafazakârlık: Muhafazakâr Demokrasiye Eleştirel Bir 
Bakış”, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, Cilt 62, Sayı 1, s. 73 



 83 

onun tarafındaki iş dünyası arasında inşa edilen tarafgir kaynak dağıtımına dayalı model) olarak 

tanımlamaktadır.278 

Erdoğan ve AK Parti’ye ilk on senesindeki kamuoyu desteğinin (seçim sonuçları 

anlamında değişen bir durum pek olmasa da) azalmasına ya da bu desteğin kamunun bir 

tarafında toplanmasına giden yolu açan olaylardan bir sıralama yapılacak olsa Gezi Parkı 

olayları ve Gülenciler ile yaşanan kavganın üst sıralarda olacağı rahatlıkla söylenebilir. Her iki 

olay da AK Parti’nin daha şüpheci bir yapıya bürünmesine ve ‘biz’ ve ‘ötekiler’ ikiliğiyle karşıt 

kutuplar yaratmasına katkı sağlamıştır. Ayrıca ortaya çıkan gelişmeler AK Parti taraftarlarınca 

Erdoğan karşıtlığı çerçevesinde değerlendirilmiştir. AK Parti’den ziyade Erdoğan’ın şahsına 

yönelik bir düşmanlığın var olduğu fikri hükümet çevresinde gün geçtikçe güçlenmiş ve bu 

güçlenmeyle birlikte Erdoğan’ın pozisyonu taraftarları nezdinde Başbakanlıktan ‘Reis’liğe 

evrilmiştir. Sonrasında gelen partili Cumhurbaşkanlığı dönemi Erdoğan’ın gücünün 

pekişmesine katkı sağlamıştır. 

İlk iki döneminde ılımlı İslam ve muhafazakâr demokrasi olarak adlandırılan ve 

genellikle pozitif bir yaklaşımla ele alınan AK Parti iktidarı 2010 sonrasında ise daha sert 

eleştiriler ile karşı karşıya kalmıştır. Referandum ve 2011 seçimleri sonrasında bürokrasinin ve 

yargının üzerindeki baskının artması, yetkinin ağırlıklı olarak Erdoğan’ın elinde toplanması, 

medya üzerindeki baskının çoğalması279 gibi nedenler geçmiş dönemlerde demokrasiye katkı 

sunduğu gerekçesiyle övülen AK Parti’nin eskiye nazaran çok daha fazla eleştiri ile karşı 

karşıya kalmasına neden olmuştur. 

AK Parti’ye ve Erdoğan’a yönelik eleştirilerin artmasıyla birlikte Türkiye’deki rejimin 

adının konulması konusunda da yeni tartışmalar söz konusu olmuştur. Türkiye’nin eğrisi ve 

doğrusuyla bir demokrasiyle mi yönetildiği yoksa tam bir otoriter rejim altında mı ilerlediği 

sorusu tartışılagelmiştir. Esen, Gümüşçü ve Yavuzyılmaz280 AK Parti’nin 2002 yılında 

devraldığı kusurlu demokrasiyi, iktidarı altında “rekabetçi otoriter” olarak adlandırılan bir 

rejime dönüştürdüğünü savunmaktadır. Rekabetçi otoriterlik kavramı söz konusu yönetimin ne 

tam bir demokrasi ne de tam bir otoriterlik olmadığı düşüncesini temel almaktadır. Söz konusu 

rejim tanımına göre yargı, medya ve bürokratik güç iktidar kanadının elinde olsa da sıklıkla 

                                                             
278 Aybars Yanık, “Neoliberal Kelimesi Tedavülden Kalksa, Bir Gecede Cahil Kalacak Akademisyenler Var” 
Berk Esen’le Neoliberalizm Tartışmaları Üzerine Söyleşi (I), Birikim, 2021, (Çevrimiçi), 
https://birikimdergisi.com/guncel/10420/neoliberal-kelimesi-tedavulden-kalksa-bir-gecede-cahil-kalacak-
akademisyenler-var , Erişim Tarihi: 30.05.2024 
279 Berk Esen, Şebnem Gümüşçü, Hakan Yavuzyılmaz, Türkiye'nin Yeni Rejimi: Rekabetçi Otoriterlik, 
İstanbul, İletişim Yayınları, 2023, s. 35 
280 Esen, Gümüşçü, Yavuzyılmaz, a.e., s. 17 



 84 

yapılan seçimler ile siyasi rakiplere -haksız da olsa- bir rekabete girme hakkı verilmektedir. 

Somer281 ise Türkiye’nin eski rejiminin de otoriter olduğunu fakat AK Parti ile yeni bir otoriter 

rejime geçildiğini belirtmektedir. Ancak Somer’e göre bu yeni otoriter rejim; elde ettiği geniş 

kitlesel destek, seçkinlerin ekonomik çıkarlarına katkı sağlaması ve siyasi bilgi yoğunluğu 

kaynaklı manipülasyon gücü ile hem baskı hem de demokratikleşme açısından uzun vadede 

daha fazla potansiyel barındırmaktadır. Mert282 ise otoriter siyaset anlayışının İslamcı 

ideolojiler için kaçınılmaz bir gerçek olduğunu söylerken İslamcı ideolojilerden bağımsız 

olarak da Türkiye’deki siyasetin ortak paydasının otoriterlik olduğunu vurgulamaktadır. AK 

Parti’nin 2010 sonrası otoriterleşmesini dini politikalara dönüşten ziyade merkezde 

güçlendikten sonra merkez sağ siyasetin ayak izlerini takip etmesi şeklinde açıklamaktadır. 

Nihayetinde bir rejimin farklı bir isimle anılma ve farklı bir kavramla tanımlanma çabaları 

ile karşı karşıya kalması o rejimin ciddi bir değişim içinde olduğunu göstermektedir. Bu 

değişim yalnızca AK Parti’nin kurulduğu günden ve iktidarının ilk yıllarından farklılaştığı 

anlamına gelmemektedir. Ortaya çıkan tablo bir kitle partisi olması dolayısı ile AK Parti ile 

birlikte toplumsal bir değişimi de gözler önüne sermektedir. Otoriterleşen, demokrasiden 

uzaklaşan, kutuplaşan veya kutuplaştıran yalnızca siyasal parti değil aynı zamanda toplumun 

önemli bir kesimidir. Popülizmin ‘biz ve onlar’ düalizmi AK Parti’nin ikinci on yılında sıklıkla 

kendisini göstermiştir. Toplumsal kutuplaşma popülizmde var olan ‘biz ve onlar’ ikiliği ile 

hayatın pek çok alanında mevcut hale gelmiştir. Açıkel ‘İslam’ın gölgesinde dönüşüm ve 

Cumhuriyet tarihine ideolojik itiraz’ olarak tanımladığı bu durumu şöyle açıklamaktadır: 

 

“...siyasal İslamcılık ideolojiden dış politikaya, ekonomiden tarihe kadar neredeyse 

tüm alanları sembolik ve semantik olarak İslam'ın gölgesinde dönüştürme çabasına girişti. 

Siyasal İslamcılık, belli bir sürenin sonunda da kendisi demokratikleşmeden liberalizm, 

popülizm ve milliyetçilik gibi seküler ideolojileri İslamileştirmeyi başardı. Modernliğin 

farklı görünümlerine karşı bir alternatif olmakla kalmadı; Türkiye'nin Osmanlı'dan 

Cumhuriyet'e modernleşme deneyiminin neredeyse tüm reformlarını bir biçimde batıl, 

eksik ve gayrimeşru olarak kodlamaya başladı. İslamcı akımlar, iki yüz yıllık modernleşme 

ve yüz yıllık Cumhuriyet tarihine alternatif bir uygarlık inşa etme iddiası ile yola çıkarak, 

                                                             
281 Murat Somer, “Understanding Turkey’s Democratic Breakdown: Old vs. New and Indigenous vs. Global 
Authoritarianism”, Southeast European and Black Sea Studies, Cilt 16, Sayı 4, s. 18 
282 Nuray Mert, “Din – Siyaset İlişkisinin Geleceği: Demokratik Laiklik”, Birikim, Sayı 406 – 407, s. 203 



 85 

alternatif bir modernlik okumasına uygun bir melankolik tarih bilinci ve ideolojik itiraz 

inşa ettiler.”283 

 

Açıkel’in üzerinde durduğu İslam’ın gölgesinde dönüşüm ve melankolik tarih bilinci ekme 

düşüncesi beraberinde karşıtlıkları getirmektedir. Bu karşıtlıklar çoğu zaman çeşitli komplo 

teorisi söylemleriyle kendini göstermektedir. “Toplumsal muhalefetin ve sivil toplum 

oluşumlarının ülkenin yükselişini yavaşlatmaya çalışan ‘dış güçler tarafından fonlanan’ beşinci 

kol olarak tanımlanmasından döviz kurlarındaki oynamanın ekonomiyi sabote eden ‘faiz 

lobisi’ne bağlanmasına veya dış politikada yaşanan sorunları ‘Türkiye'nin şahlanışını 

durdurmaya yeminli’ ve Türkiye’yi kıskanan kötücül Batılı devletlerin gizli iş tutuşlarına 

atfedilmesinden yurt genelinde yaşanan elektrik kesintisini Batılıların hükümetin ‘altını oyma’ 

çabası olarak yorumlanmasına...”284 değin geniş bir çerçevedeki komplo teorileri AK Parti’nin 

ikinci on yılında sürekli olarak dile getirilmiş ve toplumsal hafızaya yerleştirilmiştir. Ayrıca 

komple teorileriyle bezeli söylem hem AK Parti’nin başlangıçta durduğu noktadan 

uzaklaştığını hem de Türkiye’deki İslamcı perspektifin geçirdiği değişimi bir başka yönüyle 

göstermektedir. Sürekli bir şekilde günlük politik söylemle taze tutulan kötücül Batı, iş birlikçi 

Batı uzantısı yerli oluşumlar bir çeşit milliyetçiliği içinde barındırmaktadır. Yola çıktığında 

Batı ile iyi ilişkiler kuran ve AB hedefi ile milli görüş geleneğinden ayrılan AK Parti’nin 

gelinen noktada merkez sağdan duyulduğunda şaşırtmayacak milliyetçi söylemi sahiplendiğini 

göstermektedir. 

 AK Parti’nin merkezi ele geçirdikten sonra değişen söylemi yalnızca politik alanla 

sınırlı kalmamıştır. Kültürel olanla ilgili söylem de benzer türde bir değişime uğramıştır. 

Yukarıda vurguladığımız ‘biz ve onlar’ ikiliği kültürel faaliyetlere dair söylemde de kendine 

yer bulmuştur. Bu çalışmanın ortaya çıkmasına yol açan “kültürel iktidar” meselesi de AK 

Parti’nin değişen söylem ve tutumlarıyla birlikte ortaya çıkmıştır. Cumhuriyet kurulduğundan 

beri tartışma konusu olan kültür meselesi ve kültürel alan ilk kez yakın dönemde bir siyasi parti 

lideri ve Cumhurbaşkanı tarafından ele geçirilebilecek bir alan olarak değerlendirilmiştir. 

Burada Açıkel’e atıfla üzerinde durduğumuz melankolik tarih anlatısı ve İslam’ın gölgesinde 

dönüşüm fikrine yeniden dönmekte fayda var. Söz konusu dönüşüm ve yeni bir anlatı yaratımı 

için kültürel alanın ele geçirilmesinin gerektiği fikrinin büyük oranda kabul edilebilir olduğunu 

                                                             
283 Açıkel, a.g.e., s. 175 
284 Erol Sağlam, “Büyük Oyunu Görmek: Milliyetçilik ve Günlük Siyaset Ekseninde Komplo Anlatılarının 
Toplumsal Etkilerinin İzini Sürmek”, Toplum ve Bilim, Sayı 166, s. 39 



 86 

söylememiz gerekmektedir. Kültürel iktidar bahsinde üzerinde durulan kültür esasen maddi bir 

gerçekliği işaret etmektedir. Gelenek ya da ritüellerden ziyade kültürel üretim süreçlerinin 

kimin hâkimiyetinde olduğuna vurgu yapılmaktadır. İslamcı camianın özellikle son 10 senede 

-Belki de Gezi ile yaşanan kırılmadan sonra- kültürel alanda hissettiği eksikliği gidermek adına 

aksiyon aldığını görülmektedir. AK Parti’ye yakınlığı ile bilinen pek çok yeni yayınevi, dergi, 

dijital mecralarda yayın yapan kanallar hayata geçmiştir. Ayrıca belediyeler tarafından organize 

edilen kitap fuarları, İslamcı camianın entelektüellerinin davet edildiği söyleşi ve 

sempozyumlar, Etnospor gibi geleneksel hale getirilen etkinlikler de çoğalmıştır. Ayrıca yakın 

dönemde bir seçim vaadi olarak ortaya çıkan Millet Kıraathaneleri de AK Partili belediyelerin 

yönetiminde olan pek çok il ve ilçede kurulmuştur. Son yıllarda üniversitelerin bahar şenlikleri 

yerine alternatif şenlik ve festivaller düzenlendiği ve bunlara hükümete yakın vakıf ve 

derneklerin önderlik ettiği de görülmektedir. Ayrıca Taksim’e yapılan cami ve Ayasofya’nın 

müze statüsünün değiştirilerek yeniden ibadete açılması da yıllardır ülkedeki İslamcı kesimin 

beklentisine verilmiş kültürel ve tarihi bir yanıt olarak gerçekleşmiştir. Yekûn olarak 

değerlendirildiğinde dört koldan bir faaliyetin kamusal alanda AK Parti ile ona yakın 

kurumlarca yürütülmüş olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. 

 1980 sonrasında muhafazakârların ve muhafazakârlığın yaşadığı gelişim kendilerine bir 

iktidar alanı sağlamış olsa da yukarıda bahsettiğimiz gibi yine kendi camialarınca eleştirilere 

maruz kalmalarına engel olmamıştır. Sekülerleşme, burjuvalaşma ve yabancılaşma eleştirileri 

1980 sonrası dönemde sıklıkla Türkiye’deki muhafazakârların karşılaştıkları eleştiriler 

olmuştur. Abdurrahman Arslan285, İslamcı camianın yaklaşık yarım asrında yaşanan gelişmeleri 

İslam'ın sekülerleşmesine veya alışılan bir kavramsallaştırma olarak İslam'ın 

Protestanlaştırılmasına yönelik bir hedefi içeriklendirme olarak değerlendirmektedir. 1980 

sonrasında ilk olarak muhafazakârlık ve daha sonra İslamcılık Anadolu’nun belirli 

bölgelerindeki insanların görüşü olmaktan çıkmış Türkiye genelinde etkisi görülen bir akıma 

dönüşmüştür. Zaman zaman yasaklarla karşılaşmıştır ancak bu karşılaşma belirli kesimlerce 

önünün açılmasına zemin hazırlayan bir faktör olarak değerlendirilmiştir. Nihayetinde yirmi 

seneden uzunca bir süredir Türkiye’nin hâkim konumdaki ideolojisi olan bu akımlar ve 

temsilcileri toplumsal, kültürel, ekonomik ve siyasal dönüşümün başat aktörü olmuşlardır. 

 

 

                                                             
285 Abdurrahman Arslan, Modern Dünyada Müslümanlar, İstanbul, İletişim Yayınları, 2013, s. 335 



 87 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

DİRİLİŞ, MAVERA, CİNS VE LACİVERT DERGİLERİNİN BETİMSEL 

ANALİZİ 

Dergiler genel olarak fikirlerin yeşerdiği, yayıldığı ve tartışıldığı mecralar olarak 

bilinmekte ve yüz yılı aşkın süredir Türkiye’de yaşamını sürdürmektedir. Tıpkı gazete gibi 

dergi de Osmanlı’ya Avrupa’dan çok daha sonra gelmiş ve yayılıp gelişmesi belirli bir zamanın 

ardından gerçekleşmiştir. Ancak yavaş bir gelişim göstermiş olsa da bu Türkiye’de dergilerin 

etkisiz olduğu anlamını taşımamaktadır. Servet-i Fünûn, Türk Yurdu, Kadro, Varlık, Büyük 

Doğu, Birikim, Nokta gibi dergiler hem Osmanlı’da hem Cumhuriyet devrinde etkin dergilerin 

neşredildiğini gösteren örneklerdir. Bilgiye erişime sağladığı katkı, toplumda birleştirici bir rol 

oynayabilmesi, kültürel anlamda gelişime yardımcı olması gibi sebepler dergilerin ve 

dergiciliğin değerini arttırmaktadır. Her sayısı ile toplumun arşivine katkı sağlayan dergiler 

uzun yıllar boyunca kaynak görevi de görmektedir. Ayrıca neşredildiği dönemin ruhuna ışık 

tutması da dergileri tarihsel ve toplumsal açıdan hem gerekli hem de değerli kılmaktadır. 

Türkiye’de hem sağ hem sol hem de kendisini ikisinden de ayrı gören muhafazakârlar 

zaman zaman neşrettikleri dergilerle öne çıkmışlardır. Özel teşebbüsler ile hayata geçirilen 

dergiler olduğu gibi gazetelerin eki gibi muamele gören dergiler de olmuştur. Yayınlanan her 

dergi uzun soluklu olmamış ancak sahip olduğu ideolojinin yolculuğuna katkı sağlamıştır. Bu 

anlamda muhafazakârlar için Necip Fazıl Kısakürek’in Büyük Doğu’su önemli bir kilometre 

taşı olmuştur. Sayıları yüzü aşkın dergi ile cumhuriyet tarihi boyunca edebi ve fikri üretim 

alanında var olan muhafazakâr cenah kendi içerisinde bazı ayrılıklara sahiptir. Bunun yanı sıra 

cemaat ve tarikatlara bağlı dergiler de muhafazakârların dergicilik alanındaki faaliyetlerine 

dâhil edilmelidir. Muhafazakâr camianın aktörlerinin neşrettiği bazı yayın organları doğrudan 

İslam’ı ve İslamcılığı yayma gibi bir gaye ile hareket ederken bazı yayın organları İslamcı 

kimliğini gizlemeden edebiyat, sanat ve fikir dünyasına katkı sağlamayı gaye edinmiştir. 

Adımlar, Altınoluk, Aylık Dergi, Düşünce, Diriliş, Edebiyat, Kriter, Mavera, Panel, Pınar, 

Ribat, Sönmez, Sur, Şadırvan ve Vesika gibi dergiler İslamcılığın Türkiye’de siyasi olarak 

palazlanmaya başladığı dönemlerde fikri ve siyasi yayınlar yapan dergiler olarak basın 

tarihimizdeki yerlerini almışlardır. 1990’lı yıllarda bilhassa 28 Şubat süreci öncesinde radikal 

İslamcı yayınların çoğaldığı görülmüştür. 2000’li yıllara gelindiğinde ise sayıları çoğalan ancak 

görünürlük konusunda çok fazla aşama kaydedemeyen İslami yayınlar karşımıza çıkmıştır. 28 

Şubat atmosferinin AK Parti iktidarıyla birlikte İslami kesim lehine değişmesi basın alanında 



 88 

muhafazakârlara bir genişlik kazandırmıştır. Tasavvufi dergiler, kadın dergileri, kültür – sanat 

– edebiyat dergileri, tarih dergileri ve siyasi içerikli dergiler bu dönemde çoğalmıştır ancak pek 

çoğu birkaç sayının ardından yayın hayatını sonlandırmıştır. Uzun ömürlü olmayı başarabilmiş 

olanlar arasında ise Anlayış, Karabatak, Keşkül, Hanımefendi, Diriliş Saati, Tasfiye, Genç ve 

Fayrap gibi dergiler yer almıştır. Türkiye’de kültürel iktidar tartışmalarının politik düzlemde 

yüksek sesle konuşulur duruma geldiği dönemde ise Post Öykü, Nihayet, Lacivert, Cins, Muhit 

gibi dergiler hem popüler kültür ile dirsek temasında bulunan hem de İslami yanı ile kitlesine 

içerik sunan dergiler olarak yayın hayatlarına başlamışlardır. Adı geçen dergilerden bazıları 

yayın hayatına başladığı dönemin atmosferini benimsemiş ve bu atmosferin bir ürünü olduğunu 

da manifesto diyebileceğimiz metinlerle belli etmiştir. Çalışmanın devamında bu dergilerden 

Lacivert ve Cins incelenecektir. Benzer ideolojik sınıfta yer alan kişilerce neşrolunmuş Mavera 

ve Diriliş de incelenecek olan diğer dergilerdir. 

 

3.1. Araştırmanın Amacı ve Önemi 

Kültürel iktidar tartışmalarının 2017 senesinde Cumhurbaşkanlığı nezdinde tartışmaya 

açılması konuyu daha fazla konuşulur hale getirmiş ve konuya duyulan ilgiyi artırmıştır. 

Kültürel alanla alakadar olan kitle tarafından hem dijital medyada hem de yazılı ve görsel 

basında bu konu üzerine pek çok tartışma yürütülmüştür. Elbette bu tartışmalar bir neticeye 

varma ihtimali olmayan tartışmalar olsa da konu üzerine yürütülen fikirlerin çoğalmasına ve 

konuya dair farklı pencereler açılmasına katkı sağlamıştır. 

Bu araştırmanın amacı, kültürel iktidar tartışmalarının önemli bir tarafı olan 

muhafazakârların kültür – sanat alanındaki varlıklarını uzun yıllara dayanan dergicilik 

faaliyetleri üzerinden incelemektir. Muhtevasında kültür – sanatı merkezine koyan dört dergi 

bu kapsamda seçilmiştir. Seçilen dergilerin kültür – sanata dair konularda nasıl bir söylem ve 

içerik geliştirdiklerini kültürel iktidar tartışmaları çerçevesinde ele almak amaçlanmaktadır. 

Araştırmanın konuları parçalı olarak ele alındığında literatürde pek çok eserle 

karşılaşılmaktadır. Kültür ve iktidar gibi kavramlar yüzyıllardır tartışılagelen kavramlar 

olmakla birlikte kültürel iktidar başlığının ele alınması üst kavramlarıyla kıyaslandığında 

oldukça mahdut kalmaktadır. Bununla birlikte tıpkı kültür ve iktidar kavramlarında olduğu gibi 

muhafazakârlar, muhafazakârlık, Türkiye’de muhafazakârlar ve muhafazakârlık konuları 

yüzlerce belki binlerce kez ele alınmıştır. Fakat muhafazakârların kültür – sanat metinlerinin 

incelenmesi, kültür – sanat dergiciliği alanındaki faaliyetlerinin değerlendirilmesi daha 



 89 

kısıtlıdır. Yüksek lisans ve doktora tezi gibi akademik çalışmalar incelendiğinde ise konunun 

çok az ele alındığı görülmektedir. Ağırlıklı olarak siyaset bilimi çalışmalarında ele alınan 

konuya dair iletişim alanında ise herhangi bir yüksek lisans veya doktora tezi bulunmamaktadır. 

Hem güncel bir konu olması hem de iletişim literatüründe konuya dair gözle görülür bir 

eksikliğin mevcudiyeti nedeniyle araştırma önemli hale gelmektedir. Alana sağlayacağı katkı 

ve her dönemde tartışılabilecek bir konuya dair bilimsel bir araştırma sonucunda bulgular elde 

edilmesi konuya dair yürütülen çalışmalara ve tartışmalara katkı sağlayacaktır. 

 

3.2. Araştırmanın Yöntemi 

Bu çalışmada ele alınan dergiler nitel analiz yöntemlerinden yorumlayıcı analiz yöntemi 

ile çözümlenecektir. Bu nedenle önce içerik analizinin bir nev’i olan yorumlayıcı analizin 

uygulanabilirliğini kolaylaştırmak için veri seti değerlendirilerek buradaki verilerden bazı 

kategoriler oluşturulacaktır. 

İçerik analizinde genel olarak sosyal iletişim ürünleri incelenmektedir. Bunlar yazılı 

dokümanlar veya kayıt altına alınmış sözlü iletişimin transkripsiyonları olabilmektedir. 

Fotoğraftan videoya, gazeteden dergiye okunabilen ve yoruma açık olan pek çok materyal 

içerik analizi yöntemi ile değerlendirilmeye müsaittir. Metinde yer alan fikri sınırlılıkların, 

anlamların, peşin hükümlü düşüncelerin, ana fikirlerin özenle ve sistemli bir şekilde 

incelenmesi içerik analizi yöntemi ile gerçekleştirilebilir.286 

Muhafazakâr kültür – sanat dergilerinde yer alan içerikler analiz edilirken içerik analizi 

yönteminin hâkim modellerinden biri olan yorumlayıcı içerik analizi yöntemi tercih edilecektir. 

Yorumlayıcı içerik analizi pozitivist bir yaklaşımdan ziyade şahsi kanaat ve yorumların ön 

plana çıktığı bir yaklaşıma aracılık etmektedir. 

Erdoğan ve Semerci yorumlayıcı içerik analizinde amacın sadece betimlemek 

olmadığını, aktörler arasındaki etkileşimden yola çıkarak aktörler hakkında çıkarım da 

yapılabileceğini söyler. Araştırmacının amacı sadece “ne” ve “nasıl” sorularını değil, “neden”, 

“kimin için” ve “hangi etkiyle” sorularını da yanıtlamaktır ve bu yöntem araştırmacıya daha 

geniş bir kapsam sağlar. Söz konusu amaca varmak için sadece “açık içerik” değil, “örtük 

(latent) içerik” de araştırmanın nesnesi olarak kullanılır. Örtük içerik, araştırmacılara yalnızca 

                                                             
286 Bruce L. Berg, Howard Lune, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, Konya, Eğitim Yayınevi, 
2015, s. 380-384 



 90 

verilen mesaj hakkında değil iletişimin bütünü hakkında da önemli bilgiler sunar. Yorumlayıcı 

yaklaşımda araştırmacılar kelimelerin ya da kodların sayımından öteye geçerler ve iletişimi 

yorumlamayı tercih ederler.287 

Araştırmacıya sağladığı geniş alan ve örtülü anlamların yorumlanmasına verdiği imkân 

nedeniyle bu çalışmanın yorumlayıcı içerik analizi ile gerçekleştirilmesi çalışmanın niteliğine 

katkı sağlayacaktır. 

 

3.2.1. Araştırmanın Evreni ve Örneklem 

Herhangi bir araştırmanın evreni, hakkında bilgi elde etmenin amaçlandığı kişi, nesne 

ya da vakaların tamamından oluşur. Araştırma neticesinde elde edilen bulgular tanımlanan 

evreni temsil eder, söz konusu evrene genellenebilir.288 Bu çalışmada kültürel iktidar kavramı 

muhafazakârların yayınlamış olduğu kültür – sanat dergileri etrafında inceleneceği için 

Türkiye’de muhafazakârların neşrettiği kültür – sanat dergileri araştırmanın evrenini 

oluşturmaktadır. Elde edilecek bulgular söz konusu evrene dair çıkarımlar yapılmasına katkı 

sağlayacaktır. 

Bu araştırmada örneklem olarak muhafazakârlar tarafından neşredilen dört dergi 

seçilmiştir. Araştırma bir mukayese üzerine kurulu olduğu için farklı dönemlerden dergilerin 

değerlendirmeye alınması daha doğru bulunmuştur. Evrenin geçmişteki önemli isimlerinin 

neşrettiği ve bugün muhafazakârlarca sahip çıkılan, iftihar edilen iki dergi ve günümüzde de 

muhafazakârlarca neşredilen iki dergi örneklem olarak seçilmiştir. Örnekleme yöntemi, 

araştırma evreninin çok geniş olduğu ve araştırmacının alana tamamen nüfuz edemediği 

durumlarda kullanılan bir yaklaşımdır. Örnekleme süreci ise, araştırma evrenini bütünüyle 

temsil edebilecek nitelikteki bir kesitin seçilmesi işidir.289 

Araştırma için ilk olarak amaçlı örneklem yöntemi ile muhafazakâr entelektüellerin 

önceki döneminin temsilcileri diyebileceğimiz iki dergi olan Diriliş ve Mavera dergileri 

seçilmiştir. Bugünün muhafazakâr entelektüellerinin bir kesiminin düşüncelerini 

bulabileceğimiz iki dergi olarak ise Lacivert ve Cins dergileri seçilmiştir. 

                                                             
287 Emre Erdoğan, Pınar Uyan-Semerci, Toplumsal Araştırma Yöntemleri İçin Bir Rehber: Gereklilikler, 
Sınırlılıklar ve İncelikler, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2021, s. 213-214 
288 Erdoğan, Uyan-Semerci, a.e.,  s. 76 
289 Aysel Aziz, Sosyal Bilimlerde Araştırma Yöntemleri ve Teknikleri, Ankara, Nobel Akademik Yayıncılık, 
2014, s. 49 



 91 

 

3.2.1.1. Diriliş Dergisi (1960 – 1992) 

Diriliş Dergisi, Türk Edebiyatı için mühim isimlerden biri olan ve Türkiye İslamcılığı 

için önemli figürlerden biri olarak kabul edilen Sezai Karakoç tarafından neşredilmiştir. Dergi 

hem Karakoç'un hem de Türkiye'deki İslami düşüncenin gelişiminde önemli bir kilometre taşı 

olmuştur. Dergi, Karakoç’un düşünce dünyasından yansıyan bir parça olarak uzun yıllar 

Türkiye’nin dergicilik alanında varlığını sürdürmeyi başarmış ve zaman içerisinde önemli bir 

külliyat haline gelmiştir. 

İlk olarak 1960 senesinde Ankara’da 2 sayı çıkan ve ardından kapanan dergi 1966 

senesinde İstanbul’da neşredilmeye devam etmiştir. ‘Siyaset, düşünce ve edebiyat dergisi’ alt 

başlığı ile basılan dergi değişik periyotlarla 1980’e kadar 128 sayı yayınlanmıştır. 1988 yılında 

tekrar yayın hayatına atılan Diriliş, 1992 yılına kadar, bu kez haftalık olarak 133 sayı daha 

çıkmıştır. Diriliş, basılan toplam 135 sayısı ile Türk Edebiyatı ve düşünce hayatı için bugün 

önemli bir hatıra olarak anılmaktadır. Erdal Doğan, Edebiyatımızda Dergiler kitabında Diriliş’i 

aşağıdaki şekilde tanımlamaktadır: 

 

“Derginin ilk sayısında yer alan ‘Gelişme, Devrim ve Diriliş’ başlıklı yazıda, 

özellikle üçüncü dünya ülkelerine yönelik ilginç bir saptama yapılır; ‘Batı 

emperyalizminden ve komünizm tehlikesinden, felaketinden korunabilmek için, kendi 

dirilişlerinin şuuruna, metoduna ve aşkına ermek zorundadırlar.’ Bir noktada dergiyi 

çıkaranlar, Türkiye için de böylesi bir tehlike görürler. Çözüm olarak İslam’ı önerirler. 

Aslında Diriliş’te, edebiyat daha çok ikinci planda kalır, ön planda yer alan siyasettir, buna 

‘düşünce yazıları’ da eklemlenebilir; insanı, yaşamı, kavramları sorgulayan...”290 

 

Dergi sadece Türkiye’deki fikri hareketlerle ve edebiyat ortamıyla ilgilenmemiş, 

dünyanın farklı bölgelerinden düşüncelere de sıklıkla sayfalarında yer vermiştir. İslâmın Dirilişi 

adlı eserinde “İslam Halklarının yeniden kendilerini bulmaları için, her şeyden önce, 'İslam 

aydını'nın gelmesi, onun gelmesi için de bir düşünce dirilişi şarttır”291 diyen Karakoç, dergisini 

de bu fikri etrafında inşa etmiştir. Din ve Demokrasi, İslam’ın Dirilişinde Asya ve Afrika’nın 

                                                             
290 Erdal Doğan, Edebiyatımızda Dergiler, İstanbul, Bağlam Yayınları, 1997, s. 89 
291 Sezai Karakoç, İslâmın Dirilişi, İstanbul, Diriliş Yayınları, 1999, s. 23 



 92 

Rolü, İslam’da Barış Fikri, Az Gelişmiş Ülkelerin Krizi, Ekonomik Problemin İslam’da 

Çözümü gibi başlıklarla İslamcı evrenselliğinin kapılarını aralamıştır. 

Diriliş’in ikinci cilt birinci sayısında yer alan ‘Ortadoğu İnsanı’ başlıklı Sezai Karakoç 

imzalı yazı hem yazarın hem derginin politikasını anlatması açısından önem arz etmektedir. 

Yazıda Ortadoğu’da yeni bir arayış ve deneyiş dönemine girildiği vurgusu dikkat çekmektedir. 

Karakoç, bu arayış döneminde, bir medeniyet ocağı olarak adlandırdığı Ortadoğu’nun köklerine 

dönmesi gerektiğini vurgulamaktadır. Bölgede gerçekleşen devrimlerle Türkiye, Irak, Suriye 

ve Mısır gibi yerlerde Batılaşma neticesinde dinden uzak, laik bir nesil yaratıldığı ve kökünden 

koparılan neslin eriyip gittiği düşüncesi dile getirilmektedir. Sürekli olarak sosyalizm 

propagandası yapıldığı fikrinin yer aldığı metinde, ‘sürekli devrimler’ ülkeyi ve insanı 

değiştirdiği gerekçesiyle yerilmiştir. Ancak yine de metin karamsar değildir. Karakoç, köklere 

olan inancıyla, Ortadoğu insanının kendi iyi ve kötü ölçüsünü belirleyebileceğini söyler ve 

bunun için de Batı’nın fikirlerinden değil kendi tecrübesi ile kutsal metinlerinden yararlanması 

gerektiğini belirtir.292 Diriliş dergisi, bahsettiğimiz yazıda Karakoç tarafından dile getirilen 

fikirlerin ortaya çıkardığı bir ihtiyacı karşılarcasına bir yayın politikasıyla tarihteki yerini 

almıştır. 

Diriliş, fikri dünyasının yanı sıra edebi yönü ile de öne çıkan bir dergi olmuştur. Pek çok 

yabancı yazarın edebi eserleri Diriliş’te çevrilmiş ve Türkçeye kazandırılmıştır. Rainer Maria 

Rilke, T.S. Eliot, Paul Claudel, Virginia Woolf, Gabriel Marcel, William Faulkner, Ezra Pound 

ve William Blake gibi isimlerin şiir, öykü ve deneme türündeki eserleri Diriliş aracılığı ile Türk 

okuru ile buluşmuştur. Yalnız İslami düşüncenin yankıları değil nitelikli bir edebiyatın sesi de 

Diriliş’te okura sunulmuştur.  

Diriliş’te yer alan görüşler ve düşünceler, esasen Sezai Karakoç’un kendi adıyla ya da 

mahlaslarla kaleme aldığı yazılarda şekillenmiştir. Aynı çizgideki düşünceler, Diriliş 

çevresinde şiir, öykü ve deneme gibi edebi türlerle yeni bir kavrayışın gün yüzüne çıkmasına 

öncülük etmiş olup genç şair ve yazarların yayımlanan eserleri, bu inanç ve anlayışın 

filizlendiğinin örneklerini sunmuştur. Ancak dergide yer alan ve dönemi için ‘cesur’ olarak 

adlandırabileceğimiz düşünceler ne dönemin resmi görüşüyle ne de Marksizm gibi muhalif 

düşüncelerle örtüşmüştür. Bu uyumsuzluk hâli Diriliş’i sıklıkla gözetim altında tutulan ve 

tepkiyle karşılaşan bir yayın organı haline getirmiştir. Ancak Diriliş’in bu uyumsuz tavrı 

                                                             
292 Sezai Karakoç, “Ortadoğu İnsanı”, Diriliş, Sayı 1, 1966, s. 6-9 



 93 

kendine özgü bir okur kitlesi edinmesini sağlamış, dergi yayına ara verdiği dönemlerde dahi 

edebiyat ve düşünce alanında etkisini sürdürmüştür.  

Nihayetinde Diriliş, Mehmet Akif’in Sebilürreşad’ı ve Necip Fazıl’ın Büyük Doğu’su 

gibi, Sezai Karakoç’un adı anılınca hatıra gelen bir dergi olmuştur. Uzun yıllar -zaman zaman 

kesintilere uğramış olsa da- çıkışını sürdürebilmiş olan bu dergi, Karakoç’un kalem 

mahsullerini belli bir düzenlilik içinde yayımlamanın yanı sıra, istikrarı ve etrafında toplanan 

genç yetenekleri yetiştiriciliğiyle de düşünce, kültür ve sanat dünyasına katkıda bulunmak gibi 

önemli bir hizmeti yerine getirmiştir.293 

 

3.2.1.2. Mavera Dergisi (1976-1990) 

Mavera Dergisi, 1976-1990 yılları arasında yayınlanmış ve Türk edebiyatında önemli bir 

iz bırakmış, İslamcı düşünce ve edebiyatın öncü yayınlarından biri olmuştur. Dergi, sadece 

edebi bir platform olmaktan öte, dönemin siyasi ve sosyal atmosferini yansıtan, İslamî değerleri 

edebiyatla buluşturan ve yeni nesil yazarlara önemli fırsatlar sunan bir kültür merkezi işlevi 

görmüştür. İslamcılık, tasavvuf ve İslami edebiyat gibi temel kavramlara odaklanan Mavera, 

Türk edebiyatına yeni bir soluk getirirken, aynı zamanda toplumsal eleştiri ve dönüşüm 

arayışında olan bir neslin sesi olmuştur. Bu bağlamda, dergi hem edebiyat tarihine hem de 

Türkiye’nin yakın siyasi tarihine önemli katkılarda bulunmuştur. 

Mavera, İslamcı camia için dönemin önemli bir kültür ve edebiyat dergisi olmasının yanı 

sıra İslamcı düşüncenin bir temsilcisi olmasıyla da basın tarihindeki yerini almıştır. Dergide yer 

alan yazarlar, bu düşünce ve edebiyat akımının öncü isimlerinden olmuşlardır. Rasim 

Özdenören, Abdurrahman Cahit Zarifoğlu, Mehmet Akif İnan, Erdem Bayazıt, Alaeddin 

Özdenören gibi isimler, derginin çekirdek kadrosunu oluşturmuş ve İslami temaları edebiyatla 

buluşturan önemli eserlere imza atmışlardır. Mavera, bu yazarların yanı sıra daha sonraki 

yıllarda edebiyat dünyasına katkılar sağlayacak genç yazarlara da platform olmuştur. Dergideki 

bu yazar çeşitliliği, İslamcı düşüncenin edebiyat alanındaki farklı yönlerini temsil etmiş ve 

derginin etkisini genişletmiştir. Bu bağlamda, Mavera dergisi sadece bir yayın organı değil, 

aynı zamanda dönemin İslamcı edebiyatının bir mektebi olarak da değerlendirilebilir. 

                                                             
293 Turan Karataş, “Sezai Karakoç: Bir Medeniyet Tasarımcısı”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: 
İslâmcılık, Ed. Tanıl Bora, Murat Gültekingil, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005, s. 979 



 94 

Mavera öncülleri olarak değerlendirebileceğimiz Büyük Doğu, Diriliş ve Edebiyat gibi 

dergilerden şahıs eseri olmaması yönüyle dikkat çekmektedir. Her ne kadar adını andığımız 

dergiler oluşturduğu etki açısından -bilhassa Büyük Doğu ve Diriliş- daha kallavi olsa da 

nihayetinde bireyin ön plana çıktığı yayınlardır. Büyük Doğu Necip Fazıl Kısakürek, Diriliş 

Sezai Karakoç ve Edebiyat Nuri Pakdil ile özdeşleşmiştir. Dergilerin adı anıldığında İslamcı 

camia için mühim figürler olan bu isimler akla gelmektedir. Mavera ise daha ortaklaşa bir 

çabanın ürünü olarak zuhur etmiştir. Yorulmaz, derginin kuruluşu öncesindeki fikirleri şöyle 

anlatmaktadır: 

 

“1975 – 1976 yılları… Dergi çıkarma projesi artık oldukça somutlaşmış, adeta 

zorunluluk haline gelmişti. Bu arada Erdem Bayazıt, Rasim ve Alaeddin Özdenören, Cahit 

Zarifoğlu, Nazif Gürdoğan, Mehmet Akif İnan, Hasan Seyithanoğlu oturuyorlar, “artık tek 

kişinin değil de istişareye dayalı cemaatin diyebileceğimiz bir dergi çıkaralım” diyorlar. 

“Bu dergi profesyonel bir dergi olsun. Herkes yazısını yazsın ve bunun karşılığında telif 

ücretini alsın. Kitaplarını kurulacak yayınevinden çıkarsın ve bu kitaplar orada pazarlansın. 

Bu dergi ve yayınevi camianın malı olsun ve kurumlaşsın. Anonim olsun ve herkesin 

çorbada tuzu bulunsun.”294 

 

Derginin kuruluş aşamasında yaşananlar dönemin İslamcı aydınına yine aynı camiadan 

bir eleştiriyi de barındırmaktadır. Daha önce Büyük Doğu, Diriliş ve Edebiyat gibi dergilerde 

görülen bir kişinin fikirlerine göre kararlar alınması, bir kişi tarafından yayın politikası 

belirlenmesi gibi durumlar Mavera’da olmayacaktır. Bu durum derginin sürdürülebilirliği gibi 

ciddi bir konu için de önem taşımaktadır.  

Çıktığı dönem itibariyle Mavera, İslamcı camia adına önemli bir boşluğu doldurmuştur. 

O dönemde, Mavera Dergisi gibi kapsamlı ve edebiyata odaklı başka bir yayın organı mevcut 

değildi. Büyük Doğu yayın hayatının son demlerini yaşarken, Edebiyat ve Diriliş düzenli 

yayınlanmaktan uzak bir vaziyetteydi. 1970’ler ve 1980’ler her iki dergi için de düzensiz 

periyotlarla geçmiştir. Bu durum, İslami hassasiyetlere sahip edebiyatın 1970’lerin sonu ile 

1980’lerin sonu arasında bir temsil boşluğu yaşamasına neden olmuştur. Yeni bir soluk olarak 

ortaya çıkan Mavera ise bu boşluğu doldurmaya talip olmuştur. Mavera’nın yayınlanmış 

                                                             
294 Hüseyin Yorulmaz, “Mavera ve Akabe”, Dil ve Edebiyat, Sayı 47, s. 59 



 95 

olması, bugün beğeniyle anılan pek çok İslamcı entelektüelin kendilerine yazılarını 

yayınlayabilecekleri bir mecra sağlamıştır.295 

Derginin ilk sayısından itibaren isminin altında bir alt başlık olarak ‘Aylık edebiyat 

dergisi’ ibaresine yer verilmiştir. Bu ibare 132 sayı boyunca istikrarlı bir şekilde yerini 

korumuştur. 133. sayıdan itibaren ise ‘aylık edebiyat dergisi’ ifadesi terk edilmiştir. 139. sayı 

itibari ile ‘aylık dergi’ alt başlığı derginin kapağında yer almıştır. Bu değişim derginin zaman 

içerisinde geçirdiği dönüşümü göstermesi açısından önemlidir. Başlangıçta hakkını verecek bir 

biçimde edebiyat dergisi olan ancak İslami hassasiyetleri de merkezine alan dergi zaman 

geçtikçe bir edebiyat dergisinden çok fikir, kültür, sanat, edebiyat gibi çeşitlilikleri barındıran 

bir dergiye dönüşmüştür. Siyasi yazılar ve İslam dünyasının durumuna dair haberleri barındıran 

içerikler derginin ilerleyen sayılarında dikkat çekmiştir. Afganistan özel sayısı, Tasavvuf özel 

sayısı, Necip Fazıl sayısı gibi sayılarla da okuruna tematik yayınlar sunmuştur. 

Derginin ilk sayısında, dergi hakkında bilgi veren ancak bir tanıtım yazısı olmadığı 

iddiasında bulunulan imzasız yazıda şu ifadeler yer almıştır: “Mavera, bir yaşama biçimi 

halinde öz uygarlığımızı yeniden yürürlüğe koyma davasını güdenlerin, edebiyat alanındaki bir 

buluşma yeridir.”296 İlk sayıda yer alan ve derginin rotasını belli eden bu metin ve içerisinde 

barındırdığı ‘öz uygarlığı yeniden yürürlüğe koyma’ vurgusu Diriliş’i ve doğal olarak Sezai 

Karakoç’u hatırlatmaktadır. Ancak bu yeni dergiyi çıkaran isimlerin Karakoç tedrisatından 

geçtiklerini düşündüğümüz isimler olmaları cihetiyle bu durum normal karşılanabilir. Yine de 

bu kısa tanıtıcı metin, derginin kolektif yapısı ve profesyonelliği ile sağladığı özgünlüğe fikri 

özgünlüğü ve muhtevası açısından henüz başlangıcında ket vurmuştur. 

 

3.2.1.3. Lacivert: Yaşam Kültürü Dergisi 

2014 yılının Mayıs ayında yayın hayatına başlayan Lacivert: Yaşam Kültürü Dergisi, 

“hayatı ciddiye alan dergi” mottosu ile okurlarla buluşmuştur. İlk sayısı “Kim Muhafazakâr, 

Kim Devrimci” dosya konusuyla hazırlanan dergi, Türkiye’de sık sık tartışılan bir konuyu 

tercih ederek henüz ilk sayısı ile güncel olanı takip edeceğini göstermiştir. 

Derginin genel yayın yönetmenliğini Meryem İlayda Atlas üstlenmektedir. 2018 yılının 

ilk sayısı olan 42. sayıdan itibaren genel yayın yönetmenliği görevini öncesinde de dergicilik 

                                                             
295 Büşra Sürgit, “Mavera Dergisinin Kuruluş Süreci”, Cumhuriyet Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi 
Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt 38, Sayı 2, s. 155 
296 “Mavera: aylık edebiyat dergisi kızılay, bayındır s otuz/c ankara”, Mavera, Sayı 1, s. 46 



 96 

alanında hem yazılarıyla hem de idari görevleriyle yer almış olan Mustafa Akar üstlenmiştir.  

Kurucu Genel Yayın Yönetmeni Atlas, derginin ilk sayısının ardından Sabah gazetesinin 

internet sitesine verdiği röportajda dergiyi bir grup arkadaşla birlikte kurduklarını dile 

getirmiştir. Türkiye’de ana akım fikir dergisine ihtiyaç olduğunu belirten Atlas, dergiyi 

kurarken bu eksikliği gidermeyi amaçladıklarını söylemiştir.297 

Dergi güncel politik meselelerden tarih tartışmalarına, edebiyattan sinemaya, gezi 

yazılarından televizyon programlarına kadar pek çok konuya sayfalarında yer vermektedir. 28 

Şubat ve 15 Temmuz gibi dosya konuları ise dergiyi siyasi açıdan dikkat çekici bir noktaya 

konumlandırmaktadır. Ayrıca zaman zaman siyasi isimlerle yaptığı röportajlar da derginin 

güncel siyasetin içinden seslere sayfalarında yer verdiğini göstermektedir. 

Sahiplik yapısı incelendiğinde de Lacivert’in günümüz şartlarında politikadan uzak bir 

dergi olmasının çok mümkün olmadığı görülmektedir. Derginin genel yayın yönetmeni dergiyi 

bir grup arkadaşla birlikte kurduklarını dile getirse de yukarıda örneğini gördüğümüz Diriliş ya 

da Mavera gibi dergilerden farklı bir sahiplik yapısı söz konusudur. Bağımsız sermayenin 

girişimi ile kurulmuş bir dergi değildir. Lacivert, 2014 yılındaki ilk sayısından itibaren 

Turkuvaz Medya Grubu çatısı altında yayın faaliyetlerine başlamış ve günümüzde de hâlâ aynı 

yayın grubunun bünyesinde etkinliğini sürdürmektedir. 

TMSF tarafından medya patronları Turgay Ciner ve Dinç Bilgin arasındaki anlaşma yok 

sayılarak el koyulan ATV-Sabah gazetesi ikilisinin satışı sırasında Turkuvaz Medya ülke 

gündemine hızlı bir giriş yapmıştır. Turkuvaz Medya’nın gündem olmasını sağlayan en önemli 

nokta yönetici grubudur. AK Parti’den İstanbul Milletvekili olan ve önce Enerji ve Tabii 

Kaynaklar Bakanı ve ardından Hazine ve Maliye Bakanı olarak görev yapan Berat Albayrak, 

ATV-Sabah gazetesi satın alınması sırasında holdingde genel müdür olarak görev 

almaktadır.298 Aynı zamanda dönemin Başbakanı ile yakın akrabalığının da bulunması 

Albayrak’ın dikkatleri çekmesine neden olan bir diğer noktadır. Aktif siyaset ile girift bir halde 

bulunan Çalık Holding ve Turkuvaz Medya’nın televizyon, gazete, radyo veya dergilerinin, 

gazeteciliğin temel ilkesi olan objektiflik ile uyumlu olması doğal olarak mümkün 

görünmemektedir. Turkuvaz Medya’nın siyasetle olan bağı nedeniyle, inceleme örneğimiz olan 

                                                             
297 “Yeni Düşünce Dergisi Lacivert'in İlk Sayısı Çıktı”, Sabah, 2014, (Çevrimiçi), 
https://www.sabah.com.tr/kultur_sanat/2014/05/22/yeni-dusunce-dergisi-lacivertin-ilk-sayisi-cikti , Erişim 
Tarihi: 25.08.2024  
298 Vahdet Mesut Ayan, AKP Devrinde Medya Âlemi, İstanbul, Yordam Kitap, 2019, s. 74 - 75 



 97 

Lacivert: Yaşam Kültürü Dergisi’nin güncel siyasete tarafsız bir biçimde yaklaştığını 

düşünmek gerçekçi olmayacaktır. 

Dergi yayın hayatına başladıktan sonra aynı grubun gazetesi olan Sabah’a röportaj veren 

Genel Yayın Yönetmeni Meryem İlayda Atlas derginin ikinci yılı dolduğunda yine Sabah’a 

konuk olmuştur. Atlas, aradan geçen iki yılda okurun kendilerinden güncel siyasi içeriklerden 

daha çok entelektüel ve kültürel içerikler talep ettiklerini belirtmiştir. Kendilerinin okurun 

talebini dikkate aldıklarını söyleseler de derginin belirli aralıklar güncel siyasi konuları işlemeyi 

sürdürdüğü görülmektedir. Ayrıca 2016 yılından itibaren her yıl Temmuz sayısı 15 Temmuz 

konusuna ayrılmıştır. Ayrıca Atlas tarafından, dergicilik faaliyetiyle meşgul olan İslamcı 

entelektüellere kıyıda köşede kaldıkları ve sürekli isyan halinde oldukları sebepleriyle eleştiri 

getirilmiştir. Atlas, kendilerinin altyapı ve işçilik açısından önemli bir İslamcı geleneğin devamı 

olduklarını iddia etmiştir.299 

Aydan aya değişen konuk yazarlarla ve farklı isimlerle yapılan röportajlarla Lacivert, 

okurlarına farklı bakış açısından görüşleri dinleme fırsatı sunmaktadır. Ancak konuk olan 

isimler değişse de yakın oldukları siyasi çevre hemen hemen aynı çevredir. Hükümete yakın 

entelektüel isimler sıklıkla Lacivert’in konuğu olarak okurun karşısına çıkarılmıştır. Yasin 

Aktay, Haşmet Babaoğlu, Alev Erkilet, Tacettin Kutay, Ebubekir Sofuoğlu, Fahrettin Altun 

gibi AK Partili yahut partiye yakın kişiler derginin farklı sayılarında yer alan isimler 

olmuşlardır. 2024 yılında gerçekleşen yerel seçimlerin yapıldığı Mart ayındaki sayı için AK 

Parti İstanbul BB Adayı Murat Kurum’un dergiye konuk olması derginin politik duruşu 

açısından bir başka gösterge olmuştur. 

Lacivert, genel yayın yönetmeninin sözleriyle ‘altyapı ve işçilik açısından’ önemli bir 

geleneğin devamı olduğunu söylese de bizim karşılaştıracağımız dergilere göre daha popüler 

kültür sosuyla bezeli bir dergi olarak dikkat çekmektedir. Ayrıca medya sahiplik yapısı gereği 

Diriliş yahut Mavera kadar eleştirel olması mümkün görünmemektedir.  

 

3.2.1.4. Cins Dergisi 

Cins Dergisi, 2015 yılının Ekim ayında çıkan ilk sayısıyla yayın hayatına merhaba 

demiştir. İslamcı ideolojisi ve hükümete yakınlığıyla bilinen Albayrak Medya Grubu’na bağlı 

                                                             
299 Fatma Damla Kayayerli, “Lacivert’i Okurlarımız Şekillendirdi”, Sabah, 2016, (Çevrimiçi), 
https://www.sabah.com.tr/cumartesi/2016/06/04/laciverti-okurlarimiz-sekillendirdi , Erişim Tarihi: 25.08.2024 



 98 

Ketebe Yayınları tarafından çıkarılmaktadır. Derginin Genel Yayın Yönetmenliği görevini aynı 

grubun gazetesi olan Yeni Şafak’ın yazarlarından İsmail Kılıçarslan üstlenmektedir. Aynı 

zamanda şair ve yazar olan Kılıçarslan hem güncel siyaset yazıları hem de zaman zaman 

deneme ve öykü türündeki yazılarıyla gazetedeki köşesini sürdürmektedir.  

Dergi sabit bir yazar kadrosu tarafından kaleme alınan yazılar yerine aydan aya değişen 

isimlerin yazdığı yazılarla yayın hayatına devam etmektedir. Dergiye konuk olan yazarların 

ekseriyeti muhafazakâr kimliğiyle ve hükümete yakınlığıyla bilinen isimlerdir. İbrahim 

Tenekeci, Furkan Çalışkan, Hakan Arslanbenzer, Aykut Ertuğrul, Selahattin Yusuf,  İbrahim 

Halil Üçer, Yusuf Genç gibi isimler dergide yazılarıyla yer almıştır. 

Cins dergisine ait web sayfasındaki hakkımızda kısmında dergi kendisini aşağıdaki 

şekilde tanımlamaktadır: 

 

“Cins, birinci sınıf bir kültürün, birinci sınıf bir düşüncenin, birinci sınıf bir 

duyarlılığın dergisi olmak için yayında. Verili kültürel iktidarın söylem üretme gücü tek 

kanallı ve hâkim bir dille ilerlemektedir. Kültür, medya üzerinden de üretilen bir olgudur 

artık günümüzde. Bütün siyasi retoriklerin altını kazdığımızda ulaşacağımız şeyin ta 

kendisi kültürdür. Bu noktadan hareketle siyasi söylem geliştirme açısından da yeni bir 

hareket alanı açmaya taliptir. İnsanımızın en büyük sorunu kendi tanımlarını yapamamak, 

başkalarının tanımlarının gölgesinde yaşamaya çalışmaktır. Bu yüzden ya başkalarının 

kültür pazarında ürün oluyoruz ya da başkalarının ürettiği kültür ürünlerinin müşterisi… 

Aslında kültürel üstünlük bir mitoloji gibi ilerler. Terör geçmişi olan bir hareketi, 

barış havarisi yapabilecek söylem ve ortamı üretebilir. Bunu için kültürün psikolojik 

üstünlüğü gereklidir. İşte Cins, bu psikolojik üstünlüğü ele geçiremese bile geriletmenin 

derdindedir. Gerilettiğin şeyi, her an yenebilirsin de. Verili kültürel iktidar diline karşı tüm 

satırlarıyla savaşan bir mevzi dergisidir. Başkaca bir derdimiz yoktur.”300 

 

İlk sayısından itibaren yukarıda yer alan tanıtım yazısına uygun bir çizgide ilerleyen Cins, 

henüz ilk sayısının dosya konusu olarak ‘kültürel iktidar’ başlığını seçmiştir. “Evladım Onlar 

Put: Türkiye’de Kültürel İktidar” başlıklı kapakla yayınlanan dergi bir meydan okumaya benzer 

şekilde kültür sanat dergiciliğine başlangıç yapmıştır. 

                                                             
300 “Hakkımızda”, Cins, (Çevrimiçi), https://www.cins.com.tr/hakkimizda/ , Erişim Tarihi: 30.08.2024 



 99 

Genel Yayın Yönetmeni İsmail Kılıçarslan ve Yayın Koordinatörü Furkan Çalışkan, 

Cins’in ilk sayısının yayınlanmasının ardından T24’e verdikleri röportajda dergi ve Türkiye’nin 

kültür iklimi hakkındaki görüşlerini paylaşmıştır. Kılıçarslan buradaki röportajda derginin başat 

fikirlerinden birinin “Türkiye’de Kemalist beyazların oluşturduğu kültürel iktidarla mücadele 

etmek” olduğunu dile getirmiştir. Cins’in Yayın Koordinatörü Furkan Çalışkan ise Türkiye’de 

kültür endüstrisinin propaganda eksenli ilerlediğine ve siyasi yönelimleri belirlemek için 

ambalajlanıp seri üretime geçildiğine dair düşüncesini paylaşmıştır.301 

Derginin genel yayın yönetmeninin ve yayın koordinatörünün söylemleri Türkiye’de 

Kemalist bir kültürel iktidar olduğunu ve propaganda eksenli ilerlediğini belirtmektedir. Öyle 

ki bu söylemlerden bunun başarılı olduğu inancına sahip olunduğu da anlaşılmaktadır. Ancak 

hem propaganda eksenli ilerlendiğinin söylenmesi hem de buna rağmen yaklaşık çeyrek 

yüzyıldır muhafazakâr bir hükümetin iktidarda olması dergi yöneticilerinin söylemleriyle 

tezatlık oluşturmaktadır. Yahut bir propaganda söz konusu ise de başarılı olduğunu söylemek 

için daha güçlü argümanlar gerekmektedir. Bununla birlikte kültür endüstrisinin propaganda 

odaklı ilerlediğini düşünüp açıkça bir ideolojiyi (Kemalizm’i) karşısına alarak yayın hayatına 

başlamak bu propaganda süreçlerinin karşı tarafındaki bir parça olarak kendilerini 

konumlandırdıklarını göstermektedir. Ancak kültürel alan; aydın, entelektüel, münevver gibi 

adlandırmalarla anabileceğimiz kişilerin üretimleriyle var olduğu için ve bu kişileri ideolojiden 

yoksun olarak düşünemeyeceğimiz için tüm bu siyasi yaklaşımlar kabul edilebilir durmaktadır. 

Basına verdikleri röportajların yanı sıra derginin ilk sayısındaki tanıtım yazısı da derginin 

kuruluş amacı, hedefleri ve gelecek perspektifine dair önemli nüveleri içinde barındırmaktadır. 

“Cins: Gelen Bir Dalga” başlığıyla çıkan ve yazarı belirtilmemiş olan tanıtım yazısı önce 

“Kültürü, sanatı, edebiyatı, sokağı, sosyolojiyi biz biliriz tafralarınızın yaldızlarını dökmeye 

geldik” diyerek karşı taraf olarak gördükleri kesime seslenir. Ardından aynı metin kendi 

okuruna “Senin için çıktı bu dergi. Bizimkiler böyle şeyler yapamıyor yaaa diye 

mızmızlanmaman için çıktı” şeklinde bir duyuru yapar.302 Bu kültür ve sanatın 

birleştiriciliğinden uzak metin hem karşı tarafa yazınsal bir savaş ilanı gibi durmakta hem de 

kendi okuruna seslenirken kullandığı “bizimkiler” ifadesiyle kendisini belirli bir güruhun kültür 

ve sanat üreticisi olarak ilan etmektedir. 

                                                             
301 “Cins Dergisinin İlk Sayısı Çıktı: Kültürel İktidara Kafa Tutmaya Geldik”, T24, 2015, (Çevrimiçi), 
https://t24.com.tr/haber/cins-dergisinin-ilk-sayisi-cikti-kulturel-iktidara-kafa-tutmaya-geldik,311751 , Erişim 
Tarihi: 30.08.2024 
302 “Cins: Gelen Bir Dalga”, Cins, Sayı 1, s. 2 



 100 

Cins yalnızca kültür sanat yayıncılığı yapan bir dergi olmaktan çok güncel olana ve yakın 

tarihe dair pek çok konuda konuşan bir dergidir. Sayfalarında yalnızca edebiyat, sinema, tiyatro 

veya güncel sanat etkinlikleri üzerine yazılar görülmez. 28 Şubat’tan 15 Temmuz’a İsmet İnönü 

eleştirilerinden Aliya İzzetbegoviç ve Bosna Savaşı’na, Kemal Kılıçdaroğlu’na yönelik alaycı 

tenkitlerden mülteci meselesine dair yazılar derginin pek çok sayısında okura sunulmuştur. 

Cins’in hemen her konuda fikri olan bir dergi olarak okura kendini sunması noktasında 

biraz da dönemin dergiciliğinin ruhundan bahsetmek gerekmektedir. Bu hemen her konuda fikri 

olma durumu yalnızca Cins’e özgü bir durum olarak ortaya çıkmamıştır. Bir diğer örneğimiz 

olan Lacivert’te de aynı duruma rastlanmaktadır. Sosyal medyanın Türkiye’de yaygın olarak 

kullanılır duruma gelmesi ve Facebook ile başlayıp Twitter ve Instagram ile devam eden 

paylaşım çılgınlığı sürecinden dergiler de etkilenmiştir. Bilhassa düşünce ve edebiyat dergileri 

gibi dergilerde görmeye alıştığımız tasarımlar yerini daha renkli tasarımlara bırakmıştır. 

Uzunca tartışılan fikirler yerini sosyal medyada paylaşılmaya daha müsait içeriklere 

bırakmıştır. Bahsettiğimiz değişimin öncülerinden olan Kafa, Ot, Fil vb. dergilerin hızla 

türediği 2010 sonrası dönemde Cins muhafazakâr camianın bu tarzdaki dergisi olarak raflardaki 

yerini almıştır. Nitelikli bir tartışma ortamı yaratmaktan ziyade yüksek sesle, büyük puntolarla, 

dev görsellerle ve hamaset dolu bir dille okura seslenmeyi tercih etmiştir. 

Nihayetinde Cins, Türk dergiciliğinde nitelik olarak tartışılır olsa da nicel olarak önemli 

bir yer tutmayı başarmıştır. 2015 yılından bu satırların yazıldığı 2024 yılına değin 100’den fazla 

sayı yayınlamış ve okurun karşısına çıkmayı başarmıştır. Türkiye’de kültürel iktidar 

tartışmalarının devletin en üst kademesinde dahi konuşulduğu bir ortamda bu uzun soluklu 

yayıncılık macerası değerlendirmeye değer bir durum olarak görünmektedir. Ayrıca kendisini 

belirli bir geleneğin kısmen yeni nesil temsilcileri olarak düşünebileceğimiz yazarları ve 

durduğu ideolojik pozisyon ile de günümüzün dergicilik ortamında tartışmaya değer bir dergi 

olarak konumlanmaktadır. 

 

3.2.2. Araştırmanın Kapsamı ve Sınırlılıkları 

Son yıllarda parlak yıllarından uzaklaşmış olsa da halâ belirli bir okur kitlesine sahip olan 

dergi medyası ve seçilen dört dergi bu araştırmanın kapsamını oluşturmaktadır. Araştırmanın 

örneklemi olarak seçilen Diriliş, Mavera, Lacivert ve Cins dergilerinin basılı nüshalarında yer 

alan metinler ve görseller araştırmanın kapsamı dâhilindedir. Değerlendirme kapsamında olan 

Lacivert ve Cins dergileri bugün dijital mecraları da kullanmaktadır. Ancak mukayese 



 101 

edilecekleri Diriliş ve Mavera dergilerinin basıldığı dönemlerde böyle bir imkân bulunmaması 

nedeniyle bugünkü dergilerin dijital mecralardaki paylaşımları araştırma kapsamının dışında 

bırakılmıştır. 

Türkiye’deki muhafazakâr kültür sanat yayıncılığının gelişiminin kültürel iktidar 

tartışmaları çerçevesinde değerlendirildiği bu çalışma Türkiye’deki muhafazakâr kültür sanat 

dergileri ile sınırlandırılmıştır. Muhafazakârlar kültür sanat çevrelerinin öncü dergilerinden 

Diriliş ve Mavera ile bugünkü temsilcileri Lacivert ve Cins araştırmanın bir diğer sınırlılığını 

oluşturmaktadır. 

Araştırma kapsamındaki dergilerden Diriliş ilk sayısından 1980 yılında gerçekleşen 

askeri darbeye kadar yayınlanan tüm sayıları ile sınırlandırılmıştır. 1980 askeri darbesiyle 

birlikte Türkiye’deki basın ortamının sıkı denetime tabi bir atmosfere girmiş olması nedeniyle 

araştırma bu şekilde sınırlandırılmıştır. Benzer bir yöntem Mavera dergisi için de tercih edilmiş 

ve araştırma Mavera’nın 1976 ila 1980 Eylül sayısı arasındaki tüm sayıları ile 

sınırlandırılmıştır.  

Günümüzde yayın hayatına devam eden Lacivert ve Cins dergileri ise dergilerin ilk 

sayılarından bu çalışmanın başlamış olduğu tarihe dek yayınlanan sayılar ile sınırlandırılmıştır: 

Lacivert için 1-85; Cins dergisi için 1-75 arasındaki tüm sayılar. 

 

3.2.3 Araştırmanın Soruları 

Bu araştırmanın soruları oluşturulurken konu hakkında elde edilen ön bilgiler ve yapılan 

okumalar sürece katkı sağlamıştır. Araştırmanın yöntemi kısmında belirtildiği üzere çalışmada 

yorumsayıcı bir yaklaşımla analiz yapılacağı için açık uçlu sorular belirlenmiştir. Açık uçlu 

sorular incelenmek istenen konunun daha esnek ve öznel bir biçimde ele alınmasına katkı 

sağlamaktadır.303 Öncelikle genel bir soru ile başlayan araştırma sorularını oluşturma süreci 

daha spesifik sorularla devam etmektedir. Bu bağlamda araştırmanın soruları aşağıdaki gibidir:  

- Geçmişte yayınlanan muhafazakâr kültür-sanat dergileri ile günümüzde yayınlananlar 

arasındaki temel içerik farklılıkları ve benzerlikleri nelerdir? 

- Türkiye’de geçmiş ve güncel muhafazakâr kültür-sanat dergilerinin ideolojik 

yönelimleri hangi unsurlarda sabit kalmış, hangi unsurlarda değişiklik göstermiştir? 

                                                             
303 Ali Yıldırım, Hakan Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, Ankara, Seçkin Yayıncılık, 
2011, s. 92 



 102 

- Muhafazakâr kültür-sanat dergileri popüler kültürü ve onun ürünlerini nasıl ele 

almıştır? Geçmişte ve günümüzde yayımlanan muhafazakâr kültür-sanat dergilerinin 

popüler kültürü ele alış biçimleri nasıldır? 

- Lacivert ve Cins dergileri mevcut iktidarın hangi kültürel zemin üzerinde işlemesi 

üzere içerik üretmektedir? 

Yukarıda yer alan sorular gözetilerek araştırmanın örneklemini oluşturan dört derginin 

içerikleri analiz edilirken incelenen tüm nüshalar bağlamında üzerinde sıklıkla durulan temalar 

belirlenmiş ve çalışma bu düzlemde oluşturulmuştur. 

 

3.3. Muhafazakâr Kültür-Sanat Dergilerinde Sekülerizm ve Laiklik 

Eleştirisi 

Laiklik ve seküler yaşam biçimi eleştirisi zaman içerisinde Türkiye’deki dindar 

muhafazakâr çevrelerin fikri dünyalarının amentüsü haline gelmiştir. Bu çevrelerin hemen her 

tartışması laiklik eleştirisiyle kesişmiş yahut ülkede ortaya çıkan olumsuzlukların kaynağı 

olarak laiklik her zaman ana unsurlardan biri olarak değerlendirilmiştir. Pek tabii laiklik kavram 

olarak eleştirilerin temelinde değildir fakat Türkiye’nin cumhuriyet idaresi ile birlikte 

laikleşmesi ve Batılı modernist bir yaşam biçime hızlı bir biçimde geçilmesi ‘geleneksel 

değerlerin yozlaştırılması, yok edilmesi’ karşıtlığı ekseninde oluşan eleştirilerin yolunu 

açmıştır. Mert, “İslam adına konuşan çevrelerde Kemalizmin tarihsel bir tartışma haline 

gelmesinin en önemli nedenlerinden biri, Kemalizmin sekülerliği değil sekülerizmin laik biçimi 

ve Batılı modernist vurgusudur”304 diyerek Türkiye’deki laiklik eleştirilerinin genel çerçevesini 

çizmektedir. 

Yayın hayatında 10 yılı geride bırakan Lacivert her ay ele aldığı farklı dosya konularını 

irdelerken sıklıkla laiklik eleştirisine yer vermiştir. Bu hem gündelik yaşam pratiklerine yönelik 

bir eleştiri olarak hem de Kemalizm eleştirisi şeklinde derginin sayfalarına yansımıştır. 

Derginin ‘Tatil: Esaret mi Özgürlük mü?’ dosya konusu ile yayınlanan üçüncü sayısında 

Genel Yayın Yönetmeni Meryem İlayda Atlas imzalı yazıda seküler yaşam biçiminin kamusal 

alanı tek tipleştirdiği ve sadece ayrıcalıklı bir gruba göre şekillendirdiği eleştirisi yer 

almaktadır. Atlas, dindar kadınların özgürce halk plajlarında tatil yapamadıkları inancıyla 

                                                             
304 Nuray Mert, “Laiklik Tartışması ve Siyasal İslam”, Cogito, Sayı 1, 1994, s.101 



 103 

laikliğin temel değerlerini örtülü bir biçimde eleştirmekte ve “…çünkü Türkiye’de kamusal 

alan, homojen ve seküler değerlerle belirleniyor, sosyolojiye göre değil.”305 şeklindeki iddialı 

ifadesiyle duyduğu rahatsızlığı dile getirmektedir. 

Birol Biçer’in derginin yedinci sayısında kaleme aldığı ‘Malala’nın Buruk Nobel’i’ 

başlıklı yazıda ise Taliban karşıtı eğitim aktivisti Malala Yousafzai’nin aslında Batı’nın öne 

çıkardığı bir isim olduğu öne sürülmekte ve Taliban’ın kız çocuklarının okumasına karşı 

olmadığı, sadece seküler eğitime karşı olduğu ifade edilmektedir.306 Türkiye tarafından terör 

örgütü olarak kabul edilen Taliban’ın bilinçli ya da bilinçsizce aklanmasına yardımcı olan bu 

yazı seküler eğitimin reddinin de normal karşılanması gerektiğini kurduğu dil ile okuyucuya 

aktarmaktadır. 

Lacivert’in bir sonraki sayısı olan sekizinci sayıda ise bu defa Reyyan Erdoğan seküler 

dünyanın insanı dinden uzaklaştırdığı eleştirisi ile okurun karşısına çıkmaktadır. Mevlana’yı ve 

Şeb-i Arus’u anlattığı yazısında okura bu dünyanın geçiciliğini anlatırken alışılageldik İslamcı 

anlatının geleneksel kalıplarına başvuran Erdoğan, “seküler dünya harıl harıl bizi dini kültürel 

mirasımızdan uzaklaştırmaya çalışırken ve biz de pekâlâ her duyguyu, en çok da inancımızı 

içimizde yaşamaya alışmışken, ne zamana kadar bal kavanozunu dışından yalayacağız?”307 

sorusunu sormaktadır. Bu soru basit bir soru cümlesinden daha fazlasını içermektedir ve seküler 

yaşam biçimine yönelik bir eleştiriyi barındırmaktadır. Dindarların seküler yaşam nedeniyle 

inancını içinde yaşamaya alıştırıldığı yönündeki kanaat öne çıkmaktadır. 

H. Şule Albayrak derginin dokuzuncu sayısındaki ‘Dindar Halka Seküler Devlet; Seküler 

Devlete Dindar Başkan Olur mu?’ başlıklı yazısında dünyadaki laik devlet modellerini 

incelemektedir. Albayrak Amerika ve Fransa gibi modelleri ele alırken Türkiye’nin de farklı 

modellerden faydalanabileceğini vurgulamaktadır. ABD’de ‘tanrı huzurunda’ ifadesi geçen 

bağlılık yemininin resmi törenler dışında okula başlama ritüelinde de okunduğu örneğini veren 

Albayrak bunun toplumu birleştirici bir ifade olduğunu öne sürmektedir. ABD mahkemeleri bu 

metni ‘ayrılık ilkesine’ aykırı bulsa da kongre metnin arkasında durmuştur. Albayrak bu örnek 

üzerinden Türkiye’de de kamusal alanda dinin dışarıda bırakılmaması gerektiğini 

savunmaktadır. “Türk aydınları ‘Ne yapalım! Laiklik böyle bir şey...’ derken fena halde 

                                                             
305 Meryem İlayda Atlas, “Tatilin Yorgun Kadınları”, Lacivert, Sayı 3, 2014, s. 10 
306 Birol Biçer, “Malala’nın Buruk Nobel’i”, Lacivert, Sayı 7, 2014, s. 55 
307 Reyyan Erdoğan, “Mevlana’nın Düğün Gecesi”, Lacivert, Sayı 8, 2014, s. 59 



 104 

yanılıyorlardı”308 diyen Albayrak Türkiye’nin bu laiklik modeline daha uygun olduğu 

düşüncesini savunmaktadır. 

Sık sık güncel siyasi tartışmaların da konu edildiğini gördüğümüz Lacivert, 25. Sayısında 

dönemin Meclis Başkanı İsmail Kahraman’ın sözleri üzerine ortaya çıkan güncel bir tartışmaya 

derginin sayfalarında yer vermiştir. Kahraman’ın “Laiklik bir kere yeni anayasada 

olmamalıdır” ve “Yeni ve dindar bir anayasa olmalı”309 sözleri üzerine başlayan tartışmaların 

ardından Pınar Kandemir’in dergide kaleme aldığı yazı310 meclis başkanını destekler 

niteliktedir. Kandemir yazısında Kemalist laiklik yerine demokratik bir sekülerizmin inşa 

edilmesi gerektiğini savunmakta, laikliğin kimi zaman CHP kimi zaman ordu kimi zamansa 

bürokrasi eliyle dindar kesim üzerinde bir sopa olarak kullanıldığını dile getirmektedir. Ancak 

demokratik bir sekülerizmin inşasını savunan bu yazı yukarıda örneklerini gördüğümüz 

sekülerizm eleştirileriyle de bir noktada çelişmektedir. Yazı tüm inanç gruplarına eşit mesafede 

ve eşit özgürlükler vererek ilerleyecek bir modeli savunurken Hıristiyanları ve Yahudileri de 

anmaktadır ve onların da Türkiye’de özgür olması gerektiğine vurgu yapmaktadır. Ancak aynı 

yazıda ülkede önemli bir nüfusa sahip olan Aleviler ve ibadethane statüsü sıklıkla tartışılan 

cemevleri kendisine yer bulamamıştır. 

Aynı dönemde yayınlanan ve bu araştırmanın konusu olan dergilerden bir diğeri olan 

Cins’te de laiklik ve sekülerizm eleştirisi zaman zaman kendisine yer bulmuştur. 

Cins’te düzenli olarak yazılarıyla yer alan Hakan Arslanbenzer Batı, modernite, 

aydınlanma eleştirileriyle bezeli yazılarında yine aynı kavramlara ait yahut onlarla ilişkili 

kavramlar olan laiklik, hümanizm, sekülerizm gibi kavramları da yermektedir. 

Derginin dokuzuncu sayısında Arslanbenzer aynı anda hem laik hem Müslüman 

olunmayacağını savunduğu yazısında Müslümanları bir peri masalına aldandıkları için tenkit 

etmektedir. Yazısına “hem hümanistim hem de Müslümanım demek, laikim ama Müslümanım 

demekten daha tutarsız” diyerek başlayan Arslanbenzer, Müslümanlığın laiklik ve hümanizmle 

bir arada var olamayacağını, medeni dünyada Müslümanlığın korunamayacağını 

düşünmektedir. 

 

                                                             
308 H. Şule Albayrak, “Dindar Halka Seküler Devlet; Seküler Devlete Dindar Başkan Olur mu”, Lacivert, Sayı 
9, 2015, s. 33 
309 “Meclis Başkanı Kahraman: Laiklik Yeni Anayasada Olmamalı”, BBC Türkçe, 2016, (Çevrimiçi) 
https://www.bbc.com/turkce/haberler/2016/04/160425_kahraman_laiklik , Erişim Tarihi: 25.11.2024 
310 Pınar Kandemir, “Laiklik İçimizde mi?: Yeni Laiklik, AK Parti ve CHP”, Lacivert, Sayı 25, 2016, s. 72 



 105 

“Hümanist olmadan laik, laik olmadan hümanist olmanız mümkün değil. 

İslamcıların belki de en büyük yanılgısıdır, anti-laik bir hümanizm tahayyül etmeleri. 

Böylece hem medeni dünyanın, demokrasi ve insan özgürlüklerinin bir parçası olacaklar 

hem de Müslümanlıklarını muhafaza edebilecekler. Peri masalı.”311 

 

Arslanbenzer’in kaldığı noktadan ise dergide düzenli olarak yazıları yayınlanan Ercan 

Yıldırım devam etmektedir. Ümmetçilik hatırına evrensel değerlerin ve hümanizmin hoş 

görüldüğünü ve çelişkiler yarattığını söyleyen Yıldırım, derginin yirminci sayısındaki 

‘Milliliğin Sınırları” başlıklı yazısında milliği laik düşünceden arındırmış ve İslamcılık 

düşüncesinin gerekliliğini vurgulamıştır. Yıldırım milliliği “…Anadolu’nun İslamlaşmasıyla 

biz Türklerin sadece İslam’ı referans alarak, gaza metoduyla kâfir ve kapitalizm dışı bir nizamı 

inşa etmemizin adıdır!”312 şeklinde tanımlamıştır. Yıldırım ‘İslami Dönüşüme İnanıyor 

Muyuz?’ başlıklı bir diğer yazısında ise İslam’ın Türkler için varlık – yokluk sebebi olduğunu 

dile getirmekte ve Cumhuriyet tarihini İslam’ın konumlandırılışı üzerinden kısaca 

özetlemektedir.313 Yıldırım bu yazısında öncelikle Cumhuriyet elitlerini Türkleri İslam’dan 

soyutladıkları gerekçesiyle eleştirmektedir. Yazının devamında ise Türkiye’deki 

muhafazakârların İslami dönüşüm için fırsat buldukları ancak bunu değerlendiremedikleri 

düşüncesi dile getirilir. Bu düşünceye sebep olarak muhafazakârların seküler yaşam biçimi 

vasıtasıyla statükonun bir parçası haline gelmesi gösterilir. Yıldırım, hemen her yazısında 

olduğu gibi bu yazısında da kapitalizm, emperyalizm ve neoliberalizm gibi kavramları 

eleştirmeyi es geçmez ve neoliberalizmin birey taleplerini çoğaltan ataklarının 

muhafazakârlarda karşılık bulduğunu söyler. Yazara göre Türkiye’nin muhafazakâr kesimleri 

geçmişte engellendikleri tüm alanlarda kendilerine yer buldukça İslami olanı ertelemişlerdir. 

Neoliberalizmle kol kola olan günümüz sekülerizmi İslami kimliklerin seküler mahiyetlerini 

güçlendirmiştir. 

Yıldırım’ın ilk olarak bahsettiğimiz yazısındaki Anadolu’nun İslamlaşması arzusu 

derginin diğer yazarlarında ve söyleşi yaptığı konuklarında da sıklıkla görülmektedir. 

Anadolu’nun İslam olup olmadığı İslam değilse ne olduğu sorusu ayrı bir tartışmanın konusu 

olabilecekken dergide bu gibi sorulara netlikle bir yanıt bulunmamaktadır. Yusuf Genç’in 

derginin 16. sayısı için İslamcı yazar Sait Mermer ile yeni çıkan kitabı için yaptığı söyleşide de 

                                                             
311 Hakan Arslanbenzer, “Laikliğin Şahidi Hümanizm”, Cins, Sayı 9, 2016, s. 20 
312 Ercan Yıldırım, “Milliliğin Sınırları”, Cins, Sayı 20, 2017, s.12 
313 Ercan Yıldırım, “İslami Dönüşüme İnanıyor Muyuz?”, Cins, Sayı 31, 2018, s.11 



 106 

Anadolu’nun İslamlaşması meselesi gündeme gelir. Kitap ile başlayan sohbet peygamberlerden 

Gazali’ye, İslam felsefesinin gelişiminden İngilizlerin rabıtayı bitirmesine kadar ilerlemiştir. 

Ancak sohbetin dönüp dolaşıp geldiği nokta Anadolu’nun İslamlaşması olmuştur. Söyleşinin 

son sorusu olan “Peki, “ortak” bir “şuradan başlayalım” diyebileceğimiz bir yer yok mu? Nasıl 

belirleyebiliriz bunu?” sorusu işe aşağıdaki yanıt ile karşılık bulmuş ve söyleşi Kemalizm’in 

yıkıcılığı ve yıkılanın yeniden inşası düşüncesi ile son bulmuştur: 

 

“Nasıl toparlayabileceğiz bu dağınıklığı diye soruyorsunuz. Ehl-i Sünnet ve Cemaat 

yolundan ayrılmayarak. Hatta ben buna Türkiye Ehl-i Sünneti de diyebilirim. Türkiye Ehl-

i Sünneti derken kavramı daraltmıyorum; aksine daha geniş alıyorum. Ehl-i Sünnet bir 

mezhep değil; ana hat. Tasavvuf da öyle; bir meşreb değil, ana hat. Birbirinin ön ve arka 

yüzü. Bu topraklara Ehl-i Sünneti kim taşıdı? Tarikatler… Gelelim “ortak” bir nereden 

başlayalım sorunuza. Cevabı çıktı ortaya aslında: Tekke ve zaviyelerin kapatıldığı 

noktadan; Kemalizmin tarikatleri çağdışı bulduğu noktadan; Modernist İslamcılığın 

Tasavvufa dair meseleleri şirk saydığı noktadan.”314 

 

Daha önce Cins’te Yıldırım’ın yazısında gördüğümüz Anadolu İslamlaşması meselesini 

Sait Mermer söyleşisinde Türkiye Ehl-i Sünneti olarak görürüz. Aralarında bu çalışma 

bağlamında düşünüldüğünde büyük farklar bulunmamaktadır ve en nihayetinde ortak nokta 

bize “devletin dini İslam” düşüncesinin bilinçaltından bilinçdışına çıktığını göstermektedir. 

Türkiye’deki Ehl-i Sünnet üzerine yazılan bir yüksek lisans tezi bugün Türkiye’deki Ehl-i 

Sünnet taraftarlarının harici-selefi tavırla farklı düşünenlerin sesini kıstığını, kendi 

düşünceleriyle paralel düşünmeyen kişileri tekfir ederek (Müslüman kişinin başka bir 

Müslümanı kâfir olarak ilan etmesi) karaladığını ortaya koymaktadır.315 Bahsedilen 

araştırmanın vardığı sonuç Cins’te Sait Mermer tarafından dile getirilen düşüncelerin laiklik 

düşüncesi ile ters düştüğünü göstermektedir. 

Türkiye’deki laiklik tartışmaları yirminci yüzyıl boyunca sürmüş ancak çok sesli ve daha 

güvenceli bir şekilde içinde bulunduğumuz dönemde gerçekleştirilebilmiştir. Laikliğin 

Türkiye’de otoriter tek parti yönetimi tarafından kurulmuş olması, sonrasında askeri darbeler 

                                                             
314 Yusuf Genç, “Sait Mermer: Düşüncelerimizi Yenilemezsek, Modern Buzağılardan Kurtulamayız”, Cins, Sayı 
16, 2017, s. 38-40 
315 Nur Kevser Emekli, Son Dönem Türkiye’si Örnekliğinde Ehl-i Sünnet-Selefîlik Etkileşimi, Aksaray, 
Aksaray Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslâm Bilimleri Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, 2021, 
s.172 



 107 

ve yargı müdahaleleriyle korunması laiklik ve demokrasi arasındaki gerilimi yansıtmaktadır. 

Bu otoriter laiklik anlayışı nedeniyle karşıt politika üretmek günümüze kıyasla zor bir siyasi 

süreçten geçildiğini göstermektedir.316 Politikadaki bu zorlu sürecin benzeri düşün alanında da 

kendini göstermiştir. 1960’lar ve 1970’lerin muhafazakâr kültür sanat dergilerinde laiklik 

karşıtı düşünceler sıklıkla kendine yer bulsa da bu genelde tarihi hikayelerle veya sembollerle 

inşa edilmiştir. Açıkça laiklik karşıtlığı uzun süre yayın hayatını sürdürmüş olan dergilerin 

yalnızca birkaç sayısında kendisine yer bulabilmiştir. 

Türkiye İslamcılığının tanınmış isimlerinden Atasoy Müftüoğlu, Mavera dergisinin 44. 

sayısında kaleme aldığı ‘Rahmet İçindeler’ başlıklı yazıda dönem eleştirisi yapmaktadır. Yazar 

bu dönem eleştirisine insanın dünyaya iman üzere geldiğini fakat yaşadığı dünyanın insanı 

küfre çağırdığını söyleyerek başlar. Çağdaş değerlerin, çağdaş ilkelerin, çağdaş dünya 

görüşünün ve onun kavramlarının küfrü yoğunlaştırmak için kullandığını söyler. Islahatçı ve 

ulusçu yaklaşımların küfre kan ve can veren yaklaşımlar olduğunu dile getiren yazar çağdaş 

siyasi yapıyı tanımayacak bir cihadı ve mücahitliği okuyucuya salık verir. Cihadın Allah’ın 

yurdunda Allah’ın sözünden başka bir sözü egemen kılmamak olduğunu söyleyen Müftüoğlu, 

derginin kurucu kadrosunun daha önce yazmadığı kadar radikal İslamcı bir yazıyı kaleme alarak 

derginin kendi tarihi açısından önemli bir eşik oluşturmuştur.317 

Mavera’nın önceki sayılarında yer alan ideoloji eleştirileri ve laiklik karşıtı yazılar daha 

yumuşak bir üslupla ve dönemin geçerli görüşü diyebileceğimiz anti-komünizm 

propagandasıyla bezeli bir şekilde neşredilmiştir. Müftüoğlu’nun metninde olduğu gibi ulusçu 

ve ıslahatçı yaklaşımları küfür addedecek sertlikte bir içeriğe evvelinde rastlanmamıştır ancak 

laikliği eleştiren satırlar derginin kurucu isimlerinin metinlerinde zaman zaman görülmüştür. 

Mavera’nın 5. sayısında Rasim Özdenören tarafından kaleme alınan ‘Çeşitlemeler’ başlıklı 

bölümün “Dünya Bir İnkılap Bekliyor” alt başlığını taşıyan parçasında Necip Fazıl Kısakürek 

tarafından Anadolu’nun çeşitli şehirlerinde verilen konferanslar anlatılmaktadır. Necip Fazıl’ın 

konferans dizileriyle ve onun inkılaplara yönelik eleştirisinin aktarımıyla başlayan metinde 

Özdenören bir noktada kendisi de inkılapları eleştirmeye başlar. Özdenören iki çeşit inkılap 

olduğunu söyler ve bunları şöyle sıralar: 

- Mutlak inkılaplar: peygamberlerin getirdiği, insanı insan eden inkılaplar 

                                                             
316 Ahmet T. Kuru, Alfred Stepan, “Bir ‘İdeal Tip’ ve Skala Olarak Laiklik: Türkiye, Fransa ve Senegal 
Karşılaştırması”, Türkiye’de Demokrasi, İslam ve Laiklik, Der. Ahmet T. Kuru, Alfred Stepan, Çev. Hande 
Tatoğlu, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2013, s. 101 
317 Atasoy Müftüoğlu, Rahmet İçindeler, Mavera, Sayı 44, 1980, s. 17-19 



 108 

- Nisbi inkılaplar: Toprağa bağlı, için için oluş halindeki inkılaplar (Rönesans, Fransız 

İhtilali ve Komünizm) 

Sözünü ettiği nisbi inkılapların varmak istedikleri hedefin doğrusunun İslamiyette 

olduğunu dile getiren Özdenören, Rönesans’ın amacına ulaşamadan laiklik içinde donduğunu, 

laikliğin ise Hristiyanlığa karşı insani bir reaksiyon olarak ortaya çıktığını belirtir. Ancak İslam 

ve laikliğin bir aradalığı konusuna ise şerh düşer. “İslam, her şeye hâkim kanunları muhtevi 

olarak laiklik çerçevesine sığdırılabilir mi?” sorusunu soran Özdenören temelde İslam’ın insan 

hayatının tüm yönlerini kapsayan kurallarının laik bir sistem içinde ne kadar uygulanabilir 

olduğunu ve laikliğin çerçevesinin İslam’ın esaslarıyla ne ölçüde örtüştüğünü tartışmaya 

açmaktadır. Özdenören’in sormuş olduğu soruya kendisinin verdiği yanıt ise şöyledir: “Kutup 

ayısını hurma ağacı dibinde besliyemezsiniz…”318 

Mavera’nın daimî yazarlarından biri olan Alâeddin Özdenören’in “İki Okulun Türk 

Toplumu Üzerine Olan Etkileri”319 başlıklı yazısı da laiklik tartışmaları kapsamında 

değerlendirebileceğimiz yazılardan biridir. Le Play ve Auguste Comte’un yöntem açısından bir 

tenkiti olarak başlayan yazı başlığından tahmin edilebileceği üzere dönemin Türkiye’si üzerine 

düşüncelerle devam ederek laiklik ve pozitivizm eleştirisine dönüşür. Comte’un ortaya 

koyduğu görüşlerin evrensel genel geçerliklerini sorgulayan yazıda Türkiye’deki Batıcı 

şartlanmış kadrolar şeklinde adlandırılan kesim Comte’un görüşlerini ve pozitivizmini dogma 

haline getirmesiyle eleştirilir. Bilhassa laiklik ilkesinin dini değerleri toplumdan tasfiye etmek 

niyetiyle kullanıldığına vurgu yapılır. Aslında Batı’nın bütün niyetinin 1839’dan sonra 

Türkiye’yi hem ekonomik hem sosyal yapısı ile kontrol altına almak olduğu vurgulanır. A. 

Özdenören’e göre bu niyetle laiklik bir giyotin gibi kullanılmış, dini inanç ve düşünceyi ayakta 

tutan bütün kurumlar ortadan kaldırılmıştır. Bu durumun bir getirisi olarak ortaya çıkan ruhsal 

ve ahlaki çöküntü Türkiye’de komünizm ve faşizm gibi Batı kaynaklı sistemlerin destekçi 

bulmasına neden olmuştur.  

Alâeddin Özdenören’in Comte ve pozitivizm tenkiti olarak başlayan yazısı son sayfaya 

gelindiğinde laikliğin Türkiye’ye verdiği zararları özetleyen klişeleşmiş bir muhafazakâr 

söylemin tekrarına dönüşmektedir. Yazının başlığı her ne kadar hem Le Play hem Comte’un 

Türkiye üzerindeki etkisini işaret etse de içeriğe bakıldığında Comte üzerinden pozitivizm ve 

laiklik eleştirisi yapıldığı görülmektedir. 

                                                             
318 Rasim Özdenören, “Çeşitlemeler: Dünya Bir İnkılap Bekliyor”, Mavera, Sayı 5, 1977, s. 71 
319 Alâeddin Özdenören, “İki Okulun Türk Toplumu Üzerine Olan Etkileri”, Mavera, Sayı 16, 1978, s. 29-35 



 109 

Aynı dönemde neşrolunan ve çok benzer bir ideolojik çizgiye sahip olan Diriliş de yine 

laiklik eleştirilerine sayfalarına yer vermiştir. Sezai Karakoç tarafından neşredilen dergi zaten 

hemen her sayısındaki güncel siyasetten uzak ancak ideoloji yoğunluklu yazılarıyla laikliğe 

bakışını belli etmektedir. Dergide yer alan bazı metinlerde ise laikliğe dair düşünceler açıkça 

dile getirilmektedir. 

Genel olarak Batı’dan alınmış kavramlara mesafeli bir çizgide duran Diriliş, laiklik 

konusunda da bu mesafesini korumuştur. Sezai Karakoç, Ortadoğu İnsanı başlıklı yazısında bir 

medeniyet beşiği olan Ortadoğu coğrafyasında konumlanan ülkelerin Batılılaşmasını eleştirir. 

Kendisi pek çok medeniyete ev sahipliği yapmış bu coğrafyanın mevcut ülkelerinin Osmanlı 

Devleti sonrasında Batılı denemelere girişmesini Karakoç doğru bulmamaktadır. Laik ve 

dinden uzak, tarihe yabancı bir gençlik yetiştirildiğini dile getiren Karakoç bu denemelerin 

başarısız olduğunu ve Ortadoğu aydınlar kadrosunu Sosyalizme sürüklediğini iddia 

etmektedir.320 

Bahri Zengin ‘Batılılaşmak’ başlıklı yazısında hem Tanzimat Dönemi’ni hem de 

Tanzimat’tan gelen fikirleri hayata geçirdiği için Cumhuriyet Dönemi’ni eleştirir. Osmanlı 

Devleti’nin Batılılaşmayı yanlış anladığını, Batı’nın gelişen teknolojisine karşın Tanzimat 

aydınlarının onun kavramlarına sarıldığını dile getirir. Zengin, “…garplılaşma, laisizm, 

hürriyet, din ve devlet, devrimler gibi cemiyet yapısında bir ölçü mevkiinde olan kavramlar, 

kişi ve cemiyet şuurunda bulanık ve belirsiz bir yapıya sahiptirler.”321 şeklindeki düşüncesiyle 

bu yeni kavramların Osmanlı coğrafyasındaki belirsizliğine vurgu yapar. Kendi döneminde de 

bu kavramların hala sahipleniliyor olmasını yadırgayan Zengin, “Bugün laisizme, devrime, 

hürriyete ve bir çok -izmlere şüphe götürmez şekilde inanmalar, bu hasta adamın hala 

şuurlanamayışının bir sonucu mudur?”322 sorusunu sorar. Batı’nın teşhisi olan ‘hasta adam’ 

kavramını kabul eden Zengin, Batı’dan alınan ve kendisinin yerdiği kavramlarla ise uzlaşıdan 

uzak bir ilişki içerisindedir. Metin alışılageldik laiklik karşıtı muhafazakâr bir düşünüş biçimini 

ortaya koymaz. Bir yaşam biçimi veya örf, adet, gelenek - göreneklerin unutulması gibi bir 

eleştiri Zengin’in yazısında yer almaz. Toplumda temeli olmaması nedeniyle şuuru 

bulanıklaştıracağı inancıyla kavramların sahiplenilmesi eleştirir. Ancak hem Tanzimat hem 

Cumhuriyet Dönemi bu kavramlara olan yakınlığı nedeniyle eleştirilirken bir alternatif de 

sunulmaz. Diriliş dergisinin kendisi varlığıyla bir alternatif sunmaktadır ve bu hemen her 

                                                             
320 Sezai Karakoç, “Ortadoğu İnsanı”, Diriliş, Sayı 1, 1966, s. 7-8 
321 Bahri Zengin, “Batılılaşmak”, Diriliş, Sayı 4, 1966, s. 45 
322 A.e 



 110 

sayısında tekrar tekrar dile getirilmektedir. Fakat Bahri Zengin’in söz konusu yazısında ise buna 

rastlanmaz. Zengin’in yazısı dönemin önemli muhafazakâr dergilerinden biri olan ve 

muhafazakâr kesimlerin aydınlarının bir araya geldiği bir dergi olan Diriliş’in laisizm, laiklik 

yahut sekülerlik gibi kavramlara nasıl bir bakış açısıyla yaklaştığını göstermesi açısından önem 

arz etmektedir. 

Prof. Hamid Algar’ın ‘Bosna’da Nakşibendi Tarikatı Üzerine Notlar’ başlıklı yazısı ise 

Diriliş’ten laiklik konusunda üzerinde duracağımız son yazıdır. Çağdaş İslam dünyası ve 

Nakşibendi Tarikatı üzerine çalışmalarıyla bilinen İngiliz akademisyen Hamid Algar, ele 

aldığımız yazısında laiklikliği ümmet bütünlüğünü engelleyen bir unsur olarak 

değerlendirmektedir. Ümmet birliği düşüncesinin gözle görülür bir biçimde parçalandığını dile 

getiren Algar, toplum hayatında laikliğin yayılışının hızla genişlediğini vurgulamakta ve İslam 

dünyasındaki hareketlerin bu hızlı yayılış karşısında parçalı bir halde bulunduğunu tespit 

etmektedir.323 Algar’ın ümmet birliğinin zayıflamasına sebep olarak laikliğin yayılışını 

göstermesi muhafazakâr çevrelerde sıklıkla görülen laikliğe yönelik soğukluğun bir başka 

benzeridir. Ertuğrul Meşe, Mukaddesatçı Anti-Kemalizm adlı kitabında muhafazakâr 

çevrelerdeki laiklik karşıtlığını şu süreç ile açıklamaktadır: “Dinin politikaya alet edilmesini 

yasaklayan Hıyanet-i Vataniye Kanunu (1920), Saltanatın kaldırılması (1922), hilafetin ilgası, 

şer’i mahkemelerin kaldırılması ve Tevhid-i Tedrisat Kanunu’nun kabulü (1924), tekke ve 

zaviyelerin kapatılması (1925), devletin dinine dair hükmün Anayasa’dan çıkarılması (1928), 

ibadetin ve ezanın Türkçeleştirilmesi (1932) gibi radikal laiklik uygulamaları dini alanı 

sekülerlik lehine daralttığı için bu süreç dini çevrelerce olumsuz olarak algılanmıştır.”324 Tüm 

bu süreçlerin ve alınan kararların muhafazakâr çevrelerde bıraktığı negatif etki, yaşanan 

olumsuzluklarının müsebbibi olarak laikliğin görülmesi şeklinde bir refleks geliştirmiştir. Algar 

tarafından ümmet birliğinin zayıflamasına neden olarak bunun gösterilmesi de benzer bir süreci 

işaret etmektedir. Ulus devletlerin ortaya çıkışı, Müslüman devletlerin kendi aralarındaki 

çatışmalar, mezhepsel farklılıklar gibi nedenlerden önce laikliğin hızla yayılışını ümmet 

birliğine engel olan bir durum olarak değerlendirmek muhafazakâr çevrelerdeki anti-laik 

duruşun bir yansıması olarak tezahür etmektedir. 

Muhafazakâr kültür sanat dergilerinin ortak temalarından biri olan laiklik – sekülerizm 

konusunu incelediğimiz bu bölümde günümüzde yayın hayatına devam eden dergiler ile 

                                                             
323 Hamid Algar, “Bosna’da Nakşibendi Tarikatı Üzerine Notlar”, Çev. Mehmed Değirmenci, Diriliş, Sayı 12, 
1975, s. 15 
324 Ertuğrul Meşe, Mukaddesatçı Anti-Kemalizm: İslamcıların Atatürk ve Cumhuriyet Algılarının 
Sosyolojisi, İstanbul, İletişim Yayınları, 2023, s. 39 



 111 

geçmişte neşredilmiş olan dergilerin konuyu ele alış biçimlerinin farklılaştığı görülmüştür. 

Laiklik konusunda ilk incelediğimiz dergi olan Lacivert, bu hususu daha çok gündelik 

hayatından içinden bir bakışla değerlendirmiştir. Türkiye’de sıklıkla görülen yaşam şekli 

tartışmalarına yakın bir yerden yapılan laiklik değerlendirmesi bazı sayılarda gündelik siyasetin 

tartışma konularıyla paralel bir biçimde ele alınmıştır. 

Lacivert ile aynı dönemde neşredilen Cins ise Lacivert’ten farklı olarak laiklik konusunu 

daha kavramsal bir biçimde ele almıştır. Lacivert gibi güncel siyasetin merkezinden konuya 

yaklaşmamış, daha çok kavramları tartışmaya açmıştır. Özellikle Hakan Arslanbenzer’in 

yazılarında laiklik, sekülerizm, hümanizm gibi kavramlar tartışılırken Ercan Yıldırım’ın 

yazılarında kapitalizm, neoliberalizm gibi kavramlar üzerinden sekülerizm eleştirisi 

yapılmıştır. Cins, bu konudaki yazıların muhtevası itibariyle aynı dönemde neşrediliği 

Lacivert’ten ziyade geçmiş dönemde neşredilmiş olan Mavera ve Diriliş’e daha yakın bir 

çizgide durmuştur. Lacivert ve Cins arasındaki bu ayrımın ortaya çıkmasında Lacivert’in her 

ay bir dosya konusu belirleyerek bu konu etrafında sayının yazılarını şekillendirmesi etkili 

olmuştur. Genellikle güncel tartışma konularını ve kavramlarını gündemine alan Lacivert ister 

istemez bugünün tartışma konularını merkeze koymuş ve tartıştığı konuları bu çerçevede ele 

almıştır. Laiklik, Lacivert’te muhafazakârlar açısından bir kısıtlama olarak görülmüş ve yaşam 

biçimi tartışmalarının bir parçası olarak değerlendirilmiştir.  

1960’lar ve 1970’lerdeki sayılarını incelediğimiz Mavera ve Diriliş dergilerinde ümmet 

ve ümmetçilik kavramları sıklıkla kullanılmaktadır. Bu kavramların etrafında gelişen bir laiklik 

eleştirisi her iki dergide de okuyucuya sunulur. Bir kavram kullanılırken yalnızca Türkiye’nin 

güncel politik durumuyla düşünülmez aksine sıklıkla Müslüman coğrafyasına atıfta bulunulur. 

Zaman zaman radikal bir tavra ulaşan ümmetçilik düşüncesine engel olarak görülen laiklik 

kavramı her iki dergide de eleştirilere konu edilmiştir. Kavramlarla düşünmeyi ve onları 

irdelemeyi seven her iki derginin yazarları da dönemin ruhuna uygun olarak anti-komünizm 

söylemlerinin parçası olmaktan kaçınmamışlardır. Öyle ki laikliğin temel yapısının insanları ve 

toplumları sosyalizme sürüklediğine dair endişeleri barındıran satılar bu dergilerde yer almıştır. 

Türkiye’nin hemen her dönem ikiye bölündüğü bir tartışmanın konusu olan laiklik 

meselesinde öne çıktığı gibi ideolojik saikler hemen her meselede öne çıkmıştır. İncelenen tüm 

dergilerde ideolojik tutumlar kendisini belli etmektedir. Aralarında benzerlikler ve farklılıklar 

mevcuttur ve muhafazakâr çizgide yayın yapan bu dergilerin ideolojik konumlanışının daha iyi 

anlaşılabilmesi için bir sonraki bölümde dergiler ideolojileri açısından incelenecektir. 



 112 

3.4. Muhafazakâr Kültür-Sanat Dergilerinde İdeolojik Yaklaşım 

Medya, geniş kitlelere hızlı ve kolay bir şekilde ulaşabildiği için ideolojilerin 

yayılmasında kuvvetli bir araçtır. Televizyon, radyo, gazete, dergi ve özellikle dijital 

platformlar sayesinde fikirler, haberler ve kültürel öğeler hızlı bir biçimde kitlelere 

ulaşabilmektedir. Bu yaygın erişim, medya organlarının belirli ideolojik çerçeveleri 

benimseyerek veya destekleyerek toplum üzerinde etki yaratmasına olanak tanır. 

Louis Althusser insanların kendileri, işleri ve dünya hakkında fikirlere sahip olduğunu ve 

bu fikirlerin tümüyle tutarlı değilse bile belli bir anlam bütünlüğüne sahip fikirlerden oluşan, 

ideoloji adı verilen genel sistemler içinde kümelendiğini belirtir. İdeolojiler, bireylerin yalnızca 

‘fikirlerinin’ bir bütünü değildir; bunlar kimi zaman sert, kimi zaman esnek ancak genellikle 

her iki niteliği de barındıran sistemlerdir. Saf ve basit fikirler olarak değerlendirilemeyecek olan 

bu sistemler pratikle bağlantılıdır ve belirli bir yargı sistemi edinmişlerdir. Bu nedenle kendi 

bedenleri olduğu kabul edilmeli ve bu bedenler içinde ele alınmalıdır. Bu bedenler “kurumlar” 

dan, her şeyden önce de devletten ve onun çeşitli ideolojik aygıtlarından (hukuk sistemi, eğitim 

sistemi, politik sistem, sendikal sistem, din, aile, tıp, istihbarat sistemi ve kültürel sistem vb.) 

oluşur. Bu ideolojik bölgeler toplamı içinde baskın ideoloji (baskın sınıfın ideolojisi) ile baskı 

altına alınan ideolojiler arasında sert bir ideolojik sınıf çatışması yaşanır.325 

Türkiye’de ideolojilerin yayılmasında ve fikri mücadelelerin verilmesinde dergicilik 

önemli bir alan olmuştur. Bugün dergilere olan rağbet çağın koşulları neticesinde azalmış olsa 

da geçmişte ülkenin farklı düşünsel kutupları bu alanda yoğun faaliyetlerde bulunmuşlardır. 

Fikri faaliyetlerini dergiler aracılığıyla sürdüren farklı kutuplar yalnızca zıttı olan düşüncelerle 

değil kendisiyle aynı çizgide olan düşüncelerle de nüans farklılıklarına sahip olabilmektedir. 

Türkiye’de hem sağ hem sol kendi içerisinde oluşmuş fraksiyonlar nedeniyle birden fazla siyasi 

harekete sahiptir. Benzer şekilde bu düşünce veya yöntem farklılıkları neticesinde oluşmuş olan 

ayrımlar dergicilik alanında da kendisini göstermiştir. Muhafazakâr kültür sanat dergileri de 

uzaktan bakıldığında birbirleri ile aynı çizgide gibi görünüyor olsa da yakın bir incelemeye tabi 

tutulduğunda farklılıklara sahip oldukları görülmektedir. Bu nedenle hem dergileri 

muhafazakâr olarak adlandırmak hem de onların ideolojilerini incelemek tezat oluşturuyor gibi 

görünse de buradaki amaç muhafazakârların kendi içerisindeki nüans farklılıklarını ortaya 

çıkarabilmektir. Ayrıca günümüzde yayınlanan Cins ve Lacivert gibi iki muhafazakâr dergi ile 

geçmişte yayınlanmış olan Mavera ve Diriliş dergilerinin aynı çizgide olsalar da hangi 

                                                             
325 Louis Althusser, Ne Yapmalı?, Çev. Yağmur Ceylan Uslu, İstanbul, Sel Yayıncılık, 2018, s. 25 



 113 

noktalarda ayrıştıklarını tespit etmek muhafazakâr entelijansiyayı anlayabilmek açısından 

öneme sahiptir. 

Çalışmamızın örneklemi olan dergilerden Lacivert, sıklıkla güncel siyasi meseleleri 

gündemine alan yazılarıyla öne çıkmaktadır. Bu bağlamdaki yazılarda derginin ideolojik 

konumu kendisini belli etmektedir. Günümüzde sıklıkla duyulan kavramlara sayfalarında yer 

veren Lacivert, İslamcılık ideolojisini -İslamcılığın bir ideoloji değil bir duruş olduğunu 

savunsa da- yerli ve milli kavramıyla birlikte düşünür. ‘Batı Karşısında İslamcılığın Rolü’ 

başlıklı yazısında Mustafa Akar, İslamcılığı Batı karşısında bir refleks olarak görür. Yerli ve 

milli bir İslamcılık tasavvurunda bulunan yazar, yerliliği kapsayıcı bir tavırla genişletir. İsmet 

Özel’in Türklük ve Türkiye’nin İslam diyarı olduğu düşüncesine atıfla da milliği tanımlar. 

Geçmişte neşredilmiş muhafazakâr dergilerin yazarlarının aksine daha kapsayıcı bir düşünceye 

sahiptir ve bu kapsayıcılık şu satırlarda kendisini gösterir: 

 

“Mehmet Akif yeniden okunmaya başlanmış, Necip Fazıl üzerinden yeniden bir 

yerlilik fikri gündeme gelmiş hatta İdris Küçükömer’den Kemal Tahir’e kadar 

“İslamcılığın dışındaki İslamcılığa yakın münevverler” bir kez daha keşfedilmiştir. 90 

sonrası dönemde İslamcılar entelektüel olarak belki Cemil Meriç’ten aldıkları Batı 

karşısında dikkatli olmak fikrinin kılavuzluğuyla çıkardıkları dergilerde, yayınladıkları 

gazetelerde Türk olmak ve Türkiye’de yaşamak fikrini kendi açılarından güncellemiş ve 

Türkiye’ye ait meselelerde yalnız söz alma önceliğini değil, o söylem biçimini kurma, 

yenileme, tartışmaları açma ya da noktalama önceliğini ellerine almışlardır.”326 

 

İdris Küçükömer gibi Türkiye İşçi Partili (Kemalizm eleştirileri nedeniyle günümüzde 

muhafazakâr camiada saygı duyulan bir isim olsa da) bir isim ve Kemal Tahir gibi sosyalist bir 

yazar, Lacivert’in İslamcılığının kapsamına girmektedir. Akar’ın kaleme aldığı yazı 

İslamcılığın Batı karşıtlığıyla özdeş olması gerektiği düşüncesiyle ve kendi iç çatışmalarından 

arınmış bir şekilde varlığını sürdürmesi gerektiğine dair bir inançla temellenmiştir. 

Batı karşıtlığı ekseninde temellendirdiği kendi İslamcılık fikrini Sadık Albayrak’a atıfla 

formülleştiren Akar’ın yazısındaki ilgi çekici kısımlardan biri ise cumhuriyet inkılaplarını, latin 

harflerine geçiş konusunu, hilafetin kaldırılmasını ve diyanet reformunu İslamcılığın temel 

meseleleri arasında değerlendirdiği kısımdır. İslamcılık gibi evrensel bir genişliğe sahip olması 

                                                             
326 Mustafa Akar, “Batı Karşısında İslamcılığın Rolü”, Lacivert, Sayı 46, 2018, s. 22-25 



 114 

beklenen düşüncenin cumhuriyet değerleriyle hesaplaşma noktasına sıkıştırılması derginin 

ideolojisinin İslamcılık’tan ziyade Anti-Kemalist bir çizgiye yakın durduğunu işaret 

etmektedir.  

Lacivert’te yer alan ve günümüz kavramlarını kullanma alışkanlığını sürdüren yazılardan 

bir diğeri de derginin altıncı sayısında yer alan Zeynep Bayramoğlu imzalı ‘Yeni Türkiye: 

Büyük Türkiye!’ başlıklı yazı olmuştur. Yeni Türkiye söylemi günümüzde bilhassa iktidar 

kanadından politikacılar ve iktidara yakın görüşteki gazeteci ile yazarlar tarafından sıklıkla 

kullanılmaktadır. Türkiye’de bir şeylerinde değiştiğini anlatmak için Türkiye’nin eski Türkiye 

olmadığı vurgusu yapılıp Yeni Türkiye’den bahsedilmektedir. Burada incelemiş olduğumuz 

yazının konusu zorunlu Atatürk İlkeleri ve İnkılap Tarihi dersinin müfredattan kaldırılması ve 

yerine İmparatorluktan Cumhuriyete Yakın Tarih dersinin müfredata eklenmesi tartışmalarıdır. 

Metni kaleme alan Bayramoğlu, Atatürk İlkeleri ve İnkılap Tarihi dersini “Kemalist özneler 

yetiştirmeyi mümkün kılan en önemli araç” olarak tanımlamaktadır. Yeni Türkiye’nin 

“…Dersim Katliamı sebebiyle özür, 1915 sebebiyle taziye” yayınlayan yeni bir devlet aklına 

sahip olduğunu dile getiren Bayramoğlu bunun tarih derslerine de yansıması gerektiğine dair 

fikrini aktarmaktadır.327 Hem yazının başlığından itibaren Yeni Türkiye vurgusu ile bezeli 

oluşu hem de Kemalist özneler yetiştirilmesinin yazar tarafından sakıncalı bir durum olarak 

aktarılması yazarın ve derginin ideolojik konumlanışına dair fikir vermektedir. Yazıda öne 

çıkarılan Yeni Türkiye ifadesi de güncel siyasetten bağımsız bir ifade değildir. AK Parti iktidara 

geldikten birkaç yıl sonra İngiliz gazeteci Chris Morris’in yayınladığı kitaba adını veren Yeni 

Türkiye ifadesi siyaset arenasında bilhassa 2010’lu yıllardan sonra kullanılmaya başlanmış ve 

2014’te Recep Tayyip Erdoğan’ın cumhurbaşkanlığı kampanyasında öne çıkarılmıştır.328 

Cumhurbaşkanı Recep Tayyip Erdoğan’ın konuşmalarında sıklıkla vurgulanan ifadelere 

atıfta bulunan ve güncel siyasi tartışmaların diline paralel bir dille yazılan bir başka metin 

derginin 16. sayısında Fatmanur Altun imzası ile kaleme alınmıştır. ‘Milli Duruş: II. 

Abdülhamid’den Erdoğan’a’329 başlıklı yazıda Altun; Sultan II. Abdülhamid, Adnan Menderes, 

Turgut Özal ve Recep Tayyip Erdoğan’ı ideolojik olarak farklılıkları olsa da ‘Milli Duruş’ 

sergileme noktasında aynı çizgide yer alan aktörler olarak tanımlamaktadır. İktidara gelmiş 

başka liderlerin anılmayarak örtülü bir biçimde milli duruştan uzak olarak tanımlandığı yazıda 

alışılageldik muhafazakâr söylemde sıklıkla görülen ismi geçen liderleri övme ritüeli Altun’un 

                                                             
327 Zeynep Bayramoğlu, “Yeni Türkiye: Büyük Türkiye!”, Lacivert, Sayı 6, 2014, s. 57 
328 Tanıl Bora, “Yeni Türkiye”, Birikim, 2016, (Çevrimiçi), https://birikimdergisi.com/haftalik/7718/yeni-
turkiye , Erişim Tarihi: 15.02.2025 
329 Fatmanur Altun, “Milli Duruş: II. Abdülhamid’den Erdoğan’a”, Lacivert, Sayı 16, 2015, s. 64 



 115 

yazısında millilik üzerinden devam ettirilmektedir. Parti ismi belirtmeden bazı siyasi partileri 

Batı’yla ve terör örgütleriyle iş birliği yapmakla suçlayan yazı ‘biz ve ötekiler’ ikiliğini 

yaratmaktadır. Popülizmin en temel unsurlarından biri olan bu strateji ile söz konusu metin 

aktüel muhafazakâr sağ popülist söylemin bir başka örneğini sergilemektedir. 

Lacivert’in ideolojik pozisyonu derginin üzerinde durduğumuz yazılarından hareket ile 

ele alındığında bize sağ popülizm ile İslamcılık arasındaki bir çizgiyi göstermektedir. Dergi, 

bağlı bulunduğu yayın grubu olan Turkuvaz Medya’nın güncel ideolojik pozisyonu ile paralel 

bir hat üzerinde hizalanmaktadır. 

Çalışmanın bir diğer örneklemi olan Cins Dergisi’nin de birden fazla sayısında derginin 

ideolojik konumlanışını yansıtan yazılar kaleme alınmıştır. Dergide yer alan yazıların geneli 

ele alındığında katı bir ideolojiye sıkıca bir bağlılık göze çarpmaz. Yaklaşım olarak AK 

Parti’nin ilk dönemleri için yapılan “muhafazakâr demokrasi” tanımına yakın bir yaklaşım ile 

siyasi meselelere karşı pozisyon almaktadır. Elbette güncel siyasetin içinden yazılarla parti 

bazında yakın durdukları konumu açık bir şekilde belli ettikleri metinler mevcuttur. Ancak 

dergi kadrosu meseleleri ele alış biçimiyle muhafazakâr demokrasi tanımına temas eden bir 

biçimde yayıncılık faaliyetlerini sürdürmektedir. 

Cins’in ideoloji meselelerini ele alan yazılarıyla öne çıkan ismi Ercan Yıldırım’ın birden 

fazla yazısı derginin ideolojik duruşuna yönelik fikir vermesi açısından önem arz etmektedir. 

Derginin 30. sayısında Yıldırım imzasıyla kaleme alınan ‘Türk Siyasetinin Doğası’ başlıklı yazı 

bahsettiğimiz ideolojik konumlanışa yakın bir emsaldir. Türkiye’nin çeşitlilikler barındıran 

yapısına vurgu yapan Yıldırım aşağıdaki ifadeyle kapsayıcı ideolojik anlayışını ortaya koyar: 

 

“Türk siyaseti, Türk devleti gibidir; bir koalisyondur, farklı yapıların ittifakıyla hayat 

bulur. O yüzden bizim milli ideolojimiz birlik, beraberlik, kardeşlik söylemi üzerinden 

gelişir. Öyle ki Anadolu’nun İslamlaşması sürecinde farklı boy, soy, kimliklerin müşterek 

ideal ve kader etrafında birleşmesiyle millet aşamasına kavuşmuştur.”330 

 

Yıldırım, bu farklı kimliklere hitap eden partileri elitist yahut popülist olmaları nedeniyle 

eleştirir. Yazarın ısrarla vurguladığı bir konu yeni dindarlıklar icat edilmesidir. Modernleşmeci 

dindarlık ve seküler muhafazakarlık olarak adlandırdığı bu olguyu reddeden ve bunu neoliberal 

                                                             
330 Ercan Yıldırım, “Türk Siyasetinin Doğası”, Cins, Sayı 30, 2018, s. 10-11 



 116 

dindarlık tuzağı olarak gören yazar bu eleştirisiyle yine İslami kimliğini ve bu kimliğin özüne 

olan bağlılığını da ikrardan geri durmamış olur. 

Yıldırım’ın neoliberal dindarlık tuzakları olarak tanımladığı olguya yönelik eleştirilerin 

bir benzeri Neşe Kutlutaş’ın 28 Şubat üzerine yazdığı yazıda kendisine yer bulur. Kutlutaş’ın 

dramatik bir dille ele aldığı 28 Şubat anılarından sonra bugünü anlattığı satılarda yeni nesil 

dindarlara yönelik bir kızgınlık ve tenkit dikkat çeker. ‘Başörtlü genç kızları ve dindar 

oğlanları’ lüks mekanlarda şuursuzca para harcamakla, dindar olarak bilinen akademisyenleri 

konuları saptırmakla, dini çevreleri tecavüz ve harama İslam sosu uydurmakla suçlar. 

Türkiye’nin çevresinin ayrıştırıcı mihraklarla sarıldığına yönelik düşüncesiyle yazısını bitiren 

Kutlutaş’ın aşağıdaki satıları Yıldırım’ın yazısıyla paralellik gösterir: 

 

“Aylık bir derginin sayfasında yazılan üç beş satırla her şeyin bir anda 

düzelmeyeceğini biliyorum elbette. Ama şunu da biliyorum; bu ülkede sağcısı, solcusu, 

dindarı ve dindar olmayanı ile ortak bir dil bulmak isteyen ve yaşadığı toprağın kıymetini 

bilen pek çok vatansever var.”331 

 

Ülkenin farklı kesimlerini aynı potada buluşturan yazı sonu, ideolojisi itibariyle 

muhafazakâr demokrasi kavramını hatırlatmaktadır. Hem Yıldırım’ın hem Kutlutaş’ın 

yazısında kültürel açıdan benzer düşüncelere sahip olunduğu görülmektedir. Elbette 

muhafazakâr demokrasi yalnızca kültürel yanı ile değerlendirilemez, iktisadi ve sosyal yanı ile 

bir bütündür. Ancak her iki yazarın da metinleri muhafazakâr demokrasiye dair fikir vermesi 

açısında doyurucu donelere sahiptir. Her iki yazar da ülke içindeki gündelik tartışmalardan ve 

anlamsız polemiklerden ziyade genel tabloya odaklanmakta ve bu tabloda Batı karşıtlıkları 

dikkat çekmektedir. 

Ercan Yıldırım, Batı karşıtlığının karşısına Anadolu’nun İslam’ın üssü olduğu 

düşüncesini koyar. “Anadolu hak ile batılın, İslam ile küfrün sınır hattıdır”332 diyen Yıldırım, 

bu toprakların tüm farklılıklarıyla birlikte İslam’la yoğrulduğunu söyler ve bu bilincin 

korunması gerektiği düşüncesini dile getirir. Yazar bu düşüncesini söylerken hem erken 

Cumhuriyet Dönemi uygulamalarına anlayışla yaklaşır hem İslamcıları benimser. Kemalist 

elitlerin Sümer ve Hitit’te varlık bulma çabalarının İslamcılar tarafından tek boyutuyla ele 

                                                             
331 Neşe Kutlutaş, “28 Şubat: Yaşayanlar, Ekmeğini Yiyenler”, Cins, 2018, Sayı 29, s. 25 
332 Ercan Yıldırım, “Orta Asya’ya Dönmeyeceğiz”, Cins, 2016, Sayı 6, s. 14 



 117 

alındığını söyleyen Yıldırım, bu çabaların Batı’ya karşı ‘biz hep buradaydık’ deme biçimi 

olduğunu düşünür.  Sonrası dönemler için Kemalistleri ve milliyetçileri gaza düşüncesinden 

koptuklarıyla eleştirir. İslam ve Batı’nın çarpıştığı son hat olarak gördüğü Anadolu’nun Mavi 

Anadoluculuk gibi akımlarla İslam’dan seyreltildiğini söyleyen Yıldırım simgesel fantezilerden 

kurtuldukça hakikate erişileceğine dair inancını okurlarıyla paylaşır. Yıldırım’ın bu yazısında 

da daha önce ele aldığımız yazısında olduğu gibi gündelik siyasi tartışmalardan uzak bir duruş 

kendisini göstermektedir. Ülkedeki sağ – sol veya muhafazakâr – laik karşıtlıklarına 

odaklanmak yerine Batı karşıtlığı ve neoliberalizm düşmanlığı gibi konulara yoğunlaşır. 

Metinde yine önceki iki metinde olduğu gibi kültürleri ve kimlikleri çatısı altına alan bir 

kapsayıcılık söz konusudur. 

Derginin yazarlarında genel olarak görülen radikal ayrıştırıcılıktan uzak, kapsayıcı ve 

kendi görüşleri doğrultusunda birleştirici düşünce 15 Temmuz Darbe Girişimi’nden sonraki 

aylarda neşredilen bir sayıda da yine okura sunulmuştur. İstanbul’un Fethi, Çanakkale Savaşı 

ve İstiklal Savaşı’nın ruhlarını taşıyan nesillerden ortaya nasıl olup da duyarsız insanlar 

topluluğu çıktığı sorusunu soran yazıda Batı’nın emperyalist güçlerine karşı birleşme çağrısı 

yapılır. Darbe girişimine aynı anda aynı tepkiyi vermeyenlerin de bir noktada birleşebileceğini 

düşünebilen yazıda şu satılara yer verilir: 

 

“…hayat bizi ortak noktalara getirecek, yeter ki inatlarımıza, hırslarımıza, 

yanlışlarımıza yenilmeyelim. Yeter ki, kendimizden olmayanları düşman görmeyelim. 

Birleşmeli mi? Vallahi bir yerlerde buluşulmalı… Çünkü aşikâr olan bir şey var. Türkiye’yi 

yere yıkmak isteyenlerde oyun bir tane değil ki… Batı’nın emperyalistlerinin ve onların bu 

topraklardaki taşeronlarının hedefleri bu topraklarda rahat at oynatacak bir ortam 

hazırlamak.”333 

 

Fatih Erbaş tarafından kaleme alınan yazıda radikal bir ideolojik tutumdan ziyade tüm 

unsurlarıyla Türkiye’yi kapsayan bir ideolojinin yeğlendiği görülmektedir. 

Erbaş’ınkine benzer bir fikir ve benzer cümleler Neşe Kutlutaş’ın başka bir yazısında da 

karşımıza çıkar. “Zulüm Bizdense Ben Bizden Değilim” başlıklı yazıda Türkiye’nin tüm 

unsurlarıyla bir bütün olduğu düşüncesi tekrar edilmektedir. İdeolojiler, inançlar ve kimlikler 

                                                             
333 Fatih Erbaş, “Gelin La! Alayınız Bir Olun Öyle Gelin!”, Cins, 2016, Sayı 12, s. 22-23 



 118 

bir tarafa bırakılmış, adalet temelli bir toplumsal sözleşme hayali dile getirilmiştir. “Alevi’yi, 

Sünni’yi, Caferi’yi Kürdü, Türk’ü, dindarı, dinsizi, ezcümle bizi birbirimize düşüremeye 

çalışan her kim varsa bilsin ki, biz asla zulümden, adaletsizlikten taraf olmayacağız.”334 diyerek 

ayrıştırıcılıktan uzak tavrını sürdüren Kutlutaş Türkiye’nin kendi iç meselelerini kendisinin 

çözebilecek yetkinliğe sahip bir topluma sahip olduğunu inancını dile getirir.  

Ercan Yıldırım, Neşe Kutlutaş ve Fatih Erbaş’ın değerlendirmeye aldığımız Cins’te yer 

alan yazılarında öne çıkan fikir Türkiye’nin bütün unsurlarıyla bir bütün olduğu fikridir ve 

gündelik siyasi tartışmalar bu unsurları ayrıştırmamalıdır. Sosyal ve kültürel anlamda 

farklılıklar mevcut olsa da tüm bu unsurlar milli meselelerde bir bütün olarak değerlendirilmeli 

ve birlikte hareket etmelidir. Bilhassa Batı karşıtlığı çerçevesinde Türkiye’nin tüm unsurlarıyla 

bir bütün olduğu fikri öne çıkarılmaktadır. Bu minvaldeki yazılarda ideolojik konumlanış bir 

kenara bırakılmaktadır ancak yine de İslam vurgusu muhakkak yazıların muhtevasında varlığını 

göstermektedir. Ancak İslam vurgusu radikal bir İslamcılığı işaret etmemektedir. Yine bu 

yönüyle, ele alınan metinler muhafazakâr demokrasi olarak adlandırılan duruş biçimini 

hatırlatmaktadır. Derginin yola çıkışında yayınlamış olduğu ve önceki sayfalarda atıfta 

bulunduğumuz manifesto nitelikli metin muhafazakâr popülist bir yaklaşım çizgisine daha 

yakın olsa da yayın hayatı boyunca dergi yazarlarının kaleme aldığı metinler bu çizgi ile 

muhafazakâr demokrasi çizgisi arasında mekik dokumaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
334 Neşe Kutlutaş, “Zulüm Bizdense Ben Bizden Değilim”, Cins, 2017, Sayı 17, s. 48-49 
 



 119 

Resim 1. Cins’in 5. sayısında yer alan Cins Türkiye’ye Hazırlık Testi 

 

Kaynak: Cins, “Türkiye’ye Hazırlık Testi”, Cins, Sayı 5, 2016, s. 61 

Dergi yazarlarının ideolojilerinden ödün vermeden yarı objektif bir tutumu barındırdığı 

gözlenen yazılarına rağmen, derginin bazı sayılarında karşımıza çıkan karikatürize edilmiş 

konular ağırlıklı olarak muhalefet karşıtlığını beslemektedir. Yukarıda görüntüsü yer alan ‘Cins 

Türkiye’ye Hazırlık Testi’ örnek oluşturmaktadır. Dergi bazı sayılarında bu tarz mizahi eleştirel 

içeriklere yer ayırmaktadır. Söz konusu içeriklerde ise eleştiri konusu edilen kesim genellikle 

iktidar partisine muhalefet eden kesimler olmaktadır. 

İdeolojik yaklaşımları hususunda ele aldığımız Lacivert ve Cins dergilerinin geçmiş 

dönem benzerleri diyebileceğimiz Mavera ve Diriliş dergilerinde de yazar kadrolarının ve 

dolayısıyla dergilerin ideolojik yaklaşımlarını belli eden pek çok yazı yayınlanmıştır. 

Mavera’nın 27. sayısında Mustafa Özçelik tarafından kaleme alınan “Kültür 

Emperyalizmi Sürüyor” başlıklı metindeki bazı öğeler derginin ideolojik konumlanışına dair 

genel bir çerçeve sunmaktadır. Emperyalizmi ekonomik, siyasal ve kültürel katmanlarıyla 

birlikte değerlendiren metinde emperyalizmin yerel ortakları olarak iki kesim öne 

çıkarılmaktadır: Marksistler ve Batıcı milliyetçiler. Her iki kesime de farklı ithamlar 



 120 

yüklenmektedir. Özçelik, Marksistlerin emperyalizmin özünü değil biçimini değiştirmek 

istediğini, bir emperyalist devletten başka bir emperyalist devletin boyunduruğuna girmekten 

başka bir sonuca ulaşmayacak kavgalar verdiklerini söylemektedir. Yazarın düşüncesine göre 

antiemperyalizm suretindeki Marksist mücadele emperyalizmin mevcut etkinliğinin kökünü 

güçlendirmekten başka bir anlam taşımamaktadır. Yazar, Batıcı milliyetçiler olarak kategorize 

ettiği kitleyi ise sentezci bir yaklaşımla ulusal kültürü çağdaş bilim ve kültürle kaynaştırmak 

istedikleri için eleştirmektedir. Ancak Batının bilimi ile ulusal kültürün muhafaza 

edilemeyeceğine yönelik düşünce nedeniyle milliyetçilerin bu fikri sığ bulunmaktadır. 

Emperyalizme teşne oldukları düşüncesiyle Marksistleri ve milliyetçileri eleştiren yazar 

İslamcılığı ve İslam kültürünü her fırsatta öne çıkaran bilinçli Müslümanları methetmektedir. 

Çünkü yazara göre İslam kültürü ile bağımsızlık kazanıldığında bilim ve teknik alanındaki 

bağımsızlık da beraberinde kazanılacaktır.335 Yazarın Batıcı milliyetçiler diyerek adlandırdığı 

sınıfın çağdaşlık fikrine yönelik tenkitleri alan yazını taramasında üzerinde durduğumuz 

Nurettin Topçu’nun fikirlerini hatırlatmaktadır. 

Derginin kurucu isimlerinden Rasim Özdenören’in ‘Yumurtayı Hangi Ucundan 

Kırmalı?’336 başlıklı yazısı Özçelik’in yazısına benzer bir kapsamla ülkenin siyasal ortamındaki 

iki zıt kutbu birbirine yakın görür ve eleştirir. Kendilerini birbirlerine karşıt iki cephe olarak 

gören sosyalistleri ve milliyetçileri sarkastik bir dille eleştiren Özdenören, her iki kutbun da 

kendi gerçekliğinin farkında olmadığını düşünür. Peyami Safa ve Kemal Tahir’in fikirleri 

üzerine metnini temellendiren Özdenören, iki ayrı ideolojik kanadın temsilcisi olsalar da 

Batılılaşma yönünde, farkında olmadan ortak düşünüş biçimlerine sahip olduklarını ileri sürer. 

Yazara göre Batılılaşma yolunda Türkiye’de sentez bir fikir üretilememiştir. Kemalizm’in -

kendi ifadesiyle- sentetik olduğunu düşünen yazar sosyalizm ve milliyetçiliğin de aynı 

sentetikçiliğe sahip olduğuna dair görüşlerini dile getirir, Türkiye’deki bu Batıcı ideolojilerin 

Kemalizm’i eleştirseler de Kemalizm’i aşamadığını vurgular. 

Rasim Özdenören, milliyetçiliğe yönelik eleştirilerini ‘Dil Konusu’ başlıklı yazısında da 

sürdürür. Yazısında dil konusunda dair bir taraf tutmadıklarını ve önemli olanın kullanılan 

kelimelerden ziyade kelimelerle ne söylendiği olduğunu belirten Özdenören, Ebu Cehil ile Hz. 

Muhammed’in aynı dili konuştuğu örneği ile dilin nasıl kullanıldığının önemli olduğuna dair 

                                                             
335 Mustafa Özçelik, “Kültür Emperyalizmi Sürüyor”, Mavera, 1979, Sayı 27, s. 10-11 
336 Rasim Özdenören, “Yumurtayı Hangi Ucundan Kırmalı?”, Mavera, 1979, Sayı 29, s. 



 121 

görüşünü pekiştirir. Dil konusunun bilhassa milliyetçiler tarafından mesele edildiğini belirten 

yazar, aşağıdaki pasajda milliyetçileri dinsiz olmakla itham eder: 

 

“Türkçülüğe önderlik etmiş kimseler, bu görüşlerini nasıl ki mücerret bir siyasi görüş 

ve basit bir kavmiyetçi duygu ve hevesle yürütmemişler, onların bu heveslerinin arkasında 

nasıl yoğun bir dinsizlik gayreti yer almış ise, görüşlerinin bir parçası durumunda olan 

Türkçe konusunda da aynı dinsizlik gayretinin uzantısını görmek mümkündür. Ne var ki, 

bir milliyetçi olarak milliyetin temel unsurları arasına bir müessese olarak dini de koymuş 

bulunanların sözü edilen dinsizlik gayreti gözlerden kaçabilmektedir. Bu kümede yer 

alanlar, dine (İslam’a) milliyetçiliğin bir unsuru olarak yer veriyorlarsa, bunun sebebi 

Allah’ın rızası için O’nun emirlerine ve yasaklarına bağlanmak gerektiği hususunda bir 

anlayıştan doğmuyor, mücerret halde dini (bu din İslam olmuş veya olmamış fark etmez) 

kültürün bir unsuru saymalarından ileri geliyor.”337 

 

Yazarın milliyetçiliğe ve Türkçeye yönelik bazı yaklaşımları din karşıtlığı ekseninde ele 

alması sığ bir eleştiri olarak değerlendirilebilir. Milliyetçilik fikri, dinsizlik parantezi ile basite 

indirgenmektedir. Ahmet Çiğdem 1970’ler ve 1980’ler Türkiye’sinde İslamcıların 

çoğunluğunun akıldan ziyade sezgiyle hareket ettiğini belirtir. Çiğdem’e göre bu dönem 

İslamcılarının ‘edebiyat insanı’ kimliği onları derinlikli bir düşünce yapısına yönelmek yerine, 

çoğunlukla tepkisel ve romantik kalan, popülist ve muhafazakâr bir dünyanın temsilciliğine 

soyundurur.338 Özdenören’in yazısındaki milliyetçiliği dinsizlikle kestirme bir yoldan 

bağdaştırma tutumu Çiğdem’in dönemin İslamcılarına yönelik fikirleriyle uyum 

göstermektedir. Bununla birlikte Özdenören’in milliyetçilik eleştirisinin niteliği bir yana, 

derginin ideolojisine yönelik fikir vermesi açısından bu metin önem arz etmektedir. 

İslam’ı ve İslam kültürünü ideolojiler üstü gören ve herhangi bir ideolojinin adını 

zikretmeden tüm ideolojileri aynı kefede değerlendirerek eleştiren, Özçelik’in metnine benzer 

bir başka metin Atasoy Müftüoğlu tarafından dergide kaleme alınmıştır. ‘İhsan Günü’ başlıklı 

metinde yazar insanın insanlık dışı bir dünya ile karşı karşıya kaldığını, reklam ve propaganda 

aracılığıyla akıl dışı yol ve yöntemlere maruz bırakıldığını, sosyal ve siyasal düzene kendi 

arzusuyla katılmadığını öne sürmektedir. Fakat yazara göre insanı kendi zaviyesine davet eden 

sosyal ve siyasal düşünüşler bir tatmin sunmamaktadır. Bu ideolojiler henüz kendi iç 

                                                             
337 Rasim Özdenören, “Dil Konusu”, Mavera, 1980, Sayı 41, s. 37 
338 Ahmet Çiğdem, Taşra Epiği: “Türk” İdeolojileri ve İslâmcılık, İstanbul, İletişim Yayınları, 2001, s. 136 



 122 

yapılarındaki arızalara bir çözüm üretemedikleri için tükendikleri yerde birbirlerini 

tamamlamaktadır. Bir yanlıştan çıktığında kendisini bir başka yanlışın karşıladığı yerde insan 

masumdur çünkü buna maruz bırakılmaktadır. Oysa insanın ve toplumun sağlıklı bir yapıya 

kavuşabilmesi için izlenmesi gereken yol peygamberlerin yoludur. Vahyin sonsuz müjdesiyle 

insanlığa aydınlık bir evren bırakan peygamberler insanlığın sorunlarını çözümlemişler, katı 

gelenek ve kuru bağnazlık düzenlerini değiştirmişler, insanın iç yapısına aykırı uygulamaları 

kınamışlardır. Günümüz insanı da ideolojilerde çıkar yolu aramak yerine vahiyle gelen ezeli ve 

ebedi gerçekler düzenini takip etmelidir.339 Müftüoğlu imzasıyla okurla buluşan metin fikri bir 

tartışma zemininden uzak tutumuyla siyasal yahut felsefi bir içerikten yoksundur. Bir fikir 

yazısından öte İslam’a çağrı metnidir. Bu yönü ile derginin genel siyasi konumlanışıyla tutumlu 

bir tavır sergileyen Müftüoğlu, dergide sıklıkla görülen içerik yönünden doyurucu ve düşünsel 

temelli metinlerden ise uzak bir tavır ortaya koymuştur. 

Dönemin muhafazakâr dergilerinde ve İslamcı yazarlarında görülen sosyalizm karşıtı 

tavır Mavera’daki pek çok metinde kendisini göstermiştir. Bunun örneklerinden biri derginin 

kurucu isimlerinden Alaeddin Özdenören’in ’79 Siyasasında Belirginleşen Bir Vaka’340 başlıklı 

yazısında ortaya çıkmıştır. 1979 yılında gerçekleştirilen ara seçimlerde CHP ikinci parti 

konumuna düşmüş, sosyalist partiler %1’i bulmayan oy oranlarıyla gerilerde kalmış ve Adalet 

partisi ile Milli Selamet Partisi oylarını arttırmıştır. Bu seçim sonuçlarının ardından Özdenören 

sosyalizmin yenildiğini ve İslam ülkelerinde yeri olmadığını ilan etmiştir. Sosyalizmin yeni 

olduğu için bir cazibesi olduğunu ancak zaman geçtikçe yeniliğiyle birlikte cazibesini de 

yitirdiğini söyleyen Alaeddin Özdenören, sosyalistlerin Türk halkına söyleyecek bir sözünün 

olmadığını belirtmektedir. Yazar bu savına neden olarak ise sosyalistlerin din ve kültür 

konusundaki noksanlıklarını ve Tanzimat’tan beri görülen Batıcılığı benimsemelerini 

göstermektedir. Sosyalistlerin toplumsal refahı yalnızca sanayileşme odaklı gördüklerini 

belirten yazar; din, kültür, sanat, tarih gibi kavramların sosyalistler için yalnızca birer vehim 

olduğuna inanır. Din ve iman yerine kişileri putlaştırdığını düşündüğü sosyalistler yazara göre 

başarısız olmaya mahkumdur. Özdenören baştan sona sosyalizmi ve sosyalistleri yeren yazının 

sonunda kendisinin genel ideolojik tutumuna yönelik ifadelere de yer verir: 

 

                                                             
339 Atasoy Müftüoğlu, “İhsan Günü”, Mavera, 1979, Sayı 28, s. 14-16 
340 Alaeddin Özdenören, “79 Siyasasında Belirginleşen Bir Vaka”, Mavera, 1980, Sayı 38, s. 14-17 



 123 

“Sosyalistlerin İslam toplumlarına söyleyecek sözleri yoktur. İslam dışı bir konumda 

biçimlenen yönetim şekillerini örnek alan her devletin bu toplumlarla ilişkisi önünde 

sonunda kopmağa mahkumdur.”341 

 

Alaeddin Özdenören’in yazısının sonunda dile getirdiği yukarıda alıntıladığımız 

düşüncesi hem yazarın hem derginin siyasi düşünüşüne yönelik açıkça fikir vermektedir. Yazar 

sosyalizm karşıtlığının yanı sıra sosyalist olmayan ancak laiklikten de ödün vermeyen herhangi 

bir ideolojiyi de benimsememektedir. ‘İslam dışı bir konumda biçimlenen yönetim şekli’ 

ifadesiyle dile getirdiği ve eleştirdiği yönetim biçimleri yazarın İslamcılık düşüncesine 

bağlılığını göstermektedir. 

Derginin 1980 yılının ocak ayında yayınlanan 38. sayısı derginin ideolojik konumlanışına 

dair fikir verme konusunda en öne çıkan sayılarından biri olma özelliğini diğer yazarların 

metinleriyle sürdürür. Bir önceki yılın muhasebesine dönüşen bu sayıda diğer yazarlar da siyasi 

içerikli metinleriyle öne çıkar. 

Atasoy Müftüoğlu, daha önce üzerinde durduğumuz yazısında olduğu gibi bu sayıdaki 

yazısında da herhangi bir ideolojiyi isim vererek övmeden ya da yermeden yalnızca İslam’ı 

yüceltmiştir. Bülent Ecevit’ten Süleyman Demirel’e liderliğin el değiştirdiği bir dönemin 

ardından kaleme alınan yazıda devletin sürekli değişen isimlerin ve partilerin fikirlerine göre 

şekillenmesi eleştirilmektedir. Uygulama alanında egemen siyasi iradenin ilkelerine bağımlı 

kalınmasını eleştiren Müftüoğlu, Allah’ın sonsuz ve bitimsiz iradesine vurgu yaparak bunun 

dışındaki her iradenin sonlu olduğu bilincinin insana kazandırılması gerektiğini savunur.342 

Mavera, bilhassa daimî yazarları Rasim Özdenören ve ikiz kardeşi Alaeddin 

Özdenören’in yazılarında görülmek üzere İslamcılık ideolojisine teşne bir dergidir. Atasoy 

Müftüoğlu’nun yazıları da Özdenören kardeşlerinkine paralel fikirleri barındırır ve hatta daha 

sert bir İslamcı söylemi inşa eder. Dönemin öne çıkan ideolojileri olan sosyalizmi ve 

milliyetçiliği birbirinden ayırmadan eleştiren, her iki ideolojinin Türkiye’deki temsilcilerini 

Batılı olmakla suçlayan ve zaten bu ideolojileri Batı’dan Türkiye’ye yapay bir şekilde aktarılan 

yanlışlıklar olarak gören dergi, özellikle siyasi içerikli yazılarda sıklıkla aynı eleştiri konuları 

etrafında hareket etmiştir. Dergide söz konusu siyasi görüşler eleştiriye maruz kalırken 

alternatif olarak muhakkak İslam medeniyeti sunulmuştur. Milliyetçiliğin ırkçılıkla dengeşik 

                                                             
341 A.e 
342 Atasoy Müftüoğlu, “Sınırları Aşan”, Mavera, 1980, Sayı 38, s. 18-20 



 124 

tutulduğu yazılar derginin ideolojisini yansıtan metinler olarak öne çıkmıştır. Toplumsal 

yanlışlık olarak gördüğü konuları eleştiren dergi, İslami değerlere dayalı bir toplumsal 

dönüşümü savunur. Ümmetçi söylemi barındıran dergi yerel ve kültürel öğelere yaptığı 

vurguyla İslamcılığın kültür sanat hayatındaki temsilcisi haline gelmiştir. Bu temsilcilik 

durumu zaman geçtikçe tarihsel bir nitelik kazanmıştır. Bu nedenle Rasim Özdenören ve 

Mavera, bugün hala İslamcı camianın başat isimleri arasındaki yerini korumaktadır.  

Mavera ile aynı dönemlerde neşrolunan Diriliş, çalışma kapsamında ideolojik 

yaklaşımını ele alacağımız son dergidir. Diriliş, entelektüel yanı kuvvetli bir dergi olmasıyla 

birlikte İslamcı yanı ile de bilinen bir dergidir ve muhafazakâr aydınlar sınıfı olarak 

tanımlayabileceğimiz sınıfın ürünüdür. Bir yandan edebiyat dergisi niteliğini sürdürürken bir 

yandan da Sezai Karakoç’un başyazarlığında İslamcı bir nesil yaratma çabasından 

vazgeçmemeye devam eder. Fakat bu nesil yaratım arzusu hemen her sayıda kendisini 

gösterirken zaman zaman günün koşullarına uyum sağlamış, güncel siyasi gelişmeler üzerinden 

kaleme alınmış eleştiriler ve döneme dair okumalar da okura sunulur. Yani salt bir İslam 

felsefesi mantığı ile hareket etmek yerine güncel siyasi yaklaşımlar üzerinden bir karşıtlık 

yaratılarak (bu genellikle antikomünizm olarak gerçekleşir) kendi düşüncesine taraftar bulma 

arzusu göze çarpar. 

M. Kerim Gani’nin ‘Din ve Demokrasi’ başlıklı yazısı derginin ilk sayılarından birinde 

yer alıyor olup Diriliş’in genel perspektifine dair fikir vermesi açısından önemli bir yazıdır. 

Yazısında İslam’ın din anlayışını ve demokrasi hakkında söylediklerini anlatacağını henüz 

girizgâh bölümünde dile getiren Gani, kendi ideal devlet fikrini de ‘biz’ diyerek tanımlar. Yani 

kendi yazısı üzerinden bir çoğunluk fikrini dile getirir. Buradaki ‘biz’ ifadesi hem dergiyi hem 

Müslümanları kapsamaktadır. Yazar, demokrasiyi halk için yönetim olarak tanımlarken İslam 

demokrasisinin halk için değil Allah için yönetim olduğunu ifade eder. Her millet bir fertler 

ailesidir ve fertler arası ahenk İslam ile sağlanacaktır. ‘Biz’ ideal devletin peygamberin kendisi 

tarafından gerçekleştirildiğine inanıyoruz diyen yazar İslam idealine en yakın yönetim 

biçiminin demokrasi ve meşru monarşi olduğunu dile getirir. Gani, bu düşüncesinin ardından 

komünizmin İslamiyet’in antitezi olduğunu söyler. Modern komünizmin maneviyattan yoksun 

bir faşist diktatörlük olduğunu düşünen yazar, İslamiyet’in ferde önem verdiğini komünizmin 

ise ferdi öldürdüğünü belirtir.343 

                                                             
343 M. Kerim Gani, “Din ve Demokrasi”, Diriliş, Sayı 1, 1966, s. 15-18 



 125 

Derginin bir sonraki sayısında Sezai Karakoç ‘Sağ ve Sol’ başlıklı bir yazı kaleme alır. 

Sağ ve solu bir Adem – Şeytan alegorisi ile değerlendiren Karakoç şu ifadeleri kullanır: 

 

“Ademin Cennette oluşu sağ bir yaşayışı anlatır. Yani ebedi diriliği. Fakat, solu 

temsil eden şeytan, araya yasak yemiş buğdayı karıştırınca iş değişir ve sonsuz bir düşüş 

başlar. Yücelerden aşağılara düşüş. Diyalektik materyalizmin, insanı, metafizik plandan 

maddeye indirişi, irca edişi gibi. Bugünkü sağ ve solun durumuna bakarsak, fazla bir 

değişiklik olmadığını, şemanın aynı kaldığını görürüz. Ademin yerini insan almıştır. 

Şeytanın yerini sol.”344 

 

Dönemin antikomünist atmosferinin zirveye ulaşmış bir yansıması olan bu alegorik metin 

hem yazarın hem de kendisi ile özdeşleşmiş olan Diriliş isminin ideolojik konumlanışına dair 

açıkça fikir vermektedir. Sağ yazıda yalnızca övgüye mazhar olmakla kalmamış, devamında 

sağın da nasıl olması gerektiği kabataslak bir biçimde anlatılmıştır. Yazara göre sağ; bir 

neşvünema, bir diriliş, organizmanın kendi içinde gelişen bir aksiyondur. Bu nedenle zihnin 

tüm yönleriyle buna hâkim olması zordur. Bu noktada insanlık yolunu vahiyle bulacaktır. 

Kur’an bütün nüanslarıyla hakikati yanlıştan ayırıcı olması hasebiyle sağın tamamlanmasını 

sağlayacaktır. 

Karakoç’un bir başka sayıda kaleme aldığı ‘Şehidin Mirası Zaferdir’ başlıklı yazı onun 

ideolojisine yönelik önemli doneleri barındırmaktadır. Fikirleriyle pek çok İslamcı grup için 

önemli bir isim olan Seyyid Kutub’un Mısır’da asılmasının ardından kaleme alınan yazıda 

İslam’ın yükselişte ve çağın aksiyonunun içinde olduğunu söyleyen Karakoç, çağdışı hiçbir 

görüşün cezalandırılmayacağını söyler. Seyyid Kutub’un asılması ile Malcolm X, Ebubekir 

Tavafa ve Ahmedu Bello’nun ölümleri arasında paralellikler bulan Karakoç, şehitlerin 

ülkülerine bir adım daha yaklaşmalarına vesile olduğuna dair düşüncesini dile getirir. Burada 

Karakoç ‘ülkümüz’ ifadesini kullanır. Farklı ülkelerdeki İslamcı şahsiyetlerin ölümlerini kendi 

şahsi ideolojisinin meselesi olarak gören Karakoç bunu ortak bir ülkü ile bağdaştırır. Bu ülkü 

şüphesiz ki İslam birliği ülküsüdür. Adı geçen isimlerin Türkiye dışından İslamcı kişilikler 

olması ve Karakoç’un bu isimlerin ölümlerini ülkülerinin bir parçası olarak değerlendirmesi 

onun ideolojisinin de Türkiye’den daha fazlasını kapsadığını ortaya koymaktadır. Batı 

                                                             
344 Sezai Karakoç, “Sağ ve Sol”, Diriliş, Sayı 2, 1966, s. 6 



 126 

zihniyetindeki zalim yöneticilerce bu isimlerin şehit edildiğini söyleyen yazar, bu ölümlerin 

ümmete ve İslam birliği fikrine zarar vermek bir yana katkı sağladığına inanır.345 

Evrensel İslam birliği fikrine pek çok yazısında yer veren Sezai Karakoç, bunun bir 

örneğini de Birinci ve İkinci Cihan Harbi’nden sonra ortaya çıkan sosyal ve ekonomik 

durumları değerlendirdiği yazısında vermiştir. Cihan harplerinin Avrupa’da insan ve eşya 

kültünü doğurduğunu dile getiren Karakoç, Avrupa’nın güce tapınmasının faşizmi 

doğurduğunu söyler. Öte yandan komünizm de içerisinde faşizmdeki lider kültünü ve güce 

tapınmayı barındırır. Bu durumda komünizm hem kapitalizmin eşya kültüne bağlıdır hem de 

faşizmle ortak noktalar barındırmaktadır. Bu ideolojiler ve kavramlar karmaşasını mahşere 

benzeten Karakoç bu kaotik ortamdan kaçış olarak yine İslam’ı işaret eder. İslam, eşya ve insan 

kültünün karşısına konularak Allah’a iman yeniden insanlığa anlatılmalıdır.346 Karakoç’un 

ideolojisi esasen buradaki ‘insanlık’ kavramında yatmaktadır. Daha önceki yazılarında da 

gördüğümüz üzere Karakoç sınırlı, hudutları belli, coğrafyası çizilmiş düşüncelerle meşgul 

olmaz. Kâğıda döktüğü düşüncelerinde muhakkak kendisinin tasavvur ettiği büyük insanlık 

ideali söz konusudur. Bu ideal İslam’ın insanlığa yayılmasıdır, en yüce ve derin anlamıyla 

İslam’ın yaşanması ve yeni insanlık mimarisinin İslam ile çizilmesidir. 

Lider kültüne dair eleştiri ve aynı yukarıda bahsettiğimiz yazıda olduğu gibi faşizm, 

komünizm ve kapitalizm gibi nosyonları birbirleriyle bağdaştıran tutum Karakoç’un ilerleyen 

yıllarda kaleme aldığı metinlerde de kendini gösterir. Yayın hayatına ara verdikten sonra 1974 

yılında yeniden basılmaya başlayan Diriliş’in yeni cildinin ilk sayısında Karakoç yine benzer 

temalarla okuyucuya seslenir. Bu defa lider kültünü eleştirirken ‘puta tapıcılık’ ifadesini 

kullanan Karakoç, yine aynı şekilde ‘insanlık’ vurgusu ile kurtuluş reçetesini İslam’ın 

anlatılmasında ve uygulanmasında bulur. İslam’ın gerekliliklerinin uygulanmadığı bir dünyada 

“…insanlık trajedisinin en ağırının, şimdiye kadar görülmedik derecede şiddetlisinin gelip 

çatacağı muhakkak”347 diyen Karakoç, ideolojisini evrensel bir idea olarak görme tavrından 

taviz vermemeyi sürdürür. 

Sezai Karakoç’un derginin 16. sayısında yer alan ‘Dirilişe Doğru’ başlıklı yazısı daha 

önce kendi yazılarında ve Mavera’da da örneğini gördüğümüz bir durumu karşımıza çıkarır. 

Tekraren kapitalizm ve komünizm gibi iki farklı uç sistem aynı potada bir araya getirilerek 

eleştirilir. Her ikisi de Karakoç tarafından maddeciliğiyle, ruhu öldürmesiyle ve terörizmi ile 

                                                             
345 Sezai Karakoç, “Şehidin Mirası Zaferdir”, Diriliş, Sayı 6, 1966, s. 7 
346 Sezai Karakoç, “İnsanın Çevresinde Dönen Bir Çağ”, Diriliş, Sayı 13, 1970, s. 5-11 
347 Sezai Karakoç, “Dönüş”, Diriliş, Sayı 1-2, 1974, s. 6-10 



 127 

yerilir. Karakoç’un yazılarının alışılageldik bir örneği olarak eleştirilen sistemlere antitez olarak 

İslam uygarlığı sunulur. Teknik açıdan klasikleşmiş bir Karakoç metni olarak son bölümü yine 

Diriliş düşüncesinin gelecek zaferiyle insanlığın kurtuluşa ereceğine yönelik kendinden emin 

cümlelerle nihayete erer.348 

Dört derginin seçilmiş metinlerine yaptığımız incelemeye göre her dergi kendi içinde 

benzer ve ayrıksı yönler barındırmaktadır. Muhafazakâr isimler tarafından yayına hazırlanan 

bu dergiler ideolojik yaklaşım noktasında ciddi nüans farklılıklarına sahiptir. 

Lacivert, Cins, Mavera ve Diriliş dergileri muhafazakâr ideolojik çizgide yayın 

yapmalarıyla ortak bir zeminde buluşsalar da içerik ve yaklaşım bakımından belirgin farklılıklar 

gösterirler. Lacivert ve Cins, güncel gelişmelere duyarlılık göstererek mevcut siyasi 

konjonktüre dair yorumlar sunarken, Mavera ve Diriliş dergileri ise doğrudan siyasi olaylara 

angaje olmaktan kaçınarak daha sabit ve kesin bir İslamcı perspektifle yayın yapmıştır. 

Lacivert, özellikle hükümete yakın görüşleri yansıtan bir söylem benimserken, Cins dergisi 

muhafazakâr bir çizgide olmakla birlikte yazarları aracılığıyla zaman zaman daha nesnel bir 

tutum sergileyebilmektedir. Öte yandan, Sezai Karakoç’un öncülüğünde yayın yapan Diriliş, 

kendi düşünsel çerçevesini “Diriliş” kavramıyla tanımlarken, Mavera böyle bir 

kavramsallaştırmaya ihtiyaç duymamış, İslam’ın medeniyet, hukuk ve toplumsal hayat 

bağlamındaki ilkelerini merkeze alarak yayın yapmayı tercih etmiştir. Bu bağlamda, Lacivert 

ve Cins güncel siyasete daha yakın dururken, Mavera ve Diriliş, daha derinlikli ve teorik bir 

İslamcı düşünceyi temsil eder. 

 

3.5. Muhafazakâr Kültür – Sanat Dergilerinde Batı Eleştirisi 

Türkiye’de Batı karşıtlığı, farklı ideolojik pozisyonlara sahip kesimlerde ortak bir refleks 

olarak ortaya çıkmakta ve tarihsel, siyasi ve kültürel dinamiklerden beslenmektedir. İslamcı 

düşüncede Batı karşıtlığı, sömürgecilik, kültürel emperyalizm ve modernleşme süreçlerinin 

sekülerleştirici etkilerine duyulan tepkiyle şekillenir. Batı, İslam dünyasının geleneksel 

değerlerini aşındıran bir güç olarak görülür. Sol ideolojide ise Batı karşıtlığı, kapitalist-

emperyalist sistemin çekirdeğini oluşturan Batılı devletlerin küresel sömürü politikalarına, 

neoliberal ekonomi düzenine ve uluslararası müdahaleciliğe karşı bir duruş olarak ortaya çıkar. 

Osmanlı’nın çöküş sürecinde Batı karşısında yaşanan yenilgiler, Tanzimat Dönemi 

                                                             
348 Sezai Karakoç, “Dirilişe Doğru”, Diriliş, Sayı 61, 1979, s. 16-19 



 128 

reformlarının belirli kesimler tarafından hoş karşılanmaması, Soğuk Savaş dönemindeki 

bloklaşma ve Cumhuriyet’in erken döneminde uygulanan Batılılaşma politikalarına yönelik 

eleştiriler, Batı karşıtlığının tarihsel arka planını oluşturur. 

İncelediğimiz dört muhafazakâr dergide de alışılageldik İslami söylemin bir parçası 

olarak Batı karşıtlığı pek çok kez metinlerde kendisine yer bulmuştur. Dergilerin ideolojik 

yaklaşımı ele alınırken, beyan edilen fikirlerin ve ortaya koyulan argümanların ötekisi olarak 

Batı ve Batılı değerlerin öne çıkarıldığı görülmüştür. Dört dergide de sıklıkla bu yönteme 

başvurulması, Batı karşıtlığının bir tema olarak değerlendirilmesini sağlamış ve bu nedenle bu 

konu incelemeye değer görülmüştür. Elbette bu inceleme yalnızca fiziki olarak bir kara 

parçasına yapılan atıfları kapsamamakta, Batılı değerleri ve kavramları kapsamı içine 

almaktadır. 

Lacivert, Batı’ya yönelik eleştirilerini genellikle haber seçimleriyle okuyucusuna 

aktarmaktadır. Güncel meselelere sık sık sayfalarında yer veren dergi, bu haberleri ve 

yaşananları kritik etmektense aktarıcı pozisyonunda olmayı tercih etmektedir. Sözgelimi Orta 

Doğu yahut Balkan coğrafyası hakkında kaleme alınan bir yazıda “Batılı devletlerin emelleri, 

Batı’nın planları…” gibi ifadeler kendisine yer bulur ancak derin ve nitelikli bir eleştiridense 

bu kullanılan ifadelerin devamında düz bir bilgi aktarımı söz konusudur. Bazı sayılarda ise 

Batı’nın Türkiye karşıtlığı hükümet karşıtlığı üzerinden ele alınmaktadır. Zaman zaman 

modernleşme ve sekülerizmin belirli yönleri tenkit edilmektedir. Bahsettiğimiz tenkitler daha 

çok Batı değerlerinin ahlaki olana ket vurduğu düşüncesiyle ortaya çıkmaktadır. 

Derginin 24. Sayısında Ahmet Tabakoğlu imzası ile yayınlanan ‘Sermaye Ahlakı Nasıl 

Öldürdü?’ başlıklı yazı esasen bir kapitalizm eleştirisi sunmaktadır. Yazının spot bölümünde 

günümüz kapitalizminin fakir – zengin ayrımı yapmaksızın ruhu öldürdüğü vurgusu öne 

çıkarılırken bunun müsebbibi olarak Batı gösterilir. “…bu hayat tarzını oluşturan Batı 

medeniyeti, sömürü, büyük üretim, büyük tüketim ve harcama hırsına dayanmakta, ahlaka 

dayanmamaktadır.”349 şeklindeki ifade yazarın ahlaki değerleri geri bıraktığı gerekçesiyle 

Batı’yı yerdiğini göstermektedir. Yazar, sorunun çözümünün İslami bakış açısı çerçevesinde 

ele alınması gerektiğini önermektedir. 

Lacivert’in 46. sayısı ise birkaç yazı ile değil bütünüyle bir Batı eleştirisidir. Dosya başlığı 

“Batı: İnsanlığın Yol Kazası” 46. sayıda hem ahlaki hem maddi açıdan Batı yerilmektedir. 

Genel Yayın Yönetmeni Mustafa Akar imzasıyla okurların selamlandığı ‘Merhaba’ başlıklı 

                                                             
349 Ahmet Tabakoğlu, “Sermaye Ahlakı Nasıl Öldürdü?”, Lacivert, Sayı 24, 2016, s. 76 



 129 

bölümde sayının baştan sona bir Batı eleştirisi sayısı olacağı duyurulmaktadır. Türkiye’nin her 

dönem ‘Hangi Batı?’ sorusuna yanıt aradığını dile getiren Akar, bu sorunun bir konum arama 

çabasından ziyade bir soruna cevap bulma niyetiyle sorulduğunu düşünmektedir. Batı’yı 

insanlık tarihinde bir yol kazası olarak tanımlayan akar günümüzde ortaya çıkan tüm sorunların 

arkasında Batı’nın düşünce haritasında gizlenmiş unsurların yer aldığını belirtmektedir.350 

Batı’nın sorunların kaynağı olduğuna dair düşünceyi destekleyen bir yazı derginin 

Afrika’yı tema olarak belirlediği 58. sayısında okuyucularla buluşmuştur. ‘Afrika’da Büyük 

Güçlerin Yeni Sömürge Stratejileri’ başlıklı makale Batı’nın takip etmiş olduğu sistematik 

sömürge faaliyetleriyle Afrika’yı yoksulluk ve sefalete nasıl sürüklediğini anlatmaktadır. 

Batı’nın Afrika konusunda iki yüzlü bir tavır takındığını dile getiren makale jeo-kültürel bir 

asimilasyon uygulayan Batı’nın 700 milyon Müslümanın bulunduğu Batı’yı arzu ettiği şekle 

getirmeye çalıştığı vurgulamakta, bu nedenle gerekli insani yardımların da koşullar 

doğrultusunda sağlandığını dile getirmekte ve eleştirmektedir. Makale Batı’nın Afrika’da 

yüzyıllar süren ve mevcutta devam eden sömürgecilik faaliyetlerini eleştirirken günümüzde 

Rusya, Çin ve Türkiye’nin Afrika’da faaliyet gösterir hale gelmesini övmektedir. Batı’nın 

Afrika’ya söyleyecek yeni bir şeyi olmadığı düşüncesiyle hareket eden yazar, Asya ile 

Afrika’nın Türkiye ve Çin sayesinde bütünleşmesiyle kıtadaki Batı saltanatının sona ereceğini 

düşünmektedir.351 Yazarın Afrika’daki Batı sömürgeciliğine dair eleştirilerinin tamamı doğru 

bir noktayı işaret etmektedir. Ancak Türkiye, Rusya ve Çin’in günümüzde Afrika’ya yönelik 

açılımına yönelik şerhsiz övgü soru işareti yaratmaktadır. Bilhassa Çin’in Afrika’daki 

faaliyetleri günümüzde geç sömürgecilik başlığı altında tartışılan bir konu olarak varlığını 

sürdürmektedir. 

Lacivert’te gördüğümüz Batı karşıtı yazıların bir kısmı ise Batı’nın doğrudan Türkiye ve 

Cumhurbaşkanı Erdoğan’a yönelik düşmanlığına karşı duruş olarak belirmektedir. Hükümete 

yakın bir medya grubunun yayın organı olan Lacivert, pek çok sayısında Türkiye’nin güncel 

faaliyetlerini, açılımlarını ve Cumhurbaşkanı Erdoğan’ın şahsı üzerinden överken Batı’nın 

tavrını yine aynı bağlamlarda eleştirmektedir. Özellikle Batı medyasının Türkiye ve Erdoğan’a 

yönelik tavrını eleştiren dergi, bu noktadan kendisine alan açarak Batı eleştirisini 

gerçekleştirmektedir. 

                                                             
350 Mustafa Akar, “Merhaba: Batı, Tarihin En Büyük Günahıdır…”, Lacivert, Sayı 46, 2018, s. 5 
351 Bercan Tutar, “Afrika’da Büyük Güçlerin Yeni Sömürge Stratejileri”, Lacivert, Sayı 58, 2019, s. 16 



 130 

Derginin 27. Sayısı 15 Temmuz 2016 tarihinde gerçekleşen darbe girişiminin ardından 

yayınlamış, bastırılan darbe girişimini odağına almıştır. Bu sayıda Batı özellikle medyası ile 

derginin eleştirilerine konu olmuştur. Birol Biçer’in kaleme aldığı değerlendirme yazısında Batı 

çifte standart sahibi ve ikircikli olmakla eleştirilmiştir. The New York Times, Fox News ve 

Foreign Affairs gibi yayın kuruluşları ve dergiler darbe girişiminin püskürtülmesinden rahatsız 

olduğu için sert bir dille eleştirilmiştir. Batı medyasının Türkiye’nin demokratik seçimlerle iş 

başına gelen hükümetine karşı tutumu Biçer tarafından sorgulanmıştır.352 

Yukarıda ele aldığımız örneklerden yola çıktığımızda Lacivert’in muhafazakâr medyada 

uzun yıllardır görüldüğü biçimde Batı’yı sık sık tenkit ettiği görülmektedir. Bazen doğrudan 

farklı yönleriyle Batı eleştirisi konulu yazılar kaleme alınırken bazen bu herhangi bir konudaki 

yazıda bir cümlede kendisine yer bulmuştur. Derginin yazarlarından bazıları Batı’yı yarattığı 

değerler ve bu değerleri dünyanın çeşitli bölgelerinde dayatmaya çalışması nedeniyle yermiştir. 

15 Temmuz sonrasında yayınlanan sayıda olduğu gibi bazı sayılarda ise Batı direkt olarak 

güncel siyasi pozisyonu ve oynadığı rol ile değerlendirilmiştir. 

Değerlendirmemiz kapsamında olan, aynı dönemin bir diğer dergisi Cins’te de Lacivert’e 

benzer bir tutum görülmektedir. Batı çoğunlukla kavramlar ve değerler üzerinden eleştirilerek 

ele alınmaktadır. Fakat zaman zaman güncel politik olaylarda oynadığı rol, dünya siyaset 

sahnesindeki tavrı ve Türkiye’ye yönelik tutumu nedeniyle de dergi yazarlarının dikkatini 

çekmiştir. 

Derginin 7. Sayısında Ercan Yıldırım tarafından yazılan ‘Medeniyetin Süt Dişleri’ 

başlıklı yazı bir Batı medeniyeti eleştirisini içinde barındırmaktadır. Müslümanların yeni bir 

medeniyet inşasının zorunlu olduğunu dile getiren Yıldırım, medeniyetin bir sürecin sonucu 

olduğunu vurgulamaktadır. Yazara göre; kapitalizm öncesi Avrupa topraklarına sıkışan Batı 

medeniyeti ucuz hammadde ile, sömürgecilikle ve kapitalizmin farklı yönleriyle kendi acısının 

üstesinden gelmeyi başarmıştır ancak Batılının kendi acısı dindikçe dünyanın diğer yerlerindeki 

sızı artmıştır. Yıldırım, Batı medeniyetini irfan ve hikmeti öncelemek yerine gücü elinde 

tutmayı öncelediği için eleştirmektedir. Batıda ortaya çıkan ve süreklilik gösteren güç talebi, 

soykırımlardan köleliğe, dünya savaşlarından katliamlara uzanan bir tarihsel silsile inşa 

etmiştir. Yazıda Batı eleştirisiyle birlikte muhafazakarlarda mevcut olan bir düşünceye yönelik 

özeleştiri de mevcuttur. İki yüz yıldır süren “Batı medeniyetinin ahlaksızlığı nedeniyle 

çökeceğine dair inanç”, Yıldırım’ın kaleme aldığı metinde eleştirilmektedir. Yıldırım, Batı’nın 

                                                             
352 Birol Biçer, “Darbesever Batı ve Utanç Medyası”, Lacivert, Sayı 27, 2016, s. 68-69 



 131 

ahlaken düşük olmasının medeniyetini kuvvetlendirdiğini savunmaktadır.353 Bu noktada 

Batı’nın düşük ahlaklı olarak değerlendirilmesi, yazarın Batı’ya dair sıraladığı kötülükler 

(sömürgecilik, katliamlar vb.) ile birlikte düşünüldüğünde haklı bir değerlendirme olarak ele 

alınabilir. Ancak yazarın yerdiği yıkımları siyaset felsefesi açısından değerlendirdiğimizde, 

sözgelimi Niccolo Machiavelli veya Thomas Hobbes’un perspektifinden ele aldığımızda; 

devletlerin ve güç sahiplerinin kendi çıkarlarını koruma adına etik kaygıları ikinci plana 

bırakabilecekleri düşüncesiyle karşı karşıya kalırız. Nitekim bu noktada Batı’yı topyekün düşük 

ahlaklı olarak tanımlamak haklı bir değerlendirme olmaktan uzak kalmaktadır. Nihayetinde 

farklı noktalardan ele alınabilecek olan ahlak tartışması, kesin cümleler kurabilmek için belirli 

yargılara sahip olmayı gerektirir. Yıldırım’ın Batı’nın ahlakı üzerine kurmuş olduğu kesin 

cümleler, düşünce dünyasındaki belirli yargıları göstermektedir ki mevcut önceki bölümlerde 

de yazara ait benzer düşüncelerin okura aktarıldığı bu çalışmada gösterilmiştir. 

Cins’in 28. Sayısında Neşe Kutlutaş tarafından kaleme alınan “İki Seçenek Var: Sophia 

Hanım ya da ‘Adam’ Olmak”354 başlıklı yazı da Yıldırım ile kısmen benzer açılardan Batı’yı 

ve yarattığı değerleri eleştirmektedir. Yazıda; son yıllarda bir hayli gelişen ve insan hayatını 

kolaylaştırması ile insan hayatı için tehlike oluşturması arasındaki tartışmalara sıkışıp kalan 

robot teknolojileri ele alınmaktadır. Popüler robot Sophia üzerinden ortaya çıkan tartışmaları 

ele alan yazar, robot teknolojisinin gelişmesinin Batı’nın bireyciliğinin gelişmesi anlamına 

geleceğini savunmaktadır. Batı bireyciliğini olumsuz bir ahlaki değer olarak ele alan Kutlutaş, 

hayatı kolaylaştırma bahanesi ile insanı yalnızlaştıracağına inandığı bu teknolojilerin insanı 

sürükleyeceği yalnızlık ile topluma zarar vereceğini düşünmektedir. Kutlutaş’a göre yalnız 

birey, kendi toplumuna ve genel olarak insanlığa yabancılaşır ve bu da nihilizm, terör ve yıkıcı 

eğilimleri beraberinde getirir. Metinde Batı’nın bireyci yapısına karşı, cemiyet odaklı bir yaşam 

biçimi öne çıkarılmaktadır. Kutlutaş, Batı’nın modernleşme çabası altında bireyin toplumsal 

kimliğini erozyona uğrattığını ve insanı gün geçtikçe mekanikleşen hissiz bir varlığa 

dönüştürdüğünü dile getirmekte ve eleştirmektedir. 

Derginin yazarlarında görülen Batı’nın sömürgeciliğine ve iki yüzlülüğüne yergide 

bulunma pratiği derginin 33. sayısında Güven Adıgüzel’in yazısında sürdürülür. “Her 

Fotoğrafta En Şık Pozu Vermeyi Başaran: Batı Uygarlığı” 355başlıklı yazıyı kaleme alan 

                                                             
353 Ercan Yıldırım, “Medeniyetin Süt Dişleri”, Cins, Sayı 7, 2016, s. 20-21 
354 Neşe Kutlutaş, “İki Seçenek Var: Sophia Hanım ya da ‘Adam’ Olmak”, Cins, Sayı 28, 2018, s. 59 
355 Güven Adıgüzel, “Her Fotoğrafta En Şık Pozu Vermeyi Başaran: Batı Uygarlığı”, Cins, Sayı 33, 2018, s. 28-
29 



 132 

Adıgüzel, sosyal medyada sıklıkla dolaşıma sokulan ve Batı medeniyetine övgüler dizilmesine 

sebep olan aşağıda yer alan fotoğraf üzerine metnini oluşturmaktadır. 

Resim 2. Kanada Başbakanı Trudeau ve Belçika Başbakanı Michel’in pikniği 

 

Kaynak: “Charles Michel accueilli chaleureusement par Justin Trudeau au Canada”, Paris Match, 2017, 

(Çevrimiçi), https://tinyurl.com/59pwewp4 , Erişim Tarihi: 24.03.2025 

Güven Adıgüzel, Batılı liderleri ve Batı dünyasını son dönemde sıklıkla görülen bu 

mütevazı, çağdaş, sade, basit ve demokrat fotoğraflar nedeniyle kritik etmektedir. Adıgüzel’in 

bu tarz fotoğraflara ve Batılı liderlerin bu pozlarına yönelik eleştirisinin ardında tarihi 

gerçeklerin unutturulmasına yönelik kızgınlığı yatmaktadır. 

Yazar, Trudeau’nun Başbakanı olduğu ülkenin 19. asırda yerli halka yönelik asimilasyon 

siyasetine dikkat çekerek, özellikle 1883’te açılan yatılı kilise okullarında binlerce Kızılderili 

çocuğun katledildiğini ve toplu mezarlara gömüldüğünü belirtmektedir. Ayrıca, Belçika’nın 

Kongo’da gerçekleştirdiği ve yaklaşık 10 milyon insanın hayatını kaybettiği soykırımı 

hatırlatarak, Batı’nın bu tür suçlarının genellikle göz ardı edildiğini dile getirmektedir. Batı’nın 

tarihinde yatan suçların bu tür imajlarla unutturulması ve bugün bu imajların kullanılarak 

medeni ve demokrat Batı algısının pazarlanması yazarın Batı’ya yönelik eleştirisinin 

oluşmasını sağlamaktadır. 

Ercan Yıldırım, Neşe Kutlutaş ve Güven Adıgüzel isimli dergi yazarlarının Batı eleştirisi 

temelli yazılarında okuduğumuz düşüncelerin yekûnu bir yazı ile Beyazıt Akman karşımıza 



 133 

çıkmaktadır. Batı’nın tarihi yalanlarını ve gerçekleri unutturma çabasını Akman iddialı bir 

üslupla reddetmekte ve “tarihin en büyük yalanı” olarak Batı’yı betimlemektedir. 

“Batı, Tarihin En Büyük Yalanıdır” şeklindeki iddialı bir başlıkla 28. sayıda okurun 

karşısına çıkan dergide Beyazıt Akman, Batı’yı bir mit olarak tanımlamaktadır. Akman, Batı 

kavramının tarihi süreç içerisinde bir mit olarak kurgulandığını söylemektedir. Akman’a göre 

bu kurgu Batı’nın kendisini medeniyetin, demokrasinin ve rasyonalizmin beşiği olarak 

sunarken, Doğu’yu olumsuz özelliklerle tanımlamaktadır. Yazar bu durumun, Batı’nın kültürel 

hegemonyasının bir yankısı olduğunu ve bu mitlerin sorgulanması gerektiğinin altını 

çizmektedir.356 Akman, verdiği röportajda esasen alışılageldik Batı gerçeklerine dair 

reddiyesini sunmaktadır. Yazar, kesin bir dille Batılı tarih yazımını kabul etmediğini 

söylemektedir. Kendi tarihimize ve medeniyetimize reddi miras uyguladığımızı dile getirirken 

bu durumun ortaya çıkmasında Batı menşeili İslam ve Osmanlı tarihçilerinin rolü olduğunu 

vurgulamaktadır. 

Daha önce Lacivert’te gördüğümüz güncel siyasi olaylar üzerinden Batı’ya yönelik 

eleştiriler de Cins’in sayfalarında yer almıştır. Özellikle 15 Temmuz sonrasındaki süreçte ve 15 

Temmuz’u odağına alan sonraki yılların sayılarında Batı’nın bu olay hakkındaki tavrı eleştiri 

konusu olmuştur. 

Araştırmanın örneklemini oluşturan dergilerden bir diğer olan Mavera da sıklıkla Batı 

hakkındaki eleştirilerini okurlarına sunmuştur. Mavera’da okura sunulan Batı eleştirisi daha 

çok Batı’nın başka ülkelerde yaratmış olduğu kültür hegemonyası üzerine kurulmuştur. 

Bununla birlikte Batı insanı özünde sahip olması gereken değerlerden soyutladığı ve zihinsel 

eğitimi yok ettiği düşüncesiyle de ortaya çıkan eleştirilerle derginin sayfalarında 

karşılaşılmıştır.  

İsmail Kıllıoğlu derginin 14. sayısının Çeşitlemeler başlıklı bölümünü kaleme almıştır. 

Kıllıoğlu dönemin dergilerinin güncel sayıları hakkında yazdığı yazıda Mısırlı ve Türk 

aydınların birbirlerine yabancı olması konusunu ele almaktadır. Dönemin dergilerinden 

Çınar’da Türk ve Mısırlı yazarların karşılaşması anlatılmaktadır. Bu yazı üzerine kendi metnini 

oluşturan Kıllıoğlu, Mısır’a davet edilen Türk yazarların Kahire’de bulunan meslektaşlarıyla 

Türkçe veya Arapça yerine İngilizce konuşarak anlaşabilmesi nedeniyle Batı’nın yayılmacı 

kültür hegemonyasını eleştirmektedir. Birbirine oldukça yakın örf, adet, inanış ve tarihi 

değerlere yakın iki toplumun aydınlarının Batılı bir dille anlaşmasını trajedi olarak niteleyen 

                                                             
356 Beyazıt Akman, “Batı, Tarihin En Büyük Yalanıdır”, Röp: Betül Durdu, Cins, Sayı 28, 2018, s. 50 



 134 

Kıllıoğlu, İslam toplumlarının birbirleriyle yakın ilişki içinde olması gerektiğini salık 

vermektedir.  Yazar bu konuda Sezai Karakoç ve Nuri Pakdil gibi İslamcılığın önemli isimlerini 

övmekten geri durmamaktadır: 

 

“Niçin İngilizceyle anlaşabiliyorlar? Batı kültürünün ne denli üstümüze abandığının 

vurgulanması, her iki ülke yazarlarının, aydınlarının da ne denli bir trajedi içinde 

bulunduğunun somut örneği sergileniyor. İçimiz burkulsa da kendi gerçeğimizin, bir 

yanlışlığa nasıl kurban edildiği anlatılıyor bu yazıyla. Şimdi daha iyi anlaşılıyor gerek Sezai 

Karakoç’un gerekse Nuri Pakdil’in İslam şairlerinden ve Arap şairlerinden yaptıkları 

çevirilerinin önemi.”357 

 

 İsmail Kıllıoğlu’nun eleştirdiği kültür hegemonyasına benzer bir eleştiriye dergilerin 

ideolojik yaklaşımlarını ele aldığımız bölümde de rastlamıştık. O yazıda da Türkiye’deki 

milliyetçi ve Marksist isimler Batı’nın kültürüne olan aidiyetleri nedeniyle tenkit edilmişti. 

Kıllıoğlu’nun metni ise eleştirisi ile doğrudan Batı’nın kendisini hedef almaktadır. 

 Mavera’nın 25. sayısında ise Çeşitlemeler başlıklı bölümü yazan Ersin Gürdoğan 

Batı’yı ve Batılı değerlerin ortaya çıkarttığı sonuçları eleştiri tahtasına oturtmaktadır. Sam 

Peckinpah’ın yönettiği 1978 yapımı Konvoy filmini Çeşitlemeler başlıklı bölüme taşıyan 

Gürdoğun, bu filmi üzerine düşüncelerini aktarırken Batı’nın içine düştüğü durumu 

değerlendirmektedir. Batı’da ve Batı’nın egemen olduğu toplumlarda toplumun zihinsel eğitimi 

bir kenara ittiğini söyleyen Gürdoğan, daha fazla üretim ve daha fazla tüketim için bunun 

önünün açıldığını savunmaktadır. Ekonomizmin ve teknolojiye bağımlılığın bir sonucu olarak 

sürüleşme ve yabancılaşma Batı dünyasının toplumlarını egemenliği altına almıştır. Gürdoğan, 

Batılı yazar ve yönetmenler; Camus, Bergman, Fellini ve Pasolini gibi isimlerin eserlerine atıfta 

bulunarak Batı’nın içine düştüğü duruma dair eleştirisini güçlendirmektedir. Gürdoğan’a göre 

Batı, Konvoy filminde de görüldüğü üzere toplumları koyun sürüsüne dönüşmüş, bir arada 

ancak birbirinden uzaklaşmış, birbirlerinin değerlerine yabancılaşmış ve düşünme yetisini 

yitirmiş bir topluluk haline gelmiştir.358 

                                                             
357 İsmail Kıllıoğlu, “Çeşitlemeler: Dergiler”, Mavera, Sayı 14, 1978, s. 44-45 
358 Ersin Gürdoğan, “Çeşitlemeler: Konvoy”, Mavera, Sayı 25, 1978, s. 34-35 



 135 

 Ersin Gürdoğan’ın Konvoy filmini değerlendirirken yaptığı teknoloji düşkünlüğü 

eleştirisi ve bunun sonuçlarına dair çıkarımları ilk kez bu yazıda görülmüş değildir. Yazar daha 

önce de derginin farklı sayılarında benzer konuları işlemiştir. 

 Mavera’nın üçüncü sayısında yazar “Bıçak Yarası” isimli metinde yine teknoloji – insan 

ilişkisi üzerinden Batı’nın vardığı noktayı tenkit etmektedir. “Batı uygarlığı aşkın bir temelden 

ve kaynaktan yoksundur”359 diyen Gürdoğan, Batı’nın değer ölçülerinin zenginlik ve sonuç 

odaklı olduğunu, erdemi göz ardı ettiğini belirtmektedir. Gürdoğan’a göre Batı uygarlığının 

teknolojik gelişimi, insanın kendini tanıma yolundaki gelişimini geride bırakmıştır ve bu 

kontrolsüz gelişim hem insanı hem doğayı sömürür hale gelmiştir. Yazar, teknolojinin Batı’da 

insanı tüketen ve doğayı erozyona uğratan bir araç haline geldiğini, bu gerçeğin Batılılaşma 

yolundaki diğer toplumları da aynı çıkmaza sürükleyeceğini ifade etmektedir. Buna karşılık, 

İslam uygarlığının erdem merkezli bir değer anlayışıyla Batı’dan farklı bir gelişim 

göstereceğine inanmaktadır. 

 Batı’nın gelişmişliğinin erdemden yoksunluğuna ve çıkar odaklı oluşuna yönelik benzer 

bir eleştiri Gürdoğan’ın “Rengini Veren” başlıklı yazısında da kendisini göstermektedir. Yazar 

bu metninde Batı’nın gelişmişlik anlayışını yererken maddi üretim ve tüketim ölçütlerinin 

toplumsal değerleri belirlemede eksik kaldığını belirtmektedir. Gelişmişliği sadece ekonomik 

göstergelerle ölçmenin insanın manevi ve ahlaki yönünü ihmal ettiğini, bunun da bireycilik ve 

bencilliği artırarak toplumsal dayanışmayı zayıflattığını ileri süren Gürdoğan, gelişmişlik 

ölçütünün üretim ve milli gelir yerine erdem olması gerektiğini vurgulamaktadır. Batı’nın 

teknoloji temelli kapitalist ilerleme modeline karşı, vahyin yönlendirdiği bir değerler sisteminin 

esas alınması gerektiğini öne sürmektedir. Batı’nın maddi ve bireyci gelişmişlik anlayışına karşı 

maneviyat ve ahlaka dayalı bir gelişmişlik modelini tavsiye eden Gürdoğan, Türkiye’nin de 

Batılılaşma çabaları ile köklerinden koparıldığını düşünmektedir. Yazara göre Türkiye’nin 

yeniden öz değer yargılarından oluşan, Batı’dan bağımsız, kendi kültürel köklerine dayanan bir 

eğitim sistemine geçmesi gerekmektedir.360 

 Mavera Dergisi’nde Batı’ya yönelik eleştiriler günlük siyasi olaylar yahut açıklamalar 

üzerinden değil genel değer yargıları üzerinden ilerlemiştir. Daha önceki başlıklarda da 

görüldüğü gibi Mavera yazarları Batı konusundaki düşüncelerini de kendi inandıkları 

doğruların hizasında kalarak ve belirli temellere oturtarak okuyucuya aktarmışlardır. Bilhassa 

                                                             
359 Ersin Gürdoğan, “Bıçak Yarası”, Mavera, 1977, Sayı 4, s. 34-35 
360 Ersin Gürdoğan, “Rengini Veren”, Mavera, 1978, Sayı 14, s. 30-31 



 136 

toplumsal değerleri, ahlakı ve erdemi öldürdüğüne yönelik inanç nedeniyle Batı, Mavera’nın 

sayfalarında eleştiri ile karşı karşıya kalmıştır. 

 Diriliş ise zaman zaman güncel gelişmeler üzerinden zaman zaman ise fikri ayrılıkları 

hasebiyle derginin sayfalarında Batı’yı yermiştir. Güncel meseleler üzerinden Batı’yı yerdikleri 

yazıların ilkine henüz derginin ilk sayfasında rastlanmaktadır. 1960 yılındaki ilk sayıda “Bir 

Milletin Basubadelmevti” başlıklı yazı ile Cezayir Bağımsızlık Savaşı sırasında Batı’nın 

sergilediği tutum eleştirilmektedir. Bu yazı kaleme alındığında söz konusu savaşın altıncı yılına 

girilmiştir. Bu dönem içerisinde benzer bir şekilde Macarlar da Ruslar ile bir bağımsızlık savaşı 

mücadelesi vermiş ve başarılı olmuştur. Batı dünyası bu bağımsızlık mücadelesi sırasında 

Macaristan’a verdiği destek ve Ruslara karşı sergilediği duruş nedeniyle Diriliş yazarı 

tarafından takdir edilmektedir. Ancak aynı Batı’nın Cezayir’in Fransa ile verdiği bağımsızlık 

mücadelesine sessiz kalması ve yaşanan katliamlara göz yumması sert bir dille 

eleştirilmektedir: 

 

 “Batı, bu meselede de görüldüğü üzere iyice çökmüştür. Avrupa çok ihtiyarlamışa 

benziyor. Rusya, artık bu mevzuyu istismar bile edemiyor. Amerika, Fransa’yı 

gücendirmekten korkuyor. İngilizlerin bir çıkarı yok ki, nesine lazım? Birlemiş Milletlerse 

ancak öğüt vermeğe yetkili. Fransızlar da Allah için öğüt dinlerler! 

 Macar hadisesinde, Batı’nın Rusya’ya karşı davranışı şerefliydi. Yalnız on gün süren ve 

hiçbir zaman küçümsenmeyecek Macar katliamı için ayağa kalkan Dünya nerededir, neden 

ve niçin altı yıldır süren ve her günü Cezayirliler için en az Macar katliamının bir günü 

kadar çetin geçen, bu zulme göz yumuyor? 10 milyonluk bir kütleyi toptan imha etmek 

planının gün gün gerçekleştirilmesinden başka bir şey olmadığı artık gün ışığına çıkmış 

Cezayir meselesinde, susan bir insanlık, insanın yaşamak külfetine niçin katlandığını 

unutmuş gözüküyor. İnsanlığın haysiyeti hangi bit pazarında satıldı, düşünmeğe değer.”361 

 

Macaristan’daki Sovyet müdahalesine karşı yükselen tepkilerin, Cezayir’de yıllardır 

süren Fransız zulmüne karşı gösterilmemesi yazarın gözünde Batı’nın ahlaki çöküşünün bir 

kanıtıdır. Sezai Karakoç metnin ilerleyen satırlarında kurtuluşa erdikten sonra ahlaken çökmüş 

olarak gördüğü Batı’nın değerleriyle hareket etmeyi sürdüren İslam toplumlarını da 

                                                             
361 Sezai Karakoç, “Bir Milletin Basubadelmevti”, Diriliş, Sayı 1, 1960, s. 12 



 137 

eleştirmekte ve uyarmaktadır. Batının değerleriyle Batılılardan bağımsız olunamayacağına 

inanan Karakoç’un İslam’ın Dirilişi düşüncesi ile satırları arasında paralellik söz konusudur. 

Karakoç, ara verdikten sonra 1966 yılında yeniden neşredilmeye başlanan Diriliş’in o 

dönemki ilk sayısında da Batı karşıtlığını gösteren ve İslam birliği düşüncesini kuvvetle 

vurgulayan bir yazıyı okuruna sunmuştur. Suudi Arabistan tarafından gerçekleştirilmek için 

girişilen İslam Paktı fikrini değerlendiren Karakoç, bunu Müslümanlar için son yılların ve hatta 

eğer idealist bir kararlılıkla gerçekleşebilirse çağın en önemli olayı olarak tanımlamaktadır. 

“Avrupa Birliği kurulmadan önce İslam Birliği’nin gerçekleştirilmesi şarttır. Aksi takdirde, 

birleşik Avrupa doğduğu gün Rusya’sıyla, Amerika’sıyla, Avrupa’sıyla bütün Müslüman 

olmayan ülkelerin ilk anlaşacakları nokta İslam ülkelerini köleleştirmek, ezmek ve İslam dinini, 

kültürünü ve medeniyetini ortadan kaldırmak olacaktır.”362 diyen Karakoç, yazdığı metin ile 

Batı karşıtlığını Hıristiyanlık – Müslümanlık ikilemine indirgediğini ve kendisinin Batı 

karşıtlığının özünde İslamcılık fikrinin yattığını göstermektedir. 

Karakoç, dergisinin 1966 yılındaki dördüncü sayısında İslamın Dirilişi başlıklı 

yazılarından birini kaleme almıştır. Bu yazı Karakoç’un Batı karşıtlığının inanç temelli 

oluşunun yanı sıra kültürel farklar temelli olduğunu da gözler önüne sermektedir. Dünyanın 

mevcut politik durumu üzerine bir yazı kaleme alan Karakoç, İslam ülkelerinin iktisadi 

bağımsızlık dönemlerine girdiklerini söylemektedir. Ancak yazara göre kültürel ve ideolojik 

bağımsızlıklarını henüz kazanmamış olan bu ülkelerin öncelikle bu sorunlarını çözmeleri 

gerekmektedir. Batı emperyalizmine veya Sovyet sosyalizmine adapte olmak gibi iki keskin 

opsiyon arasına sıkışmış olan toplumlar için Karakoç, İslam tezini önermektedir. Sosyalizmi 

SSCB’nin eline düşmek olarak gören Karakoç, Batılı dünyaya entegrasyondaki problemin ise 

kültür olduğunu dile getirir. “…temelde problem insan problemi, hayat tarzı problemi, dünya 

görüşü problemi, kültür seçme problemidir.”363 diyen Karakoç, Türkiye’deki kadrolara sızmış 

Batıcıların da bu problemi örtbas etme çabasına giriştiklerine dair görüşlerini aktarmaktadır. 

Ancak Karakoç; ülke içindeki ve uluslararası siyasetteki aktörlerce ne kadar geciktirilirse 

geciktirilsin Büyükdoğuculuk ve Nurculuk gibi akımlarla İslamın Dirilişi düşüncesinin 

aksiyona geçtiğine inanmaktadır. 

Batılı değerleri başarı ve sonuç odaklı oluşu nedeniyle eleştiren yazılara Mavera da 

rastlamıştık. Benzer sebeplerle Batılı değerlere yönelik eleştiriler Diriliş’te de karşımıza 

                                                             
362 Sezai Karakoç, “Olayların Işığında: İslam Birliği”, Diriliş, Sayı 1, 1966, s. 49-50 
363 Sezai Karakoç, “İslamın Dirilişi: 3 – İslamın Dirilişinde İslam Dünyasının Durumu”, Diriliş, Sayı 4, 1966, s. 
4 



 138 

çıkmaktadır. Derginin ilk sürecinde yayınlanan ikinci sayısında yer alan “Gravür”364 başlıklı 

yazı bunun bir örneğini sergilemektedir: 

 

“Grek medeniyetinde, Eflatun Devleti’nde ve Hristiyanlıkta başarı yanında erdem 

faktörü de vardı. İslam ülküsünde ise erdemden başka bir faktöre yer yoktur. İslam sitesi 

bir Erdem Sitesidir. Başarı, İslam’da ancak erdemi (fazileti) ve marufu gerçekleştirmek 

yolunda olursa mümkündür ve ancak Allah içindir. Yani, İslam’da başarının damarlarında 

dolaşan kan erdemdir.” 

 

Batı’nın başarı odaklılığı ile İslam’ın başarıyı erdemli bir yaşama hizmet etmesi 

durumunda dikkate alınabilecek bir araç olarak görmesi şeklindeki anlayış Karakoç tarafından 

yazıldığı tahmin edilen yazıda iki şeyi ortaya koymaktadır; Diriliş’in Batı karşıtlığının temelini 

oluşturan düşünsel sebep ve derginin İslamcılık anlayışındaki düşünsellik. 

Batı’nın başarıyı önceleyen yaklaşımın insanın günlük yaşamını da esir aldığını dile 

getiren yazıda; sporda, siyasette ve ekonomideki başarı yarışı ve yenme hırsı yerilmektedir. 

Yazı bu başarı hırsının Doğu toplumlarına da sirayet ettiğini söylerken şu soruyu sormaktadır: 

“Batı Medeniyetinin Doğu ülkelerinde uyandırdığı aşağılık duygusunun kökü de bu materyalist 

yönde gelişen, ezici, şahsiyeti yok eden, başarıda değil mi?”365 

Daha önce milliyetçilik ile sosyalizmi Batı’dan ithal geçersiz fikirler olarak gören 

düşünceleri dergilerde görmüştük. Bunun bir benzeri Diriliş’in 10. sayısında da kendisini 

göstermektedir. Sonrasında Sezai Karakoç’un yazılarını topladığı kitaba da adını verecek olan 

“Diriliş Neslinin Amentüsü” başlıklı yazıda Karakoç; Karl Marx ve Adam Smith’i aynı kişi 

olarak gördüğünü dile getirir ve ikisini de “zulüm sitesi” olarak adlandırdığı Batı’nın insan 

egosunu putlaştıran şahsiyetleri olarak tanımlar.366 Karakoç’un Marx ve Smith gibi iki uç ismi 

aynı olarak görmesi düşünce, felsefe, görüş fark etmeksizin Batı’dan gelen değerlere yönelik 

kat’i bir karşıtlığa sahip olduğunu ispatlamaktadır. Karakoç, Batı menşeili fikirleri sadece 

siyasi, ideolojik veya ekonomik bir hegemonya olarak değil, insanın ruhunu ve manevi 

dünyasını tahrip eden bir sistem olarak görmektedir. Ona göre Smith’in liberalizmi de Marx’ın 

                                                             
364 “Gravür”, Diriliş, Sayı 2, 1960, s. 3-4 
365 A.e 
366 Sezai Karakoç, “Diriliş Neslinin Amentüsü”, Diriliş, Sayı 10, 1975, s. 56-59 



 139 

sosyalizmi de Batı’nın materyalist paradigmasının değişik yüzleridir ve ikisi de insanlığı hakiki 

kurtuluşa ulaştırmaktan uzaktır. 

Karakoç Batı’dan ithal edilen kavramlarla gerçekleşen ya da gerçekleştirilmek istenen 

devrimleri eleştirdiği bir yazısının son paragrafında Batılı değerlerle yapılacak olan devrimlere 

karşılık Diriliş’i önerir. Diriliş’i Batılılaşmaya son verecek bir anlayış olarak gören ve içe doğru 

radikal bir değişim olarak tanımlayan yazar, yazısının sonuna yerleştirdiği sloganvari şu cümle 

ile Batı’ya dair değişmez düşüncesini özetlemiştir: “Batı hep devrim ihraç etti şimdi de Diriliş 

ithal etsin.”367 

Lacivert, Cins, Mavera ve Diriliş dergileri, Batı karşıtlıklarını farklı perspektifler 

üzerinden inşa etseler de ortak bir eleştirel zemin paylaşmaktadır. Lacivert, Batı karşıtlığını 

güncel siyasi olaylar ve Türkiye’nin Batı ile ilişkileri bağlamında ele alarak dönemsel ve siyasi 

odaklı bir söylem geliştirmektedir. Cins, Batı’yı daha çok kavramsal ve entelektüel bir 

düzlemde değerlendirirken, tarihsel ve siyasi referanslarla bu eleştiriyi desteklemektedir. 

Mavera ise Batı’yı ahlaki ve manevi eksiklikler üzerinden eleştirerek İslam’ı onun karşısında 

üstün bir medeniyet olarak konumlandırmaktadır. Diriliş dergisinde Sezai Karakoç, Batı’nın 

temel değerlerini –ister liberal ister Marksist olsun– insanlık için çözüm üretmekten uzak 

görerek eleştirel bir duruş sergilemekte ve İslam ile Diriliş fikrini tek alternatif olarak 

sunmaktadır. 

Örneklemimizi oluşturan dört derginin Batı eleştirileri arasında benzerlikler ve 

farklılıklar gözlemlenmiştir. Günümüzün dergileri olan Lacivert ve Cins, Batı’yı daha çok 

güncel bağlamlar ve kavramsal açılardan eleştirmeleri bakımından birbirine bir nebze de olsa 

yakın dururken, Mavera ve Diriliş, Batı’nın manevi boşluğu ve ahlaki çöküşü üzerine 

odaklanarak İslam’ı bir medeniyet alternatifi olarak öne çıkarmaktadırlar. Lacivert’in dönemsel 

ve siyasi odaklı eleştirisi, Türkiye’nin güncel siyasi durumu ve derginin sahiplik yapısı ile 

alakalı bir durumun etkisini göstermektedir. 

Diriliş daha tarihsel ve ideolojik çerçevesiyle belirgin biçimde ayrışırken, Ercan 

Yıldırım’ın Cins’teki yazılarında yer alan ideolojik analizleri zaman zaman Diriliş ile kesişim 

göstermektedir. Genel olarak Mavera ve Diriliş’in eleştirileri daha nitelikli ve çözümü İslam 

olan bir Batı eleştirisi üzerine inşa edilirken, Lacivert ve Cins daha çok günümüz siyaseti ve 

kültürel değerler üzerinden bir eleştirellik geliştirmektedir. 

                                                             
367 Sezai Karakoç, “İnsanlığın Dirilişi”, Diriliş, Sayı 14, 1975, s. 3-5 



 140 

3.6. Muhafazakâr Kültür – Sanat Dergilerinde Popüler Kültür Eleştirisi 

Geniş kitlelere hitap eden ve günlük hayatta sıkça karşılaşılan öğelerden oluşan popüler 

kültür zamanla hem akademinin hem de siyasi çevrelerin dikkatini çekmiş, farklı taraflarıyla 

eleştiri konusu olmuştur. Sol siyaset, popüler kültürü kapitalist sistemin bir aracı olarak 

görmekte olup bireyleri tüketim odaklı ve pasifize edilmiş bir hale getirdiğini savunmaktadır. 

Bilhassa Frankfurt Okulu, popüler kültürün düşünsel yüzeysellik yarattığını ileri sürmektedir. 

Sağ siyaset ise popüler kültürü geleneksel değerleri ve ahlaki yapıyı zedeleyen bir tehdit olarak 

değerlendirmektedir. Her iki taraf da farklı gerekçelerle popüler kültüre mesafeli yaklaşırken 

ortaya koyulan eleştiriler, popüler kültürün yalnızca eğlencelik içeriklerden ibaret olmadığını, 

aynı zamanda ideolojik ve toplumsal etkiler taşıyan bir olgu olduğunu kanıtlamaktadır. 

Dolayısıyla popüler kültür, toplumun düşünme biçimini ve yaşam tarzını biçimlendiren güçlü 

etkenlerden biri konumundadır. 

Gramsci’ye göre kültür, insanın edilgen bir şekilde doldurulduğu bilgi yığını değil, 

toplumsal yaşamla iç içe, tarihsel olarak şekillenen aktif bir süreçtir. Yalnızca egemen sınıfın 

kitleleri yönlendirmek için kullandığı bir araç değil, aynı zamanda halkın kendi yaşam 

deneyimlerinden, mücadelelerinden doğan anlam üretme biçimidir.368 Popüler kültür de bu 

aktif sürecin ve anlam üretme biçiminin önemli bir parçasını oluşturmaktadır. Bu bakış açısıyla 

popüler kültür, egemen ideolojiyi yeniden üretmenin ötesine geçip karşı-hegemonik bir 

potansiyel de barındırmaktadır. 

Çalışmamızın örneklemi içerisinde yer alan dergilerden Lacivert ve Cins, bugün sahip 

oldukları olanaklar ile popüler kültürün bir parçası haline gelmişlerdir. Yalnızca matbu bir eser 

ile sınırlı kalmayan bu iki dergi gerek kurumsal hesapları ile gerek yazarlarının kişisel hesapları 

ile dijital medyanın imkanlarından yararlanmaktadır. Dijital mecralarda üretilen içeriklerle 

derginin kendi kurumsal kimliği ve yazarları, popüler kültürün parçası haline gelmektedir. 

Ancak bu durum, dergi yazarlarının kendilerinin de dahil olduğu popüler kültürü 

eleştirmelerine engel teşkil etmemektedir. Söz konusu iki derginin yazarları da derginin belirli 

sayılarında kültür endüstrisinin ortaya çıkardığı ürünlere ve popüler kültür içeriklerine yönelik 

eleştirilerini dile getirmişlerdir. 

Lacivert henüz ilk sayısında kültür endüstrisine ve popüler kültüre yönelik eleştirileri 

okuyucu ile buluşturmuştur. İlk iki sayıda direkt olarak “popüler kültür” tema başlığı olan bir 

                                                             
368 David Forgacs, Gramsci Kitabı Seçme Yazılar 1916-1935, Çev. İbrahim Yıldız, İstanbul, Dipnot Yayınları, 
2018, s. 71 



 141 

bölüm dergide mevcuttur ve güncel olarak yayında olan diziler üzerinden popüler kültür 

eleştirisi neşredilmiştir. Ateşin Atılgan mahlası ile yazan yazar, ilk yazısında Osmanlı Tokadı 

adlı dizi üzerinden, ikinci yazısında ise Peyami Safa’nın aynı isimli romanından uyarlanmış 

olan Fatih – Harbiye dizisi üzerinden popüler kültüre yönelik eleştirilerini gerçekleştirmiştir. 

Mahlas kullanan yazar “Osmanlı Tokadı Işın Kılıcını Döver mi?”369 adlı yazısında tarihin 

dramatik bir fon olarak kullanılıp içinin boşaltılmasını ve tarihi gerçekliğin reyting uğruna 

karikatürize edilmesini eleştirmektedir. Ayrıca Akşemseddin ve Fatih Sultan Mehmet gibi 

manevi anlamı olan şahsiyetlerin “İstanbul fettan bir kadın gibidir” repliği ile günümüzün eril 

diliyle konuşturulması da yazıda eleştirilen bir başka noktayı oluşturmaktadır. Ayrıca dizideki 

diğer kadın karakterlerin kurgulanış biçimine dair duyulan rahatsızlık metinde kendisini 

göstermektedir. Yazar, popüler kültür ürünlerinde kadınların çoğunlukla baştan çıkarıcı, 

entrikacı ya da feda edilebilir figürler olarak temsil edilmesini eleştirmekte ve bu yaklaşımın 

kadını özne olmaktan çıkarıp eril söylemin hizmetinde bir nesneye dönüştürdüğünü ifade 

etmektedir. 

Yazarın bir diğer popüler kültür eleştirisi temalı yazısı olan “Fatih – Harbiye Hattında 

Neler Değişti?”370 başlıklı yazıda ise popüler kültürün ahlak sorununu, yüzeyselliğini ve dilini 

eleştirmektedir. Bununla birlikte edebiyatımızın önemli bir eserinin popüler kültürün elinde 

niteliksizleştirilmesi de bir başka eleştiri olarak okura sunulmaktadır. Yazara göre dizi 

karakterleri zengin yahut fakir fark etmeksizin saygıya ve edebe dair temel değerlere sahip 

olmadan sürekli çatışan, bağıran ve görgüsüz davranan bireyler olarak sunulmakta ve bu tür 

yozlaşmış ilişkiler popüler kültür aracılığıyla normalleştirilmektedir. Dizinin duygusal 

derinlikten yoksun, yapmacık ve sığ dili karakterlerin iç dünyalarını ve toplumsal bağlamlarını 

yansıtma kapasitesini engellemektedir. Ancak popüler kültürün ihtiyacı olan reyting nedeniyle 

bu dil sürdürülmektedir. Bununla birlikte dizinin, Safa’nın romanından sadece karakter 

isimlerini alarak sığ bir anlatım sunması ve romanın derinliklerine inmemesi, popüler kültürün 

ticari kaygılarla üretilmiş, yüzeysel bir yaklaşım sergilediğinin ve kültürel mirastan 

uzaklaştığının bir kanıtı olarak görülmektedir. 

Ateşin Atılgan mahlasını kullanan yazarın popüler kültür eleştirisi yaptığı yazılar başka 

sayılarda da devam etmiştir. Bunlardan biri altıncı sayıda yer alan “Erler Deminde Destursuz 

Bağa Girenler”371 başlıklı yazıdır. Yazar televizyon dizileri ve programlarında toplumsal 

                                                             
369 Ateşin Atılgan, “Osmanlı Tokadı Işın Kılıcını Döver mi?”, Lacivert, Sayı 1, 2014, s. 70-73 
370 Ateşin Atılgan, “Fatih – Harbiye Hattında Neler Değişti?” Lacivert, Sayı 2, 2014, s. 76-79 
371 Ateşin Atılgan, “Erler Deminde Destursuz Bağa Girenler”, Lacivert, Sayı 6, 2014, s. 76-79 



 142 

cinsiyet rollerinin sınırlı tiplere indirgenmesini, şiddet olgusunun normalleştirilmesini ve 

olumlu değer yargılarının zayıflatılmasını alaycı bir dille eleştirmektedir. Yazının kaleme 

alındığı dönemde yayında olan programların toplumsal değerler sisteminde bozulmaya, ahlaki 

duyarlılığın körelmesine ve aile kurumu üzerinde olumsuz etkilere yol açtığına inanmaktadır. 

Lacivert’in 24. sayısında popüler kültüre içeriden bir eleştiri söz konusudur. Mustafa 

Akar, bu bölümün başında belirttiğimiz gibi dergisinin ve derginin yazı işleri müdürü olarak 

kendisinin popüler kültüre yönelik eleştirileriyle birlikte bu kültürün parçası olduğunu kabul 

etmektedir. “Popüler Endüstri Gururla Sunar” başlıklı yazısında yüksek kültür ile popüler 

kültür arasındaki gerilime değinen Akar, bu iki kültürün arasındaki sınırın muğlak olduğunu ve 

sınıfsal geçişlerle ilişkisi bulunduğunu öne sürmektedir. Metinde popüler kültür salt iyi yahut 

kötü bir olgu olarak değerlendirilmez, iki tarafı da göz önünde bulundurulur. Akar, popüler 

kültürün yüzeyselliğini, ticari kaygılarla hareket edişini ve ahlaki değerleri görmezden gelişini 

eleştirirken onun kapsayıcılığını ve çoğulculuğunu övmektedir. Kendisinin de bu endüstrinin 

bir parçası olduğunu mutlu olmayarak kabul eden Akar, bununla yaşamaya alıştığını ve hayatın 

içinde yeri olduğunu dile getirmektedir.372 

Derginin 60. sayısında Birol Biçer tarafından kaleme alınan uzun metin ise Türkiye’deki 

nostalji sevgisinin hastalık düzeyinde olduğunu dile getirmektedir. Nostalji sevgisini 

körükleyen bir kültür endüstrisi olduğuna vurgu yapan Biçer, popüler kültür ürünleri 

aracılığıyla bu sevginin diri tutulduğunu söylemekte ve ticari kaygılar nedeniyle insanların 

manipüle edildiğini düşünmektedir. 1930’ların gösterildiği eserlerde bir yanda büyük buhran 

yaşanırken zarif şık kadınların, erkeklerin ve otomobillerin öne çıkarılması, 1950’leri anlatan 

eserlerde rock’n roll parlatılırken cadı avının, ırkçılığın arka planda bırakılması ve 1970’leri 

anlatan eserlerde disko kültürü övülürken anarşinin, terörünün yok sayılması yazar tarafından 

yerilmektedir. Özetle yazar popüler kültürün nostaljiyi seçici biçimde yeniden üretmesini ve 

geçmişi körü körüne romantize etmesini sakıncalı bulmaktadır. Gerçek tarihsel bağlamları göz 

ardı eden bu yaklaşım, toplumsal ve siyasal sorunları görünmez kılmaktadır. Bu şekilde üretilen 

nostalji, yazara göre tüketim odaklı bir araç hâline gelip eleştirel düşünmeyi engellemektedir.373 

Lacivert yazarları, popüler kültürün ahlaki bozulmaya katkıda bulunduğunu ve 

yüzeyselliği artırdığını savunmaktadır. Bu kültür, ticari çıkarlar uğruna tüketicileri derinlikten 

yoksun kültür endüstrisi içerikleriyle baş başa bırakmaktadır. Ele aldığımız metinlere göre 

                                                             
372 Mustafa Akar, “Popüler Endüstri Gururla Sunar”, Lacivert, Sayı 24, 2016, s. 16-18 
373 Birol Biçer, “Nostaljilerin Perdelediği Acı Gerçekler”, Lacivert, Sayı 60, 2019, 24-29 



 143 

popüler kültürün sunmuş olduğu içerikler vasıtasıyla toplumsal değerler erozyona 

uğratılmaktadır. 

Cins ise popüler kültür konusuna ilk sayısından itibaren daha sert ve güncel siyasetle 

ilişkili bir biçimde dahil olmaktadır. Hakan Arslanbenzer’in “Kültürel İktidar Komedisi: 

Devletin Arabasıyla Halka Hava Atmak” başlıklı yazısı temelde devletin kültür politikalarını 

yorumlayıp eleştirirken popüler kültürü halktaki karşılığı doğrultusunda ele almaktadır. Yazıda 

popüler kültür doğrudan eleştirilecek bir olgu değil aksine maddi karşılığı doğrultusunda 

olumlu yanları olan bir gerçekliktir. Bir yüksek kültür – popüler kültür eleştirisi de içeren bu 

yazısında yazar, yüksek kültürün parçası olma iddiasındaki sanatçıların devlet memuru 

olmasını eleştirirken popüler kültürün parçası olan isimleri halkta karşılıkları olması ve kendi 

gelirlerini yaratmaları sebebiyle makul karşılamaktadır. Arslanbenzer’in yazısı popüler 

kültürün herhangi bir olumsuz yanına değinmemektedir. Yazarın yüksek kültür ürünü olarak 

gördüğü opera, bale, bienal vb. etkinliklerin ise halkta karşılığı olmamasına rağmen devlet 

tarafından desteklenmesi sert bir biçimde eleştirilmektedir. 

 

“Türk halkının operaya, baleye, heykele, müzeye, bienale, trienale vesaireye 

ilgisinin olmadığı ve olmayacağı ayan beyandır. Müslüman mahallesinde salyangoz 

satacaksan salyangozu yabancıdan alman, parasını da devletten çıkarman şart. Halk sana 

zırnık koklatmaz.”374 

 

Yukarıda yer alan alıntı ile yazar yüksek kültür olarak adlandırdığı sanat ve etkinlikleri 

Batı menşeili olmakla eleştirmektedir. Popüler kültürün parçası olup halkça sevilen sinema ve 

dizi oyuncuları ile şarkıcıların yerine yazarın başarısız olarak gördüğü tiyatrocuların, 

operacıların devletle karşı karşıya gelmesi yazara göre devletin kültür politikalarının 

yanlışlığını göstermektedir. 

Hakan Arslanbenzer’in derginin ilk sayısında derinliğine inmeden destek verdiği popüler 

kültüre yönelik sert bir eleştiri Cins için önemli bir konu olan Filistin üzerinden 28. sayıda 

gelmektedir. Mehmet Mülteci mahlaslı yazar tarafından kaleme alınan “Hafif Ruhlu Adamlar 

Korosu” başlıklı yazı Filistin halkının yaşadıklarının ve çektikleri acıların, kültür endüstrisinin 

ucuz bir şekilde duyguları harekete geçirmeye yarayan içeriklerinin nesnesi olmasını eleştirel 

                                                             
374 Hakan Arslanbenzer, “Kültürel İktidar Komedisi: Devletin Arabasıyla Halka Hava Atmak”, Cins, Sayı 1, 
2015, s. 9 



 144 

bir biçimde okuruna sunmaktadır. Kültür – sanat faaliyetlerinin de Filistin meselesinin bir 

parçası olması gerektiğini kabul eden yazar konu hakkındaki maksadını aşağıdaki gibi 

açıklamaktadır: 

 

“Şairin şiir söylemesinde, fotoğrafçının deklanşöre basmasında bir gariplik yok, 

bunların çözüm olarak sunulması arızalı. Zira Kudüs’ün kültürel bir nesneye indirgenmesi 

ve topyekûn direnişin gündem edilmemesi çürük teslimiyetin işareti. Demem o ki 

Filistin’in ateş etrafında anlatılan bir korku hikâyesi veya köy kahvelerinde anlatılan 

yiğitlik destanı olmasının ötesine geçmesini istiyorsak öncelikle “yenilgi” kelimesiyle 

ilişkimizi doğru kurmalıyız.”375 

 

Popüler kültürün Filistin’de yaşananları yüzeysel ve ticari bir biçimde işlemesi, sanatın 

ve kültürel üretimin Filistin’in gerçek mücadelesini ve direnişini derinlemesine ele almak 

yerine sembolik ve duygusal tepkiler yaratmaya odaklanmasın yazarın popüler kültüre yönelik 

eleştirisinin genel çerçevesini oluşturmaktadır. Filistin’in acılarını ve direnişini ticari kazanca 

dönüştüren kültür simsarları ve sanatçılar, bu meseleyi tüketilebilir kültürel nesneye 

indirgemekle suçlanmaktadır. Filistin konusunda muhafazakâr çevreler muhafazakâr olmayan 

kesimleri bu konuya yeterince destek vermemekle eleştirmektedir. Konu hakkındaki kültür – 

sanat üretimi ağırlıklı olarak muhafazakâr çevrelerce gerçekleştirilmektedir. Bu bağlamda 

yazarın metni aynı zamanda içinde bulunduğu camiaya yönelik bir özeleştiri olarak da 

değerlendirilebilir. 

Dergide popüler kültür yalnızca televizyon programları, diziler yahut filmler üzerinden 

değil reklamlar üzerinden de zaman zaman metinlere konu olmuştur. Yasin Onat, “Ağaç ve 

Meyveleri: Tanıtım ve Reklam”376 adlı metinde reklamların hazcı bir yaşamı öne çıkardığını ve 

hatta dayattığını dile getirmekte, insan yaşamının anlam yitimine uğradığını öne sürmektedir. 

Metin, ağaç ve meyve simgeleriyle sağlam temellere dayanan, uzun ömürlü, faydalı ve insancıl 

değerlere dikkat çekmektedir. Ancak bu değerli kavramların reklam ve pazarlama stratejileriyle 

nasıl yüzeysel hale getirilip ticari kazanç amacıyla kullanıldığını eleştirmektedir. Günümüz 

popüler kültürünün bir parçası olan reklamların körüklediği tüketim alışkanlıkları, gerçek 

gereksinimlerden uzak, yapay arz ve taleplerle şekillenmektedir. 

                                                             
375 Mehmet Mülteci, “Hafif Ruhlu Adamlar Korosu”, Cins, Sayı 28, 2018, s. 36 
376 Yasin Onat, “Ağaç ve Meyveleri: Tanıtım ve Reklam”, Cins, Sayı 29, 2018, s. 64 



 145 

Popüler kültürün anlamlı şeylerin içini boşaltma ve onu ticarileştirerek manevi anlamda 

değersizleştirme durumuna yönelik bir başka eleştiri bir edebiyat profesörü olan Secaattin Tural 

tarafından kaleme alınmıştır. “Şiirin Popüler Edebiyatla İmtihanı” adlı metinde Secaattin Tural, 

şiirin tüketim nesnesine dönüşerek aleladelikten uzak yapısını yitirme olasılığını ele almaktadır. 

Sosyal medyanın dinamik ve bazı zamanlarda romantik – dramatik yapısı şiirin kendi 

mağarasına çekili durduğu günlerin geride kalmasını yaklaştırmıştır. Tural, edebiyata yönelik 

bu ilgiden rahatsız değildir. Fakat hem şiirle sosyal medyada ilgilen kişinin okur olarak bilinç 

durumu hem de esere yüklenen anlamın uğradığı değişim yazar için soru işareti 

oluşturmaktadır. Yazısına şiir ile başlayan yazar benzer durumu roman üzerinden de 

değerlendirmektedir. Popüler roman ile edebi roman, tür ortaya çıktığından beri varlığını 

sürdürmektedir. Ancak edebiyat mahfillerinde popüler roman ile edebi roman ayrı ayrı ele 

alınmıştır ve hatta popüler roman yazarları da edebi oldukları iddiasında bulunmamıştır. Ancak 

popüler kültürün ticari kaygıları ile günümüzde çok satan popüler romanlar ve onların yazarları 

üst edebiyatmışçasına pazarlanabilmektedir. Yazarlar da bugün geçmişteki popüler roman 

yazarlarından uzak bir tavırla kendilerinin edebi bir yazar ve ciddi bir entelektüel oldukları 

iddiasıyla ortaya çıkmaktadır. Secaattin Tural, edebiyat alanındaki sınırların kayboluşunun, 

anlamların değişiminin ve yer yer yitiminin popüler kültürün araçlarıyla ve endüstriyel 

kaygılarıyla ortaya çıktığını düşünmektedir.377 

Cins’in popüler kültürü eleştirdiği bir başka alan ise giyim endüstrisi olmuştur. Mizahi 

bir üslupla kaleme alınan “Post-Modern Mitoloji Sözlüğü: Outdoor Giyim” başlıklı yazıda 

popüler kültürün giyim endüstrisine hizmet ederek gerçek algısını karmaşıklaştırdığına yönelik 

bir eleştiri sunulmaktadır. “Tamamen ehlileştirilmiş bir coğrafyada eksi bilmem kaçlara 

dayanıklı montlar, kar suyu geçirmeyen ayakkabılar, okyanus dibinde bile çalışacak saatler 

kullanmamızın nedeni ne olabilir?”378 sorusu yazının popüler kültüre yönelik tenkitlerinin genel 

çerçevesini net bir şekilde özetlemektedir. Popüler kültürün, şehir hayatında ihtiyaç 

duyulmayacak ürünleri gerekli ürünlermiş gibi pazarlayarak şehir insanını buna inandırması ve 

ikna etmesi Baurillard’ın özne – nesne arasındaki arzuya dair düşüncelerini hatırlatmaktadır. 

“…artık arzulayan özne değil, baştan çıkaran nesnedir”379 diyen Jean Baudrillard’ın öznenin 

tarih boyunca sahip olduğu etken konumunun değiştiğine ve öznenin edilgenleştiğine dair 

sözleriyle dergi yazarının görüşleri örtüşmektedir. 

                                                             
377 Secaattin Tural, “Şiirin Popüler Edebiyatla İmtihanı”, Cins, Sayı 31, 2018, s. 40-41 
378 Ertuğrul Emin Akgün, “Post-Modern Mitoloji Sözlüğü: Outdoor Giyim”, Cins, Sayı 33, 2018, s. 38 
379 Jean Baudrillard, Fatal Strategies, Los Angeles, Semiotext(e), 2008, s. 141 



 146 

Cins’in her sayısında yer alan Cins Oturum üst başlıklı bölümde derginin yazarlarının 

kendi aralarında gerçekleştirdikleri sohbet okuyucularla buluşturulmaktadır. Bu sohbetlerde 

güncel siyasi konulardan edebiyata, futboldan dine kadar pek çok konu yazarların bakış 

açılarından ele alınmaktadır. Bu sohbetlerde belirli konular ele alınırken popüler kültür de 

bağlama sadık kalarak eleştirilmektedir. “Entelektüel Züppelik, Ramazan-ı Şerif ve Natalie 

Portman” başlığını verdikleri oturumda dergi yazarları popüler kültürün üretim alanlarındaki 

kültür endüstrisi baskısını ele almaktadır. Sohbette yer alan konuşmacılara göre kültür 

endüstrisinin verdiği kararlar doğrultusunda kitaplar basılır, filmler çekilir, yarışmalar 

düzenlenir ve ödüller dağıtılır. Endüstrinin reddedeceği düşünceleri dile getiren sanatçılar 

endüstri lobisi tarafından çizilen alanın dışında kalmaya mahkûm edilir. Kültür endüstrisinin 

popüler kültürü nasıl yarattığı ve insanların kendi düşünceleri zannettikleri şeyi nasıl belirlediği 

konusundaki görüş aşağıdaki diyalogda kendini göstermektedir: 

 

“İsmail: ...Mel Gibson abi, olağanüstü başarılı bir oyuncu olmasına rağmen, 

olağanüstü başarılı bir yönetmen olmasına rağmen. Hazreti İsa’yı Yahudilerin öldürdüğünü 

anlattı diye, başına gelmedik bırakılmadı. Yok ettiler neredeyse Mel Gibson’u. Biraz tuhaf 

ama böyle. Yani endüstri endüstri bakmak lazım olaya. 

Furkan: Kültür endüstrisinin içinde yok olursun abi… 

Yusuf: Hususen sinemada. 

Furkan: Abi biz biraz bu kültürel iktidar meselesini açtığımızda; bize bu meseleyi 

somutlaştıracak bir imkân tanınmadı. Malum sebeplerden dolayı… Fakat dünyanın en 

büyük 20 tane yayıncısının son iki yılda bastıkları düşünce kitaplarına baktığın zaman üç 

konu görüyorsun: Feminizm, Eşcinsellik ve Çevre… Dünyanın üçünden başka herhangi 

bir derdi yokmuş tablosu çıkıyor. 

Aykut: Filmler, diziler de bu söylediğine dâhil. 

Furkan: Tabii, dünyanın başka hiçbir derdi yokmuş gibi… Milyonlarca insan 

ölüyor, göçler var, ekonomik sıkıntılar var, ne bileyim gelir dağılımı eşitsiz… Bir sürü kriz 

varken; Feminizm hakkında hepsinden daha fazla kitap üretiliyor. Yani Feminizme daha 

çok alan açıyorlar. Biz bu Feminizm tartışmaları sosyal medyada birisi tweet attı da başladı 

zannediyoruz ama bu endüstri daha önceden inşa edildiği için biz bugün burada Müslüman 

Feminist kızları görüyoruz.”380 

                                                             
380 “Entelektüel Züppelik, Ramazan-ı Şerif ve Natalie Portman”, Cins, Sayı 32, 2018, s. 60-61 



 147 

 

Yukarıda yer alan diyalogu gerçekleştiren dergi yazarlarında, kültür endüstrisinin arzu 

ettiği ideolojik yönelimleri öne çıkarabileceğine ve alternatif bakış açılarını bastırabileceğine 

yönelik inanç bulunmaktadır ve alıntıladığımız diyalog bunu göstermektedir. Konuşmacılar, 

popüler kültürün feminizm, eşcinsellik ve çevre gibi temalarla sınırlandırıldığını ve göç, 

yoksulluk gibi daha geniş toplumsal sorunların ise göz ardı edildiğini savunarak kültürel 

iktidarın belirli lobilerin kontrolünde tekelleştiğini öne sürmektedir. 

Cins’in birçok sayısında popüler kültür, tartışmaya açık bir konu olarak ele alınmıştır. 

Dergide zaman zaman popüler kültürün çoğulculuk potansiyeli olumlu bir özellik olarak öne 

çıkarılmış olsa da genel olarak bu kültürel biçim eleştirel bir bakışla değerlendirilmiştir. 

Eleştirilerin merkezinde, popüler kültürün yüzeysel yapısı, ticari kaygıları önceliklendirmesi, 

kültür ve sanata ilgi duyan bireyleri yalnızca birer müşteri olarak konumlandırması yer 

almaktadır. Ayrıca, ideolojilere yön verebilme ve güncel siyaseti etkileyebilme gücüne de 

dergide dikkat çekilmektedir. Gündelik yaşam pratiklerini belirleme gücüne sahip olması ve 

belirli sermaye gruplarının ya da lobilerin elinde tekel niteliği kazanması, dergide dile getirilen 

başlıca popüler kültür problemleri arasında yer almaktadır. Bu bulgular ışığında Cins’in, 

popüler kültür ürünlerini yalnızca estetik kaygılarla değerlendirilebilecek bir mesele olarak 

görmediğini söylemek yanlış olmayacaktır. Derginin yazarları popüler kültür hususunu 

ideolojik ve ekonomik boyutlarıyla ele alarak, kültür endüstrisine yönelik eleştirel bir tutum 

sergilemektedir. 

Mavera ve Diriliş dergilerinde yazılmış ve popüler kültürü odağına almış yazılara 

geçmeden önce dönemin popüler kültür anlayışı üzerine birkaç cümle yazmak dergileri 

yorumlayabilmek açısından daha sağlıklı olacaktır. 1960’lar ve 1970’ler şehirleşmenin ve göç 

gerçeğinin etkisiyle kültürel alanın kısmen kozmopolitleşmeye başladığı yıllar olmuştur. Bu 

ortamda sinema gelişimini sürdürmüş, müzikte yeni sesler ortaya çıkmış ve en önemlisi 

televizyon Türk halkının hayatına girmiştir. Ancak sinema ve televizyondaki gelişmelerin etkisi 

oldukça sınırlıdır. 

Türkiye’nin 1950’lerde başlayan televizyon yayıncılığı denemeleri 1960’ların ikinci 

yarısında TRT’nin konuya müdahili olmasıyla kurumsal bir kimlik kazanmıştır. 1970’lerde 

televizyon teknik gelişimini sürdürürken bir yandan da içerik bakımından eskiye nazaran daha 

zengin hale gelmiştir. Ancak yine de özellikle 1970’lerin ilk yarısı için bu zenginleşmenin 

sınırlı kaldığı bilgisi göz ardı edilmemelidir. “1971 yılında televizyon yalnızca Ankara, 



 148 

Eskişehir, İstanbul ve İzmir'de çok sınırlı alanlarda izlenebilmektedir.”381 1970’li yılların ikinci 

yarısı ise televizyonların evlere girmeye başladığı yıllar olmuş, mahallelerde televizyon 

izlemek kamusal bir etkinliğe dönüşmüştür. Ancak TRT’nin tek yayıncı olması ve izler kitlenin 

başka alternatifinin bulunmaması büyük bir kültürel gelişimden bahsetmek için yeterli 

koşulların oluşmasını engellemektedir. 

Henüz televizyonun bile yeni yeni etkisini göstermeye başladığı yıllarda popüler kültürün 

bilindik araçlarının bugünkü şekliyle düşünülmesi değerlendirme aşamasında yanılgıya 

düşülmesine neden olacaktır. Sinema her ne kadar büyük kentlerde önemli bir eğlence aracı 

olsa da kırsal kesimde bu etki sınırlı kalmıştır. Bu nedenle, popüler kültürün en güçlü taşıyıcısı 

konumunda radyo yer almaktadır. Radyo hem müzik hem de haber ve kültür – sanat (radyo 

tiyatrosu gibi) içerikleriyle geniş kitlelere ulaşabilmektedir. Bunun yanı sıra gazeteler ve 

dergiler, dönemin kültürel gündemini belirleyen ve kitlesel yönelimleri şekillendiren başlıca 

yazılı mecralardır. Popüler kültür araçlarının nicelik açısından bugüne kıyasla eksik olması 

değerlendirmeye aldığımız dergilerdeki popüler kültür eleştirisinin de daha sınırlı kalmasını 

sağlamıştır. 

Mavera’nın popüler kültür eleştirisi zaman zaman bu kültürün taşıyıcısı konumundaki 

aydınlara, toplumca tanınan figürlere yönelmektedir. Osman Sarı, derginin üçüncü sayısında 

neşrolunan “Toplumun Çürüyüşü” başlıklı yazısı ile bunun bir örneğini sergilemiştir. 

Toplumu ağaç metaforuyla ele alan Sarı, bu ağacın gözler önünde çürüdüğünü, 

gövdesinden içeri kurtçukların daldığını ve içerideki yerli kurtların da bunlara zemin açtığını 

belirtmektedir. Burada ağaç toplumu temsil ederken içeri dalan kurtçuklar topluma yabancı 

kültürün sesleri ve içeride buna zemin hazırlayan kurtlar ise Türkiye’nin yabancı kültüre 

hayranlık duyan aydınlarıdır. Sarı, bu sosyokültürel çürümenin toplumu yabancılaştırdığına 

inanırken yabancılaşmayı “toplumun kendi tarihinden, kültür ve uygarlık değerlerinden 

kopması, uzaklaşması; kendi kültür ve uygarlık değerlerini hor görmesi, aşağılaması, giderek 

sonunda yabancı değerlere yönelmesi”382 olarak tanımlamaktadır. Çürümeyi başlatan 

yabancılaşmanın en önemli müsebbipleri ise yazara göre kendi tarihinden ve kültüründen 

uzaklaşarak yabancı seslere kulak veren yabancılaşmış aydınlardır. Sarı artık çürümeye 

başlamış olan bu toplum hakkında umutsuz bir yazı kaleme almıştır. Ancak metnin son 

                                                             
381 Süleyman İlaslan, Burcu Sümer, “Yetmişli Yıllarda Türkiye’de Televizyon ve Sosyal – Kültürel Hayat”, 
Türkiye’nin 1970’li Yılları, Ed. Mete Kaan Kaynar, İstanbul, İletişim Yayınları, 2020, s. 725 
382 Osman Sarı, “Toplumun Çürüyüşü”, Mavera, Sayı 3, 1977, s. 70-71 



 149 

paragrafında vahiy ışığı ile bozulmuş toplumları yeniden kuran peygamberin izinde olan 

aydınların bu çürümeyi durdurabileceğine inandığını söylemektedir. 

1970’li yılların popüler kültüründe önemli bir yer tutan festivaller ve bu etkinliklerde 

verilen ödüller, Mavera’nın sayfalarında eleştirel bir bakışla değerlendirilen unsurlar arasında 

yer almaktadır. Derginin “Çeşitlemeler: Bir Festival Ki” başlıklı Alaeddin Özdenören 

tarafından kaleme alınan bölümü bu husus üzerine neşredilmiştir. 

Festivallerin, sol görüşlü çevrelerin ideolojik etkisi ve yönlendirmesi altında 

gerçekleştirilmesi, ödüllerin, sanatsal ölçütlerden ziyade belirli bir siyasi eğilime yakın 

sanatçılara verilmesi, bu etkinliklerin eleştirilmesinin temel gerekçesini oluşturmaktadır. 

Dünyanın büyük sorunlarının yanında ödüller ile neyin değişeceği sorgulanmaktadır. Ancak 

ödüllerin içinde bulundukları acı dolu çağda anlamını yitirdiğini düşünen Alaeddin Özdenören 

ikizi Rasim Özdenören’in senaryosunu yazdığı Çok Sesli Bir Ölüm filminin yurt dışından 

ödülle döndüğünü aşağıdaki cümlelerle hatırlatmaktadır: 

 

“Biz ödül heveslisi değiliz. Fakat ödüllerle bu kadar yakından ilgilenen, en önemsiz 

bir ödülü bile gazetelere manşet yapan, Yaşar Kemal’e Nobel ödülünü sağlamak için 

yapmadık propaganda, başvurmadık kapı bırakmayan sol basın, daha geçenlerde dünyanın 

en büyük televizyon film festivallerinden birisinde Jüri Özel Ödülü’nü kazanan Çok Sesli 

Bir Ölüm filmini neden sessiz sedasız geçiştirdi dersiniz? Danışıksız ve habersiz bir ödül 

olduğu için mi?”383 

 

Bununla birlikte, söz konusu festivallere kamu kaynaklarıyla sağlanan devlet desteği de 

eleştirilerin bir diğer odağını teşkil etmektedir. Benzer bir eleştiri yukarıda, Cins dergisi 

üzerinden yapılan değerlendirmede de karşımıza çıkmıştır. 

Daha önce solu Batıcı kimliği nedeniyle eleştirdiği yazısını değerlendirdiğimiz İsmail 

Kıllıoğlu geride bıraktıkları 1977 yılını ele aldığı yazısında bu defa popüler kültürün bir parçası 

olan sanatçıları, yazarları ve edebiyat dergilerini eleştirmiştir. Yazar, Türkiye’nin toplumsal 

hayatının kargaşa ile dolu bir ortamda aşırı politize olduğuna dair düşüncesini dile 

getirmektedir. Bu politize olmuş ortamda siyasal eğilimlerin ve kuruluşların sanatçı ve yazarları 

kendi yanlarında görmek istemesini yadırgayan Kıllıoğlu, buna ayak uyduran sanatçıları, 

                                                             
383 Alaeddin Özdenören, “Çeşitlemeler: Bir Festival Ki”, Mavera, Sayı 10, 1977, s. 47 



 150 

yazarları ve edebiyat dergilerini tenkit etmektedir. Kültürel üretimin bir parçası olan sol görüşlü 

sanatçılar, yazarlar ve edebiyat dergileri Kıllıoğlu’na göre sanatın ve edebiyatın siyasi rolünü 

tartışmak bir yana direkt olarak belirli siyasi partilerin gönüllüleri olmuşlardır. Kıllıoğlu 

yazısında sol görüşlü kültür üreticilerinin içinde bulunduğu siyasallaşmış durumu tenkit 

ederken doğru örnek olarak Diriliş, Edebiyat ve Mavera dergilerini göstermektedir. Adı geçen 

dergilerin siyasi partilerin gönüllüsü ya da güdümlüsü olmadığını vurgulayan metin, 1977 

yılında bu dergilerin şiir, hikâye ve deneme gibi türlerde neler ortaya koyduğuna değinmektedir. 

Esasında bu türlerdeki üretimin de bir inanç savaşının parçası olduğuna inanan yazar, bu 

çalışmaların ürünlerinin ve etkilerinin uzun vadede ortaya çıkacağını düşünmektedir.384 

Kıllıoğlu’nun kültürel üretimin doğrudan siyasetle ilişkili olmasına yönelik tenkitleri ve sanat 

aracılığıyla sembolik bir mücadele verilmesi gerektiğine dair görüşü, Fecr-i Âtî topluluğunun 

“sanat şahsi ve muhteremdir” düşüncesini anımsatmaktadır. 

Cins’te Arslanbenzer’in kültürel iktidar üzerine kaleme aldığı yazıda gördüğümüz devlet 

– devlet sanatçısı karşıtlığına yönelik eleştirinin bir benzeri Mavera’da da kendisini 

göstermektedir. Aradan geçen yaklaşık 40 yıla rağmen muhafazakâr camianın dergilerinde aynı 

izlekler takip edilmektedir. 

“TRT’nin Kültür Siyaseti” adlı uzun bir yazı hazırlayan Ahmet Sağlam, yazısında 

TRT’nin yapım tercihleri, Kültür Bakanlığı’nın yayınları ve Devlet Tiyatroları’nın sergilediği 

oyun tercihleri üzerinde durmaktadır. Yazar kendisinin “yerli ve bizim yapımlar” olarak 

tanımladığı muhafazakâr yapımlar yerine TRT’nin Batılılaşmadan payını almış eserleri tercih 

ettiğinden şikâyet etmektedir. Necip Fazıl Kısakürek gibi Türkiye’de İslamcılığım sembol ismi 

olmuş bir yazarın eserlerinin TRT ve Devlet Tiyatroları gibi kurumlarca yok sayılması şu 

sözlerle eleştirilmektedir: 

 

“Kültür Bakanlığı eserlerini yayınlıyor üstadın, Kültür Bakanlığı’na bağlı bir genel 

müdürlük olan Devlet Tiyatroları sahnelemiyor eseri. Dünyanın hiçbir yerinde başla uzuv 

arasında bu kadar ayrılık görülmüş değildir. Tanzimatla başlayagelen Batılılaşmaya bir 

karşı çıkış olarak zuhur ettiği için, batılılaşmanın yedeğindeki statü ve kurumlar Necip 

Fazıl’ı unutmayı bir vazife saymışlardır.”385 

 

                                                             
384 İsmail Kıllıoğlu, “Değerlendirme”, Mavera, Sayı 15, 1978, s. 29-32 
385 Ahmet Sağlam, “TRT’nin Kültür Siyaseti”, Mavera, Sayı 25, 1978, s. 24-30 



 151 

Dönemin kültür ve sanat hayatının ve geniş kitlelere ulaşabilme kabiliyeti nedeniyle bir 

açıdan popüler kültürünün en önemli araçlarından olan TRT ve Devlet Tiyatroları, belirli 

ideolojik saiklerle hareket etmekle, toplumun belirli kesiminin değerlerini görmezden gelmekle 

ve niteliğe değil siyasi pozisyona göre hareket etmekle itham edilmektedir. 

Popüler kültürü eleştiren son yazı ise derginin 26. sayısında yine Ahmet Sağlam’ın 

kaleminden çıkmıştır. Sağlam’ın “Televizyon Pazarı” başlığını kullandığı yazısında renkli 

televizyona geçildikten sonra bunun gazete ve dergi sayfalarına yansıması eleştirilmektedir. 

“Hafifmeşrep televizyon dergilerinin yanında, renkli televizyon sayfalarıyla gazeteler, 

okuyucuyu kendi değerlerimizden koparmaya devam ediyor.” diyen Ahmet Sağlam geleneksel 

değerlerin geri plana itilmesi sebebiyle dönemin basınını yermektedir. Gazetelerin, okuru nasıl 

bir bozulmaya sürüklediğini göstermek isteyen Ahmet Sağlam tek bir başlığı örnek olarak 

göstermenin yeteceğini söyler ve şu başlığı gösterir: “Nükhet Duru Erkeksizlikten Sivilce 

Döküyor”. Basının ciddiyet seviyesinin tiraj kaygısı ile yerle yeksan oluşu yazarı rahatsız eder 

ve yazar şu soruyu sorar: “Bu gazetelerin okuyucularına iktisadi bağımsızlık diye bir 

mücadeleden söz etmek imkânı var mıdır artık?”386 

Sağlam’ın metni popüler kültürü yozlaştırıcı, sığlaştırıcı ve bireyleri toplumdan koparıcı 

bir güç olarak resmetmektedir. Henüz renkli televizyonların yeni etkin olmaya başladığı 

yıllarda böylesi yozlaşan gazete sayfaları, kitlenin düşünsel derinlikten uzaklaşacağının 

habercisi olarak görülmektedir. 

Diriliş Dergisi’ndeki popüler kültür eleştirisi ise tarihi, geleneksel ve kültürel değerlerin 

erozyona uğrayacağı endişesi etrafında şekillenmiştir. Sezai Karakoç’un kaleme aldığı 

“Gelecek Zamanın Karşısında III” başlıklı metni bunun örneklerinden birini sergilemektedir. 

Karakoç, gelişen teknik donanımlarla birlikte televizyonun Batı’nın değerlerini önceleyerek 

yerli kültürü silikleştirdiğini düşünmektedir. “Tekniğin yeni buluşlarıyla insanlığın beynini 

yıkama bugünkü genişliğine ve derinliğine hiçbir çağda ulaşamamıştır” diyen Karakoç metnin 

son paragrafında şu soruları sorar: “Kültürü sildikten sonra yerine konan nedir? Belli bir süre 

sonra böylesine kendi kültüründen mahrum edilip sahte, boş, kof, yapma bir kültüre boğulan 

insan acaba ne hale gelecektir?”387 

Döneminde popüler kültürün en önemli aracı konumunda bulunan televizyonun kültürel 

kimlikleri sistematik bir biçimde değiştireceğine yönelik düşünce, Karakoç’un köksüzleşmeye 

                                                             
386 Ahmet Sağlam, “Televizyon Pazarı”, Mavera, Sayı 26, 1979, s. 40-41 
387 Sezai Karakoç, “Gelecek Zamanın Karşısında”, Diriliş, Sayı 5, 1975, s. 10-11 



 152 

dair endişesini göstermektedir. Metin, popüler kültürü yalnızca estetik bir beğeni meselesi 

olarak görmemektedir. Konuyu ağırlıklı olarak kültür, kimlik ve kolektif hafıza mücadelesi 

şeklinde ele alan Sezai Karakoç, dönemin teknik gelişmelerini politik bağlamından koparmadan 

düşünmektedir. Elbette bu düşünce biçiminin arkasında, fikri dünyası hakkında bilgi sahibi 

olduğumuz Karakoç’un Batı politik dünyasına yönelik katı karşıtlığı da yatmaktadır. 

Derginin sekizinci sayısında Rus asıllı Amerikalı sosyolog Pitirim A. Sorokin’den 

yapılan bir çeviriyle kültürün nasıl değişime uğradığını ele almaktadır. Kültürel bir çöküşün 

başlangıcında ilk olarak uzlaşmaz bir düalizm kendisini gösterir, sonrasında yabancı 

kültürlerden gelen unsurlar kültüre kendi kimliğini kaybettirir ve üçüncü aşamada kantitatif 

büyüklük kalitatif değerlerin yerini alır. Bu aşamaların gerçekleşmesini sağlayan en önemli 

araçlardan birisi de popüler kültürün üretip topluma sunduklarıdır. Sorokin’in popüler kültüre 

yönelik temel eleştirisi bilinçsiz bir kültürel tüketim alışkanlığı yaratması ile ortaya çıkmıştır. 

Popüler kültürün insan zihnini bilinçsiz, dağınık hale getirmesi Sorokin’in onu yermesine ve 

geleceğin kültür dünyası adına endişe duymasına neden olmuştur. Aşağıdaki pasaj Sorokin’in 

popüler kültüre yönelik eleştirisinin sebeplerini resmetmektedir: 

 

“Çağdaş insanın beyni her türden fikir, inanç, zevk ve haber kırıntılarının 

tıkıştırıldığı bir depo haline gelmiştir. Komünizmden Katolisizme, Beethoven veya 

Bach’dan cırtlak ve böğürtülü caz müziğine kadar her şey karmakarışık bir şekilde bir arada 

bulunmakta, uzlaşması imkânsız değer hükümleri birbirlerini izlemektedir. Örneğin bugün 

en çok satan kitap İsa'nın Hayatı'dır; ertesi gün Tüccar Horn onun yerini alır; birkaç gün 

sonra Rüzgâr Gibi Geçti kapışılır; daha sonra Napolyon'un psikoanalitik bir biyografisi 

elden ele dolaşır; bir başka gün ya arkaisizm ile klasizmi ya erotisizm ile kutsallığı ya dini 

emirlerle bilimsel kaynaklı davranış kurallarını ya da Komünizm ve Teozofiyi bağdaştıran 

kitaplar liste başı olur. Bütün bunlar da ‘kitap dünyasından haberler’ gibi bir takım 

entelektüel sakızlarla yaldızlanarak sunulur.”388 

 

Kültür endüstrisinin aralarında anlamlı bir bütünlük bulunmayan eserleri, aynı tüketiciye 

entelektüel bir doyum vaadiyle sunması; birbiri ile ilgisi bulunmayan konuları aynı zamanda 

aynı zeminde konuşturabiliyor olması popüler kültürün amacına ulaştığını göstermektedir. 

Sorokin, yazmış olduğu metinde, yukarıdaki pasajda anlattığı durumun kültürleri yok edeceğini 

                                                             
388 Pitirim A. Sorokin, “Çağın Bunalımı’ndan”, Çev. Turgut Akman, Diriliş, Sayı 8, 1975, s. 13-14 



 153 

ve kültürün bundan sonraki yerinin tarihi kalıntılar müzesi olduğunu söylemektedir. Diriliş’in, 

Sorokin’e ait bu metni Türkçeye çevirip okuru ile paylaşması kendilerinin popüler kültür 

üzerine görüşleri ile Sorokin’in görüşlerinin güçlü biçimde örtüştüğünü ortaya koymaktadır. 

Diriliş’ten vereceğimiz son örnek metinde, popüler kültürün önemli bir taşıyıcısı olan 

reklamlara yönelik tenkit söz konusudur. “İnsanlığın Dirilişi: Propaganda” başlıklı metin Batı 

medeniyetinin reklam ve propagandayı niteliğin önüne geçirdiğini savunmaktadır. Metne göre; 

eski uygarlıklarda reklam ve propaganda sınırlı düzeyde yer alırken, modern Batı toplumunda 

bu araçlar, teknik gelişmelerin de etkisiyle birlikte başat konuma gelmiştir. Reklam ve 

propaganda yalnızca teknik bir sonuç değil, şekle odaklanan modern uygarlık anlayışının da bir 

yansımasıdır. Araç, amacı belirleyecek düzeye ulaşmış, içerikten çok biçim ön plana çıkmıştır. 

Popüler kültür çerçevesinde değerlendirildiğinde, üretilen eserin niteliğinden çok tanıtım 

değerli hale gelmiş, reklam ve propaganda çoğu zaman eserin kendisinden daha önemli 

görülmeye başlanmıştır. Batının tekniğiyle üst düzeye ulaşan reklam çığırtkanlığının ülkeye 

sirayet etmesi, dergide yer alan metne kızgın bir tonla yansımıştır. “Sinema, radyo, televizyon 

yayınları, duvarlar, ruh asalağı, zihin paraziti reklam ve propaganda akıntısıyla bulanmış” 389 

ifadesi sosyal ve kültürel yaşantının her yerine bulaşmış olan yüzeysel ve düşünsel kaliteden 

yoksun ikna çabalarına yönelik bir öfkeyi göstermektedir. 

İncelediğimiz dört dergide öne çıkan ortak görüş popüler kültürün ortaya koymuş olduğu 

çıktıların niteliğinin düşük olduğudur. Dönem fark etmeksizin tüm dergilerde, popüler kültürün 

kültür ve sanatı yüzeysel bir biçimde sunduğuna dair eleştiriler bulunmaktadır. Günümüzde 

yayın hayatı süren Lacivert ve Cins gibi dergiler popüler kültürü, kültür endüstrisinin ticari 

kaygıları etrafında eleştirmektedir. Zaman zaman bu dergilerin yazarları popüler kültürü, ahlaki 

değerleri göz ardı ettiğine dair düşünceleri nedeniyle de yermişlerdir. Geçmiş dönemin önemli 

iki dergisi Mavera ve Diriliş ise özellikle popüler kültürün Batı menşeili oluşunu sık sık 

vurgulamışlardır ve eleştirel metinlerini bu görüş etrafında şekillendirmişlerdir. Ayrıca yerel 

kültüre verdiği zarar ve özgünlüğü yok etme olasılığı nedeniyle de popüler kültüre yönelik bir 

karşıtlık bu dergilerde kendisini göstermektedir. Tüm dergiler, popüler kültürü eleştirirken bir 

yandan da ideolojik olarak karşılarında durdukları fikirlerin temsilcileri olan sanatçıları, 

aydınları, yazarları da satırlarında kritik etmektedirler. Salt kavram olarak popüler kültürün 

kendisi değil onun taşıyıcısı olan kişi ve kurumlar da sık sık muhafazakâr dergilerin yazarları 

tarafından eleştirel bir biçimde dergi okurlarına sunulmuştur. 

                                                             
389 Sezai Karakoç, “İnsanlığın Dirilişi: Propaganda”, Diriliş, Sayı 12, 1975, s. 4 



 154 

3.7. Muhafazakâr Kültür – Sanat Dergilerinde Sinema Eleştirisi 

Türkiye’de sinema, sadece bir sanat formu veya eğlence aracı olmanın ötesinde, 

toplumsal, kültürel ve ideolojik anlamlarla yüklü bir alan olarak kabul edilmektedir. Bu 

değerlendirme, özellikle muhafazakâr aydın çevrelerinde karşılık bulmaktadır. Sinemanın etik, 

sanatsal ve entelektüel yönleri üzerinden şekillenen bu bakış açısı, genellikle modernlik, 

gelenek, değer yargıları ve temsil sorunları etrafında yoğunlaşmaktadır. 

Değerlendirmemiz kapsamında olan dört dergide de zaman zaman sinema üzerine fikirler 

okur ile paylaşılmış ve bu paylaşımlar neticesinde ortaya bir veri kümesi çıkmıştır. Elde edilen 

verilerle yapılacak karşılaştırma farklı dönemlerde şekillenen muhafazakâr sinema anlayışlarını 

karşılaştırma imkânı sunarak, zaman içinde yaşanan değişimleri ve süreklilikleri daha açık 

biçimde görmeye yardımcı olacaktır. 

Lacivert: Yaşam Kültürü Dergisi’nde sinema hakkındaki yazıları yazan isim olarak 

kendisi de kısa film yönetmeni olan Tuğba Kozan öne çıkmaktadır. Kozan, sinemayı ağırlıklı 

olarak ideolojik açıdan ele almaktadır. 

Derginin sekizinci sayısında “Propaganda Sineması ve Argo” başlıklı yazıyı kaleme alan 

Kozan, Amerikan propagandası yapması ve oryantalist tavrı nedeniyle eleştirilere konu olan 

Argo filmi üzerinden sinemanın ideolojik yönü üzerine eğilmektedir. Hollywood’un 

propaganda filmlerinin sinema tarihi boyunca var olduğunu dile getiren Kozan, Soğuk Savaş 

döneminde Rus karşıtlığı ile sürdürülen sinema üretiminin bugün farklı coğrafyaların 

insanlarını ötekileştirerek sürdürüldüğünü dile getirmektedir. Kozan, “propaganda sinemasının 

iki kutbu var; ya statükoyu korumak ya da ona saldırmak ve bu yolla kamuoyu yaratmak” 
390şeklindeki tespitiyle günümüzde sinemanın kamuoyu üzerindeki ideolojik işlevinin halâ 

sürdüğüne dair görüşünü ortaya koymaktadır. 

Tuğba Kozan 24. sayıdaki yazısında da benzer şekilde sinemanın ideolojik yönünü ele 

almaktadır. Yukarıda ele aldığımız yazısında sinemanın statükoyla olan ilişkisine değindiğini 

gördüğümüz Kozan bu yazısında da aynı incelemeyi sürdürmektedir. “Sinemada bize anlatılan 

‘masal’larda yabancı korkusu, işgal edilme korkusu, sürgün edilme-toplumun dışına itilme 

korkusu, nükleer saldırılar sebebiyle kitlesel olarak yok olma korkusu gibi pek çok tehlike, 

ekonomik ve stratejik olarak güçlü olan statüko tarafından yapımlara eklemlenmiştir.”391 Bazı 

                                                             
390 Tuğba Kozan, “Propaganda Sineması ve Argo”, Lacivert, Sayı 8, 2014, s. 33 
391 Tuğba Kozan, “Popüler Sinema Neye Hizmet Ediyor?”, Lacivert, Sayı 24, 2016, s. 102 



 155 

bağımsız sinemacıları bu düşüncesinin dışında tutan Kozan, sinemanın bireyi pasifleştiren, 

tüketim kültürünü yeniden üreten ve egemen ideolojiyi meşrulaştıran bir araç haline geldiğini 

savunmaktadır. 

Sinemada gerçekçilik konusuna bir başka yazısında yer veren Tuğba Kozan, çeşitli 

akımlara dahil olan filmlerle gerçekçiliğin seyirciye aktarıldığı bilgisini okuruyla paylaşır ve 

şunu söyler: “Tarih boyunca birçok sanat eserinin, ‘üreticisinin’ devlet veya çeşitli cemiyetlerce 

aldıkları destekle siyasi propagandaya dönüştüğünü göz ardı edemeyiz.”392 Bu cümle sinemanın 

siyasi amaçlarla koşullandırılabileceğine dair eleştirel görüşü ortaya koymaktadır. Aynı 

metinde “anlam yaratmada edilgen bırakılan izleyici, sinemada belli bir ideolojik algıya da 

kolaylıkla yönlendirilmektedir”393 diyen Tuğba Kozan, sinemayı sadece sanatsal bir aktarım 

aracı olarak değil aynı zamanda ideolojik bir aygıt olarak gördüğünü belli etmektedir. 

Lacivert’in dördüncü sayısında senarist ve kısa film yönetmeni olan Elif Eda Karagöz’ün 

yazdığı “Bir İmaj Yaratmak” başlıklı yazı, sinemaya dair daha muhafazakâr düşüncelerin okura 

aktarıldığı yazı olmuştur. Sinemayı kişisel tecrübelerin mirası olarak değerlendiren yazıda salt 

akılla yapılan ve akla hitap eden filmlerdense hislerle yapılmış ve kalbe hitap eden filmlerin 

yeğlendiği görülmektedir. Sanatçının kendi hakikatiyle bağ kurması gerektiğini söyleyen 

Karagöz’ün düşüncesi toplumsal körlük riskini bünyesinde barındırmaktadır. Sahicilik ve 

samimilik gibi ucu açık kavramlara yaslanan metin Karagöz’ün şu sorusu ile bitmektedir: 

“Çıkışını bulmak için kafa patlattığımız, kalp ağrıttığımız bu dünya yokuşunda sahicilik ve 

samimiyet bizi düzlüğe çıkaracak ganimetlerden değilse nedir?”394 Yazarın romantik bir tavırla 

inşa ettiği ve okuruna sunduğu sinema anlayışı, sinemanın toplumsal işlevini ve kolektif hafıza 

açısından önemini geri plana atmaktadır. 

Cins, hemen her sayısında sayfalarından birkaçını sinema konusuna ayırsa da bu 

genellikle film analizi veya film önerisi şeklinde gerçekleşmiştir. Dergide yer alan bazı yazılar 

ise dergi çevresinin sinema görüşüne dair fikir edinme konusunda yardımcı olmuştur. Cins ile 

aynı yayın grubunun gazetesi olan Yeni Şafak’ta da yazılar kaleme alan Abdülhamit Güler, 

derginin sinemaya dair yazılarındaki imzası ile öne çıkmaktadır. Derginin 67. Sayısının önemli 

bir bölümü sinemaya ayrılmış, ‘100 yılı anlamak için 100 film’ gibi bir listenin hazırlandığı 

sayıda Türk Sinemasına dair görüşler okura aktarılmıştır. 

                                                             
392 Tuğba Kozan, “Gerçeğin Peşindeki Sinema”, Lacivert, Sayı 38, 2017, s. 99 
393 A.e. 
394 Elif Eda Karagöz, “Bir İmaj Yaratmak”, Lacivert, Sayı 4, 2014, s. 77 



 156 

Derginin 10. sayısında Abdülhamit Güler tarafından yazılan ve bağımsız sinemacı Ahmet 

Uluçay’ın sinemasını odağına alan yazı, Cins’in maneviyatı önceleyen tavrını ortaya 

koymaktadır. Güler, sinemayı sadece sanat biçimi olarak değil, aynı zamanda ruhsal ve içsel 

bir deneyim olarak konumlandırmaktadır. “Eyy film ağacı, Allah kabul etsin” ifadesi, sinema 

üretiminin adeta bir ibadet, bir dua niteliği taşıdığına dair metaforik bir yaklaşım sunarken, 

“Alimin sineması da ibadet değil miydi?” cümlesiyle bu yaklaşımı teyit etmektedir. Yazarın, 

“Yeri göğü inleten popüler kültürün mahkumu, mahdumu zamane sinemasının hayatta 

kalmasını sağlayan nadide teneffüslerden biriydin”395 cümlesi ise popüler kültürün hegemonik 

gücüne karşı özgün ve bağımsız yapımları yeğlediğini göstermektedir. 

Abdülhamit Güler’in “Seri, Serseri, Sahici Sinema” başlıklı yazısı ise bütünüyle sinema 

nasıl olmalıdır ve hangi amaçla yapılmalıdır sorularına yanıt veren cümleleri içerisinde 

barındırmaktadır. Modernizmin insan yaşamını hasar verici bir hızla tükettiğini söyleyen Güler, 

insanların bütün yaralarını sanatla sarabileceğini dile getirmektedir. İnsanlığın ne kadar sanat 

dalı varsa o kadar çıkış yolu olduğunu belirten Güler, buradaki ‘sanat’ ifadesinin karşısına neyi 

koyduğunu ise şöyle açıklamaktadır: “Allah’ı anlama değil, hissetme yolunda aracımız olan 

sanat… Hakk’ı üstün tutan, hakkı üstün tutan, üstünde kara bulutlar dolansa da kaybetmeyen, 

kayıp hazinenin peşinde iz süren, azmeden, zulmetmeyen… cihat eden…”396 Güler ne kadar 

sanat dalı varsa o kadar çıkış yolu vardır şeklindeki düşüncesine rağmen sanat fikrini 

indirgemeci bir biçimde belirli kalıp düşünceler arasında sıkıştırması tezat yaratmaktadır. 

Dergide Türk sinemasına dair ise farklı eleştiriler mevcuttur. Burçak Evren, Türk 

sinemasını bilhassa Milli Mücadele temalı filmlerdeki hamasi dili nedeniyle eleştirmektedir. 

Evren’in metni, Türk sinemasının özellikle Milli Mücadele’yi konu alan yapımlarında, tarihsel 

gerçeklikten çok dönemin politik söylemini yeniden üretme işlevi gördüğünü iddia etmektedir. 

Evren, sinemamız için artık bir klişe haline gelen “hakkı ile bir Kurtuluş Savaşı filmi yapma” 

tartışmasına katılmakta, müsamereden öteye gidemeyen filmler ile yolun tıkandığından 

şikayetçi olmaktadır.397 Türk sinemasına dair bir başka şikâyet de aynı sayıda Abdülhamit 

Güler tarafından dile getirilmektedir. Güler, 1990’ların sinemasını ele aldığı yazısını aşağıdaki 

şahsi serzenişle sonlandırır: 

 

                                                             
395 Abdülhamit Güler, “Bana Uzun Metraçın Filmini Yapabilir Misin Abidin?”, Cins, Sayı 10, 2016, s. 24 
396 Abdülhamit Güler, “Seri, Serseri, Sahici Sinema”, Cins, Sayı 33, 2018, s. 33 
397 Burçak Evren, “Türk Sinemasında Millî Mücadele'nin İşlenişi ya da Hamasetin Bitmeyen Egemenliği”, Cins, 
Sayı 67, 2021, s. 46 



 157 

“90'larla alâkalı şahsi olarak söyleyeceğim son şey 28 Şubat ile alâkalıdır. Post-

modern Darbe'yi konu alan film yapılmadı. 28 Şubat'ı konu ettiğini iddia eden hiçbir film 

öyle olmadı. 90'ların sonlarıyla birlikte, 90'ların sonlarında yaşanan bazı şeyler görmezden 

gelinmeye çalışıldı. Üzerinden 25 yıl geçmesine rağmen hâlâ 28 Şubat ile alâkalı bir sinema 

filmi yapılmadı. Üstelik 28 Şubat'ta mağdur edilen kesimler şu an iktidarı belirliyor. 

Anlamakta zorlanıyorum. 90'lar biraz da bize bunu bıraktı; anlamakta zorlanmayı...”398 

 

Abdülhamit Güler’in yazısının bu son paragrafı muhafazakâr çizgisi ile bilinen mevcut 

siyasi iktidarı eleştirirken kültürel iktidar tartışmasına yönelik de bazı bakış açıları 

sağlamaktadır. 28 Şubat gibi Türkiye’deki muhafazakârlar için dönüm çizgisi olan bir konunun 

sinemada işlenmemiş olması üzerinden siyasi iktidarın eleştirilmesi, metni yazan kişinin siyasi 

iktidarın kültürel alanda belirleyici olmasını arzuladığını göstermektedir. Ahmet Uluçay 

sinemasını ele aldığı yazısında bağımsız sinemayı ve özgünlüğü öven yazarın bu metninde 

siyasi iktidarı belirleyenlerden sanatsal bir girişim beklemesi kendi düşüncesiyle düştüğü 

çelişkiyi de ortaya çıkarmaktadır. 

Cins’teki sinema yazıları ağırlıklı olarak maneviyata dayanan, özüne dönen, inanç ve 

imanı içinde barındıran bir sinema anlayışını öne çıkarmaktadır. Sinemanın dönemin politik 

atmosferiyle iç içe oluşunu eleştiren metinler ile politikayı belirleyenlerin sinemaya gerekli 

noktalarda yön vermemesini eleştiren metinler dergide farklı sayılarda olmak üzere mevcuttur. 

Dergi yazarları sinema hususunda neredeyse ortak bir fikri çerçeveye sahip olsalar da bu 

konuda olduğu gibi zaman zaman çelişik pozisyonda yer alabilmektedirler. 

Mavera ve Diriliş dergilerinin yayınlandığı yıllarda Türkiye’de sinema henüz bugünkü 

yaygınlığına ulaşmış değildir. Yeşilçam’ın geniş kapsama alanı ve ticari gücü karşısında farklı 

akımlar ortaya çıkmaya başlamıştır. Giovanni Scognamillo 1960’lar ve 1970’lerin 

Türkiye’sinde sinemada yaşanan ve muhafazakârları da sinemada görmemizi sağlayan 

gelişmeleri şöyle anlatmaktadır: 

 

“Gerek 1965’1erin “genç sinema”sı, gerekse 1970’1erin ikinci yarısından sonra 

ortaya çıkan ve giderek “yeni sinema” adı altında bütünleşen sinemacıların var olan ticari 

kural ve şartlandırmalarını kırmak ve aşmak amacı ile, daha gerçekçi, daha çağdaş ve özgün 

bir sinemaya varabilmek için mücadele verdikleri süre içinde, bunların antitezinde başka 

                                                             
398 Abdülhamit Güler, “90’lar, Noksanlar, Fazlalar”, Cins, Sayı 67, 2021, s. 45 



 158 

bir sinema oluşuyor: Kurumsal olarak “Milli Sinema” adını alıyor geleneklere bağlı olan 

bu sinema; başlıca temsilcisi de Yücel Çakmaklı oluyor.”399 

 

Mavera dergisi kısıtlı şekilde gördüğümüz sinema yazılarında veya yazarlarının satır 

aralarında gördüğümüz sinema konuşmalarında söz konusu Milli Sinema akımına yakınlığını 

dile getirmiştir. Derginin 7. sayısında Milli Sinema akımının temsilcisi yönetmen Yücel 

Çakmaklı’nın da yer aldığı bir söyleşi okurlar ile paylaşılmıştır. Mavera’nın kurucusu Rasim 

Özdenören’in öyküsü Çok Sesli Bir Ölüm’ün sinemaya uyarlandıktan sonra TRT’de 

gösterilmesi vesilesiyle yapılan söyleşide kullanılan “Türk milletinin değerler sisteminin 

temelinde inanç sistemi yatar ve toplumdaki değerler sistemi de özde gücünü inanç sisteminden 

almaktadır”400 ifadesi Milli Sinema akımının oturduğu temeli göstermektedir. Mavera’nın 

kısıtlı sinema görüşü de bu ifade etrafında şekillenmektedir. 

İnanç temelli sinema anlayışının genişletilmiş versiyonu Ersin Gürdoğan’ın 25. sayıdaki 

“Bilimin ve Sanatın Ara Kesiti” başlıklı yazısında da okurun karşısına çıkmaktadır. Gürdoğan 

yalnızca sinemanın değil bütünüyle sanatın inanç temelli olması gerektiği yönündeki görüşünü 

aktarmaktadır. Sanatın görünenin ötesinde olanı araması gerektiğini söyleyen Gürdoğan ne 

tamamıyla toplumsal sorunlara eğilen ne de bireyin çevresinde yoğunlaşan eserleri hoş karşılar. 

Gürdoğan’a göre sanat somut olanın ötesini araştırmalıdır. “Dolayısıyle, ne toplumsal 

özellikleri ağır basan sorunlar öne geçer ne de bireysel nitelik taşıyanlar, çünkü, onlar geçici 

fonlar olmaktan öte bir varlık gösteremezler.” 401Gürdoğan’ın radikal sanat görüşü ve kutsal 

değer merkezli estetik anlayışı Milli Sinema düşüncesinin de ötesine geçmektedir. Yalnızca 

ticari sanata değil tüm seküler sanat anlayışlarına mesafe koyan bu metin, geleneğe ve kutsala 

bağlı bir sanat anlayışını temsil etmektedir. 

Diriliş’te yer alan sinema yazıları ise bir hayli kısıtlı kalmaktadır. Aşağıdaki kısa pasaj 

Sezai Karakoç’un sanat anlayışını göstermektedir: 

 

“Sanat bir veri, bir Tanrı bağışıdır. Sosyolojik, tarihi realite içinde gelişen şahsi 

yetiler, İslam’ın yücelik ideası içinde yeniden yeşertilecektir Diriliş Neslince. Sanat da 

                                                             
399 Giovanni Scognamillo, Türk Sinema Tarihi İkinci Cilt 1960-1986, İstanbul, Metis Yayınları, 1988, s. 193 
400 Şenol Demiröz, “Çok Sesli Bir Ölüm ve Milli Sinema”, Röp. Ahmet Sağlam, Mavera, Sayı 7, 1977, s. 19 
401 Ersin Gürdoğan, “Bilimin ve Sanatın Ara Kesiti”, Mavera, Sayı 25, 1978, s. 6 



 159 

hayat gibi, Allah için olduğunun soyut ve somut anıtlarını bu neslin sanatçıları 

dikeceklerdir Tanrı'nın izniyle.”402 

 

Dergide Karakoç’un sanat anlayışına paralel bir anlayış çeviri bir metinde karşımıza 

çıkmaktadır. “İkbal’in Sanat Görüşü” başlıklı metinde geçen “İkbal ‘sanat sanat içindir’ 

görüşünü şiddetle reddeder; O’na göre sanat ‘yaratıcı’, ‘şekil verici’ ve ‘noksanlardan beri’ 

Allah’ın bir bağışıdır”.403 Metne göre; sanatçı bu bağışın farkında olmalı ve sanatını Allah 

yolunda büyük idealler için kullanmalıdır. 

Doğrudan sinemaya dair bir yazıya ise Fransız varoluşçu filozof ve eleştirmen Gabriel 

Marcel’den yapılan çeviri ile derginin sayfalarında yer verilmiştir. Marcel, sinemada gelişen 

teknik imkanlardan ve sinemanın tiyatroyu geride bırakma ihtimalinden bahsederken bunun 

olumlu yanları gibi olumsuz yanları olabileceğini de vurgulamaktadır. Siyasi içerikli filmlerden 

bahseden ve bunları beğendiğini dile getiren Marcel, işin diğer yüzünü hatırlatır: “İyice 

görüyoruz ki film bugün bir propaganda aleti, misli görülmemiş bir kuvvet olmaya doğru 

gidiyor… aşağılık amaçlar için ondan bir diktatörün faydalandığını görünce gözlerimizi ve 

kulaklarımızı tıkamamız gerekmeyecek mi?”404 Marcel, Diriliş’in ve Karakoç’un genel 

düşüncesinde gördüğümüz maneviyatla yüklü bir sanat anlayışı ile konuya yaklaşmaktansa 

meselenin politik boyutunu kaleme almaktadır. Diriliş’in, Fransız filozoftan çevirip 

sayfalarında yer verdiği bu yazı, derginin sinemanın politik olasılıklarına dair düşüncesi üzerine 

açık bir fikir vermektedir. 

İncelemiş olduğumuz dört dergide de sinema hususunda öne çıkan ortak görüş 

maneviyatsız bir sinemanın eksik olacağı yönündeki kanıdır. Lacivert, sinemanın politik 

yönüne ve bir propaganda aletine dönüşmesi durumuna en çok eğilen dergi olmuş ve bunu 

eleştirmiştir. Cins ve Mavera ise farklı dönemlerde yayınlanan dergiler olmalarına rağmen 

sinema görüşü konusunda birbirlerine bir hayli yakın mesafede durduklarını yazılarındaki 

benzerliklerle göstermişlerdir. Dergilerin yazarlarının sinema görüşleri arasında ton farklılıkları 

olsa da dördü de ortak nokta olarak geleneklere bağlı, inanç ve iman temelli sinemayı öne 

çıkarmışlardır. 

 

                                                             
402 Sezai Karakoç, Diriliş Neslinin Amentüsü, İstanbul, Diriliş Yayınları, 1998, s. 58 
403 E. Muhammed Yusuf, “İkbal’in Sanat Görüşü”, Çev. M. Beşir Eryarsoy, Diriliş, Sayı 10, 1975, s. 70 
404 Gabriel Marcel, “Realisme Magioue Hakkında”, Çev. M. V., Diriliş, Sayı 5, 1975, s. 87 



 160 

3.8. Muhafazakâr Kültür – Sanat Dergilerinde Edebiyata Yaklaşım 

Türkiye’de muhafazakâr ve İslamcılık düşüncesine yakın çizgide yayın yapan edebiyat 

dergileri, yalnızca birer yayın organı olmanın ötesine geçerek genç edebiyatçılar için birer okul 

niteliği taşımıştır. Büyük Doğu, Diriliş, Mavera, Edebiyat, Yedi İklim ve Dergâh gibi dergiler, 

hem dönemlerinin politik ve kültürel ruhunu yansıtmış hem de genç yazarları teşvik eden 

kapsayıcı birer platform olma görevini üstlenmişlerdir. Ancak son yıllarda yayın hayatına giren 

muhafazakâr kültür - sanat dergilerinde bu misyonun giderek zayıfladığı, yeni yazarları teşvik 

etme konusunun geri planda kaldığı gözlemlenmektedir. Günümüzde yayın hayatına devam 

eden Hece ve Post Öykü gibi muhafazakâr yayınlar bu işlevleri ile genç isimlere edebiyat 

yaşamları için bir yol açıyor olsalar da çalışmamızın konusu olan Lacivert ve Cins bu konuda 

daha sınırlı kalmaktadır. Lacivert’in ilk sayılarında nadiren de olsa edebi çalışmalara yer verdiği 

görülmüştür. Ancak ilerleyen sayılarda dergi bu bölümü yayından kaldırmıştır. Dergide daha 

çok edebiyat dünyasından haberler aylık bülten şeklinde sunulmuştur fakat derginin öncelikli 

konuları arasında herhangi bir edebi tür üst sıralarda yer almamıştır. Bu bölümde çalışmamız 

kapsamında incelediğimiz dört dergideki şiir ya da öyküler incelemeye tutulmayacak, edebiyat 

fikri ve görüşü hakkındaki metinler üzerinden bir analiz yapılmaya çalışılacaktır. 

Sayfalarından edebiyata en az yer ayıran dergi olan Lacivert, zaman zaman ele aldığı bu 

konuya yönelik muhafazakâr bir yaklaşım sergilemiştir. Türkiye’de çocuk edebiyatının 

durumunun ele alındığı “Bir Nesli Yetiştirmek: Çocuk Edebiyatı” başlıklı yazıda Türkiye’nin 

sözlü çocuk edebiyatı geleneğinden kopup Batı’nın çocuk edebiyatına yakınlaştığından şikâyet 

edilmektedir. Yazara göre bu yaklaşma nedeniyle Noel Baba ve Paskalya yumurtaları sevimli 

bulunurken dini bayramlarımız çocuklar tarafından beğenilmemektedir. İddialı bir ifadeyle 

“Dünyayı değiştirmek istiyorsak bunu yapabileceğimiz belki tek yol çocuk edebiyatı”405 diyen 

yazar yeniden dedelerin, ninelerin anlattığı sözlü çocuk edebiyatı geleneğinin hatırlanması 

gerektiğini ve Türkiye’deki yayıncıların çocuk edebiyatı konusunda daha etkili olması 

gerektiğini öne sürmektedir. 

Mustafa Akar’ın 49. sayıda kaleme aldığı “Dünya ‘Roman’ Paz. Ltd. Şti. ya da Amin 

Maalouf’un Kurnazlığı!” başlıklı yazı Amin Maalouf’un Doğu’dan Uzakta romanı üzerinden 

çağdaş edebiyatı ve yayıncılık dünyasını eleştirmektedir. Romanın aşırı oryantalist tavrından 

rahatsızlık duyan Akar, yaratılan karakterlerin Batı’nın seveceği şekilde dizayn edildiğini öne 

sürmektedir. Romandaki tüm iyi niteliklerin Batılı ‘medeni’ karakterlere yüklendiğini ve 

                                                             
405 Zeynep Sevde Paksu, “Bir Nesli Şekillendirmek: Çocuk Edebiyatı”, Lacivert, Sayı 24, 2016, s. 36 



 161 

bununla birlikte kötü niteliklerinse Müslüman, Doğulu, az eğitimli ya da eğitimsiz karakterlere 

yüklendiğini dile getiren Akar, günümüz Batılı yayıncılık dünyasında yer alabilmek için bunun 

bir formül olduğunu iddia etmektedir. Günümüzde büyük romanların kalmadığını ve gerçek 

edebiyat diyebileceğimiz Anna Karenina, Savaş ve Barış gibi klasiklerin kitaplıkları 

süslemekten öteye gidemediğini söyleyen yazar, böyle büyük romanlar yerine belirli kalıplara 

sıkıştırılmış romanların bugünün edebiyatına hâkim olduğu düşünmektedir. Yazısında 

romanların ardından günümüz televizyon yapımlarını da eleştiren yazar, yerel kültür ve 

değerleri aşağılayan, küresel bir kültür – sanat lobisi olduğunu ve ortaya koyulan eserlerin 

belirli ideolojilerin esiri olduğunu dile getirmektedir.406 

Derginin 53. sayısındaki “Din Olmadan Asla” başlıklı yazıda ise Batı merkezli 

modernleşme hareketleriyle İslam ve Anadolu kültürünün unutulduğu, gelenek ve inançların 

zayıflatıldığı öne sürülmektedir. Yazıyı kaleme alan Zeynel Yaman, Cumhuriyet Dönemi’nde 

ortaya çıkan edebiyatı Türkiye dışında geçerliliği olmaması sebebiyle eleştirirken daha 

geleneksel olanı ve sözlü edebiyatı hatırlatır: “Menkıbeler, türküler, deyişler ve masallarla 

yeşeren tohumların referanslarını küçümseyerek oluşturulan edebi kuşağın, belli tanımlarla inşa 

etmeye çalıştığı geleneğin kucaklayabileceği hat, coğrafi sınırların ötesine maalesef 

geçemiyor”. Ancak yazar; geleneksel anlatıların küçümsenmesiyle oluştuğuna inandığı yeni 

edebi anlayışı darlığı ile eleştirirken geleneksel anlatıların etki alanı hakkında bilgi 

vermemektedir. Yazarın savını güçlü argümanlarla desteklemeden oluşturduğu bu eleştirel 

metin, Tanzimat’tan sonra ortaya çıkan yeni edebiyat anlayışına karşı peşin hükümlü bir 

tutumun benimsendiğini göstermektedir.407 

Lacivert, kurucuları ve yazarları arasında edebiyat geçmişi bulunmayan, daha çok 

gündelik kültür – sanat etkinlikleriyle ve popüler kültür araçlarının sunduklarıyla meşgul olan 

kadrosu ile edebiyat konusunda noksanlıkları bulunan bir dergi konumunda bulunmaktadır. Bu 

nedenle sınırlı edebiyat eleştirileri ve edebiyata dair metinleri gündelik politik dil ile iç içe 

geçmiş, gelenekselleşmiş İslamcı anlatının kodları ile bezenmiştir. 

Cins’in kurucu kadrosu ve daimi yazarları arasında şiir, öykü, roman gibi türlerde eserler 

vermiş kişiler bulunmaktadır. Bu nedenle çağdaşı Lacivert ile arasında edebiyat hususunda 

niteliksel farklılıklar göze çarpmaktadır. Ayrıca edebiyat konusunda kaleme alınan yazılar ve 

tartışmalar nicelik olarak da Lacivert’e kıyasla daha fazladır. Derginin ağırlıklı olarak Cins 

                                                             
406 Mustafa Akar, “Dünya ‘Roman’ Paz. Ltd. Şti. ya da Amin Maalouf’un Kurnazlığı!”, Lacivert, Sayı 49, 2018, 
s. 52-53 
407 Zeynel Yaman, “Din Olmadan Asla”, Lacivert, Sayı 53, 2019, s. 58-60 



 162 

Oturum başlıklı bölümünde dergi yazarları arasındaki sohbetlerde edebiyat üzerine konuşmalar 

gerçekleştirilmektedir. Bu bölümde okura aktarılan sohbetler, dergi ve çevresinin edebiyat 

görüşü üzerine fikir edinmek için fazlasıyla besleyici veriler sunmaktadır. 

Daha önce yer verdiğimiz Cins Oturum başlıklı bölümün 28. sayıdaki tartışma 

konularından biri Tanpınar Merkezi’nin açılışından Orhan Pamuk’un konuşma yapmasıdır. 

Tanpınar ile Pamuk’un aynı şeyleri dert edinmediği konusu üzerine ortaya çıkan tartışmada 

aşağıda yer alan diyalog gelişmiştir: 

 

“Furkan: Bir de şey vardır; biliyorsunuz, dünyada şu an en çok okunan klasik Türk 

yazarı Tanpınar’dır. Tanpınar’ı dünyada en çok okunan ve bilinen yazar haline getiren de 

Orhan Pamuk’tur. Çünkü her röportajında kendi yazınsal atası olarak Tanpınar’ı işaret 

ediyor. 

Yusuf: Tamam Orhan Pamuk’un da söylediği bu işte… Ama “Türkiye bir şey 

olacaksa, yalnızca Türkiye olmalıdır”, diyen adamla “bu topraklarda 1 milyon Ermeni 

öldürüldü”, diyen adam arasında ben doğrudan bir rabıta göremiyorum. 

İsmail: Abi sen ahlak meselesine neden getirdin ki konuyu… Yani siyasi olarak 

Orhan Pamuk kendisine ajansı tarafından ne söyleniyorsa tekrar eden bir adama dönüştü. 

Bunu hepimiz biliyoruz ama bu Orhan Pamuk’un bilhassa 90’larda çok kıymetli bir 

romancı olarak temayüz ettiği gerçeğini değiştirir mi?”408 

 

Kılıçarslan’ın Pamuk’un basına verdiği röportajlarda söylediği görüşleriyle ortaya 

koyduğu edebi eserleri ayrı ayrı değerlendiren tavrı, Cins’te edebiyatın hamasi bir tutumdan 

uzak bir şekilde değerlendirdiğini görmemizi sağlamaktadır. Edebi eser, yazarının şahsi 

yaşamındaki tavır ve tutumlarından ayrı olarak değerlendirilmektedir. 

Yazar Aykut Ertuğrul, Cins’in 34. sayısında edebiyata dair görüşlerini “Bu Hep Böyle 

Olmuştur” başlıklı yazısı ile dile getirmektedir. Kendisini en çok etkileyen yazarları ele alan ve 

Dostoyevski’yi Marquez’i Tanpınar’ı Kazancakis’i büyük yapan nedir sorusunu soran Ertuğrul 

aynı zamanda bu sorusuyla iyi roman nasıl olur sorusuna da yanıt aramaktadır. Ertuğrul, 

yanıtını aradığı soruya yine kendisi cevap verir ve şu ifadeleri kullanır: “Dünya edebiyatının bu 

büyük devleri, istisnasız bir şekilde kendisini kendi topraklarına, kendi insanlarına, kendi 

                                                             
408 “Tek Bir Cümleyle Anlatamadığın Şeyi Gerçekten Seviyor Olamazsın”, Cins, Sayı 28, 2018, s. 56 



 163 

dillerine, kendi toprağının hikayesine adamış yazarlardır.”409 Bu sözleri milliyetçi bir tavırla 

sarf etmediğini dile getiren Ertuğrul, yazara ve edebiyata bir misyon yüklemektedir. Ertuğrul’a 

göre yazar kendi çağının dertlerini dert edinmeli, hikayesini kendi toplumunda yoğrulmuş 

gerçeklerle inşa etmelidir. 

Ertuğrul yaklaşımına benzer bir yaklaşım derginin ilerleyen sayılarında da okura 

sunulmuştur. Dursun Ali Tokel derginin 64. sayısında romanın doğuşunu, ilerleyişini ve ne 

olduğunu ele aldığı yazısında önemli saptamalarda bulunur ve tıpkı Ertuğrul gibi romana 

misyon yükler. “Bana Romanını Söyle Sana Kim Olduğunu Söyleyeyim” başlıklı yazıda krallar 

çağını yalnızca Descartes’ın değil aynı zamanda Cervantes’in de bitirdiği söylenmektedir. Bu 

ciddi görüş, romana önemli bir misyon yüklemektedir. Roman, yalnızca edebiyat estetiğiyle 

değerlendirilebilecek bir eser olarak görülmez. “Her anlatı kendi devrinin insanının, 

toplumunun ürünüdür”410 ifadesi Tokel’in edebiyata yaklaşımı ile Ertuğrul’un yaklaşımları 

arasındaki yoğun benzerlikleri ortaya koymaktadır. 

Derginin farklı yazarlarının edebiyat anlayışlarındaki benzerlik gibi dönemin edebiyat 

ortamına dair düşüncelerinde de benzerlikler vardır. Farklı sayılarda, farklı yazarlar 

Türkiye’deki edebiyat çevrelerinin eskisi gibi olmamasından dolayı serzenişte 

bulunmaktadırlar. “Cins Oturum” konuşmalarından birinde dergi yazarları Marmara 

Kıraathanesi (Bir dönem yazar, şair ve akademisyenlerin buluşma noktası olan Beyazıt’ta yer 

alan mekân) gibi ortamların yokluğundan ve oturup uzun edebiyat sohbetleri etmenin 

gerekliliğinden bahsetmektedirler.411 Bu konuşmadaki kolektif bir biçimde edebiyat üzerine 

düşünme arzusunun benzeri Ömer Yalçınova’nın “Edebiyat Bahane Sohbet Şahane”412 başlıklı 

yazısında da görülmektedir. Konferans ve sempozyum gibi işi bilimsel ve teknik açıdan ele alan 

oturumların ‘edebiyat sohbeti’ ihtiyacını karşılayamadığını belirten Yalçınova, geçmişte 

özellikle dergi çevrelerinde oluşmuş olan edebiyat guruplarının bugün de gerekli olduğundan 

bahsetmektedir. Her iki yazıda da edebiyatın topluluk ile tartışılması gerektiğine dair görüş öne 

sürülmektedir ve bu Cins’in edebiyatı sadece yazmakla değil konuşmakla, tartışmakla, 

paylaşmakla ve birlikte üretmekle ilgili bir sanat olarak gördüğünü göstermektedir. Öte yandan, 

önceki yazılarda görmüş olduğumuz edebiyatın toplumla ilintili olması gerektiğinde dair 

                                                             
409 Aykut Ertuğrul, “Bu Hep Böyle Olmuştur”, Cins, Sayı 34, 2018, s. 22-23 
410 Dursun Ali Tokel, “Bana Romanını Söyle Sana Kim Olduğunu Söyleyeyim”, Cins, Sayı 64, 2021, s. 47 
411 “Neşet Ertaş, aynı zamanda İstiklal Marşı'nı yazdı!”, Cins, Sayı 30, 2018, s. 58 
412 Ömer Yalçınova, “Edebiyat Bahane Sohbet Şahane”, Cins, Sayı 29, 2018, S. 62 



 164 

görüşler de bir yönüyle bu fikirle örtüşmektedir. Karşılıklı etkileşim ve beslenme, Cins dergisi 

çevresinde edebiyat için elzem malzemelerden biri olarak addedilmektedir. 

Bugünkü muhafazakâr dergilerin feyz aldığı yayınlardan biri olan Mavera, hem 

edebiyatımızda yer edinmiş yazarlara ev sahipliği yapmış olması hem de edebiyat tartışmalarını 

zaman zaman sayfalarına taşımış olması nedeniyle kültür – sanat dergisi niteliğinden daha fazla 

edebiyat dergisi olarak adlandırılabilir. Dergide edebiyatın ne olduğu, nasıl bir işlevinin olduğu, 

roman türünün edebiyatımızdaki yeri gibi konular tartışmaya açılmıştır. 

Celil Kahvecioğlu, “Roman ve Kader” başlıklı yazısında romanı “ölümlü yaratıkların 

ölümsüz bir aleme geçiş hazırlıklarının öyküsüdür” şeklinde tanımlamaktadır. ‘Büyük roman 

nedir?’ sorusunun peşine düşen yazara göre; büyük romanın bilgi vermesi gerekmez ancak 

insana kendi insani varlığının bilincine erme zannını telkin eder. “Benim hayatımla insanın var 

oluş sebebi arasında bağlamlar kuran, insan olarak benim bir ‘kul’ olduğum bilincini getiren 

romana, büyük roman diyorum ben”413 şeklindeki ifade yazarın romanı sadece edebi bir anlatı 

olarak görmediğini göstermektedir. Yazara göre büyük roman; insanı kendi iç dünyası ile karşı 

karşıya getirmeli ve varoluşsal sorgulamalarını derinleştirmelidir. 

Aynı sayıda yer alan bir başka yazıda da Gaffar Taşkın, iyi edebiyat ile kötü edebiyatı 

tartışırken hakkaniyetli ve demokrat bir tavır sergilemiştir. 

 

“Bir edebiyat ürünü eleştirilirken eleştirmeci o ürünü edebiyata biçtiği genel 

amaçlara göre değerlendirebilir ve o amaca aykırı düştüğünü söyleyebilir. Ama, bu, söz 

konusu ürünün gene de kötü olduğu anlamını taşımaz, taşımamalı. O ürün eleştirmecinin 

kafasında biçimlenmiş amaçlara uygun düşmeyebilir ama kendi iç yapısında çok yüksek 

bir düzeyi tutturmuş olabilir.”414 

 

Taşkın’ın bu yaklaşımı, öznel yargılardan ziyade nesnel değerlendirmeleri daha çok 

önemsediğini ve edebiyatın çok yönlülüğünü desteklediğini göstermektedir. Taşkın, her eserin 

kendi amacı ve iç tutarlılığı doğrultusunda oluşturulduğunun bilincindedir. Bu anlayışla, 

edebiyata bakış açısını okuruna aktarmaktadır. 

                                                             
413 Celil Kahvecioğlu, “Roman ve Kader”, Mavera, Sayı 22, 1978, s. 11-13 
414 Gaffar Taşkın, “İyi Edebiyat Kötü Edebiyat”, Mavera, Sayı 22, 1978, s. 16 



 165 

Mavera’nın kurucu ismi Rasim Özdenören ise iyi edebiyatın nasıl olduğu sorusuna yanıt 

ararken kültürelliği ön plana çıkarmaktadır. Bunu romancının kendi kültürünün yahut 

toplumunun gerçeklerini eserinde işlemesi gerektiği şeklindeki toplumcu gerçekçi bir 

beklentiyle açıklamaz. Özdenören’e göre farklı ülkelerin romanları farklı yapısal özellikler 

taşımaktadır ve bu tabiidir ancak bir takım davranış, düşünüş ve şuurda insanın evrensel bir 

varlık olmasından kaynaklı ortak noktalar olsa da bu davranış ve düşünüşleri yansıtmada 

kültürlerin farklılıkları ortaya çıkmaktadır. Aşk, fedakârlık, öfke, kıskançlık gibi duygular 

evrensel olarak tüm insanlarda mevcuttur fakat bu duyguların dışavurumu farklı kültür 

ortamlarında farklı biçimlerde oluşmaktadır.415  Özdenören’in düşüncesine göre roman, kültürel 

farkı özümsediği ve okuruna aksettirdiği ölçüde başarılıdır. Diğer bir deyişle Özdenören, 

romanın ne salt estetik bir endişeyle ne de düz bir toplum panoraması çıkarmasıyla 

değerlendirilemeyeceğini, evrensel olan ile yerel kültürel kodların sentezlenmesiyle romanın 

değerinin ortaya çıkacağını savunmaktadır. 

Özdenören bir başka yazısında yine benzer şekilde kültürel öğelerin kullanımı ve 

geleneksel olanın sanatta ve edebiyatta yer alışı üzerine bir tartışmayı okurlarına sunmaktadır. 

Ressam Picasso’nun eserlerinde İslami motifleri kullandığına yönelik dedikoduları ilginç bulan 

Özdenören, meseleye basit bir sevinç veya kıvanç ile yaklaşmak yerine eleştirel yönü ile 

yaklaşmaktadır. Picasso’nun iddia edildiği şekilde İslami motifleri resminde kullanmış 

olabileceğini kabul eden Özdenören, Picasso’nun kendi kültürünün süzgecinden geçen sanat 

anlayışının unutulmaması gerektiğini söylemektedir. Picasso’nun ‘yeniden anlamlandırma’ 

yapmış olabileceğini söyleyen Özdenören, gelenekten yararlanmak için taklide başvuran şair 

ve yazarları tenkit etmektedir. Gelenekten yararlanmanın taklit etmek demek olmadığına vurgu 

yapan Özdenören, kendi sanatını ve edebiyatını inşa etmek isteyenlerin kendi kültürlerinin 

ruhunu kavraması gerektiğini savunur.416 

Rasim Özdenören bir başka yazısında ise muhafazakâr camianın önemli isimlerinden 

Cemil Meriç’i roman üzerine söyledikleri nedeniyle tenkit etmektedir. Bu tenkit sırasında 

Özdenören edebiyat anlayışı üzerine görüşlerini de okuru ile paylaşmaktadır. Cemil Meriç’in o 

dönem yayınlanan Gerçek dergisinde yer alan bir konuşmasını ele alan Özdenören oldukça sert 

bir üslupla roman türünü savunmuştur. “İtiraf edeyim ki, yukarıda ancak bir bölümüne 

değinebildiğimiz iddialar, Cemil Meriç gibi bir kişiye ait olmasaydı, üzerinde bile durmaz, 

gülüp geçerdik” ifadesini kullanan Özdenören, edebiyat tartışması söz konusu olduğunda 

                                                             
415 Rasim Özdenören, “Roman Üzerine Konuşma”, Mavera, Sayı 28, 1979, s. 24-25 
416 Rasim Özdenören, “Picasso’nun Hatları”, Mavera, Sayı 32, 1979, s. 7-10 



 166 

popülist bir tavırdan uzak durduğunu ve değer verdikleri isimleri dahi tenkit edeceklerini 

göstermiştir. Cemil Meriç’in romana ve roman yazarına olması gerekenden fazla misyon 

yüklediğini ve başka bilim dalları geliştikçe romanın işlevini yitirerek öleceğini söylemesi 

Özdenören’in Meriç’i eleştirmesine neden olmuştur. Meriç, romanı tıpkı bilim gibi belirli 

tekniklere, belirli kalıplara ve belirli bir matematiğe sıkıştırmak isterken Özdenören buna 

şiddetle karşı çıkmaktadır. Yazara göre roman, farklı disiplinlerden ve bilim dallarından 

faydalanabilir ancak romanın yapmak istediği şey bilimin ötesinde kalan, evreni anlama, 

hissetme ve yorumlama konusuyla ilgilidir.417 Meriç’e yanıt niteliğindeki bu yazı bize 

Özdenören’in ve dolayısı ile Mavera’nın roman sanatını dar kalıplara hapsedilemeyecek kadar 

müstesna, çok katmanlı ve varoluşsal bir tecrübe alanı olarak telakki ettiğini göstermektedir. 

Mavera, diğer konularda İslami yönü ile sıklıkla öne çıkmış olsa da edebiyat düşüncesi 

söz konusu olduğunda farklılaşmaktadır. Dergide edebiyat üzerine yazılmış olan metinler bize 

Mavera’nın bu konuda farklı fikirler üreten, konuya daha evrensel ve kalıplara sıkışmadan 

bakabilen bir pencereye sahip olduğunu göstermektedir. 

İslamcılık ideolojisini hemen her sayısında öne çıkaran ve ülkenin politik ortamını ele 

alan Diriliş, edebiyat değerlendirmelerini de genellikle ülkenin edebiyat ortamı üzerinden 

ortaya koymuştur. Edebiyat konusundaki metinlerde öne çıkan isim dergiyle özdeşleşmiş 

kişiliğiyle Sezai Karakoç olmuştur. Karakoç döneminin edebiyat akımlarını ve edebiyatta 

yaşanan gelişmeleri edebiyatın sosyo-politik yönü ile birlikte ele almıştır. Karakoç’un yanı sıra 

Sait Yeni de edebiyatımızdaki gelişmeleri derginin belirli sayılarında kaleme almış ve 

eleştirilerini okuru ile paylaşmıştır. 

Diriliş öncelikle gelenekle bağını koparmamış ancak ona körü körüne yapışmış değil, onu 

hatırlayan ve kendi süzgecinden geçiren bir anlayışın edebiyatta olması gerektiğine inanan 

yazarların bir araya geldiği bir dergi niteliğindedir. Gelenekle bağını koparmamak gerektiğine 

yönelik inanç nedeniyle derginin pek çok sayısında Divan şairlerinin şiirlerine yer verilmiş ve 

bunların şerhi gerçekleştirilmiştir. Şakir Diclehan’ın Divan şairi Sabri hakkında yazdığı yazının 

girişinde kaleme aldığı cümleler de Diriliş’in gelenek ile olan ilişkisini açıklar niteliktedir: 

“Eski edebiyat ve kültürü bilmeden yeni ve orijinal eserler ortaya koymak oldukça 

güçtür. Diriliş ekolu her yönüyle büyük medeniyetin yeniden canlanış ve şahlanışını hedef 

aldığından eski şiirimize de önem vermekte ve bu tür çalışmalara kucak açmaktadır.”418 

                                                             
417 Rasim Özdenören, “Roman Ne Zaman Ölür”, Mavera, Sayı 35, 1979, s. 7-14 
418 Şakir Diclehan, “Sabri”, Diriliş, Sayı 61, 1979, s. 37 



 167 

Gelenekle olan bağın öneminden bahseden ve bugüne yalnızca bugünün meseleleriyle 

bağlanmayı reddeden dergide sıklıkla dönemin edebiyatı, dönemsel meselelere eğilmesi 

nedeniyle eleştirilmiştir. Dergide günün meselelerine eğilen eserlerin yerilmesi kapsamında 

ortaya koyulan eserlerin bütünüyle dünyevi olanla ilgilenmesi de tenkit konusu olmuştur. 

1966 yılında yeniden neşredilmeye başlayan Diriliş’in ilk sayısında “Romanla Hikâyenin 

Arası Açılıyor” başlıklı bir yazı kaleme alınmış ve bu yazıda dönemin romanının zirai 

proleterlik konusu tarafından esir alındığı düşüncesi dile getirilmiştir. Elbette bunun romanın 

konusu olabileceğini belirten yazıda esas eleştiri noktası diğer konuların görmezden gelinmesi 

ve tek tük ortaya çıkan başka konuların ve o konuları ortaya atan yazarların bastırılıyor 

olmasıdır. Esir alınmış olarak değerlendirilen romana alternatif olarak ise tür olarak hikâye öne 

çıkarılmakta ve dönemin hikâye yazını övülmektedir. “Roman, böyle görünüşte realist, 

aslındaysa, sol partizan bir edebiyat havasında giderken, hikâye kısa zamanda, edebiyatın bütün 

ufkuna bakmaya başlamıştır”419 ifadesine yer verilen yazıda Türk edebiyatının içinde 

bulunduğu sosyo-politik durum kaygı ile izlenmektedir. Edebiyatımızda kalıcı bir yer edinecek 

olan o dönemin genç yazarları Orhan Duru, Adnan Özyalçıner, Rasim Özdenören ve Onat 

Kutlar gibi isimler hikâye türünün öne çıkan isimleri olarak Karakoç tarafından övülmektedir. 

Köy romanının yaygınlığından duyulan rahatsızlığı dile getiren bir başka eleştiri de 

“Kasaba Edebiyatı” başlıklı yazıda Sait Yeni tarafından sunulmuştur. Yeni, kasabanın ve küçük 

şehirlerin Türkiye’nin geldiği yer olduğunu ve bunun muhakkak edebiyatta yerinin olduğunu 

savunur. Eserlerde muhakkak küçük şehirlerin ve kasabaların insanları işlenmelidir. Yeni’nin 

eleştirisi köy romanına ve özensizce yazan politik güdümlü yazarlaradır. Yeni’ye göre köyün 

ve proleter yaşamının bütün bir edebiyatın içinde yeri mevcuttur ancak edebiyatın bütünü buna 

dönüştüğünde artık edebiyat, edebiyat olma niteliğini yitirip sahte felsefeye dönüşmüştür. Köy 

romanındaki özensizlik ve ezber kalıplar Yeni tarafından şu sözlerle eleştirilmiştir: “Köy ve 

proleter edebiyatında kişi adeta yoktur; bir romandaki kişiler, bir kızılderili filmindeki 

kızılderililer kadar birbirine benzer, birbirinden ayrılmazlar.”420 Metindeki serzeniş romanın 

işlediği konudan ziyade sanatsallığını yitirmesinedir. Yeni’nin edebiyat görüşü, bireyin 

özgünlüğünü savunan, tematik çeşitliliği önemseyen ve edebiyatın sanatsal niteliğini ideolojik 

kalıpların önüne koyan bir çizgide yer almaktadır. 

                                                             
419 Sezai Karakoç, “Romanla Hikâyenin Arası Açılıyor”, Diriliş, Sayı 1, 1966, s. 41 
420 Sait Yeni, “Kasaba Edebiyatı”, Diriliş, Sayı 7, 1975, s. 63 



 168 

Sait Yeni yukarıdaki metindekine benzer düşüncesini ilerleyen sayılarda da sürdürmüştür. 

Derginin 16. sayısındaki yazısına “Sanat eseri dış realite ile ilgisini kesmez ama bu ilgi 

sürekliliği, sanat eserinin dış gerçekliğe esir oluşu anlamına gelmez”421 cümlesi ile başlayan 

Yeni, kendisinin edebiyat görüşünü aktarırken, aynı düşüncesini tekrarlayarak Diriliş’in de 

edebiyat düşüncesini ortaya koymuş olmaktadır. Hem Yeni hem Karakoç sanatçının eserinde 

kendi psikolojik süzgecinden damıtılmış bir ses bulunması gerektiğini düşünmektedir. 

Önceki yazılarda rastladığımız aşırı politikleşmiş edebiyata karşıt tutumu Sait Yeni’nin 

Türk şiirini ele aldığı yazısında da görürüz. Yeni, Türk şiirini Mehmet Akif Ersoy, Yahya 

Kemal ve Necip Fazıl üzerinden ele almaktadır. Mehmet Akif’i ölüm kalım savaşının şairi, 

Yahya Kemal’i altın kaplı medeniyetin tarihini günümüze taşıyan şair ve Necip Fazıl’ı da Türk 

şiirinin gelecekte kendi bulmasının kaynağı olan şair olarak tanımlamaktadır. Yazar, metnin 

son paragrafında gelecekteki Türk şiirinin durumunu tasavvur ederken şu politik cümleyi kurar: 

“…günümüz şiirinde Batı taklidi veya solcu eğilimli şiirlerin mi, yoksa bu üç çağdaş şairimizin 

mi temeli attığı, geleneğe dayalı, yerli fakat yeni bir şiirin mi gerçek Türk şiir akımını 

sürdürmekte olduğu açık ve seçik olarak fark edilmiş olacaktır.”422 Sait Yeni hem romanı hem 

şiiri ele aldığı yazılarında politikleşmiş ve sanat ortaya koyma kabiliyetini yitirmiş olmaları 

sebebiyle karşıt görüşlü yazarları eleştirirken kendisi de bir pozisyon alarak esasında politik bir 

tavrın içine düşmektedir. 

Dört derginin edebiyata yaklaşımlarını incelediğimiz bu bölümde dergiler arasında hem 

kısmi benzerlikler hem de farklılıklar olduğu ortaya çıkmıştır. İdeolojik olarak yakın çizgide 

olan bu dört dergi, edebiyata yaklaşım konusunda nitelik açısından birbirlerinden ayrılmaktadır. 

Günümüzde yayın hayatını sürdüren dergilerden Lacivert, bu dört derginin içinde edebiyata en 

mesafeli duran dergi olarak öne çıkmıştır. Lacivert yazarları daha çok edebiyatın 

endüstrileşmesiyle ilgilenmişler, konunun ekonomi-politiğini öne çıkarmışlardır. Yine 

günümüzde basılmaya devam eden Cins ise yazar kadrosunun edebiyatçı kimliğine sahip 

olmasının da etkisiyle Lacivert’e kıyasla edebiyatın muhtevasıyla daha çok ilgilendiğini 

göstermiştir. Cins’teki metinler hem edebiyatın kendisiyle hem de Türkiye’nin güncel edebiyat 

ortamının sorunlarıyla ilgilenildiğini ortaya koymuştur. Mavera ise bu dört derginin içerisinde 

döneminin geçici tartışmalarından en uzak duran, edebiyatın yalnızca edebi yönüyle ilgilenen 

ve bunu yazarlarının edebiyat hakkındaki fikirleriyle okuruna aksettiren dergi olmuştur. Ayrıca 

derginin İslamcı kimliğine rağmen edebiyat fikrinde bunu geri planda bırakması ve sanatın 

                                                             
421 Sait Yeni, “Sanatçı ve Realizm”, Diriliş, Sayı 16, 1975, s. 133 
422 Sait Yeni, “Akif, Yahya Kemal ve Necip Fazıl”, Diriliş, Sayı 13, 1970, s. 26-28 



 169 

inceliklerine dair sözlerin alt metinlerinde bulunabilecek bir hassasiyetle bunu metinlerde 

barındırması yine yazarlarının edebiyatçı kimlikleriyle açıklanabilecek bir kabiliyetin 

göstergesidir. Sezai Karakoç’un Diriliş’i ise aşırı politikleşmiş edebiyat ortamını eleştiren tavrı 

ile kendisi de politik bir tavır takınmış olmaktan kaçınamamıştır. Dönemin edebiyatında ortaya 

koyulan eserlere karşı bir tez üretme çabasındaki metinler, derginin kendi öz edebiyat fikri 

hakkında bulgu elde etmeye yardımcı olmuş olsa da özgün bir edebiyat anlayışını görmeyi 

sağlamamıştır. 

 

3.9. Lacivert ve Cins Dergilerinde Kültürel İktidar Konusu 

Lacivert ve Cins dergileri, kültürel iktidar tartışmasının Türkiye’de yüksek sesle ve 

sıklıkla tartışılmaya başlandığı son on senede yayın hayatına başlamış dergilerdir. Her ikisi de 

yayına başladıkları dönemin iktidarı ile aynı politik çizgide olan yayın gruplarının çatısı altında 

faaliyet göstermektedir. İktidar ile sahip oldukları yakın bağ nedeniyle bu dergilerin ürettikleri 

içerikler, nasıl bir kültürel iktidar zemini oluşmasının arzulandığına dair ipuçları vermektedir. 

Lacivert’in ilk döneminde yayın yönetmenliğini yapan Meryem İlayda Atlas’ın kaleme 

aldığı “Kültür Politikalarından Toplu Kaçış Töreni” başlıklı yazı derginin (ilk döneminde) 

kültürel iktidar meselesine nasıl yaklaştığını anlamak açısından önem arz etmektedir. Atlas’ın 

yazısı içerik ile ilgilenmeyen, sadece gösteri ve form peşinde koşan bir kültür anlayışını 

eleştirmekte ve bunun yerine üretime, liyakate ve halkla bağ kurmaya dayalı bir kültürel 

altyapının kurulmasını önermektedir. 2016 yılında Başbakan Ahmet Davutoğlu’nun katılımı ile 

düzenlenen Kültürel Kalkınma Eylem Planı toplantısında pop şarkıcılarının, televizyon 

yıldızlarının ve eğlence sektörünün bilinen isimlerinin ön planda olduğu organizasyona yönelik 

eleştirilerle başlayan yazıda Atlas daha nitelikli bir kültürel iktidar arayışında olunması 

gerektiğini savunmaktadır. Yazıda, ideolojik olarak kutuplaşmış kamplardan oluşan bir 

kültürün iktidar olduğu ortam değil nitelikli eserlerle etrafı sarılmış bir kültürün iktidar olduğu 

ortam arzulanmaktadır. Yazıda ne sağ ne de sol ideoloji kültürel anlamda öne çıkarılmamış ya 

da geride bırakılmamıştır. Atlas’ın demokrat bir tutum ile “hiçbir iktidar ne bütünüyle bizim ne 

de sizin olan veya onların diyeceği bir sanat politikası üretemez, üretmemeli… Sanat, sanattır 

ve birinci sınıf iş, birinci sınıf iştir”423 cümlesini kurduğu yazısında kültürel iktidar anlayışını 

açık bir biçimde belli etmektedir. 

                                                             
423 Meryem İlayda Atlas, “Kültür Politikalarından Toplu Kaçış Töreni”, Lacivert, Sayı 24, 2016, s. 8 



 170 

Ancak bu yazı henüz Türkiye’de kültürel iktidar tartışmasının Cumhurbaşkanı Erdoğan 

nezdinde tartışmaya açılmadığı, Cumhurbaşkanlığı İletişim Başkanı Fahrettin Altun’un 

“kültürel iktidarınız da bitecek” çıkışını henüz yapmadığı bir dönemde kaleme alınmıştır. 

İlerleyen yıllardaki sayılarda dergide kültürel iktidar meselesi ele alınmaya devam etmiştir.  

Ancak dönemin genel yayın yönetmeninin kültürel iktidar meselesindeki demokrat ve nitelik 

odaklı tutumunun aksine hamasi söylemlerle bezeli görüşler ön plana çıkmıştır. 

Hükümete karşıt olan sanatçıların, hükümeti eleştiren kitapların, hükümeti eleştiren 

televizyon programların kültürel iktidar bağlamında yerildiği yazılar dergide yer almıştır. 

Dergideki bu yazılar kültür – sanat alanı nasıl olmalı sorusundan çok nasıl olmamalı sorusuna 

yanıt vermektedir. “Akademik Yıllıklarda Eleştiri Konforu”424 başlıklı yazı bu duruma örnek 

teşkil etmektedir. Bilgi Üniversitesi Yayınları tarafından hazırlanan bir yıllığı eleştiren yazı, 

akademisyenlerin sansür ortamını dile getirmesini ve ‘beylik ifadeler’ kullanmasını 

eleştirmektedir. Yazar, eleştirdiği kitapta yer alan yazarlar üzerinden bir genelleme yaparak 

akademinin çok kötü bir durumda olduğuna dair düşüncesini dile getirmektedir. Yazarın 

‘kültürel iktidar sahibi’ olarak kategorize ettiği bu akademisyenleri eleştiri yaptıkları için 

eleştirmesi ve sağlam temelli argümanlarla kitabı tenkit etmek yerine akademisyenlerin 

kullandıkları dili ‘beylik ifadeler’ diyerek küçültmesi esasen nasıl bir kültürel iktidar 

istemediğinin göstergesidir. 

Akademisyenlere, entelektüellere, aydınlara yönelik bir başka eleştiri de nasıl olmaları 

gerektiğiyle ilgilidir. “Entelektüelin politik olması şart değildir ama yerli ve milli olması 

şarttır”425 diyen Mücahit Küçükyılmaz kültürel iktidar konusunda da sorumluluğu aydınlara 

yüklemektedir. Hükümetin kültürel iktidar konusundaki başarısızlıkta bir sorumluluğu 

olmadığını belirten Küçükyılmaz, yerli ve milli aydınların kültürel iktidar inşa etmesi 

gerektiğini söyler. Dergi sayfalarında yer alan bu ifadeler kendi içinde çelişkiler 

barındırmaktadır. Bir grup ya da kişinin politik olmasına gerek olmadığını düşünüp sonrasında 

o grup ya da kişiyi iktidar inşa etmeye çağırmak belirli bir tutarsızlığı ifade etmektedir. 

Küçükyılmaz’ın sözleri aynı zamanda günümüzün politik dünyasının diliyle tahayyül edilen bir 

aydınlar topluluğunu ve kültürel iktidar düşüncesini göstermektedir. “Yerlilik” ve “millilik” 

gibi iki ayrı kavram politik yaşamımız boyunca sürdürülmüş olsa da “yerli ve milli” şeklindeki 

                                                             
424 Samed Karagöz, “Akademik Yıllıklarda Eleştiri Konforu”, Lacivert, Sayı 22, 2016, s. 102-103 
425 Mücahit Küçükyılmaz, “Entellektüellik Vatan Savunmasıyla Eş Anlamlıdır”, Röp. İlker Nuri Öztürk, 
Lacivert, Sayı 98, 2023, s. 10 



 171 

hemen her alanda görülen kullanım son on yılın politik yaşamında sıklıkla vurgulanır hale 

gelmiştir. 

Cins dergisinde kültürel iktidar konusu Lacivert’e göre daha fazla, doğrudan bir biçimde 

ele alınmıştır. Mevcut durumda sahip olunamadığına inanılan kültürel iktidar Cins’te daha iyi 

ve açık bir biçimde tanımlanmış, ne istendiği daha açık bir biçimde ifade edilmiştir. Türkiye’de 

kültürel iktidar sahiplerinin Avrupa merkezli lobilerce yönlendirildiği ve küresel kültür 

endüstrisini yöneten çevrelerin Türkiye komiserlerinin bu görevleri yürüttüğüne dair yaygın bir 

inanç derginin sayfalarında kendisini göstermektedir. Derginin ilk sayısında Furkan Çalışkan 

tarafından kaleme alınan “Bir Celladı Tanımak İçin İlk Akla Gelen Sorular” başlıklı yazı bu 

anlamda emsal gösterilebilecek yazılardan biridir. Çalışkan’ın aşağıdaki ifadeleri Türkiye’de 

kültürel alanın görünmez bir el tarafından tasarlandığına dair düşünceyi barındırmaktadır: 

 

“Birtakım insanlar gökten zembille iniveriyor, esas oğlan ve esas kız hazırlanıyor, 

olay örgüsü için set ortamı kuruluyor ve bir entertainment ustası ellerini çırparak oyunu 

başlatıyor. Yeni kitabının tanıtımını Londra’da yapan, zincir mağazaların kasa önlerini 

kaplayan, Pazar eklerinin sarışınlarıyla büyük kütüphanesinde pozlar veren, televizyon 

dizilerine konuk, eski mankenlerin sunduğu kültür ajandalarına madde olan yazarlar elbette 

devrimci ve muhalif oluyor.”426 

 

Çalışkan’ın ifadeleri ile benzerlik gösteren başka satırlar Ercan Yıldırım’ın “Kültürel 

İktidarın Peşinde…” başlıklı yazısında da karşımıza çıkmaktadır. Türkiye’deki kültürel 

iktidarın Batı medeniyetinin ve Kemalizm’in seküler kimliğini yansıttığını söyleyen Yıldırım, 

“Türkiye’yi tesiri altına alan seküler kültürel iktidarın arkasında dünyayı haraca kesen küresel 

çete, yani sermaye ağı bulunuyor”427 ifadesiyle cari kültür içeriklerinin Türkiye dışındaki 

kaynaklar tarafından belirlendiğini öne sürmektedir. 

Derginin genel yayın yönetmenliği görevini yürüten İsmail Kılıçarslan ise kültürel 

iktidarın ne olduğu konusunu İstiklal Marşı’nın bestesi üzerinden tanımlamaktadır. Kılıçarslan, 

İstiklal Marşı’nın sözleri ile bestesinin uyumsuz olduğunu ve bunun Batı’dan alınan bir 

besteden kaynaklandığını belirtmekte ve kültürel iktidarı aşağıdaki gibi açıklamaktadır: 

                                                             
426 Furkan Çalışkan, “Bir Celladı Tanımak İçin İlk Akla Gelen Sorular”, Cins, Sayı 1, 2015, s. 10 
427 Ercan Yıldırım, “Kültürel İktidarın Peşinde…”, Cins, Sayı 35, 2018, s. 8 



 172 

 

“…ve şunu düşündüm, milli marşlar da bir kültürel iktidar biçimi. Düşün ki millisin 

yani senin milli özelliklerini yansıtacak bir marşın var. Güya seni diğer milletlerden 

ayırmaya yarayan bir milli marşın var. Ama o Beethoven’ın Mozart’ın Bach’ın pişirdiği 

Batı müziği formu. Şimdi kültürel iktidar derken tam olarak bundan bahsediyoruz aslında. 

Fakat ne bizim solculara anlatabiliyoruz ne de bizim mahallenin bazı abilerine 

anlatabiliyoruz… Tam olarak bu abi ya kültürel iktidar dediğimiz şey. Kendi milli marşının 

milli olmamasıdır kültürel iktidar.”428 

 

İsmail Kılıçarslan’ın sözleri, Cins dergisinin, kültürel alanda varlığı görülen Batı 

formundaki hemen her şeyi eleştirme tavrını sürdürmektedir. Nasıl bir kültürel iktidar 

arzulandığına dair ise Lacivert dergisinde gördüğümüz gibi Cins’te de yerli ve millilik 

karşımıza çıkmaktadır. Ancak yazar Ercan Yıldırım, Cins dergisi için bir istisna oluşturarak 

daha İslami bir kültürün iktidarını arzuladığını dile getirmektedir. 

Derginin yazarlarından Hakan Arslanbenzer, daha önce popüler kültür konusunu 

incelediğimiz bölümde de değindiğimiz yazısında nasıl bir kültürel iktidar arzusunda olduğunu 

dile getirmiştir. Arslanbenzer, devletten destek alan sanatçıların ve yazarların eleştirel tutum 

sergilemeyeceği, eleştiri gösterenlerin desteklenmeyeceği bir kültür ortamını önermektedir. 

Sanatçıları yolcuya, destek sağlayan devleti de şoföre benzeten Arslanbenzer “Devletin 

arabasına bineceksin, direksiyondaki adama yavaş git, hızlı git, sağa dön, sola dön 

diyeceksin”429 demiş ve bu arabaya Batı taklitçilerini oturttuğu için devleti de eleştirmiştir. 

Dergide genel olarak görülen ideal kültürel iktidar ve kültürel iktidarı üreten sanatçılar, 

yazarlar, aydınlar için yerlilik ve millilik kriterleri aranmaktadır. İdeolojik görüşünden 

bağımsız olarak Türk aydını ve kültür ortamı yerli ve milli olmalıdır. Bu noktada dergide zaman 

zaman ideal solculuğun da çerçevesi çizilmiştir. Sosyalist Yazar Kemal Tahir, Cins çevresi için, 

Marksizmi yerliliğe uyarlamasıyla, Cumhuriyet’in Osmanlı mirasını kötülemesine yönelik 

tenkitleriyle ve köylüyü küçümsemiyor oluşuyla örnek muhalif kültür figürüdür.430 Kültürel 

iktidarı elinde bulunduracak olan muhalif aydınlar dergi çevresine göre bu çizgide hareket 

etmelidir. Sol siyasetin önemli ismi Hikmet Kıvılcımlı “vatan aşkını söylemekten korkar hale 

                                                             
428 İsmail Kılıçarslan, “Üsküp Dilencileri, Roger Milla ve Peru’nun Kuşları”, Cins, Sayı 34, 2018, s. 60 
429 429 Hakan Arslanbenzer, “Kültürel İktidar Komedisi: Devletin Arabasıyla Halka Hava Atmak”, Cins, Sayı 1, 
2015, s. 9 
430 Tuba Kaplan, “Türkiye’yi Kemal Tahir’le Okumaya Başlamak”, Cins, Sayı 6, 2016, s. 55 



 173 

gelmektense ölmek daha iyidir” sözüyle övülür, Kıvılcımlı’nın tarihi Eyüp Sultan konuşması 

ülke tarihinin en önemli konuşmalarından biri olarak öne çıkarılır.431 Esasen sınırları çizilmiş 

bir muhalefet, sınırları çizilmiş bir sol veya sağ, Türkiye’nin kültürel alanında faaliyet 

göstermeli, kendi anlayışlarına uygun “yerlilik ve millilik” çizgisini taşırmadan hareket 

etmelidir. Bu çizgilerin dışında kalan isim ya da gruplar, Batıcı ve küresel kültür endüstrisinin 

güdümlü sanatçısı olarak nitelendirilmektedir. 

Cins’in pek çok sayısında yazısı bulunan yazar Ercan Yıldırım ise bu noktada derginin 

genel kanaatine aykırı bir tutum sergilemektedir. Yıldırım, Cins yazarlarının genelinin aksine 

daha şedit biçimde İslam ile bezeli kültürel alanı arzu etmektedir. Dergide sıklıkla övülen 

Kemal Tahir, Yıldırım’ın satırlarında “…yerli ama milli değildir çünkü toplumu ve devleti 

anlamaya çalışırken de reçete sunarken de hep İslam dışılığı, Asyatik devlet modelini esas alır” 

sözleriyle eleştirilmektedir. Ayrıca Yıldırım, Türkiye’deki seküler Kemalist kültürel iktidarı ve 

kültür endüstrisini elinde bulundurduğunu söylediği sosyalistleri eleştirirken İslamcıları da en 

az onlar kadar tenkit etmektedir. “Zaten İslami kesim için kültür denilince; içeriği 

doldurulamayan panel ve sempozyum, şiir şölenleri, şiir geceleri, ebru-hat-tezhip gibi zaman 

ve tarih dışı gelenekselcilik, tarihi ve değerleri popülize edip pazara sunma geliyor”432 diyen 

Yıldırım, kendi camiasını ortaya eser koyamamakla ve niteliksiz üretim nedeniyle yermektedir. 

Yıldırım’ın istediği kültürel iktidar, İslami ve geleneksel değerlerin merkezde olduğu, seküler 

ve kapitalist etkilerden uzak, toplumu derinlemesine etkileyen bir kültürel yapıdır. 

Mavera ve Diriliş dergileri, fikir hayatımızda kültür merkezli tartışmaların 

biçimlenmesinde önemli bir yere sahiptir. Fakat bu dergilerin yayımlandığı dönemlerde 

“kültürel iktidar” kavramsal olarak henüz gündeme gelmemiştir. Dolayısıyla, bu dergiler 

kültürel iktidar meselesini doğrudan bu kavram çerçevesinde ele almamışlardır. Bununla 

birlikte kültürün dönüşümüne, kimlik inşasına ve medeniyet tasavvuruna ilişkin yaklaşımları, 

daha sonra kültürel iktidar kavramı etrafında şekillenecek olan tartışmalar için zemin 

hazırlamıştır. Bu bağlamda, kavramsal bir eksiklik olsa da bu dergilerin kategorik olarak 

kültürel iktidar tartışmalarına kısmen öncüllük ettiklerini söylemek yerinde olacaktır. 

 

 

                                                             
431 “100 Yılı Anlamak İçin 100 Konuşma”, Cins, Sayı 73, 2021, s. 60 
432 Ercan Yıldırım, “Kültürel İktidarın Peşinde…”, Cins, Sayı 35, 2018, s. 9 



 174 

SONUÇ 

Türkiye’de kültür meselesi, Cumhuriyet’in kuruluşundan önceki dönemden, özellikle 

Tanzimat döneminden bu yana tartışılan bir konudur. Çeşitli ideolojik akımların temsilcileri, 

ulusal kültürü kendi dünya görüşlerine göre yönlendirmeye ve yapılandırmaya çalışmışlardır. 

Osmanlıcık, İslamcılık, Türkçülük ve Batıcılık gibi düşünce akımlarının temsilcileri bir yandan 

devletin nasıl kurtarılabileceği sorusu ile ilgilenmiş bir yandan da kültürel alanın nasıl 

şekillenmesi gerektiğine ilişkin alternatif yol haritaları çizmişlerdir. 1908’de anayasal 

yönetimin yeniden tesis edilmesi, toplumda özgürlük anlayışını güçlendirmiş ve ifade 

özgürlüğü alanında daha cesaretli adımlar atılmasına zemin hazırlamıştır. Bu özgürlük ortamı, 

basın faaliyetlerinde belirgin bir artışa yol açarak farklı düşünce akımlarının kamuoyunda daha 

görünür biçimde yer bulmasını mümkün kılmıştır. II. Abdülhamid karşıtlığı etrafında amaç 

birliği edinen gruplar II. Meşrutiyetin ilanının üzerinden çok zaman geçmeden, birbirleri ile 

fikir ayrılığı yaşamaya başlamıştır. Fikir ayrılıklarının temelinde devletin geleceğinin nasıl 

şekilleneceğine dair tartışmalar yer almıştır. Bu ayrılıklar dönemin en kuvvetli kamuoyu 

oluşturma aracı olan gazetelerin sayfalarına yansımış ve özgürlük havası yerini gerilimli bir 

ortama bırakmıştır. Yaşanan ayrışmalar neticesinde ulus devlet fikri güç kazanarak 

Türkçülüğün merkeze yerleşmesine olanak sağlamıştır. Erken Cumhuriyet ile birlikte söz 

konusu fikir ayrılıkları geri planda bırakılarak merkeziyetçi, seküler ve ulusalcı bir yapı inşa 

edilmiştir. 

Yeni yapının inşa edildiği Erken Cumhuriyet dönemi bugün tartıştığımız anlamıyla 

kültürel iktidar tartışmalarının temelinin atıldığı dönem olmuştur. Tanzimat ile birlikte başlayan 

modernleşme hareketi o dönemden itibaren tartışılagelmiş olsa da yeni laik cumhuriyet, yeni 

medeni kanun, yeni bir alfabe, yeni eğitim sistemi gibi yenilikler bugünkü kültür odaklı 

tartışmaların temelini oluşturmaktadır. Günümüzde, kültür ve sanat alanında eleştiri konusu 

olan pek çok olgu Erken Cumhuriyet döneminin modernleşme hamlelerinin eserleri olarak 

yaşantımızdaki varlığını sürdürmektedir. 

Yeni cumhuriyetin ilk yıllarında kurucu kadronun etkisi ile Türklerin Batılı bir 

medeniyet olduğu düşüncesi hâkim gelmiş ve bilhassa sosyal yaşamın içinde Batılı reform 

hareketleri etkisini göstermiştir. Bu süreçte Türk ulus kimliğinin inşa çalışmasının bir parçası 

olarak Arap alfabesinden Latin alfabesine ve Osmanlıcadan öz Türkçeciliğe geçiş yaşanmıştır. 

Kadınlar, yeni cumhuriyetin önemli sembollerinden biri olarak görülmüş ve kamusal hayatta 

belirgin ve etkin hale gelmiştir. Geleneksel sanatlar geri planda bırakılarak Batılı sanatlar tercih 



 175 

edilmiştir. Edebiyat ulusal bilinç oluşturmanın önemli bir aracı olarak görülerek bu amaçla 

değerlendirilmiştir. Roman ve şiirde sıklıkla ulusal bağımsızlık mücadelesi ve yeni rejimin 

idealleri yüceltilmiştir. Hafta tatilinin Cuma gününden Pazar gününe alınması, hicri takvim 

yerine miladi takvimin tercih edilmesi, kılık kıyafet reformu ve medeni nikahın zorunlu hale 

gelmesi gibi değişiklikler ile toplumun gündelik hayatında erken cumhuriyetin reform 

hareketleri daha hissedilir duruma gelmiştir. 

Modernleşme hareketinin bir parçası olarak vuku bulan yenilikler toplumun her kesimi 

tarafından memnuniyetle karşılanmamıştır. Söz konusu hoş karşılamama durumu geçici bir 

öfke veya memnuniyetsizlik değil, günümüze değin sürecek olan duygunun başlangıcıdır. Milli 

Mücadele’ye destek veren İslamcılar sonrasında sürecin laik cumhuriyet ile nihayete ermesini 

kendileri için bir kayıp ve kandırılmışlık olarak addetmişlerdir. Ülke içindeki bazı 

ayaklanmaların sert bir biçimde bastırılması ve Takrir-i Sükun Kanunu gibi uygulamalar olası 

İslamcı sert muhalefeti bastırmıştır. Yeni laik cumhuriyete karşı katı tavrından taviz vermeyen 

isimler muhalefet faaliyetlerini yurt dışında sürdürmüştür. Bu dönemde yurtiçindeki 

İslamcıların bir kısmı ise içlerine sinmiyor olsa da devleti kutsal gördükleri için yeni 

cumhuriyeti kabulleniş sürecini yaşamışlardır. Tek parti yönetimi ile geçen bu yıllarda 

İslamcılar, muhafazakârlık ile daha yakın bir pozisyona gelmiştir. 

Tek partili yılların geride kaldığı 1950’ler İslamcılar için Erken Cumhuriyet dönemine 

göre daha canlı bir dönem olmuştur. 1950’lerde Türkiye’de muhafazakâr ve dini değerler sosyal 

ve kültürel alanda yeniden meşrulaşmış ve görünürlük kazanmıştır. Milli eğitimde din 

derslerinin müfredata eklenmesi ve imam hatip okullarının yeniden açılması gibi gelişmeler ile 

dindar kesimin talepleri kısmen karşılanmıştır. Laik cumhuriyet ile hayata geçen yeniliklere 

karşı tepkiler bu dönemde daha yüksek sesle dile getirilmiştir. Demokrat Parti’nin muhafazakâr 

Başbakanı Adnan Menderes, iktidarı süresince ülkenin iki kesimi arasında görece dengeli bir 

politika izlemiş, ne radikal İslamcıların anti-laik taleplerini her zaman olumlu karşılamış ne de 

Kemalistler ile aynı çizgide mutabık olmuştur. 

Demokrat Parti döneminde Erken Cumhuriyet döneminin bastırılmışlığını üzerinden 

atan İslamcılar ilerleyen dönemlerde hem siyasette hem sosyal ve kültürel alanda 

görünürlüklerini artırmaya devam etmişlerdir. Bu görünürlük siyasette MNP ile vücut bulurken 

kültürel alanda şair ve yazarlar ile onların çıkardığı dergiler ön saflarda yer almıştır. Sezai 

Karakoç, Nuri Pakdil ve İsmet Özel gibi İslamcı camianın bugün en bilinen isimlerinin yanı 

sıra İslamcı kadın yazarlar da bu dönemde çıkardıkları dergilerle bu görünürlüğe katkı 

sağlamıştır. Yayıncılık faaliyetlerinde bağımsız bir tavra sahip olan aydınların yarar 



 176 

sağlayamadığı örgüt oluşturma noktasında Akıncılar gibi gençlik örgütleri devreye girmiş, 

İslamcıların tabanını genişletmesine katkı sağlamıştır. İlerleyen dönemde siyasi varlığını iş 

dünyasındaki yeni dernek ve sendikalar ile destekleyen İslamcılar, Özal’ın Türk siyasetindeki 

pozisyonundan etkilenmiş ve kendi ideolojilerini de kısmen buna göre şekillendirmişlerdir. 

1980’lerin sonlarından itibaren yaygınlaşan İslamcı özel medya organları, dinin 

kamusal alandaki yansımasını artırmış ve İslamcı düşüncenin toplumsal karşılık bulmasında 

önemli bir rol oynamıştır. Bu dönemde Ali Bulaç, İsmet Özel ve Abdurrahman Dilipak gibi 

İslamcı aydınlar, ideolojik çerçeveleri süreli yayınlar ve kitaplar yoluyla şekillendirerek hem 

İslami kimlik inşasına katkı sağlamış hem de laik entelektüel çevrelerle benzer iletişim 

biçimlerini benimsemişlerdir. Radikal İslamcı düşünürlerin yanı sıra Batılı filozofların 

eserlerinin çevirileri, İslamcı entelektüel çevrelerde modernite, post-modernizm ve kimlik 

tartışmalarını beslemiş, böylece İslamcılık düşünsel çeşitliliğe açılmıştır. 

Hem iş dünyasının hem de entelektüel çevrelerin bir nevi kabul sürecini yaşadığı 

1980’ler ve 1990’ların ardından İslamcıların muhafazakâr demokratlar olarak adlandırılarak en 

güçlü hale geldikleri dönem 2002 yılında AK Parti iktidarı ile başlamıştır. Recep Tayyip 

Erdoğan uzun iktidarı süresince hemen her alanda arzu ettiği gücü lehine çevirmeyi başarmıştır. 

Ancak kendisinin dile getirdiği şekilde “kültür” konusundaki iktidarı arzu ettiği seviyeye 

ulaşamamıştır. Muhafazakâr demokrat bir çizgide başlayan AK Parti iktidarı çeşitli 

manevralarla sağ popülizme kaymış, yönetme biçimi rekabetçi otoriterlik ve pseudo demokrasi 

olarak adlandırılmıştır. Bu kayma kültürel alanda da kendisini pek çok kez göstermiştir. 

Türkiye’nin kültür savaşları olarak adlandırılabilecek olan bu süreçte kültür ve sanat alanındaki 

mevcut alanlara iktidar destekli alternatifler üretilmiştir. Dijital yayın platformları, yayınevleri 

tesis olunarak, alternatif film festivalleri, spor etkinlikleri, kitap fuarları vb. düzenlenerek kültür 

endüstrisinin çeşitli alanlarında kültürel iktidar sağlamaya yönelik girişimler 

gerçekleştirilmiştir. Neticesinde kültürel iktidarın varlığı, ne olduğu ve yalnızca ekonomik 

sermayenin desteği ile görünürlük sağlanarak kazanılacak bir olgu olup olmadığı hususu bir 

tartışma konusu olarak Türk siyasetinde ve entelektüel hayatındaki yerini almıştır. 

Bu çalışmada kültür endüstrisinin önemli sacayaklarından biri olan dergiler kültürel 

iktidar mücadelesinin bir aracı olarak değerlendirilmiş ve incelenmiştir. Antonio Gramsci’nin 

kültürel hegemonya ve organik aydın kavramlarından yararlanılarak bugün mevcut iktidar ile 

yakın ilişki içerisinde bulunan medya gruplarının dergileri olan Lacivert ve Cins betimsel analiz 

yöntemi ile analiz edilmiştir. Geçmiş dönemde yayınlanmış iki muhafazakâr kültür sanat 

dergisi de bugünkü muhafazakâr aydın çevrelerin geçirdiği değişimi anlamak için ele alınmıştır. 



 177 

Bu amaçla muhafazakâr cenahın büyük önem atfettiği Diriliş ve Mavera dergileri örnek olarak 

seçilmiştir. Bu mukayese neticesinde geçmiş dönemde kendi ideolojisinin siyasi iktidarına 

şahitlik edememiş olan muhafazakâr aydın çevreler ile bugün siyasi iktidarın tarafı olan 

muhafazakâr aydın çevrelerin hangi yönlerden farklılaştığı ve benzeştiği bulgusuna ulaşılmıştır. 

Elde edilen bulgular ile kültürel iktidar mücadelesine dair yorum ve analiz yapma imkânına 

sahip olunmuştur. 

Ele alınan dört dergi esas olarak kültür ve sanat üzerine yazıları ile öne çıkıyor olsa da 

toplumsal ve siyasal konulara da zaman zaman ağırlık vermiştir. Bu bağlamda dergiler 

muhafazakâr kimlikleriyle laiklik ve seküler yaşam biçimine yönelik görüşleri açısından ele 

alınmışlardır. Dört derginin yazarları da dergilerin belirli sayılarında seküler yaşam biçimine 

ve laikliğe yönelik eleştirilerini dile getirmişlerdir. Bugünün dergileri Lacivert ve Cins laiklik 

– sekülerizm konulu yazılarında birbirlerinden ayrışmışlardır. Lacivert konuyu daha çok günün 

sorunları ve yaşamın içinden örneklemelerle ele alırken, Cins daha kavramsal bir biçimde 

konuya yaklaşmış ve İslam felsefesi ile laisizmin uygunluğunu tartışmıştır. Geçmiş dönemin 

yayınları olan Mavera ve Diriliş ise güncel siyasi ve toplumsal vakalardan bağımsız bir biçimde 

ele aldığı konuyu yalnızca Türkiye coğrafyası ile düşünmeyip bütün Müslüman coğrafyasının 

laiklik karşısındaki vaziyeti açısından değerlendirmiştir. Bu dergilerde ümmetçilik fikri ön 

plana çıkmaktadır. 

Dergilerin ideolojilere yönelik fikirlerini öne çıkardığı, siyasi olayları ele aldığı yazıları 

üzerinden sahip oldukları ideolojiler ve birbirleri ile aralarındaki farklar ve benzerlikler 

değerlendirilmiştir. Lacivert ve Cins siyasi gündemi ilgilendiren hemen her olayda açık bir 

biçimde ideolojik tavrını belli eden dergiler olarak öne çıkmışlardır. Her iki dergi de 

muhafazakâr yayınlar olarak dikkat çekiyor olsa da muhafazakârlıkları AK Parti ile aynı çizgide 

hizalanmaktadır. Günlük siyasetin suçlayıcı ve dışlayıcı dili bu dergilerin sayfalarına da 

yansımaktadır. Karşıt görüşlü kültür ve sanat üreticisi kişileri Türkiye düşmanlığıyla suçlamak 

veya bazı diktatörlerin safında olmakla itham etmek gibi günlük siyasette duymaya alışılan 

cümleler Lacivert ve Cins’in sayfalarına yansımaktadır. Lacivert’in seçim dönemlerinde AK 

Parti’nin belediye başkanlığına aday isimleriyle röportaj yapması ve AK Parti’li isimlerin 

metinlerine sayfalarını ayırması derginin kendi ideolojik tutumu olup olmadığını sorgulatmakta 

ve dergiye bağımsız bir kültür sanat dergisi imajından çok parti yayın organı imajı 

kazandırmaktadır. Sezai Karakoç ve Rasim Özdenören ile özdeşleşmiş olan Diriliş ve Mavera 

ise ideolojik olarak muhafazakâr demenin basit kalacağı bir düzlemde hareket etmektedir. Sezai 

Karakoç dergisine adını veren ‘diriliş’ düşüncesiyle bireyin İslamiyet’in esaslarını odağına alan 



 178 

içsel bir dönüşüme başlayarak toplumsal uyanışa yönelmesini savunur. Bu toplumsal uyanış 

yozlaşmış Batı medeniyeti karşısında kurtuluş reçetesi olarak görülen İslam medeniyetidir. 

İslam’ın manevi ve ahlaki değerlerine dönüş insanlık için bir refaha erme olacaktır. Diriliş 

dergisinin İslamcılığı günlük siyasetin dilinden ve düşüncesinden uzak, daha evrensel bir 

ideolojiye tekabül etmektedir. Mavera dergisi de benzer bir biçimde İslamcı ideolojisi ile öne 

çıkmaktadır ancak Sezai Karakoç’un öncülüğünde çıkan Diriliş dergisi, düşünsel zeminini 

‘diriliş’ kavramıyla ifade ederken Mavera dergisi böyle bir kavramsal çerçeve oluşturmaya 

gerek görmemiş, yayınlarını İslam’ın uygarlık, hukuk ve toplumsal düzenle ilgili esaslarını 

temel alarak şekillendirmiştir. Bugünün ve geçmişin yayınları karşılaştırıldığında ideolojik 

olarak aralarında kayda değer farklılıklar olduğu görülmektedir. Bu durumun ortaya çıkmasında 

Türkiye’nin siyasal olarak içinde bulunduğu durumun etkisi de söz konusudur. Diriliş ve 

Mavera’nın daha radikal bir çizgide İslamcı tutum benimsemesinin nedeni, yayınlandıkları 

dönemde İslam’ın kamusal alanda tamamen dışlandığı bir bağlamda, sistemin köklü bir 

dönüşümünü savunmalarıdır ve bu nedenle daha iddialı bir söylem geliştirmişlerdir. Buna 

karşılık Lacivert ve Cins dergileri ise AK Parti döneminde İslamcılığın ılımlı İslam 

adlandırmasıyla iktidara kavuştuğu, sistem içinde yer bulduğu bir ortamda ortaya çıktıkları için, 

mevcut siyasi yapıyla uyumlu, daha ılımlı ve pragmatik bir çizgi izlemişlerdir. Nihayetinde 

tarihsel bağlam ve iktidar ilişkileri, dergilerin ideolojik yönelimlerini ve üslup farklılıklarını 

belirleyen temel etken olmuştur. Geçmiş dönem dergilerinin hemen her sayısında karşılaşılan 

Marksizm eleştirisi ve anti-komünist metinlere bugünün dergilerinde rastlanmamaktadır.  

İslamcılık ideolojisinde neredeyse bir ön koşul haline gelen Batı karşıtlığı dört dergide 

de ortak tema olarak öne çıkmıştır. Türkiye’de İslamcılar, tarihsel olarak Batı’yı genellikle 

kültürel yozlaşma, ahlaki çöküntü ve sömürgeci eğilimlerin kaynağı olarak görmüş ve bu 

nedenle Batı karşıtlığı, kimliklerini koruma ve İslami değerleri savunma refleksiyle 

şekillenmiştir. Bu tutum, hem Osmanlı’nın son döneminde yaşanan modernleşme sancılarının 

hem de Cumhuriyet dönemi laikleşme politikalarının bir yansıması olarak süreklilik 

göstermiştir. Muhafazakâr demokratlar olarak adlandırılan AK Parti’nin ilk döneminde Batı’ya 

karşı bu yaklaşım nispeten kırılmış olsa da iktidar süresi uzadıkça siyasi şartların gerekliliği 

olarak söz konusu yaklaşım yeniden kendisini göstermiştir. AK Parti’nin tavrına paralel bir 

yaklaşım dönemin dergileri Lacivert ve Cins’in sayfalarına yansımıştır. Türkiye’de yaşanan 

güncel siyasi gelişmeler veya Batılı ülkelerin dünya siyasetindeki hareketleri Lacivert ve 

Cins’in Batı eleştirisini oluşturduğu nokta olarak sıklıkla tekrarlanmıştır. Batı’ya antitez olarak 

ise bu dergilerde güçlü bir Türkiye sunulmuştur. Diriliş ve Mavera dergileri ise Batı’yı aktüel 



 179 

siyasetin hareketleri ile değil tarihsel bağlamıyla ve düşünce yapısıyla ele almıştır. Batı’nın 

kendi değerlerini kaybederken dünyanın diğer coğrafyalarını da yozlaştırdığını düşünen bu iki 

dergi de Batı’ya antitez olarak Türkiye’yi değil büyük İslam medeniyeti sunmaktadırlar. Hem 

Batı karşıtlıklarının somut nedenleri hem de sundukları alternatif ile geçmişin dergileri ile 

günümüzün dergileri ayrı noktada durmaktadır. 

Kültürel iktidarın en önemli ayağı diyebileceğimiz popüler kültüre ve kültür 

endüstrisine yönelik tutum açısından muhafazakâr yayıncılar benzer bir tavır içerisindedir. 

Bugünün dergilerinde yazılar kaleme alan isimler popüler kültürü, içeriklerin niteliğini yok 

etmesi ve ticari kaygılar ile hareket etmesi nedeniyle eleştirirken geçmiş dönemin yazarları 

popüler kültürü daha çok Batı menşeili oluşu ve ahlaki değerleri göz ardı edişi nedeniyle 

yermişlerdir. Popüler kültürün ticari kaygıyla hareket etmesine yönelik eleştirilerin ağırlıklı 

olarak bugünkü dergilerde görünmesinde bugünkü kültür endüstrisinin ekonomik olarak elli 

sene öncesine göre devasa bir boyuta ulaşmış olmasının etkisi söz konusudur. Diriliş ve Mavera 

dergilerinin neşredildiği dönemde kültür endüstrisi daha çok Batı’da Frankfurt Okulu gibi 

ekoller tarafından eleştirilirken Türkiye’de henüz bugün ile mukayese ettiğimizde endüstri 

diyebileceğimiz bir büyüklüğe ulaşılamamıştır. Bu nedenle Diriliş ve Mavera dergileri popüler 

kültürün daha çok nitelik noksanlığına ve yerel kültürler üzerinde tahribat yaratma durumuna 

odaklanmışlardır. 

Popüler kültürün bugün en önemli araçlarından olan ve sanat olmalarının yanı sıra birer 

sektöre dönüşen sinema ve edebiyata yaklaşımları açısından ise dört dergi arasında da dikkate 

değer farklılıklar kendisini göstermektedir. Lacivert, sinemayı daha çok propagandist tarafı ile 

ele almış ve bir noktada Batı’nın elinde sinemanın siyasi bir mekanizmaya dönüştüğünü 

vurgulamıştır. Cins ise Diriliş ve Mavera ile dönemsel bir farka sahip olsa da sinemaya daha 

çok sanatsal yönü ile yaklaşmıştır. Her üç dergide yer alan sinema yazıları incelendiğinde 

sinema sanatının maneviyatı, geleneği ve imanı barındırması gerektiği görüşünün ortak nokta 

olarak okuyucuya aktarıldığı gözlemlenmiştir. Zaman zaman bu dergilerde sinema ve 

televizyon kültür endüstrisinin içerisinde bir bütün olarak değerlendirilmiştir. Bu 

değerlendirmelerde söz konusu araçların siyasal etkinliğine vurgu yapılmış olsa da ağırlıklı 

olarak içeriğinin neyi barındırması gerektiği konusunun üzerinde durulmuştur. 

Cins, Diriliş ve Mavera sinema hususunda olduğu gibi edebiyat konusunda da 

Lacivert’ten ayrı bir noktada konumlanmıştır. Adı geçen üç derginin yazar kadrosunda da edebi 

kimliğe sahip isimler yer aldığı için edebiyata yaklaşımları noktasında birbirlerine daha benzer 

bir dile sahiplerdir. Her bir derginin edebiyata yaklaşım biçimi hem dönemsel koşullardan hem 



 180 

de yazar kadrosunun entelektüel arka planından etkilenmiştir.  Lacivert dergisi edebiyatı daha 

çok bir üretim ve dolaşım nesnesi olarak ele almıştır. Cins dergisi genel olarak edebiyatın 

muhtevasına eğilmiştir ve diğer konularda olduğundan daha objektif bir yaklaşım ile edebiyata 

yaklaşmıştır. Mavera, edebi kaygıyı ideolojik çerçeveden ayrıştırarak sanatsal bir sadakat 

sergilemiştir. Diriliş dergisi ise edebiyatın politize edilmesine karşı aldığı eleştirel bir 

pozisyonla bu duruma tepki verirken dahi siyasallıktan tümüyle uzak duramamıştır. Bu 

farklılıklar, İslamcı ve muhafazakâr çevrelerde edebiyatın yalnızca bir anlatı alanı değil, aynı 

zamanda ideolojik bir tartışma zemini olarak da işlev gördüğünü göstermektedir. 

Bu çalışmada incelenmiş olan dört dergi neyi farklı ve neyi benzer biçimde yaptıkları 

sorusunun etrafında değerlendirilmiştir. Öncelikli olarak dikkat çeken nokta AK Parti iktidarı 

döneminde yayın hayatına başlayan dergilerin, güncel siyasetten ekonomi-politik ve kültür-

politik açıdan bağımsız olmadığıdır. Fikir üreten yayın organlarının siyasetten tamamen 

soyutlanmış bir halde olmasını beklemek doğru olmayacaktır. Ancak Lacivert ve Cins 

dergilerinin politik alanla alakalı dahil oldukları ve fikir ürettikleri her konuda güncel siyasetin 

durumuna göre hareket etmeleri ve çoğunlukla AK Parti iktidarı ile benzer fikirlerde 

buluşmaları ve hatta zaman zaman parti propagandasına kayan metinler kaleme almaları bu 

çalışmanın kuramsal temelinde yararlandığımız Antonio Gramsci’yi ve onun kavramlarını 

hatırlatmaktadır. Bu bağlamda söz konusu dergilerde yazı kaleme alan ve söylem üreten isimler, 

sadece kültürel üretimde bulunan bağımsız entelektüel figürler olarak değil aynı zamanda 

iktidarın ideolojik aygıtlarını destekleyen ve hegemonik söylemini yeniden üreten organik 

aydınlar olarak konumlanmışlardır. Ortaya çıkan durum dergilerin kültür ve sanat dergisi 

kimliklerinin ötesine geçerek siyasal bir pozisyon alma refleksiyle, kültürel alanı siyasetin 

uzantısı hâline getirmelerine ve böylelikle mevcut iktidar yapısının ideolojik sürekliliğine katkı 

sunmalarına neden olmuştur. Kültür ve sanat alanında yayın faaliyetini sürdüren dergiler, 

iktidarın dünya görüşünü evrensel ve meşru tek hakikat olarak sunarken entelektüel bir çerçeve 

çizerek Bourdieu’nun kavramsallaştırdığı simgesel şiddetin taşıyıcısı haline gelmişlerdir. 

Ancak hâli hazırda uzun süreli siyasi iktidarı bulunan partinin kültürel iktidarı elde 

edememekten yakındığı bir konjonktürde ısrarla siyasi iktidarını pekiştirmeye yönelik bir 

söylem ve tavır geliştirmenin kültürel iktidar için katkı sağlayıp sağlamayacağı soru işareti 

oluşturmaktadır. 

Diriliş ve Mavera dergileri ise muhafazakarlıktan daha öte İslamcı bir çizgide yayın 

politikası izlemiştir. Ancak her iki dergi de herhangi bir partinin veya siyasi liderin 

propagandisti olmamış, kendi bağımsız ideolojilerini kendileri inşa etmişlerdir. Siyasi yapıdan 



 181 

bağımsız olarak gerçekleştirdikleri entelektüel üretimleri ile bir ideolojinin aracı olmaktan 

çıkıp, düşünsel bir mücadele alanının öznesi hâline gelmişlerdir. Diriliş ve Mavera, kültürel 

sermayeyi iktidarın taleplerine göre değil, kendi değer sistemleri çerçevesinde biçimlendirmiş 

ve okuyucuyla aralarında farklı bir meşruiyet ilişkisi kurmuşlardır. Bu yönleriyle, simgesel 

şiddetin taşıyıcıları olmak yerine, edebi ve düşünsel üretimi bir özneleşme pratiğine 

dönüştürmüşlerdir. 

Lacivert ve Cins dergilerinin ortaya koymuş olduğu kültürel üretim, Diriliş ve Mavera 

ile kıyaslandığında “nasıl bir kültürel iktidar isteniyor” sorusuna yanıt vermektedir. Bugün 

İslamcı camia için kült haline gelmiş olan Diriliş ve Mavera dergilerinin özgün, bağımsız ve 

değerlerine ısrarla bağlı tavrı, bugünün dergilerinde görülmemektedir. Geçmiş dönemin 

İslamcılarının kendi İslami paradigmasını oluşturma tutumu yerine AK Parti’nin politikalarına 

entegre bir tutum bugünkü dergilerde görülmektedir. AK Parti’nin kültürel alanın tüm kollarına 

hâkim olma arzusu en üst kademeden dile getirilmiş ve süreç içerisinde Türkiye’de eleştiri 

kültürü sekteye uğratılmış, daha otoriter bir kültürel alan inşa etme çabasına girilmiş ve kültürel 

alanın aktörleri de siyasi alanda olduğu gibi popülist bir tavırla ‘biz ve onlar’ ikiliğine itilmiştir. 

Daha İslami, daha ‘yerli ve milli’, daha Batı karşıtı bir kültürel alan yaratma çabası için kamu 

imkanları seferber edilmiştir. Televizyon dizilerinde ve filmlerde Osmanlı mirası ile Türk-İslam 

sentezi günümüz politikalarına destek sağlayacak şekilde öne çıkarılan temalar olmuştur. 

Seküler entelektüel kesime karşın muhafazakâr entelektüeller desteklenmiş ve bu bağlamda 

yeni dergiler, gazeteler, yayınevleri hayata geçirilmiş ve muhafazakâr figürler öne çıkarılmış, 

muhafazakâr dernek ve vakıflarca düzenlenen kültürel organizasyonlar desteklenmiştir. 

Türkiye’yi kültürel alanda iki zıt kutup şeklinde ele alan ve bu kutbun bir tarafına açık destek 

sağlayarak kültürel hegemonyasını kurmayı amaçlayan bu anlayışa paralel bir kültürel üretim 

Cins ve Lacivert dergilerinde sıklıkla görülmüştür. Cins’te Hakan Arslanbenzer, Ercan Yıldırım 

ve İsmail Kılıçarslan gibi yazarların kaleme aldığı metinlerde sıklıkla siyasi iktidarın diline 

paralel bir dil kullanılmıştır. Batılı/Kemalist olarak kategorize ettikleri kesimleri ‘yerli ve milli’ 

olmamakla itham etmiş, kültürün ‘yerli ve milli’ olması gerektiği vurgusu muhakkak dile 

getirilmiş ve bununla birlikte İslami değerlerin de gözetilmesinin gerekli olduğu hemen her 

zaman hatırlatılmıştır. Mevcut siyasi iktidarın kültürel alanda yaratmak istediği yapıya katkı 

sunmuşlardır. Lacivert ise direkt olarak AK Partili kimliği ile tanınan isimlerin derginin bazı 

sayılarında yazar olarak yer alması ile pozisyonunun AK Parti ile tıpatıp olduğunu göstermiştir. 

Öte yandan seçim dönemlerinde AK Partili isimlerin dergi sayfalarına konuk olması, AK 

Parti’nin güncel politikalarını destekleyici metinlerin okura sunulması ve dönemin iktidar 



 182 

sahiplerine yönelik övgü dolu satırların dergide yer alması ile kendi fikrini aktaran bir dergi 

olmaktan çok propaganda aracı görüntüsü vermektedir. Yapılan değerlendirme neticesinde 

dergilerin kurmak istedikleri kültürel iktidarın sağlam temellere dayanmadığı sonucu ortaya 

çıkmaktadır. Nihayetinde geçmiş dönemin İslamcı dergileri kadim bir inancı barındıran kendi 

ideolojik duruşlarını kültürel üretim vasıtasıyla okura aktarırken bugünün muhafazakarları 

siyasi iktidarın her an değişiklik gösterebilecek siyasi koşullarına göre hareket etmektedir.  

Teknolojik ve ekonomik gelişmelerin sağladığı imkânlarla birlikte Lacivert ve Cins 

dergileri, yayıncılık teknikleri, tasarım estetiği ve içerik çeşitliliği açısından dikkate değer bir 

gelişim göstermiş olup daha geniş bir yelpazede, daha fazla konuda üretim 

gerçekleştirmişlerdir. Ancak içeriklerin niteliği, bağımsızlığı ve düşünsel derinliği bağlamında 

değerlendirildiğinde, Diriliş ve Mavera dergileri daha özgün ve entelektüel seviyesi yüksek 

metinler üretmişlerdir. Bu durum, nicel büyümenin her zaman niteliksel bir dönüşüm anlamına 

gelmediğini, aksine yayıncılığın biçimsel gelişiminin içerik özerkliği ve entelektüel kapasite ile 

paralel gitmeyebileceğini göstermektedir. Diriliş ve Mavera’nın ideolojik pozisyonlarını 

bağımsızlıkla inşa eden duruşları, onları sadece kültürel üretim değil aynı zamanda düşünsel 

direnişin de birer mecrası konumuna taşımıştır. Dolayısıyla yayın kalitesiyle entelektüel nitelik 

arasındaki bu fark, dergicilik alanında teknik gelişmişliğin ötesinde, düşünsel özerkliğin 

belirleyici bir ölçüt olarak dikkate alınması gerektiğini ortaya koymaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 183 

KAYNAKÇA 

Açıkel, Fethi: Kutsal Mazlumluktan Makyavelist Despotizme AKP 

Otoriterliğinin Psikopatolojisi, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 2023 

Adıgüzel, Güven: “Her Fotoğrafta En Şık Pozu Vermeyi Başaran: Batı 

Uygarlığı”, Cins, Sayı: 33, 2018, s. 28-29 

Ahmad, Feroz: Bir Kimlik Peşinde Türkiye, Çev. Sedat Cem Karadeli, 

İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2007 

Ahmad, Feroz: “Politics and Islam in Modern Turkey”, Middle Eastern 

Studies, C. 27, Sayı: 1, s.8-9 

Akar, Mustafa: “Batı Karşısında İslamcılığın Rolü”, Lacivert, Sayı: 46, 

2018, s. 22-25 

Akar, Mustafa: “Merhaba: Batı, Tarihin En Büyük Günahıdır…”, 

Lacivert, Sayı: 46, 2018, s. 5 

Akar, Mustafa: “Popüler Endüstri Gururla Sunar”, Lacivert, Sayı: 24, 

2016, s. 16-18 

Akar, Mustafa: “Dünya ‘Roman’ Paz. Ltd. Şti. ya da Amin Maalouf’un 

Kurnazlığı!”, Lacivert, Sayı: 49, 2018, s. 52-53 

Akçaoğlu, Aksu: Zarif ve Dinen Makbûl: Muhafazakâr Üst-Orta Sınıf 

Habitusu, İstanbul, İletişim Yayınları, 2020 

Akdoğan, Yalçın: Muhafazakar Demokrasi, AK Parti, 2003 

Akgün, Ertuğrul Emin: “Post-Modern Mitoloji Sözlüğü: Outdoor Giyim”, Cins, 

Sayı: 33, 2018, s. 38 

Akıncı, Mehmet: “Muhafazakârlık ve Değişim: Değişime Direniş mi 

Yoksa İhtiyatlı Değişimi Savunmak mı?”, Aksaray 

Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi 

Dergisi, C. 1, Sayı: 1, 2009, s. 136 



 184 

Akman, Beyazıt: “Batı, Tarihin En Büyük Yalanıdır”, Röp: Betül Durdu, 

Cins, Sayı: 28, 2018, s. 50 

Aksakal, Hasan: Terennüm, Tereddüt, Tahakküm: Türk 

Muhafazakârlığı, İstanbul, ALFA Basım Yayım, 2017 

Aktaran, Nesrin: II. Meşrutiyet Dönemi İslamcılık Akımının Medrese 

Algısı (1908-1918), İstanbul, İstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim 

Dalı, Doktora Tezi, 2021 

Albayrak, H. Şule: “Dindar Halka Seküler Devlet; Seküler Devlete Dindar 

Başkan Olur mu”, Lacivert, Sayı: 9, 2015, s. 33 

Algar, Hamid: “Bosna’da Nakşibendi Tarikatı Üzerine Notlar”, Çev. 

Mehmed Değirmenci, Diriliş, Sayı: 12, 1975, s. 15 

Alkan, Mehmet Ö.: “Demokrat Parti Döneminde Seçimler ve Seçim Afişleri 

Rekabeti”, Toplumsal Tarih, Sayı: 353, s. 33 

Alkan, Necmettin: “Osmanlı Modernleşmesi ve Klasik Yeniçeri İsyanlarının 

Modern Siyasi Darbelere Dönüşmesi”, Doğu Batı, Sayı: 

51, 2010, s. 63 

Althusser, Louise: Ne Yapmalı?, Çev. Yağmur Ceylan Uslu, İstanbul, Sel 

Yayıncılık, 2018 

Altun, Fatmanur: “Milli Duruş: II. Abdülhamid’den Erdoğan’a”, Lacivert, 

Sayı: 16, 2015, s. 64 

Apaydın, Gökçen Ertuğrul: “Popüler Kültür ve İktidar Sorunu”, Muğla Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Sayı 4, 2001, s. 0-0 

Arendt, Hannah: Şiddet Üzerine, Çev. Bülent Peker, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 1997 

Arslan, Abdurrahman: Modern Dünyada Müslümanlar, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 2013 

Arslanbenzer, Hakan: “Laikliğin Şahidi Hümanizm”, Cins, Sayı: 9, 2016, s. 20 



 185 

Arslanbenzer, Hakan: “Kültürel İktidar Komedisi: Devletin Arabasıyla Halka 

Hava Atmak”, Cins, Sayı: 1, 2015, s. 9 

Arslanbenzer, Hakan: “Kültürel İktidar Komedisi: Devletin Arabasıyla Halka 

Hava Atmak”, Cins, Sayı: 1, 2015, s. 9 

Atasoy, Yıldız: Islam’s Marriage with Neoliberalism: State 

Transformation in Turkey, New York, Palgrave 

Macmillan, 2009 

Ateş, Kazım: “AKP, Dinsel Popülizm ve Halk-olmayan”, Mülkiye 

Dergisi, C. 41, Sayı: 1, s. 111 – 112 

 

Atılgan, Ateşin: “Osmanlı Tokadı Işın Kılıcını Döver mi?”, Lacivert, 

Sayı: 1, 2014, s. 70-73 

Atılgan, Ateşin: “Fatih – Harbiye Hattında Neler Değişti?” Lacivert, 

Sayı: 2, 2014, s. 76-79 

Atılgan, Ateşin: “Erler Deminde Destursuz Bağa Girenler”, Lacivert, 

Sayı: 6, 2014, s. 76-79 

Atkinson, Sam: Siyaset Kitabı, Çev. Tarık Sadak, İstanbul, ALFA Basım 

Yayım, 2013 

Atlas, Meryem İlayda: “Tatilin Yorgun Kadınları”, Lacivert, Sayı: 3, 2014, s. 10 

Atlas, Meryem İlayda: “Kültür Politikalarından Toplu Kaçış Töreni”, Lacivert, 

Sayı: 24, 2016, s. 8 

Ayan, Vahdet Mesut: AKP Devrinde Medya Âlemi, İstanbul, Yordam Kitap, 

2019 

Azak, Umut: “Tek Parti Döneminde Dinin Denetlenişinin Sınırları: 

Türkçe Ezan İnkılâbı”, Tek Parti Dönemini Yeniden 

Düşünmek: Devlet, Toplum ve Siyaset, Der. Sevgi 

Adak, Alexandros Lamprou, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları, 2022 



 186 

Aziz, Aysel: Sosyal Bilimlerde Araştırma Yöntemleri ve 

Teknikleri, Ankara, Nobel Akademik Yayıncılık, 2014 

Babahan, Ali: “Modernization and Ideological Divergence Among the 

Bureaucracy in the Late Ottoman Empire: Suggestion For 

a New Classification”, Toplum ve Kültür Araştırmaları 

Dergisi, Sayı: 8, 2021, s. 30-32 

Balaban, Osman: “İnşaat Sektörü Neyin Lokomotifi?”, Birikim, Sayı: 270, 

s. 21 

Barker, Colin: “Some Reflections on Student Movements of the 1960s 

and Early 1970s”, Revista Crítica de Ciências Sociais, 

Sayı: 81, s. 48 

Batuman, Bülent: Milletin Mimarisi: Yeni İslamcı Ulus İnşasının Kent 

ve Mekân Siyaseti, Çev. Şahika Tokel, İstanbul, Metis 

Yayınları, 2019 

Baudrillard, Jean: Fatal Strategies, Los Angeles, Semiotext(e), 2008 

Bauman, Zygmunt: Avrupa: Bitmemiş Bir Macera, Çev. Akın Emre Pilgir, 

İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2018 

Baykal, Kemal Cem, Serhat 

Çoban: 

Türk Basınında Tabloidleşme Olgusu Üzerine 

Eleştirel Bir İnceleme, Ankara, İksad Yayınevi, 2022 

Baykan, Toygar Sinan:  “Türkiye’de İdeolojik ve Programatik Olmayan Parti-

Seçmen Bağları Üzerine Kavramsal Bir Tartışma: 

Popülizm, Personalizm, Patronaj”, Toplum ve Bilim, 

Sayı: 147, s. 19 

Bayramoğlu, Zeynep: “Yeni Türkiye: Büyük Türkiye!”, Lacivert, Sayı: 6, 

2014, s. 57 

Belge, Murat: Militarist Modernleşme: Almanya, Japonya ve 

Türkiye, İstanbul, İletişim Yayınları, 2012 

Beneton, Philippe: Muhafazakârlık, Çev. Cüneyt Akalın, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 1991 



 187 

Benjamin, Walter: Pasajlar, Çev. Ahmet Cemal, İstanbul, Yapı Kredi 

Yayınları, 2017 

Bennett, Andy: Kültür ve Gündelik Hayat, Çev. Nagehan Tokdoğan, 

Burcu Şenel, Umut Yener Kara, Ankara, Phoenix 

Yayınevi, 2013 

Bercan, Tutar: “Afrika’da Büyük Güçlerin Yeni Sömürge Stratejileri”, 

Lacivert, Sayı: 58, 2019, s. 16 

Berg, Bruce L., Howard Lune: Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, Konya, 

Eğitim Yayınevi, 2015 

Berger, Arthur Asa: Kültür Eleştirisi: Kültürel Kavramlara Giriş, Çev. 

Özgür Emir, İstanbul, ALFA Basım Yayım, 2022 

Berkes, Niyazi: Türkiye’de Çağdaşlaşma, İstanbul, Yapı Kredi 

Yayınları, 2017 

Beşirli, Mehmet: “Osmanlı’da Modernleşme ve Aydınlar”, Dini 

Araştırmalar Dergisi, C. 2, Sayı: 5, 1999, s. 144 

Biçer, Birol: “Malala’nın Buruk Nobel’i”, Lacivert, Sayı: 7, 2014, s. 

55 

Biçer, Birol: “Darbesever Batı ve Utanç Medyası”, Lacivert, Sayı: 27, 

2016, s. 68-69 

Biçer, Birol: “Nostaljilerin Perdelediği Acı Gerçekler”, Lacivert, Sayı: 

60, 2019, 24-29 

Birol, Sinem: “1961 Anayasasında İfade Özgürlüğü”, İstanbul 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Dergisi, Sayı: 43, s. 51-

52 

Boothman, Derek: “The Sources for Gramsci’s Concept of Hegemony”, 

Rethinking Gramsci, Ed. Marcus E. Green, New York, 

Routledge, 2011, s. 57 



 188 

Bora, Tanıl: “Kültürel İktidar Tartışmaları: Kültürle Kahretmek”, 

Birikim, Sayı: 347, 2018, s.55 

Bora, Tanıl: Türk Sağının Üç Hali: Milliyetçilik, Muhafazakârlık, 

İslamcılık, İstanbul, Birikim Yayınları, 2018 

Bora, Tanıl: Cereyanlar: Türkiye’de Siyasi İdeolojiler, İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2017 

Bora, Tanıl: “Adnan Menderes”, Yüz: Cumhuriyet Tarihinden 100 

Portre, Der. Kıvanç Koçak, Tanıl Bora, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 2023 

Boratav, Korkut: Türkiye’nin Faşizmleri ve AKP, Ankara, İmge 

Kitabevi, 2021 

Boratav, Korkut: 1980'li Yıllarda Türkiye'de Sosyal Sınıflar ve 

Bölüşüm, İstanbul, Gerçek Yayınevi, 1999 

Bourdieu, Pierre:  Sosyoloji Meseleleri, Çev. Filiz Öztürk, Büşra Uçar, 

Mustafa Gültekin, Aslı Sümer, Ankara, Heretik 

Yayınları, 2016 

Budak, Hatice: “İslamcı Dergicilik: Vahdetin İçinde Bir Ses “İslam’ın İlk 

Emri Oku” Dergisi”, Gümüşhane Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Elektronik Dergisi, C. 11, Sayı: 1, s. 

120 

Buğra, Ayşe, Osman Savaşkan: Türkiye’de Yeni Kapitalizm: Siyaset, Din ve İş 

Dünyası, Çev. Bülent Doğan, İstanbul, İletişim Yayınları, 

2015 

Bulaç, Ali: “İslâm’ın Üç Siyaset Tarzı veya İslâmcıların Üç Nesli”, 

Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: İslâmcılık, Ed. 

Tanıl Bora, Murat Gültekingil, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 2005 

Bulut, Tahsin: Nereden Nereye?! AK Parti’nin İktidar Serüveni, 

Bursa, Ekin Yayınevi, 2021 



 189 

Cannistraro, Philip V.:  

 

“Mussolini's Cultural Revolution: Fascist or 

Nationalist?”, Journal of Contemporary History, C. 7, 

Sayı: 3/4, 1972, s. 120 

Canpolat, Nesrin:  

 

“Bilginin Arkeologu Michel Foucault”, Kadife 

Karanlık, Ed. Nurdoğan Rigel, İstanbul, Su Yayınları, 

2003 

Cem, İsmail: Türkiye’de Geri Kalmışlığın Tarihi, İstanbul, Türkiye 

İş Bankası Kültür Yayınları, 2021 

Chomsky, Noam: Medya Denetimi, Çev. Elif Baki, İstanbul, Everest 

Yayınları, 2016 

Cins: “Cins: Gelen Bir Dalga”, Sayı: 1, s. 2 

Cins: “Entelektüel Züppelik, Ramazan-ı Şerif ve Natalie 

Portman”, Sayı: 32, 2018, s. 60-61 

Cins: “Tek Bir Cümleyle Anlatamadığın Şeyi Gerçekten 

Seviyor Olamazsın”, Sayı: 28, 2018, s. 56 

Cins: “Neşet Ertaş, aynı zamanda İstiklal Marşı'nı yazdı!”, 

Sayı: 30, 2018, s. 58 

Cins: “100 Yılı Anlamak İçin 100 Konuşma”, Sayı: 73, 2021, s. 

60 

Cumhuriyet Gazetesi: “Evren ‘Bozulan Demokrasiyi İşletmeye Geldik’”, 17 

Eylül 1980, s. 1 

Cumhuriyet Gazetesi: “Fazilet Partisi Kuruldu”, 18 Aralık 1998, s. 1 

Çalışkan, Furkan: “Bir Celladı Tanımak İçin İlk Akla Gelen Sorular”, Cins, 

Sayı: 1, 2015, s. 10 

Çam, Esat: Siyaset Bilimine Giriş, İstanbul, Der Yayınları, 2011 

Çetinsaya, Gökhan: “II. Abdülhamid’in İç Politikası: Bir Dönemlendirme 

Denemesi”, Osmanlı Araştırmaları, C. 47, Sayı: 47, 

2016, s. 373 



 190 

Çiğdem, Ahmet: “Muhafazakârlık Üzerine”, Toplum ve Bilim, Sayı: 74, 

1997, s. 32 

Çiğdem, Ahmet: Taşra Epiği: “Türk” İdeolojileri ve İslâmcılık, 

İstanbul, İletişim Yayınları, 2001 

Çilliler, Yavuz: “Popular Determinant on Civil-Military Relations in 

Turkey”, Arab Studies Quarterly, C. 38, Sayı: 2, s. 513 

Çokoğullar, Emel, Bakko 

Mehmet Bozaslan: 

“1967-1980 Arası Dönemde Cemiyetin Kurtarılması 

Misyonu ile Tanımlanmaya Başlanan ‘İslamcı Kadın’ 

Kimliği”, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, C. 69, Sayı: 

4, s. 849-850 

Çolak, Yılmaz: Türkiye’de Kültürel İktidarın Kuruluşu: 1923 – 1945, 

Ankara, Liberte Yayınları, 2017 

Çölük, Özcan: “12 Eylül Darbesi İle Değişen Yerel Yönetim Yapısı 

Çerçevesinde; 25 Mart 1984 İstanbul Büyükşehir 

Belediye Başkanlığı Seçimi”, Yakın Dönem Türkiye 

Araştırmaları, Sayı: 43, s. 296 

Dağtaş, Banu: “İngiliz Kültürel Çalışmaları’nda İdeoloji”, Kurgu 

Dergisi, Sayı: 16, 1999, s. 343 

Dalka, Hilal Sema: “Radikal İslamcı Muhalefetten İslamcı Hegemonyaya 

Geçiş Sürecinde Muhafazakarlığın Toplumsal Mekanında 

Dönüşümler: Sultanbeyli Örneği”, İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans 

Tezi, 2017 

Davis, Helen: Understanding Stuart Hall, Londra, SAGE 

Publications, 2004 

Davison, Andrew: Türkiye’de Sekülarizm ve Modernlik: Hermenötik 

Bir Yeniden Değerlendirme, Çev. Tuncay Birkan, 

İstanbul, İletişim Yayınları, 2012 



 191 

Dellaloğlu, Besim F.: Poetik ve Politik: Bir Kültürel Çalışmalar 

Ansiklopedisi, İstanbul, Timaş Yayınları, 2020 

Demir, Bilal: “İslâmî Edebiyat Meselesi: 1960-2000 Yılları Arasında 

Süreli Yayınlarda Gelişen Bir Edebi Tartışmanın İzlerini 

Aramak”, Uluslararası Anadolu Sosyal Bilimler 

Dergisi, C. 6, Sayı: 3, s. 968 

Demir, Şerif: “Beyan’ül-Hak Mecmuası ve Hamdi Efendi”, Selçuk 

Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, Sayı: 32, 

s. 316 – 317 

Demirel, Şener: “Şeyh Rızaeddin Remzi er-Rifaî’nin Tasavvuf 

Dergisi’ndeki Mesnevi Şerhi”, Tasavvuf İlmi ve 

Akademik Araştırma Dergisi, C. 6, Sayı: 14, s. 593 

Demirel, Tanel: Türkiye’nin Uzun On Yılı: Demokrat Parti İktidarı ve 

27 Mayıs Darbesi, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, 2021 

Demirovic, Alex: 

 

“Hegemonya ve Sivil Toplum: Kamusallık Kavramı 

Üzerine Eleştiri-Ötesi Düşünceler”, Çev. İlker Ataç, 

Praksis, Sayı 10, 2011, s. 74-75 

Demiröz, Şenol: “Çok Sesli Bir Ölüm ve Milli Sinema”, Röp. Ahmet 

Sağlam, Mavera, Sayı: 7, 1977, s. 19 

Diclehan, Şakir: “Sabri”, Diriliş, Sayı: 61, 1979, s. 37 

Diriliş: “Gravür”, Sayı: 2, 1960, s. 3-4 

Doğan, D. Mehmet: “Nurettin Topçu”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: 

İslâmcılık, Ed. Tanıl Bora, Murat Gültekingil, İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2005 

Doğan, Erdal: Edebiyatımızda Dergiler, İstanbul, Bağlam Yayınları, 

1997 



 192 

Doğanay, Ülkü: 

 

“AKP’nin Demokrasi Söylemi ve Muhafazakârlık: 

Muhafazakâr Demokrasiye Eleştirel Bir Bakış”, Ankara 

Üniversitesi SBF Dergisi, C. 62, Sayı: 1, s. 73 

Duman, Doğan: “Türkiye’de İslamcı Yayıncılık”, Çağdaş Türkiye 

Tarihi Araştırmaları Dergisi, C. 2, Sayı: 4, s. 82 

Duman, Fatih: “Muhafazakâr İdeolojide Farklı Düşünce Gelenekleri 

Bağlamında Muhafazakârlığın Doğası”, Hitit 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, C. 10, 

Sayı: 1, 2017, s. 16 

Duman, Fatih: “Edmund Burke: Muhafazakârlık, Aydınlanma ve 

Siyaset”, Muhafazakâr Düşünce Dergisi, C. 1, Sayı: 1, 

2004, s. 32 

Duran, Burhanettin: “Cumhuriyet Dönemi İslamcılığı: İdeolojik Konumları, 

Dönüşümü ve Evreleri”, Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce: İslâmcılık, Ed. Tanıl Bora, Murat Gültekingil, 

İstanbul, İletişim Yayınları, 2005 

Dursun, Çiler: “The Struggle Goes On: The Discursive Strategies of the 

Islamist Press in Turkey”, Journal of Contemporary 

European Studies, C. 14, Sayı: 2, s. 166 

Eagleton, Terry: Kültür, Çev. Berrak Göçer, İstanbul, Can Yayınları, 

2021 

Eagleton, Terry:  

 

Kültür Yorumları, Çev. Özge Çelik, İstanbul, Ayrıntı 

Yayınları, 2016 

Emekli, Nur Kevser: Son Dönem Türkiye’si Örnekliğinde Ehl-i Sünnet-

Selefîlik Etkileşimi, Aksaray, Aksaray Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslâm Bilimleri 

Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, 2021 

Erbaş, Fatih: “Gelin La! Alayınız Bir Olun Öyle Gelin!”, Cins, 2016, 

Sayı: 12, s. 22-23 



 193 

Erdoğan, Emre, Pınar Uyan-

Semerci: 

Toplumsal Araştırma Yöntemleri İçin Bir Rehber: 

Gereklilikler, Sınırlılıklar ve İncelikler, İstanbul, 

İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2021 

Erdoğan, Reyyan: “Mevlana’nın Düğün Gecesi”, Lacivert, Sayı: 8, 2014, s. 

59 

Erkol, Çimen Günay: “Issues of Ideology and Identity in Turkish Literature 

during the Cold War”, Turkey in the Cold War: 

Ideology and Culture, Ed. Cangül Örnek, Çağdaş 

Üngör, Londra, Palgrave Macmillan, 2013 

Ertuğrul, Aykut: “Bu Hep Böyle Olmuştur”, Cins, Sayı: 34, 2018, s. 22-23 

Esen, Berk, Şebnem Gümüşçü, 

Hakan Yavuzyılmaz: 

Türkiye'nin Yeni Rejimi: Rekabetçi Otoriterlik, 

İstanbul, İletişim Yayınları, 2023 

Evren, Burçak: “Türk Sinemasında Millî Mücadele'nin İşlenişi ya da 

Hamasetin Bitmeyen Egemenliği”, Cins, Sayı: 67, 2021, 

s. 46 

Eyuboğlu, İsmet Zeki:  Türk Dilinin Etimoloji Sözlüğü, İstanbul, Sosyal 

Yayınlar, 1991 

Forgacs, David: Gramsci Kitabı Seçme Yazılar 1916-1935, Çev. 

İbrahim Yıldız, İstanbul, Dipnot Yayınları, 2018 

Foucault, Michel: “The Subject and Power”, Critical Inquiry, C. 8, Sayı: 4, 

1982, s. 790 

Foucault, Michel: Toplumu Savunmak Gerekir, Çev. Şehsuvar Aktaş, 

İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2002 

Gani, M. Kerim: “Din ve Demokrasi”, Diriliş, Sayı: 1, 1966, s. 15-18 

Gans, Herbert J:  

 

Popüler Kültür ve Yüksek Kültür, Çev. Emine Onaran 

İncirlioğlu, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2005 

Gencer, Bedri: “Şeriatçılıktan Medeniyetçiliğe İslâmcılık: Bir İslâmcılık 

Tipolojisine Doğru”, Türkiye’de İslâmcılık Düşüncesi 



 194 

ve Hareketi Sempozyum Tebliğleri, Ed. İsmail Kara, 

Asım Öz, İstanbul, Zeytinburnu Belediyesi Kültür 

Yayınları, 2013 

Genç, Yusuf: “Sait Mermer: Düşüncelerimizi Yenilemezsek, Modern 

Buzağılardan Kurtulamayız”, Cins, Sayı: 16, 2017, s. 38-

40 

Gökalp, Ziya: “Türkleşmek, İslâmlaşmak, Muasırlaşmak”, Kitaplar 1, 

Yay. Haz. M. Sabri Koz, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 

2019 

Gökgül, Ahmet Neca: “Stuart Hall’un Kültür Kuramına Katkıları”, 4. Boyut  

Medya ve Kültürel Çalışmalar Dergisi, Sayı: 21, 2022, 

s. 59 

Göle, Nilüfer: “Secularism and Islamism in Turkey: The Making of 

Elites and Counter-Elites”, Middle East Journal, C. 51, 

Sayı: 1, s. 56 

Gramsci, Antonio:  Hapishane Defterleri, Çev. Adnan Cemgil, İstanbul, 

Belge Yayınları, 2014 

Gramsci, Antonio: Aydınlar ve Toplum, Çev. V. Günyol, F. Edgü, B. 

Onaran, İstanbul, Çan Yayınları, 1967 

Gramsci, Antonio: Selections from the Prison Notebooks, Londra, 

ElecBook, 1999 

Gramsci, Antonio: Hapishane Defterleri, Çev. Ekrem Ekici, İstanbul, 

Kalkedon Yayınları, 2011 

Griffin, Roger: “Ideology and Culture”, Journal of Political Ideologies, 

C. 11, Sayı: 1, 2006, s. 83 

Groys, Boris:  Yeni Üzerine: Geçmişle Gelecek Arasında Kültürel 

Ekonomi, Çev. Zeynep Baransel, İstanbul, Koç 

Üniversitesi Yayınları, 2020 



 195 

Gundle, Stephen:  “Laughter Under Fascism: Humour and Ridicule in Italy, 

1922-43”, History Workshop Journal, Sayı: 79, 2015, 

s. 216 

Güler, Abdülhamit: “Bana Uzun Metraçın Filmini Yapabilir Misin Abidin?”, 

Cins, Sayı: 10, 2016, s. 24 

Güler, Abdülhamit: “Seri, Serseri, Sahici Sinema”, Cins, Sayı: 33, 2018, s. 33 

Güler, Abdülhamit: “90’lar, Noksanlar, Fazlalar”, Cins, Sayı: 67, 2021, s. 45 

Güler, E. Zeynep: “Muhafazakârlık: Kadim Geleneğin Savunusundan 

Faydacılığa”, 19. Yüzyıldan 20. Yüzyıla Modern 

Siyasal İdeolojiler, Der. H. Birsen Örs, İstanbul, İstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2016 

Gürdoğan, Ersin: “Çeşitlemeler: Konvoy”, Mavera, Sayı: 25, 1978, s. 34-

35 

Gürdoğan, Ersin: “Bıçak Yarası”, Mavera, 1977, Sayı: 4, s. 34-35 

Gürdoğan, Ersin: “Rengini Veren”, Mavera, 1978, Sayı: 14, s. 30-31 

Gürdoğan, Ersin: “Bilimin ve Sanatın Ara Kesiti”, Mavera, Sayı: 25, 1978, 

s. 6 

Gürel, Burak: “İslamcılık: Uluslararası Bir Ufuk Taraması”, 

Neoliberalizm, İslamcı Sermayenin Yükselişi ve AKP, 

Yay. Haz. Neşecan Balkan, Erol Balkan, Ahmet Öncü, 

İstanbul, Yordam Kitap, 2013 

Güvenç, Bozkurt: Kültürün Abc’si, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2021 

Güzel, Murat: “Necip Fazıl Kısakürek”, Modern Türkiye’de Siyasi 

Düşünce: Muhafazakârlık, Ed. Tanıl Bora, Murat 

Gültekingil, İstanbul, İletişim Yayınları 

Hall, Stuart, Bob Lumley, 

Gregor McLennan: 

Siyaset ve İdeoloji “Gramsci”, Çev. Sadun Emrealp, 

Ankara, Birey ve Toplum Yayınları, 1985 



 196 

Hall, Stuart: “İdeoloji ve İletişim Kuramı”, Medya Kültür Siyaset, 

Der. Süleyman İrvan, Çev. Ahmet Gürata, Ankara, Alp 

Yayınevi, 2002 

Hall, Stuart: “Popular Culture, Politics and History”, Cultural 

Studies, C. 32, Sayı: 6, 2018, s. 948 

Han, Byung-Chul: İktidar Nedir?, Çev. Mustafa Özdemir, İstanbul, İnsan 

Yayınları, 2020 

Hekimoğlu Örs, H. Birsen:  

 

“Faşizm: Modernitenin Karanlık Yüzü”, 19. 

Yüzyıldan 20. Yüzyıla Modern Siyasal İdeolojiler, 

Der. H. Birsen Örs, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, 2016 

Howard, Douglas A.: Osmanlı İmparatorluğu Tarihi, Çev. Tanju Günseren, 

İstanbul, ALFA Basım Yayım, 2023 

Im, Hyug Baeg: Hegemony and Counter-Hegemony in Gramsci, Asian 

Perspective, C. 15, Sayı: 1, 1991, s. 123 

İlaslan, Süleyman, Burcu 

Sümer: 

“Yetmişli Yıllarda Türkiye’de Televizyon ve Sosyal – 

Kültürel Hayat”, Türkiye’nin 1970’li Yılları, Ed. Mete 

Kaan Kaynar, İstanbul, İletişim Yayınları, 2020 

İnalcık, Halil:  “Tanzimat’ın Uygulanması ve Sosyal Tepkiler”, 

Tanzimat: Değişim Sürecinde Osmanlı 

İmparatorluğu, Ed. Mehmet Seyitdanlıoğlu, Halil 

İnalcık, Ankara, Phoenix Yayınevi, 2006 

İnalcık, Halil: Devlet-i 'Aliyye Osmanlı İmparatorluğu Üzerine 

Araştırmalar – IV: Ayanlar, Tanzimat, Meşrutiyet, 

İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2015 

İnalcık, Halil: Milli Mücadele Tarihi (1908-1923), İstanbul, Kronik 

Kitap, 2022 



 197 

İnce, Yunus: “II. Mahmud Devri Reformlarının Tebaa Tarafından 

Algılanışı”, Tarih İncelemeleri Dergisi, C. 32, Sayı: 2, 

2017, s. 428 

İrem, Nazım: “Türk Muhafazakâr Modernleşmesinin Sınırları: Kültürcü 

Özgünlük ve Eksik Liberalizm”, Doğu Batı, Sayı: 58, s. 

28 

Jorga, Nicolae: Osmanlı İmparatorluğu Tarihi 5. Cilt: 1774-1912, 

Çev. Nilüfer Epçeli, İstanbul, Yeditepe Yayınevi, 2017 

Kahvecioğlu, Celil: “Roman ve Kader”, Mavera, Sayı: 22, 1978, s. 11-13 

Kalaycıoğlu, Ersin: “Politics of Conservatism in Turkey”, Turkish Studies, 

C. 8, Sayı: 2, s. 249 

Kandemir, Pınar: “Laiklik İçimizde mi?: Yeni Laiklik, AK Parti ve CHP”, 

Lacivert, Sayı: 25, 2016, s. 72 

Kaplan, Tuba: “Türkiye’yi Kemal Tahir’le Okumaya Başlamak”, Cins, 

Sayı: 6, 2016, s. 55 

Kara, İsmail: Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi: Metinler / Kişiler 1, 

İstanbul, Dergâh Yayınları, 2014 

Kara, Mustafa: “Muhibbân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, C. 31, s. 34 - 35 

Karagöz, Elif Eda: “Bir İmaj Yaratmak”, Lacivert, Sayı: 4, 2014, s. 77 

Karagöz, Samed: “Akademik Yıllıklarda Eleştiri Konforu”, Lacivert, Sayı: 

22, 2016, s. 102-103 

Karakoç, Sezai: “Ortadoğu İnsanı”, Diriliş, Sayı: 1, 1966, s. 6-9 

Karakoç, Sezai: İslâmın Dirilişi, İstanbul, Diriliş Yayınları, 1999 

Karakoç, Sezai: “Ortadoğu İnsanı”, Diriliş, Sayı: 1, 1966, s. 7-8 

Karakoç, Sezai: “Sağ ve Sol”, Diriliş, Sayı: 2, 1966, s. 6 

Karakoç, Sezai: “Şehidin Mirası Zaferdir”, Diriliş, Sayı: 6, 1966, s. 7 



 198 

Karakoç, Sezai: “İnsanın Çevresinde Dönen Bir Çağ”, Diriliş, Sayı: 13, 

1970, s. 5-11 

Karakoç, Sezai: “Dönüş”, Diriliş, Sayı: 1-2, 1974, s. 6-10 

Karakoç, Sezai: “Dirilişe Doğru”, Diriliş, Sayı: 61, 1979, s. 16-19 

Karakoç, Sezai: “Bir Milletin Basubadelmevti”, Diriliş, Sayı: 1, 1960, s. 

12 

Karakoç, Sezai: “Olayların Işığında: İslam Birliği”, Diriliş, Sayı: 1, 1966, 

s. 49-50 

Karakoç, Sezai: “İslamın Dirilişi: 3 – İslamın Dirilişinde İslam 

Dünyasının Durumu”, Diriliş, Sayı: 4, 1966, s. 4 

Karakoç, Sezai: “Diriliş Neslinin Amentüsü”, Diriliş, Sayı: 10, 1975, s. 

56-59 

Karakoç, Sezai: “İnsanlığın Dirilişi”, Diriliş, Sayı: 14, 1975, s. 3-5 

Karakoç, Sezai: “Gelecek Zamanın Karşısında”, Diriliş, Sayı: 5, 1975, s. 

10-11 

Karakoç, Sezai: “İnsanlığın Dirilişi: Propaganda”, Diriliş, Sayı: 12, 1975, 

s. 4 

Karakoç, Sezai: Diriliş Neslinin Amentüsü, İstanbul, Diriliş Yayınları, 

1998 

Karakoç, Sezai: “Romanla Hikâyenin Arası Açılıyor”, Diriliş, Sayı: 1, 

1966, s. 41 

Karataş, Turan: “Sezai Karakoç: Bir Medeniyet Tasarımcısı”, Modern 

Türkiye’de Siyasi Düşünce: İslâmcılık, Ed. Tanıl Bora, 

Murat Gültekingil, İstanbul, İletişim Yayınları, 2005 

Karpat, Kemal H.: Osmanlı’da Değişim, Modernleşme ve Uluslaşma, 

Çev. Dilek Özdemir, Ankara, İmge Kitabevi Yayınları, 

2006 



 199 

Karpat, Kemal H.: Kısa Türkiye Tarihi: 1800-2012, İstanbul, Timaş 

Yayınları, 2013 

Karpat, Kemal H.: İslam’ın Siyasallaşması: Osmanlı Devleti’nin Son 

Döneminde Kimlik, Devlet, İnanç ve Cemaatin 

Yeniden Yapılandırılması, Çev. Şiar Yalçın, İstanbul, 

İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2010 

Kekes, John: “What is Conservatism?”, Philosophy, C. 72, Sayı: 281, 

1997, s. 351 

Keyder, Çağlar: Türkiye’de Devlet ve Sınıflar, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 2014 

Kılıç, Ahmet Faruk: “Günümüze Perspektifler Sunan Özgün Bir Muhafazakâr: 

Ziya Gökalp”, Muhafazakâr Düşünce Dergisi, C. 10, 

Sayı: 37, s. 185 

Kılıçarslan, İsmail: “Üsküp Dilencileri, Roger Milla ve Peru’nun Kuşları”, 

Cins, Sayı: 34, 2018, s. 60 

Kıllıoğlu, İsmail: “Çeşitlemeler: Dergiler”, Mavera, Sayı: 14, 1978, s. 44-

45 

Kıllıoğlu, İsmail: “Değerlendirme”, Mavera, Sayı: 15, 1978, s. 29-32 

Kızıltan, Yılmaz: “I. Meşrutiyetin İlânı ve İlk Osmanlı Meclis-i 

Mebusan’ı”, Gazi Eğitim Fakültesi Dergisi, C. 26, Sayı: 

1, 2006, s. 260 

King, Peter: The New Politics: Liberal Conservatism or Same Old 

Tories?, Bristol, Policy Press, 2011 

Kinzer, Stephen: Hilal ve Yıldız: İki Dünya Arasında Türkiye, İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2004 

Koray, Enver: “Yeni Osmanlılar”, Belleten, C. 47, Sayı: 186, 1982, s. 

582 



 200 

Koyuncu, Büke: Benim Milletim: AK Parti İktidarı, Din ve Ulusal 

Kimlik, İstanbul, İletişim Yayınları, 2014 

Kozan, Tuğba: “Propaganda Sineması ve Argo”, Lacivert, Sayı: 8, 2014, 

s. 33 

Kozan, Tuğba: “Popüler Sinema Neye Hizmet Ediyor?”, Lacivert, Sayı: 

24, 2016, s. 102 

Kozan, Tuğba: “Gerçeğin Peşindeki Sinema”, Lacivert, Sayı: 38, 2017, 

s. 99 

Köni, Hakan, İshak Torun: “Muhafazakârlık Olgusu ve Amerika – Türkiye 

Örneklerinde Dini Muhafazakârlık”, Muhafazakâr 

Düşünce Dergisi, C. 10, Sayı: 38, 2013, s. 182 

Kulak, Önder: Theodor Adorno: Kültür Endüstrisinin Kıskacında 

Kültür, İstanbul, İthaki Yayınları, 2017 

Kuru, Ahmet T., Alfred 

Stepan: 

“Bir ‘İdeal Tip’ ve Skala Olarak Laiklik: Türkiye, Fransa 

ve Senegal Karşılaştırması”, Türkiye’de Demokrasi, 

İslam ve Laiklik, Der. Ahmet T. Kuru, Alfred Stepan, 

Çev. Hande Tatoğlu, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, 2013 

Kutlutaş, Neşe: “28 Şubat: Yaşayanlar, Ekmeğini Yiyenler”, Cins, 2018, 

Sayı: 29, s. 25 

Kutlutaş, Neşe: “Zulüm Bizdense Ben Bizden Değilim”, Cins, 2017, 

Sayı: 17, s. 48-49 

Kutlutaş, Neşe: “İki Seçenek Var: Sophia Hanım ya da ‘Adam’ Olmak”, 

Cins, Sayı: 28, 2018, s. 59 

Küçükyılmaz, Mücahit: “Entellektüellik Vatan Savunmasıyla Eş Anlamlıdır”, 

Röp. İlker Nuri Öztürk, Lacivert, Sayı: 98, 2023, s. 10 

Laçiner, Ömer: “Merkez(ler) ve Taşra(lar) Dönüşürken”, Taşraya 

Bakmak, Der. Tanıl Bora, İstanbul, İletişim Yayınları, 

2005 



 201 

Lena, Funda: Türkiye’de Kültürel Sektörlerin Ülke Ekonomisine 

Katkısı, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

2016 

Lostar, Ferda İdil: “Muhafazakâr Basının Modernizm, Bilim ve Teknolojiye 

Yaklaşımı: Büyük Doğu Örneği (1949-1959)”, Ankara 

Üniversitesi İlef Dergisi, C. 6, Sayı: 2, s. 324 – 325 

Lougee, Robert W.:  “The Kulturkampf and Historical Positivism”, Church 

History, C. 23, Sayı: 3, 1954, s.219 

Macdonald, George F.: “What is Culture?”, Journal of Museum Education, C. 

16, Sayı: 1, 1991, s.9 

Mantran, Robert: Osmanlı İmparatorluğu Tarihi, Çev. Server Tanilli, 

İstanbul, İş Bankası Kültür Yayınları, 2019 

Marcel, Gabriel: “Realisme Magioue Hakkında”, Çev. M. V., Diriliş, Sayı: 

5, 1975, s. 87 

Mardin, Şerif: Türk Modernleşmesi, İstanbul, İletişim Yayınları, 2018 

Mardin, Şerif: Türkiye’de Din ve Siyaset, İstanbul, İletişim Yayınları, 

1991 

Mardin, Şerif: Türkiye, İslam ve Sekülarizm, Çev. Elçin Gen, Murat 

Bozluolcay, İstanbul, İletişim Yayınları, 2011 

Marshall, Gordon: Sosyoloji Sözlüğü, Çev. Osman Akınhay, Derya 

Kömürcü, Ankara, Bilim ve Sanat Yayınları, 2005 

Mavera: “Mavera: aylık edebiyat dergisi kızılay, bayındır s otuz/c 

ankara”, Sayı: 1, s. 46 

Mert, Nuray: “Muhafazakârlar Neyi Muhafaza Etmeye Çalışır?”, 

Tezkire, Sayı: 27-28, s. 72 

Mert, Nuray: Merkez Sağın Kısa Tarihi, İstanbul, Selis Kitaplar, 

2007 



 202 

Mert, Nuray: “Din – Siyaset İlişkisinin Geleceği: Demokratik Laiklik”, 

Birikim, Sayı: 406 – 407, s. 203 

Mert, Nuray: 

 

“Laiklik Tartışması ve Siyasal İslam”, Cogito, Sayı: 1, 

1994, s.101 

Meşe, Ertuğrul: Mukaddesatçı Anti-Kemalizm: İslamcıların Atatürk 

ve Cumhuriyet Algılarının Sosyolojisi, İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2023 

Mollaer, Fırat: Çağdaş Üç Tarz-ı Siyaset Üzerine Eleştiri Yazıları: 

Tekno Muhafazakârlık, Kemalizm ve Liberal Sol’un 

Eleştirisi, İstanbul, Dergâh Yayınları, 2012 

Mollaer, Fırat: “Rasyonalist Düşünce Geleneği Karşısında 

Muhafazakârlık: Burke'ten Hayek'e”, Muhafazakâr 

Düşünce Dergisi, C. 1, Sayı: 2, 2004, s. 161 

Morriss, Peter: Power: a Philosophical Analysis, Manchester, 

Manchester University Press, 2002 

Müftüoğlu, Atasoy: Rahmet İçindeler, Mavera, Sayı: 44, 1980, s. 17-19 

Müftüoğlu, Atasoy: “İhsan Günü”, Mavera, 1979, Sayı: 28, s. 14-16 

Müftüoğlu, Atasoy: “Sınırları Aşan”, Mavera, 1980, Sayı: 38, s. 18-20 

Mülteci, Mehmet: “Hafif Ruhlu Adamlar Korosu”, Cins, Sayı: 28, 2018, s. 

36 

Nalcıoğlu, Belkıs Ulusoy: Osmanlı’da Muhalif Basının Doğuşu: 1828 – 1878, 

İstanbul, Yeditepe Yayınevi, 2013 

Negri, Antonio:  İsyanlar: Kurucu İktidar ve Modern Devlet, Çev. Ebru 

Kılıç, İstanbul, Otonom Yayıncılık, 2022 

Nelis, Jan: “Italian Fascism and Culture: Some Notes on 

Investigation”, Historia Actual Online, Sayı: 9, 2006, s. 

141 



 203 

O’Connor, Brian: Adorno, Çev. Soner Soysal, İstanbul, ALFA Basım 

Yayım, 2022 

O’Gorman, Frank: “Edmund Burke: His Political Philosophy”, Political 

Thinkers Volume II, Ed. Geraint Parry, Londra, 

Routledge, 2004 

Onat, Yasin: “Ağaç ve Meyveleri: Tanıtım ve Reklam”, Cins, Sayı: 

29, 2018, s. 64 

Oran, Baskın: Türk Dış Politikası: Cilt I – 1919-1980, İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2009 

Ortaylı, İlber: Osmanlı’yı Yeniden Keşfetmek, İstanbul, Timaş 

Yayınları, 2006 

Ortaylı, İlber: İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, İstanbul, Kronik 

Kitap, 2018 

Oskay, Ünsal: “Popüler Kültür Açısından “İdeoloji” Kavramına İlişkin 

Yeni Yaklaşımlar”, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, 

C. 35, Sayı: 1, s.239 – 240 

Öğün, Süleyman Seyfi: “Lümpen Muhafazakârlık Üzerine”, Doğu Batı, Sayı: 58, 

2011, s. 14 

Ölmez, Adem: “II. Meşrutiyet Devrinde Osmanlı Medreselerinde 

Reform Çabaları ve Merkezileşme”, Vakıflar Dergisi, 

Sayı: 41, s. 132 

Öz, Asım: “Deniz ve Dalga: Seksenler İslamcılığına Dair Kısmi Bir 

Açıklama Çabası”, Türkiye’nin 1980’li Yılları, Haz. 

Mete Kaan Kaynar, İstanbul, İletişim Yayınları, 2023 

Özbilgen, Erol: Bütün Yönleriyle Osmanlı: Âdâb-ı Osmâniyye, 

İstanbul, İz Yayıncılık, 2014 

Özcan, Gencer: “Yetmişli Yıllarda Dış Politika”, Türkiye’nin 1970’li 

Yılları, Ed. Mete Kaan Kaynar, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 2020 



 204 

Özçelik, Mustafa: “Kültür Emperyalizmi Sürüyor”, Mavera, 1979, Sayı: 

27, s. 10-11 

Özçetin, Burak: Kitle İletişim Kuramları: Kavramlar, Okullar, 

Modeller, İstanbul, İletişim Yayınları, 2020 

Özdemir, Nebi: Kültür Ekonomisi ve Endüstrileri ile Kültürel Miras 

Yönetimi İlişkisi, Milli Folklor Uluslararası Kültür 

Araştırmaları Dergisi, C. 21, Sayı: 84, 2009, s. 76 

Özdemir, Özge: Geçmişin İzleri: Altmışlı ve Yetmişli Yılların Kolektif 

Belleği, İstanbul, İletişim Yayınları, 2023 

Özdenören, Alâeddin: “İki Okulun Türk Toplumu Üzerine Olan Etkileri”, 

Mavera, Sayı: 16, 1978, s. 29-35 

Özdenören, Alâeddin: “79 Siyasasında Belirginleşen Bir Vaka”, Mavera, 1980, 

Sayı: 38, s. 14-17 

Özdenören, Alâeddin: “Çeşitlemeler: Bir Festival Ki”, Mavera, Sayı: 10, 1977, 

s. 47 

Özdenören, Rasim: “Çeşitlemeler: Dünya Bir İnkılap Bekliyor”, Mavera, 

Sayı: 5, 1977, s. 71 

Özdenören, Rasim: “Yumurtayı Hangi Ucundan Kırmalı?”, Mavera, 1979, 

Sayı: 29, s. 14 

Özdenören, Rasim: “Dil Konusu”, Mavera, 1980, Sayı: 41, s. 37 

Özdenören, Rasim: “Roman Üzerine Konuşma”, Mavera, Sayı: 28, 1979, s. 

24-25 

Özdenören, Rasim: “Picasso’nun Hatları”, Mavera, Sayı: 32, 1979, s. 7-10 

Özdenören, Rasim: “Roman Ne Zaman Ölür”, Mavera, Sayı: 35, 1979, s. 7-

14 

Özgen, Murat: “Türkiye’de Fikir Gazeteciliğine Tarihsel Bir Bakış ve 

Basın Meslek Ahlakı”, İstanbul Üniversitesi İletişim 

Fakültesi Dergisi, Sayı: 8, s. 56 



 205 

Özgen, Murat: “Türk Basınının Gelişimine Tarihsel Bir Yaklaşım ve 

Değerlendirme”, İstanbul Üniversitesi İletişim 

Fakültesi Dergisi, Sayı: 11, s. 21 

Özgen, Murat: “Osmanlıdan Günümüze Yazılı Basın ve Siyaset İlişkisi”, 

İstanbul Üniversitesi İletişim Fakültesi Dergisi, Sayı: 

23, s. 20 

Özön, Mustafa Nihat: Küçük Osmanlıca-Türkçe Sözlük, İstanbul, İnkılap 

Kitabevi, 1988 

Öztan, Güven Gürkan: “1960’lı Yıllarda İslamcılığın Zihin Haritası: “Milli 

Olanı” Revize Etme Çabası”, Çağdaş Türkiye Tarihi 

Araştırmaları Dergisi, C. 21, Sayı: 42, s. 421-422 

Öztan, Güven Gürkan: “1990’lar Türkiye’sinde İslamcı Dergi Çevrelerinde 

Politik Özne ve Strateji Tartışmaları”, Toplum ve Bilim, 

Sayı: 161, s. 23 

Paksu, Zeynep Sevde: “Bir Nesli Şekillendirmek: Çocuk Edebiyatı”, Lacivert, 

Sayı: 24, 2016, s. 36 

Parla, Taha: Ziya Gökalp, Kemalizm ve Türkiye’de Korporatizm, 

İstanbul, İletişim Yayınları, 1993 

Parlak, Deniz: Laikleşme Sürecinde Camiler: Geç Osmanlı’dan 

Erken Cumhuriyet’e, İstanbul, İletişim Yayınları, 2020 

Parsons, Talcott: “On the Concept of Political Power”, Proceedings of the 

American Philosophical Society, C. 107, Sayı: 3, 1963, 

s. 232 

Parsons, Talcott: Toplumsal Eylemin Yapısı Cilt 1: Marshall, Pareto, 

Durkheim, Çev. Adem Bölükbaşı, Sakarya, Sakarya 

Üniversitesi Kültür Yayınları, 2015 

Paşa, Said Halim: Buhranlarımız, İstanbul, Tercüman Yayınları, 1970 

Postman, Neil: Televizyon: Öldüren Eğlence, Çev. Osman Akınhay, 

İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 2017 



 206 

Procter, James: Stuart Hall, Londra, Routledge, 2004 

Quataert, Donald: Osmanlı İmparatorluğu: 1700 – 1922, Çev. Ayşe 

Berktay, İstanbul, İletişim Yayınları, 2004 

Rahme, Joseph G.: “Namik Kemal's Constitutional Ottomanism and non-

Muslims”, Islam and Christian–Muslim Relations, C. 

34, Sayı: 3, 2007, s. 25 

Raphael, D. D.: Problems of Political Philosophy, London, Macmillan 

Press, 1990 

Raynaud, Philippe, Stephane 

Rials: 

Siyaset Felsefesi Sözlüğü, Çev. İsmail Yerguz, İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2017 

Refah Partisi: Refah Partisi 1995 Seçim Beyannamesi, 1995, s. 29 

Sağlam, Ahmet: “TRT’nin Kültür Siyaseti”, Mavera, Sayı: 25, 1978, s. 

24-30 

Sağlam, Ahmet: “Televizyon Pazarı”, Mavera, Sayı: 26, 1979, s. 40-41 

Sağlam, Erol: “Büyük Oyunu Görmek: Milliyetçilik ve Günlük Siyaset 

Ekseninde Komplo Anlatılarının Toplumsal Etkilerinin 

İzini Sürmek”, Toplum ve Bilim, Sayı: 166, s. 39 

Sarı, Osman: “Toplumun Çürüyüşü”, Mavera, Sayı: 3, 1977, s. 70-71 

Schmitt, Carl: 

 

Siyasal Kavramı, Çev. Ece Göztepe, İstanbul, Metis 

Yayınları, 2018 

Scognamillo, Giovanni: Türk Sinema Tarihi İkinci Cilt 1960-1986, İstanbul, 

Metis Yayınları, 1988 

Smith, Adam: The Wealth of Nations, Chicago, University of Chicago 

Press, 1977 

Smith, Philip, Alexander Riley: Kültürel Kurama Giriş, Çev. Selime Güzelsarı, İbrahim 

Gündoğdu, Ankara, Dipnot Yayınları, 2016 

Somer, Murat: “Understanding Turkey’s Democratic Breakdown: Old 

vs. New and Indigenous vs. Global Authoritarianism”, 



 207 

Southeast European and Black Sea Studies, C. 16, 

Sayı: 4, s. 18 

Sorokin, Pitirim A.: “Çağın Bunalımı’ndan”, Çev. Turgut Akman, Diriliş, 

Sayı: 8, 1975, s. 13-14 

Stenner, Karen: “Three Kinds of Conservatism”, Psychological Inquiry, 

C. 20, Sayı: 2-3, 2009, s. 144 

Subaşı, Necdet: “1960 Öncesi İslâmî Neşriyat: Sindirilme, Tahayyül ve 

Tefekkür”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: 

İslâmcılık, Ed. Tanıl Bora, Murat Gültekingil, İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2005 

Sürgit, Büşra: “Mavera Dergisinin Kuruluş Süreci”, Cumhuriyet 

Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, C. 38, Sayı: 2, s. 155 

Swartz, David L.:  Simgesel İktidar, Siyaset ve Entelektüeller: Pierre 

Bourdieu’nün Siyaset Sosyolojisi, Çev. Eva Gurbanova, 

Cem Sili, Ankara, Fol Kitap, 2022 

Swartz, David: Kültür ve İktidar: Pierre Bourdieu'nün Sosyolojisi, 

Çev. Elçin Gen, İstanbul, İletişim Yayınları, 2018 

Şeyhun, Ahmet:  Islamist Thinkers in the Late Ottoman Empire and 

Early Turkish Republic, Leiden, Brill, 2015 

Tabakoğlu, Ahmet: “Sermaye Ahlakı Nasıl Öldürdü?”, Lacivert, Sayı: 24, 

2016, s. 76 

Tabugon, Garry B.: “Intellectuals as Prime Agents of Antonio Gramsci’s 

Philosophy of Proletarian Hegenomy”, Annals of Studies 

in Science and Humanities, C. 1, Sayı: 1, 2015, s. 76 

Taşkın, Gaffar: “İyi Edebiyat Kötü Edebiyat”, Mavera, Sayı: 22, 1978, s. 

16 

Tekeli, İlhan: “Anadolu’daki Kentsel Yaşantının Örgütlenmesinde 

Değişik Aşamalar”, Toplum ve Bilim, Sayı: 9-10, s. 51 



 208 

Thompson, Nato: İktidarı Görmek: 21. Yüzyılda Sanat ve Aktivizm, 

İstanbul, Koç Üniversitesi Yayınları, 2018 

Tietze, Andreas: Tarihi ve Etimolojik Türkiye Türkçesi Lugati, 

İstanbul, Simurg Kitapçılık, 2002 

Tokel, Dursun Ali: “Bana Romanını Söyle Sana Kim Olduğunu 

Söyleyeyim”, Cins, Sayı: 64, 2021, s. 47 

Topçu, Nurettin: Kültür ve Medeniyet, İstanbul, Dergâh Yayınları, 2020 

Toprak, Zafer: “II. Meşrutiyet’te Fikir Dergileri”, Tanzimat’tan 

Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi: Cilt 1, Yay. Haz. 

Mustafa Şahin, İstanbul, İletişim Yayınları, s. 126 

Topuz, Hıfzı: II. Mahmut’tan Holdinglere Türk Basın Tarihi, 

İstanbul, Remzi Kitabevi, 2018 

Toruk, İbrahim: “Türkiye’de Başörtüsü Sorunu ve Yazılı Medyada 

Sunumu”, Türkiyat Araştırmaları Dergisi, Sayı: 30, s. 

486 

Tuğal, Cihan: Pasif Devrim: İslami Muhalefetin Düzenle 

Bütünleşmesi, Çev. Ferit Burak Aydar, İstanbul, Koç 

Üniversitesi Yayınları, 2011 

Tural, Secaattin: “Şiirin Popüler Edebiyatla İmtihanı”, Cins, Sayı: 31, 

2018, s. 40-41 

Türk, H. Bahadır: AKP-101, İstanbul, İletişim Yayınları, 2024 

Türköne, Mümtaz’er: “Muhafazakâr Kavramlar”, Muhafazakâr Düşünce 

Dergisi, C. 1, Sayı: 1, 2004, s. 84 

Türköne, Mümtaz’er: “İslamcılık”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, C. 23, s. 60-62 

Ülger, Uğur: “Siyasal İslam’ın Ab’ye Bakış Açısı: Milli Görüş 

Hareketi Örneği”, Süleyman Demirel Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Sayı: 29, s. 630 



 209 

Ülken, Hilmi Ziya: Sosyoloji Sözlüğü, İstanbul, Milli Eğitim Basımevi, 1969 

Ülken, Hilmi Ziya: Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi, İstanbul, Ülken 

Yayınları, 1994 

Ümer, Engin: “Adorno, Debord ve Baudrillard’da Kültür ve Sanat”, 

Sanat ve Tasarım Dergisi, C. 0, Sayı: 17, 2016, s. 172 

Üstel, Füsun: Kültür Politikasına Giriş: Kavramlar, Modeller, 

Tartışmalar, İstanbul, İletişim Yayınları, 2021 

White, Jenny B.: “Islam and Politics in Contemporary Turkey”, The 

Cambridge History of Turkey Volume 4: Turkey in 

the Modern World, Ed. Reşat Kasaba, New York, 

Cambridge University Press, 2008, s. 366 

Williams, Raymond: Keywords: A Vocabulary of Culture and Society, New 

York, Oxford University Press, 1985 

Wu, Chin-tao:  Kültürün Özelleştirilmesi – 1980’ler Sonrasında 

Şirketlerin Sanata Müdahalesi, Çev. Esin Soğancılar, 

İstanbul, İletişim Yayınları, 2019 

Yalçınova, Ömer: “Edebiyat Bahane Sohbet Şahane”, Cins, Sayı: 29, 2018, 

S. 62 

Yalman, Ahmet Emin: Modern Türkiye’nin Gelişim Sürecinde Basın: 1831-

1913, Çev. Birgen Keşoğlu, İstanbul, Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları, 2020 

Yaman, Zeynel: “Din Olmadan Asla”, Lacivert, Sayı: 53, 2019, s. 58-60 

Yeldan, Erinç: Küreselleşme Sürecinde Türkiye Ekonomisi, İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2001 

Yeni, Sait: “Kasaba Edebiyatı”, Diriliş, Sayı: 7, 1975, s. 63 

Yeni, Sait: “Sanatçı ve Realizm”, Diriliş, Sayı: 16, 1975, s. 133 

Yeni, Sait: “Akif, Yahya Kemal ve Necip Fazıl”, Diriliş, Sayı: 13, 

1970, s. 26-28 



 210 

Yıldırım, Ali, Hakan Şimşek: Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, Ankara, 

Seçkin Yayıncılık, 2011 

Yıldırım, Ercan: Kültür Savaşlarından Kültürel İktidara Türkiye’nin 

Yeni Kültürü, İstanbul, Pınar Yayınları, 2018 

Yıldırım, Ercan: “Milliliğin Sınırları”, Cins, Sayı: 20, 2017, s.12 

Yıldırım, Ercan: “İslami Dönüşüme İnanıyor Muyuz?”, Cins, Sayı: 31, 

2018, s.11 

Yıldırım, Ercan: “Türk Siyasetinin Doğası”, Cins, Sayı: 30, 2018, s. 10-11 

Yıldırım, Ercan: “Orta Asya’ya Dönmeyeceğiz”, Cins, 2016, Sayı: 6, s. 14 

Yıldırım, Ercan: “Medeniyetin Süt Dişleri”, Cins, Sayı: 7, 2016, s. 20-21 

Yıldırım, Ercan: “Kültürel İktidarın Peşinde…”, Cins, Sayı: 35, 2018, s. 8 

Yorulmaz, Hüseyin: “Mavera ve Akabe”, Dil ve Edebiyat, Sayı: 47, s. 59 

Yusuf, E. Muhammed: “İkbal’in Sanat Görüşü”, Çev. M. Beşir Eryarsoy, Diriliş, 

Sayı: 10, 1975, s. 70 

Zengin, Bahri: “Batılılaşmak”, Diriliş, Sayı: 4, 1966, s. 45 

Zengin, Ertuğrul: Akıncılar Hareketi: 1970’lerde İslâmcı Gençliğin 

Oluşumu ve Eylemi, İstanbul, İletişim Yayınları, 2021 

Zürcher, Erik Jan: “Terakkiperver Cumhuriyet Fırkası ve Siyasal 

Muhafazakârlık”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: 

Muhafazakârlık, Ed. Tanıl Bora, Murat Gültekingil, 

Çev. Özgür Gökmen, İstanbul, İletişim Yayınları, 2017 

Zürcher, Erik Jan: Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, Çev. Yasemin Saner, 

İstanbul, İletişim Yayınları, 2018 

Zürcher, Erik Jan: Savaş, Devrim ve Uluslaşma Türkiye Tarihinde Geçiş 

Dönemi: 1908 – 1928, Çev. Ergun Aydınoğlu, İstanbul, 

İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2005 

 



 211 

İNTERNET KAYNAKLARI 

BBC Türkçe: “Meclis Başkanı Kahraman: Laiklik Yeni Anayasada 

Olmamalı”, 2016, (Çevrimiçi) 

https://www.bbc.com/turkce/haberler/2016/04/160425_ka

hraman_laiklik , 25.11.2024  

Belge, Murat: “Türkiye’nin Kültür Savaşı”, T24, 2019, (Çevrimiçi) 

https://t24.com.tr/k24/yazi/murat-belge,2260 , 28.11.2022 

Bora, Tanıl: “28 Şubat ve Kulturkampf”, Birikim, 2015, (Çevrimiçi) 

https://birikimdergisi.com/haftalik/1397/28-subat-ve-

kulturkampf , : 28.11.2022 

Bora, Tanıl:  “Yeni Türkiye”, Birikim, 2016, (Çevrimiçi) 

https://birikimdergisi.com/haftalik/7718/yeni-turkiye , 

15.02.2025 

Cins: “Hakkımızda”, (Çevrimiçi) 

https://www.cins.com.tr/hakkimizda , 30.08.2024 

Dellaloğlu, Besim F.: “Organik Aydının Sosyolojisi”, Perspektif, 2022, 

(Çevrimiçi) https://www.perspektif.online/organik-

aydinin-sosyolojisi/ , 03.03.2023 

Deutsche Bank: “Deutsche Bank to Focus on Contemporary Art”, 2020, 

(Çevrimiçi) https://www.db.com/news/detail/20201008-

deutsche-bank-to-focus-on-contemporary-

art?language_id=1 , 28.10.2022 

Hacaloğlu, Hilmi: “Siyasi İktidar Olduk Ama Sosyal ve Kültürel Alanlarda 

İktidar Değiliz”, Amerikanın Sesi, 2017, (Çevrimiçi) 

https://www.amerikaninsesi.com/a/erdogan-siyasi-

iktidar-olduk-ama-sosyal-ve-kulturel-alanlarda-iktidar-

degiliz/3874608.html , 28.11.2021 

Hürriyet: “Erdoğan: Kopenhag Kriterleri Ankara Kriterleri 

Olacak”, 17 Aralık 2002, (Çevrimiçi) 



 212 

https://www.hurriyet.com.tr/gundem/erdogan-kopenhag-

kriterleri-ankara-kriterleri-olacak-38439308 , 20.04.2024 

Karaburç, Harun: “Kültürel İktidara Kafa Tutmaya Geldik”, Yeni Şafak, 

2015, (Çevrimiçi) 

https://www.yenisafak.com/hayat/kulturel-iktidara-kafa-

tutmaya-geldik-2314505 , 09.09.2022 

Kayayerli, Fatma Damla:  “Lacivert’i Okurlarımız Şekillendirdi”, Sabah, 2016, 

(Çevrimiçi) 

https://www.sabah.com.tr/cumartesi/2016/06/04/laciverti-

okurlarimiz-sekillendirdi  , 25.08.2024 

Nişanyan Sözlük: “İktidar”, 2015, (Çevrimiçi) 

https://www.nisanyansozluk.com/kelime/iktidar , 

29.03.2022 

NTV: “Erdoğan: Laiklikten korkmayın”, 2011, (Çevrimiçi) 

https://www.ntv.com.tr/turkiye/erdogan-laiklikten-

korkmayin,8j8OQZtQV0G7Pvk4OkrDvg , 30.05.2024 

OECD: “Economic and Social Impact of Cultural and Creative 

Sectors”, 2021, (Çevrimiçi) 

https://www.oecd.org/cfe/leed/OECD-G20-Culture-July-

2021.pdf , 31.10.2022 

Sabah: “Yeni Düşünce Dergisi Lacivert'in İlk Sayısı Çıktı”, 

2014, (Çevrimiçi) 

https://www.sabah.com.tr/kultur_sanat/2014/05/22/yeni-

dusunce-dergisi-lacivertin-ilk-sayisi-cikti , 25.08.2024 

T24: “Cins Dergisinin İlk Sayısı Çıktı: Kültürel İktidara Kafa 

Tutmaya Geldik”, 2015, (Çevrimiçi) 

https://t24.com.tr/haber/cins-dergisinin-ilk-sayisi-cikti-

kulturel-iktidara-kafa-tutmaya-geldik,311751 , 

30.08.2024 

 



 213 

TÜİK: “Kültür Ekonomisi ve Kültürel İstihdam İstatistikleri 

2020”,  2020, (Çevrimiçi) https://bit.ly/3SQIz3d , 

31.10.2022 

 

Yanık, Aybars: 

“Neoliberal Kelimesi Tedavülden Kalksa, Bir Gecede 

Cahil Kalacak Akademisyenler Var” Berk Esen’le 

Neoliberalizm Tartışmaları Üzerine Söyleşi (I)”, Birikim, 

2021, (Çevrimiçi) 

https://birikimdergisi.com/guncel/10420/neoliberal-

kelimesi-tedavulden-kalksa-bir-gecede-cahil-kalacak-

akademisyenler-var , 30.05.2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 214 

ÖZGEÇMİŞ 

2011–2015 yılları arasında İstanbul Üniversitesi İletişim Fakültesi Gazetecilik 

Bölümü’nde lisans eğitimimi tamamladım. Lisans eğitimimin ardından bir süre basın mensubu 

olarak çeşitli medya kuruluşlarında görev aldım. 2017 yılında İstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Genel Gazetecilik Yüksek Lisans Programı’na kabul edildim. 2019 yılında, 

“Avrupa’da Yükselen Sağ Popülizm: Almanya, Avusturya ve Hollanda Örnekleri Üzerinden 

Sağ Popülist Liderlerin Yeni Medyayı Kullanma Pratikleri” başlıklı yüksek lisans tezimi 

tamamlayarak mezun oldum. Aynı yıl İstanbul Üniversitesi Gazetecilik Anabilim Dalı’nda 

doktora programına başladım. 

2018 yılından bu yana İstanbul Gelişim Üniversitesi İktisadi, İdari ve Sosyal Bilimler 

Fakültesi bünyesindeki Yeni Medya ve İletişim Bölümü’nde araştırma görevlisi olarak görev 

yapmaktayım. Akademik ilgi alanlarım arasında medya ve siyaset ilişkisi, popülizm, yeni 

medya teknolojileri ve dijital habercilik yer almaktadır. 


