
 

 

HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ 
GÜZEL SANATLAR ENSTİTÜSÜ 

 

 

 Heykel Anasanat Dalı 

 

 

 

 

KÜLTÜREL NESNELER VE SANATTA ARŞİVSEL DÜZENLEME 

 

 

 

 

Esra ÖZTAY GÜRARAS 

 

 

 

Yüksel Lisans Sanat Çalışma Raporu 

 

 

 

Ankara, 2025 



 

 

HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ 
GÜZEL SANATLAR ENSTİTÜSÜ 

 

 

Heykel Anasanat Dalı 

 

 

 

 

KÜLTÜREL NESNELER VE SANATTA ARŞİVSEL DÜZENLEME 

 

 

 

 

Esra ÖZTAY GÜRARAS 

 

 

 

Yüksek Lisans Sanat Çalışma Raporu 

 

 

 

Ankara, 2025 



 i 

KÜLTÜREL NESNELER VE SANATTA ARŞİVSEL DÜZENLEME 

Danışman: Dr. Öğr. Üyesi Şinasi TEK  

Yazar: Esra ÖZTAY GÜRARAS 

 

ÖZ 

Bu araştırma, sözlü ve yazılı kültürel nesnelerin bellek ve nesne bağlamında arşivsel 

olarak heykel sanatına yansımalarını araştırmayı amaçlamaktadır. Geçmişten 

günümüze yazılı ve sözlü kültürün korunması, toplumsal belleğin sürekliliği 

açısından kritik bir öneme sahiptir. Özellikle, yazılı kültür nesnelerinin kitap, 

parşömen, papirüs, kil tablet, mektup gibi belge ve metinlerin geçmişten günümüze 

gerek insan eli gerekse doğal afetler nedeniyle olsun tahrip ve yok edilmesi aynı 

zamanda bilginin depo edildiği kütüphanelerin yakılıp yıkılması sadece bir bilgi kaybı 

değil, aynı zamanda bir kültürün, bir medeniyetin yok olması anlamına gelmektedir. 

Bununla birlikte, sözlü kültür de benzer bir tehdit altındadır. Sözlü anlatılar, mitler ve 

efsaneler kuşaktan kuşağa aktarılarak kolektif belleği oluşturur. Ancak zaman içinde 

bu gelenekler de unutulmakta ve belleğin yok edilmesiyle birlikte sözlü kültür de 

hafızalardan silinmektedir. 

Kültürel miras, toplumların kimliğini, geçmişini ve değerlerini yansıtan önemli bir 

unsurdur. Bu mirasa dair yazılı metinler ve belgeler, geçmişten günümüze taşınan 

değerli bilgileri barındırmaktadır. Ancak bu tür belgelerin ve metinlerin korunması, 

düzenlenmesi ve erişilebilir kılınması da büyük bir önem taşımaktadır.  

Bu sanat çalışması aynı zamanda, bir kısım sosyal ve fiziksel antropoloji alanının 

da dahil olduğu araştırma konusu kapsamında benzer alanı çalışan ve farklı teorik 

yaklaşımları ile tarihsel ve kültürel belleğin korunmasını ele alan sanatçıların 

eserlerinden örneklerde sunarak çalışmanın kapsamı genişletilmiştir. Yazılı kültürün 

yok edilmesinin toplumsal ve kültürel etkileri, heykel sanatındaki biçimsel ve 

içeriksel dönüşümlerle ilişkilendirilmiştir. Yazılı ve sözlü kültürün kaybolması, 

toplumsal belleğin silinmesine yol açarken, kaybolan unsurların yeniden üretilmesi, 



 ii 

geçmişe dair bellek ve kültürün korunmasına yönelik bir sanat pratiği olarak ele 

alınmıştır.  

Bu araştırma, kültürel nesnelerin sanat aracılığıyla yeniden inşası ve günümüz 

çağdaş sanatına nasıl entegre edildiği üzerine bir inceleme sunmaktadır. 

Araştırmanın uygulama kısmında kaybolan, yok edilmiş, yakılmış ya da tahrip olmuş 

kültürel nesnelerin izlerini yeni varyasyonlarla sunulamayanın imasına yeni bir bakış 

açısı ile var etme sürecine odaklanılmış, geçmişten gelen kültürel mirası koruma ve 

dönüştürme çabaları yansıtılmaya çalışılmıştır. Çalışmada, genel anlamda 

kaybolmuş yazılı nesnelerin formlarını ve anlamlarını yeniden inşa ederek, hem 

geçmişin kaybolan bilgilerine saygı duruşunda bulunmak hem de bu bilgilerin 

modern sanatla ilişkileri kurularak çağdaş sanat bağlamında nasıl bir anlam 

kazandığını malzeme ile keşfetmek amaçlanmıştır. 

Anahtar sözcükler: Sözlü ve yazılı kültür, bellek, enstalasyon, arşivsel alan, 

çağdaş sanat, nesne. 

 

 

 

 

 

  



 iii 

ARCHIVAL ARRANGEMENT OF CULTURAL OBJECTS AND ART 

Supervisor: Dr. Öğr. Üyesi Şinasi TEK 

Author: Esra ÖZTAY GÜRARAS 

 

ABSTRACT 

This research aims to investigate the archival reflections of oral and written cultural 

objects on sculpture art in the context of memory and object. The preservation of 

written and oral culture from past to present has a critical importance for the 

continuity of social memory. In particular, the destruction and destruction of written 

cultural objects such as books, parchment, papyrus, clay tablets, letters and other 

documents and texts from the past to the present, whether by human hands or 

natural disasters, as well as the burning and destruction of libraries where 

information is stored, means not only the loss of information, but also the destruction 

of a culture and a civilization. However, oral culture is also under a similar threat. 

Oral narratives, myths and legends are passed down from generation to generation, 

forming collective memory. However, over time, these traditions are also forgotten, 

and with the destruction of memory, oral culture is also erased from memory. 

Cultural heritage is an important element reflecting the identity, past and values of 

societies. Written texts and documents related to this heritage contain valuable 

information carried from the past to the present. However, the protection, 

organization and accessibility of such documents and texts are also of great 

importance.  

This artwork also extends the scope of the study by presenting examples of the 

works of artists who work in a similar field and address the preservation of historical 

and cultural memory with different theoretical approaches within the scope of the 

research subject, which also includes some social and physical anthropology fields. 

The social and cultural effects of the destruction of written culture are associated 

with formal and contextual transformations in the art of sculpture. While the loss of 

written and oral culture leads to the erasure of social memory, the reproduction of 

lost elements is considered as an art practice for the preservation of memory and 

culture of the past.  



 iv 

This research presents an examination on the reconstruction of cultural objects 

through art and how they are integrated into contemporary art. In the application 

part of the research, the traces of cultural objects that have been lost, destroyed, 

burned or vandalized are focused on the process of creating a new perspective on 

the implication of the unpresentable with new variations, and efforts to protect and 

transform the cultural heritage from the past are tried to be reflected. By 

reconstructing the forms and meanings of lost written objects in general, the study 

aims to both pay homage to the lost knowledge of the past and to discover with the 

material how this knowledge gains an aesthetic meaning in the context of 

contemporary art by establishing relations with modern art. 

 

Keywords: Oral and written culture, memory, installation, archival space, 

contemporary art, object. 

 

 

  



 v 

TEŞEKKÜR 

Sanat çalışma raporumun oluşum sürecinde bilgi, yönlendirme ve akademik 

rehberliğiyle yolumu aydınlatan değerli danışman Hocam Sayın Dr. Öğr. Üyesi 

Şinasi TEK’ e en içten teşekkürlerimi sunuyorum.  

Yaşamımın her anında yanımda olan sevgisi ve anlayışıyla beni destekleyen can 

yoldaşım, sevgili eşim Sevcan GÜRARAS, varlığınla yaşadığım her anı daha 

anlamlı ve yaşanabilir kıldığın için gönülden teşekkür ediyorum. 

Hayatımıza neşe, umut ve ilham katan sevgili kızımız Esma GÜRARAS, bu sanat 

çalışma raporumun her aşaması özellikle üretim sürecim senin gözlerinin ışığında 

büyüdü ve var oldu… Teşekkürler canım yavrumuz. 

Hayatımın her dönemecinde bana eşlik eden kıymetli annem Sevil ÖZTAY ve bugün 

hayatta olmasa da sanat yolculuğumdaki en büyük desteğim dediğim kıymetli 

babam Nihat ÖZTAY’ a ve bu sürece katkı veren herkese içtenlikle teşekkür 

ediyorum. 

 

 

 

 

 

 

  



 vi 

 

İÇİNDEKİLER DİZİNİ 

ÖZ ........................................................................................................................... i 

ABSTRACT .......................................................................................................... iiii 

TEŞEKKÜR ............................................................................................................ v 

İÇİNDEKİLER DİZİNİ ……………………………………………...…………..…..……vi 

GÖRSELLER DİZİNİ ............................................................................................ vii 

GİRİŞ...................................................................................................................... 1 

1. BÖLÜM:KÜLTÜR,KÜLTÜREL NESNE VE KÜTÜPHANELER ........................ 2 

1.1. Kültür Kavramı ........................................................................................... 2 

     1.2.  Kültürel Miras............................................................................................. 8 

     1.3.  Kültür nesnesi Olarak Sözlü ve Yazılı Kültür ............................................. 9 

1.3.1. Sözlü Kültür Nesnesi ve Bellek ........................................................... 11 

1.3.2. Yazılı Kültür Nesnesi ........................................................................... 19 

     1.4. Kültürün Kayıp Mirası Kütüphaneler ve Arşiv…………………..…………….28 

2. BÖLÜM: ARŞİV VE SANAT İLİŞKİSİNDE ARŞİVSEL DÜZENLEME ............ 33 

2.1. Sanat ve Nesne İlişkisi ............................................................................. 33 

2.2. Sanatta Arşivsel Alan ............................................................................... 45 

3.BÖLÜM: KİŞİSEL UYGULAMALAR …………………………………………….…67 

SONUÇ ................................................................................................................ 83 

KAYNAKÇA ......................................................................................................... 85 

YAYIMLAMA VE FİKRÎ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI ............................. 91 

ETİK BEYANI .................................................................................................... 92 

YÜKSEK LİSANS SANAT ÇALIŞMASI RAPORU ORİJİNALLİK 

RAPORU ............................................................................................................ 93 

MASTER’S THESIS /ART WORK REPORT ORIGINALITY REPORT................ 94 

 



 vii 

GÖRSELLER DİZİNİ 

Görsel 1. Joseph Kosuth, “Bir ve Üç Sandalye”, 1965…………………………….…..7 

Görsel 2. Mısır Hiyeroglif yazı örneği…………………………………………….….. 20 

Görsel 3. Mısır Hiyeroglif yazı örneği, “Rozetta Taşı” ……………………………… 21 

Görsel 4. Antik Roma Dönemi tomar saklama yöntemini gösteren bir “Rölyef” … 23 

Görsel 5. Floransa’daki Bibliotica Nazionalle’ de selden zarar gören yığınlar……29 

Görsel 6. Joachim Koester. Kant’ın yürüyüşleri………………………………………31 

Görsel 7. Jeewi Lee. "Palimpsest Yeniden Yazım Parçaları", sergi görünümü…. 32 

Görsel 8.  Pablo Picasso, Gitar. Modern Sanat Müzesi, New York, 1912…………36 

Görsel 9. Naum Gabo. “Uzayda Doğrusal Yapı”, 1958………………………………37 

Görsel 10. Marcel Duchamp. “The Fountain”, 1917…………………………………38 

Görsel 11. Donald Judd. 1973…………………………………………………………41 

Görsel 12. Joseph Kosuth. “Freud, Wittgenstein ve Musil”,1986…………….….… 42 

Görsel 13. Sarkis. “Black-Out”, 1974………………………………………….……… 44 

Görsel 14. Thomas Demand. “Arşhive”,1995……………………………….………..46 

Görsel 15. Sarkis. “Çaylak Sokak” 2019, sergisinden görünüm……………..…….49 

Görsel 16. Anselm Kiefer, “Yüksek Rahibe/Zweistromland”, 1985-1989………….51 

Görsel 17. Anselm Kiefer, Haşhaş ve Hafıza, 2019-2020………………………….52 

Görsel 18. Doris Salcedo, 8. Uluslararası İstanbul Bienali Yerleştirmesi, 2003….53 

Görsel 19. Tacita Dean. “The Sinking of the SS Plympton”, 2001…………………56 

Görsel 20. Marta Minujin. “Yasaklı Kitaplar”, 2017…………………………………..57 

Görsel 21. Rachel Whiteread. “Sessiz Kütüphane”, 2000…………………………..58 

Görsel 22. Sarah Sze. “Metronom- Projektörler”, 2023……………………………..59 

Görsel 23. Gustav Metzger. “Bugün ve Dün” 1971/2009……………………………61 

Görsel 24. Gustav Metzger. “Oeuvres sur papier, Circuit”, Lozan 2018…………...62 



 viii 

Görsel 25. Thomas Hirschhorn, “Direct Sculpture”,1999………………………..... 63 

Görsel 26. Thomas Hirschhorn, “Otto Freunlich Altar”, Sunak, 1998……………..64 

Görsel 27. Thomas Hirschhorn, “Robert Walser”, Kiosk, 1999…………………….65 

Görsel 28. Esra Öztay Güraras, “Amr ’ın Emri”, 2023………………………………68 

Görsel 29. Esra Öztay Güraras, “Amr ‘ın Emri”, (Detay),2023. ………………..….69 

Görsel 30. Esra Öztay Güraras, “Kayıtsız Çöp Kutusu”, 2023……………..….…..70 

 
Görsel 31. Esra Öztay Güraras. “Taş Plak”, 2024…………………………….…….71 

 
Görsel 32. Esra Öztay Güraras. “Sarsakta mı saklasak, sarmasak tamı saklasak”, 

2024.......................................................................................................................72 
 
Görsel 33. Esra Öztay Güraras. “Ahit Sandığı”, 2024………………………...……73 
 
Görsel 34. Esra Öztay Güraras. “Okkası Üç Kuruşa”, 2024…………………….....75 
 
Görsel 35. Esra Öztay Güraras, “Bilgelerin Çantası”, 2023………………………..76 
 
Görsel 36. Esra öztay Güraras, “İçsel Okumalar”, 2023……………………………76 
 
Görsel 37. Esra Öztay Güraras. “Hafıza Delikleri”, 2024…………………………..77 
 
Görsel 38. Esra Öztay Güraras. “Belleğimde Saklı”, 2025…………………………77 
 
Görsel 39. Esra Öztay Güraras. “Kişiye Özel”, 2024……………………………….78 
 
Görsel 40. Esra Öztay Güraras. “Sığınak”, 2023……………………………………78 
 
Görsel 41. Esra Öztay Güraras. “A-Raf-ta Kalanlar”, 2025…………………….…..79 
 
Görsel 42. Esra Öztay Güraras. “Yığınlar”, 2023……………………………….......79 
 
Görsel 43. Esra Öztay Güraras. “Yer Olmayan Yerler”, 2023……………………..80 
 
Görsel 44. Esra Öztay Güraras.” İsimsiz”, 2023…………………………………….80 
 
Görsel 45. Esra Öztay Güraras. “Bir Varmış, Bir Yokmuş”, 2025………………....81 
 
Görsel 46. Esra Öztay Güraras. “Kitaplık”, 2024…………………………………....81 
 
Görsel 47. Esra Öztay Güraras. “Kitapsız Kitaplık”, 2025…………………….……82 
 
Görsel 48. Esra Öztay Güraras. “Kaybolan Dizeler”, 2025………………………...82 



 1 

GİRİŞ 

Kültürel belleğin taşıyıcıları olan yazılı ve sözlü kültürel nesneler, insanlığın tarihsel 

sürekliliğinde hem bireysel hem de kolektif hafızayı şekillendiren temel ögelerdir. Bu 

nesneler, yalnızca bilgi ve anlatı içerikleriyle değil, aynı zamanda taşıdıkları maddi 

formlarla da geçmişin izlerini bugüne taşımaktadır. Ancak tarih boyunca yaşanan 

savaşlar, doğal afetler ve toplumsal kırılmalar, bu değerli kültürel mirasın büyük 

ölçüde tahrip olmasına yol açmıştır. Bilgiye ev sahipliği yapan kitaplar, parşömenler, 

tabletler ya da sözlü anlatılar ya fiziksel olarak yok edilmiş ya da zamanla unutularak 

hafızalardan silinmiştir. Bu durum, sadece belgelerin ya da anlatıların kaybı değil, 

aynı zamanda bir kültürün silinmesi, bir medeniyetin izlerinin yok oluşu anlamına 

gelmektedir. 

Günümüzde sanat, bu kayıpların izini sürme ve geçmişle yeni bağlar kurma 

arayışında önemli bir araç olarak öne çıkmaktadır. Özellikle günümüz sanat 

pratikleri, yok olanın biçimini yeniden yorumlamak ve görünmeyeni görünür kılmak 

adına güçlü bir ifade alanı sunmaktadır. Bu bağlamda, arşivsel düzenleme yalnızca 

belgelerin saklandığı bir sistem olarak değil, sanatın yaratıcı süreci içinde belleği 

yeniden kuran bir yöntem olarak değerlendirilmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 2 

 

1.BÖLÜM: KÜLTÜR, KÜLTÜREL NESNE VE KÜTÜPHANELER 

 

1.1. Kültür Kavramı 

Kültür, bir toplumun kimliğini oluşturan, zaman içinde şekillenen ve yeni nesillere 

aktarılan bir yapıdır. Kültürün, bireylerin dünyayı nasıl algıladığını, sosyal ilişkilerini 

ve hayatın anlamını nasıl yorumladığını belirleyen bir yönü vardır.  

Kültür kavramının oldukça zengin ve uzun bir tarihi olduğu söylenebilir. Kültür 

antropoloji dilinde soyut bir kavramdır ve bilimsel yazılarda uygarlık ya da belli bir 

topluluğun uygarlığı anlamına gelen karşılığı da olduğu yaygındır. Taylor’ın 

düşüncesine göre: “Kültür, öğrenilmiş, saklanmış, eğitimle yeni kuşaklara aşılanan 

bir muhtevadır”, Marx’a göre ise: “Kültür, doğanın yarattıklarına karşılık, 

insanoğlunun yarattığı her şeydir” (Güvenç, 2020, s. 121-129).  

Kültür, sosyal ve kültürel antropolojinin en önemli kavramı olmasının yanı sıra 

antropolojinin kavramları dahilinde de tanımlanması en zorlu olanıdır. Bu zorluk ise, 

kültür kavramının birden çok ayrımlı alan ve bağlamlarda kullanılıyor olmasından 

meydana gelmektedir. Kültür, kimi bağlamlarda uygarlık, eğitim ve güzel sanatlar ile 

eşanlamlı biçimde kullanılmakta olup; etimolojik kökeni dikkate alındığında, üretme 

ve yetiştirme eylemleriyle ilişkilendirilebilen çok katmanlı bir yapıdır. İnsan, diğer 

canlılardan farklı olarak sadece genetik yapısına dayanarak doğada varlık 

sürdüremez; bu nedenle, genetik faktörlerin ötesinde bir varoluş stratejisi 

geliştirmesi de zorunludur. Biyolojik evrim süreciyle gelişen insan beyni, araç-gereç 

üretme ve semboller oluşturma becerisini kazanmış; bu yetenekler insana doğada 

varlık sürdürme, korunma ve avlanma gibi hayati ihtiyaçları karşılamak için üretilmiş 

ve iş bölümü geliştirilmesine olanak sağlamıştır. Söz konusu bu imkân ve ihtiyaçlar 

bütünü ise “Kültür” ü oluşturmuştur (Emiroğlu &Aydın, 2003, s. 521). 

 
Antropolojik bakış açısına göre, bireylerin, nesnelerin ve olayların tarihsel etkinliği, 

kültürel değerleriyle şekillenir. Tarihsel antropolojinin en büyük zorluğu, yalnızca 

olayların kültür tarafından nasıl biçimlendirildiğini anlamak değil, aynı zamanda 

kültürün süreç içinde nasıl yeniden şekillendiğini gözlemlemektir (Sahlins, 2014, s. 

21-22). 

 



 3 

Bozkurt Güvenç “İnsan ve Kültür” adlı kitabında, antropolog Murdock’ tan 

esinlenerek kültürü anlamsal tanımlar bakımından birkaç başlık olarak kaleme 

almıştır;  

1. Kültür öğrenilir ve aktarılır, 

2. Kültür, insana özgü ve toplumsaldır, 

3. Kültür, bireylerin gereksinimlerini karşılayarak onlara doyum sağlar, 

4. Kültür, idealize edilmiş kurallar bütünüdür, 

5. Kültür, tarihsel ve süreklidir, 

6. Kültür, değişime tabidir,  

7. Kültür, bütünleştirici bir işlev görür, 

8. Kültür, soyut bir olgudur (Güvenç, 2020, s. 130-134).  

 

Kültürel bilgi iletiminin insan gruplarının davranışlarını nasıl etkileyebildiği oldukça 

önemlidir. Cavalli- Sforza ve Feldman’ a göre üç tür kültürel iletim saptanabilir. Dikey 

iletim, bir kültürel grubun davranış özelliklerinin öğretim ve öğrenim yoluyla birbirini 

izleyen kuşaklar boyunca devam ettirilmesidir. Arutyunov buna eşzamanlı ya da 

yatay iletim demektedir. Öğrenilenler diğer yetişkinlerden ya da kurumlardan 

öğrenilmektedir. İlk ikisiyle birleşen üçüncü tür ise dolaylı iletimdir. Berry’ e göre; 

dikey iletim de akranlardan öğrenilir yatay ve dolaylı iletim diğer yetişkinler ve 

kurumlardan öğrenilir. Eğer ki bu süreç başka bir kültürle temastan doğarsa 

kültürleşme ve yeniden toplumsallaştırma terimleri kullanılmaktadır. Kültürleşme 

terimi genellikle farklı kültürlere mensup farklı davranışlar sergileyen insanlarla 

temastan kaynaklanan kültürel, sosyal ve psikolojik değişmeye gönderme 

yapmaktadır. Bu nedenle her bir kültürel grup, iletişimsel ilişkiyi kuran bir kültürel 

iletim ağı içinde var olur. Bu ağın yoğunluğu kültürel bağların sıklığının göstergesidir 

(Kim 1988. Akt. Dolukhanov, 1998, s. 37-39). 

19. ve 20. yüzyıl başlarının antropoloji biliminin anlayışında kültürel öğelerin 

açıklanmasında başvurulan temel bir yol olan kültürel yayılma yaklaşımı, 

günümüzde var olan kültürlerin bir kök kültürden türediğini ve kültürel özelliklerin 

tarihsel ya da coğrafi olarak dinamik bir yapıyla hareket ettiğini öne sürer. Uygarlık 

tarihi yazımlarında da bu antropolojik bakış açısının hâkim olduğu görülür. Batı 

uygarlık tarihi, kendisine kök kültür olarak başlangıçta Yunan-Roma medeniyetini, 

daha sonraki arkeolojik buluşların eşliğinde de Mezopotamya-Mısır medeniyetini 



 4 

baz almıştır. Yazı, matematik, astronomi, eğitim, sanat, felsefe, bilim, tarım, sulama, 

dil gibi kültür öğeleri bu kök kültürlerden hem tarihsel hem de jeopolitik olarak tüm 

coğrafyaya yayılmıştır. Bu yayılma teorisinin son örneği ise Hint-Avrupa dillerinin 

Neolitik dönemde verimli hilal bölgesinde başlayan tarım kültürlerinin yayılma 

sahasını ve hızını izleyerek Avrupa'ya ve İran-Hindistan bölgesine doğru 

genişlediğini öne süren Colin Renfrew kuramıdır. Bu kurama göre tarım kültürünü 

başlatan Yukarı Mezopotamya ve Anadolu kültürlerinin dili olan Atasal Hint-Avrupa 

diliydi. Böylelikle tarımsal teknolojinin ve kültürünün yayılmasına koşut olarak dil de 

yayılma gösterdi (Emiroğlu ve Aydın, 2003, s. 534). 

 

Kültür, bir toplumun tarihini, değerlerini, inançlarını ve yaşam biçimini yansıtan 

geçmiş, şimdi ve geleceği sürekli canlı ve dinamik kılan kapsamlı bir yapıdır. Kültür, 

bir toplumun belirli bir zaman diliminde edindiği ve kuşaktan kuşağa aktardığı bilgi, 

inanç, sanat, gelenek, değer ve yaşam tarzı gibi birikimlerin bütünüdür. Ayrıca 

kültür, bireylerin toplum olarak yaşamalarını ve kimliklerinin oluşmasına da etken 

olan temel bir faktördür. 

Kültür, bütünüyle maddi ve gözlemlenebilen bir olgu olmamanın yanı sıra soyut ta 

bir kavramdır. Toplumda hem maddi hem de kavramsal olarak var olan her şey dil 

aracılığıyla mevcuttur ve tarihsel miras, dil yoluyla kuşaktan kuşağa aktarılabilir. 

Ancak kültür kavramı coğrafi bir haritaya benzetilemeyecek kadar sınırları belirsiz, 

değişken, yayılmacı ve süreklidir (Güvenç, 2020, s. 140-142). 

Leibniz, kültürün tarihsel olduğunu ifade ederken, kültür ile tarih kavramları arasında 

ki ilişkinin, kültürün üretilmesi ve sürdürülmesi açısından önemli bir bağa sahip 

olduğunu savunur. Kültürün sürekli yaratılması, insan varlığının tarihselliğinin 

kültürel bir şekilde devam ettirilmesi anlamına gelir ki bu anlamı diğer bir deyişle 

ifade edersek, geçmişteki insanların ürettiği maddi ve manevi her şey, günümüzde 

yaşayan bireylerin miras aldığı unsurlar olarak da kabul edilebilir (İlhan, 2018, s. 71). 

Bütünüyle birbiriyle kaynaşmış bir bilginin tamamına dayanan bir düşünce 

şekillenmesidir kültür. Bilginin tamamı akıl yürütmenin “nesne” karşısındaki davranış 

biçimlerinin örtük referanslarını oluşturur. Sosyo-kültürel antropolojik bakış açısıyla 

bakıldığında, kültür; örf-adetler, dil ve sanat gibi günlük kullanımda yer alan nesneler 

ve toplumsal kurumlar gibi yapıların tamamını kapsayan bir bütün olarak da ele alınır 

(Mucchielli, 1991, s. 8-11).  



 5 

Bütün kültürel davranış biçimlerinin linguistik fenomenler gibi işlediğine inanan Levi-

Strauss, kültürü maddi boyutların ötesinde dil, sanat, mit ve sembolik unsurlarla da 

bağlantılandırır. Levi-Strauss bu görüşüne şu sözlerle açıklık getirir:  

Bir kültürü anlamaya çalışmak, yabancı bir dili öğrenmeye benzer; çünkü 

anlamaya ve öğrenilmeye çalışılan, daima bize yardımcı olan ve kavranamaz 

görünen yeni bir anlam dünyasıdır. Bir kültürü anlamak, “biz ve onlar”, “uygar 

ve ilkel”, “rasyonel ve irrasyonel”, “yazılı ve sözlü" gibi naif ve yanıltıcı 

dikotomiler serisini dikkate almaksızın, kendisine anlam bahşeden yapıyı ve 

bu yapı içindeki anlam üreten uluslararası ilişkileri anlamaktır. Bu ilişkiler 

toplumun dilidir ve dil olarak kültürü oluşturur. İnsan demek dil demektir, dil 

demek toplum demektir, bu nedenle bütün sosyal olaylar linguistik olaylardır 

(Levi-Staruss, 2023, s. 31-32). 

Leslie White, insanı 'simgeleştiren tür' olarak tanımladığı bir yazısında, simgelerin 

anlamının bağlama bağlı olarak değiştiğine dikkat çekerken, Ernst Cassirer ise bir 

simgeler bütünlüğü olmaksızın ilişkisel düşüncenin ortaya çıkmasının imkânsız 

olduğu görüşündedir. İnsanlar, ilişkileri izole ederek onları soyut anlamları 

çerçevesinde düşünebilme becerisine sahiptir. Bunun en klişeleşmiş örneği ise 

geometri olup kavramsal olarak simgesel bir dil ve temsil biçimi aracılığıyla ifade 

edilir ve evrensel ile mekânsal ilişkileri konu alır.  Kültürü, simgeler, anlamlar ve de 

değerler sistemi olarak gören antropologlar geliştirdikleri her bir perspektifle 

semiyotik ve simgesel antropoloji diye adlandırabileceğimiz çoğunlukla imler ve 

simgelerle ele alınan bir alt-disiplin olarak şekillenmiştir (Emiroğlu ve Aydın, 2003, 

s. 734).  

 
Simgeler, insanların birtakım anlamlar yüklediği olay, nesne, ses ya da yazılı 

biçimlerdir. Peirce, simgeyi gösterge haline getiren bir tür anlaşmanın varlığından 

bahseder. Simgesel göstergeler temsil ettikleri nesnelerle doğrudan ilişkili olmadığı 

gibi aralarında varoluşsal bir benzerlikte bulunmaz. Bir dilin sözcükleri, simgesel 

göstergeler niteliğindedir ve bu dili kullanarak iletişim kurmak isteyen herkes bu 

göstergeleri ortak ve sabit anlamlarıyla benimsemek durumundadır. Heykel 

sanatında da simge göstergeler vardır ve çoğunluğu simge sınıfına dahil olurlar. 

Simgesel göstergeler zamanla terk edilebilir, kullanımları azalabilir ya da yenileri 

ortaya çıkabilir; ancak değişmeyen temel unsur, bu göstergelerin herkes tarafından 

ortak bir anlam çerçevesinde paylaşılmasıdır. Örneğin; Heykel ve resim sanatında 

kullanılan zeytin dalı barışın simgesiyken, terazide her zaman adaleti temsil eden 



 6 

bir simge olacaktır. Elbette tüm bunları farklı göstergelerle bir araya getirerek farklı 

kompozisyonlara ulaşmak mümkün olsa da bu simge ve göstergelerin tek başlarına 

anlamları her daim sabit kalacaktır (Yılmaz, 2011, s. 112). 

Sanat ile iletişim, birbirini var eden dinamik bir etkileşim içerisinde yer alır. Bu 

ilişkinin temelinde ise anlam üretimine dayalı semiyotik bir yapı bulunmaktadır. Bu 

çerçevede iletişim, yalnızca sanatın aktarım aracı olarak görülmemeli; aynı 

zamanda bireyin düşünsel ve duygusal süreçlerinde şekillenen, sanatsal üretimi 

besleyen yaratıcı bir unsur olarak değerlendirilmelidir. Estetik deneyim, bireyin 

çevresini algılama biçimini ve kendini ifade etme yollarına dönüştürürken; içsel 

dünyadan süzülen anlamlar sanat formuna bürünerek iletişimsel bir yapıya kavuşur. 

Bu dönüşüm sürecinde birey, anlam üretimini sürdüren bir özne olarak semiyotik 

ilişkiyi devam ettirir. Böylece iletişim, farklı bilgi türlerinin bir araya gelmesini 

mümkün kılarak kültürel sürekliliği ve aktarımı destekler (Öztay, 2022, s. 8). 

Simgesel antropolojinin yönelişinde Immanuel Kant'ın görüşleri kadar Claude 

Levi-Strauss'un yapısalcılığı da önemli bir yere sahiptir. Kant, düşüncenin 

içeriğinden bağımsız temel düşünme yapılarının varlığını öne sürmüş simgesel 

biçimler ve düşünceyle ilişkileri üzerine, psikoloji ve toplum bilimlerde etkili olan 

genel bir kuramı biçimlendirmiştir. Kant insanların gerçek dünyaya ilişkin 

doğrudan bir içgörü sahibi olabileceklerini reddediyor, olasılık, varoluş, 

zorunluluk, töz, neden, zaman ve mekân gibi salt zihinsel kategorilerin 

insanların dış dünyaya ilişkin bilgi edinmelerine olanak sağlayan betimleyici 

araçları sağladığını savunuyordu. Kant'a göre bilmede akıl şeylere değil, şeyler 

akla uyum sağlamaktaydı. "Simge" ve "simgecilik" terimleri antropolojide çok 

çeşitli yorumlara konu olmuştur ve semiyotik, simgecilik ya da simge bilime 

ortak ilgileriyle ilişkilendirilen antropologlar, ortak bir kuramsal yönelişi, hatta 

ortak bir sözlüğü dahi paylaşmamaktadırlar. Simgesel antropoloji, insanları 

bilgi ve mesaj ileten iletişim aracı işlevi gören bir im ve simge sisteminin 

taşıyıcısı ve ürünü, öznesi ve nesnesi olarak görür. Bunlar eylem ve davranış 

için olduğu kadar, fikir ve değerler içinde temel oluşturmaktadır. Charles 

Peirce, tüm evrenin imlerle dolu olduğunu kaydetmekteydi. İnsanların bilgi, 

düşünce, duygu ve algılarının çoğu, bir simge sistemi olan dil ile örülüdür. 

Sözcükler anlam iletir ya da nesne ve düşünceleri adlandırır veya 

sınıflandırırlar. Bu haliyle, dünya simgeler halinde sıkıştırılmış algılanışıdırlar. 

Sözel simgeler, diller, belirli bir zaman ve mekânda belirli bir topluma özgüdür. 

Dil ve dilin gelişimi, kültürün simgesel kavranışının temelini sağlar (Emiroğlu 

ve Aydın, 2003, s. 734-735). 

 



 7 

Dil denilince ilk olarak akla iletişim kurduğumuz konuşma dili gelir. Ancak konuşma 

dili, geniş bir iletişim ortamının sadece bir kısmıdır.  Dil, konuşma dışında yazı, ıslık, 

resim, matematik, mimikler, telgraf, müzik, sinema, tiyatro, fotoğraf, televizyon, 

radyo, heykel ve mimari gibi çeşitli anlatım biçimlerini de kapsar. Bütün bu dil 

çeşitleri kültürel aktarımın iletişim ortamını meydana getirirler. Diller, Sosyo-kültürel 

ilişkiler kurmanın yanında toplumsal işlev, ilişki ve değişimleri taşır, aktarır ve 

arşivinde uzun süre tutarlar. O halde dil, “dünden gelen, bugün kullanılan ve yarına 

kalacak olan, söylenir-duyulur, yazılır-okunur, anlatılır-anlaşılır son derece zengin, 

sürekli ve güvenilir kültür hazinesidir” diyebiliriz (Güvenç, 2020, s. 93). 

                     

  
    Görsel 1. Joseph Kosuth, 1965, “Bir ve Üç Sandalye”, Sandalye fotoğrafı, sandalye ve 

sözlükteki tanımı. Modern Sanat Müzesi, New York. 
            Kaynakça: Huntürk, Özi. (2016). Heykel ve Sanat Kuramları. s. 280. İstanbul: Hayalperest 
            Yayınevi. 

 

Bir iletişim aracı olarak dil birçok sanat dalının da odak noktası olmuştur. Sanatın 

dil, anlam ve nesneler ile ilişkisi olduğuna inanan Amerikalı sanatçı Joseph Kosuth, 

kavramsal sanatı hem biçimsel hem de dilbilimsel olarak ele aldığı nesnelerin, dil ve 

kavram nitelikleriyle düşünsel sürecin bir parçası olduğu görüşündedir. Kosuth, 'Bir 

ve Üç Sandalye' (Görsel 1) adlı eserinde sandalyenin kendisini, fotoğrafını ve sözlük 

tanımını bir araya getirerek, herkesin zihninde oluşan sandalyenin harf dizilimi ve 

görsel temsilini ortaya koyar. 

 



 8 

Antropoloji tarihi araştırmalarıyla önemli bir isim olan Claude Levi- Strauss’ un kültür 

kavramına bakışı tüm tanımları belirli bir noktada merkeze toplayan anlaşılabilir bir 

anlatımdır. Levi- Staruss, insanlık tarihi boyunca tek kültürlü bir toplumun olmadığını 

ve olmayacağını söylerken aynı zamanda kültürel çeşitliliğe olan inancından da 

vazgeçmemiştir. Ona göre her kültür bir başka kültürlerle etkileşimi ve alışverişi 

sayesinde gelişir ve canlı kalır. Fakat bu farklı kültürlerle alışveriş esnasında 

kültürlerin direnç göstermesi gerektiğini yoksa bir süre sonra alışverişe sokacakları 

bir şeylerin kalmayacağı görüşündedir (Levi-Strauss, 2023, s. 11). 

Kültürel çeşitlilik sadece bireylerin, grupların ve toplumların kültürel kimliklerimden 

meydana gelmez. Bir toplumun tarihi, dil ve inançları da kültürel çeşitliliğin bir 

parçasıdır. İnsanların estetik değerleri yansıtmaya çalıştıkları çeşitli kültürel ifadeler, 

farklı sanatsal yaratım biçimleriyle üretkenliklerinden ileri gelen yaratıcı bir ürün 

oluşturma sürecidir. 

1.1. Kültürel Miras 

Kültürel miras, somut ve soyut olmak üzere iki kategoriye ayrılır.  Mimari yapılar, 

anıtlar, arşiv materyalleri, kütüphaneler, müzeler, kitaplar, sanat eserleri gibi ögeler 

somut kültürel mirası; dil, gelenek, görenek, mitler ve efsaneler gibi anlatılar ise 

soyut kültürel mirası oluşturan unsurlar olarak gösterilebilir. Kültürel miras, bir 

topluluk tarafından geliştirilip, kuşaktan kuşağa aktarılan gelenek-görenek, nesneler 

ve sanatsal değerlerde dahil olmak üzere bir yaşam biçiminin ifadesi ve aynı 

zamanda kültürel miras alanları olan yer ve mekanları da içerir. Kültürel miras, 

geçmişten günümüze ve gelecek nesillere kalıcı unsurları aktaran ve taşıyan 

toplumsal bilgi kaynaklarıdır.  Dolayısıyla, kültürel miras eserlerinin uygun şekilde 

muhafaza edilmesi, bakımı, korunması ve sürdürülebilir olması bu açıdan önem arz 

etmektedir.  

Kütüphaneleri toplumsal bilgi stoğu bağlamında kültürel mirasa örnek olarak 

gösterecek olursak bu minvalde “düzen” veya “derleme” den bahsetmek 

gerekecektir. Bilgilerin hangi kitaplarla bağlantı kurduğunu ve bu bağlantıların nasıl 

oluştuğunu ise etnoloji biliminin incelikleriyle ortaya koyabiliriz. Etnoloji, 

kütüphanedeki kitapların içerikleriyle değil, bu bilgilerin hangi bağlamda ve düzende 

yer aldığını, hangi kitaplarla bağlantı kurduğunu ve bu bağlantıların nasıl oluştuğunu 



 9 

araştırır. Mesela, bir müzede iki nesne arasındaki tarihsel bağ, kronolojik bir zaman 

sırasıyla belirlenebilir; ancak etnoloji, bu ilişkiyi anlatıların içindeki motiflerin değişimi 

üzerinden keşfeder. Burada özgün olan, anlatının zaman içinde nasıl dönüştüğüdür. 

Örneğin, bir mendilin yas için kullanımdan neşe için kullanıma geçişi, mendilin 

burada bir 'öznellik' kazanmasını sağlar. Tarih açısından olay önemliyken, etnoloji 

açısından anlatı daha belirleyicidir. Bu noktada anlatı, imgesel olanın 

aktarılabilirliğini ifade eder. Durand’ ın ifadesiyle, imgeleme, “geçmiş, olası, üretilmiş 

veya üretilecek tüm imgelerin bir araya geldiği bir müze gibidir” der (İlhan, 2018, s. 

100-101). 

İnsana dair bilgiler çok yaygın aynı zamanda yaygın olduğu kadar da dağınık 

ve birbirinden farklıdır. Çünkü her toplumda, o toplumun yaradılışı, tarihi 

gelişmesi, doğa üstüyle ilişkileri konularında çeşitli efsaneler, destanlar, yazılı 

ve sözlü kaynaklar vardır. Bunların tümüne o toplumun mitosları ya da kültürel 

mirası denir. Mitoloji, folklor ve beşerî bilimler bu mirası derlemeye ve 

değerlendirmeye çalışır. Belli bir toplumun üyesi olarak insan, kendi kültürel 

mirasını öğrenir, onu savunur, yaşatır ve kendisinden sonraki kuşaklara 

aktarır. Bu süreç kültürel varlığımızın bir ön şartı ve kaçınılmaz işlevidir 

(Güvenç, 2020, s. 26). 

Kültürel miras toplumsal hafızanın bir aracı olarak işlev görür. Kültürel miras yapıları 

toplumsal kimlik bağlamında tarihi değere sahiptir ve bir yerin veya mekânın görsel 

imgesini sunabilir. Bu durum, görsel imgeler içeren tarihi yapıların, bir topluluğun 

kolektif belleğini aktarmak için bir köprü vazifesi görürler. Kültürel miras, sadece 

geçmişin bir ürünü değil, aynı zamanda gelecekteki toplumsal yapıların 

şekillenmesine katkıda bulunan bir araçtır. Kültürel mirasın korunması, toplumların 

tarihsel ve kültürel kimliklerinin devamlılığını sağlarken, aynı zamanda modern 

toplumsal yapıların inşa edilmesinde de önemli bir rol oynamaktadır. 

 

1.3. Kültür Nesnesi Olarak Sözlü ve Yazılı Kültür 

Kültürel nesneler, kültürün somut bir şekilde dışa vurduğu, toplumsal bağlamda 

anlam taşıyan nesnelerdir. Bu nesneler, sadece estetik objeler olarak değil, aynı 

zamanda kültürün aktarılmasında dil aracılığı ile toplumsal ilişkilerin kurulmasında 

da önemli işlevler görürler. 

 

Geçmişi nesnel biçimlerin diliyle belgelendirilerek, yazılı belgeler aracılığıyla da 

gelecek kuşaklara aktarılması bir zaruriyettir. Yazılı kültür mirasının nesnesi olan 



 10 

arşivler, sözlü kültürel belleğin korunması için gerekli aranjmanları sağlar. Bir 

kültürün geleneğinin taşınmasında yazılı yapıtlar öncelikli bir yere sahiptir. Bu 

nedenle metinler geleneğin kuşaktan kuşağa aktarımında birincil araç görevi 

görürler. Ancak bir geleneğin aktarımı için yine de yeterli değildirler (İlhan, 2018, s. 

63). 

Kültürel nesneleri bilginin somut bir varlığı olarak ele aldığımızda, bilginin varlığı 

kadar onların düzenlenmesi, saklanması, korunması ve güvene dayalı özgür 

toplumların var olabilmesi adına birer referans olma noktasında önemlidir. Kültürel 

bilginin biriktirilmesi ve iletimi, insanın toplumsal davranışının kilit öğesi olarak 

görülmektedir. Toplum yalnızca iletim ve iletişim yoluyla varlığını sürdürmez; ama 

tamamen iletim ve iletişim içinde de var olur. Bu var olma durumu uygarlık ya da 

toplum üyesi olarak insanoğlunun yaratımı sonucu ortaya çıkar (Dewey, 1929) (Akt. 

Dolukhanov, 1998, s. 35-36). 

İnsanoğlu konuşa konuşa toplum denen birliği oluşturduktan çok sonra yazıya 

geçilmiş ve bu geçiş hemen hemen tüm toplumu kapsamıştır. Homo Sapiens 

30 000- 50 000 yıldır yaşamaktadır ve buna karşılık ilk yazı günümüzden 

yaklaşık 6000 yıl öncesine dayanmaktadır. Sözlü ve yazılı kültürlere ve bir 

kültürden ötekine geçiş evrimin sergilediği aşamalara artzamanlı yaklaşım, 

yalnızca saf sözlü kültürün ve ardından gelen yazılı kültürün değil aynı 

zamanda yazıyı doruğuna eriştiren matbaa kültürünün ve yazıyla matbaaya 

dayanan elektronik kültüründe daha iyi anlaşılmasını sağlayan bir çerçeve 

oluşturur (Ong, 2020, s. 14). 

Sözün, matbaanın icadıyla mekânsal olarak vücut bulduğu görüşünde olan Walter 

Ong bu görüşünü somut bir anlatım diliyle daha anlaşılır kılmaktadır: 

Konuşma dilinden yazı diline geçiş, aslında sesten görsel mekâna geçiş demek 

olduğunda, matbaanın görsel mekân kullanımını etkilemesi, sorunun tek 

değilse de en önemli odak noktasıdır. Mekân kullanımı, matbaa- yazı 

etkileşimini yansıtmakla kalmaz, yazıda matbaanın ilk yıllarında henüz 

sönmemiş olan sözlü kültürün izlerini de yansıtır. Dahası matbaanın etkileri 

yalnız görsel mekân kullanımına indirgenmezse de bu kullanımla çeşitli 

yollardan ilintilidir (Ong, 2020, s. 140). 

Walter J. Ong, sözlü kültürden bahseden ifadelerinde yazının ve yazma yetisinin 

öneminin farkında olmayan bir kültürün nasıl olabileceği tezahürünü hayal 

edebilmenin zorluğunu şu sözleriyle anlatır: 



 11 

Kimsenin kelimeleri açıp bakmadığı bir “kültür” düşünün. Sözlü kültürde açıp 

bakmak zaten hiçbir şey ifade etmeyen bomboş bir deyimdir. Kelimeler göze 

görünen nesneleri temsil etse de yazı olmadığı sürece kelimelerin görsel bir 

varlığı olamaz. Kelimeler sesten ibarettir. Sözleri hatırlamaya çalışabilirsiniz, 

fakat sözleri arayıp bulacağınız somut bir kaynak yoktur. Sözün ne odak 

noktası ne bir izi (yazıya bağımlılığı sergileyen bir görsel benzetme), ne de 

ağızdan çıkmasıyla vardığı yer arasında elle tutulur bir yörüngesi vardır. Sözlü 

kültürde deneyimler belleği pekiştirecek şekilde akla yerleştirilir (Ong, 2020, s. 

46). 

Sözlü anlatımlar; yazılı kayıtlar ve görsel malzemelerin bir araya gelmesiyle 

kuşaktan kuşağa aktarılır ve bu aktarım sürecinde de çeşitli medyumlar kullanılır. 

Sanat, farklı ifade biçimlerini bünyesinde barındırarak belleğin aktarılmasında ve 

elle tutulur hale getirilmesinde kritik bir öneme sahiptir. Sanatçı, doğadan aldığı 

esinlenmelerle çözümlediği anlamları, eserlerinin içeriğine veya biçimine 

yansıtmıştır. Tarihin en eski dönemlerinden itibaren, henüz yazı icat edilmemişken 

bile sanat, doğayı, inançları, insanı ve toplumsal değerleri, aynı zamanda bu 

değerler arasındaki etkileşimi ve bilgi birikimini sonraki nesillere ulaştıran bir araç 

olmuştur. Bu özelliği sayesinde sanat, hem bir bellek taşıyıcısı olarak işlev görmüş 

hem de geçmişteki yaşamlar ve deneyimler hakkında bize bilgi sunan önemli bir 

yapıtaşı olarak tarihte yerini almıştır (Sağlam, 2020, s,580). 

 

 1.3.1 Sözlü Kültür Nesnesi ve Bellek 

Bellek kavramını araştıran bilim dalları bireysel ve kolektif bellek olmak üzere belleği 

temelde iki kategoride ele almışlardır. Bireysel bellek her bir kişinin sahip olduğu 

bellektir, kolektif bellek ise bir grup insan veya bir topluluk tarafından deneyimlenen 

bellektir. Bellek bireysel bir olgudur ve insan zihninde gerçekleşen hatırlama 

faaliyetleri ile başlar. İnsanlar iletişim kurarak yani konuşma ve dinleme yoluyla 

olduğu gibi başka birçok yolla da bellek faaliyetlerinde bulunabilirler. Bireysel bellek 

esasen geniş bir alanı kapsar ve bireyi ailesine, ekonomik, sosyal ve kültürel tarihi 

geçmişine bağlar. Tarihi olaylar, duyguların kökeni, ulusal kimlik, toplumsal cinsiyet 

ve kişisel bellek arasındaki ilişkiyi keşfetmeyi mümkün kılar. Toplumsal ya da kolektif 

bellekler ise sabit varlıklar değildir. Sosyal normlara ve siyasal güç dengelerine 

bağlıdırlar, bu nedenle kolektif anıların içeriği zaman içinde değişim 

gösterebilmektedir. Kültürel bellek, bir toplumun ortak geçmişine dair kolektif 

hatıralarının ve bu hatıraların toplumsal düzeyde nasıl yeniden inşa edildiğinin bir 



 12 

yansımasıdır. Ancak kültürel bellek kavramına değinmeden önce anı ve bellek 

kavramlarına öncelik vermek yerinde olacaktır. 

 
Belleğin “bireysel bellek” olarak kabul edilmesi, zaman anlayışı çerçevesinde 

kurulan “geçmiş” düşüncesine dayanmaktadır. Bellek içerikleri, örneğin anılar ya da 

imgeler gibi bunlara sahip olan öznenin yalnızca içsel dünyasında var olsa da bu 

içeriklerle şekillenen geçmiş düşüncesi, hatırlansalar da hatırlanmasalar da 

tamamen bireysel veya öznel bir değere sahiptir. Bergson’ a göre: “Belleğin, 

anılarını veya alışkanlıklarını geçmişten itibaren birikerek, adeta bir ip yumağıyla 

şimdiye gelmesi, onu diğerlerinden ayıran bellek görüşünün dayandığı zaman 

anlayışının oluşturduğu geçmiş düşüncesidir”. Bergson'un bu görüşleri, bireysel 

veya öznel bakış açısının ötesine geçmek için yeterli değildir. Bireysel olanla kolektif 

olanı birleştirecek bir köprüye ihtiyaç vardır. Bu nedenle, bellek ve zaman 

kavramlarına dayalı bir geçmiş düşüncesi gereklidir (İlhan, 2018, s. 48).  

 

Halbwachs’a göre “kolektif bellek” köklüdür ve mekânsal unsurlarla harmanlanmış 

sosyal deneyimlere atıfta bulunur. Bu, belleğin belirli bir süre boyunca incelenerek, 

kullanılan yerlerin toplanması ve içinde var olan kalıpların incelenmesiyle 

hatırlandığı bir temsiller hiyerarşisi anlamına gelir ve bunların hepsi kesinlikle insan 

topluluklarıyla ilgilidir. Çünkü belleğin özü aslında bireysel bellek değil, kolektif 

bellektir (Halbwachs, 1992, s. 151). 

 
Dilin söylemsel biçimine dahil olmayan ne varsa onu kavramak oldukça güçtür ve 

büyük olasılıkla sözcüklerin tam ve gerçek anlamını da iletmesi neredeyse 

imkansızdır. Neyse ki mantıksal sezgimiz ya da biçim algımız genellikle 

bildiğimizden çok daha güçlüdür ve bilgiyi kavrayışımız da söylemimizden oldukça 

geniştir. Dilin kullanımında yeni bir şeye isim vermek istersek ya da dilde karşılığı 

olmayan yeni bir ilişkiyi ifade etmek istiyorsak “metafora” başvururuz. Metaforun 

ilkesi aslında basitçe bir şey söylemektir ancak bunu yaparken simgesel yollarla 

başka bir şey kastetmektir. Metafor bir dil değildir, dil ile ifade edilmemiş bir duygu 

ve düşünceyi anlatmak için sembol işlevi gören söylemsel olmayan bir anlatım 

biçimidir. Dolayısıyla, aktarılan düşünceyle doğrudan bir ifade de bulunmaz; ancak 

yaratıcı kavrayışımız için yeni bir anlam ortaya çıkarır. Böylece insanlığın geliştirdiği 

en şaşırtıcı, en sofistike ve en sembolik dilin aracı olur. Dil ile düşünce dediğimiz 



 13 

eylemi, maddi olmayan soyut olguları algısal dünyamız sayesinde kavrayabiliriz. Dil 

sayesinde düşünür, hatırlar, imgeleştirir ve en sonunda nesnel dünyayı anlarız. 

Şeyleri tarif eder, ilişkileri ortaya koyar, akıl yürütme olarak bilinen sembolleştirme 

sürecini kurgular, öngörür ve etkileşimi sürdürürüz. Kavramlarımızı, algılarımızı ve 

aralarındaki ilişkileri yansıttığı hususunda hemfikir olunan ve kolaylıkla anlaşılan bir 

yapı içerisinde bir dizi işitsel ve görsel sözcük üreterek iletişimde bulunuruz. Dilin bu 

kullanımına ise “ifade-söylem-telaffuz” denir. Dilin bu şekilde kullanımının oldukça 

şaşırtıcı olmasının yanı sıra bir biçimde de güçlü bir yapısı olduğunu da gösterir. 

Örtük düşüncemiz üzerinde öylesine etkilidir ki işte bu sistematik düşünme yapısına 

“söylemsel düşünce” denir. İnsanların çoğunun bildiğinin de ötesinde duyusal 

edinimlerimizin yanı sıra pratik yaşamımızı idame ettirdiğimiz nesnel olgularımızın 

da çerçevesini oluşturur (Langer, 2012, s. 22-24). 

 

Modern dil biliminin öncüsü olan Ferdinand de Saussure sözel iletişimin konuşma 

temelli olduğunu, yazı dilinin ise konuşmayı tamamlayıcı olduğunu öne sürer. 

Saussure dili; kendi yapısı içerisinde ve yalnızca kendi bağlamında anlam taşıyan 

bir sistem olarak kabul eder. Dilsel göstergelerin anlamı, onların dış dünyadaki 

nesnelerle kurduğu dolaysız ilişkilerden değil, sistem içindeki diğer göstergelerle 

olan karşılıklı konum ve ayrımlardan kaynaklanır. Nitekim söz, göstergenin yalnızca 

göstergeler arasındaki ilişkilerden bağımsız olarak değerlendirilmesi gereken türdeş 

olmayan bir nesne olarak sunulmasına olanak tanır. Dilin konuşma yoluyla ifade 

edilmesi ise, herkesin de bildiği üzere sınırlıdır ve sürekli bir değişkenlik gösterir 

(Sahlins, 2014, s. 15-17). 

 

Dil, kazı bilimi aracılığıyla ortaya konan kültürel izlerle birleşerek, bir uygarlığın 

geçmişini hem dilsel hem de somut mirasıyla anlamamıza imkân tanır. 

İrsiyetin kuşaklar boyu devam etmesi, kültürde de zamanla değişerek varlığını 

sürdürür. Geçmiş, sürekli hatırlanıp belleğe dönüşürse gelenekselleşir ve bu 

gelenek, toplumsal değişimlere rağmen varlığını korur. Kazı bilimi, her şeyin temel 

yapısını ve unsurlarını ortaya koyarak, tümü hakkında genel bir anlayış sağlar. Bir 

uygarlığın oluşumunun izlerini sürebilmek bilim açısından önemlidir. Kültür ve 

kültürel ürünlerin birikimleri sonucu oluşan uygarlık ancak bir kazıbilim aracılığıyla 

incelenebilir (İlhan, 2018, s. 18). 

 



 14 

Hafıza veya bellek, geçmişin izlerini bugüne taşıyan dinamik bir yapı olarak sanat 

eserlerinde hem içerik hem biçim düzeyinde kendini gösterir. Sanatçı, kimi zaman 

kişisel anılarını, kimi zaman kolektif travmaları ya da tarihsel olayları yeniden 

kurgulayarak zamana direnç gösteren bir anlatı oluşturur. Bu bağlamda sanat, 

hatırlamanın ve bazen de unutulmak istenenin yüzeye çıkarılmasının araçlarından 

biri hâline gelir. Kimi zaman bireysel bir kırılmadan yola çıkar, kimi zaman da 

toplumsal hafızada yankı bulan bir sessizliği görünür kılar. Bu nedenle sanat, fiziksel 

olmayan ama duygusal olarak yoğun bir alan yaratarak bir bellek mekânına 

dönüşebilir. 

Jan Assmann, “Kültürel Bellek” adlı çalışmasında, kolektif hafızanın toplumsal 

kimliğin oluşumundaki rolünü ve kültürel süreklilik açısından taşıdığı önemi analiz 

eder. Ona göre kültürel bellek, geçmişin pasif bir şekilde korunması değil, 

toplumların tarihi seçici bir biçimde yeniden yorumlaması, anlamlandırması ve 

dönüştürmesidir. Bu dinamik süreç, toplumların kendilerini nasıl tanımladıklarına, 

hangi olayları, figürleri ve sembolleri öne çıkardıklarına bağlı olarak şekillenir. 

Assmann, kültürel belleğin bireysel hafızadan farklı olarak sosyal düzlemde 

oluştuğunu ve zamanla kolektif bir nitelik kazandığını belirtir. Böylece, kültürel 

bellek, bireylerin öznel hatıralarından bağımsız, intersübjektif (özneler arası) bir yapı 

olarak inşa edilir. Assmann'ın teorisinde kültürel bellek, grupların iletişimsel 

hafızasını besleyen içeriklerin, somut varlıklarını yitirseler bile kurumsal 

mekanizmalar aracılığıyla kuşaklar boyunca aktarılmasını ve korunmasını sağlar. 

Bu süreçte kritik rol oynayan faktör, kültürel aktarımın taşıyıcılarıdır. Şamanlar, din 

adamları, öğretmenler, ozanlar ve filozoflar gibi toplumsal bilginin temsilcileri, bu 

belleğin sürdürülmesinde anahtar bir işlev görür. Ayrıca, kültürel belleğin kalıcılığını 

sağlayan daha somut iletişim araçları da vardır. Anıtlar, heykeller, tarihî metinler, 

edebiyat, sanat eserleri, siyasi söylemler, törenler, hatıra nesneleri ve bayraklar gibi 

unsurlar, kültürel belleğin kurumsallaşmış biçimlerini oluştururlar (İlhan, 2018, s. 63- 

69). 

Kolektif bellek çoğunlukla birbirinden farklı olan çok çeşitli anımsatıcı ürünlere ve 

uygulamalara atıfta bulunur. Kolektif bellek tekbir parçadan oluşan bir bütün değildir. 

Birçok farklı insanı, uygulamayı, malzemeyi ve temayı içeren kompleks bir süreçtir. 

Kolektif bellek kavramı, bizleri; belleği geçmişten gelen otantik bir kalıntı ya da tam 



 15 

tersine şimdiki zamanda dinamik bir yapı olarak görmeye teşvik etmektedir. 

Hatırlamanın karmaşık süreci her zaman güncel arzular ve geçmiş miraslar 

arasında akışkan bir müzakeredir (Olick, 2011, s. 104-105). 

 
Hatırlama, insan zihninin belleğinde yer alan anıların bilince geri dönmesi süreci 

olarak tanımlanır. Bu kavram etrafında, hatırlamanın nasıl işlediğini açıklamaya 

yönelik birçok farklı bellek teorileri bulunmaktadır. Batı düşünce sisteminde 

hatırlama olgusundan yola çıkılarak geliştirilen üç farklı bellek anlayışı öne çıkar; 

“bireysel, kolektif ve kültürel bellek”. Bireysel bellek, kişinin kendi yaşam 

deneyimlerinden doğan anıları merkezine alırken; kolektif bellek, bireyin anılarını, 

bir grubun veya topluluğun ortak deneyimleri içinde hatırlayabildiğini savunur. Bu iki 

yaklaşımın açıklamakta yetersiz kaldığı noktada ise kuşaktan kuşağa aktarılan 

“gelenek” gibi uzun süreli kültürel unsurları anlatan “kültürel bellek” devreye girer. 

Zira bireysel ya da kolektif boyutlarıyla “hatırlama”, geleneğin taşıdığı tarihsel 

süreklilikle kıyaslandığında daha kısa ömürlüdür. “Hatırlama”, insanın kendini ve 

çevresini anlamlandırabilmesi için gerekli bir zihinsel süreçken; “Gelenek”, yalnızca 

bireyin değil, toplumların var ettiği kültürlerinin devamlılığını gelecek kuşaklara 

aktarmayı gerektiren bir eyleme dönüşür (İlhan 2018:23-24). 

 

 Aristoteles, “De Memoria et Reminiscentia” adlı kitabın da hafızanın konusunun 

geçmiş ve geçmişe yönelik hatırlama olduğuna değinirken, bellek ve yazı hakkındaki 

görüşlerini Sokrates ve Phaedrus’un arasında geçen bir diyalogla anlatır. Diyalog 

şu şekildedir: 

Sayıların, astronominin ve yazının yaratıcısı olan Mısır Tanrısı Tot Firavun’u 

ziyaret edip bu buluşmalarını insanlara aktarmasını önermiş. Yazıya gelene 

dek Tanrının diğer armağanlarının iyi ve kötü yanlarını tartışa tartışa 

ilerlemişler. “Burada” demiş Tot; insanların belleklerini iyileştirici bir yanı var. 

Buluşum hem akıl hem de bellek için bir ilaç. “Âmâ Firavun etkilenmemiş” bunu 

öğrenirler ise karşılığını vermiş, “ruhlarına unutkanlık yerleşir. Belleklerini 

kullanamaz olurlar çünkü yazılı olana güveneceklerdir. İçlerinde olanı ortaya 

çıkarmayacak, dışta olan işaretlere bakacaklar. Keşfettiğin şey hafıza için bir 

çare değil bir hatırlatıcı…Kullara sunduğun gerçek akıl değil, onun yalnızca 

görüntüsü (Manguel, 2023, s. 81-82). 

Augustinus, geçmişin hatırlanmasını, bellekte saklı kalan deneyimsel izlere zihnin 

yeniden yönelmesi olarak değerlendirir. Ona göre, geçmiş olayları anlatırken 

kullanılan sözcükler, olayların kendisini değil, duyular aracılığıyla zihne yerleşmiş 



 16 

imgeleri yansıtır. Kendi çocukluğunu örnek göstererek, artık var olmayan bu dönemi 

anımsadığında, çocukluk anılarını doğrudan değil, belleğinde yer eden imgeler 

aracılığıyla şimdiki zaman içinde gördüğünü belirtir. Bu yaklaşım, geçmişin bellekte 

imgeler şeklinde saklandığını ve hatırlamanın bu imgelerin yeniden çağrılmasıyla 

gerçekleştiğini gösterir. Dolayısıyla, geçmişin temsil edildiği bu içsel alan, anıların 

kişisel imgeler biçiminde depolandığı ve şimdiye taşındığı bireysel belleği ifade eder 

(İlhan, 2018, s. 35-36).  

Paul Ricoueur’e’ e göre Augustinus’un geçmiş zamana ilişkin çözümlemesi, 

hatırlama eyleminin taşıdığı neredeyse mucizevi niteliğe odaklanır. Augustinus’un 

“hafızanın sarayları” benzetmesi, belleğe içsel ve mahrem bir mekânsallık 

kazandırır. Bu metafor, geçmişe ait anıların, adeta bir “depo” ya da “kiler” gibi 

zihinsel bir alanda saklandığını ima eder. Augustinus’ un ifadesiyle “bütün bunları 

hafıza toplar, gerektiğinde anar ve ardından o koskocaman mağarasına kimsenin 

sırrına eremediği o belleğin kuytularında saklar” (İlhan, 2018, s. 37). 

 

Rus yazar Joseph Brodsky ise hafızayı anlatırken: “Her şeyden önce bellek alfabetik 

sıraya konmamış ve kimsenin toplu eserlerinin yer almadığı bir kütüphaneye 

benzer” sözleriyle metaforik bir dil kullanır (Manguel, 2023a, s. 36). 

 

Sosyolojik bir terim olan “kollektif bellek”, tanımı kesin olarak yapılamamıştır. 

Fransız sosyolog Maurice Halbwachs tarafından kolektif bellek kavramı ilk kez 1920 

yılında ortaya atılmış, o tarihten günümüze kadar da tarih, sosyoloji, psikoloji ve 

antropoloji gibi pek çok disiplinde araştırma konusu olmuş ve farklı tanımlarla ele 

alınmıştır. Halbwachs’a göre kolektif bellek, belli bir zaman dilimiyle sınırlı bir yapıya 

sahiptir; bu sınırların dışında kalan kişi ve olaylara doğrudan erişim mümkün 

olmadığı gibi bu tür bilgiler tarih disiplininin kapsamına girer. Halbwachs için “bellek”, 

bireysel bir yapıya sahipken, “hatırlama” süreci kişisel bir deneyim değildir. Öte 

yandan, Bergson'a göre “zaman ve bellek” birbirinden ayrı düşünülemeyecek 

derecede iç içe geçmiş bir ilişkiler ağıyla örülüdür (İlhan, 2018, s. 45-47). 

 

Eğer belleğin bireylerle birlikte kaybolduğu kabul edilirse, toplumların kültürel 

miraslarını gelecek kuşaklara hangi yollarla aktarabildiği meselesi kritik bir önem 

kazanır. Bilginin neredeyse yalnızca insan hafızasında saklandığı gerçeği dikkate 



 17 

alındığında, bu bilgilerin yalnızca hatırlamaya değil, aynı zamanda unutulmaya da 

açık olduğu bir diğer gerçektir. 

 

Derrida’nın eserlerinde geçen “Gramatoloji” kelimesi bir yazma bilimi önerisine 

işaret eder. Derrida’nın klasik bir felsefe eserine hakkında “Platonun Eczanesi” 

başlıklı makalesine dair yapılan yorumlarda en dikkat çeken durum, Sokrates ile 

kitaba ismini veren karakter arasında “yazının icadına dair” aralarında geçen 

diyalogdur. Sokrates, yazının Yunancada hem zehir hem de tedavi anlamına gelen 

pharmakon’ un (İngilizce “eczane” kelimesinin kökü) bir türü olduğunu anlatan eski 

bir mısır efsanesine atıfta bulunur. Sokrates’in burada anlatmaya çalıştığı şöyledir: 

  

Yazının icadı daha önceleri zamana yenik düşen birçok bilginin korunmasına 

izin verse de aynı zamanda ona doğal hafıza gücümüze zarar verecek şekilde 

bel bağlar hale geliriz. Belki de Sokrates’ in bir düşünür olarak en benzersiz 

özelliği aslında felsefesini asla yazıya dökmemesiydi. Söylendiğine göre, 

bunun nedeni artık açıklamak üzere bizzat orada olamayacağından ölümünün 

ardından eserlerinin yanlış anlaşılabilmesinden korkmasıydı. Daha genel 

anlamda Sokrates tartışmalarda filozofların şahsen mevcut olmasından ve 

kendi sesleriyle konuşmasından yanadır. Yazılı eserlerse ancak konuşan 

ustanın doğrudan mevcudiyetinin ikincil biçimleri olacaktır (Harman, 2020, s. 

169). 

 

Memory from A to Z (2002) adlı eserinde Yadin Dudai, “kolektif bellek” kavramının 

üç temel unsura işaret ettiğini belirtir: bilgi temelli, niteliksel bir yapı ve dinamik bir 

süreç. Bilgi temelli, bir kültür ya da topluma ait ortak bilgi birikimini ifade ederken; 

nitelik, grubun geçmişe dair kendine özgü bütünsel algısını yansıtır. Süreç ise, birey 

ile topluluk arasında şekillenen anlamın zaman içinde sürekli olarak değişim 

göstermesini de ifade eder. Schudson’ a göre bellek, bireylerin zihinsel 

süreçlerinden ziyade toplumsal bir yapıya dayanır; geçmişin kaydını ise kurumlar 

aracılığıyla, yasalar, kurallar, standart uygulamalar ve belgeler gibi kültürel pratikler 

yoluyla tutar. Wertsch’ in de belirttiği gibi, bireyler geçmişin temsiline yardımcı olmak 

için bir dizi kültürel araçlardan (kitaplarda yazılı olan semboller, resimler ve ikonlar, 

müzeler ve anıtlar ve günümüzde internet üzerinden dağılan oldukça büyük 

miktarda bilgi) yararlanırlar (Boyer ve Wersch, 2021, s. 176-179). 

 



 18 

Bir olay doğrudan tanıklarla aktarılmasa bile, geriye kalan her yazılı ya da görsel iz, 

belleğin bir parçasını oluşturur. Temelde bellek, iz bırakan ya da kaydedilen şeydir. 

Kolektif bellek sözlü aktarım yoluyla biçimlenirken, kültürel bellek çoğunlukla 

simgesel veya maddi unsurlar üzerinden şekillenir (İlhan, 2018, s. 83). 

 

İtalyan şair Petrarca, mektuplarından birinde okumanın bellekle ilişkisini imgesel bir 

dille aktarır. Ona göre, hiçbir zaman aynı kitaba ya da aynı sayfaya dönmeyiz; çünkü 

zamanla hem biz değişiriz hem de metin farklı bir anlam kazanır. Hafıza güçlenir, 

zayıflar ve yeniden şekillenir; dolayısıyla neyi tam olarak öğrendiğimizi ya da 

hatırladığımızı her zaman net biçimde kestiremeyiz. Ancak değişmeyen tek gerçek, 

geçmişin seslerini ortaya çıkarıp onları muhafaza eden ve çoğu zaman cesur, 

öngörülemez yollarla geleceğe taşıyabilen bir eylem olarak okumanın varlığıdır 

(Manguel, 2023, s. 88). 

 

Halbwachs hatırlamanın, bir topluluğun geçmişine dair yaşadıklarını, tanıklara 

başvurarak gerçekleştirdiği ve geçmişi şimdiki zaman içinde yeniden şekillendirip 

aktaran bir eylem olduğunu görüşündedir. “Asla tek başımıza anımsayamayız” 

diyerek, bireylerin hatırlama sürecini kolektif bir bağlamda ele alır ve kişisel 

hatırlamanın kolektif belleğe bağlı olduğunu vurgular. Bu sebeple, hatırlama her 

zaman bir “biz” in izini taşır. Belleğin bireysel olmadığını savunan bir diğer düşünür 

Michael Schudson ise, kolektif bellek üzerine görüşlerini dört başlık altında şu 

şekilde özetler: 

Bellek öncelikle toplumsaldır çünkü bireysel insan zihinlerinden çok kurallar, 

kanunlar, standartlaştırılmış usuller ve kayıtlar halinde kurumlara yerleşmiş ve 

yerleştirilmiştir. Bir kültürel uygulamalar serisi aracılığıyla geçmişe borçlu 

olduklarını onaylar ya da geçmişin manevi devamlılığını (gelenek, kimlik, 

kariyer, müfredat) ifade ederler. Bu kültürel kalıpla, bireylerin ezberlediklerinin 

farkında bile olmadan faydalandıkları bilgileri depolar ve iletirler. Bireyin, 

belleğin toplumsal ve kültürel uygulamalarının depolandığı geçmişi içeren 

kumbaralardan yararlanma kapasitesi vardır. Büyük bölümünü kendi zihninde 

tutmak zorunda olmadığım bilginin depolandığı kültürel ambarlardan 

faydalanırım. Bireyi kullanımına açık olan kültürel bellek, toplumsal kurumlar 

ve kültürel yapıntılar aracılığıyla dağıtılır ve yayılır. İkinci olarak, bellek kimi 

zaman kolektif biçimde yaratılmış anıtlar, eserler ve işaretlere yerleşmiştir; 

verilmiş bellek biçimleridir, bunlar açıkça ve bilinçli olarak anıları korumak ve 

saklamak için tasarlanmış, kültürel yapıntılardır (kütüphaneler, müzeler, 

anıtlar, yer adları, dil, tarih kitapları vb.). Üçüncü olarak, bellek bireylerin 

zihinlerinde konumlanmış durumlarda bir grup tarafından paylaşıldığı için 



 19 

toplumsal ya da kolektif bellek olarak nitelendirilmesi doğru olacaktır. 

Dördüncüsü, anılar bireysel belleklerde kendine has bir biçimde yer etse bile 

toplumsal ve kültürel niteliklerini kaybetmezler. Çünkü: (a)işlevlerini dilin 

bireysel ötesi kültürel inşası aracılığıyla yerine getiriler; (b)genellikle toplumsal 

uyarımla, tekrarlar ya da toplumsal sinyallere cevap olarak işin içine girerler; 

anımsama eylemi etkileşimlidir, kültürel nesneler ve toplumsal sinyallerle 

yönlendirilir, (c)toplumsal olarak biçimlendirilmiş anımsam kalıpları bulunur 

(Schudsun,2007) (Akt. İlhan, 2018, s. 56-57). 

 

Kültür ve sanat tarihçisi Aby Warburg 1928 yılında kaleme aldığı bir yazısında 

kollektif bellek ve sanatçı arasında kurulan bağı anlatırken: “İnsanlığın ızdırap 

hazinesi insanın serveti haline dönüşüyor” demiştir. Sanat yapıtının kendisini 

aslında ızdırap deneyimleri arşivinde bir belge olarak varlık gösterir. Warburg’ un 

ifadesinden yola çıkarak sanatçının da buradaki görevinin tarihin kırılma anlarını ve 

geçmişin travmalarını araştırıp bu duyumsal, bastırılmış ve acılı deneyimleri yeniden 

kaydetmektir (Fleckner, 2016, s. 284). 

 

Tarihin kökeninin varlıkbilime (ontoloji) dayandığını ve destansı anlatımların 

geleneklerin doğası gereği nesiller arası aktarım ile bireysel ve kollektif belleklerde 

kaydedildiğini düşünebiliriz. Tarihçi Warburg’ un da değindiği gibi günümüzde 

bireysel ve kollektif bellek adına belgesel nitelikli veriler, anılar ve bunların temin 

edilip yorumlanması geçmişin yeniden inşasına dair gereksinimleri de beraberinde 

getirmiştir. Belge ve arşive olan ilginin artarak sanatçıların çalışmalarına da önemli 

ölçüde yansımaları olmuştur.  

 

1.3.2 Yazılı Kültür Nesneleri 

Yazılı kültür söz yerine yazının hâkim olduğu dönemdir ve sözlü kültürün ya da yüz 

yüze iletişimin ötesine geçerek bilginin depolanma sistemi haline evrilmiştir.  

Yazı, kitap, kütüphane ve arşivler, toplumsal hafızanın korunmasında kritik rol 

oynarken, bireylerin kişisel hafızalarıyla da derin bir bağ kurar. Kültürel nesneler, 

toplumların geçmişini, kültürünü ve ideolojilerini saklamakla kalmaz, aynı zamanda 

bireylerin kişisel deneyimlerinin ve hatıralarının şekillendiği araçlar olarak da işlev 

görür. Bu nesneler, kişisel hafızayı pekiştirirken, toplumsal hafızanın bir parçası 

haline de gelir. Kültürel bellek, bir toplumun tarihsel, kültürel aynı zamanda kimliğini 

de şekillendiren önemli bir olgudur. Geçmişi hatırlamanın yanı sıra, bir toplumun 

kimliğini inşa etme, kolektif anlamlar yaratma ve belirli bir geçmişi hatırlayıp 



 20 

hatırlamama üzerine de kurulu dinamik bir süreçtir. Kültürel belleğin korunmasında 

ve aktarılmasında arşivler ve kütüphaneler kadar kültürel kurumlarda kritik bir 

öneme sahiptir.  

İnsanlık, göçebe hayattan yerleşik düzene geçerken kendi kültürel varlığını 

oluşturmak, aktarmak için farklı iletişim yöntem ve araçları geliştirmiştir. İnsanların 

düzenli topluluklar halinde bir araya gelişi iletişim kurma ihtiyacından ortaya 

çıkmıştır. Bir arada yaşama ve iletişim hali sonrası bilgi yaratılmış ve kayda 

geçmiştir. İlk Önceleri sözel biçimde ve tek kayıt aracı olan mağara duvarlarına 

kazılı olan simgelerde yer alan bilgi, M.Ö. 3000 yıllarından itibaren yerini yazılı 

kayıtlara bırakmıştır (Ovenden, 2022, s. 17). 

                  
 

 

Görsel 2. Mısır Hiyeroglif yazı örneği. 
Erişim:17.02.2025.https://edergi.tubitak.gov.tr/edergi/yazi.pdf?dergiKodu=4&cilt=41&sayi=622&say

fa=68&yaziid=27038. 
 

Dünyadaki tüm yazı sistemlerinin kökeni aslında resme dayanır. Eğer bir resim, bir 

mesaj iletme işlevi taşıyorsa, bu resim aynı zamanda “yazı” işlevi de görür. Mısır 

medeniyeti “hiyeroglif” adı verilen yazı sistemi (Görsel 2) ile tanınır. Hiyeroglif yazı, 

Mısır'da geliştirilmiş ve sonrasında Ege ile Anadolu'ya yayılmış, resimsel işaretler 

içeren yazı türlerini tanımlamak için kullanılan genel bir terimdir (Dinçol, 2002, s. 20) 

(Akt. Özkaral, 2015, s. 374). 

Geçmiş, görsel biçimlerin diliyle kendi varlığını belgeleyip geleceğe aktarma 

gerekliliğini yazılı belgelerle yerine getirmiştir. İnsanlık, bilinçsel verilerini çizgiler ve 

renkler gibi görsel öğelerle ifade etme ihtiyacını her zaman hissetmiş ve bu ihtiyacı 

https://edergi.tubitak.gov.tr/edergi/yazi.pdf?dergiKodu=4&cilt=41&sayi=622&sayfa=68&yaziid=27038.
https://edergi.tubitak.gov.tr/edergi/yazi.pdf?dergiKodu=4&cilt=41&sayi=622&sayfa=68&yaziid=27038.


 21 

yazıya dönüştürmüştür. Yazıya duyulan bu ilginin ilk örneği ise, nesne veya 

sembollerle şekillenen ve resimsel öğeler içeren en eski yazı biçimi olan “piktogram” 

olarak karşımıza çıkar. Bir fikri, bir kavramı anlatmak için yazı ile resim arasında bağ 

kuran bir diğer çizgi üslubu ise “ideogramlar” dır. Geçmişten günümüze değin 

insanoğlunda görsel biçimler yaratma ve yazı yazma gerekliliği hayatı daha düzenli 

bir şekilde sürdürme isteğinin bir yansıması olarak ortaya çıkmıştır (Tansuğ, 1988, 

s. 70-71).  

                   

 

Görsel 3. Mısır Hiyeroglif yazı örneği, “Rozetta Taşı”. 
Erişim:17.02.2025 https://orhankoc.com.tr/gizemli-bir-tas-rosetta-tasi/ 

 

Mezopotamya ve çevresindeki yerleşimlerde bilim ve kültürün gelişiminde kil 

tabletler önemli bir rol oynamıştır. Bu tabletler, genellikle “Kolophon” adı verilen 

etiketlerle sonlandırılır ve bu etiketlerle, tabletin içeriği ve yazarı hakkında bilgi 

verirdi. Mısır’daki hiyeroglifler, resim yazısı olarak kalırken, Mezopotamya'daki 

piktografik yazı zamanla çivi yazısına dönüşmüştür. Ayrıca, Mısırlılar hiyerogliflerini 

(Görsel 3) taşlara kazımanın yanı sıra Nil Deltasında yetişen ve daha esnek bir bitki 

olan “papirüse” de yazmışlardır (Özkaral, 2015, s. 372- 374). 

 

Mezopotamya’da bulunan ilk yazılı kayıtlar, birkaç yüzyıl boyunca yazılı metinlerin 

egemen dili olarak kalan Sümer dilinde tutulmuştu. Rus dilbilimci Diakonoff, Sümer 

dilinde tutulan ilk yazılı kayıtlar için; “Bu eski yazı sistemlerinin hiçbiri, dilde ifade 

edildiği gibi, doğrudan doğruya konuşulanın karşılığı olan ifadeler şeklinde 

https://orhankoc.com.tr/gizemli-bir-tas-rosetta-tasi/


 22 

tasarlanmamıştı, bunlar sadece, büyük ölçüde idari amaçlarla kullanılmış 

hatırlatmaya yönelik sistemlerdi” (Mann,1986, s. 103). 

Yazının, Sümerler ’de ortaya çıkış nedeninin ekonomik amaçlı çeteleler 

tutmak; listeler yapmak olduğu ve dolayısıyla matematiğin bir sonucu olarak 

kullanılmaya başlandığı bilinmektedir. O dönemde geçerli bir mesleğin 

mensupları olan Sümerli kâtipler, M.Ö 2700-1700 yılları arasında bugünkü 

Irak’ın güneyinde yaşadılar ve nehir yataklarındaki kili ana malzeme olarak 

kullandılar. Kâtipler bir parça kili, posta pulu ya da bir yastık ya da daha 

aralarda bir boyutta olacak ölçüde kesip yoğuruyorlar ve bunlara şekil verip 

tablet haline getiriyorlardı. Daha sonra kilin içerisinden ip geçirerek bu yüzeye 

çeşitli çizgiler çekerler ve tabletleri yazılı kayıt tutmaya hazır hale getirirlerdi. 

Kil tabletin üzerine bir kamış ya da benzer biçimde kalem biçimi verilmiş bir 

araçla çivi yazısı ile kayıtlar tuttular (Crowley ve Heyer, 2011, s. 63). 

 

Kültür ve bilimin taşıyıcısı kil tabletler; resmî belgeler, tarım alanlarının işletilmesini 

içeren ekonomik, tarihi, edebi, bilimsel belgelerin yazılmış olduğu taşıyıcılar idi. 

Dönemin şartlarına göre insanlığın uyguladığı kil tablet teknikleri zamanla 

geliştirilmiş yazı ile kayıt altına alınabilecek ve saklayabilme özelliği de olan papirüsü 

ve kâğıdı (Görsel 4) keşfetmişlerdi. Böylelikle yazıyla tarihsel sürecin kayıtları 

tutulmaya başlanmıştır. Yaklaşık iki yüzyıla yakın bir sürede elde edilen arkeolojik 

veriler sayesinde bilinen birçok uygarlığın gelişmiş kültürleri, kütüphaneleri ve 

arşivleri olduğunu bilmekteyiz. En erken uygarlıkların göçebe yaşamdan yerleşik 

hayata geçerken iletişimin kalıcı kayıtlara, elde edilen bilgilerin ise saklanmasına 

ihtiyaç duyulduğu anlaşılmaktadır (Ovenden, 2022, s. 37). 

Sözlü kültürden yazılı kültüre geçiş, düşünceyi ifade etme biçiminde köklü bir 

değişim yaratmıştır. Bu geçiş, iletişimin aracının sözden yazıya dönüşmesiyle 

mümkün olmuştur. Yazının icadı çok eskiye dayansa da yazı yalnızca kayıt yapma 

işlevinin ötesine geçerek, bilgiyi aktarabilme ve geniş bir alana yayılabilme 

kapasitesiyle sözden farklı bir boyut kazanmıştır (İlhan, 2018, s. 105). 



 23 

  
 

 

Görsel 4. Antik Roma Dönemi tomar saklama yöntemini gösteren bir Rölyef. 
Kaynakça: Manguel, Alberto (2023). Okumanın Tarihi. s. 160. 

 
 

Yazının bulunması mitlerin, destanların, ilahilerin, tarihsel kayıtların ya da kraliyet 

propagandasının sürdürülme isteğinden değil, hesaplamayla ilgili teknik bir 

probleme çözüm bulmak gibi basit bir nedenden kaynaklı olarak ortaya çıkmıştır. 

Yazının gelişiminin ön safhasında; “İlk ekonomik metinler, sözcüksel metinler, farklı 

semantik alanlara ait terimler içeren sözcük listeleri eşlik ediyordu. Ünvan ve 

meslekler, metal nesnelere, seramik kaplara, dokumalara, şehirlere, ağaçlara, 

bitkilere, sığırlara, domuzlara, kuşlara, balıklara vs. verilen adlardı”. Hiç şüphe yok 

ki, matematiksel hesaplamalarla başlayan ve sözcük listeleriyle devam eden bu 

süreç ilk yazma eğiliminin bel kemiğini oluşturmuştur (Macleod, 2020, s. 37). 

 

Sözlü kültürün bir anlatım dili olan mitleri bir orkestra parçasını okur gibi okumalıyız. 

Okuma yalnızca soldan sağa değil, aynı zamanda dikey olarak, yukarıdan aşağıya 

doğru da yapılmalıdır. Her bir sayfa, kendi içinde bir bütün olarak değerlendirilip, bu 

bütün üzerinden anlam çıkarılmalıdır. Müzik dinlerken, başlangıcından sonuna 

kadar süregelen ve zaman içinde evrilen bir deneyim yaşarız. Örneğin, bir senfoni 

dinlerken, başı, ortası ve sonu olsa da her dinleyişte önceki deneyim ile şimdiki 

arasında aynı hazzı almak mümkün değildir. Bu yüzden, müzik dinleyicisi veya 

mitolojik bir hikâye dinleyicisinin zihninde sürekli bir yeniden yapılandırma süreci 

vardır Mitolojide müzik ve dil mukayese edilebilir, ancak aralarında yakın bir 



 24 

benzerlik olduğu kadar muazzam farklılıklar da bulunur. Mesela dili bir paradigma 

olarak ele alırsak ilk olarak “fonemler”, ikincil “kelimeler”, üçüncül olarak ise 

“cümlelerle” kurulur. Müzikte, fonemlerin ve cümlelerin karşılıkları vardır, ancak 

kelimelerin doğrudan bir karşılığı yoktur. Mitolojide ise, kelimeler ve cümlelerin 

karşılıkları bulunabilir, fakat kelimelerin birebir karşılığı yoktur. Dolayısıyla her iki 

durumda da belirli bir kayıp yaşanır (Levi-Staruss, 2023, s. 95-99). 

Yazı, bilginin kaydı, muhafazası ve arşivlenmesi kapasitesiyle insanlık tarihindeki 

en önemli teknolojik inovasyonlardan biri olarak kabul edilmektedir. Bununla birlikte, 

bu keşfin potansiyel olumsuz sonuçlarına odaklanan eleştirel perspektifler de 

bulunmaktadır. Antik Yunan filozofu Platon, iletişim tarihi bağlamında yazı karşıtı ilk 

sistematik eleştirel çerçeveyi oluşturan düşünürlerden biridir. Platon'a göre yazılı 

kayıt, insan düşünce süreçlerinin doğasını temelden değiştirerek hafızayı tali bir 

konuma indirgemekte ve kognitif (bilişsel) yeteneklerin zayıflamasına neden olduğu 

görüşünü savunmaktadır (Baldini, 2000, s. 7).  

Ancak insanın birey ve toplum odaklı gelişimine bakıldığında yazının icadının önemli 

bir eşik olduğu konusunda hemfikir olan birçok araştırmacı yazarda vardır. 

Yazı, bilgilerin kaydedilmesinde ve hafızanın korunması hususunda en temel 

araçtır. Bellek ise, birey ve toplumların kültürel evrim sürecinde şekillenir. Yeni tarih 

yazımında başvurulan temel unsurlardan biri, bellek olarak “arşiv” dir. Bellek, bireyin 

toplumsal, ekonomik ve kültürel birikimlerini içinde barındıran, aynı zamanda 

bireyde şekillenen yaşam deneyimlerinin izlerini ve özlerini yansıtan değerli bir 

kaynaktır (İlhan, 2018, s. 9). 

Yazılı kültürün evrimi, yazının icadını takip eden uzun bir zaman diliminde el 

yazması eserlerin yaygınlaşmasıyla önemli bir hız kazanmış ve oral kültürün 

dominantlığı kademeli olarak azalmıştır. Tarihsel veriler, erken dönem 

topluluklarında okuryazarlık seviyelerinin oldukça düşük olmasına rağmen, kitaplara 

atfedilen değer ve çeşitli gereksinimler doğrultusunda kitap temin eden seçkin bir 

zümrenin daima var olduğunu göstermektedir. Söz konusu dönemlerde okuryazarlık 

yetkinliği, genel itibarıyla dini otoriteler, yönetici sınıf ve üst düzey bürokratik 

kadrolarla sınırlı kalmıştır. Dini liderlerin okuryazarlığı öncelikli olarak kutsal 

metinlerin kopyalanması ve kuşaktan kuşağa aktarılmasını temin etmeye yönelik bir 



 25 

işlev görürken, yönetici elit tabaka bu beceriyi ticari muamelelerin kaydı, diplomatik 

iletişim, hukuki evrakların hazırlanması ve idari kayıtların tutulması gibi pragmatik 

amaçlar doğrultusunda kullanmıştır. Buna mukabil, geniş halk kesimleri için yazı 

yazma eylemi, uzmanlık gerektiren kompleks bir teknik maharet olarak varlığını 

sürdürmüştür (Baldini, 2000, s. 42). 

Antik Mısır'dan başlayarak, Mezopotamya'daki kil tabletlerden, Orta Çağ’daki el 

yazmalarına kadar, yazılı belgeler toplumların ideolojilerini ve kültürel yapılarını 

şekillendirmiştir. Yazılı metinler, özellikle belirli bir ideolojik çerçevede tarihsel 

anlatıları oluşturmuş, böylece toplumsal hafızanın sürekli biçimde yeniden inşa 

edilmesini sağlamıştır. Bu durum yazının toplumların kolektif belleğini saklama ve 

koruma işlevini üstlenmesinin temel nedenlerinden biridir. 

Mezopotamya’ da yazı yazma ve okuryazarlık süreci yazma atölyeleri ve yazma 

eğitim akademileri şeklinde adlandırılan oluşumlarla sadece katiplerin özel 

evlerinde, ustaların etrafındaki acemilerden gözetmenlere uzanan bir öğrenci grubu 

tarafından çalıştıkları yerlerde sağlanıyordu. Burada bulunan gözetmenlerin görevi 

ise daha küçük olan öğrencilere yardım etmek ve çoğunlukla disiplini tesis etmekti. 

Sümer edebiyatı hakkında bilinen şeylerin çoğu; katiplerin belge hazırlama, ticari 

veya yasal yazışmaları ya da matematik ile müzik hakkında öğrendiklerinin meslek 

okullarında çöpe atılan müsveddeleriydi. Sıradan yazman yetiştirme merkezlerinde 

fazla sayıda iş stoğu bulunulurdu ve genellikle ihtiyaç duyulmayan tabletler ıslatılıp 

yeniden dönüşüme sokulur tekrar kullanılırdı (Raven, 2023, s. 66-67). 

Sosyal ve kültür tarihi alanlarında birçok çalışması bulunan modern tarih profesörü 

James Raven muazzam bir geleneğin nesnesi olan kütüphanelere dair görüşlerini 

şu ifadelerle anlatır:  

Kitaplar ve kütüphaneler her zaman hareket halinde dinamik yapılar olmuştur. 

Doğal afet ve saldırganların talanları bir yana, büyük çaplı kütüphane 

ayıklaması gerçekleştirilebilir. Kütüphane kavramı zaman ve kültürler boyunca 

hiçte istikralı olmaması ve değişkenliğinin kitap kayıplarının temsil edilebilmesi 

ve ardından hafızada yeniden temsil edilebilmesiyle bağlantılı olması 

sebebiyle ulusal kurumsal veya ailevi hazineler olabilir. Kütüphaneler, bilginin 

saklanması ve bilgiye erişim için gereken kaynaklar olmanın yanı sıra, kültürel 

ve politik semboller olarak görev yapar o halde kütüphane sembolik olabilir 

gösterişli bir şekilde yığılmış raflar, kasalardaki sergiler ve hatta kütüphane 

binasının tasarımı bile politik içerikli olabilir. Kütüphaneler kitaplar için toplama 



 26 

merkezi, bir bilgi deposu, otorite ve aynı zamanda muhalefet için bir odak 

noktası olarak faaliyet gösterebilir. Kütüphane ulusal dil ve edebiyatın 

korunması için bir sembol, dini tören, hafıza merkezi, güç merkezi ve vatan 

perver veya hizipçi hafızanın gerçek bir merkezi olarak hizmet edebilir (Raven, 

2023, s. 43-47). 

Tıpkı yazı gibi kitabın biçimi de tarih boyunca değişim geçirmiştir. Kil tabletler, rulolar 

ve kodeksler geçmişte kitabın farklı formları olarak kullanılmış; özellikle papirüs ve 

parşömenden yapılan bu formlar Antikçağ’ da yaygın hale gelmiştir.  Bu örnekler her 

ne kadar günümüzdeki kitaplara benzemeseler de kitap kavramının zamanla kolektif 

bellekte yer etmeye başladığını bunun yanı sıra daha uzun ömürlü ve korunabilir bir 

biçime evrilmiş olduğunu söyleyebilir (Özkaral, 2015, s. 378). 

Kitaplar, yazılı bilginin yayılmasında ve toplumsal hafızanın aktarılmasında kritik 

öneme sahip kültürel nesnelerdir. İlk başta el yazmaları ve parşömenler olarak varlık 

gösteren kitaplar, matbaanın icadıyla kitlesel üretime geçmiştir. Kitapların tarihsel 

gelişimi, onların sadece bilgi taşıyıcıları değil, aynı zamanda ideolojilerin, estetik 

anlayışlarının ve kültürel değerlerin taşıyıcıları olduğu gibi maddi kültüründeki en 

uyarlanabilir ve süreğen nesnelerden biridir. 

Kitap, fiziki bir nesne olması bakımından “var olma” niteliği taşır. Yazılı bir nesne 

olan kutsal kitaplar köklerini sözlü gelenekten alır. Sözlü olarak aktarılan bir içerikle 

doğrudan yazıya geçirilmiş olan arasında belirgin bir fark bulunur; bu fark, geleneğin 

dönüşüm alanını temsil eder. Din adamlarının sözlü aktarımlarının yazıya 

dökülmesiyle birlikte, sözün taşıdığı otorite figürü zamanla geri plana itilmiş, böylece 

‘metin’, sözün anlatıcısının yerini alarak yeni bir ‘kültürel nesne’ haline gelmiştir. 

Yazı teknolojisi ise bu dönüşümde belirleyici olmuş, geleneği ve belleği derinden 

etkilemiştir (İlhan, 2018, s. 168). 

Nesne, insanın dünyayı etkileyip değiştirmesine ve etkin bir biçimde var olmasını 

sağlar. Bu noktada nesne, insanla eylem arasında köprü kuran bir aracıdır. Kültürel 

nesneler ise, bir toplumun, coğrafyanın veya kültürün tarihini, geleneklerini, 

değerlerini, sanatını veya yaşam tarzını nesnelerle ortaya koyarken, belirli bir anlam, 

sembolizm veya tarih taşıyabilen ve genellikle belirli bir topluluğun kimliğini 

oluşturan önemli unsurlar olarak ifade edilebilir. 



 27 

O halde nesneler insandan bağımsız bir varoluşa hatta kendi aralarında da sürekli 

değişken ve dinamik bir ilişkiler ağına sahip oldukları gibi her toplum kendi kültürünü, 

kültür de kendi toplumunu yaratmış ve nesnelleştirmiştir, diyebiliriz (Harman, 2020, 

s. 10). 

Kâğıdın tarihi, yalnızca üzerine yazı yazılan bir malzeme olmanın ötesine uzanır; 

matbaadan daha eski olan bu ‘nesne’, mektupların, belgelerin, notların korunması 

ve yayılmasında görünmez bir rol üstlenir. Pasif bir araç değil bilakis iletişimin sessiz 

ama vazgeçilmez bir taşıyıcısıdır. Fransız yazar Paul Valery bir konuşmasında şöyle 

anlatır: “Bilirsiniz, kâğıt bir depolama aracı ve iletken rolü oynar; sadece bir insandan 

değil, bir dönemden diğerine de iletir; böylece, doğruluk ve inanılırlık konusunda çok 

yönlü bir görev üstlenir” (Müller, 2018, s. 9). 

Matbaanın icadından önce, kâğıdın tarihi ilk bakışta pasif bir malzemenin geçmişi 

gibi görünse de aslında kâğıt, teknolojik bir dönüm noktasının ardından hızla kültürel 

pratiklerde önemli bir yer edinmiştir. Bu teknolojik süreç, kâğıdın yalnızca bir taşıyıcı 

araç olmanın ötesinde toplumsal ve kültürel iletişimin temel unsurlarından biri haline 

gelmesini sağlamıştır. Kitap tarihçileri Henry-Jean Martin ve Lucien Febvre, “Kitabın 

Doğuşu” adlı temel eserinde 13. Yüzyıldan itibaren Avrupa kâğıt teknolojisinin 

yayılmasına yol açan önkoşulun, matbaada hareketli matrislerin olduğunu belirtir. 

Orta çağın sonlarında kâğıt, manastır ve üniversitelerde yazı maddesi olarak 

kullanılan parşömeni, elle kopyalamanın uygulandığı çoğaltma teknolojisi 

bağlamında gölgede bırakmıştır. Bu doğrultuda kâğıt en önemli görevini 

gerçekleştirmiş, bir yapıtın eş zamanlı kopyaları üretilmiş, bilgiyi kaydedip yaymış, 

matbaaya zemin hazırlamış ve günümüz teknolojisiyle bilgi toplumunun ortaya 

çıkışına katkı sunmuştur (Müller, 2018, s. 35-36).   

Kültürel nesnelerin çeşitliliğine bir anlamda da kültürel bilginin aktarımının somut 

varlığına; el yazması kitaplar, arkeolojik buluntular, fotoğraflar, parşömenler, tarihi 

belgeler, geleneksel kıyafetler, mektup ve törensel objeler örnek olarak gösterilebilir. 

İnsanlarca yaratılmış olan kültürel bilgi çeşitliliği ve öğretiler; bellek, miras ve 

gelenekler yoluyla toplumlara aktarılır ve aynı zamanda ortaklaşa paylaşılır. 

 



 28 

1.4. Yazılı Kültürün Kayıp Mirası Kütüphaneler ve Arşiv 

Birçok medeniyete coğrafi ve ekonomik olarak uygun şartlar sağlayan Dicle, Fırat 

ve Nil nehirlerinin varlığı, insanoğlunun yerleşik hayata geçilmesi ile birlikte 

kentleşme, haberleşme ihtiyacını da beraberinde getirmiştir. Piktografik yazının 

evrimiyle birlikte, Mezopotamya'da çivi yazısı ve Mısır'da hiyeroglif yazı sistemleri 

gelişmeye başlamıştır. Bu yazı sistemlerinin yayılması, yazılı belgelerin sayısının 

hızla artmasına neden olmuştur. Ekonomik ve kültürel ilişkilerdeki büyüme, daha 

fazla yazılı belgeye duyulan ihtiyacı pekiştirmiştir. Bu ihtiyaç, belgelerin düzenli bir 

şekilde saklanmasını ve korunmasını sağlamak amacıyla arşivler ve kütüphanelerin 

ortaya çıkmasına yol açmıştır (Özkaral, 2015, s. 379). 

 

Başlangıç olarak kütüphanelerden bahsedebilmek için öncelikle metinlerin 

depolanıp muhafaza edildiğine dair kanıtların olması, metinlerden bahsedebilmek 

içinde elbette yazılarla ilgili kanıtlar olması gerekmektedir. Günümüzde Batı Asya’da 

geniş kapsamlı yapılan pek çok çalışmaya rağmen Irak’ın güneyinde yer alan, antik 

Uruk şehri Warka’ da bulunmuş olan ve varlıkları bu yüzyılın başından beri bilinen 

“Arkaik Metinlerin” bulunan en eski yazılı belgeler olduğu gerçeğidir. Gerçek olan şu 

ki, bu metinler yazıldıktan bir yüzyıl hatta daha uzun bir süre boyunca adeta çöpe 

atılmıştır. Veenhof’un da belirttiği gibi; “Normalde, yönetimin artık ihtiyaç duymadığı 

eski kayıtlar zamanı gelince atılır ya da inşaat malzemesi olarak kullanılırken kimi 

zaman da ikincil alanlarda kullanılırdı”. Ancak burada önemli olan husus nesilleri 

aşan ve süresi belli olmayan bir zaman dilimi boyunca Uruk şehrinde yer alan 

metinlerin her ne kadar ekonomik metin olanları güncelliğini kaybetmiş olsa da 

depolanmış veya arşivlenmiş olması gerçeğidir. O halde diyebiliriz ki Yakındoğu’da 

yazının hayata geçmesiyle birlikte yazılı metinler için, arşivsel ve küratoryal bir tutum 

sergilenmiştir (Macleod, 2020, s. 36-37).   

Kütüphaneler, yazılı bilginin düzenlenmesi, organize edilmesi, saklanması, 

erişilmesi ve toplumların kültürel mirasının düzenli bir şekilde aktarılması açısından 

merkezi öneme sahip kurumlarıdır.  Kütüphane anlayışı, yalnızca fiziksel 

materyalleri depolamanın ötesinde, bilgiye erişimin adil ve düzenli bir biçimde 

yapılması gerektiğini de ifade eder. Bu nedenle kütüphaneler, bilginin serbestçe ve 



 29 

eşit bir biçimde paylaşıldığı sosyal mekânlar olurlar. Bu işlevleri, kütüphaneleri 

toplumsal eşitlik ve demokratikleşmenin merkezine yerleştirir. 

İskenderiye’den Saraybosna’ya kadar uzanan “kütüphane” kavramı, zaman ve 

kültürler boyunca kitap kayıplarının toplumsal hafızada temsil edilebilmesinden 

kaynaklı olarak kayıpların anılmasının esasını oluşturmaktadır. Kitapların yandığı, 

sel sularına gömüldüğü veya savaş ganimeti olarak at arabalarıyla taşındığı gibi 

durumlarda hafızalara kaydedilen görüntüler genellikle silinmez. Kitaplar ve 

kayıplar, (Görsel 5) dağılan kütüphaneler, sürgün edilmiş maddi mirasın daha büyük 

bir kayıp, haksızlık ve düşmanlık duygusu yaratıp, telafisi mümkün olmayan 

dışlanmış bir militan sürgün grubu için sembolik haline gelmiştir (Raven, 2023, s. 

45). 

Kültürel mirasın temel taşlarından olan bilginin korunması tüm dünya için önemli bir 

mücadeledir. Kütüphaneler ve arşivler toplum içim bilgiyi korumanın sorumluluğunu 

paylaşırlar. Onların çabalarıyla bilgi bir kuşaktan sonrakine aktarılır, insanların ve 

toplumların gelişmesi aynı zamanda esin kaynağı olması açısından da önemlidir 

(Ovenden, 2022, s. 27). 

  
 

             Görsel 5. Floransa’daki Kasım 1966 seli sırasında Bibliotica Nazionalle’ de zarar gören bir 
yığını. 

             Kaynakça: James Raven, 2023, Kayıp Kütüphaneler, Ketebe Yayınları, s.21. 
 
 



 30 

Kütüphaneler, kitap koleksiyonlarının ötesinde, koruyuculuğun çok önemli olduğu 

ulusal, kurumsal veya ailevi hazineler olabilir. Bilginin saklanması ve bilgiye erişim 

için gereken kaynaklar olmanın yanı sıra, kültürel ve politik semboller olarak görev 

yapar. Kitaplar için bir toplama merkezi, bir bilgi deposu, otorite ve aynı zamanda 

muhalefet için bir odak noktası olarak faaliyet gösterebilir. Kütüphane ulusal dil ve 

edebiyatın korunması için bir sembol, dini tören ve hafıza merkezi ve vatanperver 

veya hizipçi bir hafızanın gerçek bir merkezi olarak hizmet edebilir. İster ulusal ister 

kişisel olsun, bir koleksiyon, belirli anıları zenginleştirmek için bir depo, etki yaratan 

bir hazine ya da politik ve dini bir araç olarak tasarlanabilir. O zaman bir kütüphane 

ile bahsedilen şey sadece bir koleksiyonun evrimini değil, aynı zamanda anlık 

değişimini ve yeniden biçimlendirilebilecek bir koleksiyonu da içerebilir (Raven, 

2023, s. 46-47). 

Toplumsal bilgi stoku olarak görülen kütüphaneler, kütüphane içindeki 

kitapların bilgisiyle ilgilenmez ancak o bilginin hangi bağlamda ne düzende yer 

aldığı ve hangi kitaplarla bağlantılar kurduğunu ve kurulduğunu merak eder. 

“Motif” gerçek anlamı itibariyle tarihin bir konusu olabilir ama o motif üzerinde 

yer aldığı nesneye göre anlam kazanır (İlhan, 2018, s. 100). 

 

Kütüphaneler ve arşivler, yazılı kayıtları muhafaza ederek toplumların kendi kültürel 

ve tarihi kimliklerini korumaya, “yer duygusu” ve “ortak bellek” duygusu ile 

yaşamalarına yardımcı olmayı sağlayan sabit birer referans noktasıdır (Ovenden, 

2022, s. 287).  

Michel de Certeau’ ya göre, mekân, "kullanılan bir yer" olarak tanımlanır ve bu, 

"hareketli şeylerin bir kesişmesi" olarak anlaşılabilir. Mekân, soyut bir kavram olarak, 

"yer" teriminden farklıdır. "Yer" terimi, kimlik, ilişki ve tarihsel bağlamda 

tanımlanabilirken, simgeleştirilmiş ve kaydedilmiş anlamlarla antropolojik bir yer 

olarak kabul edilir. Bu, mekânın, onun kullanımına dair sürekli bir dönüşüm ve 

etkileşim içinde olduğunu gösterir (Auge, 2021, s. 94). 

 

 Buradaki anlatımda “yer” terimiyle gerçekleşmiş bir olaya, bir mite veya bir tarihe 

yüksek önemdeki bir yere atıf yapılmaktadır. 

 

Yer olmayan yer fikri Fransız tarihçi Michel de Certeau’ dan gelir. Auge ise çağdaş 

dünyaya dair antropolojik tetkik nesnesini tekrardan tanımlamaya çalışır. İlişkisel ve 



 31 

tarihsel olarak tanımlanamayan ya da kimlikle ilgili olmayan “yer- olmayan- yer” 

kavramını bireyselleştirilmiş kültür fikrinin gereksiz hale geldiği olaylar bolluğuyla 

tanımlanan bir aşırılık kültürü olarak “süper modernite” kavrayışının uzamsal boyutu 

olarak tasavvur edebiliriz. Auge “yer- olmayan- yer” için hiçbir şekilde arı bir biçimde 

var olmadıklarını daha çok zıt kutuplar gibi olduklarını, tam anlamıyla 

silinemediklerini ve tam anlamıyla tamamlanamaz olduklarından bahseder. Auge 

“yer olmayan yer” i sürekli olarak üzerine sil baştan yazılan bir “Palimpsest’ e 

benzetir (Osborne, 2021, s. 206). 

 

Palimpsest, henüz kâğıt icat edilmeden bir takım yazı ve imgelerin parşömenin 

üzerine, kazınarak yazılmış, yazılmış yazının izleri silinmeden üzerine başka bir 

yazının aynı yüzeyde yeniden kullanımıyla ve üst üste katmanların oluşmasıyla 

meydana gelen tekniğe verilen isimdir. Çok katmanlı imgelerden oluşan ve birçok 

farklı disiplinde de karşımıza çıkan “Palimpsest”, resim, mimari, arkeoloji, edebiyat, 

fotoğraf ve sinema gibi alanlarda da karşılaştığımız bir anlatım aracıdır. 

 

           

 

 Görsel 6. Joachim Koester. Kant’ın yürüyüşleri, 2003-2004, renkli fotoğraf, 81x69 cm, Kaliningrad. 
  Erişim:27.03.2025 Drakula'dan Manson ailesine. Joachim Koester- İspanya | lamiradadelmamut 
 

Danimarkalı sanatçı Joachim Koester gerçeği kurmaca olandan ayıran muğlak 

yerler üzerinde bir tarih yolculuğuna çıkar. Tipik bir tutum alarak, tikel bir yerle 

bağlantılı belirli bir hikayeyle başlar. Zamanda bir şekilde parçalı ya da katmanlı olan 

mekâna özgü bir hikayeyle (Görsel 6). Ardından, genellikle bir fotoğraf dizisinde ya 

https://lamiradadelmamut.com/2014/05/29/de-dracula-a-la-familia-manson-joachim-koester/


 32 

da film yerleştirmesinde hikâyeyi toparlamaya çalışır ama asla çözüm noktasına 

vardırmaz. Arşiv sanatıyla ilgilenen sanatçılar gibi Koester’ da çalışmalarına çoğu 

zaman metinler ekler. Koester, maceraperestlere odaklanan yapıtlarında belli 

tarihsel hilelere ışık tutmak adına farklı zaman çerçevelerinden yararlanır. Koester’ 

ın çalışmalarını, gerçeklik ve kurgu arasında gidip gelen, gerçekliğin nasıl 

yaşadığını, doğruluğu olmayan tarihsel bir hafızadan yansıtır (Foster, 2020, s. 54). 

 
Çağdaş sanat eleştirisi ve pratiğinde “yer olarak sanat” ve “bellek olarak sanat” 

kavramı, eseri hem kısıtlayıcı hem de sınırsız uzamsal olanaklarla ilişkili iki ana 

biçimi olarak görür. “İçkin olarak maddi hiçbir şey değil, sadece bir saha-olmayan -

sahada temsil edilişlerinin karakteridir”. Bu temsil öncelikle artarak çoğalan 

fotografik olandır. Mimarileşme ve fotografik belgelerin dolayımı, çağdaş sanatın 

post-kavramsal karakterinin kuruluşundan beri beraber yürüyerek kurduğu eylemler 

dizisidir. Fotoğrafın belgesel işlevi, var olma sürecinde üstlendiği rolüyle post- 

kavramsal eserin ontolojisini biçimlendirir (Osborne, 2021, s. 215).  

 

              

 

       Görsel 7. Jeewi Lee. "Palimpsest, Yeniden Yazım Parçaları", sergi görünümü. Alman Mimarlık 
        Merkezi DAZ Berlin, 2023.Erişim: 04.03.2025  
        https://www.jeewi.de/works/looking-glass-   self/palimpsest erişim.2 
 

Sanatta palimpsest, sadece katmanların üst üste bindirilmesi değil, aynı zamanda 

var olanla artık görünmeyen arasındaki bir geçiş alanıdır. Bir yer, zamanla üzerine 

eklenen anlamlar ve izlerle melez bir yapıya dönüşürken; silinmiş ya da bastırılmış 

olan da tamamen yok olmaz, aksine görünmez bir varlık gibi orada kalır. Bu yüzden 

https://www.jeewi.de/works/looking-glass-%20%20%20self/palimpsest%20erişim.2


 33 

Palimpsest hem bir yüzey hem bir yerin kendisidir hem de o yerin artık görünmeyen 

ama hissedilen hâlidir. “Yer olmayan”, yani fiziksel olarak var olmayan ama iz 

bırakan, çağrışım yaratan, bellekte kalan her şey, Palimpsest içinde aktif olarak yer 

alır. Sanat bu noktada, mekânın sadece görünenini değil, hatırlananını da işler; 

böylece “yer” dediğimiz şey, sadece coğrafi değil, duygusal ve zamansal bir örgü 

haline gelir. 

2. BÖLÜM. ARŞİVSEL DÜZENLEME VE ARŞİV SANAT İLİŞKİSİ 

2.1. Sanat ve Nesne İlişkisi 

Heykel sanatının anadili biçimdir, fakat ikonografi biliminin irdelediği sembolik bir 

anlatım dili de vardır. Modernizm öncesi çoğunlukla ‘anlatım’ dilini, modernizm 

dönemi ‘biçim’ dilini, modernizm sonrası heykelleri ise hem anlatım hem biçim dilini 

birlikte kullanır. Sanat tarihi kapsamında heykeller biçim veya anlatım dilleriyle 

irdelenmiştir. Heinrich Wölffllin sanat eserlerini biçim üzerinden irdelerken, Ervin 

Panofsky ise sanat eserlerinin anlamları üzerine yoğunlaşmıştır (Huntürk, 2016, s. 

17). 

Modern sanat tarihinin önemli isimlerinden olan Heinrich Wölffllin, Morelli, Riegl ve 

Warburg 19. Yüzyılın sonlarından itibaren sanatın temel kavramlarını belirlemek 

üzere birtakım yöntemler üzerine çalışmışlardır. İlk kuşak sanat tarihçileri 

diyebileceğimiz bu entelektüel kuşak sanatın sınırlarını çizmiş, sanat tarihini 

dönemlere ayırmış, sanat eserlerinin ortak özelliklerini incelemiş ve bu veriler 

ışığında salt biçimsel çözümler ile sanat tarihinin bilimsel bir disiplin olması 

yolundaki temelleri atmışlardır. Bu kuşağın önemli kuramcılarından olan Wölffllin 

sanat yapıtlarının biçimsel çözümlemesi ve genel niteliklerinin belirlenmesin üzerine 

birbirine karşıt beş algılama prensibi oluşturmuştur. Bu temel prensipler ise, 

“çizgisel-gölgesel”, “düzlem-derinlik”, “açık form-kapalı form”, “çokluk-birlik”, 

“belirlilik-belirsizlik” gibi biçime özgü ölçütlerdi. Wölffllin bir sanat yapıtının 

incelenmesini belirlenen bu nesnel ölçütlerle tek tek ele almış kültürden ve 

sanatçısından bağımsız salt bir nesne olarak incelemiştir (Panofsky, 1995, s. 9-10). 

 

Bu ilk kuşak sanat tarihçilerinin öğrencisi olarak yetişen Ervin Panofsky, Wölffllin’ in 

bir sanat yapıtını incelerken geliştirdiği ölçütleri eleştirmiş ve sanat yapıtını tek 



 34 

başına bir nesne olarak ele almasına karşı çıkmıştır. Panofsky bu karşı çıkış 

düşüncesinde ki ifadesi şöyledir: “Sanat yapıtı, içinde oluştuğu ve bir parçası olduğu 

kültür ortamı içerisinde yani dönemin felsefesi, toplumsal yapısı, psikolojisi, dinsel 

ortamı, politik ve ekonomik durum gibi olgularla ile birlikte ele alınıp incelenmelidir”. 

Panofsky, bu olguların hepsini “kültürel belirtiler” olarak isimlendirmekte ve sanat 

yapıtının ruhundan yola çıkarak “biçim”, “içerik”, “konu” olarak ele almanın yerinde 

bir yöntem olduğunun gerekliliğini savunmuştur (Panofsky, 1995, s. 11). 

Arthur Danto’ ya göre ise; bir nesnenin sanat yapıtı olması için iki gerekli koşul 

vardır, bunlar ‘anlam’ ve ‘cisimleştirme’. Burada yapıtın yorumlanabilmesi için bu iki 

koşulun bir arada olabilmesi gerektiğine değinir. Eğer bir yapıt yorumlanamıyorsa 

sıradan bir nesneden öteye geçememiştir. Danto için bir sanat yapıtı: “Sanat, yorum 

atmosferinde var olur. Her sanat yapıtı bir şey hakkındadır ve aynı oranda yapıtın 

konusuna dair bir tavrı veya konuyu görme biçimini ifade eder” (Alioğlu ve Bayrak, 

2019, s.16).  

Motifler yerine imgeler, öyküler ve alegorilerle ilgilenen ikonografik çözümleme, 

elbette ki nesne ve olaylarla pratik deneyimlerimizle edindiğimiz yakınlıktan öte 

bir şeyler gerektirir. İkonografik çözümleme, yazın aracılığı ile aktarılan amaca 

yönelik okuma ya da sözlü gelenekle edinilmiş olsun belli tema ve 

kavramlarında tanınmasını gerektirir (Panofsky, 1995, s. 39). 

Platonun evreninde ise nesneler, duyulur olanlar ve akılla kavrananlar olarak ikiye 

ayrılır. Platon, duyularla algılanan şeyler ve akılla kavranan formlar arasındaki ilişkiyi 

incelerken, Demiourgos (Mimar Tanrı) üretimi ve insan üretimi diye iki kısma ayırır. 

İnsan üretimi olmayan şeyleri doğal yaratım olarak tanımlar ve Demiourgos alanının 

aklın ötesinde olduğu için duyularla algılandığı görüşündedir.  Akılla kavranan 

idealar dünyasını ise “kozmos” un bir yansıması olarak görür. “Sanatın görüntüleri 

birer benzetme ve kopya olarak dış dünyaya yansıtılır. Bu nedenle bunlar 

gerçeklikler değil sadece görüntülerdir, ideaların kopyalarıdır. O yüzden nesneler 

arasındaki ilişki “Mimesis” (taklit) ilişkisidir” (Alioğlu ve Bayrak, 2019, s. 21). 

Aristoteles, insanın doğasında yer alan taklit etme eğiliminin çocukluktan itibaren 

başladığını savunur. Ona göre doğayı esas alan sanat, nitelikli olduğu sürece bireyin 

ahlaki gelişimini destekleyen eğitsel bir işlev üstlenir (Huntürk, 2016, s. 27). 

Sanatsal yaratımla olan ilişkimiz hem yaratıcı hem de izleyici düzeyinde özne- 

nesne ilişkisidir. Bu ilişkide plastik sanatlar, nesneye en fazla gerek duyan 

sanat dalıdır. Sanat yapıtı, sanat ürünü, sanat nesnesi dediğimiz şey özerk bir 



 35 

nesne olarak modernizme özgüdür. Daha öncesinde öte dünyadan söz eden 

dinsel, büyüsel bir anlatımdır. Kapitalist üretimle sanat dinden ayrılmış, özerklik 

kazanmıştır. Rönesansa erişinceye kadar nesne gerçeğinin yeri simgelerle 

dolmuş, fakat yeniden doğuşla birlikte bunun yerini matematiksel bir nesne 

almıştır. Artık nesne somut, aklın uzantısıdır; o çözümlenebilir, irdelenebilir, 

sorgulanabilir; yalnız doğayı taklit etmeyecek, modelle özdeşleşmeyi 

aşacaktır. Çağdaş düşünceye göre doğa bir model değil, kaynak olacaktır 

(Emrali, 2002, s. 80). 

Sanatta nesne, modernizme kadar mimesis olarak şekillenmiştir ancak bu dönemde 

ortaya çıkan sanayi ve endüstri alanındaki icatlar ve gelişmelerle, toplumu büyük 

oranda etkilemiş ve nesneye olan bakışı değiştirmiştir. Günlük İşlevi dışında 

kullanılmayan nesneler, sanatçılar tarafından taklitlerinin yerine, gerçeğin birer 

temsili olarak kullanılmaya başlanmıştır. Sanatçılar, kullandıkları nesnelerle, 

yapıtlarındaki anlamı desteklemiş bilindik sanat malzemesinin dışına çıkarak yeni 

medyumlar aracılığı ile izleyicide yeni bir algı yaratmaya başlamışlardır. 

Tarih boyunca imge kavramı insan yaşamında sanat ve kültürlerde önemli olmuştur. 

Kökenleri araştırıldığında Paleolitik zamanlardan günümüze değin insanoğlunun 

imgeyi yarattığı anlaşılmaktadır. İnsanlar, farklı dönemlerde ve coğrafyalarda çeşitli 

nedenlerle kendilerine özgü imgeler üretmiş ve bunları kullanagelmişlerdir. Bu 

bağlamda imge, tıpkı dil gibi evrensel bir yapıya bürünmüştür. Toplumların kültürel 

yapılarında yer alan mitler, ezgiler, öyküler, desenler ve günlük pratikler, o toplumun 

hayal gücünün yansımalarını barındırır. Esasında değişen yalnızca sembollerdir; 

çünkü insanın anlatı kurma yetisi tarih boyunca bu simgeler aracılığıyla 

şekillenmiştir. Semboller değişir ancak sembolik düşünce değişmez, imgelerin 

değişmesiyle anlatılarda değişir ama imgeleme yetisi değişmez. Dahası 

değişmeyen sadece “yeti” değil, imgelerin formu ve sembollerin düşünce üzerindeki 

etkisidir. İmgeleme, Durand’ ın tabiriyle, “geçmiş, olası, üretilmiş ya da üretilecek 

tüm imgelerin toplaştığı bir müze durumundadır” (İlhan, 2018, s. 93-94). 

 

Nesneler, kendi duygusal yüklerini başka nesnelere aktarabilir ya da başkalarının 

yükünü üstlenebilir. Bu yönüyle her nesne, tekil ve çoğul anlamlara açık, katmanlı 

bir etki gücüne sahiptir; yani her biri potansiyel bir hazine gibi, etkileyiciliği zaman 

ve bağlama göre değişen bir yoğunluk taşır (Harman, 2020, s. 10). 



 36 

Nesne, sanatçının imge dünyasında birtakım değişimler, dönüşümler ve kırılmalarla 

bir şey olmaktan çıkar ve öznenin nesneye yüklediği bir varlık haline gelir. Sanat 

çalışmalarında nesneye ilk olarak 1911-1915 yıllarını kapsayan sentetik kübizm 

döneminde rastlanır. Karton, ip, tel, kumaş ve düğme gibi gündelik yaşamın birer 

nesnesi olan ve doğa ile ilgisini koparmış salt biçimler aracılığıyla bir araya getirilen 

nesneler yeni kimlikleriyle birer imge haline dönüştürülmüş ve yeni bir anlatım dili 

kazanmıştır. Bu sentetik kübist birleştirmeler asamblaj olarak tanımlanır. Pablo 

Picasso bu tür nesneleri heykelde kullanarak asamblaj sanatının öncülerinden 

olmuştur. Picasso’nun çalıştığı Gitar’ da (Görsel 8) yeni bir tür yapı söz konusudur. 

Ayakta durmayan gitar duvara asıldığı için resim veya kabile maskesi olarak 

düşünülebilir. Geleneksel heykel malzemesi yerine tel, metal ve plaka kullanarak 

yeni bir üç boyutlu yapı oluşturması bakımından önemlidir (Huntürk, 2016, s. 227). 

       

     Görsel 8. Pablo Picasso, Gitar,1912. Modern Sanat Müzesi, New York. 
 Kaynak: Özi Huntürk.2016, Heykel ve Sanat Kuramları. İstanbul: Hayalperest Yayınevi. S.227. 

Rus devrimi ve I. Dünya Savaşından sonra, dünya geri dönülemez bir şekilde 

değişti. Bu değişimlere ek olarak yürüyen merdiven, elektrikli süpürge, ampul, renkli 

fotoğraf gibi icat ve yeniliklerin ortaya çıkmasıyla insanların yaşam biçimleri de 

farklılaştı. Devrimden önce Avrupa’ da uzun yıllar geçiren Rus Sanatçı Viladimir 

Tatlin, Naum Gabo ve kardeşi Antoine Pevsner 1917’de Rusya’ya döndüler. Paris'te 



 37 

bulunduğu süre zarfında Picasso'yu ziyaret eden Tatlin, sanatçının üç boyutlu 

asamblaj eserlerini inceledi. Sanatın, modern endüstriyel dünyayı doğrudan 

yansıtması gerektiğine inanan Tatlin, Rusya'ya döndükten sonra hurda 

malzemelerle soyut geometrik rölyef yapıtlar üretmeye başladı. Bu eserlerde, 

yapının kendisi kadar, nesneler arasındaki ve çevresindeki boşluğun da önemli 

olduğuna dikkat çekti. Mimaride teknoloji ve güncel hayatta yaşanan gelişmeleri 

modernize etmek için ortaya çıkarılan konstrüktivizm terimi başlangıçta Pevsner 

tarafından dile getirilerek 1920’li yıllara gelindiğinde kullanımı yaygınlaşmaya 

başladı (Hodge, 2014, s. 124-125). 

                    
 

 Görsel 9. Naum Gabo. 1958, “Uzayda Doğrusal Yapı”. Naylon monofilamenti pleksiglas, 
38,5x20,0x20, 0cm.Basel. (a). 

Erişim:02.05.2025.https://www.artbasel.com/catalog/artwork/68209/Naum-Gabo-Linear-
Construction-in-Space-No-2 

Bir Bauhaus öğrencisi olan Max Bill de konstrüktivizmin sanat pratiği üzerindeki 

etkisini örneklemeye çalışmıştır. Amacı, Gabo (Görsel 9) ve Pevsner gibi 

matematiksel kavramların modellerini heykelsi bir form haline getirmektir. Max Bill, 

matematiksel nesneler olan “Geometriyi, yüzeylerin ve şekillerin karşılıklı ilişkilerini, 

tüm formların temeli olarak görür. Burada matematiksel figürlerin estetik ifadesinin 

kaynağı yatar. Soyut düşünceye somut bir form vererek mekânın matematiksel 

modellerinde olduğu gibi ona bir duygu unsuru ekler”. Bu sanatçıların asıl tutkusu, 

projektif (yansıtma)ve kavramsal bir form kavrayışıyla malzemeye hâkim olmak ve 

nesneyi çekirdek gibi görünen simetriden tekrar tekrar üretmektir (Krauss, 2021, s. 

92).  

https://www.artbasel.com/catalog/artwork/68209/Naum-Gabo-Linear-Construction-in-Space-No-2
https://www.artbasel.com/catalog/artwork/68209/Naum-Gabo-Linear-Construction-in-Space-No-2


 38 

Kübizmi ve fovizmi terk etmiş ancak yeni benimsediği üslubundan ve onu uygulayan 

bu konularda teori yazan insanlara da eşit derecede yabancılaşmış olan Marcel 

Duchamp için mesele artık bir sembolizm meselesi değildir. 1914’e gelindiğinde 

Duchamp, ilk iki heykelini endüstriyel ürünlerin kendisi ile yapar. Sonrasında mutfak 

taburesine monte edilmiş bir bisiklet tekeri ve şişeler birer ticari ürünlerdir. Duchamp’ 

ın ilk hazır yapıtı imzalı şişe rafı yalnızca sanatçı tarafından imzalanmış olması 

sebebiyle sıradan nesneler arasından sanat alanına aktarılmıştır (Krauss, 2021, s. 

98). 

1917 yılında Marcel Duchamp, bir pisuvarı alıp 90 derece döndürerek üzerine “R. 

Mutt -1917” olarak adını yazdı ve bir sanat galerisine yerleştirdi. Bu sıra dışı hamle, 

sanat dünyasında ezberleri bozan bir kırılma yarattı. Artık mesele nesnenin ne 

olduğu değil, nerede ve nasıl sunulduğuydu. Duchamp, pisuvarı sıradan bir objeden 

çıkarıp, bağlamını değiştirerek düşündüren bir sanat işine dönüştürdü. Bu yaklaşım, 

"ready-made" yani "hazır nesne" kavramının temelini attı. Duchamp için bu 

nesneler, hem gündelik yaşamdan alınmış sıradan eşyalar hem de bir sanatçının 

seçimiyle anlam kazanan işlerdi. Onun yaptığı, yalnızca estetik kuralları değil, aynı 

zamanda sanatın sergileniş biçimini, değerini ve izleyiciyle kurduğu ilişkiyi de 

sorgulamaktı. “Çeşme” adlı bu eser, sanatın üretimden çok niyetle, beceriden çok 

fikirle ilişkili olabileceğini ortaya koyarak kavramsal sanatın önünü açmıştır. 

                      
 
        Görsel 10.  Marcel Duchamp. “The Fountain”, 1917. 

Erişim:15.03.2025. https://www.nouvart.net/marcelavy-101-marcel-duchamp-ve-isin-reddi/ 

https://www.nouvart.net/marcelavy-101-marcel-duchamp-ve-isin-reddi/


 39 

Duchamp’ a göre, yaratıcı sürecin başlangıcında malzeme, bir iletişim aracı görevi 

üstlenir. Sanatçı, duygularını malzeme aracılığıyla aktarır ve bu malzeme, izleyiciye 

duygusal mesajı iletmekte önemli bir araç olarak işlev görür. Duchamp ilkel 

duyguların aktarımında önemli bir araç olan malzemeye bakışını şu sözlerle anlatır: 

“Her bir sanat eseri deyim yerindeyse sanatçının kendi kendisiyle karşılaşmasını, 

yani sanatçının malzemesi aracılığıyla duygularını yeniden yaşayıp yeniden 

düzenlediği analitik bir seansı temsil eder” der. Sonuç olarak ortaya çıkan yapıt 

sanat kılıfı adı altında kendini ifade etmek gibi görünse de aslında bu süreç 

sanatçının kendini iyileştirdiği içsel bir keşif haline dönüşmüştür (Kuspit, 2022, s. 

31). 

Duchamp’ ın bu cesur girişimi sanat tarihindeki önemli dönüm noktalarından biridir. 

Sanata getirdiği farklılık ile sanat tarihinde adından en çok bahsedilen sanatçı 

olmuştur. Duchamp’ ın bu yaklaşımı 1960’lara doğru Amerika’da yeniden ortaya 

çıkar. Kavramsal sanat ve pop sanat gibi akımları etkileyerek tekrar Avrupa’ya 

döner. Onu izleyen sanatçılar düşüncenin kendisini sanat eseri olarak kabul etmeye 

başlar ve sanat eserlerinin arasına el üretimi olmayan hazır ve her türlü malzemeyi 

sanata katma cesareti göstermişlerdir. Sanatçılar sürekli yeni ve denenmemişin 

arayışında olmuşlardır (Huntürk, 2016, s. 252). 

1950’li yıllardan sonra eleştirel rekabetin artmasıyla mecranın egemenliğinin 

azaldığı görülür. 1960’lara gelindiğinde sanat eserlerinin katı mecra tabanlı 

kategoriler halinde sınıflandırılması eleştirel bakımdan gitgide önemsizleşir. Bu 

süreç belirli bir özgürlük düşüncesinin yeşermesiyle ortaya çıkan maddi ve manevi 

olmayan araçların sınırsızlığından sanat yapma özgürlüğüne uzanan bir devrimdi. 

Ancak bu süreç ne eleştirel ne de kurumsal olarak tartışılan ve kesin olarak kabul 

edilmiş bir süreç değildi (Osborne, 2021, s. 152).  

1967 yılında Sol LeWitt’in Amerikan “Art forum” dergisinde yayınlanan “Kavramsal 

Sanat Hakkında Paragraflar” adlı makalesinde kavramsal sanatı şu sözlerle 

tanımlamıştır: “izleyicinin gözleri ve hislerinden ziyade aklına seslenmek için yapılan 

sanat”. Dikkatleri çoğunlukla izleyicinin düşüncesine ve iletilmek istenen mesajlara 

odaklanılması amaçlanmış sanatsal fikirlerini görsel anlatımdan olabildiğince uzak 

ve sönük bir görsel biçimcilik anlayışıyla sunmuşlardır (Hodge, 2014, s. 183). 



 40 

Amerika’da kavramsal sanat, düşüncenin biçimden çok daha ön planda olduğu bir 

yaklaşım olması gerektiği fikri yaygınlaşmıştır. Duchamp’ ın sanatı, Jasper Johns, 

Rauschenberg, John Cage ve Merce Cunningham gibi öncü sanatçıların eserleriyle 

şekillenen fikirler üzerine temellenmiştir. Sol Le Witt’ de sanatın sadece duygusal 

dışavurum, estetik, biçim veya beğeni gibi unsurlardan oluştuğu görüşünü 

reddetmiştir. Joseph Kosuth ise kavramsal sanatın tanımını, sanatın kavramsal 

temellerini sorgulamak olarak ortaya koymuştur ve "Felsefeden Sonra Sanat" 

başlıklı bir makalesinde estetiği sanattan ayrı tutarak, nesnelerin fiziksel niteliklerinin 

biçimbilimsel bir çerçevede analiz edilmesini eleştirmiştir. Duchamp’ ın hazır 

nesneleriyle başlayan bu evre, sanatın odağını biçimsel bir problem olmaktan 

çıkarıp, işlevsel bir soruna dönüştürmüştür. Başka bir deyişle, sanatın odağı görsel 

izlenimden kavramsal bir anlayışa evrilmiştir. Kosuth ise sanatın, tıpkı dilbilimsel 

felsefe çalışmalarında olduğu gibi, kendi iç koşullarına dayanan bir dil olarak 

çözümlenebileceğine inanmıştır (Atakan, 1998, s. 11). 

Sanat kavramının estetik kavramından ayrılmasına, sanatçıların sanat nesnesinin 

statüsünü sorgulamaya başlanmasıyla imge ile dil arasındaki ilişkinin irdelenmesine 

yol açmıştır denilebilir.  

Dil ve anlam sorunu, minimalizmin çabalarının olumlu yanını görmemize analojiye 

yardımcı olur, çünkü sanat yapıtına illüzyonist bir merkez veya iç mekân vermeyi 

reddetmek için, minimal sanatçılar, estetik nesnenin anlamını tamamen inkâr 

etmekten çok belirli bir anlam kaynağının mantığını yeniden değerlendirdiler 

(Krauss, 2021, s. 298). 

Minimalizmin sanatçılarının tutkusu, bir heykelin anlamının kökenlerini dışarıya 

atmaktı. Minimalistler sanatın gelenekle olan bağlarından kopmak ve sanatın 

temelinde yatan fikirlere odaklanmış, endüstriyel malzeme kullanımını savunan 

konstrüktivist fikrin savunucusu olmuşlardır. Sanatsal ifade ve ustalık geleneğini 

reddeden bir anlayışla yalın ve geometrik biçimlerle aritmetik ilerlemeyi 

heykellerinde hâkim olarak kullanan minimalist sanatçılar bir dizi tekrara dayalı 

kompozisyon stratejisi kullanmışlardır.  

Donald Judd’ un sanatında tekrara dayalı bu nitelik hem nesnenin hem de anlamın 

parçası olabilir. Judd’ un heykelleri birbirinin tekrarı olan tek biçimli dizelerden 



 41 

(Görsel 11) oluşur ve heykellerinin ismi yoktur. Heykelleri belirli nesnelerin taklidi 

değil yalnızca “belirli nesneler” olarak görülmesini, böylelikle heykellerinde dünyanın 

envanterinin genişletmesini istemiştir. Sanatçı Donald Judd’ un çalışmaları bir 

makine atölyesinde imal edilir. Bunun nedeni heykellerinde görmek istediği nesneye 

ait olan keskin kenar ve köşelerdir (Danto, 2020, s. 50). 

                                    
 
Görsel 11. Donald Judd. 1973, Boyutlar: 289,56 x 68,58 x 60,96 cm. SFMOMA, San Francisco, 
ABD. 
Erişim:25.03.2025.https://www.postdocument.net/search.php?content=Donald%20Judd,%20Untitle

d%20%28Stack%29,%201967 
 

Başlangıçta sanatın bilimsel bir dil aracılığıyla Modernizmin özünü yansıttığını 

düşünen Joseph Kosuth, zamanla bu görüşünden uzaklaşarak Modernizmi 

endüstriyel kapitalizmin kültürel bir yansıması olarak değerlendirmeye başlamıştır. 

1974’te antropolojiye yönelmesiyle birlikte tarihi, bireysel eylemlerle biçimlenen ve 

kişisel mitlerle beslenen insan ürünü bir yapı olarak görmeye başlamıştır. Ona göre 

sanat da bu öznel mitlerin dışavurumu niteliğindedir. Kosuth, tarih ve antropolojinin 

yaratıcı süreçler olarak bir düşünceyi yerli yerine oturtma ve anlam kazandırma 

kapasitesine sahip olduğunu savunur. Kosuth’un antropoloji bilimine 

yönelmesindeki amacı izleyicilerin kendi kültürlerini görebilecekleri bir sanatı 

yapmaktı çünkü sanatla kültürün birbirine bağlı olduğunu insanlar tarafından 

insanlık için üretilmesine ve geleceğini belirlemede etkin rolü olduğuna inanmasıydı. 

Kosuth bu inançtan yola çıkarak, toplumsal bilinci ortaya çıkarmaya yarayan 

“Antropolojikleşmiş” sanat ve felsefeyi, toplumu betimlemede felsefeden farklı 

https://www.postdocument.net/search.php?content=Donald%20Judd,%20Untitled%20%28Stack%29,%20196
https://www.postdocument.net/search.php?content=Donald%20Judd,%20Untitled%20%28Stack%29,%20196


 42 

olarak kültürün yaratılmasına katkıda bulunmayı amaçlamış ve bu yolla toplumsal 

ve tarihsel bağlamlar içinde “dil” ve “kültürü” doğrudan ilişkilendirilmiştir (Atakan, 

1998, s. 59). 

              
 

Görsel 12. Joseph Kosuth. 1986, Freud, Wittgenstein ve Musil, (Kurulum) Leo Castelli   Galery. 
   Erişim: 02.05.2025. https://www.castelligallery.com/exhibitions/joseph-kosuth2?view=slider#4 

 
 

Joseph Kosuth, duvar kâğıdı enstalasyonunda (Görsel 12) kullandığı bir metin 

Sigmund Freud'un “Günlük Yaşamın Psikopatolojisi” adlı eserinden bir paragraftır. 

Sanatçının sözleriyle, Freud'un eserinin bu bağlamda kullanımı, Zero & Not’ un 

yazarının eserini bir tür kavramsal mimari olarak anlamasına bağlıdır. Eser, 

paragrafların sayılmasıyla başlar ve duvarları kaplayana kadar devam eder. Metin 

silinse de inşa edilen alanın kendisi için yine de bir dil alanı olduğu ima edilebilir 

(Atakan, 1998, s. 87). 

Fransız filozof ve düşünür Jean- François Lyotard (1979), "Postmodern" kavramını, 

“La Condition Postmodern” adlı eserinde evrensel büyük anlatıların geçerliliğini 

yitirdiği ve farklılıkların öne çıktığı ancak bütünleşemediği bir durum olarak tanımlar. 

Postmodernizm, Batı'daki yeni teknolojiler ve değişen güç ilişkilerinin şekillendirdiği 

özgün bir tarihsel durumu ifade ederken, dünyayı hegemonik ideolojilerin alanı değil, 

çoğulluğun ve bireysel seslerin parçalı ifadesi olarak gören bir ideoloji, analitik bakış 

açısı ve estetiktir. Bu yaklaşım, Postmodern sanatsal pratikler içinde mimari, 

sinema, edebiyat, heykel ve sanatta geçmişe ironik göndermeler yapan üslup ve 

biçemlerine yönelik nostaljik çağrışımlarla eklektik kolaj benzeri ürünlere de yol 

açmıştır. Postmodernizmi yalnızca bir düşünce akımı olarak değil, aynı zamanda 

https://www.castelligallery.com/exhibitions/joseph-kosuth2?view=slider#4


 43 

batı toplumlarında teknolojik dönüşümler ve ideolojik kırılmalar bağlamında 

şekillenen bir tarihsel ve toplumsal durum olarak ele almakta gerekir (Eriksen, 

Nielsen, 2022, s. 217). 

Teknolojik gelişmeler sonucu büyük anlatıların günümüz çağdaş toplumlarında bir 

meşruiyetinin olmadığına ve güvenilirliklerini kaybettiğine inanan Lyotard: “Nihayet, 

burada bizim işimiz gerçekliği arz etmek değil, algılanabilen ancak sunulamayanın 

imalarını keşfetmek olduğu açığa çıkmalıdır” (Lyotard,1997, s.158). 

Lyotard’ ın büyük anlatıları; ebedi olanın, tarihsel olanın, psişik olanın yerine ima 

modeller olarak; fragman, postiş ve dolayımların kullanıldığı sanat pratiklerine 

müracaat etmek gibi açıklanabilir. 

Sarkis’ in 1970'li yıllardaki üretimleri, metal plakalar, katran, tel, neon ışıkları ve ısı 

gibi çeşitli materyaller aracılığıyla sıradan objelere yeni semantik anlamlar 

yükleyerek, yalnızca öznel bir anlamlandırma yaratmakla kalmamış, aynı zamanda 

toplumsal bellekte yerleşik savaş temalı kültürel imgelerin oluşumuna katkıda 

bulunmuştur. Sanatçının kullandığı yeniden inşa edilmiş nesneler, bireysel 

hafızasıyla ontolojik bir bağ kurarken, eş zamanlı olarak bu nesnelerin mekânsal 

dönüşümlerini ve bulundukları bağlamdaki işlevsel karşılıklarını epistemolojik bir 

sorgulamaya tabi tutmaktadır. Örneğin, bir sergi enstalasyonunda zemine 

uygulanan ve ardından destrüktif bir işlemle (kesme ve yakma) dönüştürülen 

katranın duvar düzlemine entegre edilmesi, söz konusu sanatsal yaklaşımın somut 

bir örneğini teşkil etmektedir. Tıbbi bir terim olarak kullanılan “Karartma" (black-out) 

kavramı, askeri terminolojide gizlenme, bilinç kaybı ve yazınsal bağlamda metinlerin 

sansürlenmesi veya silinmesi gibi çoklu anlamlara sahip çok katmanlı bir yapıyı 

sergilemektedir. Sarkis’ in eserlerinde bu kavramsallaştırmaya yaptığı göndermeler, 

dilsel ve materyal unsurların politik ve poetik birer araç olarak nasıl işlev 

görebileceğine dair derinlemesine bir analizi ve bu araçların potansiyelini 

irdelemektedir. “Black-Out” (Görsel 13) sözcüğünün barındırdığı karşıtlık hem 

eylemleri hem de durumu inceleme için kullanılabilecek her şeyi ört bas etmiş, 

korumuş, gizlemiş ve silmiştir. Sarkis, “Black-Out” çalışmasıyla simgesel olarak 

maddenin barındırdığı kara enerjiyi katranı yakarak dışarı atmıştır (Atakan, 1998, s. 

37). 



 44 

            
 

Görsel 13. Sarkis. “Black-Out”, 1974, Galerie Handschin, Basel 
Erişim; 15.03.2025. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1132142 

 

Post modern anlayışta sanat, izleyicinin kendisini seyretmesinden çok 

deneyimlemesini ve düşünmesini talep eder. Sanat dallarında sınırlar belirsizleşir. 

Her tür üretilmiş, hazır veya doğal nesne, mekanlar ve yerler, hatta sanatçının 

bedeni dahil sanatın malzemesi haline gelmiştir. Günümüz sanatı modernizmin 

biçim dilini kullanırken aynı zamanda yeni bir dil zenginliği ile post modern anlayışın 

getirdiği yaklaşımları da yansıtmıştır.  

Stella'nın "modern başlangıçlar" kavramı, estetik ozmozun etkisini yalnızca ortadan 

kaldırmakla kalmayıp, aynı zamanda bu etkiyi tersine çevirmektedir. Bu durum, 

yüksek sanatın sanat olmayana doğru bir evrim geçirdiğini, dolayısıyla sanatın nihai 

sınırına ulaşıldığını işaret etmektedir ki bu durum, Postmodern dönemde sanatın 

sonu olarak da değerlendirilebilir. Lowry'in de ifade ettiği üzere, postmodernite de 

sanat, toplumsal bir hizmet nesnesi olma niteliğini yitirmiştir. Stella’nın görüşüne 

göre, otantik bir sanat üreticisinin eseri, estetik değerini bir şekilde yitirmek 

zorundadır (Kuspit, 2022, s. 30). 

“Fikir Sanatı” veya “Enformasyon Sanatı” olarak ta adlandırılan Kavramsal Sanat 

geleneksel sanat eseri biçim ve anlayışının dışında kalan bir görünüm sunar. 

Kavramsal sanatçılar bir fikrin her zaman sonuçtan çok daha önemli olduğuna inanır 

ve geleneksel sınırların ötesinde düşünürler. Fikirlerini en uygun araçlarla, gündelik 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1132142


 45 

nesne ve objelerle, kelimeler, basit çizimler, kısa film ve performanslarla düşünür ve 

ortaya koyarlar. Kavramsal Sanat için, Performans sanatı, Enstalasyonlar, Video, 

Yeryüzü ve Arazi Sanatı gibi pek çok sanat türünü de kapsayıcı bir sanat terimidir 

de diyebiliriz. Günümüz sanatının temellerinin atıldığı 1960’larda Sanatçı Sol Le 

Witt’ in bir sözünü aktaracak olursak: “Enstalasyon sanatından politik, feminist ve 

sosyal içerikli sanata kadar bugünün kayda değer sanat formlarının kökü kavramsal 

sanata dayanmaktadır” (Hodge, 2014, s. 183). 

2.2. Sanatta Arşivsel Alan 

20. Yüzyılın en etkili sanat eleştirmenlerinden olan Greenberg’e göre Duchamp’ ın 

sanatı hangi yöne doğru götürdüğünün eleştirisi olarak hazır yapımlara odaklanmış 

görünmektedir. Greenberg’in eleştirilerini yine de her şeye rağmen geçersiz 

kılmadığını belirten Bettina Funcke için “Duchamp’ ın alet çantasında çok daha 

güçlü araçlar vardı. Kendi çalışmaları için el kitapları oluşturma şekli, birinin kendi 

eserinin ince ayarlı yeniden üretimi, kopya ve basımı yapılmış nesnenin statüsü, 

sanatın söyleme dönüştürülme şekli…” Daha da önemlisi, bugün Funcke’nin sanat 

dünyası için ilk önemini zaten açığa vurduğu “dokümantasyon, bilgi, değiştirilmiş 

fotoğraflar, sahtecilikler, kimlikler, anlatışımlar ve aktarımlardan” oluşan “Duchamp’ 

ın aşırı sömürülen mirasına” sahip olduğumuz görüşüdür, denilebilir (Harman, 2022, 

s. 210). 

Sanatın dönüm noktası diyebileceğimiz 1960’lı yıllarda ortaya çıkan kavramsal 

sanat, 1970 ve 1980’li yılların stüdyo-sonrası ve mecra- sonrası farklı sanat 

pratiklerine zemin hazırladı. Obrist’e göre, sanatın maddi nesneler üretmesi fikrine 

meydan okuyan kavramsal sanat, neredeyse her şeyin, her fikrin, bir enstantanenin 

ve jestin sanat kategorisi adı altında değerlendirilmesine yol açtı. Obrist’in sıklıkla 

zikrettiği çağdaş sanatın vazgeçilmez unsuru olan “koleksiyon, kütüphane, arşiv” 

gibi disiplinler arası terimlerle sanatın mecralarının genişlemesine neden oldu 

(Foster, 2020a, s. 98). 

Günümüz sanat pratiği içerisinde arşivsel düzenleme (Görsel 14) olarak ifade 

edilen, belgeyi koruma, saklama veya biriktirme gibi uygulamalar, arşivsel sanatın 

bir parçası olarak değerlendirilebilir. Arşivsel uygulamalar, sanatın sadece estetik 

bir ifade aracı olmadığını, aynı zamanda kişisel ve kollektif belleği, tarihi ve kültürel 



 46 

mirası nasıl temsil ettiğini de gösterir. Bu bağlamda sık sık geleneksel sanat 

formlarının ötesine geçer ve imaları geniş bir yelpazeden farklı uygulamalarla sunar.  

Saklama, biriktirme ve kayıt tutma toplumsal ve kültürel etkenlerin sonucunda ortaya 

çıkan bir alışkanlık ve davranış şekline dönüşür. 

                        
 

Görsel 14. Thomas Demand. “Arşhive”1995. Silver dye bleach print, face-mounted to acrylic. 
Erişim.20.03.2025. https://www.guggenheim.org/artwork/4383  

 

“Tarih ve Bellek” kitabının yazarı Jacgues le Goff, tarihin kökeni ve ontolojik 

dayanağının doğrudan, özneler arası, nesil aşırı aktarım olarak geleneğin yapısında 

da kaydedildiği gibi bireysel ve kolektif belleğinde tanığı olduğu görüşündedir: 

 

Tarih yazımı tarihçilerin tarihi ve mevcut durum için en önemlisi modern, 18. 

Yüzyıl sonrası dünya tarihî anlamında tarih; bireysel ve kolektif belleğin bu 

birliğin kırılmasıyla, hatıraların çoğalmasıyla ve bunun sonucunda dışsal, 

belgesel kaynakların toplanması ve yorumlanması üzerinden geçmişin kolektif 

anlamının yapay inşaları gereksinimiyle başlar. Modern tarih yazımında belge 

ve arşivin önceliği buradan kaynaklanır. Bununla birlikte yakın zamanda 

tarihsel deneyimin mecrası olarak belleğe dair metaforik açıdan genişletilmiş 

bir kavrayışı geri getirmeyi amaçlayan, daha çok psikoanalitik biçimli güçlü 

teşebbüsler olmuştur. Travma, melankoli ve yas, bireysel psişik yaşam 

kategorilerinden çıkarılıp daha geniş bir alana yayılarak hem kültürel hem 

siyasi tarih söylemlerinde kolektif deneyimin imtiyazlı terimlerine 

dönüştürülmüştür. Bu söylemlerde sık sık sanatçıların biyografilerini ve 

özellikle çocukluklarını yeniden değerlendirmek için kullanıldığı çağdaş sanat 

üzerine söylemde git gide daha merkezi bir yol oynamaya başlamıştır. Çağdaş 

sanatın burada önemli rol oynamasının nedeni öznellik ve duyguyla kültürel 

açıdan imtiyazlı ilişkilerdir (Osborne, 2021, s. 284-285). 

https://www.guggenheim.org/artwork/4383


 47 

Heykel sanatı, genellikle fiziksel form ve mekân arasında bir ilişki kurarak anlam 

üretir. Ancak, diğer bir ifade sureci de arşivleme ve istiflemedir. Günümüz sanat 

pratiğinde kullanılan istifleme teknikleri, nesnelerin sıralanarak, üst üste 

yerleştirilerek ya da belli bir düzende bir araya getirilmesiyle ortaya çıkar. Bu tür bir 

düzenleme, arşivsel bir mantığın görsel ve fiziksel bir yansımasıdır. Bu bağlamda, 

arşivler yalnızca bilgi ve belge saklamak için değil, aynı zamanda fiziksel objelerin 

düzenlendiği bir alan olarak işlev görür. Arşivleme, nesnelerin sınıflandırılması, 

düzenlenmesi ve saklanması süreçlerini kapsar ve bu süreçler sanatçının form, 

hacim ve yerleştirme anlayışını doğrudan etkiler.  

Arşivsel sistem, yalnızca nesnelerin sistematik bir şekilde muhafaza edildiği bir depo 

işlevi görmez; aksine, bu düzenleme biçimi, nesnelerin semantik değerini yeniden 

inşa eden stratejik bir mekanizma olarak işlevsel bir sistemdir. Belgeler, insan 

belleğinin dışavurumu olarak formüle edilmiş araçlardır ve düşüncelerin 

kaydedilmesi, eylemlerin belgelenmesi, bilginin transferi, iddiaların desteklenmesi, 

olgusal durumların teyidi ve tarihsel olaylara dair kanıtların oluşturulması gibi 

amaçlarla bilinçli bir şekilde üretilirler. Bilginin üretimi, depolanması ve erişilebilir 

kılınması süreçleri, geçmişle somut bir bağlantı tesis ederek, belgeler vasıtasıyla 

geçmişe dolaylı bir tanıklık imkânı sunar.  

 

1990’lı yılların başlarında, sanatçılara ilişkin biyografik ve bibliyografik bilgilerin yanı 

sıra, eser, sergi, koleksiyon, slayt ve makale envanterlerinin sistematik olarak 

toplanması ve belgelenmesi, sanat araştırmaları açısından henüz yeni ve 

gelişmekte olan bir uygulamaydı. Suzanne Briet, sanat için dokümantasyonun 

önemini şu sözlerle ifade eder: “Endüstri için makine neyse, kültür içinde 

dokümantasyon odur”.  Bir doküman ise, en basit tanımıyla “bir olguyu destekleyen 

bir kanıt” ya da “fiziksel veya zihinsel bir görüngüyü temsil eden, yeniden oluşturan 

veya kanıtlamak amacıyla saklanmış, nesnel ve yahut kaydedilmiş sembolik bir 

göstergedir” (Esanu, 2022, s. 109-111).  

Çoğu zaman sorgulamadan elde ettiğimiz bir bilgi veya doküman bulunduğumuz 

sosyal, kültürel, ekonomik ve tarihsel bağlamlar içinde üretilir. Kanıt niteliği taşıyan 

bu bilgiyi üreten arşivin taşıyıcısı olan öznenin de dikkate alınarak sorgulanması 

gerekir. Arşiv, kim tarafından oluşturulmuş olursa olsun sanatsal müdahaleler, 



 48 

düzenleme, duygu ve eklemelerle yeniden inşanın içkinliğiyle özne ve nesne 

arasında bağ kurar.  “Arşiv mutlak bir hakikatin taşıyıcısı olamaz. Zira ne kadar 

kapsayıcı olursa olsun, arşiv her zaman bir seçki ya da tasarıdır ve bu seçki belirli 

türden bir anlatıyı destekleyecek şekilde düzenlenir”. Eleştirel tarih yazımı ve hafıza 

çalışmaları özellikle II. Dünya savaşı sonrasındaki yıkımı anlamlandırmaya 

çalışırken arşiv kavramının sınırlarını da yalnızca resmi arşiv olma bağlamından da 

çıkararak genişletmiştir. Resmî belge olmanın ötesine geçen bu genişleme aynı 

zamanda eleştirel yaklaşımın arşive bakışını, kurulum ve araştırma yöntemlerini 

hayal gücünün de olanaklarını kullanarak günümüz sanat pratikleriyle yeni bir 

anlatıya dönüşmesine imkân tanımıştır (Tataryan, 2025, s. 8- 10). 

Arşiv sanatına olan ilginin artması 2000’li yılların başından günümüze, çok daha 

güçlü bir şekilde hem siyasi hem de teknolojik olarak genişletilerek özgün bir eğilimle 

geri döndüğü söylenebilir. Alüminyum folyo, bant gibi gündelik eşyaların, bir yazar, 

sanatçı veya filozofa adanmış imge, metin ve belgelerin veya modası geçmiş dev 

araçlarla eliptik düşüncelerin, efsanevi rock konserlerin kayıtları dahası halk 

hareketi sloganlarının yan yana getirilerek oluşturduğu birtakım yerleştirmeler arşiv 

sanatının sanatsal pratik modelindeki argümanlarını temsil etmektedir. Arşiv 

sanatçıları kayıp ve bastırılmış bilgi ve belgeye meraklıdır. Bulunmuş imge, metin 

ve nesne araçlarını hiyerarşik olmayan yerleştirmelerle bilgiyi fiziksel açıdan yeni bir 

bakış açısıyla tekrar mevcut hale getirmeyi amaçlar. Kitle kültürünün arşivinden 

alınan veriler çoğu zaman muğlaktır bu durumda alternatif bir bilgi ağı olan belleğe 

başvurulur. Arşiv sanatçısı sadece gayri resmi arşivden yararlanmaz.  Bulunmuş, 

inşa edilmiş, olgusal ve kurgusal, kamusal ve kişisel malzemelerin melezliğini 

vurgulayacak şekilde yeniden üretir. Bunları bazen arşivsel denebilecek bir mimari 

içinde, metinler, görüntüler ve nesneler toplamı halinde sunar. Arşiv sanatı müzeye 

odaklı sanattan farklıdır. Fakat müzelerin temsili düzeninin ya da kurumsal etiğinin 

eleştirisiyle çokta ilgilenmezler. Müzenin bir kamusal alanda bütünlüklü bir sistem 

olarak büyük oranda yıkıldığı varsayılır (Foster, 2020, s. 37-41). 

Heykelin fiziksel varlığı, kültürel bellek ile olan etkileşimini pekiştiren somut bir alan 

yaratır. Arşivler, bu sürecin teorik temellerini oluştururken, sanatçı geçmişi ve 

toplumsal hafızayı günümüz sanatına nasıl entegre ettiğini gösterebilir. Sanatçı, 



 49 

geçmişin arşiv materyallerini yeniden şekillendirerek toplumsal kimliklere dair güçlü 

semboller üretebilir. 

          
 
              Görsel 15. Sarkis. “Çaylak Sokak” 2019 sergisinden görünüm. 

Erişim:20.03.2025. https://argonotlar.com/sarkis-caylak-sokak-kitabindan-tadimlik/  
 

Geçmişe ait sanat yapıtlarının günümüz sanat yapıtlarına doğrudan etkisi olmasa 

da sanat yalnızca sanatçıların değil, herkesin imge dünyalarından süzülerek ve 

bilinçaltımızda derin anlamlar bırakarak oluşmuş ortak bir belleğin ürünüdür.  

Sanatçı Sarkis’ in işleri geçmişten günümüze imgelenen dünyamızı derinden 

etkileyen “bellek” temalı işler barındırır (Fleckner, 2016, s. 10).  

Sarkis, “Çaylak Sokak” isimli yerleştirmeleriyle (Görsel 15), derinlerde gizli kalmış 

izleri arşivsel düzenlemelerle görünür kılmayı arzu eden bir sanatçıdır. Kimi zaman 

hayatına dair yıkımların, ölümlerin, sevinç ve umutların izlerini taşıyan arşiv, 

fotoğraf, desen gibi biriktirdiği gündelik nesneleri sergileyerek canlı bir müze 

oluşturarak insanlığı tarihin derinliklerine dek düşünmeye davet eder (Fleckner, 

2016, s.347).   

Günümüzde her şey sanatın malzemesi olabilir, bir düşünceyi ortaya koymak için 

her tür mecradan faydalanılabilir. Sanatın ne olduğuna dair felsefi bir teori için 

gereksinimiz olan belki de sadece fikirlerin ya da anlamların cisimleşmesidir. 

Sanatın felsefi bir tanımını sunmayı amaçlayan Artur Danto’nun “ontolojik “bir 

çalışmanın ürünü olan “Sıradan Olanın Başkalaşımı” adlı kitabında bir şeyin sanat 

olabilmesi için anlam ve cisimleştirmenin gerekli bir koşul olması gerekliliğinden 

bahseder (Danto, 2021, s. 128). 

https://argonotlar.com/sarkis-caylak-sokak-kitabindan-tadimlik/


 50 

Sanatçılar, belirli bir olayı, dönemi veya konuyu ele alırken farklı perspektiflerden 

inceleyebilirler.  Arşivsel sanat pratiği üzerine çalışan sanatçılar eserlerinde bellek, 

tarih, kültürel miras, kişisel ve toplumsal hafıza gibi konuları ele alarak, arşivsel 

süreçleri sanatlarına dâhil etmiş, izleyicileri düşündürmeyi, tarihle, hafıza ile ilişki 

kurmayı amaçlamışlardır. Bir sanatçı, arşivsel düzenlemelerle geçmişin farklı 

katmanlarını bir araya getirerek toplumsal hafızayı görsel bir biçime dönüştürür. Bu 

tür düzenlemeler, izleyiciye geçmişin nasıl yeniden anlamlandırıldığını gösterir ve 

arşiv ve arşivsel nesnelerin sanatta kullanılması, kolektif bir bellek oluşturma 

sürecine katkı sağlar. 

Nadir bulunan, orijinal kitap baskılarına tutkulu bir koleksiyoncu olan Jacques Lacan, 

hayatı boyunca her türden eşyayı biriktirmiştir. Örneğin, usta sanatçıların tabloları, 

arkeolojik küçük heykeller, kıymetli olduğunu düşündüğü birtakım mobilyalar, tuhaf 

giysiler, deri ayakkabılar, altın parçaları gibi nesneleri sıralayabiliriz. Lacan’ın 

listesinde dökümü yapılmış eşyalar hiç kuşkusuz bulunmazlar. Çünkü tüm arşivleri 

gibi onlar da dağılmışlardır. Tarih boyunca insanlar kültürleri ne olursa olsun kanıt 

için her zaman listelere başvurmuştur. Bu nedenle liste Lacan için tarihin arşivlenmiş 

gerçeğidir, olayın beklenmedik şekilde ortaya çıkışının damgasıdır. “Jacques 

Lacan’ın Büyük listesi” diyebileceğimiz koskoca bir nesne koleksiyonu içinde söz 

konusu olan; eşyalar, yerler, iç içe geçmiş bir dizi olay “hafıza ve nesne için hakiki 

bir depodur” (Roudinesco, 2021, s. 87-88). 

 

Psikanalizde bir bakıma sanatçının depo ve bellek konusuna benzer bir araştırmaya 

girişir. Lacan’ da bilinçdışı psikanalizleri için bunlara başvurur. 

 

1990’lı yılların sanatında dikkatte değer bir değişim de enstalasyon sanatının 

yükselişi ile olmuştur. Karmaşık ve tartışmaya açık olan bu kavrama göre 

“Enstalasyon sanatının sınırları yoktur ve belli bir mesafeden izlenmez. İzleyici ile 

bütünleşir ve içinde gezinir. Enstalasyon sanatı başlı başına bir mecra olmadığı gibi, 

mecraya özgü bir türde değildir” (Stallabrass, 2020, s. 31). 

 

Alman sanatçı Anselm Kiefer, II. Dünya Savaşı'nın ardından Almanya'nın Nazi 

geçmişinin neden olduğu yıkımı, sanatsal üretiminin temel eksenine yerleştirerek bu 

travmatik tarihsel mirası öznel bir inceleme nesnesi haline getirmiştir. Sanatçı, 



 51 

kendisini yalnızca bir eser yaratıcısı olarak değil, aynı zamanda bu çetrefilli tarihsel 

sürecin estetik alandaki varisi olarak konumlandırmaktadır. Kiefer, eserlerinde 

geçmişi inkâr etmek veya doğrudan bir saldırı tutumu sergilemek yerine, kişisel 

hafızasından beslenerek özgün sanatsal ifade biçimlendirmeleriyle yeniden 

anlamlandırmaktadır (Şahiner, 2013, s. 89). 

 

          

 

Görsel 16. Anselm Kiefer, Yüksek Rahibe/Zweistromland , (1985-1989), Courtesy Astrup 
Fearnly Museet.   Erişim: 26.12.2023. https://news.artnet.com/art-world/anselm-kiefer-workshop-
robbed-metal-628313-628313 

 
 

Sanatçı Kiefer, “Yüksek Rahibe” (Görsel 16) isimli çalışmasının üretim sürecinde, 

bilginin gücünü ve değerini öte yanda bilgiye ulaşmanın zorluklarını vurgular. Sanat 

tarihi açısından oldukça önemli olan bu yapıt, sanatçının kendini ifade etmesi 

açısından da oldukça sessizdir. Bu yapıtın Almanca adı ‘Zweistramland’ dır. Dicle 

ile Fırat arasındaki uygarlığın beşiği ve ilk büyük kütüphanenin kurulduğu toprakların 

adıdır. Çalışma, büyük boy yaklaşık 200 adet kurşun levhadan üretilmiş kitapların 

iki anıtsal boyuttaki rafa yerleştirilmesiyle oluşturulmuştur. Kiefer, geniş edebiyat ve 

tarih bilgisi ile desteklenen çalışmalarını kurşundan yaptığı anıtsal boyutlardaki 

kitaplara asitle müdahalelerde bulunarak, ürettiği kitapları raflara yerleştirdiği 

arşivsel denilebilecek nesneler toplamıyla düzen ve kaos içeren enstalasyonlarla 

gerçekleştirir. Kitaplık (Görsel 16) olarak kurgulanan çalışma, biriktirilen tarihsel 

https://news.artnet.com/art-world/anselm-kiefer-workshop-robbed-metal-628313-628313
https://news.artnet.com/art-world/anselm-kiefer-workshop-robbed-metal-628313-628313


 52 

anıları ifade ederken terk edilmiş bilginin kullanılmadığını âtıl halde oluşunu gözler 

önüne sermektedir. Kurşun döküm olan bu kitaplar bilgiyi hem koruyor hem de 

esirgiyor. Yapıt büyüklük olarak insan üstü boyutlarda olduğu için ya geçmişin ya da 

geleceğin tanrıları için hazırlanmış bir kitaplık izlemini veriyor. Kiefer, yenilikçi bir 

sanatçı olmasının yanı sıra eserlerini yaşadığı, benimsediği kültür ve geleneklerini 

simgesel, mitolojik, anıtsal imge ve analojilerle anlatarak bir inancın savunucusu ve 

yaptığı işe adanmış bir kahramana dönüşür (Lynton, 2000, s. 52). 

Bu ve benzeri tarihi olayların gösterdiği üzere bilgiyi ve kültürel kimliği ortadan 

kaldırmaya yönelik kasıtlı girişimler yağma, yakma ve istilalar savaş benzeri 

durumlarda bütün taraflar için birer kurban ve hedef olmuştur. Alevler gerçeği ve 

hafızayı yutar. Hayalde kayıp bir kütüphane, yazılı, gerçek bir doğruyu içerebilir ve 

kitap koleksiyonlarını tahrip edenler medeniyetin temelini baltalayabilir ya da 

sembolik bir temsili olup yanarak kül olabilir (Raven, 2023, s. 50). 

 

              
 
 
Görsel 17. Anselm Kiefer, Mohn und Gedächtnis (Haşhaş ve Hafıza), detay, 2019-2020. Fotoğraf 
Sylvain Heraud arşivi. 
Erişim: 02.05.2025. https://www.smithsonianmag.com/arts-culture/anselm-kiefer-artwork-30-years-
200-acres-180980994/ 

 
 

Bir metin doğrudan çürütülemez. Tamamen çürütülse bile, kitabın sözleri değişmez. 

Bu nedenle “kitapta öyle yazılı” sözü, hemen hemen “bu gerçektir” sözünü doğrular 

nitelikte bir anlamada gelir. “Herkesin yanlış dediğine doğru diyen bir metin, sonsuza 

https://www.smithsonianmag.com/arts-culture/anselm-kiefer-artwork-30-years-200-acres-180980994/erişim
https://www.smithsonianmag.com/arts-culture/anselm-kiefer-artwork-30-years-200-acres-180980994/erişim


 53 

dek o metin var olduğu sürece yanlışıyla yaşar. Metin doğası gereği dik kafalı ve 

inatçıdır”. İşte bu nedenlerden olsa gerek kitaplar yakılmıştır (Ong, 2020, s. 98). 

Ülkesinde uzun süren iç savaş döneminde kaybolan insanlara ait mobilyalardan 

enstalasyonlar yapan Kolombiyalı sanatçı Doris Salcedo’nun 2003 yılında iki bina 

arasına katmanlar halinde inşa etmek için istiflenmiş halde duran farklı renkte 1.550 

adet ahşap sandalyeyle mekânın unutulan hafızasına dikkat çekmektedir (Görsel 

18). Salcedo’nun eserlerinde birbiriyle etkileşim halinde olan bireysel ve kolektif 

hafıza kavramının ortaya çıkardığı “kültürel hafıza” kavramı söz konusudur. Tarihi 

konu ve kişiler, kolektif hafızanın bir parçasıdır ve bu kavramlar bizlere anıları 

hatırlatmaktadırlar. Arşiv, hafızanın bir adım ilerisine giderek gerçeklikle kurduğu 

bağı belgelerle de görünür kılar.  

 

      Görsel 18. Doris Salcedo, 8. Uluslararası İstanbul Bienali Yerleştirmesi, 2003. 
Erişim:30.12.2023.https://www.bernerzeitung.ch/die-kunst-der-grausamkeit-528436158465. 

 

Salcedo’nun mekâna özel yerleştirmesi yapıtlarının çoğunda olduğu gibi hem 

ülkesinde hem de dünyanın her yerinde halen yaşanan sayısız “kayboluşları” 

hafızalara kazımış hüzünlü bir yerleştirmedir (Wilson, 2015, s. 322). 

https://www.bernerzeitung.ch/die-kunst-der-grausamkeit-528436158465


 54 

Charles Merewetre’nin belirttiği gibi, Salcedo’nun hafızaya adanmış titiz ve zahmetli 

eserleri, kayıplarla yaratılmak istenen etkiyi yani hafızanın dondurulmasına karşı 

çıkar. Salcedo, kültürleri verimli biçimde bir araya getirmek, düşünceyi kışkırtmak 

farklı dönem ve kültürlere içsel bir bakış kazandırıp mekân ile bileşimleriyle 

eserlerinin görsel açıdan güç kazanmasını amaçlamaktadır (Stallabrass, 2021, s. 

42).          

Arşiv sanatçıları, tarihsel süreçte marjinalleştirilmiş veya unutulmuş bilgi 

katmanlarına eleştirel bir merakla bu verileri kavramsal düzlemde yeniden görünür 

kılmak amacıyla çalışırlar. Bu pratikte, buluntu nesne, imge ve metinler gibi 

heterojen materyaller, geleneksel arşiv hiyerarşilerini reddeden parçalı ve çoğulcu 

yerleştirmelerle düzenlenir. Kitle kültürü arşivlerinden devşirilen bu malzemeler, 

izleyicinin kolektif hafızasındaki tanıdıklıkları sayesinde, bağlamından koparılarak 

yeni anlam katmanlarına açık hale gelir. Ancak bu kaynaklar, doğası gereği belirsiz 

ve çok katmanlı bir yapı sergiler; dolayısıyla karşı anlatılar veya alternatif okumalarla 

dönüştürülmeye elverişlidir.  Nicolas Bourriaud’nun post prodüksiyon kavramı, bu 

pratiğin kuramsal temelini oluşturur. Bourriaud, sanatçıların önceden var olan 

kültürel formlara müdahalelerini vurgularken, dijital çağda özgünlük, aidiyet ve 

üretim kavramlarının dönüşümüne işaret eder. Bu bağlamda, arşiv sanatçıları 

envanter oluşturma, seçki kurma ve kolektif paylaşım gibi yöntemleri benimseyerek, 

geleneksel arşiv mantığını yapı bozuma uğratır. Öte yandan, arşiv sanatında 

kullanılan materyaller statik bir veri kümesi değil, gelecekteki yorumlara ve 

müdahalelere açık dinamik bir potansiyel taşır. Bu pratik yalnızca “post prodüksiyon” 

(üretim-sonrası) değil, aynı zamanda “ön prodüksiyon” (üretim-öncesi) süreçlerine 

de odaklanır; tamamlanmamış tarihsel anlatılar ve yarım kalmış projelerle diyalog 

kurar. Dolayısıyla arşiv sanatı, geçmişin izlerini şimdide yeniden inşa ederken, 

geleceğe dönük spekülatif bir bilgi alanı yaratır (Foster, 2020, s. 40). 

Fransız sosyolog, Maurice Halbwachs, bireysel hafızanın kolektif hafızayla 

bağlantısını kurup hafızanın geçmişi yeniden yaşatmadığından bilakis onu inşa 

ettiğinden bahseder.   Halbwachs’ ın hafıza hakkındaki görüşleri ile Foster’ ın da 

arşiv teorisi için ifade ettiği düşünce “arşivin bir kazı alanı değil, inşa alanı olduğu” 

sözüyle benzerlik göstermektedir (Foster, 2020, s. 67).  



 55 

Belleğin kişilerle yok olup gittiği toplumların, sahip oldukları kültürel miraslarını 

sonraki kuşaklara miras kalacağı sorunu önem kazanır. Bilginin neredeyse tek 

korunağının insan hafızası olduğu gerçeği, bilginin her zaman hatırlamak kadar 

unutulmaya da müsait olduğu anlamına gelir. Hollandalı Psikolog Dauwe Draisma 

“belleği”; nesnelerin ev sahibi olduğu bir depoya benzeten sözlerini şu ifadelerle 

anlatır: “Yazılmış olan şeyle, yaşanmış deneyim yer değiştiremez, yazılmış olan şey 

mesafe ve anlatım üzerine kuruludur. Oysa depolar, bizzat nesnelerin kendisine ev 

sahipliği yapar” (İlhan, 2018, s. 123). 

Hafıza, yalnızca kaydedilmez; aynı zamanda sanat yoluyla dönüştürülür, yorumlanır 

ve geleceğe yeniden aktarılır. Dolayısıyla, bellek temsilleri günümüz sanat 

pratikleriyle sadece geçmişle değil, bugünün algısıyla ve geleceğin olası 

yorumlarıyla da doğrudan bir ilişki içindedir. 

Tacita Dean'in sanatsal pratiği, geçmiş ve şimdiki zaman, olgusallık ve kurgusallık 

arasındaki karşılıklı etkileşimi sorunsallaştıran, keşfe dayalı bir metodoloji 

izlemektedir. Sanatçı, temel ifade araçları olan çizim, fotoğraf ve belgesel 

aracılığıyla, gerçek hayattaki trajik olayları kolektif hafıza ve unutulmuş tarihsel 

süreçler çerçevesinde yeniden ele almaktadır. Dean'in arşiv odaklı üretimleri, arşivin 

bizatihi alegorik bir temsilini sunmaktadır. Bu çalışmalar, zaman zaman melankolik 

bir atmosfer yaratırken, sıklıkla zihinsel bir karmaşaya yol açmakta ve her durumda 

tamamlanmamış bir nitelik arz etmektedir. Alegorik anlatının karakteristik 

özelliklerini taşıyan bu yapıtlarda, merkezi figür çoğunlukla muğlak göstergelerle 

dolu bir dünyada yönünü kaybetmiş ve çeşitli sınamalarla karşı karşıya kalan bir 

özne olarak belirir. Bu tür bir evrende özneye rehberlik edebilecek yegâne unsur ise, 

beklenmedik bir şekilde ortaya çıkan tesadüfi olaylardır (Foster, 2020, s. 49). 



 56 

    

 
Görsel 19. Tacita Dean, “The Sinking of the SS Plympton”, from part of “The Russian Ending”, 
2001, Kâğıt, Foto Gravür. 
Erişim: 03.04.2025.https://saglamart.com/tacita-dean-kayip-zamanin-pesinde 

 
 

Tacita Dean’in sanatsal pratiğinde (Görsel 19) fotoğraf, geçmişe dair modern bir 

tahayyül inşasının plastik potansiyelini ortaya koyar. Bu süreç, kimi belirsizlik 

barındırsa da ikna edici bir dönüşümle sonuçlanır. Fotografik temsil, bir yandan 

yıkıntıya duyulan patolojik bir ilgiyi yansıtırken, diğer yandan görünürde olanın 

yeniden anlamlandırılmasına aracılık eder. Dean’in çalışmalarında fotoğraf, hazır 

görüntülerin üzerine inşa edilen yeni bir imgelem katmanıyla, mistik ve tarihsel olanı 

harmanlayan bir anlatı alanı sunar. Sanatçı, aşınmış ve değeri yeniden tanımlanmış 

medyumlar aracılığıyla, geçmişle bugün arasında gizemli bağlantılarla kurgusal bir 

arşivin oluşumuna zemin hazırlar. Arşivlerde anonim bir şekilde yer alan bu görsel 

kayıtlar, hazır nesne statüsüyle zamanın akışını bükerek geçmişe dair terk edilmiş 

mekanlar ve kimliği silinmiş bireyler üzerinden imgelemler sunar.  Dean’in yaklaşımı, 

fotoğrafı bir vaka çalışması olarak ele alarak, zamanın ve kişilerin imgelenmesini 

yeniden yapılandırmaktır. Bu süreç, uzun vadeli bir estetik dönüşümü gözlemlemeyi 

mümkün kılar. Sanatçının yöntemi, kayıp bilgiye duyulan arzunun, bilgiyi güncel bir 

bağlama taşıma çabasıyla şekillenir. Bulanık ve belirsiz veriler, alternatif bir karşı 

bellek stratejisiyle düzenlenen bu durum post prodüksiyon müdahalelerle, nesnelere 

yeni kimlikler kazandırabileceği gibi, temellük teriminin de kavramsal tartışmalarında 

önünü açmaktadır https://saglamart.com/tacita-dean-kayip-zamanin-pesindeErişim: 

03.04.2025. 

file:///D:/https
file:///D:/https
https
https


 57 

Fotoğrafın postmodernist sanat eserlerinde yaygın bir şekilde kullanılmasının temel 

nedeni, teknolojik gelişmeler sayesinde yaygınlaşması ve tekrar üretime olan 

uygunluğudur. Fotoğraflar, yeniden üretim süreçlerinin artmasını sağlayarak, 

postmodernist sanat eserlerinde farklı kodlar, anlamlar ve metinsel ilişkilerin ortaya 

çıkmasına olanak tanır. Bu bağlamda, fotoğrafın içeriğinden çok, görsel bütünlük ve 

imgenin nasıl oluşturulduğu ve nasıl vurgulandığı önem kazanmaktadır.  

            

Görsel 20. Marta Minujin. 2017, “Yasaklı Kitaplar” Parthenon, Documenta 14, Kassel Almanya. 
    Erişim: 31.12.2023. http://www.brandlifemag.com/yasaklara-karsi-kitaptan-bir-tapinak/ 

 
 

Kolektif hafızanın farklı kesitlerini, hafızanın bastırılma ve geri kazanılma anlarını 

etkileyici biçimde bir araya getiren bir diğer isim Arjantinli sanatçı Marta Minujin. 

Vaktiyle Nazilerin kitap yaktıkları Almanya’nın Kassel kentindeki Friedrichplatz 

meydanında gerçek Yunan tapınağı boyutlarındaki göze çarpan 100.000 kitaptan 

oluşan, “Yasaklı Kitaplar” (Görsel 20) enstalasyonu, 1933 yılının Nazi 

Almanya’sında, bugün sembolik tapınağın yükseldiği yerde yakılarak küle 

dönmüşlerdi (Stallabrass, 2021, s. 174). 

“Belki de arşiv sanatının paranoyak boyutu ütopyacı hevesin bir diğer yanıdır: 

Geç kalmışlığı oluşum haline dönüştürme; sanat, edebiyat, felsefe ve 

yaşamdaki başarısızlığa uğramış düşleri alternatif toplumsal ilişki türleri için 

mümkün kılan senaryolar haline getirme; bir arşivin hiçbir yerini bir ütopyanın 

yeni yerine dönüştürme arzusudur” (Foster, 2020, s. 67). 

http://www.brandlifemag.com/yasaklara-karsi-kitaptan-bir-tapinak/


 58 

Tarihi olayların bilgiyi ve kültürel kimliği ortadan kaldırmaya yönelik kasıtlı girişimleri 

yağma, yakma ve istilalar gibi savaş benzeri durumlarda bütün taraflar için birer 

kurban ve hedef olmuştur. 

 

Thomas Jefferson 1813 tarihli ünlü mektubunda bilginin yayılmasını bir mumun 

başka bir mumdan yakılmasını şu sözleriyle kıyaslamıştı: “Benden bir fikir alan kişi, 

benimkini azaltmadan kendine talimat verir; tıpkı kendi mumunu benimkinden 

yakarken beni karanlıkta bırakmadığı gibi”. Kütüphaneler ve arşivler Jefferson’ın 

mumunun vaadini yerine getirerek fikirler, doğrular ve gerçeklerin temel birer 

referans noktasını oluştururlar (Ovenden, 2020, s. 28). 

             
 
Görsel 21. Rachel Whiteread. 2000. “Sessiz Kütüphane”. 10x7x3,8 m Çelik ve Beton. Viyana. 
Erişim:15.07.2024. https://www.thecollector.com/what-are-rachel-whitereads-most-famous- 
sculptures/ 

 

 

Britanyalı sanatçı Rachel Whiteread tarafından tasarlanan Viyana’nın Yahudi 

mahallesinde Judenplatz’ ın da yer alan “Holokost Anıtı” (Görsel 21) sayısız kurbanı 

anmak için kendisine yaptırılan kalıcı bir kamusal sanat yapıtıdır. “İsimsiz 

Kütüphane” olarak da bilinen heykel bir kütüphanenin içini andırmaktadır. Normal 

bir kütüphanede olması gerekenin aksine sırtlarını göremeyeceğimiz şekilde kitaplar 

yerleştirilmiştir. Anıtın girişinde “Naziler tarafından 1938-1945 yılları arasında 

öldürülen 65.000 bin Avustralya Yahudi’sinin anılarına…” yazmaktadır. Anıtın 

kapılarının içi sonsuza dek kapalı olan anıt, bu kitlesel trajedi sırasında kaybolan 

sayısız çoklukta kayıp hissi ile asla geri getirilemeyen hikâyeleri 

yansıtmaktadır.  Rachel Whiteread, üniteleri sağlam, önceden haber veren bir beton 

https://www.thecollector.com/what-are-rachel-whitereads-most-famous-%20sculptures/
https://www.thecollector.com/what-are-rachel-whitereads-most-famous-%20sculptures/


 59 

kütle halinde bir araya getirmeden önce her kitap sırasını ve kapıyı ayrı ayrı çimento 

beton dökerek kurgusal bir alan yaratmıştır 

https://www.avlaremoz.com/2017/01/24/holokost-anitlari-ve-hissettirdikleri-2/ Erişim: 

05.05.2025. 

 

Toplumsal bilgi stoğu olarak görülen kütüphaneler, kütüphane içindeki kitapların 

bilgisiyle ilgilenmez ancak o bilginin hangi bağlamda ne düzende yer aldığı ve hangi 

kitaplarla bağlantılar kurduğunu ve kurulduğunu merak eder. “Motif” literal anlamı 

itibariyle tarihin bir konusu olabilir ama o motif üzerinde yer aldığı nesneye göre 

anlam kazanır (İlhan, 2018, s. 100). 

 

             

 

Görsel 22. Sarah Sze. 2023. Metronom. Projektörler, kâğıt, ahşap ve paslanmaz çelik, karışık 
medya, boyutlar değişken. Solomon R. Guggenheim Müzesi. 
Erişim:18.03.2025. https://arts.columbia.edu/news/professor-sarah-sze-solo-show-guggenheim 
 

 

Arthur Danto’ ya göre Sarah Sze’ ın çalışmalarında sanat, “modelin oynadığı rolün 

mimari olmaktan ziyade bilimsel olduğu”, medya kuramcısı Alexander Galdoway ise 

“dijital ağların iki usul arasında salındığı” görüşündedirler. Bu usullardan ilkinin 

doğrusal, etkili ve işlevselliğe müsaade eden “zafer zinciri” olarak tanımlarken 

diğerinin üzerinden iletişim kurarken verimizi yakalayan ve böylelikle bizi tamda 

bağlanma eylemi sırasında tuzağa düşüren bir “enkazın ağı” olarak betimlerler. 

Sarah Sze ise eserlerini bir “habitat” olarak tarif eder. Her bir parça incelenip test 

https://www.avlaremoz.com/2017/01/24/holokost-anitlari-ve-hissettirdikleri-2/
https://arts.columbia.edu/news/professor-sarah-sze-solo-show-guggenheim


 60 

edilebileceği bir ortamdaymışçasına belirli bir davranışın kanıtıymış gibi hareket 

eder. Bu habitatların zaman zaman başka bir tür içinde yaşadığımız insan merkezli 

çevrede bulunan belki de fazlalık olan ihtiyaç dışı, gereksiz nesnelerle kendine 

dünyevi bir yuva yapmaya mecbur ancak başka bir dünyaya ait bir kuş tarafından 

çatılmış paradoksal bir yaşamın inşasını da akıllara getirir (Foster, 2020a, s. 184). 

 

Amerikalı görsel sanatçı Sarah Sze, “Metronom “adlı eserinde (Görsel 22) çağdaş 

yaşamın nesnesi olarak tanımladığı gündelik yaşamın malzemelerinden 

yararlanmaktadır. Sanatçı, bilginin ve belleğin rolünü genellikle askıda kalan 

nesnelerin temsiliyle ifade etmektedir. 

 

“Heykelin ana fikrini betimlemek, onu parçalarına ayırmayı beraberinde getirir” der, 

Sarah Sze. Sanatçının bu prensibi onu bilindik şeylerden alışılmışın dışında 

dünyalar yaratmaya teşvik eder. Eserlerinin çoğu buluntu nesne kadar sıradan 

olmasalar da asamblaj işlerin geneline göre daha derli topludurlar. Sarah Sze 

yapıtlarını sıradan olarak niteleyebileceğimiz, çengelli iğne, şişe kapağı, kulak 

temizleme çubuğu gibi sanata dahil edilmeyen malzemeleri kullanmış ve bunlara 

çeşitli müdahalelerde bulunarak yerini bilindik gündelik nesnelere bırakmıştır. Sze’ 

ın eserlerinde gerek kavramsal gerekse fiziksel olarak yön veren birtakım eylemler 

vardır. Çalışmalarında “değer vermek” ve “bocalamak” diye tabir ettiği iki eylemin 

altını çizer. İrili ufaklı nesnelerden yapılmış titiz kompozisyonlarıyla estetik açıdan 

değersiz olarak algılanan şeylere estetik değer kazandırmak hakkında izleyiciyi 

düşünmeye sevk eder (Foster, 2020a, s. 177-178). 

 

Sze için zaman ve mekân deneyimimizin günümüz insanın doymuş dünyasındaki 

dijital ve maddi nesnelerin, görüntü ve bilgilerin akışına göre sürekli olarak yeniden 

biçimlendiğine dair devam eden düşüncelerini inceleyecek zamanın ötesine 

geçmeyi amaçlayan enstalasyonlarla tüketilen zamanı sorgulama fırsatı 

sunmaktadır. 

 

Arthur Danto için sanat yapıtı her zaman bir şey hakkındadır. “Sanatçı, yapıtın temsil 

ettiği bir şey hakkında olmasına ilişkin bakış açısını ve durduğu noktayı metaforlar 

ile ortaya koyar”. Danto için bu metaforik ortaya koyuşun her zaman tarihsel bir 

bağlamı olduğu ve sanatsal ifadenin içeriğinin hem yapıtı yapan hem de izleyicisi 



 61 

tarafından yapılacak yorumla oluştuğu görüşündedir (Alioğlu ve Bayrak, 2019, s. 

29). 

Gustav Metzger, Nazi dönemiyle ilişkili belge ve nesneleri obsesif bir arşivleme 

prensibiyle, kütüphane benzeri vitrinlerde bir araya getirerek anlaşılması güç olana 

yönelik bir anlamlandırma çabası sergilemektedir. Sergi masası formatındaki bu 

düzenlemelerde, sanatçının 1950'ler ve 1960'larda kaleme aldığı metinler de yer 

almaktadır. Bu metinlerde Metzger, elit koleksiyonlara yönelik üretilen nesnelerden 

bilinçli bir ayrışmayı savunarak, katılımcılığı önceleyen kamusal bir sanat anlayışını 

benimsemekte ve bu yeni gereksinimlere yanıt veren ilk eserlerini kavramsal olarak 

şekillendirmektedir. Holokost'tan itibaren II. Dünya Savaşı sonrası geliştirilen ve 

kullanılan kitle imha silahlarının sürekli yaygınlaşmasına ve son elli yılda biyolojik 

çeşitliliğin eksponansiyel (artış veya azalış hızı) kaybına tanıklık eder. Metzger’ e 

göre, evrensel geçicilik ve dönüşümün kaçınılmazlığı karşısında, kalıcılık 

iddiasındaki bir sanat anlayışı temel doğa yasalarıyla çelişmektedir. Metzger' in 

radikal bir biçimde yapıcı (konstrüktif) olmayan ama yerleşik düzeni sarsan ve yeni 

düşünme biçimlerinin önünü açan bir tavır olan yapıtları, bu yıkıcı süreçlerle 

paralellikler kurarken; kitle iletişim araçlarını merkeze alan çalışmalarıyla cehalete 

karşı keskin bir antitez de oluşturmaktadır https://www.artforum.com/events/gustav-

metzger-3-188388/  (a).Erişim: 26.03.2025. 

 

           

 

   Görsel 23. Gustav Metzger. “Bugün ve Dün” 1971/2009. Serpantine Galerisi. 
 Erişim: 25.03.2025.https://www.kestlebarton.co.uk/arts-and-events/gustav-metzger-earth-minus-

environment/ 
 

https://www.artforum.com/events/gustav-metzger-3-188388/%20%20(a).Erişim:%2026.03.2025
https://www.artforum.com/events/gustav-metzger-3-188388/%20%20(a).Erişim:%2026.03.2025
https://www.kestlebarton.co.uk/arts-and-events/gustav-metzger-earth-minus-environment/
https://www.kestlebarton.co.uk/arts-and-events/gustav-metzger-earth-minus-environment/


 62 

Arşiv Sanatçısı Gustav Metzger’ in 2009 tarihli Dün ve Bugün başlıklı retrospektif 

sergisi, sanatçının 1995 yılından itibaren derlediği kapsamlı kişisel arşivinden 

seçilmiş ve düzenli bir şekilde istiflenmiş gazetelerden (Görsel 23) oluşmaktadır. Bu 

koleksiyonun belirli bir kısmı, "kredi krizi", "yok oluş" ve "çağdaş yaşam biçimi" olmak 

üzere üç temel temayı ele alan makalelerin incelenmesine olanak sunmaktadır. 

Gazeteler, Metzger’ in sanatsal pratiğinde 1960'ların başlarından itibaren merkezi 

bir konuma sahip olmuştur. Gazetenin efemera ve gündelik niteliği, oto-yıkıcı 

sanatın temelindeki yok oluş düşüncesiyle paralellik arz etmektedir. Bununla birlikte, 

gazetelerin sürekli güncellenen içeriği “kayıp zaman” olgusunu yansıtırken, bu 

materyallerin arşivlenmesi ve yeniden izleyiciyle buluşturulması, unutkan bir 

dünyaya karşı tarihsel birer belge olarak korunmaları anlamına gelmektedir. Sergi 

alanının merkezinde, haberler aracılığıyla edinilen bilginin muazzam hacmini ve 

zamanla tarihsel bir ağırlık kazanan bu içeriği vurgulamak amacıyla gazete sayfaları 

anıtsal formda (Görsel 24) istiflenmiştir. Bu enstalasyonun yakınında 

konumlandırılan bir masa üzerinde ise ziyaretçilerin tetkik edebileceği gazete 

demetleri bulunmaktadır. Metzger’ in belirlediği temalarla ilgili düşüncelerini, 

duygularını veya çağrışımlarını yansıtan görsel, metinsel veya makale türündeki 

katkıları seçerek çevredeki duvarlara iliştirmeye teşvik etmektedir. 

https://www.artforum.com/events/gustav-metzger-3-188388/  (b)Erişim: 25.03.2025 

 

           

 

Görsel 24. Gustav Metzger. Oeuvres sur papier, Circuit, Lozan 2018 (Kitle İletişim Araçları 
sergisinin ikinci bölümünün görünümü), 1972-2018. Erişim: 24.03.2025. 
https://www.kunstbulletin.ch/en/notebook/gustav-metzger-niemand-kann-behaupten-es-nicht-
gewusst-zu-haben 

https://www.artforum.com/events/gustav-metzger-3-188388/
https://www.kunstbulletin.ch/en/notebook/gustav-metzger-niemand-kann-behaupten-es-nicht-gewusst-zu-haben
https://www.kunstbulletin.ch/en/notebook/gustav-metzger-niemand-kann-behaupten-es-nicht-gewusst-zu-haben


 63 

 
 

Metzger’ in çalışmalarında katılımcılar tarafından duvar yüzeyine yapılan eklemeler, 

zamanla büyüyen kolektif bir enstalasyonun parçası hâline gelerek, katılımcıların 

bireysel perspektiflerini yansıtan bir platform oluşturmakta aynı zamanda medyanın 

gerçeklik algımız üzerindeki dönüştürücü etkisini gözler önüne sermektedir. 

Katılımcı ve izleyicinin dahil olduğu bu süreç, sanatın izleyiciyle kurduğu etkileşimi 

derinleştirirken, aynı zamanda kolektif yaratımın dinamiklerini ve medyanın 

toplumsal yapıları nasıl şekillendirdiğini sorgulayan bir deneyim alanı sunmaktadır. 

 

 

 

Görsel 25.Thomas Hirschhorn, Direct Sculpture, 1999. Karışık Teknik. Galerie Chantal Crousel, 
Paris. (b). 
Erişim: 27.03.2025.  https://www.artbasel.com/stories/chantal-crousel-galerie-paris-marais-portrait 
 

Enstalasyon sanatı, çağdaş sanat pratikleri içerisinde önemli bir dönüşüm geçirmiş 

ve görsel kültür alanında etkili bir ifade biçimi olarak öne çıkmıştır. Bu sanat formu, 

yalnızca estetik yaklaşımlar açısından değil, aynı zamanda kavramsal ve mekânsal 

boyutlarıyla da geleneksel sanat anlayışını sorgulayan bir yapı arz etmektedir. 

Enstalasyon, sanatın sınırlarını yeniden tanımlarken, farklı disiplinlerle kurduğu 

etkileşim aracılığıyla disiplinler arası bir yapıya bürünmüş ve bu özelliği sayesinde 

hem üretim süreçlerinde hem de izleyiciyle kurduğu ilişkide yeni açılımlar 

sunmuştur. Geleneksel anlamda sanat eserinin tekil, nesnel ve durağan doğasına 

karşıt olarak, enstalasyon sanatı çoklu, geçici ve katılımcı yapısıyla sanat 

https://www.artbasel.com/stories/chantal-crousel-galerie-paris-marais-portrait


 64 

deneyimini yeniden yapılandırmakta; izleyiciyi pasif bir alımlayıcı konumundan 

çıkararak etkin bir özne haline getirmektedir.  

Thomas Hirschhorn yıllar boyunca kamusal alanda çok sayıda eser meydana 

getirmiştir. Projelerinin çoğu marjinal trampa ve tesadüfi mübadelenin yerel 

biçimleriyle ilişkilidir. Seyyar satıcılar, pazar tezgâhları ve danışma kulübeleri gibi ev 

yapımı ikramlar, yeni bir şekle sokulmuş ürünler, doğaçlama broşürler sunan 

düzenlemeler örnek gösterilebilir. Hirschhorn, sanat pratiğinin çoğunu doğrudan 

heykeller, sunaklar, kiosklar ve anıtlar olmak üzere dört kategoriye ayırmıştır. 

Bunların her birinde hem eksantrik hem de gündelik olan arşiv malzemeleriyle bir 

ilişki kurduğunu gösterir. Hirschhorn’ un sunakları, kaynağını doğrudan heykellerden 

alır. Hem mütevazı hem de şaşalı olan bu imge ve metin karışımı eserler, Hirschhorn 

için özel öneme sahip kültürel figürlere ithaf edilmişlerdir. Çoğunlukla kiç yadigarlar, 

dilek mumları ve hayran tapınmasının duygulu işaretleriyle dolu olan bu sunaklar 

kazada ya da kazara ölmüş kişileri onurlandırmak adına yapılan anmalardır. 

 

 

 

Görsel 26.Thomas Hirschhorn, Otto Freunlich Altar, 1998, karışık teknik, kurulum görünümü, Basel 
Erişim: 27.03.2025. https://www.artforum.com/features/cargo-and-cult-the-displays-of-thomas-
hirschhorn-163101/ 
 

Hirschhorn, "işini" bir dizi mevcut kamusal alanda konumlandırır. Sunakları her 

zaman sokağa yerleştirilir ve sergilenir, düşük gelirli konutların merdivenlerinde veya 

https://www.artforum.com/features/cargo-and-cult-the-displays-of-thomas-hirschhorn-163101/
https://www.artforum.com/features/cargo-and-cult-the-displays-of-thomas-hirschhorn-163101/


 65 

avlularında sürpriz olarak ortaya çıkarlar. Oldukça farklı bir "katılım" türü mevcuttur. 

Heykelimsi nesnelerinin bu en sefil günlük alanlardaki yabancı varlığı, geleneksel 

olarak koruyucu çerçevelerin ve kurumsal alanların izin verdiğinden büyük ölçüde 

farklı karşılaşmalar yaratmaya mahkumdurlar. Bir şeyi yad etmekten ziyade, 

isimlerine uygun bir şekilde bilgi sunma amaçlıdırlar. Hirschhorn’un işlerinde 

“Doğrudan heykeller” (Görsel 25) ve “sunaklar” (Görsel 26) kadar açık olmayan 

“kiosklar” da (Görsel 27) arşivseldir. Birbirine çiviyle tutturulmuş, bantlanmış 

kontrplak ve mukavvalardan oluşan bu yapılar hem söylemsel hem de toplumsaldır. 

Seminer odası ile kulüp odası karışımı bir melezlik içinde genelde imge, metin, kaset 

ve televizyonun yanı sıra mobilya ve gündelik eşyalarda bu çalışmalarda yer alır. 

Hirschhorn, anıtlarını felsefi, siyasi, toplumsal ve ekonomik uzlaşmazlığın olduğu 

karşıtlıklarla tek anlamlı bir yapı olmaktan çıkarıp geçici süreliğine bu farklılıkları dile 

getirmek için kullanılabilecek egemen bir arşiv haline getirmektedir. Hirschhorn 

yaptığı, radikal figürlere arşiv çalışmalarıyla yeniden hayat vermektir (Foster, 2020, 

s. 42-47). 

 

           

 

 Görsel 27.  Thomas Hirschhorn, Robert Walser-Kiosk, 1999. University of Zurich, Irchel Campus 
  Erişim: 27.03.2025. https://www.semanticscholar.org/paper/Archive-as-history-%3A-Godard%2C-

G%C3%A9ricault%2C-Hirschhorn-O'brien/64e421f858673c670c56337c878592e1cf9902a7 
 
 
 

 

https://www.semanticscholar.org/paper/Archive-as-history-%3A-Godard%2C-G%C3%A9ricault%2C-Hirschhorn-O'brien/64e421f858673c670c56337c878592e1cf9902a7
https://www.semanticscholar.org/paper/Archive-as-history-%3A-Godard%2C-G%C3%A9ricault%2C-Hirschhorn-O'brien/64e421f858673c670c56337c878592e1cf9902a7


 66 

Thomas Hirschhorn'un sanatında yer alan en dikkat çekici dönüşümler, özellikle 

eserlerinde ortaya koyduğu sunak benzeri sergilemelerde belirginleşir. Kültürel ve 

toplumsal normlara karşı geliştirdiği eleştirel tavırlar bu yapıları sorgulayan 

modernizmin en kahraman ve trajik figürlerinden bazılarının anılması, kitle 

kültüründeki ünlü olma olgusunu inşa eden sıra dışı mekanizmalarla bilinçli bir karşı 

karşıya gelme durumu yaratmaktadır. Hirschhorn enstalasyonlarında gündelik 

hafıza nesnelerini (mumlar, bulunan fotoğraflar, pankartlar) biriktirir ve bunları bir 

araya getirerek sokak tapınakları tarzında sunar. 

Sanatçı Hirschhorn, bir sanatsal pratik olan “sunak” enstalasyonlarıyla, anma 

eylemine yönelik arzusunun çağdaş sanatın üretim ve tüketim süreçlerinin 

merkezinde konumlanan kitlesel halde kültürel hayranlık biçimleriyle iç içe geçtiğini 

ve bunlarla güçlü bir bağ kurduğunu göstermektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 67 

3.BÖLÜM: UYGULAMALAR 

Bu bölümde yer alan çalışmalar, sanat çalışma raporu kapsamında araştırılan sözlü 

ve yazılı kültür nesnelerine dayalı temsili metinlerden yola çıkarak 

gerçekleştirilmiştir. Araştırmanın kapsamını oluşturan sözlü ve yazılı kültür mirasını 

konu alan nesneler ve bellek kavramları üzerine yoğunlaşılmıştır. Sözlü geleneği 

temsil eden bellek, mit ve efsanevi anlatılar, yazılı gelenekle tarihi değiştiren, 

kollektif belleğe dayalı travmatik olaylar metinleriyle aktarılmış ve bu tarihi anlatılar 

ışığında metaforik yaklaşımlarla üretim süreci gerçekleştirilmiştir. 

Kültürel nesnelerin sanat aracılığıyla yeniden inşası günümüz sanat pratiğinde ele 

alınmış olup; yok edilmiş, yakılmış ya da tahrip olmuş kültürel nesnelerin izlerini 

“Lyotardcı eda” ile “sunulamayanın iması” na yeni bir bakış açısı getirerek var etme 

sürecine odaklanılmıştır. Geçmişten gelen kültürel mirası koruma ve dönüştürme 

çabalarının üretim sürecinde yazılı ve görsel kanıta dayalı somut bir belge 

sunulmayan uygulamalarda tarihi ve kişisel belleğe dayalı anlatılar referans noktası 

olmuştur. Malzeme seçiminde anlatılmak istenenin doğasına uygun medyumlar 

tercih edilmiştir. İnsanoğlunun hırsları karşısında hiçbir malzemenin 

direnemeyeceği gerçeğiyle dönüşmesi ve değişmesi gerekenin malzeme değil 

insanın zihniyeti olduğu gerçeği vurgulanmak istenmiştir. Her geçen gün önemini 

yitirmiş bir konumda yer alan ve araştırmanın da odak noktası olan kitapları, 

kütüphaneleri, bilgi ve arşivleri var eden “kâğıt” nesnesinin geçmişte sahip olduğu 

önemi ve değeri belleğin derinliklerinden çıkarıp insanlığa hatırlatmak istenmiştir.  

İskenderiye Kütüphanesi ya da kalıntıları, Arap istilasında, beş asırdan fazla bir süre 

sonra 642’ de komutan Amr tarafından istila edilmiştir.  Bu istiladan sonra, 

Ptolemy’nin eski kütüphanesinin yanmasıyla komutan Amr’ı bağdaştıran yazar 

İbnü’l-Kıfti, İhbarü’l-Ulema Bi-Ahbari’l Hükema adlı eserinde, Komutan Amr ’in 

emriyle 54 bin ilmi kitabın (parşömen) İskenderiye’deki hamamları ısıtabilmek için 

yakıt olarak dağıtıldığını, tamamının yanmasının ise altı ay sürdüğünü anlatmıştır 

(Raven, 2023, s. 30-31). 

 

“Alevler gerçeği ve hafızayı yutar. Hayalde kayıp bir kütüphane, yazılı, gerçek bir 

doğruyu içerebilir ve kitap koleksiyonlarını tahrip edenler medeniyetin temelini 

baltalayabilir ya da sembolik bir temsili olarak yanarak kül olabilir” (Raven, 2023, s. 

50). 



 68 

 

 

 

Görsel 28. Esra Öztay Güraras, “Amr ’ın Emri”, 2023, Oluklu Karton, Ahşap, 150x45x45 cm. 
 

 

Kolektif hafızanın parçası olan tarihi konu ve kişiler geçmişi hatırlamada birer 

referanstırlar. “Amr’ in Emri” isimli çalışma (Görsel 28 ve 29) yazar İbnü’l Kıftı’nin 

anlatımından esinlenilerek gerçekleştirilmiştir.  Hamamları ısıtabilmek için yakılan 

kitaplar, adeta yakılmaya hazır çoğalarak istiflenmiş odun yığınları metaforu ile 

bağdaştırılmıştır. Yakılarak yok edilmeyi tasvir eden kütüphane vurgusu kitap 

raflarındaki boşluk imgesiyle ilişkilendirilmiştir. Nesnelerin biçimlendirilmesinde 

geleneksel heykel malzemesinin dışına çıkılmış olup modernist sanatın ifade 

olanaklarından olan kütle ve boşluk ilişkisi geleneksel estetik yöntemlerle 

aktarılmaya çalışılmıştır. Boşluk diye tabir etiğimiz ancak varlığı ortaya çıkarmaya 

yarayan ışık, kütleyi bütünleştirici bir katkıya dönüştürür. 

Sarkis’ in deyimiyle: “Işığı davet etmek gerekir, çünkü onsuz hiçbir imge var olmaz” 

(Dery,2016, s.290). 



 69 

Bilgiyi muhafaza etmeyi topluma bir hizmet olarak gören sanatçı Anselm Kiefer, Nazi 

Almanya’sının travmatik geçmişini sanatına entegre ederek, terkedilmiş bilgi ve 

kültürel hafıza üzerine derin bir sorgulama yaparak tarihi yeniden anlamlandırmıştır. 

Sanatçı Doris Salcedo ise, Kolombiya'daki iç savaş kayıplarına atıfta bulunarak, 

kaybolanları hatırlatan ahşap sandalyelerle oluşturduğu enstalasyonları ile kolektif 

hafızayı canlandırmış ve unutulmuş anıları gözler önüne sermiştir. Her iki sanatçı 

da tarihin karanlık köşelerine ışık tutarak bellek, kimlik, kültürel miras üzerine 

toplumsal hafızayı sorgulayan dönüştürücü etkisi güçlü eserler ortaya koymuşlardır. 

 

               

Görsel 29. Esra Öztay Güraras, “Amr ‘ın Emri”, (Detay),2023. 

Bilginin doğruluğu, mekân duygusunu destekler ve fikirlerin, görüşlerin ve anıların 

çeşitliliğini garanti eder. Bireysel bir arşivi yok etmek ya da muhafaza etmek fikri çok 

önemli olabilir. Bir yazar kitabının ilk taslaklarını, müsveddelerini muhafaza edebilir. 

Bu tip bireysel arşivler, finansal kaynaklar, fotoğraf albümleri ya da çeşitli efemera 

gibi malzemeleri de kapsayabilir. Bir yazarın edebi yazılarını bilinçli olarak yok 

etmek istemesi bir çeşit aşırı öz- düzenlemedir. Geleceğin, geçmişi eleştireceğinden 

kaynaklı olsa gerek, yazarlar çoğu kez yazdıklarını imha etme dürtüsüne 

kapılmışlardır (Ovenden, 2023, s. 123-124). 

“Kayıtsız Çöp Kutusu” isimli çalışma (Görsel 30) kişisel arşivlemenin ötesinde 

gündelik yaşamda arşivlenemeyen belgelerin imha girişimidir. Bunlar kayıt altına 



 70 

alınmadan imha edilen kişisel dipnotlar, yazılar, efemera veya mektuplardan oluşur 

ancak kayda geçmese de belleğin deposunda yerleri hazırdır.  

                                                

 

Görsel 30. Esra Öztay Güraras, “Kayıtsız Çöp Kutusu”, 2023. Karton, Krepon   kâğıdı.150x45x45 
cm. 

 

Sözlü kültürün temel anlatım biçimlerinden biri olan mitoslar, yalnızca doğrusal bir 

şekilde değil, çok katmanlı bir biçimde okunmalıdır. Mitleri anlamlandırmak, bir 

müzik eserini dinlemekle benzerlik taşır: Nasıl ki bir senfoni sadece baştan sona 

ilerleyen bir yapı değilse, mitler de yalnızca zamansal bir çizgi üzerinde çözülmez. 

Onlar, aynı zamanda eşzamanlı anlam katmanlarını da barındırır. Bir müzik 

eserinde her bölüm hem öncekiyle ilişkilidir hem de anlık olarak yeni bir duygusal ve 

estetik deneyim üretir. Bu nedenle, müzik dinleyicisinin zihninde olduğu gibi, mitin 

alımlayıcısında da sürekli bir yeniden yapılandırma süreci işler. Müzik ile dil, bu 

bağlamda karşılaştırılabilir yapılar sunsa da aralarında önemli farklar vardır. Dil, 

anlamı birimler aracılığıyla yapılandırır; ses birimlerinden kelimelere, oradan 

cümlelere ulaşan hiyerarşik bir sistem içerir. Müzik ve mit anlatıları ise bu sistemin 



 71 

bazı karşılıklarını taşısa da özellikle anlam taşıyan "kelime" düzeyinde bir eksiklik 

söz konusudur. Bu eksiklik, anlatının hem zenginliğini hem de yoruma açıklığını 

artırır. Dolayısıyla mitos, her okunduğunda yeniden şekillenen, sabit anlamlara 

indirgenemeyen çok katmanlı bir anlatı formudur (Levi-Staruss, 2023, s.  95-99). 

 

 

 

Görsel 31. Esra Öztay Güraras. “Taş Plak”, 2024. 60x60 cm. Üç oluklu karton, ahşap çerçeve. 

Müzik, fiziksel olarak kaydedilmiş bir banttan ya da bir plak yüzeyinden ibaret 

değildir; esas olarak duyulmayanın, yani varlığın sessizliğinin içinden doğan bir ifade 

biçimidir. Bu sessizlik, müzik yapıtının gerçek zamansallığıyla birlikte içine 

gömüldüğü bir bellek alanı gibi düşünülebilir. “Kayıt” kavramı, bu bağlamda yalnızca 

sesin teknik olarak sabitlenmesini değil, aynı zamanda onun duygusal ve estetik 

yoğunluğunun muhafaza edilmesini de ifade eder. “Kayıt eylemi” sadece veriyi 

çoğaltmak için yapılan bir teknik işlem değildir, aynı zamanda belleğin biriktirici 

doğasının sanatla kurduğu ilişkiyi de görünür kılmaktır. Thomas Hirschhorn’un 

eserlerinde ki “kayıt eylemi” toplumsal ve kültürel hafızayı yeniden yapılandırmada 

önemli bir yer tutar. Eserlerindeki “sunaklar ve kiosklar” gibi yapılar, adeta birer 

"hafıza alanı" olarak işlev görür. Bu yapılar, geçmişteki önemli figür ya da olayları 

hatırlatırken, aynı zamanda bir tür kayıt işlemi gerçekleştirir. “Kayıt” burada, statik 

bir bilgi aktarımı olarak değil toplumun kültürel hafızasının dinamik bir şekilde 

yeniden düzenleme ve dönüştürme çabasının aracıdır.  Görsel 31’ de yer alan “Taş 



 72 

plak” isimli çalışma sadece kayıt eylemini gerçekleştiren bir arşiv değil aynı 

zamanda duyguların ve anların somutlaştığı bir belleğinde temsilidir. Müzik ve mit 

gibi çok katmanlı yapılarla “kayıt” eylemi yeniden tanımlanmış, sadece teknik değil, 

aynı zamanda duygusal ve kültürel bir aktarım aracı olduğu yansıtılmak istenmiştir.  

Filozof Novalis müzikle görsel sanatlar arasında kurduğu şiirsel karşıtlık ilişkisini 

şöyle anlatır. Heykeli “katı” ve müziği “akışkan” olarak niteleyen Novalis, bu iki ifade 

biçimini “çelişmeli yoğunluklar” olarak tanımlar. Böylece müzik, hem fiziksel olmayan 

bir hafıza biçimi hem de formun ötesine geçen bir duyusal varoluş hâline gelir 

(Recht, 2016, s.182). 

Mumyalama geleneği aslında ölümsüzlük arayışının bir sembolüdür ve geçmişte bu 

işlem, bir insanın varlığının ötesine geçmesini, gizemli bir boyutta yaşamaya devam 

etmesini amaçlayan efsanevi bir uygulama olarak görülüyordu. Bugün ise, 

mumyaları yok eden temel etmenler sadece doğal bozulmalar değil, aynı zamanda 

geçmiş kültürlerin simgesel değerlerini çürütüp yok eden, onları yalnızca bilimsel 

yöntemlerle yeniden canlandırmaya çalışan, ancak bu süreçte onların özünden 

uzaklaşan tarih, bilim ve kültürel miras anlayışıdır. Bu bakış açısı, geçmişin sırlarını 

anlamaktan uzak, sadece teknokratik bir yaklaşımla geçmişin zengin sembolik 

yapısına saldıran bir uygarlığın izlerini sürdürmektedir. (Baudrillard, 2022, s. 28-29). 

           

Görsel 32. Esra Öztay Güraras. “Sarsakta mı saklasak, sarmasak tamı saklasak”, 2024. Kitap, sargı 

bezi. 



 73 

Eksik ya da silinmiş bir imgeyi zihinsel düzeyde yeniden inşa etmenin yolu, 

sanatçının kayıplara, yok oluşa ya da silinmeye direnen güçlü simgeler bulma 

arzusundan geçer. Bu süreçte duyusal etkisi yüksek, yaşanmış ya da hâlâ etkisini 

sürdüren imgeler tercih edilir. Bedensel bütünlüğü olmayan bir mumya dahi, salt 

hayal ürünü değil; belirli tarihsel ve kültürel kayıtlara dayanan, somut bir ontolojik 

gerçeklik taşır. “Sarsakta mı Saklasak Sarmasak tamı Saklasak” isimli çalışma 

(Görsel 32) koruma ve saklama duygusundan yola çıkarak bilgiyi sayfaların 

arasında saklayan ancak kendini fiziki olarak koruyamayan kitap nesnesini koruma 

arzusuyla varlığın ötesine geçmesi istenmiştir. Bu yalnızca biyolojik bir koruma 

değil, aynı zamanda simgesel bir devamlılığın inşasıdır.  

                  

 

Görsel 33. Esra Öztay Güraras. “Ahit Sandığı”, 2024, 110x40 cm. Akasya ağacı, 5000 adet çivi. 

 

Kutsal kitaplarda yer alan ve Yahudi inancına göre Tanrı’nın Musa peygambere 

görünmesiyle yakın ilişkili bir mitos olan, “sandık mitosudur”. Sandık, belleklerde 

tarihin en eski geleneklerine bir çağrışım yapar. Samuel Henry Hooke ‘un “Ortadoğu 

Mitolojisi” adlı kitabında yer alan “Ahit Sandığı” isimli çalışmanın (Görsel 33) çıkış 

noktası olan metni, alıntılayacak olursak: 

 

O vakit Rab bana dedi: Kendin için evvelkiler gibi iki taş levha yont ve dağa 

(Sina) yanıma çık ve kendin için ağaçtan bir sandık yap. Ve parçaladığın 

evvelki levhalar üzerinde olan sözleri bu levhalar üzerine yazacak ve onları 



 74 

sandığa koyacaksın. Ve akasya ağacından sandık yaptım iki taş levhayı 

evvelkiler gibi yonttum ve dağa çıktım ve iki levha elimde idi. Ve toplantı 

gününde Rabbin dağda ateşin içinden size söylediği on emri, levhalar üzerine 

evvelki yazıya göre yazdı ve rab onları bana verdi. Ve dönüp dağdan indim ve 

levhaları yapmış olduğum sandığa koydum ve onlar rabbin emrettiği gibi 

oradadır (Hooke, 1995, s. 181). 

Ahit Sandığı; Musa’nın halkıyla çıktığı yolculuğun, Tanrı’yla yapılan sözleşmenin ve 

taş tabletlerin değil, insanlığın kutsala dair ortak sezgisinin bir simgesidir. Bu 

çalışma (Görsel 33) yalnızca bir kutsal nesnenin yeniden inşası değil; aynı zamanda 

unutulmuş, bastırılmış ya da bilinçli olarak kaybedilmiş bir kültürel hafızanın yeniden 

inşasıdır. Kültürel belleğin kayıp nesneleriyle kurulan estetik ve kavramsal bir 

yüzleşme olan Ahit Sandığı, tarihsel bir kutsal emanet olmasının ötesinde, 

kültürlerarası ortak hafızada yankı bulan bir metafor olarak ta ele alınmıştır. Eserin 

üretim süreci hem ikonografik hem de yapısal anlamda kutsal metinlerdeki 

anlatılardan yola çıkarak kurgulanmış, sembolik ve yorumlayıcı bir sanat diliyle 

yeniden biçimlendirilmiştir. Akasya ağacından inşa edilen sandık, 5.000 adet çiviyle 

çevrelenmiştir. Bu çiviler, yalnızca yapısal işlevleriyle değil, aynı zamanda 

“dokunma” ve “koruma” arasında kurulan ikili ilişkiyle düşünülmüştür. Burada çivinin 

kullanımıyla esere yüklenilen anlam, kutsal olana yönelik yaklaşımın sınırlarını 

imler. Kutsal nesneye dokunma arzusu ile onu koruma gerekliliği arasında oluşan o 

gerilimli estetik alan, eserin hem fiziksel hem de kavramsal omurgasını oluşturur. 

Ahit Sandığı’nın tarihsel bağlamı; Yahudilik, Hristiyanlık ve İslam başta olmak üzere, 

üç semavi dinin ortak kültürel ve simgesel dünyasına uzanır. Bu yönüyle üretilen 

sanat çalışması, dinsel aidiyetlerin ötesine geçen bir kültürel arşiv mekânı olarak 

düşünülmüştür.  

Geleneksel toplumlarda hem bilgi hem de kutsallık, büyük ölçüde sözlü aktarım 

yoluyla biçimlenmiş ve otoritesini bu sözün doğrudan icrasından almıştır. Ancak 

yazının devreye girmesiyle birlikte bu sözlü anlatı dönüşüme uğramıştır. Özellikle 

kutsal metinlerin yazıya geçirilmesi, anlatıcının otoritesini metnin kendisine 

devretmiştir. Bu durumda özneye atfedilen önem zamanla yerini “nesne” ye 

bırakmıştır denilebilir. 

 



 75 

 

                                   
 
Görsel 34. Esra Öztay Güraras. “Okkası üç Kuruşa”, 2024. Kese kâğıdı, gazete, plastik çöp poşeti. 
 

 

Milli arşivlerimiz çok yakın bir geçmişe kadar devlet arşivleri koruma kanununa tabi 

olmadığı için çeşitli ihmaller ve kayıtsızlıklar sonucunda devlet evrakının bir kısmı 

alım, satım, vakıf, veraset ve başka çeşitli sebeplerle kaybolmuş, elden çıkarılmıştır. 

1931 yılında, dünya arşivcilik tarihinde eşi benzeri görülmemiş bir hadiseyle miktarı 

30 ila 50 ton arasında olan Osmanlı dönemi arşivleri, millî hâfızamızın bir bölümü, 

millî kültür ve şuurdan habersiz “okkası üç kuruş on paraya” Bulgaristan’a hurda 

kâğıt olarak satılmıştır (Aktaş& Kahraman, 1994, s. 3). 

 

“Okkası Üç Kuruşa” isimli çalışma (Görsel 34) tarihin tozlu sayfalarından gün yüzüne 

çıkmış, hafızalardan silinmeyen hadisenin anlatımıyla bir medeniyetin kayıp arşivini 

temsili olarak anlatır. Belge bir materyaldir, bilgiyi ve hafızayı taşır, onu koruyacak 

muhafaza edecekte elbette insan olmadır.  

 



 76 

                                        

 

Görsel 35. Esra Öztay Güraras, “Bilgelerin Çantası”, 2023. Çift oluklu karton, değişen boyutlar. 

 

                          

 

Görsel 36. Esra öztay Güraras, “İçsel Okumalar”, 2023.Sandalye, Kağıtlar, İç Mekân düzenlemesi. 



 77 

       

 

Görsel 37. Esra Öztay Güraras. “Hafıza Delikleri”, 2024. 110x50 cm. oluklu Karton, Kraft kâğıt. 

 

                                    

 

Görsel 38. Esra Öztay Güraras. “Belleğimde Saklı”, 2025. Değişken boyutlar. Ahşap ve hazır 

nesne. 



 78 

 

                                                           

 

Görsel 39. Esra Öztay Güraras. “Kişiye Özel”, 2024, 200x90 cm. Kâğıt üzeri akrilik desen. 

 

                                                

 

Görsel 40. Esra Öztay Güraras. “Sığınak”, 2023. 30x10 cm. Karton. 

 



 79 

                      

 

Görsel 41. Esra Öztay Güraras. “A-Raf- ta Kalanlar”, 2025. Ağaç kabukları (değişen 

boyutlarda) Plastik kablo kutusu. 

 

 

 

Görsel 42. Esra Öztay Güraras. “Yığınlar”, 2023,150x45 cm, oluklu karton, çıta. 



 80 

 

 

Görsel 43. Esra Öztay Güraras. “Yer Olmayan Yerler”,40x30 cm. 2023. Karton. 

 

        

 

                   Görsel 44. Esra Öztay Güraras.” İsimsiz”, 2023, 45x35 cm. Alüminyum ve çelik. 

 



 81 

                                        

 

Görsel 45. Esra Öztay Güraras. “Bir Varmış, Bir Yokmuş”. 2025. 30x 20cm, Ahşap çerçeve, 

kâğıt üzeri alçı. 

 

                                    

 

           Görsel 46. Esra Öztay Güraras. “Kitaplık”, 2024, 24x20cm. Karton, Kâğıt, bez. 



 82 

     

 

Görsel 47. Esra Öztay Güraras. “Kitapsız Kitaplık”. 2025, 110x31 cm. Ahşap çerçeve, ağaç kabukları 

(değişen boyutlarda). 

 

                                              

 

Görsel 48. Esra Öztay Güraras. “Kaybolan Dizeler”, 2025. 40x20 cm. Ahşap çerçeve, paslanmaz 

fırın ızgara teli. 



 83 

SONUÇ 

Kültür, bireylerin ve toplumların tarihsel, sosyal ve sembolik kimliklerini belirlemede 

merkezi bir rol oynamaktadır. Dinamik ve çok katmanlı yapısıyla kültür, yalnızca 

geçmişten aktarılanları değil, bir toplumun kimliklerinin temellerini oluşturan ve 

kuşaktan kuşağa da aktarılan değerler bütünüdür. Kültürel miras hem somut hem 

de soyut öğeleriyle, geçmişin izlerini günümüzle birleştirerek toplumsal yapıları 

şekillendirir. Kültürel nesneler diyebileceğimiz arşivler, kütüphaneler ve sanat 

eserleri yalnızca bilgi depoları olarak değil, aynı zamanda toplumsal belleğin 

taşıyıcıları olarak ta işlev görür. Etnolojik yaklaşımlar nesnelerin sadece içeriklerini 

değil, aynı zamanda anlam kurma biçimlerini de inceleyerek kültürün zaman içindeki 

evrimini anlamamıza da yardımcı olmaktadır. Bu bağlamda kültürel mirasın 

korunması, toplumsal bilinç ve kimliğin sürdürülebilirliği için de hayati önem taşırken, 

sanatta kültürel mirasın taşıyıcısı ve yorumlayıcısı olarak önemli bir rol üstlenir. 

Bellek hem bireysel hem de toplumsal bir yapıdır ve zamanla şekillenip dönüşebilen 

bir olgudur. Bireysel bellek, kişisel deneyimlerden kaynaklanırken; kolektif bellek, 

toplumların ortak geçmişlerini paylaştığı bir yapıdır. Kültürel bellek, bu paylaşılan 

hatıraların toplumlar tarafından yeniden yorumlanması ve gelecek kuşaklara 

aktarılması sürecini ifade eder. Sanat ve toplumsal yapılarla şekillenen hafıza 

geçmişin nasıl hatırlandığını ve anlamlandırıldığını dil aracılığıyla yazılı ve sözlü 

kültürün ötesine geçerek bilginin korunması ve aktarılması için önemli bir araç olur. 

Sanat, yazılı ve sözlü kültürden farklı olarak, görsel ve duyusal bir şekilde belleği 

dışa vurur. 20. yüzyılın sonlarından itibaren önemli bir dönüşüm geçiren sanat ve 

arşiv ilişkisi sanatın yalnızca fiziksel nesnelerle değil, aynı zamanda fikir ve anlık 

ifadelerle de varlık bulması gerektiğini ortaya koymuştur. Bu bağlamda, arşiv 

sanatçıları geçmişin belgelerini ve nesnelerini tarihsel hafızanın, kültürel kimliğin ve 

kaybolan değerlerin hatırlanması için derin bir sorgulama yaparak hafızayı 

somutlaştırıcı güçlü semboller aracılığıyla yapıtlarını ortaya koymuşlardır. 

Günümüzde kültür ve hafıza gibi kavramların arşivsel yaklaşımlarla olan ilişkisi 

çağdaş sanat pratiği ile güçlenmiş, bu süreç içerinde de sanatı yalnızca görsel bir 

ifade biçimi olmanın ötesine taşımıştır.  

Kültürel nesnelerin sanat aracılığıyla yeniden inşası günümüz sanat pratiğiyle ele 

alınmış olup; yok edilmiş, yakılmış ya da tahrip olmuş kültürel nesnelerin izlerini 



 84 

“Lyotard’cı eda” ile sunulamayanın imasına yeni bir bakış açısı getirerek var etme 

sürecine odaklanılmıştır. Geçmişten gelen kültürel mirası koruma ve dönüştürme 

çabalarının üretim sürecinde yazılı ve görsel kanıta dayalı somut bir belge 

sunulmayan uygulamalarda tarihi ve kolektif belleğe dayalı anlatılar referans noktası 

olmuştur. Bu raporda yer alan sanatçılardan Anselm Kiefer ve Rachel Whiteread 

tarihi gerçeklerle kurduğu bağı yapıtlarındaki malzeme seçimleriyle de kalıcı hale 

getirmişlerdir. Eserlerini Alman tarihine dayandıran sanatçı Anselm Kiefer, bilginin 

taşıyıcısı ve kültürel aktarımın nesnesi olan kitapları maruz kaldıkları kayıplardan ve 

yıkımlardan korumak için kurşun levhalarla yaptığı kitaplarla anlatır. Kolektif 

hafızanın bir diğer taşıyıcısı olan sanatçı Rachel Whiteread ise toplumsal bilgi 

stoklarının taşıyıcı olan kütüphanelerin yok edilişlerini anlatmak için yapıtlarında 

çelik ve beton malzemeler kullanarak bilginin korunması gerektiği mesajını vermek 

istemiştir. Her iki sanatçıda da malzeme seçimlerinde dikkat çeken nokta yakılmaya 

ve yok edilmeye karşı direnç gösteren malzeme seçimleri olmasıdır. 

 

Oysaki sanat çalışma raporumda gerek araştırma gerekse uygulama kısımlarında 

olsun özellikle üzerinde durulan bir husus vardır ki o da şudur: “İnsanoğlunun hırsları 

karşısında hiçbir malzemenin direnemeyeceği gerçeğinden yola çıkarak; dönüşmesi 

ve değişmesi gerekenin malzeme değil insanın zihniyeti olduğu gerçeğidir”. Bu 

anlayıştan yola çıkarak uygulamalar kısmında üretilen çalışmaların malzeme 

seçiminde anlatılmak istenenin doğasına uygun medyumlar tercih edilmiş olup hazır 

nesnelere ağırlık verilmiştir. Her geçen gün önemini yitirmiş bir konumda yer alan 

ve araştırmanın da odak noktası olan kitapları, kütüphaneleri, bilgi ve arşivleri var 

eden kâğıt nesnesinin geçmişte sahip olduğu önem ve değeri belleğin 

derinliklerinden çıkarıp insanlığa hatırlatmak ve düşünmeye sevk etmek istenmiştir.  

Sonuç olarak, kaybolmuş olanı hatırlatan, kültürel mirası koruyan, belleği canlı tutan 

bir direnişin zamana karşı direnç gösteren ifade biçimleri çalışma kapsamında 

sanatta arşivsel alan olarak konumlandırılabilir. 

 

 

 

 



 85 

 

KAYNAKÇA 

 

Aktaş, Necati. Kahraman, Seyit A. (1994). Bulgaristan’ da ki Osmanlı Evrakı. T.C.  

          Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü. Sayı,17. s.3. 

Alioğlu, Nazan. Bayrak, Bengisu. (2019). Çağdaş Sanatta Anlam Sorunu Üzerine   

            Bir Deneme. İstanbul: Literatür Yayınları. 

Argonotlar web sitesi. Erişim: 20.03.2025.  
https://argonotlar.com/sarkis-caylak-sokak-kitabindan-tadimlik/ 

Art Basel web sitesi (a). Erişim: 02.05.2025. 
https://www.artbasel.com/catalog/artwork/68209/Naum-Gabo-Linear-Construction-
in-Space-No-2 
 
Art Basel web sitesi (b). Erişim: 27.03.2025. 
https://www.artbasel.com/stories/chantal-crousel-galerie-paris-marais-portrait 
 
Artforum web sitesi (a). Erişim: 26.03.2025. 
https://www.artforum.com/events/gustav-metzger-3-188388/ 
 
Art Forum web sitesi(b). Erişim: 27.03.2025. 
https://www.artforum.com/features/cargo-and-cult-the-displays-of-thomas-
hirschhorn-163101/ 
 
Artnet web sitesi. Erişim: 26.12.2025.https://news.artnet.com/art-world/anselm-
kiefer-workshop-robbed-metal-628313-628313 
 
Atakan, Nancy. (1998). Resim ve Heykelde Alternatif Arayışlar (Z. Rona Çev.).  

            İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Auge, Marc. (2021). Yer-Değiller- Bir üst Modernite Antropolojisine Giriş (Ö.K.                              

            Buhari Çev.). İstanbul: İnsan Yayınları. 

Baldini, Massimo. (2000). İletişim Tarihi (G. Batuş Çev.). İstanbul: Avcıol Basım     

            Yayın. 

Baudrillard, Jean. (2022). Simülakrlar ve Simülasyon (O. Adanır Çev.). Ankara:   

            Doğu Batı Yayınları.  

Biçer, H. Yarkın. (2020). Post- Modern Unutuşa Bir Direnç Noktası Olarak Sarkis.  

         Kocaeli Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Dergisi. Sayı,8. s. 57-75.  

         Erişim: 15. 03. 2025. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1132142 

Boyer, Pascal. James, V. Wertsch. (2021). Zihinde ve Kültürde Bellek (Y.A. Dalar   

            Çev.). İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

https://argonotlar.com/sarkis-caylak-sokak-kitabindan-tadimlik/
https://www.artbasel.com/catalog/artwork/68209/Naum-Gabo-Linear-Construction-in-Space-No-2
https://www.artbasel.com/catalog/artwork/68209/Naum-Gabo-Linear-Construction-in-Space-No-2
https://www.artbasel.com/stories/chantal-crousel-galerie-paris-marais-portrait
https://www.artforum.com/events/gustav-metzger-3-188388/
https://www.artforum.com/features/cargo-and-cult-the-displays-of-thomas-hirschhorn-163101/
https://www.artforum.com/features/cargo-and-cult-the-displays-of-thomas-hirschhorn-163101/
https://news.artnet.com/art-world/anselm-kiefer-workshop-robbed-metal-628313-628313
https://news.artnet.com/art-world/anselm-kiefer-workshop-robbed-metal-628313-628313
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1132142


 86 

Brandlife web sitesi. Erişim: 31.12.2023. http://www.brandlifemag.com/yasaklara-
karsi-kitaptan-bir-tapinak/ 
 
BZ dergi web sitesi. Erişim: 30.12.2025. https://www.bernerzeitung.ch/die-kunst-
der-grausamkeit-528436158465 
 
Castelli web sitesi. Erişim: 02.05.2025. 
https://www.castelligallery.com/exhibitions/joseph-kosuth2?view=slider#4 
 
Colombia University School Of The Arts web sitesi. Erişim: 18.03.2025. 
https://arts.columbia.edu/news/professor-sarah-sze-solo-show-guggenheim 
 
Crowley, David. Heyer, Paul (2011). İletişim Tarihi (B. Ersöz Çev.). Ankara: Siyasal 

            Kitabevi. 

Danto, Arthur C. (2021). Sanat Nedir (Z. Baransel Çev.). İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Dery, Louise. (2016). Bellek ve Sonsuz Sarkis Külliyatı Üzerine. U. Fleckner (Ed.) 

            Sarkis: Adak Yerleştirme, s.289-305. (R. Hakmen. Çev.). İstanbul: Norgunk  

            Yayıncılık. 

Dolukhanov, Pavel. (1998). Eski Ortadoğu’da Çevre ve Etnik Yapı (S. Aydın, Çev.).  

           Ankara: İmge Kitabevi. 

Emiroğlu, K. Aydın, S. (2003). Antropoloji Sözlüğü. Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları. 

Emrali, Refa. (2002). Sanat Nesnesinin Değişimi. Hacettepe Üniversitesi Güzel      

          Sanatlar Fakültesi Yayınları. Sanat Yazıları, Sayı 9/2002, s.79-85. 

Eriksen H. Thomas, Nielsen S. Finn. (2022). Antropoloji Tarihi. (A. Bora Çev.).              

            İstanbul: İletişim Yayınları. 

Esanu, Octavian. (2022). Çağdaş Sanat Nedir? A. Artun. & N. Örge (Ed.) Çağdaş  

             Sanat Eseri Bir Dokümandır, s.95-123. (N. Örge. Çev.). İstanbul: İletişim    

             Yayınları. 

Fleckner, Uwe. (2016). Bellek ve Sonsuz Sarkis Külliyatı Üzerine. U. Fleckner (Ed.)  

            Uçucu Hayat, s.347. (A.O. Gültekin. Çev.). İstanbul: Norgunk Yayıncılık. 

Fleckner, Uwe. (2016). Bellek ve Sonsuz Sarkis Külliyatı Üzerine. U. Fleckner (Ed.)  

            Theatrum Mundi, s.281-287. (R. Hakmen. Çev.). İstanbul: Norgunk    

             Yayıncılık. 

Fleckner, Uwe. (2016). Bellek ve Sonsuz Sarkis Külliyatı Üzerine. U. Fleckner (Ed.) 

Yazılı Sözcükler Hazinesi Dairesi: Sarkis’ in Sanatı Üzerine. s.9-12. (A.O. 

Gültekin. Çev.). İstanbul: Norgunk Yayıncılık. 

Foster, Hal. (2020) Yeni Kötü Günler (F.B. Aydar Çev.). İstanbul: Koç Üniversitesi 

Yayınları. 

http://www.brandlifemag.com/yasaklara-karsi-kitaptan-bir-tapinak/
http://www.brandlifemag.com/yasaklara-karsi-kitaptan-bir-tapinak/
https://www.bernerzeitung.ch/die-kunst-der-grausamkeit-528436158465
https://www.bernerzeitung.ch/die-kunst-der-grausamkeit-528436158465
https://www.castelligallery.com/exhibitions/joseph-kosuth2?view=slider#4
https://arts.columbia.edu/news/professor-sarah-sze-solo-show-guggenheim


 87 

Foster, Hal. (2020a). Ya Farstan Sonra? Çöküş Çağında Sanat ve Eleştiri (A. Önal   

            Çev.). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

 
Guggenheim web sitesi. Erişim: 20.03.2025. 
https://www.guggenheim.org/artwork/4383 
 

Güvenç, Bozkurt. (2020). İnsan ve Kültür. İstanbul: Boyut Yayıncılık. 

Halbwachs, Maurice. (1992). On Collective Memory. USA: Chicago University    

             Press. 

Harman, Graham. (2022). Sanat ve Nesneler (O. Karayemiş Çev.). İstanbul: Ayrıntı  

           Yayınları. 

Harman, Graham. (2020). Nesne Yönelimli Ontoloji (O. Karayemiş Çev.). İstanbul:   

            Can Sanat Yayınları. 

Hodge, Susie. (2014). Gerçekten Bilmeniz Gereken 50 Sanat Fikri (E. Gözgü Çev.).    

             Ankara: Domingo Yayıncılık. 

Hooke, S. Henry. (1995). Ortadoğu Mitolojisi (A. Şenel Çev.). Ankara: İmge Kitabevi. 

Huntürk, Özi. (2016). Heykel ve Sanat Kuramları. İstanbul: Hayalperest Yayınevi. 

İlhan, M. Emir. (2018). Kültürel Bellek Sözlü Kültürden Yazılı Kültüre Hatırlama.    

             Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Kestle Barton web sitesi. Erişim: 25.03.2025. https://www.kestlebarton.co.uk/arts- 
and-events/gustav-metzger-earth-minus-environment/ 
 
Krauss, E. Rosalind. (2021). Modern Heykel Dehlizleri (S. Erduman Çev.). İstanbul:   

             Everest Yayınları. 

Kuriel, Rica. (2017). Holokost anıtları ve Hissettirdikleri: İsimsiz Kütüphane. 
Avlaremoz web sitesi.  Erişim:05.05.2025. 
https://www.avlaremoz.com/2017/01/24/holokost-anitlari-ve-hissettirdikleri-2/ 
 
Kunstbulletin web sitesi. Erişim: 24.03.2025.  
https://www.kunstbulletin.ch/en/notebook/gustav-metzger-niemand-kann-
behaupten-es-nicht-gewusst-zu-haben 
 

Kuspit, Donald. (2022). Sanatın Sonu (Y. Tezgiden Çev.). İstanbul: Metis Yayıncılık. 

 
Lamiradadelmamut web sitesi. Erişim: 27.03.2025. Drakula'dan Manson ailesine. 
Joachim Koester- İspanya | lamiradadelmamut 
 
Langer, K. Suzanne. (2012). Sanat Problemleri (A. Feyzi Korur Çev.). İstanbul: TEM  

            Yapım Yayıncılık. 

https://www.guggenheim.org/artwork/4383
https://www.kestlebarton.co.uk/arts-%20and-events/gustav-metzger-earth-minus-environment/
https://www.kestlebarton.co.uk/arts-%20and-events/gustav-metzger-earth-minus-environment/
https://www.avlaremoz.com/2017/01/24/holokost-anitlari-ve-hissettirdikleri-2/
https://www.kunstbulletin.ch/en/notebook/gustav-metzger-niemand-kann-behaupten-es-nicht-gewusst-zu-haben
https://www.kunstbulletin.ch/en/notebook/gustav-metzger-niemand-kann-behaupten-es-nicht-gewusst-zu-haben
https://lamiradadelmamut.com/2014/05/29/de-dracula-a-la-familia-manson-joachim-koester/
https://lamiradadelmamut.com/2014/05/29/de-dracula-a-la-familia-manson-joachim-koester/


 88 

Levi-Staruss, Claude. (2023). Mit ve Anlam (G.Y. Demir Çev.). İstanbul: İthaki    

             Yayıncılık. 

Lynton, Norbert. (2000). Modernizmin Serüveni. Enis Batur (Ed.). Postneoizmler ve  

            Sanat, s.42-52. (C. Çapan Çev.). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Lyotard, J.F.  (1997). Postmodern Durum (A. Çiğdem Çev.). Ankara: Vadi Yayınları. 

Macleod, Roy. (2020). İskenderiye Kütüphanesi (E. Derviş Çev.). Ankara: Dost    

             Kitabevi. 

Manguel, Alberto. (2023). Okumanın Tarihi (F. Elioğlu Çev.). İstanbul: Yapı Kredi   

             Kültür Sanat Yayıncılık. 

Manguel, Alberto. (2023a). Geceleyin Kütüphane (D. Şendil Çev.). İstanbul: Yapı  

             Kredi Kültür Sanat Yayıncılık. 

Mann, Michael. (1986). The sources of Social Power. Cambridge: Cambridge   

            University Press. 

Mucchielli, Alex. (1991). Zihniyetler (E. Kotil Çev.). İstanbul: İletişim yayınları. 

Müller, Lothar. (2018). Beyaz Büyü Kâğıdın Çağı (S. Altınçekiç Çev.). İstanbul: Koç 

Üniversitesi Yayınları. 

Nouvart web sitesi. Erişim: 15.03.2025. 
https://www.nouvart.net/marcelavy-101-marcel-duchamp-ve-isin-reddi/ 

Olick, J. K. Vinitzky-Seroussi, V., Levy, D. (2011). The Collective Memory Reader.  

           New York: Oxford University Press. 

Ong, J. Walter. (2020). Sözlü ve Yazılı Kültür (S.P. Banon Çev.). İstanbul: Metis  

           Yayınları. 

Orhan Koç web sitesi. Hafıza Çöplüğü. Erişim: 17.02.2025. 
https://orhankoc.com.tr/gizemli-bir-tas-rosetta-tasi 
 

Osborne, Peter. (2021). Kavramdan Sonra: Çağdaş Sanatın Felsefesi (N. Bingöl   

            Çev.). İstanbul: Can Sanat Yayınları. 

Ovenden, Richard. (2022). Kitapları Yakmak (F. Doruker. Çev.). İstanbul: Albaraka   

             Yayınları. 

Özkaral, Tuğba Cevriye. (2015). Eski Çağda Yazı, Kitap ve Kütüphanelerin oluşum     

           Süreci   Günümüz Eğitimine Katkıları. Selçuk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi   

           Dergisi. Sayı, 34. s. 371-384. 

Öztay, Oğuz Han. (2022). İdeolojik İletişim ve Muhafazakâr Sanat “Hasan Nail  

            Canat”. Ankara: Nobel Yayınları. 

Panofsky, Erwin. (1995). İkonografi ve İkonoloji (E. Akyürek Çev.). İstanbul: AFA  

https://www.nouvart.net/marcelavy-101-marcel-duchamp-ve-isin-reddi/
https://orhankoc.com.tr/gizemli-bir-tas-rosetta-tasi


 89 

            Yayınları. 

Postdocument web sitesi. Erişim: 25.03.2025. 
https://www.postdocument.net/search.php?content=Donald%20Judd,%20Untitled

%20%28Stack%29,%201967 

Raven, James. (2023). Kayıp Kütüphaneler (D. B. Cenkçiler. Çev.) İstanbul: Ketebe 

Yayınları. 

Recht, Roland. (2016). Bellek ve Sonsuz Sarkis Külliyatı Üzerine. U. Fleckner (Ed.)  

Bellek ve Dağılma, s. 175- 186. (İ. Uysal Çev.). İstanbul: Norgunk Yayıncılık. 

Roudinesco, Elisabeth. (2021). Her Şeye ve Herkese Karşı Lacan (N. Başer Çev.).  

            İstanbul: Metis Yayınları.  

Sağlam, Firdevs. (2020). Kültürel Belleğin Sanatla Yeniden Deneyimlenmesi: Doris   

            Salcedo Örneği. Sanat ve Tasarım Dergisi.Sayı,26. s. 579-600. 

 
Sağlam, Mümtaz. (2020). Tacita Dean: Kayıp Zamanın Peşinde. Sağlamart web  

Sitesi.Erişim:03.04.2025.https://saglamart.com/tacita-dean-kayip- zamanin pesinde 

 
Sahlins, Marshall. (2014). Tarihsel Metaforlar ve Mitsel Gerçekler (T. Doğan Çev.).  

            İstanbul: bgst Yayınları. 

Semantic Scholar web sitesi. Erişim: 27.03.2025. 
https://www.semanticscholar.org/paper/Archive-as-history-%3A-Godard%2C-
G%C3%A9ricault%2C-Hirschhorn 
 
Smithsonian web sitesi. Erişim: 02.05.2025. 
https://www.smithsonianmag.com/arts-culture/anselm-kiefer-artwork-30-years-
200-acres-180980994/ 
 
Stallabrass, Julian. (2021). Çağdaş Sanat (E. Soğancılar Çev.). İstanbul: İletişim  

            Yayınları. 

Şahiner, Rıfat (2013). Sanatta Postmodern Kırılmalar. Ankara: Ütopya Yayınevi. 

Tansuğ, Sezer. (1988). Sanatın Görsel Dili. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Tataryan, Nora. (2025). Eleştirel Kurmaca ve Hakikat. Sanat Dünyamız. Yapı Kredi  

            Yayınları, Sayı 204/ Bahar 2025, s. 10. 

Thecollector web sitesi. Erişim: 15.07.2024. https://www.thecollector.com/what-
are-rachel-whitereads-most-famous-sculptures/ 
 

TÜBİTAK web sitesi.  Erişim: 17.02.2025. 
https://edergi.tubitak.gov.tr/edergi/yazi.pdf?dergiKodu=4&cilt=41&sayi=622&sayfa
=68&yaziid=27038 
 

https://www.postdocument.net/search.php?content=Donald%20Judd,%20Untitled%20%28Stack%29,%201967
https://www.postdocument.net/search.php?content=Donald%20Judd,%20Untitled%20%28Stack%29,%201967
https
https
https://www.semanticscholar.org/paper/Archive-as-history-%3A-Godard%2C-G%C3%A9ricault%2C-Hirschhorn
https://www.semanticscholar.org/paper/Archive-as-history-%3A-Godard%2C-G%C3%A9ricault%2C-Hirschhorn
https://www.smithsonianmag.com/arts-culture/anselm-kiefer-artwork-30-years-200-acres-180980994/erişim
https://www.smithsonianmag.com/arts-culture/anselm-kiefer-artwork-30-years-200-acres-180980994/erişim
https://www.thecollector.com/what-are-rachel-whitereads-most-famous-sculptures/
https://www.thecollector.com/what-are-rachel-whitereads-most-famous-sculptures/
https://edergi.tubitak.gov.tr/edergi/yazi.pdf?dergiKodu=4&cilt=41&sayi=622&sayfa=68&yaziid=27038
https://edergi.tubitak.gov.tr/edergi/yazi.pdf?dergiKodu=4&cilt=41&sayi=622&sayfa=68&yaziid=27038


 90 

Yeewi Lee web sitesi. Erişim: 04.03.2025. https://www.jeewi.de/works/looking-
glass-self/palimpsest erişim.2 
 

Yılmaz, Ercan. (2011). Göstergebilimsel Bakışla Heykel. MSGSÜ Sosyal Bilimler  

             Enstitüsü Dergisi, Sayı 3/Bahar 2011, s. 106-118. 

Wilson, Michael. (2015), Çağdaş Sanat Nasıl Okunur (F.C. Erdoğan Çev.). İstanbul:  

             Hayalperest Yayınevi. 

 

 

 

 

 

https://www.jeewi.de/works/looking-glass-self/palimpsest%20erişim.2
https://www.jeewi.de/works/looking-glass-self/palimpsest%20erişim.2


 91 

YAYIMLAMA VE FİKRÎ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI 

Enstitü tarafından onaylanan lisansüstü tezimin/raporumun tamamını veya herhangi bir kısmını, basılı (kâğıt) ve 

elektronik formatta arşivleme ve aşağıda verilen koşullarla kullanıma açma iznini Hacettepe Üniversitesi’ne verdiğimi 

bildiririm. Bu izinle Üniversite’ye verilen kullanım hakları dışındaki tüm fikrî mülkiyet haklarım bende kalacak, 

tezimin/raporumun tamamının ya da bir bölümünün gelecekteki çalışmalara (makale, kitap, lisans ve patent vb.) 

kullanım hakları bana ait olacaktır. 

Tezin/Sanat Çalışması Raporunun kendi orijinal çalışmam olduğunu, başkalarının haklarını ihlal etmediğimi ve 

tezimin/sanat çalışması raporumun tek yetkili sahibi olduğumu beyan ve taahhüt ederim. Tezimde/sanat çalışması 

raporumda yer alan, telif hakkı bulunan ve sahiplerinden yazılı izin alınarak kullanılması zorunlu metinleri yazılı 

izin alınarak kullandığımı ve istenildiğinde suretlerini Üniversite’ye teslim etmeyi taahhüt ederim. 

Yükseköğretim Kurulu tarafından yayınlanan Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda Toplanması 

Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin Yönerge* kapsamında tezim/sanat çalışması raporum aşağıda 

belirtilen haricinde YÖK Ulusal Tez Merkezi/ H.Ü. Kütüphaneleri Açık Erişim Sisteminde erişime açılır.  

☐ Enstitü/ Fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile tezimin erişime açılması mezuniyet tarihimden 
itibaren … yıl ertelenmiştir. (1) 

 

☐ Enstitü/ Fakülte yönetim kurulu kararı ile tezimin erişime açılması mezuniyet tarihimden itibaren … 
ay ertelenmiştir. (2) 

 

☐ Tezimle ilgili gizlilik kararı verilmiştir. (3) 
 
 

                                                                                                                                                              11/ 06/ 2025 (İmza) 

                                                                                                                                                    Öğrencinin Adı SOYADI 

                                                                                                                                                      Esra ÖZTAY GÜRARAS 

                                                 

 
*Lisansüstü Tezlerin Elektronik Ortamda Toplanması Düzenlenmesi ve Erişime Açılmasına İlişkin Yönerge 

(1) Madde 6.1. Lisansüstü tezle ilgili patent başvurusu yapılması veya patent alma sürecinin devam etmesi 
durumunda, tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte 
yönetim kurulu iki yıl süre ile tezin erişime açılmasının ertelenmesine karar verebilir. 

 

(2) Madde 6.2. Yeni teknik, materyal ve metotların kullanıldığı, henüz makaleye dönüşmemiş veya patent gibi 
yöntemlerle korunmamış ve internetten paylaşılması durumunda 3. şahıslara veya kurumlara haksız kazanç 
imkânı oluşturabilecek bilgi ve bulguları içeren tezler hakkında tez danışmanının önerisi ve enstitü anabilim 
dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte yönetim kurulunun gerekçeli kararı ile altı ayı aşmamak üzere 
tezin erişime açılması engellenebilir. 

(3) Madde 7.1. Ulusal çıkarlan veya güvenliği ilgilendiren, emniyet, istihbarat, savunma ve güvenlik, sağlık vb. 
konulara ilişkin lisansüstü tezlerle ilgili gizlilik kararı, tezin yapıldığı kurum tarafından verilir. Kurum ve 
kuruluşlarla yapılan iş birliği protokolü çerçevesinde hazırlanan lisansüstü tezlere ilişkin gizlilik kararı ise, ilgili 
kurum ve kuruluşun önerisi ile enstitü veya fakültenin uygun görüşü üzerine üniversite yönetim kurulu tarafından 
verilir. Gizlilik kararı verilen tezler Yükseköğretim Kuruluna bildirilir. 

 
Madde 7.2. Gizlilik kararı verilen tezler gizlilik süresince enstitü veya fakülte tarafından gizlilik kuralları 
çerçevesinde muhafaza edilir, gizlilik kararının kaldırılması halinde Tez Otomasyon Sistemine yüklenir. 

 
Tez Danışmanının önerisi ve enstitü anabilim dalının uygun görüşü üzerine enstitü veya fakülte yönetim kurulu 

tarafından karar verilir. 

 



 92 

ETİK BEYANI 

Hacettepe Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, Sanat Çalışması Raporu Yazım 

Yönergesi’ne uygun olarak hazırladığım bu Sanat Çalışması Raporunda, 

 Tez/Sanat Çalışması Raporu içindeki bütün bilgi ve belgeleri akademik 
kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, 

 

 görsel, işitsel ve yazılı bütün bilgi ve sonuçları bilimsel ahlak kurallarına 

uygun olarak sunduğumu, 

 başkalarının eserlerinden yararlanılması durumunda ilgili eserlere bilimsel 

normlara uygun olarak atıfta bulunduğumu, 

 atıfta bulunduğum eserlerin bütününü kaynak olarak gösterdiğimi, 
 

 kullanılan verilerde herhangi bir tahrifat yapmadığımı, 

 

 bu Tez/Sanat Çalışması Raporunun herhangi bir bölümünü bu 

üniversitede veya başka bir üniversitede başka bir Tez Çalışması Raporu 

çalışması olarak sunmadığımı beyan ederim. 

 
 
 
 

 
                                                                                                        11/06/2025 

                                                                                                      Esra ÖZTAY GÜRARAS 

 
                                                                                                               (İmza) Adı Soyadı



YÜKSEK LİSANS SANAT ÇALIŞMASI RAPORU ORİJİNALLİK RAPORU 

HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ 

Güzel Sanatlar Enstitüsü 

 

“Kültürel Nesneler ve Sanatta Arşivsel Düzenleme”   

Yukarıda başlığı verilen Sanat Çalışması Raporumun tamamı aşağıdaki filtreler kullanılarak 

Turnitin adlı intihal programı aracılığı ile Tez Danışmanım tarafından kontrol edilmiştir. Kontrol 

sonucunda aşağıdaki veriler elde edilmiştir: 

 

Raporlama  

Tarihi 

Sayfa 

Sayısı 

Karakter 

Sayısı 

Savunma 

Tarihi 

Benzerlik 

Oranı (%) 

Gönderim  

Numarası 

02/ 07/ 2025 93 152,261 10/06/2025 15 2709228093 

 

Uygulanan filtreler: 

1. Kaynakça dahil 

2. Alıntılar dâhil 

3. 5 kelimeden daha az örtüşme içeren metin kısımları hariç 

Hacettepe Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Sanat Çalışması Orijinallik Raporu 

Alınması ve Kullanılması Uygulama Esasları’ nı inceledim ve çalışmamın herhangi bir intihal 

içermediğini; aksinin tespit edileceği muhtemel durumda doğabilecek her türlü hukuki 

sorumluluğu kabul ettiğimi ve yukarıda vermiş olduğum bilgilerin doğru olduğunu beyan 

ederim.  (11/ 06/ 2025) 

                                                                                                                    Esra Öztay Güraras 

                                                                                                                    (İmza) 

Öğrenci No.: N22121601 

Ana sanat : Heykel  

Program (işaretleyiniz): Yüksek Lisans 

Yüksek Lisans Sanatta Yeterlik Doktora Bütünleşik Doktora 

        x    

DANIŞMAN ONAYI UYGUNDUR. 

Dr. Öğr. Üyesi Şinasi TEK, İmza 
 



 

 94 

MASTER’S THESIS /ART WORK REPORT ORIGINALITY REPORT 

HACETTEPE UNIVERSITY 

Institute of Fine Arts 

 
“Archival Arrangement of Cultural Objects and Art” 

The whole art work report is checked by my supervisor, using Turnitin                       plagiarism 

detection software taking into consideration the below mentioned filtering options. 

According to the originality report, obtained data are as follows. 

 

Date 

Submitted 
Page 

Count 

Character 

Count 

Date of 

Thesis 

Defence 

Similarity 

Index 

(%) 

 

Submission 

ID 

02/ 07/ 2025 93 152,261 10/06/2025 15 2709228093 

 

Filtering options applied are: 

1. Bibliography included 

2. Quotes included 

3. Match size up to 5 words excluded 

 

I declare that I have carefully read the Hacettepe University Institute of Fine Arts 

Guidelines for Obtaining and Using Thesis Originality Reports; that my thesis does not 

include any form of plagiarism; that in any future detection of possible infringement of the 

regulations, I accept all legal responsibility; and that all the information I have provided is 

correct to the best of my knowledge. I respectfully submit this for approval. (11 / 06/ 2025) 

 

Esra ÖZTAY GÜRARAS 

Student Name 

Signature 

 

Student No.: N22121601 

Department:  Sculpture  

Program/Degree: Master’s 

Master’s Proficiency in Art PhD Joint Phd 

         x    

 

SUPERVISOR APPROVAL 

APPROVED 

Dr. Öğr. Üyesi, Şinasi TEK, Signature 

                         

 



 


	ÖZ
	ABSTRACT
	TEŞEKKÜR
	GÖRSELLER DİZİNİ
	GİRİŞ
	YAYIMLAMA VE FİKRÎ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI
	YÜKSEK LİSANS SANAT ÇALIŞMASI RAPORU ORİJİNALLİK RAPORU
	MASTER’S THESIS /ART WORK REPORT ORIGINALITY REPORT

