
 

 

T.C.  

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SOSYOLOJİ ANABİLİM DALI 

SOSYOLOJİ BİLİM DALI 
 

 

 

DİL SOSYOLOJİSİNDE ÜRETKEN YAPISALCI VE 

UZLAŞIMCI YAKLAŞIMIN KARŞILAŞTIRMALI 

ANALİZİ 

 

 

 

 

SEDAT DEMİR 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

DANIŞMAN:  

PROF. DR. FARUK KARAARSLAN  

 

 

 

KONYA-2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

Babam’a…



i 

 

 

 

 

 

T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 
 

Bilimsel Etik Sayfası 

  

 

 

 

Bu tezin hazırlanmasında bilimsel etiğe ve akademik kurallara özenle riayet 

edildiğini, tez içindeki bütün bilgilerin etik davranış ve akademik kurallar 

çerçevesinde elde edilerek sunulduğunu, ayrıca tez yazım kurallarına uygun olarak 

hazırlanan bu çalışmada başkalarının eserlerinden yararlanılması durumunda bilimsel 

kurallara uygun olarak atıf yapıldığını bildiririm.  

 

 

 

 

Sedat DEMİR 

 

 

Ö
ğ

re
n

ci
n

in
 

Adı Soyadı Sedat DEMİR 

Numarası 

 

20810301013 

Anabilim Dalı/Bilim Dalı 

Ana Bilim / Bilim Dalı 

 Sosyoloji  

Programı 

Tezli Yüksek Lisans     
 

Doktora X 

Tez Danışmanı Prof. Dr. Faruk KARARSLAN 

Tezin Adı 

Dil Sosyolojisinde Üretken Yapısalcı ve Uzlaşımcı Yaklaşımın Karşılaştırmalı 

Analizi 

 

 



ii 

 

 

 

 

T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 
 

ÖZET 

 

Bu tez çalışması, dil sosyolojisinin eleştirel betimlemesi üzerinden alanın temel problemlerini ve 

konularını çerçevelendirerek; çağdaş sosyolojinin önde gelen sosyologlarından Pierre Bourdieu ve 

Jürgen Habermas’ın ilgili çalışmaları üzerinden karşılaştırmalı bir analiz gerçekleştirmeyi 

amaçlamaktadır. Bu doğrultuda dilin özellikle toplumsal yapı ve güç ilişkileriyle nasıl bir ilişki 

içerisinde olduğu problemine odaklanmaktadır. Sosyolojik olarak dili anlamaya ve açıklamaya 

çalışmak; hem dil ve dil kullanımı üzerinde etki eden çeşitli toplumsal ve siyasal mekanizmaların 

varlığını kabul etmeyi hem de söz konusu mekanizmaların değişim ve dönüşümlerinde dilin kritik 

öneminin farkında olmayı gerektirir. Bourdieu’nün üretken yapısalcı yaklaşımı ile Habermas’ın 

uzlaşımcı yaklaşımı dilin sosyolojik bağlamını ortaya koyan iki farklı bakış açısını temsil 

etmektedir. Bourdieu’nün yaklaşımında dil bir çatışma, mücadele nesnesi iken; Habermas’ın 

yaklaşımında bir anlaşma, uzlaşma zemini sağlar. Diğer bir ifadeyle Bourdieu’ye göre dil, sınıfsal 

ve kültürel ayrımların kendisinde belirginleştiği bir sosyal olgu iken; Habermas’a göre dil, 

özellikle kamusal alanda belirli koşullara bağlı olarak çatışmaların içerisinde uzlaşıya vardığı bir 

telosa sahiptir. Nitel araştırma yönteminin teknikleriyle gerçekleştirilen çalışma, dört bölümden 

oluşmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Dil, Dil Sosyolojisi, Toplumsal Yapı, Güç, Sembolik Şiddet, İdeal Konuşma 

Durumu  

Ö
ğ

re
n

ci
n

in
 

Adı Soyadı Sedat DEMİR 

Numarası 

 

20810301013 

Anabilim Dalı/Bilim Dalı 

Ana Bilim / Bilim Dalı 

 Sosyoloji  

Programı 

Tezli Yüksek Lisans     
 

Doktora X 

Tez Danışmanı Prof. Dr. Faruk KARARSLAN 

 

Tezin Adı 

Dil Sosyolojisinde Üretken Yapısalcı ve Uzlaşımcı Yaklaşımın Karşılaştırmalı 

Analizi 

 

 



iii 

 

 

 

 

T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 
 

ABSTRACT 

 

This thesis, by framing the fundamental problems and issues of the field through a critical 

description of the sociology of language, aims to conduct a comparative analysis through the 

relevant works of Pierre Bourdieu and Jürgen Habermas, two of the leading sociologists of 

contemporary sociology. In this direction, it focuses particularly on the problem of how language 

relates to social structure and power relations. Trying to understand and explain language 

sociologically requires both accepting the existence of various social and political mechanisms that 

affect language and language use and being aware of the critical importance of language in the 

changes and transformations of these mechanisms. Bourdieu's generative structuralist approach 

and Habermas's consensualist approach represent two different perspectives that reveal the 

sociological context of language. While in Bourdieu's approach, language is an object of conflict 

and struggle, in Habermas's approach it provides a ground for agreement and compromise. In 

other words, according to Bourdieu, language is a social phenomenon in which class and cultural 

distinctions become evident; according to Habermas, language possesses a telos in which conflicts 

are reconciled under certain conditions, especially in the public sphere. The study, conducted 

using qualitative research techniques, consists of four sections. 

Keywords: Language, Sociology of Language, Social Structure, Power, Symbolic 

Violence, Ideal Speech Situation 

A
u

th
o
r
’s

 

Name and Surname Sedat DEMİR 

Student Number 

 

20810301013 

Department Sociology 

Study Programme 

Master’s Degree (M.A.)     
 

Doctoral Degree (Ph.D.) X 

Supervisor Prof. Dr. Faruk KARARSLAN 

Title of the 

Thesis/Dissertation 

Comparative Analysis of Generative Structualist and Consensualist Approaches 

in Sociology of Language 



iv 

 

 

 

TABLOLAR LİSTESİ 

 

Tablo 1: Eylem tipleri………………………………..…………..……………...……90 

Tablo 2: Yaşantı dünyasının yapısal bileşenlerinin varlığını sürdürmesi için yeniden 

üretim süreçlerinin katkıları…………………………………………………...…..….95 

Tablo 3: Bourdieu ve Habermas’ın dil kavrayışlarının karşılaştırılması…........……154 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

 

 

ÖNSÖZ ve TEŞEKKÜR 

20. yüzyılla birlikte sosyal bilimlerin temel problemlerinden birisi olan dil,  her 

alanın kendi analiz mantığına göre incelemiştir. Fakat disiplinler üstü bir problem 

olduğu için her alan dili analiz ederken başka alanlarla farklı düzeylerde etkileşim 

içerisinde olmuştur. Bu tez çalışması, sosyolojide dil ve dil kullanımına yönelik güçlü 

iki perspektifi temsil eden Pierre Bourdieu’nün üretken yapısalcı ve Jürgen 

Habermas’ın uzlaşımcı yaklaşımını karşılaştırmalı olarak analiz etmektedir. Bu 

analizin probleme ilişkin tartışmaları tüketme niyetinde olmadığını söylemek isteriz. 

Niyetten bağımsız olarak ilgili literatür dikkate alındığında bunun ne kadar zor bir iş 

olduğu ilgililerce bilinir. Bu çalışmada, daha odaklanılmış bir biçimde dil sosyolojisi 

alanının eleştirel betimlemesi üzerinden dilin sosyolojik bağlamı anlaşılmaya ve 

açıklanmaya çalışılmış ve özellikle toplumsal yapı ve güç ile nasıl bir ilişki içerisinde 

olduğu Bourdieu ve Habermas’ın ilgili çalışmaları üzerinden karşılaştırmalı olarak 

analiz edilmiştir.  

Lisans hayatımdan beri toplumsal koşullarım ile akademik ilgilerim arasında 

ilişki kurmamda üzerimde emeği bulunan ve bu tez sürecinin başından sonuna kadar 

bilgisini ve ilgisini benden esirgemeyen, bana rehberlik eden tez danışmanım Prof. Dr. 

Faruk Karaarslan ve Doç. Dr. Sedat Doğan hocalarıma; tez süreci ve savunmasındaki 

kritik ve yapıcı eleştirileriyle problemin farklı bağlamlarını hesaba katmamdaki ufuk 

açıcı düşünceleri için Prof. Dr. Ferhat Tekin hocama; savunmada getirdikleri kıymetli 

eleştiri ve öneriler için Doç. Dr. Hüseyin Çil ve Dr. Ayşe Şahin hocalarıma; ilgi ve 

alakaları için Doç. Dr. İbrahim Nacak ve Adem Seleş hocalarıma çok teşekkür ederim. 

Bu sürecin her aşamasına şahit olan, konu hakkında saatlerce tartışabildiğim, maddi 

manevi desteklerini esirgemeyen Mehmet Ali ve Sinan’a; teknik desteklerinden dolayı 

Yavuz’a; sürecin zorlu aşamasında beni motive eden Sema’ya teşekkür ederim.  

Annem ve babam bu sürecin benim için daha katlanılır kılmasını sağladı. 

Hiçbir çalışma onlardan ayrı geçirdiğim bunca zamanın bedeli olamaz. İsmail abim bu 

süreçte yükümü en çok hafifleten kişi oldu. Aileme şükranlarımı sunuyorum.  

 

 



vi 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

Bilimsel Etik Sayfası…………………………………………………………………..i 
Özet…………………………………………………………………………………... ii 

Abstract……………………………………………………………………………… iii 
Tablolar Listesi ………………………………………………………………………iv 

Önsöz ve Teşekkür ……………………………………………………………………v 
İçindekiler ……………………………………………………………………………vi 

Kısaltmalar…………………………………………………………………………..viii 

Giriş …………………………………………………………………………………...1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE VE TEMEL PROBLEMLER 

1.1. Araştırmanın Konusu, Problemi ve Amacı……………………………………… 4 
1.2. Araştırmanın Yöntemi…………………………………………………………... 6 

1.3.  Kavramsal Çerçeve ……………………………………………………………...7 
1.4. Dil sosyolojisini Tasniflemek …………………………………………………..15 

1.5.  Dile İlişkin Disipliner Ayrımlar: Dil sosyolojisi- Dilbilim- Sosyodilbilim ……19 
1.6. Bazı Portreler Üzerinden Dil sosyolojisinin Tarihsel Oluşumu Yakalamak …...23 

1.6. 1. Joyce O. Hertzler: Toplumun Temeli Olarak Dil …………………………...24 

1.6. 2. Joshua A. Fishman: Toplumu Yansıtan Olarak Dil…………………………27 

1.6. 3. Basil Bernstein: Sınıf, Kontrol ve Kod Teorisi……………………………...33 

İKİNCİ BÖLÜM 

PİERRE BOURDİEU’NÜN DİL SOSYOLOJİSİ 

2.1. Dilbilime Karşı Dilin Sosyo-Ontolojik Varlığı………………………………… 40 

2.2. Devlet ve Dil İlişkisi ……………………………………………………………46 

2. 3. Dilsel Meşruluk ………………………………………………………………...50 

2.4. Bourdieu Sosyolojisinin Kayıp Halkası: Dil ……………………………………52 

2.4.1. Dil sosyolojisi Kurma Zemini: Habitus-Sınıf- Alan ………………………...54 

2.5. Dil Sosyolojisi Ama Nasıl? ……………………………………………………..61 

2.5.1. Dilsel Habitus: Dille Kurulan İlişki Biçimleri ………………………………65 

2.5.2. Dil Piyasası …………………………………………………………………..68 

2.5.3. Sansür ve Örtmece: Üzeri Örtülen Her Söylem Sembolik Şiddet Uygular …72 

2.5.4. Sembolik Güç ve Sembolik Şiddet: Bütün Dilsel İfadeler Bir Güç Edimidir .74 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

JURGEN HABERMAS’IN DİL SOSYOLOJİSİ 

3.1. Rasyonellik Sorunu…………………………………………………………….. 83 

3.1.1. Araçsal/Amaçsal Rasyonellik ……………………………………………….86 

3. 1. 2. İletişimsel Rasyonellik …………………………………………………….88 

3.2. Sistem ve Yaşantı Dünyası……………………………………………………...91 

3. 2. 1. Yaşantı Dünyasının Rasyonelleşmesi ……………………………………...96 



vii 

 

 

 

3.2.2. Ayrışması ve Yaşantı Dünyasının Kolonileşmesi …………………………...97 

3.3. Dil Sosyolojisi: Evrensel ve Sınırsız Uzlaşma ………………………………...101 

3.3.1. İki Temel İzlek: Wittgenstein ve Austin …………………………………...102 

3.3.2. Nihai Durak: Geçerlilik İddiaları ve İdeal Konuşma Durumu ………….....108 

3.3.2.1. Eylem Türlerinin Dile Göre Yeniden Değerlendirilmesi ……………...109 

3.3.2.2. Gerçeklik Alanları ve Geçerlilik İddiaları …………………………….111 

3.3.2.3. İletişimsel Eylemin Temeli: Argümantasyon Biçimleri……………….115 

3.3.2.4. İdeal Konuşma Durumu ………………………………………………116 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

BOURDİEU VE HABERMAS’IN DİL ÜZERİNE DÜŞÜNCELERİNİN 
KARŞILAŞTIRILMASI 

4. 1. Teori İnşasındaki Benzer Yönelimler………………………………………... 121 

4. 2. Farklı Kaygılar ……………………………………………………………….130 

4.2.1. Siyasal Konumlanma: Solun Solu ve “Radikal” Reformculuk …………....132 

4.2.1.1. Sosyoloji Bir Dövüş Sporudur ………………………………………...132 

4.2.1.2. Müzakereci Demokrasi: Özgürlüğün Koşulları ……………………….142 

4.3. Dil Çözümlemelerinin Genel Değerlendirmesi………………………………..153 

4.3.1. Dil ve Toplumsal Yapı…………………………………………………….. 157 

4. 3. 2. Dil ve Güç İlişkileri ……………………………………………………….163 

Sonuç ……………………………………………………………………………….175 

KAYNAKÇA……………………………………………………………………………………………..180 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 

 

 

 

KISALTMALAR 

 

A.g.e. : Adı geçen eser 

A. g. m.: Adı geçen makale 

Akt.: Aktaran 

Bkz. : Bakınız 

vd. : ve devamı  

vb.: ve benzeri  

İEK: İletişimsel Eylem Kuramı  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

 

 

Giriş 

İnsanın en temel vasıflarının başında gelen dil, bu niteliğiyle pek çok disiplin 

tarafından inceleme konusu olmuştur. Dil, disiplinler üstü bir inceleme nesnesi olduğu 

için dilbilim, sosyodilbilim, antropoloji, felsefe ve sosyoloji gibi alanlarındaki dil 

incelemeleri birbirileriyle dirsek teması kuragelmişlerdir. Disiplinler, birbirlerinden 

yararlanma ve birbirlerini eleştirme konusunda her zaman bir etkileşim içinde olmuş 

ve bu da dil üzerine devasa bir literatürü meydana getirmiştir. Kendi analiz mantığına 

bağlı olarak her alanda dil, farklı boyutlarıyla tanımlanmış ve analiz edilmiştir. Bu tez 

çalışmasında sosyoloji alanı içerisinde hareket edilerek bir analiz gerçekleştirilmiştir.  

Dili sosyolojinin bir inceleme nesnesi kılmak, zorunlu olarak dilin 

toplumsallığını öncelemeyi gerektirir. Diğer bir ifadeyle dil; toplumsal yaşamı kuran, 

toplumsal yaşamı indeksleyen ya da toplumsal yaşamı yansıtan bir unsur olarak 

tanımlanabilir. Dilin bu niteliklere sahip olması onun toplumsal yaşamın temel bir 

bileşeni olmasından ileri gelir. Farklı epistemolojik ve metodolojik farklılıklara 

rağmen sosyolojideki dil çalışmalarının temel ortak noktasının bu varsıyım olduğu 

söylenebilir. 

Sosyolojideki diğer alt alanlarla kıyaslandığında dil sosyolojisisinin 

gelişmemiş olması şaşırtıcıdır. Penalosa bu durumu şu şekilde ifade eder: “İnsanın tüm 

özelliklerinin en yaygını, her yerde bulunanı ve en önemlisi şüphesiz onun dili 

kullanması olduğu için, her alandan sosyal bilimciler uzun zamandır onun önemini ve 

vazgeçilmezliğini kabul etmişlerdir. Aynı zamanda, onu bir inceleme nesnesi olarak 

görmezden gelmeye [de] başladılar. Sosyal bilimler tarihindeki en tuhaf 

paradokslardan biri burada yatar (Penalosa, 1981: 2). Klasiklerde örneğin din 

sosyolojisi gibi dil sosyolojisinin belirgin bir biçimde yapılmaması, analizlerin örtük 

kalması; felsefedeki dile dönüş hareketinin sosyolojideki etkisi; sosyolojide dil 

probleminin örneğin eğitim sosyolojisi, bilgi sosyolojisi gibi alt alanlar içerisinde 

değerlendirilmesi; literatürde mevcut dil sosyolojisi olarak nitelendirilen alt alanın 

büyük oranda dilbilim ve sosyodilbilim çatışmasına sıkıştırılması; sosyolojik 

analizlerinde dil problemini ele alan bazı sosyologların çalışmalarını dil sosyolojisi 

içerisinde değerlendirmemeleri v.b. nedenlerden dolayı temelleri 1950’lerde atılan ve 

bir alt alan olarak 1960’larda görünürlük kazanan dil sosyolojisi, sosyolojide yeterince 



2 

 

 

 

gelişmiş değildir. Bütün bunlara rağmen sosyolojide dilin öneminin her zaman farkına 

olunmuştur. Cari durumda özellikle yabancı literatürde farklı sosyologların 

çalışmalarının dil bağlamında yeniden değerlendirilmesi hem dil sosyolojisinin 

gelişimi hem de dilin sosyoloji için önemini hatırlatmanın ötesinde ortaya 

koymaktadır. 

Türkiye’de her ne kadar dil sosyolojisi nitelendirmesi altında çalışmalar 

yapılmamış olsa da dil sosyolojisi içerisinde değerlendirilebilecek yüksek lisans ve 

doktora tezleri bulunmaktadır (Çelik, 2002; Demir, 2007; Haksöz, 2007; Meşe, 2019; 

Önen Baykuşak, 2020; Kamacı Gencer, 2022; Yaşar, 2024). Bu çalışmalar genel 

olarak dil politikaları, dil planlaması, dil kullanımı, sosyal bir fenomen olarak dil, dil 

ve eğitim gibi muhtelif bağlamlar teorik ve saha çalışmaları üzerinden dili 

incelemektedirler. Çalışmamızın bu çalışmalardan farkı dil sosyolojisi alanını 

çerçevelendirmemiz ve problemimizi çerçevesini oluşturmaya çalıştığımız alan 

üzerinden tartışmaya açmamızdır.  

Sosyolojik bir analiz birimi olarak dilin ne olduğu ve nasıl analiz edilebileceği 

problemi üzerinden tez çalışmamızda Pierre Bourdieu’nün üretken yapısalcı yaklaşımı 

ile Jurgen Habermas’ın uzlaşımcı yaklaşımı karşılaştırmalı olarak analiz edilmektedir. 

En temelde Bourdieu için dil, bir çatışma, mücadele nesnesidir. Habermas için ise bir 

anlaşma, uzlaşma zemindir. Her iki sosyoloğun da sosyolojik iç görüye sadık kalarak 

birbirinden oldukça farklı tezler ortaya koymaları, sosyolojide dil probleminin 

derinlemesine incelenmesi için bir fırsat olarak görülebilir. Böylece sosyolojide dilin 

nasıl anlamlandırıldığı, çözümlendiği iki isim üzerinden ortaya konulabilir. Yanı sıra 

iki isim üzerinden idealize edilebilen iki farklı yaklaşım türü arasındaki benzerlikler ve 

farklılıklar ortaya konularak sosyolojide dil probleminin ilişkili olduğu farklı tartışma 

alanlarına da dikkat çekilmiş olur.  

Tez çalışmamız dört bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde temel kavramsal 

çerçeve oluşturuldu ve problemler ortaya konuldu. Bu bölümde öncelikle çalışmada 

kullanılan metodoloji ve temel kavramlar tartışıldı. Akabinde dil sosyolojisinin ne 

olduğu ve özellikle dilbilim ve sosyodilbilim ile ilişkisi, benzer ve farklılıkları 

tartışıldı. Dil sosyolojisi alanının tarihsel gelişimi üzerinden dil sosyolojisinin temel 



3 

 

 

 

problemleri, çalışma alanları alanda ön plana çıkan isimler üzerinden ortaya 

konulmaya çalışıldı. İkinci bölümde Bourdieu’nün dil sosyolojisi incelendi. Burada 

özellikle bütüncül bir analiz gerçekleştirmek için Bourdieu’nün dili analizleri genel 

sosyolojisi içerisinde konumlandırıldı. Üçüncü bölümde Habermas’ın dil sosyolojisi 

analiz edildi. Habermas’ın genel sosyolojisi dil üzerinden dönüştüğü için burada 

bilhassa teorisindeki dönüşümlerin dil çözümlemesine nasıl entegre edildiği dikkate 

alınarak bir analiz gerçekleştirildi. Dördüncü ve son bölümde Bourdieu ve 

Habermas’ın dil çözümlemeleri; benzerlikleri ve farklılıklarıyla derinlemesine 

karşılaştırıldı. Burada özellikle siyasal konumlanmalarının dil çözümlemelerine güçlü 

bir biçimde etki ettiği tespit edildi ve siyasal konumlanmaları dil bağlamında 

değerlendirildi. Son olarak sosyologların dil analizleri iki temel tema, dil ve toplumsal 

yapı ile dil ve güç ilişkileri temaları içerisinde analiz edildi.  

 



4 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE ve TEMEL PROBLEMLER 

Bu bölümde tezin konusu, problemi, amacı ve yöntemi ortaya konulduktan 

sonra dil ve sosyallik tanımlamaları yapılacak ve ikisinin birbiriyle ilişkisi 

irdelenecektir. Daha sonra literatürde dil sosyolojisine yönelik yapılan tasnifler ele 

alınacaktır. Akabinde dilbilim, sosyodilbilim ve dil sosyolojisi alanlarının benzerlikleri 

ve farklılıkları ele alınacaktır. Son olarak tarihsel izlekte dil sosyolojisinde öne çıkan 

bazı isimlerin dil sosyolojisi teorileri üzerinden alanın genel bir panoraması 

oluşturulmaya çalışılacaktır. Böylece dil sosyolojisi olarak nitelendirilen alanın temel 

problemlerini, çalışma alanlarını gösterebilmiş olacağız.  

1.1. Araştırmanın Konusu, Problemi ve Amacı 

Bu araştırmanın konusu sosyal bir olgu olarak dildir. Çalışmada dil, çağdaş 

sosyolojinin önde gelen iki sosyoloğu, Pierre Bourdieu ve Jurgen Habermas’ın ilgili 

çalışmaları üzerinden analiz etmektedir. Sosyal bilimlerde, özellikle felsefede dile 

dönüş hareketiyle dil üzerine büyük bir literatür birikmiş durumdadır. Dilbilim ve 

felsefedeki literatür dikkate alındığında dilin disiplinler arası bir problem olduğu 

söylenebilir. Çalışılacak konunun disiplinler arası bir konu olması araştırmacılar için 

bazı zorlukları beraberinde getirir. Öncelikli olarak söz konusu konuyu belirli bir 

zeminde temellendirmek zor olacaktır. Bu temellendirme iyi ve incelikli bir biçimde 

yapılmadığında içinden çıkılamaz bir durum oluşacaktır. Bunun, konunun hangi 

boyutlarla inceleneceğinin önceden belirtilmesiyle üstesinden gelinebilir. Dolayısıyla 

hem zaman hem de kapsam açısından disiplinler arası bir kavramın ilgili litaratürler 

ışığında analiz edilmesi adeta imkânsızdır. Bundan dolayı kendimizi aşağıda 

çerçevesini ortaya çıkarmaya çalışacağımız dil sosyolojisi olarak nitelendirilen alanın 

dili tanımlama biçimleriyle sınırlandıracağız.  

Kendimizi sosyoloji ile sınırladığımızda, alanda dil probleminin iki biçimde 

yer aldığını söylemek mümkündür. İlk olarak sosyolojide pek çok klasik ve çağdaş 

sosyolog araştırmalarında dili gömülü olarak ele almışlardır. Sosyolojide akım ve 

isimler üzerinden gömülü olan dil sorunsalını aşikâr kılmak hem zordur hem de 



5 

 

 

 

belirlenmiş bir odağı elden kaçırma tehlikesini beraberinde getirir. İkincisi sosyolojide 

bir analiz birimi olarak dilin merkeze alınmasıyla bir alt alan oluşturulmuştur. Bu alan 

genellikle dil sosyolojisi olarak isimlendirilir. Aslında dil sosyolojisi bir anlamda 

sosyolojide gömülü olarak varlığını devam ettiren dil probleminin belirli açılardan 

netleştirilmesiyle oluşan bir alt alandır. Aşağıda ilgili literatürde de tartışıldığı gibi dil 

sosyolojisi bu anlamda dilin sosyolojik olarak analiz edilmesi, yani belirli bir odakta 

toplamak olarak nitelendirilebilir. Böylece dil sosyolojisi alanının hangi temel 

problemleri odağına aldığı belirli bakış açıları üzerinden ortaya konulabilir.  

Bu tez çalışmasında dil sosyal bir olgu olarak kavranmıştır. Bu, dilin felsefe, 

antropoloji, sosyal psikoloji gibi disiplinlerde nasıl ele alındığını dikkate almayı 

gerektirse de bağlamına sadık kalmayı gerektirdiği için bu alanlardaki dil 

kavrayışlarıyla sadece problemizi daha iyi ortaya koyacağını düşündüğümüz kadarıyla 

ilgileniyoruz. Bu açıdan tezde genellikle dilbilim ve sosyodilbilim ile yakın ilişkiden 

hareketle tesis edilen dil sosyolojisinin muğlak sınırlarına yer yer bağlı 

kalınmayacaktır. Çünkü bir alt alan olarak dil sosyolojisinin sınırları araştırma 

problemini anlamak ve analiz edebilmek için işlevsel değildir, bazı açılardan fazlasıyla 

dilbilime ve sosyodilbilime kaymaktadır. Bundan dolayı tez problemi sosyolojide 

çağdaş iki isim, P. Bourdieu ve J. Habermas’ın dil üzerine araştırmaları üzerinden 

analiz edilecektir.  

Tezin temel problemi sosyolojik bir analiz birimi olarak dil nedir ve nasıl 

çözümlenmektedir? Bu temel problem bağlamında cevabını aradığımız sorular 

şunlardır: Dilin sosyallikle ilişkisi nedir? Dil neden sosyolojinin inceleme nesnesidir? 

Dil, toplumsal yapının ya da düzenin tahkim edilmesinde bir tahakküm aracı mıdır 

yoksa söz konusu yapının ve düzenin dönüştürülmesinde bir özgürleşme zemini midir? 

Bourdieu ve Habermas’ın epistemolojik, metodolojik tercihleri ve siyasal 

konumlanmaları dil çözümlemelerinde ne gibi farklılaşmaları beraberinde 

getirmektedir?  

Dilin toplumsal yapı ve güç ilişkileriyle kurulan ilişki biçimi, dil 

çözümlemelerinde dile dair farklı anlamlandırmaları beraberinde getirmektedir. Bu 

bağlamda her iki sosyoloğun çalışmalarının belirleyiciliğinin dili 



6 

 

 

 

sosyolojikleştirmelerinde gömülü olduğu da ifade edilebilir. Bu bağlamın 

çözümlenmesi hem çağdaş sosyolojinin önemli iki sosyoloğunun kuramlarını 

konumlandırmayı hem de genel olarak çağdaş sosyolojide dili aşikâr kılmaya imkan 

tanıyacaktır. Bu da sosyolojide felfese, dilbilim ve sosyodilbilim gibi alanların 

gölgelediği bir alt alan olan dil sosyolojisini çerçevelendirmeyi kolaylaştıracaktır.  

Çalışmada Bourdieu ve Habermas’ın tercih edilmesinin birkaç nedeni vardır ve 

bunları açıklamak çalışmanın amacı açısından önemlidir. Öncelikle her iki sosyoloğun 

çağdaş sosyoloji içerisinde önemli bir konumda olması tercih edilmelerinde etkilidir. 

Ayrıca iki isim de makro-mikro, yapı-fail ikililiği çıkmazında sentezci bir anlayışa 

sahiptir ve ve farklı bağlamlarda klasik sosyologlarla sıkı ilişki içerisindedirler. İkisi 

de 20. yüzyılın dil devriminden belirgin bir biçimde etkilenmişlerdir. İkisi de 

çalışmalarında farklı pratik sorunların çözümlenmesinde dilin öneminin farkındadırlar 

ve dile ilişkin sosyolojik temel iç görüyü koruyarak farklı tezler ortaya koymuşlardır. 

İki de toplum kuramları açısından farklı görüşlere sahiptirler. Biri sosyolojide üretken 

yapısalcı olarak nitelendirilirken; diğeri uzlaşımcı olarak nitelendirilmektedir. 

Benimsemiş oldukları bu meta-teorik konumlanmanın dil çözümlemeleri üzerinde 

derin etkisi vardır. Hatta her iki ismin farklılıklarının en fazla belirginleştiği konunun 

dil olduğunu söylemek mümkündür. En temelde biri dili bitimsiz bir mücadele ve 

çalışma bağlamı içerisinde incelerken; diğeri, zora dayalı olmayan bir anlaşma ve 

uzlaşı bağlamında dili analiz etmektedir. İki ismi dil problemi üzerinden 

karşılaştırmalı olarak analiz etmek, dili sosyolojik olarak konumlandırmanın güçlü iki 

farklı perspektifi tartışmak anlamına gelir. Nihayetinde bu, hem sosyolojide dilin nasıl 

anlamlandırıldığı ve çözümlendiği konusunda alana teorik bir katkı sunacak hem de 

dil üzerine yapılacak saha araştırmaları için hangi kavram setlerinin 

operasyonelleştirileceğine yardımcı olacaktır.  

1.2. Araştırmanın Yöntemi  

Bu tez çalışmasında nitel araştırma paradigması içerinde yer alan doküman 

analiziyle veriler toplanmıştır. Ayrıca Bourdieu ve Habermas’ın dil olgusuna yönelik 

görüşlerini derinlemesine anlayıp karşılaştırmak için doküman analizi ve 

karşılaştırmalı analiz biçimleri bir arada ele alınmıştır. Doküman analizi, araştırılmak 

istenen olgular hakkında bilgi içeren her türlü yazılı materyalin incelenmesini, 



7 

 

 

 

değerlendirilmesini içeren bir süreçtir ve dokümanlar incelenerek ele alınan olgu 

hakkında detaylı bilgiler elde edilebilmektedir (Bowen, 2009; Travers, 2001). 

Doküman analizi, araştırmacıların belirli bir konuyu veya fenomeni ele alırken 

kullanılan kaynaklar yoluyla derinlemesine anlayış geliştirmesine yardımcı olur. 

Çalışmada Bourdieu ve Habermas’ın dil olgusuna yönelik görüşleri incelenirken tüm 

kaynakları araştırma sürecine dâhil edilmemiştir. Araştırma sürecinde Bourdieu ve 

Habermas’ın dil olgusuna yönelik tartışmaları içeren dokümanlarından 

faydalanılmıştır ve bu dokümanlar detaylı olarak incelenmiştir. Böylece dil olgusunu 

hangi bağlamlarda nasıl ele aldıkları ve dil olgusunu çalışmalarında ne derece açık 

veya gömülü olarak sundukları tartışılmıştır.  

Tez çalışmasında doküman analizi ile elde edilen veriler karşılaştırmalı analiz 

ile desteklenerek tartışmaya açılmıştır. Böylece çalışmanın temel probleminin daha 

kapsamlı irdelenmesi hedeflenmiştir. Karşılaştırmalı analiz, farklı disiplinlerde kendi 

birimlerince ele alınmaktadır. Karşılaştırmalı analiz belirli bir sosyal olgu veya 

fenomen arasındaki durumların veya sonuçların benzerliklerini, farklılıklarını ortaya 

koymak, anlamak ve tartışmak için kullanılmaktadır. Karşılaştırmalı analizde ele 

alınan konular farklı bağlamlardaki sosyal olgular, toplumlar olabilmektedir (Smelser, 

1973; Mills vd., 2006). Bu bağlamda çalışmada Bourdieu ve Habermas’ın dil olgusuna 

yönelik doküman analizi ile derinlemesine ortaya konulan görüşleri, karşılaştırmalı 

analiz ile desteklenerek benzerlik ve farklılıkları açısından tartışılmıştır. İki ismin dil 

olgusuna yönelik hangi bağlamlarda benzer ve farklı görüşlere sahip olduğu ve bu 

duruma etki eden bağlamların neler olduğu, çalışmalarında dil olgusunu açık veya 

örtük kullanıp kullanmamalarının ardında neler yattığı hususları da daha bütüncül bir 

bakışla karşılaştırmalı bir şekilde ortaya konulmuştur.  

1.3.  Kavramsal Çerçeve 

Sosyolojide her ne kadar toplum kavramı genel olarak kullanılsa da toplumun 

sosyoloji tarihiyle birlikte kullanılmaya başlanması dil söz konusu olduğunda otantik 

bağlamı karşılamada yetersiz kalabilir. Dilin kolektiflikle “otantik” bağlamını 

sağlamada sosyallik daha isabetli bir kavramdır. Sosyoloji literatürü dikkate 

alındığında toplum kavramının belirli bir kurumsallığa ve işlevsel iş bölümüyle 

mümkün olduğu söylenebilir (Durkheim, 2018). Oysa sosyallik bir kavram olarak 



8 

 

 

 

insan türü birlikteliğini ifade eder. Diğer bir ifade ile sosyallik toplumu da kapsayan 

daha genel bir birliktelik formudur. Bu anlamda sosyallik, Socius kavramıyla aynı 

doğrultuda kullanılabilir ve Socius toplum (society) ile özdeşleştirilemez (Çelebi, 

2021). Dil ile düşünüldüğünde socius kavramı temelinde bir ilişkilendirmenin toplum 

kavramından daha ziyade problemin sosyolojik boyutunu ortaya çıkaracağı 

söylenebilir. Sosyallik kavramını Simmel’den hareketle tanımlamaktayız. Simmel 

sosyalliği, sosyalleşme temelinde kavrar ve bir araya gelmenin oyun biçimi olarak 

tanımlar. Failler arası etkileşimler sosyalliği üretir ve yeniden üretir. Üretilen sosyallik 

dışsallaşır ve nesnellik kazanır. Diyalektik olarak işleyen süreçte nesnellik sosyalliğe 

bir form verir. Tüm insani etkileşimleri ve kültürel üretimleri sosyallik formu altında 

analiz etmek mümkündür (Simmel, 2015: 136 vd.). Dil ile ilişkilendirildiğinde; dil 

sosyalliğin temel bileşenlerinden birisi iken, sosyallik de dilin temel niteliklerinden 

birisidir. 

Dilin toplumsal karakteri ya da toplumsal olgular içerisindeki konumu 

Durkheim’e kadar derinlikli bir biçimde ortaya konulmamıştır (Lemert, a.g.e., 188). 

Gerçketen de klasik sosyolojide Durkheim gibi dil ve sosyallik arasında ontolojik bir 

bağ kuran başka bir sosyoloğun olmadığı söylenebilir. Durkheim dilin sosyallik ile 

olan otantik bağlamını Dini Hayatın İlkel Biçimleri’nde (2011) kurmaktadır. 

Durkheim çalışmalarının tasnifini yapan bazı isimler genellikle Durkheim’in söz 

konusu eserini daha önce yayınladığı temel eserlerinden farklı bir konumda 

değerlendirmektedir (Lemert, 2011: 25). Bu çalışmasında Durkheim dili sosyallik ile 

sıkı bir ilişki içerisinde değerlendirir. Durkheim dil ile sosyallik ilişkisini somut 

anlamda din bağlamında kurar ve ritülelin (bedenle birlikte) en önemli unsurunun dil 

olduğunda ısrar eder. Dili kolektif bilincin bir tezahürü olarak kabul eder. Bu 

kolektifliğin ifadesinin kökenini Durkheim totemizmde bulur (Durkheim, 2011: 351). 

Durkheim dil ile toplumsallık ilişkisini tartışır ve ikisi arasında sıkı bir ağ örer:  

Genel bir fikir kendisini ifade eden ve ne ise onu yapan sözler olmaksızın, bir varlığı ve 

bir gerçekliği olmayacağından, çünkü söz konusu fikir ancak bu kelime vasıtasıyla ve 

onda var olacağı için, tasnif etmek aynı zamanda isimlendirmektir. Böylece, bir halkın 

dili, her zaman insanların öğrenmeye başladıkları yeni şeyleri zihinlerinde tasnif etme 

tarzını etkiler. Bu yeni şeyler daha önce mevcut bulunan çerçevelere uymak zorundadır. 



9 

 

 

 

Bu sebepten dolayı da insanlar evrenin kapsamlı bir tasavvurunu oluşturmaya 

çalıştığında, onların konuştukları dil, o zaman ortaya çıkan fikirler üzerinde silinmesi 

mümkün olmayacak bir şekilde damgasını basar (Durkheim, 2011: ss. 107-108).  

Durkheim sosyallik ve dil ilişkisini kategoriler üzerinden epistemolojik bir 

temelde ele alır. Dolayısıyla Durkheim için dil problemi aynı zamanda bir epistemoloji 

problemidir. Dikkat edilirse o, dil ile sosyallik ilişkisini temel bir yerden yakalamaya 

çalışır. Durkheim’a göre “[G]ündelik hayatı düşündüğümüz kavramlar sistemi, ana 

dilimizin kelime dağarcığı tarafından ifade edilen bir sistemdir; çünkü her kelime, bir 

kavramı ifade eder. Bu yüzden dil sabit bir şeydir; çok yavaş bir şekilde değişir ve bu 

yüzden de ifade ettiği kavramsal sistemle aynıdır.” (2011: 582). Kavram, bireysel 

tasavvurun bir ürünü değildir, kişinin başka insanlar arasında ortak, onlara iletilebilen 

bir şeydir. Konuşma ve her türlü dilsel alışveriş bir kavram alışverişidir. Bireysel 

değil, gayr-ı şahsi bir tasavvurdur. İletişimi mümkün kılan bu birey üstü, gayr-ı 

şahsiliktir (a.g.e., 582).  Dil ve onu ifade eden kavramsal sitem müşterek, kolektif bir 

çabanın ürünüdür. “Onun ifade ettiği şey, bir bütün olarak toplumun tecrübe olgularını 

ifade ettiği tarzdır. Bu yüzden dilin farklı unsurlarına karşılık gelen düşünceler, 

müşterek tasavvurlardır.” (a.g.e., 583). Durkheim çalışmasının giriş bölümüyle birlikte 

düşünüldüğünde dili ve onu ifade eden kavramsal sistemi felsefi düzlemden sosyolojik 

düzleme çeker (a.g.e., 21-35). Burada özellikle daha üst bir tartışma içinde, kategoriler 

tartışmasına gömülü olarak kategorilerin de toplumsal kökenli olduklarını iddia eder. 

Aslında ona göre kategoriler kavramlardır ve bir müşterek iştirak sonucunda meydana 

gelen toplumsal şeylerdir. Onlar “zihinler arası uzlaşı için gereken temel şartları ifade” 

ederler ve bu, onların yalnızca toplum tarafından şekillendirilmiş olduklarını açıkça 

göstermektedir (a.g.e., 590). Kategorilerin kurucu unsurlarının toplumsallıktan 

geldiğininin kanıtı olarak Durkheim, “onların ifade ettikleri ilişkinin toplumda ve 

toplum vasıtası olmasızın öğrenilemeyecek” olmasına işaret etmektedir (a.g.e., 594). 

Durkheim dil, kavram ve kategorileri toplumsallık temelinde değerlendirir. Çünkü ona 

göre bunlar kolektif bilincin bir tezahürü ve aynı zamanda bireyi topluma bağlayan 

temel unsurlardır. Kolektif bilinç ya da toplum psişik hayatın en yüksek biçimi olduğu 

için aynı zamanda bilincin bilincidir (a.g.e., 595). 



10 

 

 

 

Durkheim sosyallik ile dil ilişkisini esaslı bir temelde ele alır. Her medeniyetin, 

toplumsallığın “kendisini karakterize eden kendisine has düzenlenmiş bir kavramlar 

sistemine sahip” olduğunu ifade etmesi problemi sabitleştirmediğini göstermektedir. 

Durkheim’ın temel düşüncesi dilsel bir varlık olmanın aynı zamanda toplumsal bir 

varlık olmakla eşdeğer olduğudur. Hangi dil konuşulursa konuşulsun o dilin kavramsal 

sistemi toplumsallığa gömülüdür. Bir dilin kavramsal sistemiyle düşünmeyen bir insan 

ona göre “insan olmaz, çünkü o, toplumsal bir varlık değildir.” (a.g.e., 588- 589). 

Turner’in de ifadesiyle Durkheim için dil, kolektif bilincin temel bir bileşenidir (2013: 

289). Dolayısıyla Durkheim dili yalnızca bir iletişim aracı konumuna indirgemez, dil 

bir bütün olarak kolektif bilincin ifade edilmesini ifade eder. Yine Durkehim Mauss’la 

birlikte yazdıkları Primative Classification (2009) (İlkel Sınıflandırmalar) başlıklı 

makalede zihinsel işleyişin toplumsal kökenleri çözümlenmiş ve dinin asas olarak bir 

iletişim amacı taşığı ileri sürülmüştür. Buna bağlı olarak da Dinin İlkel Biçimlerin 

başında da ifade ettiği gibi din bir toplum için ortak bir anlam dünyası yaratan kolektif 

temsillleri oluşturur ve bir iletişim amacı taşıdığından zaman ve mekân gibi 

kavramların dahi din tarafından şekillendiği belirtilir.1 

Dili sosyolojik bir temelden hareketle tanımlayan bir diğer önemli isim 

Mead’ir. Çalışmasında insanlar ve diğer canlılar arasında paylaşılan en temel etkileşim 

biçimi olarak jestleri görür ve fakat anlamlı jestlerin ancak insanın sosyalliğine özgü 

olduğunu belirtir. Jestler, konuşan bir bireyin deneyimindeki bir anlama karşılık 

verilirken; başka bir bireyde söz konusu anlamı ortaya çıkaran bir sembol olduğunda 

dile dönüşür. Dil, en anlamlı semboldür. Toplumsal süreçlerin zihinsel süreçlerden 

önce geldiğini düşünen Mead, zihnin var olması için dilin mevcut olması gerektiğini 

söyler. Bütün dillerin toplumsallıkla ilişkilendirilmesi ve toplumsallıkta 

temellendirilmesi; onun sosyal süreçlerin bir parçası olmasına ve sosyal bir duruma 

aracılık etmesine dayandırılır ( Mead, 2022: ss. 57-89). Mead ile benzer bir biçimde 

dil problemini ele alan Berger ve Luckmann’a göre toplumdaki en önemli gösterge 

sistemi dildir ve dil sosyalizasyonun hem en önemli içeriğini hem de en önemli aracını 

                                                

 

1 Bourdieu kısmında, Bourdieu’nün modern toplumlarda dil problemi anlamaya çalışırken Durkheim’in 

dine yüklediği misyonu daha politik bir bağlamda devlete yüklediği görülecektir . 



11 

 

 

 

teşkil eder. Dil sosyalizasyonun en önemli bileşeni olduğu için nesnelleştirici bir 

niteliğe sahiptir. Gündelik yaşamın paylaşılan nesnelleştirmeleri dilsel 

göstergeleştirmelerle gerçekleşir. Bundan dolayı “dille ilgili bir kavrayış, gündelik 

yaşamın gerçekliğine yönelik herhangi bir kavrayış için temeldir” ve insanın varlığı dil 

üzerinden nesnelleşir (2020: 54, 56). Dil onlara göre aynı zamanda bir bilgi stoğudur. 

Böylece dil, şimdi ile geçmiş arasında anlam ve tecrübelerin nesnel bir deposu olarak 

söz konusu anlam ve tecrübeleri gelecek nesillere aktarmaktadır (a.g.e., 67). Kısacası 

Berger ve Luckmann için “dil, ortak tecrübeleri nesnelleştirir ve böylece kolektif bilgi 

stoğunun hem temeli hem de aracı haline gelerek, bu ortak tecrübeleri dilsel cemaat 

içindeki herkes için erişilebilir kılar.” (a.g.e., 100). Durkheim, Mead ve Berger ve 

Luckmann üzerinden görmüş olduğumuz gibi dil ve insan sosyalliği arasında ontolojik 

bir ilişki mevcuttur. Bu sosyologlar dili kolektifliğe referansla tanımlamakta ve analiz 

etmektedir. Dil problemini toplumsallık temelinde ve fakat farklı perspektifle analiz 

eden isimlerden biri V. N. Voloshinov’dur. Nitekim incelememizin önemli bir 

boyutunu oluşturan Bourdieu, dili kavrayış tarzı bakımından Voloshinov’a yakın 

durur. Fakat Bourdieu’nün çalışmalarında, kendisine herhangi bir referansa 

rastlamadık. Bunun temel nedeni, Voloshinov’un dili altyapıyla sıkı ilişkisi 

bağlamında Marksist açıdan değerlendirmesi olduğunu düşünüyoruz. 

Voloshinov’un amacı sosyolojik yöntemi dil incelemelerine uygulamaktır. Ona 

göre sözün doğası bireysel değil, toplumsaldır. Dil, toplumsal ilişkilerin ve 

mücadelelerin anlatımıdır. Dil, bu mücadeleyi hem içinde taşır hem de ona maruz 

kalır. Ona göre “dil fenomenini gözlemleyebilmek için, hem sesin üreticisiyle 

alımlayıcısının hem de bizzat sesin toplumsal atmosfere yerleştirilmesi gerekir. 

Sonuçta konuşucu ve dinleyici aynı dil cemaatine ait olmalıdır […] söz konusu iki kişi 

dolaysız toplumsal ortamın birliği tarafından kuşatılmalıdır, yani özgül bir temel 

üstünde bir kişiyi diğerine bağlayan bir ilişki olmalıdır. Dilsel bir değiş tokuş ancak 

özgül bir temelde mümkündür.” (Voloshinov, 2020: 101). Voloşinov’a göre bu temel 

toplumsallıktır. Toplumsal bir temel olmadan dilin ne olduğunun ortaya konulması, 

analiz edilmesi ve anlaşılması mümkün değildir. Bu, dili tamamen toplumsallığa 

indirgemek değildir. Söz konusu olan indirgemecilik değil, pratik varoluşuna zemin 



12 

 

 

 

hazırlamak anlamında imkândır. Diğer bir ifadeyle toplumsal temel dil ve sosyallik 

arasında kurulacak bir ilişkinin a priorisidir.  

Bir ortamla olan somut bağlantısı içinde dilsel etkileşime her zaman dilsel olmayan 

karakterdeki toplumsal edimler eşlik eder ve dilsel iletişim çoğunlukla bu edimlerin 

aksesuarlarıdır, yalnızca yardımcı bir rol oynar. Dil tam olarak burada, somut dilsel 

iletişimde hayat kazanır ve tarihsel olarak evrimleşir; dil biçimlerinin oluşturduğu soyut 

dilsel sistemde değil, konuşucuların bireysel psişelerinde de değil (a.g.e., 170-171). 

Voloshinov’a göre dil, bireyler arası basit bir iletişim aracı olmanın ötesinde 

tarihsel olarak belirlenmiş ve ideolojik mücadelelerle iç içe geçmiş bir toplumsal 

yapıyla şekillenmiştir. Dil, bireysel bilinçten kaynaklanan bir olgu değil, toplumsal 

örgütlenmenin ve maddi üretim ilişkilerinin bir sonucudur. Bundan dolayı dildeki her 

birim, sınıfsal, ideolojik ve tarihsel bağlamlardan bağımsız olarak kavranamaz. 

Voloshinov dil kuramını inşa ederken dilbilimindeki iki ana eğilimin eleştirisinden 

hareket eder: Bireyci öznelcilik ve soyut nesnelcilik. İlk eğilim Wilhelm von 

Humboldt’a ve Vossler okuluna dayandırılır. Bu eğilimin dili kavrayış biçimi ilkelere 

dayanır:  

i-Dil etkinliktir; bireysel söz edimlerinde maddeleşen sürekli bir yaratım (energia) 

sürecidir. ii-Dilsel yaratıcılığın yasaları, bireysel psikolojik yasalardır. iii- Dilin 

yaratıcılığı anlamlı bir yaratıcılıktır, yaratıcı sanata benzer. iv- Hazır mamul bir ürün 

(ergon) olarak dil, durağan bir sistem olarak dil (sözcük, dilbilgisi, sesbilgisi), deyim 

yerinde ise dilsel yaratıcılığın sertleşmiş lavıdır, kımıldamayan deposudur; dilbilim, 

dilin hazır mamul bir araç olarak öğretilmesi amacıyla bu kabuktan […] soyut bir bina 

yapar (a.g.e., 104; vurgular kaldırılmıştır).  

 

Soyut nesnelcilik yaklaşımının ideal tipik örneği ise Ferdinand de Saussure 

olarak gösterilir. Saussure dilin üç boyutu arasında bir ayrım yapar: Dil yetisi-söz 

(langage), bir biçimler sistemi olarak dil (langue) ve bireysel sözcelem edimi (parole). 

Dil (langage), dil yetisinden (langue) ve sözcelemden (parole) ayrıştırılır. Dil yetisi-

söz (langage) Saussure’e göre dilbilim inceleme nesnesi değildir ve dil de (langau) 

sözceleme karşıt konumlandırılır. Böylece sözcelem tamamen bireysel bir kendilik 

olarak görülür (a.g.e., ss. 119- 122). Bu yaklaşımın temeli şu ilkelere dayanır:  



13 

 

 

 

i- Dilsel biçimlerdeki durağan değişmezlik etkeni bu biçimlerin değişebilirliğinden önce 

gelir. ii- Soyut somuttan önce gelir. iii- Soyut sistemleştirme tarihsel edimsellikten önce 

gelir. iv- Öğelerin biçimleri bütünün biçimlerinden önce gelir. v- Sözün dinamikleri 

ihmal edilip yalıtık dilsel öğe şeyleştirilir. vi- Sözcüğün yaşayan çok-katlı anlam ve 

vurgusu ihmal edilebilir, sözcük anlam ve vurgusuna önem verilir. vii- Bir kuşaktan 

öbürüne aktarılan hazır bir ürün olarak dil anlayışı. viii- Bir dilin içsel üretim sürecini 

kavramsallaştırma yeteneksizliği (a.g.e., 143; vurgular kaldırılmıştır).  

Voloshinov’un sosyolojik temellere dayandırdığı dil kuramının temelinde 

sözcelem (utterance) kavramı bulunur. Ona göre soyut nesnelci yaklaşım sözcelemi, 

dil sistemini hareket noktası olarak kabul eder ve sözcelemi bireysel bir şey olarak 

kavradığı için reddeder. Bireyci öznelci yaklaşım ise sözcelemi öncelemesine rağmen 

benzer şekilde onu bireysellik temelinde tanımlar ve bundan dolayı sözcelemi bireysel 

psişik olarak konumlandırır. Voloshinov’a göre her iki yaklaşımın proton pseudosu 

burada yatmaktadır. Bu doğrultuda Voloshinov sözcelemin bireysel bir fenomen 

olmadığını, toplumsal bir fenomen olduğunu iddia eder ve kuramını bu iddia 

üzerinden ortaya koyar (a.g.e.,, 151).  

Sözcelem, bireyler arası bir iletişim eylemi olmaktan çok, tarihsel olarak 

belirlenmiş, toplumsal koşullar tarafından şekillendirilmiş bir söylem birimidir. 

“Sözcelem, toplumsal olarak örgütlü iki kişi arasında kurulur ve gerçek bir 

gönderilenin yokluğu durumunda, konuşucunun ait olduğu toplumsal grubun normal 

bir temsilcisinin şahsında bir gönderilen varsayılır” (a.g.e., ss. 155-156). Yani dilsel 

iletişim, yalnızca sözcüklerin iletimi değil, aynı zamanda bu iletimin hangi toplumsal 

yapılar ve güç ilişkileri içinde üretildiğiyle ilgilidir. 

Voloshinov’un dil kuramında, sınıf mücadelesi merkezi bir role sahiptir. Dilsel 

çatışmalar, doğrudan sınıf çatışmalarının bir izdüşümüdür. Egemen sınıflar dili, 

ideolojik hegemonya kurma aracı olarak kullanırken; ezilen sınıflar için dil, potansiyel 

bir direniş zemini oluşturabilir. “Dil çatışmaları, sistemin tam ortasındaki sınıf 

çatışmalarını yansıtır: göstergebilimsel topluluk ile toplumsal sınıf örtüşmez.” (a.g.e.,  

42). Bu nedenle her dilsel gösterge, sadece bir anlam taşımaz; aynı zamanda içinde 

ortaya çıktığı ideolojik mücadeleler alanının anlatımını içerir. Sözcük bir göstergedir 

ve gösterge yalnızca iki birey arasında oluşmaz; toplumsal olarak örgütlenmiş bir 

bağlam içinde şekillenir. “Göstergeler Homo Sapiens türünün herhangi iki mensubu 



14 

 

 

 

arasında doğmaz […] göstergeler mecrası ancak toplumsal olarak örgütlenmiş bireyler 

arasında biçime bürünür.” (a.g.e., 57). Yani bireysel bilinç, ideolojik bir bağlamdan 

kopuk değildir,  tersine bireysel bilinç toplumsal, ideolojik mecranın sağladığı bakış 

açısından hareketle açıklanabilir ancak. Dilsel iletişim biçimleri ile ideoloji bağlantısı 

üretim ilişkileri üzerinden kurulur. “Dilsel iletişim biçimleri tamamen üretim ilişkileri 

ve sosyopolitik düzen tarafından belirlenir.” (a.g.e., 68).  Voloshinov’un dil kuramı şu 

ilkelere bağlıdır:  

i- Durağan biçimler sistemi olarak, kimliğini biçime dayandıran bir dil anlayışı 

uydurmadır, soyuttur, yalnızca belli tikel pratik ve teorik amaçlarla bağlantılı olduğu 

takdirde işe yarar. Bu soyutlama dilin somut gerçekliğine upuygun değildir. ii- Dil, 

konuşucuların toplumsal-dilsel etkileşiminde uygulamaya konan kesintisiz bir üretim 

sürecidir. iii- Dilin üretim sürecinin yasaları hiçbir şekilde bireysel psikolojinin yasaları 

değildir, ama bunların ikisi de konuşucuların faaliyetinden ayrı tutulamaz. Dil üretim 

yasaları sosyolojik yasalardır. iv- Dilsel yaratıcılık, sanatsal yaratıcılıkla çakışmadığı gibi, 

aynı şekilde başka herhangi bir özel ideolojik yaratıcılık tipiyle de çakışmaz. Ama aynı 

zamanda, dilsel yaratıcılık, dili dolduran ideolojik anlamlar ve değerlerden ayrı olarak 

anlaşılamaz. Dilin üretim süreci, her türlü tarihsel süreç için geçerli olduğu üzere, kör 

mekanik zorunluluk olarak algılanabilir; ama bu süreç bir kez bilinçli ve istenen 

zorunluluk konumuna ulaştığında, aynı zamanda özgür zorunluluk haline gelebilir. v-

Sözcelemin yapısı sadece sosyolojik bir yapıdır (a.g.e., 174-175; vurgular kaldırılmıştır).  

 

Voloshinov’un geliştirdiği kuramsal çerçeve, dilin sabit, durağan bir yapı değil; 

sürekli olarak yeniden üretilen, değişen ve toplumsal mücadelelerin etkisiyle dönüşen 

bir yapı olduğunu savunur. Bu açıdan dil ne bireysel psişeye indirgenebilir ne de 

yalnızca yapısal bir biçimler dizisi olarak tanımlanabilir. Bu iki tutum da dili 

toplumsal bağlamından koparmaktadır. Dil, biçimsel sabitlikten ve bireysel psişeyle 

açıklanmaktan çok, toplumsal etkileşim içinde gerçekleşen dinamik bir üretimdir. Bu 

durum dil incelemelerinde dil-dışı etmenlerin dili belirleme anlamında dikkate 

alınması demektir. Dilsel anlamın oluşumu, yalnızca biçimbilimsel ya da sentaktik 

düzeyde kalınarak gerçekleşmez. Dil-dışı etkenler dilsel anlamın oluşumu üzerinde 

belirleyicidir ve dil-dışı etkenler toplumsal bir temelde gerçekleşir. “Dolaysız 

toplumsal durum ve daha kapsamlı toplumsal ortam bir sözcelemin yapısını tamamen 

belirler.” (a.g.e., 157). Yani bir sözcelemin konusu, yalnızca içerdiği dilsel formlarla 



15 

 

 

 

değil; üretildiği tarihsel an ve somut toplumsal ilişkilerle şekillenir. Bir sözcelemin 

konusu yalnızca sözcelemi oluşturan dilsel biçimlerce değil, aynı zamanda ortamın 

dil-dışı etmenleri tarafından belirlenir (a.g.e., 177). Kısacası Voloshinov’un dil kuramı 

dili bireysel psişe ya da dil dışı etkenlerden bağımsız soyut bir sistem olarak görmeyi 

eleştirir. Ona göre dil tarihsel, ideolojik ve sınıfsal ilişkilerinin bir üretim alanıdır.  

Dil sosyolojisini dile ve sosyalliğe verilen önceliğe, metateorik olarak ya da 

diğer disiplinlerle ilişki yoğunluğuna göre farklı biçimlerde konumlara ayırmak 

mümkündür. Literatüre bakıldığında dil sosyolojisinin genel olarak teorisyenlerin dile 

ve toplumsallığa verilen önceliklerine göre tasniflendiği görülür. Diğer yandan böyle 

tasnifler aynı zamanda teorisyenlerin konunun kesişiminde bulunan disiplinlerden 

hangisine yaslanmasıyla da ilişkilidir. Dolayısıyla bu tür tasniflerin metateorik değil, 

teorisyenin içerisinden konuştuğu disiplinin dil ve toplum tanımlamaları referans 

alınarak yapılmıştır. Burada önemli bir problemin altını çizmek gerekir. Söz konusu 

tasniflerde üst başlık olarak dil sosyolojisinin seçilmesi dile ve topluma verilen 

anlamın farklı disiplinler içerisindeki tanımlamalara göre yapılmasından dolayı uygun 

olmayabilir. Çünkü aşağıda da görüleceği gibi böyle yapıldığında sosyal psikoloji, 

antropoloji, dilbilim, sosyodilbilim gibi disiplinlerin dile ilişkin kavrayışları da dil 

sosyolojisine eklenmiş olur. Bir inceleme nesnesi olarak dilin pek çok farklı disiplin 

içerisinde ele alınması kaçınılmazdır. Bu, dilin disiplinler arası hatta disiplinler üstü 

bir problem olduğunu gösterir. Fakat bazı önemli hususlar dikkate alınmadan bu 

disiplinlerdeki teorilerin de dil sosyolojisi üst başlığı altında tasniflenmesi, problemi 

disiplinler üstü olmaktan çıkardığı gibi onu anlama ve açıklama noktasında bir 

karmaşa ve müphemliği beraberinde getirir. 

1.4. Dil sosyolojisini Tasniflemek 

Literatürde dil sosyolojisini tasnifleyen iki metin bulunur. İngilizce olarak 

kaleme alınan bu metinlerden biri makale düzeyinde iken; diğeri doktora tezi 

düzeyindedir. Yayın tarihlerine göre iki metin aşağıda betimlenecektir. 

Tollefson, Alternative paradigms in the sociology of language (1981) 

çalışmasında özellikle dil planlaması problemi bağlamında dil sosyolojini Kuhn’un 

paradigma tezinden hareketle değerlendirir ve dil sosyolojisinde iki paradigmanın 



16 

 

 

 

olduğunu söyler. Ona göre Joshua A. Fishman, Charles A. Ferguson ve Jyotirindra D. 

Gupta’nın 1968 tarihli ortak çalışmaları olan Language Problems of Developing 

Nations dil sosyolojisindeki çalışmaların yapılmasına, alandaki tezleri test etmek için 

veri toplamaya ön ayak olmuştur. Dil sosyolojisi tasnifinde Tolefson bir tespitten 

ziyade esasen iki ana eğilimi ideal tipsel olarak betimler.  

İlk paradigma tanımlayıcı paradigma (the descriptive paradigm) olarak 

adlandırılır. Bu paradigma ona göre baskın olan paradigmadır ve Fishman bu 

paradigmanın öncü ismidir. Bu paradigmadaki temel amaç dil kullanımının sosyal 

organizasyonunu ve dil kullanımındaki değişiklikleri yöneten ilkelerle ilgili bir anlayış 

geliştirmektir. Bundan dolayı bu paradigma betimleyicidir (Tollefson, 1982: 2). 

Fishman’ın ifadeleriyle “Kim, hangi dili (veya hangi dil çeşidini) kime, ne zaman ve 

hangi amaçla konuşur (veya yazar)?” (akt. a.g.m., 3). Burada dil yapısı ile sosyal 

organizasyon arasındaki ilişkiler analiz edilir. Yani dilsel yapı ve sosyal organizasyon 

arasındaki ilişkilerle ilgilenilir. Araştırmacı için sosyal organizasyon hakkında bilgi 

edinmek için dilsel yapının, dilsel formların işlevi hakkında bilgi sağlamak için ise  

sosyal organizasyonun araştırılması önemlidir ( a.g.m., 4).  

İkincisi ana eğilim değerlendirici paradigma (the evaluative paradigm) olarak 

isimlendirilir. Değerlendirici paradigma diğer paradigmadaki gibi dilsel yapı ve sosyal 

organizasyon arasındaki ilişkilerle değil, söz konusu ilişkileri kasıtlı olarak değiştirme 

mekanizmalarıyla ilgilenir. Bu paradigmada dil, “emek, hammadde ve sermaye gibi 

ekonomik kaynaklara benzer bir kaynak olarak görülür… dil yeterliliği, dil çalışması 

ve dil kullanımı ekonomik ve sosyal değere sahiptir.” (a.g.m., ss. 5-6). Ona göre 

Fishman’ın son dönem çalışmaları bu pradigmaya kaymıştır. Bununla birlikte bu 

paradigmada değerlendirilen bir diğer önemli isim Das Gupta’dır (a.g.m., 8). 

Tollefson’un yapmış olduğu tafnifin bir bütün olarak dil sosyolojisi literatürünü 

dikkate aldığını söylemek zordur. Bundan dolayı Dil Sosyolojisinde Alternatif 

Paradigmalar makalesi, ilk okuyuşta doldurulmamış olduğu izlenimi izleminini 

vermektedir. Eğer ki Tollefson’un örtük niyeti dil sosyolojisinde bazı hakim 

paradigmaların olduğu ve kendisinin ele aldığı iki paradigmanın söz konusu 

paradigmalara alternatif olduğu ise bu anlaşılabilir bir durumdur. Fakat genel literatür 



17 

 

 

 

dikkate alındığında Fishman’ın dil sosyolojisinin zaten hakim bir konumda olduğu 

görülecektir. Dolayısıyla Tollefson’un tasnifi aslında yukarıda bahsedilen dil 

planlaması problemi bağlamında bir tasnifle sınırlıdır.  

Dil sosyolojisi literatürünü tasnifleyen diğer isim Hawkins (2013)’dir. 

Hawkins, Tollefson’un aksine alanın bütünlüklü bir analizini yapar. Ona göre dil 

sosyolojisi üç ana tez üzerinden tasniflenebilir. Yapılacak tasnif sırasıyla şu temel 

tezler üzerinden yapılabilir: i- Dil, toplumu yansıtır (Language reflects society), ii- Dil, 

sosyal yaşamı ifade eder (Language expresses social life) ve iii- Dil, toplumun 

temelidir (Language is fundamental to society). Hawkins dil sosyolojisi litaratürünü bu 

üç tez üzerinden değerlendirir ve tasnifler.  

Dilin toplumu yansıttığı tezi genel olarak sosyodilbilim alanındaki isimlerce 

dile getirilmektedir. Hawkins, dil ve toplumsallık arasındaki ilişkinin bir tanımı olarak 

kabul edilebilecek bu önermenin belirsiz olduğunu ifade eder. Fakat yine de tezi 

anlamak istediğimizde şu basit çıkarımı yapabiliriz: Burada özellikle 

sosyodilbilimciler için dil ve toplum iki ayrı ve bağımsız sistemdir. Böylece “dilin 

yapısının ve süreçlerinin, dilin dışındaki herhangi bir şeye atıfta bulunulmaksızın 

nedensel olarak açıklanabilir olduğu düşünülür. Benzer şekilde, sosyal süreçlerin 

yalnızca sosyal değişkenlerle açıklanabileceği düşünülmektedir.” Dil ve toplumsal 

yapı bir dereceye kadar bir kolerasyon gösterir. Aslında bu tezde Hawkins dilin bir 

dereceye kadar toplum için yansıtıcı bir töz olduğunu belirtir. Hawkins’e göre bu tezin 

ideal temcilcileri W. Labov ve J. A. Fishman’dır (Hawkins, 2013: ss. 21-30). 

İkinci ana grup olan dilin sosyal yaşamı ifade ettiği tezinin kökeni antropolojik 

dilbilime dayandırılır. Bundan dolayı ifade etme terimi yerine daha teknik bir terim 

olan indeks terimini kullanmak daha anlamlı olabilir. Yani dil, sosyal yaşamı 

indeksler. Buradaki temel fikir dilin gözlemlenemeyen bir fenomen düzeni olan sosyal 

yapı düzenlemesinin kanıtını sağladığıdır. Aslında “bu, iletişim etnograflarını saha 

çalışması ortamında ampirik verileri toplamaya ve yorumlamaya yönlendiren görüştür 

…bu araştırmacılar, sosyal organizasyonun, dilin çeşitli şekillerde kullanılmasıyla 

aldığı biçimi okumaktadır." (a.g.e., 21). Dilin toplumu yansıttığı tezinde olduğu gibi 

burada dil ve toplum iki özerk alan olarak görülmez. Burada dil ve toplumsal yaşam iç 



18 

 

 

 

içedir. “Dil, sosyal organizasyonun kanıtını sağlayabilir; ancak bu, sosyal yapının 

dilsel kullanım kalıplarına neden olduğu anlamına gelmez.” Yani nedensel önceliğe 

ilişkin sorular burada söz konusu değildir. Daha ziyade burada “dilin toplumu nasıl 

ifade ettiğine” öncelik verilir.  Bu tezin temsilcileri ise D. Hymes, J. J. Gumperz ve B. 

Bernstein’dır (a.g.e., ss. 30-41).  

Üçüncü ve son görüş dilin toplumun temeli olduğu görüşüdür. Hawkins’e göre 

bir dil sosyolojisi kurma çabalarının temelindeki en isabetli tez dilin toplum için temel 

olduğu tezidir. Burada dilin toplumda nedensel bir role sahip olduğunu ileri sürer. 

Diğer bir ifade ile toplum varlığını dile borçludur. Burada sosyolojik araştırmaların 

temeline dilin yerleştirilmesi önerisi yapılır. Sosyolojik araştırmaların temeline 

yerleştirilen dile yüklenilen anlam, dilbilimcilerin dile yükledikleri anlamla aynı 

değildir. Dil sosyalleşme pratiklerinde, toplumsal ilişkilerin kurulmasında ve 

kalıplaşmasında asli bir rol oynar.  Yani dil olmasaydı ne herhangi bir toplumsal ilişki 

kurulabilir ne de kalıplaşabilirdi. Farklı tarzlarda çalışmalarına rağmen bu tezin 

temcilcileri T. Luckmann ve J. O. Hertzler’dir (a.g.e., ss. 41-47).  

Böylece Hawkins üç temel tez üzerinden dil sosyolojisini üç guruba ayırır. 

Hawkins’ın tasnifinin litaratürü önemli ölçüde dikkate aldığını söylemek mümkündür. 

Gerçekten de o nispeten de olsa dil sosyolojisine derli toplu bir görünüm kazandırma 

çabasındadır. Fakat bu tasnifin toplumsallık üzerinden değil, dilin merkeze alınmasıyla 

oluşturulmuş bir tasnif olduğu söylenebilir. Şöyle ki; ilk tez, dilin toplumu 

yansıttığıdır, ikincisi dilin toplumun bir indeksi olduğudur ve son olarak dilin 

toplumun temeli olduğudur. Burada toplum ve dil arasında her ne kadar ikinci grupta 

olduğu gibi nedensel bir öncelik ilişkisinin olmadığı ve dil ile toplum arasında güçlü 

bir ilişki olduğu söylense de toplumun dil ve kullanmı üzerindeki etkisi tali 

bırakılmıştır. Oysa dil sosyolojisinde toplumsal ilişki biçimlerinin dil ve kullanımı 

üzerinde belirleyici bir etkisi olduğunu düşünen isimler de bulunur. Yukarıda 

Durkheim ve Voloşinov üzerinden gördüğümüz ve ileride de Bourdieu’ de 

göreceğimiz gibi toplumsal yapısının dil ve kullanımı üzerindeki etkisini odağına alan 

farklı konumlardan sosyologlar da bulunur. Bu anlamda Hawkins’in tasnifine önemli 

bir ekleme yapmak gerekir. Bu da söz konusu isimler üzerinden düşünüldüğünde; 



19 

 

 

 

toplumsal ilişki biçimlerinin dil ve özellikle dil kullanımı üzerinde etkili hatta bazı 

isimler için belirleyici olduğu şeklinde yeni bir kategori oluşturulmalıdır.  

1.5.  Dile İlişkin Disipliner Ayrımlar: Dil sosyolojisi- Dilbilim- Sosyodilbilim 

Dil sosyolojisini tanıtan veya tartışan metinler genel olarak onun bazı 

disiplinlerle olan yakın hatta bazı durumlarda içiçe ilişkisinden disiplinlerarası bir alan 

olduğunu ifade etmektedirler (Fishman, 1976, 1977; Penalose, 1981). Fakat burada 

önemli bir ifade ediş hatası yapılır. Disiplinlerarası olan dil sosyolojisi değil, dil 

probleminin kendisidir. Yani dil sosyolojisinin ilgilendiği problem disiplinlerarası bir 

problem olduğu için diğer alanlarla ilişki kurulur. Bundan dolayı dil sosyolojisi yapan 

isimler ya dilin başka alanlardaki ele alış biçimleriyle dirsek teması kurarak ya da söz 

konusu biçimleri eleştirerek bir tartışma yürütürler. Aşağıda bazı kavramları 

netleştirmek adına yapılacak tartışmayı müphemleştirmemek için bir ayrımı şimdiden 

yapmak gerekir. Dil sosyolojisinin probleminden disiplinler arası bir problem olarak 

söz edilmesi onun antropoloji, felsefe, psikoloji gibi alanlarla olan ilişkisinden ziyade 

daha çok farklı bir konumdan yapılır çoğunlukla. Burada nesne odaklı bir durum söz 

konusudur. Dolayısıyla dil bir inceleme nesnesi veya tahayyül unsuru olarak 

düşünüldüğünde üç alan arasındaki farklılıkları ortaya koymak müphemlikleri 

olabildiği ölçüde bertaraf etmek için önemlidir. Bu alanlar Dilbilim (Linguistics), 

Sosyodilbilim (Sociolinguistics) ve Dil sosyolojisi (Sociology of Language)’dir. Dil bu 

üç alanın sosyolojik anlamda temel inceleme nesnesi konumundadır.  

Bilindiği gibi sosyoloji ve dilbilim farklı bilimsel geleneklere sahip iki alandır.  

Bundan dolayı dil sosyolojisinin dilbilimden farkının sosyodilbilim ile olan farkından 

daha kolay ortaya konulabileceğini söylemek mümkündür. Aslında doğrudan dilbilim 

ve dil sosyolojisi arasındaki farkı göstermek yerine dilbilim ile sosyodilbilim 

arasındaki farkı göstermek hem daha açıklayıcı hem de daha anlamlı olacaktır. 

Sosyodilbilim literatürü genel olarak dikkate alındığında dilbilim ile sosyodilbilim 

arasındaki fark dilbilimin dili toplum ve unsurlarından yalıtılmış olarak ele aldığı ya 

da dil dışı unsurları tali bıraktığıdır. Dilbilimcilerin genel olarak kabul ettikleri tez 

gramerin, konuşanların sosyal yaşamlarından bağımsız olarak 

değerlendirilebileceğidir. Bundan dolayı dilbilimciler öncelikle dilin yapısını dikkate 



20 

 

 

 

alarak; onu güç, sınıf, etnisite, sosyal konum vs. gibi sosyal problemlere atıfta 

bulunmadan açıklanabilecek soyut bir nesne olarak kabul ederler. Dilbilimde esas olan 

dil yapısının analizidir. Dil, onu kullanların ve kullanım tarzlarının üstünde ve bundan 

dolayı da ötesinde var olan bir şey gibi biçimsel olarak görülür ve analiz edilir 

(Fishman 1977: 7; Fishman, 1976: 222; Romaine, 2000: x; Hudson, 2001: 4) 

Sosyodilbilim ise tam da dilbilimin dilin yapısını incelerken dışladığı toplumsal 

unsurları analiz biriminin bir parçası kılma amacındadır. Bu nedenle sosyodilbilim 

üzerine herhangi bir çalışma incelendiğinde çalışmanın hemen başında iki alan 

arasındaki ayrımın itinayla yapıldığı görülecektir. Sosyodilbilimin ne olduğuyla ilgili 

farklı görüşler olsa da dilbilim ile karşılaştırıldığında ortak bir nokta vurgulanır. Bu, 

dilin toplumla ilişkili olarak incelenmesi gerektiğidir. Dolayısıyla sosyodilbilim 

açısından dil incelemesinin içerisinde toplumsal unsurlara yer verilmelidir. Bir analiz 

birimi olarak dilin yalıtılmış yapısı açıklayıcı değildir. Sosyodilbilime dilsel yapı ile 

sosyal yapının mütekabil olduğu tezi üzerinden meşruiyet kazandırılır. Sosyodilbilim, 

dil yapısının belirli özelliklerinin tanımlanabilir sosyal kategorilere göre dağıldığını 

varsayar ve bu dağılımı inceler. Burada dilsel form değişkenliğinin insanın sosyal 

çeşitliliğini yansıttığı düşüncesi temel bir düşüncedir (Penalosa, a.g.e., 4 vd; Hudson, 

a.g.e., xiv).  

1950’lerde ortaya çıkan ve kullanılmaya başlanan sosyodilbilim, dilin 

toplumdaki yeri ile ilgili meseleleri ele almak ve özellikle dilsel çeşitliliğin sosyal 

bağlamını ele almak için dilbilimcilerin ve sosyologların bakış açıları bir araya 

getirilmeye çalışılmıştır (Romaine, 2000: ix). Yani sosyodilbilim, sosyoloji ile dilbilim 

arasında bir yerde konumlandırılır. Dilbilime karşı olarak toplumsal faktörlerin etkisi 

vurgulanır, sosyolojiye karşı olarak da dilin sosyallikteki öneminin dikkate alınması 

gerektiği belirtilir. Peki, bu çözümlemede dil sosyolojisinin yeri nerededir? 

Bazı isimlerler üzerinden kategorize edersek bazen sosyodilbilim, dilbilim ile 

dil sosyolojisi arasında bir yerde konumlandırılır (Hudson, 2001; Romaine, 2000). 

Bazen de aralarında nüasnlar belirtilse de sosyodilbilim ile dil sosyolojisi aynı biçimde 

anlamlandırılır ve kullanılır (Fishman 1977; 1985; Penalose, 1981). Sosyodilbilim ve 

dil sosyolojisinin aynı biçimde anlamlandırılması aslında dilbilim ve sosyolojinin dili 



21 

 

 

 

inceleme biçimlerindeki “tek yanlılığın” bir anlamda törpülerek daha verimli 

araştırımaların ortaya çıkması amacıyla aralarında bir diyalog kurulmasından 

dolayıdır. Böylece dil sosyolojisi ve sosyodilbilim iki ebeveny disiplin kabul edilir 

(Fishman, 1976: ss. 222-223).  

Sosyodilbilim ve dil sosyolojinin ayrı alanlar olduğunu ifade eden görüşü 

Hudson’a (a.g.e., 4) referansla ifade edebiliriz:  sosyodilbilim, dilin toplumla ilişkili 

olarak incelenmesi ise dil sosyolojisi toplumun dille ilişkili olarak incelenmesi olarak 

düşünülebilir. İlk bakışta her ne kadar oldukça benzer görülse de aralarında çok temel 

bir fark bulunur. Konumlanışa bağlı olarak bir kavram diğer kavram karşısında ikincil 

bir pozisyona düşer. Grimshaw’a göre sosyodilbilim ve dil sosyolojisi aynı değildir. 

Sosyodilbilim daha çok mikro ve sosyal psikoloji sorunlarına duyarlıyken, dil 

sosyolojisi makro ve sosyal yapısal sorunlara duyarlıdır (1987: ss. 9-14). Aslında tuhaf 

bir biçimde makro-mikro problemleri tartışması söz konusu olduğunda dil sosyolojisi 

sosyodilbilimin bir alt alanı olan makrososyodilbilime eklemlendiği de görülür 

(Romaine, a.g.e., x). Hem dil sosyolojisi hem de sosyodilbilim alanında otorite 

isimlerden olan Fishman sosyodilbilim ile dil sosyolojisinin birbirleri yerine 

kullanıldığını ifade eder (1960’larda bu ifadeleri kullanır) ama metodolojik ve 

kavramsal araçlarını daha ziyade sosyodilbilime borçlu olduğunu söylemesine rağmen 

dil sosyolojisi nitelendirmesini kullanmayı tercih eder. Çünkü Fishman’a göre toplum 

dile indirgenemezdir. Tüm dil davranışlarının bağlamı toplumdur. Fishman açısından 

sosyodilbilim toplumdan ziyade dilin belirleyiciliğine ve önceliğine önem verir 

(Fishman, 1977: ss. 6-10).   

Bourdieu hem dilbilimini hem de sosyodilbilimi radikal olarak eleştiren bir dil 

sosyolojisi anlayışına sahiptir. Bourdieu, Chomsky ve Saussure üzerinden dilbilimi 

eleştirir. Dilbilime karşı Bourdieu’nün temel tezi dilsel bir durumun hiçbir zaman salt 

dilsel olandan ibaret olmadığı ve dille belirli bir ilişkinin dilin içsel yapısından 

kaynaklı olmadığıdır. “Dille bir ilişki edinilmeksizin bir dil edinilemez: kültür 

alanında edinilme tarzı, kendisini, söz konusu kazanımı belli bir kullanma şekli olarak, 

kazanılanda baki kılar. Zira bizzat edinilme biçimi, edinenle kazanım arasındaki 

nesnel ilişkilerin ifadesidir.” (Bourdieu, 2015: 156). Böylece dilbilime karşı Bourdieu 



22 

 

 

 

dil sosyolojisinin temel yasasını şu şekilde ortaya koyar: “belirli bir durumda 

kullanılan dilin, genel linguistiğin varsaydığı gibi sadece konuşmacının yetkinliğine 

değil, ama aynı zamanda benim dil piyasası olarak adlandırdığım şeye de bağlı 

olduğudur.” Bu görüşe göre “üretiğimiz söylem, konuşmacının yetkinliğinin ve 

söyleminin yer aldığı piyasanın ‘bileşik’ bir sonucudur; söylem kısmen de olsa 

alımlama koşullarına bağlıdır.” (Bourdieu, 2016b: 121). 

Diğer yandan Bourdieu sosyodilbilimi, sosyodilbilimcinin özellikle araştırma 

esnasındaki tutumu üzerinden eleştirir. Ona göre bu alandaki araştırmacı tahakkümün 

etkilerinden azade pür bir anket durumu tahayyül eder. Sosyodilbilim genelde 

piyasanın etkilerini gözardı eder. Çünkü onun toplamış olduğu veriler onun bakış 

açısından sabit bir duruma aittir, kendisi ve anketörle olan ilişki gibi. “İlişkiyi kontrol 

altına almanın tek yolu, piyasadaki durumlardan yalnızca birine öncelik verip 

konuşmanın hakikatini, en hakiki halk ağzını, yalnızca bu koşullar altında üretilen 

söylemde aramak yerine, piyasadaki farklı durumları değişken olarak ele almak 

suretiyle ilişkinin kendisini bir değişken haline getirmektir (Bourdieu, 2016a: 158). 

Bourdieu açısından sosyodilbilim argo, söyleyiş, lehçe, tonlama, sözlü repertuar, 

sosyal temsiller vb.nin tekrarlanan oluşumlarını toplama eğilimindedir. Fakat tüm bu 

konuşma biçimlerinin veya bölgesel aksanların toplumsal değerlendirmesinin değişen 

doğasını yaratmada iş başında olan iktidar mekanizmasını gözden kaçırır (Myles, 

1999: 886).  

Dilbilim, sosyodilbilim ve dil sosyolojisindeki tartışmalarda iki temel analitik 

birim vardır: dil ve toplum. Eğer üç alanın birbirinden farklılıklarını vurgulanırsa o 

zaman, yukarıdaki tartışmadan da çıkarılacağı gibi dil ve toplum iki ayrı unsur olarak 

tahayyül edilecektir. Yani dil ve toplumun iki ayrı unsur olarak görülmesinde 

disipliner kaygıların etkisi de vardır. Bu kaygıdan dolayı nedensel ilişki farklı tarzlarda 

kurulur. Grimshaw bu tartışmalar bağlamında kurulan dört nedensel ilişki biçiminden 

bahseder. Bu ilişki türlerinden ilk üçü doğrudan yukarıda yaptığımız tartışmayla 

ilişkilidir. Sonuncusu ise -en azından burada yapılan tartışma bağlamında- farklıdır. 

Nedensel ilişki biçimlerinden ilki, i- temel olarak dil veya zemin, neden, bağımsız 

değişken veya bağımsız değişkenler kümesi olarak dil. Özellikle geleneksel 



23 

 

 

 

dilbilimciler dil yapısının (genel olarak dil) ve dil yapısının (bireysel diller) konuşma 

üretimini (speech production) belirlediği tezini paylaşırlar. Değişim temel olarak dilin 

yapısındaki kalıtsal (inherit) kurallar tarafından gerçekleştirilir. ii- Belirleyen olarak 

sosyal yapı veya bağımsız bir değişken, bağımsız değişkenler kümesi olarak sosyal 

yapı. Buradaki amaç sosyal yapı tertibatındaki sosyal eylemin nedeninin, 

toplumsallığın nasıl yeniden üretildiğinin araştırılmasıdır. Dil sosyolojisi için merkezi 

olan dilsel sosyal olgulardır. iii- ikisi karşılıklı birbirlerini belirler ve eş zamanlı olarak 

oluşur. Herhangi bir öncelik söz konusu değildir. Burada dil toplumsallıktan ve 

toplumsalın dilden ayrı olarak araştırılamayacağı ifade edilir.  iv- Her ikisi de üçüncü 

bir unsur tarafından belirlenir. Bu üçüncü unsur Weltanschauung, insanlık durumu, 

insan zihninin organizasyonu veya düzenli bir evrenin içsel talepleri vb. olabilir. 

(Grimshaw, 1987: ss. 13-15).  Problemimiz bağlamında istisnaları paranteze alarak 

genel olarak ifade edersek ilk ilişki biçimi dilbilimciler, ikincisi sosyologlar ve 

üçüncüsünün sosyodilbilim tarafından kurulduğunu söyleyebiliriz. Burada tezin 

problemi açısından bir bağlamın altını çizmek gerekir. Her ne kadar Grimshaw’un 

yaptığı nedensel ilişki biçimleri üzerinden dil ve toplum arasında karşılıklı bir ilişkinin 

var olma durumunu sosyodilbilime yorma söz konusu olsa da bunun zorunlu olarak 

böyle olması gerektiğini söylemek yanlış olacaktır. Dolayısıyla iki unsur arasında bir 

karşılıklı ilişki kurulmasını sosyodilbilim alanına girme olarak görmemek gerekir. Bu 

karşılıklı ilişki pek tabii sosyolojinin alanı içerisinde kalınarak da yapılabilir.  

1.6. Bazı Portreler Üzerinden Dil sosyolojisinin Tarihsel Oluşumu Yakalamak 

Dil sosyolojisi temeli 1950’lerde atılan, 1960’larla birlikte ivme kazanan 

disiplinlerarası bir inceleme nesnesini konu edinen bir alandır. Bildiğimiz kadarıyla dil 

sosyolojisi kavramı ilk olarak 1940 yılında editörlüğünü Harry E. Barnes, Howard 

Becker ve Frances B. Becker’ın yapmış olduğu Contemporary Social Theory 

çalışmasında C.Wright Mills’in sosyolojinin alt alanlarına dair yapmış olduğu 

bibliyografya makalesinde geçer. Mills sanat sosyolojisi, hukuk sosyolojisi, bilgi 

sosyolojisi gibi alt alanlarda değerlendirilebilecek çalışmaları bir araya getiririr. 

Benzer şekilde dil sosyolojisini de bir alt alan olarak değerlendirmekte ve bu alt alanda 

değerlendirilebilecek bazı çalışmaları biraraya getirir. Mills’e göre dilin önemi politik 

alandan dini alana, büyüden akla ve kentsel oluşumlara kadar çeşitlilik 



24 

 

 

 

gösterebilmesinde yatar. Özellikle Amerikan entelektüel geleneğindeki sosyal 

psikoloji ve etnometodolojide dile büyük önem verildiği görülür (Mills, 1940: 895). 

Bibliyografya çalışmasında Mills bir paragraflık kısa girişten sonra dil sosyoloji alt 

alnında değerlendirilebilecek çalışmaların bir listesini sunar (Mills, 1940: ss. 895-898).  

Çalışmaları dil sosyolojisi netelendirmesi altında değerlendirlebilecek pek çok 

sosyal bilimci zikredilebilir. Dil sosyolojisinin disiplinlerarası bir problemi konu 

edinmesi, değerlendirilecek isimlerin hangi kriterlere göre seçileceğini zorlaştıracaktır. 

Bu durum bilhassa dil sosyolojisini dilbilim, dil felsefesi, dil antropolojisi ve 

sosyodilbilim alanları içerisinde değerlendirilebilen isimler için söz konusudur. Fakat 

bütün bu alanlardaki fikirleri değerlendirmek imkansız olduğu için kendimizi dil 

sosyolojisi olarak nitelendirilen ve literatürde bu alt alan içerisinde değerlendirilen 

birkaç isimle sınırlandıracağız. Böylece daha odaklanılmış bir biçimde dil sosyolojisi 

olarak nitelendirilen alanın temel problemlerini, konularını ve teorik çerçevelerini 

sunabiliriz. Bu amaç doğrultusunda üç temel isim seçtik. Dil sosyolojisi nitelendirmesi 

altından literatürde öne çıkan ve etkili olan pek çok isim vardır. Bunlardan bazıları 

şunlardır: Charles H. Ferguson (1959), Dell Hymes (1977), William Labov (1977), 

Thomas Luckmann (1975). Fakat alanın hem tarihsel gelişimini hem de genel 

görünümünü sunacağını düşündüğümüz için üç isim üzerinde duracağız. Bunlar 

sırasıyla Joyce O. Hertzler, Joshua A. Fishman, Basil Bernstain. Hertzler’i tarihsel 

olarak öncü rolünden; Fishman’ı sosyolojiden ziyade dilbilim ve sosyodilbilim 

üzerinden dil sosyolojisini kurmasından ve alanda otorite olmasında dolayı; ve son 

olarak Berstain’i ise sosyoloji içerisinden hareketle dil sosyolojisi yaptığı için seçtik.  

1.6. 1. Joyce O. Hertzler: Toplumun Temeli Olarak Dil  

Amerikalı bir sosyolog olan Joyce O. Hertzler (1895-1975) yazdığı iki metinle 

dil sosyolojisinde öncü bir rol üstlenmiş olsa da genel anlamda toplumsal ilerleme, 

sosyal kurumlar, toplumsal düşünce ve toplumsal süreçler üzerine yazmış olduğu 

metinlerle de Amerikan sosyolojisinde bilinir. Burada Hertzler’e yer vermemizin 

nedeni tarihsel olarak dil sosyolojisindeki öncü rolünden dolayıdır. Çünkü literatür 

dikkate alındığında onun bu öncü rol dışında literatürü belirleme anlamında başarılı 

olduğunu söylemek zordur. Şimdilik kabaca ifade edecek olursak Hertzler Amerikan 



25 

 

 

 

sosyolojisindeki güçlü işlevselci eğilimlerle, yani işlevsellik üzerinden dilin 

toplumdaki önemini ortaya koyma amacındadır.  

1953’te Hertzler Toward a Sociology of Language (Dil Sosyolojisine Doğru) 

isimli makalesiyle dil sosyolojisinin temellerini atmayı amaçlar. Hertzler bu anlamda 

ilk isimdir. İlerleyen yıllarda bu amaç doğrultusunda dil sosyolojisi üzerine oldukça 

hacimli bir kitap yazacaktır. Hertzler makalesinde derin bir tartışma içerisine 

girmekten ziyade problemi ortaya koymaya ve çerçevelendirmeye çalışır. Bu açıdan 

makalesi konuya kısa bir giriş ve sunuştur.  

Hertzler’e göre sosyal bilimlerde dil üzerine çalışmalar ağırlıklı olarak 

etnologlar ve sosyal psikologlar tarafından yapılmıştır. Sosyologlar ise son zamanlarda 

dilin öneminin farkına varsalar da bir dil sosyolojisinin sadece kenarlarından geçmiştir 

(1953: 109). Makale sosyologlar için dili merkeze yerleştirerek söz konusu açığı 

kapatmayı amaçlar. Hertzler makalesinde dil sosyolojisini iki genel başlık altında 

analiz eder. Bu iki genel başlıkta esasında iki problemin iki farklı boyunu ortaya 

koyar. İlkin Hertzler dil sosyolojisinin kavramsal bileşenlerini sıralar ve kısaca 

açıklar. Burada deneyim, anlam, iletişim ve eylem, kavramsallaştırma, sembol sistemi, 

dil-topluluk ve fiziksel, kültürel ve sosyal durumların bağlamı olmak üzere toplam 

yedi kavramsal bileşenden bahseder (a.g.m., ss. 110-112). Bu ilk kısımda vurgulanan 

en önemli unsur şudur: dil bir sosyal davranış aracıdır. Dikkat edilirse kavramsal 

bileşenler sıralaması bireysellikten kolektifliğe doğrudur. Hertzler açısından dil 

bireysel deneyimden “sıyrıldığı” anda kavramsallaştırma boyutuna geçer. 

Kavramsallaştırma ise deneyimi temsil eden bir sembol sistemi olarak dile dönüşür. 

Burada bir “söylem dünyası” meydana gelir ve bu da dil-topluluk bileşenine ulaşır. Dil 

sosyolojisinin kavramsal bileşenlerini birbirine bağlı bir zincir dizisi gibi serimleyen 

Hertzler buradan şu genel teze ulaşır: dünyaya ve nesnelerine atıfta bulunmak için bir 

sembol sistemi olarak kullanılan dil, toplulukların etkileşime girmesi, iletişim kurması 

ve bir dereceye kadar uyumlu olması için bir temeldir (a.g.m., 111).  

Dil sosyolojisinin inceleme alanları boyuntunda temelde iki alan olduğunu 

belirtir. Söz konusu çalışma alanlarının kapsamı oldukça geniş tutulur. İlk alan dilin 

toplumsal işlevleri, kullanımları ve etkileri üzerine çalışmaları kapsar. Bu çalışmaların 



26 

 

 

 

kapsamı toplam 23 madde ile sıralanır ve sıralanan bazı maddelerin alt maddeleri de 

bulunur (a.g.m., ss. 212- 214). İkinci çalışma alanı ise dil topluluklarının dilsel 

bağlamının sosyokültürel olarak etkilenmesi ve belirlenmesine yönelik çalışmalar 

başlığı altında toplanır. Burada 13 madde sıralanır ve yine bazı maddelerin alt maddesi 

bulunur ( a.g.m., ss. 114-117). Buradaki herbir madde ve alt madde kaynakçada yer 

alan metinlerin ilgili yerleri örnek olarak referans verilir. Hertzler makalesinde dil 

sosyolojisinin hem kavramsal bileşenlerini hem de çalışma alanlarını oldukça geniş ve 

genel bir biçimde çerçevelendirir.  

Hertzler 1965’te daha önce temellerini attığı alanı A Sociology of Language 

isimli hacimli çalışmasıyla derinlemesine tartışmak, sistematik olarak serimlemek 

ister. Dil sosyolojisi alanının tarihi dikkate alındığında erken bir tarihte böylesine 

hacimli bir çalışmanın yayınlanması ilgi çeker.  Kitap başka isimlerin yanı sıra bu gün 

dil sosyolojisinde otorite kabul edilen Dell Hymes (1966) ve Fishman (1967) 

tarafından kritik edilir.  Fishman kitabın büyük bir entelektüel heyecanın yaşandığı bir 

dönemde sahneye çıktığını ve kitabın alandaki ilk tam ölçekli girişim olduğunu belirtir 

(Fishman, 1967: 588). 

Hertzler’e göre sosyologlar dilin öneminin farkında olsalar da çalışmalarında 

ona yüzeysel ve tali bir biçimde yer vermekte, onun toplumdaki önemini ihmal 

etmektedirler (1965: 5).  Çalışma genel anlamda sosyologlara dilin toplumu anlamak 

ve açıklamak için önemini göstermeyi amaçlar. Dil sosyal yaşamın temelidir ve 

bundan dolayı diğer sosyolojiler gibi bir dil sosyolojisine ihtiyaç vardır. Hatta dilin ne 

kadar önemli olduğu o kadar ifade edilir ki; Fishman’a göre çalışmanın ilk yüz sayfası, 

dilin insan ilişkilerinde önemli, hatta çok önemli olduğuna dair gereksiz, tartışmacı, 

teşvik edici yalvarışlardan oluşur ve fakat geri kalan 450 sayfada da söz konusu 

kavramlar daha az kullanılır (1967: 589).  

Hertzler ilk olarak dilin temel işlevlerini ortaya koyar. Ona göre insani 

varoluşta dil merkezi bir konumdadır. Bu bağlamda dil olmadan “hemcinslerimizle 

birliktelik ve katılım içgüdü düzeyinin üzerine çıkamaz. Diğer yandan, daha kolektif 

bir seviyede dilin kendisi tüm sosyokültürel mirası içerir ve ortaya koyar. “Belirli bir 

zamanda bir dil topluluğunun sosyokültürel yaşamının dizini, hatta envanteri, onun 



27 

 

 

 

dallanmış sosyokültürel tarihinin özlü, doğru ve son derece açıklayıcı bir kaydıdır.” 

Daha geniş bir bağlamda, işlevsel açıdan dil “zaman içinde ilişkili konuşmacıların tüm 

sosyokültürel tarihinin duyarlı, özlü, açık ve kapsamlı bir yansıtıcısı, kaydedicisi, 

biyografi-taşıyıcısı, koruyucusu, deposu, kataloğu, envanteri veya deposu olarak işlev 

görür.” Ona göre dil sosyal bir kurumdur ve bundan dolayı dil toplumda geri kalan 

herşeyin amacını gerçekleşmesini sağlayan temel bir kurumdur.  (Hertzler, 1965: 20, 

106, 101). Böylece Hertzler’in temel iddiasının dilin toplum ve kültürün bir indeksi, 

kaydı ve belirleyicisi olduğu söylenebilir. Diğer bir ifade ile dil toplumun temelidir.  

Hertzler’in ele aldığı konu yelpazezi oldukça geniştir. Çalışmadaki onbeş 

bölüm yukarıdaki tezin temelini oluşturacak biçimde yazılmıştır. Çalışmada bireysel 

dil kullanım tarzlarını koşullandıran toplumsal güçler, sosyal bir kurum olarak dil, 

sosyokültürel değişim ve dilsel değişim, modern dünyada çok dillilik, dilsel değişim, 

kitle iletişiminin sosyolojik özellikleri gibi son derece geniş kapsamlı konular ele 

alınmaktadır. Konu yelpazesinin bu derece geniş tutulması kimi isimlerce Hertzler’in 

dil sosyolojisi adına çok fazla şey vaddettiği ve fakat dil sosyolojisinin ne kadar 

önemli olduğunu göstermek için benimsediği tarzın söz konusu vaadlerin altını 

oyduğunu ifade etmektedirler (Hatta Fishman kitaptaki bazı bölümlerin gereksiz, boş 

olduğunu söyleyecektir. Bkz. Fishman, 1967: 599, 589, 590; Hawkins, 2013: 45). Bu 

eleştirilere rağmen çalışma dil sosyolojisi literatüründeki yerini almıştır. Çalışma 

esasında 1953’te yazılan makalesinin ortaya koyduğu gündemin geniş kapsamlı bir 

soruşturması olduğunu söyleyebiliriz.  

1.6. 2. Joshua A. Fishman: Toplumu Yansıtan Olarak Dil  

Joshua A. Fishman (1926-2015) Amerikalı bir dil sosyoloğudur. Dil 

sosyolojisine (veya benzer anlamı yüklediği sosyodilbilime) yaptığı katkılarla alanın 

otoritelerindendir. Fishman 80'den fazla kitap ve 1000’i aşkın makale külliyatına sahip 

bir sosyal bilimcidir. Zuckermann çalışmaları üzerine kısa değerlendirmesinde onu dil 

sosyolojisinin kurucusu olarak görür (Zuckermann, 2012:149). Hawkins bu gün dil 

sosyolojisi olarak kabul edilen alanını çerçevelendiren unsurların çoğunun Fishman’ın 

çalışmalarına dayandığını ifade eder (Hawkins, 2013: 22). Penalosa’ya göre Fishman 

tanımlanabilir bir disiplin olarak dil sosyolojisinin geliştirilmesinde ve karakterize 

edilmesinde önde gelen kişidir (Penalosa, 1981: 4).  



28 

 

 

 

Fishman dil eğitimi, dil planlaması, iki dillilik, çok dillilik, azınlık dilleri, dil 

canlanması, dil ve din (teo-linguistik), dil ve milliyetçilik, dil ve kimlik, dil ve etnisite 

konularında pek çok metin üretmiş bir sosyal bilimcidir. Fishman’ın çalışmalarını 

değerlendirirken Yahudi sosyokültürü dikkate alınmalıdır. Çünkü özellikle Yidiş gibi 

Yahudi dillleri, Yahudilerin çok dilli göçmenler oluşu, Yahudi dillerinin dil temaları, 

kimlikleri vb. gibi problemler Fishman’ın dil sosyolojisinin ampirik zeminini oluşturur 

(Zuckermann, 2012: 150)2. Fishman’ın akademik çalışmaları 1945'te dilbilimci Uriel 

Weinreich ile birlikte kurduğu Yidiş dergisi Yugntrufta yayınladığı çalışmalarla başlar. 

Dil sosyolojisi alanındaki ilk büyük çalışması 1964’te bir proje olarak hazırlanan ve 

1966’da Language loyalty in the United States: the maintenance and perpetuation of 

non-English mother tongues by American ethnic and religious groups ismiyle 

yayınlanır. Yeni bir alan olan dil sosyolojisini tanımlama girişiminin ilklerinden olan 

Readings in the Sociology of Language’un (1968) editörlüğünü yapar. Aynı yıl dil 

sosyolojisinde önemli bir yer tutan dil planlaması, azınlıkların dili vb. konuları 

kapsayan Language Problems of Developing Nations adlı çalışamanın editörülüğünü 

Ferguson ve J. Das Gupta ile birlikte yapar.  

1970’li yıllar Fishman’ın dünya çapında giderek tanınmaya başladığı yıllardır. 

Advances in the Sociology of Language I (1971), Advances in the sociology of 

language II (1972) çalışmalarının editörlüğünü yapar. 1973’te International Journal of 

the Sociology of Language dergisini kurar ve yaşamının sonuna kadar derginin genel 

editörlüğünü yapar. Dergi yayın hayatına ara vermeden halen yayınlanmaya devam 

eder. Bununla birlikte Mouton tarafından yayınlanan Contributions to the Sociology of 

Language adı altında 200'den fazla kitap serisinin de editörlüğünü yapmıştır.  

Bu kısa girişten sonra Fishman’ın dil sosyolojisiyle ilgili düşüncelerine 

geçebiliriz. Yukarıda da görmüş olduğumuz gibi Fishman her ne kadar dil sosyolojisi 

ve sosyodilbilim arasında fark olduğunu ifade etse de iki kavrama benzer anlamlar 

yükler. Çeşitli çalışmalarında ilgili yerlerde iki kavram arasında bir fark gözetmeden 

                                                

 

2 Bu argüman için Fishman’ın özellikle şu iki çalışmasına bkz. (Fishman, 1981: ss. 5–18; Fishman, 

Joshua A. 1985: ss. 3–21) 



29 

 

 

 

kullanır. Dil sosyolojisi veya sosyodilbilim iki ana disiplinin sentezlenmesiyle kurulur. 

Dil sosyolojisi dilbilim ve sosyoloji disiplinlerinin sınırlılıklarını aşarak her iki alanın 

veri ve kavramlarıyla çalışır (Fishman, 1967a: 590; [1968]1977: ss. 5-10; 1976: 222 ve 

muhtelif yerler). Fishman dil ve toplum arasında güçlü bir ilişki olduğunu, bu ilişkinin 

de diğer disiplinlerin yanı sıra özellikle dilbilim ve sosyolojinin verimli diyaloğuyla 

incelenebileceğini düşünür. Dil sosyolojisi söz konusu ilişkide, bu ilişkiye giren veya 

girmeyen dil özellikleri ile toplumsal özelliklerin formlarını tespit ve analiz eder. Bu 

ilişkinin nedenselliğinde ağırlık topluma verilir. Yani dil ve toplum ilişkisinde toplum 

belirleyicidir.3 Bu doğrultuda Fishman’ın dil sosyolojisindeki temel tezi dilin 

toplumun (sosyal yaşam, kolektif birliktelik vs.) bir yansıması olduğudur. Bir alt alan 

olarak kurulmak istenen dil sosyolojisinin meşruluğu bu temele dayandırılır. Alanın 

özerkliği bu duruma bağlıdır (Fishman, 1967a: ss. 591-592).  

Fishman dil sosyolojisinin temellerinin atıldığı dönemde üç parçalı bir 

tanımlama yapar. Aslında söz konusu olan bir tanımlamadan ziyade dil sosyolojisi 

olarak adlandırılan alanda yapılacak çalışmalardan beklenilen görevlerdir. İlk olarak 

dil sosyolojisi hem sosyal hem de dilsel alanlarda bütünleştirici ve eşgüdümlü bir teori 

olabilmelidir. İkincisi hem sosyal hem de dilsel alanlarda ampirik verilerin sunumunu, 

analizini ve değerlendirilmesini yapabilmelidir. Son olarak hem sosyal hem de dilsel 

alanlarda metodolojik alternatiflerin dikkatli bir şekilde açıklanmasını sunabilmelidir 

(Fishman, 1967a: 602). Dil sosyolojisi alanından beklenen yükümlülükler Fishman’ın 

temel bir varsayımını vermektedir. Fishman açısından dilsel alan ve sosyal alan iki 

farklı alan olarak kabul edilir. Bu varsayım dil ve sosyal olan etkileşimin mahiyeti 

açısından önemlidir. Farklı ve çeşitli dil ve toplumlar söz konusu olmasına rağmen 

Fishman’a göre söz konusu farklılıklar ve çeşitlilikler tamamen rastgele veya kendine 

özgü tezahürler değildir. Farklılıklar ve çeşitlilikler birçok örüntü ve düzenlilik 

sergiler.  

                                                

 

3 Bu, teorik olarak Fishman önceliğe dilbiliminden ziyade sosyolojiye verdiği anlamına gelir. Fakat 

çalışmalarında örneğin sosyolojinin önde gelen gerek klasik gerekse çağdaş isimlerine bir atıf veya 

referans yoktur. Daha ziyade dilbiliminden ve sosyodilbiliminden isimlere referanslar vardır. 

Hawkins’in de tespit ettiği gibi Fishman çalışmalarında sosyolojiye rehberlik eden soruları dışlayarak 

dilbilime rehberlik eden sorularla ilgilenmiştir (Hawkins, a.g.e., ss. 22-23, 30).  



30 

 

 

 

Diller normal olarak bir sosyal matris içinde işlev gördüğü ve toplumlar bir etkileşim 

aracı olarak büyük ölçüde dile bağımlı oldukları için dil davranışları ve sosyal 

davranışların gözlemlenebilir tezahürlerinin birçok meşru yolla kayda değer bir şekilde 

ilişkili olmasını beklemek kesinlikle uygundur. Dil[sel] bazı adlandırmalar sosyal imalar 

taşır (örneğin, resmiyet seviyeleri, bölgesel farklılıklar, sosyal sınıf farklılıkları vb.). 

Sosyal gruplaşmaların bazı belirlenimleri farklı iletişimsel imalar taşır (ikili karşılaşmalar, 

küçük grup etkileşimleri, uluslararası temaslar vb.). Bu nedenle dil ve toplum yalnızca 

meşru ortak çeşitliliği (co-variation) ortaya çıkarmakla kalmaz, aynı zamanda her biri 

diğerine ek içgörü sağlayabilir. Bu doğru olduğu ölçüde dil sosyolojisi yalnızca “olası bir 

araştırma alanı” değil (böyle sonsuz sayıda alan vardır), aynı zamanda “verimli bir 

araştırma alanıdır” (bunlar çok daha az olabilir) (Fishman, 1968: 6).  

Fishman disiplinlerarası bir alan olarak bir dil sosyolojisi kurmanın 

geçerliliğini bu şekilde ortaya koyar.  Fishman dil sosyolojisi yapmak için ise insanın 

iki yönüne dikkat çeker. Ona göre dil sosyolojisi insan davranışının iki yönü 

arasındaki etkileşimi inceler:  

İnsan dili sürekli olarak kullanır ve [yine] insan, paylaşılan davranış normları aracılığıyla 

sürekli olarak başkalarıyla bağlantılıdır. Dil sosyolojisi, insan davranışının şu iki yönü 

arasındaki etkileşimi inceler: dilin kullanımı ve davranışın sosyal organizasyonu. Böylece 

dil sosyolojisi yalnızca dil kullanımını değil, aynı zamanda dil tutumlarını, dile ve dil 

kullanıcılarına yönelik davranışlar da dâhil olmak üzere dil davranışının sosyal 

organizasyonuyla ilgili konuların tamamına odaklanır (Fishman, 1976: 217).  

Bu ifadelerden her ne kadar ilk başta dil sosyolojisi için anlaşılır ve sınırları 

çizilmiş bir araştırma gündeminin ortaya konulduğu kanısına varılsa da esasında söz 

konusu araştırma gündemi oldukça geniş kapsamlıdır. Dilin toplumun bir yansıtıcısı 

olduğu teziyle birlikte düşünüldüğünde araştırma gündeminin geniş kapsamlı olması 

kaçınılmazdır. Fishman’ın büyük külliyatı tahayyül edildiğinde söz konusu araştırma 

gündeminin geniş kapsamlılığı anlamlandırılabilir. Dil ve davranış, çok dillilik, dil 

sürdürümü/dil değiştirimi/dil değiştirimini tersine çevirme, dil yayılması, dil tutumları 

ve dil ile etnisite/milliyetçilik/kimlik/din/güç, dil planlaması ve dil politikaları, iki dilli 

eğitim ve azınlık dil grubu eğitimi Fishman’ın araştırma alanlarından bazılarıdır 

(Garcia and Schiffman, 2006: 6).  

 



31 

 

 

 

Fishman’a göre dil sosyolojisini iki alt bölüme ayrılır. Birincisi bir topluluk 

içerisindeki dil kullanımının genel olarak kabul edilen sosyal organizasyonu 

tanımlamakla ilgilidir. Bu boyut tanımlayıcı dil sosyolojisi olarak isimlendirilir.4 

Burada “kim hangi dili (veya dil çeşidini) kime [karşı], ne zaman ve hangi amaçla 

konuşur (veya yazar)”sorusu merkezdedir. Tanımlayıcı dil sosyolojisi hem büyük hem 

de küçük düzeyde belirli sosyal ağlar ve topluluklar için “dil kullanımının normlarını -

yani dil kullanımının genel olarak kabul edilen sosyal kalıplarını ve dile yönelik 

davranış ve tutumları- ifşa etmeye çalışır (Fishman, 1976: ss. 218-219). Fishman Who 

Speaks What Language to Whom and When? (1965) makalesinde yaygın ve nispeten 

istikrarlı çok dillilik ile karakterize edilen ortamlarda kimin hangi dili kiminle ve ne 

zaman konuştuğunu analiz eder. Burada çeşitli tanımlayıcı ve analitik değişkenler 

belirlenir. “Grup içi” çok dillilik’ten ziyade “gruplar arası” çok dillilik”  problemini 

alır. Fishman’a göre yüz yüze karşılaşmalar düzeyinde dil seçimini nasıl 

tanımlayacağımız sorununa hakim olduktan sonra, daha geniş grup veya kültürel 

ortamlar düzeyinde temel seçim belirleyicileri sorununa yaklaşılabilir. Daha da 

somutlatırılırsa sabit grup içi ikidilli ortamlarda dil seçimini nasıl tanımlayacağımız 

sorununa bir kez hakim olduktan sonra, göçmen-kişileri karakterize eden unsurlar gibi 

daha az istikrarlı ortamlarda seçim belirleyicileri sorunu analiz edilebilir. Burada 

Fishman dil seçimi alanı kavramını (veya etki alanı kavramı) inşa eder. Kavram 

Fishman’ın temel kavramlarındandır ve çok dilli ortamlarda dil seçimindeki 

değişkenlik değerlendirmeleri için sosyo-kültürel organizasyon ve sosyokültürel 

bağlam sağlama girişimini temsil eder. Böylece dil seçimindeki bir veya daha fazla 

farklı konfigürasyonunun elde ettiği çok dilli ortam türleri tespit edilerek analiz 

edilebilir. Buna paralel olarak dil sürdürümü (language maintenance), belirli baskınlık 

veya çeşitli konfigürasyonlarının dil değiştirimi (language shist) sonuçları ile ilgili 

geçerli genellemelere ulaşılabilir. Bu analizlerdeki önemli arkaplan Fishman’ın dil 

sosyolojisinde politik damgadır. “Hangi amaç” ifadesiyle Fishman özellikle dil 

planlaması, dil-ulus devlet ilişkisini açığa çıkarmak ister. Fishman dil sürdürümü, dil 

                                                

 

4 Fishman betimleyici dil sosyolojisinde Labov’un dilin kullanım kalıplarını sosyal değişkenlerle 

ilişkilendirme çabasını takip eder. Labov’dan farklı olarak bu ilşkilendirmede dilden ziyade toplumsal 

organizasyone ağırlık verir (Hawkins, 2013: 20).  



32 

 

 

 

değiştirimi, dil değiştirimini tersine çevirme, dil planlaması gibi alanlarda dil adına 

sosyal eyleme ihtiyaç olduğunu düşünür ve özellikle azınlıkların dili söz konusu 

olduğunda bu eylemden de geri durmaz (Garcia and Schiffman, 2006: 6).  

Fishman için dil sosyolojisi yalnızca tanımlaycı olmamalıdır. Dil sosyolojisi 

aynı zamanda dinamik de olmalıdır. Dinamik dil sosyolojisindeki temel problem ise 

dil kullanımının ve dile yönelik davranışın toplumsal organizasyondaki farklı değişim 

oranlarını neyin açıkladığıdır. “Dinamik dil sosyolojisi, dil kullanımının ve dile 

yönelik davranışın sosyal organizasyonunun neden ve nasıl aynı sosyal ağlarda veya 

topluluklarda iki farklı durumda seçici olarak farklı olabileceğini açıklamaya çalışır. 

Dinamik dil sosyolojisi, aynı zamanda, benzer sosyal ağların veya toplulukların, dil 

kullanımı ve dile yönelik davranışın oldukça farklı sosyal organizasyonlarına neden ve 

nasıl ulaşabildiğini açıklamaya çalışır (Fishman, 1976: ss. 218-219). Bu iki alt alan, 

ikisinin birleşiminden daha fazla bir anlam ifade eden dil sosyolojisini oluşturur. 

Fishman’ın düşüncesi üzerinde etkili olan önemli iki isim vardır. Fishman, 

henüz lise yıllarında Uriel Weinreich’in Yidiş Dilbilimi üzerine yaptığı çalışmalardan 

güçlü bir şekilde etkilendi. Weinreich’in etkisi Fishman’ın özellikle Yahudi 

sosyokültürel yapısı üzerine çalışmalarda belirleyici olduğunu söylemek mümkündür. 

Fishman’ın yoğun olarak etkilendiği diğer isim Charles A. Ferguson'dur. Fishman bu 

etkiyi “benim için adı ve çalışmaları Charles A. Ferguson'dan daha önemli olan bir 

sosyodilbilimci yok.” (Fishman, 2002: 93) ifadeleriyle dile getirir. Ferguson dil 

sosyolojisinde diglossia teziyle bilinir. Ferguson, diglossia kavramını din, eğitim ve 

diğer alanlarda bir dilin H(igh) (yüksek) çeşidi ile ev ve alt çalışma alanında bir L(ow) 

(düşük) çeşidini kullanan bir toplumu tanımlama anlamında kullanır. Fishman ulusal 

ve toplumsal çok dillilik; azınlık dillerinin dil bakımı, dil değiştirimi, dil sürdürümü, 

dil politikaları, dil planlaması vb. konularda diglossia kavramına merkezi bir yer verir. 

Yani Fishman kavramın yönünü hem toplumsallığa çevirir hem de onun kapsamını 

genişletir (Garcia and Schiffman, 2006: 19). 5  

                                                

 

5 Fishman diglossia ile bilingualism birbirinden ayrırır ve diglossia’nın toplumsal çok dilliliğin yalnızca 

bir türü olduğunu söyler. Diglossia ile bilingualism kavramları arasındaki, farklılıklar ve etki alanları 



33 

 

 

 

1.6. 3. Basil Bernstein: Sınıf, Kontrol ve Kod Teorisi 

Basil Bernstein (1924-2000) ingiliz sosyal bilimciler içinde en bilinen ve etkili 

olanlarından birisi olarak görülür. Çalışmalarının ana odağı dil; dil ve sosyal sınıf; dil, 

sosyal sınıf ve eğitimsel kazanımlar arasındaki yapısal (nesnel) ilişkilerdir. Bu 

konularda gerek teorik gerekse empirik pek çok çalışma yapmıştır. Bernstein’ın söz 

konusu alanlar üzerine temel metinleri Class, Codes and Control başlıklı dört ciltlik 

külliyatında bir araya getirir. İlk cilt Class, Codes and Control I: Theoretical Studies 

Towards a Sociology of Language (1971/2003); ikinci cilt  Class, Codes and Control 

II: Applied Studies towards a Sociology of Language (1973) (sadece bu ciltte kendisi 

dışında başka isimlerin çalışmaları bulunur); üçüncü cilt Class, Codes and Control III: 

Towards a Theory of Educational Transmissions (1975/2003c); ve son olarak 

dördüncü cilt Class, Codes and Control IV: The Structuring of Pedagogic Discourse 

(1990/2003d). İlk iki cilt aslında Berstein’in temel tezlerini ortaya koyar, diğer 

ciltlerin bu temel tezin bağlantılı olduğu diğer merkezi konulara ayrılmış olduğunu 

söylemek mümkündür. Dolayısıyla Berstein’i ilk iki cildinin alt başlıklarına ve daha 

sonra düşüncesinin bu temel üzerinden dallara ayrımını göz önünde bulundurursak onu 

bir dil sosyoloğu olarak nitelendirmek meşrudur. Berstein dil sosyolojisini üç kavram 

üzerinden biçimlendirmek ister: dil, sınıf ve eğitim. Bu temalar içinde dilin merkezi bir 

yer edindiğini söylemek mümkündür.  

Bernstein’ın merkeze aldığı üç problem bulunur ve tüm çalışmaları bu 

problemler etrafında örülür. Bu problemler dil, sınıf ve eğitimdir.6 Bernstein eğitim 

problemini diğer problemlerin bir bileşeni olarak özellikle 1970’lerden sonra yoğun 

olarak tartıştığını söylemek mümkündür. Dil ve sınıf problemini ise daha erken 

tarihlerde, 1950’li yılların ikinci yarısında gündemine alır. Bu üç problem bağlamında 

Bernstein dil sosyolojisi, sosyodilbilim, eğitim sosyolojisi, pedagoji gibi alanlarda 

önplana çıkan bir sosyal bilimcidir. Bu alanlar Bernstein’ın düşüncesinde birbirilerini 

                                                                                                                                       

 

üzerine analiz için bkz. (Fishman, 2002; 1967b). Fishman’ın kullanımı ile karşılaştırarak Diglossia 

kavramını kapsamlı bir biçimde analiz eden bir metin için ayrıca bkz. (Hudson, 2002).  
6 Bersteinin teorisinde hangi problemin merkezde olduğu tartışmasıyla ilgili bkz. (Atkinson, 2002: ss. 1-

14).  



34 

 

 

 

besler. Bunun neticesinde Bernstein’ın güçlü bir teorisi ortaya çıkmış olur: Kodlar 

Teori. 

Bernstein’ın kodlar teorisinde sınıfsal yapı, dilsel yapı ve eğitim arasındaki 

ilişkiler analiz edilir. Berstein’in temel tezi farklı sınıfsal yapıların farklı konuşma 

sistemleri veya dilsel kodları ürettiğidir (Bernstein, 1960: 271; 1964: 56; 1967: 254). 

Eğitim ise dilsel kodları pekiştirir ve eşitsizliğin yeniden üretilmesinde hem işlevsel 

bir pedogojik aygıt rolünü üstlenir hem de sembolik kontrolü sağlar (Berstein, 2003d: 

ss. 142-156, 181 ve muhtelif yerler).7 

Bernstein iki farklı sınıf üzerinden ampirik çalışmalarını yapar ve bir analiz 

gerçekleştirir. Ona göre dil farklılıkları sosyal çevrede ortaya çıkar ve statü grupları 

konuşma biçimlerine göre ayırt edilebilir. Sosyal sınıflar arasındaki en derin fark 

sosyoekonomik düzeyler arasındadır. Dil olanağındaki ölçülebilir statüler arası 

farklılıklar, orta sınıf ve alt işçi sınıfı içinde bulunan tamamen farklı konuşma 

tarzlarından kaynaklanır. Dil kullanımının iki farklı biçimi, iki farklı sosyal sınıf 

organizasyonunun, dil potansiyeline farklı vurguların yerleştirildiği şekilde olması 

nedeniyle ortaya çıkar (Berstein, 1960: 271). Berstein bu iki sınıfla özdeşleştirdiği iki 

farklı dilsel kod8 tespit eder. Orta sınıf detaylandırılmış/incelikli (elaborated) bir dilsel 

koda sahipken; işçi sınıfı sınırlı/basit (restricted) bir dilsel koda sahiptir9 (Bernstein, 

1964; 1967). Bernstein şu üç temel soru üzerinden sınıf ve dilsel kodlar arasındaki 

ilişkiyi tartışır: i- Ne tür toplumsal ilişkiler, ne tür konuşma sistemleri üretir?; ii- 

Konuşma sistemlerini ne tür ilkeler veya planlama prosedürleri kontrol eder?; iii- Bu 

planlama prosedürleri, çevrede ne tür ilişkilere hem erişim hem de istikrar sağlar? Ona 

                                                

 

7 Eğitimin pedagojik bir aygıt olarak bileşenlerini ve toplumsal eşitsizlikleri nasıl yeniden ürettiğiyle 

ilgili bir tartışma için bkz. (Singh, 2002; Atkinson, 2002, ss. 156-183).  
8 Bersntein kod teriminin sözlü planlama işlevini düzenleyen ilkeleri ifade edecek şekilde kullandığını 

ifade. Üç işlevin üç aşaması ayırt edilir: 1. Yönelim: alıcı gelen mesajları baskın bir sinyal modeli için 

tarar; 2. Çağrışım: sözcüklerin ve söz dışı sinyallerin deposundan baskınlık kontrol seçimlerinin 

modeline ilişkin çağrışımlar; 3. Organizasyon: seçilen kelimeler dilbilgisi çerçevelerine yerleştirilmiştir 

ve söz dışı sinyallerle bütünleştirilmiştir (Bersntein, 1964: 1. Dipnot). 
9 Berstein daha erken tarihli çalışmalarında kodlar teorisinin temellerini atmıştır. Fakat söz konusu 

çalışmalarda detaylandırılmış ve sınırlı kod kavramları yerine public language ve formal language 

kavramlarını kullanır (Berstein, 1958; 1959). Aralarındaki küçük farklılıkları paranteze alırsak kullanım 

farkının terminolojik bir fark olduğunu söyleyebiliriz.  



35 

 

 

 

göre dilsel kodlar belirli bir sosyal ilişki biçiminin veya sosyal yapıların niteliklerinin 

işlevleridir. Yani onlar belirli sosyal ilişki biçimlerinin ürünleridirler (1964: 57; 1967: 

255). 

Kodlar konuşmacıların söyleyeceklerini organize etmek için kullanacakları 

seçenekler üzerinden tanımlanır. Yani onlar sahip oldukları kelime haznesi üzerinden 

tanımlanmamıştır. Aynı zamanda onlar konuşmacının doğuştan gelen zekasının bir 

sonucu olarak görülmez. Dolayısıyla Bernstein dilsel kodlar ve sosyal sınıflar 

arasındaki ilişkiyi analiz ederken Durkeheimcı anlamda bir sosyolojik zeminden 

hareket eder (1964: ss. 57-58). Diğer yandan Berstein analizinde bir kodun diğerinden 

daha iyi veya kötü olduğu şeklinde normatif bir yargıda bulunmadığını ifade eder. Ona 

göre her birinin kendi estetiği, kendi olanakları vardır ve fakat toplum, farklı kodlama 

sistemleri aracılığıyla ortaya çıkarılan, sürdürülen ve aşamalı olarak güçlendirilen 

deneyim düzenlerine farklı değerler koyabilir  (1964: 66.).  

Bersntein farklı sosyal sınıflardan çocukların ses kayıtlarından ve anneleriyle 

yapılan görüşmelerin analiziyle dil kullanımındaki farkılıkları analiz eder. Bu 

analizlerden hareketle sınırlı/basit ve detaylandırılmış/incelikli dilsel kodların 

özelliklerini ve bunların sosyal sınıfla ilişkilerini ortaya koyar. Berstain’e göre orta 

sınıf dili daha soyut, yapısı karmaşık, özdüşünümsel, edilgen sese daha yatkın ve 

nispeten bağlamdan bağımsız olarak kullanır.  İşçi sınıfı ise dili daha somut, tikelci, 

kolektif merkezli, tanıdık kişilerle burada ve şimdiyle olan ilişkilerle sınırlı olarak 

kullanır. Birincisi esnektir ve durumlar arasında bilgi sağlama yeteneğine açıktır. 

Sınırlı kod ise duruma özeldir. İlki esnektir, durumlar arasında bilgi sağlama 

yeteneğine sahipken, ikincisi duruma özeldir ve yerel sahneye aşina olmayan kişilerle 

daha az iletişim kurabilir. Detaylandırılmış dilsel kod bireyselleştirilmiş, kişisel 

simgelerin sözlü olarak oluşturulmasını ve değiş tokuşunu kolaylaştırır. Bireysel 

farklılıkların vurgulanmasına açıktır. Basit kodda ise sosyal ilişkinin biçimi sembolize 

edilir, güçlendirilir ve yeni öğrenmenin sağlandığı kanal kontrol edilir. 

Detaylandırılmış kodun ana işlevi açık anlamın hazırlanması ve iletilmesi iken; basit 

kodun ana işlevi bireysel deneyimin sözlü ifade biçimlerini kısıtlayarak sosyal 

ilişkinin biçimini tanımlamak ve güçlendirmektir (1964: ss. 58-65; 1967: ss. 256- 



36 

 

 

 

257). Bu karşılaştırmalı analizde kritik olan (bu daha genel bağlamda dil sosyolojisi 

kavrayışı için de geçerlidir) dilsel kodların temeline farklı sınıfsal yapıların toplumsal 

ilişki biçimlerinin yerleştirilmesidir. Kodlara yönelim, “tamamen toplumsal ilişkinin 

biçimi ya da daha genel olarak toplumsal yapının niteliği tarafından yönetilebilir.” 

(1967: 259). Yani nedensel ilişki de öncelik toplumsal ilişki biçimlerine verilir ve 

fakat sosyalleşme pratikleri ve özellikle eğitimle söz konusu farklı toplumsal yapılar 

ve sosyaekonomik eşitsizlikler yeniden yaratılır.10 Berstein eğitim sistemi 

organizasyonunun detaylandırılmış koda göre planlandığını ve böylece okulda 

başarının doğrudan bu koda sahip olup olmamakla ilgili olduğunu açık bir biçimde 

belirtir. Yani işçi sınıfı bir çocuk okulda başarılı olması detaylandırılmış bir koda 

yönelerek onu kullanmasıyla ilişkilidir (1967: 259; 2003c: ss. 107-136).  

Genel hatlarını çizmeye çalıştığımız bu çerçevede Bernstein’ın dil sosyolojisi 

anlayışına dilbilimin değil, sosyolojinin klavuzluk ettiğini söyleyebiliriz. Özellikle 

Fransız yapısalcı geleneği Bernstein üzerinde büyük etkileri olmuştur. Atkinson’un 

ifadesiyle Bernstein İngiliz taşracılığından değil, Fransız yapısalcılığından ilham 

almıştır (Atkinson, 2002: 4). Bu gelenek içerisinde Bernstein Durkheim’a hayranlık 

duyar ve neden Durkheimcı bir bakış açısı benimsediğini şu ifadelerle dile getirir: 

“fikirleri (en azından benim için) sosyal kavramının ne anlama geldiğini anlamak için 

böyle bir kavrayışa sahip olan herhangi bir sosyal teorisyene henüz rastlamadım.” 

(2003c: 16). Durkheim etkisi temelde iki boyuttadır. İlk olarak Bernstein Durkheim’ın 

Dini Hayatın İlkel Biçimlerinde geliştirdiği epistemolojiyi benimser. Bernstein’a göre 

“Durkheim'ın çalışması, sembolik düzenler, sosyal ilişkiler ve deneyimin 

yapılandırılması arasındaki ilişkilere dair gerçekten muhteşem bir içgörüdür. Bir 

bakıma, Marx [başaşağı duran] Hegel'i çevirdiyse, Durkheim da Kant'ı tersine 

çevirmeye çalıştı. Çünkü İlkel Sınıflandırmada ve Dini Hayatın Temel Biçimlerinde 

Durkheim, toplumsal ilişkinin yapılanmasından temel düşünce kategorilerini 

                                                

 

10 Bu noktada Berstein’ı Bourdieu ile karşılıklı okumak yararlı olacaktır. Zira Bourdieu kendi dil 

sosyolojisi teorisinin Berstein’ın dil sosyolojisi ile benzerlik taşıdığı yönündeki yorumu eleştirir ve 

kendi teorisinin Berstein’ın teorisinden nasıl ve neden farklılaştığını anlatır (Bourdieu, 2015: ss. 156-

157). Tezimizin ilgili yerinde bu konuyu dataylıca tartışacağımız için burada yalnızca bu kadarını 

vermekle kendimizi sınırlayacağız. 



37 

 

 

 

türetmeye çalıştı.” (Berstein, 2003a: 133). Sosyal yapının dilsel kodların kökenini 

oluşturması tezi bu epitemolojik zemin üzerinden yükselir (bkz. Berstein, 1964). İkinci 

boyut Durkheim’in Toplumsal İş Bölümü çalışmasına dayanır. Hatırlanacak olunursa 

Durkheim iki dayanışma biçimi tespit etmişti: mekanik ve organik dayanışma. 

Berstein sınırlı ve detaylandırılmış kod kavramlarını Durkheim’ın bu iki dayanışma 

biçimine hareketle operasyonelleştirir (Berstein, 2003a: ss. 184-185; 2003c: 16, ss. 61-

62).  Yani işçi sınıfının kullandığı sınırlayıcı dilsel kod mekanik dayanışma biçimiyle, 

orta sınıfın kullandığı detaylandırılmış dilsel kod organik dayanışma biçimiyle 

karakterize edilir.11 Sosyoloji alanında Durkheim dışında özellikle Marx12 ve Mead 

etkisi de bulunur (Atkinson, 2002: 184). Diğer yandan Bernstein’ın dil sosyolojisi 

Cassirer ve Whorf’un dil ve sembolizm üzerine çeşitli felsefi ve antropolojik 

düşüncelerinden derinden etkilenmiştir. Bu düşünürler, dil kategorilerinin düzenleyici 

ve kurucu doğasını vurgulayarak, bunlar hakkında genel bir çerçeve ortaya 

koymuşlardır. Buna göre dünyaya ilişkin deneyimlerimizi şekillendiren ve düzenleyen 

kültürel ve dilsel çerçeveler vardır. Deneyimi sembolik biçimler yoluyla aktarır 

(Berstein, 2003a, 133). Atkinson Bernstein’ın bu düşürlerler üzerinden gelişen neo-

Kantçılığı Durkheim sosyolojisi ile birleştirdiğini ifade eder  (Atkinson, 2002: 14).  

Dil sosyolojisinin temel problemlerini bu üç isim, özellikle Fishman ve 

Berstain üzerinden ortaya çıkarmak mümkündür. Aynı zamanda yaslanılan ana 

disiplinlerin dil sosyolojisinin temel problemlerini belirlemede ne derece etkili 

olduğunu da bu isimler üzerinden görülebilir. Bernstein’in dil sosyolojisi kavrayışının 

sosyolojik kaygılarla şekillendiği söylenebilir. Hertzler’in dil sosyolojisine yönelik 

çalışmaları yukarıda ifade edildiği gibi alanda öncü ismi olması dışında pek etkili 

değildir. Fishman’ın çalışmaları ise yalnızca dil sosyolojisi kapsamına giremeyecek 

denli geniş kapsamlıdır. Dahası o, dil sosyolojisinden ziyade sosyodilbilimin 

kaygılarıyla problemleri el almıştır. Bernstein, Fishman gibi ne oldukça geniş bir 

                                                

 

11 Berstein Durkheim’dan etkilenmesi basit bir taklit olmadığını söylemek gerekir. Berstain tarihsel 

süreçteki değişimleri dikkate alarak Durkheim’ın tezlerine eklemeler yapar. Bunların yalnızca bir ama 

güçlü bir örneği için bkz. (Bernstein, 2003c:  112). 
12 Bernstein’ın teorisinin Marxist etkilerini tartışan, teorisini özellikle eğitim üzerine çalışmalarından 

hareketle Neo-Marksist olarak nitelendiren bir metin için bkz. (Apple, 1992). 



38 

 

 

 

araştırma kapsamına girişir ne de problemlerini yoğun olarak sosyodilbilim alanından 

devşirir. Durkheim ve Marx gibi isimlerden etkilenmesi ayrıca onun sosyolojik 

düşünme tarihiyle olan güçlü bağını kurmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



39 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

PİERRE BOURDİEU’NÜN DİL SOSYOLOJİSİ  

Dil çözümlemeleri çalışmalarının önemli bir bölümünü oluşturmasına (Susen, 

2013) ve Türkiye’de sosyal bilimler alanında etkin bir isim olmasına (Nur ve Koytak, 

2014) rağmen Türkçede Bourdieu’nün dil araştırmalarına yönelik derli toplu bir 

çalışma yoktur. Yabancı literatürde uzun zamandır Bourdieu’nün dil çözümlemeleri 

tartışılmakta ve son yıllarda onun dil çözümlemelerine olan ilgi fazlalaşmaktadır.13 

Türkiye’deki mevcut duruma üç neden gösterilebilir: i- genel olarak dilbilim ve 

özellikle sosyodilbilim alanlardaki dil çözümlemelerinin dil sosyolojisi üzerindeki 

tahakkümü -ki bu, dilin yalnızca gerektiği anlarda sosyolojik çözümlemenin tali bir 

unsuru olarak devreye sokulmasını beraberinde getirmiştir. ii- Bourdieu sosyolojisinin 

Fransızca dışındaki dillere çevrilmesindeki seçicilik, yani onun belirli bir biçimde 

alımlanması.14 iii- Özel olarak Bourdieu’nün dil analizlerinin yönünün çoğu zaman 

eğitim sosyolojisine doğru bükülmesi ve böylece dil sosyolojisini gölgede bırakması.  

Bourdieu dil sosyolojisini dilbilim ya da sosyodilbilim üzerinden değil, 

doğrudan sosyoloji içerisinden yapar, bu alanların dile yaklaşımlarının eleştirisinden 

başlayarak bir dil sosyolojisi kurma çabasındadır. Dilin sosyolojik analizin bir nesnesi 

kılınması, onun referans noktasının toplumsallığa kaydırılmasıyla ancak mümkün 

olduğu için Bourdieu’nün dil analizleri onun genel sosyolojik kuramından ayrı 

değerlendirilemez. Çünkü onun dil çalışmaları genel ontolojik ve epistemolojik 

kabulleri çerçevesinde şekillenmiştir (Myles, 1999: 880; Hanks, 2005: 68; Susen, 

2013: 200; Thompson, 1991: 2; Salö, 2015: 530; Jenkins, 2006: 99; Collins, 1998: 

725). Dil çözümlemelerinde inşa ettiği dilsel habitus, dil piyasası, sansür, otosansür, 

örtmece, dilin meşrulaştırılması, dilsel tahakküm, söylem vs. gibi kavramlar habitus, 

                                                

 

13 Bunun en iyi örneği ve çıktısı 2013 yılında, özel sayı olarak iki sayısını Bourdieu’nün dil 

araştırmalarına ayıran Social Epistemology dergisidir.  
14 Örneğin Bourdieu’nün dil sosyolojisine dair 70’lerden itibaren yazışmış makalelerinin derlendiği 

temel çalışma olan ve 1982 yılında toplu bir şekilde Fransızca, 1991’de de John B. Thompson 

editörlüğünde başka metinleri de İngilizce yayınlanan Language and Symbolic Power çalışması, bu gün 

neredeyse tüm çalışmaları Türkçe olarak yayınlanmasına rağmen henüz Türkçeye çevrilmemiştir. 

Bununla birlikte Bourdieu külliyatının başka dillere çevirisindeki seçicilik ve buna paralel alımlanmayla 

bkz. (Gorski, 2015; Calhoun, 2006; Gülsoy, 2012; Nur ve Koytak, 2014).   



40 

 

 

 

alan, sermaye, sembolik güç15, sembolik şiddet, tahakküm ilişkileri gibi genel 

sosyolojisindeki kavramsal inşalarla birlikte değerlendirildiğinde ancak 

anlamlandırılabilir. Diğer yandan neo-liberalizme eleştirileriyle birlikte eğitim alanının 

yapısı gibi konularda dil önemli bir problem olarak onun sosyolojisinde karşımıza 

çıkmaktadır. 

Bourdieu dil üzerine erken tarihlerde, 1970’lerde yazmaya başlar ve makale 

düzeyindeki bu çalışmaları 1982 yılında toplu bir şekilde Fransızca olarak yayınlanır. 

Daha sonra, 1991’de John B. Thompson editörlüğünde, yazılan başka metinleri de 

eklenerek Language and Symbolic Power adıyla İngilizce olarak yayınlanır. Bu 

çalışma onun dil sorununa nasıl yaklaştığını ortaya koyan temel metin olarak kabul 

edilebilir. Dil analizlerinin müstakil bir çalışma şeklinde değil de editöryel bir çalışma 

altında derlenerek yayınlanmış olması, dil problemini pek çok çalışmasında işlemiş 

olduğunu göstermektedir. Bütün göstergelere rağmen dilin genel sosyolojisinde 

gömülü olarak kaldığını; en azından diğer çalışmaları, örneğin eğitim sosyoloji 

alanındaki çalışmaları gibi aşikâr olmadığı da söylenebilir. Fakat bu yargı dilin onun 

sosyolojisinde önemsiz bir konumda olduğunu göstermez.  

Language and Symbolic Power çalışması, Thompson’ın ilgili konu üzerine 

yazdığı uzun bir metinle birlikte Bourdieu’nün farklı zamanlarda ve yerlerde 

yayınladığı 11 makalesini içerir. Bunun dışında, bu çalışmada yer almayan başka 

metinler ve verdiği röportajlar bulunur. Yine onun diğer çalışmalarında, özellikle 

eğitim ve devlet üzerine çalışmalarında da dil önemli bir inceleme nesnesi olarak 

karşımıza çıkar. 

2.1. Dilbilime Karşı Dilin Sosyo-Ontolojik Varlığı 

Yukarıda ifade edildiği gibi Bourdieu için dil üzerine bir araştırma temelini 

dilbilimden değil, sosyolojiden almalıdır.16 Burada, Bourdieu’nün dilbilimin dil 

                                                

 

15 Symbolic power ifadesi Türkçeye sembolik güç, sembolik iktidar ve sembolik otorite olarak 

çevrilebilir. Metin boyunca her üçü de kullanılmıştır. Aksi belirtilmediği sürece güç, iktidar, otorite 

kelimelerinden hangisi kullanılırsa kullanılsın karşılığının power olduğu bilinmelidir. 
16 Bourdieu’nün dil alanında yapmış olduğu çalışmaların dilbilim ve sosyodilbilim alanında etki 

yarattığı da ifade edilmeli.  Bu alanlarda kimler tarafından nasıl alımlandığıyla ilgili bkz.  (Salö, 2019: 

ss. 531-534, 536).  



41 

 

 

 

kavrayışlarına yönelik eleştirisinin temelinde yatan unsurun sosyal bir olgu olarak dile 

dair bazı ontolojik varsayımların kabulüne dayandığını söylemek gerekir. Diğer bir 

ifadeyle Bourdieu dilin sosyal ontolojik konumunu ortaya koymaya çalışır. Bu, 

Bourdieu’nün dil sosyolojisinde ontolojik varsayımlara yer verdiği anlamına gelir. 

Bundan dolayı Bourdieu dil çözümlemelerine dilbilim eleştirisiyle başlar. Ona göre 

“[S]osyoloji, dilbilimin ve kavramlarının bugün hala sosyal bilimler üzerinde 

uyguladığı tüm tahakküm biçimlerinden, ancak bu bilimin kurulmasını sağlayan nesne 

inşası işlemlerini ve onun temel kavramlarının üretiminin ve dolaşımının toplumsal 

koşullarını gün ışığına çıkararak kurtulabilir.” (Bourdieu, 1991a: 37). Dil üzerine bir 

analizde dilbilimin dilin içsel analizine dayanan kavramlarından önce, daha belirleyici 

olan toplumsal koşullar dikkate alınmalıdır. Böyle bir öncelik sağlanmadan bir dil 

sosyolojisi tesis etmek yeterli olmayacaktır. Burada bir yanlış anlaşılmanın önüne 

geçmek için Bourdieu’nün dilbilim ve sosyodilbilime yönelik eleştirilerinde dilin 

yapısal yani gramatik boyutunu inkâr etmediğini belirtmek gerekir. Yine linguistik 

yaklaşımların dil oluşumu ve kullanımının özgül toplumsal ve politik koşullarını kabul 

ettiklerini ifade eder. Bourdieu benzer bir tutumu sosyodilbilimcilere karşı da ortaya 

koyar. Sosyodilbilime karşı olarak da Bourdieu sosyodilbilimcinin özellikle araştırma 

esnasındaki tutumu üzerinden bir eleştiri geliştirir. Genellikle sosyodilbilimci 

tahakkümün etkilerini göz ardı eden pür bir anket durumunu düşünür. Sosyodilbilimde 

genellikle bir dil kullanımında sahip olunan sermaye dikkate alınmaz. Çünkü onun 

toplamış olduğu veriler onun bakış açısından sabit bir duruma aittir, kendisi ve 

anketörle olan ilişki gibi. “İlişkiyi kontrol altına almanın tek yolu, piyasadaki 

durumlardan yalnızca birine öncelik verip konuşmanın hakikatini, en hakiki halk 

ağzını, yalnızca bu koşullar altında üretilen söylemde aramak yerine, piyasadaki farklı 

durumları değişken olarak ele almak suretiyle ilişkinin kendisini bir değişken haline 

getirmektir (Bourdieu, 2016a: 158). Bourdieu açıcından sosyodilbilim argo, söyleyiş, 

lehçe, tonlama, sözlü repertuar, sosyal temsiller vb.nin tekrarlanan oluşumlarını 

toplama eğilimindedir. Fakat tüm bu konuşma biçimlerinin veya bölgesel aksanların 

toplumsal değerlendirmesinin değişen doğasını yaratmada iş başında olan iktidar 

mekanizmasını gözden kaçırır. Burada kritik olan söylemdeki yapısal farklılıkların 

basitçe keşfedilecek, sayılacak ve kategorize edilecek şeyler olmamasıdır. Bunlar aynı 



42 

 

 

 

zamanda söylemsel mücadelelerde değişen “savaş hatlarını” veya yaygın “durma” 

konumlarını gösterirler (Myles, 1999: 886).  

Bourdieu’nün bu alanlara yönelik eleştirisi özgül toplumsal ve politik 

koşulların tali bırakılması, epifenomenal yapılmasıdır (Thompson, 1991: 2; ayrıca bkz. 

Bourdieu, 2016b: 121). Bourdieu dil sosyolojisi modelinin dilbilime bir meydan 

okuma veya onun yerini almaya çalışma gibi bir amacının olmadığını ifade eder. Onun 

itirazı “üretiminin toplumsal koşullarına borçlu olduğu her şeyi göz ardı eden, soyut 

olarak tanımlanmış, katı dilsel bir” yeterlilikle, tüm konjonktürel tekilliği içinde 

söylemin yeterli bir açıklamasını vermeye çalışılmasınadır (Bourdieu, 1991a: ss. 37-

38). Bourdieu düşüncesinde söylem17, dilin kendisine veya içsel yapısına ait bir ilişki 

değil, faillerin konuşma eğilimindeki toplumsal farklılıkların bir ürünüdür.18 Ona göre 

bir söylem yalnızca dilbilgisi açısından doğru olduğu için değil, etkililik açısından 

bunu aşan toplumsal olarak kabul edilebilir olduğu, yani işitildiği, inanıldığı ve 

dolayısıyla verili bir üretim ilişkileri durumu içinde etkili olduğu sürece ancak var 

olduğu biçimde var olabilir (Bourdieu, 1991b: 76).19 Bourdieu için dilin toplumsal 

ilişkilerde oynadığı rol, onu belirleyen toplumsal koşulların öncelikli analiziyle 

mümkündür. Yani temel olan dilin gramatik yapısı değil, dil kullanım sermayesinin 

toplumsal uzamdaki konumlara göre farklılaşmasının toplumsal neden ve koşullarla 

izahıdır. Her dilsel etkileşim ne kadar kişisel ve önemsiz görülürse görülsün hem ifade 

ettiği hem de yeniden üretilmesine yardımcı olduğu toplumsal yapının izini taşır 

(Thompson, a.g.m., 2). Bu, dile sosyo-ontolojik bir statü atfetmek anlamına gelir. 

                                                

 

17 “Dilin söylemsel doğası, bir dizi etkili yirminci yüzyıl sosyal teorisinde vurgulanmış ve incelenmiştir: 

Foucault’nun iktidar teorisinde, Ricœur’un yorum teorisinde, Derrida’nın yapısöküm teorisinde, 

Habermas’ın iletişimsel eylem teorisinde, Honneth’in tanıma teorisinde, Laclau ve Mouffe’un 
hegemonya teorisi, Eagleton ve Zizek’in ilgili ideoloji teorilerinde, Butler’ ın performatif teorisinde, 

Brandom’un anlam teorisinde, Turner’ın beden teorisi, Giddens’ın yapılanma teorisinde, Delanty’ nin 

modernleşme teorisinde, Fuller’ in bilgi teorisinde ve Boltanski ve Thevenot’un gerekçelendirme 

teorisinde [vurgulanmış ve analiz edilmiştir]. Bourdieu'nün üretken [yapısalcı] yaklaşımı bir istisna 

değildir.” (Susen, 2013: 205).  
18 Daha sonra göreceğimiz gibi Bourdieu’nün söylemi bu tarzda kavrayışı Habermas’ın düşüncesine 

karşıttır. Çünkü Habermas söylemin etkilerinin söylemin dilsel içeriğiyle açıklanabileceğini iddia eder.   
19 Bu ifadelerle birlikte Bourdieu dilde zamansallığın rolünü vurgulamak için gündelik dil ve 

fenomenolojik ilkelerden yararlanmaktadır. Özellikle Husserl'in protension ve project arasındaki 

ayrımından büyük ölçüde yararlanır (Maynes, 1999: ss. 882-883). Bu bağlamda tarihsel analiz 

üzerinden Bourdieu’de toplumsal değişim problemini tartışan bir metin için bkz. (Calhoun, 2015). 



43 

 

 

 

Çünkü dilin en temel özelliğinin onun toplumsal oluşu olduğu düşüncesi temel kabul 

edilir. Susen’in de ifade ettiği gibi Bourdieu bu anlamda dili toplumsallığın temel bir 

unsuru olarak kavrar.20 Susen, Bourdieu’nün dili toplumsal bir olgu olarak kavrayışını 

şu şekilde ifade eder: 

[D]il, insan eyleminin hem toplumsal olarak inşa edilmiş hem de toplumsal olarak 

yerleşik bir gücüdür: toplumsal olarak inşa edilmiş bir güç olarak dilin varlığı, dilsel 

ifadelerin kolektif üretimine bağlıdır; toplumsal olarak yerleşik bir güç olarak varlığı, 

dilsel ifadelerin kolektif çerçevelenmesine bağlıdır. Dil kolektif olarak üretildiği ölçüde, 

insan etkileşimi süreçleri yoluyla sosyal olarak inşa edilir; dil kolektif olarak 

çerçevelendiği sürece, insan etkileşimi bağlamlarına sosyal olarak gömülüdür (Susan, 

2013: 201). 

 Bourdieu dilin sosyo-ontolojik olduğunu ortaya koyarken; dilbilime yönelik 

eleştirileri büyük oranda Saussure, Chomsky ve Austin gibi dil bilimciler üzerinden 

yapar. Daha genel anlamda eleştiri biçimsel ve yapısal dilbilime yöneliktir.21 Bu 

yaklaşımın en belirgin örnekleri de Saussure ve Chomsky'nin çalışmalarıdır. Saussurcu 

model ve onun varsayımları kabul edildiğinde, sosyal dünya bir sembol değiş tokuşlar 

evreni olarak görülür. Eylem ise Saussure'ün parolesi gibi, bir şifre veya kod, dil veya 

kültür aracılığıyla deşifre edilmeye mahkûm olan bir iletişim eylemine indirgenir 

(Bourdieu, 1991a: 37) ve dilin temellük edilmesinin toplumsal ve ekonomik koşulları 

sorununu, onu gündeme getirmeye bile gerek duymadan çözülmeye çalışılır 

(Bourdieu, 1991c: 43).22 Bourdieu, Saussure'ün langue (dil) ve parole (konuşma) ile 

Chomsky'nin yetkinlik ve performans arasında yaptıkları ayrıma karşı çıkar.23 Çünkü 

ona göre kodlama süreci dilsel pratikleri zaten içerisinde taşır. Bu ayrım dilbilimsel 

                                                

 

20 Susen bu bağlamda yalnızca Bourdieucü bir dil teorisinden değil, aynı zamanda Bourdieucu bir dil 
felsefesinin de olduğunu iddia eder (2013: 201).  
21 Bourdieu yapısalcılık kavramını Saussurecü ya da Levi-Straussçu geleneğin ona verdiği anlamdan 

farklı bir anlamda kullanır. Bu farklılıktan dolayı yapısal inşacılık veya üretken yapısalcılık genellikle 

onun yapısalcılığını nitelendirmek için kullanılır. Bu bağlamda onun yapısalcılığı eleştirel realizmin 

yapısalcılık kavrayışına benzerdir. Bkz. (Vandenberghe, 2012).  
22 Edelman,  Saussure'den göstergenin keyfiliğini, farklılıktaki anlamın kaynağını, dilin keyfiliğini 

öğrenmemiş olsaydık; Bourdieu’nün toplumsal bağlamın dil üzerindeki etkilerini onlar kadar kavrayışlı 

bir şekilde inceleyebilmesinin pek olası olası olmadığını ifade eder (Edelman, 1992: 718).  Benzer bir 

yorumu Hanks de yapar. Bkz. (Hanks, 2005: ss. 68-69).  
23 Farklı bir bağlamda Habermas’ın da dile dair bu tarz ayrımlara karşı çıktığı bir sonraki bölümde 

görülecektir.  



44 

 

 

 

modellerin ima ettiği türden tekdüze, dilsel toplulukların var olmadığını ifade eder. 

Dilbilim bunu yaparken kendi nesnesini doğallaştırır. Bir göstergeler sistemi olarak dil 

doğal, özerk bir sistem olarak benimsenir. Langue (dil) ile parole (konuşma) ayrımı 

yapılarak dil, günlük yaşamın tezahürlerinden ayrı tutulur ve soyut bir sistem olarak 

görülür. Bilindiği gibi langue yani dilsel yapı kolektif bir alanda faillerin birbirlerini 

karşılıklı olarak anlamalarına imkân sağlayan bir kod oluştururken; parole yani 

konuşma edimi dilin sunduğu bu kodlar sayesinde faillerin, birbirleriyle konuşan 

faillerin, iletişimlerine zemin sağlar. Langue ile parole, kod ile konuşma arasında 

keskin metodolojik ayrım yapılır ve kodun faile dışsal olarak var olduğu ifade edilir.24 

Benzer şekilde dilin biçimsel özelliklerine öncelik verilerek sadece konuşmacının 

yetkinliği (Chomsky’de olduğu gibi) ön plana çıkarılır (Bourdieu, 2016a: ss. 48-49; 

Thompson, a.g.m., 4; Jenkins, 2006: 99).  

Yeri gelmişken Bourdieu’nün benzer bir sebeple -yukarıda Bernstein’in dil 

sosyolojisi anlayışında gösterildiği gibi- Bernstein’in kod kavramana da karşı çıktığını 

söyleyebiliriz.25 Bourdieu bu anlamda kendisi ile Bernstein arasında benzer bir 

çözümlemenin yapılmasına karşı çıkar. Çünkü ona göre dil ve sınıf arasındaki ilişkinin 

kod kavramı üzerinden yapılması sınıfların doğası gereği belirli ifade biçimlerine, 

kelime dağarcığına veya söylem tarzlarına sahip olarak görülmesi demektir. Oysa sınıf 

habitusuyla ilişkilendirilen dilsel yapılar, kurallar olarak değil, bulunulan konumlar 

olarak görülmelidir. Bu eleştirinin temelinde nedensel ilişkinin “yanlış” kurulması 

bulunur. Ona göre Bernstein yaslandığı antropolojik ve felsefi geleneklerin 

varsayımlarını göz önüne sermediği için ortaya çıkarıcı ve birleştirici ilkesi dille farklı 

ilişkilere dayanan farklılıkları, “sözdiziliminin karmaşık derecesi gibi dile içkin 

özelliklere indirgeme eğilimindedir. Üretici habitus (yani dille ilişki), ürüne (belli bir 

dil yapısı) indirgenmekten kaçınılmadığı takdirde” dil ve davranışlar belirleyici bir 

                                                

 

24 Saussurcü dilbilimini sosyolojik bağlamda tartışan ve bu bağlamı Durkheim üzerinden kuran bir 

metin için bkz. (Lemert, 2011). Yine Saussur’ün dilbilim anlayışını Bourdieu ile karşılaştırmalı analiz 

eden bir metin için bkz. (Kögler, 2019).  
25 Bourdieu ve Berstein’in sosyolojik teorileri arasında benzerlikler kurulur. Bu bakımdan özellikle 

eğitim sosyolojisi alanında farklı kavramlar kullansalar da birbirlerine benzer analizler 

gerçekleştirdikleri ifade edilir.  Gerek benzerlikler gerekse farklılıklar yoluyla iki ismin karşılaştırıldığı 

metinler için bkz. (Harker ve May,  1993; Atkinson, 2002: 156-182; Gorder, 1980). 

 



45 

 

 

 

ilke olarak kavranır. Yani “dilsel ürün onu üreten davranışların üreticisi olarak alınmış 

olur. Bu türden bir dil sosyolojisine içkin olan yapıya ilişkin gerçekçilik, dilin yapısı 

da dâhil pek çok şeyi etkileyen davranışlar sisteminin üretildiği toplumsal şartları 

araştırma şartlarının dışında tutma eğilimindedir.” (Bourdieu ve Passeron, 2015: ss. 

156-157, 18. Dipnot). Bourdieu açısından Bersntein her ne kadar sosyolojik ilkelerle 

bir dil sosyolojisi kurmaya çalışsa da çalışmaları dilbilimin temel mantığının 

güdümündedir. 

Bourdieu’ya göre cari linguistik disiplini dil konusunda yapılacak çalışmaların 

temel amacının iletişimin dayandığı varsayımları çözümlemek olduğu konusunda 

sosyolojiyle aynı görüştedir. Fakat bu amacın çözümlenme biçimi konusunda derin bir 

fark bulunur. Çünkü linguistik yaklaşım bu varsayımları dış etkenlerden münezzeh 

dilin içsel yapısında temellendirir. Diğer bir ifadeyle dilin temeli ve dolayısıyla asli 

gerçekliği koddur. Bu temel Saussure’de langue (dil) ve Chomsky'de yetkinlik, 

Bersntein’de ise sınırlayıcı ve ayrıntılı kod şeklindedir. Bourdieu dilin bu şekilde 

çözümlenmesine karşı çıkar. Ona göre: 

Dilbilimcilerin, toplumsal oluşum yasalarını göz ardı ederek ve toplumsal oluşumunu 

maskeleyerek, teorilerine yalnızca önceden inşa edilmiş bir nesneyi nasıl dâhil ettiklerinin 

bir göstergesi olarak Saussure'ün Course in General Linguistics’de dil ve uzam arasındaki 

ilişkiyi tartıştığı pasajdan daha iyi bir örnek yoktur. Dili tanımlayanın mekân değil, kendi 

mekânını tanımlayanın dil olduğunu kanıtlamaya çalışan Saussure, ne lehçelerin ne de 

dillerin doğal sınırlarının olmadığını gözlemler; bu, kendilerini taşıyıcıları yapmaya 

istekli konuşan failler kümesi aracılığıyla kendi özerk mantığının içkin gücüyle kendi 

yayılma alanını belirleyen fonetik bir yeniliktir. Bir dilin iç dinamiklerini, yayılmasının 

sınırlarının biricik ilkesi haline getiren bu tarih felsefesi, belirli bir ‘konuşan failler’ 

kümesinin pratikte resmi dili kabul etmeye yönlendirildiği uygun politik birleşme sürecini 

gizler (Bourdieu, 1991c: 44). 

Dilbilgisi kisvesi altında, sözlük kisvesi altında, imla kuralları, hükümet tavsiyeleri, 

dilbilgisi hocaları, imla kılavuzları biçiminde vb. nesnellikte kök salar ve doğru, yani 

düzeltilmiş biçimde yazma ya da doğru şekilde yazılması gerektiğini düşünme […] 

yatkınlıkları biçiminde zihnî yapılarda yer alır. Önemli olan, imlanın gerekliliğine doksa 

tarzı bir iştiraktir. Devlet hem imla hocalarının, hem de imla için ölmeye hazır insanların 

mevcudiyetini sağlama gücüne sahiptir (Bourdieu, 2015c: 151). 



46 

 

 

 

Bourdieu yalnızca dilbilimcilerin inceleme nesnesi olarak analiz ettikleri şeyin 

farklı biçimlerde doğal bir verilmişlik olmadığını söylemekle kalmıyor, aynı zamanda 

ve esas olarak bu tür bir analiz yönteminin özellikle dil söz konusu olduğunda 

eşitsizlikleri üreten ve yeniden üreten tahakküm ve iktidar mekanizmalarını 

maskelediğini de söyler. Böylece onun için dil sosyolojisinin ya da dil üzerine çalışan 

sosyoloğun görevi eşitsizlikleri üreten ve yeniden üreten tahakküm ve iktidar 

mekanizmalarını kelimenin gerçek anlamında ifşa etmektir. Susen’in ifade ettiği gibi 

failler ne zaman karşılıklı anlayışa yönelik iletişimsel bir yönelim sarf etse, bu, 

karşılıklı rekabete girmek demektir. Yani dilsel güç bir toplumsal güç meseledir aynı 

zamanda, bundan dolayı (Habermasçı anlamda) rasyonel olarak ileri sürülen her 

geçerlilik iddiası, ilişkisel olarak belirlenmiş bir meşruiyet iddiası olarak kabul 

edilebilir (Susen, 2013: 200). Bu, Bourdieu’nün dil analizlerini tarihsel bir okumayla 

devlete bağladığı uğraktır. 

2.2. Devlet ve Dil İlişkisi 

Bourdieu, dil analizlerini toplumsal eşitsizlikler üzere inşa ederken, diğer bir 

değişle dilsel eşitsizlikleri toplumsal eşitsizliklerin bir tür yansıması olarak görürken; 

dilin doğallaştırmasına karşı tarihsel bir bakış açıcı benimser. Tarihsel okuma, dili 

doğallaştırmaya karşı metodolojik bir izlek olarak benimsenir. Bu bağlamda Bourdieu 

tarihsel okumayla aynı zamanda dilin doğallaştırılmasının sosyal ve politik koşullarını 

da gösterir.   

Öncelikle büyük çatışmaları içeren ve karmaşık bir tarihsel süreç içerisinde, 

diğer diller ve lehçeler ortadan kaldırılır veya ona tabii kılınırken; belirli bir dil baskın 

ve meşru dil olarak ortaya çıkmıştır. Tarihsel süreçte belirli çatışmalarla ortaya çıkan 

bu baskın ve meşru dil, dilbilimcilerin genellikle gözden kaçırdığı veya 

önemsemedikleri şeydir. Dilbilimcilerin “idealize edilmiş dilleri veya konuşma 

toplulukları, kendisine belirli bir topluluğun tek meşru veya resmi dili statüsü 

kazandıran bir dizi toplumsal-tarihsel koşul tarafından önceden inşa edilmiş bir 

nesnedir.” (Thompson, a.g.m., 5). Bourdieu’nün dil çalışmalarında sorunsallaştırdığı 

durum, bu şekilde kabul edilen dilin bizatihi “doğası”dır. Temel araştırma alanlarından 

olan eğitim alanı üzerine yapmış olduğu analizlerle birlikte düşünüldüğünde söz 

konusu doğallaştırmanın ve bu doğrultuda da gizlemenin, maskelemenin nasıl dil 



47 

 

 

 

üzerinden bu derece işlerlik kazandığını anlamak için dilsel pratiklerin zaman 

içerisinde, yani tarihsel olarak kodlaşma sürecine bakmak gerekir. Diğer bir ifadeyle 

Saussure’ün yapmış olduğu ayrımı, modern ulus devletin ortaya çıkması ve buna bağlı 

olarak dilin bir lehçesinin resmi, standart dil olarak ilan edilmesiyle birlikte düşünmek 

gerekir. Bourdieu dilbilimciler ile ulus devlet arasındaki ilişkiyi şu şekilde ortaya 

koyar:  

Resmi dil, hem doğuşu hem de toplumsal kullanımları bakımından devlete bağlıdır. 

Resmi dilin egemen olduğu birleşik bir dil piyasasının oluşturulması için koşulların 

yaratılması devlet oluşumu sürecindedir. Resmi durumlarda ve resmi yerlerde (okullar, 

kamu idareleri, siyasi kurumlar vb.) zorunlu olan bu devlet dili, tüm dilsel pratiklerin 

nesnel olarak ölçüldüğü teorik norm haline gelir. Cehalet mazeret değildir; bu dilbilimsel 

yasanın kendi hukukçuları -gramerciler- ve onun düzenleme ve dayatma görevlileri -

öğretmenler- vardır; bunlar, evrensel olarak konuşan öznelerin dilsel performansını 

inceleme ve akademik yeterliliğin yasal yaptırımına tabi tutma yetkisine sahiptir 

(Bourdieu, 1991c: 45).  

Bourdieu’nün eğitim sosyolojisi alanındaki çalışmalarını bu bağlamda okumak 

ufuk açıcı olacaktır. Çünkü her ne kadar eğitim alanındaki saha çalışmaları mevcut 

olana dair bir analiz gerçekleştirse de; çalışmaların arka planında tarihsel okumaların 

etkisi büyüktür. Fransız resmi dili ve lehçeleri arasındaki ilişki, tahakküm ilişkisi 

örneği üzerinden ulus devletin gelişiminin esasında birleşik ulusal bir dil ihtiyacı ve 

politikasını oluşturduğunu ortaya koyar. Dilbilimcilerin bu sürece katkısı, dilin yapısı, 

imla, telaffuz ve üslup üzerinden resmi dilin evrensel düşünme formları üretimi için 

bunu normalleştirmeleri, diğer bir ifade ile doğallaştırmalarıdır. Kögler’in de ifade 

ettiği gibi, Bourdieu için dilin gramatik yapısı dilbilimcilerin kodifikasyon icraları 

nedeniyle böyledir. Bourdieu burada iki meseleyi birbirine bağlar: “ilk olarak dillerin 

kurallar ve kodlar temelinde inşa edilmiş varlıklar olarak anlaşılıp anlaşılamayacağı 

meselesi söz konusudur […] İkinci olaraksa, Fransa’da kullanılan modern Fransızca 

ile bağlantılı, spesifik bir kurallar sisteminin nasıl meşru dil olarak görülmeye 

başlandığı ve halkı yeni bir devlet ideolojisi etrafında bütünleştirmek için kullanıldığı 

meselesi vardır.” (Kögler, 2019: 322; 14. Dipnot; ayrıca bkz, Thampson, a.g.m., ss. 5-

6).  



48 

 

 

 

Bourdieu’da devlet her ne kadar başlangıçtan itibaren sosyolojisinin –tali de 

olsa- bir parçası olsa da devletin esas tanımını 1984’te Homo Academicus (2021)’ta 

yapmıştır. Yanı sıra College de France bünyesinde üç yıl (1989-1992) verdiği 

derslerde devleti konu edinir. Bu dersler daha sonra Devlet Üzerine (2015c) ismiyle 

yayınlanır. Editörler devletin, Bourdieu sosyolojisinin inşasında son derece merkezî 

bir inceleme nesnesi olduğunu ve fakat genel intibaının farklı şekilde olduğunu ifade 

ederler (Champagne ve Diğerleri., 2015: 13).  

Bourdieu’nün devlet tanımı Weber’in devlet tanımının genişletişmiş halidir. 

Weber devleti, meşru fiziksel şiddet tekeli olarak tanımlarken; Bourdieu, devleti meşru 

fiziksel şiddet ve sembolik şiddet tekeli olarak tanımlar (Bourdieu, 2015c: 156, 411).26 

Devlet üzerine mücadeleler bir anlamda bu tekelin elde edilme mücadelesidir. Devlet 

tekelinin tekelleşmesi belirli sermayeler, özellikle kültürel sermaye yoluyla sağlanır. 

Ona göre kültürel sermayenin dağılımıyla toplumsal uzamda faillerin işgal ettiği 

konumlar arasındaki ilişkilere yönelik bütün analizlerin önemi burada düğümlenir 

(a.g.e., 411).27 Bir başka bağlamda devlet bir mekândır. Resmi sözün, düzenlemelerin, 

kuralların, vekâletin, adlandırmanın dolaşımda olduğu bir mekândır. Bu doğrultuda 

kendine karşı çıkanlar için de geçerli olan herkesçe evrensel olarak tanınan bir 

iktidarın mekânıdır. “Devlet, arkasında toplumsal mutabakat bulunan, kamu yararını, 

yani kamusal olarak, kamu için, kamuyu tanımlayan insanların tamamı için neyin 

yararlı olduğunu tanımlamakla yükümlü mercie dair bir mutabakatı barındıran, tanınıp 

kabul edilmiş bir iktidarın mekânıdır.” (a.g.e., ss. 111-112). Dil bu düzlemde son 

                                                

 

26 Bourdieu’ye göre “devrim, normal şartlarda sembolik şiddetle görülen hesapların, fiziksel şiddetle 

görülmesi fırsatı”dır (Bourdieu, 2015c: 371).  
27 Turner, dili ortak bir kültürün tanımını ve ortak bir geleneğin aracı işlevi görür. Ona göre Bourdieu, 

Weber’den mülhem bir güzergahta ilerlediği için belirli bir alanda sembolik iktidar üzerindeki 

mücadelelere odaklanır ve fakat çok önemli bir bağlamı kaçırır. Bourdieu, bir toplumun duygularını ve 

bilincini ifade etme ve şekillendirmede dilin rolü hakkında çok az şey söyleyebilir. Ona göre Bourdieu 

Weber’in din çalışmalarından hareketle toplumsal hayatın sembolik gücüyle ilgilendi, Durkheim’i ise 

“etnoloji” ve “ilkel” ile dar anlamda ilgilenen biri olarak dışlamak yerine onun “temel formlar” 

kavramını bir tür ilkellik kavramından ziyade kutsalın genel yapılarıyla ilişkili olarak değerlendirseydi 

söz konusu bağlamı yakalardır. Böylece dilin ortak bilincin bir bileşeni olarak temel biçimlerini hesaba 

katabilirdir. Yine ona göre “ironik bir şekilde, Bourdieu Weber sosyolojisinde dinin merkeziliğini kabul 

etmesine rağmen, kendi sosyolojik çalışmasında din hakkında söyleyecek çok az şeyi vardı. Tüm 

yapıtları içinde dinle ilgili yalnızca 10 kadar makale vardı.” (Turner, 2013: ss. 289-290).  



49 

 

 

 

derece kritik bir rol oynar. Dil piyasası devletleşme ile büyür ve devlet, dil piyasasının 

yazım piyasası ile bütünleşmesini gerçekleştirir. 

Norm haline getirilmiş imlayı, ölçü birimlerini veya feodal hakların yerine birleşik bir 

hukuku geçirmek suretiyle norm haline gelen hukuku oluşturmak, devletin kendini 

oluşturma yöntemlerindendir. Devletin oluşumuna dair bir gerçeklik olan bu birleşme, 

merkezileşme, standartlaşma ve homojenleşme süreci, yeniden üretilip duran bir başka 

sürece eşlik eder: eğitim sistemi vasıtasıyla her kuşaktaki bireyoluşta soyoluşun yeniden 

üretilmesi. Bu süreç vasıtasıyla bir yandan da yazı, imla, konuşma biçimi açısından 

homojenleşip normalleşmiş bireyler meydana getirilir... Bu çifte süreç bilincin büsbütün 

dışına çıkar (oluşuma dair hafıza kaybı) ve böylelikle aslında son derece keyfî olan bir 

şeyin, keyfî olduğu unutulur. [...]  gayet keyfî olan şeyler böylelikle son derece lüzumlu, 

lüzumludan da öte doğal hâle gelirler. O kadar doğal ki, onları değiştirmek pek çok 

insanın hayatını sanki atmosfer ortadan kaldırılmışçasına imkânsız hale getirir (a.g.e., 

151).  

İlerde ayrıntılı olarak ele alınacak olan sembolik şiddetin tesisinde devlet 

merkezi bir konumdadır. Peki, nasıl oldu da bu sürece maruz kalanlar, yani imtiyazsız 

konumda bulunanlar kendi kimliklerini bu dile tabi kılmışlardır? Bourdieu’ya göre bu 

sembolik şiddet üzerinden analiz edilebilir. Bourdieu’da tahakkümün etkileri devletin 

özgün dil politikaları ve baskı gruplarının açık müdahalelerinin yalnızca en yüzeysel 

yönünü oluşturduğu bir dizi özgül kurum ve mekanizma yoluyla uygulanır:  

Bu mekanizmaların, sırayla güçlendirmeye yardımcı oldukları siyasi veya ekonomik 

birliği önceden varsayması, hiçbir şekilde resmi dilin ilerlemesinin yasal veya yarı-yasal 

kısıtlamaların doğrudan etkililiğine atfedilebileceği anlamına gelmez. (Bunlar en iyi 

ihtimalle meşru dilin edinilmesini dayatabilir, ancak genelleştirilmiş kullanımını ve 

dolayısıyla otonom yeniden üretimini dayatamaz.) Tüm sembolik tahakküm, ona tabi 

olanlar açısından, ne dış baskılara pasif boyun eğme ne de değerlere özgürce bağlanma 

[anlamına gelen] bir suç ortaklığı biçimini gerektirir. Resmi dilin meşruiyetinin 

tanınmasının, açıkça ifade edilmiş, kasıtlı ve geri alınabilir bir inançla veya bir ‘norm’u 

kasıtlı olarak kabul etme eylemiyle hiçbir ortak yanı yoktur. Dilsel piyasanın 

yaptırımlarıyla, uzun ve yavaş bir edinim süreciyle, elle tutulamayacak şekilde telkin 

edilen yatkınlıklara, pratik bir durumda kaydedilmiştir (Bourdieu, 1991c: ss. 50-51; ayrıca 

bkz. Bourdieu, 1991d: 163 vd.).  



50 

 

 

 

Bu noktada Bourdieu için problem söz konusu bu suç ortaklığının nasıl 

meydana geldiği, onu mümkün kılanın ne olduğudur (Kögler, 2019: 323). Bu suç 

ortaklığının bir yandan sembolik iktidarla yakından ilişkili olması –ki bunu aşağıda ele 

alacağız; diğer yandan standartlaştırılmış dilin toplumsal olarak meşruluğunu 

sağlaması açısından son derece önemlidir. Meşrulaştırmayla dilin toplumsal olarak 

nasıl değerlendirildiğine dair bir çerçeve oluşturmaya imkân sağlar. Dilsel geçerliliğin 

meşruluğu her zaman sosyal meşruiyetin geçerliliğine bağlıdır. Tam da bundan dolayı 

ideal konuşma durumu koşullarını değil, gerçek konuşma durumunun kaçınılmaz 

koşulları dikkate alınmalıdır (Susen, 2013: 200). Bu, üst sınıflar, alt sınıflar, kitleler 

tarafından tanınan seçilmiş konuşma biçimlerinin piyasada bir değerinin olup 

olmadığına dair genel bir kanaat oluşturur. Dolayısıyla her ne kadar meşru dile erişim 

farklı sınıflardan gelen tüm faillerde eşit olarak bulunmamasına rağmen meşru dilin 

piyasada nesnel değerinin ne olduğunun farkındalığının olduğunu söylemek 

mümkündür.  

2. 3. Dilsel Meşruluk 

Bourdieu dilsel meşruluk problemini tarihsel bir bağlamda ve toplumsal bir 

çerçeveye oturtarak analiz eder. Bu tarihsel bağlam –yukarıda işlediğimiz gibi- ulus-

devlet yapısıyla ilişkilidir. Ona göre dil, toplumsal meşruiyeti sürdürme ve ona engel 

olma noktasında işlevsel bir rol oynar. “[M]eşruiyet, bireysel veya kolektif bir failin 

toplumsal olarak tanınma yeteneğinden türetilen sembolik otorite olarak tanımlanabilir 

[ve] dilsel geçerliliğin meşruiyeti, toplumsal meşruiyetin geçerliliğine bağlıdır.” 

(Susen, 2013: ss. 208-209). Bourdieu dilsel meşruiyet analizini ilişkisel olarak 

gerçekleştirir ve toplumsal meşruiyetle intisabını da aynı şekilde kurar. Ona göre 

herşeyden önce dil meşruiyetinin doğasında temsiliyetin meşruiyeti bulunur. Yani 

meşru bir dil, aslında “toplumsal dünyanın meşru bir temsilidir.” (Bourdieu’den akt. 

Susen, 2013: 209; Bourdieu ve Wacquant, 2003: ss. 246-247). Bu, bizi dilsel 

meşruiyetin ikinci bir unsuruna götürür: bir dilin meşruiyeti ilişkiseldir. Belirli bir 

bağlama yerleştirilmeyen bir dilin meşruiyeti tartışmalıdır (Bourdieu, 1991c: ss. 50-

51). Her meşru bağlam farklı bir dil üretir ve her dil de farklı bağlamlar üretir. Bu, 



51 

 

 

 

Wittgenstein’nın kavramlaştırdığı gibi her bağlamın bir dil oyunu yaratmasıdır.28 

Susen’in ifade ettiği gibi dilbilimcilerin dilin içsel yapısını temel alarak ortaya 

koydukları geçerlilik iddialarının alana özgü bir toplumsal gerçeklik alanıyla ilgili 

meşruiyetleri hesaba katmadıklarında değersizleşeceği anlamına gelir. Çünkü “meşru 

dil biçimleri, dünyanın meşru bağlamlarında konumlanmıştır.” (Susen, 2013: 209). 

Bourdieu, meşru bir dilin dayatılmasının meşru bir dil kapasitesini sağlamlaştırdığını 

ifade eder. Bu da dilsel kapasitenin dilin meşruiyetine içkin olduğu anlamına gelir. 

Yani meşru bir dile yatkın olarak dünyaya gelmek, failin dil kapasitesini ister istemez 

etkiler: dil kapasitesi meşru dile içkindir. Bu bağlamda Bourdieu yazarları, 

gramercileri, öğretmenleri ve akademisyenleri örnek göstererek; bunların dil 

üretimine, kutsanmasına ve empoze edilmesine katkı sunduklarını ifade eder. 

Kendilerine sunulan dilsel ürünleri kutsarlar ve eğitim yoluyla meşru yeterliliğe dâhil 

edilmeye “layık” görünenleri seçerek meşru dilin inşasında rol oynarlar (Bourdieu, 

1991c: ss. 58-59). Bu, özellikle eğitim alanında meşru bir dilsel sermayenin yapısının 

belirlenmesinde son derece önemlidir.  

Dilsel meşruiyetin dayandırıldığı bir diğer meşruiyet ise sembolik güç 

meşruiyetidir. Bu otorite, sembolik bir otoritedir. Sembolik bir güç olmadan dilsel 

meşruiyete bir değer atfetmek zordur. Çünkü “[m]eşru dil biçimleri, meşru otoritenin 

kullanılmasıyla sürdürülür.” (Susen, 2013: 210). Sembolik iktidar dilin meşruiyetine 

inancı yaratan belirli bir ilişkide tanımlanır. Bu, meşru dile maruz kalanların bu 

meşruiyeti tanıdıkları sürece devam eder (Bourdieu ve Wacquant, 2003: ss. 143-44). 

Bu, yani belirli yapısal ilişkilerle meşruiyet kazanan dilin, buna maruz kalanlarca 

tanınması söz konusu dilin meşruiyetinin aynı zamanda normalifliğin de meşruiyeti 

olduğu anlamına gelir. Dil, belirli bir toplumun yerleşik alışkanlığına gömülü olduğu 

için, “ilişkisel olarak yerleşik gerçeklik biçimlerini düzenleme” işlevini yerine getiren 

normatifliklerle doludur. Normaliflik dilin failler için bağlayıcı olmasını sağlar 

(Bourdieu ve Boltanski’den akt. Susen, 2013: ss. 210-211). Aslında normatif 

unsurların etkisiyle meşru dil failler için normalleştirilir ya da doğallaştırılır. Bu, üç 

                                                

 

28 Bourdieu ve Habermas’ın her ikisi de Wittgenstein’nın geç döneminden etkilenir ve fakat bu 

etkilenim farklı düzlemlerde tezahür eder.   



52 

 

 

 

süreçle gerçekleştirilir: standartlaştırma, resmileştirme ve kurumsallaştırma. 

Normatifliğin ve normalleştirmenin üretilmesi ve yeniden üretilmesinin en işlevsel 

yolu ise eğitim sistemi üzerinden gerçekleşir (Bourdieu, 1991c: ss. 46-50; Susen, 

2013: ss. 210-211). Toparlayacak olursak dilsel meşruiyet; temsiliyet, ilişkisel, 

kapasite, güç ve normatifliğin meşruiyetinde kök saldığı için dilbilimcilerin analiz 

ettiği gibi tarihsel olarak ulus-devletten ve toplumsal tahakküm ilişkilerinden ayrı 

tutulamaz ve analiz edilemez.  

2.4. Bourdieu Sosyolojisinin Kayıp Halkası: Dil 

Yukarıda Bourdieu’nün dilbilime ve dilbilimcilere eleştirileri ortaya konuldu. 

Temel eleştirisi dilbilimin dili toplumsal zeminden koparmasının onu soyut bir analize 

götürdüğü ve bunun özellikle politik olarak eşitsizlikleri örtme işlevi gördüğüdür. 

Bununla birlikte aynı zamanda bu eleştirilerin temelinde Bourdieu’nün dilin sosyo-

ontolojik bir nesne olarak gördüğü gösterilmeye çalışıldı. Burada ise Bourdieu’nün 

dilin hangi unsurlarla birlikte ilişkisel olarak analiz ettiği; nereden hareketle ve hangi 

gerekçelerle dili sosyolojik bir analiz birimi olarak gördüğü tartışılacaktır.  

Dil genel bir bağlamda sosyal ayrı(şı)m uygulamalarının başka bir biçimini 

bize gösterir. Bu doğrultuda Bourdieu sosyolojisinde temellendirilmek istenirse; 

kültür, iktidar, habitus, alan, sembolik güç, eşitsizlik, tahakküm mekanizmaları, 

sınıfsal ayrımların dilsel olgulara nakşedildiğini ve bunun sembolik şiddet, dilsel 

tahakküm, dilsel habitus, dilsel piyasa, dilsel sermaye, sansür, örtmece gibi belirli 

kavramsal inşalarla analiz edilmesini zorunlu kıldığı söylenebilir. Böylece 

Bourdieu’nün eleştirileri doğrultusunda ifade edilirse dilbilimin soyut dil analizlerine 

karşı pratik sosyal yapısal ilişkileri kavrayabilen bir dil sosyolojisi yapmak mümkün 

hale gelir. Bourdieu bunu tedrisi alan üzerinden örneklendirir: Örneğin, dil sosyolojisi 

kendine özgü ancak birebir örnek niteliğindeki tedrisi alanı kendisine düşünce ve 

örgütlenme alanı seçebilir ve böylece nevi sahsına münhasır özellikler gösteren tedrisi 

alandaki dil kullanımı araştırma nesnesi olarak ele alabilir. Bu, dil çözümlemelerini 

soyutlamalardan kurtarabilir (Bourdieu, 2016b: ss. 119-120). Yukarıda işaret edildiği 

gibi Bourdieu’nün dil sosyolojisi kendi genel sosyolojik teorisinde belirgin bir yere 

sahip değildir. Bu anlamda dil, genel sosyolojisinin çözümleme mantığıyla ancak 



53 

 

 

 

analiz edilebilir. Bu mantık içerisinde dilin metodolojik olarak ilişkisel bir kavrayışa 

uygun olduğu söylenebilir. Diğer yandan her ne kadar Bourdieu külliyatında dil 

üzerine müstakil metinler olsa da diğer pek çok metninde ele aldığı problemlerin dil 

ile ilişkisi yadsınmamıştır.   

Bourdieu dil analizini bazı kavramsal inşalarla yapar.29 Aslında bu kavramsal 

inşalar analiz nesnesini kurma işlemi sırasında devreye giren inşalardır. Bir analiz 

nesnesi olarak hem dili inşa ve analiz etme sürecinde devreye soktuğu kavramsal 

repertuarı hem de dilin ne olduğunu öz bir biçimde görmek için şu alıntıyı aktaralım: 

Her söz edimi ve daha genel olarak her eylem bir konjonktür, bağımsız nedensel diziler 

arasındaki bir karşılaşmadır. Bir yanda, dilsel habitusun toplumsal olarak inşa edilmiş 

yatkınlıkları vardır. Habitus belirli bir konuşma yatkınlığını ve belirli şeyleri söylemeyi 

ve belirli bir konuşma yetisini ima eder. Bu, hem sonsuz sayıda dilbilgisi açısından doğru 

söylemler üretmeye yönelik dilsel kapasiteyi hem de bu yeterliliği belirli bir durumda 

yeterince kullanmaya yönelik sosyal kapasiteyi içerir. Öte yandan, kendilerini belirli 

yaptırımlar ve sansürler sistemi olarak dayatan dilsel piyasanın yapıları vardır (Bourdieu, 

1991a: 37).  

Dil, birbiriyle diyalektik olarak ilişkili, işleyiş tarzlarını üretmeye ve yeniden 

üretmeye namzet iki boyutu içerir. İlk olarak dil kültüre kök saldığı için ona kültürel 

yatkınlıklar damgasına vurur. Bu yatkınlıklar sembolik metalar piyasasında belirli 

şeyleri söyleme, belirli şeyleri söyle(ye)memeyle çerçevelenir. Faillerin dilsel 

yatkınlıkları içinde doğup büyüdükleri kültüre göre şekillenir. Kavramsal düzeyde 

ifade edilirse; burada belirli dil yeterlilikleri, yani “düzgün konuşma” kapasitesi ve söz 

konusu yeterliliği uygun biçimde kullanmak için failin içinde yaşadığı sosyal 

kapasiteyi kapsayan bir dilsel habitus vardır. İkinci olarak bu dilsel yatkınlıklara göre 

şekillenen dilsel ifadelerin, söylemlerin sembolik metalar piyasasındaki “değerinin” ne 

olduğunu belirleyen bir dilsel piyasa vardır. Dilsel piyasa belirli kültürel yatkınlıklara 

ve yasalara göre işlediği için burada birtakım yaptırımlar ve sansürlerle söylenebilir 

olanla söylenemez olanı tanımlar ve belirler. Dikkat edilirse Bourdieu söz edimini, 

                                                

 

29 Bourdieu’nün kavramsal inşalarını nasıl yaptığıyla ilgili pek çok çalışmasında, verdiği röportajlarda 

anlatır. Kavramsal inşalarını veya nesne inşa sürecini nasıl yaptığıyla ilgili bütünlüklü bir anlatım için 

bkz. (Bourdieu ve Wacquant, 2003: ss. 221-270).  



54 

 

 

 

dilbilimcilerin yaptığı gibi salt yürütmeye indirgemez, dilbilimsel pratiklerin 

toplumsal alımlanma ve üretim koşullarına bakar (Jenkins, 2006: 100). Bourdieu’nün 

dil sosyolojisinin üzerine inşa edildiği iki temel kavram, dilsel habitus ve dil 

piyasasıdır. Her konuşma eylemi iki nedensel dizi olarak görülen sınıf habitusu ve 

dilsel piyasanın kesişmesinde meydana gelir (Myles, 1999: 886). Bourdieu bunu daha 

da sadeleştirir ve şu şekilde formülleştirir: dilsel habitus + dilsel piyasa = dilsel ifade, 

söylem (Bourdieu, 2016a: 147).  

2.4.1. Dil sosyolojisi Kurma Zemini: Habitus-Sınıf- Alan 

Bourdieu’nün dil sosyolojisi genel sosyolojisi içinde anlam kazanır. Çünkü 

genel sosyoloji yapma pratiğini dil sosyolojisine uygular. Dolayısıyla dil 

sosyolojisinin anlaşılabilir bir zemine çekmek ve bu zeminden hareketle analiz etmek 

için bazı temel düşüncelerini tartışmaya açmak gerekir. Burada Bourdieu 

sosyolojisinin, özellikle dil çözümlemeleri dikkate alındığında, temel saç ayakları 

olarak görülebilecek üç kavram; habitus, sınıf ve alan tartışılacaktır. 

 Habitus, Bourdieu’nün Cezayir toplumu üzerine ilk araştırmalarını yaptığı 

antropolojik çalışmalarında isimlendirilmese de nüve olarak karşımıza çıkar. Bu 

açıdan Bourdieu sosyolojisini bir uçtan bir uca sarmaladığı söylenebilir. Nitekim 

kavram olgunlaştırılmamış haliyle Cezayir toplumu üzerine yaptığı araştırmalarda 

hissedilirken; daha sonra Fransız toplumu üzerine yaptığı Ayrım, Yeniden Üretim gibi 

klasikleşmiş araştırmalarında olgunlaştırılmış haliyle ortaya konulur. Bourdieu, 

habitusla metodolojik olarak sosyolojide kemikleşmiş öznelcilik-nesnelcilik, birey-

toplum, fail-yapı gibi ikililikleri aşar (Swartz, 2011: 56; Wacquant, 2003: 110, 114, ss. 

116-117 ve muhtelif yerler). Bourdieu habitusun30 bu ikililiklerin üstesinden gelerek, 

onları nasıl aştığını şu şekilde ifade eder:  

                                                

 

30 Her ne kadar tarihsel süreçte pek çok sosyal bilimci habitus kavramını kullanmış olsa da Bourdieu 

habitusun tarihsel olarak kimler tarafından kullanıldığını ve nasıl evrildiğiyle pek ilgilenmez. Çünkü 

Bourdieu diğer pek çok kavramı gibi habitus kavramını da ampirik araştırmalar sonucu inşa ettiğini 

ifade eder. Fakat burada Bourdieu’nün kavramı inşa ederken etkilendiği bir ismi özellikle zikretmek 

gerekir. E. Panofsky’in, Bourdieu’nün bu kavrama olan ilgisini körükleyen isim olduğu ifade edilir. 

Bourdieu, Panofsky'nin Gothic Architecture and Scholasticism. An Inquiry into the Analogy of the Arts, 

Philosophy and Religion in the Middle Ages kitabını 1967'de Fransızcaya çevirir ve Fransızca baskıya, 



55 

 

 

 

Pratik olarak pratiğin teorisi, ampirizme karşı bilgi nesnelerinin edilgen bir biçimde 

kaydedilmiş değil, inşa edilmiş olduğunu ortaya koyar; entelektüalist idealizme karşıysa, 

bu inşanın ilkesinin, aşkın bir özneye has evrensel kategoriler ve a priori biçimler sistemi 

değil, habitusun oluşturduğu tarihsel aşkınlık olduğunu, toplumsal olarak inşa edilmiş, 

pratikle edinilmiş ve sürekli olarak pratik işlevlere yönlendirilmiş, yapılanmış ve 

yapılandırıcı yatkınlıklar sistemi olduğunu hatırlatır (Bourdieu ve Wacquant, 2003: ss. 

110-111). 

Böylece “toplumsallaşmış bir öznellik”, “bedende somutlaşmış toplumsallık” 

olan habitus “sadece belirli bir durumla ilişki içinde kendini gösterir.” (a.g.e., 117, 

126). Faillerin toplumsal yatkınlıklarını bir anlamda kanalize eden habitus kültürel 

yaşamın bir endeksidir. Bundan dolayı habitus faillerin bedenlerinde somutlaşan 

toplumsal ve kültürel yatkınlıklar olarak onların toplumda işgal ettiği konumların ne 

olacağı hakkında bize bir ön-bilgi sağlar. Farklılaşmış toplumlarda failler bedenlerine 

kazınan farklı habituslarından dolayı sınıf temelli bir ayrışımın aktörleri veya 

kurbanları olurlar.  

Habitus, toplumsal hayatın içerisinde işleyen tüm ilişkileri öznellik ve nesnellik 

bağlamından çıkartarak farklı, genetik bir okuma yapmaya imkân sağlasa da bunun 

metodolojik olarak fail lehine olduğunu söylemek zordur. “Bedende somutlaşmış 

toplumsallık” olarak ifade edilen habitus, bu bağlamda derin bir yapısalcılığı 

bünyesinde taşır. Bundan dolayı Bourdieu’nün sosyolojisi üretken veya doğurgan 

yapısalcılık olarak nitelendirilir (Vandenberghe, 2012). Doğurgan yapısalcılığın en 

temel özelliği gerçekliğin ilişkisel olarak var olduğudur. Bundan dolayı gerek 

kavramsal inşalar gerekse incelenecek olan nesne sabit değildir, her zaman ilişkisel bir 

sarmal içerisindedir. Habitusun failin toplum içinde işgal ettiği yeri ve dolayıyla belirli 

                                                                                                                                       

 

sanat tarihçilerinin habitus kavramının önemini yorumladığı bir yazı da yazar. Hansk, Bourdieu’nün 

kavramı ilk kez bu yazıda açıkça kullandığını söyler. Panofsky, yaklaşık bir buçuk yüzyıl boyunca 

Paris'in 100 millik bir yarıçapı içinde gelişen Gotik mimari ile skolastik felsefe arasında güçlü 

paralellikler olduğunu gözlemidir ve 1130 ile 1270 arasındaki iki alandaki eğilimlerin kısa bir özetini 

takiben, "bu şaşırtıcı derecede eşzamanlı gelişimin yoğun aşaması" Panofsky ana tezini oluşrurur. 

Bourdieu, kitabın çevirisini yapar ve onu pozitivizme şimdiye kadar yöneltilen en güzel meydan 

okumalardan biri olarak tanımlayacak kadar bu çalışmadan etkilenir. Daha sonraki çalışmalarında 

defalarca yaptığı gibi, kültürel çalışmaların kavramsal içeriğine karşı modus operandinin önemini 

kavrar.  Panofsky, habitusu "çağın ruhu"nu nispeten eşzamanlı bir fikirler sistemi olarak tanımlamaya 

çalışırken, Bourdieu habitus'un zamansal açık uçluluğunu ön plana çıkarır. Karşılaştırma ve farklar için 

bkz. (Hanks, 2005: ss. 69-72).  



56 

 

 

 

bir alandaki konumunu –aşağı yukarı- gösterebildiğini ifade etmiştik. Habitusa dil 

bağlamında bakıldığında; habitus, dili belirli biçimlerde kullanma, onu toplumsal 

olarak aşılanmış değerlere bağlı veya belirlenmiş olarak görme, jest, mimik, duruş ve 

konuşma üretiminde somutlaşma eğilimi de dâhil olmak üzere faillerin, 

konuşmacıların sosyal oluşumunu ifade eder (Hanks, 2005: 72). 

Faillerin toplumda işgal ettiği konumun onları kültürel yatkınlıklarını ifade 

eden habitusla bir anlamda belirlendiği dikkate alındığında sosyal sınıfın kilit bir 

konumda olduğu görülecektir. Tahakküm ilişkileri üzerinden eşitsizliğin nasıl yeniden 

üretildiğini analiz eden sosyolog, analizinin merkezine sınıf mefhumunu yerleştirir. 

Örneğin klasik çalışması Ayrım (2015a) kültür ile toplumsal sınıflar arası ilişkileri 

beğeni yargısı üzerinden inceler. Yine temel çalışmalarından olan, Passeron ile birlikte 

yazılan ve iki cilt halinde yayınlanan Varisler: Öğrenciler ve Kültür (2014) ve Yeniden 

Üretim (2015) kitapları toplumsal sınıflar arası ilişkileri eğitim üzerinden analiz eder. 

Bourdieu’nün incelediği hemen hemen her konuyu toplumsal sınıflar ve dolayısıyla 

tahakküm ilişkileri, eşitsizlikler üzerinden ele aldığını söylemek mümkündür. 

Bourdieu’nün dile yaklaşımının temelinde sosyal sınıfın merkezde olması (Myles, 

1999: 880) dolayısıyla habitus ve sınıf ilişkisini ortaya konulmalıdır. Habitustan direkt 

dil problemine geçmek bu açıdan belirli müphemlikleri beraberinde getirecektir. Bu 

geçişin sosyal sınıf üzerinden yapılması hem mantıksal açıdan doğru hem de anlamsal 

olarak daha isabeti olacaktır.  

Bourdieu’de dil ve sınıf arasında işlevsel bir uygunluk vardır ve sınıf esasen 

belirli söylemlerin aktarılabilmesini sağlayan yapısal bir kanondur. Fakat Bourdieu 

sınıf problemini Marksizmin kavradığı gibi kavramaz. Bourdieu şu soruyu sorar: 

“sosyal sınıf bilimsel bir inşa mıdır, yoksa gerçekte var mıdır?” (Bourdieu, 2012: 368). 

Bourdieu kendi sınıf kavrayışını tartışırken bunu temelde bir bilgi problemi olarak ele 

alır ve öyle çözümler. O doksadan sıyrılarak, epistemolojik kopuşla31 toplumsal sınıflar 

kavramını inşa eder. Ona göre sınıfların gerçekte var olduğunu ifade edenlerle, onları 

sınıfların olmadığı konusunda eleştiren taraflar aynı bilgi düzeyinden hareket ederler. 

                                                

 

31 Bourdieu’nün epistemolojisi ve metodolojisinde merkezi olan bu iki kavramı aşağıda açıklanacaktır.   



57 

 

 

 

Bu düzey sıradan deneyimin sezgisinde verili olan gerçeklik düzeyidir. Yani ampirik 

düzeydir. Bourdieu “hali hazırda mevcut” sınıfları keşfettiklerini söyleyenlerle 

sınıfların toplumsal dünyanın farklılaşmamış sürekliliğinin keyfi olarak bölünmesiyle 

elde edilen kuramsal inşalar olduğunu ifade edenlerin karşıtlığını aşan bir çözüm 

ortaya koymaktadır. Ona göre “nesnel olarak gruplara ayrılmış, ekonomik ve sosyal 

olarak farklılaşmış türdeş birey setleri olarak sınıfların varlığını inkâr etmek ve aynı 

zamanda ekonomik ve sosyal bir farklılaşma ilkesine dayanan bir farklılıklar uzayının 

varlığını kabul etmek mümkündür.” (a.g.m., 369). Bu aşamada Bourdieu tüm 

çalışmalarının temelini oluşturan toplumsal uzayı tanımlar ve toplumsal sınıfları da bu 

temel üzerine inşa eder. Ona göre “toplumsal dünya, verili bir toplumsal evrende 

gözlenen farklılıkların hesabını verebilen temel farklılaşma etkenlerini keşfederek 

ampirik olarak inşa edilebilecek çok-boyutlu bir uzay olarak tahayyül edilebilir.” 

(a.g.m., 370). Toplumsal uzam gözle görünmez, elle tutulmaz. O faillerin pratiklerini 

ve tasarımlarını düzenleyen görünmez gerçekliği oluşturmak32 ve pratiklerin iki ana 

belirleyicisi ve buradan kaynaklanan tüm özellikleri açısından türdeş kuramsal sınıflar 

oluşturma olanağı sunar. Toplumsal uzamın yapısı sermaye biçimlerinin dağıtımı ile 

ortaya çıkarılır. Bilindiği gibi söz konusu temel sermayeler şunlardır: ekonomik 

sermaye, kültürel sermaye, sosyal sermaye ve sembolik sermaye. Bu sermayelerin 

kendilerine ait farklı türleri bulunur. Failler toplumsal uzamda üç boyutta dağılırlar: 

sermayenin miktarına, sermayelerinin bileşimine ve zaman içinde sermayelerinin 

miktar ve bileşiminin evrimine. Failler “değerleri farklı değişkenlerin değerlerine 

tekabül eden çok boyutlu bir koordinat sistemi içinde izafi konumları ile 

tanımlanırlar.” (a.g.m., 370; ayrıca bkz. Bourdieu,  2015a: ss. 177-190). Toplumsal 

uzamda failler birbirlerine yakınlaştıkça ortak özellikleri artarken birbirlerinden 

uzaklaştıkça paylaştıkları ortak özellikler azalır. Yani söz konusu toplumsal uzamda 

birbirlerine yakın konumları paylaşan failler benzer koşullara maruz kalır ve benzer 

etkiler altındadırlar. Bundan dolayı aynı konumları paylaşan insanlar aynı habitusa 

                                                

 

32 Sosyoloji hem toplumsal evreni oluşturan çeşitli toplumsal dünyaların gömülü yapılarını hem de bu 

yapıların yeniden üretimini, dönüşümünü sağlama eğilimi gösteren mekanizmaları ifşa etmelidir 

(Wacquant ve Bourdieu, 2003: 17). 



58 

 

 

 

sahiptirler. Faillerin işkâl ettikleri konumda kazandıkları yatkınlıklar aynı zamanda bu 

konuma uyum sağlamayı da içerir (Bourdieu, 2012: 371; Bourdieu, 2013b: 194). 

Her habitus, sınıf habitusudur ve Marksist araştırmacıların kavrayışından iki 

düzeyde farklıdır. İlk olarak Marksist gelenek Marx’ın Hegel’i yapmakla suçladığı 

aynı kuramsal hatayı yapmaktadır: Kâğıt üzerinde var olan, inşa edilmiş sınıflar 

“mutlak ve ilişkisel öz-bilince sahip, seferber edilmiş gruplar biçiminde kurulmuş 

gerçek sınıflarla eşitlenerek mantığın şeylerini şeylerin mantığıyla karıştırır (Bourdieu, 

2012: 373). Ona göre ilişkisel düşünce tarzıyla yapılan mantıksal yani kuramsal bir 

uzamı kuramsal olarak bölen analitik inşalar olarak sınıflar gerçek nesnel olarak 

kurulmuş gruplaşmalar olarak görülebilir (a.g.m., 371; ayrıca bkz. Bourdieu, 2015a: 

157, 6. Dipnot). Marksist teorisyenler genellikle kâğıt üzerindeki kurgusal kümeler 

olan teorik sınıflara “gerçek sınıflar” muamelesi yapar. Fakat “sınıf mücadelesi 

tarafından ve sınıf mücadelesi için gerçekleştirilmiş ve harekete geçirilmiş, ‘mücadele-

içindeki-sınıflar’; “yani ortak amaçlar doğrultusunda, özellikle de bir başka sınıfa 

karşı harekete geçen grup anlamında bir sınıf oluşturdukları anlamına gelmez.” 

(Bourdieu, 2012: 374; 2015b: 26). Bu temel hatanın nedeni nesne inşasındaki 

yanlışlıktan kaynaklanır. Doksadan sıyrılmadığı ve epistemik kopuş yapılmadığı için 

Marksist gelenek bu ince ama son derece önemli ayrımı gözden kaçırır. Ona göre 

Marx’ın dediği anlamda sınıfa ancak siyasal bir seferberlik çalışmasıyla, harekete 

geçirilmeyle geçilebilir (Bourdieu, 2015b: 27; 2012: 374).  

İkinci olarak Bourdieu sınıfın yalnızca iktisat temelli bir tanımlamasını 

yapmaz. Sınıf, üretimin toplumsal ilişkilerdeki konumlara indirgemez; sınıf daha genel 

anlamda eğitimi, toplumsal cinsiyeti, yaşı ve statülüyü de içine alan hayat koşulları 

bağlamında tanımlanır  (Swartz, 2011: 61). Bourdieu’nün kendi ifadeleriyle aktaracak 

olursak:   

Toplumsal sınıf ne tek bir nitelikle (sermayenin hacim ve yapısı gibi en belirleyici olan 

nitelik söz konusu olduğunda bile) ne belli bir nitelikler toplamıyla (cinsiyet, yaş, 

toplumsal veya etnik köken -örneğin beyaz ve siyahların, yerli ve göçmenlerin payı vb.-, 

gelir, eğitim seviyesi vb.) ne de bir neden sonuç, koşullayan koşullanan ilişkisi içindeki 

temel bir nitelikten (üretim ilişkilerindeki konumdan) yola çıkılarak sıralanmış nitelikler 

zinciriyle tanımlanabilir. Toplumsal sınıf, niteliklerin her birine ve pratikler üzerinde 



59 

 

 

 

uyguladıkları etkilere öz değerini veren tüm ayırt edici nitelikler arası ilişkilerin yapısıyla 

tanımlanır (Bourdieu, 2015a: ss. 164-165).  

Her habitusun sınıf ekseninde tanımlanması, sınıf koşulunun ve onun dayattığı 

koşullanmaların bedene işlenmiş biçimi olan sınıf habitusunu çerçevelendirir. Sınıf 

habitusu, benzer pratikleri doğurmak amacıyla homojen koşullandırmaları ve 

yatkınlıklar sistemini üretir. Sınıf, homojen varoluş koşulları tarafından 

nesnelleştirilmiştir (a.g.e., 157). Bu nesnelleştirme özellikle hâkimiyetin kültürel 

mekanizmaları olarak işlerlik kazanır. Bourdieu’nün amacı sınıfsal hâkimiyetin 

kültürel mekanizmalarını açığa çıkarmak, bir anlamda ifşa etmektir. Çünkü “her bir 

kültürel faaliyet sınıfsal karakterde olup, toplumsal sınıfı yeniden-üreten şeyler olarak 

görülür (Seidman’dan akt. Göker ve Çeğin, 2015: 16).  

Aşağıda dilsel habitus olarak tartışılacak olan kavram sınıf habitusunun dil 

üzerinden açılan boyutunu ifade eder. Genel anlamda dil ise failin diğer pratiklerinin 

de üreticisi olan habitusun temel araçlarından birisidir. Dilin en önemli işlevi ise bir 

kültürel ve sembolik sermaye işlevi görmesidir (Swartz, 2011: 23. 15. Dipnot). Dilin 

sermaye ve alanla bağlantısı onun toplumda bir kültürel ve sembolik sermaye işlevi 

görmesiyle gerçekleşir. Bu bağlantı Bourdieu’nün dil sosyolojisinin temel bir bileşeni 

olan dil piyasası teorisinin temelini oluşturur. Dolayısıyla alan teorisi ve sermaye 

türleri dil piyasasının yapısını çerçevelendirir.  

Yukarıda Bourdieu’nün sosyolojisindeki temel kavramların toplumsal uzam 

üzerinden inşa edildiği ifade edilmişti. Aslında bu inşayla Bourdieu katı bir toplum 

kavrayışı yerine alan kavrayışını ikame eder. Toplumsal uzamda alanlar bulunur. 

Habitus ve alan birer ilişki yumaklarıdır. Alan, çeşitli sermayelere sahip faillerin işkâl 

ettiği konumlar arasındaki nesnel ilişkilerin bir ağıdır (Bourdieu ve Wacquant, 2003: 

81). Faillerin bir alanda işkâl ettiği konum taşıdıkları sermayelerinin o alanın kuralları 

dâhilinde biçilen değerine bağlıdır. Alan iki anlamda alandır. İlk olarak bir alan 

manyetik alan gibi nesnel kuvvetlerin yapılanmış bir sistemidir. Dolayısıyla her alanın 

görece özerk kurallara sahip olması, faillerin bir alana girerken bu kuralları kabul 

etmesi anlamına gelir. Fakat bu, alanların ne anarşik eylemlerin birbirinden 

eklemlenmesiyle oluşan bir bütün olduğu ne de kararlaştırılmış bir planın bütüncül 



60 

 

 

 

sonucu olduğunu gösterir. Yani bir alan bilinçli bir yaratım değildir, açıkça ifade 

edilmeyen ya da kodlanmamış düzenliliklerle işler. Diğer yandan her alan bir çatışma 

ve mücadele alanıdır. Söz konusu alanda etkili olan sermaye biçimi üzerinde tekel 

kurma ve kurulan tekeli yıkma veya dönüştürme mücadelesi ve çatışması vardır. 

Dolayısıyla farklı sermayelere sahip failler işkâl ettikleri konumlardan alanın yapısını 

muhafaza etme ya da değiştirip dönüştürmek için birbirleriyle rekabet ederler (a.g.e., 

ss. 82-83). Bourdieu alanın işleyiş mantığını genel olarak oyun metaforu üzerinden 

açıklar. Bunun nedeni alanın mekanik bir tarzda işlememesi ve oyuncuların oyun 

oynarken stratejiler ve hamlelerle oyunu kazanmaları halinde elde edeceklerine olan 

inançtır. Dolayısıyla alan, habitus ve sermaye ilişkiseldir, çünkü ancak birlikte işlerlik 

kazanır, biri olmadan diğerlerinin bir anlamı olmaz. Failler taşıdıkları ekonomik, 

kültürel, sosyal ve sembolik sermayelerinin miktarına, bileşimine ve zaman 

içerisindeki evrimine göre bir alandaki konumlarda bulunurlar (Bourdieu, 2012: 370). 

Habitus ile alan arasındaki ilişki bir koşullanma ilişkisi olduğu için alan, habitusu 

yapılandırır, çünkü habitus bir alanın içkin zorunluluğunun ürünüdür. Bu bağlamda 

“toplumsal gerçeklik iki kez var olur: şeylerde ve beyinlerde, alanlarda ve 

habituslarda, eyleyicilerin içinde ve dışında.” (Bourdieu ve Wacquant, 2003: 118). Her 

alanda ön plana çıkan sermaye türü farklıdır, bundan dolayı alanlar belirli sermaye 

türlerine kendi işleyiş mantığına göre değer biçer. Bu açıdan her alan kendi işleyiş 

kuralları çerçevesinde özerk olarak görülebilir.  

Alan kavrayışı dil ile ilişkilendirildiğinde bir konumu işkâl eden failin 

esasında, her şeyden öncen dil üzerinden kendisini tanımladığını söylemek 

mümkündür. Bu, dilin bir alanda sermaye olarak işler olmadan da etkili bir unsur 

olduğu anlamına gelir. İkincisi dil, Bourdieu’nün genelde kavradığı biçimiyle önemli 

bir sermayedir. Bu anlamda, eğitim alanında olduğu gibi, dil bir alanın yapısını 

pekiştirir ve yeniden üretiminde işlevsel bir rol oynar. Diğer bir ifadeyle konuşma ve 

söylem üretimi sosyal alanlarda konum almanın yollarıdır ve faillerin çeşitli değerlerin 

peşinden gittikleri yörüngeleri vardır. Örneğin akademi alanında söylem üreten fail, 

aldığı konum ve bunların ortaya koyduğu söylem biçimleriyle şekillenir 

(Bourdieu’dan akt. Hanks, 1995: 73).  



61 

 

 

 

2.5. Dil Sosyolojisi Ama Nasıl? 

Öncelikli olarak Bourdieu dil problemini tartıştığı neredeyse tüm metinlerinde 

sembolik güç ve sembolik şiddet problemlerini de gündeme getirir. Bu, dilin belirli bir 

konumu işgal eden faillere sembolik bir güç sağladığı ve buna karşı olarak da bu güce 

maruz kalan faillere sembolik bir şiddet uyguladığı anlamına gelir. Yani Bourdieu 

açısından dilsel etkileşimlerin olduğu her yerde bir sembolik güç ve sembolik şiddetin 

olduğunu söylemek mümkündür. Aşağıda tartışılmasına rağmen bunu burada 

zikretmemizin nedeni Bourdieu’nün dil analizinin dilbilim ve sosyodilbilim 

eleştirisiyle başlamasının tesadüfi bir “sınır ihlali” olmamasıdır (Bourdieu ve 

Wacquant, 2003: 144). Genel olarak Bourdieu’nün dil çözümlemesi, başka kültürel 

ürünlere uyguladığı çözümleme yönteminin yeni bir ampirik alanda kullanılmasıdır33 

(Thompson, 1991; Maynes, 1999). Bu, dilbilimin soyut bir zemine çektiği dili, somut, 

adeta kanlı canlı toplumsallığın diri bir unsuru olarak sosyal bilimlerin gündemine 

sokma girişimidir. Bourdieu açısından genel olarak “sembolik metalar ekonomisinin” 

(Bourdieu, 2015c: ss. 59-62; ss. 122-129) özel olarak da “dilsel mübadeleler 

ekonomisinin” (Bourdieu, 1991a: ss. 37-43) eleştirel analizi üç ana sosyolojik boyut 

arasındaki yapısal etkileşimle gerçekleştirilebilir: dilsel habitus, dil piyasası ve dilsel 

sermaye.  

Bourdieu’ya göre her söz edimi, her söylem bir dilsel habitus ile dilsel piyasa 

arasındaki karşılaşmanın bir ürünüdür, bir konjonktördür (Bourdieu ve Wacquant, 

2003: 140; Bourdieu: 2016a: 148; 2016b: 121; Thompson, 1991: 17). Bu temel 

denklem, linguistiklerin ve özellikle Saussure’ün dilin bir hazine olduğu ve bireylerin 

bu hazineye tek biçimli ve evrensel olarak erişebildiği şeklindeki tezine karşıttır. 

Bourdieu dilin bütün bireylerin faydalanabileceği evrensel bir hazine olarak 

görülmesini dilsel komünizm olarak ifade eder. Ona göre dilsel komünizm bir 

yanılsama olarak dilbilime musalla olmuştur. Herkes güneşten, havadan ve sudan 

yararlandığı gibi dilden eşit ölçüde yararlanamaz. Dil ender olmayan bir meta değildir, 

tersine ender bir metadır. Yani meşru dile –ki bu meşru dilin Bourdieu için ne anlam 

ifade ettiğini yukarıda görmüştük- erişim koşullları son derece eşitsizdir. Dilbilimin 

                                                

 

33 Bu konuda Bourdieu’nün yetersiz kaldığı yönünde bir iddia için bkz. (Jenkins, 2019).  



62 

 

 

 

dili herkeste eşit olarak bulunduğu varsaydığı yeti aslında bazılarının tekelindedir. Bu 

açıdan nasıl ki ekonomik metalar piyasasında belirli tekeller bulunuyorsa benzer 

şekilde dilsel mallar piyasasında da tekeller bulunur (Bourdieu ve Wacquant, 2003: ss. 

141-142). Anlaşılacağı üzere Bourdieu dili çözümlerken, dilbilimciler gibi dile 

içeriden yaklaşmaz, tersine dilin içeriğinin geçerliliğini de çoğu zaman belirleyen ve 

esasında bir dile belirli bir sembolik güç niteliği kazandıran toplumsal olanın nasıl 

yapılandığına dikkat çeker. Yani biraz paradoksal olarak görünse de dil 

çözümlemesinde dil dışı koşullar faillerin dil ile kurdukları ilişki biçimini belirler. 

Faillerin dil ile kurmuş oldukları ilişki; sahip oldukları, konuştukları dil onların 

toplumsal uzamın belirli bir konumunu veya koordinatını bize verir. Bourdieu’nün dil 

çözümlemeleri kendi sosyolojik perspektifiyle uyumludur ve açıkçası ampirik 

sosyolojik çalışmalar için de uygun teorik bir arka plan sunmaktadır. Bununla birlikte 

onun dil çözümlemelerinin son derece politik olduğunu da ifade etmek mümkündür. 

Buradaki politik zemin yalnızca neoliberalizm ve ulus-devlet odaklı okumalarından 

dolayı değil, aynı zamanda belirli toplumsal grupların imtiyazlılıklarını ifşa etme 

gücünden dolayıdır.  

Yukarıda tartışılan habitustan türetilen, yani onun bir türü olan dilsel habitus 

dilbilimcilerin dil analizlerinde tıkandıkları noktaları veya Bourdieu’nün ifadesiyle 

yeterince kavrayamadıkları temeli yakamaya imkân sağlar. Bourdieu, Chomsky’nin 

dilsel yetkinlik kavramı yerine dilsel sermaye kavramını inşa eder. Dilsel yeterliliği, 

ideal bir konuşmacının dilbilgisi açısından iyi oluşturulmuş sınırsız bir dizi cümle 

üretme kapasitesi olarak tanımlamak mümkündür. Chomsky, Saussure’ün dil (lingua) 

ve söz (parole) arasında yaptığı ayrım doğrultusunda bir ayrım yapar: dilsel yeterlilik 

veya yetkinlik ve dil edimi. Dilsel yeterlilik, dil (lingua)’e, dil edimi ise söz (parole)’e 

karşılık gelir. Daha ziyade dilsel yeterlilik üzerinde duran Chomsky, onu yetenek ve 

kapasitelerin bir ideali olarak ana dil bağlamında failin sahip olduğu dilbilgisi sistemi 

olarak kavrar. Kavram, bilişsel psikolojik olarak ortaya konulur. Bourdieu’ya göre 

yeterliliğin bu tarzda tanımlanması oldukça soyut ve toplumsallığı es geçmektedir. 

Pratikte konuşmacıların, faillerin sahip olduğu yeterlilik, dilbilgisi açısından iyi 

oluşturulmuş sınırsız cümle üretme kapasitesi değildir (yalnızca). Bourdieu bu noktada 

dili bağlam-bağımlı bir zemine çeker ve analiz eder. Bu durumda dilsel yeterlilik 



63 

 

 

 

belirli durumlara uygun ifadeler, önermeler üretme kapasitesidir. Burada bir duruma 

dikkat çekmek gerekir. Bourdieu’nün tezi, yetkin konuşmacıların, faillerin gramer 

cümleleri üretme kapasitesine sahip olmadığını içermez, bu kapasite - Chomsky’nin 

ifade ettiği gibi ideal konuşmacıların değil- gerçek konuşmacıların sahip olduğu dilsel 

yetkinliği karakterize etme aracı olarak son derece yetersizdir. Failler bağlam-bağımlı 

yani koşullara uygun ifadeler, sözler, söylemler üretebilmelerini sağlayan pratik bir 

yeteneğe, duyuya sahiptirler. Böyle bir yeterlilik ise ideal konuşmacıların 

yeterliliğinden türetilemez, ona indirgenemez (Thompson, 1991: ss. 7-8). 

Dilsel habitus, yine yetkinlik kavramından farklı olarak toplumsal koşulların 

bir sonucu olup; sadece herhangi bir söylem üretimi değil, aynı zamanda belirli bir 

piyasaya, alana duyarlı bir söylem üretimidir. Dil habitusu, bağlam-bağımlı, yani sınıf 

habitusuyla paralel oluşur. Bundan dolayı dil habitusu içerisinde analiz edilen dilsel 

sermaye son derece eşitsiz bir yapıdadır. Dilsel sermaye, failin toplumsal olarak 

edindiği dilsel yatkınlıkların meşru dil düzeyinde ne gibi ve ne kadar kazanç ve 

imtiyazları bünyesinde barındırdığı ölçüsüne göre faile sembolik kazançlar sağlar. 

Diğer bir ifadeyle bir dilsel sermayeden söz etmek için dilsel bir takım kazançların 

varlığından söz etmek gerekir. Dilsel bir takım kazançlar olmadan dilsel sermayenin 

ve dolayısıyla dilsel habitusun varlığından bahsetmek olanaksızdır (Bourdieu, 2016a: 

148; ss. 150-151). Bundan dolayı dilbilimsel söz dizimi kabiliyeti olarak tanımlanan 

yetkinlik kavramı üzerinden failin konuştuğu dilin nasıl olur da bir sermaye olarak iş 

gördüğünün izahı yapılamaz. Dilsel sermayenin sembolik değeri dilsel habitusa bağlı 

olduğu için her dil topluluğunda eşit bir biçimde dağılmaz. Bunun en somut örneği 

okul sisteminde bir sembolik sermaye olan diplomadır. Diploma faillerin dil sermayesi 

ölçeğine göre bir derecelendirmeyi ifade eder. Sahip olunan dilsel sermayeye erişim, 

sadece failin kendini belirli bir dil üzerinden kurma kapasitesine bağlı değildir; esas 

olarak bu, belirli bir konuşma topluluğuna ait olma duygusu geliştirme kabiliyetine 

bağlıdır. Eğitim sisteminin yapısı faillerin kendini bu yapı içerisinde nasıl hissettiğiyle 

ilişkili olarak, yani öğrencilerin yatkınlıklarına olan yakınlık-uzaklık mesafesine göre 

belirli bir biçimde yapılanmıştır. Bu durum yalnızca eğitim sistemi için geçerli 

değildir. Thompson’ın da ifade ettiği gibi görünüşte çıkar gözetmediği düşünülen 

“günlük dilsel alışverişler” bile “toplumsal olarak yapılanmış kaynaklara ve 



64 

 

 

 

yeterliliklere sahip failler arasındaki konumlanmış karşılaşmalardır. […] Her dilsel 

etkileşim ne kadar kişisel ve önemsiz görünürse görünsün hem ifade ettiği hem de 

yeniden üretilmesine yardımcı olduğu toplumsal yapının izini taşır.”  (1991: 2). Yani 

dilsel yeterliliğin gelişimi her zaman toplumsalın etkisi altındadır ve sosyalliğe 

gömülüdür.  

Dilsel yeterliliğin toplumsal değeri, dilsel sermayenin sembolik değerine bağlıdır: bir dili 

meşru bir şekilde konuşmak, meşru bir dil sermayesinin edinilmesinden türetilen meşru 

bir dil alışkanlığının geliştirilmesi yoluyla meşru dilbilimsel alanın anlamsal, sözdizimsel 

ve fonetik kodlamalarına hâkim olmayı gerektirir. Dilsel ayrımdan elde edilen simgesel 

kazançlar, simgesel güçten kazanılan toplumsal güce çevrilebilir. Elbette, farklı sermaye 

türlerinin “birbirine dönüştürülebilirliği” göz önüne alındığında, dilsel kaynakların elde 

edilmesi, çeşitli sermaye biçimlerine, özellikle de sosyal sermayeye, kültürel sermayeye, 

eğitim sermayesine ve ekonomik sermayeye erişime bağlıdır. Sermayenin farklı 

biçimlerinin nasıl elde edildiği sorusundan bağımsız olarak, dilsel bir alana katılımımız ve 

dilsel bir habitusu geliştirmemiz, dilsel sermaye edinmeden düşünülemez (Suzen, 2013: 

ss. 214-215).  

Dilsel sermaye ancak söz konusu sermayenin faillere belirli kazançlar, 

imtiyazlar sağlayacağı (veya faillerin konuştuğu ona bir kazanç sağlamamasından 

dolayı onu imtiyazsız kılan) bir alanın, dil piyasasının varlığıyla işler hale gelir. 

Dolayısıyla üretilen dilsel ifadelerin, söylemlerin duyarlı olduğu piyasa, dil 

piyasasıdır. Chomsky dilsel ifadenin veya söylemin kabul edilebilirliğini, 

dilbilgiselliğe indirgerken, Bourdieu kabul edilebilirliği yapılanmış piyasa yasalarına 

göre değerlendirir (Bourdieu, 2016a: 149). Bu, dilsel bir ifadenin, söylemin kabul 

edilmesinin yalnızca dilbilgisel yetkinliğe göre değil, aynı zamanda ve hatta daha da 

belirleyici olarak söylemlerin (dilsel ifadelerin) değerlendirildiği, onlara değer biçme 

ve fiyat koyma yeteneğine sahip alıcılara yönelik herhangi bir söylemin üretildiği bir 

dilsel piyasanın yapısına bağlı olduğunu gösterir. Çünkü dilsel yetkinlik tek başına, 

dilsel performansın değerini ya da kabul edilebilirliğinin nasıl olacağı konusunda bir 

ön bilgi sağlamaz (a.g.m., ss. 149-150). Chomsky’nin ifade ettiği dilsel yetkinlik 

durumundan önce bir ön bilgi söz konusudur. Bu ön-bilgiye şekil veren şey dilsel 

habitustur. Dil sermayesi, bir dilsel habitus, daha genel olarak bir habitus içerisinde 

elde edilir. “Yapısı ve kullanımı bakımından dil, habitusun merkezi araçlarından 



65 

 

 

 

biridir.” (Hanks 1993: 139). Bununla birlikte “yapısı ve kullanımı bakımından habitus 

[da] dilin merkezi araçlarından biridir. Yatkınlık ve dilselliğin karşılıklı bağımlılığı, 

her toplumun iletişimsel altyapısında bulunur.” (Susen, 2013: 214). Bu durum genel 

olarak habitus, özel olarak da dilsel habitus konusunun hermeneutik bir tarzda 

kavrandığı anlamına gelir. Fakat Bourdieu’de bu bağlamın analizleri derinleştikçe 

dilsel piyasanın analizi için devreye sokulduğunu söylemek mümkündür. Bu, daha 

sonra, metnin akışına uygun bir biçimde tatışılacaktır.  

2.5.1. Dilsel Habitus: Dille Kurulan İlişki Biçimleri 

Bu doğrultuda Bourdieu’nün tezi yavaş yavaş ortaya çıkmaktadır. “Dille bir 

ilişki edinilmeksizin bir dil edinilemez: kültür alanında edinilme tarzı, kendisini, söz 

konusu kazanımı belli bir kullanma şekli olarak, kazanılanda baki kılar. Zira bizzat 

edinilme biçimi, edinenle kazanım arasındaki nesnel ilişkilerin ifadesidir.” (Bourdieu 

ve Passeron, 2015: 156). Bundan dolayı “İletişim esnasında olup biten şeyin özü, 

iletişimin kendisine bakılarak açıklanamaz. İletişim esnasında olup bitenin özü ancak 

iletişimi mümkün kılan toplumsal koşullara bakılarak açıklanabilir.” (Bourdieu, 

2016b: 126). Dilbilimciler dilin başlıca işlevini, iletişim işlevini söz konusu toplumsal 

koşulları göz ardı ederek çözümleyemez. Çünkü dilsel güç ilişkilerinin söz konusu 

olduğu durumlar iletişim kurulmadan konuşulan durumlardır (Bourdieu, 2016a: ss. 

150-151). Dilsel bir durum hiçbir zaman salt dilsel olandan ibaret ve dilin içsel 

yapısından kaynaklı değildir (Bourdieu, 2016b: 129). Faillerin dilini etkileyen, 

belirleyen koşullar vardır ve bu dilsel iletişimin nasıl yapılacağını belirler. Diğer bir 

ifade ile dil kullanımı dünyanın anlamı üzerine doğrudan bir ön-düşünümsel 

konsensüsü gerektirdiği için dilsel iletişim, paylaşılan varsayımların arka-plan ufku 

olamadan düşünülemez (Bourdieu’dan akt. Susen, 2013: ss. 204-205). Faillerin söz 

konusu arka-plan ufukları -buna Bourdieucü anlamda habitus denilebilir- farklı 

olduğundan dolayı dil ile benzer bir ilişki kurmazlar ve dilsel iletişim bu varsayımlar 

çerçevesinde gerçekleşir. Dille kurulan farklı ilişki biçimleri dilin içsel yapısından 

değil, faillerin habituslarında temellendirilir.  

 “Ön-düşünümsellik, arka-pan ufku” gibi nitelendirmeler aslında Bourdieu’da 

dilin doksalığı içerisinde barındırmasından dolayıdır. Toplumsal faillerin dünyayı 

olduğu gibi kabul etmeye sevk eden bir inanç ilişkisine dayanan ilk deneyim, 



66 

 

 

 

süregiden toplumsal hayata tartışmasız bir boyun eğiş veya kendiliğinden kabul edilen 

şeyler olarak doksa (Bourdieu ve Wacquant, 2003: 58) gündelik hayatı çepeçevre 

sarar.34 Bu, hermeneutik gelenekte, özellikle Gadamer’in felsefi hermeneutiğinde ön-

yargı kavramsallaştırmasına benzerdir ve bu bağlamda Bourdieu’nün dil kavrayışı ile 

Gadamer’in dil kavrayışı arasında ilginç paralellikler kurulabilir.35 Bourdieu’ya göre 

“dil, doğallaştırılan, dolayısıyla göz ardı edilen, bilinç dışı araçları olarak işlev 

gösteren, muazzam bir ön-kabuller deposudur.” (a.g.e., 246). Dil, dünyaya hem anlam 

yükleme ihtiyacının bir aracı ve hem de bir sonucu olduğu için; 

[G]erçekle dilbilimsel bir ilişki kurmanın ancak toplumun simgesel dolayımlı olarak 

doğal karşılanması yoluyla mümkün olması anlamında doksatik bir meseledir. Dilin 

doksit doğası, hem doğal olanın toplumsallaşmasına hem de toplumsal olanın 

doğallaşmasına katkıda bulunur (Susen, 2013: 219). 

Bouredieu, genel olarak bütün çalışmalarda doksa problemine önem verir ve 

fakat yukarıda ifade edilen nedenden dolayı dilin doksa yüklü doğasına özellikle önem 

verir. Bu, dilin habitus bağlamındaki yorum dairesine ve buradan hareketle farklılaşma 

prensibini dikkate aldığı anlamına gelir. Dilsel alan ön-yargılıyla bezenmiştir, çünkü 

dile getirilen, söylenen ifadeler, söylemler kaçınılmaz olarak arka-planda işleyen 

                                                

 

34 Bourdieu doksayı yalnızca faillerin toplumsal arka-planların sorgulanmaksızın benimsenmesi 

anlamında kullanmaz. Ona göre her alanda, bilimsel alan da dâhil doksalar hâkimdir.  Bu anlamda 

Homo Academicus (2021) ve Heidegger’in Politik Ontolojisi (2019) çalışmalarında akademisyenlerin 

dilsel uygulamalarını ve kültürel ayrım mücadelesindeki yerlerini analiz eder. Bourdieu’nün 

epistemolojisi ve metodoloji toplumsal doksalar da dahil tüm doksalardan sıyrılmayı gerektiren 

epistemolojik kopuşu zorunlu kılar. G. Bachelard’a yaslanarak toplumsal dünyanın sağduyusundan 

kopacak bir epistemoloji inşa eder. Bourdieu’nün etnometodolojiye eleştirisi büyük oranda bu kopuşu 

gerçekleştirmemesinedir (Bourdieu ve Wacquant, 2003: ss. 57-59). Bourdieu bu koğuşu refleksivite 

(düşünümsellik) kavrayışıyla gerçekleştirir. Bu anlamda Bourdieu sosyolojisinin temel niteliği refleksif 

bir sosyoloji olmasıdır. Bu bağlamda şu çalışmalara bkz. (Bourdieu ve Wacquant, 2003: 49-78; 205-

217;221-270; Bourdieu, 2016c: 45-75). Vandenberghe, Bachelard’ın Bourdieu sosyolojisindeki etkisini 
şu şekilde ifade eder: “Bourdieu eklektik değil, sentezci ve sapkın bir düşünürdür. O Durkheim, Marx, 

Weber ve başkalarından yararlanır, ancak onlara eleştirel düzeltmeler getirdiği sürece Durkheimciliğe 

karşı bir Durkheimci, Weberciliğe karşı bir Weberci veya Marksizme karşıt bir Marksist olarak da 

tanımlanabilir. Bu liste uzatılabilir ve hatta Althusser’le Althusser’e karşı  ve Habermas’la Habermas’a 

karşı düşündüğü söylenebilse de Bacherlard’a karşı Bachelard’la düşündüğü söylenemez.” (2012: 386, 

4. dipnot; vurgular eklenmiştir). Bu problemi Bourdieu’nün bilim sosyolojisi bağlamında tartışan bir 

metin için ayrıca bkz. (Etil ve Demir, 2018). 
35 Bourdieu'nün ne ölçüde “hermeneutik sosyolog” olarak tanımlanabileceği problemi üzerinden 

hermeneutik gelenekle ilişkisini analiz eden bir metin için bkz. (Susen, 2016). Bu bağlamda Bourdieu 

ile Habermas arasında ciddi bir anlaşmazlık olduğunu söylemek mümkündür. Karşılaştırmayı daha 

sonra yapacağımızdan dolayı burada yalnızca zikretmekle yetineceğiz. 



67 

 

 

 

kültüre, geleneğe gömülüdür.36 Dolayısıyla her dil edimi aslında söz konusu arka-

planı, kültürel dokuyu beraberinde getirir. Diğer bir ifadeyle dille ilişki biçimi 

arasındaki farklılıklar dili farklı edinme biçimleridir (Bourdieu, 2016a: ss. 154-158). 

Bourdieu dille kurulan ilişki biçimini, bedenle kurulan ilişki biçimine benzetir:  

Dille kurulan ilişki, bedenle kurulan ilişkiyle yakından bağlantılı görünüyor. [Örneğin] 

burjuva bireyin bedenle veya dille kurduğu ilişki, kendini evindeymiş gibi hissedenlere, 

piyasa yasalarının lehine işlediği kimselere özgü rahat bir ilişkidir. Rahatlık deneyimi 

neredeyse ilahi bir deneyimdir. Olması gerektiği gibi olduğunu hissetmek, örnek 

gösterilecek bir kimse olmak mutlakıyet halini deneyimlemektir. İnsanların dinlerden 

talep ettiği şey de budur. Bu olması gerektiği gibi olma hissi, egemenlerin elde ettiği 

mutlak kazançlardan biridir. Tam tersine, küçük burjuvanın bedenle veya dille kurduğu 

ilişki ise çekingenlik ilişkisi olarak tabir edilebilecek bir ilişkidir, bir gerilim, kurallara 

aşırı derecede uyum çabası söz konusudur; her şeyi ya gereğinden fazla ya da gereğinden 

az yapar, sürekli diken üstündedir (Bourdieu ve Wacquant, 2003: 160).  

Thompson bu durumu yerinde bir örnekle açıklar. Ona göre dilsel habitus 

bedene kazınmıştır ve bedensel hexisin bir boyutunu oluşturur. Aksan dili, dudakları 

belirli bir biçimde hareket ettirmenin bir sonucudur. Farklı sınıflara sahip insanların 

farklı aksanlara, ses tonlamalarına, konuşma biçimlerine sahip olması genel olarak 

habitusun toplumsal olarak yapılanmış karakterinin dil düzeyindeki tezahürüdür 

(Thompson, 1991: 17). Bourdieu toplumsal sınıfların dille kurmuş olduğu farklı ilişki 

biçimlerinden çıkan toplumsal eşitsizliklerin nasıl üretildiğini ve yeniden üretildiğini 

ampirik olarak eğitim sistemi üzerinden temellendirdiği çalışmalarında ortaya koyar. 

Neo-liberalizmin temel bir söylemi olan eğitimde fırsat eşitliğini sorunsallaştırır. Ona 

göre “eğitim sistemi sadece bir dil öğretmez, aynı zamanda dille belirli türden bir ilişki 

kurmayı da öğretir- ki bu ilişki nesnelerle, varlıklarla ve dünyayla bütünüyle de-realize 

                                                

 

36 Bu bağlamda dil ve toplumsal hafıza arasında sıkı bir ilişkinin olduğu söylenebilir. Sosyolojide 

toplumsal hafıza çalışmalarının öncüsü sayılan Halbwachs dil ve toplumsal hafıza ilişkisi rüya 

bağlamında, çok ilginç bir şekilde ortaya koyar. İnsanların ancak dil aracılığıyla müşterek 

düşünebildiğini ifade eder ve ekler “rüyaların tutarsızlığı […] içsel dilin düzensizliğine karşılık gelir. 

Uyuyan insan, toplumun kontrolünden sıyrılır. Başkaları tarafından anlaşılmaya çalışmadığından, hiçbir 

şey bu insanı kendini doğru olarak ifade etmeye zorlamaz.” (2016: 87). Dil ve toplumsal hafıza ilişkisi 

için özellikle bkz. (a.g.e., ss. 67-117). Yine Turner, dilin, zaman içinde insanların tarihsel bilincinin 

kaçınılmaz olarak temel bir yönü ve bu nedenle paylaşılan bir hafızanın parçası olduğunu ifade eder 

(2013: 288).  



68 

 

 

 

biçimde kurulmuş bir ilişkiyle bağlantılıdır.” (2016a: 136). Okul sisteminde dile hâkim 

olan öğrenciler, ailelerinde edindikleri tanışıklıklara borçlu oldukları pratik hâkimiyeti, 

okul sayesinde yarı-âlimane hâkimiyete tahvil ederler. Böylece pedagojik iletişimin 

bilgilendirici verimi daima alımlayıcıların dilsel donanımlarıyla ilişkilidir. Bu da 

“tedrisi getirisi olan dil sermayesinin toplumsal sınıflar arasındaki eşitsiz dağılımı, 

toplumsal kökenle okuldaki başarı arasındaki […] ilişkiyi tesis eden dolayımların en 

iyi gizlenenlerinden biridir.” (Bourdieu ve Passeron, 2015: 155). Tedrisi dille olan 

farklı ilişkiler, faillerin toplumsal konumunun en kesin ayırt edici işaretleridir (a.g.e., 

156). Dolayısıyla dil ve dilin kullanımının yaratmış olduğu toplumsal eşitsizlikler her 

daim beraberinde söz konusu eşitsizliğin görünümünü gizleme işlevini de yerine 

getirir. Okul bu gizlenmiş, doğallaştırılmış eşitsizliğin tahakküm ilişkilerinin en iyi 

görünür kılınabileceği çalışma alanlarından -belki de en önemli- birisidir.  

2.5.2. Dil Piyasası 

Dilsel habitus ile dilin ederinin ne olduğunu belirleyen dil piyasasının ilişkisel 

bir biçimde nasıl işlediği dilsel habitus bağlamında yukarıda tartışıldı. Biri olmadan 

diğeri anlam ve işlerlik kazanamaz. Bundan dolayı yukarıda tartışılan dilsel habitusun 

nasıl yapılandığının daha iyi anlaşılması ve dil sermayesinin nasıl işlediğini anlamak 

için dil piyasasının ne olduğunu ele almak gerekir. Bir söylemin veya bir ifade 

biçiminin diğeri arasında kendisini tek meşru söylem veya ifade olarak empoze etmesi 

ancak dil piyasasının birleştirilmesi ve sınıf, bölge veya etnik mensubiyet açısından 

farklı lehçelerin/dillerin meşru dil ve kullanımına karşı pratik olarak ölçülmesiyle 

mümkündür. Dil, farklı toplumsal alanların ürettiği söylemlerin simgesel bir aracıdır. 

Meşru söylemler normatif otoriteye sahip oldukları için, meşru olmayan söylemlerin 

kamusal alanda temsil edil(e)memesini sağlarlar.37 Farklı faillerin dilsel üretimlerine 

nesnel olarak atfedilen olası değer ve her birinin dille ve dolayısıyla kendi üretimiyle 

sahip olabileceği ilişki, bir dilsel piyasanın oluşturulması için dil-dışı koşullar yerine 

                                                

 

37 Faklı sosyal yaşamlar farklı dil oyunlarını üretir. Bu, söylemlerin yapılanmış bir alanın kuralları 

uyarınca meşru ve gayrı meşru olarak tanımlanması Wittgenstein’ın dil oyunları teorisine dayanır. Bu 

anlamda Bourdieu’nün de düşüncesi üzerinde belirgin bir etkisi olduğunu kabul ettiği Wittgenstein’ın 

bilhassa dil sosyolojisindeki etkileri barizdir. Bourdieu Wittgensteincı argümanlardan daha ziyade 

teorisindeki dilsel praksisi desteklemek için faydalanır. Wittgenstein’ın dil oyunları teorisini geliştirdiği 

Felsefi Araştırmalar metni üzerine kapsamlı bir analiz için bkz. (Feyerabend, 2014).  



69 

 

 

 

getirildiğinde fiilen kurulan, pratik olarak rekabet eden değişkenler sistemi içinde 

tanımlanır (Bourdieu, 1991c: 53). Simgesel bir kuvvet ilişkileri sistemi olan dilsel 

piyasa her zaman özgül bir yaptırım sistemiyle kendisini dayatır. Bu dayatma 

sonucunda dilsel ürünlerin “bedelini” belirleyerek dilsel üretimi biçimlendirir. Dilsel 

piyasanın resmilik ve sıkı bir yapılanma derecesi, bu piyasaya tahakküm edenlerin, 

yani meşru dilsel beceriyi elinde tutanların tahakküm etme dereceleriyle paraleldir 

(Bourdieu ve Wacwuant, 2003: 141; ayrıca bkz. Bourdieu, 2015c: ss. 91-92). 

Bourdieu’ya göre “bir kimse söylemini değerlendirme, ona değer biçme ve bir 

fiyat koyma yeteneğine sahip alıcılara yönelik herhangi bir söylem ürettiğinde orada 

bir dilsel piyasadan söz edilebilir.” (2016a: ss. 149-50). Piyasa terimi burada 

ekonomik indirgemeci bir tarzda kullanılmaz, tersine dilsel mücadelelerin temelinde 

ekonomik olmayan nedenler de bulunur ve bunlar son derece önemlidir (Bourdieu ve 

Wacquant, 2003: 152). Dilsel yetkinlik tek başına dilsel bir performansın söz konusu 

piyasada değerinin ne olduğu konusunda bir bilgi sağlamadığı için başka faktörlerin, 

dil-dışı faktörlerin hesaba katılmasını gerektirir ve dil piyasası, dil-dışı faktörlerin alan 

teorisi içerisinde değerlendirilmesini mümkün kılar. Nasıl ki ekonomik metalar 

piyasasında belirli tekeller mevcutsa, aynı şekilde dil piyasasında da tekeller bulunur. 

Siyaset Bourdieu için dil piyasasındaki tekelleşmeye en iyi örnektir: “Siyasette 

sözcükler, bir kolektif iradesinin siyasal olarak meşru ifadesinin tekelini elinde 

bulundurdukları için, sadece teslim ettiklerinin yararına değil, aynı zamanda çoğu kez 

onların yerine de konuşurlar.” (Bourdieu ve Wacquant, 2003: 142). Dil önemli bir 

mücadele nesnesi olduğu için, ulusal mücadelelerde “verili bir toplumsal durumu 

karakterize eden siyasal tahakküm mekanizmaları ile dilsel değer yasalarının oluşum 

mekanizmaları arasında son derece bariz bir bağlılık ilişkisi söz konusudur.” (a.g.e., 

151). Dolayısıyla bir dil piyasasında faillerin ifade ettikleri söylemlerin, sözlerin sonuç 

vermesi, etki etmesi için yalnızca dilbilgisel anlamda doğru kelimelerin gramatik 

olarak söylenmesi yetmez, söylenen sözlerin toplumsal açıdan kabul gören sözler 

olması da gerekir (Bourdieu, 2016a: 149). Yani çözümleme, ancak dil piyasasının 

yapısını, yasalarını, işleyiş tarzını bilmekle yapılabilir. Dil piyasası, Bourdieu’nün dili 

bir mücadele nesnesi olarak konumlandırdığı zemindir.   



70 

 

 

 

Dilsel piyasanın temel yasası, piyasası olmayan bir yetkinliğin 

değersizleşmesidir. Yani yetkinlik, ancak onun bir değere sahip olduğu bir piyasa 

mevcutsa dilsel bir sermaye niteliği kazanabilir. Aksi takdirde yetkinlik, dilsel 

sermaye olmaktan çıkar. Sermaye ancak bir piyasası varsa sermaye niteliği 

kazanabilir, işlevselleşebilir ve kazanç sağlayabilir. Piyasanın belirli bir yapısının 

olması, ona bu yapıyı kazandıran nesnel ilişkilerle mümkündür. Piyasaya yapısını 

veren nesnel ilişkilerdir. Bu nesnel ilişkiler dilin içsel yapısı tarafından oluşmaz, “dil 

piyasası, dilsel ürünlerin üreticilerinin ve farklı konuşma pratiklerinin eşit olmadığı 

değer oluşum yasalarına sahiptir.” (a.g.m., ss. 152-153). Dil piyasası, sembolik iktidar 

üzerindeki mücadelelerin ürünüdür. Bu, belirli konuşma biçimlerinin otorite temelinde 

kodlanmasının güvence altına alındığı bir mücadeledir ve söylemlerin değiş-tokuş 

edildiği dilsel alanın genel bağlamının parçasıdır. Dil piyasası, dilsel güç ilişkileri, 

daha genel olarak güç, tahakküm ilişkileri üzerinden işler. Bourdieu bu durumu Bearn 

dilinde Bearnlilere hitap eden bir belediye başkanını örnek vererek açıklar:  

Eğer Fransızca hâkim dil olmasaydı, birlieşik bir dil piyasası olmasaydı, Fransızca meşru 

dil olmasaydı, meşru durumlarda konuşulması zorunlu olan meşru dil olmasaydı, orduda, 

pastanede, vergi dairesinde, okulda, günlük sohbetlerde vs. belediye başkanının halka 

Bearn dilinde hitap etmesi ‘dokunaklı’ olmayacaktı. Dilsel güç ilişkileri derken bunu 

kastediyorum işte. İçinde bulunulan hususi durumu aşan ilişkilerdir bunlar, bizzat 

durumun kendisine bakılarak yakalanabilecek olan etkileşim ilişkilerinin ötesinde, 

yalnızca bunlara indirgenmeyecek olan ilişkiler. Bu önemli, çünkü durumdan söz 

ettiğimizde, salt etkileşimi işin içine soktuğumuz için toplumsalı da işin içine 

soktuğumuzu zannediyoruz (a.g.m., 154; vurgular eklenmiştir).  

Bu alıntı, dilin iktidar ilişkilerinin bir aracı ya da dayanağı olduğu için, tüm 

dilsel ifadelerin gizil de olsa bir iktidar edimi olduğunu ve her dilsel alışverişin bir 

iktidar ediminin gücüllüğünü içermesi (Bourdieu ve Wacquant: 2003: 140) iddiasını 

ortaya koymanın yanı sıra aynı zamanda Bourdieu’nün dil analizlerinin yaslanmış 

olduğu realist ilişkisel metodolojisini38 neden benimsemiş olduğunu göstermesi 

açısından önemlidir. Çünkü alıntıda verilen örnekte de görüldüğü gibi söylem 

                                                

 

38 Bourdieu’nün eleştirel realist metodolojisi için bkz. (Vanderberghe, 2012).  



71 

 

 

 

düzeyinde dilsel eşitlik gösterilmesine rağmen neden söz konusu eşitliği sağlamak 

yerine bunun tam da eşitsizliği yeniden-ürettiğinin anlaşılması ancak bu metodolojik 

konumun hesaba katılmasıyla mümkündür. Dil, söylem düzeyiyle kendisini sınırladığı 

takdirde dili aşan ve toplumsal açıdan onu bir anlamda belirleyen dil-dışı unsurlar 

yakalanmamış olur. Bourdieu’nün realist ilişkisel metodolojisi dil analizinde birbiriyle 

ilişkili iki boyutu hesaba katar: tarihsel ve yapısal boyut. Taihsel boyut, doğallaştırılan, 

şeyleştirilen dili tekrar inşa edilmiş olumsal bir zemine çekerken; yapısal boyut 

ampirik düzeyi aşan katmanlaşmış bir gerçekliğin yakalanmasını mümkün kılar. 

Bourdieu’ya göre en basit dilsel alışveriş, özgül bir toplumsal otoriteyle 

donanmış konuşmacı ile bu otoriteyi farklı derecelerde kabul eden muhatap arasında 

olduğu gibi aynı zamanda onların ait oldukları gruplar, sınıflar arasındaki tarihsel 

iktidar ilişkileri ağını beraberinde getirir. Söz konusu iktidar ilişkileri dilsel alışverişte 

çoğunlukla görünmezdir. Bu, ampirik düzeye bağlı kalındığında görünmeyen iktidar 

ilişkilerinin yapısı ifşa edilmediği sürece dilsel alışverişteki mesajın içeriği 

anlaşılamaz. Bundan dolayı bir dil çözümlemesinde “cinsiyet, eğitim düzeyi, 

toplumsal köken, yerleşim vb. her tür konumsal koordinatı devreye sokmak gerekir. 

Tüm bu değişkenler ‘iletişimsel eylemin’ nesnel yapısının belirlenmesinin her anında 

müdahalede bulunur ve dilsel etkileşimin aldığı biçim, bilinçdışı kalan ve her zaman 

konuşanların ‘arkasından’ işleyen bu yapıya derinden bağlıdır.” (Bourdieu ve 

Wacquant, 2003: ss. 137-138; ayrıca bkz. 2016a: 153). Bourdieu, post-kolonyal 

teorinin de sıklıkla üzerinde durduğu olguları bu duruma örnek olarak gösterir. 

Sömürge ile sömürge sonrası yerli halk ve sömürgeciler ile ilgili şöyle kritik bir soru 

sorar: “tahakküm eden, eşitlik kaygısının bir teminatı olarak ezilenin dilini 

benimseyecek midir?” Ona göre işkâl ettiği konum açısından tahakküm eden, işkâl 

ettiği konum açıcından imtiyazsız sayılan “muhatabının düzeyine ‘inmek’ amacıyla 

hakim konumundan geçici ve gösterişçi bir biçimde feragat ederken, aslında varlığını 

sürdüren tahakküm ilişkisinden, onu inkar ederek yararlanır.” (a.g.e., 137 vd.). Bunu 

Amerika’da siyahlar ve beyazlar, Cezayir’de Cezayirliler ile Fransızlar arasındaki 

dilsel ilişkilerde gözlemlemek mümkündür. “[B]ir Fransız bir Cezayirliyle ya da siyahi 

bir Amerikalı bir WASP ile konuşurken, birbiriyle konuşan iki kişi değildir söz 

konusu olan: Onlar aracılığıyla bütün bir sömürgecilik tarihi ya da ABD’de siyahların 



72 

 

 

 

[…] iktisadi, siyasal ve kültürel olarak tahakküm altına alınma tarihidir.” (a.g.e., 139). 

Bu durumu, tarihsel ve toplumsal özgüllükleri ıskalamamak kaydıyla gerek 

sömürgecilik geçmişleri olan, gerekse bu geçmişin farklı bir tarzda şekillendiği 

toplumlar üzerinden okumak ve test etmek mümkündür.  

2.5.3. Sansür ve Örtmece: Üzeri Örtülen Her Söylem Sembolik Şiddet Uygular  

Bir dile sahip olmak ancak onunla belirli bir ilişki içinde olabilir, faillerin dilsel 

habitusla gelen farklı dilsel sermayelerine dil piyasası yasalarınca belirli değerler 

(kazanç-imtiyaz) biçilir. Kamusal alanlarda ya da Bourdieu’nün ifade ettiği piyasada 

her dilsel sermaye aynı oranda değere sahip değildir. Bu durum hem bir (oto)sansürün, 

örtmecenin hem de bu sansürün, örtmecenin nasıl işlediğinin anlaşılması için devreye 

sokulan sembolik iktidar işleyişini beraberinde getirir: Bourdieu için sansür 

(censorship) ve örtmece (euphemism) sembolik bir üretim ve yeniden üretim söz 

konusu olduğu için vardır.  

Yukarıda standartlaştırılmış, meşrulaştırılmış bir dilin diğer dil veya lehçeler 

aleyhine farkında olsun ya da olmasın onu kullanan faillere dilsel piyasada belirli 

kazançlar ve imtiyazlar sağladığını ulus-devlet bağlamında tartışmıştık. Şimdi, burada 

bu problemi, tarihsel oluşumunu akılda tutarak daha teorik çözümlemeye çalışacağız. 

Bourdieu açısından meşru bir dilin bir boyutu da sansür ve örtmecedir (öfenizm).  

Basitçe bir biçime sokma işlemi olarak tanımlanabilen örtmece, söylemlerin 

her zaman bir dereceye kadar “iyi konuşma”, “doğru konuşma” gibi normlarla işlerlik 

kazanması anlamına gelir. Sansür ve örtmece dil piyasasında belirli algılama 

normlarının dayatıldığının göstergeleridir. Hem dil piyasası hem de daha genel 

anlamda alan bir sansür mekanizması gibi işlediği için “[…]söz konusu alana adımını 

atan herkes […] derhal belirli bir yapının içinde, sermayenin dağılım yapısı içinde 

belirli bir yerde konumlandırıl[ır].” (Bourdieu, 2016d: ss. 169-170). Örtmece ve sansür 

arasındaki fark örtmecenin meşru dili kullananlar lehine uzlaşma oluşumları 

olmalarıdır. Bu, ifade edici ilgi ile dilsel üretimin belirli ilişkilerine içkin olan sansür 

arasındaki alışverişten hâsıl olan bir uzlaşma oluşumudur (Bourdieu, 1991b: 78). Dil 

piyasasında sansür ve örtmece basitçe bir kelimenin yerine başka kelime kullanmak 

değildir, daha temel bir bağlamda bu; piyasanın, kamusal yapılanmanın taleplerine 



73 

 

 

 

uygun ifade veya söylemlerin üretilmesi ve meşru olanların dayatılmasıdır. 

Bourdieu’nün ifadeleriyle:  

[…] her ifade, dışavurumsal bir çıkar ve söz konusu ifadenin içinde sarf edildiği alanın 

yapısı tarafından oluşturulan bir sansür arasında bir ayarlamadır. Bu ayarlama, sonu, 

sansürlenmiş söylemin en uç aşaması olan tam bir sessizliğe kadar gidebilecek olan bir 

örtmece faaliyetinin ürünüdür.[…] belirli bir alanda neyin söylenebilir olduğu, şekle 

sokma olarak adlandırabileceğimiz [örtmece] bir işlemin sonucudur: konuşmak biçim 

vermek demektir. Bununla, söylemin en belirgin özelliklerini, biçimsel özelliklerini ve 

sadece özelliklerini de değil, üretiminin toplumsal koşullara borçlu olduğu şeyleri işaret 

etmek istiyorum.” (2016d: ss. 167-168; ayrıca bkz. 1991b: ss. 78-79).  

Belirli ifade ve söylemlerin sansürlenmesi ya da meşru ifade veya söylemler 

doğrultusunda faillerin kendilerine hem dilsel ifade anlamında hem de bedensel 

anlamda “çeki-düzen” vermeleri sembolik güç ve sembolik şiddet yoluyla sağlanır. 

Bu, sembolik güç ve şiddete maruz kalanların katkısı olmaksızın gerçekleşmez, bunun 

nedeni maruz kalanların sembolik güç ve şiddeti bu şekilde inşa etmelerinden 

dolayıdır (Bourdieu, 2015d: 56). “Her ifade bir tür sembolik şiddettir ve söz konusu 

şiddetin uygulanabilmesinin olmazsa olmaz koşulu, uygulayan ve maruz kalan 

tarafından olduğu şey olarak, yani şiddet olarak doğru şekilde teşhis 

edil(e)memesidir.” (Bourdieu, 2016d: 171). Dilin standardizasyonu ve 

meşrulaştırılması belirli konuşma biçimlerinin onaylanmasını, ödüllendirilmesini 

diğerinin ise susturulmasını beraberinde getirir. Burada susturulan dil, meşru kabul 

edilmeyen söylemler faillerin toplumsal yaşamlarıdır esasında. Can alıcı olan nokta 

Bourdieu’de sansürleme ve örtmecenin üstten inmeci bir tarzda korkutma ve 

cezalandırma yoluyla yapılmamasıdır (Bourdieu, 1991e: ss. 137-162).  Dilsel piyasa o 

denli yapılanmıştır ki söylemler adeta otomatik olarak sansürlenir. Failler meşru kabul 

edilen söylemleri, dilleri içselleştirdiklerinde ise sembolik şiddetin yürürlükte olduğu 

her an sansürün yanı sıra bir otosansür de işler. Bourdieu’nün ifadeleriyle:  

Sembolik üretim söz konusu olduğunda, olası kâr beklentisiyle piyasa tarafından 

uygulanan kısıtlama, doğal olarak, yalnızca söyleme tarzını değil, aynı zamanda neyin 

mümkün olacağını da belirleyen, önceden tahmin edilen bir sansür, bir otosansür biçimini 

alır (Bourdieu, 1991b: 77). 



74 

 

 

 

Otosansürün tezahürünü Bourdieu’nün de sıklıkla ifade ettiği gibi orta sınıftan 

gelenlerin üst sınıfların dilini taklit etmelerinde görebiliriz. Görünmez olan ve tam da 

bundan dolayı ampirik gözlemin ötesindeki belirlenimlerin çözümlenmesi için realist 

bir bilim anlayışını gerektiren sembolik yapıların kendileri yapılandırıldıkları için bir 

yapılandırma gücüne sahiptir. Gerçekliği inşa etme gücüne sahip olduğu için sembolik 

güç, etkileşim ilişkilerine indirgenerek analiz edilemez. Çünkü bu, iktidar ilişkilerini 

iletişim ilişkilerine indirgemek anlamına gelir. İletişim ilişkilerinin faillerin biriktirdiği 

maddi veya sembolik güce bağlı olan hediye ve potlaç gibi güç ilişkileri olduğunu 

söylemek yetmez, çünkü aynı zamanda sembolik sistemler, politik işlevlerini yerine 

getiren yapılandırılmış ve yapılandırıcı iletişim ve bilgi araçlarıdır. Sembolik iktidarın 

ayırt edici özelliği, ampirik görünümlerin altında yatan iktidar ilişkilerine dayanır ve 

Weber’in ifade ettiği gibi tahakküm edilenin evcilleştirilmesine katkıda bulunur, yani 

bir sınıfın, grubun diğerine hükmetmesine, sembolik şiddetin uygulanmasına yardımcı 

olurlar (Bourdieu, 1991d: ss. 166-168). 

2.5.4. Sembolik Güç ve Sembolik Şiddet: Bütün Dilsel İfadeler Bir Güç Edimidir 

Farklı sınıflar, toplumsal gruplar kendi çıkarlarına en uygun sosyal dünya 

tanımını empoze etmeyi amaçlayan sembolik bir mücadele içinde oldukları için 

eşitsizliklerin yeniden üretiminin en bariz halinin dil üzerinden tezahür ettiğini 

söylemek mümkündür. Yanı sıra mücadele, faillerin sosyal yaşamlarının, dillerinin 

meşruluğunu ortaya koymak için de gerçekleştirilir. Bu, eşitlik temelinde bir alanın, 

kamusal temsilin kurulmasına yönelik bir çatışmadır. Fakat Bourdieu, düşünce 

faaliyetinde kullanılan araçların da baskın ve meşru dil, düşünce ve söylem 

faaliyetinin ürünü olmasından ötürü bir handikapa dikkat çeker. Böylece ideolojik 

duruşlar alanının, toplumsal konumlar alanının şekil değiştirmiş bir biçimde yeniden 

üretmesini mümkün kılar. Bourdieu söz konusu sınıfların, toplumsal grupların 

mücadeleye ya doğrudan ya da gündelik hayatın sembolik çatışmaları için veya 

vekâleten meşru sembolik şiddetin tekeli üzerindeki bir mücadele üzerinden 

girebildiklerini ifade eder (1991d: 168). Dolayısıyla mücadele bir anlamda meşru 

sembolik şiddet tekelini elde etme veya muhafaza etme mücadelesidir. Meşru söylem 

tekelini kurmak, kamusal alandaki söylemlerin geçerliliğini denetim altına tutmak 

demektir. Bu, eğitim sistemi, dilbilim, özellikle akdemiya üzerinden dile dayanan 



75 

 

 

 

sembolik şiddetin topluma yaygınlaştırılmasıyla mümkündür. Çünkü “sembolik 

sistemler, ayırt edici güçlerini, onlar aracılığıyla ifade edilen iktidar ilişkilerinin 

yalnızca yanlış anlaşılan anlam ilişkileri biçiminde tezahür etmesi gerçeğine 

borçludur.” (a.g.m., 170).  

Bourdieu sembolik şiddeti ilk antropolojik çalışmalarında işlemeye başlasa da 

esas olarak bu çalışmalarının verilerine dayanan Eril Tahakkümde (2015d), Kabiliye 

toplumundaki kadın-erkek arasındaki iktidar ilişkilerini analiz ederken esaslı bir 

tanımlamasını yapar. Sembolik kavramı Bourdieu’de manevi, indirgemeci vb. 

anlamlarda kullanılmaz (Bourdieu, 2015c: ss. 49-50). Bourdieu sosyolojisinde 

sembolik şiddetin en derine kök saldığı iki alan vardır: dil ve beden.39 Esasında 

paradoksal bir itaat olan sembolik şiddet: 

[…] yumuşak, kurbanlarınca bile hissedilmeyen ve görülmeyen, çoğunlukla iletişimin ve 

tanımanın, veya, daha kesin olarak tanımamanın, kabullenmenin veya hatta, hissetmenin 

saf sembolik kanallarıyla uygulanan şiddet[tir]. Olağandışı ölçüde olağan olan bu 

toplumsal ilişki böylece, tahakküm eden kadar edilenin de tanıdığı ve kabullendiği bir 

sembolik ilke adına uygulanan tahakkümün mantığını yakalamamız için paha biçilmez bir 

fırsat sunmaktadır: bir dil (veya bir telaffuz), bir hayat tarzı (veya bir düşünme, konuşma 

veya eyleme biçimi), ve daha genel itibarıyla, ayırt edici bir özellik, nişan veya yafta (ki 

bunlar arasında sembolik açıdan en etkilisi mükemmelen keyfi ve öngörülemez bir 

bedensel hassa olan deri rengidir) (a.g.e., ss. 11-12). 

Toplumsal failler, “belirlenimlere tabi olduklarında bile kendilerini belirleyeni 

yapılandırdıkları ölçüde belirleyenin etkililiğini üretmeye katkıda bulanan” (Bourdieu 

ve Wacquant, 2003: 166) failler oldukları için sembolik şiddetin ve dolayısıyla 

tahakküm ilişkilerinin yeniden üretilmesinde rol oynarlar. Yani onlar yukarıda ifade 

edilen suç ortaklarıdır. Sembolik şiddet fiziksel şiddetten farklı olarak failleri belirli 

rollere ve davranışlara zor kullanılarak sevketmediği için “şiddet” olarak görünmez ve 

fakat fiziksel şiddetten daha güçlü bir etkiye sahiptir. Failler içinde doğdukları 

toplumsal dünyayı olağan, doğal kabul ederler: “Hükmedilenler, tahakküm ilişkilerine 

                                                

 

39 Yukarıda da ifade edildiği gibi Bourdieu’da dil ile kurulan ilişkinin bedenle kurulan ilişkiyle 

yakından bağlantılı olduğunu tekrar hatırlatmak isteriz.  



76 

 

 

 

hükmedenlerin bakış açısıyla oluşturulmuş kategorilerle bakarlar, bu da bu 

kategorilerin doğalmış gibi görünmelerine yol açar.” (a.g.e., 50). Hiçbir etkin aşılama 

ve ikna çabası içermemesi bakımından Gramsci’nin hegemonya kavramından farklı 

olarak sembolik şiddet, toplumsal failler üzerinde kendi suç ortaklığıyla uygulanan bir 

şiddet biçimidir (Bourdieu, 1991c: ss. 50-51; 163 vd.; Bourdieu ve Wacquant, 2003: 

ss. 166, 167). Sembolik şiddet en etkili tahakküm mekanizmalarından biri olmasının 

nedeni oldukça incelikli, görünmediği için bir “şiddet” olarak tanımlanmamasındandır. 

Sembolik olarak yapılandırılmış toplumsal dünya, sembolik şiddet üzerinden faillerin 

aşina olduğu ve bundan dolayı farkına varamadıkları tahakküm yapılarını erken ve 

uzun süreli bir deneyimle yeniden üretir (2015c: ss. 55-55). Diğer bir ifadeyle 

sembolik sistemler yapılandırıldığı için deneyimi yaptıkları gibi düzenleyebilirler ve 

deneyimi düzenledikleri için pratikle pekiştirilirler. Tahakküm, sembolik sistemlerin 

kendi kategorilerini nihai olarak türettikleri iktidar ilişkilerine dayandırarak perçimler. 

Sembolik şiddetin kaynağında, aydınlatmanın kâfi geleceği şaşkın bilinçler değil, 

kendilerinin de ürünü oldukları tahakküm yapılarıyla uyumlu yatkınlıklar yattığı için, 

sembolik tahakkümün kurbanlarının mütehakkimlerle olan işbirliği ilişkisinde bir kopuş, 

ancak hükmedilenlerin hem hükmedenler hem de kendileri hakkında hükmedenlerin bakış 

açısını benimsemelerine yol açan yatkınlıkları üreten toplumsal koşullarda köklü bir 

dönüşüm gerçekleştiğinde ortaya çıkabilir. Sembolik şiddetin, bilinç ve istek düzleminin 

aşağısında bir tanıma ve tanımama pratiği aracılığıyla uygulamaya geçebilir; tüm 

görünümler, buyruklar, imalar, cazibeler, tehditler, sitemler, düzenler ve düzen çağrıları 

da taşıdıkları “hipnotik güçleri” bu pratikten devşirirler. Ancak ve ancak yatkınlıkların 

işbirliğiyle işlevini yerine getirebilen bir tahakküm ilişkisi, kendi sürekliliği veya 

dönüşümü için, bu yatkınlıkların da birer ürünü olduğu yapıların sürekliliği veya 

dönüşümüne derinden bağımlıdır (a.g.e., ss. 58-59). 

İkna ve zora dayalı değil, rızaya dayalı olduğu için sembolik şiddet “bir suç 

ortaklığı”dır. Hanks’ın da ifade ettiği gibi söz konusu suç ortaklığı, pratiğin 

merkezinde yer alır. Bourdieu bunu, bilinçli bir gizlemeyle değil, dil dâhil semiyotik 

sistemler, habitus ve alan arasındaki yapısal ilişkilerle açıklar. Bourdieu bu analizi üç 

aşamada gerçekleştirir. İlk olarak yapısalcılık gelenekle dirsek teması kurarak; 

sembolik sistemlerin içsel olarak yapılandığını, kendi tarihsel dinamiklerine sahip 

olduğunu ve mantıksal olarak somutlaştıkları edimlerden önce geldiğini ortaya koyar. 



77 

 

 

 

Daha sonra Kant, Cassirer, Sapir, Whorf ve Amerikan antropolojisinden hareketle, bu 

sistemlerin içinde sosyalleşenlerin yaşadığı dünyaları inşa ettiğini gözlemler. Dilsel 

görecelik kisvesi altında geliştirilen rutin dil kullanımı, dilin kendisi de dâhil olmak 

üzere faillerin gerçekliği kavradığı ve temsil ettiği hazır kavramlar sağlar. Böylece bir 

dili konuşan failin bir sınıflandırma, seçici ayrımlar ve değerlendirmeler evreninin 

gömülü olduğunu ortaya çıkarır. Suç ortaklığı bu noktada kendini gösterir: sembolik 

sistemler yapılandırıldığı için deneyimi düzenlerler ve deneyimi düzenledikleri için 

pratikte pekiştirirler. Burası, Durkheim ve Mauss’ün Bourdieu üzerindeki etkisini 

görmek açıcından önemlidir. Üçüncü aşama ise diğer iki aşamanın emek ve üretim 

ilişkileri temelinde sınıf ayrımlarına, yani genel anlamda ekonomi politiğe bağlama 

aşamasıdır.40 Formel hiyerarşiler, sosyal hiyerarşiler tarafından motive edildiği kadar, 

sembolik sistemler de güç farklılıklarından doğar ve bunları pekiştirirler (Bourdieu, 

1991d: ss. 163-170; Hanks, 2005: ss. 76-77). 

Bourdieu’nün dil sosyolojisi genel sosyolojisi içerisinde her ne kadar az yer 

kaplar gibi görünse de özellikle sembolik güç ve sembolik şiddet gibi kavramlarla 

düşünüldüğünde önemli bir konumdadır. Kendisinin makale düzeyinde doğrudan dil 

üzerine metinleri bulunsa da müstakil bir çalışmasının olmaması teorisinde dil 

analizlerinin arka planda kalmasına yol açmıştır. Fakat genel teorisinde, özellikle 

devlet ve eğitim alanındaki çalışmalarında dil problemi güçlü bir biçimde bulunur. Bu 

alandaki çalışmaları dikkate alındığında, çalışmalarının arka planında dilin temel bir 

unsur olduğu görülecektir. Fakat her ne kadar sosyolojisi arka planda dil probleminden 

etkilense de; çalışmalarının çıktıları itibarıyla tali bir konumda olduğunu da ifade 

etmek gerekir. Bu açıdan dil onun sınıfsal analizinin altında değerlendirilmelidir. Bu 

da genel sosyolojisiyle uyumludur. Bu uygunluk, dil çözümlemelerine gelen eleştiriler 

üzerinden yakalanabilir.  

Dil üzerine Bourdieu’ya gelen temel eleştiri failliğin özerkliğine alan 

açmamasına yöneliktir (Susen, 2013: ss. 220-227; Mayles, 1991: 880, ss. 890-895; 

                                                

 

40 Dili ekonomi politik üzerinden analiz eden bir çalışma için bkz. (Irvine,1989). Irvine, Bourdieu’nün 

dil piyasası düşüncesini olumlar ve fakat varsayımsal dizinselliğe indirgendiği için dilin ekonomi 

politiğindeki rolünün tamamen buradan türetildiği eleştirisinde bulunur (a.g.m., ss. 255-256).  



78 

 

 

 

Jenkins, 2006: 102; Salö, 2015: ss. 534-535). Bu, daha temel bir bağlamda toplumsal 

güç ilişkilerinin üretilmesinde ve yeniden üretilmesinde bir uğrak olarak düşünülen 

dilin toplumsal dönüşümde nasıl bir etkisinin olduğunun cevapsız kalmasındandır.41 

Aslında Bourdieu bu problemin farkındadır fakat değişimi dilsel faillikle42 

ilişkilendirmez. Bu bağlamda şu temel soruları sorar: “piyasadaki farklı toplumsal 

sınıflara ait dilsel ürünlerin değerini belirleyen yasaların tamamını değiştirilmeden 

eğitim sisteminde kullanılan dili değiştirmek mümkün müdür? Veya dil alanındaki 

tahakküm ilişkilerini değiştirmeden, yani genel anlamda tahakküm ilişkilerini 

değiştirmeden bunu yapabilmek mümkün müdür?” (2016b: 124). Bourdieu’ya göre 

dilsel alanlarda değişimin gerçekleşmesi, dil alanı dışındaki değişimlerle ancak 

mümkündür. Dolayısıyla Gorski’nin de (2015) ifade ettiği gibi Bourdieu’de toplumsal 

değişim daha temel, yapısal bir bağlamda ve tarihsel olarak değerlendirilir.43 Bu 

durumun olgusal karşılığı kriz durumlarıdır. Kriz dönemleri ya da devrim 

dönemlerinde genel yapısal ilişkiler değiştiği için dilsel ilişkiler de değişime uğrar. 

Siyasal olasılık koşullarının neler olduğu sorusu sorulmadan dilsel failliğe alan açmak, 

onu özerkleştirmek tehlikeli bir ütoyadır (a.g.m., ss. 125-130). Aslında yukarıda 

Bourdieu’ya dil üzerinden yapılan eleştirinin genel teorisi bağlamında 

düşünüldüğünde bir nebze haksız bir eleştiri olduğunu söylemek mümkündür. 

Bourdieu ulus-devlet, eğitim ve dilbilimciler tartışmasında defaatle bizlere dilin 

bağımsız değil, bağımlı bir değişken olduğunu ifade etmiştir. Bourdieu’nün dil 

analizlerine yönelik eleştiri de doğrudan dilden başlanmamalı, eleştiri genel 

teorisinden başlatılarak dile kayrılmalıdır.  

                                                

 

41 Toplumsal yeniden üretimin nasıl toplumsal dönüşüme dönüştüğü problemi üzerinden başka 

sosyologların yanı sıra Bourdieu’yü de eleştiren bir metin için bkz. (Sewell, 1992). 
42 Dili bir sosyal eylem olarak ele alan ve buradan hareketle dilsel faillik kavramını tartışan bir metin 
için bkz. (Ahearn, 2011).  
43 Gorski’nin temel tezi, Bourdieu’nün bir toplumsal değişim teorisyeni olarak değil de yeniden üretim 

teorisyeni olarak görülmesinin nedeni çalışmalarının İngilizce tercümelerindeki seçiciliktir. 

“Bourdieu’nün yeniden üretim teorisyeni olarak ünü sadece eserlerinin nasıl alımlandığıyla ilgili değil, 

nasıl yorumlandığı da etkilemiştir; yani sadece hangi eserlerinin okunduğu değil bu eserlerin nasıl 

okunduğu üzerinde de etkili olmuştur.” (a.g.m., 26). Örneğin habitus kavramı “erken dönem 

çalışmalarında[Cezayir’de yaptığı çalışmalar] toplumsal yeniden üretimin bozulmasını açıklamak için 

kullanılır; orta dönem çalışmalarında ise toplumsal yeniden üretimin başarısını açıklamak için 

kullanılmıştır.” (a.g.m., 27). Ona göre Bourdieu’nün erken ve geç dönem eserleri toplumsal değişim 

üzerinde tarihsel olarak durur. Bununla birlikte Gorski Bourdieu’nün İngilizceye çevrilen tüm 

eserlerinin yıllara göre İngiliz dilindeki bütün alıntılama yüzdelerini ortaya koyar.   



79 

 

 

 

Bourdieu’nün dil analizlerine yönelik bir eleştirinin başlangıcı dilin sağladığı 

imtiyazların yalnızca sembolik güç ve sembolik şiddetle kurulmuş olduğu yönündeki 

tezine yönelik olabilir. Her ne kadar Bourdieu arka planda Fransız toplumu ve devleti 

üzerinden analiz gerçekleşitiriyor olsa da onun dil çözümlerinin başka toplumlara ve 

devletlere uyarlanması ancak bu iki unsura fiziksel şiddet unsurunun da katılmasıyla 

mümkün olacaktır. Ulus devletleşme sürecinde meşru görülmeyen dillerin fiziksel 

şiddetle dahil farklı uygulamalarla yasaklandığı bilinir. Bourdieu’nün dil 

çözümlemeleri saha çalışmaları için operasyonelleştirilirken siyasal ve toplumsal 

koşullar dikkate alınarak bazı kavramsal genişletmelere gidilmelidir. Dolayısıyla 

Bourdieu’nün dil üzerine analizleri belirli tarihsel, toplumsal ve siyasal koşullarla 

çerçevelendirilmiştir. Bir sonraki bölümde tartışılacak olan Habermas, dil teorisini 

Bourdieu’den farklı olarak evrensel bir nitelikle ortaya koymaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



80 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

JURGEN HABERMAS’IN DİL SOSYOLOJİSİ 

Dili sosyolojik analizinin temel bir birimi yapan çağdaş sosyologların başında 

gelen Habermas, dil sosyolojisini oldukça kompleks bir yapıda çerçevelendirir. Bu 

kompleksli yapı onun ağdalı bir anlatıma sahip olmasının yanı sıra esas olarak dili 

sosyolojik analizin temel bileşeni kılarken farklı disiplinler içerisinde hareket 

etmesiyle ilgilidir. Özellikle felsefe alanındaki yoğun tartışmaları gündem edinmesi bir 

sosyolog için meşakkatli bir anlama çabasını beraberinde getirmektedir. Bu bilhassa 

Habermas gibi en felsefi sosyolog ya da en sosyolojik filozof olarak (Vandenberghe, 

2016: 348) nitelendirilen bir sosyal bilimci için geçerlidir. Fakat Habermas’ın 

metinleri yalnızca felsefe alanındaki temel tartışmalarla değil, aynı zamanda iktisat, 

antropoloji, psikanaliz, dilbilim gibi pek çok disiplin içerisindeki tartışmaları da ihtiva 

etmektedir. Teorisini anlamdaki güçlük bütün bu disiplinlerle diyalog halinde hatta 

çoğu zaman söz konusu disiplinlerin sınırlarını ihlal ederek bir analiz gerçekleşmesiyle 

ilgilidir. Habermas disiplinler arası denilebilecek bir konumdan sosyolojik teorisini 

inşa etmiştir. Bu bağlamda pek çok isimle eleştirel diyaloğa girmiştir: I. Kant, G. W. 

F. Hegel, C. S. Pierce, G. H. Mead, J. Dewey, L. Witgenstain, J. L. Austin, J. Searle, 

N. Chomsky, S. Freud, J. Piaget, K. Marx, G. H. Gadamer, G. Lukacs, M. 

Horkheimer, T. W. Adorno, H. Marcuse, W. Benjamin, M. Weber, E. Durkheim, T. 

Parsons, N. Luhmann söz konusu isimlerden bazılarıdır. Aslında sadece bu 

etkilenimler bile teorisinin ya da daha iyi bir ifadeyle projesinin ne denli geniş 

kapsamlı olduğunu gösterir. Habermas’ın teorisinin bir diğer özelliği (etkilendiği 

isimlerde ve farklı disiplinler içerisindeki tartışmalara müdahil olmasından da 

görüleceği gibi) birbirlerine zıt isimleri ya da gelenekleri bir sistematiklik içerisinde 

sentezlemeye çalışmasıdır. Uzun entelektüel yaşamı boyunca ahlaktan siyasete, 

hukuktan dine varıncaya dek hacimli bir külliyat meydana getirmiştir. Tarihsel olarak 

bakıldığında düşüncesi pek çok uğraktan geçerek; nihayet 1981’de yayınlanan 



81 

 

 

 

klasikleşmiş iki ciltlik çalışması olan İletişimsel Eylem Kuramında44 

çerçevelendirilmiştir. 

İEK Habermas’ın uzun yıllar belirli uğraklarını yazdığı genel aydınlanma 

projesinin sosyolojik ve felsefi temelini oluşturmuş ve deyim yerinde ise ete kemiğe 

büründürmüştür. Çalışmada Habermas, bu projenin en temel bileşeni olarak gördüğü 

dil problemini sosyolojikleştirerek tafsilatlı bir analiz ortaya koymuştur. Bu, 

Habermas’ın düşüncesinde belirli kırılmaların, değişim ve dönüşümlerin olmadığı 

anlamına gelmez. Sosyolojisi ve felsefesi doğrusal bir hatta ilerlenerek 

şekillenmemiştir. Her ne kadar farklı bağlam ve alanlarda yaptığı çalışmaların nihai 

ufku genel aydınlanma projesi olarak okunabilse de; Habermas, bu nihai ufka varırken 

düşüncesinde bazı değişiklikler yapmıştır. Bu kırılmaların en derini dile 

yaklaşımındadır. Çünkü kırılma, bilinç felsefesinden dilbilimsel harekete kaymasıyla 

gerçekleşmiştir.  

Bilgi ve İnsani Çıkarlardaki çözümlemelerinin halen bilinç felsefesine bağlı 

olduğunu ifade eden Habermas, bunun kendisini bir çıkmaza sürüklediğinin 

farkındadır ve yavaş yavaş bilgi teorisinden bir kopmuş gerçekleştirerek dile dönüş 

hareketinden etkilenmiştir. Böylece temeline dili yerleştirdiği bir eylem teorisi 

inşasına yönelmiştir (Habermas, 2011: 263; 2001: 15 vd.; Beart, 2017: 170; 

Vandenberghe, a.g.e., 315, 347). Dil, Habermas için projesini tutarlı bir biçimde 

çerçevelendirmek, tamamlamak için hem en temel kavramlardan biri hem de 

düşüncesindeki çıkmazları aşmak için metodolojik bir araç olmuştur.  

İEK yapıtı yirmi yıldan fazla süren bir mesainin ürünüdür. Hem sosyoloji hem 

de felsefedeki temel referans kaynaklarından biri olan kitap iki cilt olarak 

yayınlanmıştır. Çalışmada sosyolojik, felsefi ve dilbilim alanındaki farklı yaklaşımlar 

belirli bir amaca yönelik olarak bir araya getirilmiştir. Habermas daha kitaba başlarken 

İEK’nın nasıl anlaşılması gerektiğini ifade eder. Ona göre İEK bir üst kuram değil, 

kendi eleştirel ölçülerini ortaya koyan bir toplum kuramının başlangıcıdır (2001: 18). 

                                                

 

44 Bundan sonra İEK olarak geçecektir.  



82 

 

 

 

Bu bağlamda ilgili literatürün eleştirel bir değerlendirmesiyle rasyonalite kavramının 

sosyolojik ve felsefi bağlamlarını tartışmış ve nihayet temel kavramı olan iletişimsel 

eylemi inşa etmiştir. Bu kavramla Habermas özne felsefesinden dil pragmatiğine 

geçişi gerçekleştirmiş ve rasyonelliği de dilsel iletişimin yapıları içine yerleştirmiştir. 

Habermas dile dönüş hareketini45 dikkate alarak bir kuram geliştirirken sosyolojik 

gelenekle ilişkilerini sürdürmüştür. Dolayısıyla bir önceki bölümde Bourdieu’de 

olduğu gibi Habermas da sosyolojik klasiklerle, özellikle Weber, Marx, Mead, 

Durkheim, Parsons gibi isimlerle sürekli bir diyalog halinde olmuştur. Dil problemi ise 

L. Wittgenstein, J. L. Austin ve J. Searle üzerinden kurama dâhil edilmiştir. Özelikle 

dilin yaşantı dünyasındaki merkezi konumuna dair yaptığı analizlerle G. H. Mead, C. 

Sanders, W. Pierce ve J. Dewey üzerinden pragmatist geleneğe yakınlaşmıştır. Yanı 

sıra hermeneutik gelenekten özellik G. H. Gadamer ile dil problemi üzerinden girdiği 

tartışmaların46 önemi haizdir. Frankfurt Okulu’nun son büyük temsilcisi olarak kabul 

edilen Habermas İEK’yle eleştirel teoriyi, özellikle Adorno ve Horkheimer’ın 

fikirlerini dile göre yeniden düzenler (Lafont, 2018: 50). Kuramı özellikle 1960’larla 

birlikte ön plana çıkan ve sentezci olarak nitelendirilen bazı sosyologların kuramları 

gibi belirli bazı ayrımlar üzerinden inşa edilmiştir. Vandenberghe bu durumu şu 

şekilde ifade eder:  

[H]abermas’ın tüm teorisi şöyle ya da böyle basit bir metateorik ayrıma, yani ‘çalışma’ 

yahut ‘stratejik eylem’ ile ‘etkileşim’ yahut ‘iletişimsel eylem’ arasında çizdiği ayrıma 

dayanır. Bir dizi türetilmiş ya da eklenmiş metateorik ikicilik, söz gelimi özne felsefesi ile 

öznelerarasılık arasındaki, formel araçsal akıl ile iletişimsel akıl arasındaki ve hatta yaşam 

dünyası ile sistem arasındaki, her biri eski eleştirel teorinin çıkmazından kaçmaya çalışan 

ikicilikler, söz konusu temel ayrımın pek çok farklı biçimde karşımıza çıktığını gösterir 

(a.g.e., 306).  

Habermas evrensel edimbilimin sosyolojik iletişimsel eylem kavramının 

temellerini oluşturduğunu düşündüğü için tarih felsefesinden evrimci bir bakış açısına 

yönelmiştir. Ona göre toplumsal evrim hem prensipte bir ilerleme tarihini temsil eder, 

hem de toplumsal anomilerin çıkmasına neden olur. Temel projesi söz konusu 

                                                

 

45 Dile dönüş hareketini ve Habermas düşüncesi üzerindeki etkisi daha sonra ele alınacaktır.  
46 Bu tartışma ileride ele alınacaktır.   



83 

 

 

 

anomilerin, krizlerin farkındalığıyla oluşturulmuştur. Habermas modernleşmenin farklı 

ilerici potansiyellerinin tarihsel açıdan eşit olarak gerçekleşmediğinin farkındadır ve 

bunun üzerinde özellikle durur. O, bir savunucusu olarak modernitenin 

potansiyellerinin henüz tamamen gerçekleşmediğini ifade eder ve bundan dolayı 

özellikle şeyleşme problemi bağlamında aydınlanma projesini tüketmemek gerektiği 

düşüncesindedir. Bu doğrultuda Habermas’ın kuramı rasyonalite tartışması ile başlar 

ve modernitenin bir potansiyeli olan iletişimsel rasyonalite kavramının tafsilatlı bir 

analiziyle şekillenir. 

Her ne kadar Habermas’ın bütün çalışmalarına nihai bir ufuk belirlemek 

mümkün olsa da onun farklı bağlamlarda yazdığı bütün çalışmalarını tek bir çalışmada 

değerlendirmek mümkün değildir. Bu açıdan bu bölümde bir bütün olarak çalışmaları 

analiz edilmeyecektir. Dilin sosyolojik analize dâhil edilmesiyle birlikte sosyolojik 

çözümlemeye nasıl etki ettiği temel problemi üzerinden Habermas’ın sosyolojisi 

değerlendirilecektir. Teorisi, dil sosyolojisi bağlamında deyim yerinde ise yeniden 

çerçevelendirilecektir. Gerçekten de dil Habermas gibi sosyolojide önemli açılımlar 

sağlayan sosyologların çalışmalarında temel bir unsur kılındığı için artık sosyolojik 

çözümlemenin tematik bağlamda söz konusu sosyologları dil eksenin değerlendirmeyi 

zorunlu kılmaktadır. Bu açıdan Habermas üzerine bu bölümde dilin sosyolojik 

analizinin nasıl temel bir birimi yapıldığı ve bunun dil sosyolojisi açısından neden 

önemli olduğu vb. sorular çerçevesinde bir tartışma yapılacaktır. Diğer bir ifadeyle 

oldukça basit bir unsur olarak görülen dilin veya konuşmanın sosyolojik analizin temel 

nesnelerinden biri kılınmasının modernite gibi oldukça geniş kapsamlı olan bir konuya 

yaklaşımı nasıl dönüştürdüğü anlaşılmaya ve açıklanmaya çalışılacaktır. Bu 

doğrultuda öncelikli olarak Habermas’ın rasyonalite tartışması analiz edilecektir. Daha 

sonra merkeze aldığımız temel çalışması, İEK’nin üzerine inşa edildiği temel ayrım 

olan sistem ve yaşantı dünyası ayrımı tartışılacaktır. Habermas’ın dil çözümlemeleri 

rasyonalite ve yaşantı dünyası kavramları bağlamında anlaşılabildiği için bu iki 

izlekten sonra dil problemi analiz edilecektir.  

3.1. Rasyonellik Sorunu 

Habermas İEK çalışmasının ilk cildini rasyonellik problemine ayırmayla 

rasyonelliğin bütün projesi içerisinde ne derece merkezi bir yer tuttuğunu gösterir. 



84 

 

 

 

Nitekim kendisi aklı felsefenin temel konusu olarak görürken (Habermas, 2001: 25) 

aynı zamanda rasyonellik sorunun sosyolojiye dışarıdan getirilmediğini ifade eder 

(a.g.e., 19, ss. 25-31). Ona göre sosyal bilimler içerisinde yalnızca sosyoloji 

rasyonellik sorunuyla en fazla ilişki kurmuştur. Bunun temel nedeni sosyolojinin var 

olma sebebiyle ilgilidir. Sosyoloji modern bir bilim olarak ortaya çıktığında temelde 

rasyonellik problemini toplum için yeni bir birleştirici ve düzenleyici normlar ve 

kurallar temelinde ele almıştır. Bu bağlamda Habermas hukuk ve din sosyolojisinin, 

sosyoloji disiplininin çekirdeğini oluşturduğunu ifade eder. Kendi ifadesiyle “sosyoloji 

hep bir toplum kuramı olarak kalmış […] ve bu yüzden rasyonelleşme sorunlarını, 

öteki disiplinler gibi, kendinden uzaklaştıramamış, yeniden tanımlayamamış ya da 

küçük boyutlara indirgeyememiştir.” (a.g.e., 29). Dolayısıyla sosyoloji ve rasyonellik 

yani akıl arasında ontolojik bir ilişkinin söz konusu olduğunu söylemek mümkündür. 

Fakat Habermas, rasyonellik problemini farklı bir biçimde ele alır ve modernlik 

projesine uygun bir çerçevede yeniden tanımlar. Habermas’a göre sosyolojisinin 

özgünlüğü rasyonellik problemine getirdiği yeni bakış açısında temellendirilmelidir. 

Ahlak, siyaset bilimi, dilbilim, felsefe vb. disiplinlerde metin üreten biri olarak 

Habermas’ın bu disiplinlerde ele aldığı muhtelif konular rasyonellik kavrayışına 

getirdiği yeni çözümlemeye dayanır. 

Habermas, rasyonellik kavramını çalışmasının birinci cildinin büyük bir 

bölümünü Weber’le eleştirel bir diyalog içerisinde tartışır. Rasyonellik Habermas için 

modernite konusuyla yakından ilişkilidir. Dolayısıyla onun rasyonelliğe olan ilgisinin 

temelinde modernite konusundaki düşüncesi, diğer bir değişle modernlik projesiyle 

yakın bir ilişkisi vardır. Bundan dolayı “Habermas’ın modernite teşhisi Weber’le 

başlar, devam eder ve biter; ancak vardığı sonuç Weber’inkinden oldukça farklıdır.” 

(Çiğdem, 2012: 181). Bu sonuç kabaca şu şekilde ifade edilebilir: Habermas, 

moderleşmenin bütüncül bir akıl potansiyelini açığa çıkardığını fakat rasyonel 

potansiyellerin kısmen (tek taraflı) kullanıldığı için çarpıtılıp yıkıcı etkiler ürettiği 

düşüncesindedir. Bu tek taraflı gelişmişliği göstermek için Habermas, tamamen 

araçsal rasyonalitenin ötesine geçen bir akıl kavrayışına ihtiyaç duyduğu bilincindedir. 

Dolayısıyla Habermas için öncelikli görev yeni bir rasyonellik kavramı inşa etmektir. 

Söz konusu rasyonellik araçsal rasyonellikten farklı olmalı, çünkü araçsal akıl hem 



85 

 

 

 

araçları yalnızca belirli hedefler doğrultusunda yargılamaya izin verir hem de 

toplumsal tüm gelişmeleri ekonomik ölçülere indirger. Ortaya koyduğu iletişimsel 

rasyonelliğin oldukça geniş bir çerçevede ahlaki kanaatlerin de rasyonel 

değerlendirmeye tabi olduğunu belirten Habermas, bu akıl kavramının toplumsal 

olarak nasıl sabitlendiğini ve toplumsal evrimi nasıl etkilediğini ortaya koyma 

amacındadır. Diğer bir ifadeyle değişmez toplumsal yapılar yeniden inşa edilerek 

araçsallığın ötesine uzanan çok boyutlu bir akıl anlayışının nasıl tanımlanabileceği 

amaçlanmaktadır. Habermas’a göre, sosyolojinin “ortaya çıkma koşullarıyla ilgili 

öncelikler bu konuya [rasyonellik konusuna] yansır: Bu öncelikler tarihsel olarak 

açıklanabilir. Ama bunun ötesinde, sosyoloji ile bir rasyonelleşme kuramı arasında 

içsel bir bağıntı da vardır. Bundan sonra İEK’yı bu izlek açısından ortaya koyacağım.” 

(Habermas, 2001: 164). Dolayısıyla Habermas’ın rasyonellik kavramına yönelik 

ilgisinin temelinde sosyoloji disiplininin söz konusu ilgiyi besleme noktasındaki 

katkısı olduğu söylenebilir.  

Bununla birlikte Habermas, rasyonellik kavramının yukarıda ifade edilen 

revizyonunu ise dili sosyolojiye davet ederek gerçekleştirir. Habermas bu genel amaç 

doğrultusunda dile yönelir ve dili adeta sosyolojik kuramının merkezine koyar. Ona 

göre Weber, Marx ve birinci nesil Frankfurt Okulu temsilcileri, yaşantı dünyasının 

yapılarının yeniden üretilme mekanizması olarak dilsel iletişime gereken önemi 

vermemişlerdir ve bundan dolayı rasyonelliği şeyleşme olarak kavramışlardır (a.g.e., 

ss. 364-418). Habermas, Adorno ve Horkheimer’ın Nietzscheci kökenleriyle birlikte 

Aydınlanmanın Diyalektiği üzerine yazdığı bir makalede yazarların edimsel bir 

çelişkiye düştüklerini ifade eder. Ona göre eğer düşünce artık doğruluk ve geçerlilik 

iddiaları alanında faaliyet gösteremezse, analiz ve eleştiri anlamını yitirir. Çelişki ve 

olumsuzluk bundan böyle yalnızca “farklı olmayı istemek” anlamına gelebilir. Diğer 

bir ifadeyle geçerliliğe dair tüm iddialar değerden düşerse ve altta kayan değer 

yargıları geçerlilik yerine yalnızca güç ve tahakküm iddialarının ifadeleri olarak kabul 

edilecekse o zaman eleştirinin hangi standartlara göre farklılaşacağı sorusu cevapsız 

kalacaktır. Eğer nihai ideoloji maskesi yırtılacaksa, eleştiri sürdürülmek isteniyorsa o 

zaman tüm makul standartların yozlaşmasına ilişkin açıklamalar için en azından bir 

geçerlilik standardı korunmalıdır (Habermas, 1982: ss. 27-30). Habermas için bu 



86 

 

 

 

standart kuşkusuz dil dolayımında konuşmanın içkin bir niteliği olan anlaşmaya dayalı 

bir rasyonelliktir. Bu doğrultuda Habermas rasyonelliği iki başlık altında yeniden 

çerçevelendirir: i- Araçsal/amaçsal rasyonelik, ii- iletişimsel rasyonellik. 

3.1.1. Araçsal/Amaçsal Rasyonellik  

Habermas rasyonellik problemini Weber’in yapmış olduğu gibi belirli 

tipleştirmeler üzerinden çözümler. Ona göre Weber başka bir düşünürde az bulunur bir 

biçimde rasyonellik problemini sosyolojisinin merkezine almış ve incelemiştir. Weber 

her ne kadar dört tip rasyonelleşme (araçsal, değersel, coşkusal, geleneksel) ortaya 

koysa da bunları belirlemede temel referans olarak araçsal-amaçsal rasyonelliği 

seçmiştir (Habermas, 2001: 30, 293, 301). Habermas, Weber’in din sosyolojisi üzerine 

yaptığı incelemeleri izleyerek yanıtı olmayan bir soruya varıldığını ancak onun bu 

soruyu eylem kuramına yönelik ön kabullerle yargılama biçimi nedeniyle toplumsal 

rasyonelleşme süreçlerinin sadece amaçsal yönünden öngörebildiğini belirtir. 

Habermas bu eleştiriyi eylem kuramının, kavram stratejisinde aşılmaz durumları 

ortaya çıkarmak ve iletişimsel eylem kavramının detaylıca çözümlenmesi için çıkış 

noktası olarak ele almaktadır. Bu yanıtsız soru şudur; geleneksel dünya imgeleri 

parçalandıktan sonra birbirinden ayrılan üç rasyonellik bütünü modern toplumların 

yaşama düzenlerinde neden eşit derecede kurumsal bir karşılık bulamamıştır ve 

iletişimsel gündelik yaşam pratiğini neden eşit derecede belirlememiştir şeklinde 

empirik düzeyde bir sorudur (a.g.e., 293). Habermas’a göre çözümleyici eylem 

kuramını verimli kılan nokta amaçsal eylem yapılarını açıklamasıdır. Habermas, 

Weber’in atomist eylem modeliyle sınırlı kalmasını ve kişilerarası ilişkilerin meydana 

gelmesine yarayan eylem koordinasyon mekanizmalarını ihmal etmesine yönelik 

eleştirel tutum sergiler. Çözümleyici eylem kuramı; eylemleri, varolan nesne 

durumlarının bir dünyasını öngören ontolojik varsayıma göre tasarlarken, sosyal 

etkileşimler bağlamında önemli olan aktör-dünya bağlantılarını ihmal eder. Eylemlerin 

nesnel dünyayı amaçsal müdahalelere indirgemesi, amaç-araç ilişkileri rasyonelliğin 

öne çıkmasını sağlar. Ayrıca çözümleyici eylem kuramı, temel kavramların 

üstkuramsal açıklamasını yapmayı kendi payına düşen bir görev olarak görür. Bu 

nedenle eylem kuramsal temel kabullerin empirik olarak kullanılabilirliğini göz ardı 

eder. Bu durum toplumsal bilimsel kavram oluşturma bağlantısının kurulamamasına 



87 

 

 

 

neden olur ve toplum kuramının amaçları için birçok felsefi sorun üretir (a.g.e., 293). 

Dolayısıyla Habermas’a göre Weber’in rasyonelleşme kuramı toplumsal eylemleri 

yalnızca amaçsal rasyonellik açısından değerlendirir (a.g.e., 304).  

Bilindiği gibi Weber Batıya özgü rasyonelliğin özellikle bürokrasinin yani 

yönetim alanının rasyonelleşmesinin bireylerin dünyasında (Habermas’ın 

terminolojisiyle yaşantı dünyasında) bir anlam ve özgürlük kaybı olarak sonuç 

verdiğini söyler (Weber, 1996: ss. 290-324; Brubaker, 2017). Habermas’a göre 

Weber’in rasyonelleşme kuramı, Lukacs, Adorno ve Holkheimer’de Marksçı bir 

biçimde alımlanarak bir bütün olarak toplumun şeyleşmesi olarak tevarüs etmiştir 

(Habermas, 2001: 363 vd., ss. 385-389).  Oysa Habermas’a göre bu sosyologlar aklı 

yalnızca araçsal akılla sınırlı tutmuşlardır. Bundan dolayı aydınlanmanın özgürleştirici 

potansiyelini bu çerçevede değerlendirdikleri için tüketmişlerdir. Oysa modernlik 

tamamlanmamış bir projedir ve bu açıdan onun potansiyeli halen tüketilebilmiş 

değildir (Habermas, 1994). Habermas’a göre Weber ve Frankfurt Okulu 

temsilcilerinin özgürlük yitimi ve anlamın kaybolması sorunları “rasyonalizasyondan 

değil, rasyonalitenin tarihsel olarak geçerlilik kazanmış belirli bir formundan” 

(Çiğdem, 2012: 79) kaynaklanmaktadır. Bu form araçsal akıldır. Fakat modernlik 

yalnızca araçsal akılla özdeşleştirilemez. Habermas aşağıda tartışılacak olan sistem ve 

yaşantı dünyası arasında yapmış olduğu ayrımla araçsal akıl dışında, yaşantı 

dünyasında hüküm süren ve açık bir biçimde modernliğin bir potansiyeli olan başka 

bir rasyonallik anlayışının olduğu ifade eder. Bu, iletişimsel rasyonelliktir. Ona göre:  

Araçsal akıl özne felsefesinin koşullarına bağlı kalan eleştirisi, araşsal aklın yıktığı şeyin 

bütünlüğünü kuşatacak yeterlilikte bir kavramsal çerçeveye sahip olmadığı için, kusurlu 

olmakla suçladığı şeyin kusurunun ne olduğunu açıklayamıyor. […] Ama ancak bilinç 

felsefesi paradigmasından, yani nesneleri tasarlayan ve onlarla uğraşan bir özneden, dil 

felsefesinin paradigması öznelerarası anlaşma ya da iletişim uğruna vazgeçildiğinde ve 

bilinç felsefesinin daha kapsamlı bir iletişimsel rasyonelliğin bir alt görünümü olarak 

konumlandırıldığında [yaşantı dünyasının iletişimsel rasyonelliği görülebilir] (a.g.e., 

409). 

Habermas’a göre Weber ve Weber’i takip eden düşünürlerin tasavvur ettiği 

rasyonellik kavrayışı monolojiktir. Yani özne merkezli ve tek taraflıdır. Habermas 



88 

 

 

 

bunun nedeninin söz konusu isimlerin bilinç felsefesinden kopmayışlarından kaynaklı 

olduğunu düşünür. Ona göre Weber anlamı, yönelimselci bir bilinç kuramına 

dayandırmaktadır. “Anlamı, dilsel imlemler [signification] modeli sayesinde 

irdelemiyor ve ‘anlam’ı olası anlaşmanın dilsel ortamıyla değil, tersine ilkin yalıtılmış 

olarak tasarlanan bir eylem öznesinin kanıları ve niyetleriyle ilişkilendiriyor.” 

(Habermas, 2001: 299 vd.). Burası Habermas’ın Weber’le rasyonellik temelinde 

kurduğu diyaloğun eleştirel bir mahiyet kazandığı eşiktir ve bilindiği gibi Habermas 

bu noktada artık Weber ve Frankfurt Okulu temsilcilerinden ayrılır ve iletişimsel 

rasyonelliğe yönelir.  

3. 1. 2. İletişimsel Rasyonellik 

 Habermas, ileşitimsel akla dayalı bir eylem modeli ortaya koyarken dili 

merkeze alır. Habermas araçsal rasyonellik kıskacından kurtuluş olarak dili temel bir 

analiz birimi olarak kuramına dâhil eder. Böylece iletişimsel bir akıl kavramının 

tartışma zeminine alan açar. Ona göre araçsal akıl, tahakküme dayalı bir mekanizmaya 

işaret eder. Bu noktada onun temel problemi tahakküme, sömürüye dayanmayan bir 

akılsallığın ne olduğu ve nasıl çözümleneceğidir. Habermas bu problemi özellikle 

Wittgenstein, Austin üzerinden kurduğu dil nesnesinde ve Mead, Durkheim ve 

Parsons’tan hareketle tanımladığı yaşantı dünyası kavramı üzerinde çözümler.  

Habermas iletişimsel akıl kavramının çerçevesini belirli eylem tiplerini 

ayrıştırarak oluşturur. Habermas, yukarıda da işaret edildiği gibi rasyonelliği bilgi 

kavramı ile sıkı bir ilişki içerisinde tanımlar ve bilgimizin önermesel bir yapısı 

olduğunu ifade eder; görüşler açıkça belirtilmiş olarak önermeler biçiminde 

serimlenebilir. Habermas bilgi kavramını bu bağlamda benimser ve “rasyonelliğin 

bilgiye sahip olmaktan çok, konuşma ve eyleme yetisi olan öznelerin bilgiyi nasıl 

edindiğiyle ve nasıl kullandığıyla ilgili olduğunu belirtir. Dilsel anlatımlarda bilgi 

belirtik olarak dile getirilir, hedefe yönelik eylemlerde bir yapabilme, örtük bir bilgi 

dile gelir […].” (Habermas, 2001: 32). Habermas, İEK’nin temelinde, bilgiyi 

şekillendirerek eyleme yön veren iki farklı rasyonalite kavramı olduğunu ifade eder. 

İlki yukarıda tartışılan “bilişsel-araçsal rasyonalite”dir. Araçsal rasyonalite, failin 

belirli bir amaca yönelik olarak tanımlanmış hedeflerini başarıyla 

gerçekleştirilebilmesini sağlayan eylemlerini yönetir. Araçsal rasyonaliteye dayanan 



89 

 

 

 

eylemler, toplumsal olgulara etkin bir müdahalede bulunmaya yöneliktir. Bununla 

birlikte araçsal rasyonaliteye dayanan eylemler yalnızca araçsal değil, bazı durumlarda 

stratejiktir. Stratejik eylemler diğer faillerin kararlarına etki etmeye yönelik 

eylemlerdir ve genellikle tahakküme dayalı ilişkileri kapsar.  

İkinci rasyonalite biçimi, yani iletişimsel rasyonalite ise karşılıklı olarak 

birbirlerini anlamayı amaçlayan faillerin eylemlerini temellendiren rasyonalitedir. 

İletişimsel rasyonalitenin temelinde faillerin kendi aralarında, yaşama ilişkin 

tutumlarının uyumlulaştırılması ve uzlaşma çabası bulunur. Habermas iletişimsel 

rasyonaliteyi yapmış olduğu eylem tipolojileri üzerinden temellendirir. Eylem 

tipolojileri ile rasyonellik tipolojileri arasındaki farkları daha iyi görebilmek adına şu 

uzun alıntı yapılabilir:  

Amaçsal-rasyonel eylem modeli, aktörün ilk planda amaçlara göre yeterince netleştirilmiş 

bir hedefe ulaşmaya yönlendiğinden, verili durumda kendisine uygun görünen araçları 

seçtiğinden ve eylemin önceden kestirilebilir öteki sonuçlarını yan koşullar olarak hesaba 

kattığından yola çıkar. Başarı, dünya içinde verili bir durumda hedefe yönelik olarak bir 

şeyler yapma ya da yapmama yoluyla nedensel olarak yol açılabilen bir durumun ortaya 

çıkması biçiminde tanımlanır. Ortaya çıkan eylem etmenleri, eylemin getirdiği 

sonuçlardan […], eylemin yarattığı sonuçlardan […] ve yan sonuçlardan […] oluşur. 

Başarıya yönlenmiş bir eylemi, teknik eylem kurallarına uyulması görünümü altında 

inceliyor ve bir müdahalenin etki derecesini durumlar ve olaylar bağlamı içinde 

değerlendiriyorsak, bu eylemi araçsal olarak adlandırıyoruz; başarıya yönlenmiş bir 

eylemi rasyonel seçme kurallarına uyma görünümü altında inceliyor ve etkisinin 

derecesini rasyonel bir rakibin kararları üzerinde değerlendiriyorsak, bu eylemi stratejik 

olarak adlandırıyoruz. Araçsal eylemler toplumsal etkileşimlerle bağlantılı olabilir; 

stratejik eylemler ise toplumsal eylemlerdir. Buna karşılık, katılan aktörlerin eylem 

planlarının benmerkezci ego hesapları üzerinden değil de anlaşma edimleri üzerinden 

koordine edildiği durumlarda, iletişimsel eylemlerden söz ediyorum. İletişimsel 

eylemlerde taraflar birincil olarak kendi başarılarına yönlenmemiştir; eylem planlarını 

ortak durum tanımı temelinde birlikte kararlaştırabilmeleri koşuluyla, kendi bireysel 

hedeflerini izlerler. Bu bakımdan, durum tanımlarının görüşülmesi, iletişimsel eylem için 

gerekli olan yorumlama başarımlarının önemli bir bileşenidir (a.g.e., 305).  

İletişimsel akıl tarafından belirlenen öznellik, benliğin, kendini koruma uğruna bir 

doğallıktan çıkarılmasına direnir. İletişimsel akıl, araçsal aklın yaptığı gibi, körleşmiş bir 

kendini korumaya aldanmasına, direnç göstermeden izin vermez. İletişimsel akıl, 



90 

 

 

 

nesnelerle tasarlayarak ve eyleyerek ilişki kuran bir kendini koruyan özneyle ya da 

kendini çevreden yalıtan bir dizgeyle ilişkili değildir; tersine, üyelerinin yorumlama 

başarımlarıyla kurulan ve yalnızca iletişimsel eylem üzerinden yeniden üretilen, simgesel 

yapıdaki bir yaşama evreniyle ilişkilidir. Böylece iletişimsel akıl bir öznenin ya da bir 

dizgenin varlığını basitçe önceden hazır bulmaz; tersine, korunması gerekenin 

yapılandırılmasına katılır. Uzlaşma ve özgürlük ütopik perspektifi, bireylerin iletişim 

yoluyla toplumsallaşmalarının koşullarında vardır, daha insan türünün dilsel yeniden 

üretim mekanizması içinde yer alır (a.g.e., 417).   

Habermas rayonalite kavrayışına yeni bir boyut kazandırır. Bu düzlemde 

Weber ve Frankfurt Okulu temsilcilerinin aklı yalnızca araçsal olanla sınırlandırmasını 

eleştirir ve araçsal aklın tek taraflı yani monolojik bir akıl olduğunu ifade eder. 

Rasyonalite kavranışında dilin denkleme dâhil edilmesiyle karşılıklı yani iletişimsel, 

diyalojik akıl kavramını inşa etmiştir. Aşağıda ele alınacağı gibi iletişimsel akıl yaşantı 

dünyasında hüküm sürerken buna karşı olarak araçsal akıl sistemde hüküm sürer.  

Diğer yandan Habermas araçsal ve iletişimsel rasyonelleşmeyi iki tip eylemle 

ve bunların işler olduğu alanlarla özdeşleştirir: başarıya yönelmiş eylem ile anlaşmaya 

yönelmiş eylem. Bu bağlamı daha iyi anlamak açısından Habermas’ın yapmış olduğu 

tabloyu aktarabiliriz:  

        Eylem yönelimi 

 

 

Eylem Konumu 

 

 

 

Başarıya yönelmiş 

  

 

Anlaşmaya yönelmiş 

Toplumsal olmayan Araçsal eylem  

Toplumsal  Stratejik eylem  İletişimsel eylem 

Tablo 1: Eylem Tipleri (Habermas, 2001: 305) 

Araçsal rasyonel eylem tipi, failin amaçlara göre netleştirilmiş bir hedefe 

ulaşmaya yöneldiği için verili durumda kendisine uygun görünen araçları seçer ve 

eylemin önceden kestirilebilir sonuçlarını yan koşullar olarak hesaba katar. Burada 

başarı, verili bir durumda belirlenen hedefe yönelik olarak bir şeyler yapma ya da 

yapmama gibi nedensel olarak yol açılabilen bir durumun ortaya çıkmasını ifade eder. 

Habermas, başarıya yönelmiş bir eylemin, teknik eylem kurallarına uyulması 

görünümü altında ve bir müdahalenin etki derecesinin durumlar ve olaylar bağlamında 

değerlendirilmesini araçsal olarak nitelendirir. Diğer yandan başarıya yönelmiş bir 



91 

 

 

 

eylemin rasyonel seçme kurallarına uyma görünümü altından incelenmesini ve etki 

derecesinin rasyonel bir rakibin kararları üzerinden değerlendirilmesini stratejik eylem 

olarak nitelendirir. Araçsal eylemler toplumsal etkileşimlerle ilişkili olabilirken, 

stratejik eylemler toplumsal eylemlerdir. Toplumsal olmayan ve toplumsal olan 

araçsal ve stratejik eylemler ben merkezlidir. Buna karşı faillerin anlaşma edimleri 

üzerinden eylemde bulunduğu durumlar iletişimsel eylem olarak ifade edilir. 

İletişimsel eylemde failler başarılara yönelmemektedir. Bu eylem tipinde önemli olan 

dil yani konuşma üzerinden anlaşmaya varmadır (a.g.e., ss. 305-306). İletişimsel 

eyleme daha sonra, dil problemi bağlamında yeniden dönülecektir. Sistem ve yaşantı 

dünyası ayrımı araçsal rasyonalite ve iletişimsel rasyonalitenin ve dolayısıyla başarıya 

yönelmiş eylem ile anlaşmaya yönelmiş eylemin işler olduğu iki gerçeklik olanıdır. 

3.2. Sistem ve Yaşantı Dünyası 

Habermas’ın İEK’ da çerçevesini ortaya koyduğu sosyolojik düşüncesinin 

merkezinde sistem ve yaşantı dünyası ayrımı bulunur. Habermas bu ayrım 

doğrultusunda belirli uğraklardan –özellikle Parsons, Mead ve Durkheim’ın sosyolojik 

düşünceleri- geçerek bir toplum tanımlaması yapar. Toplum kavramı söz konusu 

ayrımın temellendirilmesinde kritik bir rol oynamaktadır. Habermas açısından toplum 

ne katı bir biçimde sistematik terimlerle, ne de yalnızca yaşantı dünyası içerisinde 

kalınarak tanımlanabilir. Ona göre anlaşmaya yönelmiş eylemin kavramsal bakış 

açısından doğan yaşantı dünyası kavramı ancak bizlere toplum kuramını sunmaktadır. 

Bundan dolayı iletişimsel eyleme göre toplum eşzamanlı olarak hem sistem hem de 

yaşantı dünyası olarak tasarlanmalıdır. Yani toplum aynı anda hem sistemi hem de 

yaşantı dünyasını kapsamalıdır (Habermas, 2001: 550 vd; 2011: 210). Habermas, 

toplumsal evrimi de bu bağlamda okur. Ona göre toplumsal evrim toplumun bu iki 

boyutu arasında meydana gelen farklılaşma olarak değerlendirilmelidir (a.g.e., 585).47 

Yani evrimsel süreç içerisinde meydana gelen farklılaşma bir sistem ve yaşantı 

dünyasını meydana getirmiştir. Bu farklılaşmanın, ayrışmanın veya karmaşıklığın 

                                                

 

47 Daha geriden bakıldığında Habermas’ın sistem ve yaşantı dünyası ayrımını kapsayacak biçimde bir 

toplum tanımlaması yapması ya da böyle bir toplum tasavvuruna sahip olması metodolojik olarak 

sosyolojideki pozitivist ve hermeneutik ya da yapı-fail gibi ikiliklerin üstesinden gelmeyi içerir. Sosyal 

Bilimlerin Mantığı Üzerine (2011) çalışması söz konusu metodolojik bağlamı yakalamak için önemli bir 

çalışma olarak karşımıza çıkar.  



92 

 

 

 

aşamaları daha sonra metnin akışı içerisinde tartışılacağı için burada yaşantı dünyasına 

odaklanacaktır.  

Sistem ve yaşantı dünyasını kapsayan toplum tasavvuru, yaşantı dünyası içinde 

iletişimsel eylemlerin her zaman zaten hareket ettiği bir ufuk olarak sunulur. Yani 

yaşantı dünyası iletişimsel eylemin arka planı olarak görülür. Bu haliyle yaşantı 

dünyası İEK’nin tamamlayıcısı bir kavramdır (a.g.e., 556 vd.). Öznelerarasılığın 

hüküm sürdüğü yaşantı dünyası iletişimsel eylemle kendisini yeniden üretirken, bu 

yeniden üretim stratejik etkileşimleri yaşantı dünyasından dışlamaz. Yukarıda 

rasyonellik tartışması yapılırken Habermas’ın iletişimsel eylemle birlikte stratejik 

eylemi de yaşantı dünyası içerisinde değerlendirdiği ifade edilmişti. Dolayısıyla 

Habermas, yaşantı dünyasında faillerin yalnızca anlaşmaya yönelmiş iletişimsel 

eylemde bulunduklarını ifade etmez. Failler aynı zamanda araçsal rasyonaliteye 

dayanan başarıya yönelik eylemlerde de bulunur –ki Habermas bundan dolayı stratejik 

eylem kavramını kullanır. Fakat stratejik eylemlerim gerçekleşmesinde yaşantı 

dünyası önceden ortak bir fikir birliği sunmaz, çünkü yaşantı dünyasında egemen olan 

iletişimsel eylemdir. Bunun nedeni stratejik faillerin diğer failler gibi normatif 

bağlamlarla da yalnızca sosyal gerçeklikler olarak karşılaşması ve bu doğrultuda 

eylemlerini koordine eden gücün etkisiz hale getirilmesindendir. Dolayısıyla yaşantı 

dünyası, maddi-alt yapısı kendisini araçsal çizgilerde yeniden-üretse bile, iletişimsel 

eylem için sembolik referans çerçevesi olarak anlaşılabilir. Toplumu sistem ve yaşantı 

dünyası olarak ayırmanın temellendirilmesini Habermas şu şekilde ortaya koyar:  

Piyasa, yönlenilmemiş eylem bağlamlarını eylem sonuçlarının işlevsel açıdan ağ halinde 

bağlanmaları yoluyla kararlılaştıran dizgesel [sistemsel] mekanizmalardan biridir; öte 

yandan anlaşma mekanizması tarafların eylem yönlenimlerini birbirine uyumlu hale 

getirir. Bu yüzden sosyal bütünleşme ile dizgesel [sistemsel] bütünleşme arasında bir 

ayrım yapmayı önerdim: Bunlardan biri eylem yönlenimlerine ulanırken, öteki bu 

yönlenimlere uzanır. Eylem dizgesi, birinde normlarla güvencelenmiş ya da iletişim 

yoluyla ulaşılmış bir görüş birliğiyle, diğerinde ise öznel olarak koordine edilmemiş tekil 

kararların normatif olmayan yönetilmesi yoluyla bütünleşmiştir (a.g.e., 583). 

Habermas’a göre toplumu sistem ve yaşantı dünyasından birini kapsayacak 

şekilde tanımlamak eksik ve dolayısıyla tek boyutlu bir analiz yapmaya yol açar. Eğer 



93 

 

 

 

toplumsal bütünleşme yalnızca sosyal bütünleşme olarak kavranırsa “iletişimsel 

eylemi çıkış noktası alan ve toplumu yaşama evreni olarak kuran bir kavram 

stratejisini seçmiş oluruz.” Böyle bir izlek sosyolojik çözümlemeyi sosyal grupları, 

faillerinin perspektifine bağlar ve böylece analiz metodolojik olarak anlamayı faillerin 

anlamasına indeklenmiş olur. Bu da yeniden üretimin, yaşantı dünyasının simgesel 

yapılarının varlığının sürdürülmesi olarak görülmesi demektir. “Toplumsal yeniden 

üretim bağlamının sezgiyle çelişen tüm görünümleri görüş alanından çıkar. Bu sınır, 

anlayıcı sosyolojinin yorumbilgisel idealizmine içkin olarak yöneltilen bir eleştiriyi 

ortaya çıkarır.” Diğer taraftan toplumun bütünleşmesi yalnızca sistem bütünleşmesi 

olarak kavranırsa “toplumu kendi kendini yöneten bir dizge [sistem] modeline göre 

tasarlayan bir kavram stratejisini seçmiş oluruz.” Bu da sosyolojik çözümlemenin bir 

gözlemcinin dış perspektifine bağlamasını gerektirir ve sistem kavramının eylem 

bağlamlarına uygulanmasını gerektirecek bir yorumlama sorununu ortaya çıkartır 

(Habermas, 2001: ss. 583-584). Dolayısıyla Habermas iki ana sosyolojik geleneği 

buluşturmak ve inşa ettiği kuramıyla onları aşmak ister. Bir yandan hermeneutik yani 

yorumsamacı gelenekle; diğer yandan pozitivist yani açıklayıcı gelenekle eleştirel 

diyaloglar kurar. Böylece sentezci ya da eklektik  olarak nitelendirilir (Layder, 2014: 

251; Timur, a.g.e., 17). 

Habermas, toplumun farklı akıllara yani rasyonelitelere dayanan iki boyutunu 

meydana getiren sistem ve yaşantı dünyası gibi ikiliklere benzer ikilikleri İEK’dan 

önce de kullanır. İkilikler, örneğin daha önceki çalışmalarında iş ve karşılıklı etkileşim 

olarak karşımıza çıkar (Habermas, 1967/1987). Aslında bu ayrımların temel olarak 

Marx’ın altyapı-üstyapı kavram çifti yerine kullanıldığı söylenebilir (Habermas, 2001: 

602; Vandenberghe, a.g.e., 306; Timur, 2012: 150). Sistem, ekonomi (pazar) ve devlet 

(bürokrasi) alt-sistemlerinden meydana gelir ve araçsal akla, rasyonaliteye dayanır. 

Yaşantı dünyası ise iletişimsel akla, rasyonaliteye dayanır. İEK’nin ilk cildinde uzun 

uzadıya tartıştığı ve bizim de yukarıda ele aldığımız rasyonellik kavramının kendisine 

sağladığı temelden hareketle araçsal aklın özne-nesne ilişkilerinin yapısını gösterdiğini 

ifade eder. İletişimsel akıl ise öznelerarası ilişkilerin, değerleri yaratan normatif dünya 

ile estetik dünya, yani edim ve özgürlük alanlarını göstermektedir (Timur, a.g.e., 151). 

Habermas özellikle Weber üzerinden tartışmaya açtığı rasyonellik kavramına yönelik 



94 

 

 

 

tartışmada hem nesnel dünyayı betimleyen araçsal rasyonalitenin hem de kural ve 

norm koyucu amaçsal rasyonalitenin tek taraflı yani monolojik olduğunu ifade eder. 

İletişimsel rasyonalite ise karşılıklılık temelinde, diyalojik olarak tanımlanır. 

Habermas’a göre Weber, Adorno ve Horkheimer gibi isimlerin şeyleşmeye düşmesinin 

temel nedeni iletişimsel aklı ya görememiş olduklarından ya da küçümsemelerinden 

dolayıdır. Bu bağlamda yaşantı dünyasında hüküm süren iletişimsel akıl şeyleşmeye 

karşı bir direnç sağlar. Nitekim çalışmasının sonunda ortaya koyduğu kadın 

hareketleri, ekolojik hareketler, gençlik hareketleri gibi kamusal alanda meydana gelen 

gelişmeleri kuramının ampirik temellerine örnek olarak vermektedir (Habermas, 2001: 

ss. 828-862). Böylece Habermas, sisteme karşı yaşantı dünyasının bir savunucusu 

olarak eleştirel teorinin çerçevesini yeniden çizer.  

Habermas yaşantı dünyası kavramını inşa ederken özellikle üç sosyal 

bilimcinin fikirleriyle eleştirel bir diyalog gerçekleştirir. Öncelikli olarak E. Husserl’e 

kadar uzanan ve sosyolojide Schütz’ün ortaya koyduğu kültür temelli yaşantı dünyası 

kavrayışıyla eleştirel bir diyaloga girer ve tek taraflı olduğundan dolayı bu gelenekle 

diyalog kursa da onu önemli ölçüde rededer (a.g.e., 572). İkinci olarak Parsons’ın 

önemli ölçüde Durkheim’den miras aldığı ve yaşantı dünyasının yalnızca normatif 

toplumsal bütünleşmeyi sağladığı şeklindeki analizin eksik olduğunu düşünür. Son 

olarak Mead’i takip eden etkileşimci geleneğe odaklanır. Ona göre bu gelenek de 

yaşantı dünyasını yalnızca bireylerin sosyalleşmesine indirgediği için eksiktir (a.g.e., 

ss. 573-74). Bu eleştirel diyaloglar üzerinden Habermas yaşantı dünyasının ne 

olduğunu ortaya koyar. Yaşantı dünyası aşağıda tartışıldığı gibi belirli geçerlilik 

iddialarının içinde yer aldığı temel zemin olarak düşünülebilir. Ona göre yaşantı 

dünyasının üç yapısal bileşeni bulunur ve bunlar olası anlaşmanın öznelerarasılığının 

biçimlerini saptamaktadır (Habermas, 2001: 558). Bunlar sırasıyla; i-kültür, ii- toplum, 

iii- kişilik.  

Kültür deyince, iletişime katılanların dünyada yer alan bir şey hakkında anlaşmaları için, 

kendilerine gereken yorumları tedarik ettikleri bilgi stogunu anlıyorum. Toplum deyince, 

iletişim taraflarının, toplumsal gruplara aidiyetlerini düzenledikleri ve böylelikle 

dayanışmayı güvenceledikleri meşru düzenlemeleri anlıyorum. Kişilik deyince, bir özneye 

konuşma ve eyleme yetisi veren edinçleri, yani düzeltme, anlaşma süreçlerine katılma ve 



95 

 

 

 

bu sırada kendi kimliğini kanıtlama edinçlerini anlıyorum. Simgesel içeriklerin anlamsal 

alanı, toplumsal uzam ve tarihsel zaman, iletişimsel eylemlerin uzandığı boyutları 

oluşturur. İletişimsel gündelik yaşam pratiği ağı biçiminde iç içe geçmiş etkileşimler, 

kültürün, toplumun ve kişiliğin kendilerini yeniden ürettikleri ortamı oluşturur. Bu 

yeniden üretme süreçleri, yaşama evreninin simgesel yapılarına uzanır. Yaşama evreninin 

maddi temelinin varlığının sürdürülmesini bundan ayırmamız gerekir (Habermas, 2001: 

571).  

Yapısal                                                                                            

bileşenler 

 

 

Yeniden 

 üretim süreçleri 

 

          Kültür 

 

          Toplum  

 

          Kişilik 

 

Kültürel yeniden 

üretim 

Üzerinde 

uzlaşılabilir yorum 

şeması 

(“geçerli bilgi”) 

 

 

 

Meşrulaştırmalar 

Yetişimde etkili 

davranış 

kalıpları, eğitim 

hedefleri 

 

Toplumsal 

bütünleşme 

Zorunluluklar Meşru olarak 

düzenleşmiş 

kişilerarası 

ilişkiler  

Toplumsal 

aidiyetler 

 

Toplumsallaşma 

Yorumlama 

Başarımları 

Normlara uygun 

eylemler için 

güdülenimler  

Etkileşim 

yetenekleri  

(“kişisel 

kimlikler”) 

 

Tablo 2: Yaşantı dünyasının yapısal bileşenlerinin varlığını sürdürmesi için yeniden üretim 

süreçlerinin katkıları (Habermas, 2001: 575).  

Yaşantı dünyasının rasyonelleşmesi, yapısal farklılaşmasıyla yakından 

ilişkilidir (a.g.e., 586). Yaşantı dünyasının üç bileşeni sırasıyla anlam veya içeriğin 

anlamsal boyutunu oluşturan kültürel yeniden üretime, toplumsal mekanın boyutunu 

oluşturan sosyal bütünleşmeye ve tarihsel zaman boyutunu oluşturan sosyalleşmeye 

karşılık gelir (a.g.e., 571). Kültür, toplum ve kişilik sadece “genel eylem sistemi”nin 

alt sistemleri değildir. Bu bileşenler iletişimsel eylemi yapılandırırlar ve aynı zamanda 

bu kapasitede kendilerini yeniden üretirler. İletişimsel eylem, sosyal entegrasyonu, 

dayanışmayı ve sosyalleşme yoluyla kişisel kimliklerin oluşumunu teşvik ederek 

geleneğe ve kültürel bilginin yenilenmesinde etkilidir (a.g.e., 570). 



96 

 

 

 

3. 2. 1. Yaşantı Dünyasının Rasyonelleşmesi 

Yaşantı dünyasının yapısal farklılaşması Habermas’ın bilhassa üzerinde 

durduğu bir problemdir. Çünkü bu, yaşantı dünyasının rasyonelleşmesiyle ilgili bir 

durumdur. Habermas bu bağlamda Durkheim’ın din üzerine çalışmasını referans alır 

ve bunu başlangıç noktası kabul eder. Ona göre “kutsal olanın büyüden arındırılması 

ve güçsüzleştirilmesi, ritüeller yoluyla normatif temel anlamanın dilselleştirilmesi 

yoluyla gerçekleşir ve iletişimsel eylemde bulunan rasyonellik potansiyelinin 

dizginlerini koparması bununla paralel gerçekleşir.” (a.g.e., 505). Bu, yaşantı 

dünyasının yapısal farklılaşmasının ilk aşaması olarak görülebilir ve rasyonellik lehine 

bir dönüşümdür. Ona göre yaşantı dünyasının yapısal bileşenleri ve varlıklarının 

sürdürülmesine katkı sunan süreçler ne kadar farklılaşırsa, etkileşim bağlamları da 

rasyonel olarak o denli güdülenecektir. Yani daha iyi bir argüman otoritesine dayanan 

bir görüş birliği oluşturmanın koşullarına bağlılık sağlamlaşacaktır. Yaşantı 

dünyasının rasyonelleşmesi üç bağlamda gerçekleşir: i- yaşantı dünyasının yapısal 

farklılaşması, ii- biçim ve içeriğin ayrılması ve iii- simgesel yeniden üretimin 

düşünümsel olması (a.g.e., 578).   

Yaşantı dünyasının yapısal farklılaşması kültür, toplum ve kişilik 

düzlemlerinin birbirleriyle ilişkilerinde ortaya çıkar. Bunlar Habermas’a göre 

iletşimsel eylemde bulunan rasyonellik potansiyelinin açığa çıkarılmasının 

işaretleridir. Kültür ve toplum ilişkisinde kurumsal sisteminin dünyayla ilişkisi giderek 

kopar. Kişilik ve toplum ilişkisinde kişilerarası ilişkilerin kurulmasında olumsallığın 

giderek daha fazla geniş bir alan kazanmasıyla meydana gelir. Son olarak kültür ve 

kişilik ilişkisinde “geleneklerin yenilenmesinin gitgide güçlü bir biçimde bireylerin 

eleştiriye hazır olmalarına ve yenilenme yeteneklerine bağımlı olmasında görülür.” 

(a.g.e., 579). Kültür, toplum ve kişilik arasındaki farklılaşma ikinci izleğe, yani biçim 

ve içeriğin farklılaşmasına karşılık gelir. Kültürel düzlemde bu farklılaşma, kişinin 

kimliğini geleneğin özü, mitsel dünya imgesiyle iç içe oldukları somut içeriklerden 

ayrılır. Toplumsal düzlemde genel ilkeler, ilkel toplumlarda bağlı bulunulan özel 

bağlamlardan ayrılırlar. Yani modern toplumlarda somut yaşam biçimlerine daha az 

bağlı olan hukuk düzeni ve ahlak ilkeler yerleşir. Kişilik düzleminde ise 

“toplumsallaşma sürecinde edinilen bilişsel yapılar, ‘somut düşünce’ içinde 



97 

 

 

 

bütünleştikleri kültürel bilgi içeriklerinden gitgide güçlü bir biçimde uzaklaşırlar.” 

(a.g.e., 579). Son olarak yeniden üretim süreçlerinin işlevsel bir nitelik taşıması 

yaşantı dünyasının yapısal farklılaşmasının karşılık geldiği temel noktalardan biridir. 

Bu yeniden üretimin işlevsel bir nitelik taşıması, modern toplumlarda kültürel 

aktarımın, toplumsal bütünleşmenin ve eğitim görevlerinin işlendiği sistemleri 

meydana getirir. Burada özellikle anomi, toplumsal patolojiler gibi işlevsel 

“bozukluklar”ın hangi bağlamlarda ortaya çıktığı önem kazanır (a.g.e., ss. 579-581).   

Buraya kadar tartışılanlar birinci dereceden bir toplumsal evrim sürecidir ve 

Habermas’ın bunu normatif anlamda batı toplumları özelinde olumlu karşıladığını 

söylemek mümkündür. Çünkü yaşantı dünyasının yapısal farklılaşması iletişimsel 

rasyonelliği beraberinde getirmektedir. Fakat Habermas, yalnızca bu düzlemle kalmaz 

ve toplumsal evrimi ikinci dereceden bir farklılaşma olarak da okur. Bu, sistem ve 

yaşantı dünyasının birbirinden ayrılması ve nihayetinde yaşantı dünyasının sistem 

tarafından kolonileşmesi sürecini beraberinde getirmektedir. 

3.2.2. Ayrışması ve Yaşantı Dünyasının Kolonileşmesi 

Habermas, evrimci bir bakış açısıyla toplumsal gelişmeyi analiz eder. Bu 

doğrultuda onun için toplumsal gelişmenin tarihi yaşantı dünyasının rasyonelleşmesi 

ile sistemin karmaşıklığı arasındaki gerilimle şekillenmiştir. Bu, toplumsal evrimin 

ikinci dereceden bir farklılaşmasıdır. Habermas yaşantı dünyası ile sistem arasındaki 

farklılaşmayı ilkel toplumlardan başlayarak analiz eder. Ona göre evrimsel süreçte 

sistem karmaşıklaştıkça, yaşantı dünyası karşısında nesnelleşmeye başlar ve nihayet 

kendi alt sistemlerini kurarak ondan ayrılır. Alt sistemler yaşantı dünyasından 

koptukça dilden arındırılmış iletişim araçları daha geçerli olmaya başlar (a.g.e., 587) 

ve dilden farklı unsurların geçerliliğin kıstası olmasıyla sonuçlanır. 

İlkel toplumlarda mal ve hizmetlerin dağılımı, bilginin aktarımı gibi temel 

unsurlar akrabalık sistemi içerisinde gerçekleşmekteydi. Evlilik bu toplumlarda temel 

toplumsal bütünleşme aracı olmuştur. Bundan dolayı kabile toplumlarında sistem ve 

yaşantı dünyası ayrımı bulunmamakla birlikte kolektiflik, mitoloji ve dinsellik en 

önemli toplumsal bütünleşme mekanizmaları olarak işlev görmüştür. Habermas 

yaşantı dünyası kavramının “dilsel olarak sağlanan, normların klavuzluğundaki 



98 

 

 

 

etkileşimlerin yapılarının aynı zamanda taşıyıcı toplumsal yapıları oluşturdukları 

arkaik toplumlarda daha çok empirik bir destek” bulduğunu ifade eder (a.g.e., 587). 

Evrimci tarihsel süreç içerisinde yaşantı dünyası rasyonelleştikçe ve sistem 

karmaşıklaştıkça yeni bir siyasal otorite ortaya çıkmış ve akrabalığa dayalı yönetim 

gücünden farklı bir güçle yönetim mekanizması sağlanmıştır. Bu siyasal güç devletli 

örgütlenmedir. Devlet kurumları mekanizmaları akrabalık sistemlerinden farklı çalışır 

ve “simgesel olarak genelleştirilmiş takas ilişkileri üzerinden, yani para aracı 

üzerinden yönetebilen mal piyasaları oluşur.” (a.g.e., 599). Bu evrimsel süreç bir 

yandan ilkel toplumlarda toplumsal bütünleşmeyi sağlayan din ve mitoloji otoritesinin 

zayıflamasına ve dil ve dilsel iletişimin daha fazla etkili olmasını sağlayacak olan 

sürecin başlangıç aşamasını oluştururken; diğer yandan alt sistemlerin yaşantı 

dünyasından bağımsızlaşmasıyla birlikte geçerlilik ve meşruluk iddialarının bu alt 

sistemlerde dilden farklı unsurlarla gerçekleşmesini beraberinde getirmiştir. 

Diğer yandan evrimci toplumsal süreçte para kullanımının takas mantığının 

düzenleyici rolünü gerçekleştirmesi giderek bir meta piyasasının oluşmasına zemin 

hazırlamıştır. Habermas bunu karşılaştırmalı bir biçimde şu şekilde ifade eder:   

Geleneksel toplumlarda devlet, kolektifin yani bir bütün olarak toplumun eylem 

yeteneğinin içinde yoğunlaştırdığı bir örgütlenmeyi oluşturur; modern toplumlar ise, 

yönetme işlevlerinin tek bir örgütlenme çerçevesinde yığılmasından kaçınır. Toplumun 

tamamı açısından önem taşıyan işlevler, değişik eylem dizgelerine [sistemlerine] dağılır. 

[…] Öteki işlevler siyasal olmaktan çıkarılır ve devletsel olmayan altdizgelere bırakılırlar. 

Kapitalist iktisat dizgesi dizge farklılaşmasının bu düzlemine işaret eder; ortaya çıkışını 

yeni bir mekanizmaya, yönetme aracı paraya borçludur (a.g.e., 605). 

Bu, sistemi oluşturan iki temel alt-sistem ayrışmasının izahıdır: bürokrasi ve 

piyasa. Bu iki alt sistemde meşruluk ve geçerlilik bürokraside güce, piyasa da ise 

paraya göre şekillenir. Bu süreçte hukuk sisteminin de paralel gelişmesiyle birlikte 

ekonomi siyasal sistemlerden ayrılır ve bürokrasi gibi ayrı bir alt sisteme evrilir. Bu alt 

sistemler yaşantı dünyası üzerinde farklı biçimlerde tahakküm kurmaya başlar. 

Toplumun giderek rasyonelleşmesi ve uzmanlaşmanın yoğun gelişimi yaşantı 

dünyasında aşırı bir yüklemeye neden olur. Bunun bir sonucu olarak piyasa ve 

bürokrasi alt-sistemleri yaşantı dünyası üzerinde bir baskıya neden olur. Habermas’a 



99 

 

 

 

göre sistem karmaşıklığının arttırılmasına yarayan mekanizmalar “normatif görüş 

birliği ve dilsel anlaşma üzerinden, kolektifliğin normatif birlikteliğini sağlayan 

mekanizmalarla apriori uyum içinde değildir.” (a.g.e., 599). Dolayısıyla dilsel 

iletişimin geçerlilik iddialarının merkezi bir rol oynadığı yaşantı dünyası ile para ve 

gücün merkezi bir rol oynadığı alt-sistemler arasında bir uyuşmazlık ortaya 

çıkmaktadır.  

Alt-sistemlerin yaşantı dünyası üzerinde hâkim olmaya başlaması ve 

uzmanlaşmanın da giderek yaygınlaşmasıyla birlikte geçerlilik iddialarına yönelik 

farklı bir rutin işler olmaya başlamıştır. Bürokraside ve piyasada geçerlilik iddiaları 

artık güç ve paraya endekslenmiştir. Layder’in de ifade ettiği gibi “piyasa güçlerinin 

işleyişi, mal ve hizmetlerin standart bir değişim aracı –para- temelinde dağılımını 

mümkün kılar ve böylece bir metanın fiyatı veya değeri üzerinde pazarlık, müzakere 

ve nihayetinde anlaşma gereğini ortadan kaldırır.” (Layder, a.g.e., 260). Bu durum alt-

sistemlerin yaşantı dünyasından giderek kopmasına ve hatta onu şekillendirmeye 

başlamasına neden olmaktadır. Bu aşamada kapitalist piyasa ve modern yönetim 

herhangi bir norm içermeyen alt-sistemler içinde sistemsel olarak 

bağımsızlaşmışlardır. Habermas, modernlikle birlikte oluşan bu bağımsızlaşmayı şu 

şekilde ifade eder:  

Modern toplumlarda araçlar üzerinden gerçekleşen takas süreçleriyle birlikte üçüncü bir 

işlevsel bağıntılar düzlemi ortaya çıkar. Normatif bağlamlardan kopmuş, [alt-sistemler] 

olarak bağımsızlaşmış [sistemsel] bağıntılar, yaşama evreninin özümleme gücüne meydan 

okur. Normlardan bağımsız bir toplumsallığın, nesnel dünyadaki bir şey, nesneleşmiş bir 

yaşam bağlamı olarak karşımıza çıkabilen ikinci doğası biçiminde bir araya gelirler. 

[sistemin] ve yaşama evreninin birbirinden kopması modern yaşama evreleri içinde 

öncelikle nesnelleşme olarak yansır: Toplum [sistemi] yaşama evrensel ufku kesin olarak 

parçalar. (Habermas, 2001: 607).  

Yaşantı dünyasında iletişimsel anlamaya dayalı, dilsel olarak kurulmuş 

toplumsal bütünleşmenin yerini giderek dil yerine para ve gücün işler olduğu alt-

sistemler yani sistem bütünleşmesi alır. Bu aşamada bu alt-sistemler artık dilin 

geçerlilik iddialarını eleştirmek için kullanılan iletişimsel eylem alanının dışında ve 

karşısında yer almaya başlar. Böylece “eylem koordinasyonunun dilden yönetme 



100 

 

 

 

araçları üzerine aktarılması, etkileşimin yaşama evrensel bağlamlardan koparılması 

anlamına gelir.” Para ve güç empirik olarak güdülenmiş bağlara dayanarak 

“hesaplanabilir değer miktarlarıyla amaçsal rasyonel bir ilişkiyi kodlarlar ve dilsel 

uzlaşı süreçlerinin kestirmeden geçilmesi yoluyla, öteki etkileşim taraflarının kararları 

üzerinde genelleştirilmiş bir stratejik etkide bulunmayı olanaklı kılarlar.” (a.g.e., 618). 

Para ve güç, yayılımlarını devam ettirir ve dilden arındırılmışlığı yaşantı dünyasına 

dek vardırır. Bu, bizi bir sonraki aşamaya, yaşantı dünyasının piyasa ve bürokrasi alt-

sistemleri tarafından kolonileştirilmesine götürür. Fakat Habermas, yaşantı dünyasının 

iletişimsel eylemle anlaşmaya yönelmiş failler topluluğuyla söz konusu 

sömürgeleşmeden özgürleşimi sağlayacağını belirtir.  

Sistem ve yaşantı dünyasının ayrışmasıyla birlikte “yaşantı dünyasının 

rasyonelleştirilmesi, dilden bağımsız yönetme araçlarına aktarılmasını ve böylelikle 

şimdi nesnelleştirilmiş gerçeklik olarak iletişimsel eylem bağlamlarına geri etkiyen, 

marjinalleştirilmiş yaşama evrenine kendi buyrumlarını dayatan, biçimsel olarak 

örgütlenmiş eylem alanlarının ayrılmasını olanaklaştırır.” (a.g.e., 769). Kapitalizm ve 

modern devlet, yaşantı dünyasından para ve güç ile farklılaşırken, yaşantı dünyası bu 

farklılaşmaya karakteristik bir biçimde tepki göstermektedir. Burjuva toplumunda 

toplumsal olarak bütünleşmiş eylem alanları, sistemsel olarak bütünleşmiş eylem 

alanları olan piyasa ve bürokrasi karşısında birbirleriyle bütünleşik olan özel alan ve 

kamusal alan olarak biçimlenir. “Üretim işlevlerinden kurtarılmış, toplumsallaşma 

görevleri üzerinde özelleşmiş çekirdek aile” özel alanın kurumsal odağını 

oluştururken; kamusal alanın kurumsal odağını ise “kültür etkinlikleri, basın ve daha 

sonra kitle iletişim araçları yoluyla güç kazandırılmış iletişim ağları oluşturur; bu 

iletişim ağları sanatsever özel kişilerden oluşan bir izler çevrenin kültürün yeniden 

üretimine katılmasını ve devlet yurttaşları kitlesinin, kamuoyu yoluyla sağlanan 

toplumsal bütünleşmeye katılmasını olanaklaştırırlar.” (a.g.e., 770).48 Habermas, 

yaşantı dünyasının rasyonelleşmesinin ve evrimsel süreçte alt-sistemlerin 

                                                

 

48 Kamusal Alanın Yapısal Dönüşümünde (2013) tarihsel sosyolojik çalışması bu bağlamda kritik bir 

konumdadır. Habermas’ın düşüncesinin ampirik temellerini görmek açısından bu çalışma önemlidir. 

Yanı sıra kamusallık ve kitap arasındaki ilişkiyi ve kitabın kamusal işlevlerini Habermas’ın ilgili 

çalışması üzerinden metateorik düzeyde tartışan bir metin için bkz. (Doğan, 2021).  



101 

 

 

 

bağımsızlıklarını oluşturarak yaşantı dünyasını kolonileştirmesinin paradoksal bir 

durumu beraberinde getirdiğini ifade eder (a.g.e., ss. 769-772). Rasyonelleşme, bir 

taraftan bürokrasi ve piyasa alt-sistemlerinin bağımsızlaşmasını olanaklaştırırken; 

diğer taraftan bir burjuva toplumunun ütopik ufkunu açmaktadır. “Burjuva 

toplumunda burjuvazinin biçimsel olarak örgütlenmiş eylem alanları (ekonomi ve 

devlet), ev (özel alan) ve yurttaş (kamusal alan) gelenek sonrası yaşama evreninin 

tekelini oluştururlar. Anlaşmaya yönlenmiş eylemin akılcı gizilgücünün açığa 

çıkarıldığı bir yaşam biçiminin özellikleri, 18. yüzyıldan bu yana, siyasal 

kuramlarında, yetişim ideallerinde, sanatta ve edebiyatta hümanist özellikteki Avrupa 

burjuvazisinin öz anlamasını yansıtırlar.” (a.g.e., 780). Dolayısıyla Habermas için 

şeyleşmeden veya sistemin yaşantı dünyasını sömürgeleştirmesinden kurtuluş yine 

yaşantı dünyası içerisindeki iletişimsel rasyonaliteye, kamusal alana dayanmaktadır.  

Bu bölümde buraya kadar tartışılanlar Habermas’ın dil sosyolojisinin hangi 

makro problemlere kök saldığı üzerineydi. Habermas’ın dil sosyolojisinin hangi temel 

problemler üzerinden neşet edildiğinin anlaşılması ancak genel teorisinin betimsel bir 

analiziyle mümkündür. Bu koşul sağlandığına göre artık doğrudan Habermas’ın dil 

sosyolojisine odaklanabiliriz.   

3.3. Dil Sosyolojisi: Evrensel ve Sınırsız Uzlaşma 

Dil, Habermas sosyolojisi için kilit bir konumdadır. Bu konum hem 

Habermas’ın genel aydınlanma projesinin zeminini teşkil eder hem de olgu-karşıtı bir 

metodoloji inşa etmesinde belirleyici olmuştur. Habermas dili erken çalışmalarından 

itibaren ve özellikle bilişsel çalışmalarının içinde kullanmaya başlar. Habermas’ın dil 

problemini temel bir bileşen olarak teorisine dâhil etmesi onun açısından batı 

düşüncesinde süregelen çıkmazların üstesinden gelmek için paradigmatik bir 

dönüşüme işaret eder. Bu bağlamda Bilgi ve İnsansal İlgilerde (1968/1997) her ne 

kadar Peirce üzerinden psikanalizmi dil analizi olarak kavrama çabasında olsa da daha 

sonraki çalışmalarında bu kitabında dili bilinç felsefesi içerisinde düşündüğünü ifade 

edecektir (Habermas, 2011: 263; 2001: 15 vd.; Beart, 2017: 170; Vandenberghe, 

a.g.e., 315 vd.). Aslında Habermas’ın bilinç felsefesinden, öznelerarası felsefeye veya 

iletişim felsefesine geçişi bir anda gerçekleşmemiş, belirli bir sürece yayılarak 

gerçekleşmiştir. Bu açıdan dil bağlamında Habermas’ın farklı dönemlerde yazılan bazı 



102 

 

 

 

çalışmaları [Kamusal Alanın Yapısal Dönüşümü (1962/2013), Rasyonel Bir Topluma 

Doğru (1969/1987), İletişim ve Toplumun Evrimi (1976/1979), İletişimsel Eylem 

Kuramı (1981/2001)] arasında bir süreklilik bulunsa da özellikle epistemolojik (Bilgi 

ve İnsansal İlgiler (1968/1997 ) ve metodolojik çalışmalarında (Sosyal Bilimlerin 

Mantığı Üzerine) söz konusu değişimi görmek mümkündür. Habermas düşüncesindeki 

paradigmatik değişim ve dönüşüm özne ve bilinç felsefesinden iletişim ve dil 

felsefesine yönelmeyle gerçekleşmiştir (Vandenberghe, a.g.e., 316). Nitekim İEK bu 

paradigma değişimini bütün ihtişamıyla ilan etmektedir. 

Yukarıda da ifade edildiği gibi Habermas için temel problem araçsal 

rasyonaliteye, tahakküme dayanmayan bir etkileşim biçiminin ne olduğu ve nasıl 

analiz edileceğidir. Habermas, yukarıda tartışıldığı gibi araçsal rasyonalitenin 

şeyleşmeye, tahakküme yol açtığını ve fakat batı modernitesinin akıl tasarımının 

yalnızca bununla sınırlı tutulamayacağını ifade eder. Dolayısıyla batı modernitesinin 

potansiyelinin farklı bağlamlarda ortaya koyulması gerektiği inancındadır. Bu, 

Habermas için çifte bir zorluğun üstesinden gelmeyi sağlayacaktır. İlk olarak 

rasyonalite kısmında tartışıldığı gibi farklı bir rasyonalite kavrayışını ortaya koymak; 

ikinci olarak teori ve pratik arasındaki uçurumu kapatmak. Habermas dil bağlamında 

bu problemlerin çözülebileceğini düşünür. Bundan dolayı dil, Habermas’ın teorisinde 

kilit bir konumdadır. 

3.3.1. İki Temel İzlek: Wittgenstein ve Austin  

Habermas, dili sosyolojik düşüncesinin kilit bir konumuna taşırken W. 

Humboldt, J. A.  Austin, L. Wittgenstein, Gadamer, Mead gibi isimlerle eleştirel bir 

diyalog kurar. Yani Habermas bilinç felsefesinden dil felsefesine geçişi dile dönüş 

olarak felsefede ifade edilen hareketle gerçekleştirir. Habermas, felsefede dile dönüş 

hareketini iki kanal üzerinden okur. Ona göre daha sonra dilsel dönüş olarak 

adlandırılan hareket bir taraftan Humbold’un dilbilim kanalıyla Diltay üzerinden 

Heidegger'e ve oradan da Gadamer’e ulaşan hermenötik gelenek ve diğer taraftan 

Wittgenstein üzerinden G. Frege’nin mantıksal anlambiliminde yeni bir felsefi gelenek 

ortaya çıkmıştır. Fakat ona göre hermenötik gelenek ile analitik felsefe arasında 

rekabetten ziyade birbirlerini tamamlayıcılık söz konusudur. Çünkü hermenötik 

yaklaşımın bir tür aşkından ya da Habermas’ın ifadesiyle biçimsel paragmatizme 



103 

 

 

 

doğru özeleştirel gelişimi, analitik gelenekten gelen dürtüler ve iç görüler olmasaydı 

mümkün olmazdı. Bundan dolayı bu iki gelenek birbirilerine karşıt olmaktan ziyade 

birbirlerini tamamlayıcıdırlar (Habermas, 1999: ss. 413-414). 

Habermas’a göre dile dönüş hareketiyle birlikte, geleneksel bilinç problemi 

yerini dil problemine bırakmıştır. Dilin aşkınsal eleştirisi, paradigmatik bir değişime 

neden olarak bilinç eleştirisini ortadan kaldırmaktadır. Husserl’in yaşama evrenleri ve 

benzer biçimde Wittgenstein’ın yaşama biçimleri bir bilincin sentezi kurallarını değil, 

dil oyunlarının gramer kurallarının analiz edilmesini beraberinde getirmektedir: 

Bu yüzden dilbilimsel felsefe ve eylem arasındaki bağlamı çoktandır, görüngübilim gibi, 

anlam bağlamlarının bir kuruluşundan, yani bilinç edimleri üzerine kurulu bir dünyanın 

aşkınsal çerçevesi içinde kavramıyor. Yönelimsel eylemin incelenmesinin de karşısına 

çıkan, yönelimlerin birbirine bağlanışı, artık ‘anlam’ın aşkınsal bir doğuşu ile değil, dilsel 

imlemlerin mantıksal bir analiziyle açıklanıyor. Dilbilimsel yaklaşım da, görüngübilimsel 

yaklaşım gibi, sosyal eylemi öznelerarasılık düzleminde inceleyen, anlayıcı bir 

sosyolojiye götürüyor. Ama artık öznelerarasılık, bir yaşama evreninin karşılıklı olarak 

sınırlanmış ve gücül olarak birbirinin yerine geçirilebilir perspektifleri aracılığıyla 

oluşmaz; tersine, simgelerle yönetilen etkileşimlerin gramer kurallarıyla verilmiştir. 

Yaşama evrenlerinin yapılanmasının aşkınsal kuralları, şimdi iletişim süreçlerinin 

kurallarında dil analiziyle kavranabileceklerdir (Habermas, 2011: 263).  

Bu doğrultuda Habermas, Humboldt’un teorisini bir başlangıç noktası olarak 

ele alır. Ona göre hem hermenötik gelenek hem de analitik felsefe geleneği, 

Humboldt’un iletişimsel rasyonalitenin odağı olan dilin iletişimsel boyutunu mantıksal 

analizden muaf tutmaktadır. Diğer bir ifade ile her iki gelenek de dile karşıt başlangıç 

noktalarından yaklaşırken kendilerini anlamsal yönlerle sınırlandırmışlardır. Analitik 

felsefe cümle ve olgu ilişkisini, hermenötik gelenek ise bir bütün olarak dilde kayıtlı 

dünyanın kavramsal eklemlenmesini temel alırlar. İkisi de farklı araçlarla hareket eder: 

biri mantığın araçlarını kullanırken, diğeri içerik odaklı dilbilim yöntemlerini kullanır. 

Fakat ikisinde de soyutlama düzlemi aynıdır. Her ikisi de konuşmanın pragmatik 

özelliklerinden iletişimin rasyonelliğine bir katkı sunmamaktadır. Humboldt ise buna 

karşı olarak üç analitik düzey sağlayan kategorik bir çerçeve geliştirmiştir. “Birinci 

düzey, konuşmanın dünyayı şekillendiren karakteriyle, ikincisi, konuşmanın ve 

iletişimin pragmatik yapısıyla, üçüncüsü ise olguların temsiliyle ilgilidir. Hermenötik 



104 

 

 

 

ve analitik yaklaşımlar sırasıyla birinci veya üçüncü analitik düzeyde yer alır. Her ikisi 

de kendi özel tarzlarında anlambilimin pragmatiğe göre önceliğine bağlıdırlar.” 

(Habermas, 1999: 423). Dolayısıyla Humboldt, Habermas’ın kendi kuramının tarihsel 

izleğini çerçevelendirmesini sağlamıştır. Fakat yine de Habermas’a göre, dile dönüş 

hareketi esas olarak Wittgenstein ile başarıya ulaşmıştır: 

Dil analizi, anlayıcı bir sosyolojinin yöntembilgisi için ancak, mantıksal pozitivizm, 

özeleştirinin iki aşamasından geçtikten sonra önem kazanabilir: düşünsemenin iki 

aşaması, Wittgenstein'ın imzasını taşıror. Tractatus istenilen bilimsel evrensel dilin 

aşkınsal dilincini bilince çıkarıyor. Philosophische Untersuchungen, aşkınsal ‘dilin 

kendisini’nin kurgu olduğunu görüyorlar ve gündelik dilde yapılan iletişin 

gramerlerinde, yaşam biçimlerinin kuruluşunun kurallarını keşfediyor (2011: 265; 

ayrıca bkz. 1999: ss. 425-426).  

Habermas’a göre dil analizi ancak böyle bir yön değiştirmeyle anlamayı ön 

planda tutan bir sosyolojinin temellendirilmesi için önem kazanır (a.g.e., 271). 

Wittgenstein'ın dil oyunları kuralları çifte bir belirlenim sağlamaktadır: dil oyunları 

hem dillerin hem de yaşama biçimlerinin gramerleridir. Bu açıdan etik ve yaşama 

biçimlerine belirli ve indirgenemeyen kendi mantığını bir dil oyunu grameri olarak 

karşılık gelir. Tractatustan Felsefi Soruşturmalara geçişle birlikte dil eleştirisi saf 

aklın eleştirisinden, pratik aklın eleştirisine geçişi mümkün kılar ve dil ve yaşantı 

dünyasının özleşleştirilmesiyle, Habermas’ın ifadesiyle pratik akıl evrenselleşir. 

Habermas’a göre bu düzlemde dil artık Tractatusta iddia edildiği gibi bilimsel 

mantıksal önemini yitirir ve sosyal bilimler için daha özel bir anlam kazanır. Zira dil 

artık sosyal eylemin alanını sınırlamakla kalmaz, onu bizatihi belirler (a.g.e., 274; 

2001: ss. 296-297). 

Wittgenstein’ın Felsefi Soruşturmalarda geliştirdiği temel kavramlar 

Habermas’ın Wittgenstein ile hermenötik gelenek arasında bir bağlantı kurmasını 

sağlar. Nasıl ki Wittgenstein gündelik yaşamdaki arka plan kabullerin ve becerilerin 

dokmatizmini karakterize ediyorsa; benzer biçimde Schütz da yaşantı dünyasının 

düşünümsellik öncesi arka plan olarak var olan doğallık kipini karakterize eder. 

Sosyalleşme bu bağlamda gerçekleşir (Habermas, 2001: 355). Tractatusta dil analizi, 

bilim ile özdeşleştirilmiş doğa bilimleri için, sadece mantıksal ön koşulları 



105 

 

 

 

aydınlatırken; Felsefi Soruşturmalarla birlikte dil analizi yapısı gereği yorumsamacı 

sosyolojiyle yakınlaşmıştır. Her ikisi de toplumsal yaşantı dünyalarının biçimleri 

olarak dil oyunlarının kurallarını analiz etmektedirler (Habermas, 2011: 275). 

Habermas, İEK’da bir kişilerarası ilişki sunumunu ve bir konuşucunun yönelimini dile 

getiren söz eylemlerinin karmaşıklık düzeyini karakterize ederken çözümlemesinin 

Wittgenstein’ın dil felsefesine çok şey borçlu olduğunu ifade eder (a.g.e., 123). 

Habermas’ın burada özellikle benimsediği kavram kurala uyma kavramıdır. 

Wittgenstein’da bir kuralı izlediğine inanmak, kuralı gerçekten izlemek 

anlamına gelmez. Bundan dolayı bir kural kişisel olarak izlenmez. Bir kurala uymayı 

kişisel olarak kuralı izlemeye indirgemek failin bir kuralı izlediğine inanmasının kuralı 

izlemekle bir tutulması demektir. Habermas’a göre Wittgenstein’ın kuralların 

özdeşliğinin ve dizgesel olarak birbirleriyle bağlantılı olduğunu göstermesi bir kuralı 

izlemenin her tekil durumda aynı kuralı izlemek olduğunu ifade eder. “Kuralın, 

gerçekleştirilmelerinin çeşitliliğindeki özdeşliği gözlemlenebilir değişmezlere değil, 

geçerliliğinin öznelerarasındalığna dayanır. Kurallar, tersine çevirmeci bir biçimde 

geçerli oldukları için, kuralların kılavuzluğundaki davranışları eleştirmek ve 

başarılmış ya da hatalı olarak değerlendirmek olanağı vardır.” (a.g.e., 441). Bir kuralın 

geçerliliği ancak en az iki fail arasında gerçekleşmesiyle mümkündür. Habermas, 

Wittgenstein’ın bu düşüncesini temel alarak imlemlerin özdeşliğinin failler arasındaki 

geçerli kuralların en azından bir başka faille birlikte izleme yeteneğine dayandığını 

kanıtlar nitelikte olduğunu belirtir (a.g.e., 442). Diğer bir ifadeyle bir kurala uymak, 

kuralların öznelerarasılığını içerir. Bu da kurala yönlendirilen eylemin denetiminin 

yalnızca öznelerarası düzlemde olanaklı olduğunu gösterir (Habermas, 2011: 277). 

Habermas’a göre gündelik dilin gramer kurallarından, sadece failler bu kuralları 

öğrenirken yaptıkları alıştırmaların anımsanmasıyla emin olunabilir. Yani bir dili 

anlamak bir sosyalleşme sürecinin gücül olarak yenilenmesidir. Ona göre 

Wittgenstein’ın dil oyunları kavramıyla anlatmak istediği de budur; dil oyunları, dili 

öğrenme süreçleriyle bağlantılı olarak kullanılıyor:  

[D]il oyunlarının grameri, çocukların belirli bir kültüre alıştırıldıkları kuralları içerirler. 

Gündelik dil, son üstdil olduğu için, içinde öğrenilebileceği boyutu da içerir; bu yüzden 

bu dil, ‘salt’ dil değil, aynı zamanda praksistir. Bu bağlantı mantıksal olarak zorunludur, 



106 

 

 

 

yoksa gündelik diller sıkı sıkıya sürgülenmiş olurlardı: gelenekten öğrenilemezlerdi. Bu 

bağlantı, dili anlamanın içermelerinde, mantıksal olarak kanıtlanabilir. Ama gramer 

kuralları sadece simgelerin bağlantısı değil, aynı zamanda, bu bağlantı aracılığıyla 

öğrenilebilen etkileşimleri de gösteriyorlarsa, o zaman, böyle bir sözdizimi ‘içiçe olduğu 

diller ve etkinlikler bütünüyle’ ilişkili olmalıdır: - bir dili tasarımlamak demek, bir yaşam 

biçimini tasarımlamak demektir  (Habermas, 2011: 286).   

Dilin hem “salt” bir dil, hem de bir praksis olarak kavranması Habermas’ın dili 

sosyolojik analizin temel bileşenlerinden biri olarak düşünmesinde kritik bir eşiktir. 

Habermas, buradan Austin’in söz edimleri kuramına geçiş yapar ve iletişimsel eylemi 

bu temel üzerine inşa eder. Habermas’a göre Wittgenstein dil oyunlarını dil ve pratiğin 

bir bileşimi olarak ortaya koymuştur. “İlkel bir dil kullanımını, bu birleşikliğin bir 

bölümünün sözcükleri çağırıp, diğer bölümünün de onlara göre eylemesi biçiminde 

anlıyor.” (a.g.e., 280). Burası dilin iletişimsel eylemle bağlandığı noktadır. 

“[S]imgelerin kullanılması, davranış beklentilerine tepki verme ve buna eşlik eden, 

beklentilerin yerine getirilmesi hakkındaki görüş birliği, buna dâhildir, bu görüş birliği 

bozulduğunda, eksik anlamanın düzeltilmesini gerektirir. Aksi durumda, etkileşim 

kesilir ve bozulur.” (a.g.e., 280). Habermas dil çözümlemesinde geldiği bu eşiği 

Austin üzerinden devam ettirir. Ona göre Austin, Wittgenstein’ın geç döneminden 

ilham alarak söz eylemlerinin edimsözsel ve önermesel bileşenlerden bir araya gelişini 

incelemiştir (Habermas, 2001: 494). Habermas’a göre Wittgenstein Felsefi 

Soruşturmalardaki düşünceleri Austin üzerinden J. Searle’ye varan bir hatta 

tümcelerin biçimsel anlambilimi söz eylemlerine yayılmıştır. Bu hatla birlikte 

anlambilim artık dilin serimleme işleviyle sınırlı kalmayarak, edimsözsel güçlerin 

çeşitliliğinin tarafsız bir çözümlemesine açılmış olur (Habermas, 2011: 297). Bu 

aşamada artık dil ile eylem arasındaki ilişkinin nasıl kurulduğu Austin üzerinden 

temellendirilir.  

Habermas’a göre G. Frege her ne kadar dilsel iletişimi meydana getiren 

cümlelerin aynı nitelikte olmadığını, yani aralarında bazı işlevsel farklar olabileceğini 

düşünse de özellikle semantik analizlerde tüm cümlelere onaylayıcı, yani “bu, budur” 

tarzında, işlev çerçevesinde bakar. Fakat dil ile iletişim farklı niteliklerdeki cümle ya 

da ifadelerle kurulmaktadır. Yani bazen bir şeyler söylemek, aynı zamanda bir şeyler 



107 

 

 

 

yapmak anlamına gelmektedir. Bu ayrımı yapan ve sosyal bilimlerde etki eden isim 

Austin’dir. Bu açıdan da Austin dil pragmatiğinin kurucusu sayılmaktadır (Habermas, 

2001: 308; Timur, a.g.e., 159). Habermas’ın İEK’nin temelini sağlayan dil pragmatiği, 

toplumsal bütünleşme için gerekli olan unsurların açıklanması için gereken toplumsal 

eylem kuramının temelini oluşturmaktadır (Cooke, 1997: 95 vd.). Austin etkisiyle 

birlikte Habermas, konuşan faillerin söz edimlerindeki mevcut güçler sayesinde 

eleştiriye açık geçerlilik iddialarını öne sürebildiklerini ve muhataplarını da rasyonel 

olarak motive edilmiş duruşlara sevk ettiğini ifade eder (Habermas’tan akt. Timur, 

a.g.e., 159).  

Austin, verdiği konferanslara dayanan How to do things with words? 

çalışmasında söz eylemlerinin belirli tiplere ayrılması gerektiğini söyler ve beş tip 

edim ortaya koyar. O, edimsözsel edimleri, edimsel yüklemler üzerinden sınıflandırır. 

Bunlar sırasıyla, yargılayıcı, uygulacı, yükümleyici, davranışsal ve sergileyicidir. Bu 

doğrultuda Austin’e göre konuşan fail, vaatlerle, tehditlerle, önceden bildirimlerle, 

sözleşmelerle vs. gelecekte belirli eylemleri yapacağını dinleyiciye taahhüt eder.  

Austin’e göre dil felsefesi, dilsel ifadelerin bildirimsel yönüne aşırı vurgu yapar ve 

fakat konuşan failin söz söylerken aynı zamanda söylediklerini gerçekleştireceği 

eylemleri hafife almıştır. Habermas’ı esas etkileyen düşünce Austin’in çalışmasını 

ikinci bölümüdür. Bu bölümde Austin icracı ve betimleyici ifadeler arasında ayrım 

yapar. Austin icracı ifadelerde bir failin bir şey söylerken aynı zamanda bunu 

söyleyerek yaptığını savunmaktadır. Dolayısıyla yukarıda da ifade edildiği gibi dilin 

çift taraflı bir fonksiyonu vardır. Kelimelerle bir şey ifade edilirken yanı zamanda bir 

eylemde de bulunulur (Habermas, 2001: 308). Habermas, dil felsefesi ve rasyonalite 

teorisinden kaynaklanan nedenlerle sözedimi ya da diğer bir ifadeyle söz eylem 

teorisini Austin ve Searle üzerinden temel alır. Habermas dilin bildirimsel, düzenleyici 

ve anlatımsal kullanımları arasında yaptığı ayrımı Austin ve Searle’ün tümevarımla 

oluşturulan sınıflandırmalarının yerine kullanarak, dilsel eylemin tüm örneklerinin üç 

işlevin tamamı açısından incelenebileceğini ileri sürer. Ona göre Austin ve Searle’ün 

kuramları dilin semantik olarak kavranmasına nazaran iki avantaj sağlamaktadır: ilk 

olarak eylem işlevi de dahil olmak üzere dilin tüm işlevleri dikkate alınır; ikinci olarak 

konuşan failin muhataplarının da geçerlilik iddiaları karşısında tavır alarak eleştirel bir 



108 

 

 

 

rol üstlenmesini sağlanmaktadır (a.g.e., ss. 311-312). Habermas’a göre başarılı bir 

konuşma eylemi, dar anlamda anlaşıldığı ölçüde ve geniş anlamda dinleyicinin bunu 

kabul ettiği ölçüde edimsöz hedeflerine ulaşmaktadır. Habermas, dar anlamda bir 

konuşmacının normal koşullar altında neler bekleyebileceğiyle belirlenen edimsözsel 

başarı konusunda Austin ve Searle ile aynı fikirde olsa da, edimsözsel başarının tam 

olarak konuşmacının öngöremediği şeyleri içerdiğini de savunur. Burada artık, 

dinleyicinin yani muhatabın da beyanı kabul edecektir (Neisen, 2018: 61). Böylece 

Habermas, anlamaya ulaşma amaçları ile anlaşmaya varma amaçları arasında gördüğü 

ilişkide klasik söz edimleri kavrayışının ötesine geçer. Bir taraftan iletişimin diğer 

tarafta stratejik motivasyona sahip iletişim arasındaki temel fark, konuşmacının 

geçerlilik iddialarına yapılabilecek itirazlar yalnızca koşullu bir biçimde edimsözsel 

hedefleri takip edip etmediği sorunu ortaya çıkmaktadır. Bu da Habermas’ta 

muhatabın da belirli bir statüye sahip olması anlamına gelir (a.g.m., ss. 61-62). 

3.3.2. Nihai Durak: Geçerlilik İddiaları ve İdeal Konuşma Durumu 

Habermas’ın dil problemini teorisinin merkezine alırken amacının tahakküme, 

zora veya sömürüye dayanmayan bir etkileşim biçimini ortaya koymak olduğunu 

tekrar hatırlatalım. Bu amaç doğrultusunda Habermas yukarıda tartışıldığı gibi dile 

dönüş hareketinden etkilenir ve dil dolayımında oluşturulan bir ilişki biçiminin 

eşitlikçi, sömürüye ve tahakküme dayanmayan bir ilişki biçimi olduğu 

düşüncesindedir. Habermas bu tezini katmanlı bir şekilde temellendirir. Yaşantı 

dünyası Habermas için dilsel ilişki biçimlerinin işler olduğu alan olduğu için dil 

çözümlemeleri bu alanın sınırları içerisinde şekillenir. Çünkü piyasa ve bürokrasi alt-

sistemlerinde geçerli olan dilsel argümantasyonlar değil, para ve güçtür.  

Habermas “ilk cümlemiz evrensel ve sınırsız uzlaşma niyetini açıkça ifade 

eder.” (Habermas, 1993: 106) derken dile dair ontolojik bir tespit yapar. Ona göre 

anlaşma insan diline telos olarak içkindir (Habermas, 2001: 307; 1998a: 121; 1998b: 

188; 1998c: 218, 227). Dil ve anlaşma arasında bir araç-amaç ilişkisi bulunmaz. 

Anlaşma ancak tümcelerin iletişimsel bir niyetle kullanılmasının ne olduğu 

gösterilebilirse açıklanabilir. Dolayısıyla konuşma ve anlaşma birbirlerini karşılıklı 

olarak yorumlamaktadır. Anlaşmaya yönelmiş faillerin tutumunun biçimsel pragmatik 

nitelikleri, iletişime katılanların tutumlarına yönelik bir modelde çözümlenebilir. 



109 

 

 

 

Konuşmacıların tutumları en basit biçiminde bir konuşmacı bir söz edimi 

gerçekleştirirken, diğeri bu söz edimine “evet” ya da “hayır” şeklinde bir tutum alır 

(Habermas, 2001: 307 vd). Eğer bir konuşma biçimine başvurulmazsa iki failin 

birbirleriyle anlaşmaya varmalarının ne anlama geldiği analiz edilmezdi. Habermas’a 

göre bu evrensel anlayışa ulaşma hedefi bir bütün olarak toplumun eğilimidir. Çünkü 

toplum kendi koordinasyonu için anlaşmaya ulaşma mekanizmasından yararlanır. 

Habermas, bunun dile içkin olduğunu defaatle belirtir. Yani edimsözsel amaçlar, 

anlaşmaya ulaşmanın dilbilimsel araçlarından bağımsız olarak tanımlanamaz. 

İletimsel eylem kavramı, anlamaya ve anlaşmaya ulaşmanın telosunun dilin doğasında 

bulunduğu şeklindeki temel tezden hareketle inşa edilmiştir. Bu doğrultuda anlamaya 

ulaşmak, dilbilimsel bir ifadeyi salt anlamanın ötesine taşır ve ona normatif bir boyut 

katar (Habermas, 1998b: 188; 1998c: 127 vd.). Dolayısıyla Habermas, iletişimsel 

eylem kavramıyla, genel bağlamda İEK ile dilbilimsel anlaşma ve anlamanın normatif 

boyutunu çözümlemektedir. Bu normatif boyutun dilbilimsel anlamı aşarak nasıl 

toplumsal bir boyut kazandığını görmek, Habermas’ın ortaya koymuş olduğu eylem 

tiplerinin analiziyle mümkündür. Çünkü sosyal bilimlerdeki eylem türleri dile göre 

yeniden konumlandırılır. 

3.3.2.1. Eylem Türlerinin Dile Göre Yeniden Değerlendirilmesi 

Habermas, sosyal bilimlerde dört temel eylem olduğunu ifade eder ve bu eylem 

türlerini dile göre yeniden konumlandırır. Bunlar sırasıyla; teleolojik eylem, normlara 

göre düzenlenmiş eylem, dramturjik eylem ve iletişimsel eylemdir. Teleolojik eylemde 

fail, “verili bir durumda başarı vaat eden araçları seçerek ve onları uygun bir biçimde 

uygulayarak bir amacı gerçekleştirir ya da istenilen bir durumun ortaya çıkmasını 

sağlar.” (2001: 110). Habermas, teleolojik eylemin tek bir dünyayı, nesnel dünyayı 

referans aldığını söyler. Bu eylem tipinin Aristoteles’ten itibaren felsefi eylem 

kavramının merkezinde yer aldığını ve özellikle neoklasisizm tarafından ekonomi 

ilişkileri temelinde kullanılır olduğunu belirtir (a.g.e., ss. 113-114). Normlara göre 

düzenlenmiş eylem, belirli bir sosyal gruba dâhil olan failin, eyleminde kolektivitenin 

normlarına göre eylemde bulunmasını ifade eder. Bu açıdan teleolojik eylemdeki gibi 

tek başına bir failin “normlardan arındırılmış” eylemini ifade etmez. Burada eylemi 



110 

 

 

 

gerçekleştiren fail, gerçekleştireceği eylemin normlara uygun olması beklentisindedir. 

Habermas’a göre roller kuramının temelinde bu eylem biçimi bulunur (a.g.e., 111). 

Normatif eylem tipinde ontolojik olarak, hem nesnel hem de sosyal olmak üzere iki 

dünya varsayılır. Bu doğrultuda fail kendi eylem durumunun olgusal bileşenlerini, 

normatif bileşenlerden, diğer bir ifadeyle koşulları ve araçları değerlerden ayırt 

edebilmektedir. Fakat bu eylem tipinde de teleolojik eylem tipinde olduğu gibi failin 

düşünümsel (refleksivite) olarak davranabileceği bir dünya kavrayışı varsayılmamıştır. 

Bu eylem tipi özellikle Durkheim ve Parsons tarafından benimsenmiş ve sosyal 

bilimlere sokulmuştur (a.g.e., ss. 114-117). Dramturjik eylem, “ilkesel olarak tek 

başına bir aktöre ya da bir sosyal grubun üyesine değil, birbirlerinin izleyicilerini 

oluşturan, birbirlerinin gözü önünde kendilerini serimleyen etkileşim taraflarına 

ilişkindir.” (a.g.e., 111). Burada fail, yaptığı eylemle kendisini temsil eder. 

Goffman’ın çalışmaları bu eylem tipine dayanır. Her ne kadar bu eylem tipinde de fail, 

içsel ve dışsal olmak üzere iki dünya kavramını varsaysa da yine de failin sosyal 

dünyaya karşı normlara uygun bir tutum içerisinde olduğu ön görülmemektedir. 

İletişimsel eylem ise, “dil ve eylem yetisi bulunan […] kişiler arası bir ilişkiye giren 

en az iki öznenin etkileşimine ilişkindir. [Failler], eylem planlarını ve böylelikle 

eylemlerini görüş birliği içinde koordine etmek için eylem durumu üzerinden bir 

anlaşma arayışındadır.” (a.g.e., 112). Habermas iletişimsel eylemin Mead ve Garfinkel 

sayesinde paradigmatik bir görünüm kazandığını ifade eder. Ona göre bu eylem 

tiplerindeki belirleyici farkları dil bağlamında değerlendirmek iletişimsel eylem tipinin 

ayırt edici özelliklerini görmek açısından önemlidir. Çünkü diğer üç eylem tipinde dil 

tek taraflı olarak düşünülmüştür.  

Teleolojik eylemde dil, konuşmacıların birbirleri üzerinde etkili olmak için işe 

koştukları birçok araçtan biri olarak kavranmaktadır. Bu eylem modelinde failler kendi 

başarılarına yönelmekte ve rakipleriyle konuşmalarında sürekli olarak başarı merkezli 

davranmaktadır. Normatif eylem tipinde dil, kültürel değerlerin aktarılması ve her yeni 

anlaşma ediminin kendini yeniden üreten bir görüş birliği taşıyan bir araç olarak 

görülmektedir. Dramaturjik eylem tipinde ise dil, failin kendisini sahnelemesinin 

ortamı olarak görülür. Habermas’a göre yalnızca iletişimsel eylemde dil kısıtlanmamış 

ve daraltılmamış bir anlaşma modeli olarak tasarlanmıştır. Konuşucu ve dinleyici 



111 

 

 

 

konumunda olan failler ortak durum tanımları hakkında görüşebilmek için yaşantı 

dünyasının ufkunda, eşzamanlı olarak nesnel, toplumsal ve öznel dünyada bir şeyle 

ilişki kurmaktadırlar. Habermas’a göre bu yorumsamacı dil tasarımı, biçimsel bir 

pragmatik kurma yolundaki muhtelif çabaların temelinde bulunmaktadır (a.g.e., ss. 

122-123). Böylece iletişimsel eylemin, yaşantı dünyasında faillerin tahakküme 

dayanmayan geçerlilik iddialarında bulunmasına imkân sağlamaktadır.  

3.3.2.2. Gerçeklik Alanları ve Geçerlilik İddiaları 

Yukarıda tartışıldığı gibi Habermas yaşantı dünyasında faillerin üç farklı 

dünyaya karşı bir tutum içerisinde iletişimsel eylemi gerçekleştirdiklerini ifade eder. 

Diğer bir ifadeyle yaşantı dünyasında üç ayrı dünyaya karşılık gelen üç tür geçerlilik 

iddiası bulunur. Bu ayrı dünyalar ve geçerlilik iddialarının analitik ayrımlar olduğunu 

belirtmek gerekir. Çünkü gündelik hayat içerisinde bunlar birbirleriyle iç içe geçmiş 

olarak bulunur ve aralarında net sınırlar bulunmaz. Bu dünyalar sırasıyla şunlardır: 

nesnel dünya, toplumsal dünya ve son olarak öznel dünya. Habermas’a göre her üç 

dünyaya dair geçerlilik iddiaları farklıdır. Nesnel dünya hakkında doğru ya da yanlış 

olduğu kanıtlanabilen ifadelerin yapıldığı koşullar ve olayları kapsar. Nesnel dünya, 

“şeyler” hakkında doğru önermelerde bulunmanın olanaklı olduğu kendilikler 

toplamıdır. Toplumsal dünya, faillerin normatif doğruluk iddialarıyla atıfta bulunduğu, 

meşru olarak düzenlenen öznelerarası etkileşimlerle oluşturulur. Toplumsal dünya, 

“meşru olarak düzenlenmiş kişiler arası ilişkilerin” toplamıdır. Öznel dünya ise 

iletişimsel failler deneyimlerini yaşantı dünyası ufkunda ifade ettiklerinde doğruluk 

iddialarını kendilerine atıfla yaptığı, yani geçerlilik iddialarının kişinin samimiyetine 

ve sahiliğine göre biçimlendiği dünyadır. Öznel dünya, “konuşucunun bir dinleyici 

karşısında içtenlikle sözceleyebileceği, ayrıcalıklı olarak ulaşılabilen yaşamların” 

toplamıdır (Habermas, 2001: 552). Habermas, bir failin bu üç dünyaya yönelik 

geçerlilik iddialarının eş zamanlı olarak işler olduğunu ifade eder. Yani her üç 

dünyaya dair bir geçerlilik iddiası kabul edildiğinde diğeri de zorunlu olarak kabul 

edilmek durumundadır: “İletişimsel eylemde, konu edinilen bir geçerlilik iddiasını 

onaylayan bir dinleyicinin, örtük olarak öne sürülen öteki geçerlilik iddialarını da 

kabul etmesi kuralı geçerlidir; aksi halde itirazını bildirmesi gerekir.” (a.g.e., 553). Bu 



112 

 

 

 

üç geçerlilik iddiası tasnifleyici olarak işlev gören bir gönderge sistemidir. Nesnel 

dünya olgulara, toplumsal dünya normlara ve kişilik dünyası ise yaşantılanmış 

deneyime karşılık gelir. Ortak bir durum tanımı müzakere edildiğinde, gerçeklikle yüz 

yüze gelindiğinde her bir öğe bilişsel, normatif ya da anlamsal boyutları bakımından 

tartışma zemini oluşturulmuş olur (Vandenberghe, a.g.e., 375).  

Habermas, sosyokültürel sistem yerine yaşantı dünyası kavramını kullanır. 

Böylece iletişimsel eylem kavramının tamamlayıcısı olarak iki düzlemli bir toplum 

kavramının zeminini oluşturur. Habermas, “öznelerarası biçimde ortak olan karşılıklı 

anlamaya dair bu arkapılanı (…) tanımlamanın bir kaynağı olarak hizmet gören 

sorunsallaştırılmamış bütünlüğü yaşam dünyası olarak adlandırır.” (Vandenberghe, 

a.g.e., 375). Yaşantı dünyası, söz konusu geçerlilik iddialarının içinde kök saldığı 

temel düzlemdir. Yaşantı dünyasındaki merkezi fikir, konuşmacı ya da dinleyici 

konumunda bulunan faillerin üç dünyayla ilgili geçerlilik iddialarında anlaşmaya, 

uzlaşmaya vardıklarıdır. Habermas’a göre yaşantı dünyası “kültürel olarak aktarılmış 

ve dilsel olarak örgütlenmiş bir yorumlama kalıpları stokuyla temsil” edilmektedir 

(Habermas, 2001: 556). İletişimsel eylemde bulunan failler her zaman yaşantı 

dünyasının ufku içinde devinirler, bunun dışına çıkamazlar. Konuşmacı ve dinleyici 

konumundaki failler “dil ve kültür karşısında, üzerinde bir anlaşmanın olanaklı olduğu 

olgular, normlar ya da yaşamlar toplamı karşısında durdukları uzaklıkta duramazlar.” 

(a.g.e., 558). 

Habermas için anlama ve uzlaşıya varma birbirleriyle ilişkili iki süreçtir. Bir 

dinleyici konuşucunun, örneğin bir x ifadesiyle neyi ifade etmek istediği iki türden bir 

anlama çabasını gerektirir. Öncelikli olarak konuşucu x ifadesini kullanırken taşıdığı 

niyetini bilmek. Habermas’a göre bunun bilgisine dünyada olan başka bir şeyin 

bilgisine ulaşma gibi ulaşılabilir. İkincisi x ifadesinin imlemini yani kastettiği şeyi 

anlamak. Habermas açısından anlama, bir anlatının içindeki rasyonelliğin ortaya 

çıkarılmasıyla ancak mümkün olduğu için rasyonellik ile anlam problemi birbirleriyle 

doğrudan ilişkili olarak kavranır (Habermas, 2001: 294, vd). Bu, Habermas için aynı 

zamanda metodolojik olarak anlamın araştırmacı tarafından nasıl ortaya çıkarıldığına 

yönelik bir postuladır. Araştırmacı anlatımın anlaşılabilmesi için konuşan failin 



113 

 

 

 

konuşmasındaki örtük geçerlilik iddialarını açık hale getirmelidir. Bu da ancak 

araştırmacının konuşmada gözlemci konumunun karşıtı olarak katılımcı bir bakış 

açısıyla mümkün olabilmektedir. Bu bağlamda rasyonellik ancak iletişimsel eylem 

modelinde gerçekleşebilir. Rasyonellik ve anlamın anlaşılması için konuşan taraflar 

arasındaki anlatımın içindeki üç dünyaya dair geçerlilik iddialarının çözümlenmesi 

gerekir. Nesnel gerçeklik alanındaki doğruluk iddiaları, normatif gerçeklikteki norma 

uygunluk iddiaları ve son olarak öznel dünyadaki içtenlik iddiaları gerekçelerle 

temellendirilmelidir. Bu temellendirme, eleştirilebilir veya savunulabilir olmalıdır. 

Dolayısıyla Habermas için iletişimsel eylemler rasyonel bir çözümlemeye ve içyapıya 

tabidir. Anlaşmaya, uzlaşmaya dayalı eylemlerin gerçekleşmesi için tarafların nesnel, 

toplumsal ve öznel dünyalara ait geçerlilik iddiaları üzerinde kişilerarası geçerli 

yargılara varabilmeleri şarttır. Araştırmacının konumu burada taraflar arasındaki görüş 

birliğinin hangi gerekçelere, koşullara dayandığının ortaya çıkarılması bakımından 

önemlidir. Konuşan fail ifadeleriyle, diğer bir değişle söz eylemlerinin i- nesnel bir 

gerçeklikle örtüştüğü, ii- normatifliğe uygun olduğu ve iii- konuşmasında içten yani 

samimi olduğunu, bir art niyet taşımadığı iddiasında bulunur. Bu üç gerçeklik 

boyutunu kapsayan iddialarının sınanması ve temellendirilmesi konuşan failin yaşantı 

dünyasının bilgi stoğundan somutlaştırılması ve tartışmaya açık olması lazım.  

[G]üncel anlaşma gereksinimine uygun olarak yeterince örtüşmesi gereken durum 

tanımlamaları, iletişimsel bir sözcenin arka planını oluşturur. Örtüşme varsayılmazsa 

aktörler, stratejik eylemin anlaşmaya yönlenmiş olarak kullanılan araçlarıyla ortak bir 

durum tanımını ortaya koymaya ya da iletişimsel gündelik yaşam pratiğinde çoğu zaman 

onarım başarımları biçiminde ortaya çıkan şeyi doğrudan görüşmeye çalışırlar. Bunun 

gerekli olmadığı durumlarda her yeni sözce bir test anlamına gelir: Konuşucunun örtük 

bir biçimde önerdiği eylem durumu tanımı ya onaylanacak, değiştirilecek, kısmen 

sürüncemede bırakılacak ya da genel olarak sorgulanacaktır. Bu sürekli tanımlama ve 

yeniden tanımlama süreci içeriklerin, her defasında neyin nesnel dünyanın görüş birliğiyle 

yorumlanmış bileşeni, neyin toplumsal dünyanın özneler arasında kabul edilmiş normatif 

bileşeni, neyin öznel bir dünyanın ayrıcalıklı olarak ulaşılabilen bileşeni olarak kabul 

edildiğine göre, dünyalara karşılık düşürülmesi anlamına gelir. Aynı zamanda aktörler 

kendilerini bu üç dünyaya karşı sınırlar. Her bir ortak durum tanımıyla, dışsal doğa, 

toplum ve iç doğa arasındaki sınırları belirler ve aynı zamanda bir yanda yorumcu olarak 

kendileri diğer yanda dış dünya ve kendi iç dünyaları arasında sınırı yenilerler (a.g.e., 

555). 



114 

 

 

 

Habermas, üç dünyaya ait geçerlilik iddialarını sabah kahvaltıda bira içmek 

isteyen inşaat işçileri ve seminer veren bir profesör örneği üzerinden verir (a.g.e., 325, 

553). Daha açıklayıcı olduğunu düşündüğümüz için öğrencisinden bir bardak su 

isteyen profesör örneğini verebiliriz. Profesör seminerine katılan bir öğrencisinden 

“lütfen bana bir bardak su getirin.” der. Habermas bu sözün bir buyruk olarak değil, 

anlaşmaya yönelmiş bir tutum içerisinde gerçekleştirilmiş bir söz edimi olarak 

varsayıldığında; profesörün isteğinin öğrencisi tarafından üç geçerlilik açısından 

reddedilebilir olduğunu belirtir. i- “bana hizmetçilerinizden biriymişim gibi 

davranamazsınız.” diyerek normatif olarak; ii- “Hayır, aslında sizin tek istediğiniz beni 

öteki öğrenciler karşısında küçük düşürmek” diyerek öznel boyutta; iii- “Hayır, en 

yakındaki musluk o kadar uzaktaki, dersin sonundan önce geri dönemem.” diyerek 

nesnel gerçeklik koşullarının yetersizliğinden dolayı her üç boyutta da profesörün 

isteğini reddedebilir. Bu ve benzeri örnekler üzerinden Habermas’ın ifade etmek 

istediği temel sav, iletişimsel bir eylemde bulanan tarafların her biri başlangıçtaki 

durum tanımlamalarını değiştirerek kendi durum tanımlamasını muhatabının durum 

tanımlamasıyla uyum içerisinde sokma çabasında olmasıdır (a.g.e., 554). Profesör 

öğrencinin kendi durum tanımlamasına yönelik olarak farklı boyutlardan getirdiği 

“hayır” cevabına karşılık olarak gerçekten suya ihtiyacı olduğunu (öznel boyut); 

niyetinin onu aşağılamak olmadığını ve suya ihtiyaç duyan birine yardım etmenin 

normlara uygun olduğunu (toplumsal boyut); ve suyun yerini ona söyleyerek dediği 

gibi uzak olmadığını (nesnel boyut) söyleyerek durum tanımını yeniden yapabilir ve 

böylece ikisi bir yerde uzlaşabilirler.  

Habermas, yukarıda tartışılan eylem tiplerini ayırt ederken esas olarak 

iletişimsel eylemle, stratejik eylem arasında yaptığı ayrıma yoğunlaşır. Bu bağlamda, 

daha önce ifade edildiği gibi Austin’in yapmış olduğu edim söz ve etki söz ayrımına 

yaslanır. Edimsöz iletişimsel eyleme karşılık gelirken, etki söz stratejik eyleme 

karşılık gelir ve Habermas etki sözün edim söz üzerinde bir asalak olduğunu ifade eder 

(Dellaloğlu, 1998: 198; Vandenberghe, a.g.e., 374). Fakat Habermas iletişimsel 

eylemin stratejik eyleme üstün olduğunu argümantasyon biçimlerinden hareketle 

ortaya koyar. Aslında bütün geçerlilik iddialarını Habermas, ideal konuşma durumu 

olarak ifade ettiği kavrama dayandırır.  



115 

 

 

 

3.3.2.3. İletişimsel Eylemin Temeli: Argümantasyon Biçimleri 

Habermas’a göre “tartışmalı geçerlilik iddialarının her netleştirici sınanışı, 

argümantasyon koşullarını yerine getiren iddialı bir iletişim biçimini gerektirir” (2001: 

ss. 46-47). Argümantasyon, rasyonel olarak kabul edilmiş bir davranışı öğrenmeyi 

olanaklaştırır ve rasyonel anlatımların eleştirilebilir ve temellendirilebilir oluşuna 

işaret eder. Kuramsal bilgiler, ahlaksal kavrayışlar edinilmesi değer biçici dil 

yenilenmesini, genişletilen özyanılsamaları ve anlaşma zorluklarını aşmayı sağlayan 

öğrenme süreçleri argümantasyona dayandırılır. Bu bağlamda iletişimsel rasyonellik, 

bir argümantasyon kuramıyla açıklanması gereken geçerlilik iddiaları sistemiyle 

ilişkilendirilir. Argümantasyonun mantığı Habermas için, “biçimsel mantıkta olduğu 

gibi anlamsal birimler (tümceler) arasındaki tümdengelimli bağlantılara değil, 

argümanların oluşturulduğu pragmatik birimler (söz eylemleri) arasındaki içsel, 

tümdengelimli olmayan ilişkilerle bağlantılıdır.” (a.g.e., 47). Habermas, argümanlara 

dayanan konuşmayı üç görünüme ayırmaktadır. İlk olarak konuşma bir süreç olarak 

görülebilir. Burada iletişimin ideal koşullara yeterince yaklaştığı biçimi var olduğu 

için olasılık dışı bir iletişim söz konusudur. Bundan dolayı Habermas, 

argümantasyonun genel iletişimsel gerekliliklerini, ideal bir konuşma durumunun 

belirlenimleri olarak gösterir. 

Argümantasyona katılanlar, kurdukları iletişim yapısının salt biçimsel olarak 

betimlenmesi gereken nitelikleri yüzünden daha iyi argüman dışındaki- (ister anlaşma 

sürecine dışarıdan etkiyen, isterse de bu sürecin kendisinden kaynaklanan) her baskıyı 

dışladığını (ve böylelikle ortak doğruluk arayışı dışındaki tüm güdüleri devredışı 

bıraktığını) genel olarak varsaymak zorundadır. Bu açıdan, argümantasyon anlaşmaya 

yönlenmiş eylemin başka araçlarla düşünsemeli bir biçimde sürdürülmesi olarak 

kavranabilir (a.g.e., 49).  

İkinci olarak argümantasyon bir işlemler dizisi olarak görülebilir. Burada özel 

kuralları olan bir etkileşim biçimi söz konusudur. Öneriler ve söz konusu önerilere 

karşı çıkanlar arasında ortak bir işbölümü biçiminde tartışımsal bir anlaşma süreci 

normlandırılmıştır. Son olarak argümantasyon üçüncü bir bakış açısı tarafından 

incelenir. Burada argümantasyonun amacı geçerlilik iddialarının onaylanabilmesini ya 

da reddedilebilmesini sağlayan sağlam, içsel özellikler sayesinde ikna edici olabilen 



116 

 

 

 

argümanlar üretmektir.” (a.g.e., 50). Habermas’a göre argümanlar bir önerinin 

öncelikle varsayımsal olarak öne sürülen geçerlilik iddialarının ortaya konulmasına ve 

görüşün bilgiye dönüştürülmesine yarayan araçlardır.  

Habermas ortaya koymuş olduğu bu argümantasyon biçimlerinin Aristoteles'in 

kanonunun üç ünlü disiplinini birbirinden ayırmayı sağlayan kuramsal bakış açılarını 

verdiğini ifade eder. İlki, yani süreç olarak konuşma retoriğe dayanır, ikincisi, yani 

diyalektik, pragmatik argümantasyon işlem dizileriyle ilgilenir. Son olarak üçüncüsü 

yani mantık, argümantasyonların ürünlerini konu edinirler. Dolayısıyla 

argümantasyonlar bu disiplinlerin bakış açılarından farklı yapılar göstermektedir: 

“ideal, baskıya ve eşitsizliğe karşı özel bir biçimde bağışıklılaştırılmış bir konuşma 

durumunun yapıları; sonra, daha iyi argümanları ortaya koyma yolunda, 

ritüelleştirilmiş bir rekabetin yapıları ve son olarak da, tek tek argümanların yapılarını 

ve birbirleri arasındaki ilişkileri belirleyen yapılar.” (a.g.e., 51). Fakat Habermas, bu 

çözümlemeyle yetinmez. Çünkü ona göre bu çözümsel düzlemlerden tek başına 

hiçbirinde argümanlara dayalı konuşmaya içkin olan düşünce yeterince 

açındırılmamıştır.  

Habermas, sözcelerin geçerliliğinin ne empirist bir biçimde çürütülebilir ne de 

mutlakçı bir biçimde temellendirilebilir olmayışının bir argümantasyon mantığının 

yanıtlaması beklenen soruları beraberinde getirdiğini ifade eder ve şu temel soruları 

sorar: Sorunsal hale gelmiş geçerlilik iddiaları, iyi gerekçeler gösterilerek nasıl 

desteklenebilir? Bu gerekçeler nasıl eleştirilebilir? Geçerlilik iddialarıyla amaca uygun 

olarak ilişkilendirilebilen bazı argümanları ve böylelikle bazı gerekçeleri, öteki 

argümanlardan daha güçlü ya da daha zayıf kılan nedir? (2001: 49).  Habermas bu 

sorulara cevap vermek için ideal konuşma durumu olarak nitelendirdiği kavramsal 

inşaya gerek duyar ve metodolojik olarak olgu karşıtı bir analiz gerçekleştirir.  

3.3.2.4. İdeal Konuşma Durumu 

İdeal konuşma durumu kavramının “idealleştirilmesi” sadece olumsal ampirik 

sınırlamaların göz ardı edilmesinden ibaret değildir, aynı zamanda tüm eylemlerin 

motivasyon temelinin dilsel olarak organize edildiği varsayımına yaslanır. 



117 

 

 

 

Konuşmanın idealleştirilmesiyle, failin gerçek motivasyonlarının, konuşmacıların 

dilsel olarak anlaşılabilen niyetleriyle aynı olduğu hayal edilmektedir. Habermas, bu 

saf iletişimsel eylem modelinin, saf öznelerarasılığın tasarımına dâhil olduğunu ifade 

eder (Habermas, 1970: 373-374). Bu açıdan Vandenberghe’nin de ifade ettiği gibi 

Habermas, ideal konuşma durumu kavramını teorik ve pratik tartışmalar bağlamında 

gündeme getirir ve “salt uzlaşmadan ya da koşullu anlaşmadan daha fazlasını temsil 

etme gücüne sahip olan konsensüse varmak için gidimli argümanların karşılaması 

gereken formal özellikleri tanımlar.” (a.g.e., 356). Whitebook’a göre nasıl ki Descartes 

şeytani dehanın hilesini sistematik olarak çarpıtılmış algı biçimini bilinçte aşmak için 

Arşimetçi bir nokta aramaya yönelmişse benzer biçimde Habermas’ta dilsel düzenbazı 

yenmek için Arşimetçi noktayı ideal bir konuşma durumunda bulmaya çalışmaktadır 

(Whitebook, 2018: 67). Habermas ideal konuşma durumunu zamansal ve uzamsal 

kısıtlamalara karşı bir kayıtsızlık anlamından sınırlandırılmamış ve dışsal ya da 

iletişim yapıları içindeki bir baskı yoluyla tahrif etmelere karşı bağışıklık anlamında 

zorlamasız bir kavram olarak tanımlar. Ona göre idealize edilmiş bu koşullarda 

tartışmaya katılan herkes rasyonel bir özne olarak görülebilir (Habermas, 2011: 456).  

Habermas, dilsel yeterliliğin uygulanmasının prensipte mümkün hale 

gelmesinin, kendisinin de dilsel olan bir öznelerarasılık yapısına bağlı olduğunu 

belirtir. Ona göre bu yapı monolojik olarak hâkim olunan dilsel kurallar sistemi ve 

onun yerine getirilmesinin dil dışı koşulları tarafından oluşturulmaz. Normal söyleme 

katılabilmek için konuşmacının dil yeterliliğine ek olarak iletişimsel yeterlilik olarak 

ifade edilen temel konuşma niteliklerine ve sembolik etkileşime sahip olması gerekir. 

Habermas, iletişimsel yeterlilik kavramsallaştırmasını Chomsky’nin dilsel yeterlilik 

kavramına ek olarak devreye sokar. İletişimsel yeterlilik, ideal konuşma durumunun 

ustalığı anlamına gelmektedir. Diğer bir ifadeyle iletişimsel yeterlilik ideal konuşma 

durumuyla ilgilidir. Bundan dolayı Habermas diyalog kurucu evrensellerin aynı 

zamanda karşılıklı anlayışı mümkün kılan öznelerarasılık biçimini ürettiğini ve 

tanımladığını ifade eder. Habermas ideal konuşma durumu kavramını inşa ederken 

sistematik olarak çarpıtılmış bir iletişimin gerçekte olup olmadığını veya ne ölçüde 

gerçekleştiği sorusunu bir kenara bırakır. Çünkü onun için idealleştirme, konuşmanın 



118 

 

 

 

ve etkileşimin yalnızca dilsel bir organizasyonunu varsayma olgusunda mevcuttur 

(Habermas, 1970: ss. 369-370).  

 İdeal konuşma durumu tahakküme dayanmayan en iyi argümanın gücünü 

rasyonel olarak güdülenmiş konsensüsü olgu-karşıtı bir biçimde güvenceye alması 

bakımından Habermas’ın geçerlilik iddialarının temelini oluşturur. Bu açıdan hem 

ütopik bir toplumsal ufka işaret eder, yani içerisinde bir temenni barındırır 

(Vandenberghe, a.g.e., 357) hem de Weberci anlamda bir ideal tip olmasından dolayı 

metodolojik olarak “gerçek hayattaki durumları değerlendirmek ve karşılaştırmalar 

yapmak için bir kriter” olarak çarpıtılmış iletişimlerin eleştirilmesi için bir temeldir 

(Beart, a.g.e., 173). Bu çifte misyona sahip olan ideal konuşma durumunun dört 

biçimsel koşulu bulunur:  

(i)Tartışmadaki her bir katılımcı, iletişimsel faliyeti başlatmak ve yaygınlaştırmak 

hususunda eşit fırsatlara sahiptir; (ii) her bir katılımcı, doğrulanmaları için iddialar, 

tavsiyeler ve açıklamalar sunmak ve başkalarına karşı gelmek hususunda eşit fırsatlara 

sahiptir. Bu iki koşul, konuşma edimlerinin seçimi ve icrasındaki fırsatları güvenceye alan 

simetri koşullarıdır; (iii) her bir katılımcı, kendi konumunu, duyarlılığını ve isteklerini 

ifade etmek konusunda eşit fırsata sahiptir; (iv) her bir katılımcı, açıklamalar karşısında 

savunma ve karşı koyma, izin verme ve menetme, özetleme ve soru sorma hususlarında 

eşit fırsata sahiptir. Mevcut eylem bağlamlarıyla ilişkili olan bu son iki koşul, hem 

dürüstlüğü hem de iktidar ve sosyal ayrımcılık yokluğunu teminat altına alan karşılıklılık 

koşullarıdır (Vandenberghe, a.g.e., 357; Ayrıca bkz. Habermas, 1970: ss. 371-372).  

Habermas, saf öznelerarasılık tarafından belirlenen bir konuşma durumunun bir 

idealleştirme olduğunun elbette farkındadır. Fakat diyalog kurucu evrensellere hâkim 

olmak, ideal konuşma durumunu fiilen oluşturma kapasitesi için tek başına yeterli 

değildir. Bundan dolayı iletişimsel yeterlilik, ideal bir konuşma durumunun 

oluşturulması için gerekli olan oluşturma araçlarına hâkim olmak anlamına gelir. Bu 

temelde Habermas’a göre karşılıklı anlayışın veya konsensüsün öznelerarasılığı ne 

kadar deforme olursa olsun, “ideal konuşma durumunun tasarımı zorunlu olarak 

potansiyel konuşmanın yapısında ima edilir, çünkü tüm konuşma, hatta kısıtlı aldatma 

bile, hakikat fikrine yöneliktir. Bu fikir ancak sınırlanmamış ve evrensel söylemde 

varılan bir fikir birliğine bağlı olarak analiz edilebilir. İdeal bir konuşma durumunun 

inşasına yönelik araçlara hâkim olduğumuz sürece, birbirini yorumlayan hakikat, 



119 

 

 

 

özgürlük ve adalet fikirlerini -elbette sadece fikir olarak da olsa- tasavvur edebiliriz.” 

(Habermas, 1970: 372 vd.). Habermas, ideal konuşma durumunu yalnızca fail-

konuşmacının niyetleriyle örtüşen güdülere indirgemez, bununla birlikte kamusal 

iletişimin dışında bırakılan ve dil öncesi bir sembol organizasyonuna sabitlenmiş 

güdüler tarafından da kontrol edildiğini varsayar. Ona göre kamusal iletişimde özgürce 

dönüştürülemeyen dil öncesi sabit motivasyonların payı ne kadar büyük olursa, saf 

iletişimsel eylem modelinden sapma da o kadar büyük olur. Habermas saf iletişimden 

sapmaların belirli bir toplumdaki kurumsal sistemi karakterize eden baskının derecesi 

ile orantılı olarak arttığına dair ampirik varsayımlarda bulunabileceğini ve baskının 

derecesinin üretici güçlerin gelişim aşamasına ve otoritenin örgütlenmesine, yani 

politik ve ekonomik gücün kurumsallaşmasına bağlı olduğunu ifade eder (a.g.m., ss. 

373-374). Buradan da Habermas, Mead üzerinden ideal bir iletişim topluluğu 

tasarımını ortaya koyar. Habermas’a göre böyle bir toplulukta failler, birbirini 

bütünleyen iki görünümü, genelleştirme ve özelleştirme görünümleri bulunan bir 

kimlik edineceklerdir. “Bir yandan, ideal koşullarda yetişen bu kişiler, evrenselci bir 

referans çerçevesi içinde yönlenmeyi, yani özerk eylemde bulunmayı öğrenir; öte 

yandan, kendilerini ahlaksal eylemde bulunan öteki tüm öznelerle eşit kılan 

özerkliklerini, öznelikleri ve biriciklikleri içinde kendilerini geliştirmek için 

kullanmayı öğrenirler.” (Habermas, 2001: 527 vd.).  

Dilin sosyal etkileşimin ve iş bölümü kabiliyetiyle birlikte insan olmanın temel 

karakteristik özelliği olduğu düşüncesini merkeze alan Habermas, İEK’yi dil 

dolayımında inşa etmiştir. Habermas dili ya da daha da açık bir ifadeyle konuşmayı 

sosyal bilim çalışmalarının temeline koymasıyla inşa ettiği teorisinin özgünlüğünü 

ortaya koymuştur. Habermas her ne kadar dile dönüş hareketinden etkilense de; bu, 

onu postmodern bir konuma yerleştirmemiştir. Bu açıdan onun analizleri rölativist bir 

perspektifle güdümlenmemiştir. Bunun temel nedeni genel modernite projesine olan 

ilgi ve alakasından dolayıdır. Nitekim bu bağlamda Gadamer üzerinden hermenötik 

geleneğe yönelttiği eleştiriler önemlidir. Dolayısıyla Habermas, ne moderniteyi baştan 

sona bir yıkım olarak görür ne de onun eksikliklerini görmemezlikten gelir. Bu açıdan 

Habermas, moderniteyi ileri bir aşamaya taşıma yönünde eleştirel bir tutum 

sergilemekte ve bunu da dil üzerinden gerçekleştirmektedir. 



120 

 

 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

BOURDİEU VE HABERMAS’IN DİL ÜZERİNE DÜŞÜNCELERİNİN 

KARŞILAŞTIRILMASI 

Bourdieu ve Habermas’ı birlikte ele alan metinlere bakıldığında 

karşılaştırmanın büyük oranda dil üzerinden yapılmış olması, ikisinin ortak 

paydalarından en önemlisinin dil problemi olduğunu göstermektedir. Gerçekten de 

ikisinin karşılaştırılmasında elde edilecek en verimli alan dil problemidir. Bu açıdan 

tezimiz için literatürdeki bu durum önemli bir veridir. Bu verinin en önemli çıktısı 

çağdaş sosyolojide pek çok konuda metin üreten iki sosyoloğun karşılaştırılmasında 

belirleyiciliğin dil dolayımında kurulabileceğidir. Litaratürde Bourdieu ve Habermas 

dil bağlamında farklı açılardan karşılaştırılmıştır (Susen, 2007; Guzmán, 2013; 

Forchtner ve Schneickert, 2016; Poupeau, 2000; Kim, 2018). Bu çalışmalardan 

bazıları (Susen, 2007; Guzmán, 2013; Forchtner ve Schneickert, 2016) iki sosyolog 

arasındaki farkları gözardı etmeden onları sentezleme yoluna gitmişlerdir. Bu 

çalışmaların ortak noktası karşılaştırmanın dil merkezli oluşudur. Diğer bir ifadeyle 

karşılaştırmanın gelip dayandığı problem dildir. Aslında Bourdieu ve Habermas gibi 

iki büyük teorisyenin bu kadar az metinle karşılaştırılmış olması da ilginçtir. Sosyoloji 

tarihi kitaplarında Bourdieu ve Habermas karşılaştırması genellikle farklılıklar 

üzerinden kabaca değerlendirilir. Susen’in de ifade ettiği gibi iki sosyoloğun ortak 

noktaları literatürde neredeyse hiç sistematik olarak tartışılmamıştır (Susen, 2007: 19).  

 Bu bölümde iki isim belirli açılardan karşılaştırılacaktır. Öncelikli olarak 

Bourdieu ve Habermas’ın teorilerinin inşasındaki benzer yönelimler ele alınacaktır. 

Böylece dil kavrayışları ile epistemolojik ve ontolojik konumlanmaları arasındaki 

benzerlikler ve farklılıklar tartışılacaktır. Amacımız farklılıklarıyla birlikte ortak 

yönelimlerini de vererek; ikisinin de sosyolojik bir zemine taşıdıkları dil probleminin 

teorilerindeki yerini daha iyi kavramaktır. Çünkü ikisi azımsanmayacak derecede ortak 

yönelimlere sahip olsalar da; amaç ve kaygıları farklıdır. Bölüm, betimleyici bir 

biçimde daha önceki bölümlerde yapılan tartışmaların bir özeti olarak değil, dil 

probleminin farklı bağlamlardaki tezahürlerini ortaya çıkarma amacını taşımaktadır. 



121 

 

 

 

4. 1. Teori İnşasındaki Benzer Yönelimler 

Sosyolojik çözümlemenin tarihini birey-toplum, fail-yapı ikilikleri ve bunları 

aşma girişimleri üzerinden okumak mümkündür (Layder, 2014). Çağdaş sosyoloji 

büyük oranda klasik sosyolojik çözümlemenin izlerini taşısa da (Aleksander, 2008) 

fail-yapı ikiliğini aşmaya çalışan birçok girişimle karakterize edilmiştir. Bourdieu ve 

Habermas aynı kuşak sosyologlar grubu içerisinde değerlendirilir. Onlar klasik 

sosyologlarla yoğun bir diyalog geliştirerek; kendi sosyolojik problemleri bağlamında 

onları sentezlemişlerdir. Bu açıdan Durkheim, Weber, Marx ve farklı konumlarda 

bulunan başka bazı isimleri kendi teorik inşalarında bir araya getirmişlerdir. Bu, 

onların sosyolojide kemikleşmiş özne-nesne, anlama-açıklama, birey-toplum gibi 

ayrımları aşmalarını sağlamıştır. Bu aşma çabası aslında ikisinin de sosyoloji yapma 

pratiklerinde bütüncül bir analiz yapma kaygılarını yansıtır. Sosyolojideki teorik 

bölünmelerin sosyal bilimsel analiz için sınırlılıklarına dikkat çekerler ve teorik 

kamplaşmaların sınırlarına riayet etmezler. Bu durum, onların sosyoloji yapma 

pratiklerinin önündeki engellerle hesaplaşmaları için benimsedikleri genel anlamda 

metodolojik tutumlarını yansıtır. Her iki sosyolog da sosyoloji yapma pratiğinin 

kendilerine dayattığı çıkmazların üstesinden gelerek sosyolojilerini kurmaya 

çalışmışlardır. Bu anlamda ikisi de belirli bazı kavramsal inşalarla hem etkilendikleri 

isimleri sentezlerler hem de sözü edilen ayrımların üstesinden gelmeye çalışmışlardır. 

Bourdieu sosyolojideki öznel-nesnel, pratik-teorik, makro-mikro, yapı-fail gibi 

düalizmleri aşmayı oldukça sofistike gerçekleştirir. Sosyolojisi yoğun felsefi 

tartışmaları ihtiva eder. Fakat Bourdieu’nün sosyolojisi her ne kadar felsefi 

muhtevalarla bezeli olsa da söz konusu ikilikleri aşmayı erken dönem sosyolojik saha 

araştırmalarının kendisine sunmuş olduğu teçhizatlarla gerçekleştirir (Bourdieu, 2016f: 

41; Swartz, 2011: 141; Gülsoy, 2012)49. Diğer bir ifadeyle Bourdieu yapmış olduğu 

                                                

 

49 Sosyal bilimlerde Bourdieu’nün öznellik-nesnellik ikililiğini aştığına yönelik iddiasının aslında çok 

başarılı olmadığına yönelik eleştiriler bulunur. Burada her ne kadar bu ikiliklerin aşıldığı ifade edilse de 

aslında bu aşmanın nesnellik lehine yapıldığı görülür. İlişkinin yapısal bir tarzda kavranması noktasında 

bir eleştiri için bkz. (Crossley, 2015). Yine sosyal bilimlerde fail-yapı ve öznellik-nesnellik ikililiklerini 

aşma girişimlerine, yani Bourdieu, Giddens, Habermas, Parsons, Berger gibi sentezcilere yönelik 

eleştiriler de vardır. Bu sosyal bilimcilerin temel tezleri her aşma ve sentezleme girişiminin birinin 

lehine diğerine aleyhine olacak şekilde başarısızlıkla gerçekleştiğidir. Archer (1995) eleştirini 

birleştirme tarzları üzerinden yapar. Ona göre üç birleştirme biçimi vardır. Aşağı doğru birleştirme, 



122 

 

 

 

saha araştırmalarıyla yapı-fail gibi ikiliklerinden birine ağırlık vermenin sosyal 

gerçekliği yakalanamadığını düşünür; inşa ettiği belirli temel kavramlarla 

dikatomilerin üstesinden gelmeye çalışır. Bununla ilişkili olarak sosyolojik 

çözümleme tarihinde süregelen özellikle klasik sosyologların birbirlerine karşıt olarak 

konumlanmasına da karşı çıkar: “Her disiplini uzmanlıklar, okullar, klanlar vb.’ye 

bölen karşıtlıklar arasında en anlamsız ve en hastalıklı olanı Marksistler, Weberciler, 

Durkheimcılar biçimindeki teorik mezheplere bölünmedir.” (Bourdieu, 2016f: 42). 

Ona göre sosyolojik çözümleme tarihinin bu şekilde kamplaştırılması beraberinde 

sosyolojiye musallat olan öznelcilik, nesnelcilik gibi ayrımların kök salmasını 

getirmiştir. Bu doğrultuda Bourdieu Weber’le birlikte Weber’le karşı, Durkheimle 

birlikte Durkheim’e karşı ya da Marx’la birlikte Marx’a karşı olunabilir. Bu anlamda 

Bourdieu, birbirlerine karşıt olarak sunulan sosyal bilimcileri karşıtlık üzerinden değil, 

birbirlerini tamamlayıcılık üzerinden değerlendirir. Klasiklerden yararlanma, 

yandaşlığa indirgenmemelidir. Ona göre “her düşünür diğerlerinin sınırlılıklarını aşma 

araçları sunar. Ancak eklektizmden sakınabilecek bir ‘kavramın reelpolitiği’ her 

şeyden önce yapay karşıtlıkların ortaya çıktığı teorik uzayın yapısının önceden 

anlaşılmış olmasını gerektirir.” (a.g.m., ss. 42-43). 

Disiplinler arasındaki karşıtlık eleştirisi50, teori-ampirik araştırma arasındaki 

yapılan ayrım eleştirisi51 (Bourdieu, 2016f: 41, 35) ile yoğun felsefi epistemolojik ve 

                                                                                                                                       

 

toplumsal eylemi toplumsal unsurların bir sonucu olarak kavrar. Faillerin görece bağımsız rolü yadsınır: 

yapı bireyi belirler. Yukarı doğru birleştirme biçiminde toplumun faillerin özgür iradeleri sonucu bir 

yapı olduğu ortaya konulur. İnsani faillik karşısında yapısal faktörler yadsınır:  fail yapıyı belirler. Son 

olarak merkezi birleştirmede fail ve yapının birbirlerini karşılıklı olarak belirlediği tezi vardır. 

Birleştirmede yapı ve fail kendilerine özgü nitelikleri kaybeder ve aralarındaki etkileşim ve ilişki 

müphemleşir ve böylece incelenemez hale gelir. Buna karşı Archer fail ve yapının birbirlerine 
indirgenemez gerçeklik düzeyleri oldukları için aralarında analitik bir ayrımın gözetilmesi gerektiğini 

ifade eder. De Landa (2018) da Archer’a benzer bir tez ortaya koyar fakat onun tezi birleştirme 

üzerinden değil, indirgeme üzerinden, mikro indirgemecilik, makro indirgemecilik ve yarı 

indirgemecilik şeklindedir. Mouzelis’in (2012; 2016)  eleştirileri ise benzer olmasına karşın ağırlıklı 

olarak sentezci teorilere yöneliktir. Ona göre Giddens, Bourdieu ve Parsons gibi isimlerin yapı-fail veya 

nesnelci öznelci dikatomisini aşma çabalarında başarısızdırlar. Çünkü bu dikatomiler aşılamaz, 

üstesinden gelinemez. Aslında onları aşmak da gerekmez. Onlar yalnızca uzlaştırılabilir. 
50 Örneğin Bourdieu’de sosyoloji ve antropoloji arasındaki net bir sınır yoktur. Hatta yaptığı pek çok 

saha araştırması bu iki alanın disipliner sınırlarını aşmaktadır (Swartz, 2011: 74).  
51 Bu bağlamda Bourdieu, örneğin, Kant’a atıf vererek şöyle demektedir: “Ampirik araştırmadan yoksun 

teori boştur, teoriden yoksun ampirik araştırma kördür.” (Bourdieu, 2016f: 35).  



123 

 

 

 

ontolojik tartışmalar yürütmesi (Vandenberghe, 2012)52; diğer taraftan saha 

çalışmalarından hareketle bunları sorunsallaştırması ve oldukça zor anlaşılan girift bir 

dil kullanması teorisini ne kadar sofistike bir biçimde inşa ettiğini gösterir.  

Bourdieu’ya göre sosyolojideki temel ikilik öznelcilik ve nesnelciliktir (2016f: 

ss. 43-44). O, geniş bir düşünce tarihi düzleminde kuram ve araştırma 

konumlanmalarını bu ikilik karşıtlığı üzerinden gruplandırır. Bunlar, Bourdieu için 

yorumcu-pozitivist, makro-mikro, katılımcı gözlemci-dışardan gözlemci arasındaki 

karşıtlıklar olarak da tevarüs eder (Swartz, a.g.e., 80). Bourdieu bütünsel bir sosyal 

bilimin bu ikilikleri aşması gerektiğini ifade ederek; sosyal gerçekliğin bu iki boyutun, 

sosyoloji içerisinden ifade edilirse birey-toplumun diyalektik bir ilişki içinde 

bulunduğunu belirtir (Bourdieu, 2016f: 46). Bu temelde Bourdieu inşa ettiği iki 

kavramla söz konusu ikilikleri aşar: Habitus ve alan.  

Bu iki kavram Bourdieu’nün ilişkisel sosyal bilim düşüncesinin içeriğini verir. 

Bourdieu’ya göre yapı-fail ikiliği ancak ilişkisel bir kavrayışla aşılabilir. İlişkisellik 

Bourdieu’nün Cassirer’den hareketle benimsediği, genel bir ifadeyle bilim felsefesidir. 

İlişkisellik Bourdieu düşüncesinin bir diğer sacayağı olan inceleme nesnesiyle 

uyumludur. Ona göre sosyolojinin inceleme nesnesi konumlar arası nesnel ilişkilerdir 

(Bourdieu, 2015b; Bourdieu ve Wacquant, a.g.e., ss. 228-240; Swartz, a.g.e., ss. 90-

95).  

Bourdieu, yapının ya da eyleyicinin, sistemin ya da aktörün, kolektifin ya da bireyselin 

varlıkbilimsel önceliğini öne süren tüm yöntembilimsel tekçilik biçimlerini karşısında 

bağlantıların önceliğini savunur. […] Sosyal bilim, bu iki kutup arasında seçim yapmak 

zorunda değildir, çünkü toplumsal gerçeklik –hem yapı hem habitus hem de ikisinin 

kesişimi olan tarih- bağlantılardan oluşur (Wacquant, 2003: 24,25).   

Bourdieu bu iki kavram çiftiyle aslında sosyolojik çözümlemesinde bir 

kavramsal yer değiştirme yapmaktadır. Fail ve yapı yerine habitus ve alan 

kavramlarını kullanır. Bu yalnızca kelime düzeyinde bir kavram değişikliğini ifade 

                                                

 

52 Bourdieu’nün epistemolojik konumlanmasını G. Bachelard üzerinden inşa ederken; ontolojik olarak 

da Bourdieu bir realisttir ve onun realistliği Marx’ın konumuna oldukça yakındır (Bourdieu, 2015: 9, 

24; Bourdieu ve Wacquant, a.g.e., 26).  



124 

 

 

 

etmez. Daha ziyade kendisine toplumsal gerçekliğe gömülü bir tarih kavrayışı sağlar. 

Habitus ve alan arasındaki ilişki tarihin iki varoluş tarzı olarak tasarlanmıştır 

(Bourdieu ve Wacquant, a.g.e., ss. 129-130). Toplumsallaşmış bir öznellik olan 

habitus (a.g.e., 116) ve yapılaşmış bir uzay olan alan (Bourdieu, 2016f: 48) arasındaki 

ilişki diyalektiktir. Bourdieu’ya göre “toplumsal gerçeklik iki kez varolur: Şeylerde ve 

beyinlerde, alanlarda ve habituslarda, eyleyicilerin için de ve dışında.” İkisi arasındaki 

ilişki “öncelikle bir koşullanma ilişkisidir: Alan, habitusu yapılandırır. Habitus, bir 

alanı ya da kesişen bir dizi alanın içkin zorunluluğunun somutlaşmasının ürünüdür.” 

(Bourdieu ve Wacquant, a.g.e., 118). Diğer bir ifadeyle “alan habitusu yapılandırma 

eğilimindeyken, habitus da alana ilişkin algıyı yapılandırma eğilimindedir”. 

(Bourdieu, 2016f: 48). Tarihsellik ile birlikte düşünüldüğünde bu, Habermas’ın 

evrensel pragmatik düşüncesinden farklılaşır. İkilikleri aşma konusunda Bourdieu ile 

Habermas arasındaki temel farklılaşma noktalarından birisi burada yatar. Bu probleme 

daha sonra döneceğiz. 

Alan, habitus ve sermaye kavramlarının birlikte işler olduğu Bourdieu’nün 

ilişkisel sosyal bilim konumlanması ancak onun kendi sosyolojisini nitelendirdiği 

epistemolojik konumla birlikte düşünüldüğünde söz konusu aşmanın nasıl 

gerçekleştirildiği ve dil probleminin nasıl bir teorik inşaya yaslandığı daha kolay 

anlaşılacaktır. Bourdieu kendi sosyolojisini refleksif (düşünümsel) olarak nitelendirir 

(Bourdieu ve Wacquant, 2003: ss. 49-78; ss. 205-217; ss. 221-270; Bourdieu, 2016c: 

ss. 45-75).53 Refleksivite kavramı, Bourdieu bölümünde tartışılan doksa kavramıyla 

birlikte anlam kazanır.  

Bourdieu, genelde tanımlandığı anlamda doksayı yalnızca faillerin toplumsal 

arka-planların sorgulanmaksızın benimsenmesi anlamında kullanmaz. Ona göre her 

alanda, bilimsel alan da dâhil doksalar hâkimdir.54 Bu anlamda Homo Academicus 

(2021) ve Heidegger’in Politik Ontolojisi (2019) çalışmalarında akademisyenlerin 

                                                

 

53 Birazdan göreceğimiz gibi düşünümsellik kavramı Habermas’ın da kendi sosyolojisini tanımlamak 

için benimsediği bir kavramdır.  
54 Bu problemi Bourdieu’nün bilim sosyolojisi bağlamında tartışan açıklayıcı bir metin için ayrıca bkz. 

(Etil ve Demir, 2018).  



125 

 

 

 

dilsel uygulamalarını ve kültürel ayrım mücadelesindeki yerlerini analiz eder. 

Bourdieu’nün epistemolojisi ve metodolojisi toplumsal doksalar da dâhil tüm 

doksalardan sıyrılmayı ifade eden epistemolojik bir kopuşu zorunlu kılar. O, 

Bachelard’a yaslanarak toplumsal dünyanın sağduyusundan kopacak bir epistemoloji 

inşa eder. Bourdieu’nün etnometodolojiye eleştirisi büyük oranda bu kopuşu 

gerçekleştirmemesinedir (Bourdieu ve Wacquant, 2003: ss. 57-59). Bourdieu bu 

kopuşu refleksivite (düşünümsellik) kavrayışıyla gerçekleştirir. Bu anlamda Bourdieu 

sosyolojisinin temel niteliği refleksif bir sosyoloji olmasıdır. Vandenberghe, 

Bachelard’ın Bourdieu sosyolojisindeki etkisini şu şekilde ifade eder: “Bourdieu 

eklektik değil, sentezci ve sapkın bir düşünürdür. O Durkheim, Marx, Weber ve 

başkalarından yararlanır, ancak onlara eleştirel düzeltmeler getirdiği sürece 

Durkheimciliğe karşı bir Durkheimci, Weberciliğe karşı bir Weberci veya Marksizme 

karşıt bir Marksist olarak da tanımlanabilir. Bu liste uzatılabilir ve hatta Althusser’le 

Althusser’e karşı ve Habermas’la Habermas’a karşı düşündüğü söylenebilse de 

Bacherlard’a karşı Bachelard’la düşündüğü söylenemez.” (2012: 386, 4. dipnot; 

vurgular eklenmiştir).  

Sosyolojide Bourdieu ve Habermas dışında başka isimler de sosyolojilerinin 

refleksif olduğunu ifade eder (Gouldner, 2015; Archer, 2010). Fakat refleksiviteye 

yüklenen anlam farklıdır. Bourdieu bu anlamda kendi refleksif sosyolojisini 

Gouldner’inkiyle karşılaştırır ve onun kavramı kavrayış tarzını eleştirir. Ona göre 

refleksivite yalnızca birey sosyolog ile sınırlandırılamaz. Bu şekilde bir kavrayış 

refleksiviteyi sosyolojinin bilimsel çalışma yönteminden ziyade biyografik tepkilere 

indirgemek demektir. Dolayısıyla Bourdieu refleksiviteyi yalnızca araştırma yapan 

sosyal bilimsiyle sınırlandırmaz, nesnelleştirici bir düstur kavramı bir bütün olarak bir 

alanı da kapsayacak şekilde operasyonelleştirir (Bourdieu ve Wacquant, 2013: ss. 57-

58). 

Habermas, sosyal bilimlerdeki ikilikleri genellikle anlama sorunu bağlamında 

değerlendirir. Ona göre genelde sosyal bilimlerde özelde ise sosyolojide davranış 

bilimlerinden etnometodolojiye dek anlama problemi karşısında iki tutum bulunur. İlk 

tutum doğalcı yaklaşım bilimleri olarak ifade edilir; yani nesnelci yaklaşımlar. Burada 



126 

 

 

 

anlam kuramsal temel kavram olarak kabul edilmez ve bunun sonucunda da anlama 

probleminden uzaklaşılır. Diğer tutum eylem kuramının geleneksel türleri adı altında 

nitelendirilir; yani öznelci yaklaşımlar. Bu tutumda temel kavramsal çerçeveler, 

“nesne alanına anlamı anlayıcı bir ulaşmanın, araştırma teknikleri düzlemine 

kaydırılacağı ve orada nötralize edileceği” düşünülür. Habermas’a göre her iki tutum 

da anlama problemini hak ettiği ölçüde ciddiye almamaktadırlar. Bundan dolayı 

Habermas, bu bağlamda üçüncü bir tutuma işaret eder. Bu, yorumbilgisel olarak 

düşünümsel (refleksivite) yaklaşım biçimleri olarak ifade edilir. Habermas’a göre 

yalnızca bu tutum anlama probleme hak ettiği ciddiyetle yaklaşır. Bu tutumda anlama 

sorunu ya konstrüktivist ya da araştırmanın düşünümsel bağlamlarını netleştirerek 

çözümlenir. Bu aşamada Habermas, çözümlemenin örtük olarak öznelcilik ve 

nesnelcilik tartışmasına katılmayı beraberinde getirdiğini ifade eder (Habermas, 2011: 

580).  

Habermas’a göre her iki konum da bilimin belirli kategorilerinin rasyonel 

olarak uygulanamaz olduklarını düşünüler. Nesnelcilik, “iletişimsel deneyimleri 

yöntemsel olarak kullanan, nomolojik yasa bilimleriyle yapısal benzerliği bulunmayan 

ve yine de açıklama gücü olan kuramlar ortaya koyan sosyal bilimlerin olabileceğini” 

dışlarken; diğer yandan öznel yaklaşımlar, “sosyal bilimlerdeki ve davranış 

bilimlerindeki doğalcı yaklaşım biçimlerinin, şimdiye dek olduğundan daha başarılı 

işlem yaptıkları, sosyalteknolojik bilginin sağlam bir temeli için çalıştıkları ve yine de 

yaşama evrensel perspektirin önceliğini tehlikeye sokmadıkları olasılığını” 

dışlamaktadır (a.g.e., 586). Habermas bu noktada bu konumlara bilgi kuramları olarak 

değil, “araştırma stratejisine ilişkin kararları sağlama almak isteyen, bilgi 

programlarının gerekçelendirilmesi olarak kavrarsak, temel ilke tartışması, 

yöntembilgisel bir düzlemde yeniden formüle edilebilir (a.g.e., ss. 586-587). 

Habermas’ın bu hamleyle pragmatist bir tutum ortaya koyar. Bu tutum Habermas için 

pek çok sınırlılığı aşmasını ve nihayetinde uzlaşamaz görülen farklı teorileri kendi 

sosyolojisi içerisinde kullanılabilir hale getirmesini sağlamıştır. 

Habermas, Apel ile birlikte üçüncü bir konum geliştirmişlerdir. Ona göre 

geliştirdikleri kuram mevcut bilimleri farklı türlere ayırmayı ve ampirist olmayan bir 



127 

 

 

 

bilimler sınıflandırmasının temellendirmesi amacını taşımamaktadır. Kuram, anlama 

problemi üzerinden üç sorun bağlamında çerçevelendirilir. İlk olarak C. S. Peirce’nin 

aşkındal pragmatist “kavrayışının gerisinde kalan ve bilimsel kuramların 

gerekçelendirme ve onaya çıkma bağlamının, araştırma mantıksal bağıntısını ihmal 

ettiği için, bilimsel araştırmanın kurma sorunsalını körelten empirik bir bilim 

kuramının eleştirisinden” hareket edilir. İkinci olarak Dilthey’in aşkınsal-

yorumsamacığının “gerisinde kalan ve iletişimsel deneyim ile kuram oluşturma 

arasındaki araştırma-mantıksal bağıntıyı görmezden geldiği için, anlama sorunsalını 

yanlış anlayan ya da zararsız gösteren, sosyalbilimsel bir nesnelciliğin eleştirisi” 

üzerine inşa edilir. Üçüncü ve son olarak “bilgi ilgileri kuramı, anlama sorunsalının 

düşünsemeli [refleksif] bir işlenişinden kaynaklanan iki bütünleyici tehlikeyi 

karşılamaya çalışmaktadır: bir yanda bilginin nesnelliği iddiası, anlama kuramcılarının 

yorumbilgisel idealizmi tarafından çok çabuk terkedilmekte, öte yandan, ortodoks bir 

biçmide Marx’a bağlanan tarih diyalektikçilerinin tarihsel materyalizmi tarafından, 

gönülsüzce üzeri örtülmektedir.” (a.g.e., ss. 605-606). Dolayısıyla Habermas, son 

tahlilde önerdiği kuramının metodolojik temelini refleksivite üzerinden inşa eder. Ona 

göre sosyal bilimler alanında bir kuram oluşturmanın bağlama bağımlılığı ne arka plan 

kabullerinin düşünsenmesiyle, yani öznelci yaklaşımlarda olduğu gibi; ne de 

bütünüyle şeffaf bir bilim dilinin kurulmasıyla, yani nesnelci yaklaşımlarda olduğu 

gibi aşılmadığı takdirde bilimsel araştırmanın refleksif ilişkilerini, kuramın içine 

baştan alma düşüncesi akla yatkındır. Self-refleksivitenin bu biçimde 

radikalleştirilmesi sosyologların bilincini her zaman özeleştirel bir biçimde genişletir. 

Böylece düşünümsel bir sosyoloji üzerinden sosyolog kendi oluşum bağlamları 

üzerine de önermelere açık düşünümsel bir kuramı beraberinde getirir (a.g.e., 606).  

Habermas’ın klasik çalışması İEK bu epistemolojik ve metodolojik temelden 

hareketle yazılmıştır. İlgili bölümde tartışıldığı gibi çalışma iki temel ayrım üzerine 

inşa edilmiştir: sistem ve yaşantı dünyası. Yine Habermas’ın bu ayrımı belirli 

uğraklardan geçerek; birbirlerinden oldukça farklı alan ve kuramları tek bir odağa 

mezcederek yaptığı ifade edildi. Onun toplum kavrayışı da bu iki temel ayrıma 

dayanır. Toplum ona göre ne nesnelci konumdan katı bir biçimde tanımlanabilir ne de 

öznelci konumdan yalnızca yaşantı dünyası içerisinde kalınarak tanımlanabilir. İnşa 



128 

 

 

 

ettiği kuramda toplum eşzamanlı olarak hem sistem hem de yaşantı dünyasını 

barındırır. Diğer bir ifadeyle sistem ve yaşantı dünyası birlikte bir toplumu oluşturur 

(Habermas, 2001: 550; 2011: 210).  Sistem ve yaşantı dünyası analitik ayrımlarının 

içerikleri olan araçsal eylem ve iletişimsel eylem kavramları ise epistemolojik 

kuramsal kategoriler olarak görülür. 

[A]raçsal eylemin bağlantı sistemi içinde gerçeklik, Kant’ın anladığı anlamda doğa 

olarak yani, şeylerin genel yasalar altındaki varoluşu olarak, nesneleştirilir ‘kurulur’. 

Buna karşılık iletişimsel eylem, karşılıklı anlaşmaya yönelik bilişsel ilgiyi ve sürekli 

tehdit altındaki bir öznelerarasılığın korunmasına yönelik pratik ilgiyi temsil eder; 

gerçeklik, iletişimsel eylemin bağlantı sisteminde, eyleyen ve konuşan öznelerin 

öznelerarası bir bağlamı olarak kurulur. Araçsal eylem nesne ve özne kutupsallığına 

karşılık düşerken, iletişimsel eyleme, ‘ego’nun ve ‘alter ego’nun karşılıklığı uygun 

düşer. Bundan dolayı, Bilgi kuramsal ‘araçsal’ ve ‘iletişimsel’ eylem kategorileri, bir 

yandan, nomolojik ve araçsal bilgi arasındaki ayrımı; öbür yandan yorumbilgisel ve 

düşünsemeli bilgi arasındaki ayrımı temsil ederler (Wellmer’den akt. Habermas, 2011: 

609). 

Düşünümsellik, Habermas’ta daha çok metodolojik içerimleri olan bir kavram 

olarak devreye sokulur. Bu, araştırma başındaki sosyolog için eleştirel süzgeç görevi 

görmektedir. Bu, Habermas’ın teorisinin belirleyici niteliklerinden birisidir. 

Habermas’ın düşünümsellik kavramını bağlama bağımlı bir biçimde kullanması; 

Bourdieu’nün düşünümselliği sadece birey sosyolog merkezli değil, aynı zamanda 

araştırma alanlarına yönelik bir tutum olarak görmesi anlayışına benzerdir. 

Sosyolojik klasiklerle yoğun bir diyalog halinde olup; sosyolojik geleneğe 

sadık kalan Bourdieu ve Habermas, sosyolojideki öznelci ve nesnelci yarılmayı 

aşmaya çalışmışlardır. Bourdieu, bu aşmayı habitus ve alan kavramlarıyla 

gerçekleştirirken, Habermas sistem ve yaşantı dünyası kavramlarıyla gerçekleştirir. 

Yukarıda tartışıldığı gibi Bourdieu için “Sosyal bilimi yapay olarak bölen tüm 

karşıtlıklar arasında en temel ve en yıkıcı olanı, öznelcilik ile nesnelcilik arasında 

kurulan karşıtlıktır.” Habermas için ise “sosyal teorinin temel sorunu sistem ve yaşantı 

dünyası kavramlarının işaret ettiği iki kavramsal stratejinin tatmin edici bir şekilde 

nasıl birbirine bağlanacağıdır.” Bourdieu’nün teorisinde toplumsal gerçeklik alan ve 

habitustan oluştuğu sürece, nesnelliğin öznelleştirilmiş doğası ile öznelliğin 



129 

 

 

 

nesnelleştirilmiş doğasını açıklayarak nesnellik ile öznelliğin kaçınılmaz iç içe 

geçmişliğini göstermeyi amaçlar. Habermas’ın teorisinde ise toplumsal gerçeklik 

yaşantı dünyası ve sistemden oluştuğu sürece, sosyal dünyaya hem sıradan 

anlamlandırılabilirlik hem de sistemik işlevsellik tarafından nüfuz edildiği ve böylece 

yorumsamacılık ile sistem-kuramsal işlevselcilikle uzlaşım sağlanacağı ifade edilir.  

Dolayısıyla her ikisi de toplumsal gerçekliğe yönelik tek taraflı yaklaşımların 

üstesinde gelmeyi amaçlar. Onlar toplumsal gerçekliğin yekpare bir biçimde tek bir 

boyuta indirgenmesine karşıdır (Susen, 2007: ss. 239-240). 

Bu aşma çabası birbirlerinden farklı isim ve kuramları teorilerinde bir araya 

getirilmesi ve onların sentezlenmesiyle gerçekleştirir. Bu, onları postmodernist, 

Marksist, yorumsamacı ya da işlevselcilik kategorileri içerisinde değerlendirmeyi 

zorlaştırmaktadır. Dahası her ikisinin teorilerinin epistemolojik temelleri dikkate 

alındığında söz konusu indirgemecilik türlerinin metodolojik içerimleri daha iyi 

görülür. Bu anlamda daha açık bir konumlanmayı görmek mümkündür. Bu bağlamda 

Susen her iki ismin üç indirdemecilik türüne karşı çıktığını ifade eder:  

Hem Habermas hem de Bourdieu, toplumsal olana yönelik tek taraflı yaklaşımların sözde 

tuzaklarının ve çelişkilerinin üstesinden gelmeyi amaçlıyor. Habermasçı sosyal teori, 

esasen, sosyal düşüncedeki indirgemeciliğin üç önemli biçimini açığa çıkarmaya ve 

aşmaya çalışır: birincisi, Marksist emek paradigmasının doğasında olduğu iddia edilen 

üretkenci, araçsalcı ve pozitivist indirgemecilik; ikincisi, erken dönem eleştirel teorinin 

benimsediği araçsal akıl paradigmasının içkin olduğu varsayılan kaderci kötümserlik; ve 

üçüncüsü, felsefi hermeneutiğin ortaya koyduğu dil paradigmasının doğasında olduğu 

iddia edilen dilsel idealizm. Benzer şekilde, Bourdieuçu sosyal teori, sosyal düşüncedeki 

indirgemeciliğin üç ana biçimini tanımlamaya ve aşmaya çalışır: birincisi, muhtemelen 

sosyal olana yönelik yapısalcı, determinist ve özcü yaklaşımlara içkin olan nesnelci 

indirgemecilik; ikincisi, toplumsal olana yönelik iradeci, rasyonalist ve fenomenolojik 

yaklaşımların sözde içkin olduğu varsayılan öznelci indirgemecilik; ve üçüncüsü, 

görünüşte akıl paradigmasının kendi kendine yeten kutsamasında içkin olan skolastik 

indirgemecilik (Susen, 2007: 239).  

Fark edileceği gibi her iki isim de oldukça eleştirel bir sosyal bilim kavrayışına 

sahiptir. İkisinin sosyolojinin düşünümsel olması gerektiğiyle ilgili buyrukları ve 

kendi sosyolojilerini düşünümsel olarak nitelendirmeleri teorilerinin eleştirel payesini 



130 

 

 

 

gösterir. İki sosyoloğun dil kavrayışları bu epistemolojik ve metodolojik 

konumlanmalar üzerinden şekillenmiştir.  

Habermas’ın kapsamlı aydınlanma projesi bağlamında düşünüldüğünde dilin 

sosyolojik teorisinin yapısını belirlediği görülür. Bourdieu ise Habermas’ta olduğu 

gibi açık bir belirlenim görülmese de özellikle sembolik şiddet kavramı ve devlet 

üzerine fikirleri düşünüldüğünde dilin teorisinde merkezi bir konumda olduğunu 

söylenebilir. Bourdieu sembolik şiddet kavramını büyük oranda dil dolayımında 

somutlaştırarak çözümler (bkz. Bourdieu, 1991a; 1991d; Boudieu ve Wacquant, 2003: 

ss. 135-175) ve devleti sembolik şiddetin tekeline sahip bir unsur olarak tanımlayarak; 

Durkheim’ın Dini Hayatın İlkel Biçimlerinde dine biçtiği rolü devlete yükler (2015c: 

ss. 119-117)55. Hatta bazılarına göre sembolik şiddet kavramı onun bütün 

sosyolojisinin temel taşı konumundadır (Emirbayer ve Schneiderhan, 2015: 220; 

ayrıca bkz. Wazquant, 2016: 440). Dile dönüş hareketi bu anlamda her iki isim 

üzerinde farklı biçimlerde etki etmiştir. Bu bağlamda ikisi de Wittgenstein’a özel ilgi 

göstermektedir. Elbette söz konusu etkilenim farklı kaygılarla çerçevelendirilmiş ve 

benimsenen epistemolojik ve metodolojik konumlar doğrultusunda görünüm 

kazanmıştır. Sosyal bilimi konumlanmaları dil kavrayışlarını çerçevelendirirken; 

birbirinden farklı iki çözümleme biçimini ortaya çıkarmıştır. Şöyle ki; birisi için dil, 

bir mücadele, çatışma nesnesi iken diğeri için tahakküme dayalı olmayan bir anlaşma, 

uzlaşma zeminidir.  

4. 2. Farklı Kaygılar 

Bourdieu ve Habermas’ın teorileri arasında birçok bağlamda farklılıklar 

bulunur. Bir önceki tartışmada ikisinin epistemolojik ve metodolojik konumlanmaları 

ortaya konulurkan dikkat edilirse ikisinin aynı potada eritilmediği görülecektir. 

Bundan dolayı “benzer yönelimler” ifadesi özellikle kullanıldı. İki düşünürün benzer 

yönelimlere sahip olması, düşünce içeriklerinin ve temel varsayımlarının da benzer 

                                                

 

55 Bourdieu, 31 Ocak 1991 tarihli dersinin sonunda şu ifadeleri kullanır: “Devlet üzerine çokça 

çalıştıktan sonra, ‘Sembolik İktidar Üzerine’ başlıklı makalemi yeniden okumak, bizzat benim bile 

devlet düşüncesinin ne derece kurbanı olduğumu gösterdi bana. Devlet üzerine bir makale yazdığımı 

bilmiyordum: sembolik iktidar üzerine bir makale yazdığımı sanıyordum. Şimdi bu bana devletin ve 

devlet düşüncesinin o müthiş gücünü gösteriyor”. (2015c: 198; 222).  



131 

 

 

 

olduğu anlamına gelmez. Daha ziyade sosyoloji disiplini içerisindeki tutumlarda 

benzer oldukları anlamına gelir. Sosyolojileri ve sosyoloji yapma pratikleri oldukça 

farklıdır. Sosyoloji yapma pratiklerine bakıldığı zaman Bourdieu’nün saha 

araştırmaları ve bu araştırmalara uygun metodolojik araçların en ince detayına kadar 

tasarladığını söylemek mümkündür. Habermas ise daha ziyade ampirik olmayan 

tarihsel ve teorik araştırmalar yapmıştır. Diğer bir değişle Habermas Bourdieucü 

anlamda bir saha araştırması yapmamıştır. Yine Habermas, Frankfurt Okulu’nun son 

büyük temsilcisi olarak görülürken; Bourdieu, Fransız yapısalcılığının Durkheimcı 

geleneğine bağlıdır. Bourdieu, eşitsizliklerin ve tahakküm ilişkilerinin yeniden 

üretilmesinde toplumun ilişkisel doğasını ortaya çıkarmayı amaçlarken; Habermas, 

uzlaşı temelinde toplumun iletişimsel doğasını inşa etmeyi amaçlar (Susen, 2007: 19). 

İki ismin farklılaştıklarını çoğaltmak mümkündür. Fakat Poupeau’nün de ifade ettiği 

gibi iki isim arasındaki farklılıkların sonuçlarının en belirgin ortaya çıktığı alan dildir 

(Poupeau, 2000: 79). Bize göre farklılaşmanın en belirgin halinin dil üzerinden tevarüs 

etmesi içerisinde bulundukları kuramsal geleneklerin yanı sıra siyasal 

konumlanmalarına içkin olarak düşünülebilir. Çünkü siyasal konumlanmaların dikkate 

alınması hem onların sosyal bilim yapma pratiğine vermiş oldukları anlamı hem de -

özellikle Bourdieu’de- dilsel failliğe alan açar. 

Bourdieu ve Habermas karşılaştırmalarında bu bağlam genellikle ya göz ardı 

edilir ya da yeterince vurgulanmaz. Habermas’ın tüm çalışmalarının açık bir siyasi 

amaç taşıdığı görülürken; Bourdieu siyaset üzerine birçok metin üretmesine rağmen 

Habermas gibi açık siyasal bir model ortaya koymamıştır. Bu, Bourdieu’nün politik 

bir konumu olmadığı anlamına gelmez elbette. Fakat aynı şekilde Habermas ile 

kıyaslandığında Bourdieu çalışmalarının herhangi bir siyasal model ortaya koyma 

gayesi taşıdığı anlamına da gelmez. Diğer bir ifadeyle Bourdieu’nün benimsediği 

siyasal konum ile sosyoloji yapma pratiği farklı şeyler değildir. Bu, Bourdieu’nün 

politik duruşunun sosyolojik kaygılarla iç içe geçtiği ve fakat siyasal konumuna 

sosyolojinin rehberlik ettiği anlamına gelir. Habermas ise açık bir biçimde bir siyasal 

model ortaya koyar ve fakat siyasallığın mı sosyolojisini beslediği yoksa 

sosyolojisinin mi siyasallığına yön verdiğine yönelik kesin bir ifade kullanmak zordur.  



132 

 

 

 

4.2.1. Siyasal Konumlanma: Solun Solu ve “Radikal” Reformculuk 

Bourdieu ve Habermas’ın dil kavrayışları üzerine bir çalışmada onların siyasal 

konumlanmalarını karşılaştırmak ilk bakışta absürt hatta gereksiz bir tartışma 

yürütmek olarak görülebilir. Sosyal bilimlerde eleştirellik ve düşünümsellik denilince 

akla gelen ilk çağdaş sosyologlardan olmaları söz konusu ilk intibaya kuşkuyla 

yaklaşılması için bize bazı nedenler sunar. Bu çalışmaya başlandığında iki ismin dil 

kavrayışlarının siyasal düşüncelerine uzanabileceği tahmin edilmemişti ve problemin 

bu boyutu üzerinde düşünülmemişti. Fakat araştırmayla ilgili okumalar yapıldıkça dil 

kavrayışlarının radikal belirleniminin siyasal konumlanma üzerinden 

gerçekleştirilebileceği düşüncesi kendini adeta dayattı. Bu dayatmanın, Habermas’ta 

nispeten daha açık olarak işlendiği için hemen fark edildiğini kabul etmek lazım. 

Çünkü siyasal konumlanması olan müzakereci demokrasi doğrudan iletişimsel eylem 

ve kamusal alan kuramıyla ilişkilidir. Fakat Bourdieu’de durum biraz daha farklıdır. 

Bourdieu’da dil kavrayışı ve siyasal konumlaması arasındaki ilişki doğrudan olmaktan 

ziyade özellikle sembolik güç dolayımında kurulur. Bu, Bourdieu’nün teorisini bu 

bağlamda yeniden değerlendirme ve yeni bağlantı hatları kurmayı gerektirdi. Diğer 

yandan iki ismin dil çözümlemelerini anlamak ve açıklamaya çalışmak gerçekten de 

zordur. Her ikisi de zor bir anlatıma sahip oldukları için dil çözümlemelerinin 

varılabilecek en uç nokta olarak düşündüğümüz siyasal konumlanmalara kadar izini 

sürmek ve tartışmaya bu boyutu da dâhil etmek dil sosyolojilerini daha somut pratikler 

üzerinden anlama çabasını kolaylaştıracaktır. Nihayetinde siyasal konumlanma ve 

özellikle entelektüel müdahale biçimleri teorik değil, pratik bir meselelerdir. Son 

olarak iki ismin dil çözümlemelerini siyasal konumlanmalarından bağımsız olmadığını 

ve hatta radikal bir belirlenim olduğunu söylemenin bir niyet okuması olmadığını da 

eklememiz gerekir; bunun olgusal gerekçeleri aşağıdaki tartışmada görülecektir.  

4.2.1.1. Sosyoloji Bir Dövüş Sporudur 

Hayatı boyunca siyasî solda yer alan Bourdieu’nün siyasal konumlanması ile 

sosyal bilim anlayışı arasında doğrudan bir ilişki olduğu ikincil litaratürde sıklıkla 

ifade edilir (Wacquant, 2016; Swartz, a.g.e.; Wolfreys; 2016; Emirbayer ve 

Schneiderhan, 2015). Bu, Bourdieu’nün eserlerinin siyasi misyonunu göstermekle 



133 

 

 

 

birlikte aynı zamanda özelde sosyolojiye, genel olarak ise bilime yüklediği rolle 

yakından ilişkilidir. Diğer bir ifadeyle Bourdieu’nün siyasal konumlanması ile 

sosyoloji yapma pratiği arasında sıkı bir ilişki vardır. Swartz’ın da ifade ettiği gibi 

Bourdieu’nün çalışmaları dar anlamda yalnızca akademik sosyal bilim olarak 

düşünülmemelidir. Çünkü onun eserleri aynı zamanda bir siyasi müdahale tarzdır. 

Bourdieu sosyolojiyi “yaygın yanlış tanıma biçimlerini düzeltecek bir araç olarak 

düşünür.” (a.g.e., 26). Onun bazı çalışmaları, siyasi konumlanmasını ve bilim ile siyasi 

tavır arasında kurduğu ilişkiyi ortaya çıkarır (bkz. Bourdieu; 2021; 2016e; 2016f; 

2017; 2015a: ss. 571-673). 

Wacquant, Bourdieu’nün siyasal konumlanmasını demokratik siyaset problemi 

üzerinden analiz ederken birbiri ile ilişkili üç unsur tespit eder: i- Bilimsel pratiğini ve 

medeni ilgilerini hareketlendirdiği oranda Bourdieu’nün kişisel politik görüşleri; ii- 

sosyolojik yazılarında karşılaşılan siyaset ya da sosyal bilimsel incelemenin nesneleri 

olarak liberal demokrasilerin, partilerin ve sendikaların kamusal alanlarına; 

parlamento ve seçimlere, medya ve devleti oluşturan resmî kurumlara karşı 

Bourdieu’nün nasıl yaklaştığı ve son olarak iii- Bourdieu çalışmalarının siyaseti ki bu, 

demokratik mücadelede bilim ve entelektüele kendisinin atfettiği roldür. (Wacquant, 

2016: 440). Gerçekten de Bourdieu, her ne kadar kariyerinin seyri düşünüldüğünde 

bazı dönemler siyasi tavrını gösterme noktasında belirli kırılmalar olduğu söylense de; 

bunun sosyal bilim ve siyasal tavır olarak bir farklılaşmaya işaret etmediğini söylemek 

gerekir. Bourdieu ve politik duruşu üzerine yazılan metinlere bakıldığında onun 

kariyerinin ilk yıllarında dikkatini tamamen profesyonel olarak sosyolojiye 

yoğunlaştırdığı, Sartre gibi Fransız entelektüllere ağır eleştirilerde bulunduğu ve fakat 

özellikle 1990’lı yıllarla birlikte kendisiyle çelişir biçimde “politik eylemci bir kimliğe 

büründüğü” eleştirisinin hatta suçlamasının kendisine yöneltildiği görünür (Çeğin, 

2016: ss. 499-500). Bourdieu’nün sosyal bilime yüklediği politik anlamla birlikte 

düşünüldüğünde onun çalışmalarında siyasal bir konumlanmanın her zaman var 

olduğu görülecektir. Fakat onun 1990’lı yıllarla birlikte kamusal alanda daha görünür 

olduğu da bir gerçektir (Walfreys, 2016: ss. 459-463; Swartz, a.g.e., ss. 165-166). 

Bunu Bourdieu’nün siyasal konumlanmasındaki radikal bir kayma olarak görmemek 

için bazı nedenler bulunur. Gerçekten de o, ilk gençlik çalışmalarından itibaren 



134 

 

 

 

benimsediği siyasal konumu bilim pratiği ile birlikte sürdürmüştür (Poupeau ve 

Discepolo, 2008: xiii; Emirbayer ve Schneiderhan, 2015: 210; Wacquant, 2016: 443; 

Swartz, a.g.e., 366). Poupeau ve Discepolo, Bourdieu’nün kamusal alandaki politik 

eylemine yönelik derlediği metinler Bourdieu’nün siyasal eylemciliğinin entelektüel 

hayatının başından itibaren bulunduğunu kronolojik bir sırayla ortaya koyarlar 

(Bourdieu, 2008). Wacquant’a göre Bourdieu’nün bilim ve siyasal eylem arasında 

kurduğu ilişkide zaman içerisinde değişen şey, “bu iki unsurun miktarı ve 

Bourdieu’nün siyasi itkilerinin bilimselliğe yedirilmesi derecesidir.” (2016: 443). 

Dolayısıyla Bourdieu’nün siyasal konumlanmasını anlamaya çalışmak için her şeyden 

önce onun siyaset ve bilim arasında kurduğu ilişkiyle çözümlenebilir.  

Bourdieu politik olarak genellikle solun solu tanımlaması üzerinden 

konumlandırılır (Wacquant, 2016: ss. 400-401). Fakat Bourdieu’nün solculuğu 

Ortodoks Marksist bir solculuk değildir. Nitekim kendisinin Marksizmle 

ilişkilendirilmesine kati bir biçimde karşıdır. Fakat Walfreys’in de ifade ettiği gibi 

Bourdieu, Marksist teori içerisindeki tartışmalara yapmış olduğu çalışmalarla güçlü bir 

katkı sağlamıştır (Walfreys, a.g.m., 464). Komünist Parti de dahil “[H]ayatı boyunca 

da hiçbir yerleşik siyasal örgütlenmeye, partiye, sendikaya veya sivil kuruluşa üye” 

olmayan (Wacquant, 2016: 442) Bourdieu, siyasi gösterilere, imza kampanyalarına, 

yürüyüşlere nadiren katılmıştır. Sol bir partiyle ya da işçi örgütlenmesiyle hiçbir 

zaman açıktan çalışmamış, yakınlık kurmamıştır. Bourdieu entelektüel şöhretinin 

zirvesinde iken dahi A. Touraine gibi siyasi konularda Fransız basınında çok ön 

planda değildir. Yine Foucault gibi akıl hastalıkları ve hapishaneler konusunda önde 

gelen bir sözcü olmasına benzer bir sözcülük rolü üstlenmemiştir. Yani “Bourdieu ne 

tikel sosyal grupların ne de ekoloji, feminizm, ırk veya barış gibi davaların savunucusu 

olarak tanınmıştır.” (Swartz, a.g.e., 364). Bourdieu, düşünümsel sosyal bilim pratiğine 

içkin olarak kavradığı siyasal eylemi, sembolik şiddet ve özellikle entelektüel kavramı 

üzerinden gerçekleştirmiştir.  

Bourdieu’nün siyasi eylemi, bilimsel faaliyete içkin olarak kavrar. Diğer bir 

ifadeyle Bourdieu için bilim aynı zamanda bir siyasi pratik biçimidir (Swartz, a.g.e., 

26). O, bilimsel araştırma ile siyasal eylemi her zaman birleştirme çabasında olmuştur 



135 

 

 

 

(bkz. Bourdieu ve Wacquant, a.g.e., 187-188, 199, 263-264; Bourdieu, 2015b: 11; 

2016c: ss. 52-57; 2015c: 143; 2015e: 77 vd., 118). Bilindiği gibi Bourdieu 

çalışmalarının temelinde belirli alanlardaki tahakküm ilişkilerini ortaya çıkarmak ve 

bu ilişkilerin yeniden üretilmesini sağlayan mekanizmaları ifşa etmektir. Bu anlama, 

açıklama ve ifşa faaliyeti Bourdieu için yalnızca bilimsel bir faaliyet alanı içerisinde 

değerlendirilemez. Çünkü biraz önce de ifade edildiği gibi onun için sosyoloji yapmak 

aynı zamanda siyasal bir eylemde bulunmaktır. Sosyolojik çalışmalarda –en azından 

kendi çalışmalarında- sosyoloğa düşen rol “insanlara ders vermekten ziyade, onlara 

mücadelelerinde kullanabilecekleri birtakım silahlar sağlamaktır.” (Bourdieu, 2016b: 

117). Burada kendilerine silah sağlanan insanlar şüphesiz madun konumunda bulunan, 

tahakküm edilen insanlardır. Çünkü Bourdieu’ya göre bilim, ezilen birey ve 

gruplardan taraftır (Swartz, 2011: 357). Burada sembolik şiddet kavramıyla birlikte 

düşünüldüğünde eşitsizliklerin veya tahakküm ilişkilerinin yeniden üretildiği bir 

alanda, o alanın kurallarının meşru kabul edilmesinin sembolik şiddete maruz 

kalanların “suç ortaklığıyla” gerçekleşmesi sorunu, ister istemez Bourdieu 

sosyolojisinin deterministik yapısında özgürlüğün ne derece mümkün olacağı 

problemini ortaya çıkarır. Bu problem Bourdieu’nün siyasal eylemciliğini anlamak 

açısından önemlidir. Çünkü problem Bourdieu’nün yukarıda tartışılan düşünümsel 

kavrayışının, kendisi de sembolik şiddete maruz kalan sosyal bilimcinin kendi düşünce 

kategorilerinin belirleyiciliğinin farkında olarak bir özgürlük anlatımı ortaya 

koymasını anlamak için son derece önemlidir. Bourdieu’nün bu probleme yaklaşımını 

görmek açısından şu uzun alıntı yapılabilir:  

Ancak, sanılanın aksine sosyal bilimler, […] toplumsal dünyanın işleyişindeki 

zorunlulukların algılama seviyelerini arttırmak ve toplumsal dünyanın yasalarına ilişkin 

daha iyi bir kavrayış sağlamak suretiyle insanlara daha fazla özgürlük sağlıyor. 

Zorunlulukların kavranışı yönündeki her ilerleme, potansiyel özgürlükler doğrultusunda 

da bir ilerleme anlamına gelir. Zorunluluğun yanlış tanınması hali, zorunluluğun bir tür 

inkârını içerse de […] zorunluluğun kavranması hiçbir surette zorunluluğun kabul 

edilmesi gerektiğini ima etmez. Tam aksine ‘eğer x olursa, o zaman Y olur’ türünden 

tüm ilişkilerin kapsadığı seçme özgürlüğünü gün yüzüne çıkarır. ‘Eğer’ şart kipini ‘o 

halde’ye bağlayan ilişkiden habersiz olunduğu sürece, ‘eğer’ kısmını kabul etmek ya da 

reddetmekten ibaret olan özgürlüğün bir anlamı olmaz. Özgürlüğün kapsamını arttırmak 

ancak bir tür laisser-faire (yani beklenen etkilerin yan koşullarının bilinçsiz bir 



136 

 

 

 

kabulüne) dayanan yasaları56 gün ışığına çıkarmakla mümkündür. Bilinmeyen bir yasa, 

bir doğadır, kaderdir […]; ancak bilinen bir yasa özgürleşmek için bir imkân olarak 

görünmeye başlar (Bourdieu, 2016c: 55; ilk vurgular eklenmiştir).  

Bu ifadeler sosyoloji yapma pratiğine; tahakküme ve eşitsizliğe maruz kalanlar 

için özgürleştirici bir siyasal eylem olarak yüklenen anlamı ifade etmenin yanı sıra 

aynı zamanda tahakküm mekanizmalarının yeniden-üretimini olanca gücüyle ortaya 

koyan bir sosyal bilimcinin özgürlük alanına ya da failliğe kapıyı tamamen 

kapatmadığını gösterir. Bu aşamada artık sosyoloji namına yapılan her çözümleme 

aynı zamanda siyasal bir eyleme tarzını da ifade eder. Nitekim Bourdieu’ya göre: 

Gerçekten etkili bir siyasi eylem, ancak ve ancak, mümkün olanın gerçekleşme şansını 

arttırmak için, muhtemel olana ilişkin kavrayıştan yararlanmakla mümkündür. Bu, 

dünyayı perpormatif  […] söylem yoluyla, bir tür sihir gücüyle değiştirmeye yeltenen 

ütopizimden tamamen farklı bir şey. Gerçek siyasi eylem, çoğunlukla bilinçli olmaktan 

ziyade, bilinçsiz bir şekilde toplumsal dünyada yuvalanmış belli potansiyelleri […] açığa 

vurmak ve bunlardan istifade etmektir (Bourdieu, a.g.m., 57). 

Bourdieu, sosyoloji yapma pratiğini aynı zamanda bir siyasal eylem tarzı 

olarak gördüğü için yalnızca sosyolog kimliğiyle yetinmez. Entelektüel, sosyoloji ile 

siyasal eylem arasındaki dolayımlayıcı unsur olarak devreye sokulur. Yani o, sosyolog 

olarak toplumsalın çözümlemesini yaparken; entelektüel olarak bu çözümlemenin 

kendisine sağladığı araçlarla kamusal alanda siyasal eylem yürütür. Bu, 

sosyolojisindeki normatif boyuttur (Bourdieu ve Wacquant, a.g.e., ss. 199-200; 

Swartz, a.g.e., 339).  

Bourdieu, bilimsel özerkliğe yaslanan bir kolektif entelektüel model önerisini 

(Bourdieu, 1989; 1999: ss. 503-516; 2008: ss. 243-270; Swartz, 2013: ss. 169-176) 

Sartre’ın total entelektüel kavrayışına ve Foucault’un özgül entelektüel tutumuna karşı 

olarak ortaya koyar (Wacquant, 2016: ss. 451-452). Wacquant’ın da ifade ettiği gibi 

kolektif entelektüelin iki öncelikli görevi vardır: “ilk olarak sembolik egemenliğe ve 

                                                

 

56 Bourdieu’nün yasa kavramını toplumsal bağlamda kullanır. Ona göre “toplumsal bir yasa, tarihselliği 

olan bir yasadır. İşlemesine izin verildiği ölçüde, yani yasada çıkarı olan kişiler […], yasanın etkili 

olmasının ön koşullarını idame ettirdikleri sürece yasa da varlığını sürdürebilir.” (a.g.m., ss. 55-56).  



137 

 

 

 

özellikle kurulu siyasetin hazır birikmiş sorunlarının dayatmasına karşı savunma 

araçları üretmek ve onları yaymak, ikinci olarak eleştirel düşünceyi yenilemek ve onun 

sivil ütopyacılığın yanında sosyolojik realizme eşlik etmesine olanak sağlamak 

(a.g.m., 452). Entelektüel çalışmanın bireysel karakteri, artan entelektürel uzmanlaşma 

ve kitle iletişim araçların kamusal tartışmalardaki ezici hâkimiyeti gibi Foucault’cu 

özgül entelektüel modelin eksikliklerine yanıt verme çabasıyla oluşturulan kolektif 

entelektüel model ortak bir hedef üzerinde entelektüellerin kolektif çalışmasını önerir.  

Bourdieu bu model üzerinde 1980’lerin sonlarında çalışmaya başlar ve 1990’ların 

ortalarında da daha fazla pratik kamusal eylemle geliştirir (Swartz, 2013: 174).  

Bourdieu, hayatı boyunca herhangi bir siyasi parti veya sendika içerisinde yer 

almamasının nedeni entelektüel alanın tamamen özerk bir alan olarak görmesinden 

dolayıdır. Onun entelektüel tavrını belirleyen yegâne unsur bir bilim olarak 

sosyolojidir. Yani o entelektüelin, sosyolojinin yürüyüş emirlerini siyasi nedenlerden 

almamasını, siyasi çıkarlara boyun eğmemesi gerektiğini savunur (Swartz, 2013: 171). 

Bundan dolayı entelektüeller siyasi eylemlerindeki mücadele araçlarını bilimden 

almalıdır. Entelektüel özgürlük konusunda taviz vermeyen Bourdieu, onun tarihsel 

olarak kazanılmış bir diğer olduğunu ve bilimin eleştirel sorgulamanın en yüksek 

biçimi olduğunu ifade eder. Tahakküm mekanizmalarını ifşa etmek ve bunlarla 

mücadele etmek için en iyi seçenek bilimdir. Bourdieu, bilimsel özgürlüğün inançlı, 

kararlı, mutlak bir savunucusu olduğunu ve bilimsel özgürlüğün entelektüel alanın 

özerkliğinin tek teminatı olduğunu ifade eder:  

Sosyoloji önce kendi özerkliğini ilan etmek zorundadır; bağımsızlığı konusunda her 

zaman bir o kadar titiz ve uyanık olmak zorundadır. Kesin araçlarla donanmanın ve 

siyasal bir etki edinmenin tek yolu budur. Çünkü elde edebileceği siyasal etkililik, 

özellikle bilimsel otoritesine, yani özerkliğine bağlıdır (Bourdieu ve Wacquant, a.g.e., ss. 

187-188). 

Hem bilimsel özerklik hem de entelektüelin siyasal faaliyeti tek başına 

mümkün değildir. Bourdieu için bu kolektif bir iştir. Diğer bir ifadeyle bilimsel 

kurutuluş tek başına sağlanamaz. Bir büyü bozucu olarak sosyoloji, “aldatıcı 

özgürlüklere ilişkin inançtan özgürleştirerek özgürleştirmektedir. Özgürlük verili bir 

şey değildir, bir fetihtir; kolektif bir fetih.” (Bourdieu, 2013b: 49; ayrıca bkz. Bourdieu 



138 

 

 

 

ve Wacquant, a.g.e., ss. 189-190). Çünkü sosyolog için eleştirel entelektüel çalışma, 

esasen sembolik bir çalışma, özellikle resmi siyasi söylemin tahakküm doksasının yapı 

söküme uğratılması ve dolayısıyla gizemin giderilmesine yönelik bir çalışmadır. Ona 

göre entelektüeller siyasi alana, siyasi aktörler olarak değil, kendi uzmanlık, akılcılık 

ve tarafsızlık otoritelerini kullanan aydınlar olarak girmelidirler (Swartz, 2013: ss. 

173-174). Entelektüel bilimin eleştirel potansiyeli öncülüğünde siyasal alanda etki 

ettiği müddetçe güçlüdür. Bu anlamda Bourdieu, bilimsel özerklik ile siyasal etkililik 

arasında doğrudan bir ilişki kurar. Bachelar’dın “yalnızca gizli olanın bilimi vardır.” 

tezinden hareketle, gizli olanın açığa çıkarılmasının, amaçlanmamış bir eleştiriyi de 

beraberinde getirdiğini belirtir. Bilim ve bilimsel özerklik güçlendikçe, eleştiri de 

güçlenecek ve sembolik şiddet mekanizmaları açığa çıkarılacaktır (Bourdieu ve 

Wacquant, a.g.e., 195). Başka bir ifadeyle ona göre sosyolog (ya da entelektüel) 

bilimsel katkılarının tanınmasıyla elde ettiği sembolik sermayeyi, politik sermayeye 

dönüştürmelidir (Swartz, 2013: 172). 

Bilimsel özerklik talebi ve siyasal müdahale etkinliği arasında kurulan ilişki 

aslında entelektüelin iki boyutlu bir kişilik olduğunu gösterir. Entelektüel dinsel, 

siyasal, ekonomik güçlerden bağımsız olarak özgül yasalarına uyduğu özerk bir alanın 

sağladığı özgül bir yetkeyle donandığında ancak ve ancak söz konusu özgül yetkeyi 

siyasal savaşımlarına katması durumunda entelektüellik niteliğinle var olur ve 

varlığını sürdürür. Özerklik ve siyasal etkinlik kazanma çabası arasında bir çatışkı 

yoktur. Tersine entelektüel “amaçları ve olanaklarının, ilkesini kültürel üretim 

alanlarının özgül mantığı içinde bulduğu siyasal bir eylemin etkinliğini, kendi 

özerkliklerini […] arttırarak güçlendirebilirler.” (Bourdieu, 1999: 506). Yani, bilimin 

özerkliği artıkça, bilimsel argümanların siyasal eylemdeki etkisi de aratacaktır. 

Bourdieu’nün sosyolojinin özerkliğine olan vurgusunun normatif boyutu, siyasal etki 

sahasının güçlendirilmesi amacını taşır. Özgürlük imkânı ancak özellikle sembolik 

şiddet mekanizmalarının bilimsel prosedürlerle görünür kılınmasının akabinde 

mümkün olacaktır. Diğer yandan Swartz’ın da ifade ettiği gibi entelektüel tarafsızlık 

ve kamusal katılımın aynı anda mevcut olması şartı bir paradokstur (2011: 342). Bu 

paradoksu anlamak ve nasıl savunulduğunu görmek ancak Bourdieu’nün bilim ve akıl 

düşüncesiyle anlaşılabilir. 



139 

 

 

 

Bourdieu bilime tam bir inançla bağlı olduğu kadar akla da bağlıdır. Ona göre 

“bilimsel alan, kazanmak için akıl ile silahlanmanın gerektiği bir alandır.” (Bourdieu, 

2013b: 70). Bilimsel özerklik de ancak “bilimsel alanda akılcı iletişimin kurumsal 

koşulları üzerine kolektif bir düşünmenin ve eylemin sonucu” olarak gerçekleşebilir 

(Bourdieu ve Wacquant, a.g.e., 188). Burası hem Bourdieu’nün kolektif entelektüel 

modelini anlamamıza yardımcı olacak hem de Habermas ile karşılaştırıldığında can 

alıcı noktasını yakaladığımız yerdir. Bourdieu, aklı ve evrenselliği Habermas’ın 

kavradığı biçimde kavramaz. Aslında ikisi arasında son derece ince ama çok önemli 

bir fark bulunur.  

Bourdieu’ya göre bilim ve akıl tamamen tarihseldir ve fakat ikisi de tarihsel 

olmalarına rağmen tarihe indirgenebilir değildir. O, “açık bir çatışmanın […] sahte bir 

konsensüsten […] daha iyi olduğunu söylerken, bir akıl politikasının mevcut 

olabileceği inancından hareket” eder. Ona göre akıl insan zihninin ya da dilinin 

yapısında kayıtlı değildir, “akıl belirli tür tarihsel koşullarda, şiddete dayanmayan 

belirli toplumsal iletişim ve diyalog yapılarında bulunur.” (a.g.e., 189). Evrensellik 

iddiası da benzer bir biçimde, üstelik Habermas eleştirisi üzerinden temellendirilir: 

Habermas ne derse desin, iletişimlerin tarih ötesi evrensellikleri yoktur; ama iletişimin, 

evrensel olanın üretilmesini kolaylaştıracak nitelikte toplumsal örgütlenme biçimleri 

kesinlikle vardır. ‘Sistematik olarak çarpıtılan’ iletişimi sosyolojiden dışlamak için sadece 

ahlaki vaazlara güvenilmez. Hem bilimin üretildiği evrenlerin işleyiş tarzını, hem de bu 

evrende rakip olan eyleyicilerin yatkınlıklarını, dolayısıyla bunları şekillendirmede en çok 

katkıda bulunan kurumu- üniversiteyi- değiştirmeye katkıda bulunarak iletişim yapılarını 

dönüştürmeye sadece bir bilimsel akıl Reelpolitik’i katkıda bulunabilir (a.g.e., 188).  

Tarihsel olanın tarihe indirgenmemesi bir paradoksa işaret eder ve Bourdieu, 

bu paradoksun farkındadır. Bourdieu aklı ve (Habermasçı anlamda herhangi bir 

tahakküme dayanmayan) iletişimin evrenselliği savunusunu iki konumun 

handikaplarına girmeden gerçekleştirmeye çalışır. Swartz, bunun daha temel olarak 

onun Batı Aydınlanma geleneğindeki akılcılığa yönelik paradoksal tavrını yansıttığını 

ifade eder. Ona göre Bourdieu, Aydınlanmanın akılcılığında hem tarihsel hem de 

evrensel unsurlar bulunduğunu düşünür. Bir yandan yukarıdaki alıntıda da görüldüğü 

gibi bilimsel aklı tarihselleştirip; aklın zihinde veya dilde kayıtlı olan evrensel bir 



140 

 

 

 

özellik taşımadığını ifade eder (Swartz, 2011: 345). Özellikle Habermas’ın 

görüşleriyle kendi görüşlerini kıyasladığı yerlerde bilimsel aklı mümkün kılanın 

bilimsel alan olduğunu ve “Habermas ne derse desin, aklın kendisinin bir tarihi vardır: 

düşüncemize ya da dilimize gökten düşmemiştir. Habitus bir aşkınlıktır […] ama bir 

alanın yapısına ve tarihine bağlı olan tarihsel bir aşkınlıktır.” (Bourdieu ve Wacquant, 

a.g.e., 190) diyerek Derrida gibi yapıbozumculardan yana rölativist bir tavır  benimser 

(Swartz, 2011: 345).57 

Diğer yandan aklın tarihsel olsa bile tarihe indirgenemeyeceğini, tarihsel 

sınırlarını aşabilecek potansiyele sahip olduğunu söyleyerek Aydınlanma geleneğini 

savunur. “Bir anlama tarzının  -keşfin- ve bir iletişim tarzının -bilimin- evrensel 

değerinden söz eder.” (a.g.e., 145). Bourdieu’ya göre “akıl, tarihselliğini keşfederek 

tarihten sıyrılabilmenin gerekli araçlarını sağlar.” (Bourdieu, 2013b: 61). Buradaki 

akıl, bilimsel akıldır. Bilimsel akıl,  Bourdieu için diğer kültürel pratik tiplerinin 

erişemeyeceği oldukça önemli bir iletişim tarzını olanaklı kılar. Zihne ve dile içkin 

olmayan akıl; ekonomik, siyasi ya da dini diğer kültürel pratikler evreni karşısında 

özerklik kazandıkça oraya çıkan bir alan özelliğidir (a.g.e., ss. 345-346). Bourdieu’nün 

ifadeleriyle:  

Evrenselliğe biraz daha yaklaşmamızın yolu, kuvvetlerin tarihsel alanlarda yürütülen 

tarihsel mücadelelerdir. […] aklı ileri götürebilmemiz ancak, akıl için mücadelelere 

girerek ve tarihte akla başvurarak, yani aklın bir Reelpolitik’ini uygulayarak mümkündür 

(Bourdieu ve Wacquant, a.g.e., 191).  

Dolayısıyla Bourdieu, iki konuma karşı bir savunma içerisindedir. Bir yandan 

Foucault ve Derrida gibi postyapısalcılara karşı Aydınlanma’nın akıl geleneğinin 

yöntemlerini ve normlarını savunurken58; öte yandan Habermas’a karşı olarak da 

evrensel edimbilimin değil, “evrenselin üretimi lehine işleyecek sosyal olarak 

                                                

 

57 Bourdieu’ün benimsemiş olduğu reaslit bilim kavrayışı Fransız postyapısalcıların konumlarıyla 

çeliştiği bilinir. Fakat özellikle dilin güç ile ilişkisini çözümlemede Foucault gibi Fransız 

postyapısalcılarının analizleriyle paralel analizleri bulunur. Son tahlilde bu paralelliklerin içeriksel 

olduğunu ifade etmek gerekir.  
58 Bu bağlam en çok Bourdieu’nün meta-teorik konumlanma olarak realist bilim kavrayışında kendisini 

gösterir.  



141 

 

 

 

kurumsallaşmış iletişim biçimlerini [teşvik eden] bir evrensel politikası, bir Akıl 

Reelpolitik’i öneririr.” (Bourdieu’den akt. Swartz, 2011: 346). Yeri gelmişken 

Habermas’ın temel düsturu olan herhangi bir tahakküme, zora dayanmayan iletişimsel 

eylem fikrinin Bourdieu’de bilimsel alanın özerkliği ve gelişimi üzerine 

argümanlarıyla arasında yakın bir ilişki kurulabilir. Swartz’ın da ifade ettiği bu 

bağlamda ikisi arasındaki ayrılıklar bir vurgu farkından ibaret olabilir. Nitekim 

Habermas, kendi idealini biçimsel bir çerçevede ifade ederken, Bourdieu “insan 

iletişiminin bu idealleşmiş türünü teşvik etme olasılığı en yüksek olan sosyolojik 

koşulların altını çizer.” (a.g.e., 346; 13. Dipnot). Başka bir ifadeyle Bourdieu’nün 

belirli toplumsal şartlar altında varmak istediği yer, Habermas’ın temel bir varsayım 

olarak başlangıç noktası kıldığı yerdir. Nitekim Bourdieu, kendi teorisinde alışık 

olmadığımız bir biçimde bir ütopya tahayyül eder:  

Sosyolojist tevekkül ile ütopyacı iradecilik arasında, başka bir olanak daha vardır: Ben 

buna akılcı ütopyacılık adını veriyorum -yani toplumsal yasalara, özellikle tarihsel 

geçerlilik koşullarına dair sahici bir bilginin işaret ettiği özgürlük sınırlarının, siyasal 

olarak bilinçli ve rasyonel şekilde kullanılması. Sosyal bilimin siyasal görevi, hem 

sorumsuz iradeciliğe hem kaderci bilimselciliğe karşı çıkmak, mümkün olanı 

gerçekleştirmek için muhtemel olanın bilgisini kullanarak akılcı bir ütopyacılık 

tanımlamaya çalışmaktır (Bourdieu ve Wacquant, a.g.e., ss. 197-198).  

Elbette herşeyin başlangıcı olarak kendimize evrensel aklı temel alabiliriz. Ancak onu da 

oyuna dâhil etmenin ve kararlı bir şekilde aklı tarihsel bir ürün olarak; varlığını ve 

sürekliliğini, bir yönde belirlenmiş tarihsel şartlara borçlu bir ürün olarak kabul etmenin 

ve bu şartların ne olduğunu tarihsel olarak ortaya koymanın daha faydalı olacağı 

kanaatindeyim. Aklın bir tarihi vardır; bu, aklın tarihe indirgenebileceği anlamına gelmez 

ancak hakikatin gösterilmesini mümkün kılan iletişimin sosyal biçimlerinin zuhur edişinin 

tarihsel koşulları vardır (Bourdieu, 2013a: ss. 69-70). 

 Bu alıntılar Habermas ve Bourdieu’yü akıl konusunda birbirlerine 

yaklaştıran sözler olarak okunabilir. Bourdieu’nün teorisi o kadar toplumsal 

yeniden üretime ve tarihselliğe odaklanır ki teorisinde toplumsal değişim ve 

tarihsel sabitler olduğunu görmek şaşırtıcı olduğu kadar aynı zamanda öğreticidir 

de. Bourdieu için siyasal eylem, sosyal bilim yapma pratiğine içkindir. Bourdieu 

bu düşüncesinde ısrarcıdır ve bu ısrarın politik motiflerini göstermekten de geri 



142 

 

 

 

durmaz. Fakat bu, dar anlamda politika yapmanın ötesinde bir anlam ifade eder. 

Bu anlamda herhangi bir siyasal görüşe ya da partiye angaje değildir. Entellektül, 

onun için sosyal bilim ile siyasal eylem arasındaki dolayımlayıcı unsurdur. Tam 

da eşikte Bourdieu’nün dil kavrayışı siyasal eylem sahasında önemli bir unsurdur. 

Bu, Bourdieu’ün büyük oranda dilin iletişimsel boyutunu daha fazla 

benimsemesiyle paralel gerçekleşir. Diğer bir ifadeyle siyasal mücadele ve 

müdahalede dilsel alandaki tahakküm ilişkileri, yine dil ve bilimsel akıl üzerinden 

ifşa edilmektedir.  

4.2.1.2. Müzakereci Demokrasi: Özgürlüğün Koşulları  

Alman düşünce geleneği içerisinde yer alan Habermas,  sosyal bilimi 

siyasetten, siyasal konumlanmalardan ayrı düşünmeyen bir düşünür olarak entelektüel 

hayatı boyunca kamusal alana müdahalede bulunmaktan geri durmamıştır. Diğer bir 

ifadeyle onun epistemolojisi bir özgürleşimi, siyasal özgürleşimi barındırır. Bunun 

temeli de iletişime dayanır. Yani “özgürlük düşüncesine tahrif edilmemiş iletişim 

düşüncesi eşlik etmektedir.” (Çiğdem, 1997: 17). Alman kamusal alanının önde gelen 

entelektüellerinden olan Habermas, Marksizm ve Marx’ın bazı ortodoks fikirlere karşı 

her zaman eleştirelliğini koruyarak kendisini Hegelci-Marksist gelenek içerisinde 

çalışan biri olarak değerlendirmiştir (Dellaloğlu, 1998: 13). Giddens, Habermas’ın 

Marksizm anlayışının, “kendilerini Marksist kabul edenlerin pek çoğuna fazlasıyla 

revizyonist gelecek bir ‘Marksizm’ olduğunu” ifade eder (Giddens’tan akt. Timur, 

a.g.e., 79). Marksist revizyonist konumlanması onun liberal demokrat olarak 

nitelendirilmesini sağlamıştır (Specter, 2012: 38). Nitekim Habermas’ın kendisi, 

özellikle 1968 öğrenci hareketleriyle birlikte bu siyasal konumlanmayı daha fazla 

benimsemiş ve radikalleştirmiştir (Habermas, 1987).  

Yine Habermas’ın entelektüel biyografisi sosyal bilim anlayışında derinden 

etki etmiştir. Hatta Habermas’ın sosyolojik ilgilerinin siyasal kaygılarla şekillenmiş 

olduğu da iddia edilir. Specter, her ne kadar Habermas çalışmalarının ana temaları 

iletişimsel eylem ve kamusal alan olsa da onun tarihsel anlamını ve önemini ortaya 

koyan kavramların bunlar olmadığını; bunları çalışmasının temel motivasyon kaynağı 

yapan başka unsurlar olduğunu ifade eder. Bunların belirli hukuksal ve siyasal 



143 

 

 

 

amaçlarla çalıştığı ifade edilir. Bu anlamda ona göre Habermas hayatı boyunca devlet 

ile sivil toplum, yasallık ile meşruiyet ve anayasalcılık ya da hukuk devleti ile 

demokrasi olmak üzere üç kavramsal ilişkiyle ilgilenmiştir (Specter: 2012: 15, 30). Bu 

açıdan bakılırsa Habermas’ın bütün sosyolojik çalışmalarının hizmet ettiği belirli bir 

siyasal konumlanmanın olduğunu söylemek mümkündür.  

Habermas’ın siyasal konumlanması tarihsel ve politik olarak Alman 

devletçiliğinin kendine has özelliklerinin çözümlenmesiyle şekillenmiştir. 1918’de 

Alman devriminin başarısızlıkla sonuçlanması, faşizmin yükselişi ve akabinde Nazi 

iktidarının yönetime gelmesi düşünce dünyası üzerinde etkili olmuştur. 1923’te 

Toplumsal Araştırma Enstitüsü kurulmasıyla Frankfurt Okulu Alman Marksizm’iyle 

adeta özdeşleştirilmiştir. Ortodoks Marksizm’e karşı olarak kültüre odaklanan okul, 

temel olarak otoriterlik ve aydınlanma ile nitelendirilen modernlik ile doğa arasında 

kurulan ilişkiye öncelik vermiştir. Nitekim okulun önde gelen ilk kuşat temsilcileri, 

Adorno ve Horkheimer’ın birlikte yazdıkları Aydınlanmanın Diyalektiği ve 

Horkheimer tarafından yazılan Akıl Tutulması eseri daha birçok çalışmanın yanı sıra 

okulun düşünsel panaromasını çerçevelendirir. İlgili bölümde de ifade edildiği gibi her 

iki düşünür de aydınlanmaya karşı son derece sert bir eleştiri ortaya koymuş ve 

nihayetinde geleceğe dair karamsardırlar. Habermas ise Okulun son büyük temsilcisi 

olarak aydınlanma projesini yeniden yorumlayarak; farklı, iyimser bir tutum 

benimsemiştir. Bundan dolayı Habermas, 1960’lı yılların öğrenci hareketlerine 

duyarsız kalmamış (Habermas öğrenci hareketlerine ilgili olsa da bu hareketlere karşı 

eleştirel bir tutum içerisinde olmuştur59), 1980’lerde sivil itaatsizlik eylemlerine destek 

vermiştir. 1980’lerin ortalarında Almanya’nın NATO’nun askeri gücüyle desteklenen 

antikomünist bir kale olarak tasavvur edilen batıya bağlama çabalarına karşı çıkmış ve 

Almanya’nın soğuk savaşta tarafsız kalmasını savunan siyasi Tüm Alman Halkının 

Partisi’ni desteklemiştir (Specter, 2012: ss. 16-17). Savaş sonrası kuşaktan olan 

Habermas’ın60 kuramsal ilgilerinin ve kamusal eylemlerinin amacı, otoriterliğe karşı 

                                                

 

59 Bu, muhtemelen Habermas’ın 1958’li kuşaktan olmasıyla ilişkilidir. Bkz. (Specter, a.g.e., 22-23).   
60 Gerçekten de Habermasın tüm kuramsal ve sosyolojik ilgilerinin siyasal kaygılarla şekillendiğini 

söylemek abartı olmasa gerek. Nitekim kendisi otobiyografisinde 1945 yılının kendisi için bir dönüm 

noktasını ifade ettiğini defaten söyler: “siyasi hayatımı belirleyen şey gerçekten de 1945 yılı olmuştur.”; 



144 

 

 

 

sosyal ve hukuk devletinin demokratik teamüller çerçevesinde işler kılmak olduğunu 

söylemek mümkündür. Nitekim Matuštik’inde ifade ettiği gibi:  

Tarihselleştirici bir yaklaşım, Hitler Gençliği’nin 1945’e kadar olan dönemde yaşadığı 

baskı ve siyasallaştırılma deneyimi ile bu tarihten sonraki sivil toplum ve hukukun 

üstünlüğü tecrübesinin, 45’lilere Federaal Cumhuriyet’in erdemlerine yönelik özgün bir 

perspektif sağladığını görebilir… Yeni düzen açıkça daha üstün, insancıl ve liberaldi, 

çünkü özel alanı devletin tecavüzünden koruyordu. Bu liberalizmin başlıca nimetiydi. 

Kırk beşliler nazi geçmişlerine bir cevap verdiler: bir tahkimat ve reform projesi olarak 

Federal Cumhuriyet.[…] Habermas’ın çalışmaları ve felsefi siyasi profili dönemin iki 

nesli arasında geçen tartışmalar ve diyaloglar içinden doğmuştur (akt. Specter, 2012: ss. 

21-22).  

Habermas, özellikle siyasal konumlanmasında belirli dönemlerin altını çizer. 

Bu anlamda iki dönemden bahsetmek mümkündür. İlk olarak 1945 ve 1954 yılları 

arasında Born ve Göttingen Üniversitelerinde tahsil gördüğü sırada iki önemli durumla 

karşılaşmasıdır. İlki Heidegger’in naziler hakkında “Nazi hareketinin özündeki 

doğruluk ve yücelik” diye yazdığını görmesidir. Habermas için daha da şaşırtıcı olan 

Heidegger’in 1953’te derslerine dayanan metinlerde bu ifadeleri çıkarmadan, yalnızca 

yücelikten kastının ne olduğuyla ilgili küçük bir açıklamayla yeniden yayınlaması 

olmuştur. Habermas için bir diğer hatta daha sarsıcı olan olay felsefe hocaları E. 

Rothacker ve O. Becker’in nazi geçmişlerinin olduğunu öğrenmesidir. 1930 ve 

1940’larda tez danışmanı tarafından yazılan kitapları tesadüfen eline geçiren 

Habermas, değer verdiği hocalarının inançlı birer nazi olduklarını öğrenir. Bu iki 

durum onun düşünsel dünyasında Alman akademisine olan kuşkularını daha da 

netleştirir. Nitekim durum yalnızca bunlarla sınırlı değildir. C. Schmitt ve A. 

Gehlen’in (özellikle Schmitt) üniversiteden sürgün edilmelerine rağmen 

düşüncelerinin üniversitelerde halen “taraftar” bulması Habermas’ın üniversitelerdeki 

yeni muhafazakâr eğilimlerin yeniden kök salma kaygısını daha ciddiye almasına 

neden olmuştur. Habermas’a göre otoriter, irrasyonel, antidemokratik tutumları ifade 

eden muhafazakâr mondarinler arasında en tehlikelisi Schmitt’in mirasıdır. Nitekim 

                                                                                                                                       

 

“O zaman kişisel gelişimimin ritmi zamanın büyük tarihi olaylarıyla kesişti.” (Habermas’tan akt. 

Specter, a.g.e., 21).   



145 

 

 

 

Habermas ilerleyen süreçlerde kaygısının yersiz olmadığını anlar. Sağ ideolojiye bir 

kayma olan tendezwandenin 1972’de sosyal-liberal koalisyona karşı zafer kazanması 

söz konusu isimlerden kaynaklı temaların Alman üniversitelerinde yeniden 

tartışılmasına zemin hazırlamıştır. Hatta Habermas’a göre liberaller bile yeni 

muhafazakarlık rüzgarına kapılmışlardır. Dolayısıyla Habermas’ın 1950’lilerde 

duyduğu şüphe bir anlamda ete kemiğe bürünmüştür. Ona göre savaş sonrası 

restorasyon dönemi önemli kusurları içerisinde barındırmıştır. Bunun temel nedeni, 

demokratikleşmesi gereken iki alanın, devlet ve üniversitenin tehlike oluşturacak 

şekilde dejenere olmasındandır. Habermas’ın savaşın akabinde bazı önemli üniversite 

hocalarının nazi geçmişlerini keşfetmesi ve daha da önemlisi bunların kendileriyle 

herhangi bir hesaplaşma yapmaması onun siyasi uyanışını tetiklemiştir (a.g.e., ss. 25-

28). Bunlar Nazi döneminin ve sonrası restorasyon döneminin Habermas düşüncesi 

üzerindeki etkisinin özellikle siyasal konumlanmadaki etkisinin ne kadar büyük 

olduğunu götermektedir.   

Habermas’ın fikri düşüncesinde bize göre bir kırılma olmasa da bir 

farkındalığın somut anlamda tezahür etmesi olarak ikinci bir dönem 1968 öğrenci 

hareketleri dönemidir. Habermas’ın öğrenci hareketleri konusundaki düşünceleri 

kimileri için onun toplum kuramında bir dönüm noktası olarak görülürken (Wilson, 

2015: 445); kimileri için de önceki ve sonraki düşüncesinde radikal bir değişim 

anlamına gelmez (Specter, a.g.e., 146). Öğrenci hareketleri hem toplum kuramı 

açısından hem de özellikle Habermas’ın siyasal konumlanması açısından önemlidir. 

Habermas’a göre sağ ve solun devrim tanımlamaları eşit derecede kurgu olsa da 

karşılıklı olarak birbirilerini doğrulayabilmektedir: 

Solun yanıltıcı toptan perspektifi ile sağın herhangi bir perspektif olmadan statükoyu 

onaylaması birbiriyle örtüşebilir ve kendi kendini gerçekleştiren kehanet yöntemiyle her 

zaman çağrıştırılan şeyi ortaya çıkarabilir: çıplak baskının uygulanması. Protesto hareketi, 

eylemci hatalarının öngörülebilir yenilgisine sürüklenmesine izin vermemelidir. Diğer 

yandan muhafazakârlar, üniversitelerde uygulanabilir, kısa devreli, baskıcı bir 

pasifleştirmenin sonuçlarını yanlış değerlendirmemelidir. Her ikisinden kaçınmak için 

öğrenci hareketlerinin ne olduğu ve ne yapabileceği, ne yapamayacağı konusunda ciddi 

bir analiz ihtiyaç var (Habermas, 1987: 31).  



146 

 

 

 

Habermas’ın amacı iki tarafı uzlaşı temelinde bir araya getirmektir. 

Eylemcilerin yasallıktan uzaklaşarak hareket etmeleri, filozofu düşünce sistemi 

açısından adeta tarihi bir çıkmazla karşı karşıya getirir. “Burjuva anayasasının 

yasallığını teyit etmek ve gelecekte demokrasinin en iyi umudu olarak gördüğü şeyi 

feda etmek ya da devrimin meşruiyetini teyit etmek ve demokrasinin bu güne kadar ki 

en önemli kazanımını, hukukun üstünlüğünü gözden çıkarmak. … o devrimci 

hamlenin meşruiyeti ve anayasanın yasallığını birleştirebilecek radikal bir 

reformculuk hayal etmiştir.” (Specter, a.g.e.,152; vurgular eklenmiştir). Habermas, 

metninde devrimci hareket ile devlet arasında bir ara yol bulmaya çalışırken, aynı 

zamanda bize sosyal-siyasal düşüncesinin mahiyetini prototip olarak gösterir.61 Ona 

göre demokratikleşme her şeyden önce bilimin siyasetle ilişkisinin sahih bir 

çözümlemesiyle mümkündür. Soyut bir demokrasi modeli üniversitelere taşınamaz. 

“Demokratikleşme, bilim yapma işinin ‘eleştirel aklı’ yayma niyetiyle uyumlu bir 

şekilde yapılandırılmasından gelecektir.” Diğer yandan ona göre eylemciler, faşizm 

karşıtı gösterilerde bulunurken liberal kurumların kendilerine sağladığı toleransı 

sömürmekten başka bir şey yapmamaktadır (Specter, a.g.e., ss. 146-148). Bu noktada 

Habermas, Marx’ın devrim düşüncesine farklı bir yerden yaklaşır: 

Başka tarihsel koşullar altında, ‘devrim’ ve ‘reform’ kategorilerinin yan yana gelmesi 

keskin bir sınır çizgisi oluşturuyordu. Endüstriyel açıdan gelişmiş toplumlarda artık olası 

alternatif değişim stratejileri arasında bir ayrım bulunmaz. Otoriter bir refah devletinde 

örgütlenmiş bir sosyal sistemde bilinçli yapısal değişim yaratmanın tek yolunu radikal 

reformizm olarak görüyorum. Marx’ın eleştirel-devrimci faaliyet olarak adlandırdığı 

şeyin bugün bu yönde ilerlemesi gerekiyor. Bu, özellikle yerleşik sistemin üretim tarzıyla 

bağdaşmayan sonuçları olsa bile, açık ve kamuya açık olarak tartışılan hedeflere yönelik 

reformları teşvik etmemiz gerektiği anlamına gelir […] Ancak insani toplumsal ve 

toplumsal yaşamın amaçlarını, biçimlerini ve içeriğini önemsiz görmezsek, ancak bu 

şekilde bir üretim tarzının üstünlüğü, endüstriyel toplumlarda ancak toplumun tüm 

sektörlerinde karar alma süreçlerinin demokratikleştirilmesi için açtığı kapsam 

bakımından ölçülebilir (Habermas, 1987: ss. 48-49). 

                                                

 

61 “Habermas’ın daha sonraki gelişimi açısından en ilginç olanı ‘eylemcilik’le yüzleşme biçiminin 

şiddet içermeyen, ama yine de radikal bir reform politikasına yönelik kişisel anlayışını pekiştirmeye 

yardımcı olmuş olmasıdır.” (Specter, a.g.e., 148) 

 



147 

 

 

 

Bu bağlamda Habermas’ın siyasal eylem pratiğini reformculuk olarak 

nitelendirmek mümkündür. Görüldüğü gibi ona göre reformculuk, çıplak şiddetle ya 

da devrimle karşılaştırıldığında yeterince radikal kabul edilmese de; demokratik ve 

hukuk devleti mekanizmalarından taviz verilmediği takdirde yeterince radikal bir 

tavırdır. Habermas’ın kamusal müdahalelerini özetlemek gerekirse: -kuramsal ilgileri 

şekillenirken- dönemsel olarak 1950’li yıllardan 1970’li yılların sonuna doğru 

anayasal haklar, hukuk devleti ve demokrasi, öğrenci hareketleri, yasallık-meşruluk 

tartışması; 1970’li yılların sonlarından 1980’li yılların sonuna doğru modernite 

savunusu, sivil itaatsizlik, postmodernite ve yeni muhafazakârlık tartışmaları ve 

nihayet 1980’lerin ortalarında 1990’ların sonuna doğru radikal demokrasi kuramı, 

devletçilik eleştirisi gibi konular üzerine geniş kapsamlı tartışmalar yürütmüş, kitaplar 

yazmış ve siyasal alana dair oldukça hacimli bir külliyat ortaya koymuş ve koymaya 

da devam etmektedir.  

Habermas’ın dil sosyolojisi, her ne kadar sosyolojik ve dilbilimsel kaygıları 

barındırsa da söz konusu kaygıları motive eden amacın siyasal amaçlar olduğunu 

söylemek mümkündür. İEK gibi son derece teorik bir çalışmanın siyasal bir 

konumlandırmayı, sosyal bilimler alanında temellendirme girişimi olarak okumak; 

kurama siyasal olarak ne derece pratik amaçların eşlik ettiğini görmek açısından 

önemlidir. Nitekim klasik çalışmanın önsözünde söz konusu siyasal endişelere, yeni 

muhafazakârlar üzerinden işaret edilmiştir (Habermas, 2001: 20). Habermas, 

Bourdieu’dan farklı olarak siyasal bir sistem önerir: müzakereci demokrasi.  

Müzakereci demokrasi (delibrative democracy) modelini Habermas, Avrupa 

topluluğunu meydana getiren hetorojen yapıdaki milli demokrasilerin özellikle 

küreselleşme ile birlikte karşı karşıya kaldıkları problemlerin çözümü için önerir.62 

Burada özellikle hukuk devleti kavramının altı çizilerek, azınlıkların haklarına riayet 

edecek biçimde bir arada yaşamanın ancak müzakereci demokrasiyle mümkün 

                                                

 

62 Bu bağlamda Habermas’ın teorisinin ve siyasal tezahürlerinin oldukça batı merkezli olduğu eleştirisi 

sıklıkla yapılır. Habermas’ı Avrupa merkezlilik üzerinden eleştirilerin bir değerlendirmesi için bkz. 

(Timur, a.g.e., ss. 265-273).  

  



148 

 

 

 

olabileceği ifade edilir. Aşağıda Habermas’ın bu demokrasi modeliyle ilgili tartışma 

yürütürken; konunun ayrıntılarına girilmeyecektir. Kendimizi siyasal problemin, 

sosyolojik dil kavrayışıyla nasıl ilişkilendirildiği kadarıyla sınırlandırıyoruz. Böylece 

Habermas’ın dil çözümlemelerinin siyasal anlamda nasıl bir nihai ufka matuf olduğu 

ortaya konulmaya çalışılacaktır. Bu, nihayetinde Habermas için farklı toplulukların bir 

arada nasıl yaşayabileceği problemine yönelik siyasal bir programdır.  

Habermas müzakereci demokrasi modeli, iki modele karşı, bir anlamda onları 

sentezleyerek ortaya koyar (Habermas, 2012: ss. 151-167). Habermas’ın siyasal 

modelinin kalbinde müzakere yani iletişim bulunur. Bu modelde kamusallık, hukuk 

devleti, rasyonel argümanlara dayandırılmış meşruluk, sivil toplum gibi unsurlar 

bilhassa önemlidir ve ön planda tutulur. İlgili bölümde de ifade edildiği gibi iletişimsel 

eylemin toplumsal entegrasyon gücü, “somut geleneklerle ve çıkarlarla iç içe geçmiş 

olan tikel yaşam tarzları ve yaşam dünyaları”da konuşlanır. Yaşantı dünyasının 

dayanışmacılığı “iktidar ve çıkar dengesini sağlayan demokratik süreçlerin yer aldığı 

siyasal düzleme” dolaylı bir şekilde taşınır (Habermas, 2013: 41). Yaşantı dünyası ile 

siyasal düzlem arasındaki dolayımlayıcı unsur kamusal alandır63 (a.g.e., 52; 

Habermas, 2012: 152). Müzakereci demokrasi, bir anlamda kamusal alanın iletişimsel 

doğasının siyasal alanda etkinlik kazanma sürecini ve işlerlik mekanizmalarını ifade 

eder. Habermas, bu bağlamı B. Manin üzerinden şu şekilde ifade eder:  

Hem liberal teorilere hem de demokratik teoriye ortak olan perspektifi radikal bir biçimde 

değiştirmek zorunludur. Meşruluğun kaynağı, bireylerin önceden belirlenmiş iradesi 

değildir; daha ziyade bu iradenin oluşması, yani bizzat müzakere edilme sürecidir... 

Meşru bir karar genelin iradesini temsil etmez, ancak genelin müzakeresinden ortaya 

çıkan bir karardır. Zaten biçimlenmiş iradelerin toplamından çok, meşruluğunu sonuca 

bağlayan herkesin iradesinin biçimlendiği bir süreçtir. Müzakere ilkesi hem bireyci hem 

de demokratiktir... Uzun bir geleneğe ters düşme riskini alarak, meşru yasanın genel 

iradenin ifadesi değil, genel müzakerenin bir sonucu olduğunu kabul etmeliyiz 

(Manin’den akt. Habermas, a.g.e., 143). 

                                                

 

63 Bu dolayımlayıcı unsurun dil ve güç ilişkileri söz konusu olduğunda nasıl bir rol oynadığı aşağıda 

tartışılacak olan dil ve güç ilişkileri temasında görülecektir.  



149 

 

 

 

Habermas, liberal ve cumhuriyetçi demokrasi anlayışlarını karşılaştırıp; 

müzakereci demokrasi modelini inşa ederken yine müzakere/iletişim unsurunu odak 

noktası kılarak ikisini sentezler. Ona göre iki model arasındaki en önemli ayrım 

demokratik sürecin işleyişindeki farklılıktır. Liberal modelde demokratik sürecin işlevi 

esas itibariyle devletin, toplumun çıkarları doğrultusunda programlamaktır. Bu 

modelde devlet kamu yönetimi mekanizmasını ifade ederken; toplum, pazar 

ekonomisine göre yapılanmış ilişkiler sistemini ifade eder. “Siyasetin görevi de […] 

toplumsal özel çıkarların, kolektif hedefler için siyasî egemenlik konusunda uzman bir 

devlet mekanizması karşısında, bir arada toplanması ve kabul ettirilmesidir.” 

(Habermas, 2012: 151). Cumhuriyetçi model ise, bunun tersi olarak bütüncül bir 

toplumsallaşma sürecine temel oluşturur. Bu modelde siyaset geleneksel bir yaşam 

bağlamının yansıması olarak görülür. Birinde “vatandaşların statüsü, devlete ve diğer 

vatandaşlara karşı sahip olunan öznel haklar ölçülerine göre” belirlenirken; diğerinde 

ise “özel kişilerin kullandığı gibi negatif özgürlükler modeli esasına dayanmamaktadır. 

Devlet vatandaşlık hakları, özellikle de siyasî katılım ve konuşma hakları, daha çok 

pozitif özgürlüklerdir. Dışarıdan gelecek baskılardan bağımsız olmanın değil, ortak bir 

uygulamaya katılmanın güvencesini vermektedir.” (a.g.e., ss. 152-153). Ona göre 

“kurumsallaştırılmış kamuoyu ve irade oluşumuna meşruluk kazandıran, iletişim 

koşulları ve işleyişlerdir.” Müzakereci demokrasi modeli tam da bu iletişim 

koşullarına dayanır. Ona göre siyasi süreç ancak rasyonel iletişim koşulları altında 

mantıklı sonuçlar üretebilir.  

Tartışımcı politikanın işleyişi, demokrasi kavramının normatif çekirdeğine 

dönüştürülmek istendiğinde iki farklı anlayış elde edilir. Bunlardan birincisi,  “ahlâk 

toplumu olarak cumhuriyetçi kavramla ilgili, diğeri ise ekonomi toplumunun 

koruyucusu olarak liberal kavramla ilgilidir.” (a.g.e., 158).  Habermas, kendisinin 

önerdiği modelle birlikte üç modeli karşılaştırırken; her zaman önemle üzerinde 

durduğu “genel seçimleri ve parlamenter kararları belirleyen demokratik kamuoyu ve 

irade oluşumunu” ifade eden politika boyutundan bir karşılaştırma yapacağını ifade 

eder (a.g.e., 158). Habermas her iki modelden kendi modelini geliştirmek için bir 

takım unsurlar alır ve buna karşı olarak bir takım unsurlara karşı çıkar.  



150 

 

 

 

Demokratik süreçle, liberal modele göre daha güçlü, cumhuriyetçi modele göre daha zayıf 

normatif çağrışımlar getiren tartışım kuramı, her iki anlayışın bazı öğelerini benimser ve 

onları farklı biçimde birleştirir. Tıpkı cumhuriyetçilikteki gibi, kamuoyu ve irade 

oluşturma sürecini odak noktası haline getirir; fakat hukuk devleti anayasasını ikinci 

sırada görmez. Tersine, hukuk devleti temel hakları ve ilkelerini, demokratik işleyişteki 

önemli iletişim koşullarının nasıl kurumsallaştırılabileceğine ilişkin sorunun tutarlı yanıtı 

olarak algılamaktadır. Tartışım kuramına göre, tartışıma bir siyasetin hayata geçirilmesi, 

medenî haklarını kolektif olarak kullanabilen bir topluluğa değil, söz konusu işleyişlerin 

kurumsallaştırılmasına bağlıdır. Artık daha fazla, devlette odaklanmış, hedefler 

doğrultusunda davranan, büyük ölçekte özne olarak toplumsal bir bütün kavramıyla 

uğraşmamaktadır. Ayın şekilde bütünü, güç ve çıkar dengelerini pazar ilişkileri modeline 

göre bilinçsizce düzenleyen anayasa normları sisteminin içerisine yerleştirmez. 

Vatandaşların selfdeterminasyon uygulamasını toplum bütünündeki bir özneyle 

ilişkilendirme, ya da yasaların anonim egemenliğini rakip öznelere bağlama eğilimini 

güden anlayışların tümünü reddeder. (a.g.e., 160).  

Habermas’ın modeli, demokrasinin tahakkümden uzak iletişim koşullarını 

gerektirdiği düşüncesine dayanır. Bu ise ancak, bireylerin toplumun nasıl yönetilmesi 

gerektiği konusunda demokratik bir fikir birliğine varmak için rasyonel tartışmalarda 

birleştiği, kısıtlanmamış bir kamusal alan vizyonuyla mümkündür (Best, 1995: 150). 

O, demokrasinin merkezine koyduğu müzakere kavramının, siyasal hareketliliğe ve bir 

üretici güç olan iletişimin kullanımına güvendiği konusunda emindir (Habermas, 

2013: 44). Habermas, 18. ve 19. yüzyılın başlarındaki gelişmelerin tarihsel 

bağlamından hareketle incelediği burjuva kamusal alanının müzakereci demokrasi için 

önemli bir empirik eşik olduğunu düşündüğü için, sivil toplumu ve devleti birbirinden 

ayırır ve sivil toplumun merkezine uzlaşıyı, anlaşmayı veya daha isabetli bir ifadeyle 

en iyi argümanın rasyonel gücünü koyar. Bu, devlet ve piyasa alt sistemlerinin statü ve 

paraya dayanan meşruiyetlerinin tamamen rasyonel müzakereye dayanan kamusal 

alanın siyasal alanda demokratikleşme için bir fırsat olarak görülmesini demektir. Sivil 

toplum, kanaat oluşturucu toplumsal birlikler üzerinden “devletselleşmiş siyasi partiler 

gibi yönetimsel sisteme dâhil değiller, ama doğrudan kamusal iletişime katılma 

yoluyla […] kamusal tartışmaya zımni bir katkı getirdikleri için, basım yayın 

alanındaki nüfusları üzerinden siyasal etkilere yol açıyorlar.” (Habermas, 2013: 52). 

Böylece, kamusal alan siyasal özgürlük için bir imkân yaratmış olur.  



151 

 

 

 

Kamusal alanın eyleme geçme kapasitesi sınırlı da olsa, karar verme 

noktasında herhangi bir baskı altında olmamasından dolayı özellikle siyasal anlamda 

önemli bir konumdadır. Flynn’in de ifade ettiği gibi “kurumsallaşmış siyasi sistem tek 

başına ilgili bilgi akışını sağlayamadığı gibi, her zaman ele alınması gereken sorunları 

tespit etme yeteneğine de sahip değildir. Bundan dolayı müzakereci demokrasinin 

siyasi başarısı “bir ‘keşif bağlamı’ olarak hareket eden kurumsallaşmamış kamusal 

alanlara bağlıdır.” (Flynn, 2004: 140). Yine Flynn’ye göre kamusal alanın üç önemli 

normatif boyutu bulunur. Bunlar sırasıyla şu şekildedir: i- onun iletişimsel ve örgütsel 

bir yapısı vardır; ii- müzakereci bir siyaset içindeki müzakereci rolünü yerine getirmek 

için gereken kapasitelere sahiptir ve iii- nitelikli sonuçlar veya etkiler kamusal alan 

tarafından üretilir. Ona göre özellikle üçüncü unsur kamusal alanın iletişimsel gücün 

hayati rolünü ortaya çıkarır. Bu üç boyut bağlamında müzakereci demokrasi 

modelinde yasanın muhataplarının aynı zamanda yasayı yapanlar olması talebi, resmi 

müzakereci organlar ile gayri resmi kamusal alan arasındaki etkileşimde yatmaktadır. 

“Yine söylem-teorik modelinin, çıkarların birleştirilmesine dayalı klasik liberal 

modelden daha fazla politika gerektirdiğini görüyoruz. Cumhuriyetçi model gibi, 

müzakereyi gerektirir ancak etik uzlaşmayı hedefleyen müzakereyi gerektirmez.” 

(a.g.m., ss. 142-143). Habermas’ın modelini dil kavrayışına bağlayan neden yalnızca 

onun müzakere ifadesi altında nitelendirilmesi değildir. Bu model aynı zamanda 

Habermas’ın ideal konuşma durumu olarak ifade ettiği karşı olgusal unsurla da sıkı bir 

ilişki içindedir. Bireylerin vatandaşlık vasfıyla sosyal politikayı belirleyebildiği özgün 

bir alan olan kamusal alanın varlığı; engellenmemiş, zora dayanmayan, manipüle 

edilmemiş söylem koşullarını gerektirir ve bu da Habermas’ın ideal konuşma 

durumunun kritik rolüne işaret eder. Başka bir değişle özgürleştirici dürtü dilin 

doğasında bulunur ve bunun gerçekleşmesi kısıtlanmamış, çarpıtılmamış iletişimin 

koşullarına bağlıdır. Bu doğrultuda Habermas için sosyal teorinin temel görevlerinden 

birisi, “kapitalist toplum içindeki çarpık iletişim koşullarını analiz etmek, eleştirel 

bilincin gelişimini ilerletmek ve sivil katılımı derinleştirebilecek ve sosyal kurumları 

demokratikleştirebilecek bir hareketin başlatılmasına yardımcı olmaktır.” İdeal 

konuşma durumu kavramsallaştırması kapitalist toplumda çarpıtılmış, manipüle 

edilmiş iletişim biçimlerine karşı eleştirel potansiyelini ve demokratik özgürlük 

idealini ifade eder. Böylece iletişim ve geçerlilik iddialarının tesisi, sosyal ve siyasal 



152 

 

 

 

ilerleme fikrine rehberlik edebilecek karşı-olgulsal bir koşul olarak konumlandırılır 

(Best, 1995: ss. 151-154).  

Özetle, Habermas sosyolojik teorisinin teçhizatındaki kavramlarla tutarlı bir 

biçimde siyasal olarak konumlanır. Bu açıdan onun en soyut tartışmalarının dahi 

belirli bir siyasal konumlanma güdümünde iş gördüğünü söylemek mümkündür. 

Siyasal konumu ve sosyolojik teorisinin en temel bileşkesi dildir. Habermas’ın siyasal 

konumunu bilmek, her şeyden önce oldukça zor anlaşılan teorisinin daha kolay 

anlaşılmasını sağlar. Bunun temel nedeni en soyut ve girift tartışmalarının bile siyasal 

bir ufka hasredilebilecek unsurları yine kendisinin bize sunmuş olmasındandır. 

Bourdieu ve Habermas’ın siyasal konumlanmaları dil çözümlemelerinin 

anlaşılması için önemlidir. Burada aslında her iki isim siyasal tahayyül açısından 

birbirlerine yakınlaşır ama teorilerindeki içkin unsurlardan dolayı birbirlerinden 

uzaklaşırlar. Yakınlaşma, Bourdieu’nün akla ve evrenselliğe yönelik tutumunun farklı 

iki okumaya imkân tanımasına bağlı olarak eleştiriye açıktır. Bourdieu en az 

Habermas kadar akla güvenme noktasında ona yakın durur. Fakat aklın tarihsel 

olduğunu ifade eder ve evrensel olana bir mücadele neticesinde ulaşılabileceğini 

söyleyerek Habermas’tan oldukça uzaklaşır. Dolayısıyla birisinin başlangıçta temel bir 

varsayım olarak kabul ettiği zemin diğeri için bir anlamda belirli koşullar altında 

verilen mücadelelerle inşa edilmesi gerekir. Bu açıdan her ne kadar ilk bakışta oldukça 

benzer, yakın bir duruş olduğu şeklinde bir intiba olsa da temel varsayımlar dikkate 

alındığında buradaki yakınlaşmaya ihtiyatlı bir pozisyon almak gerekir.  

Diğer yandan Bourdieu’nün siyasal konumlanması bir yönetim biçimi önerisi 

ortaya koyma anlamında Habermas gibi değildir. Habermas devlet mekanizması ile 

vatandaş arasında bir uzlaşma için çabalar ve bu çabayı da müzakereci demokrasi 

olarak nitelendirerek bir yönetim modeli ortaya koyar. Bourdieu’de ise Habermas gibi 

taraflar arasında bir uzlaşım çabası yoktur. Tersine Bourdieu açısından devlet 

sembolik şiddettin ve tahakkümün temel belirleyicisi konumundadır. Buna bağlı 

olarak Habermas’ın çözüm olarak ortaya koyduğu modelin Bourdieu için 

sorunsallaştırılması gerektiğini söylemek mümkündür. Bu anlamda Bourdieu’den 

Habermas’ın ortaya koyduğu da dâhil tüm siyasal yönetim modellerine eleştirel 



153 

 

 

 

yaklaşması beklenir – ki teorisinde bununla ilgili analizler mevcuttur.64 İkisinin de 

teorilerinin dayandığı bir uç nokta vardır ve bu radikal olarak siyasal konumlanmayla 

ilgilidir. Bourdieu bunu rasyonalist ütopyacılık olarak nitelendirirken; Habermas ideal 

konuşma durumu olarak kavramsallaştırır. Habermas’ın siyasal konumlanmasının dil 

çözümlemeleriyle bağlantısı açık ve barizdir. Fakat Bourdieu’de söz konusu bağlantı 

dolayımlanarak ortaya konulabilir ancak. Bu dolayımlamanın özellikle devlet ve 

sembolik şiddet üzerinden kurulabildiği ifade edilmişti. Bourdieu’nün yapısal-inşacı 

teorisi içerisinde tahakküm ilişkilerinin yeniden üretilmesi ve sembolik şiddetle 

işlemesi teorisinin bir özgürlük edimi olarak failliğe kapalı olduğu algısına neden 

olmuştur. Her dilsel ilişkinin bir tahakküm biçimi içermesi ve bundan dolayı da 

sembolik şiddet olarak görülmesi teorisinde dilsel failliğe alan açılmadığı eleştirine 

zemin hazırlamıştır. Bizce Bourdieu’da dilsel failliğe alan açmanın yolu siyasal ve 

entelektüel konumlanması üzerinden gerçekleştirilebilir. Bunu ortaya koymak zor olsa 

da onun dil çözümlemelerine yeni bir pencere açacaktır.  

4.3. Dil Çözümlemelerinin Genel Değerlendirmesi 

Bourdieu ve Habermas’ın dil çözümlemeleri birçok bakımdan farklılık 

göstermesine rağmen aralarında gözardı edilemeyecek benzerlikler de bulunur. Buraya 

kadar farklılıklar ve benzerlikler iki düzlemde gösterilmeye çalışıldı. İlk düzlem 

siyasal konumlanmaya dayandırılırken; ikinci düzlemin sosyal bilimleri 

anlamlandırma çabalarına gömülü olduğu ifade edildi ve tartışıldı. Bourdieu’nün dil 

problemini ele alma biçimi genel sosyolojisinin derin izlerini taşır. Bu açıdan dil 

üzerine çözümlemeleri sosyolojik teorisiyle uyumludur. Diğer yandan Habermas’ın 

teorisindeki değişimin dile göre şekillendiği biçimiyle ortaya konuldu. İkinci 

düzlemde Bourdieu’de dil, çalışma yaptığı diğer alanlar gibi bir alan konumundayken; 

Habermas’ta ise bütün sosyolojisinin üzerine inşa edildiği bir temeldir. Bize göre 

Habermas’ın dil felsefesinden ve hermenutikten bu denli etkilenmesinin ana nedeni de 

dili bir kıstas olarak teorisinin merkezine koymasındandır. Ontolojik olarak Bourdieu 

dilin sosyo-ontolojik konumunu çeşitli düzeylerde güç ilişkileri üzerinden 

                                                

 

64 Bunun en somut örneğini devlet ve neoliberalizm üzerine çalışmalarında görmek mümkündür (bkz. 

Bourdieu, 2015c; 2015e) 



154 

 

 

 

temellendirirken; Habermas, dili normatif-ontolojik bir uzlaşma bağlamında 

temellendirir. Epistemolojik olarak Bourdieu’ye göre bilgi tarihsel-ampirik koşullara 

gömülü iken; Habermas’ta bilgi eleştirel akılla evrenselleştirilebilir bir yapıdır. Bu 

epistemolojik konumun önemli çıktısı, dil analizlerinde benimsenen metodolojik 

tutumlarda görülmektedir. Bu doğrultuda Bourdieu, özellikle eğitim ve kültürel 

pratikler üzerinden eşitsizliklerin kendisinde düğümlendiği tahakküm mekanizmalarını 

işfa etmek iken; Habermas, özellikle kamusal alan üzerinden birlikte yaşama 

probleminin çözümüne yönelik demokratik diyalog ve katılımcı meşruiyet süreçlerini 

iletişim üzerinden çözümlemektedir. Aşağıdaki tablo iki sosyoloğun dile ilişkin 

görüşlerini genel hatlarıyla çerçevelendirmektedir.  

Temel Kriterler 

 

Pierre Bourdieu Jürgen Habermas 

 

Dil Kavrayışları 

Dil, bir mücadele, çatışma 

nesnesidir. Dil, çeşitli güç 

mekanizmalarının yeniden 

üretim araçlarından birisidir.  

Dil, bir anlaşma, uzlaşma 

zemidir. Dil, dünyaya dair 

iddiaları (nesnel, toplumsal, 

öznel) tartışmaya açar.   

 

 

Dilin Temel İşlevi 

Dil, sembolik sermayenin 

taşıyıcısıdır; Eğitim sistemi gibi 
kurumlar, meşru dili 

tanımlayarak sınıfsal 

eşitsizlikleri yeniden üretir. 

Dil, bir iletişim aracısıdır; 

anlama ve uzlaşma amacı taşır.   
İletişimsel rasyonalite, eşitlikçi 

ve adil bir kamusal alanın temel 

koşuludur.  

 

 

 

 

Dil ve Toplumsal Yapı 

Dilsel pratikler, toplumsal 

yapılar ve habitus tarafından 

belirlenir.  

Failin toplumsal konumu ve 

meşruiyeti konuşma eylemini 

belirler; konuşma, sahip olunan 

sembolik sermaye biçimlerine 

göre değer kazanır.  

Dilsel etkileşimler, toplumsal 

rasyonaliteyi ve meşruiyeti 

mümkün kılar.  

Konuşma, eşit koşullarda 

anlamlı, akılcı ve 

argümantasyona dayalı 

geçerlilik iddialarına göre 

değerlendirilir ve toplumsallığa 

indirgenemez.  

 
 

Dil ve Güç İlişkisi 

Dilsel ifadeler, sembolik güç 
ilişkileri içinde değer kazanır; 

dilsel ifadeler sembolik güç 

uygular. 

Rasyonel ve meşru iletişimsel 
eylem güç ilişkilerinden 

bağımsız olarak analiz edilebilir;  

ideal konuşma durumu 

mümkündür.  

Tablo 3: Bourdieu ve Habermas’ın dil kavrayışlarının karşılaştırılması 

Bourdieu’de dil bir çatışma, mücadele nesnesi iken; Habermas’ta bir anlaşma, 

uzlaşma zeminidir. Bourdieu’de dil, toplumsal ayrımın kendisinde belirginleştiği bir 

sosyal olguyken; Habermas’ta dil, toplumsal bir olgu olmasının yanı sıra belirli 

koşullar sağlandığında çatışmaların içerisinde uzlaşıya vardığı bir teloftur. Bourdieu 

her ne kadar dilin toplumsal olmayan, yani gramatik boyutunu inkâr etmese de yine de 

toplumsal eşitsizliğin, tahakküm mekanizmalarının kendisinde tezahür etmesinden 



155 

 

 

 

dolayı öncelikli olarak odağını söz konusu ikinci boyuta verir (Bourdieu, 1991a; 

1991b; 1991c; 2015c; 2016a). Habermas ise dili toplumsal bir olgu olarak görür ve 

fakat esas olarak dilde olduğunu iddia ettiği uzlaşıya varma telosunu daha fazla 

odağına alır (Habermas, 1989; 1999; 2001; 2011). Bourdieu, genel anlamda dili 

toplumsal yapıların, güç ilişkilerinin ve sınıfsal ayrımların sürdürülmesinde, 

pekiştirilmesinde ve yeniden üretilmesinde çok önemli bir unsur hatta bazı alanlarda, 

örneğin eğitim alanında bir araç olarak görür. Buna karşılık Habermas, kamusal alanda 

dilin rasyonel bir biçimde kullanmasının toplumsal eşitsizlikleri aşma gücüne ve 

toplumsal değişimleri yaratma potansiyeline sahip olduğunu düşünür. Bu anlamda 

Habermas açısından dil; toplumsal yapılara, güç ilişkilerine ve sınıfsal ayrımlara 

indirgenemezdir. Bu indirgenemezlik, dilin bir telosa sahip olmasıyla yakından 

ilişkilidir.  

Dilin, sosyal yapılarla, kişiler arası ilişkilerle olan bağlantılarını anlamaya ve 

çözümleyen çalışan Bourdieu ve Habermas, dilin toplumsallık içerisinde, en genel 

anlamıyla oynadığı rolü farklı perspektiflerden ele almışlardır. Dil düzleminde iki 

ismin birbirlerine yakınlaştıkları noktalar olmasına rağmen, temelde muhtelif 

bağlamlarla ilişkilendirilebilecek büyük farklılıklar bulunur. Dil ve toplumsal yapı, dil 

ve güç gibi bağlamlar söz konusu farklılıkların tevarüs ettiği temalardandır. İki 

sosyoloğun dil sosyolojilerinin; toplumsal yapı ve güç ilişkileri gibi genel sosyolojinin 

temel alanlarında farklı düşüncelere sahip olmaları, dilin sosyolojinin bir inceleme 

nesnesi kılınmasının bize oldukça verimli bir düşünce yelpazesini sunacağı aşikâr. Bu 

bağlamda karşılaştırmalı bir okuma, toplumsal yapıların, güç ilişkilerinin ve sosyal 

dönüşümlerin dille ilişkili olarak nasıl şekillendiğini ve dilin bu unsurlarla nasıl bir 

ilişkisi olduğunu anlamamıza yardımcı olacaktır.  

Dil problemi bağlamında iki isim arasındaki benzerlikler gösterilirken ikisinin 

birbirlerine farklı bağlamlarda yakınlaştığını söylemek mümkündür. Bourdieu’de bu 

yakınlaşma aklın çifte bir okumaya müsait biçimde tartışılması sebebiyle olduğu 

yukarıda tartışıldı. Elbette Bourdieu, Habermas’la yakın bir pozisyonda olduğunu 

kabul etmez. Nitekim Habermas’a yapmış olduğu atıfların çoğu rasyonellik ve uzlaşım 

dolayımında dil problemine yaklaşım tarzı üzerinedir ve eleştiri niteliğindedir (bkz. 



156 

 

 

 

Bourdieu ve Wacquant, a.g.e., 188; 2016e: ss. 83-84, 99, 104, ss. 130-133, ss. 147-

148; 1991d: ss. 107-108; 1991e: 257). Bu, Bourdieu ve Habermas karşılaştırmasında 

Bourdieu’ye rağmen Habermas ile benzerlikler tespit edilmesi anlamına gelir ve 

bilimsel akla güven bağlamında meşrudur. Her iki ismin siyasal konumlanmalarını 

tartışmak her ne kadar öncelikle dile ilişkin farklılıklarının köklendiği siyasal 

pozisyonların etkisini göstermek olsa da bazı bağlamlarda ikisinin nasıl ve hangi 

açılardan birbirlerine yakınlaştırılabileceğini gösterme amacını taşımaktadır. 

Yukarıda ortaya konulan farklılıklarla birlikte çözümlemelerinin ayrıntısına 

girildiğinde farklı bağlamlarda ikisi arasında dil konusunda başka benzerlikler de 

kurulabilir. Örneğin Susen, meta-teorik düzlem pahasına birçok benzerlik ortaya 

koyar. Ona göre her ikisi de dilin beş temel özelliği üzerinde uzlaşır: i- Dil, dilsel 

yeterlilik ile dilsel çevre arasındaki diyalektik ilişkinin bir ürünüdür. İkisinde de dilsel 

yeterlilik ve dilsel çevre dilin ikili doğasına işaret eder. ii- Dil, dilsel yetkinlik ile dilsel 

uygulama arasındaki karşılıklı bağımlı ilişkinin bir ürünüdür. İkisi de dilin, dilsel 

yeterliliğe ve performansa dayalı doğası üzerinde durur. iii- Dil toplumsal gerçekliğin 

kurucu bir bileşenidir. İkisi de dilin toplumsala kök saldığını kabul eder ve bundan 

dolayı yorumsamacı idealizme ve saf dilbilimin her türlü biçimine karşı çıkarlar. iv- 

Toplumsal gerçeklik güç ilişkileriyle doludur ve güç ilişkileri dil üzerinden tezahür 

eder. v- Her ikisi de dili bir iletişim aracı olarak kabul eder ve dili öznelerarası 

ilişkiselliğin tanımlayıcı gücü olarak görürler (Susen, 2007: 240). Bu benzerlikleri 

biraz da iki ismin dili sosyolojikleştirmeleri için gerekli olan sosyolojik iç görüden 

kaynaklandığı biçiminde okumak mümkündür. Dolayısıyla bu anlamda benzerlik iki 

ismin dil çözümlerini aynı doğrultuda yaptıkları anlamına gelmez. Bunlar daha çok 

ikisinin sosyolojiye “sadık” olmalarından dolayıdır. Nitekim benzerlik olarak görülen 

bu unsurlar, içeriksel bir benzerlikten ziyade aynı alan, yani sosyoloji içerisinden 

çözümleme yapmalarından dolayıdır.  

Dili sosyolojinin bir nesnesi kılmak, Susen’in ortaya koyduğu unsurların bir 

anlamda kabul edilme zorunluluğundan kaynaklanır. Nitekim bu çalışmanın ilk 

bölümünde tartışıldığı gibi dili sosyolojinin bir inceleme nesnesi olarak görmek, genel 

anlamda sosyolojinin sosyologdan talep ettiği bazı unsurlarla nesneyi yeniden inşa 



157 

 

 

 

etmeyi gerektirir. Aşağıda iki temel tema üzerinden Bourdieu ve Habermas’ın dil 

sosyolojileri karşılaştırılacaktır. Bourdieu ve Habermas’ın dil çözümlemeleri dikkate 

alındığında bu ana temaların önemli ve belirleyici olduğunu düşünüyoruz. Bunlar dil 

ve toplumsal yapı; dil ve güç ilişkileri temalarıdır. Bu temalara ilave olarak, örneğin 

dil ve ideoloji, dil ve cinsiyet, dil ve kimlik, dil ve faillik vb. gibi temalar da 

eklenebilirdi. Fakat hem iki ismin karşılaştırılmasında hem de genel sosyolojik intibaı 

gösterdiği düşüncesinden dolayı bu iki temada yoğunlaşmanın problemimiz açısından 

yeterli olduğunu düşünüyoruz.  

4.3.1. Dil ve Toplumsal Yapı 

Dili sosyolojinin bir nesnesi kılmak her şeyden önce onu zorunlu olarak 

toplumsal yapıyla ilişki olarak görmeyi gerektirir. Burada dil, toplumsal yapının asli 

bir unsuru olarak kabul edilir. Bu, dil ister toplumsal yapıdan etkilenen, ister toplumsal 

yapıyı etkiyen isterse de ikisi arasında karşılıklı bir ilişki olduğuyla bağlantılı olarak 

düşünülsün söz konusu asli unsur olma durumu geçerliliğini korur. Vurgu farklılıkları 

dili sosyolojinin dışına çıkarmaz. Yalnızca benimsenen metodolojik ve epistemolojik 

tutumlardaki farklılıklara işaret eder. Sosyolojideki birçok kavram toplumsal yapı 

içerisinde değerlendirilebileceği için dil ve toplumsal yapı temel bir tema olarak 

görülebilir.  

Bourdieu’de dilin toplumsal yapıyla ilişkisi habitus ve alan kavramlarıyla 

gerçekleştirilir. Yani dil çözümlemeleri genel teorisine içkindir. Dil çözümlemeleri iki 

temel düzeyde çerçevelendirilir. Birinci düzey, dilsel habitus düzlemidir. Bu düzey 

genel teorisinde habitus kavramsallaştırmasının dilsel alana bir yansımasıdır. Bu 

düzeyde dilin toplumsallıkla daha organik bir ilişki içerisinde olduğu söylenebilir. 

Çünkü toplumsallaşmanın ilk düzeyi burada gerçekleşir ve dil, toplumsallaşmanın 

temel unsurlarından biri olarak karşımıza çıkar. Nitekim Bourdieu’nün dilbilime 

eleştirilerinin ilk aşaması buradan gerçekleştirilmiştir. Bourdieu’nün yetkinlik 

kavramından farklı olarak dilsel habitusu, toplumsal koşulların sonuçlarıyla açıklaması 

toplumsal yapının dil ve kullanımı üzerinde ne denli etkili olduğunu gösterme 

çabasıdır. Sosyolojik teorisinin sıkı dokunmuş kavramsal inşaları dil bağlamında 

değerlendirildiğinde bunun dil ve toplumsal yapı arasında kurulan sıkı bir ilişkiyi 

beraberinde getirdiği görülür. 



158 

 

 

 

Bourdieu, dilin toplumsal yapıyla ilişkisini birbirleriyle ilişkili ve fakat 

birbirlerine indirgenemeyen iki boyutta analiz eder. Her iki boyut en genel anlamda 

Bourdieu açısından sosyal gerçekliğin iki boyutuyla ilişkilidir. Bilindiği gibi Bourdieu 

için toplumsal gerçeklik iki biçimde ve iki defa var olur. Habitus ve alan toplumsal 

gerçekliğin var olduğu iki rafine düzeydir (Bourdieu ve Wacquant, 2003: 118). Dil, bir 

yandan sosyalleşmeyle birlikte bireyin toplumsallıkla ilişkisini kuran ve sosyal 

ilişkilerin bir motoru olarak “otantik” bağlamda işleyen bir mekanizma iken; diğer 

yandan bu mekanizmanın toplumsallık içerisinde belirli alanlarda nasıl ve ne kadar 

işler olabileceğinin belirli nesnel ölçülerini verebilen bir nesne konumundadır. İlk 

boyutuyla, yani habitus boyutuyla Bourdieu dili, Durkheimvari bir perspektifle 

açıklarken; ikinci boyutuyla, yani alan boyutuyla da Weberyan bir tarzda bir 

çözümleme yapmaktadır. Elbette Bourdieu’nün dil çözümlemelerine bakıldığında her 

ne kadar teorisinin işler olmasından dolayı ilk boyutu daimi olarak sosyolojisinin 

içerisinde tutsa da analizlerinin özellikle devlet üzerine daha fazla durdukça dil 

analizlerinin de büyük oranda ikinci boyutla incelendiğini söylemek mümkündür. Bu 

açıdan bakıldığında Bourdieu dil ve toplumsal yapı ilişkisini çözümlemede 

Durkheimcı anlamda bir toplum fikri yerine giderek Weberci anlamda devlet 

düşüncesinin revize edilmiş bir biçimini daha fazla dikkate almaktadır (Bourdieu, 

2015c: 156, 198, 222, 411). Böylece, Bourdieu için dilsel habitus, artık dilsel piyasa 

ile olan ilişkisi nispetinde ele alınmaktadır. İlişkisel mantıkla Bourdieu herhangi bir 

dilsel ifadeyi ve/ya söylemin çözümlenişini dilsel habitus ve dilsel piyasa kesişiminin 

bir toplamı olarak görmektedir. Dilin, dilsel piyasal boyutuna daha çok 

odaklanılmasıyla yapılan analizin “otantik” bir dil toplum ilişkisinden daha politik bir 

mücadele nesnesi olarak görülmesi sonucunu doğurur. Dolayısıyla Bourdieu için 

toplumsal yapı ile dil ilişkisi meşru fiziksel ve sembolik şiddetle donanmış siyasal bir 

mekanizma olarak devleti zorunlu bir analiz düzlemi kılar. Bourdieu, çalışmalarında 

bu durumun en açık olgusal karşılığı eğitim sistemidir. Nitekim çalışmalarının dil ile 

ilişkisinin büyük çoğunluğunun eğitim sosyolojisi alanından olması tesadüf değildir. 

Bourdieu’nün dil analizlerinin başlangıcını oluşturan dilbilimine yönelik 

eleştirileri dil ve toplumsal yapı arasındaki ilişkinin göz ardı edilmesi ya da 

epifenomen kılınmasına yöneliktir. Onun dili bir sermaye olarak görmesi ve failin 



159 

 

 

 

dilsel habitusunun belirli bir alanda ne derece bir sermaye olarak görüldüğü problemi 

dil çözümlerinin toplumsal yapılarla sıkı bir ilişkisinin inşa edilmesiyle 

gerçekleşmiştir. Örneğin ulusal okul sistemi söz konusu problemin farklı bağlamlarını 

görebileceğimiz bir alandır. Farklı sınıfsal yapılardan faillerin eğitim sistemi içerisinde 

standartlaştırılan bir dille ilişki kurmaları, kendi dilsel habituslarının bir sermaye 

olarak ne derece işler olduğunu görmek açısından iyi bir alandır. Diploma bu 

bağlamda dilin bir sermaye niteliğine sahip olduğu en iyi göstergedir. Diploma 

öğrencilerin dil sermayesinin bir derecelendirilmesini ifade eder. Bir dilsel sermayeye 

erişim yalnızca konuşan kişinin kendini belirli bir dil üzerinden kurmasına değil, 

belirli bir konuşma topluluğuna ait olma duygusunun geliştirilmesi kapasitesine de 

bağlıdır.   

Bourdieu dil ve toplumsal yapı arasındaki ilişkiyi analiz ederken çıkar 

kavramını bilhassa kullanmayı tercih eder. Çünkü onun için ister eğitim sisteminde 

olsun ister günlük dilsel alışverişler alanında olsun her dil kullanımı belirli çıkarlara 

duyarlıdır. Bourdieu açından her dilsel etkileşim hem makro anlamda, örneğin eğitim 

sisteminde hem de mikro anlamda, örneğin günlük dilsel etkileşimler; hem ifade ettiği 

hem de yeniden üretilmesine katkı sunduğu toplumsal yapının izini taşır. Farklı 

sınıfsal yapıların dil üzerinde etkileri büyüktür. Bourdieu toplumsal yapıların yeniden 

üretilmesinde dilin merkezi bir konumda olduğunu da ifade eder. Bourdieu açısından 

dil, hem toplumsal yapıların etkisi altında olduğu için onların izlerini taşır hem de 

onların yeniden üretilmesine katkı sağlar. Kısacası dilsel beceri ve dilsel sermaye 

faillerin sosyal sınıflarını ve toplumsal konumlanmalarının tespit edilmesinde önemli 

bir etmendir. Yine toplumdaki dilsel eşitsizlikler Bourdieu’de bizatihi dilden 

kaynaklanmasa da toplumsal yapıyı belirler. Dil sosyal sınıfları, etnik toplulukları ve 

cinsiyetleri ayrıştırmada önemli işlevlere sahiptir. En genel anlamda dil, toplumsal 

yapıyı sürdürme ve yeniden üretme işlevine sahip bir mekanizma olarak görülür. 

Habermas dilin toplumsal yapıdaki yerini ve toplumsal yapıyla ilişkisini 

kamusal alan kavramı üzerinden kurmaktadır. Ona göre dil kamusal alanda toplumsal 

yapıları eleştirme ve dönüştürme potansiyeline sahiptir. Dil, toplumsal normların 

sorgulandığı ve daha eşitlikçi ve adil bir sosyal yapının inşa edilebileceği bir kamusal 



160 

 

 

 

tartışma aracıdır. Dilin merkezi konumu, dilin ideal kullanımının toplumsal yapıları 

dönüştürmeye olan etkisiyle ve toplumsal eşitsizliklere karşı bir mücadele dayanağı 

olmasıyla doğru orantılıdır. 

Habermas’a göre kamusal alan bireylerin özel hayatlarından bağımsız olarak 

birbirleriyle iletişim kurabildikleri, rasyonel tartışmalar yapabildikleri bir alan olarak 

tarihsel süreç içerisinde oluşmuştur. Dilin kamusal alanda merkezi bir rolü vardır. Bu 

rol, bireylerin kamusal alanda eşit ve adil bir biçimde iletişim kurabilmelerini 

sağlamaktadır. Habermas’ın çalışmalarının siyasal bir ufku olduğu için dil, toplumun 

demokratik yapısının temelini sağlayan rasyonel iletişim ve anlaşmayı mümkün kılar. 

Diğer bir ifadeyle Habermas için dil olmaksızın eşit bir zeminde rasyonel bir tartışma 

yapılamaz. Bu anlamıyla dil, toplumsal düzeni ve adaleti inşa etme kapasitesini 

içerisinde barındırır.  

Dilin toplumsal yapıyla olan ilişkisi özellikle kendi teorisini üzerine inşa ettiği 

iki temel ayrım olan sistem ve yaşantı dünyası ayrımından yaşantı dünyasına kök 

salmıştır. Çünkü iletişimsel eylem, yani dil her zaman yaşantı dünyasının ufkunda 

hareket eder, onun arka planını oluşturur (Habermas, 2001: 556). Dolayısıyla 

Habermas dil ve toplumsal yapı arasındaki ilişkiyi doğrudan yaşantı dünyası üzerinden 

kurar. Yaşantı dünyası dilin toplumsal yapı içerisindeki yerini ve ilişkisini 

çerçevelendirir, bu açıdan da dil ve toplumsal yapı arasındaki organik ilişkiyi işaret 

eder. Habermas açısından dil tartışmasının ampirik temelinin kamusal alanda 

düğümlenmesi, dilin toplumsal yapı içerisindeki yerinin, rolünün ve ilişkisinin 

evrimsel olarak yaşantı dünyasının yapısal farklılaşmayla rasyonel bir iletişim 

zeminini bulasıyla paraleldir. Habermas’a göre yaşantı dünyasının üç yapısal bileşeni; 

kültür, toplum ve kişilik iletişimsel gündelik yaşam pratikleri ağı içerisinde iç içe 

geçmiş etkileşimlerle kendilerini yeniden üretebildikleri ortamları oluşturur. Dilin 

toplumsal yapı içerisindeki yeri, rolü ve ilişkisi bu üç unsur üzerinden 

çerçevelendirilir. Kültürel yeniden üretim, anlam ve içeriğin anlamsal boyutuna; 

sosyal bütünleşme toplumsal mekân boyutuna; sosyalleşme ise tarihsel zaman 

boyutuna karşılık gelir. Kültür, toplum ve kişilik genel eylem sisteminin alt sistemleri 

olarak çerçevelendirilmez. Bunlar dili yapılandırır ve bu doğrultuda kendilerini 



161 

 

 

 

yeniden üretirler. Dil ise sosyal bütünleşme, dayanışma ve sosyalleşme aracılığıyla 

kişisel kimliklerin oluşumuna zemin hazırlar ve geleneğe ve kültürel bilginin 

yenilenmesine önayak olur (a.g.e., ss. 170-171). Evrimsel bir perspektifle modern 

dünyada söz konusu yapısal farklılaşma dil temelinde bir rasyonelleşmeyi beraberinde 

getirir ve ancak kamusal alanda yapılan rasyonel tartışmalar toplumsal yapıyı piyasa 

ve bürokrasi hâkimiyetinden kurtarabilir. Dil bağlamında kamusal alanın toplumsal 

yapı ile ilişkinin en önemli çıktısı, uzlaşmanın para ve güce dayalı olarak değil; 

rasyonel ve eşit bir biçimde yapılan tartışmalara göre yapılarak toplumsal yapıyı 

anlama ve dönüştürmede etkin bir rol oynamasıdır. Habermas’ın amacı dilin güç ve 

para yerine rasyonel ve eşitlikçi bir biçimde kullanılmasının toplumsal yapıyı 

şekillendiren potansiyelini ortaya koymaktır. Görüldüğü gibi Habermas dil analizinde, 

dilin toplumsallıkla olan otantik bağlamına bilhassa önem vermektedir. Dili yaşantı 

dünyası içerisinde değerlendirmesi bu bağlamda sosyolojik geleneği, dilbilim alanında 

etkilendiği isimlerle buluşturması gerçekten de dilin otantik bağlamını dikkate altığını 

göstermektedir. Fakat Habermas bir ileri adım daha atar ve yaşantı dünyası içerisinde 

kurmuş olduğu dil nesnesine, kamusal alan üzerinden birlikte yaşama pratiğinin nasıl 

olacağına yönelik siyasal bir konum atfeder.  

Bourdieu ve Habermas dilin toplumsal yapı içerisindeki yerini, rolünü ve 

ilişkisini farklı bağlamlarda ortaya koymuşlardır. Her ikisi de farklı derecelerde dilin, 

dilsel yeterlilik ve dilsel çevre arasındaki, dilsel yetkinlik ile dilsel uygulama 

arasındaki karşılıklı bağımlı ilişkinin bir ürünü olduğu konusunda hem fikirdir. 

Aslında karşılaştırma için önemli olan ikisinin bunu kabul edip etmemesi değildir. 

Çünkü daha önemli olan bu kabulden sonra analizin yönünün nereye kaydırıldığıdır. 

Bourdieu dilin bu iki yönünden birisini kabul edip diğerini reddetme noktasında bir 

tercih yapmaz. Onun yapmış olduğu tercih, dilin sosyolojik olarak anlaşılması 

gerektiğinden analizin zorunlu olarak dili belirleyen toplumsal koşullara ve güç 

ilişkilerine kaydırılmasına yöneliktir. Diğer bir ifadeyle Bourdieu için dil, sadece dile 

içkin olduğu düşünülen dilsel yeterlilik ve yetkinlikle tanımlanamaz, sosyallik 

içerisinde esas belirleyici olanın dilin toplumsal açıdan belirli bir sermaye ile 

donatılmış bir sembolik güç olarak nasıl iş gördüğüdür. Bu soruyla birlikte 

düşünüldüğünde dilsel yetkinliğin ve yeterliliğin toplumsal olarak belirlendiği 



162 

 

 

 

sonucuna da ulaşılabilir (bkz. Bourdieu, 1991a: 37; 1991b: 76; 2016a: 158). Bundan 

dolayı Bourdieu eğitim üzerine temel çalışmalarında dil problemini kültürel sermaye 

doğrultusunda operasyonelleştirir (Bourdieu ve Passeron, 2014: ss. 16-51; 2015: ss. 

107-140) ve odağına dil piyasasını alır. Habermas, açısından bakıldığında ise onun bu 

aksiyomların bileşenlerini eşit derecede kabul ettiğini ifade ederken yine de analizde 

birine öncelik verdiği ortaya çıkar. Ona göre dilsel yeterliliği ve yetkinliği ifade eden 

dil oyunları grameri, aslında çocukların belirli bir kültüre alıştıkları kuralları içerdiği 

için dil hiçbir zaman “salt” bir dil değil, bununla birlikte bir praksistir (Habermas, 

2011: 286). 

Habermas, dilsel yeterlilik ile sosyallik arasındaki ilişkiyi büyük oranda 

Austin’in söz edimleri kuramı ve Wittgenstein’ın dil oyunları kuramı üzerinden 

temellendirir. Aslında özellikle Austin açısından bakılırsa Habermas’ın dilsel 

yeterliliğin sosyallik tarafından belirlenmesi fikrine karşıdır. Tersine Austin’in de 

ifade ettiği gibi bir şeyler söyleme yoluyla bir şeyler yapma anlamında dil ile sosyallik 

arasındaki ilişkide öncelik dile verilir. Çünkü bir şeyler söyleyerek bir şey yapma 

becerisi dile içkindir (Habermas, 2001: 308; 1998a: 121). Diğer yandan Habermas 

dilsel yetkinliğin Bourdieucu anlamda tamamen bir konuma bağlı olmadığını ifade 

eder. Ona göre etkili konumda bulunan kişilerin sözleri bir makamdan dolayı 

yetkilendirilmemiştir. Etkili konumda bulunanların sözleri ya da söylemleri bir görüş 

birliğine yol açan güçler sayesinde yetkisel bir etkiye sahiptir. Dahası liderlerin 

ahlaksal otoritesi gerekçeler ortaya konulmadan, meşrulukları kanıtlanmadan yetkililik 

problemlidir ve meşruluk krizine yol açar. Tüm bunlar ancak dilsel olana içkin olan 

rasyonal iletişimsel eylem kanallarıyla işler olabilir (Habermas, 2001: 721). Habermas, 

dilsel yeterliliğin uygulanmasının prensipte mümkün hale gelmesinin, kendisinin de 

dilsel olan bir öznelerarasılık yapısına bağlı olduğunu belirtir. Ona göre bu yapı 

monolojik olarak hâkim olunan dilsel kurallar sistemi ve onun yerine getirilmesinin dil 

dışı koşulları tarafından oluşturulmaz. Normal söyleme katılabilmek için 

konuşmacının dil yeterliliğine ek olarak iletişimsel yeterlilik olarak ifade edilen temel 

konuşma niteliklerine ve sembolik etkileşime sahip olması gerekir. Habermas, 

iletişimsel yeterlilik kavramsallaştırmasını Chomsky’nin dilsel yeterlilik kavramına ek 

olarak devreye sokar. İletişimsel yeterlilik, ideal konuşma durumunun ustalığı 



163 

 

 

 

anlamına gelmektedir. Diğer bir ifadeyle iletişimsel yeterlilik ideal konuşma 

durumuyla ilgilidir. Bundan dolayı Habermas diyalog kurucu evrensellerin aynı 

zamanda karşılıklı anlayışı mümkün kılan öznelerarasılık biçimini ürettiğini ve 

tanımladığını ifade eder. Habermas ideal konuşma durumu kavramını inşa ederken 

sistematik olarak çarpıtılmış bir iletişimin gerçekte olup olmadığını veya ne ölçüde 

gerçekleştiği sorusunu bir kenara bırakır. Çünkü onun için idealleştirme, konuşmanın 

ve etkileşimin yalnızca dilsel bir organizasyonunu varsayma olgusunda mevcuttur 

(Habermas, 1970: ss. 369-370). Dolayısıyla Habermas dili sosyolojikleştirirken, 

Bourdieu gibi dilsel yeterliliğin ve yetkinliğin toplumsal koşullara ve güç ilişkilerine 

göre belirlendiği şeklinde kendisine göre uç bir konum almaz. Daha orta yerde durma 

görünümü vermesine rağmen ilgisi her zaman dilsel alanın sosyal alandaki eşitsiz 

toplumsal koşulların ve güç ilişkilerinin çözümlenmesi için gereken uzlaşıyı 

sağlayacağı inancına yöneliktir. Bu Habermas’ta dil ile siyasallık arasındaki eşiktir ve 

normatiflikle motiflenmiş olduğu söylebilir.  

4. 3. 2. Dil ve Güç İlişkileri 

Dil ve güç ilişkisi, Bourdieu ve Habermas dil sosyolojisi altında 

değerlendirilen çalışmalarının temel problem alanlarından biridir. Çünkü dil, güç 

ilişkilerinin kendisinde tezahür ettiği bir olgu, çeşitli güç ilişkilerinin aracı ya da 

mevcut tahakküm ilişkilerinin kendisinde çözümlendiği bir zemin olarak görülebilir. 

Bu doğrultuda dil sosyolojisinde dilsel pratikler muhtelif güç ilişkilerinden bağımsız 

değerlendirilemez; nasıl konumlandırılırsa konumlandırılsın dil, toplumsal yapıların ve 

ilişkilerin çözülmesinde, pekiştirilmesinde ya da yeniden üretilmesinde güç 

ilişkileriyle sıkı bir ilişki içerisindedir. Yanı sıra dil kullanımı güç ilişkilerinin 

şekillenmesinde önemli bir rol oynar. Dil ve güç ilişkilerinde dilin çifte bir işlev 

gördüğünü söylemek mümkündür. Dil, bir yandan muhtelif tahakküm yapılarının 

güçlenmesinde ve yeniden üretilmesinde rol oynarken; diğer yandan söz konusu 

tahakküm yapılarının eleştirilmesine ve dönüştürülmesinde bir zemindir. Bourdieu ve 

Habermas’ın dil sosyolojilerinde güç, iktidar probleminin dil üzerinden nasıl 

konumlandırıldığı problemini iki farklı bakış açısıyla çerçevelendirir. Her iki 

sosyoloğun birbirlerinden en uzak durdukları bağlam dil ve güç temasıdır. 



164 

 

 

 

Bir önceki temanın, dil ve toplumsal yapı ilişkisinin dili sosyoloji zeminine 

taşımak için bir anlamda zorunlu olduğunu ifade ettik. Dil ve güç temasının ise iki 

sosyoloğun karşılaştırılmasında temel bir tema olmasının nedeni şudur: birisi için dil 

bitimsiz bir mücadele nesnesi, eşitsizliklerin kendisinde tezahür ettiği bir toplumsal 

olgu iken; diğeri için dil, mevcut güç ilişkilerinin, anlaşmazlıkların kendisi üzerinden 

bir uzlaşıya ve çözüme varıldığı bir zemindir. Daha odaklanmış bir biçimde Bourdieu 

dil ve güç ilişkilerini devlet, sembolik güç, dilbilim, eğitim gibi bazı alanlar ve 

kavramsal inşalarla analiz ederken; Habermas ise ideoloji, kamusal alan gibi 

kavramlar üzerinden analiz eder.  

 Bourdieu’nün dil sosyolojisinde; dil, sınıfsallık temelinde değerlendirildiği 

için sembolik şiddetin kendisinde tezahür ettiği temel unsurlardan birisidir. Devletin, 

hâkim sınıfların ve grupların dilde uyguladığı sembolik şiddetle toplumsal yapıdaki 

eşitsizlikler yeniden üretilir ve perçinlenir. Uygulayan ve maruz kalanların suç 

ortaklığıyla işleyen sembolik şiddet; güç ilişkileri devlet gibi makro düzeyden, kadın 

erkek arasındaki ilişkiler gibi mikro düzeye kadar etkilidir. 

Bourdieu açısından farklı toplumsal sınıflar kendi çıkarlarına uygun meşru bir 

sosyal dünya tanımlaması yaparlar ve tabii konumundaki toplumsal sınıflara bu 

tanımlama belirli mekanizmalarla empoze edilir. Bu süreç sembolik şiddetle tahkim 

edilir. Ona göre özellikle devlet mekanizması ve eğitim sistemi yoluyla sembolik 

şiddet en etkileyici biçimde dil üzerinden tezahür eder. Dil bu açıdan artık 

eşitsizliklerin yeniden üretilmesinde ve sürdürülmesinde temel bir mücadele nesnesi 

konumundadır. Dilin devlet tarafından standartlaştırılması, standartlaştırılan dilin dil 

bilimciler tarafından meşrulaştırılması ve eğitim yoluyla toplumsal geçerliliğinin ve 

kullanımının sağlanması belirli güç ilişkileriyle bağlantılıdır. Bourdieu’ya göre bunun 

etkili olmasının temel nedeni sürecin sembolik şiddet ile donatılmış olmasıdır. 

Mücadele artık bir anlamda meşru sembolik şiddetin tekelini elde etme ya da koruma 

mücadelesidir (Bourdieu, 1991d: 168). 

Bourdieu açısından meşru söylem tekelini kurmak, özellikle eğitim, sansür, 

otosansür gibi belirli mekanizmalar üzerinden sembollik bir şiddet uygulamakla ancak 

mümkündür. Bu süreç, ona göre sembolik şiddetle uyumlu bir biçimde sembolik bir 



165 

 

 

 

güç ile sürdürülür. Sürecin toplumsallaştırılması ise devletin, eğitim sisteminin, 

akademinin ve dilbilimin adeta üzeri örtülmüş bir koordinasyonuyla gerçekleştirilir. 

Bir önceki temada -dil ve toplumsal yapı temasında- Bourdieu’nün dil kavrayışının iki 

boyutu olduğu ve dilin habitus ile olan boyutunun zorunlu olarak devreye sokulduğu 

ifade edildi. Fakat Bourdieu’nün dil üzerine analizleri derinleştikçe söz konusu habitus 

boyutunun çalışmalarında ikinci boyut, yani alan boyutu nispetinde var olduğu 

görülür. Dil ve güç teması, daha çok dilin alan teorisi bağlamında 

çerçevelendirilmiştir. Çünkü özellikle devlet üzerine yoğunlaştıkça Bourdieu’nün dilin 

güç ile ilişkisinin alan teorisi içerisinde daha açıklayıcı bir analizinin olduğuna ikna 

olduğu görülür. Bu doğrultuda Bourdieu’da dil ve güç teması bize sınırları güç 

ilişkileriyle tahkim edilen bir dilsel analiz sunar. Bu, doğal bir toplumsal otantiklik 

içerisinde gelişimini sürdürdüğü düşünülen dilin, özellikle modern devlet yapısıyla 

birlikte gittikçe güç ilişkileriyle bir düzenlemeye, gelişime tabi tutulduğu anlamına 

gelir. Bu bağlamda Bourdieu’nün amacı dilsel güç ilişkileri mekanizmalarını ortaya 

çıkarmak ve eleştirel sosyal bilim anlayışıyla bir analiz gerçekleştirmektir. 

Bourdieu için dilsel güç aynı zamanda bir toplumsal güç problemidir. Bu 

sebeple dil üzerine çalışmak, makro düzlemdeki toplum üzerine çalışmanın 

odaklanılmış bir biçimidir. Devlet tarafından standartlaştırılmış bir dilin eğitim 

üzerinden toplumsallaştırılması resmi dilin egemen olduğu birleşik bir dil piyasasının 

oluşturulmasını beraberinde getirir. Okul, kamu idareleri, siyasi kurumlar vb. yerler 

tüm dilsel pratiklerin nesnel olarak ölçüldüğü teorik bir norm halini alır (Bourdieu, 

1991c: 45). Bu oluşumlar toplumsal meşruiyeti belirlemede kritik rol oynarlar. 

Bourdieu açısından “meşruiyet, bireysel veya kolektif bir failin toplumsal olarak 

tanınma yeteneğinden türetilen sembolik otorite olarak tanımlanabilir (Susen, 2013: 

209). Dilsel meşruiyet aynı zamanda temsiliyetin meşruiyeti olduğu için, meşru bir dil, 

toplumsal dünyanın meşru bir temsilidir (Bourdieu ve Wacquant, 2003: ss. 246-247). 

Meşru bir dilin dayatılması, meşru bir dil kapasitesini sağlamlaştırır ve dilsel kapasite, 

dil meşruiyetine içkin olarak görülür. Bu, dil ve güç teması için son derece önemli bir 

unsurdur. Çünkü eşitsizliklerin doğallaştırılması ve yeniden üretilmesinin çerçevesi 

buraya dayandırılır. Şöyle ki; meşru kabul edilen dilsel pratiklere yatkın bir habitusla 

dünyaya gelen ve sosyalleşen faillerin dilsel kapasiteleri öyle olmayan faillere göre dil 



166 

 

 

 

piyasasında daha makbul, geçerli ve dil piyasası kurallarına uyumludur (Bourdieu, 

1991c: ss. 58-59). Dolayısıyla Bourdieu açısından güç ilişkileri olmadan dilsel 

meşruiyete bir değer atfedilemez. Çünkü “meşru dil biçimleri, meşru otoritenin 

kullanılmasıyla sürdürülür.” (Susan, 2013: 210). Nitekim Bourdieu’nün dil bilimcilere 

yönelik eleştirilerinin temelinde de onların dilsel meşruiyeti güç ilişkilerinden 

bağımsız olarak değerlendirmelerine yöneliktir.  

Dil ve güç ilişkileri teması Bourdieu’nün dil üzerine çalışmalarında merkezi bir 

konumdadır. Nitekim dil problemini tartıştığı metinlerinin neredeyse tamamında 

sembolik güç ve sembolik şiddet problemlerini de ele alır. Yani Bourdieu açısından 

dilsel etkileşimin olduğu her yerde bir tahakküm ilişkisinin beliriverdiğini söylemek 

mümkündür. Dil piyasasındaki konumlara bağlı olarak dil, faillere sembolik bir güç 

sağlayabilir ya da sembolik bir şiddet uygulayabilir. Gündelik hayat içerisinde dil ve 

güç ilişkisinin en yoğun etkileşimi dil piyasasında gerçekleşir. Çünkü dil piyasası 

sembolik güç üzerindeki mücadelelerin bir ürünüdür. Diğer bir ifadeyle bir dil 

piyasasından bahsedebilmenin ilk koşulu belirli güç ilişkilerinin dil üzerinden tahkim 

edildiğinin kabul edilmesidir. Bourdieu’ye göre belirli konuşma biçimleri otorite 

tarafından kodlanır ve güvence altına alınır. Bourdieu’nün dil çalışmalarında güce 

önemli bir yer vermesinin önemli bir çıktısı; dilsel ürünlerin ve farklı konuşma 

pratiklerinin eşit olmadığı bir değer oluşum yasalarının varlığıdır (Bourdieu, 2016a: 

152). İlgili bölümde tartışılan yasalar tarihsel olarak güçle sıkı bir ilişki içerisinde 

oluşmuş ve cari durumda güç ve tahakküm ilişkileri üzerinden işlemektedir.  

Dil ve güç ilişkisini tarihsel olarak temellendiren ve sosyolojik olarak 

çözümleyen Bourdieu, ilgili çalışmalarında -genel teorisiyle uyumlu bir biçimde- 

dilbilimcilerden farklı olarak dilsel güç ilişkilerini -dilin iletişim işlevine- 

öncelemesinin nedeni dilsel güç ilişkilerinin var olduğu durumların henüz iletişim 

kurulmadan konuşulan durumlar olmasıdır (Bourdieu, 2016a: ss. 150-151). Bu 

doğrultuda şu temel tez ileri sürülür: tüm dilsel ifadeler gizil de olsa bir güç edimidir 

ve her dilsel alışveriş bir güç ediminin zorunluluğunu içerir (Bourdieu ve Wacquant: 

2003: 140). Tezdeki “gizil” ifadesi sembolik olduğu için görünmeyen ve fakat etkisi 

gözlemlenebilen sembolik şiddet kavramına atıf yapar. Bourdieu için “her ifade bir tür 



167 

 

 

 

sembolik şiddettir.” (Bourdieu, 2016d: 171). Dolayısıyla sosyolojik olarak dili analiz 

etmek onun güç ile ne tür bir ilişkisinin var olduğunu ortaya koymakla mümkündür. 

Dilsel bir alışveriş yalnızca iki birey arasında gerçekleşen bir iletişim değildir. Belirli 

bir toplumsal güce sahip konuşmacı ve söz konusu gücü farklı düzeylerde meşru gören 

dinleyici arasındaki dilsel bir alışveriş; muhatapların içerisinde bulunduğu gruplar 

ve/veya sosyal sınıflar arasındaki tarihsel iktidar ilişkilerini de içerir. Fakat söz konusu 

ilişkiler dilsel alışverişte çoğunlukla görünmez. Ampirik düzeye bağlı kalınarak söz 

konusu gizil iktidar ilişkilerinin yapısı ifşa edilemez ve dilsel alışverişteki mesajın 

içeriği anlaşılamaz. Bunun üstesinden gelmek için dil analizlerinde “cinsiyet, eğitim 

düzeyi, toplumsal köken, yerleşim vb. her tür konumsal koordinatı devreye sokmak 

gerekir. Tüm bu değişkenler ‘iletişimsel eylemin’ nesnel yapısının belirlenmesinin her 

anında müdahalede bulunur ve dilsel etkileşimin aldığı biçim, bilinçdışı kalan ve her 

zaman konuşanların ‘arkasından’ işleyen bu yapıya derinden bağlıdır.” (Bourdieu ve 

Wacquant, 2003: ss. 137-138).  

Kısacası Bourdieu için dili anlamak, dilin güç ile ilişkisini anlamayı zorunlu 

kılmaktadır. Onun dilin, yalnızca içkin unsurlarıyla açıklanmasına yönelik eleştirileri 

çeşitli güç ilişkilerinin dili anlamada sadece yardımcı bir faktör değildir; dil onun için 

bizatihi sembolik bir güçtür. Habermas ile karşılaştırıldığında en önemli farkın bu 

olduğunu ifade etmek gerekir. 

Tahakküme, sömürüye dayanmayan bir etkileşim biçiminin ne olduğu ve nasıl 

çözümleneceği problemini odağına alan Habermas, bu doğrultuda güç ilişkilerinden, 

tahakkümden arındırılmış bir etkileşim biçimi olarak dili çalışmalarının merkezine 

yerleştirir. Toplumsal evrimci bir bakış açısıyla Habermas, dili aydınlanma gibi büyük 

bir proje için yeniden operasyonelleştirme doğrultusunda dil ve güç ilişkilerini tarihsel 

olarak çözümler. İlgili bölümde tartışıldığı gibi Habermas açısından moderniteye 

yönelik değerlendirmeler araçsal rasyonalite temelinde yapılmıştır. Araçsal rasyonalite 

şeyleşmeyi, tahakkümü beraberinde getirmektedir. Bu, modernitenin yalnızca bir 

okumasıdır ve sınırlıdır. Ona göre modernitenin farklı bir akıl tasavvuru daha bulunur 

ve bu iletişimsel akıldır. İletişimsel eylem, bu doğrultuda inşa edilmiş bir teoridir ve 

merkezinde dil bulunur.  



168 

 

 

 

Toplumsal evrim sürecinin getirmiş olduğu farklılaşma yaşantı dünyası ile 

piyasa ve bürokrasi alt-sistemlerini meydana getirmiştir. Yaşantı dünyası içerisinde 

konumlandırılan dil, söz konusu evrimsel farklılaşmayla birlikte giderek piyasa ve 

bürokrasi alt-sistemleri tarafından sömürgeleştirilmiştir. Bu durumun ortaya çıkardığı 

en önemli sorun alt-sistemlerin dili, iletişimi çarpıtmasıdır. Habermas açısından dil ve 

güç ilişkisi, yaşantı dünyası ve sistem arasındaki ilişkinin bir tahakküm ilişkisine 

dönüşmesine tekabül eder.  

Habermas’ta toplumsal gelişme evrimci bir perspektifle analiz edilir. 

Toplumsal gelişmenin tarihi, yaşantı dünyasının rasyonelleşmesi ve sistemin 

karmaşıklaşması geriliminde okunur. Bu okumada sistem karmaşıklaştıkta yaşantı 

dünyası karşısından nesneleşmeye başlar ve nesneleşme sürdükçe sistem, yaşantı 

dünyasından koparak kendi alt-sistemlerini kurar. Bu sürecin en önemli çıktısı alt-

sistemlerin yaşantı dünyasıyla kopmasıyla dilden arındırılmış iletişim araçlarının etkili 

olmaya başlamasıdır (Habermas, 2001: 587). Özellikle al-sistemlerin yaşantı dünyası 

üzerinde bir tahakküm kurmasıyla birlikte meşruluk ve geçerlilik iddiaları iletişimsel 

anlama ve argümantasyon yerine piyasada paraya, bürokraside ise güce göre 

şekillenmeye başlar. Toplumun giderek rasyonelleşmesi ve uzmanlaşmanın gelişimi 

ile birlikte alt-sistemler yaşantı dünyası üzerinde baskı kurmaya başlar. Söz konusu 

baskıyı yaratan mekanizmalar “normatif görüş birliği ve dilsel anlaşma üzerinden, 

kolektifliğin normatif birlikteliğini sağlayan mekanizmalarla apriori uyum içinde 

değildir.” (a.g.e., 599). Yani yaşantı dünyası ile alt-sistemler arasında bir uyuşmazlık 

bulunur ve uyuşmazlık derinleştikçe dilsel iletişimin geçerlilik iddialarının arka planı 

olan yaşantı dünyasında güç ve tahakküm ilişkileri dilsel iletişim iddialarının yerini 

almaya başlar.  

Alt-sistemlerin yaşantı dünyası üzerinde tahakküm kurmasıyla birlikte 

iletişimsel anlamaya dayanan, yani dilsel olarak kurulmuş olan toplumsal bütünleşme 

yerini çeşitli güç ilişkilerinin işler olduğu sistem bütünleşmesi alır. Alt-sistemler 

yaşantı dünyasından bağımsızlaşarak ve onun karşısında yer alarak dile dayalı 

geçerlilik iddialarını güçle, tahakkümle ikame eder. Habermas’a göre güç ve para 

yaşantı dünyasındaki yayılımlarını o derece sürdürürler ki; yaşantı dünyası dilsel 



169 

 

 

 

argümanlardan arındırılma noktasına gelir. Habermas, dil sayesinden özellikle 

kamusal alan üzerinden söz konusu tahakkümün kırılabileceği, yaşantı dünyasının alt-

sistemlerin tahakkümünden özgürleşebileceği düşüncesindedir. Habermas, dilin 

kendisini belirleyen güç ve tahakküm ilişkilerini yine dilin içerisindeki telostan 

yararlanılarak kırılabileceği düşüncesindedir. Bu, özellikle Gadamer ile girdiği dil ve 

ideoloji tartışması ve kamusal alan üzerine çalışmalarıyla desteklenmektedir.   

Gadamer’in Yöntem ve Hakikat eserinin yayınlanmasından sonra bir tartışma 

başlatan Habermas, onun hermeneutiği üzerine eleştiriler kaleme alır. Bu eleştiriler üç 

bağlamda yapılsa da temelde hernemeutik ve ideoloji bağlamındadır. İlk olarak 

gelenek kavramı üzerinden aydınlanma kavramının eleştirisi ve gelenek kavramının 

yeniden revize edilmesi düşüncesi eleştirilir. İkinci olarak Habermas’a göre, Gadamer 

insan dilselliğini hermeneutiğin evrenselliği için araçsallaştırır. Üçüncü olarak da 

düşünümselliğe ve özdüşünümselliğe hermeneutiğin yeterince önem vermemesini 

eleştirir (Toprakkaya, 2007). Habermas için hermeneutiğin en kabul edilemez iddiası 

hermeneutiğin evrensellik talebidir. Gadamer, “bilimsel-teknolojik süreçte üretilen 

teknolojik olarak kullanışlı bilginin yaşama dünyasının pratik bilgisiyle bağlantısının 

kurulması gerektiği”ni ifade eder. Habermas da aynı düşüncededir ve fakat 

Gadamer’in bu talebi insanın dilselliğini ve Platon'nun varolan her şeyin dilin 

aynasında yansıtıldığı sözünü hatalı bir biçimde kendisine destek aldığını ifade eder. 

Yani ona göre Gadamer dilin evrenselliğini hermeneutiğin evrenselliği için yanlış bir 

biçimde kullanır. Oysa Habermas’a göre gündelik dilin diyaloğa dayalı yapısı ile 

bilimin monoloğa dayalı dil sistemi arasında aracılık etmek hermeneutik açısından bir 

sorun teşkil eder. Diğer yandan hermeneutiğin evrensellik iddiası, dilsel geleneğin 

ontolojik önselliği anlayışına yerleştirilir. Oysa Habermas için bunun 

gerçekleşebilmesi için “dilsel geleneği biçimleyen uzlaşmanın zorlama ve çarpıtma 

olmaksızın başarılı olmuş olması gerekmektedir.” Habermas, derin hermeneutik olarak 

nitelendirdiği yeni bir hermeneutik çözümlemeyle “her uzlaşmanın hatalı iletişimin 

sonucunda pekiştirilmiş olabileceği şüphesini ortaya atmakta ve insanların olgusal 

düzeyde uzlaşma görüntüsü altında bir sanrıya (hezeyan) kapılabileceklerini ileri 

sürmektedir.” (Dellaloğlu, 1998: ss. 90-91). Habermas, tarih ve toplumda bazı 

baskılayıcı mekanizmaların olduğunu ve bunların gündelik iletişimi çarpıttığını ifade 



170 

 

 

 

eder. İletişim üzerindeki söz konusu zorlama ve çarpıtmaları ifşa etmek için iç görü ve 

hezeyan arasında ayrım yapabilen eleştirel aydınlanmacı bir hermeneutik gereklidir. 

Söz konusu hermeneutik kavrayış sistematik olarak çarpıtılmış iletişim bağlamlarına 

karşı farkındalık oluşturulmasını sağlar. Böylece herhangi bir güç mekanizması 

tarafından sınırlandırılmamış ve baskılanmamış başarılı bir uzlaşma için gereken ideal 

koşullar ortaya konulabilir (Habermas, 2002: 251 vd.).    

Habermas’a göre “yorumbilgisel idealizm, tüm sosyal yaşama bağlamlarının, 

kendi kendini bloke etmelerle engellenmeyen, her halükarda sistemli bir biçimde 

bozulmamış iletişimi esas olarak olanaklılaştıran bir öznelerarasılık biçimi 

gösterdiklerini varsayar.” (Habermas, 2011: 637). Habermas, hermeneutiğin kendisine 

göre herhangi bir eleştiri gerektirmeden kabul etmiş olduğu iddiayı sorunsallaştırır. 

Hermeneutik idealleştirme salt olumsal olmayan bir biçimde dilsel anlaşma 

düşüncesinde yerleşiktir fakat yine de gerçekliği ıskalar. Habermas’a göre toplumsal 

yapılarda yerleşik olan şiddet, gizli bir biçimde etkilediği iletişim kısıtlamaları 

üzerinden algılama sınırları koyduğu ve eylem zorlamaları dayattığı için dikkat 

çekmez. Dolayısıyla nesnel görünüşten analitik olarak kurtulma, yapısal olarak kişilik 

ve toplum sistemlerinde yer edinen iletişim kısıtlamalarının bertaraf edilmesini 

zorunlu kılar (a.g.e., 637). Habermas’ın burada sözünü ettiği yapısal şiddet, aslında 

Bourdieu’nün sembolik şiddet kavramını anımsatır. Çünkü burada yapısal şiddet, 

şiddet içermeme yanılmasıyla birleşir. Ona göre kişi, kendi üretimi olmasına rağmen, 

iç yüzünü görmediği “yanlış bilinçten” kaynaklanan dayatmaları, “bilinçdışı güdülerde 

ya da bastırılmış ilgilerde kök salmış bulunan bir sözde doğanın düşünsemeli bir 

biçimde güncelleştirilmesiyle deneyimler. Bu yüzden bu düşünsemeli deneyimin, 

öznelerarasılığın biçimlenişlerinde yer alan özgürleştirici bir praksisle ilişkisi vardır. 

Teknik ve pratik bilgi ilgileri, derinlerde yatan eylem ve deneyim yapılarında 

temellendirilmişlerken, özgürleşimci bilgi ilgisinin, türetilmiş bir statüsü vardır.” 

(a.g.e., ss. 637-638). Kendisinin psikanalist çözümlemelerle ortaya koymuş olduğu 

düşünümsel sosyal bilim, hermeneutik idealizmin yanlış bir biçimde kavradığı yaşantı 

dünyasının normal durumu olarak varsaydığı şiddet içermeyen öznelerarasılık 

biçimini, failler ve toplum düzeyinde kritik eder. “Eleştirel kuramın ‘dilbilimsel yön 

değiştirmesi’ sayesinde, politik ve ekonomik şiddet ilişkileri, yani baskı ve sömürü, 



171 

 

 

 

gramatik ilişkiler içinde çözülmezler; daha çok dilsel olarak sağlanan ilişkiler 

biçiminde analiz edildikleri sürece, kendi kendileri hakkında yargı veren ilişkiler 

olarak ele alınabilirler.” (Wellmer’den akt. Habermas, a.g.e., 638). Habermas, 

düşünümsellikle gelenek tarafından verilmiş “yanlış bilincin” ötesine gidilebileceğini 

ve eleştirinin sınırlandırılmamış iletimini gerçekleştirebilecek metodolojik bir 

açıklamaya dayanan anlama çabasının mümkün olduğunu düşünür (Toprakkaya, 

a.g.m., 108).  

Habermas’ın bilgiyi yönlendiren ilgilerin çalışma, dil ve iktidar dolayımında 

oluştuğunu ve dilin insanı doğadan ayıran tek keyfilik olduğunu iddia eder. Dilin 

yapısı insanın reşit olması demektir. Bundan dolayı “ilk tümceyle birlikte genel ve 

zorlamasız bir konsensüs niyeti yanlış anlaşılamaz bir şekilde dile getirilmiştir 

(Habermas, 1993: 106). Fakat Habermas için sosyal bilimci bu düzeyde kalmamalıdır. 

Bütünlüklü bir analiz için yaşantı dünyasının temelinde bulunan dili kısıtlayan, 

sınırlandıran güç ilişkilerine de bakılmalıdır. Bu Habermas için yaşantı dünyasının 

yanında bir de ilgili kısımlarda tartışılan devlet ve piyasa alt sistemlerinin de analize 

dâhil edilmesi demektir. İşte düşünümsellik ve özdüşünümsellik dilsel iletişimi, 

uzlaşıyı kısıtlayan, sınırlayan unsurların eleştirel bir analize tabi tutulmasını sağlar. 

Bundan dolayı da “empirik-analitik bilimlerin başlangıcına teknik, tarihsel-

yorumsamacı bilimlerin başlangıcına pratik, ve eleştirel yönelimli bilimlerin 

başlangıcına […] özgürleştirici bir bilgi ilgisi, karşılık” (a.g.e., 101) düşer. Habermas, 

temel çalışmalarında iki karşıt geleneği kendi problemini çözmede sentezlemeye 

çalışır. Bu sentezleme çabasında dile merkezi bir konum atfeder. Bir yandan dili 

hermeneutik idealizmden kurtarmak isterken diğer yandan pozitivizmin dilden 

arındırılmış teknikçiliğini eleştirir.  

Habermas, iletişimi çarpıtan güç veya tahakküm mekanizmaları alt-sistemlerle 

açıklarken; yazmış olduğu erken dönem çalışması olan Kamusal Alanın Yapısal 

Dönüşümü eserinde ve İEK eserinin sonundaki bölümde iletişimi çarpıtan 

mekanizmaların yine yaşantı dünyası içerisinde dile yaslanılanarak aşılabileceğine 

inanmaktadır. Bu inanç doğrultusunda, ilgili yerde tartışıldığı gibi Habermas, 



172 

 

 

 

toplumsal değişimin dil bağlamında nasıl gerçekleşebileceğine paralel siyasal bir fikir 

geliştirir. 

Habermas, dilin daha odaklanılmış bir biçimde iletişimin toplumsal değişimin 

motoru olarak görme durumunun olgusal karşılığı olarak 18. Yüzyılda Batı Avrupa’da 

drama ve psikolojik çözümlemelere dayanan romanların yaygınlaşmasıyla belirli 

yerlerde yapılan özgür tartışmaları gösterir. Kamusal alan, dil üzerine inşa olunan bir 

alandır ve burada en güçlü argümanın geçerliliği güç ya da para yerine dile dayanmak 

zorundadır. Habermas, çarpıtılmamış iletişimin kaynağını ailede temellendirir. Ona 

göre tarihsel olarak “[K]amunun, devletle toplum arasındaki gerilim alanında açıkça 

siyasal işlevler üstlenmesinden önce, çekirdek ailenin mahremiyet alanından 

kaynaklanan ‘öznellik’, bir anlamda kendi kamusunu oluşturur. Kamu erkinin 

kamusallığının özel şahısların siyasal usavurum süreci içinde sonuçta bu erkten 

koparılmak üzere sorgulanmaya başlamasından da önce, bu kamusallığın örtüsü 

altında, tamamen siyaset dışı görünümle bir başka kamusallık oluşur; bu, siyasal işlev 

gören kamunun edebi nitelikli ön biçimidir.” (Habermas, 2013: 96).  Süreç içerisinde 

kamusal olarak girilip çıkılabilen hale gelen kültürel oluşumlarda, okuma salonlarında, 

tiyatrolarda, müzelerde ve konserlerde açığa çıkan bir akıl yürütme faaliyeti, araçsal 

olmayan bir varolma iddiası kültür haline gelerek, kamuyla ilişkili öznelliği tartışılan 

bir nesneye dönüşmüştür (a.g.e., 96). Özel alan yani ailenin mahremiyeti içerisinde 

birey kendisini ekonomik ve bürokratik ilişkilerden bağımsız ve insani ilişkiler 

içerisinde hissettiği için alt-sistemler tarafından çarpıtılmış iletişimden farklı bir 

iletişim biçimi kurmaktadır. Kitaba bağlı olarak gelişen ve nihai kertede özel alana 

dayandırılan oluşumu Habermas edebi kamu olarak nitelendirir. Ona göre devletle 

toplumu birbirinden ayıran çizgi, kamusal alanla özel alanı birbirinden ayırmaktadır. 

Kamusal alan, kamu erkiyle sınırlı olmasına rağmen, esas “kamu” özel alanda yer 

almaktadır. Söz konusu kamuyu özel şahıslar oluşturduğu için Habermas, özel 

şahıslara ayrılmış olan alanda, özel alanla kamu arasında bir ayrıma gitmektedir. “Özel 

alan, dar anlamda burjuva toplumunu, yani mal dolaşımı ve toplumsal emek alanını 

kapsıyor; mahremiyet alanıyla aile de ona dâhil. Siyasal kamu, edebi kamudan çıkıyor; 

kamuoyu yoluyla toplumun ihtiyaçlarını devlete iletiyor.” (a.g.e., 97). Söz konusu 

siyasal etkiyle yaşantı dünyasındaki temel unsur olan iletişim ile alt sistemler üzerinde 



173 

 

 

 

etki edilebilir. Fakat bu süreç kolay değildir. İlgili yerde tartışıldığı gibi iletişimin 

belirli normlar üzerine kurulması gerekir ve Habermas açısından ideal konuşma 

durumu bu bağlamda bir çerçeve sunar. Bu, iletişim üzerindeki güç ilişkilerini kırması, 

başka bir ifadeyle “sistemin emredici kiplerinin yaşam dünyası alanlarına dönük 

sömürgeleştirici tecavüzlerine set çekilmesidir.” Böylece yaşantı dünyasında üretici 

bir güç olarak iletişim, alt sistemlerin yönlendirici güçleri olan para ve yönetimsel 

iktidara karşı kendini kabul ettirerek; yaşantı dünyasının kullanım değerlerine 

odaklanmış taleplerine geçerlilik kazandıracaktır (Habermas, 2013: 41). Habermas’ın 

teorisinde dile biçtiği bu roldür. Dile dayalı iletişim, yaşantı dünyasından hareketle 

iletişimi dayanışmanın toplumsal entegrasyonunun üretici bir gücü olarak görülmekte 

ve güç ve para ilişkileriyle çarpıtılmış iletişimi, dilsel iletişime geri döndürmektedir. 

Habermas’a göre dil, kamusal alanda rasyonel bir biçimde kullanıldığında toplumsal 

eşitsizlikleri aşma ve toplumsal değişimleri yaratma potansiyeline sahiptir. Eşit ve 

özgür bir iletişim düzleminde dil, toplumsal değişimler için bir zemin olarak 

görülebilir. Habermas için dil, özellikle kamusal alanda yapılan rasyonel tartışmalarla 

toplumsal yapıları dönüştürebilir.  

Buraya kadar Bourdieu ve Habermas’ın dil üzerine düşüncelerini iki temel 

tema altında değerlendirdik. Elbette bu temalara farklı temalar eklenebilir. Kendimizi 

iki temayla sınırlandırmamızın nedeni eklenebilecek olan dil ve kimlik, dil ve cinsiyet, 

dil ve toplumsal değişim vb. temaların iki isim özelinde söz konusu iki tema içerisinde 

değerlendirilebileceği düşüncesidir. İki tema özelinde sosyologların düşüncelerini 

özetlemek gerekirse; 

Öncelikli olarak her iki isim de dil çözümlemelerinde ilk bakışta benzer 

düşünceler ortaya koymuş gibi görünse de aralarında önemli farklılıklar bulunur. Bu 

bağlamda her iki ismin temel tezlerini karşılaştırabiliriz. Bourdieu’ya göre, tüm dilsel 

ifadeler gizil de olsa bir güç edimidir ve her dilsel alışveriş bir güç ediminin 

zorunluluğunu içerir (Bourdieu ve Wacquant: 2003: 140). Habermas’a göre ise, ilk 

cümleyle birlikte evrensel ve tahakküme dayanmayan bir uzlaşma niyeti yanlış 

anlaşılamaz bir biçimde dile getirilmiştir (Habermas, 1993: 106). Birbirinden farklı bu 

iki tez farklı sosyolojik amaç ve kaygılarla ortaya konulmuştur. Bourdieu’nün amacı 



174 

 

 

 

dilin ve dil kullanımının toplumsal koşullarını ön plana çıkarmak ve böylece 

toplumsallığın dil ve kullanımı üzerindeki etkisini ortaya koymaktır. Bundan dolayı 

Bourdieu dilin içsel yapısıyla ilgilenmek yerine, dil kullanımını pratikte belirleyen 

toplumsal ve politik yapıları analiz eder. Habermas ise dilin pratik kullanımını 

belirleyen yapılarla ilgilenmesinin yanında dilin içsel yapısıyla da ilgilenir. Bourdieu 

Habermas’tan farklı olarak dil çözümlemesinde sıkı bir devlet eleştirisi yapar. 

Habermas için devlet bir uzlaşı için olmazsa olmaz bir mekanizma iken; Bourdieu için 

eleştirilerinin dayandığı bir mekanizmadır. Yine dilbilim Habermas için dil kısıtlayan 

ve engelleyen unsurların üstesinden gelmek için vazgeçilmezken; Bourdieu için ise 

toplumsal koşullar epifeminal yaptığı sürece eşitsizlikleri üreten ve yeniden üreten 

tahakküm mekanizmalarını maskeleme görevi görür. Buradan çıkan en önemli sonuç 

Bourdieu için dilin kendisi hiçbir şekilde toplumsal yapıdan ve güç ilişkilerinden 

bağımsız düşünülemez. Bundan dolayı toplumsal değişim dil üzerinden 

gerçekleştirilemez. Değişim dili de kapsayan daha genel toplumsal ve siyasal 

yapılardaki değişimlerle mümkündür. Fakat Habermas, dili, dilsel iletişimi toplumsal 

değişimin üretici bir motoru olarak görmektedir. Ona göre bu değişim, güç ilişkileriyle 

çarpıtılmamış dilsel iletişimin içsel yapısından gelir.  

Dil söz konusu olduğunda ortaya çıkan önemli problemlerden biri meşruiyet ve 

kaynağıdır. Bourdieu için meşruiyet, toplumsal sınıfların güçleri nispetinde kendi 

dillerini dayatmalarına dayanır ve açık bir biçimde sembolik bir güce dayalı tahakküm 

biçimidir. Habermas’a göre ise meşruiyet, faillerin dilsel iletişim aracılığıyla vardıkları 

rasyonel uzlaşmaya dayanır ve uzlaşı, ideal koşullar altında tahakküm ilişkilerinden 

bağımsız olarak gerçekleşebilir. Dolayısıyla Habermas dili tahakküm ilişkilerinden 

bağımsız olarak değerlendirebilirken; Bourdieu ise dili tam da tahakküm ilişkilerinin 

kendisi üzerinden tevarüs ettiği bir konumda değerlendirir. Habermas için ideal 

konuşma durumu içerisinde iletişimdeki çarpıtmaların üstesinden gelinebilirken; 

Bourdieu için ideal bir konuşma durumu söz konusu değildir, çünkü her dilsel ilişki 

biçimi bir iktidar edimidir.  



175 

 

 

 

Sonuç 

Bu tez çalışmasında dil, sosyal bir olgu ve bu itibarla sosyolojinin analiz 

birimlerinden biri olarak incelenmiştir. Çalışmada, dil sosyolojisinin genel görünümü 

betimlenerek; alanın temel problemleri ortaya konulmaya çalışıldı ve çağdaş 

sosyolojinin iki önemli sosyoloğu olan Bourdieu ve Habermas’ın dil sosyolojileri, 

dilin toplumsal yapı ve güç ilişkileriyle nasıl bir ilişki içerisinde olduğu problemi 

çerçevesinde karşılaştırıldı. Bu temelde dilin yalnızca bir iletişim aracı olmadığı aynı 

zamanda sosyalleşme pratiklerinde, toplumsal yapıların inşasında, yeniden 

üretilmesinde ve dönüştürülmesinde önemli bir konumda olduğu ortaya konulmaya 

çalışıldı. 

Bourdieu ve Habermas’ın dil üzerine çalışmaları, farklı epistemolojik ve 

metodolojik konumlanmalara dayanır. İkisi farklı amaçlarla dile yaklaşırlar. Fakat ikisi 

de çözümlemelerinde dil problemini sosyolojik bir zeminden hareketle tartışırlar. Bu 

ortaklık en temelde dili sosyal gerçekliğin vazgeçilmez bir bileşeni olarak görme 

şeklinde ifade edilebilir. Elbette burada her iki ismin dilbilimin analiz ettiği biçimiyle 

dilin içsel yapısını reddetmediğini söylemek gerekir. Sosyologların vurgulamak 

istedikleri dilin yalnızca gramer odaklı incelenmesinin toplumsal gerçekliği anlama ve 

açıklamada yetersiz kaldığıdır. Bourdieu, dili genel sosyolojisinin mantığı içerisinde 

değerlendirmektedir. Ona göre dil, sembolik iktidarın bir aracıdır ve toplumsal 

eşitsizliklerin yeniden üretilmesinde önemli bir rol oynamaktadır. Habermas’a göre ise 

dil uzlaşmacı eylemin bir zeminidir ve çatışmalar dilsel argümanlar üzerinden 

giderilebilir. İki sosyoloğun dile yaklaşımları farklı normatif yönelimleri ihtiva 

etmektedir. Siyasal konumlanma söz konusu normatif yönelimlerden en belirgin 

olanıdır.  

Bourdieu’nün yaklaşımı, dilin toplumsal alanlar içindeki hiyerarşik ilişkilerle 

nasıl bir ilişki içerisinde olduğu, sınıfsal farklılıkların dilsel sermayeyi nasıl 

belirlediği, meşru dilin devlet mekanizmasıyla nasıl tahkim edildiği ve sürecin eğitim 

üzerinden nasıl toplumsallaştırıldığı problemlerine odaklanmaktadır. Genel 

teorisindeki habitus, alan ve sembolik şiddet kavramları üzerinden bir okuma yaparak; 

dilsel sermayenin görünüşte tarafsız, herkesin eşit koşullarda erişebildiği bir sermaye 



176 

 

 

 

olmadığını tersine eşitsiz bir biçimde elde edildiğini belirtir ve dili çeşitli alanlardaki 

tahakküm ilişkilerinin yeniden üretildiği bir mekanizma olarak görmektedir. Ona göre 

dil, failin özerk anlam yaratımının bir aracı değil, tarihsel olarak bedenselleşmiş 

yapılar ve nesnel düzenlemeler arasındaki ilişki biçimlerince belirlenen bir unsurdur. 

Bu bağlamda, dilsel pratiklerin analiz edilmesi, bireylerin ne söylediklerinden çok 

hangi koşullarda ve ne tür meşruiyet alanında söylediklerini öncelikle anlamayı 

gerektirir. Bundan dolayı Bourdieu, dili sosyoloji içerisinde anlamlandırmanın ancak 

dilin toplumsal belirleyici koşullarının dilin içsel yapısının analizine öncelenmesiyle 

mümkün olacağını belirtir.  

Habermas ise, genel teorisi olan İEK içerisinde dili incelemektedir. 

Habermas’ın genel teorisi doğrudan dil üzerinden şekillendiği için anlamak daha 

zordur. Çünkü Habermas dili sosyolojik teorisi için operasyonelleştirirken iletişim 

teorilerinden, dilbilim alanındaki belirli yaklaşımlardan ve felsefedeki dile dönüş 

hareketinden derinden etkilenmiştir. Habermas bu alanlardaki etkilenimlerini 

sosyolojik müktesabatıyla birleştirir ve İEK olarak teorileştirir. İEK’de dil, esas olarak 

rasyonel kamusal müzakerenin ve müzakereci demokrasinin zemini için açık bir 

siyasal amaca da matuftur. Habermas için dil, iletişimsel uzlaşı potansiyeli taşıyan ve 

ideal konuşma durumunda karşılıklı anlama odaklı eylemleri mümkün kılan bir telosa 

sahiptir. Bu açıdan o, dile normatif bir ufuk belirlemektedir. Bu doğrultuda failler 

yalnızca sosyal sistemin nesneleri olarak değil, aynı zamanda kamusal aklın özneleri 

olarak kavranmaktadır. Habermas’ın bu yaklaşımı, özellikle demokratik toplumun 

temellendirilmesinde dilin nasıl kurucu bir işleve sahip olabileceğini göstermesi 

yönüyle önemlidir. Bu yönüyle dil, sadece mevcut sosyal yapıları ifade etmez; aynı 

zamanda söz konusu yapıların eleştirilmesine ve genel anlamda toplumsal 

dönüşümlere imkân sağlar.  

Bourdieu’de dil, yapısal eşitsizliklerin taşıyıcısıdır. Dildeki farklılıklar, kültürel 

sermaye farklılıklarını yansıtır ve meşru dilin tekeli, toplumsal eşitsizlikleri yeniden 

üreterek tahkim eder. Habermas’ta ise dil, rasyonel iletişimin zeminidir ve bu zemin 

eşit koşullarda yürütülen söylemler aracılığıyla toplumsal eşitsizliklerin aşılması 

yönünde bir potansiyel taşır. Biri dili toplumsal yeniden üretimin ideolojik bir aracı 



177 

 

 

 

olarak görürken, diğeri dilde doğrudan normatif bir özgürleşme potansiyeli bulur. Bu 

farklılık, dilin hem tahakküm hem de özgürleşme için nasıl bir rol oynayabileceği ile 

ilgili zengin bir teorik çerçeve sunmaktadır. Her iki yaklaşımın bir arada düşünülmesi, 

dilin sosyolojide nasıl daha bütünlüklü bir şekilde ele alınabileceğine dair önemli bir 

metodolojik imkân da sunar. Bourdieu ile Habermas’ın analizleri arasındaki gerilimli 

ilişki, dil sosyolojisinde yeni sentez yaklaşımlarlar için teorik bir zemin sunmaktadır.  

Çalışma bir karşılaştırmanın ötesinde sosyolojide dil probleminin hangi metodolojiler 

ve kuramsal araçlarla analiz edilebileceğine yönelik temel düzeyde bir farkındalığın 

oluşmasına yardımcı olacaktır.  

Bu çalışmanın ortaya koyduğu temel sonuçlardan biri, sosyolojide dilin genel 

olarak örtülü bir biçimde incelenmesinin ve bu itibarla ihmal edilmesinin sosyolojik 

teorinin sınırlarını daralttığına yönelik bir tespittir. Bu tespitin olgusal gerekçesi, dil 

sosyolojisi olarak nitelendirilen alanın büyük oranda felsefe, dilbilim ve 

sosyoldilbilime göre konumlandırılmasıdır. Buna bağlı olarak dil, sosyolojide tali bir 

konu olarak görülmektedir. Dil sosyolojisinin, sosyolojinin diğer alt alanlarıyla 

kıyaslandığında yeterince gelişmemiş olmasını bununla ilişkilendirmek mümkündür. 

Bourdieu ve Habermas gibi sosyolojide önde gelen sosyologların çalışmaları 

üzerinden dili incelemek, dilin sosyolojideki önemini görmek açısından işlevseldir. 

Bu, dilin sosyolojide yalnızca bir alt alanın gelişimi için değil, aynı zamanda 

sosyolojik tahayyülü geliştirme potansiyeline sahip bir unsur olduğunu görmemiz 

açısından önemlidir.  

Türkiye’de dil problemini anlamlandırma ve açıklamada Bourdieu’nün 

konumunun, Habermas ile kıyaslandığında daha sahici olduğunu söyleyebiliriz. Dil 

çözümlemelerinde tarihsel ve toplumsal koşulların dil ve kullanımı üzerindeki etkisine 

olan vurgusu, teorisinin başka toplumlar için operasyonelleştirmeye ve toplumsal 

gerçekliği bağlamında çözümlemeye elverişlidir. Habermas, daha çok batı merkezli bir 

okuma gerçekleştirir ve fakat dil kavrayışının evrensel nitelikte olduğunu ifade eder. 

Özellikle Avrupa kamusal alanı üzerinden bir okuma gerçekleştirmesi ve dil 

analizlerinin olgusal karşılığını buraya dayandırması teorisini Türkiye bağlamında 

operasyonelleştirmeyi zorlaştırmaktadır. Fakat bu, Habermas’ın teorisinin tümden 



178 

 

 

 

reddedilmesi gerektiği gibi bir yargıyı kesinlikle içermez. Habermas’ın özellikle 

diyaloğa dayalı mekanizmalar üzerinden belirli problemlerin çözülebileceğine yönelik 

analizleri yadsınmamalıdır. Bu anlamda Bourdieu ve Habermas karşılaştırmasının tam 

bir karşıtlık temelinde değerlendirilmemesi gerektiğini düşünüyoruz. Batı merkezli dil 

sosyolojilerinin Türkiye’nin tarihsel ve toplumsal yapısının özgünlüğü dikkate 

alınarak değerlendirilmesi, kuşkusuz buradaki tartışmaları besleyecek ve kavramsal 

genişlemeler üzerinden yapılacak tarihsel okumalar ve saha çalışmaları alana özgün 

katkılar sunacaktır.  

Bu anlamda tez çalışmasının dil konusunda yapılacak çalışmalara yapacağı 

birkaç muhtemel katkıdan bahsedilebilir. Bourdieu’nün dil sosyolojisi çok dilli 

toplumlardaki dil politikalarını ve eğitim eşitsizliklerinin saha araştırmalarıyla 

genişletilmesi için faydalı olabilir. Birkaç örnek vermek gerekirse; Sembolik şiddet, 

dilsel habitus, dil piyasası ve meşru dil kavram setlerinin Türkiye’de anadil 

kullanımına etki eden siyasal ve kültürel mekanizmaları anlamada nasıl açıklayıcı 

olabileceği problemi çözümlenebilir. Yine dilsel habitus ve dil piyasası 

kavramsallaştırmalarının Türkiye’de hangi toplumsal sınıflar, ne tür kültürel 

sermayeler ve kimlikler üzerinden nasıl tezahür ettiği araştırılabilir. Burada dil 

analizlerinin tarihsel arkaplan okumaları dikkate alındığında Bourdieu’nün yalnızca 

cari durumu analiz eden bir saha sosyoloğu olmadığı, saha ile tarihsel arkaplan 

okumalarının özellikle devlet üzerinden nasıl ilişkilendirildiği önemlidir. Bu açıdan 

Bourdieu’nün dil çözümlemeleri yalnızca eğitim sosyolojisi alanı içerisinde 

değerlendirilemeyecek niteliktedir.  

Habermas’ın İEK, yalnızca felsefi bir tartışma olarak görülmemelidir. Kamusal 

alan ve dil ilişkisi üzerinden günümüzde daha da tartışmalı hale gelen genel anlamda 

birlikte yaşama pratiği problemi sosyolojik bir problem olarak kabul edilmelidir. Bu 

anlamda bütün eleştirilere rağmen Habermas’ın teorisi sosyolojik araştırmalar için 

önemli içeriklere sahiptir. Dil, Habermas’ta tahakküme dayanmayan bir etkileşim 

biçimi üzerinden tanımlandığı için pratik karşılığı esasında birlikte yaşama 

probleminde düğümlenir. Bu anlamda dil sosyolojisi üzerinden, örneğin Türkiye’de 

farklı etnik topluluklar, toplumsal kesimler arasında ideal diyalog koşullarının nasıl 



179 

 

 

 

sağlanabileceği araştırılabilir. Yine Habermas’ın ortaya koymuş olduğu ideal konuşma 

durumunun Türkiye’nin toplumsal yapısında ne ölçüde mümkün olabileceği 

tartışılabilir. Bununla birlikte günümüz dünyasının bir parçası olan dijital kamusal 

alanlar ve sosyal medya gibi yeni iletişim alanlarında rasyonel iletişimin nasıl 

çözümlenebileceği konusunda yapılacak araştırmalar için Habermas sosyolojisi 

işlevsel teorik katkılar sunabilir. Bourdieu ve Habermas’ın dile yaklaşımlarındaki 

farklılıkların sentezi, dilin hem tahakküm hem de özgürleşme bağlamında nasıl 

çözümlenebileceğine, yani dilin farklı bağlam ve alanlarda nasıl çifte bir rol 

oynayabileceğine yönelik yapılacak çalışmalar için çerçeveler sunacaktır. Bu, dile 

yönelik tek taraflı bakış açıları yerine birbirinin eksikliklerini görebilen eleştirel bir 

değerlendirme imkânı sağlayacaktır. 

Son olarak bu çalışma, dilin sosyolojideki yerini yalnızca teorik bir tartışma 

konusu olarak değil, aynı zamanda temelde adalet gibi normatif unsurlarla ve birlikte 

yaşama gibi cari problemlerle ilişkilendirilebilecek bir konu olarak görmektedir. Dil 

probleminin Bourdieu ve Habermas üzerinen yeniden düşünülmesi, sosyolojinin 

açıklayıcı gücünü arttırmakla kalmaz; aynı zamanda dilin toplumsal yapıların ve 

dönüşümlerin anlamlandırılmasındaki ve açıklanmasındaki rolününün de yeniden 

tanımlanmasına olanak tanır. Bu bağlamda çalışma, sosyolojik içgörüye sadık kalarak; 

sosyolojik çözümlemenin derinliğini ve sorumluluğunu arttırmayı amaçlayan bir 

çabanın ürünü olarak değerlendirilmelidir. 

 

 

 

 

 



180 

 

 

 

KAYNAKÇA 

Adorno, T. Holkheimer, M.  (2010). Aydınlanmanın Diyalektiği, (Çev.), N. Ülner, E. 

Ö. Karadoğan, İstanbul: Kabalcı Yayınları.  

Ahearn, L. M. (2001). “Language and Agency”, Annual Review of Anthropology, Vol. 

30, ss. 109-137.  

Alexander, C. J. (2008). “Klasiklerin Merkeziliği”, Sosyal Teori ve Sosyoloji içinde, 

(Ed.). S. P. Turner, (Çev.). O. Baş, İstanbul: Küre Yayınları, ss. 27-47. 

Apple, W. M. (1992). “Education, Culture, and Class Power: Basil Bernstein and The 

Neo-Marxist Sociology of Education”, Educational Theory, 42 / 2, ss. 127-145.  

Archer, S. M. (1995). Realist Social Theory: The Morphogenetic Approach, 

Cambridge: Cambridge University Press.  

Archer, S. M. (2010). “Routine, Reflexivite and Realism”, Sociological Theory, sayı: 

28/3, ss. 273-303.  

Atkinson, P. (1985) Language, Structure and Reproduction: an introduction to the 

sociology of Basil Bernstein, London: Methuen.  

Baert, P. (2017). Sosyal Bilimler Felsefesi: Pragmatizme Doğru, (Çev.), Ü. Tatlıcan, 

İstanbul: Küre Yayınları.  

Berger, P. Luckmann, T. (2020). Gerçekliğin Sosyal İnşası, (Çev.), V. S. Öğütle, 

Ankara: Atıf Yayınları.  

Bernstein, B. (1958). “Some Sociological Determinants of Perception”, British 

Journal of Sociology, 9: ss. 159– 74. 

Bernstein, B. (1959). ‘A public language: some sociological implications of a 

linguistic form’, British Journal of Sociology, 10, (4), 311–26; In Class, Codes 

and Control I, ss. 42–60.  

Bernstein, B. (1960).  “Language and Social Class”, The British Journal of Sociology, 

Vol. 11, No. 3, pp. 271-276. In Class, Codes and Control I, ss. 61–67.  

Bernstein, B. (1964). “Elaborated and restricted codes: their social origins and some 

consequences”, in J.J.Gumperz and D.Hymes (eds) The Ethnography of 

Communication, American Anthropologist, 66, (6), part 2, special issue, ss. 55–

69.   

Bernstein, B. (1967). ‘Elaborated and restricted codes: an outline’, in S.Lieberson 

(Ed.), Explorations in Sociolinguistics, Special Issue of Sociological Inquiry, 

36, (2), ss.  254–261.   

Bernstein, B. (1971/2003a). Class, Codes and Control I: Theoretical Studies Towards 

a Sociology of Language, Routledge, London.  

Bernstein, B. (1973/2003b). Class, Codes and Control II: Applied Studies towards a 

Sociology of Language, Routledge, London.  



181 

 

 

 

Bernstein, B. (1975/2003c).  Class, Codes and Control III: Towards a Theory of 

Educational Transmissions, Routledge, London 

Bernstein, B. (1990/2003d). Class, Codes and Control IV: The Structuring of 

Pedagogic Discourse, Routledge, London.  

Best, S. (1995). The Politics of Historical Vision: Marx, Foucault, Habermas, Londra-

New York: The Guilford Press. 

Bourdieu,  P. (2016f). “Vive La Crise: Sosyal Bilimlerde Heterodoksi İçin”, Ocak Ve 

Zanaat İçinde, (Ed.), Güney Ç. vd., (Çev.), Ü. Tatlıcan, İstanbul: İletişim 

Yayınları, ss. 33-49. 

Bourdieu, P. (1989). “The Corporatism of The Universal: The Role f Intellectuals in 

The Modern World”, Telos, 81: ss. 99-110. 

Bourdieu, P. (1991a). “Introduction”, In Language and Symbolic Power, (Trans.), G. 

Raymond, M. Adamson, (Ed.), J. B. Thompson, Cambridge: Polity Press, ss. 

32-43. 

Bourdieu, P. (1991b). “Price Formation and the Anticipation of Profits”, In Language 

and Symbolic Power, (Trans.), G. Raymond, M. Adamson, (Ed.), J. B. 

Thompson, Cambridge: Polity Press, ss. 65-90. 

Bourdieu, P. (1991c). “The Production and Reproduction of Legitimate Language”, In 

Language and Symbolic Power, (Trans.), G. Raymond, M. Adamson, (Ed.), J. 

B. Thompson, Cambridge: Polity Press, ss. 43-66. 

Bourdieu, P. (1991d). “On Symbolic Power”, In Language and Symbolic Power, 

(Trans.), G. Raymond, M. Adamson, (Ed.), J. B. Thompson, Cambridge: Polity 

Press, ss. 163-171. 

Bourdieu, P. (1991e). “Censorship and the Imposition of Form”, In Language and 

Symbolic Power, (Trans.), G. Raymond, M. Adamson, (Ed.), J. B. Thompson, 

Cambridge: Polity Press, ss. 137-162. 

Bourdieu, P. (1991f). “Authorized Language”, In Language and Symbolic Power, 

(Trans.), G. Raymond, M. Adamson, (Ed.), J. B. Thompson, Cambridge: Polity 

Press, ss. 107-117. 

Bourdieu, P. (1999). Sanatın Kuralları, (Çev.). N. K. Sevil, İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları.  

Bourdieu, P. (2008). Political Interventions: Social Science and Political Action,  

(Texts sted and intro.) F. Poupeau and T. Discepolo, (Trans.), D. Fernbach, 

London: Verso, 

Bourdieu, P. (2012). “Sosyal Sınıfı Yapan Nedir?”, Tözcülüğün Tasfiyesi: İlişkisel 

Sosyolojide Temel Yaklaşımlar içinde, (Haz.) G. Çeğin ve E. Göker, (Çev.), E. 

Göker, İstanbul: Note Bene Yayınları, ss. 367-384.  

Bourdieu, P. (2013a). “Fieldwork in Philophy”, Seçilmiş Metinler içinde, (Çev.). L. 

Ünsaldı, Ankara: Heretik Yayıncılık, ss. 33-73. 

Bourdieu, P. (2013b). “Sosyal Uzam ve Sembolik İktidar”, Seçilmiş Metinler içinde, 

(Çev.). L. Ünsaldı, ., Ankara: Heretik Yayıncılık, ss. 189-210. 



182 

 

 

 

Bourdieu, P. (2015a). Ayrım, (Çev.), D. Fırat ve G. Berkkurt, Ankara: Heretik 

Yayıncılık. 

Bourdieu, P. (2015b). Pratik Nedenler, (Çev.), H. U. Tanrıöver, İstanbul: Hil Yayın. 

Bourdieu, P. (2015c). Devlet Üzerine, (Çev.), A. Sümer, İstanbul: İletişim Yayınları. 

Bourdieu, P. (2015d). Eril Tahakküm, (Çev.), B. Yılmaz, İstanbul: Bağlam Yayıncılık.   

Bourdieu, P. (2015e). Karşı Ateşler I, (Çev.), S. Canbolat, İstanbul: Sel Yayıncılık.  

Bourdieu, P. (2016a). “Dil Piyasası”, Sosyoloji Meseleleri içinde, (Çev.), F. Öztürk vd. 

Ankara: Heretik Yayıncılık, ss. 147-167. 

Bourdieu, P. (2016b). “Konuşmak Ne Anlama Gelir?” Sosyoloji Meseleleri, (Çev.), F. 

Öztürk vd., Ankara: Heretik Yayıncılık, ss. 117-137. 

Bourdieu, P. (2016c). “Sosyolog: Tartışılan Bir Alim” Sosyoloji Meseleleri, (Çev.), F. 

Öztürk vd., Ankara: Heretik Yayıncılık, ss. 45-75. 

Bourdieu, P. (2016d). “Sansür”, Sosyoloji Meseleleri içinde, (Çev.), F. Öztürk vd., 

Ankara: Heretik Yayıncılık, ss. 167-173. 

Bourdieu, P. (2016e). Akademik Aklın Eleştirisi, (Çev.), P. B. Yalım, İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Bourdieu, P. (2019). Heidegger’in Politik Ontolojisi,  (Çev.), Aslı Sümer, İstanbul: 

Monokl Yayınevi.  

Bourdieu, P. (2021). Homo Akademicus, (Çev.), N. Ökten vd., İstanbul: İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları. 

Bourdieu, P., (2015e). Bilimin toplumsal Kullanımları, (Çev.), L. Ünsaldı, Ankara: 

Heretik Yayıncılık. 

Bourdieu, P., Passeron, J. C. (2014). Varisler: Öğrenciler ve Kültür, (Çev.), L. Ünsaldı 

ve A. Sümer, Ankara: Heretik Yayıncılık. 

Bourdieu, P., Passeron, J. C. (2015). Yeniden Üretim: Eğitim Sistemine İlişkin Bir 

Teorinin İlkeleri, (Çev.), A. Sümer vd., Ankara: Heretik Yayıncılık. 

Bourdieu, P., Wacquant, L. (2003). Düşünümsel Bir Antropoloji İçin Cevaplar, (Çev.), 

N. Ökten, İstanbul: İletişim Yayınları. 

Bowen, G. A. (2009). Document Analysis as A Qualitative Research Method. 

Qualitative Research Journal, 9(2), ss. 27-40. 

Brubaker, R. (2017). Rasyonelitenin Sınırları, (Çev.), B. Tanıyan, G. Çeğin, Ankara: 

Phonix Yayınevi.  

Calhoun C. (2006). “Pierre Bourdieu and social transformation: Lessons from 

Algeria”, Development and Change, 37/ 6, ss. 1403-1415. DOI: 

10.1111/j.1467-7660.2006.00535.x. 

Calhoun, C. (2015). “Şimdiki Zamanın Sosyolojik Analizi İçin”, Bourdieu ve Tarihsel 

Analiz, (Ed.). Philip G. G., (Çev.), Ö. Akkaya, Ankara: Heretik Yayınları. 



183 

 

 

 

Callinicos, A. (2007). Toplum Kuramı, (Çev.), Y. Tezgiden, İstanbul: iletişim 

Yayınları.  

Champagne, P. ve ark. (2015). “Editörlerin Notu”, Devlet Üzerine içinde, (Çev.), A. 

Sümer, İstanbul: İletişim Yayınları, ss. 11-13. 

 Charles, F. A.  (1959). “Diglossia”, WORD, 15: 2, ss. 325-340, DOI: 

10.1080/00437956.1959.11659702.  

Collins,  J. (1998). “Language, Subjectivity, and Social Dynamics in the Writings of 

Pierre Bourdieu”, American Literary History, Vol: 10/4, pp. 725-732, URL: 

https://www.jstor.org/stable/490144. 

Cooke, M. (1997). Language and Reason: A Study of Habermas’s Pragmatics, 

London: The MİT Press.  

Creswell, J. W. (2020). Eğitim Araştırmaları, Nicel ve Nitel Araştırmanın 

Planlanması, Yürütülmesi ve Değerlendirilesi. (Çev.), H. Ekşi,  İstanbul: Edam 

Yayınları. 

Crossley, N. (2015). “Etkileşimler Bitişikler ve Beğeniler: İlişkisel Sosyolojide 

‘İlişkileri’ Kavramsallaştırmak”, İlişkisel Sosyoloji: Ontolojik ve Teorik 

Yönelimler içinde, (Çev.), Ö. Akkaya, (Ed.), Powell C. ve François D., Ankara: 

Phoenix Yayınevi, ss. 193-225. 

Çeğin, G. (2016). “Muhalif Bir Entelektüelin Büyü Bozumu: Bourdieu ve Entelektüeli 

Sorunsallaştırmak”, içinde, Ocak ve Zanaat: Pierre Bourdieu Derlemesi (Ed.), 

G. Çeğin, E. Göker, A. Arlı ve Ü. Tatlıcan, İstanbul: İletişim Yayınları, ss. 

499–524.  

Çeğin, G., Göker, E. (2015). “Araştırmasından 50 yıl, Kitabından 35 yıl sonra 

Ayrım”,Bourdieu, P. (2015). Ayrım içinde, Ankara: Heretik Yayıncılık, ss. 9-

21. 

Çelebi, N. (2020). “Neden Toplum Değil de Socius?”, Sosyoloji Divanı, sayı: 16, 

Konya: Çizgi Yayınevi, ss. 27-41.  

Çelik, Z. (2002). Language Engineering and The Formation of A Aation: Turkey 

Between 1932-1938, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi,  Ankara: Orta Doğu 

Teknik Üniversitesi. 

Çiğdem, A. (1997). Akıl ve Toplumun Özgürleşimi, Ankara: Vadi Yayınları.  

Çiğdem, A. (2012). Bir İmkân Olarak Modernite, İstanbul: İletişim Yayınları 

De Landa, M. (2018). Yeni Bir Toplum felsefesi, (Çev.), S. Çalcı, İstanbul: Kolektif 

Kitap. 

Dellaloglu, B. F. (1998). Toplumsalın Yeniden Yapılanması: Habermas Üzerine Bir 

Araştırma, İstanbul: Bağlam Yayınları 

Demir, G. Y. (2007). Sosyal Bir Fenomen Olarak Dilin Belirsizliği, Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, Bursa: Uludağ Üniversitesi.  



184 

 

 

 

Doğan, S. (2021). “Kamusallık ve Kitap: Kamusallığın Yapısal Dönüşümü Üzerine 

Metateorik Bir Gözlem”, Medya ve Din Araştırmaları Dergisi (MESİAD), 

4(2), ss. 353-365.  

Durkheim, E. (2011). Dini Hayatın İlkel Biçimleri, (Çev.), F. Aydın, Ankara: Eskiyeni 

Yayınları. 

Durkheim, E. (2018). Toplumsal İş Bölümü, (Çev.), Ö. Ozankaya, İstanbul: Cem 

Yayınevi. 

Durkheim, E. Mauss, M. (2009). Primitive Classification, (Trans.), R. Needham, 

London: Cohen & West.  

Edelman, M. (1992). “Language and Symbolic Power”,  Contemporary Sociology, 

Vol. 21, No. 5, pp. 717-719, URL: http://www.jstor.org/stable/2075589.  

Emirbayer, M., Schneiderhan, E. (2015). “Demokrasi Üzerine Dewey ve Bourdieu, 

Bourdieu ve Tarihsel Analiz içinde, (Ed.), P. S. Goski, (Çev.), Ö. Akkaya, 

Ankara: Heretik Yayınları, ss. 199-237. 

Etil, H., Demir, M. (2018). “Pierre Bourdieu’nün Bilim Sosyolojisine Katkısı: ‘Alan 

Teorisi’, ‘Habitus’ Cini ve ‘Refleksivite Talebi”, Cogito: Pierre Bourdieu, 

Sayı: 76, Bahar 2014, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, ss. 312-350.  

Feyeranbend, P. (2014). “Wittgenstein’ın Felsefi Araştırmalar’ı” Cogito: 

Wittgenstein: Sessizliğin Grameri, Sayı: 33, Güz 2002, İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları, ss. 155-190.  

Fishman, J. A. (1965). “Who Speaks What Language to Whom and When?”, La 

Linguistique, Vol. 1, 2, ss. 67-88,URL: http://www.jstor.org/stable/30248773.   

Fishman, J. A. (1967a). “Review of A Sociology of Language, Joyce O Hertzler”. 

Language, 43, ss. 586-604.   

Fishman, J. A. (1967b). Bilingualism with and without diglossia; diglossia with and 

without bilingualism. Journal of Social Issues 23/2, ss. 29–38.   

Fishman, J. A. (1968). Readings in The Sociology Of Language (Ed.). Joshua A. 

Fishman, Mouton Publishers, Newyork. 

Fishman, J. A. (1968/1977 ). “The Sociology of Language “ Readings in The 

Sociology Of Language (Ed.). Joshua A. Fishman, Mouton Publishers, 

Newyork, ss. 5-14. 

Fishman, J. A. (1971). Advances in The Sociology of Language I: Basic Concepts, 

Theories and Problems – Alternative Approaches, (Ed.). Joshua A. Fishman, 

The Hague: Mouton.  

Fishman, J. A. (1972). Advances in The Sociology of Language II: Selected Studies 

and Applications, (Ed.). Joshua A. Fishman, The Hague: Mouton.  

Fishman, J. A. (1976). “The Sociology of Language: An Interdıscıplınary Socıal 

Scıence Approach To Language in Socıety” , Advances  in  The  Socıology  Of  

Language, (Ed.). Joshua  A.  Fishman,  Hague: Paris.  

http://www.jstor.org/stable/30248773


185 

 

 

 

Fishman, J. A. (1985). “Macrosociolinguistics and the Sociology of Language in the 

Early Eighties” Annual Review of Sociology, vol. 11, ss. 113-127. URL: 

http://www.jstor.org/stable/2083288 

Fishman, J. A. (2002). Diglossia and societal multilingualism: dimensions of similarity 

and difference, International Journal of the Sociology of Language 157, ss. 93–

100.    

Flynn, J. (2004). “Communicative Power in Habermas’s Theory of Democracy”, 

European Journal of Political Theory, 3(4), ss. 433-454.  

Forchtner, B., S. Christian (2016). “Collective Learning in Social Fields”, Discourse 

& Society, Vol. 27, No. 3, Special Issue: Theories and concepts in Critical 

Discourse, ss. 293-307.  

Foucault, M., Chomsky, N. (2005). İnsan Doğası/İktidara Karşı Adalet-Foucault ve 

Chomsky Tartışıyor, (Çev.), T. Birkan, İstanbul: BGST Yayınları.  

Garcia, Schiffman, (2006) “Fishmanian sosyolinguistic (1949 to the Present), lang. 

Layalty, can. Chang. ss. 3-65. 

Gorder, K. (1980). “Understanding School Knowledge: A Critical Appraisal of Basil 

Bernstein and Pierre Bourdieu”, Educational Theogy, 30, ss. 335-346.  

Gorski, S. P. (2015). “Giriş: Bir Değişim Teorisyeni Olarak Bourdieu”, Bourdieu ve 

Tarihsel Analiz içinde, (Çev.), Ö. Akkaya, Ankara: Heretik Basım Yayın, ss. 

17-40. 

Gouldner, E. (2016). Batı Sosyolojisinin Yaklaşan Krizi, (Çev.). M. Şenol, Ankara: 

Sakarya Üniversitesi Kültür Yayınları.  

Grimshaw, D. A. (1987). “Sociolinguistics versus Sociology of Language: Tempest in 

a Teapot or Profound Academic Conundrum?,” Sociolinguistics 

Soziolinguistik: An International Handbook of the Science of Language and 

Society Ein internationales Handbuch zur Wissenschaft von Sprache und 

Gesellschaft (Eds.) Herausgegeben von Ulrich Ammon, Norbert Dittmar,  

Klaus J. Mattheier (First Volume), Walter de Gruyter, Berlin New York, ss. 9-

16.  

Guzmán, S. G. (2013). “Reasons and the Acceptance of Authoritative Speech: An 

Empirically Grounded Synthesis of Habermas and Bourdieu”, Sociological 

Theory, September, Vol. 31, No. 3, ss. 267-289. 

Gülsoy, N. Ö. (2012). Cezayir Deneyiminin Pierre Bourdieu’nün Sosyolojik 

Tahayyülüne Etkileri: Bilimsel Bir Habitusun Doğuşu, Sosyoloji Dergisi, 3. 

Dizi, 25. Sayı, 2, ss. 1-30.  

Habermas, J. (1970): “Towards a Theory of Communicative Competence”, Inquiry: 

An Interdisciplinary Journal of Philosophy, ss. 360-375.  

Habermas, J. (1979). Communication and the Evolation of Soceiety, (Trans.), T. 

McKarthy, Boston: Beacon Press.   



186 

 

 

 

Habermas, J. (1982). “The Entwinement of Myth and Enlightenment: Re-Reading 

Dialectic of Enlightenment”, (Trans.),  T.  Y. Levin, New German Critique: 

Critical Theory and Modernity, no. 26, ss. 13-30.  

Habermas, J. (1987). Toward a Rational Society: Student Protest, Science, and 

Politics (trans.), J. J. Shapiro, Boston: Beacon Press  

Habermas, J. (1993). ‘İdeoloji’ Olarak Teknik ve Bilim, (Çev.), M. Tüzel, İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları.  

Habermas, J. (1994). “Modernlik: Tamamlanmamış Bir Proje”, içinde Postmodernizm, 

(Çev.), G. Naliş, (hzn.), N. Zeka, İstanbul: Kıyı Yayınları, ss. 31-44. 

Habermas, J. (1997). Bilgi ve İnsansal İlgiler, (Çev.), C. A. Kanat, İstanbul: Küyerel 

Yayınları. 

Habermas, J. (1998a). “Social Action, Purposive Activity, and Communication”, On 

the Pragmatics of Communication in (ed.), M. Cooke, Cambridge: The MIT 

Press, ss. 105-183.  

Habermas, J. (1998b). “Communicative Rationality and the Theories of Meaning and 

Action”, On the Pragmatics of Communication in (ed.), M. Cooke, Cambridge: 

The MIT Press, ss. 183-215.  

Habermas, J. (1998c). “Actions, Speech Acts, Linguistically Mediated Interactions, 

and the Lifeworld”, On the Pragmatics of Communication in (ed.), M. Cooke, 

Cambridge: The MIT Press, ss. 215-257. 

Habermas, J. (1999). “Hermeneutic and Analytic Philosophy. Two Complementary 

Versons of the Linguistic Turn?”, Royal Institute of Philosophy Supplement, 

no: 44, ss. 413¬-441.   

Habermas, J. (2001). İletişimsel Eylem Kuramı (2 Cilt), (Çev.), M. Tüzel, İstanbul: 

Kabalcı Yayınevi.  

Habermas, J. (2011). Sosyal Bilimlerin Mantığı Üzerine, (Çev.), M. Tüzel, İstanbul: 

Kabalcı Yayınevi.  

Habermas, J. (2012). “Öteki” Olmak, “Öteki”yle Yaşamak, (Çev.), İ. Aka, İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları.  

Habermas, J. (2013). Kamusal Alanın Yapısal Dönüşümü, (Çev.), T. Bora, M. Sancar, 

İstanbul: İletişim Yayınları.   

Habermas. J. (2002). “Herneutiğin Evrensellik Talebi”, Hermeneutik ve Hümaniter 

Disiplinler içinde, (Der., Çev.), H. Arslan, İstanbul: Paradigma Yayınları, ss. 

231-258. 

Haksöz, C. (2007). Linguistic Rights of The Turkish Minority in Bulgaria, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara: Orta Doğu Teknik Üniversitesi. 

Halbwachs, M. (2016). Hafızanın Toplumsal Çerçeveleri, (Çev.), B. Uçar, Ankara: 

Heretik Yayıncılık. 



187 

 

 

 

Hanks, W. F. (2005). “Pierre Bourdieu and the Practices of Language”, Annual Review 

of Anthropology, Vol. 34, ss. 67-83, URL: 

https://www.jstor.org/stable/25064876. 

Hanks, W. F. (1993). “Notes on semantics in linguistic practice”, In Bourdieu: Critical 

perspectives, (Ed.) C. Calhoun, E. LiPuma, M. Postone, Chicago, IL: 

University of Chicago Press. ss. 139–55.  

Harker, R. ve May, S. A. (1993). “Code and Habitus: Comparing the Accounts of 

Bernstein and Bourdieu”, British Journal of Sociology of Education, Vol. 14, 

No. 2, ss. 169- 178. URL: https://www.jstor.org/stable/1393025.  

Hawkins, G. M. (2013). Language and The Social: Investigations Toward A New 

Sociology of Language, Department of Sociology, London School of Economic 

and Political Sciences phD in Philosophy, London.  

Hertzler, J. O.  (1965). A Sociology of Language, Random House, New York.  

Hertzler, J. O. (1953). “Toward a Sociology of Language”. Social Forces, 32, ss. 109-

119. 

Holkheimer, M. (2016).  Akıl Tutulması, (Çev.), O. Koçak, İstanbul: Metis Yayınları. 

Hudson,  A. (2001). Sociolinguistics, (Second Ed.), Cambridge University Press,  New 

York.  

Hudson, A. (2002). “Outline of a Theory of Diglossia”, International Journal of the 

Sociology of Language, Vol.157, ss. 1–48.  

Hymes, D. (1966), “A Sociology of Language by Joyce O. Hertzler Review”, The 

Public Opinion Quarterly, Vol. 30, No. 4, ss. 687-688. 

URL:http://www.jstor.org/stable/2746977.  

Hymes, D. (1977). “The Ethnography of Speaking”, Readings in the Sociology of 

Language, (Ed.), Joshua A. Fishman, Mouton Publıshers The Hagu New York,  

ss. 99-139. 

Irvine, J. T. (1989). “When Talk Isn't Cheap: Language and Political Economy”, 

American Ethnologist, Vol. 16, No. 2, ss. 248-267. URL: 

http://www.jstor.org/stable/645001.  

Jenkins, R. (2006). Pierre Bourdieu: Key Sociologists, London and New York: 

Routledge.  

Kamacı Gencer, D. (2022). Çok Boyutlu Bir Fenomen Olarak Küreselleşme: Kültürel 

Boyut ve Dil, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Eskişehir: Anadolu 

Üniversitesi.  

Kögler, H. H. (2019). “Semiyotik Yapısalcılığın Üstesinden gelmek: Bourdieu’da Dil 

ve Habitus”, Pierre Bourdieu’nün Mirası: Eleştirel Söylemler içinde, (Ed.). S. 

Susen. ve B. S. Turner. (Çev).,  A. Kadir G., Ankara: Phoenix Yayınevi, ss. 

305-334.  

Labov, W. (1977). “The Reflection of Social Processes in Linguistic Structures”, 

Readings in the Sociology of Language, (Ed.), Joshua A. Fishman), Mouton 

Publıshers The Hagu New York,  ss. 240-252.  

http://www.jstor.org/stable/2746977


188 

 

 

 

Lafont, C. (2018). “Hermeneutics and the Linguistic Turn” The Habermas Handbook 

in, (Ed.), H. Brunkhorst, R. Kreide, C. Lafont, New York:  Columbia 

University Press, ss. 49-58.  

Layder, D. (2014). Sosyal Teoriye Giriş, (Çev.), Ü. Tatlıcan, İstanbul: Küre Yayınları. 

Lemert, C. (2011). “Ferdinand de Saussurre ve Toplumsal Sözleşmenin Neden 

Kültürel Açıdan Rastlantısal Olduğu Üzerine”, içinde Durkheim’ın Hayaletleri, 

İstanbul: İş Bankası Yayınları, ss. 103- 111.  

Luckmann, T. (1975). The Sociology of Language, Indianapolis: The Bobbs-Merrill, 

Lunt, Horace.  

Meşe, M. F. (2019). Diyarbakır’da Zaza Dilinin Dönüşümünün Sosyolojik 

Dinamiklerinin Çözümlenmesi, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Diyarbakır: Dicle Üniversitesi.  

Mills, C.W.  (1940). “Sociology of Language”, Contemporary Social Theory, (Eds.) 

Harry E. Barnes, Howard Becker, and Frances B. Becker,  D. Appleton-

Century, Newyork, ss. 895-898.  

Mills, M., Van de Bunt, G. G., De Bruijn, J. (2006). “Comparative research: Persistent 

problems and promising solutions”, International Sociology, 21(5), ss. 619-

631. 

Mouzelis, N. (2012). “Öznelci ve Nesnelci Bölünme: Aşmaya Karşı”, Tözcülüğün 

Tasfiyesi: İlişkisel Sosyolojide Temel Yaklaşımlar içinde, (Haz.) G. Çeğin ve E. 

Göker, (Çev.), Ü. Tatlıcan, İstanbul: Note Bene Yayınları, ss. 193-216.  

Mouzelis, N. (2016) “Katılımcı-Toplumsal Bütün Sorunu: Parsons, Bourdieu, 

Giddens”, Ocak ve Zanaat içinde, (Ed.), Güney Ç. vd., (Çev.), Ü. Tatlıcan, 

İstanbul: İletişim Yayınları, ss. 187-226. 

Myles, J. (1999). “From Habitus to Mouth: Language and Class in Bourdieu's 

Sociology of Language”, Theory and Society, ss. 879-901.  

Neuman, W. L. (2014). Toplumsal araştırma yöntemleri: Nitel ve nicel yaklaşımlar 2. 

Cilt. (Çev.S. Özge). Ankara: Yayın Odası. 

Niesen, P.  (2018). “Speech Acts”, The Habermas Handbook in (Ed.), H. Brunkhorst, 

R. Kreide, C. Lafont, New York:  Columbia University Press, ss. 58-64.  

Nur, A., Koytak, E. (2014). “Mümkün Bourdieu’ler Uzayında Bir Bourdieu: Türkiye 

Bilimsel Üretim Alanında Bourdieu Sosyolojisi”, İstanbul Üniversitesi 

Sosyoloji Dergisi, 3/29, ss. 331- 363. 

Önen Baykuşak, R. (2020). Türkiye’de Hâkim ve Muhalif Politikanın Gerilim 

Alanlarından Biri Olarak Kürtçe Dil Meselesi, Yayımlanmamış Doktora Tezi. 

İstanbul: Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi.  

Penalosa, F. (1981). Introduction to the Sociology of Language, London: Newbury 

House Publishers. 

Poupeau, F. (2000). “Reasons for domination, Bourdieu versus Habermas”, The 

Editorial Board of The Sociological Review, ss. 69-87. 



189 

 

 

 

Poupeau, F., Discepolo, T. (2008). “Introduction A Specific Kind of Political 

Commitment”, Political Interventions: Social Science and Political Action,  

(Texts sted. and intro.) F. Poupeau and T. Discepolo, (Trans.), D. Fernbach, 

London: Verso,  ss. xiii-xvi. 

Romaine, S. (2000). Language in Society an Introduction to Sociolinguistics, Oxford 

University Press. 

Salö, L. (2015). “The linguistic sense of placement: Habitus and The Entextualization 

of Translingual Practices in Swedish Academia”, Journal of Sociolinguistics, 

19(4): ss. 511–534. Doi: https://doi.org/10.1111/josl.12147.  

Sewell, WH. Jr. (1992). “A Theory of Structure: Duality, Agency, and 

Transformation”, American Journal of Sociology, Vol. 98/1, ss. 1-29. URL: 

http://www.jstor.org/stable/2781191. 

Simmel, G. (2015). Bireysellik ve Kültür, (Çev.), T. Birkan, İstanbul: Metis Yayınları. 

Singh, P. (2002). “Pedagogising Knowledge: Bernstein's Theory of the Pedagogic 

Source”, British Journal of Sociology of Education, Vol. 23, No. 4, ss. 571-

582, URL: http://www.jstor.org/stable/1393313.   

Smelser, N. (1973). “The methodology of comparative analysis”,  Comparative 

Research Methods in, (Eds.). D. Warwick and S. Osherson, Englewood Cliffs, 

N.J.: Prentice-Hall, ss. 45-52. 

Specter, G. S. (2012). Habermas: Entelektüel Bir Biyografi, (Çev.), İ. Ilgar, İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

Susen, S. (2007). The Foundations of the Social: Between Critical Theory and 

Reflexive Sociology, Oxford: Bardwell Press. 

Susen, S. (2013). “Bourdieusian Reflections on Language: Unavoidable Conditions of 

The Real Speech Situation”, Social Epistemology: A Journal of Knowledge, 

Culture and Policy, 27: 3-4, ss. 199-246, DOI: 

10.1080/02691728.2013.818733. 

Susen, S. (2016). “Hermeneutic Bourdieu”, In Bourdieusian Prospects, (Eds.). L. 

Adkins, C. Brosnan, S. Threadgold, UK: Routledge, ss. 132-159.  

Swartz, D. (2011). Kültür ve İktidar: Pierre Bourdieu’nün Sosyolojisi, (Çev.), E. Gen, 

İstanbul: İletişim Yayınları.  

Swartz, D. (2013). Symbolic Power, Politics and Intellectuals: The political sociology 

of Pierre Bourdieu. The University of Chicago Press. 

Thompson, J. B. (1991). “Introduction”, In Language and symbolic power, (Trans.), 

G. Raymond, M. Adamson, (Eds.), J. B. Thompson, Cambridge: Polity Press, 

ss. 1–31. 

Timur, T. (2012 ). Habermas’ı Okumak, Ankara: Yordan Yayınları. 

Tollefson, W. J. (1981). “Alternative Paradigms in the Sociology of Language”, Word, 

32: 1, ss. 1-13, DOI: 10.1080/00437956.1981.11435699.  

http://www.jstor.org/stable/1393313


190 

 

 

 

Toprakkaya, A. (2007). “Hermeneutik ve İdeoloji Kritiği Bağlamında Gadamer-

Habermas Tartışması”, Süleyman Demirel Üniversitesi Felsefe Bölümü 

Dergisi, Sayı: 3.  

Travers, M. (2001). Qualitative Research Through Case Studies. SAGE Publications. 

Turner, B. (2013). “Pierre Bourdieu and Public Liturgies”, Social Epistemology: A 

Journal of Knowledge, Culture and Policy, 27: 3-4, ss. 287–294.  

Vandenberghe, F. (2012). “Gerçek İlişkiseldir: Pierre Bourdieu’nün Üretken 

Yapısalcılığının Bir Analizi”, Tözcülüğün Tasfiyesi: İlişkisel Sosyolojide Temel 

Yaklaşımlar içinde, (Haz.) G. Çeğin ve E. Göker, (Çev.), Ü. Tatlıcan, İstanbul: 

Note Bene Yayınları, ss. 386-435. 

Vandenberghe, F. (2016). Alman Sosyolojisinin Felsefi Tarihi, (Çev.), V. S. Öğütle, 

Ayrıntı Yayınları, İstanbul.  

Voloshinov, N. V. (2020). Marksizm ve Dil Felsefesi: Dil İncelenmesinde Sosyolojik 

Yöntemin Temel Sorunları, (Çev.), M. Küçük, İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

Wacquant, L. (20016). “Pierre Bourdieu ve Demokratik Siyaset Hakkında 

Göstergeler”, içinde, Ocak ve Zanaat: Pierre Bourdieu Derlemesi G. Çeğin, E. 

Göker, A. Arlı ve Ü. Tatlıcan (Ed.), İstanbul: İletişim Yayınları, ss. 439–458. 

Wacquant, L. (2003). “Giriş”, Düşünümsel Bir Antropoloji İçin Cevaplar içinde, 

(Çev.), N. Ökten, İstanbul: İletişim Yayınları, ss. 13-45. 

Weber, M. (1996). Toplumsal ve Ekonomi Örgütlenme Kuramı, (Çev.), Ö. Özankaya, 

Ankara: İmge Kitabevi. 

Whitebook,  J. (2018). “Psychoanalysis”, The Habermas Handbook in, (Ed.), H. 

Brunkhorst, R. Kreide, C. Lafont, New York:  Columbia University Press, ss. 

64-71. 

Wilson, H. T. (2015). “Eleştirel Kuramın Sosyal Bilimler Eleştirisi: Adorno’dan 

Habermas’a Değişen Bir Sorunsaldan Kesitler”, Frankfurt Okulu içinde, (Ed.), 

H. E. Bağca, (Çev.), F. Demir, Ankara: Doğu Batı Yayınları, ss. 413-464. 

Wolfreys, J. (2016) “Bourdieu, Politika ve Marksist Teori”, Ocak ve Zanaat içinde, 

(Ed.), Güney Ç. vd., (Çev.), H. Çelik, İstanbul: İletişim Yayınları, ss. 459-472. 

Yaşar, A. (2024). Mardin Artuklu Üniversitesi’nde Kürt Dili, Edebiyatı ve Kültürü İle 

İlgili Birimlerin Kuruluşu ve İşleyişi: Dil, Eğitim ve Güç İlişkileri Bağlamında 

Yeniden Yapılanan Sermayeler ve Hoca-Mezun Habitusunun Bourdieu 

Sosyolojisi Perspektifinden İncelenmesi, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul: Maltepe Üniversitesi.  

Zuckermann,  G. (2012). “Introduction to the Joshua A. Fishman comprehensive 

bibliography”, International Journal of the Sociology of Language, 213, ss. 

149 – 152 DOI 10.1515/ijsl-2012-0014.  

 


	SOSYOLOJİ ANABİLİM DALI
	SEDAT DEMİR
	DANIŞMAN:
	PROF. DR. FARUK KARAARSLAN
	TABLOLAR LİSTESİ
	ÖNSÖZ ve TEŞEKKÜR
	İÇİNDEKİLER
	KISALTMALAR
	Giriş
	BİRİNCİ BÖLÜM
	KAVRAMSAL ÇERÇEVE ve TEMEL PROBLEMLER
	1.1. Araştırmanın Konusu, Problemi ve Amacı
	1.2. Araştırmanın Yöntemi
	1.3.  Kavramsal Çerçeve
	1.4. Dil sosyolojisini Tasniflemek
	1.5.  Dile İlişkin Disipliner Ayrımlar: Dil sosyolojisi- Dilbilim- Sosyodilbilim
	1.6. Bazı Portreler Üzerinden Dil sosyolojisinin Tarihsel Oluşumu Yakalamak
	1.6. 1. Joyce O. Hertzler: Toplumun Temeli Olarak Dil
	1.6. 2. Joshua A. Fishman: Toplumu Yansıtan Olarak Dil
	1.6. 3. Basil Bernstein: Sınıf, Kontrol ve Kod Teorisi


	İKİNCİ BÖLÜM
	PİERRE BOURDİEU’NÜN DİL SOSYOLOJİSİ
	2.1. Dilbilime Karşı Dilin Sosyo-Ontolojik Varlığı
	2.2. Devlet ve Dil İlişkisi
	2. 3. Dilsel Meşruluk
	2.4. Bourdieu Sosyolojisinin Kayıp Halkası: Dil
	2.4.1. Dil sosyolojisi Kurma Zemini: Habitus-Sınıf- Alan

	2.5. Dil Sosyolojisi Ama Nasıl?
	2.5.1. Dilsel Habitus: Dille Kurulan İlişki Biçimleri
	2.5.2. Dil Piyasası
	2.5.3. Sansür ve Örtmece: Üzeri Örtülen Her Söylem Sembolik Şiddet Uygular
	2.5.4. Sembolik Güç ve Sembolik Şiddet: Bütün Dilsel İfadeler Bir Güç Edimidir


	ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
	JURGEN HABERMAS’IN DİL SOSYOLOJİSİ
	3.1. Rasyonellik Sorunu
	3.1.1. Araçsal/Amaçsal Rasyonellik
	3. 1. 2. İletişimsel Rasyonellik

	3.2. Sistem ve Yaşantı Dünyası
	3. 2. 1. Yaşantı Dünyasının Rasyonelleşmesi
	3.2.2. Ayrışması ve Yaşantı Dünyasının Kolonileşmesi

	3.3. Dil Sosyolojisi: Evrensel ve Sınırsız Uzlaşma
	3.3.1. İki Temel İzlek: Wittgenstein ve Austin
	3.3.2. Nihai Durak: Geçerlilik İddiaları ve İdeal Konuşma Durumu
	3.3.2.1. Eylem Türlerinin Dile Göre Yeniden Değerlendirilmesi
	3.3.2.2. Gerçeklik Alanları ve Geçerlilik İddiaları
	3.3.2.3. İletişimsel Eylemin Temeli: Argümantasyon Biçimleri
	3.3.2.4. İdeal Konuşma Durumu



	DÖRDÜNCÜ BÖLÜM
	BOURDİEU VE HABERMAS’IN DİL ÜZERİNE DÜŞÜNCELERİNİN KARŞILAŞTIRILMASI
	4. 1. Teori İnşasındaki Benzer Yönelimler
	4. 2. Farklı Kaygılar
	4.2.1. Siyasal Konumlanma: Solun Solu ve “Radikal” Reformculuk
	4.2.1.1. Sosyoloji Bir Dövüş Sporudur
	4.2.1.2. Müzakereci Demokrasi: Özgürlüğün Koşulları


	4.3. Dil Çözümlemelerinin Genel Değerlendirmesi
	4.3.1. Dil ve Toplumsal Yapı
	4. 3. 2. Dil ve Güç İlişkileri

	Sonuç

	KAYNAKÇA

