
 

  



 

  

T.C 

VAN YÜZÜNCÜ YIL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İNGİLİZ DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

TONİ MORRİSON'IN CENNET ADLI ESERİNDE POST-KOLONYAL ÇALIŞMALAR 

IŞIĞINDA KİMLİK SORUNSALLIĞININ DEĞERLENDİRİLMESİ 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

 

 

HAZIRLAYAN  

 

NAZMİ ALPDOĞAN 

 

 

 

 

DANIŞMAN  

Doç. Dr. SÜLEYMAN KASAP 

 

 

 

 

 

 

 

VAN- 2025 

 

 



i 

 

 

KABUL VE ONAY  

 

Nazmi ALPDOĞAN tarafından hazırlanan “Toni Morrison'ın Cennet Adlı Eserinde Post-

Kolonyal Çalışmalar Işığında Kimlik Sorunsallığının Değerlendirilmesi” adlı tez çalışması 

aşağıdaki jüri tarafından OY BİRLİĞİ ile Yüzüncü Yıl Üniversitesi İngiliz Dili Edebiyatı Anabilim 

Dalında YÜKSEK LİSANS TEZİ olarak kabul edilmiştir.  

Jüri Üyeleri İmza 

Danışman: Doç. Dr. Süleyman KASAP 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Yabancı Diller Eğtim Bölümü 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu  onaylıyorum.                                         

 

 

...………………… 

Başkan :  Doç. Dr. Süleyman KASAP 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Yabancı Diller Eğitim Bölümü 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu onaylıyorum.                               

 

 

…………………... 

Üye : Dr. Öğr. Üyesi  Serdar TAKVA 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Yabancı Diller Eğitim Bölümü 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu onaylıyorum.               

 

 

…………………... 

Üye :  Dr. Öğr. Üyesi Özlem ULUCAN 

Bingöl Üniversitesi, İngiliz Dili Edebiyatı Bölümü  

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu onaylıyorum.                                               

 

 

…………………... 

Üye : Unvanı Adı SOYADI                                        

Üniversite Adı, Anabilim Dalı 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum/onaylamıyorum.                

 

 

…………………... 

Yedek Üye : Unvanı Adı SOYADI                                        

Üniversite Adı, Anabilim Dalı 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum/onaylamıyorum.                            

 

 

…………………... 

Yedek Üye : Unvanı Adı SOYADI                                        

Üniversite Adı, Anabilim Dalı 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum/onaylamıyorum.                

 

…………………... 

Tez Savunma Tarihi:  26/05/2025 

Jüri tarafından kabul edilen bu tezin Yüksek Lisans Tezi olması için gerekli 

şartları yerine getirdiğini ve imzaların sahiplerine ait olduğunu onaylıyorum. 

………………….……. 

Doç. Dr. Ercan ÇALIŞ 

  Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürü 

 

 

  



ii 

 

 

ETİK BEYAN 

 

  

 

 

 

Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Kurallarına uygun 

olarak hazırladığım bu tez çalışmasında; 

 

 

 

 Tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik kurallar 

çerçevesinde elde ettiğimi, 

 Tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına uygun 

olarak sunduğumu, 

 Tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak kaynak 

gösterdiğimi, 

 Kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı, 

 Bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu 

 

 

bildirir,  aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi 

beyan ederim. (26/05/2025) 

 

 

 

 

 

 

 

               Nazmi ALPDOĞAN 

                                    

 

 



iii 

 

 

Yüksek LisansTezi 

Nazmi ALPDOĞAN 

VAN YÜZÜNCÜ YIL ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

Mayıs, 2025 

TONİ MORRİSON'IN CENNET ADLI ESERİNDE POST-KOLONYAL 

ÇALIŞMALAR IŞIĞINDA KİMLİK SORUNSALLIĞININ 

DEĞERLENDİRİLMESİ 

 

ÖZET 

Toni Morrison’ın Cennet adlı romanı, postkolonyal eleştiri bağlamında 

önemli bir eser olarak değerlendirilebilir. Postkolonyalizm, sömürgecilik ve 

emperyalizmin kültürel mirasını ele alan eleştirel bir yaklaşım olup, edebiyatta 

kolonileştiren ve kolonileştirilen arasındaki ilişkiyi, kolonileştirmenin bireyler ve 

toplumlar üzerindeki etkilerini, aynı zamanda bu etkilerin nasıl müzakere edildiğini 

ve direnç noktalarını incelemektedir. Postkolonyal edebi eserler kimlik, kültürel 

melezlik, güç ilişkileri ve kolonizasyonun dil ve kültür üzerindeki etkileri gibi 

temaları ele alarak, tarih boyunca susturulmuş ve ötekileştirilmiş seslere bir platform 

sağlamaktadır. Toni Morrison, Afro-Amerikan deneyimlerini ve tarihini edebi açıdan 

derinlemesine inceleyen yirminci yüzyılın önemli postkolonyal yazarlarından biridir. 

Eserlerinde ırk, kimlik ve güç ilişkilerini sorgulayarak, baskın Batı anlatısını 

eleştirmektedir. Morrison’ın Cennet adlı romanı, postkolonyal bakış açısıyla 

değerlendirildiğinde, özellikle kimlik, toplumsal dışlanma, tarihsel travma ve 

topluluk içindeki hiyerarşik yapıların sorgulanması açısından dikkate değerdir. 

Roman, tamamen siyahi erkekler tarafından yönetilen Ruby adlı bir kasabada geçer 

ve buradaki kadınların maruz kaldığı baskıyı ele almaktadır. Morrison, kasabanın 

erkeklerinin dışarıdaki dünyaya karşı geliştirdiği korumacı ve muhafazakâr tutumun, 

içeride nasıl bir tahakküm mekanizmasına dönüştüğünü göstererek, sömürgecilik 

sonrası toplumlarda içsel baskı ve otoriter yapıların nasıl yeniden üretildiğini 

sorgulamaktadır. Cennet, sabit, özselleştirilmiş bir kimlik fikrine meydan okumakta 

ve bireysel ile kolektif kimliklerin karmaşıklığını ve akışkanlığını vurgulamaktadır. 



iv 

 

 

Morrison, Ruby kasabasını inşa edenlerin bir zamanlar beyazların baskısından 

kaçmış olmalarına rağmen, kendi içlerinde benzer bir tahakküm kurduklarını 

göstererek, sömürgecilik sonrası kimlik oluşum süreçlerinin nasıl çelişkiler 

barındırdığını ortaya koymaktadır. Bu bağlamda, Cennet, edebiyatın egemen 

anlatılara meydan okuma ve ötekileştirilmiş grupların deneyimlerine ışık tutma 

gücünün bir kanıtıdır. Bu bağlamda, bu tezin amacı Toni Morrison’ın Cennet adlı 

romanını postkolonyal çalışmalar bağlamında değerlendirerek, kimlik, tahakküm, 

topluluk dinamikleri ve sömürge sonrası travmanın romanın anlatısına nasıl 

yansıdığını incelemektir. 

Anahtar Kelimeler  : Postkoloni, Kimlik, Irkçılık, Smürgecilik, Afro-Amerikan 
 

Sayfa Sayısı             : x+101 
 

Tez Danışmanı : Doç. Dr. Süleyman KASAP 
 

 

  



v 

 

 

M.A. Thesis 

Nazmi ALPDOĞAN 

YÜZÜNCÜ YIL UNIVERSITY 

INSTITUTE OF SOCIAL SCIENCES 

May,, 2025 

 

AN EVALUATION OF THE PROBLEMATICS OF IDENTITY IN TONI 

MORRISON'S PARADISE IN THE LIGHT OF POSTCOLONIAL STUDIES.  

                                              ABSTRACT 

Toni Morrison's novel Paradise can be considered as an important work in 

the context of postcolonial criticism. Postcolonialism is a critical approach to the 

cultural legacies of colonialism and imperialism that examines the relationship 

between colonizer and colonized in literature, the effects of colonization on 

individuals and societies, as well as how these effects are negotiated and points of 

resistance. Postcolonial literary works address themes such as identity, cultural 

hybridity, power relations, and the effects of colonization on language and culture, 

providing a platform for voices that have historically been silenced and marginalized. 

Toni Morrison is one of the most important postcolonial writers of the twentieth 

century to explore African American experiences and history in literary depth. In her 

work, she questions race, identity and power relations and criticizes the dominant 

Western narrative. Morrison's novel Paradise is remarkable from a postcolonial 

perspective, especially in terms of questioning identity, social exclusion, historical 

trauma and hierarchical structures within the community. The novel takes place in a 

town called Ruby, which is run entirely by black men, and deals with the oppression 

of the women there. Morrison questions how internal oppression and authoritarian 

structures are reproduced in post-colonial societies by showing how the protective 

and conservative attitude developed by the men of the town towards the outside 

world turns into a mechanism of domination inside. Paradise challenges the idea of a 

fixed, essentialized identity and emphasizes the complexity and fluidity of individual 

and collective identities. Morrison demonstrates the contradictions of post-colonial 

identity formation processes by showing how the builders of the town of Ruby, 



vi 

 

 

despite having once escaped white oppression, have established a similar domination 

within themselves. In this context, Paradise is a testament to the power of literature 

to challenge dominant narratives and shed light on the experiences of marginalized 

groups. In this context, the aim of this thesis is to evaluate Toni Morrison's Paradise 

in the context of postcolonial studies and to examine how identity, domination, 

community dynamics and postcolonial trauma are reflected in the narrative of the 

novel. 

Key Words : Postcolony, Identity, Racism, Colonialism, African American. 

Quantity of Page : xi+101  

 Advisor :   Assoc. Prof. Dr. Süleyman KASAP   

 

 

 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



vii 

 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

 
ÖZET ........................................................................................................................................ iii 

ABSTRACT .............................................................................................................................. v 

İÇİNDEKİLER ...................................................................................................................... vii 

ÖNSÖZ ..................................................................................................................................... ix 

GİRİŞ ........................................................................................................................................ 1 

1. SÖMÜRGE SONRASI DÖNEM ........................................................................................ 8 

1.1. Sömürgeciliğin Tarihsel Arka Planı ......................................................................... 8 

1.1.1. Kültürel Soykırım ............................................................................................. 9 

1.1.2. Kültürel Etkileşim ........................................................................................... 10 

1.1.3. Birlikte Var Olma ............................................................................................ 10 

1.1.4. Emperyalizm ................................................................................................... 11 

1.1.5. Baskın Kültür .................................................................................................. 12 

1.1.6. Karma Sömürgecilik ....................................................................................... 12 

1.2. Post-kolonyalizm Dönemi .................................................................................. 13 

1.2.1. Post Kolonyal Teori ........................................................................................ 18 

1.2.2. Post-Kolonyal Edebiyat .................................................................................. 21 

1.2.3. Post-Kolonyal Çalışmalarda Irk, Etnisite ve Kimlik Kavramları ................... 27 

2. POST-KOLONYAL KURAMDA KİMLİK SORUNSALI ........................................... 36 

2.1. Kimlik Kavramının Tanımı Ve Önemi .................................................................. 36 

2.2. Kimlik Türleri ve Tarihsel Kökenleri .................................................................... 38 

2.3. Kimlik Krizi ........................................................................................................... 41 

2.4. Post-Kolonyal Feminism ........................................................................................ 46 

2.5. Postkolonyalizm ve Kesişimsellik (Intersectionality) ............................................ 48 

3. TONİ MORRİSON'IN CENNET ADLI ESERİNDE KİMLİK 

SORUNSALLIĞININ DEĞERLENDİRİLMESİ ................................................................ 52 



viii 

 

 

3.1. Toni Morrison’un Yaşamı ve Edebiyattaki Önemi ................................................ 52 

3.2. Cennet Romanın Özeti ve Karakter Analizi ........................................................... 55 

3.3. “Cennet” Başlığının Post Kolonyal Bakımından Analizi ..................................... 57 

3.4. Cennet Romanında Kimlik Krizi ........................................................................... 62 

3.5. Post Kolonyal Dönemde Kadın ve Kadın Kimliği ................................................. 65 

3.6. Postkolonyal Bağlamında Afro-Amerikan Kimlik İnşası ...................................... 71 

3.7. Kollektif Travma ve Bellek Aktarımı .................................................................... 73 

3.8. Kimlik Kaybı .......................................................................................................... 74 

3.9.  Melezlik ve Sınırların Aşılması ............................................................................ 78 

3.10. Siyah Bedenin Görmezden Gelinmesi ................................................................. 79 

3.11. Cennet Romanında Kesşimsellik ......................................................................... 82 

SONUÇ .................................................................................................................................... 86 

KAYNAKÇA .......................................................................................................................... 92 

ÖZGEÇMİŞ 

TEZ ORİJİNALLİK RAPORU 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



ix 

 

 

ÖNSÖZ 

Postkolonyal çalışmalar, sömürgecilik ve emperyalizmin kültürel, politik ve 

sosyal mirasını inceleyen bir akademik alan olup, sömürgeleştirilmiş toplumların 

maruz kaldığı tarihsel adaletsizlikleri ve sömürüyü vurgulamaktadır. Bu alan, 

sömürgeci güçlerin kültürlerini, dillerini ve yönetim sistemlerini sömürgeleştirdikleri 

bölgelere nasıl dayattığını ve bu süreçlerin postkolonyal dünyadaki kültürel kimlik 

oluşumlarını nasıl etkilediğini eleştirel bir bakış açısıyla analiz etmektedir. 

Postkolonyal çalışmalar, sömürgeci ile sömürgeleştirilen arasındaki güç 

dinamiklerini eleştirerek, iktidarın, bilginin ve temsiliyetin nasıl bir kontrol 

mekanizması olarak kullanıldığını ve bu dinamiklerin günümüz küresel ilişkilerinde 

nasıl sürdüğünü ortaya koymaktadır. Ayrıca, küresel ekonomik ve politik 

sistemlerdeki devam eden eşitsizlikleri ve adaletsizlikleri gözler önüne sererek, 

ekonomik eşitsizlik, politik istikrarsızlık ve kültürel hegemonya gibi sorunların 

kökenlerine dair önemli çıkarımlarda bulunmaktadır. Eğitim, bilgi üretimi ve kültürel 

pratiklerde sömürgesizleşmeyi teşvik eden postkolonyal çalışmalar, özellikle 

geçmişte sömürgeleştirilmiş halkların perspektiflerinin akademik ve kamusal 

söylemlere dahil edilmesini savunmaktadır. Küresel dayanışmayı teşvik eden bu 

alan, sömürgecilik deneyimi yaşamış ulusların ve toplulukların iş birliğini 

güçlendirmeyi amaçlamakta ve tarihsel yanlışların tazminatlar, kültürel etkileşim ve 

karşılıklı saygı yoluyla düzeltilmesini savunmaktadır. Ayrıca, edebi ve kültürel 

analizleri derinleştirerek metinlerin, sanatın ve kültürel pratiklerin sömürgecilik 

deneyimlerini ve postkolonyal gerçeklikleri nasıl yansıttığını, bunlara nasıl direnç 

gösterdiğini ve yeniden yorumladığını incelemektedir. Genel olarak postkolonyal 

çalışmalar, sömürgeciliğin mirasını ele alarak ve marjinalleştirilmiş seslerin 

tanınmasını ve güçlendirilmesini savunarak daha adil ve eşitlikçi bir küresel 

toplumun oluşumuna önemli katkılar sağlamaktadır.   

Toni Morrison, edebiyat alanında postkolonyal çalışmalar bağlamında büyük 

öneme sahip bir figürdür. Bir Afrika kökenli Amerikalı yazar olarak eserleri, 

Amerika Birleşik Devletleri'ndeki kölelik ve ırkçılığın karmaşık tarihini ve mirasını 

derinlemesine ele almakta, bu temalar postkolonyal söylemlerle güçlü bir şekilde 

örtüşmektedir. Morrison’ın anlatıları, sistematik baskının psikolojik ve kültürel 



x 

 

 

etkilerini güçlü bir şekilde gözler önüne sererek, tarih boyunca marjinalleştirilmiş ve 

susturulmuş bireylere ses vermektedir.   

Morrison’ın Cennet adlı romanı, postkolonyal kimlik inşası, bellek ve travma 

gibi kavramları derinlemesine ele alarak, siyah bireylerin ve toplulukların 

deneyimlerine dair kritik bir bakış açısı sunmaktadır. Roman, kimlik mücadelesi, 

toplumsal dışlanma ve ataerkil yapılar gibi unsurları irdeleyerek, sömürge sonrası 

toplumlarda iktidarın ve ayrımcılığın nasıl yeniden üretildiğini tartışmaktadır. 

Morrison, Ruby kasabasını kuran siyahi erkeklerin, geçmişte maruz kaldıkları beyaz 

baskısından kaçmalarına rağmen kendi toplulukları içinde benzer bir baskı 

mekanizması oluşturduklarını göstererek, sömürgecilik sonrası toplumların iç 

çelişkilerini gözler önüne sermektedir. Roman, kadın karakterler üzerinden, ataerkil 

düzenin, dini dogmaların ve topluluk içindeki güç mücadelelerinin nasıl 

şekillendiğini inceleyerek, postkolonyal kimlik ve tahakküm ilişkilerine dair önemli 

bir tartışma sunmaktadır.   

Bu vesileyle, Yüzüncü Yıl Üniversitesi'ndeki eğitim hayatım boyunca 

desteğini ve rehberliğini esirgemeyen danışmanım Doç. Dr. Süleyman KASAP 

hocama en içten teşekkürlerimi sunarım.                                                                                                                                                                       

                      NAZMİ ALPDOĞAN   

                                                                                                     

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

 

GİRİŞ 

İkinci Dünya Savaşı'nın sona ermesi, küresel ölçekte geniş kapsamlı sonuçlar 

doğurmuş, hem olumlu hem de olumsuz yönleri beraberinde getirmiştir. Savaşın 

yıkıcılığı, siyasi, sosyal ve ekonomik alanlarda büyük tahribata, krizlere ve 

depresyonlara yol açmış; milyonlarca insanın hayatını kaybetmesine ve dünya 

düzeninin değişmesine neden olmuştur. Bununla birlikte, savaş sonrası dönem, uzay 

ve nükleer alanlardaki teknolojik ilerlemeleri, Üçüncü Dünya ülkelerindeki 

bağımsızlık hareketlerini, sanayileşme ve kentleşmenin hızlanmasını, ekonomik 

kalkınmayı, yaşam koşullarının iyileşmesini ve artan tüketimi de beraberinde 

getirmiştir. Bu süreçte, yeni dünya düzenini kendi ilkelerine göre şekillendirmek 

isteyen iki süper güç, Amerika Birleşik Devletleri ve Sovyetler Birliği, Soğuk 

Savaş’ın başlamasına sebep olmuştur (Child ve Williams, 2014: 91).   

Soğuk Savaş dönemi, kaos, çatışma ve yeniliklerle karakterize edilen bir 

süreç olarak görülmektedir. Bu dönemde sosyal, politik, teknolojik ve ekonomik 

değişimler, çeşitli toplumsal olayların etkisiyle şekillenmiştir (Karkour, 2022: 123). 

Bu süreçte ortaya çıkan önemli gelişmelerden biri de postkolonyal çalışmaların 

yükselişi olmuştur. Postkolonyal çalışmalar, değişen dünya düzenini ve toplumsal 

dönüşümleri anlamada kritik bir role sahiptir. Bu çalışmalar, özellikle edebiyat 

alanında yeni yaklaşımlar ve tartışma konuları ortaya koyarak, sosyal bilimlerde ve 

kültürel çalışmalarda kimlik sorunlarını postkolonyal edebiyat perspektifiyle analiz 

etmeye olanak sağlamıştır (Slemon, 1991: 3).   

Samuel Huntington’ın Medeniyetler Çatışması bağlamında postkolonyal 

çalışmaların önemi, siyasi sınırların yanı sıra kültürel, etnik, dini ve medeniyet 

sınırlarının yeniden tanımlandığı bir dünyada ortaya çıkmaktadır. Değişen dünya 

düzeninde siyasi sınırların ve ekonomik rekabetin ötesinde, bireylerin temsiliyeti ve 

hakları, kültürel tanınma, ırkçılığa ve etnik ayrımcılığa karşı mücadele, kimlik 

sorunları, eşitlik, adalet ve özgürlük gibi kavramlar ön plana çıkmaktadır. Kültürel ve 

kimliksel tanınma, toplumsal kabul, eşit hak ve özgürlükler ile ekonomik özgürlük 

talepleri ve bu uğurda verilen mücadele, değişen dünya düzeninin sıklıkla göz ardı 

edilen yönlerinden biridir. Postkolonyal çalışmalar, Batı tarafından baskı altına 



2 

 

 

alınan toplumların sesini duyurmakta ve onların mücadelesini anlatmaktadır. Bunu 

yaparken Batı merkezli kaynaklara değil, doğrudan anlatılara odaklanmaktadır.   

Hallward’a göre postkolonyal çalışmaların merkezinde insan ve kültür yer 

almaktadır. İnsan ve kültür kavramlarını değerlendirirken bu alan, toplum, dönem, 

halk, ülkeler arası ilişkiler ve tarihsel olayları da kapsar. Postkolonyal çalışmalar, 

bireyi ve kültürü merkeze alarak insan odaklı bir yaklaşım benimsemektedir 

(Hallward, 2001: 79). Bu alandaki çalışmalar iki temel şema etrafında 

şekillenmektedir: Birincisi, toplum içindeki baskın grubun egemenliğini yansıtırken, 

ikincisi baskılanan, bastırılan veya asimile edilen grubu temsil etmektedir. 

Postkolonyal çalışmalar ayrıca Batı kültürünün etkisi altında kalarak kültürel 

kimliğini ve benliğini kaybeden bireyleri ve toplulukları da incelemektedir. Bu Batılı 

kültürlerden biri de Amerika Birleşik Devletleri’dir. 

Amerikan toplumu homojen bir yapı sergilememiş, aksine farklı ırklardan, 

dillerden, etnik kökenlerden ve dinlerden bireylerin bir arada yaşadığı bir toplum 

olmuştur. Amerikan toplumu, beyaz Batı kültürünü temsil etmiş ve Batı kültürünün 

üstünlüğünü benimsemiştir. Child ve Williams’a göre bu kültür ve onun değerleri, 

diğer kültürlere üstünlük taslayan ve onları aşağı gören bir bakış açısını sıklıkla 

içermektedir (Child ve Williams, 2014: 109). Benzer şekilde, Edward Said’e göre 

Batı’nın kendisini diğer medeniyetlerden üstün görme düşüncesi, Doğu miti 

aracılığıyla yaygınlaştırılmıştır. Sömürgeciliğin hız kazanmasına katkıda bulunan bu 

mit, Batı’nın Doğu’yu farklı bir şekilde tasvir etmesine ve ilkel olarak nitelendirdiği 

Batı dışı toplumlara kendi kültürünü ve değerlerini aktarmasına imkân sağlamıştır. 

Bu mit, sömürgeciliğin temellerini atmış ve sömürgeciliğin ortaya çıkışında büyük 

bir rol oynamıştır (Said, 1977: 166).   

Sömürgeciliğin sona ermesinin ardından bile etkileri devam etmiştir. Post-

kolonyal çalışmalar, bu etkileri anlamayı ve incelemeyi amaçlamaktadır. Post-

kolonyal çalışmalar, çeşitliliğin ve farklı seslerin temsiline öncelik vermekte, 

sömürgeciliğin diğer toplumlar üzerindeki etkilerini araştırmaktadır. Amerika 

Birleşik Devletleri'nde post-kolonyalizmin etkisi, Sivil Haklar Hareketi ile başlamış 

ve bu hareketten sonra daha fazla önem kazanmıştır (Child ve Williams, 2014: 110).   

 



3 

 

 

Post-kolonyal çalışmaların öne çıkardığı önemli kavramlardan biri iç 

sömürgeciliktir. İç sömürgecilik, belirli bir topluluk içerisindeki azınlık gruplarının 

haklarının gasp edilmesi, kimliklerinin red edilmesi, baskıya maruz kalması, ırkçılık 

ve ayrımcılığa uğraması, farklı olanların dışlanması gibi uygulamaları içermektedir. 

Amerika Birleşik Devletleri'nde yaşayan Afrikalı Amerikalılar, iç sömürgeciliğe 

maruz kalan azınlık gruplarından biridir. Afrika kökenli Amerikalılar, Atlantik köle 

ticaretiyle Amerika’ya getirildikleri dönemden itibaren Sivil Haklar Hareketi’ne 

kadar iç sömürgeciliğin etkilerini yaşamışlardır (Karkour, 2022: 126). Irkçılık, 

adaletsizlik, eşitsizlik ve ayrımcılık gibi iç sömürgeciliğin araçları, bu etkiler 

arasında yer almaktadır. Pek çok Afrikalı Amerikalı düşünür ve aktivist, iç 

sömürgeciliği Amerika’daki ırkçı ve ayrımcı davranışların başlıca sebeplerinden biri 

olarak görmüştür. Bu düşünürler, Amerika’da yaşayan siyahların maruz kaldığı 

ırkçılık ve baskının, Avrupa sömürgeciliği döneminde Afrika'da yaşayan siyahların 

yaşadığı ayrımcılık ve baskı ile benzerlik taşıdığını ifade etmiştir (Hallward, 2001: 

86).   

Dolayısıyla, post-kolonyal çalışmalar, bireylerin deneyimlerini ve kültürel 

kimliklerini insan merkezli bir bakış açısıyla anlamayı ve analiz etmeyi 

hedeflemektedir. Amerika’da iç sömürgecilik, özellikle Afrikalı Amerikalılara 

yönelik ırkçılık ve ayrımcılığın incelenmesi açısından önemli bir konu olmuştur. Bu 

çalışmalar, toplumsal değişim ve adalet arayışında farkındalık yaratmaya yardımcı 

olmuş ve bu konulara yönelik ilerlemelere katkı sağlamıştır (Karkour, 2022: 126).   

Child ve Williams’ın vurguladığı gibi, post-kolonyal çalışmalar, 

sömürgeleştirilmiş ve haklarından mahrum bırakılmış toplumların ve bireylerin 

baskıya karşı verdikleri mücadeleyi ele almaktadır. Bu bağlamda, Sivil Haklar 

Hareketi, Afrikalı Amerikalıların bir araya gelerek mücadele etmeye karar 

vermesinde merkezi bir rol oynamaktadır. Bu mücadelenin tetikleyici unsurları 

arasında baskı, toplumsal tanınmama, kültürel çatışma ve ırkçılık önemli bir yer 

tutmaktadır (Child ve Williams, 2014: 116). Afrikalı Amerikalıları bir araya 

getirerek haklarını aramaya sevk eden etkenler nelerdir? Bu sorunun yanıtı, onların 

neden örgütlendiklerini anlamada temel bir unsurdur. İnsan hakları ve kimlik sorunu, 

bu meselenin kilit noktalarından biridir.   



4 

 

 

 

Fransız yazar ve düşünür Aimé Césaire ile öğrencisi, psikiyatrist Frantz 

Fanon, post-kolonyal çalışmalar çerçevesinde kimliğin kritik önemine vurgu 

yapmıştır. Césaire ve Fanon, siyah bireylerin Batı kültürü ile kendi Afrika kültürleri 

arasında bir kimlik çatışması yaşadıklarını ifade etmişlerdir. Kimlik çatışmasına bir 

çözüm olarak, bu iki düşünür, bireylerin Afrika kimliklerine ve benliklerine sıkı 

sıkıya sarılmaları ve Batı kültürünün dayatmalarına direnç göstermeleri gerektiğini 

ileri sürmüştür. Césaire ve Fanon’a göre, Batı kültürünü kabul etmek ve Afrika 

kimliğini reddetmek tehlikelidir. Bu nedenle, her iki düşünür de siyahların beyaz 

kültüre entegre olma çabalarını eleştirmiştir.   

Benzer şekilde, birçok Afrikalı Amerikalı düşünüler, Afrikalı Amerikalıların 

Amerikan toplumuna entegre olma çabalarını eleştirmekte ve reddetmektedir. Bu 

görüşe göre, bu şekilde hareket eden Afrikalı Amerikalılar, Amerikan toplumunun 

kendilerine dayattığı yolu takip etmekte ve içselleştirilmiş ırkçılığın bir ürünü haline 

gelmektedir. ABD'deki birçok kurum, örgüt ve birey, Afrika kimliğinin birincil 

kimlik olduğunu savunmakta ve beyaz kültüre entegrasyonu eleştirmektedir (Wilder, 

2004: 57). Ancak, bazı gruplar ve düşünürler, Amerikan toplumuna entegre olmanın, 

beyaz kültür ile Afrika kültürünü birleştirerek bir sentez kültür benimsemenin faydalı 

olacağını savunmaktadır (Karkour, 2022: 130). Bu yaklaşım, farklı kimliklerin bir 

arada bulunduğu Amerikan toplumunda kimlik sorunlarını ve mücadelelerini 

yansıtmaktadır.   

Toplumda ırkçılık ve ayrımcılığı tetikleyen unsurlardan biri, ırk ve etnisite 

kavramlarına yapılan vurgudur. Bu kavramlar kesin ve belirleyici tanımlara sahip 

olmasa da, insanların zihninde farklı anlamlar taşımaktadır. Huggan’a göre, ırk 

fiziksel özelliklere dayalı bir ayrımı ifade ederken, etnisite daha çok manevi bir bağ 

ve aidiyet hissiyle ilgilidir. Bu iki kavramın toplumda nasıl kullanıldığına bağlı 

olarak, ırkçılık ve ayrımcılığın kaynağı haline gelebileceği ifade edilmektedir 

(Huggan, 1994: 24).   

Özellikle renk skalasına dayalı ırkçılık, beyazlığın üstünlüğünü vurgulayan 

bir dünya görüşünün sonucudur. Bu bakış açısına göre, beyaz ten rengi diğer renklere 

kıyasla üstün kabul edilmekte, böylece diğer renklere mensup bireylerin aşağılandığı 



5 

 

 

bir sistemin temelleri atılmaktadır. Amerika Birleşik Devletleri'nde bu tür ırkçılığın 

en yaygın örneklerinden biri, renkli bireylerin farklı olarak algılanması ve bu 

farklılığın olumsuz bir unsur olarak değerlendirilmesi sonucunda ırkçılığın 

yaygınlaşmasıdır. Bu algı, özellikle Afrikalı Amerikalılar açısından kimlik 

sorunlarını da beraberinde getirmektedir. 

Berman’a (2000: 959) göre, W.E.B. Du Bois, kimlik sorununu en belirgin 

şekilde ele alan Afrikalı-Amerikalı düşünürlerden biridir. Berman, Du Bois’in 

Afrikalı Amerikalıların kimlik sorununu “çifte bilinç” (double consciousness) ve 

“peçe” (veil) kavramlarıyla açıkladığını belirtmektedir. Bu kavramlar, iç 

sömürgeciliğin neden olduğu baskı ve ayrımcılığın başlangıçta siyahlarla beyazlar 

arasında bir duvar gibi olduğunu ifade etmektedir. Bir tarafta Afrika’nın kültürel 

değerleri, diğer tarafta ise Amerikan toplumu tarafından temsil edilen Batı kültürü 

bulunmaktadır. Berman, Du Bois’in bu ikili çatışmayı çifte bilinç kavramı ile 

açıkladığını vurgulamaktadır. 

Du Bois’in yanı sıra, pek çok önemli isim de sömürgecilik sonrası 

(postkolonyal) çalışmalara katkıda bulunmuştur. Malcolm X, Martin Luther King, 

Frederick Douglass, Marcus Garvey, Booker T. Washington, James Farmer, Bob 

Moses, Rosa Parks ve diğer birçok düşünür ve aktivist, kimlik sorununu farklı 

perspektiflerden ele almış, toplumdaki ırkçılığı sorgulamış ve siyah bireylerin 

yaşadığı zorlukları dile getirmiştir. Bu düşünürler ve aktivistler, Sivil Haklar 

Hareketi’nin başlamasında birbirlerini desteklemiş ve toplumsal değişim için 

mücadele etmişlerdir. 

Huggan’a göre, Afrikalı Amerikalıların kimlik sorunu kölelikle 

başlamaktadır. Köleler Yeni Dünya’ya getirildiğinde, özellikle Amerika’nın güney 

eyaletlerinde, İncil Kuşağı (Bible Belt) olarak bilinen bölgelerde, pamuk, tütün ve 

çeltik tarlalarında çalışmaya zorlanmışlardır. Bu tarımsal üretim, Güney eyaletlerinin 

başlıca gelir kaynağını oluşturmaktaydı. Köleler, ağır koşullar altında 

plantasyonlarda çalıştırılmış, eğitim almalarına izin verilmemiş ve statüleri tamamen 

plantasyon sahiplerinin insafına bırakılmıştır. Kölelerin plantasyonlardan kaçmalarını 

önlemek için her türlü önlem alınmış, aşağılanmış, kırbaçlanmış ve çeşitli ceza 

yöntemleriyle sindirilmişlerdir (Huggan, 1994: 26). 



6 

 

 

Sömürgecilik sonrası çalışmalar 1950’ler ve 1960’larda ön plana çıkmış olsa 

da, kökleri sömürge dönemine dayanmaktadır. Sivil Haklar Hareketi’nin önemini 

anlamak ve Afrikalı Amerikalıların bu hareket öncesindeki kimlik sorunlarını analiz 

edebilmek için, ırkçılığın ve neden olduğu çatışmaların bilinmesi gerekmektedir. 

Sömürgecilik sonrası çalışmalar bir bütün olarak ele alınmalı ve farklı alanlardan 

beslenmelidir. Edebiyat ve kültürel çalışmalar, sömürgecilik sonrası çalışmaların 

anlaşılması için önemli bir zemin sunmaktadır (King, 2000: 119). Toni Morrison’un 

Cennet adlı romanı, kimlik sorununu ele alma biçimiyle bu bağlamda dikkat 

çekicidir. 

Toni Morrison, eserlerinde sömürgecilik sonrası çalışmalar ışığında kimlik 

sorununu ele almakta ve Amerikan toplumunda iç sömürgecilik anlayışıyla 

sistematize edilen ırkçılık ve ayrımcılık gibi yıkıcı temalara odaklanmaktadır. Cennet 

adlı romanı, özellikle siyah bireylerin maruz kaldığı baskıyı ve toplumsal dışlanmayı 

ele alırken, bireylerin içsel yolculuklarıyla başlayan ruhsal ve zihinsel gelişim 

sürecini de işlemektedir. Roman, kimlik ve ırkçılığın birey üzerindeki etkilerini 

temel tema olarak ele almakta olup, bir gelişim romanı (bildungsroman) niteliği 

taşımaktadır. Romanın anlatıcıları ve karakterleri aracılığıyla, bireylerin ruhsal 

yolculukları ve büyüme süreçleri anlatılmaktadır. Toni Morrison, toplumun ve 

bireylerin nabzını tutarak, dönemin tüm özelliklerini ve olaylarını eserine 

yansıtmaktadır. Yazılı eserler, yazıldıkları dönemin politik, sosyal ve ekonomik 

boyutlarından bağımsız değildir; aksine, dönemin olayları eserin içeriğini 

etkilemekte ve onu şekillendirmektedir. Bu nedenle Cennet, o dönemde siyah 

topluluğun Amerikan topraklarında karşılaştığı zorlukları yansıtan bir eser olarak öne 

çıkmaktadır. Roman, Afrikalı Amerikalıların Amerikan toplumundaki kimlik 

sorununu sömürgecilik sonrası çalışmalar perspektifinde ele almakta; bu bağlamda, 

iç sömürgeciliğin neden olduğu baskıyı ve ırkçılığı analiz etmekte ve bu temaların 

sömürgecilik sonrası çalışmalar çerçevesinde nasıl şekillendiğini göstermektedir. 

Sömürgecilik sonrası çalışmalar, özellikle Üçüncü Dünya ülkelerinin 

bağımsızlık süreçlerinden etkilenmiş olsa da, etkisi yalnızca Afrika ve Asya 

kıtalarıyla sınırlı değildir. Özellikle Afrika kıtasındaki bağımsızlık hareketleri ve 

mücadeleleri, farklı şekillerde Amerika Birleşik Devletleri’ne de uzanmaktadır. Bu 

bağlamda, Amerika Birleşik Devletleri, sömürgecilik sonrası çalışmalar açısından 



7 

 

 

farklı bir örnek teşkil etmektedir. Bu nedenle, bu tez Toni Morrison’un Cennet adlı 

romanını sömürgecilik sonrası çalışmalar perspektifinden değerlendirmeyi, Afrikalı 

Amerikalıların kimlik sorunları, ırkçılık, ayrımcılık ve sömürgecilik ile olan ilişkisini 

incelemeyi amaçlamaktadır. Tez, eserin sömürgecilik sonrası edebiyatın temel 

kavramları ve örnekleriyle olan ilişkisini analiz etmeyi ve Morrison’un eserini bu 

çerçevede değerlendirerek, kültürel kimlik ve bağımsızlık temalarına odaklanarak, 

Amerika’nın heterojen yapısını sömürgecilik sonrası çalışmalar çerçevesinde ele 

almayı hedeflemektedir. 

Bu bağlamda bu tezin önemi, Amerikan edebiyatının ve özellikle Toni 

Morrison’un eserlerinin sömürgecilik sonrası çalışmalar bağlamında ele alınmasında 

yatmaktadır. Toni Morrison, Afrikalı Amerikalı kimliğini ve Afrikalı Amerikalıların 

deneyimlerini detaylı bir şekilde ele alan bir yazardır. Bu bağlamda bu tez, Cennet 

adlı eseri sömürgecilik sonrası edebiyat kuramsal perspektifinden ele almakta, eserin 

Amerika’daki ayrımcılık ve kölelik mirası ile ilişkisini incelemekte ve Afrikalı 

Amerikalı topluluğunda bireysel kimlik ve aidiyet duygusunun nasıl şekillendiğini 

araştırmaktadır. 

Bu tez ayrıca Amerikan edebiyatının sömürgecilik sonrası edebiyat içindeki 

yerini ve transnasyonel perspektifteki önemini anlamayı amaçlamaktadır. Amerikan 

edebiyatı ile sömürgecilik sonrası edebiyat arasındaki karşılıklı ilişkiyi araştırmanın 

yanı sıra, sömürgecilik sonrası kuramın Amerika Birleşik Devletleri'nde nasıl 

uygulandığını da analiz etmeyi hedeflemektedir. Bu yaklaşım, edebiyatın toplumsal 

ve tarihsel bağlamlarının daha derinlemesine anlaşılmasına ve daha iyi 

değerlendirilmesine katkı sağlayacaktır. 

 

 

 

  



8 

 

 

1. SÖMÜRGE SONRASI DÖNEM 

 
1.1. Sömürgeciliğin Tarihsel Arka Planı 

Koloni terimi, insanların doğdukları yerler dışında bir bölgeye yerleşmelerini 

ifade etmektedir. Tarihsel olarak, Antik Roma İmparatorluğu tarafından hem askerî 

hem de tarımsal amaçlarla kullanılmıştır. Bununla birlikte, modern zamanlarda 

sömürgeleştirme, yabancı topraklara yerleşerek bu bölgelerin kontrolünü ele 

geçirme, kaynaklarına ve kimliklerine hâkim olma girişimi anlamında daha geniş bir 

bağlamda ele alınmaktadır. Özellikle Avrupa ve Britanya sömürgecilik modelleri, 

sömürgeleştirme bağlamında büyük önem taşımaktadır. Britanya İmparatorluğu, 19. 

yüzyılın sonunda dünyanın en hızlı büyüyen ve en zengin imparatorluğu hâline 

gelmiştir. Sömürgeleştirdikleri toprakların mülkiyetini üstlenmiş, yerel halktan elde 

ettikleri kaynakları kendi çıkarları doğrultusunda kullanmış ve doğal ile insan 

kaynaklarını sömürerek ekonomik kazanç sağlamışlardır (Mishra ve Hodge, 2015: 

276).   

İrge’ye göre ise sömürgecilik, sömürgeci güçlerin doğal ve insan kaynakları 

üzerinde mutlak bir denetim kurarak, yerli halkın kendi topraklarında gelişme 

olanağını kısıtlayan bir sömürü biçimi olarak görülebilir. İrge’ye göre sömürgecilik, 

politik ve ekonomik boyutları içeren ve dünya genelinde pek çok ülkede insanların 

zorla yerlerinden edilmesine, topraklarının ve mülklerinin gasp edilmesine yol açan 

bir olgudur. Sömürgeci güçler, doğal, insani ve coğrafi kaynakları kendi toprakları 

olarak benimsemişlerdir (İrge, 2005: 61).  

Robert Van Niel (1990: 114), sömürgeciliği denizaşırı topraklara 

yerleşmekten ziyade, güçsüz halklar üzerinde hegemonya kurma stratejisi olarak 

tanımlayan önemli bir bakış açısı sunmaktadır. Ona göre, sömürgeciliğin temel 

amacı, ekonomik büyümeyi teşvik eden stratejik bir araç olarak kullanılmasıdır. 

Tarihsel kayıtlara dayanarak, özellikle 11. ve 15. yüzyıllar arasında, Afrika ve 

Asya'da üretilen malların Avrupa'nın ekonomik çıkarlarına hizmet etmediğini 

vurgulamaktadır. Bu nedenle Avrupa devletleri bu bölgeleri fethederek üretimi 

kontrol altına almayı ve yerel nüfusun ucuz iş gücünden yararlanmayı hedeflemiştir. 

Bu yaklaşım, sömürgecilik uygulamalarını ekonomik bir perspektiften 

değerlendirmektedir. Sömürgeciliğin temel amacı, sömürgecilerin ekonomik 



9 

 

 

kazançlarını ve refahlarını artırmaktır. Bu durum yerel halkların kültürünü ve yaşam 

tarzını etkileyebilir ancak öncelikli olarak ekonomik çıkarlarla ilgilidir (Böröcz ve 

Sarkar, 2012: 229).   

Öte yandan, Bill Ashcroft, Gareth Griffith ve diğerleri, sömürgeciliği farklı 

bir açıdan ele almaktadır. Onlara göre, sömürgecilik yalnızca fiziksel tahakküm 

anlamına gelmemekte, aynı zamanda kültürel sömürüyü de içermektedir. Özellikle 

kültürel sömürü, emperyalizmin yükselişi ve yerli halkların kültürel olarak ortadan 

kaldırılması sonucunda ortaya çıkmaktadır. Bu değişim, kültürel etkileşim ve 

çatışmayı beraberinde getirerek hem sömürgecileri hem de sömürgeleştirilen halkları 

etkilemektedir (Ashcroft vd., 2003: 40).  

Césaire sömürgeciliği, kapitalizmin dünya çapında tesis edilmesine yönelik 

stratejik bir manevra olarak değerlendirilmektedir. Avrupa ve Batılı devletlerin 

genişleme ve sömürgecilik stratejileri, şiddet içeren eğilimlerle şekillenmiştir. Aime 

Césaire bu durumu nesnel bir biçimde ele alarak Avrupa’nın insanlık tarihindeki en 

büyük ceset birikiminden sorumlu olduğunu ifade etmiştir (Césaire, 2000: 45). 

Benzer şekilde, Carter ve Bates, sömürgeciliğin üretken olmayan bir ekonomik elitin 

oluşumuna, zayıf tarımsal üretime ve işlevsiz piyasalara yol açtığını öne sürmüştür 

(Carter ve Bates, 2010: 53).   

Sömürgeleştirme son derece esnek bir olgu olup, farklı görüşler, coğrafyalar 

ve tarihsel bağlamlara göre yeniden yorumlanabilir. Bu doğrultuda, Ronald J. 

Horwath’ın farklı sömürgecilik türlerine ilişkin sınıflandırması, bu değişken ve çok 

yönlü pratiği vurgulamak açısından önem arz etmektedir. Bu kategoriler, 

sömürgecilik pratiğinin gelişim sürecine dair geniş bir perspektif sunmaktadır 

(Horvath, 1972: 46-55). Bu kategoriler şunlardır: 

1.1.1. Kültürel Soykırım  

Kültürel soykırım, sömürgeci güçlerin işgal ettikleri bölgelerde yerel 

gelenekleri, kimlikleri ve kültürleri ortadan kaldırmaya yönelik girişimlerini 

içermektedir. Temel hedef, yerli kültür ve kimliği baskı altına alarak bunların yerine 

sömürgeci kültürü ve kimliği yerleştirmektir. Bu nedenle, kültürel soykırımın 

sömürgeciliğin en sert biçimi olduğu söylenebilir. Horvath’a göre kültürel soykırım 

örnekleri arasında dillerin baskılanması, geleneklerin yasaklanması, dini 



10 

 

 

uygulamaların kısıtlanması ve kültürel mirasın yağmalanması yer almaktadır. Bu 

durum, yerel toplulukların kimlik duygularını kaybetmelerine, sömürgeci kültüre 

asimile olmalarına ve sömürgeleşmeye boyun eğmelerine yol açabilmektedir 

(Horvath, 1972: 46). Bu sebeple, kültürel soykırım, sömürgeci güçlerin yerli halk 

üzerinde tam bir hâkimiyet kurmaları ve üstünlüklerini pekiştirmeleri için stratejik 

olarak etkili bir yöntem olarak değerlendirilebilir (Van Krieken, 2004: 129). 

1.1.2. Kültürel Etkileşim 

Horwath, kültürel etkileşimin sömürgeci güçler ile sömürgeleştirilen 

topluluklar arasındaki kültürel alışverişleri ifade ettiğini savunmaktadır. Sömürgeci 

güç, kendi kültürel kimliğini yaymaya çalışırken aynı zamanda yerli kültürü de 

etkilemeyi amaçlamakta ve bu etkileşim her iki taraf üzerinde karşılıklı bir etki 

yaratmaktadır. Bu tür sömürgeleştirme, kültürler arası etkileşimlere dayalı olup, 

farklı topluluklar arasındaki etkileşimler sonucunda kültürel değişimlere yol 

açabilmektedir. Bu tür değişimler, dil ve iletişim uygulamalarındaki dönüşümleri, 

yemek ve içecek geleneklerini, sanat ve müzik alanlarındaki değişimleri 

içerebilmektedir (Horvath, 1972: 47). 

1.1.3. Birlikte Var Olma  

Horwath, birlikte var olmayı, sömürgeciler ile yerli halkın aynı coğrafi 

bölgede yaşadığı ve değişim temelli bir yaşam biçimini benimsediği bir sömürgecilik 

biçimi olarak tanımlamaktadır. Bu tür bir sömürgecilik, fiziksel bir beraberliği 

içerirken aynı zamanda sömürgeciler ile yerli halk arasındaki etkileşim ve ilişkileri 

de ifade etmektedir (Horvath, 1972: 48).   

Bell’e (2009: 179-180) göre, bu tür sömürgeciliğin bazı özellikleri ve 

sonuçları kültürel karmaşıklık, toplumsal eşitsizlikler, dil ve iletişim, kültürel 

değişim, uyum ve direniş ile kültürel kimlik gibi unsurları içermektedir. Kültürel 

karmaşıklık, sömürgeciler ile yerli halkın farklı geçmişlerden gelen gelenekleri, 

dilleri ve yaşam tarzlarını paylaşmasını ve bu süreçte kültürel kimliklerini koruma 

veya dönüştürme çabalarını kapsayan bir süreci ifade eder. Ancak, birlikte var olma, 

toplumsal eşitsizlikleri de beraberinde getirebilir; sömürgeciler genellikle daha fazla 

siyasi güce sahip olurken, yerli halk bu eşitsizliklerle başa çıkmak zorunda kalabilir. 



11 

 

 

Dil ve iletişim, bu süreçte önemli bir rol oynar; taraflar iletişim kurabilmek 

için dil engellerini aşmak zorunda kalırken, bu durum yerel dillerde değişimlere ve 

yeni dillerin edinilmesine yol açabilir. Kültürel değişim açısından bakıldığında, 

sömürgeciler ile yerli halk arasındaki etkileşim yemek, gelenekler, sanat ve müzik 

gibi unsurların paylaşılmasını sağlayarak yeni bir kültürel sentezin oluşmasına neden 

olabilir. Bu süreçte yerli halk, sömürgecilerin varlığına uyum sağlayabilir ya da karşı 

koyabilir; bu tutum, kendi kimliklerini koruma ya da değiştirme isteklerine bağlı 

olarak şekillenir (Kolang ve Slemon, 2017: 257). Son olarak, birlikte var olma süreci, 

yerli halkın kültürel kimliklerini koruma veya değiştirme çabalarını da içermekte 

olup, bu kimlik, iki toplumun sürece nasıl dâhil olduğuna bağlı olarak farklılaşabilir. 

1.1.4. Emperyalizm 

Emperyalizm, sömürgeciliğin türlerini ve sömürgeci gücün ekonomik ve 

politik nüfuzunu kullanarak yerel doğal kaynakları sömürmesini içermektedir. Daha 

güçlü bir ulusun daha zayıf bir ulusun doğal kaynaklarına erişmesini veya ekonomik 

çıkarlarını genişletmesini amaçlayan bu süreç, ekonomik sömürü, siyasal kontrol, 

altyapı gelişimi, kültürel değişim, ekonomik bağımlılık, toplumsal düzenin 

bozulması ve uzun vadeli etkiler gibi çeşitli unsurları barındırmaktadır (Horvath, 

1972: 51; Shizuta, 1961: 8-9). Emperyalizmin ekonomik sömürü boyutunda, 

sömürgeci ulus, sömürgeleştirilen bölgenin doğal kaynaklarını ve iş gücünü kendi 

ekonomik çıkarları doğrultusunda kullanarak kâr elde etmeyi ve kendi ülkelerinin 

ekonomik kalkınmasını teşvik etmeyi amaçlamaktadır. Bu süreçte siyasal kontrol de 

önemli bir unsur olup, sömürgeleştirilen ülkenin yerel yönetimi üzerinde doğrudan 

ya da dolaylı bir hâkimiyet kurulmasını içermektedir. Emperyalist güçler, ekonomik 

çıkarlarını pekiştirmek amacıyla sömürge topraklarını altyapı projeleriyle yeniden 

yapılandırabilir, yollar, limanlar ve demiryolları inşa edebilirler. Bunun yanı sıra, 

kültürel değişim de kaçınılmaz olup, yerel toplumlar yabancı diller, gelenekler ve 

değerler benimsemeye zorlanabilir. Sömürgeleştirilen toplumlar, zamanla ekonomik 

bağımlılık içine girerek kendi ekonomilerinin kontrolünü kaybedebilir ve dışa 

bağımlı hale gelebilir. Aynı zamanda, emperyalizm toplumsal düzeni bozarak sosyal 

ve politik kargaşalara neden olabilir; bu durum, yerel halkın sömürgecilere karşı 

direniş göstermesine yol açabilir. Patnaik’e göre emperyalizmin etkileri uzun vadeli 

olup, bağımsızlıklarını kazanan toplumlar bile emperyalizmin mirasını taşımaya 



12 

 

 

devam edebilir. Tarih boyunca çeşitli sömürgeci güçler, emperyalizm ve kapasiteyi 

uygulamış ve sömürgeleştirilen toplumlar üzerinde derin etkiler bırakmıştır (Patnaik, 

2016: 73) 

1.1.5. Baskın Kültür 

Sömürgeci güç, yerli halkın kültürü üzerinde kendi kültürel değerlerini tesis 

etmeye çalışmaktadır. Horwath, bu tür sömürgeciliğin, yerli kültürün baskılanarak 

yerine sömürgeci kültürün ikame edildiği bir sömürgecilik biçimi olduğunu öne 

sürmektedir. Bu tür sömürgecilik, yerel halkın kültürel kimliklerini, geleneklerini ve 

değerlerini ortadan kaldırmaya yönelik açık bir strateji izlemektedir (Denis-Rasoairo, 

2022: 202).   

Yerli halklar, baskın kültür modeline karşı kültürel direnç göstermektedir. Bu 

direnç; geleneksel sanatlarını, müziklerini, dillerini ve değerlerini koruma çabalarını 

içermektedir. Baskın Kültür, sömürgeleştirilen toplumlar üzerinde uzun vadeli 

etkilere sahip olduğu söylenebilir. Yerli halklar, kültürel kimliklerini yeniden inşa 

etme çabalarıyla karşı karşıya kalmaktadır (Horvath, 1961: 55). Bu tür bir 

sömürgecilik, kültürel çeşitliliğin ve kimliğin korunması açısından önemli bir zorluk 

teşkil edebilmektedir. Aynı zamanda, kültürler arası çatışmalara yol açaraktoplumsal 

huzursuzluklara sebep olabilmektedir. Bu nedenle, bu tür sömürgeciliğin kolonyal 

çalışmalar açısından önemli bir kavram olduğu ve kültürel çatışmalar, kimlikler ve 

kültürel koruma gibi konular ele alınırken dikkate alınması gerekmektedir (Kulvman, 

2023: 7)   

1.1.6. Karma Sömürgecilik   

Bu sömürgecilik türü, sömürgecinin yerli nüfusla olan ilişkilerinin karmaşık 

ve çatışmalı doğasına odaklanmaktadır. Dolayısıyla, bu etkileşimler ve mücadeleler 

karmaşık ve çok boyutludur (Horvath, 1961: 56). 

Görüldüğü gibi bu altı sömürgecilik türü, sömürgecilik kavramının çok 

yönlülüğünü ve çeşitliliğini açıklamaya yardımcı olmaktadır. Her tür, belirli bir tarih, 

coğrafya ve topluluk bağlamında daha anlamlı hale gelmekte ve sömürge 

mücadelesinin doğası ile sonuçlarını yorumlamamızda önemli bir rol oynamaktadır. 



13 

 

 

1.2. Post-kolonyalizm Dönemi 

Soğuk Savaş'ın son bulması ve sadece on yıl sonra 11 Eylül saldırılarının 

yaşanmasının ardından, dünya yeni bir şekil almaya başladı ve katı sınırlarla 

tanımlanmış disiplinler birbirine yakınlaşmaya veya diğerlerini anlama biçimlerini 

değiştirmeye başlamışlardır. Geleneksel teoriler hâlâ gücünü korurken, dünyayı 

anlama noktasında farklı perspektifler getiren ve uluslararası ilişkileri açıklamak için 

farklı çalışma alanlarını kullanan yaklaşımlar ve teoriler güç kazanmaya başlamıştır. 

Diğer yandan, post-kolonyalizm, realizm ve liberalizm gibi ana akımların yetersiz 

kaldığı konularda sunduğu açıklamalarla kendini alanında giderek kanıtlayan bir 

teori haline gelmiştir (Smith ve Owens, 2006:288). 

Post-kolonyalizm teriminin kökenleri 1950’lere dayansa da, bir edebi teori ve 

eleştirel yaklaşım olarak 1970’lerde ön plana çıkmıştır. Edward Said’in 1978’de 

yayımlanan Orientalism (Oryantalizm) adlı eseri, birçok eleştirmen tarafından post-

kolonyalizmin kurucu bir eseri olarak kabul edilmektedir. Bu terim, 1980’lerin 

ortalarında edebi dergilerde ve eleştirel tartışmalarda görünmeye başlamış ve 

1990’ların ortasında akademik bir çalışma, edebi bir teori ve eleştirel bir yaklaşım 

olarak kendini yerleşik hale getirmiştir (McEwan, 2008: 91-92). Temelde, bu terim, 

kolonize edilmiş ya da bir zamanlar kolonize edilmiş ülkelerden gelen yazılar ve 

edebi eserler için kullanılan bir terim olmuştur. Her iki anlamda da post-kolonyalizm, 

halklar ve onların kişisel, toplumsal ve ekonomik yaşamlarındaki deneyimler üzerine 

bir teori olarak kabul edilmektedir (McLeod, 2020: 164). 

Bertens’e göre, post-kolonyal çalışmalar, sömürgeleştirici ile 

sömürgeleştirilen arasındaki ilişkiyi, keşif ve kolonizasyonun ilk günlerinden itibaren 

eleştirel bir şekilde analiz etmektedir (Bertens, 2007:174). Post-kolonyalizm, iki 

kültürün ilk kez temasa geçtiği ve birbirini üstünlük kurma çabalarıyla baskın hale 

getirmeye çalıştığı bir durumu nasıl değerlendirdiğini ve bunun sonucu olarak yeni 

bir kültürün ortaya çıkmasını savunmaktadır (McEwan, 2008: 87). Post-kolonyalizm, 

özellikle kolonize edilmiş halklar arasında milliyet ve aidiyet duygusu üzerine 

yazılmış edebiyatı değerlendiren ve analiz eden bir edebi yaklaşımdır. Young, aynı 

kavramı şu şekilde tanımlamıştır: Post-kolonyal teori, her zaman halkların ve 



14 

 

 

kültürlerin karışmasının olumlu ve olumsuz etkileriyle ilgilenmiştir (Young, 2001: 

69). 

Post-kolonyalizm, aynı zamanda kolonize edilmiş halklar ve ülkelerle ilgili 

ortaya çıkan gerilimler ve kaygılarla da ilişkilidir. Bir kişi ya da ülke başka bir 

kültürü ve ülkeyi domine etmeye çalıştığında gerilimlerin ortaya çıkması 

kaçınılmazdır ve bir kültürün diğerini domine edip yollarını ve kültürünü 

sömürgeleştirilen ülkede yayması ile bu problemler bir şekilde çözülür. Bertens, 

bunu şu şekilde ifade etmektedir: Post-kolonyal teori ve eleştirisi, metropol ve (eski) 

koloniler arasındaki gerilimi, kolonyal çerçevede metropol ile imparatorluk merkezi 

arasındaki gerilimleri vurgulamaktadır (Bertens, 2007: 159). 

Bu bağlamda, Bhabha’nın rolü ve eleştirisi de önemlidir, çünkü Slemon’un 

belirttiği gibi, post-kolonyalizm, kültürel farklılıklar, toplumsal otorite ve siyasi 

ayrımcılık üzerine yapılan eleştirel revizyonların modernliğin ‘rasyonelleştirmeleri’ 

içindeki karşıtlıkları ve belirsiz anları açığa çıkarmayı amaçlar (Slemon, 1988:15).  

Bhabha, post-kolonyalizmin, sosyal, kültürel ve toplumsal sorunlarla ilgili olarak 

üçüncü dünya ülkelerindeki koloniyal durumlardan kaynaklandığını savunmaktadır. 

Post-kolonyal eleştirinin, çağdaş dünyada sürekli olarak siyasi ve ekonomik kontrol 

için rekabet eden kültürel temsillerin eşitsiz ve evrensel güçlerine tanıklık ettiğini 

iddia etmektedir. Bhabha’ya göre, post-kolonyalizm koloniyal deneyimlerde kök 

salmıştır. Bhabha’ya göre, “Post-kolonyal perspektifler, Üçüncü Dünya ülkelerinin 

koloniyal tanıklıklarından ve Doğu-Batı, Kuzey-Güney gibi jeopolitik 

bölünmelerdeki azınlıkların söylemlerinden doğmaktadır. Bunlar, ulusların, ırkların, 

toplulukların, halkların ve onların farklı, çoğu zaman dezavantajlı tarihleri arasındaki 

eşitsiz gelişimi hegemonik bir normaliteye oturtmaya çalışan modernliğin ideolojik 

söylemlerine müdahale etmektedir (Bhabha, 2023:171-172). 

Post-kolonyalizm, aynı zamanda kolonial etkiler nedeniyle kişisel, toplumsal 

ve kültürel düzeylerde yaşanan kültürel yerinden edilme sürecine ve bu sürecin 

yansımasına işaret etmektedir. Ayrıca, yerinden edilmenin kolonize edilmiş halklar 

ve ülkeler için faydalı olduğu ancak kolonize edilen halklar ve ülkeler için bir 

mücadeleye yol açtığını vurgulanmaktadır (Young, 2001: 72). 

 



15 

 

 

Post-kolonyalizmin ilk fikirleri, dekolonizasyon dönemi sırasında yazılı 

eserlerde görülmektedir. Edward Said’in Orientalism (1979), Robert Young’un 

White Mythologies (1990), Gloria Anzaldúa’nın Borderlands/La Frontera (1987), 

Gayatri Spivak’ın In Other Worlds (1987), Ngugi Wa Thiang’o’nun Decolonizing 

the Mind (1986) gibi eserler, post-kolonyalist fikirlerin temellerini atmıştır. Doğu 

yazınlarının yanı sıra, Batılı yazarlar da, özellikle İrlanda gibi Batı’da ezilen 

ülkelerde bu temayı işlemişlerdir (Orr, 2008). 

Post-kolonyalizm terimi daha sonra 1980’lerde Üçüncü Dünya’yı tanımlamak 

için kullanılmaya başlanmıştır. Post-kolonyalizm, Üçüncü Dünya Teorisi’nin bazı 

krizlerinin ve yükselen anti-kolonyalist duyguların ardından daha geniş bir anlam 

kazanmıştır. Batı dünyası bazı bölgelerden çekilmiş olsa da, akıl ve hile ile bu 

bölgeleri yönetmeye devam etmiştir (Xie, 1997:10). Bu bağlamda, post-kolonyal 

biliminin, 20. yüzyılın başlarında, imparatorluklarla şekillenen ve Avrupa 

egemenliğine karşı başlayan dekolonizasyon hareketlerine karşı bilinçaltı ve 

eleştirilerle başladığını savunmak gerekmektedir (Kaul, 2009: 305). Mishra ve 

Hodge’ye göre bu entelektüel arka planla birlikte, bağımsızlık hareketlerine rağmen, 

Batı’nın yönelimi devam etmiş ve özellikle Sovyetler Birliği’nin çöküşüyle birlikte, 

ikinci ve üçüncü dünyaların kopyalanması çabaları başlamıştır. Bu bağlamda, 

modern ve geri kalmış dünya olarak bölünmüş dünyada Batı, tarihi çarpıtma, 

kurumlar, kültür, değerler, ekonomi, teknoloji ve güç ilişkileri gibi mekanizmalar 

kullanarak, eski kolonilerine yeniden girer ve tüm dünyayı Birinci Dünya’nın bir 

uzantısı haline getirmeye çalışmaktadır (Mishra ve Hodge, 2005: 379). 

Grovoqui’ye göre post-kolonyalizm genellikle uluslararası düzen, uluslararası 

toplum ve uluslararası ahlak gibi kavramlara körü körüne bağlılığın yanlışlığını 

vurgulamkatadır Bu kavramların, Batılı yayılmacılık ve sömürgecilikle ilişkili 

olduğu belirtilmektedir. Uluslararası ilişkilerde geçerli olan birçok fikir, kavram ve 

teori Batı tarafından oluşturulduğundan, bu devletler kendilerini öğretmen ve rehber 

olarak görürler (Grovoqui, 2007: 235). Bu nedenle, dünyanın mevcut şekli doğal 

kabul edilemez ve uluslararası düzen, tüm toplumları ve onların değerlerini dikkate 

alarak yeniden tanımlanmalıdır. Bu teorinin öncülleri, köleleştirilmiş ya da 

sömürgeleştirilmiş toplumları zincirleyen ahlaki, hukuki ve kültürel dogmaların 

reddedilmesi gerektiğini savunmaktadırlar. Bunu yaparken, Batı'nın insan hakları 



16 

 

 

gibi evrenselleştirmeye çalışan kavramlarla uyguladığı politikalar göz önünde 

bulundurulmalıdır, çünkü bunlar modern dünyada kullanılan en önemli araçlardan 

biridir. Batılı politikacılar ve bilim insanları, kendi değerlerinin üstünlüğünü 

kanıtlamak istediklerinde, insan haklarının evrensel olduğunu ve her bireyin temel 

haklara ve özgürlüklere erişmesi gerektiğini vurgulamakla kendilerini görevli 

görürler (İrge, 2005: 86). Bu şekilde Batı, diğer ülkelere öğretmen ya da rehber 

olabilmek için ahlak, değerler ve haklar gibi kavramları öğretmeye çalışmaktadır. 

Batı, kendisini modern, demokratik ve refah içinde bir toplum olarak tanıtırken, dış 

dünyayı gerilikle suçlamaktadır. Bu görüşün ardında kuşkusuz siyasi sebepler 

bulunmaktadır ve zaman zaman Batı dünyası, insan hakları ihlalleri ve demokrasi 

eksiklikleri nedeniyle askeri müdahale dâhil pek çok yaptırım uygulama hakkını 

kendinde görmektedir.  

Post-kolonyalizm, dünyada hiçbir toprak parçasının sömürgeleştirilmemiş ya 

da neokolonyalizm sürecine tabi tutulmamış olduğunu savunur. Moore'a göre, tüm 

insanlar şekillendirilmiş, göç etmiş ve kaybolmuş; ülkeler işgal edilmiş ya da kendi 

ülkeleri işgal edilmiştir. Birçok sebeple yerinden edilme ve kimlik kaybı meydana 

gelmiştir. Bu nedenle, tüm kültürlerin post-kolonyal bir yapısı vardır (Moore, 2006: 

22). Tarihin herhangi bir aşamasında, neredeyse tüm toplumlar bir şekilde 

başkalarına karşı sömürü eylemi gerçekleştirmiştir. Ancak Batı, sömürgecilik, 

emperyalizm ve post-kolonyalizmin en önemli öncüsü ve meşrulaştırıcısı olmuştur. 

Bunun nedeni, Avrupa'nın her zaman sömürgecilik ile iç içe olmasıdır. Avrupalaşma 

ve Avrupa düşüncesi, sömürgecilik yoluyla yayılmıştır (Robert, 2016: 158). Bu 

bağlamda, özellikle Avrupa ve genel olarak Batı'nın, bugünün sömürgeci akışının ön 

saflarında olduğunu ve sömürgeci eylem arayışındaki devletlerin yöntemler ve 

araçlar açısından Batı'yı taklit ettiklerini savunmak mümkündür.  

Batı için her zaman önemli olan, sömürgecilik, emperyalizm ve kolonileşme 

gibi eylemlerini meşrulaştırmak ya da rasyonelleştirmektir. İki ayrı dünyanın var 

olduğu iddia edilmiş ve bu görüş bilimsel olarak kanıtlanmaya çalışılmış, dışlayıcı 

bir politika sürdürülmüştür. Yunanlılar ve Romalılar, kültürlerini ve hiyerarşik 

yapıları eleştirerek, Doğu halkları üzerindeki üstünlüklerini savunmuşlardır (Said, 

1979: 57). Bu dönemden itibaren Batı, kendisi dışındaki dünyayı yerliler, ötekiler ya 

da barbarlar olarak tanımlamış ve burada yaşayan halkların ilkel ve geri kalmış 



17 

 

 

olduklarını vurgulamıştır. Batılı toplumlara göre, bu topraklara medeniyet ve ahlaki 

değerler getirilmelidir ve tüm insanlar özgürleştirilmelidir. İşgal altındaki ülkelerdeki 

insanları yerliler olarak algılayan Batı, bu ülkelerin kurtuluşu ile onları artık modern 

yerliler olarak tanımlayabileceğini savunmuştur. Bu görüş temelinde, Batı, 

dekolonizasyon dönemi öncesinde, dış dünyada yaşayan halkların barbarlıklarını, 

zulümlerini ve geri kalmışlıklarını, sömürgeleştirme eylemlerini haklı göstermek için 

birer gerekçe olarak sunmuş, bugün bağımsız olan bu ülkelerdeki halkların hâlâ 

modernleşme ve tam özgürleşme seviyesine ulaşamadığını belirtmektedir (McEwan, 

2023: 194-196). Batı dünyasında, geçmişten bugüne üretilen ve hala üretilmekte olan 

birçok eser, kültürel üstünlüğü elde etmek amacıyla, özellikle Avrupa erdemini Doğu 

barbarlığı karşısında koyarak kullanılmaktadır. Batıya göre, insanlar erdem, ahlak, 

teknoloji, mantık, bilim ve irade ile donatılmalıdır, ancak bu nitelikler Doğu 

kültüründe ya da yaşamında bulunmamaktadır. Bu şekilde, Edward Said'in 

Orientalism eserinde de bahsettiği gibi, Batı güçlü, Doğu ise zayıftır. Bu radikal fark, 

dünyayı "biz" ve "onlar" diye iki büyük bölüme ayırmaktadır (Said, 1979: 45). 

Kuşkusuz, böyle bir bölünme altında derin bir ırksal ayrım gözlemlenebilir. Beyaz 

ırkın diğerlerine modernite ve özgürlük getireceği fikri, uzun yıllardır, siyasi 

söylemlerden sanatsal faaliyetlere kadar pek çok alanda kendini göstermiştir. 

Ayrıca, Doğu toplumlarında, cinsiyet, ırk ve sınıf ayrımcılığının var olduğu 

ya da yaratıldığı yerlerde, emperyalizm gücünü test etme fırsatı bulmuştur. Irklar 

arasındaki baskıcılık, yüksek sınıf ayrımları ve kadınlara yönelik şiddet gibi 

varsayımlarla, Doğu sürekli olarak suçlanmış ve saldırıya açık hale getirilmiştir. 

Çünkü cinsiyet, ırk ve sınıf ayrımları, sömürgeci kontrolün kültürel uygulaması için 

önemli bir unsur teşkil etmektedir. Ekonomik kontrol, emperyalizm için hayati 

önemdedir ve bu, toplumsal olarak yeniden yapılandırılmış toplumlarda mümkündür 

(Ashcroft, Griffiths ve Tiffin, 2007: 33). Sömürgecilik dönemine ait bu ve benzeri 

fikirlerin, günümüzde derinleşerek ve genişleyerek devam etmesi, post-kolonyalizm 

teorisinin ana eleştiri noktalarını oluşturmaktadır. 

Teoriye göre, söylemler de güçlü bir sömürgeleştirme aracı olarak kabul 

edilmektedir. Tam anlamıyla küreselleşen bir dünyaya doğru ilerleyen günümüz 

dünyasında, elektrikli iletişim, küresel ticaret, ulaşımın gelişimi, bilginin iletişimi ve 

haberlerin hızla yayılması çok önemli gelişmelere yol açmaktadır ve bu tür kalıplar, 



18 

 

 

modern imparatorluklar tarafından çıkarları doğrultusunda yaratılmakta ve 

kullanılmaktadır (Said, 1994: 6). Bu bağlamda oluşturulan ve tüm dünyaya yayılan 

sömürgeci söylemler, kaynakların ele geçirilmesi, sömürgeci gücün siyasi kazançları, 

bir imparatorluğun büyümesi için kolonilere sahip olmanın önemi gibi konuları, bu 

toplumların geri kalmışlıkları, ilkel doğaları, barbarlıkları, imparatorluk gücünün bu 

toplumlara sağladığı yararlar, onların ticaret, yönetim, kültür ve ahlaki değerlerindeki 

katkılar gibi yanıltıcı gerekçelerle gizlemektedir (Ashcroft, Griffiths ve Tiffin, 2007: 

38). 

Kısaca belirtmek gerekirse, günümüzde modern emperyalizm ile Batı kültürü 

arasında etkileşimli bir ilişki bulunmaktadır. Batı'nın kendisi dışındaki dünyada 

egemen olma anlayışı ve bu bağlamda kendisine verdiği hak, günümüze kadar devam 

etmektedir. Gerçekleştirilen ve gerçekleştirilecek eylemler için meşru bir zemin 

arayışı, antik çağlardan bu yana aynı kalmıştır. Doğuyu, despot, ilkel, ahlaksız ve 

zalim olarak gören Batı, eylemlerine kamuoyu desteği kazanmak için onları insan 

toplumundan dışlamakta ve dış dünyayı daha önce barbar olarak tanımladığı gibi 

şimdi geri kalmış ve özellikle 2000'li yıllarda terörist olarak karakterize etmektedir. 

Batı'ya göre, bu toplumlarda aşırılıklar ortadan kaldırılmalı, insan hakları tanınmalı 

ve modernleşme sürecinde Batı'nın üstün modeli bu toplumlara da uygulanmalıdır. 

1.2.1. Post Kolonyal Teori 

Post-kolonyal teori, birçok disiplinerler arası literatürde yer bulan ve çok 

geniş bir yelpazede değerlendirilmesi gereken kavramsal bir yapıya sahiptir. Post-

kolonyal teori, uluslararası ilişkilerden tarihe, edebiyat ve diğer sosyal bilimler 

alanlarına kadar birçok alanla ilişkilidir. Uluslararası ilişkiler çerçevesinde teoriler, 

genellikle karmaşık olayları basitleştirir ve onları daha anlamlı hale getirir. Olayları 

basitleştirerek ele almak; bilgi derinliği sağlar ve olgulara köklerinden başlanarak 

ulaşılmasını sağlar. Bu bilgiyi sunarken, kaynaklardan (yani köklerden) gelen 

bilgileri birleştirir, bu bilgi ile neden-sonuç ilişkisi kurar ve olaylar arasındaki bağları 

ve bağlantıları ortaya koyar (Chibber, 2016: 71). Post-kolonyal teori de aynı 

bağlantıları kurar ve olayları ve durumları neden-sonuç ilişkisi üzerinden 

çözmektedir. 

 



19 

 

 

Çalışmaları kapsayıcı hale getiren teorileri sağlam ampirik veriler ışığında 

değerlendirmek, aynı zamanda farklı bir bakış açısıyla olayları yorumlamak ve 

değerlendirmek için sosyal ve tarihi derinliklere inmek de gereklidir (Arman ve 

Şerbetçi, 2012: 69). Soğuk Savaş yılları bazında olaylar ve durumlar arasındaki 

ilişkiyi incelemede kullanılan kesitsel, kriter-amaca dayalı yaklaşım, 1960’ları başka 

koşul ve faktörler göz önünde bulundurularak harmanlanmış bir perspektiften analiz 

etme açısından önemlidir; özellikle farklı dillerin, dinlerin, ırkların ve tarihsel arka 

planların bulunduğu Amerika gibi bir ülke söz konusu olduğunda, bu ülkeyi 

değerlendirirken kimlik ve sosyal olaylar gibi pek çok kriterin dikkate alınması 

gerekmektedir (Şahin, 2022: 88). 

Post-kolonyal teori, diğer bir deyişle post-kolonyalizm, İkinci Dünya Savaşı 

sonrasında, bağımsızlıklarını kazanan ülkelerin durumunu ve bağımsızlıklarından 

sonra yaşadıklarını vurguladığı için önem kazanmaya başlamıştır. Robert Young’a 

göre, sosyal adaletsizlikler, dünya savaşları ve savaşların getirdiği maddi ve manevi 

yıkımlar, post-kolonyal teorinin küresel ölçekte değişen bir dünyada gerekli hale 

gelmesini sağlamıştır. Bu nedenle, post-kolonyal eleştiri, zengin devletler için değil, 

sömürgeleştirilmiş ülkelerdeki ezilen halkların sesi olmayı amaçlamakta ve o 

insanların gözlerinden bakmayı hedeflemektedir. Dünya düzeninin değişmesiyle yani 

sömürgeciliğin sonlanmasıyla birlikte, yeni egemenlik biçimleri ortaya çıkmaya 

başlamıştır. Bu nedenle, post-kolonyalizm, sömürgeciliği anmak değil, ona karşı 

kazanılan zaferleri anmakta ve desteklemektedir. Robert Young, post-kolonyalizmi, 

emperyalizmin egemen ideolojisine karşı kültürel direniş pratiklerinin, bilgi üretme 

süreçlerini eleştiren analizleri teşvik ettiğini tanımlamaktadır (Young, 2016: 23-26). 

Andrew Heywood’a göre, post-kolonyalizm, yeni bağımsızlıklarını kazanmış 

toplumlara özgü kültürel koşulları ele almayı amaçlayan, edebiyat ve kültürel 

çalışmalarda bir eğilim olarak ortaya çıkmıştır. Amacı, sömürge egemenliğinin 

kültürel ve psikolojik boyutlarını açığa çıkarmak ve alt etmek olmuştur; çünkü 

“içsel” baskılar, sömürgeciliğin siyasi yapıları yıkılmış olsa dahi uzun bir süre devam 

edebilir. Post-kolonyalizmin temel amacı, Batı dışı ve bazen anti-Batı siyasal 

fikirlerinin ve geleneklerinin meşruiyetini kurumsallaştırmak olmuştur. Böylece, 

post-kolonyalizm, gelişmekte olan dünyaya liberalizm ve sosyalizmin evrenselci 

iddialarından ayrı bir politik ses vermeyi hedeflemiştir (Heywood, 2016: 359). 



20 

 

 

 

Moore ve Gilbert’e göre post-kolonyal teori, kolonileştirilmiş ülkelerin her 

açıdan baskıya uğraması, yerli kültürlerin değersizleştirilmesi ve Batı’nın değer ve 

yargılarından öte bir sistem arayışını reddetmesiyle ortaya çıkmıştır (Moore ve 

Gibert, 1997: 83). İki dünya savaşının ardından post-kolonyal teorinin ortaya çıkışı 

hız kazanmıştır. İki dünya savaşının maddi ve manevi yıkımları nedeniyle, 

sömürgeci ülkeler, kolonileri üzerindeki denetimlerini kaybetmeye başlamıştır. Bu 

kayıp ve diğer faktörlerle yaşanan gelişmeler, birçok ülkenin bağımsızlık 

kazanmasına olanak sağlamıştır (Köktaş, 2018: 197). Irkçılık ve ekonomik sömürü, 

sömürge ayaklanmalarının başlıca sebepleri olmuştur. Özgürlük, öz belirlenim, 

bağımsızlık ve eşitlik idealleri, sömürüye karşı ayaklananlara eşlik etmiştir. Post-

kolonyal teorinin özü, bu ideallerin sonuçlarına dayanır.  

Post-kolonyal teori genel bir çerçevede değerlendirildiğinde, özellikle 

sömürge döneminden sonra geride bırakılan ülkelerin durumuna odaklanarak, 

sömürge döneminin bıraktığı etkileri incelemeye odaklanmaktadır. Post-kolonyal 

çalışmalarda ortaya çıkan gerçekler şu şekildedir (Sharp ve Briggs, 2006: 8): 

Özellikle Batı kültüründen gelen bir ülke, kendisini Asya, Afrika, Latin Amerika ve 

Orta Doğu gibi diğer ülkelerden üstün görme eğilimindedir. Asya, Afrika, Latin 

Amerika ve Orta Doğu'ya ait ülkeler, Batılı ülkeler tarafından sömürülmüş ve baskı 

altında tutulmuştur. Post-kolonyal çalışmalar, geçmişi analiz ederek, sömürgecilik 

politikalarına tabi tutulan toplumlarla, kendilerini diğerlerinden üstün gören 

toplumlar arasındaki ilişkilerin günümüzde nasıl yansıdığını incelemektedir. Bu 

analizlerde, toplumların ve kitlelerin politik, ekonomik, sosyal ve kültürel yapıları 

yansıtılmakta, burada dikkat edilmesi gereken en önemli nokta, kimlik sorunu ve 

sömürgeleştirmenin kültürel etkileridir (Köktaş, 2018: 198). 

Daha önce de belirtildiği gibi, post-kolonyal teorinin özü, sömürgeciliğin 

olumsuz etkilerinin izlerinde aranmaktadır. Kolonyalizm sırasında yaşanan olaylar 

sadece egemenlik ve baskı yansıtmamaktadır. Teorinin özü nedeniyle, ifade etmeye 

çalıştığı durumlar, koloniyalizmin çok ötesine geçmektedir. Kolonyalizm, sömürgeci 

ülkenin, sömürdüğü bölgeyi işgal etmesi ve aynı zamanda o bölgeyi yönetmesidir. 

Bunu yaparken, belirli söylemler çerçevesinde bölgenin kimliğini etkilemiş ve hatta 



21 

 

 

değiştirmiştir. Bu bağlamda, eğer koloniyalizm sadece koloniyalizm olsaydı, o 

bölgedeki insanların yaşamları ve hakları aynı şekilde devam ederdi. Aynı zamanda, 

Batılı ülkeler, bu bölgelerin kaynaklarını kendi çıkarları doğrultusunda kullanmıştır. 

Ancak bu böyle olmamıştır. Kolonyalizm, bölge halklarının yaşamlarını doğrudan 

etkilemiş, insan haklarını kısıtlamış, onları nesneleştirmiş ve vatandaşlık ve 

kimliklerini larını ellerinden almıştır. Bu bağlamda, koloniyalizm sadece 

kolonileşme değildir (King, 2000: 116-119). Bu nedenle post-kolonyal teori, 

bağımsızlık kazanan ülkelerin dekolonizasyon yoluyla kimlik bilincini 

şekillendirmelerine destek olmaktadır.  

Post-kolonyal çalışmalar, sadece Batılı devletlerin geride bıraktığı etkileri 

analiz etmez. Batılı devletler bu çalışmalarda vurgulansa da, özellikle Amerika 

Birleşik Devletleri örneği öne çıkmaktadır. Kolonyalizmin en önemli noktalarından 

biri olan ırkçılık, kimlik arayışındaki insanların toplumsal aidiyet duygusu ve 

seslerini duyurmaya çalışan heterojen gruplar, bu çalışmanın öncelikli konularından 

biridir (Moore ve Gibert, 1997: 117). Post-kolonyal çalışmaların başlangıç noktası 

içsel kolonyalizm olarak görülmektedir. İçsel kolonyalizm, toplumda yaşayan azınlık 

gruplarının haklarının kısıtlanması, ırkçılık ve ayrımcılık, kültürel etkinliklerin 

engellenmesi, baskı yoluyla dominant kültüre uyum sağlamaya zorlanmaları ve 

kölelik yoluyla insan haklarının gaspedilmesidir. Bunun en önemli örneği, Afrikalı 

Amerikalılarda görülmektedir (Roy, 2016: 204). Bu nedenle, Amerikan toplumunda 

yoğun bir nüfus oluşturan Afrika kökenli vatandaşlar, Amerikan merkezli post-

kolonyal çalışmaları için eşsiz bir örnek teşkil etmektedir. 

1.2.2. Post-Kolonyal Edebiyat 

Sömürgeci söylemde temsilin önemli bir aracı olarak kullanılan ve 

sömürgeleştirilmiş olanları marjinalleştiren edebiyat, sömürge sonrası söylemde de 

temsilin önemli bir aracı olmaya devam etmektedir. Innes, sömürge sonrası 

edebiyatın her şeyden önce hem sanatsal hem de politik anlamda kendi kendini 

temsil etmekle ilgili olduğunu ve yüzyıllardır Avrupa köleliği ve sömürüsünün 

kurbanı olan toplumlar için itibar ve öz saygı kazanmanın bir yolu olduğunu 

savunmaktadır (Innes, 2007: 4-5). Kwame Anthony Appiah ise sömürge sonrası 

terimindeki "post"u, postmodernizmde olduğu gibi, sömürgecilikle zamansal bir 



22 

 

 

ilişkiden ziyade meşruiyet yöntemlerine meydan okuyan bir anlamda değerlendirir. 

Sömürgeci söylemde fiziksel sömürü eylemi yerine zihinsel sömürünün 

vurgulanması ve bu süreçte sömürge edebiyatının rolü, edebiyatı sömürge sonrası 

dönemde önemli bir konuma yerleştirmiştir (Appiah, 2023: 86). 

İkinci Dünya Savaşı sonrası sömürge sonrası teorinin gelişim süreci 

incelendiğinde, en önemli öncülerden birinin Birleşmiş Milletler Edebiyatı'nın 

çalışmaları olduğu görülmektedir. İngiliz İmparatorluğu'nun dağılmasıyla birlikte, 

birçok eski İngiliz sömürgesini bir araya getiren bir yapı olan İngiliz Milletler 

Topluluğu (Commonwealth of Nations) kurulmuştur. Bu çatı altında toplanan ve 

farklı sömürgecilik deneyimlerine sahip olan Afrika, Asya ve Karayip Adaları gibi 

ülkelerden gelen yazarlar, ulusal ve kültürel kimliklerini oluşturmaya ve ifade 

etmeye çalışmışlardır (Innes, 2007: 5). Ashcroft ve diğerleri (2007), sömürge sonrası 

edebiyatın ortak özelliklerini sıralarken, bu edebiyatın sömürgecilik tarihinden 

doğduğunu, sömürgeci güçle olan gerilimleri yansıttığını ve sömürge merkezinin 

varsayımlarından farklılıkları vurguladığını belirtmektedir. Uzun yıllar boyunca 

sömürgeci edebiyatın temsillerine hapsolmuş olan bu uluslar, edebi temsiller 

aracılığıyla bu varsayımların prangalarından kurtulmayı amaçlamışlardır. 

Savaş sonrası dönemde, özellikle milliyetçi duygularla yazanların ardından, 

göçmen yazarlar da sömürge sonrası edebiyat sahnesinde yerlerini almaya 

başlamışlardır. 1980'lerden itibaren, İngiltere ve ABD'deki sosyal ve politik durumun 

değişmesi nedeniyle, "siyah" kavramı, İngiltere ve ABD'de ırkçılığa maruz kalan tüm 

Asyalı, Afrikalı ve Karayipli göçmenleri temsil etmeye başlamış ve bu durum 

sömürge sonrası dönemde edebi ve kültürel çalışmaların gelişmesine zemin 

hazırlamıştır. Bunu takiben, göçmen yazarların ikinci nesli İngiliz ve Amerikan 

edebiyatında yerlerini almaya başlamış ve bu durum sömürge sonrası edebiyata yeni 

bir boyut kazandırmıştır. Zamanla bu tür edebiyatlar daha spesifik isimlerle anılsa da, 

sömürge sonrası edebiyat hala geçerli ve kapsayıcı bir terim olarak kabul 

edilmektedir (Roy, 2016: 209). 

Sömürge sonrası dönem üzerine birçok yazar önemli çalışmalar yapmıştır. Bu 

çalışmalardan bazıları şunlardır: 

 



23 

 

 

Innes, Cosmopolitan Readers and Post-colonial Identities adlı kitabında, 

İrlanda devletinin sömürge dönemlerinin geride kaldığını ve artık sömürge dışı bir 

ulus olarak tarihini yazma statüsüne geçtiğini belirtmektedir. Bu şekilde, İrlanda 

ulusunun benimsediği kültür ve tarih çerçevesinde bir edebi model oluşturarak 

bağımsızlığını pekiştirme yolunda önemli adımlar attığı ifade edilmektedir. Edebi 

metinlerin, çokseslilik ışığında daha üretken ortamlar yaratacağı ve sömürge sonrası 

kimlikleri derinlemesine aydınlatacağı savunulmaktadır. Ayrıca, sömürge sonrası 

metinleri okumaya ve anlamlandırmaya çalışan okuyucuların etnik kimliklerine ve 

devlet değerlerine inerek sosyal cevaplar aranmaktadır (Innes, 2006). 

Saaf, Joyce, Derrida, Lacan and The Trauma of History Reading, Narrative 

and Post-colonialism adlı kitabında, postmodern metinsellik ile İrlanda'daki 

sömürgecilik tarihinin dramatik ilişkisini analiz etmektedir. Saaf'ın sunduğu 

literatüre göre, Joyce'un psikanalizi ve Derrida'nın felsefi görüşü sömürge sonrası 

perspektiften değerlendirilmektedir. Joyce'un ifadelerinin anlatılmamış tarihe dolaylı 

tanıklık bağlamında konumlandırılmasının yanı sıra, dil ile doğal ilişkinin kaybının 

okuma sürecinde yeni etik boyutlar sunduğu savunulmaktadır. Okuma pratiğinin, 

edebiyatın kelimelerle ifade edemediği değerlere karşı bir empati eylemi geliştirdiği 

iddia edilmektedir. Böylece, Joyce'un araştırması, İrlanda kültürel hafızasının iç sesi 

hakkında maddi bir işlev sağlamaktadır. Joyce ve Zizek, Adorno, Lyotard gibi 

düşünürler, sömürge sonrası teoriye ve feminizme yeni bir soluk getirmişlerdir (Saaf, 

1999). 

Williams, Paki Cheats! Post-colonial Tensions in England-Pakistan Cricket 

adlı çalışmasında, İngiltere'nin sömürge sonrası döneme ayak uyduramadığını ve 

spor üzerinden motive edilen ırkçı söylemler aracılığıyla Pakistan devletini 

hegemonya altında tutmak istediğini vurgulamaktadır. Pakistan'ın kriket sporunda 

hile yöntemlerine başvurduğu ve medeniyetten yoksun olduğu algısı İngiltere 

tarafından dayatılmış ve sömürge stratejilerini yeniden harekete geçirme arzusu 

işlenmiştir. İngiltere tarafından uygulanan emperyal egemenliğin spor aracılığıyla 

devam ettiği ve krikette uluslararası başarının Pakistan halkı için bağımsızlığa 

erişmenin ve ulusal kimliğini kanıtlamanın bir özelliği olarak atfedildiği tespit 

edilmiştir. Sporun sömürge sonrası dönemde kullanılan önemli argümanlardan biri 

olduğu ve bugün de çok etkili bir rol oynadığı savunulmuştur (Williams, 2003). 



24 

 

 

Loomba (2015: 70), Colonialism/Post-colonialism adlı kitabında, Batı 

dünyasının sömürgeci eylemlerini, sömürge stratejilerinin ve ideolojilerinin 

köklerine inerek ele almaktadır. Batı'nın, kendi ürettiği sömürgeci söylemler 

aracılığıyla sömürgeci eylemlerini meşrulaştırma çabalarını tartışmakta ve 

Hindistan'dan Afrika'ya, oradan da Amerika'ya kadar kendi coğrafyası dışındaki 

bölgeleri hegemonya altına alarak sömürgeci eylemlerini meşrulaştırdığını ifade 

etmektedir. Loomba, Avrupalı gezginlerin yazılarından Shakespeare'in The 

Tempest'ine kadar birçok edebi metindeki sömürgeci ifadeleri analiz etmekte ve 

Edward Said, Michel Foucault, Frantz Fanon ve Stuart Hall gibi sömürge sonrası 

çalışmaların temel taşları olan düşünürleri derinlemesine incelemektedir. Ayrıca, 

sömürgeci-sömürülen diyalektiği çerçevesinde Doğu-Batı ikiliğini sorgulayarak 

"post-kolonyal" terimine anlam kazandırmaktadır. Sınıf-ırk hiyerarşilerindeki 

karmaşık ilişkiye dikkat çekerken, Marksist araştırmalar ile ırksal analizler arasında 

köprü kurma arzusunu temsil etmemektedir. 

Bohata (2004: 49), Post-colonialism Revisited: Writing Wales in English adlı 

kitabında, sömürge ve sömürge sonrası kültürel değerler hakkındaki modern 

düşünceyi yansıtan edebi ve Anglofon Galler edebiyatını keşfetmekte ve analiz 

etmektedir. Galler edebiyatının İngilizce dilinde aydınlatılmasında sömürge sonrası 

teorinin paradigmalarının benimsenmesini ve uyarlanabilirliğini ele almakta, aynı 

zamanda bu tür metinlerin sömürge sonrası alana sunabileceği zorlukları 

değerlendirmektedir. Kitap, Albert Memmi, Homi Bhabha, Frantz Fanon, Charlotte 

Williams ve Gayatri Spivak gibi sömürge sonrası alanda değerli çalışmalar üreten 

teorisyenleri analiz etmektedir. Ayrıca, Galler'in 18. ve 19. yüzyıllarda nasıl 

sömürgeleştirilmiş bir ulus olarak inşa edildiği ve asimilasyon, melezlik, kadınların 

aşağılanması ve dilsel güç gibi hegemonik unsurlara karşı verilen sömürge sonrası 

mücadeleler incelenmektedir. 

Ashcroft, Griffiths ve Tiffin (2007), Post-Colonial Studies: The Key Concepts 

adlı kitaplarında, sömürge sonrasılığı karakterize eden temaları anlamlandırmak için 

temel kavramlar ortaya koymakta ve sömürge sonrasılığın temellendirilmesine 

yönelik önemli adımlar atmaktadır. Bu bağlamda, sömürge sonrasılığı neoliberalizm, 

yeni emperyalizm, sınır bölgeleri, ekofeminizm ve transnasyonal edebiyat 

dinamikleri üzerinden değerlendirmektedir. Öte yandan, sömürgecilik, ırk, cinsiyet, 



25 

 

 

politika, dil ve ten rengi üzerine yapılan tartışmaların kesişim noktalarını açıklığa 

kavuşturmaktadır. Ayrıca, sömürge döneminden sömürge sonrası aşamaya uzanan 

süreçte yerli halklar üzerinde yapılan sömürgeci eylemlerin neden olduğu kendi 

kendine bölünme ve kültürel parçalanmanın yeni kültürel kimliklerin ortaya 

çıkmasına yol açtığını sömürge sonrası perspektifle açıklamaktadır. 

Smith (1996), Post-colonialism: A Brief Introduction adlı kitabında sömürge 

sonrasılığı tanımlamakta ve tarihsel kökenleri hakkında kısa bilgiler vermektedir. 

Dünyanın Batılılar ve Batılı olmayanlar arasında bölündüğünü ve Batı dışındaki 

yerlerin bugün bile gizli sömürge faaliyetleriyle sömürüldüğünü belirtmektedir. 

Batı'nın inşa ettiği ideolojik söylemlerden ve kendi coğrafyası dışındaki bölgeleri 

motive ettiği sömürgeci uygulamaların meşruiyet temellerinden bahsetmektedir. 

Ayrıca, dünyayı iki eşit olmayan kutba bölen Batı'ya karşı getirilen yorumlara yer 

vererek, Doğu'nun maruz kaldığı kimlik kaybı ve kültürel yok oluş gibi değer kaybı 

sorunlarına değinmektedir. Bunun yanı sıra, Batı'nın ortaya attığı ırkçılık, etnik 

ayrımcılık ve ten rengi farklılıkları gibi kavramların coğrafyaları şekillendirmedeki 

etkisine değinilmektedir (Smith, 1996: 291-294). 

Kohn ve McBride (2011), Political Theories of Decolonisation: Post-

colonialism and the Problem of Foundations adlı kitaplarında, sömürge sonrası 

teriminin kökeninden günümüze kadar işleyiş mekanizması, parametreleri ve 

eylemleri gibi birçok farklı unsuru, aynı zamanda Batı'nın sömürgeci faaliyetlerinden 

kurtulan devletlerin bağımsızlık hareketlerini ve ortaya attıkları politik teorileri 

tartışmaktadır. Makalenin politik teoriler bölümünde yeni bir rejim kurmanın zorluğu 

dikkat çekerken, sömürgeci faaliyetlerden kurtuluşun entelektüel tarihinin keşfi için 

zengin fırsatlar sunduğu mesajı kritik bir değer taşımaktadır. Ayrıca, 

sömürgeleştirilmiş özne ile sömürge sonrası ulusun bölündüğüne dikkat 

çekilmektedir. Öte yandan, sömürge sonrası devletlerin hem sömürgeci kurumlardan 

yararlandığı hem de özgürlük mücadelesi verirken sömürge öncesi gelenekleri 

yeniden keşfettiği vurgulanmaktadır. 

Xie (2006: 57-58), Is the World Decentred? A Post-colonialist Perspective on 

Globalization adlı kitabında, küreselleşme nedeniyle dönüşen dünyanın 

merkezsizleşmesinin sonucunu sömürge sonrası perspektiften değerlendirmektedir. 



26 

 

 

Yeni küresel dengenin jeopolitik haritalanmasında sermaye sisteminin önemi 

vurgulanmakta ve kapitalizmin sömürge sonrası teorideki yeri incelenmektedir. 

Küreselleşme, emperyalizm, sömürge sonrasılık ve kapitalizm gibi kavramlar 

literatürde derinlemesine incelenmiş ve dünyanın birçok alanda köklü bir şekilde 

dönüştüğü belirtilmiştir. Özellikle, bu dönüşüme neden olan ve dünyanın merkezi 

olduğu algısını yaratan, mutlak gücü elinde tutmaya çalışan, ekonomiyi 

yönlendirmeye çalışan ve içselleştirdiği kültürel değerleri yaymak isteyen Batı'ya 

karşı çeşitli eleştiriler geliştirilmiştir. Batı'nın benimsediği sömürge stratejileri ve 

değerlerinin insan yaşamını, kendi coğrafyası dışındaki tüm bölgeleri etkilediği ve 

hatta sanatsal faaliyetler aracılığıyla meşru zeminlere dayandırarak kendini yüceltme 

girişimlerinde bulunduğu açıklanmıştır. Bu bağlamda, küreselleşen dünya 

çerçevesinde modernite ve demokratikleşmeyi öğretmeyi amaçlayan ve hegemonyası 

altında tutmaya çalıştığı coğrafyaları sömürmek isteyen Batı'nın sömürge sonrası 

direnişle karşı karşıya kaldığı belirtilmiştir. 

Bhabra (2015: 29), Rethinking Modernity: Post-colonialism and the 

Sociological Imagination adlı kitabında, modernite fikri üzerine sosyal teori ve 

çağdaş sosyolojiye yeni bir temel getirmektedir. Sömürgeci ilişkilerle gelişen Avrupa 

modernitesini eleştirmekte ve modernizasyonun sürekliliğiyle ilişkilendirilen 

Euromerkezci, baskın anlatıların karşısında "bağlantılı tarihler" terimini ortaya 

koymaktadır. Böylece, tarihsel sosyolojinin inşasını evrensel bir boyuta taşıyan 

çalışma, aynı zamanda Sanayi Devrimi, Fransız Devrimi ve Rönesans gibi 

hareketlere dayanan modernite literatürünün yarattığı mitlerin kökenlerini de 

belirlemektedir. Tarihsel anlatıların kurgu olduğu görüşünün yanılgısını işaret 

ederek, edebiyatın üretim koşullarından bağımsız olarak yorumlanmaması gerektiği 

belirtilmektedir. Öte yandan, alternatif tarih yazımı ve küresel-bütünleşik karakter 

kazanma eylemleri de vurgulanmakta, bilgi üretiminin politik boyutunun işleyişi 

değerlendirilmektedir. 

Whitlock (2015: 94), Post-colonial Life Narratives: Testimonial Transactions 

adlı kitabında, 1789 ile 1852 yılları arasında üretilen edebiyatı, sömürgeci tanıklık ve 

onlara tanıklık eden çağdaş eserler çerçevesinde analiz etmektedir. Bu çalışma, 

çağdaş edebiyatı yaşam anlatıları aracılığıyla sömürge sonrası bağlamda 

incelemektedir. Yaşam anlatıları, 18. yüzyılın sonlarında kölelik sistemine maruz 



27 

 

 

kalan Afrika, Karayipler, Avustralya, Filistin ve Hindistan gibi coğrafyaların 

sömürgecilik hikayelerine odaklanan metinleri takip etmektedir. Sömürgeleştirilmiş 

halkların yaşadığı baskı, şiddet, sosyal adaletsizlik, soykırım, mülksüzleştirme, taciz 

savaşları ve kültürel parçalanma gibi deneyimlere odaklanarak, tanıklarla yakın 

bağlar kurmayı amaçlamaktadır. Sömürge sonrası yaşam anlatılarının getirdiği 

eleştirel varsayımlar ve dinamik edebiyatın, hayali coğrafyaların kriterlerini 

oluşturan problematikleri analiz etmektedir. 

Young (2016), Post-colonialism: An Historical Introduction adlı kitabında, 

sömürge sonrası terimini tarihsel ve teorik boyutlarıyla analiz etmektedir. Sömürge 

sonrası teriminin Afrika, Asya, Avrupa ve Latin Amerika'daki anti-sömürgeci 

eylemler aracılığıyla ortaya çıkışını incelemekte, bölgelerin mücadelesine öncülük 

eden Fanon, Cabral, Gandhi, Nkrumah, Mao ve diğerlerinin çalışmalarını 

değerlendirmekte ve kadın aktivistlerin rolüne dikkat çekerek kapsamlı bir analiz 

yapmaktadır. Ayrıca, kültürel bağlamda mevcut Euromerkezci bilgi anlayışından ayrı 

durmadan, sömürge sonrası eleştirinin radikal politik yönünü geliştirmektedir. 

Evrensel ölçekte sosyal adaleti sağlama hareketlerini, anti-sömürgeci eylemlerin 

deneyimlerinden yararlanmayı ve bu yönde eleştiriler çizmeyi vurgulamaktadır. 

1.2.3. Post-Kolonyal Çalışmalarda Irk, Etnisite ve Kimlik Kavramları  

Frantz Fanon, Aimé Césaire ve diğer birçok düşünür ve yazarın post kolonyal 

dönemde hassasiyetle üzerinde durduğu konular, ırk, etnisite ve kimlik olgularıdır. 

Irk ve kimlik, Afrika'daki ulusal bağımsızlık hareketlerinin, sömürge sonrası 

çalışmaların ve Amerika'daki birçok ayaklanmanın kökeninde yer alan temel 

olguların başında gelmektedir. 1890'larda, ırk kavramını anlamak için baskın 

paradigma, biyolojik ve fizyolojik olgulara dayanan bir kriter içermekteydi. 

Introduction Cultural Theory kitabında, o dönemde ırkın anlamının doğrudan 

biyolojik özelliklere dayandığı anlaşılmaktadır. Irkın, nesnel, fiziksel farklılıklara 

dayanan ve davranışsal özelliklerin büyük ölçüde biyolojik olgulardan türediği bir 

olgu olduğu geniş çapta kabul görmüştü (Riley ve Smith, 2016: 48). Irkçılık, 

yabancılaşma ve ırksal özellikleri dikkate alan sömürge sonrası çalışmaları daha iyi 

incelemek için, ırk ve ırkla ilişkili terimleri analiz etmek büyük önem taşımaktadır.   

 



28 

 

 

Loomba'ya göre, anlamsal olarak ırk ve etnisite sıklıkla birbiriyle iç içe 

geçtiği için birbiri ile karıştırılmaktadır. Loomba, ırkın biyolojik ve genetik 

farklılıkları temsil ettiğini ve zamanla anlamı karmaşık hale gelen ırk kavramının 

analizinin her zaman tartışmalı olduğunu belirtmektedir. Biyolojik özelliklerden 

antropolojik araştırmalara kaymış olsa da, ırk, insanların kimliğini belirlemek için 

kullanılan kriterlerden biridir. Özellikle ten rengi, ırk kategorisi için ayırt edici bir 

özelliktir (Loomba, 2015: 105).   

Van Dijk’e göre sömürgeciliğin yayılmasıyla birlikte, ırk kavramı, ilkel 

olarak görülen yerli halkları kontrol etmenin bir anahtarı haline gelmiştir. Daha 

sonra, ırk bir tür güç gösterisine dönüşmüş ve insanlar belirli kategorilere 

yerleştirilmeye veya sınıflandırılmaya başlanmıştır. Özellikle sömürgeciliğin 

hızlanmasıyla birlikte, ırk artık biyolojik bir olgu olmaktan çıkmış ve insanların 

kendilerinden utanç duyduğu hatta nefret ettiği bir kavram haline gelmiştir. Irk 

kavramına olan yoğun ilgi, sömürgecilikle birlikte yeni bir boyut kazanmıştır. Genel 

olarak, ırk için ilk kriter, yerli halkların ten rengiydi ve bu, onları sömürgeci 

Avrupalı halklardan ayırt etmek için kullanılmıştır. Sonraki kategorizasyon, birçok 

fiziksel özelliği kapsayacak şekilde genişletilmiş ve bu durum ırkçılığın önünü 

açmıştır (Van Dijk, 2015: 19).   

Andrew Heywood, Political Ideologies adlı kitabında, ırkı ten rengi, saç rengi 

ve kan grubu gibi fizyolojik özellikler olarak tanımlamkatdır. Bu özellikler sabit ve 

değişmez olarak kabul edilir; dolayısıyla insanlar, zamanla başka bir ülkenin 

vatandaşı olsalar bile genetik özelliklerini, yani ırksal özelliklerini değiştiremezler. 

Sömürgeciliğin pekişmesiyle birlikte, insanlar ten rengine göre sınıflandırılmaya 

başlanmıştır. Siyah ten rengine sahip insanlar "siyah", Avrupalılar "beyaz" veya 

Asyalılar "kahverengi" olarak tanımlanmış ve bu durum kültürel stereotiplerin ortaya 

çıkmasına neden olmuştur (Heywood, 2016: 249).  

Sömürgecilikle birlikte, ırkın ön plana çıkarılması baskın bir sosyal özellik 

haline gelmiştir. Edebiyatta beyazlık iyi ve yüceltilmiş olarak görülürken, örneğin 

siyah ten rengine sahip insanlar kötü ve şeytani olarak görülmüştür. Frantz Fanon, 

Siyah Deri, Beyaz Maskeler adlı kitabında, beyaz olmanın nasıl yüceltildiğini ve 

"öteki"nin nasıl aşağılandığını şu şekilde açıklar ve örnekler:   



29 

 

 

"Varoluşun neredeyse bir koşulu olarak, her sömürge halkı, başka bir deyişle, yerel 

ve özgün kültürel kaynakları yok edilmiş veya toprağa gömülmüş, böylece ruhlarında 

onarılamaz bir aşağılık karmaşası yaratılmış her halk, kendisini yeni bir medeniyetin yayıcısı 

olan ulusun diliyle, yani metropolün kültürüyle yüz yüze bulur. Sömürge halkı, ana ülkenin 

kültürel standartlarını benimsediği ölçüde, ormanın ilkel, vahşi statüsünün üzerine 

çıkacaktır. Yüzünün ve dünyasının siyahlığını attığı, ormanın loş kültürünü terk ettiği ölçüde 

beyaz olacak ve bir insan olarak kabul edilecektir." (Fanon, 2016: 34-35)   

Etnisite çalışmaları da sömürge sonrası çalışmalar için önemli bir kavramdır. 

Ania Loomba, Colonialism/Post-colonialism adlı kitabında, etnisite kavramını, 

grupların ve diğer toplulukların sosyal yapıları tarafından yaratılan kimlikler olarak 

tanımlar ve bu kimliklerin bazen diğer grupları baskı altına aldığını veya 

radikalleştirdiğini belirtmektedir (Loomba, 2015: 106). Yunanca ethnos 

kelimesinden türeyen etnik kavramı, aynı coğrafyadan gelen, kültürel ve geleneksel 

özellikleri paylaşan, aynı dili konuşan veya ırksal benzerliklere sahip insanları veya 

toplulukları bir araya getiren bir özelliğe sahiptir. Toplumlardaki bireylerin etnik 

kimlikleri, içinde yaşadıkları veya büyüdükleri toplumun normları ve fikirleriyle 

beslenerek sosyalleşme sonrasında şekillenmektedir. Bu şekillenme, kişinin yaşadığı 

topluma ve toplumun normlarına göre değişmektedir. Etnik kimliğin oluşumundaki 

faktörler değişkenlik gösterdiği için, bazı toplumlarda coğrafi benzerlikler, kan 

bağları veya aynı ırksal özellikler ön plana çıkarken, diğer toplumlarda ortak dil, 

ortak hedefler veya ortak çıkarlar bir adım öndedir. Dolayısıyla, etnik kimlik bir 

aidiyet duygusu, bir tür sahiplik ve psikolojik bağ meselesidir (Yılmaz, 2007: 3).  

Etnik kimlik, bireylerin sosyal ve kültürel kimliğini de belirlediği için, bu 

kadar önemli ve hassas bir konu olmasının nedeni, kimlik ve benlikle, yani aidiyet 

duygusuyla iç içe geçmiş olmasıdır. Bu hassas doku incindiğinde veya 

bozulduğunda, genellikle bireylerin içsel bağlılığını doğrudan etkileyeceği için 

çatışmalar ortaya çıkmıştır. Çatışmaların kökeni, toplumlarda bir etnik grubun diğer 

bir etnik gruba karşı baskıcı yaklaşımlarında, baskın bir karaktere sahip olmasında 

veya zorbalık yoluyla gelişen maddi ve manevi yıkıcı hareketlerde yatmaktadır. 

Başka bir deyişle, etnik çalışmalar, bir toplumda bir veya daha fazla baskın ve etkili 

etnik grubun diğer etnik gruplara yönelik baskı ve aşağılama eylemleri nedeniyle, 

ezilen grupların seslerini duyurmak için devlet otoritesine ve baskıcı gruplara karşı 

ayaklanmalar ve harekete geçme eylemleridir. Ayaklanma, ezilen gruplar için bir 



30 

 

 

yöntem olduğundan, bu tür etnik grupların etnik kökeni genellikle ortak geçmişe, dile 

veya kültüre sahip bireylerden oluşur. Etnik bir çerçeve içinde grupların bir araya 

gelmesi ve baskı, aşağılama ve insan haklarına aykırı eylem ve davranışlar karşısında 

birlik olmaları önemlidir çünkü ortak örgütlenme ve deneyimler, empati duygusu 

içinde aynı psikolojik bağı kurar. Bu psikolojik bağı ve empatiyi kuran şey, ifade 

edilmeme durumudur. Muzaffer Ercan Yılmaz, Soğuk Savaş Sonrası Dönemde Etnik 

Çalışmalar: Etnik Çalışmaların Nedenleri ve Etnik Barışın Kurulması adlı kitabında 

bu ifade edilmeme durumunu şu şekilde özetler:   

"Bazı durumlarda bu ifade edilmeme, etnik dilin tanınmaması veya yeterince 

kullanılmaması şeklinde kendini gösterebilir. Bazı durumlarda ise etnik kültürün kısıtlanması 

şeklinde ortaya çıkabilir. Ancak bu durumların kesiştiği ve gerilimi körüklediği nokta, belirli 

bir devletin sınırları içinde bir veya daha fazla etnik grubun siyasi ve kültürel üstünlüğü ve 

bu ayrıcalığı diğerlerini bastırarak sürdürme arzusudur. Doğal olarak, bu durum azınlık 

gruplarının tepki göstermesine ve eşit haklar mücadelesinin etnik çatışma şeklinde kendini 

göstermesine neden olur." (Yılmaz, 2007: 7-8)   

 

Etnik çatışmalar, bir neden-sonuç ilişkisinden doğmaktadır. Önceki paragrafta 

belirtildiği gibi, nedenler, baskın grupların ve diğer grupların toplumda kendilerini 

ifade etme ayrıcalıklarından mahrum bırakılmasıdır. Sonuç olarak, bu tür bir 

mahrumiyet ve her türlü kısıtlama, etnik çatışmaların ortaya çıkmasına neden 

olmaktadır. Etnik çatışmaların en yoğun yaşandığı dönem genellikle İkinci Dünya 

Savaşı sonrası dönemdir ve özellikle ulusal bağımsızlık mücadelesinin verildiği 

Üçüncü Dünya ülkelerinde Afrika, Asya ve Güney Amerika gibi kıtalarda oldukça 

şiddetli bir şekilde yaşanmıştır. Bu dönemde etnik çatışmaları körükleyen şey, 

teknoloji ve ulaşım alanındaki gelişmeler sayesinde toplulukların birbirlerinin farkına 

varması ve bilgi alışverişinde bulunmasıydı. Bu durum bazen konferanslar ve açık 

oturumlar aracılığıyla yayılırken, bazen de medyanın kullanımı oldukça etkili 

olmuştur. Bilgi alışverişi, insanları harekete geçirmek ve bilinçlendirmek için bir 

yöntem yaratmıştır. Etnik çatışmaların merkezindeki insanlar, bu sayede hak ve 

özgürlük talep edebildi. Özgürlük, adalet ve eşitlik gibi birincil öncelikli taleplerin 

yanı sıra, toplumda baskın grup dışında kalan çeşitli ve farklı gruplar, ayrımcılığa ve 

ırkçılığa maruz kaldığı için etnik çatışmaların merkezindeki temel sorun ayrımcılık 

ve ayrımcılığın beraberinde getirdiği çeşitli önyargılardır (Wimmer, 1997: 635). 



31 

 

 

Toplumdan dışlanan, izole edilen veya bir şekilde toplumla bağlarını koparan 

insan gruplarına baktığımızda, bu grupların toplumdaki otoriter grupların baskısı 

nedeniyle toplumlarından uzaklaştığını görebiliriz. Çoğu zaman, bu uzaklaşma, 

benlik ve kimlik duygusuna zarar veren farklı bir boyut kazanır. Ayrımcılığın en 

belirgin biçimi, yasal ayrımcılıktır. 

İç Savaş'tan sonra, 1870'te 15. değişiklik kabul edildi. Bu değişiklik, renk, ırk 

veya önceki kölelik durumu ne olursa olsun herhangi bir erkeğin oy kullanma 

hakkının reddedilmesini geçersiz kıldı. ABD Anayasası'nın 15. Değişikliği, Afrika 

kökenli Amerikalı erkeklere yasa gereği oy kullanma hakkını garanti etti, ancak yasal 

haklarına rağmen yasal ayrımcılığa maruz kalmışlardır. Özellikle ırkçı hareketlerle 

birlikte, bu tür ayrımcılık Amerika'nın Güney eyaletlerinde devam etmiştir. Sonraki 

yıllarda, Afrika kökenli Amerikalıların oy kullanma hakları, oy vergileri ve 

okuryazarlık testleri gibi ayrımcı önlemlerle sabote edilmiştir. Bu ayrımcılıklar, 

1965'teki Sivil Haklar Hareketi'ne kadar devam etmiştir. Bu tür ayrımcılıklar, 

zamanla toplumu böldü ve 1960'ların damgasını vuran ABD'deki Sivil Haklar 

Hareketi gibi tepki veya isyan hareketlerinin ortaya çıkmasını tetiklemiştir (Sears ve 

diğerleri, 2000: 61-63).   

Muzaffer Ercan Yılmaz, bu tepkinin boyutunu şu şekilde açıklar: Yılmaz, 

uzun bir süreye yayılan ayrımcılığın önce azınlık gruplarında bir sosyal travmaya, 

ardından statükoyu değiştirmek için bir isyana dönüştüğünü savunmaktadır. Uzun 

vadede, ayrımcılık baskın etnik gruba karşı çevrilmiş bir silah haline gelir ve gruplar 

arası çatışma genellikle bu temelde gerçekleşir (Yılmaz, 2006: 279).   

Soğuk Savaş yıllarında süper güç olma yolunda öncü bir rol oynayan, siyasi 

ve ekonomik alanda yeniliklere imza atan, teknoloji alanında ilerlemeler kaydeden ve 

uzay çalışmaları ile nükleer enerji alanındaki yenilikleriyle döneme damgasını vuran 

Amerika Birleşik Devletleri'nin, sosyal düzende aynı istikrarı ve etkiyi yaratıp 

yaratmadığı hala tartışmalı bir konudur (Sharma, 2009: 119). Soğuk Savaş 

Amerika'sındaki ilerleme, sosyal düzeni uyumlaştırma konusunda geçerli değildi. 

Özellikle 1960'larda, sosyal düzeni kökten değiştirecek devrim niteliğinde olaylar 

yaşandı ve bu olaylar, siyahilerin Amerikan toplumuna ve toplumun yarattığı yasalar 

tarafından desteklenen ırkçılığa karşı bir isyanı ve tepkisiydi. Bu tepkiler bazen pasif 



32 

 

 

direnişten şiddet eylemlerine dönüşebilir. Bunun en iyi örneği, 1960'larda siyahlara 

yönelik ayrımcılığa karşı iki siyahi lider olan Malcolm X ve Martin Luther King'in 

yaklaşımlarıdır. Bu süreçte Malcolm X, Amerikan toplumunda ayrımcılık ve 

önyargılar nedeniyle arka plana itilen Afrika kökenli Amerikalılar için şiddeti bir 

direniş yöntemi olarak önermiştir. Aynı zamanda Martin Luther King, pasif direniş 

yöntemini (açık oturumlar, sessiz protestolar ve oturma eylemlerini içeren direniş 

yöntemi) öngörmüştür. Onun pasif direniş yöntemi, avantajlı görülen grubun, çözüm 

olarak öne sürülen faaliyetler karşısında, ister pasif direniş ister şiddet öngören 

hareketler olsun, kendilerini dezavantajlı hissetmelerine neden olan gruba karşı 

harekete geçmesinin nedenidir (Huggan ve Law, 2022: 137-138).   

Innes'e göre, ayrımcılığın bir uzantısı önyargılardır. Önyargılar tehlikelidir 

çünkü bireylere kimliklerine zarar verebilecek bir perspektifle yaklaşır. Özellikle 

toplumdaki azınlık gruplarının insani değerlerine yönelik eylemler, onları toplumdan 

izole eden aşağılayıcı davranışlar ve söylemler nedeniyle baskın gruplar için cesaret 

vericidir; böylece azınlık grupları üzerinde belirli bir otorite kurma gücüne 

ulaşabilirler. Ayrıcalıklı gruplar lehine ayrımcılık yapan otorite, azınlık bireylerini 

kendilerinden aşağı görme eğilimindedir. Bu tutum, beyaz Avrupalıların diğer 

ırklardan insanları küçümsemesi ve Batı değerlerini ve yargılarını üstün ve ayrıcalıklı 

görmesi örneğinde görülebilir. Önyargılar burada devreye girer. Baskın grup için 

azınlıklar, insan olmayan gruplardır. Kendilerini geliştiremedikleri ve ilkel kaldıkları 

için, üstün olan grup onları kaçınılmaz olarak domine edecektir (Innes, 2006: 182). 

Bu örnekten yola çıkarak, önyargıların değerlendirilmesi ve analizi, sömürge sonrası 

çalışmalar için büyük önem taşımaktadır. 

Önyargıların merkezinde ırk ve etnisiteyi incelemenin yanı sıra, kavramların 

karşıtlıklarını da analize dahil etmek gerekir. Siyah-beyaz, aydınlık-karanlık, iyi-

kötü, ilkel-uygar, çatışma-kabul ve bölünme-bütünleşme gibi ikili karşıtlıkların yanı 

sıra, Doğu-Batı çatışması da sömürge sonrası çalışmalarda bir alt başlık olarak ortaya 

çıkmaktadır (Growley, 1998: 294). Bu bağlamda, baskın grupların kendilerini 

azınlıklardan üstün görmelerinin alt yapısal temellerinin neler olduğu sorusu akıllara 

gelmektedir. 

 



33 

 

 

Alt yapı, önyargıların temelini oluşturmakta ve öncelikle soyut anlamda 

renklerin çatışmasından kaynaklanmaktadır. Çatışma, sömürge sonrası çalışmalar 

için yabancı bir kavram değildir çünkü Soğuk Savaş dönemini yansıtan 

kavramlardan biridir. Sömürge sonrası çalışmalardaki her karşıt kavram, içinde bir 

çatışma unsuru barındırmaktadır. Ayrımcılık ve ırkçılık söylemlerindeki önyargıyı 

besleyen karşıt kavramlardan biri olan beyaz-siyah söylemi dikkat çekicidir çünkü 

edebiyatta beyaz renk iyiliği ve masumiyeti temsil ederken, siyah renk kötülüğü ve 

karanlığı ifade eden olumsuz anlamlar taşımaktadır. Bu kullanım sömürge sonrası 

çalışmaların içeriğine uygulanacak olursa, beyaz Batı medeniyetini, yerleşik bir 

medeniyet algısını ve yüksek kültürü simgelerken, siyah özellikle Afrika toplumları 

olmak üzere Batı medeniyetinin gerisinde kalmış ilkel medeniyetleri simgeler. Bu 

şekilde, Batı medeniyeti kendini diğer medeniyetlerden üstün görerek, ilkel olarak 

adlandırdığı toplumlara medeniyet götürme görevini üstlendi ve bu durum zamanla 

Doğu-Batı çatışmasını doğurmuştur. Sömürgeciliğin ilk dönemlerinde Batı, yani 

Avrupa, bu davranışı bir görev olarak görmüştür. Ancak 20. yüzyıldan itibaren bu 

görevi Sovyet Rusya ve Amerika Birleşik Devletleri'ne devretmiştir. Beyaz olmanın 

üstün, siyah olmanın ise aşağı görüldüğü bir çağda, Frantz Fanon'un Siyah Deri, 

Beyaz Maskeler adlı kitabı, dönemin bu bakış açısını en uygun şekilde ifade eder 

(Fanon, 2016: 394). 

Fanon'un eserinin başlığı olan Siyah Deri, Beyaz Maskeler anlamlıdır. Kitabın 

başlığından da anlaşılacağı gibi, Fanon, siyah ten rengi ve deri rengi nedeniyle ırkçı 

eylemlere maruz kalan çoğu Afrikalı arkadaşının, onları zulmeden beyazların 

dünyasına uyum sağlama çabalarını eleştirmektedir. Bu nedenle, kitabında siyah 

benliklerinin içinde taktıkları beyaz maskeyi ironik bir şekilde eleştirmektedir. 

Siyah-beyaz olgusunun yarattığı önyargılar, kaçınılmaz olarak etnik çatışmaların 

tetikleyicisi olmuştur. Ancak çatışmanın merkezinde, bir diğer tartışmalı ve karşıt 

kavram olan Doğu-Batı karşıtlığı yer almaktadır.   

Doğu-Batı çatışması kavramının en derin analizini şüphesiz Oryantalizm 

kitabının yazarı ve Oryantalizm teriminin teorisyeni Edward W. Said yapmıştır. 

Edward Said, sömürge sonrası çalışmalar alanında Doğu-Batı analizini yorumlayan 

ve öncülük eden önde gelen isimlerden biridir. Oryantalizm kitabında Said, Batı'nın 

Doğu'yu nasıl şekillendirdiğini ve bu şekillendirmeden ne ölçüde yararlandığını 



34 

 

 

derinlemesine analiz etmektedir. Said'in çalışması, sömürgeciliği söylemler ve 

temsiller üzerinden ele almaktadır. Bu nedenle, birçok disiplin ve akademiden destek 

aldığı gibi olumsuz eleştiriler de almıştır. Said'in kitabında, Doğu'nun imgesi Batı 

tarafından egzotik, uzak ve mistik olarak insanların hafızasına kazınmıştır. Zamanla 

bu imge, Batı'nın Doğu'yu bu şekilde algılamasına yol açmış ve Doğu'da Avrupa'nın 

baskın güç olmasının doğal olduğu fikrini kabul ettirmiştir. Bu imge aynı zamanda 

yerli halkların sömürülmesine de yol açmıştır. 

Said için oryantalizm, Avrupa'nın yaşamında özel bir yere sahip olan Doğu'yu 

tanımlama girişimidir (Parla, 2018: 20). Said'e göre, Batı Doğu'yu istediği gibi 

tanımlayarak onu mistik bir resme dönüştürür. Bu tanımlama ile zihinlerde yaratılan 

Doğu miti sayesinde oradaki toprakları fethetme görevini kendine bir misyon ve 

vizyon olarak görür. Jale Parla, Hakimiyet, Oryantalizm ve Kölelik adlı kitabında, 

Said'in oryantalizm kavramının sömürgecilik çalışmaları içinde siyasi ve ekonomik 

boyuta yeni bir anlam kattığını vurgulamaktadır. Bu kavramla gelen yeni anlam, 

sömürge sonrası çalışmaların bel kemiği olarak kabul edilecek türden değişikliklerin 

habercisidir. Önem kazandıkça ve hızlandıkça, her şeye birçok kavramdan olaylara 

kadar farklı açılardan bakmak gerekliliği doğmuştur. Siyasi ve ekonomik 

tahakkümün yanı sıra, kimlik politikaları da en az onlar kadar önemli hale gelmiştir.   

Doğu egzotizm, ötekilik veya yabancılık olarak bir mit haline getirildiğinde, 

sömürge çalışmaları ışığında coğrafi uzaklık anlamında, Avrupa'dan binlerce 

kilometre uzakta bir bölge olarak görülebilir. Buna karşılık, sömürge sonrası 

çalışmalar çerçevesinde Doğu'nun imgesi neredeyse kamufle edilmiş ve daha soyut 

bir anlam kazanmıştır. Coğrafi özellikleri veya içerdiği zenginliklerin ötesinde, 

insanların zihninde ona biçilen rol farklıdır. Doğu artık sadece zenginliklerin 

bulunduğu bir bölge değil; aynı zamanda orada yaşayan ve ilkel olarak adlandırılan 

yerli halkları medenileştirme sürecini de içermektedir. Beyazlık üstünlüğü 

simgelerken, öteki olarak etiketlenen yerli halklar artık "öteki"dir. Önyargıların 

başlangıç noktasındaki Doğu-Batı ayrımının yarattığı imgenin arkasında bir 

gerçeklik olduğunu söylemek yanlış olmaz. Doğu mitinin kullanımıyla yayılacak 

olan ırkçı söylemler ve etnik çatışmalar, Batı için bir silah haline gelecektir (Wisker, 

2006: 19).   

 



35 

 

 

Doğu-Batı çatışmasından türeyen diğer ikili karşıtlıklar da ortaya çıkmıştır. 

Batı kendini rasyonel olarak görürken, Doğu irrasyonel olarak tasvir edilmiştir. Batı 

medeniyetin öncüsü olarak görülürken, Doğu geri kalmış ve zayıf olarak 

resmedilmiştir. Bu analojilerin sonuçları, Doğu-Batı çatışmasında Batı'nın öncü, lider 

ve sorun çözücü olarak tasvir edildiğini göstermektedir. Batı'nın Doğu'yu bu şekilde 

yorumlamasının en önemli nedenlerinden biri, Batılı gezginlerin, maceracıların veya 

kaşiflerin seyahatleri sırasında halkların zihninde Doğu'nun efsanevi bir mit olarak 

yer etmesidir. Said, Doğu hakkında söylenenlerin veya aktarılanların Doğu'ya dair 

farklı bir imge yarattığını ve Batı'nın Doğu'yu sömürmesi için bir gerekçe 

sağladığını, Batı'nın da bu gerekçeyi kullanarak payını almakta gecikmediğini 

vurgulamaktadır (Arisaka, 1997: 548). Said'e göre bu imge, Batı kültürünün Doğu 

üzerinde cilaladığı bir hakimiyet ve güç ilişkisinin parçası haline gelmiş ve bu süreç 

kimlik değişimlerini beraberinde getirmiştir. Said'in açıklamaya çalıştığı gibi, 

Doğu'nun imgesi yanlıştır ve yanlış gözlem ve aktarımın trajik bir sonucuydu, bu 

nedenle Batı'nın yarattığı Doğu tanımı ve Doğu'ya atfedilen özellikler geçersizdir. 

Yaratılan yanlış bir mit, sadece kendi olmayanların kontrolü için bir örtüdür. Said'e 

göre, Batı Doğu'yu daha az gelişmiş olarak tanımlayarak etki alanını genişletmeye 

çalışmıştır. Doğu miti, Avrupa'nın toprak alanını genişletmesi, artan nüfusuna yer 

bulması ve etki alanını büyütmesi için sınırsız bir kaynak anlamına gelmektedir. 

Çizilen imge, Batı'nın gerçek amaçlarını gizlemek için güzel ve süslü bir maskeye 

benzemektedir (Hsieh, 1997: 9). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



36 

 

 

2. POST-KOLONYAL KURAMDA KİMLİK SORUNSALI 

2.1. Kimlik Kavramının Tanımı Ve Önemi 

Erik Erikson, Identity: Youth and Crisis (Kimlik: Gençlik ve Bunalım) adlı 

kitabında, “kimlik” ve “kimlik bunalımı” terimlerinin bir yandan o kadar geniş 

kapsamlı olduğunu, bu nedenle tanımlanmalarının yetersiz kalacağını, çünkü çok 

çeşitli fikirleri içerdiklerini; diğer yandan ise psikanalitik ölçümler için 

kullanıldıklarında o kadar dar anlamlı hale geldiklerini, bu durumda da tanımlarının 

anlamını yitireceğini belirtmektedir (Erikson, 1968: 15). Jackson (2006: 79) da 

benzer şekilde, “kimliğin kolayca tanımlanamayacağını” ifade etmektedir. 

Erikson’un bu iki terimi hem çok geniş hem de çok dar bulması, kimlik ve kimlik 

bunalımı kavramlarının unsurlarını, yönlerini ve bu kavramlarla ilişkili zihinsel 

süreçleri, fikirleri ve faktörleri kapsayan ayrıntılı bir açıklama gerektirmektedir.   

Oxford İngilizce Sözlüğü’ne göre, “kimlik” kelimesi, “bir kişinin veya şeyin 

her zaman veya her durumda aynı kalması; bir kişinin veya şeyin kendisi olma ve 

başka bir şey olmama durumu veya gerçeği” anlamına gelmektedir (OED, 

“Identity”). İnsan kimliğinin incelenmesiyle ilgilenen psikoloji dalı, “ego psikolojisi” 

olarak bilinir (Kazdin, 2000: 235), çünkü psikanalize göre ego, insan zihninde 

kimliğin oluşumundan sorumlu olan kısımdır (Engler, 2013: 66). Stephanie Taylor 

(2014: 933), “kimlik” teriminin birçok farklı kullanımının onu tanımlamayı 

zorlaştırdığını belirtmektedir. Kimliğin, “Ben kimim?” sorusuna verilen herhangi bir 

cevabı içerdiğini ve bir kişinin bir gruba bağlılığı veya ondan kopuşu açısından 

tanımlanabileceğini ifade etmektedir. Sosyal bilimler genelinde, “kimlik” kelimesi, 

bir bireyin kendini nasıl anladığını ve diğer bireyler tarafından nasıl tanındığını 

açıklamak için genel bir terim olarak kullanılmaktadır. Ayrıca, “istikrarlı bir benlik 

duygusunu, sosyal ve cinsel rollere bağlılığı ve yaşamın amacı ve anlamına dair 

inançları” ifade etmektedir (Matsumoto, 2009: 246). Bonnie Strickland (2001: 322), 

kimliği “bir kişinin kim olduğuna dair zihinsel temsili” olarak tanımlamaktadır.  

Daha ayrıntılı bir tanım ise Gary Vandenbos (2015) tarafından sunulmaktadır. 

Vandenbos’a göre, “kimlik” terimi, bir bireyin kendini tanımlama duygusunu ifade 

eder ve bu duygu (a) başka hiçbir kişiyle tamamen paylaşılmayan bir dizi fiziksel, 

psikolojik ve kişilerarası özellikten ve (b) bir dizi aidiyetten (örneğin, etnik köken) 

ve sosyal rolden oluşmaktadır. Kimlik, bir süreklilik duygusunu, yani bir kişinin dün 



37 

 

 

veya geçen yıl olduğu kişiyle bugün aynı kişi olduğu hissini içermektedir (fiziksel 

veya diğer değişikliklere rağmen). Bu duygu, kişinin beden duyumlarından, beden 

imajından ve anılarının, hedeflerinin, değerlerinin, beklentilerinin ve inançlarının 

benliğe ait olduğu hissinden kaynaklanır. (Vandenbos, 2015: 519)   

Kimlik arayışı ve oluşumu, bireyler için temel bir ihtiyaç ve sağlıklı bir 

kişilik için gerekli bir unsurdur. Barbara Engler (2013:2 ), Personality Theories 

(Kişilik Teorileri) adlı kitabında, çocukların çok erken bir aşamada kimlik arayışına 

başladıklarını ve büyüdükçe ve yetişkinlik dönemine girdikçe, elde ettikleri kimliği 

sürekli olarak gözden geçirme ve yansıtma misyonunu üstlendiklerini belirtmektedir. 

Kimlik, her bireyin zihinsel olarak sağlıklı, istikrarlı ve tam olarak gelişmiş bir 

kişiliğe ulaşmak için yerine getirmesi gereken altı temel ihtiyaçtan biri olarak kabul 

edilmektedir (Engler, 2013: 125). Papalia, Olds ve Feldman (2009:7), Human 

Development (İnsan Gelişimi) adlı kitaplarında, “ergenliğin temel gelişimsel 

görevinin kimlik arayışı – kişisel, cinsel ve mesleki – olduğunu” vurgulamaktadır. 

Ergenler fiziksel olarak olgunlaştıkça, ebeveyn yuvasından ayrılmaya hazırlanırken 

bazen çelişkili ihtiyaçlar ve duygularla başa çıkmak zorunda kalırlar. Duane ve 

Sydney Schultz (2005: 187), “benzersiz bir birey olarak bir kimliğe sahip olmanın 

temel bir insan ihtiyacı olduğunu” belirtmektedir. Bir kişide kimliğin eksikliğinin 

sonuçları oldukça olumsuz olabilmektedir. Alman sosyal psikolog Erich Fromm 

(2002), The Sane Society (Sağlıklı Toplum) adlı kitabında, kimlik oluşturmanın her 

birey için zorunlu bir ihtiyaç olduğunu ve bu ihtiyaç karşılanmadığı takdirde 

insanların delireceğini ve bunun da sağlıksız bir toplum yaratacağını ifade 

ermektedir. Fromm’a göre, kimlik sahibi olma ihtiyacı, hayatta kalma ihtiyacından 

bile daha güçlüdür.  

Kimlik duygusu sorunu, genellikle anlaşıldığı gibi yalnızca felsefi bir sorun 

veya yalnızca zihin ve düşünceyle ilgili bir sorun değildir. Kimlik duygusuna sahip 

olma ihtiyacı, insan varoluşunun koşullarından kaynaklanır ve en yoğun çabaların 

kaynağıdır. “Ben” duygusu olmadan akıl sağlığımı koruyamayacağım için, bu 

duyguyu elde etmek için neredeyse her şeyi yapmaya hazırımdır. Statü ve uyum 

sağlama tutkusunun ardında bu ihtiyaç yatar ve bazen fiziksel hayatta kalma 

ihtiyacından bile daha güçlüdür. İnsanların, sürünün bir parçası olmak, uyum 

sağlamak ve böylece bir kimlik duygusu kazanmak için – bu duygu yanılsamalı olsa 



38 

 

 

bile – hayatlarını riske atmaya, aşklarını feda etmeye, özgürlüklerinden vazgeçmeye 

ve kendi düşüncelerini kurban etmeye hazır oldukları gerçeğinden daha açık ne 

olabilir? (Fromm, 2002: 61)   

Erik Erikson’un belirttiği gibi, “Kimlik yoksunluğu cinayete yol açabilir” 

(Erikson, 1950: 216). Öte yandan, bir kimlik duygusuna sahip olmak önemlidir 

çünkü bu duygu, temel bir motivasyon kaynağı ve eylem ile davranış için bir çağrı 

işlevi görür. Daphna Oyserman (2015:8-9), “bir kimlik (ve onun davranış üzerindeki 

etkileri) akla geldiğinde, insanların bu kimlikle uyumlu şekilde hareket etmeyi tercih 

ettiğini” belirtmektedir.   

Görüldüğü gibi kimlik hakkındaki bu açıklamalar, kimliğin bireysel ve 

toplumsal yaşamda ne kadar merkezi bir role sahip olduğunu ortaya koymaktadır. 

Dolayısıyla kimlik, yalnızca bireyin kendini tanımlamasıyla sınırlı değil, aynı 

zamanda toplum içindeki konumunu, aidiyetlerini ve geleceğe dair hedeflerini de 

şekillendiren dinamik bir süreçtir. Kimlik oluşumu, bireyin hem içsel dünyasında 

hem de dış dünyayla etkileşiminde sürekli bir gelişim ve dönüşüm halindedir. Bu 

nedenle, kimlik kavramı, psikolojiden sosyolojiye, felsefeden edebiyata kadar birçok 

disiplinin ilgi alanına girmekte ve insan varoluşunun temel sorularına ışık 

tutmaktadır. 

2.2. Kimlik Türleri ve Tarihsel Kökenleri   

Psikologlar, bireylerde dört farklı kimlik türünü kapsam açısından ayırt 

etmektedir: kişisel kimlik, ilişkisel kimlik, grup kimliği ve kolektif kimlik. Bu kimlik 

türlerinin kökleri insanlık tarihine kadar uzanmaktadır. Fromm’a (2002) göre, kimlik 

türlerinin ortaya çıkışı, Orta Çağ Avrupası’ndaki feodal sisteme dayanmaktadır. Bu 

sistemde bireylerin kimliği, ya bir lord ya da bir köylü olarak önceden belirlenmişti. 

Feodal sistemin çöküşünden sonra insanlar kendilerini bir kimlik boşluğunda 

bulmuşlardır ve dolayısıyla bir kimlik edinmeyi düşünmek zorunda kalmışlardır. 

Fromm, bu boşluk durumunun, Fransız filozof René Descartes’ı (1596-1650) 

“Cogito, ergo sum” (Türkçeye “Düşünüyorum, öyleyse varım” olarak çevrilir) felsefi 

özdeyişini ortaya atmaya zorladığını savunmaktadır. Az sayıda insan zor olan yolu 

seçerek bireyselciliği benimsemiş ve kendi kişisel ve benzersiz kimliklerini 



39 

 

 

oluşturmuştur. Ancak çoğunluk, kolay olan yolu tercih ederek din, millet, sınıf ve 

meslek gibi hazır kimlikler sunan gruplara yönelmiştir (Fromm, 2002: 59-60).   

Modern psikolojide kişisel kimlik, bir bireyi diğer bireylerden ayıran bir dizi 

özellik olarak tanımlanmaktadır (Matsumoto, 2009: 244). Kişisel kimlik, ilişkisel 

kimlikten farklıdır. İlişkisel kimlik, bir bireyin başka insanlarla etkileşimde 

bulunurken sergilediği özellikler bütünüdür. Örneğin, bir kişi eşiyle (veya karşı 

cinsle) etkileşimde şefkatli, arkadaşlarıyla neşeli ve yabancılarla temkinli 

davranabilir. David Matsumoto’ya (2009: 244) göre, bu durumda şefkat, neşe ve 

temkinlilik, bireyin ilişkisel kimliğinin bir parçası olarak kabul edilmektedir  

Kişisel ve ilişkisel kimliğin aksine, grup kimliği, kişilik ve kimlik oluşumu 

açısından riskler barındırmaktadır. Bir gruba tamamen uyum sağlamak, genellikle 

kişisel kimliğin kaybına yol açmaktadır. Bu durum, bireyi dış motivasyonlara ve 

fikirlere karşı pasif hale getirmekte, eleştirel düşünmeyi ve öz değerlendirmeyi 

ortadan kaldırmaktadır. Duane ve Sydney Schultz (2005: 180), “Tamamen uyum 

sağlayan insanlar kişiliklerini feda etmişlerdir. Bu benlik kaybı, kişiyi güvensizlik ve 

şüpheyle baş başa bırakır. Ayrı bir kimliğe veya kişiliğe sahip olmayan birey, bir 

otomat veya robot gibi, başkalarının beklentilerine veya taleplerine göre işlev görür. 

Bu yeni kimlik, sahte olan, yalnızca sürekli uyum yoluyla korunabilir” şeklinde 

açıklamaktadır. Bir grup ile özdeşleşme süreci, “bireysizleşme” (deindividuation) 

olarak adlandırılmaktadır. Bireysizleşen kişiler, kendilerini ait oldukları gruptan ayrı 

bir varlık olarak görmezler (Roeckelein, 1998: 135). Bu tür toplumlarda bireyler, 

kendilerini özdeşleştirdikleri grubun onayı veya rızası olmadan karar vermezler 

(Murphy ve Longo, 2009: 303). Hazır kimlik örneklerinden biri, “bir dini geleneğe 

kendini tanımlama” yoluyla oluşturulan dini kimliktir (Spitzer, 2010: 776).   

Grup kimliği, Polonyalı sosyal psikolog Henri Tajfel tarafından sosyal kimlik 

teorisinin bir parçası olarak detaylandırılmıştır. Tajfel (1984), bir grubun bireye öz 

saygı, gurur, güvenlik ve aidiyet duygusu sağladığını öne sürmektedir. Tajfel’e göre, 

sosyal kimliğin edinilmesi üç aşamada gerçekleşir. İlk aşama, “kategorizasyon” 

olarak adlandırılmaktadır. Bu aşamada birey, grubu ırk, din, meslek, eğitim geçmişi, 

etnik köken, milliyet veya benzeri kriterlere göre sınıflandırır. Kategorizasyonun 

amacı, grubu bu ilk aşamada anlamaktır. İkinci aşama, “özdeşleşme”dir. Birey, grubu 



40 

 

 

değerli olarak tanıdıktan sonra kendini bu grupla özdeşleştirmeye başlar. Bu 

özdeşleşme süreci, duygusal bağlanma ve grubun davranış kalıplarını ve zihniyetini 

taklit etmeyi içerir. Son aşama, “karşılaştırma”dır. Bu aşamada birey, artık ait olduğu 

grubu diğer gruplarla karşılaştırır. Bu aşama, kimliğin, öz saygının ve bütünlüğün 

korunması için gereklidir. Ancak rakip gruplar devreye girdiğinde önyargı ve 

düşmanlık duygularına da yol açabilir (Tajfel, 1984: 526-528). Ayrıca, “kimlik 

reddi” olarak adlandırılan duruma da neden olabilmektedir. Bu terim, bir topluluğun 

veya sosyal grubun bir bireyi üyesi olarak tanımadığı durumu ifade etmektedir 

(Matsumoto, 2009: 246).   

Bir diğer kimlik türü ise kolektif kimliktir. Kolektif kimlik, bir bireyi diğer 

bireylere benzer kılan özellikler bütünü olarak tanımlanmaktadır. Bu özellikler 

arasında cinsiyet, milliyet, dil, meslek, din, ırk ve etnik köken bulunmaktadır 

(Matsumoto, 2009: 245). Toplumsal çalkantı ve kargaşa dönemlerinde, bu kültürel 

kimlik unsurlarının varlığı tehdit altında olabilir ve “kolektif kimliğin sembollerinin 

çöküşüne” yol açabilir (Erikson, 1963: 39). Jungcu psikolojide, bir bireyin kolektif 

kimlik duygusu, insan ırkının tüm özelliklerini kapsayacak şekilde genişleyebilir. Bu 

tür bir gelişim, kişiliğin çeşitli yönlerinin bu özelliklerle bütünleşmesine yol 

açmaktadır. Carl Jung bu süreci “aşkınlık” (transcendence) olarak adlandırmaktadır 

(Engler, 2013: 76). Schlitz, Vieten ve Amorok (2007: 188), Living Deeply adlı 

çalışmalarında kimlikle ilgili bulgularını şöyle özetlemektedir: “Araştırmamız, 

dönüştürücü süreç aracılığıyla kişisel kimliğiniz ve ilgi alanınızın diğer insanları, 

gelecek nesilleri ve nihayetinde tüm doğayı kapsayacak şekilde genişlediğini 

göstermektedir”. Kolektif kimliği şekillendiren aşkınlık süreci, kişisel kimliğin 

gelişiminden sorumlu olan “bireyleşme” (individuation) sürecinin tam tersidir. 

Bireyleşme, bir bireyin özerk, bağımsız ve benzersiz hissetmesini sağlayan süreçtir 

(Hogan,vd., 1997:218). Kolektif kimlik, kültürü bir bütün olarak kapsadığı ve zamanı 

aştığı için ideal kimlik türü olarak kabul edilmektedir. Erikson (1963: 179), “kimlik 

oluşumunun temel görevlerinden birinin, geçmişi, bugünü ve geleceği birbirine 

bağlayan bir benlik duygusu yaratmak olduğunu” açıklamaktadır. Bu ideal kimlik 

durumu, bir kişinin “tüm geçmiş deneyimlere dayanarak, yeni bir zarafetle 

farkındalık ve yaratıcılık sergileme kapasitesine” sahip olduğunda 

gerçekleşebilmektedir (Erikson, 1987: 7). Erikson ayrıca bunu “varoluşsal kimlik” 



41 

 

 

olarak adlandırmakta ve bu kimlik, geçmiş, şimdi ve geleceğin entegrasyonunu 

içermektedir. Benliği aşar ve nesiller arası bağların varlığını vurgular. Bu düşünce 

biçimine ulaşmak için, bir bireyin “hipotezlere dayalı önermeler üzerinde çalışabilen 

ve olası değişkenleri ve potansiyel ilişkileri düşünebilen, bunları somut kontrollere 

ihtiyaç duymadan yalnızca düşünce düzeyinde ele alabilen” özel bir zihinsel 

kapasiteye ihtiyacı vardır (Erikson, 1968: 245). Başka bir deyişle, bir kişi, kimlik 

krizlerinin sayısız zihinsel senaryosunu ve olası çözümlerini, bunları yaşamak 

zorunda kalmadan oluşturabilir ve böylece bilgelik kazanıp sonuçları öngörebilir.  

Erikson’un açıklamalarıyla uyumlu olarak psikanalizdeki son gelişmelerden 

biri, kimliğin bir yaşam öyküsü olarak yorumlanmasıdır. Dan P. McAdams, 

Ruthellen Josselson ve Amia Lieblich (2006: 20), “Identity and Story: Creating Self 

in Narrative” adlı kitaplarında kimliği, bir bireyin geçmişi, şimdiki zamanı ve 

geleceği arasında bütünlük sağlayan bir yapı olarak görmektedir. Kimlik, “imago” 

olarak adlandırılan ve kişinin deneyimleri ve kişilerarası ilişkiler etrafında inşa edilen 

benlik imgelerinden oluşmaktadır. Kimliğin bu şekilde ele alınması, bir bireyin 

gelecekteki davranışları ve gelişen kişiliği hakkında tahminler yapmayı mümkün 

kılmaktadır. 

2.3. Kimlik Krizi  

Erikson, "kimlik krizinin babası" olarak anılmaktadır (Kazdin, 2000: 235). 

Discussions of a New Identity adlı kitabında yer alan "Kimlik Krizi" başlıklı bölümde 

Erikson (1974:34), kimlik krizi kavramının yıllar içinde etrafında oluşan çeşitli 

karmaşık yorumlar, anlayışlar ve kavramlaştırmalar nedeniyle kendisinin de bir 

krizle karşı karşıya olduğunu göstermeye çalışmaktadır. Bu nedenle, bu terimin 

doğru ve detaylı bir tanımını sunmak önemlidir.   

Psikanalizin doğuşu ve gelişiminin ardından, kimlik krizi deneyimi, bireylerin 

kişiliklerini oluşturmak ve zihinsel istikrar kazanmak için yüzleşmesi gereken normal 

bir yaşam evresi olarak kabul edilmiştir. Ancak 20. yüzyıl öncesinde, ne terim ne de 

psikoloji bilimi bilinirken, kimlik krizi yaşayan bireyler dini inanç, disiplin veya 

sağduyu eksikliği ile suçlanırdı (Hogan, 1997: 684).   

 

 



42 

 

 

Oxford İngilizce Sözlüğü'ne göre, "kimlik krizi" terimi, "bir bireyin 

olgunlaşma sürecinin bir parçası olarak, çevresindekiler ve toplumla ilişkisinde 

kimliğini oluşturma ihtiyacı nedeniyle yaşadığı, şiddeti değişen bir evre" olarak 

tanımlanmaktadır (OED, "Identity"). Spesifik bir psikolojik terim olarak "kimlik 

krizi", "ergenlik döneminde tipik olarak görülen ve bireyin toplumdaki yerini, 

amacını ve yaşam anlamını sorguladığı bir belirsizlik durumu" olarak ifade 

edilmektedir. Bu durum, genellikle ergenliğin sonlarına veya yetişkinliğin başlarına 

doğru, bireyin toplumda bir yer edinmesi ve sosyal ve cinsel rollerine bağlılık 

kazanmasıyla çözülür (Matsumoto, 2009: 246). 

Barbara Engler, Erikson'un teorisinde kimlik krizini "istikrarlı bir kimlik 

oluşturmada geçici bir başarısızlık" olarak tanımlamaktadır (Engler, 2013: 460). Bu 

kriz, tipik olarak bireyin toplumdaki rolü ve hedefleri konusunda belirsizlik, 

istikrarsızlık ve yönelim bozukluğu hissiyle karakterizedir (Sutherland, 1995: 216). 

Ergenler, bu krizi aşma çabalarında popüler figürler, pop yıldızları, film yıldızları, 

öğretmenler, kurgusal kahramanlar veya film kahramanlarıyla özdeşleşebilir veya 

aşırı özdeşleşme yaşayabilir (Strickland, 2001: 322; Harper, 2006: 60). Kimlik 

krizinin belirgin özelliklerinden biri, bireyin ebeveynlerine olan bağımlılığını 

azaltma ve arkadaşları ve akranlarıyla ilişki kurma ve onlardan etkilenme eğilimidir 

(Ollendick ve Schroeder, 2003: 11).  

Kimlik krizi, insan yaşamının herhangi bir döneminde ortaya çıkabilir. 

Matsumoto (2009: 246), "bazı bireylerde bu kriz yetişkinlik boyunca devam ederek, 

bireylerin belirli yetişkin sosyal rollerine uyum sağlamasını engelleyebilir" diyerek 

bu noktayı açıkça belirtmektedir. Bohleber (2010:20) da kimlik oluşum sürecinin 

uzamasının özellikle modern dünyada geçerli olduğunu vurgulamaktadır: "Kimlik 

oluşumu ergenliğin sonlarında sona ermez, tam aksine yaşam boyu süren bir süreçtir. 

Erikson, bu terimin, II. Dünya Savaşı sırasında kayıp ve kafa karışıklığı hissi yaşayan 

hastalara terapi uyguladığı bir dönemde ortaya çıktığını belirtmektedir (Erikson, 

1987: 17). Benzer şekilde, Strickland (2001: 323), "kişinin işini, statüsünü veya 

kişilerarası ilişkilerini etkileyen çeşitli değişiklikler, bireyin kendini değerler, 

öncelikler ve seçilen aktiviteler veya yaşam tarzı açısından yeniden tanımlamasını 

gerektiren bir krize yol açabilir" ifadesini kullanmıştır. Papalia, Olds ve Feldman’a 

göre  (2009:390), kimlik krizi ergenlikte nadiren tamamen çözülür; kimlikle ilgili 



43 

 

 

sorunlar yetişkinlik boyunca tekrar tekrar gündeme gelmektedir. Ayrıca, orta yaş 

krizi, bir kimlik krizi olarak kavramsallaştırılmıştır; hatta ikinci bir ergenlik olarak 

adlandırılmıştır diye belirtmektedirler. Boeree (2017:47), bir birey "Ben kimim?" 

sorusunu sorduğunda, kimlik krizi yaşadığını gözlemler. Erikson'un psikososyal 

gelişim modelinin sekizinci evresinde bile, elli yaşında başlayan bu dönemde, "yaşlı 

birey kendini bir ego olarak tamamlamalı ve yeni ve daha geniş bir kimlik 

oluşturmalıdır" (Boeree, 2017: 52). Kenneth Hoover, kimlik krizinin "orta yaş krizi" 

olarak bilinen durumla bütünleştiğini belirtmektedir (Hoover, 2004: 52). 

Kimlik krizinin ortaya çıkma zamanının yanı sıra, süresi ve sıklığı da içsel ve 

dışsal faktörlere bağlıdır ve bireyden bireye değişir. Jess ve Gregory Feist 

(2006:255), bu krizin kısa sürebileceği gibi yıllarca devam edebileceğini ve daha 

fazla veya daha az ego gücüyle sonuçlanabileceğini belirtmektedirler. Hatta bir 

bireyin yaşamında birden fazla kez ortaya çıkabilmektedir. Erik Erikson'a göre, 

kimlik krizi, bir bireyin hedefleri ve arzuları, aile ve toplumun beklentileriyle karşı 

karşıya geldiğinde ortaya çıkmaktadır. Bu, birey ve toplum arasındaki bir dönüm 

noktasıdır (McAdams, vd., 2006: 167). Ergenlik döneminde, bireyin benlik kavramı 

bir "kimlik krizi" ile karşı karşıya kalır; bu süreçte benlikle ilgili imgeler ve 

kavramlar birleştirilir, bütünleştirilir ve tutarlı bir kimlik haline getirilir (Matsumoto, 

2009: 245).   

Erikson, benlik kavramının bir kimliğe dönüştüğü bu dönemi bir "kriz" haline 

getiren iki faktör olduğunu açıklamaktadır. İlk faktör içseldir ve ergenin bu dönemde 

yaşadığı ani fiziksel, biyolojik ve duygusal değişimleri içermektedir. Bu değişimlerin 

ani gerçekleşmesi, kayıp, kafa karışıklığı ve istikrarsızlık hissi yaratır. Erikson bu 

durumu "kimlik karmaşası" olarak adlandırmakta ve bu durum herhangi bir yaşta 

ortaya çıkabilmektedir (Erikson, 1960: 142). Erikson (1987:20), karmaşayı "kimliğin 

karşıtı" olarak tanımlamaktadır. Diğer faktör ise dışsaldır ve ergenin bu dönemde 

toplum, akranlar, aile büyükleri ve ebeveynler tarafından maruz kaldığı psikolojik 

baskıyı içermektedir. Bu baskı, ergenin yeni görevler üstlenmesini, yeni 

sorumluluklar almasını, yeni beklentilere uyum sağlamasını, sosyal ilişkilerini 

yeniden tanımlamasını ve yeni zorluklara adapte olmasını gerektirmektedir 

(Matsumoto, 2009: 245).   

 



44 

 

 

Kimlik oluşum sürecinin başarısı için bireyin bir dereceye kadar sosyal 

bağlılıklara sahip olması önemlidir. Başka bir deyişle, sağlıklı bir kimliğin oluşması 

için bir dizi sosyal veya grup değerinin bireyin kimliğine dahil olması gerekmektedir. 

Aksi takdirde, birey "parçalanmış benlik" hissi yaşayabilmektedir (Salkind, 2008: 

352). Robert Ewen de kimlik krizi durumunun "içsel parçalanma hissi, kişinin 

hayatının nereye gittiğine dair hiçbir fikri olmaması ve bir sosyal rol veya meslek 

tarafından sağlanan desteği alamama" ile karakterize olduğunu belirtmeektedir. Bu 

durumu yaşayan birey, kendini bir sürgün, bir gezgin veya tam olarak birisi gibi 

hissetmeyebilir (Ewen, 2003: 171). 

Post-kolonyal kuram, sömürgecilik sonrası dönemde kimlik, kültür, iktidar ve 

temsil gibi konuları ele alan disiplinlerarası bir teorik çerçevedir. Bu kuram, 

sömürgecilik döneminde ve sonrasında ortaya çıkan kimlik sorunlarını, özellikle de 

sömürgeleştirilmiş toplumların kimliklerinin nasıl şekillendiğini, dönüştüğünü ve 

çatışmalara maruz kaldığını incelemektedir. Post-kolonyal kuramda kimlik sorunsalı, 

bireysel ve kolektif kimliklerin sömürgecilik, emperyalizm ve küreselleşme gibi 

süreçlerle nasıl etkileşime girdiğini ve bu süreçlerin kimlikler üzerindeki kalıcı 

etkilerini anlamaya çalışmaktadır (Moore-Gilbert, 1997: 119). Erik Erikson, insan 

gelişimini sekiz aşamaya ayıran bir psikososyal gelişim teorisi öne sürmüştür. Bu 

aşamalardan beşincisi, "kimlik krizi" olarak adlandırılan ergenlik dönemine denk 

gelmektedir. Bu dönemde birey, "Ben kimim?" sorusuna yanıt arar ve toplumsal 

roller, değerler, inançlar ve gelecek hedefleri üzerinden bir kimlik oluşturmaya 

çalışmaktadır. Erikson'a göre, bu süreçte yaşanan kimlik krizi, bireyin kendini 

tanımlaması ve toplum içinde bir yer edinmesi açısından kritik öneme sahiptir. 

Kimlik krizi başarılı bir şekilde çözüldüğünde, birey sağlam bir kimlik duygusu 

geliştirir; aksi takdirde, kimlik karmaşası yaşanabilir. 

Sömürgecilik, yalnızca toprakların ve kaynakların kontrolünü ele geçirmekle 

kalmaz, aynı zamanda sömürgeleştirilmiş halkların kimliklerini de etkilemektedirler. 

Sömürgeci güçler, yerel kültürleri, dilleri, dinleri ve gelenekleri baskı altına alarak 

veya yok sayarak, sömürge halklarını kendi değerlerine ve kimliklerine 

yabancılaştırır. Bu süreçte, sömürgeci güçler, sömürgeleştirilmiş halkları "öteki" 

olarak konumlandırır ve onları kendi üstünlüklerini meşrulaştırmak için kullanır. Bu 



45 

 

 

"öteki"leştirme, sömürge halklarının kimliklerini parçalayabilir ve onları kendi 

kültürel köklerinden uzaklaştırabilir. 

Post-kolonyal kuramda, sömürgecilik sonrası dönemde bireyler ve 

topluluklar, Erikson'un tanımladığına benzer bir kimlik krizi yaşamaktadırlar. 

Sömürgecilik, yerel kimlikleri parçalayarak, sömürgeleştirilmiş bireylerin kendilerini 

tanımlama süreçlerini etkilemektedir. Bu süreçte, sömürgeleştirilmiş bireyler, 

Erikson'un ergenlik döneminde tanımladığı gibi, "Ben kimim?" sorusuyla yüzleşirler. 

Ancak bu soru, post-kolonyal bağlamda çok daha karmaşık ve çatışmalı bir hal 

almaktadır, çünkü sömürgeci güçler, yerel kimlikleri baskılamış ve yerine kendi 

değerlerini, dillerini ve kültürel normlarını dayatmıştır. 

Post-kolonyal kuramda, özellikle Homi K. Bhabha'nın çalışmalarında, "hibrit 

kimlik" kavramı önemli bir yer tutmaktadır. Hibrit kimlik, sömürgecilik sonrası 

dönemde, sömürgeci ve sömürgeleştirilmiş kültürler arasındaki etkileşim sonucu 

ortaya çıkan karma kimlikleri ifade etmektedir. Bu kimlikler, ne tamamen sömürgeci 

kültüre ait ne de tamamen yerel kültüre aittir; ikisinin arasında bir yerde durur. Bu 

durum, bireylerde bir çift kimlik veya bölünmüş kimlik hissi yaratmaktadır. Örneğin, 

sömürgeci eğitim sistemleri, sömürgeleştirilmiş bireylerin kendi kültürel kimliklerini 

reddetmelerine ve sömürgeci kimliği benimsemelerine neden olabilir. Ancak bu 

benimseme, tam bir asimilasyon sağlamaz ve bireyler, iki kimlik arasında sıkışmış 

hissederler. (Bhabha, 1994: 76-77) Erikson'un kimlik karmaşası kavramı, post-

kolonyal bağlamda hibrit kimlik olgusuna karşılık gelmektedir. Sömürgeleştirilmiş 

bireyler, sömürgeci kültür ile yerel kültür arasında sıkışmış bir durumda kalabilirler. 

Bu durum, Erikson'un tanımladığı kimlik karmaşasını andırmaktadır: Bireyler, ne 

tamamen sömürgeci kültüre ait ne de tamamen yerel kültüre ait hissedebilirler. 

Örneğin, sömürgeci eğitim sistemleri, bireyleri kendi kültürel köklerinden 

uzaklaştırarak, onları sömürgeci değerlerle özdeşleşmeye zorlayabilir. Ancak bu 

özdeşleşme, tam bir asimilasyon sağlamaz ve bireyler, iki kimlik arasında bölünmüş 

bir halde kalabilirler. Bu durum, post-kolonyal kuramda hibrit kimlik olarak 

adlandırılır ve Erikson'un kimlik karmaşası kavramıyla paralellik göstermektedir. 

 



46 

 

 

Erikson'un kimlik krizi kavramı, post-kolonyal 

kuramda temsil ve öznelik sorunlarıyla da ilişkilendirilebilir. Sömürgeci güçler, 

sömürgeleştirilmiş halkları kendi perspektiflerinden temsil eder ve bu temsiller, 

sömürge halklarının kendi özneliklerini oluşturmalarını engelleyebilmektedir. Bu 

durum, Erikson'un kimlik krizi kavramında olduğu gibi, bireylerin kendilerini 

özgürce ifade etme ve tanımlama süreçlerini zorlaştırır. Örneğin, Edward Said'in 

"Oryantalizm" çalışmasında ortaya koyduğu gibi, Batı'nın Doğu'yu temsil etme 

biçimi, Doğu'yu pasif ve geri kalmış bir "öteki" olarak konumlandırır. Bu tür 

temsiller, sömürgeleştirilmiş bireylerin kimliklerini özgürce inşa etmelerini engeller 

ve onları sömürgeci söylemlerin içine hapseder. 

Erikson'un teorisinde, kimlik krizi başarılı bir şekilde çözüldüğünde, birey 

sağlam bir kimlik duygusu geliştirir. Benzer şekilde, post-kolonyal bağlamda da 

sömürgeleştirilmiş bireyler ve topluluklar, kimliklerini yeniden inşa etmek ve 

sömürgeci baskılara karşı direnmek için çeşitli stratejiler geliştirirler. Bu stratejiler 

arasında yerel dillerin canlandırılması, geleneksel kültürel pratiklerin yeniden 

benimsenmesi ve sömürgeci söylemlere karşı alternatif anlatıların oluşturulması yer 

almaktadır. Örneğin, Frantz Fanon, sömürgeleştirilmiş bireylerin özgürleşmesi için 

sömürgeci zihniyetten kurtulmaları gerektiğini savunmaktadır. Bu süreç, Erikson'un 

kimlik krizi kavramında olduğu gibi, hem bireysel hem de kolektif bir kimlik 

yeniden inşasını gerektirmektedir. 

2.4. Post-Kolonyal Feminism 

Feminizm tarihsel olarak tekil bir ideoloji olmaktan çok, farklı toplumsal, 

kültürel ve tarihsel bağlamlarda şekillenmiş çoklu yaklaşımlar bütünü olarak 

düşünülmelidir. Bu yaklaşımlardan biri olan post-kolonyal feminizm, sömürgecilik 

tarihinin kadınlar üzerindeki etkilerini inceleyen, Batı merkezli feminizmin 

evrenselci söylemini sorgulayan ve küresel feminizm tartışmalarına yerel deneyimler 

perspektifinden katkı sunan eleştirisel bir kuramsal yaklaşımdır (Mohanty, 1988; 

Spivak, 1988). 

Post-kolonyal feminizm, feminist teori ile post-kolonyal teorinin kesişim 

noktasında gelişmiş olup, kadın deneyimlerinin sömürgecilik, emperyalizm ve 

küresel güç ilişkileri çerçevesinde farklılaşabileceğine vurgu yapmaktadır. Bu 



47 

 

 

yaklaşım, kadınların yalnızca cinsiyetleri nedeniyle değil; aynı zamanda etnisite, 

sınıf, din ve coğrafi konumları gibi farklı kesişimsellikler dolayısıyla da baskıya 

uğradıklarını ileri sürmektedir (Crenshaw, 1991; Lewis & Mills, 2003). 

Post-kolonyal feministler, Batılı feminist düşünürlerin "üçüncü dünya 

kadını"na yönelik temsillerini eleştirerek, bu kadınların edilgen, pasif ve kurtarılması 

gereken özneler olarak konumlandırıldıklarını savunurlar (Mohanty, 2003). 

Post-kolonyal feminizmin temel eleştirilerinden biri, Batı merkezli 

feminizmin "evrensel kadın deneyimi" varsayımıdır. Bu yaklaşım, çoğu zaman Batılı 

orta sınıf beyaz kadının deneyimlerini merkeze alarak diğer kadınların farklı 

deneyimlerini görmezden gelmektedir. Mohanty (1988), Batılı feminist yazında 

"üçüncü dünya kadını"nın homojen ve edilgen bir özne olarak temsiline karşı 

çıkmaktadır.  Ona göre, bu temsil biçimi hem oryantalisttir hem de emperyalisttir. 

Gayatri Spivak (1988) ise "Can the Subaltern Speak?" başlıklı makalesinde, 

sömürge altı topluluklardan gelen kadınların kendi seslerini duyurma imkânını 

tartışır. Spivak, hem sömürgeci hem de yerli ataerkil yapıların bu kadınları 

susturduğunu ve Batılı akademisyenlerin bu "subaltern"leri temsil ederken onlara 

gerçek anlamda söz hakkı tanımadığını belirtir. 

Post-kolonyal feministler, kadın deneyimlerinin kültürel, dini ve yerel 

bağlamlar içinde çözülmesi gerektiğini savunmaktadırlar. Örneğin, örtünme gibi dinî 

pratiklerin sadece ataerkil baskının bir göstergesi olarak yorumlanmasını 

reddetmektedirler. Bu yaklaşıma göre, örtünme bazı kadınlar için kimlik, aidiyet ve 

hatta direniş anlamı taşıyabilmektedir (Abu-Lughod, 2002). 

Trinh T. Minh-ha (1989) da Batılı feminist yazının "egzotikleştirici" dilini 

eleştirerek, kadınların yazma ve temsil edilme biçimlerinin politik doğalarına dikkat 

çeker. Yerli kadınların özgün söylemler geliştirmesi ve kendi deneyimlerini kendi 

kelimeleriyle anlatması post-kolonyal feminizmin öncelikli hedeflerinden biridir. 

Kimberlé Crenshaw'ın (1991) ortaya koyduğu kesişimsellik kuramı, post-

kolonyal feminizmin kuramsal altyapısını güçlendiren bir yaklaşımdır. Post-kolonyal 

feministler, kadınların sınıf, dil, din, kültür, etnik kimlik ve cinsel yönelim gibi farklı 

toplumsal konumların kesişiminde çoklu ayrımcılıklara maruz kaldıklarını 

vurgulamaktadır. 



48 

 

 

Post-kolonyal feminizm, akademik bir kuram olmaktan öte, yerel 

örgütlenmeler, kalkınma projeleri, topluluk temelli hareketler ve alternatif medya 

üzerinden pratiğe dökülmüş bir direnç alanıdır. Özellikle Latin Amerika, Güney 

Asya ve Afrika’daki feminist hareketler, post-kolonyal bağlamda gelişen toplumsal 

cinsiyet duyarlılıklarının somut göstergeleri olmuştur (Mohanty, 2003). 

Post-kolonyal feminizm, Batı merkezli bilgi rejimlerine karşı eleştirisel bir 

alternatif sunsa da, bazı akademisyenler bu yaklaşımın yerel ataerkil yapıları 

meşrulaştırma riskini barındırdığını dile getirmiştir. Ayrıca post-kolonyal feminizmin 

genellikle akademik alanda yoğunlaşması, bu teorinin sahadaki kadın hareketlerinden 

kopuk olabileceği tartışmasını da beraberinde getirmiştir. 

Sonuç olarak olarak Post-kolonyal feminizm, feminist teoriyi zenginleştiren, 

çoğulculuğu ve yerelliği merkeze alan önemli bir yaklaşımdır. Kadınların 

deneyimlerinin sömürgecilik, emperyalizm, kültür ve kimlik eksenlerinde 

farklılaştığını gösteren bu kuram, feminizmin küresel bir dayanışma zemini 

kazanması için vazgeçilmez bir kaynak sunmaktadır. 

2.5. Postkolonyalizm ve Kesişimsellik (Intersectionality) 

Postkolonyalizm ve kesişimsellik, çağdaş sosyal teoride toplumsal 

eşitsizliklerin, kimlik oluşumlarının ve güç ilişkilerinin çok katmanlı doğasını 

anlamlandırmak için kullanılan iki önemli kuramsal yaklaşımdır. Bu iki yaklaşım, 

öznenin toplumsal konumunu açıklarken yalnızca tekil bir aidiyet ya da sabit kimlik 

üzerinden analiz yapmanın yetersizliğine dikkat çekmektedir. Bunun yerine, tarihsel, 

kültürel, coğrafi ve yapısal koşulların iç içe geçtiği, dinamik ve çoğulcu bir özne 

anlayışı sunmaktadır. Bu bağlamda, hem postkolonyalizm hem de kesişimsellik, 

bireylerin maruz kaldığı eşitsizlik biçimlerinin çoklu yapısını açığa çıkarmayı ve bu 

yapılar arasındaki karşılıklı etkileşimi görünür kılmayı hedeflemektedir. 

Postkolonyal kuram, Batı merkezli sömürgecilik pratiklerinin yalnızca siyasi-

ekonomik düzlemde değil, aynı zamanda kültürel ve epistemolojik düzlemde de 

etkilerini sürdürdüğünü savunmaktadır Edward Said’in Oryantalizm (1978) adlı 

eseri, postkolonyal eleştirinin kurucu metinlerinden biri olarak kabul edilmektedir. 

Said, Batı'nın Doğu’yu homojen, egzotik, geri kalmış ve irrasyonel olarak temsil 

etmesinin, sadece kültürel bir tasvir olmadığını; aynı zamanda bir iktidar üretme ve 



49 

 

 

tahakküm kurma stratejisi olduğunu belirtmektedir. Bu temsil biçimi, hem akademik 

bilgi üretiminde hem de siyasal uygulamalarda kalıcı bir "öteki" yaratmaktadır. 

Said'in ardından Homi K. Bhabha, kültürel kimliğin sabit ve özsel bir yapı 

olmadığını, aksine melezlik (hybridity), aradalık (in-betweenness) ve müzakere 

süreçleri yoluyla oluştuğunu savunarak postkolonyal teoriye yeni bir yön 

kazandırmıştır. Ona göre sömürgecilik sonrası dönemde kimlik, ne sömürgecinin 

dayattığı normatif yapılarla ne de yerli kültürün saf haliyle açıklanabilir; kimlik, bu 

iki yapının karşılaşma noktalarında sürekli yeniden üretilen bir oluşumdur (Bhabha, 

1994). Gayatri Chakravorty Spivak ise postkolonyal düşünceye "subaltern" 

kavramını kazandırarak, sömürgeleştirilmiş ve çok katmanlı bir biçimde 

marjinalleştirilmiş bireylerin – özellikle yoksul kadınların – seslerinin epistemik 

olarak nasıl bastırıldığını tartışmıştır.  

Kesişimsellik (intersectionality) kavramı ise ilk kez Kimberlé Crenshaw 

tarafından 1991 yılında kaleme alınan bir makaleyle literatüre kazandırılmıştır. 

Crenshaw, siyah kadınların hem ırk hem de cinsiyet temelli ayrımcılığa eşzamanlı 

olarak maruz kaldığını belirterek, bu çoklu ezilme biçimlerinin yalnızca tek bir 

toplumsal kategori ile analiz edilemeyeceğini ortaya koymuştur. Bu bağlamda 

kesişimsellik, farklı toplumsal kimliklerin (ırk, cinsiyet, sınıf, etnisite, engellilik 

durumu, cinsel yönelim, yaş vb.) bir araya geldiği kesişim noktalarında oluşan 

ayrımcılık biçimlerini anlamayı ve görünür kılmayı amaçlayan bir analiz düzlemidir 

(Crenshaw, 1991; Collins, 2000). 

Kesişimsellik kuramı özellikle siyah feminist düşünce ile gelişmiş; Patricia 

Hill Collins’in (2000) çalışmaları, çoklu baskı sistemlerinin nasıl birbirine 

eklemlendiğini ve bireylerin deneyimlerini nasıl şekillendirdiğini ortaya koymuştur. 

Kesişimsellik, feminist kuramın evrensel kadınlık anlayışını eleştirerek, her kadının 

aynı toplumsal koşullar içinde aynı biçimde baskı yaşamadığını vurgular. Bu 

yaklaşım, özne anlayışını sabit kategorilerden kopararak bağlamsal ve çoğulcu bir 

kimlik anlayışını temel almaktadır. 

Postkolonyalizm ile kesişimsellik arasında derin kuramsal örtüşmeler ve 

tamamlayıcılıklar söz konusudur. Her iki kuram da evrenselci, homojenleştirici ve 

indirgemeci bakış açılarına karşı çıkmakta; bireylerin deneyimlerinin karmaşık güç 



50 

 

 

ilişkileri bağlamında ele alınması gerektiğini savunmaktadır. Spivak’ın subaltern 

teorisi ile Crenshaw’ın kesişimsel yaklaşımı, öznenin marjinallik düzeylerini ve bu 

düzeylerdeki temsil krizini ortak bir zemin üzerinden tartışır. Özellikle 

sömürgecilikten doğrudan veya dolaylı biçimde etkilenmiş kadınların deneyimleri, 

her iki kuramın da odağında yer almaktadır. 

Chandra Talpade Mohanty’nin (1988) “Üçüncü Dünya Kadını” kavramı 

üzerinden yaptığı eleştiri, Batılı feminist literatürün evrensel kadınlık söylemlerini 

sorgularken, hem postkolonyal hem de kesişimsel kuramlarla kesişen bir perspektif 

sunmaktadır. Mohanty’ye göre Batı merkezli feminist yaklaşımlar, farklı toplumsal 

ve kültürel bağlamlarda yaşayan kadınların özgün deneyimlerini göz ardı ederek 

sömürgeci bir temsil biçimini yeniden üretmektedir. 

Postkolonyalizm ve kesişimsellik, yalnızca teorik tartışmalarda değil; aynı 

zamanda eğitim politikaları, göç çalışmaları, medya analizleri, hukuk, siyaset bilimi, 

toplumsal cinsiyet çalışmaları ve edebiyat incelemeleri gibi çok sayıda disiplinde 

birlikte kullanılan güçlü bir analitik araç seti sunmaktadır. Örneğin göçmen 

kadınların deneyimleri, hem etnik kimlikleri hem toplumsal cinsiyetleri hem de 

sınıfsal konumları üzerinden şekillendiği için, bu grupların karşı karşıya kaldığı 

yapısal eşitsizlikleri analiz etmekte postkolonyal-kesişimsel bir yaklaşım 

vazgeçilmezdir. 

Bu bağlamda, postkolonyalizm kimliklerin ve güç ilişkilerinin tarihsel ve 

kültürel bağlamda nasıl şekillendiğini ortaya koyarken; kesişimsellik, bu yapısal 

ilişkilerin bireyler üzerindeki çok boyutlu etkilerini somutlaştırarak mikro düzeyde 

görünür kılmaktadır. Dolayısıyla, bu iki kuram birlikte ele alındığında, yalnızca 

makro-toplumsal yapıları değil, aynı zamanda öznel deneyimleri ve bireysel direniş 

biçimlerini de kapsamlı biçimde analiz etme olanağı sağlar. 

Sonuç olarak, postkolonyalizm ve kesişimsellik, çağdaş toplumsal kuram 

içinde birbirini tamamlayan ve karşılıklı olarak güçlendiren yaklaşımlar olarak öne 

çıkmaktadır. Toplumsal yapılar içindeki eşitsizlik biçimlerinin çok katmanlı ve çok 

boyutlu doğasını kavrayabilmek için bu iki kuramın birlikte değerlendirilmesi 

gerekmektedir. Böylece, hem tarihsel sömürgecilik mirasının günümüzdeki 



51 

 

 

yansımaları hem de bireylerin çoklu aidiyetlerinin oluşturduğu deneyim biçimleri 

daha derinlikli ve kapsayıcı biçimde analiz edilebilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



52 

 

 

3. TONİ MORRİSON'IN CENNET ADLI ESERİNDE KİMLİK 

SORUNSALLIĞININ DEĞERLENDİRİLMESİ 

 
3.1. Toni Morrison’un Yaşamı ve Edebiyattaki Önemi 

Toni Morrison, 20. ve 21. yüzyıl Amerikan edebiyatının en önemli 

figürlerinden biri olaak kabul edilmektedir (Bloom, 1990: 19). 18 Şubat 1931'de 

Ohio, Lorain'de doğan Morrison, asıl adıyla Chloe Ardelia Wofford, Afrikalı-

Amerikalı bir ailenin çocuğu olarak dünyaya gelmiştir. Ailesi, Güney'den Büyük Göç 

sırasında Ohio'ya taşınmış ve bu göç hikayesi, Morrison'un eserlerinde sıklıkla 

karşımıza çıkan temalardan biri haline gelmiştir. Morrison, Lorain Lisesi'nden mezun 

olduktan sonra, 1949'da Howard Üniversitesi'ne girmiştir. Burada İngilizce ve klasik 

edebiyat eğitimi almıştır. Howard Üniversitesi, Afrikalı-Amerikalı entelektüel ve 

kültürel hayatının merkezlerinden biriydi ve burada geçirdiği yıllar, Morrison'un 

kimlik ve ırk bilincinin şekillenmesinde büyük bir rol oynamıştır (Furman, 1996: 

118). Daha sonra Cornell Üniversitesi'nde yüksek lisans yapan Morrison, tezini 

Virginia Woolf ve William Faulkner üzerine yazmıştır.  Bloom’a göre bu dönemde 

edindiği edebi birikim, ileride yazacağı eserlerin temelini oluşturmuştur (Bloom, 

1990: 29). 

Morrison'un akademik kariyeri, 1955'te Texas Southern Üniversitesi'nde 

İngilizce öğretmenliği yaparak başlamışştır. Daha sonra Howard Üniversitesi'ne 

dönmüş ve 1957-1964 yılları arasında burada ders vermiştir. Howard 

Üniversitesi'nde geçirdiği yıllar, Morrison'un edebi kariyeri için bir dönüm noktası 

olmuştur. Burada, geleceğin önemli Afrikalı-Amerikalı yazarlarından biri olacak 

Amiri Baraka gibi isimlerle tanışmış ve edebiyat dünyasına adım atmıştır. 1965'te 

Morrison, Random House yayınevinde editör olarak çalışmaya başlamıştır. Burada, 

Afrikalı-Amerikalı yazarların eserlerini yayımlayarak, siyah edebiyatının ana akım 

edebiyat dünyasında tanınmasına önemli bir katkı sağlamıştır. Özellikle Toni Cade 

Bambara, Angela Davis ve Gayl Jones gibi yazarların eserlerini yayımlayan 

Morrison, Afrikalı-Amerikalı edebiyatının gelişimine büyük bir destek vermiştir 

(Furman, 1996: 124). 

 



53 

 

 

Toni Morrison'un edebi kariyeri, 1970 yılında yayımlanan ilk romanı The 

Bluest Eye ile başlamıştır. Bu roman, bir Afrikalı-Amerikalı kız çocuğunun beyaz 

güzellik standartlarına olan takıntısını ve bu takıntının yol açtığı trajediyi 

anlatmaktadır. Roman, ırkçılık, cinsiyetçilik ve kimlik sorunlarını derinlemesine ele 

almakta ve Morrison'un edebi tarzının temel özelliklerini ortaya koymaktadır. The 

Bluest Eye, Morrison'un edebiyat dünyasında tanınmasını sağlamış ve onu Afrikalı-

Amerikalı edebiyatının önemli bir sesi haline getirmiştir. Morrison'un ikinci romanı 

Sula (1973), iki Afrikalı-Amerikalı kadının dostluğunu ve toplumsal normlarla 

çatışmalarını anlatmaktadır. 1977 yılında yayımlanan Song of Solomon, Morrison'un 

en ünlü eserlerinden biri olmuştur. Bu roman, Afrikalı-Amerikalı bir adamın 

köklerini keşfetme hikayesini anlatmakta ve Morrison'a ulusal çapta tanınırlık 

kazandırmıştır. 1987 yılında yayımlanan Beloved, Morrison'un en etkileyici 

eserlerinden biri olarak kabul edilmektedir. Bu roman, kölelik döneminde yaşanan 

travmaları ve bunların sonraki nesiller üzerindeki etkilerini ele almaktadır. Beloved, 

Morrison'a 1988 yılında Pulitzer Ödülü'nü kazandırmıştır ve daha sonra sinemaya 

uyarlanmıştır. Roman, tarihsel travmaların bireysel ve kolektif bellek üzerindeki 

etkilerini derinlemesine incelemekte ve Morrison'un edebi tarzının en güçlü 

örneklerinden birini sunmaktadır (Bloom, 1990:37). 

Toni Morrison'un edebi tarzı, geleneksel anlatı yapılarını kırarak, çoklu bakış 

açıları, geri dönüşler ve sembolizm gibi teknikler kullanmasıyla dikkat çekmektedir. 

Morrison'un eserlerinde, Afrikalı-Amerikalı kimliği, ırkçılık, cinsiyet ve tarih gibi 

temalar merkezi bir rol oynamaktadır. Romanlarında, karakterlerin kimliklerini inşa 

etme ve toplumsal baskılarla mücadele etme süreçleri derinlemesine incelemektedir. 

Morrison, özellikle Afrikalı-Amerikalı kadınların deneyimlerini ön planda tutmakta 

ve kadın karakterlerin toplumsal cinsiyet normları ve ırkçılıkla mücadele ederken, 

kendi kimliklerini inşa etme çabalarını anlatmaktadır (Peach, 2000: 116). 

Toni Morrison, 1993 yılında Nobel Edebiyat Ödülü'nü kazanan ilk Afrikalı-

Amerikalı kadın yazar olmuştur. Nobel Komitesi, Morrison'u "tarihsel gerçekliği 

şiirsel bir dille birleştiren ve Amerikan gerçekliğinin temel yönlerini canlı bir şekilde 

tasvir eden" bir yazar olarak tanımlamıştır. Morrison, aynı zamanda 1988 yılında 

Beloved romanıyla Pulitzer Ödülü'nü kazanmıştır. Bu ödüller, Morrison'un edebi 

başarısını ve Amerikan edebiyatındaki önemini tescil etmiştir. Morrison, National 



54 

 

 

Book Critics Circle Award, American Book Award ve Presidential Medal of 

Freedom gibi birçok prestijli ödülün de sahibi olmuştur (Peach, 2000: 119). 

Morrison'un akademik kariyerine bakıldığında, 1989 yılında Princeton 

Üniversitesi'nde Beşeri Bilimler profesörü olarak atanmıştır ve burada Afrikalı-

Amerikalı edebiyatı ve kültürü üzerine dersler vermiştir. Morrison, edebiyat eleştirisi 

alanında da önemli çalışmalar yapmıştır Playing in the Dark: Whiteness and the 

Literary Imagination (1992) adlı eseri, Amerikan edebiyatında beyazlık ve ırk 

kavramlarını incelemekte ve edebiyat eleştirisi alanında önemli bir katkı 

sağlamaktadır (Frauman, 1996: 137). 

Toni Morrison'un edebi eleştirisi üzerine yazdıkları makalede Tally ve 

Wallinger, "Toni Morrison, 'karanlık ve her zaman var olan Afrika varlığı' olarak 

tanımladığı söylemi yansıtır" ifadesini kullanmaktadırlar (Tally ve Wallinger, 2007: 

115). Morrison, Afrikalı Amerikalıları 'karanlık' olarak nitelendirmekte. Ona göre, bu 

insanlar tarihte her zaman unutulmuştur. Bu bağlamda Morrison, 'unutulanları', 

'görmezden gelinenleri' ön plana çıkarmaktadır. Tally ve Wallinger’e göre Morrison 

Afrika, Amerikan edebiyatında siyahilerin gizli etkisini gösteren bir motiftir.  (Tally 

ve Wallinger, 2007: 116).  

Morrison, Afrikalı Amerikalılar dışındaki toplumsal meseleler hakkında da 

yazar, ancak eserlerinde sosyal tahakküm temasını atlamaz. Irk, sınıf, renk, din ve 

cinsiyet gibi insanları birbirinden ayıran unsurlara karşı çıkar ve romanlarında tek bir 

mesaj iletmeye çalışır. Ona göre, sınırlamalar olduğunda insanlar parçalanır ve 

kimliklerini kaybeder (Baillie, 2013: 29). 

Morrison, toplumsal sınıf kriterine dayanarak cinsiyet olgusuna da 

değinmekte ve sınıf ile cinsiyetin tarihsel olarak nasıl ele alındığını tartışmaktadır. 

Ona göre, bu unsurlar insanlar arasında bir takıntı haline gelmekte ve 'benlik kaybına' 

yol açmaktadır. Örneğin, The Bluest Eye (En Mavi Göz) adlı eserde Pecola, beyazlar 

gibi mavi gözlere sahip olmak ister. İlk bakışta masum görünen bu arzu, zamanla bir 

takıntıya dönüşür. Pecola, hayatındaki her şeyin ancak mavi gözlere sahip olarak 

düzeleceğini düşünmeye ve inanmaya başlar. En son eseri A Mercy (Bir İyilik) adlı 

romanda ise Florens, özgür bir siyahi olan demirciye aşık olur. Başlangıçta zararsız 

görünen bu aşk, zamanla tutkuya, ardından da takıntıya dönüşür. Florens büyük 



55 

 

 

acılar çeker. 'Sınıf farkı', Florens'in demirciyle birlikte olmasını engeller. Morrison'a 

göre, toplum tarafından geliştirilen bu sınırlar, insanları belirleyen unsurlardır. 

Greenblatt'ın gündeme getirdiği 'benlik inşası söylemi', Morrison'un tüm eserlerinde 

görülür. Eserlerindeki tüm karakterler toplum tarafından şekillenir. 

Toni Morrison, 5 Ağustos 2019'da New York'ta hayatını kaybetmiştir. Ancak 

Morrison'un edebi ve entelektüel mirası, günümüzde hala büyük bir ilgi ve saygı 

görmektedir. Eserleri, sadece Afrikalı-Amerikalı deneyimini anlatmakla kalmaz, aynı 

zamanda evrensel insani temaları da derinlemesine incelemektedir. Morrison'un 

yaşamı ve kariyeri, edebiyatın toplumsal değişim ve dönüşümdeki gücünü gösteren 

bir örnek olarak karşımıza çıkmaktadır.  

3.2. Cennet Romanın Özeti ve Karakter Analizi 

Toni Morrison’un Cennet (Paradise) adlı romanı, Amerikan edebiyatının 

postmodern dönemine ait önemli eserlerden biridir. Roman, özellikle ırk, cinsiyet, 

aidiyet, din, kimlik ve toplumsal dışlanma gibi temaları merkezine alarak hem 

bireysel hem de kolektif kimliğin parçalanışını anlatmaktadır.  

Roman, Oklahoma’da kurmaca bir Afro-Amerikan kasabası olan Ruby’de 

geçmektedir. Ruby, 1890'larda beyaz Amerikalıların ırkçı dışlayıcılığına maruz kalan 

siyah elitlerin kurduğu bir yerleşim yeridir. Kasaba, kurucularının "saf siyah" 

kimliğini koruma kaygısıyla şekillendirilmiş, dış dünyaya kapalı, katı dini ve 

toplumsal normlara bağlı bir yapı sergilemektedir. Ancak zamanla bu muhafazakâr 

yapı, genç kuşaklar ve özellikle kadınlar tarafından sorgulanmaya başlanmıştır. 

Ruby kasabasının hemen dışında yer alan Convent, farklı geçmişlere ve 

travmalara sahip kadınların sığındığı bir mekândır. Convent, roman boyunca hem 

fiziksel bir mekân hem de sembolik bir özgürleşme alanı olarak işlev görmektedir. 

Kasabanın erkekleri için tehdit oluşturan bu yer, kadın karakterlerin geleneksel 

rolleri ve kimlik kalıplarından sıyrılarak kendilerini yeniden inşa ettikleri bir karşı-

mekân haline gelmiştir. 

Romanın temel temalarından biri ırk içi ayrımcılık ve renk hiyerarşisidir. 

Ruby kasabası, tarihsel olarak beyazların baskısına maruz kalan siyahların kurduğu 

bir “ütopya” gibi tasarlanmış olsa da zamanla bu mekânın kendisi de bir dışlayıcılık 

aygıtına dönüşmüştür. Morrison burada, baskının yalnızca beyazlardan değil, kendi 



56 

 

 

iç yapısında “öteki” yaratma eğiliminde olan topluluklardan da kaynaklanabileceğini 

göstermektedir. 

Romanın bir diğer güçlü teması ise kadın kimliğinin özgürleşme 

mücadelesidir. Convent’e sığınan Mavis, Gigi, Seneca, Pallas ve Consolata adlı 

kadın karakterler, ataerkil sistemin, dini baskının ve toplumsal beklentilerin 

kıskacında kırılganlaşmış kimliklerini yeniden kurmaya çalışmaktadırlar. Her biri 

farklı travmalarla gelmiş bu kadınlar, Convent’te dayanışma, şifa ve dönüşüm 

aracılığıyla hem bireysel hem de kolektif bir yeniden doğuş yaşamaktadırlar. 

Romanın başında, “Kadınlardan biri vuruldu. Hangisi olduğu önemli değil.” 

(Cennet, s.13) cümlesiyle başlayan belirsizlik, roman boyunca sürdürülen kimlik 

bulanıklığının ve anlatının çoklu bakış açılarının sembolüdür. Bu anlatı stratejisi, 

kimliklerin sabit, tanımlı ya da mutlak olmadığını; aksine, değişken, parçalı ve göreli 

olduğunu ima etmektedir. Bu durum, postmodern kimlik kuramlarıyla ve Erikson’un 

yaşam boyu süren kimlik oluşumu fikriyle örtüşmektedir. 

Toni Morrison, Cennet romanında klasik roman tekniklerinin dışına çıkarak 

çoklu bakış açısı, zaman atlamaları, olayların parçalı sunumu ve belirsizlik gibi 

postmodern anlatı tekniklerinden faydalanmaktadır. Romanın her bölümü farklı bir 

kadın karakterin perspektifinden anlatılmaktadır ve anlatının merkezinde net bir 

kronoloji ya da olay örgüsü bulunmamaktadır. Bu biçimsel yapı, romanın içerdiği 

kimlik, aidiyet ve gerçeklik sorgulamalarını yapısal olarak da desteklemektedir. 

Ayrıca romanın sonunda gerçekleşen kadim, mitsel bir "şifa ritüeli", anlatının 

realist yapısını aşarak büyülü gerçekçiliğe yaklaşmaktadır. Consolata’nın 

önderliğinde gerçekleştirilen bu ritüel, kadınların içsel dünyalarındaki kırılmaları 

onarmaya çalıştığı gibi, aynı zamanda metinsel düzeyde yeniden doğuşun ve 

direnişin simgesidir. 

Sonuç olarak Cennet, yalnızca siyah Amerikalıların tarihine ya da kadınların 

yaşadığı baskılara odaklanan bir roman değildir; aynı zamanda evrensel düzeyde 

kimlik, aidiyet, toplumsal adalet ve özgürlük gibi meseleleri tartışmaya açan felsefi 

bir metindir. Morrison’un roman boyunca çizdiği çatışmalı yapı, okuru sürekli olarak 

iyi-kötü, haklı-haksız, içeridekiler-dışarıdakiler gibi ikilikleri sorgulamaya 

itmektedir. Bu yönüyle Cennet, modernist ütopya arayışlarının postmodern bir 



57 

 

 

eleştirisi olarak okunabilir; çünkü roman, cennet fikrinin bile dışlayıcı ve yıkıcı 

olabileceğini göstermektedir. 

3.3. “Cennet” Başlığının Post Kolonyal Bakımından Analizi 

Toni Morrison’un Cennet adlı romanında “cennet” başlığı, yüzeyde ilk 

bakışta kurtuluş, umut, arınma ve barışın simgesi gibi görünse de, postkolonyal ve 

feminist eleştiri bağlamında çok katmanlı, ironik ve sorgulayıcı bir anlam taşıdığı 

söylenebilir. Morrison, bu başlık aracılığıyla yalnızca bir mekân idealini değil, aynı 

zamanda bu idealin ardında yatan toplumsal, tarihsel ve kültürel gerilimleri de açığa 

çıkardığı denilebilir. Roman, Oklahoma’da kurulan tamamen siyahlardan oluşan bir 

kasaba olan Ruby üzerinden, ırkçı dışlanmışlıktan kaçan bir grubun kendi 

"ütopyasını" kurma çabasını anlatmaktadır. Ancak bu "ütopya", kısa sürede bir 

distopyaya dönüşmekte; çünkü bu toplum, kendi varoluşunu sürdürebilmek için yeni 

“ötekiler” üretmeye başlamaktadır. Bu bağlamda “cennet”, ironik biçimde dışlayıcı, 

tek tipleştirici ve eril bir iktidarın yeniden üretildiği bir alan haline geldiği 

söylenebilir. Roman boyunca Ruby’nin erkekleri, kadınlara, özellikle de kasabanın 

dışında yaşayan ve geleneksel normlara uymayan kadınlara karşı baskıcı, denetleyici 

ve cezalandırıcı bir tutum sergilemektedir. Bu durum, Gauthier’in belirttiği 

postkolonyal toplumların, özgürleşme çabaları içinde iktidarı yeniden üretme ve 

başka baskı biçimleri yaratma eğilimlerine dair güçlü bir eleştiri olarak kabul 

edilebilir (Gauthier, 2005). 

Ayrıca “cennet” kavramı, dini ve metafizik çağrışımlarıyla da 

sorgulanmaktadır. Morrison, Hristiyanlık üzerinden kurulan cennet tasavvurunu da 

problematize etmektedir; çünkü bu inanç sistemi içerisinde bile “cennet” kavramı, 

çoğu zaman itaat, saflık, günahsızlık gibi eril tanımlarla şekillendirilmiştir. 

Morrison’un romanındaki kadın karakterler ise bu normlara uymadıkları için 

“cennet”ten dışlanmaktadırlar. Bu anlamda Cennet, hem fiziksel hem de sembolik 

olarak ataerkil ve ırksal normlar tarafından tanımlanan bir alana dönüşmüştür. 

Dolayısıyla Toni Morrison, Cennet romanında bu başlığı kullanarak, idealize edilen 

toplumsal yapılar ve mekânların ardındaki çelişkileri, dışlamaları ve iktidar 

ilişkilerini deşifre etmektedir (Krumholz, 2002). "Cennet" burada ne bir kurtuluş ne 

de bir hedef olarak sunulmaktadır; aksine, topluluk içi ayrımcılığın, kadına yönelik 

tahakkümün ve ideolojik sapmaların ifşa edildiği bir metafora dönüşmüştür. Böylece 



58 

 

 

roman, postkolonyal eleştirinin temel meselelerinden biri olan “iktidarın yeniden 

üretimi” konusunu siyah bir topluluk bağlamında sunduğu söylenebilir. 

Edwards ve Tredell’e göre postkolonyal kuramın temelinde, sömürgeciliğin 

yalnızca tarihsel bir dönem olarak değil, bireylerin kimliklerinde, toplumların 

hafızasında ve sosyal yapılarında süregiden bir etki yarattığı düşüncesi yatmaktadır 

(Edwards ve Tredell, 2008). Bu bağlamda Toni Morrison’un Cennet adlı romanı, 

sömürgecilik sonrası dönemde bile baskı ve dışlama mekanizmalarının nasıl 

içselleştirilip yeniden üretildiğini göstermektedir. Morrison, özellikle Afrikalı-

Amerikalıların beyaz hegemonyasından kurtulup kendi özgür alanlarını kurma 

çabalarının, bu kurtuluşun doğasında barındırdığı çelişkileri de göstermektedir. 

Cennet’in merkezinde yer alan Ruby kasabası, tarihsel olarak beyaz ırkın 

dışlayıcı ve baskıcı tutumlarına karşı bir direnişin ürünü olarak doğmuştur ve Cennet 

ismininde buradan geldiği söylenebilir. Kasabanın kurucu erkekleri, beyazların 

toplum dışına ittiği siyahların daha da marjinalleştirilmiş bir kesimini özellikle daha 

koyu tenli ve yoksul siyahları temsil etmektedir. Bu yönüyle Ruby, ilk bakışta siyah 

dayanışmasının ve kolektif özgürlüğün bir sembolü gibi görünmektedir. Ancak 

roman ilerledikçe, Ruby’nin özgürlük ve eşitlik idealinin yerini, dışlayıcı ve baskıcı 

yeni bir düzenin aldığı görülmektedir. Ruby'de farklı olan, sorgulayan ya da 

geleneklere uymayan her birey, özellikle de kadınlar, tehdit olarak görülmekte ve 

dışlanmaktadır.  

Morrison, bu dönüşümü şöyle betimler: “İlk olarak beyaz kızı vururlar. Geri 

kalanlarla vakitleri vardır (Cennet, 3). Romanın açılış cümlesi olan bu satır, hem 

anlatının şiddetini hem de Ruby erkeklerinin “ötekine” karşı duyduğu nefretin 

boyutunu vurguladığı sylenebilir. Kadınların yaşadığı “Convent” adlı mekân, 

Ruby’nin erkek egemen, muhafazakâr dünyasına aykırı bir varoluş alanı olmaktadır. 

Burada yaşayan kadınlar geçmiş travmalarından, toplum baskısından kaçarak bir 

çeşit iyileşme süreci yaşamaktadırlar. Ancak Ruby erkekleri için bu özgürlük alanı, 

tehdit edici ve “düzeni bozan” bir unsur olarak görülmektedir. Bu durum, erkeklerin 

kolonyal iktidar yapılarının mirasçısı haline geldiğini göstermektedir. 

Romanın bir başka yerinde şu ifade dikkat çekmektedir: “Ruby'deki erkekler 

bir cennet inşa ettiklerini sanıyorlar, ama yalnızca kurallar, anılar ve dışlamalardan 



59 

 

 

oluşan bir hapishane kurmuşlardır (.Cennet,  s. 217). Bu alıntı, Ruby'nin ironik 

biçimde “cennet” olarak adlandırılmasının ardındaki çelişkiyi göstermektedir.  

Morrison, burada postkolonyal travmanın yalnızca beyaz egemenliğe karşı bir direniş 

biçiminde değil, aynı zamanda özgürleştiğini düşünen toplulukların kendi içlerinde 

yeni tahakküm ilişkileri kurmasıyla da devam ettiğini göstermektedir. Ruby’de koyu 

tenli siyahlar, açık tenli olanlara; erkekler kadınlara; yaşlılar gençlere; dindarlar 

farklı inançlara sahip olanlara karşı baskıcı tavırlar geliştirir. Başka bir deyişle, 

romanda “birinin cenneti ötekinin cehennemi” olabilmektedir. Romanın başlığı 

“Cennet”, ilk bakışta huzur, birlik, kurtuluş ve kutsallık gibi olumlu çağrışımlar 

yaratmaktadır. Ancak Morrison, bu “cennet” fikrini sorgulamaktadır. Romanın 

merkezindeki Ruby kasabası, siyahların kurduğu bağımsız, sözde ideal bir 

topluluktur. Ancak bu kasaba, homojenliği ve saflığı koruma adına dışlayıcı, baskıcı 

ve şiddet uygulayan bir yapıya dönüşmüştür. Dolayısıyla, Ruby'nin sakinleri için bir 

“cennet” olan bu mekân, farklı olanlar için – özellikle de kadınlar için – bir 

“cehennem”e dönüşmüştür. “Kadını saat üçte öldürdüler (Cennet, s. 171).” Bu 

cümle, romanın merkezindeki Ruby kasabasının “cennet” olarak inşa edilen 

yapısının, nasıl şiddetle varlığını sürdürdüğünü ve “ötekilere” nasıl ölüm getirdiğini 

dramatik şekilde göstermektedir.  Kasabanın kurucuları, daha açık tenli siyahları bile 

dışlamış, kendi koyu tenli geçmişlerine sahip çıkarak “saflık” adına yeni bir 

dışlayıcılık inşa etmişlerdir.  Bu anlamda Ruby kasabası, orada yaşayan erkekler için 

bir “cennet”ken, dışlananlar için tam bir cehennem haline gelmiştir. 

Diğer taraftan,  Postkolonyal feminizm açısından romanın en güçlü yönü, 

Manastır’da yaşayan kadınların temsil ettiği karşı-cennet figürüdür. Bu kadınlar 

toplumun ötekileştirdiği, bastırdığı, istismar ettiği bireylerdir. Ancak bir araya 

geldiklerinde, dayanışma ve alternatif bir yaşam biçimi oluştururlar. Morrison, 

burada gerçek cennetin ne olduğunu sorgulatmaktadır: baskının olmadığı, 

farklılıkların kabul edildiği, sevgiyi koşulsuz sunan bir yaşam alanı mı? Yoksa tek 

bir kimliğin egemenliğinde şekillenen, kontrol ve homojenlik dayatılan bir yapı mı? 

“Onları susturamadıkları için korkuyorlardı. Yalnızca susmayanlar öldürülürdü.” 

(Cennet, s. 246). Bu cümle, kadınların sesiyle sarsılan ataerkil düzenin nasıl şiddete 

başvurduğunu göstermektedir.  Manastır (Convent) Ruby kasabasının hemen dışında 

bulunan, başta rahibeler için inşa edilmiş ama zamanla toplumdan kaçan kadınların 



60 

 

 

sığındığı bir yapı olmuştur. Mavis, eşinden ve çocuklarının ölümünden sonra 

kaçmıştır. Gigi, özgürlük arayışı içindedir. Seneca, taciz geçmişinden kurtulmaya 

çalışmaktadır. Pallas, varlıklı ama baskıcı ailesinden kaçmıştır. Bu kadınlar için 

Convent bir “cennet”tir — iyileşme, özgürlük, kardeşlik ve yeniden doğuş imkânı 

sağlamaktadır. Ama Ruby'nin erkekleri için Convent bir tehdit, bir “cehennem”dir. 

Onlar kadınların erkek denetimi dışında, kendi başlarına yaşamasını toplum düzenine 

aykırı bulmaktadırlar. Romanın finalinde, Ruby'nin erkekleri Convent'e baskın 

düzenler ve kadınları öldürür. Böylece, kendi “cennet”lerini korumak adına, 

kadınların “cennetini” yok ederler. 

Görüldüü gibi Morrison, “Cennet” başlığını bilinçli bir şekilde ironik biçimde 

kullanmaktadır. Roman, kelimenin klasik anlamıyla bir “cennet”i anlatmaz; aksine, 

bir grubun kendi ütopyasını kurma çabasının nasıl distopyaya dönüştüğünü ve bu 

süreçte başka bireylerin hayatlarının nasıl cehenneme çevrildiğini göstermektedir. 

Dolayısıyla başlık, sadece fiziksel bir mekânı değil, aynı zamanda ahlaki, toplumsal 

ve bireysel seçimlerin yarattığı çatışmalı alanı temsil ettiği söylenebilir. 

Ruby'nin kurucu neslinin temsilcilerinden biri olan Reverend Misner şöyle 

der:  “Onlara kutsanmış olduklarını söylemezseniz, lanetlenmiş olamazlar.” (Cennet,  

s. 244). Bu cümle, kasabanın kendi mitolojisini nasıl kurduğunu ve bu mitolojinin 

nasıl bir kutsanma/dışlanma ikiliğine dayandığını göstermektedir. Postkolonyal 

okuma açısından bu, sömürge dönemindeki “medenileştirme” söyleminin, bu kez 

içeriden gelen bir iktidar eliyle yeniden inşa edilmesi anlamına gelmektedir (Marx, 

2004). 

Görüldüğü gibi Toni Morrison’un Cennet adlı romanında “cennet” fikri, 

yalnızca bir mekân olarak değil; kimlik, aidiyet, saflık ve otoriteyle kurulan ideolojik 

bir yapı olarak sorgulanmaktadır ve akıllara şu soruyu getirmektedir: Cennetin 

kapıları kime açıktır? Ve Cennet kimin içindir? Roman boyunca Ruby’nin erkekleri, 

kasabanın “saflığını” ve “ahlaki bütünlüğünü” koruma adına kendi cennetlerini 

yaratmaya çalışırlar. Ancak bu cennet, yalnızca belirli normlara uyanlara açıktır; 

farklı olanlar, özellikle de kadınlar, alternatif yaşam biçimleri sürdürenler ve 

Ruby’nin sınırları dışında kalan bireyler sistematik biçimde dışlanmaktadır. 

“Yalnızca bizim gibi olanlar içeri girebilir.” (Cennet, s. 89). 



61 

 

 

Bu ifade, Ruby’de egemen olan ayrımcılık mekanizmasını net bir biçimde 

ortaya koymaktadır. “Bizim gibi olanlar” vurgusu, ortak bir aidiyetin ve normatif 

kimliğin mutlaklaştırıldığını, bunun dışındakilerin ise “öteki”leştirildiğini 

göstermektedir.  Ruby kasabası, siyahların beyaz baskısından kurtularak inşa ettiği 

bir mekândır; ancak zamanla bu özgürleştirici proje, kendi içinde yeni bir baskı 

düzeni doğurmaktadır. Kurucu kuşak, koyu tenli siyahlardan oluşmakta ve beyazların 

açık tenli siyahları tercih etmesine duyulan öfke, Ruby’de tersine bir renkçiliğe 

dönüşmüştür. Kurucular, açık tenli siyahları dışlayarak, “temiz kan”a sahip 

olduklarını savunur ve bu saflığı korumak adına her türlü ayrımcı ve dışlayıcı tutumu 

meşrulaştırır. “Beyazların, açık tenlileri bize tercih etmesine sessiz kalmadık. Onlara 

bizimle karışmayacak kadar ‘temiz’ bir yer kurduk.”( Cennet, s. 117). Bu yaklaşım, 

postkolonyal toplumların “biz kimiz?” sorusuna verdikleri cevabın ne denli dışlayıcı 

ve içe kapanmacı olabileceğini göstermektedir. Morrison’un vurguladığı üzere, 

kolonyal sistemin ayrımcılık kodları, sömürge sonrası dönemde de yeniden 

üretilebilir –ancak bu kez ezilenlerin elinde. 

Ruby erkekleri için “cennet”in kapıları sadece kendi inşa ettikleri düzenin 

üyelerine açıktır. Ancak kadınlar, özellikle de Convent’te yaşayan kadınlar, bu 

düzene karşı başka bir “cennet” tahayyülü kurarlar. Bu kadınlar, travma, kayıp, 

şiddet ve toplumsal dışlanmışlık gibi nedenlerle Ruby'den kaçarak manastıra 

sığınırlar. Onlar için “cennet”, yeniden doğuşun, kardeşliğin ve dayanışmanın 

mümkün olduğu bir yerdir. “Hiç kimse bana ne yapacağımı söylemiyor burada. Bu 

sessizlikte iyileşiyorum.” ( Cennet, s. 153). Ancak bu alternatif cennet tahayyülü, 

erkek egemen düzen için bir tehdit olarak görülmektedir. Convent kadınlarının 

bağımsızlığı, Ruby erkeklerinin egemenliğine doğrudan meydan okuma olarak 

değerlendirilebilir. Bu nedenle romanın açılışında anlatıldığı gibi, Ruby’li erkeklerin 

bu kadınları öldürmesi, kendi “cennetlerini” korumak adına başka bir cenneti yok 

etmeye yönelik şiddetli bir müdahaledir. “Kadını saat üçte öldürdüler.” 

(Cennet, s. 9). Bu açılış cümlesi, Morrison’un başlıktaki ironiyle birlikte romanın ana 

temasını özetler: Cennet, herkes için değildir. Ve birinin cenneti, başkasının 

cehennemidir. 

Ruby’deki erkek egemen yapı, sadece kültürel değil, aynı zamanda dinsel bir 

temele dayanır. Kurucu babaların hikâyeleri adeta kutsal bir metin gibi aktarılır; 



62 

 

 

ahlaki normlar sorgulanmadan kabul edilir. Bu durum, kasabanın bir tür teokrasiye 

dönüşmesine neden olur. “Tanrı’nın işaret ettiği yol buydu. Sapmalar 

cezalandırılmalıydı.” (Cennet, s. 192). Bu sözler, Ruby'nin dini referanslarla 

meşrulaştırılan baskı sistemini ve kadınların yaşam tarzlarına yönelik 

tahammülsüzlüğü göstermektedir. Cennet, burada sadece mekânsal değil, aynı 

zamanda ahlaki bir sınır haline gelmektedir. Bu sınırın dışında kalan her şey, 

“günah” ya da “bozulma” olarak damgalanmaktadır. 

Dolayısıyla, Toni Morrison’un Cennet romanında cennet fikri, kimin içeri 

alındığı, kimin dışarıda bırakıldığı sorusu etrafında kurgulanmaktadır. Ruby’nin 

“cennet”i, özgürlük ve eşitlik arayışıyla doğmuş olsa da zamanla ataerkil, dışlayıcı ve 

şiddet içeren bir yapıya evrilmiştir. Morrison, roman boyunca cennetin tek bir tanımı 

olmadığını, her topluluğun – hatta her bireyin – kendi cennetini tanımladığını ve bu 

tanımların birbiriyle çelişebileceğini göstermektedir. Bu nedenle “cennet”in kapıları 

kime açık sorusu, aynı zamanda kimin dışlandığını da ifşa eden politik ve felsefi bir 

soru olarak değerlendirilebilir. 

Sonuç olarak, Morrison’un Cennet romanı, “özgürlük” ve “cennet” gibi 

olumlu çağrışımlı kavramların, eğer eleştirel bir şekilde yeniden değerlendirilmeyip 

yalnızca sömürge karşıtı tepkiler üzerine kuruluysa, nasıl kolayca yeni iktidar 

yapıları üretip “kara ütopyalara” dönüşebileceğini göstermektedir. Morrison, 

okuyucusuna yalnızca beyaz sömürgeciliğin değil, aynı zamanda onun travmalarını 

taşıyan siyah toplulukların da yeniden dışlayıcı sistemler yaratabileceğini göstererek 

postkolonyal söylemi derinleştirmektedir. 

3.4. Cennet Romanında Kimlik Krizi  

Erikson'un kimlik krizi kavramı, edebiyatta özellikle ergenlik ve yetişkinlik 

dönemlerindeki karakterlerin yaşadığı varoluşsal bunalımlarla örtüşmektedir. Edebi 

metinlerde, karakterler sıklıkla "Ben kimim?", "Nereye aitim?" ve "Hayatımın 

anlamı nedir?" gibi sorularla boğuşmaktadır. Bu sorgulamalar, Erikson'un belirttiği 

gibi, bireyin içsel ve dışsal faktörlerle çatışmasının bir yansıması olarak kabul 

edilmektedir.  

Toni Morrison’ın Cennet adlı romanı, postmodern edebiyatın kimlik krizini 

nasıl çok katmanlı, toplumsal, ırksal ve cinsiyet temelli bir bağlamda ele aldığını 



63 

 

 

gösteren güçlü bir örnektir. Morrison, romanında sadece bireysel bir kimlik arayışını 

değil, aynı zamanda kolektif kimliklerin çatışmasını ve parçalanmasını da 

işlemektedir. 

Kimlik krizi açısından Cennet’te öne çıkan karakterlerden biri olan Mavis, 

evliliğinde yaşadığı hayal kırıklıkları, çocuklarının ölümü ve toplumun beklentileri 

karşısındaki çaresizliğiyle büyük bir içsel çatışma yaşamaktadır. Romanın başında 

Mavis’in kendi ailesinden bile kaçmak zorunda kalması, bireysel kimliğinin hem 

özel alanda (aile içinde) hem de kamusal alanda (toplum nezdinde) tehdit altında 

olduğunu göstermektedir. Bu bağlamda, Mavis’in şu düşüncesi kimlik krizine dair 

önemli bir alıntıdır: "Eğer onu tanımıyorlarsa, o zaman o da kendini unutabilirdi 

belki." (Cennet, s. 34). Bu cümle, Erikson’un kimlik kuramıyla örtüşmektedir. 

Bireyin çevresiyle kurduğu ilişki aracılığıyla kimlik inşa ettiğini ve bu ilişkiler 

zedelendiğinde kimliğin de tehdit altında olduğunu ortaya koymaktadır. 

Ayrıca Cennet’teki Convent adlı mekan, toplum tarafından dışlanan 

kadınların sığındığı bir alandır. Buradaki kadınların her biri farklı nedenlerle 

kimliklerini yeniden tanımlama ihtiyacı içindedir. Örneğin, karakterlerden Gigi, 

geçmişini arkasında bırakmaya çalışarak yeni bir kimlik inşa etmeye çalışmaktadır. 

Ancak bu arayış da sancılıdır: "Gigi, aynadaki yüzün kendine ait olmadığını 

düşünüyordu. O yüz, geçmişin hayaletiydi." (Cennet, s. 89) Bu ifade, postmodern 

kimlik krizinin sadece bireyin kendi iç dünyasıyla değil, geçmişiyle ve kolektif 

hafızayla da hesaplaşmak zorunda olduğunu vurgulamaktadır. 

Postmodern edebiyatta kimlik krizi, modernist anlatıların aksine daha belirsiz, 

parçalı ve akışkan bir yapı kazanmaktadır. Bu dönemde birey, sabit ve tutarlı bir 

kimlikten ziyade, sürekli olarak yeniden inşa edilen, çoklu aidiyetler arasında salınan 

ve çoğu zaman kendi sınırlarını kendisi dahi tanımlayamayan bir benlik olarak 

sunulmaktadır. Postmodern karakterler için kimlik, artık bir öz değil; kültürel, 

tarihsel ve toplumsal bağlamlara göre değişkenlik gösteren bir oluş sürecidir. Bu 

yönüyle, postmodern anlatılar, kimliğin parçalanmışlığına ve süreksizliğine vurgu 

yapmaktadır( Hutcheon, 1988, s. 19). 

Toni Morrison’un Cennet (Paradise) romanı da bu bağlamda postmodern 

kimlik anlayışının önemli örneklerinden biri olarak kabul edilebilir. Roman, sadece 



64 

 

 

bireysel kimliğin değil, aynı zamanda kolektif ve toplumsal kimliklerin de 

çözülmesini, çatışmasını ve yeniden yapılanmasını işlemektedir. Morrison’un 

karakterleri, sabit bir kimlik taşımazlar; geçmişleriyle, toplumun onları 

konumlandırma biçimiyle ve kendi arzularıyla sürekli bir müzakere içindedirler. 

Özellikle Convent adlı sığınma evine gelen kadın karakterler — Mavis, Gigi, Seneca, 

Pallas ve Consolata — sabit kimlik kategorilerinin ötesinde, kendi geçmişlerinden ve 

toplumun beklentilerinden bağımsızlaşma çabası içindedirler. Örneğin, 

karakterlerden biri olan Seneca, çocukluk travmaları ve istismarla şekillenmiş bir 

geçmişten kaçarak Convent’e gelir Ancak burada da kimliğini tanımlamakta zorlanır. 

Kimliğini bir isimle bile sabitleyemeyen Seneca için Morrison şöyle belirtmektedir: 

“Kendine ‘Seneca’ diyordu ama bu adın ne zaman ve nasıl kendisine verildiğini 

hatırlamıyordu.” (Cennet, s. 142). Bu alıntı, postmodern kimlik anlayışının temel 

özelliklerinden biri olan köksüzlük ve aidiyetsizlik duygusunu açıkça yansıtmaktadır. 

Kimliğin bir ‘verili’likten çok, bir inşa süreci olduğunu, ancak bu sürecin çoğu 

zaman belirsizlik, unutma ve bastırma gibi temalarla örüldüğünü göstermektedir. 

Benzer şekilde, Consolata karakteri de postmodern kimlik çözülmesinin bir 

başka örneğidir. Bir zamanlar manastırda yaşayan ve Tanrı’ya adanmış bir kimlik 

taşıyan Consolata, zamanla bedensel arzuları, ruhsal boşluğu ve bireysel özerkliğiyle 

yüzleşerek bu kimliği dönüştürmektedir. Morrison onun içsel değişimini şu sözlerle 

aktarmaktadır: “Artık Tanrı'nın değil, kendisinin sesini dinliyordu.” (Cennet, s. 236) 

Bu ifade, postmodern bireyin otoriteye, geleneksel yapılara ve sabit inanç 

sistemlerine karşı geliştirdiği sorgulayıcı ve özneleştirici tavrı yansıtmaktadır. 

Consolata'nın Tanrı merkezli bir kimlikten kendilik merkezli bir varoluşa geçişi, 

kimliğin sabit değil; zamanla şekillenen, deneyimle yeniden kurulan bir süreç 

olduğunu ortaya koymaktadır. 

Kimlik krizi, bireyin kendini tanımlama, konumlandırma ve kabul ettirme 

süreçlerinde yaşadığı çatışmaların sonucudur. Edebiyatta bu kriz, karakterlerin 

bireysel geçmişleriyle, ait oldukları toplumsal yapılarla, cinsiyetle, ırk ve aidiyetle 

kurdukları ilişkiler üzerinden yansıtılmaktadır (Hall, 1996, s. 72). Toni Morrison’un 

Cennet romanı, bu krizi çok katmanlı karakterlerle, postkolonyal ve feminist bakış 

açısıyla incelemektedir. 



65 

 

 

Morrison’un kadın karakterleri, Ruby kasabasının erkek egemen, dini 

referanslara dayanan toplumsal yapısına başkaldırmkatdır. Toplumun onlara biçtiği 

rolleri reddetmekteler ve bireysel benliklerini inşa etmeye çalışmaktadırlar. Ruby’nin 

erkekleri ise bu bireyselleşmeyi bir tehdit olarak algılamaktadırlar. “Beyaz kızı ilk 

vururlar. Diğerleriyle vakitleri vardır.” (Cennet, s. 3), “Kasaba düzen istiyordu. Bu 

kadınlar ise düzensizlikti. Bu kadınlar, düzeni bozabilecek her şeydi.” (Cennet, s. 

276). Bu cümleler, kadınların yalnızca toplumsal rolleri reddetmekle kalmadığını, 

aynı zamanda mevcut düzenin köklerine bir tehdit oluşturduğunu göstermektedir. 

Kadınlar bireysellik ararken, toplum onların varlığını bile tehdit saymaktadırlar. Bu 

durum, bireysel kimliğin kolektif normlar uğruna bastırıldığını gösteren tipik bir 

kimlik krizi örneği olarak kabul edilebilir. 

3.5. Post Kolonyal Dönemde Kadın ve Kadın Kimliği 

Toni Morrison'ın Cennet (Paradise) adlı romanı, Amerika'nın kurgusal bir 

kasabası olan Ruby'de yaşayan siyah bir topluluğun, patriyarkal yapısının kadın 

bedenine ve kimliğine yönelik baskısını ve dışlayıcılığını merkezine almaktadır. 

Romanın merkezindeki Convent (manastır), toplumsal yapı tarafından dışlanmış, 

travmalarla yüzleşmiş kadın karakterlerin sığınma alanına dönüşmüştür. Bu 

karakterlerden olan Mavis, Gigi, Seneca, Pallas ve Connie, aidiyet duygusunu 

yitirmiş, ancak bu kaybı Convent'te bir yeniden inşa sücreciyle anlamlandırma 

çabasına girmiştir. 

Morrison, bu mekânı yalnızca fiziksel bir sığinak olarak değil, aynı zamanda 

kadın kimliğinin yeniden yazıldığı, kolektif bir iyileşme ve dayanışma alanı olarak 

sunmaktadır: “Convent, onların evi değildi; ama hiçbir yer de değildi. Burada kimse 

kimseye geçmişini sormazdı." (Cennet, s. 183). Burada, karakterlerin kimliği 

yönünden bir boşlukla karşı karşıya oldukları, ancak bu boşluğun aynı zamanda bir 

yeniden doğma alanına dönüştüğü görülmektedir. 

Toni Morrison’un romanında Convent, yalnızca fiziksel bir sığınak değil, 

aynı zamanda postkolonyal bağlamda kadın kimliğinin yeniden inşası ve direniş 

alanı olarak işlev gördüğü söylenebilir. Morrison, sömürgeci ve ataerkil yapıların 

belirlediği normatif kimlikleri sorgularken, Convent’i bu normların dışında bir 

alternatif mekân olarak kurgulamaktadır. Romanın şu cümlesi bunu göstermektedir: 



66 

 

 

“Convent, onların evi değildi; ama hiçbir yer de değildi. Burada kimse kimseye 

geçmişini sormazdı.” (Cennet, s. 183) Bu ifade, yerinden edilmişlik, belirsizlik, 

kimlik boşluğu ve aynı zamanda özgürleşme kavramlarını bir arada barındırmaktadır. 

Convent, klasik anlamda bir "yuva" değildir; ama aynı zamanda dışlayıcı toplum 

yapılarının da parçası olmayan, sınırların bulanıklaştığı bir “üçüncü mekân” (Homi 

Bhabha’nın tabiriyle) olarak okunabilir. 

Homi K. Bhabha’nın geliştirdiği üçüncü mekân (third space) kavramı, 

kültürel kimliklerin sabit ve özsel olmadığını, aksine, karşılaşma ve müzakere 

alanlarında yeniden üretildiğini savunmaktadır (Bhabha, 1994). Convent de tam 

olarak böyle bir mekândır. Ne Ruby erkeklerinin otoriter ve sınırları belirli 

“cenneti”ne aittir, ne de beyaz merkezli Amerikan toplumuna. Bu açıdan 

bakıldığında Convent, postkolonyal bağlamda hem direnişin hem de yeniden 

doğuşun gerçekleştiği bir ara alandır. 

Roman boyunca Mavis, Gigi, Seneca ve Pallas gibi karakterler, travmatik 

geçmişlerinden kaçmış, toplumun marjinalleştirdiği kadınlardır. Ruby’de 

karşılaştıkları yargılayıcı bakışlardan farklı olarak Convent’te kabul görürler. Mavis, 

kocasının ve toplumun baskısından kaçıp Convent’e sığınır. Başta güvensiz ve ürkek 

bir karakterken zamanla kendi bedeniyle ve geçmişiyle barışır. Convent’te yeniden 

bir anne ve kadın olma biçimini keşfeder. Gigi, sınıfsal sınırlar içinde sıkışmış, 

özgürlük arayan bir figürdür. Ruby erkeklerinin “cennet” tahayyülüne aykırı düşen 

bağımsızlığıyla Convent’te yeni bir yaşam anlamı bulur. “Gigi'nin sesi yüksek, 

kahkahaları serbestti. Ruby’de rahatsızlık vericiydi, Convent’te hayat belirtisiydi.” 

(Cennet, s. 149). Seneca, travmalarla dolu bir geçmişe sahip olmasına rağmen 

Convent’te geçmişinden sorumlu tutulmaz. Bu da postkolonyal anlatılarda kimlik 

inşasında geçmişin ağırlığını azaltan önemli bir stratejidir. Pallas, zengin ve beyaz 

merkezli bir yaşamdan kopmuş, tecavüze uğramış ve annesi tarafından yalnız 

bırakılmış genç bir kız olarak Convent’e sığınır. Diğer kadınlarla geçirdiği süreç 

sayesinde tekrar hayata bağlanır. Pallas’ın varlığı, Morrison’un ırk temelli 

ayrışmaları da aşarak evrensel bir kadın dayanışması inşa ettiğini göstermektedir. 

 



67 

 

 

Görüldüğü gibi bu kabul süreci, yalnızca fiziksel koruma değil, aynı zamanda 

ruhsal bir iyileşme sürecidir: “Kadınlar hiçbir şey konuşmadan ağlıyor, sonra 

birbirlerinin saçlarını tarıyor, yemek pişiriyor, kucaklaşıyorlardı. Acıları sessizlikte 

birbirine karışıyor, yeni bir dil doğuyordu.” (Cennet, s. 186). Bu yeni dil, ataerkil 

sistemin baskı altına aldığı kadınların kendi aralarında kurdukları sözsüz dayanışma 

biçimi olarak kabulmedilebilir. Sessizlik, yalnızca bastırılmanın değil; aynı zamanda 

kolektif hafızanın ve iyileşmenin dili hâline gelmektedir. Gayatri Spivak’ın 

“altkültürel kadının sesi yoktur” şeklindeki (Spivak, 1988) eleştirisine karşı 

Morrison’un kadın karakterleri, kendi dilini ve varlık biçimini üretmektedir.  

Morrison’un kadın karakterleri – Mavis, Gigi, Seneca ve Pallas – toplumun 

marjinalleştirdiği, bedenleri ve geçmişleri üzerinde kontrol kaybı yaşamış bireylerdir. 

Ancak Convent’te, travmatik deneyimlerinden arınarak kendilerini yeniden inşa 

ederler: “Kadınlar hiçbir şey konuşmadan ağlıyor, sonra birbirlerinin saçlarını 

tarıyor, yemek pişiriyor, kucaklaşıyorlardı. Acıları sessizlikte birbirine karışıyor, 

yeni bir dil doğuyordu.” (s. 186).  

Bu kolektif pratikler, sömürge-sonrası toplumlarda kadınların patriyarkal ve 

kolonyal yapılarla yüzleşme süreçlerine benzemektedir. Sessizlik, dayanışma ve 

ortak bakım pratikleri, alternatif bir varoluş biçiminin mümkün olduğunu 

göstermektedir. Özellikle “kimse kimseye geçmişini sormazdı” ifadesi, postkolonyal 

anlatılarda sıkça karşılaşılan “yaralı geçmiş”in travmatik yükünü taşıyan bireylerin, 

yeni bir kimlik kurma sürecinde geçmişin yeniden tanımlanabileceğini ima 

etmektedir (Talib, 2002). 

Convent, ataerkil yapılarca bastırılan ve sesi alınmış kadınlara yeni bir dil 

sunmaktadır. Bu, postkolonyal bağlamda özellikle önemlidir çünkü sömürgeleştirilen 

toplulukların ve bireylerin deneyimleri genellikle tarihsel anlatılarda ya yok sayılmış 

ya da çarpıtılmıştır. Morrison’un kadınları, sözlü anlatılar, beden dili, sessizlik ve 

bakım pratikleriyle kendilerine ait bir tarih ve kimlik üretirler. Bu yönüyle Convent, 

hem bedenin hem de kimliğin sömürge sonrası iyileşme sürecinin sembolü hâline 

gelmektedir. Ayrıca Convent’in sabit bir otorite merkezi olmaması, kadınların kendi 

aralarındaki hiyerarşiyi de reddetmeleri, burayı yatay ilişkilerin kurulduğu ve güç 

yapılarının dışına taşan bir topluluk haline getirmektedir. Bu, Gayatri Spivak’ın 



68 

 

 

“altkültürel kadınların konuşamaması” (Spivak, 1988) sorununa dolaylı bir yanıt 

gibidir: Convent’teki kadınlar, merkezden dışlanarak değil, kendi merkezlerini 

oluşturarak ses bulmaktadırlar. 

Dolayısıyla postkolonyal kuram bağlamında değerlendirildiğinde, 

Morrison’un Convent’i, yalnızca bir sığınak değil, kolonyal şiddetin ve ataerkil 

yapının dışında bir varoluş alanı olarak kabul edilebilir. Ruby’nin erkekleri bu 

mekânı “düzeni bozan bir sapma” olarak görüp yok etmek isterken, aslında tehdit 

altında hissettikleri şey Convent’in temsil ettiği alternatif cennet tahayyülüdür. Bu 

bağlamda, Cennet romanındaki Convent, Morrison’un kadın karakterleri aracılığıyla 

“cennet”i kim için, nasıl ve neye karşı kurduğumuzu sorgulatmaktadır. Bu yönüyle, 

sömürge sonrası toplumlarda kimlik, aidiyet ve özgürleşme tartışmalarının kalbine 

yerleşir.  “Her biri burada, kendi sesini bulmaya başlamıştı. Ama bu ses, dışarıda 

susturulmuştu hep." (Cennet, s. 195) ifadesi, Convent'in sağladığı kolektif dönüşüm 

alanının altını çizmektedir. Burada "ses" kavramı yalnızca ifade özgürlüğüyle sınırlı 

değildir; bu ses aynı zamanda kadının öznel deneyimiyle yeniden bağlantı 

kurmasının, benliğini duyumsamasının ve varlığını tanımasının metaforu olarak 

kabul edilebilir. Morrison burada, sesi bastırılan kadınların, seslerini geri 

kazandıkları bir düşsel-düşünsel evren kurmaktadır. 

Ruby kasabasının erkekleri ise, Convent'i toplumsal düzeni tehdit eden bir 

unsur olarak görmekteler. Onlar için Convent, kadınların kontrol edilemezliğinin, 

kurumsal yapılardan bağımsız bir özneleşme pratiğinin simgesidir: “Ruby'li erkekler 

için Convent, bir hastalık gibi yayılıyordu. Kadınlar baş kaldırmış, düzenin dışına 

taşmıştı. Bu, cezalandırılmalıydı." (Cennet, s. 275). Kadınların alternatif bir topluluk 

oluşturmaları, ataerkil sistemin tahakküm alanını daralttığı için bu varlık tehlikeli 

bulunur ve sonuç olarak fiziksel olarak ortadan kaldırılmaya çalışılmaktadır. 

Dolayısıyla Toni Morrison Convent aracılığıyla kadın kimliğini travma, 

yüzleşme ve iyileşme ekseninde yeniden çizmektedir. Kadınlar, baskılandıkları 

düzenin dışında alternatif bir yaşam kurarak, toplumsal normlara karşı sessiz ama 

direngen bir varoluş sergilemektedirler. Convent bu anlamda, klasik manada bir ev 

ya da kurum olmaktan çıkıp, kadınların öznel benliklerini yeniden kurdukları 



69 

 

 

simgesel bir kurtuluş alanına dönüşmüştür: “Hiçbiri Convent'e ait değildi. Ama 

Convent, hepsine ait olmuştu." (Cennet, s. 289). 

Postkolonyal kuramın merkezinde yer alan "ben" ve "öteki" ikiliği, Toni 

Morrison’ın Cennet adlı romanında hem cinsiyet hem de ırksal bağlamda belirgin bir 

şekilde işlenmektedir. Ruby kasabasının erkekleri, Convent’te yaşayan kadınları 

yalnızca toplumsal normları tehdit eden figürler olarak değil, aynı zamanda 

kasabanın kurucu ideolojisine yönelik bir tehdit olarak konumlandırmaktadır. Bu 

bağlamda kadınlar, yalnızca bireysel kimliklerinden değil, aynı zamanda toplumsal 

ve kültürel aidiyetlerinden de dışlanmaktadırlar. 

Morrison, Convent kadınlarının toplumdan dışlanmalarını metaforik bir 

karanlıkla eşleştirerek bu dışlanmayı derinleştirmektedir: “Kadınlar değişmişti. 

Onlar artık kadın değil, başka bir şeydi. Bilinmeyen bir karanlık.” (Cennet, s. 276). 

Bu ifade, Convent’te yaşayan kadınların toplumun tanımlayabileceği kalıplara 

uymayan bireyler hâline geldiklerini ve bu nedenle "öteki"leştirildiklerini 

göstermektedir. Ruby’nin erkekleri için kadınlar, geleneksel olarak sessiz, edilgen ve 

uyumlu olmalıdır. Oysa Convent kadınları, geçmiş travmalarına rağmen yeni bir 

benlik inşa etme sürecindedir: “Convent’teki kadınlar, tanımlanamayandı. 

Korkulandı. Bilinmeyendi.” (Cennet, s. 220). 

Kadının özneleşme süreci, ataerkil ve ırksal saflığa dayalı Ruby ideolojisini 

tehdit eder hâle gelmiştir. Bu yönüyle roman, sadece bir topluluk hikâyesi değil, aynı 

zamanda ataerkil yapıların kadın öznesine yönelttiği şiddetin anlatımıdır. Roman 

boyunca erkek karakterlerin Convent kadınlarına dair duyduğu korku, yalnızca 

fiziksel değil, sembolik bir tehdit olarak da kurgulanmaktadır. Ayrıca kadınların 

Convent’te yeniden doğuşu, geleneksel anlatıların dışında bir kadın dayanışmasının 

ve öznelliğinin gelişimine olanak sağlar. Bu süreç şu cümlelerle somutlaştırılır: 

“Burada geçmişin zinciri yoktu. Kendi adını yeniden söyleyebilirdin.” 

(Cennet, s. 207). 

 “Kadınlar artık yalnız değildi. Sessizlikleri, yerini kelimelere bırakıyordu.” 

(Cennet, s. 198). 

Yukarıdaki ifadeler, kadınların kendi kimliklerini kurma süreçlerini ve 

bireysel öznelliklerini yeniden kazanma mücadelelerini göstermektedir. Convent, bir 



70 

 

 

manastır olmanın ötesinde, kadınların travmalarını iyileştirdikleri, birbirlerini 

dönüştürdükleri ve geleneksel ataerkil sistemin dışında yeni bir kimlik inşa ettikleri 

sembolik bir alana dönüşmüştür. 

Dolayısıyla Cennet romanında Morrison, postkolonyal kuramın “ben” ve 

“öteki” ikiliğini hem cinsiyet hem de ırk bağlamında yeniden ele almaktadır. 

Kadınlar, toplumsal düzenin dışında konumlandırılarak ötekileştirilmekte; ancak bu 

ötekilik, aynı zamanda yeni bir özneleşme sürecinin de temelini oluşturmaktadır. 

Roman, bu yönüyle postkolonyal eleştiri ve feminist edebi kuramın kesişiminde 

güçlü bir eleştirel zemin sunmaktadır. 

Kadınların yaşadığı kimlik krizlerinin temelinde çoğu zaman, toplumun onlar 

için belirlediği ve normatif biçimde dayattığı toplumsal cinsiyet rolleri 

bulunmaktadır. Toni Morrison’un Cennet adlı romanında bu çatışma, özellikle 

Connie karakteri üzerinden işlenmektedir. Manastır geçmişine sahip olan Connie, 

romanın ilerleyen bölümlerinde Convent adlı mekânda yaşayan kadınların ruhsal ve 

duygusal dönüşüm süreçlerinde bir rehber figürüne evrilir. Connie’nin dönüşümü, 

kadının içselleştirilmiş itaat ve suskunluk kültürünü reddetmesiyle başlar: “Tanrı'nın 

istediği şey bu muydu? Sessizlik, sabır ve acı mı? Yoksa sesini bulmak mıydı?” 

(Cennet, s. 241), “Connie, artık itaat etmiyordu. O, konuşuyordu. Dua etmiyor, 

soruyordu.”  (Cenet,s. 243). Bu ifadeler, Morrison’ın kadının pasif bir özne 

olmaktan çıkıp aktif bir benliğe dönüşme sürecini vurguladığını ortaya koymaktadır. 

Kadınların özneleşme süreci sadece ruhsal bir dönüşümle sınırlı kalmaz; aynı 

zamanda bedenle, hafızayla ve öfkeyle de ilişkilidir. Convent’teki kadınlar, toplumun 

“uygun” kadın rollerine uymadıkları için travmatize edilmiştir. Fakat bu mekânda, 

hem geçmişle yüzleşir hem de bu rolleri reddederek kendi öznelliklerini yeniden 

kurarlar: “Seneca, sessizliğin ceza değil, tercih olduğunu ilk kez burada öğrendi.” 

(Cennet, s. 198), “Gigi aynada yüzüne baktı. Artık başka birine benziyordu. 

Korkmuyordu. Kızgın da değildi. Sadece vardı.” (Cennet, s. 204) Bu dönüşüm 

anlatısı, patriyarkal toplum düzeninde kadına dayatılan edilgenlik, fedakârlık ve 

sessizlik rollerine karşı radikal bir reddiye niteliği taşımaktadır. Kadınlar artık 

başkalarının onlara biçtiği rollerle değil, kendi deneyimleri, arzuları ve dayanışmaları 

üzerinden bir kimlik inşa etmektedir.  



71 

 

 

Dolayısıyla, Cennet romanında Connie ve diğer kadın karakterler aracılığıyla 

çizilen bu dönüşüm süreci, toplumsal cinsiyet rolleriyle hesaplaşan ve kadının 

benliğini özgürleştiren bir edebi temsile dönüşmektedir. Morrison, kadınların itaat ve 

sessizlikten, sorgulama ve eyleme geçiş süreçlerini edebi bir estetik içinde sunarken; 

aynı zamanda bu dönüşümün bireysel olduğu kadar kolektif bir boyut taşıdığını da 

gösterir. Kadınlar, sadece kendileri için değil, birbirleriyle kurdukları bağlar 

aracılığıyla da dönüşmektedir. 

3.6. Postkolonyal Bağlamında Afro-Amerikan Kimlik İnşası 

Toni Morrison’un Cennet adlı romanı, Afro-Amerikan kimliğin inşasında 

tarihsel hafıza, ırksal bilinç ve kolektif belleğin rolünü çok katmanlı bir şekilde ele 

almaktadır. Romanın temelini oluşturan Ruby kasabası, 1890’larda beyazların ve 

daha açık tenli siyahilerin ayrımcılığına maruz kalmış dokuz siyah ailenin torunları 

tarafından kurulmuştur. Bu topluluk, “saf” siyahlık anlayışı etrafında kendi tarihini 

ve kimliğini inşa etmeye çalışırken, aynı zamanda dışlayıcı ve baskıcı bir düzene 

evrilmektedir. Morrison burada, ırksal saflık iddiasının nasıl bir ayrımcılık aracına 

dönüşebileceğini göstererek, Afro-Amerikan tarihinin kendi içinde taşıdığı çelişkileri 

ifşa etmektedir. 

Ruby'nin kurucu erkekleri, geçmişte yaşadıkları ayrımcılığı unutmamış, 

ancak bu belleği travmatik bir tür kontrol mekanizmasına çevirmiştir. Bu durum, 

kimliğin yalnızca bireysel bir inşa değil, aynı zamanda tarihsel koşulların 

şekillendirdiği kolektif bir yapı olduğunu ortaya koymaktadır. Roman bu bağlamda 

postkolonyal düşünceyle örtüşmektedir: Kimlik, sürekli yeniden müzakere edilen ve 

tarihsel şiddetin izlerini taşıyan bir süreçtir. “Ruby, siyahlığın en saf halini muhafaza 

etmek isteyenlerin yeriydi. Ama bu saflık, dışlamayı da beraberinde getirdi.” (s. 87), 

“Geçmişin yükünü taşımak, bazen bugünü yaşamanın önüne geçer.” (s. 90), 

“Kurucular, kendi atalarının uğradığı haksızlığı unutmadı. Ama zamanla, onlar da 

aynısını başkalarına yapmaya başladı.” (s. 112). Romanda geçen bu ifadeler, 

romanın tarih-bellek ilişkisine dair eleştirel yaklaşımını göstermektedir. Ruby’deki 

erkek egemen yapı, geçmişin mağduriyetini bugünün iktidar pratiğine dönüştürmekte 

ve bu süreçte farklı olanları –özellikle de Convent’teki kadınları– 

“öteki”leştirmektedir. Convent’teki kadınlar ise kendi travmatik geçmişlerini 



72 

 

 

Ruby’nin “resmî” tarihinden bağımsız olarak yeniden kurmaya çalışmaktadırlar. Bu 

kadınların her biri, bireysel geçmişlerinin içinde bastırılmış ya da inkâr edilmiş 

kimlik parçalarını Convent’te yeniden anlamlandırır. Roman, böylece yalnızca 

baskıcı tarih anlatılarına değil, aynı zamanda kişisel belleğin dönüştürücü 

potansiyeline de vurgu yapmaktadır. “Convent’te geçmiş, bağırılarak değil, 

fısıldayarak anlatılırdı. Kimi zaman susarak.” (Cennet, s. 198),  

“Burada tarih, kitaplardaki gibi değildi. Acıydı, dokunulurdu, susulurdu.” (Cennet,s. 

203). Bu ifadeler, Morrison’un tarihe yalnızca bir bilgi kümesi olarak değil, aynı 

zamanda duygusal ve bedensel olarak deneyimlenen bir alan olarak yaklaştığını 

göstermektedir. Dolayısıyla Cennet, ırk, tarih ve belleğin bireyler ve topluluklar 

üzerindeki kurucu etkisini, aynı zamanda bu yapıların nasıl yeniden üretildiğini 

sorgulayan bir metindir. Morrison, Afro-Amerikan kimliğin yalnızca beyaz egemen 

sistemle değil, kendi içindeki ayrımcılık ve dışlayıcılıkla da hesaplaşması gerektiğini 

vurgulamaktadır. Bu yönüyle roman, postkolonyal edebiyatın kimlik, tarih ve aidiyet 

tartışmalarına güçlü bir katkı sunmaktadır.  

Bu bağlamda Toni Morrison’un Cennet adlı romanı, yalnızca bireysel kimlik 

sorunlarını değil, aynı zamanda kuşaklar arası aktarılan travmaların Afro-Amerikan 

kimliğinde nasıl içselleştirildiğini de ele almaktadır. Bu bağlamda roman, Marianne 

Hirsch’in ortaya koyduğu post-hafıza (postmemory) kuramı ile örtüşmektedir. 

Hirsch’e göre post-hafıza, travmatik geçmişi bizzat yaşamamış bir kuşağın, bu 

geçmişi imgeler, anlatılar ve duygusal aktarım yoluyla içselleştirip deneyimlemesidir 

(Hirsch, 2008). Cennette Ruby kasabasını kuran ikinci kuşak, atalarının uğradığı 

ayrımcılığı fiziksel olarak yaşamamış olsa da, bu geçmişin anılarını ve öfkesini miras 

almıştır. Ancak bu miras, yeni bir travmatik döngüyü beraberinde getirir. 

“Babalarının yaşadığı dışlanma, oğulların inşa ettiği duvarlarda yaşamaya devam 

etti.” (Cennet, s. 97), “İnşa ettikleri sadece bir kasaba değildi. Unutulması gereken 

bir hafızanın duvarlarıydı.” (Cennet, s. 100). Bu ifadeler, Morrison’un toplumsal 

hafızayı ve travmanın mirasını mekânsal bir anlatı biçimiyle nasıl görünür kıldığını 

ortaya koymaktadır. Ruby’nin mimarisi, bir güvenlik değil, bir dışlama pratiğine 

dönüşmiştir. Özellikle Convent’te yaşayan kadınlar, bu “miras alınmış” travmanın 

günah keçilerine dönüştürülmüştür. Kadınların toplumsal düzenin dışına itilmesi, 



73 

 

 

yalnızca patriyarkal bir kontrol mekanizmasının değil, aynı zamanda bastırılmış 

geçmişin günahını dışsallaştırmanın bir yoludur. 

3.7. Kollektif Travma ve Bellek Aktarımı 

Roman aynı zamanda Afrikalı diaspora edebiyatında sıklıkla karşımıza çıkan 

kolektif travma ve bellek aktarımı temalarını işlemektedir. Morrison’un anlatısı, 

siyah kimliğin yalnızca beyaz egemenliğe karşı verilen bir direnişle değil, aynı 

zamanda kendi içindeki sınıfsal, cinsiyetçi ve ırksal ayrımlar aracılığıyla da 

şekillendiğini göstermektedir.  “Kendi halkının arasında bile bir yer bulamayanlar, 

sonunda hiçbir yerin insanı olur.” (Cennet, s. 89),  “Kadınlar, Ruby’nin geçmişine 

ait değillerdi. Bu yüzden onun geleceğine de dahil edilmediler.” (Cennet, s. 106). Bu 

ifadeler, Morrison’un, diaspora toplumlarında kimliğin yalnızca dışsal baskılarla 

değil, aynı zamanda içsel dışlamalarla da sınandığını gösteren eleştirel yaklaşımını 

desteklemektedir. Romanın sonunda, Convent’teki kadınların fiziksel olarak 

öldürülüp öldürülmediği belirsiz kalırken, onların bir tür mitsel varoluşa geçişi, 

travmayı dönüştürme ve iyileştirme olasılığına da işaret etmektedir. “Hiçbiri yoktu 

artık. Ama sesleri duvarlarda çınlıyordu. Rüyalarına giriyordu erkeklerin.” (s. 318) 

Bu tür bir anlatım, postkolonyal edebiyatın sıklıkla kullandığı büyülü gerçekçilik 

aracılığıyla, travmatik hafızanın inkar edilemeyecek gücünü sembolize etmektedir. 

Kadınlar silinir, ama yok edilemezler. Bu, aynı zamanda kolektif hafızanın bastırılsa 

dahi yüzeye çıkma eğilimini temsil etmektedir. Dolayısıyla, Morrison’un tarihsel 

hafıza, ırksal aidiyet ve toplumsal dışlanma temalarını merkezine alarak, Afro-

Amerikan kimliğin yalnızca beyaz hegemonyası karşısında değil, kendi içindeki 

bastırmalarla da örüldüğünü gösterdiği güçlü bir metindir. Post-hafıza kuramı ve 

diaspora edebiyatı perspektifinden bakıldığında, roman yalnızca geçmişle 

hesaplaşmakla kalmaz, aynı zamanda geleceğe dair alternatif bir etik ve varoluş 

biçimi önermektedir. Convent kadınlarının temsil ettiği kimlik, sessizliği değil, 

konuşmayı; bastırmayı değil, hatırlamayı; dışlamayı değil, kapsayıcılığı merkeze 

almaktadır. 

Toni Morrison’un Cennet romanında kimlik, yalnızca bireysel bir aidiyet 

meselesi değil, aynı zamanda tarihsel, kolektif ve dışlayıcı bir inşa süreci olarak 

yansıtılmaktadır. Ruby kasabasının kuruluşu, Afro-Amerikan toplulukların beyaz 



74 

 

 

ırkçı sistemin baskısından kurtulma arzusuyla bağlantılıdır; ancak bu arzu, zamanla 

kendi içinde bir tahakküm mekanizmasına dönüşmüştür. Morrison'un şu cümlesi bu 

dönüşümü açıkça ortaya koymaktadır: 

“Ruby halkı, 8-rock (siyah ten renginin koyuluğu) olmayanları asla tam 

anlamıyla kabul etmedi. Onlar için bir insanın değeri, atalarının 1755'te [9 Ok 

olayında] dayanıklılığıyla ölçülürdü. (...) 'Bizim gibiler' dışındakiler, kasabanın 

sınırlarında bile dolaşamazdı.” (Cennet, s. 95-96) Bu ifadede, kimlik bir renk 

skalasına indirgenmiş, aidiyet ise tarihsel bir efsane üzerinden tanımlanmıştır. Ruby 

kasabasındaki kimlik inşası, postkolonyal kuramın temel ikiliği olan “ben” ve “öteki” 

ayrımını, bu kez siyah topluluğun kendi içinden kurmasıyla dikkat çekmektedir. 8-

rock ailesinden gelmeyen bireyler, yeterince “siyah” olmadıkları için 

ötekileştirilmekte; böylece ırk, sadece beyaz egemenlik karşısında değil, kendi 

içindeki katmanlarda da yeniden bir güç ilişkisine dönüşmektedir. Bu durum, kimlik 

krizinin doğrudan nedeni haline gelmektedir. Ruby’de yaşayan bireyler, ait 

olabilmek için yalnızca görünür ten rengine değil, aynı zamanda mitolojik bir 

geçmişe sıkı sıkıya bağlı kalmak zorundadır. Morrison burada, geçmişin kimliği 

belirleyen bir araç olmaktan çıkıp, geleceği sabitleyen bir pranga haline gelişini 

eleştirmektedir. Bireyin geçmişle tanımlanması, onun bugündeki benliğini sürekli 

olarak bastırmaktadır. Romanın başka bir yerinde geçen şu ifade, bu bastırmayı daha 

da belirgin hale getirmektedir: “Geçmişin yükünü taşımak, bazen bugünü yaşamanın 

önüne geçer.” (Cennet, s. 90) Ruby, görünürde Afro-Amerikan özgürlüğünün temsili 

olsa da, kimlik krizini tetikleyen içsel bir totaliter yapıya evrilmiştir. Burada aidiyet, 

kolektif belleğin içinden değil, kolektif dışlamanın içinden şekillenmektedir. 

Morrison’un karakterleri, bu dışlayıcı düzende, kendilerine bir yer bulamadıkları için 

alternatif bir toplumsal alan –Convent– kurarak, kendi kimliklerini yeniden inşa 

etmeye çalışmaktadırlar. 

3.8. Kimlik Kaybı 

Toni Morrison’un Cennet romanında Consolata, kimlik kaybının hem fiziksel 

hem de metafizik düzeyde tezahür ettiği bir figürdür. Karakterin hayatı, Afrika’dan 

Amerika’ya taşınmasıyla birlikte başlayan bir adlandırma ve özneleştirme süreciyle 

şekillenmektedir. Mary Magna tarafından "Consolata" isminin verilmesi, onun asıl 



75 

 

 

kimliğinin üzerinin örtülmesini, kimliksizleştirilmesini ve bir tür yeniden 

kolonileştirilmesini temsil etmektedir. Toni Morrison hu durumu şu şekilde 

belirtmektedir:“Consolata artık aynada kendini göremezdi. Mary Magna’nın ona 

verdiği isim, gerçek kimliğinin üstünü örtmüştü. ‘Sen Consolata’sın,’ derdi ona. Peki 

ya önce kimdi? Lagos’taki ailesi ona ne demişti? Hatırlamıyordu… Bedeni 

buradaydı, ama ruhu bir hiçliğin içinde sürükleniyordu.” (Cennet, s. 228–229). 

Bu pasaj, adlandırmanın kimlik üzerindeki tahakkümünü gösteren bir örnek 

olarak kabul edilebilir. Ad, bireyin varoluşunun ilk ifadesidir; ancak bu ad dışarıdan, 

yani Batılı bir figür olan Mary Magna tarafından verildiğinde, kişinin öz-benliği 

bastırılır ve onun yerine yabancı bir benlik geçirilir. Bu, Homi K. Bhabha’nın 

"mimicry" (taklit) kavramıyla ilişkilendirilebilir: Kolonize birey, efendisine 

benzeyen ama hiçbir zaman onun gibi olamayan bir gölgeye dönüşür. Consolata’nın 

aynada kendini görememesi, yalnızca fiziksel bir hal değil, ontolojik bir hiçliğin 

ifadesidir. Bu durum, Jean-Paul Sartre’ın “varlık-yokluk” ayrımıyla da açıklanabilir: 

Consolata varlık olarak oradadır, ancak kimlik olarak bir boşluktur. Ait olduğu yer 

olan Lagos’un silikleşmesi, onun yalnızca mekânsal değil, tarihsel ve kültürel 

kökenlerinden de koparıldığını göstermektedir. Morrison’un kullandığı “hiçlik içinde 

sürüklenme” imgesi, postkolonyal bireyin ruhsal dağınıklığını ve aidiyetsizliğini 

temsil etmektedir. Bu, Edward Said’in “yurtsuzluk” kavramına yakındır: Kolonyal 

düzen, bireyi yalnızca fiziksel değil, aynı zamanda kültürel olarak da evsiz bırakır. 

Consolata’nın bu kimliksizliğe karşı geliştirdiği tepki, ilerleyen bölümlerde 

bir dönüşüm sürecine evrilmektedir. Convent’teki diğer kadınlara rehberlik etmesi, 

onu yeniden özne konumuna taşımaktadır. Sessiz, edilgen ve bastırılmış bir kadın 

figüründen; konuşan, yönlendiren ve şifa veren bir karaktere dönüşmesi, kimlik 

kaybının ardından gelen bir benlik restorasyonudur. Consolata’nın hikâyesi, 

Morrison’un kadınların içsel ve tarihsel direncine dair geliştirdiği temsillerden 

biridir. Bu bağlamda, Cennet sadece cinsiyet ve ırk üzerinden bir ötekileştirme 

anlatısı değil, aynı zamanda öz-benliğin parçalanışı ve yeniden kurulmasının 

alegorisi olarak kabul edilebilir. 

Toni Morrison’un Cennet romanında Gigi karakteri, Ruby kasabasının 

dışlayıcı yapısına karşı en doğrudan ve çarpıcı başkaldırıyı sergileyen figürlerden 



76 

 

 

biridir. Onun öfkesi, sadece kişisel bir yabancılaşmanın değil; aynı zamanda tarihsel 

olarak bastırılmış, ötekileştirilmiş kadınların kolektif sesinin yankısı olarak 

okunabilir. Gigi'nin meydanda haykırdığı sözler, hem bireysel bir kimlik isyanının 

hem de toplumsal ikiyüzlülüğün ifşası niteliğinde kabul edilebilir: 

“Gigi, kasaba meydanında bağırdı: ‘Siz benden nefret ediyorsunuz çünkü 

sizden değilim! Ama unutmayın, siz de bir zamanlar ‘bizden olmayan’lardınız! (...) 

Bu lanet olası kasaba, bir mezarlıktan farksız. Hepiniz ölü gibisiniz!’” (s. 161–162). 

Yukarıdaki ifadeler, ötekileştirme mekanizmasının hem cinsiyet hem de 

aidiyet bağlamında nasıl işlediğini göstermektedir. Ruby’nin kurucu erkekleri, bir 

zamanlar beyazların dışlayıcı pratiklerine maruz kalmışken, şimdi aynı dışlama dilini 

Convent kadınlarına yöneltmektedir. Gigi’nin sözleri, bu çelişkinin altını 

çizmektedir: “Siz de bir zamanlar ‘bizden olmayan’lardınız!” ifadesiyle, tarihin 

unutturulduğunu, dışlananların zamanla nasıl dışlayana dönüştüğünü ortaya 

koymaktadır. Bu durum, Frantz Fanon’un Siyah Deri, Beyaz Maskeler adlı eserinde 

vurguladığı “sömürgeci mantığın içselleştirilmesi” düşüncesiyle örtüşmektedir.   

Gigi'nin öfkesi, sadece toplumsal dışlanmaya değil, aynı zamanda kimliğinin 

bastırılmasına karşı da bir isyanı olarak kabul edilebilir. Ruby, yalnızca fiziksel 

olarak kapalı bir kasaba değildir; aynı zamanda ideolojik ve kültürel sınırlarla 

örülmüş, bireyin özgün benliğine yer bırakmayan bir yapı olarak kabul edilmektedir. 

Gigi’nin “Bu lanet olası kasaba, bir mezarlıktan farksız” sözleri, kasabanın 

yaşayanlarıyla birlikte ruhsuzlaştığını, geçmişin travmalarına hapsolmuş bir 

topluluğun simgesi haline geldiğini göstermektedir. Burada, kimlik yalnızca aidiyetle 

değil, hareketlilik ve canlılıkla da tanımlanmaktadır. Gigi, özgürlük arayışı içindeki 

bir kadın olarak bu durağan, homojen yapının içine sığmaz. Morrison, Gigi karakteri 

üzerinden kadın kimliğinin hem bireysel hem de yapısal baskılara karşı verdiği 

direnişi görünür kılmaktadır. Gigi’nin meydandaki çığlığı, hem Convent’in özgür 

kadınlarının sesi hem de tarih boyunca bastırılmış tüm kadınların sesidir. Bu 

bağlamda, onun sözleri yalnızca bir öfke ifadesi değil, aynı zamanda bir kimlik inşa 

çabası, özne olma talebidir. Toni Morrison’un Cennet (Paradise) romanı, kimliğin 

sadece bireysel değil, toplumsal, tarihsel ve ırksal bağlamlarda nasıl şekillendiğini 

sorgulayan çok katmanlı bir yapıya sahiptir. Bu bağlamda romanın en keskin çatışma 



77 

 

 

alanlarından biri, Ruby kasabasının erkek egemen, ırksal saflığa dayalı yapısı ile 

Convent’te sığınan kadınların alternatif yaşam ve kimlik pratikleri arasında kurulur. 

Bu çatışmanın en görünür figürlerinden biri olan Gigi, Ruby’nin dışlayıcı 

ideolojisine karşı açık bir başkaldırının simgesi hâline gelmektedir. 

 Consolata karakterinin kimlik kaybı, daha içsel ve varoluşsal bir biçimde 

tezahür eder: 

“Consolata artık aynada kendini göremezdi. Mary Magna'nın [rahibe] ona 

verdiği isim, gerçek kimliğinin üstünü örtmüştü. ‘Sen Consolata’sın,’ derdi ona. Peki 

ya önce kimdi? Lagos'taki ailesi ona ne demişti? Hatırlamıyordu... Bedeni 

buradaydı, ama ruhu bir hiçliğin içinde sürükleniyordu.” (s. 228–229). Bu ifadeler, 

kimlik krizinin sömürge geçmişiyle nasıl iç içe geçtiğini göstermektedir. Mary 

Magna’nın ona verdiği isim, sömürgeciliğin en klasik araçlarından biri olan yeniden 

adlandırmayı temsil etmektedir. Consolata, kendi adını, geçmişini ve ailesini 

hatırlayamayacak noktaya gelmektedir. Bu, Homi K. Bhabha’nın “melez kimlik” 

kavramıyla açıklanabilecek bir durumdur; çünkü Consolata, hem eski kimliğini hem 

de yeni kimliğini aynı anda taşıyamayan, kimliğin arada kalmış boşluğunda sıkışan 

bir figürdür. Gigi’nin meydanda haykırdığı gibi “ölü” bir toplumun ortasında, 

Consolata kendi ruhsallığında kaybolmuştur. 

Benzer şekilde, Seneca karakteri de bastırılmış geçmişinin ağırlığını 

taşımaktadır. Tecavüze uğramış, fahişe olarak damgalanmış ve kimliğini 

“sessizlikle” savunmaya çalışan bu karakter, Convent’e sığınarak sesini bulmaya 

başlar. Morrison bu dönüşümü şöyle ifade etmektedir: “Her biri burada, kendi sesini 

bulmaya başlamıştı. Ama bu ses, dışarıda susturulmuştu hep.” (s. 195) Seneca’nın 

sessizliği ile Gigi’nin haykırışı, aynı kimlik krizinin farklı tezahürleri olarak 

görülebilir. Biri travmasını içine gömmüşken, diğeri onu sesli bir başkaldırıya 

dönüştürmüştür. Yine de her ikisi de patriyarkal ve ırksal tahakküm karşısında 

Convent’i bir “özneleşme mekânı”na dönüştürmüştür. Gigi’nin “mezarlık” metaforu 

ile tanımladığı Ruby, aslında sadece fiziksel bir mekân değil, tarihsel belleğin 

çürümüşlüğünü de simgelemektedir. Bu yönüyle Cennet, toplumsal kimliğin sadece 

aidiyet değil, dışlama ve unutma üzerinden de inşa edildiğini göstermektedir. Kadın 



78 

 

 

karakterlerin her biri, bu unutmanın karşısında sesleriyle, bedenleriyle, hafızalarıyla 

direnerek yeni bir benlik inşa etmeye çalışmıştır. 

3.9.  Melezlik ve Sınırların Aşılması 

Homi Bhabha’nın melezlik (hybridity) kavramı, sabit kimlik yapılarını 

sorgular ve kolonyal otoritelerin çizdiği net “biz” ve “öteki” ayrımlarının 

geçersizliğini ortaya koymaktadır. Bu perspektifle bakıldığında, Cennet romanında 

Convent kadınlarının oluşturduğu alternatif topluluk, sabit ve baskıcı normlara karşı 

direnen melez bir varoluş alanıdır. Convent’te bir araya gelen kadınlar, hem etnik 

hem sosyoekonomik hem de psikolojik olarak birbirinden farklı geçmişlere sahiptir: 

Mavis, dört çocuğundan ikisini kendi hatasıyla kaybetmiş, kocasının ve toplumun 

suçlayıcı bakışlarıyla kaçan bir annedir. Grace (Gigi), özgürlük arayışındaki bir genç 

kadındır, sınıfsal olarak şehirli ve isyankâr bir kimlik taşır. Seneca, fuhuşa zorlanmış, 

kimliksiz bırakılmış, adını dahi değiştirmiş bir kadındır. Pallas (Divine), zengin bir 

aileden gelen ancak annesi tarafından ihanete uğramış, sevgilisi tarafından terk 

edilmiş bir genç kızdır. Bu kadınlar farklı geçmişler, ten renkleri, sosyal sınıflar ve 

yaş gruplarına aittir. Ancak ortak olan, hepsinin sistemin çeşitli biçimlerde dışladığı, 

“öteki”leştirdiği bireyler olmalarıdır. “Onlar bu evde, adları unutulmuş, kimlikleri 

karışmış, geçmişleri suskun kalmış kadınlardı.” (Cennet, s. 183) 

Bu çeşitlilik, Convent’i “melez bir alan” hâline getirmektedir: ne tamamen 

siyah, ne tamamen beyaz; ne yasal ne yasa dışı; ne de kutsal. 

Ruby kasabası sabit normlara, düzenli rollere ve ataerkil düzene 

dayanmaktadır. Buna karşılık Convent kadınları, geçmişteki rollerinden sıyrılıp 

birbirlerini yeniden tanımlayarak ilişkiler kurmaktadırlar. Aralarında bir tür 

ritüelistik dönüşüm süreci yaşanmaktadır. Özellikle romanın sonlarına doğru 

kadınların bir arınma ve yeniden doğum sürecine girmesi, bu melez topluluğun kendi 

normlarını ürettiğini göstermektedir. “Korku yoktu artık; kendilerini tanıyorlardı. 

Birbirlerinin geçmişini, gözlerini, izlerini, nefesini.” (Cennet, s. 281). Bu durum 

Bhabha’nın melezlik kuramında bahsettiği gibi, kolonyal düzenin belirlediği 

normların dışında kalan, üçüncü bir mekân (third space) oluşturur. Convent, 

Ruby'nin mutlakiyetçiliğine karşı, sınırların, kimliklerin ve geçmişin yeniden 

şekillendiği bu “üçüncü mekân”dır. 



79 

 

 

Melezlik yalnızca kimlikler bağlamında değil, aynı zamanda sınırların 

aşılması biçiminde de romanın bütününe yayılmıştır: Convent’teki kadınlar toplumun 

dışladığı bireylerdir, ama burada toplumsallıklarını yeniden inşa ederler; Kadınlar 

geçmiş travmalarını bu melez ortamda yüzeye çıkarır, dönüştürür ve kabule 

yönelirler; Ruby’nin dışında, yasa dışı, “boş” sayılan bir mekân olan Convent, 

aslında varoluşsal olarak en dolu mekân hâline gelmektedir “Convent onların evi 

değildi ama hiçbir yer de değildi. Burada kimse kimseye geçmişini sormazdı.” 

(Cennet, s. 183) Bu ifade, mekânsal sınırların ve kimlik sınıflandırmalarının 

aşılmasıyla oluşan melezliğin özünü yansıtmaktadır. 

Ruby kasabası, “saflık” ve “birlik” iddiasıyla kurulmuş olsa da, bu birlik 

homojenlik ve dışlama üzerine kuruludur. Oysa Convent’teki kadınlar, 

farklılıklarıyla bir arada var olarak çoğulluğun politik gücünü göstermektedir. 

Ruby’nin erkeklerinin Convent’i “şeytan yuvası” olarak görmesi, bu melez ve 

normdışı topluluğun tehdit olarak algılanmasındandır. “Saflığa duydukları inanç, 

onları başka gerçekleri görme yetisinden yoksun bırakmıştı.” (Cennet, s. 288) Bu 

çatışma, postkolonyal toplumlarda çoğul kimliklerin tekil ulusal anlatılara tehdit 

olarak görülmesini yansıtmaktadır. Dolayısıyla, Toni Morrison’un Cennet romanı, 

melezliğin bir tehdit değil, bir iyileşme ve yeniden doğuş mekânı olabileceğini 

göstermektedir. Convent’teki kadınlar, ne Ruby’ye dönebilir ne de eski hayatlarına. 

Onlar, bu “üçüncü alan”da hem bireysel hem toplumsal sınırları aşarak yeni bir 

kimlik formu oluşturmaktadırlar. Morrison bu yapıyı kurarken, postkolonyal 

edebiyatın merkezinde yer alan sabit kimliğe karşı çoğul kimlik, iktidarın tek sesine 

karşı kolektif anlatı, ötekiliğin sınırlarının aşılması gibi meseleleri, özellikle 

kadınların ortak melezliğinde vücuda getirmektedir.  

3.10. Siyah Bedenin Görmezden Gelinmesi 

Toni Morrison’un Cennet (Paradise) adlı romanında geçen “…Onu önce 

Demby’e , sonrada Middleton’a götürdüler. Siyahları hastaneye alınmıyordu, Beyaz 

doktorlar onlara bakmıyordu. İkinci hastaneye vardıklarında, Runy denetimini de 

bilincini de çoktan yüitirmişti. Hemşire onunla ilginecek bir doktor ararken, o 

bekleme salonundaki tatha sıranın üzerinde öldü. Ağabeyleri hemşirenin bir 

veterinere ulaşmaya çalıştığını öğrenince, ölü kardeşlerini kucakldılar, omuzların 



80 

 

 

tiremesi eve varıcaya kadar kesilmedi.” (Cennet, 128), ifadesi, postkolonyal 

edebiyatın temel meselelerinden biri olan sömürge sonrası dışlanma, kurumsal 

ırkçılık ve yapısal eşitsizlik konularını göstermektedir. Bu alıntı, hem bireysel 

düzeyde hem de toplumsal yapılar bağlamında siyahların maruz kaldığı sistematik 

ayrımcılığı ve bunun “sağlık hakkı” gibi temel insan hakları alanında bile ne denli 

yıkıcı olduğunu vurgulamaktadır. Kurumsal ırkçılık, yalnızca o ana özgü bir durum 

değildir; kolonyal geçmişin sürdürülen hafızasıdır. Beyaz doktorlar, siyah hastalara 

bakmamakla, onları sistemin dışında tanımlamakta. Bu dışlama, yalnızca tıbbi bakım 

eksikliği değil; aynı zamanda hayata dair bir değer yargısı içerir: Kimin hayatı 

yaşanmaya değerdir? Bu soruyu Morrison, cennetin dışında bırakılan kadınlar ve 

alternatif yaşam kuran gruplar üzerinden yanıtlamaktadır. Eğer bir toplum, 

üyelerinden bazılarının temel hizmetlere erişimini reddediyorsa, orası bir cennet 

değil, ancak bastırılmış hafızaların tekrarlandığı bir kolonyal kâbustur. 

Postkolonyal kuram, yalnızca kolonyal dönemle sınırlı kalmaz; aynı zamanda 

sömürgecilikten sonra da süregelen iktidar ilişkilerini, ırk temelli eşitsizlikleri ve 

kurumsal dışlamaları analiz etmektedir. Bu alıntı, modern sağlık kurumlarının 

görünürde evrensel hizmet sunduğu iddiasına rağmen, ırk temelinde bir ayrımcılığı 

derinleştirdiğini göstermektedir. Beyaz doktorların siyah hastalara bakmaması, 

yalnızca bireysel bir tavır değil; sömürge sonrası yapının içselleştirdiği bir 

ötekileştirme pratiğidir. Morrison burada, siyah toplulukların temel hizmetlere 

erişememesini sadece bir arka plan bilgisi olarak sunmaz; aksine, bu durumu 

anlatının temelinde şekillenen "dışlananlar için yeni bir cennet kurma" çabasının 

gerekçelerinden biri olarak sunar. Ruby kasabasının kurulma motivasyonu da, bu 

dışlanmışlığa doğrudan bir tepkidir. “Onlar kendi hastanelerini kuramadıkları için 

ölüyordu; ya da beyazlara başvurduğunda kapıdan çevriliyorlardı.” (Cennet, s. 44). 

Siyahların sağlık sistemine erişememesi, Ruby kasabasının kurulmasında 

etkili olan nedenlerden biridir. Morrison, Ruby’yi "beyaz dünyanın" dışladığı siyah 

bedenlerin korunacağı bir sığınak gibi tasvir eder. Ancak postkolonyal bir okumada, 

Ruby’nin kendisi de zamanla bir mikro koloniye dönüşmüştür. Bu yönüyle 

“Siyahları hastaneye alınmıyordu, Beyaz doktorlar onlara bakmıyordu” (Cennet, 

128) alıntısı, yalnızca beyaz doktorları ve hastaneleri değil, beyaz sistemin yeniden 

üretimini de işaret etmektedir. Yani, beyaz doktorlar siyahlara bakmazken, siyah 



81 

 

 

liderler de farklı düşünen kadınlara bakmamaya, onları sistemin dışına itmeye başlar. 

Buradaki kurumsal şiddet, yalnızca ten rengine değil; farklılığa, kadınlığa ve 

bağımsızlığa karşı da işlemektedir. 

Beyaz tıbbi otorite siyah bedeni “görmezden gelir. Siyahlar hastaneye 

alınmaz; çünkü siyah beden, sistem için “görünmez”, “önemsiz”, hatta “değersiz”dir. 

Bu durum, özellikle siyah kadınlar için katmerlenir. Siyah kadın bedeni, hem beyaz 

sistemin hem de siyah patriyarkanın kontrolü dışında kalmakla cezalandırılmaktadır. 

“Ne zaman bir kadının sesi duyulsa, bir yerlerde bir adam öfkesini çıkarmaya 

başlardı.”  (Cennet, s. 156). Bu bağlamda, hastaneye alınmayan beden yalnızca 

siyah değil; aynı zamanda kadın ve dilsizleştirilen bedendir. Bu bedenin şifa bulması 

yalnızca fiziksel değil, aynı zamanda politik ve sosyal bir onarımla mümkündür. 

Manastır’daki kadınların bir araya gelerek kurduğu alternatif yaşam, bu anlamda 

sistemin dışladığı bedeni iyileştirme ve görünür kılma çabasıdır. 

Roman boyunca benzer temaları yansıtan diğer örnekler de bulunmaktadır: 

“Onlar kendi hastanelerini kuramadıkları için ölüyordu; ya da beyazlara 

başvurduğunda kapıdan çevriliyorlardı.” (Cennet, s. 44). Bu ifade, postkolonyal 

eleştirinin kalbinde yer alan yapısal ırkçılık ve kurumsal dışlanma sorununu 

doğrudan göstermektedir. Siyah bireylerin, beyazların egemen olduğu sağlık 

sistemine erişememesi, sömürge sonrası toplumların sözde eşitlik söylemlerine 

karşın pratikte nasıl ayrımcı yapılarla işlediğini göstermektedir. Burada sömürgeci 

ideolojinin "medeniyet", "hizmet" ya da "insanlık" kisvesi altında kendi dışındaki 

ötekilere yaşam hakkı tanımayan yapısal şiddeti devam etmektedir. Bu durum, 

Edward Said'in “öteki” kavramı çerçevesinde okunabilir. Beyaz kurumlar, siyahları 

yalnızca ötekileştirmez; aynı zamanda onların yaşamsal haklarını görmezden gelerek 

sistematik bir dışlama uygular. Bu dışlama yalnızca fiziksel değil, aynı zamanda 

psikolojik ve sosyal bir yıkım üretmektedir. Siyah bireyler bu dışlama karşısında 

“kendi kurumlarını” kurmak zorunda kalırlar; ancak bu sefer de izolasyon, yalnızlık 

ve içe kapanma başlar. 

“Yalnızca bizim gibi olanlar içeri girebilir.” (Cennet, s. 89) Bu cümle, 

postkolonyal düşüncenin içselleştirilmiş tahakküm kavramına bir örnek sunmaktadır. 

Ruby kasabasının kurucuları, beyaz egemenliğin dışlayıcı yapısından kaçarak kendi 



82 

 

 

“siyah cennetlerini” kurmaya çalışırlar. Ancak bu "cennet", zamanla bir dışlayıcılık 

mekanizmasına dönüşmektedir. Bu noktada Frantz Fanon’un teorisi devreye girer: 

Sömürge sonrası toplumlarda ezilen halklar, ezildikleri yapının zihinsel kalıntılarını 

içselleştirir ve benzer tahakküm biçimlerini kendi topluluklarında yeniden üretirler. 

“Bizim gibi olanlar” ifadesi, ırksal, kültürel ve ahlaki bir norm çerçevesinde 

"uygunluk" kıstası koymaktadır. Cennet olmaya aday bu mekan, aslında yalnızca 

homojenlik talep eden, farklılığı dışlayan bir yer haline gelmektedir. Böylece, 

sömürgeci sistemin dışlayıcılığı, postkolonyal toplumda yeniden ve yeniden 

üretilecektir. 

 “Burası bir cennet değil, bir mezarlık olabilir.” (Cennet, s. 312) Bu ifade 

romanın başlığını doğrudan sorgulayan, ironik bir anlatımdır. Başlıkta yer alan 

“Cennet”, kurtuluşu, barışı, toplumsal iyileşmeyi ve Tanrısal adaleti 

çağrıştırmaktadır.  Ancak Ruby kasabasında yaşananlar bunun tam tersidir: dışlama, 

nefret, şiddet ve yok sayma. Bu, postkolonyal teori çerçevesinde, kolonyal geçmişten 

kaçmak isterken onun izlerini taşıyan bir toplumun ütopik bir “cennet” yaratma 

hayalinin nasıl distopyaya dönüştüğünü göstermektedir. Bu noktada Homi K. 

Bhabha’nın "mimicry" (taklit) kavramı devreye girer: Ruby’de kurulan sistem, beyaz 

egemen sistemin bir taklididir; ancak bu taklit kusurlu ve trajiktir. “Mezarlık” 

metaforu, sadece fiziksel ölümleri değil, değerlerin, umutların ve adaletin ölümlerini 

de kapsamaktadır. 

3.11. Cennet Romanında Kesşimsellik 

Toni Morrison’un Cennet (Paradise, 1997) adlı romanı, postkolonyalizm ve 

kesişimsellik kuramsal çerçeveleri üzerinden analiz edildiğinde, toplumsal 

eşitsizliklerin, kimlik oluşumlarının ve güç ilişkilerinin nasıl çok katmanlı biçimlerde 

inşa edildiğini ortaya koyan güçlü bir metin olarak değerlendirilebilir.  

Cennet, Afro-Amerikan tarihinin travmalarını taşıyan ve özgürlük arayışı 

içinde kurulan Ruby adlı kurmaca bir kasabada geçer. Roman, kölelik sonrası 

dönemde siyah topluluklar arasında dahi süregelen ırk, sınıf ve toplumsal statü 

temelli ayrışmaları ele almaktadır. Ruby'nin kurulma amacı, siyahların beyazlar 

tarafından dışlandığı bir sistemde kendi “cennet”lerini yaratmalarıdır. Ancak ironik 



83 

 

 

bir biçimde bu "cennet", başka marjinal grupları dışlayan yeni bir otoriter yapı haline 

gelir. 

Postkolonyal kuramın öne çıkardığı gibi, sömürgecilik yalnızca dışsal bir 

egemenlik biçimi değil, aynı zamanda öznenin benlik algısını da dönüştüren bir süreç 

olarak kabul edilmektedir. Ruby kasabasının kurucuları, siyah olsalar da daha “koyu 

tenli” oldukları için Amerikan toplumunda bile dışlanmışlardır. Bu durum, kendi 

ötekisini yaratmalarına neden olur. Böylece, postkolonyal kuramda sıkça değinilen 

içselleştirilmiş öteki yaratımı devreye girmektedir. Ruby'nin erkek egemen 

yöneticileri, dış tehdit algısını pekiştirmek için Convent adlı kadın sığınağını 

"tehlike" olarak kodlar ve orada yaşayan kadınlara yönelik şiddeti meşrulaştırır. 

Convent'te yaşayan kadınlar, Ruby erkekleri tarafından düzenin bozucuları, 

ahlaksızlar, kaotik ötekiler olarak temsil edilirler. Bu temsil biçimi, Said’in (1978) 

Oryantalizm’de tanımladığı gibi, iktidarın bilgi üretimi yoluyla "öteki"ni 

biçimlendirmesiyle benzerlik taşır. Kadınların gerçek yaşamları ile onlar hakkında 

kurulan anlatılar arasında derin bir uçurum vardır. Bu durum, postkolonyal 

literatürde eleştirilen temsilde tekilleştirme ve sessizleştirme biçimlerinin güncel bir 

tezahürü olarak değerlendirilebilir. 

Kimberlé Crenshaw’ın (1991) kavramsallaştırdığı kesişimsellik, Morrison’un 

romanında özellikle Convent kadınları üzerinden görünür kılınır. Bu kadınlar; ırk, 

cinsiyet, sınıf, etnik köken ve travmatik geçmişler bakımından farklı kimlik 

kesişimlerine sahiptir. Mavis, travmatik annelik (ikiz bebeklerin sıcakta ölümü), ev 

içi baskı yaşayan bir karakter, Gigi (Grace), sınıf mağduriyeti, ruhsal kırılganlık 

yaşayan karakter, Consolata (Connie),  kilisede “dokunulmazlık”, modern refahın 

izinde göçmenlik ve kadın bedeninin kutsallık tartışmasını yaşayan karakterdir. Bu 

durum Kimberlé Crenshaw’ın kesişimsellik tanımını doğrulamaktadır. Bu kadınlar, 

ırk, cinsiyet, sınıf, beden ve ruhsal kırılganlık eksenlerinde deneyim üretmektedirler. 

Roman, Crenshaw’ın vurgu yaptığı gibi, tek bir kimlikle açıklanamayacak “çoklu 

marjinalleşme” örneklerini sunmaktadır Roman, bu kadınların yalnızca “kadın” ya da 

“siyah” kimlikleriyle sınırlanamayacak karmaşık toplumsal konumlarını gözler 

önüne sermektedir. 



84 

 

 

Convent’te yaşayan Mavis, Gigi, Seneca, Pallas ve Consolata gibi kadın 

karakterlerin her biri, toplumsal sistemin farklı dışlama biçimlerine maruz 

kalmışlardır: annelik travması (Mavis), cinsel şiddet (Seneca), sınıf ayrımcılığı 

(Gigi), aile içi baskı ve göçmenlik (Consolata). Bu durum Crenshaw’ın vurguladığı 

gibi, marjinalliğin yalnızca tek bir toplumsal kategoriyle açıklanamayacağını, 

toplumsal yapıların kadınların yaşamlarını çok katmanlı biçimde şekillendirdiğini 

göstermektedir. 

Ruby kasabasında erkeklerin elinde toplanan iktidar, yalnızca cinsiyet 

temelinde değil, aynı zamanda sınıf ve statü üzerinden yeniden üretilmektedir. 

Convent kadınlarının bağımsız yaşam biçimleri ve erkek egemen yapılara karşı 

duruşları, “tehlikeli” olarak tanımlanarak yok edilmeye çalışılır. Bu, kesişimsel 

feminizmin eleştirdiği ırksallaşmış ve cinsiyetlendirilmiş iktidar yapılarının iç içe 

geçmesi durumudur (Collins, 2000). 

Gayatri Spivak’ın (1988) “Subaltern konuşabilir mi?” sorusu, Morrison’un 

karakterleri aracılığıyla güçlü biçimde yanıtlanmaktadır. Convent kadınları, anlatı 

boyunca sistematik olarak sessizleştirilmiş, temsil edilmeleri Ruby erkekleri 

tarafından çarpıtılmıştır. Ancak Morrison, çok katmanlı anlatım tarzı ve çoklu bakış 

açıları sayesinde bu kadınların kendi seslerini bulmalarını ve anlatıdaki konumlarını 

yeniden tanımlamalarını sağlamaktadır. Bu noktada Morrison’un anlatısal stratejisi, 

postkolonyal feminizmin temel ilkeleriyle örtüşmektedir. Batılı, beyaz, orta sınıf 

feminist anlayışların dışında kalan kadınların deneyimlerini görünür kılmak ve 

onların kendi sözlerini, kendi anlatıları içinde yeniden üretmelerine olanak tanımak. 

Chandra Talpade Mohanty'nin (1988) “evrensel kadın” eleştirisi, Morrison’un 

Cennet romanında somutlanmış gibidir. 

Romanın sonunda Convent kadınlarının yaşadığı mistik dönüşüm sahnesi, 

literal anlamda ölüm ya da hayatta kalma ikilemine sıkıştırılamaz. Bu sahne, 

postkolonyal ve kesişimsel okumalar açısından, patriyarkal, ırksal ve sınıfsal 

baskılara karşı kolektif bir kadın direnişi ve yeniden doğuş olarak yorumlanabilir. 

Kadınların bireysel travmalarını aşarak kolektif bir ruhsal arınmaya ulaşmaları, hem 

kişisel hem de toplumsal dönüşüm potansiyelini sembolize etmektedir. 



85 

 

 

Sonuç olarak Toni Morrison’un Cennet romanı, postkolonyal ve kesişimsel 

kuramların sunduğu analiz araçlarıyla değerlendirildiğinde, sadece ırk ya da cinsiyet 

temelinde değil, bunların iç içe geçtiği karmaşık eşitsizlik yapılarının görünür hale 

geldiği bir anlatıdır. Roman, hem Batı merkezli temsil biçimlerini hem de erkek 

egemen siyah toplulukların kendi içindeki tahakküm ilişkilerini sorgular. Bu yönüyle 

Cennet, yalnızca edebi değil, aynı zamanda politik bir metindir; farklı kimliklerin 

bastırıldığı alanlarda direniş, dayanışma ve kolektif iyileşme için bir imkân 

sunmaktadır 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



86 

 

 

SONUÇ 

 

İnsanlık tarihi incelendiğinde, güçlü olanların ekonomik, kültürel ve siyasi 

çıkarları doğrultusunda zayıf olanları "öteki"leştirdiği veya hegemonyası altına aldığı 

görülmektedir. Bu tarihsel eğilim, özellikle sömürgecilik olgusu çerçevesinde daha 

sistematik ve ideolojik bir boyut kazanmıştır. Sömürgecilik, bir devletin diğer 

devletler veya topluluklar üzerinde siyasi, sosyal ve ekonomik egemenlik kurması, 

bu egemenliği kalıcılaştırmak adına bölgesel genişleme ve kültürel tahakküm 

faaliyetleri yürütmesi olarak tanımlanabilir (Korang ve Slemon, 1997: 10). Batı 

merkezli bu yayılmacı anlayış, "barbarları medenileştirme", "kafirleri kurtarma" gibi 

ideolojik söylemlerle meşrulaştırılmış ve Batı kültürünün üstünlüğü fikri üzerinden 

şekillendirilmiştir (Osterhammel ve Frisch, 1997: 94). 

Sömürgeci devletler, ekonomik çıkarlarının yanı sıra kültürel ve dini 

üstünlüklerini de öne sürerek sömürgeleştirdikleri halkların kimliklerine müdahale 

etmiş, onların dilini, dinini ve yaşam biçimlerini dönüştürmeye çalışmışlardır. Bu 

süreç, yalnızca fiziksel bir işgal değil; aynı zamanda zihinsel, kültürel ve psikolojik 

bir işgal olarak kabul edilebilir. Postkolonyal kuram, işte bu müdahalelere ve 

sonrasında ortaya çıkan etkilerine odaklanan eleştirel bir düşünce alanı olarak 

gelişmiştir. Özellikle Edward Said’in 1978 yılında yayımlanan Oryantalizm adlı 

eseri, Batı’nın Doğu’yu nasıl temsil ettiğini, onu nasıl ötekileştirdiğini ve bu 

temsiller aracılığıyla nasıl bir güç ilişkisi kurduğunu ortaya koyarak postkolonyal 

düşüncenin kurucu metinlerinden biri haline gelmiştir. 

Postkolonyal kuramın edebi metinlerle ilişkisi, bu kuramın yalnızca teorik 

düzlemde değil, aynı zamanda sanatsal ve anlatısal bağlamda da etkili olmasını 

sağlamıştır. Postkolonyal edebiyat, sömürgecilik ve onun mirası olan kültürel, sosyal 

ve psikolojik yapıların birey ve toplum üzerindeki etkilerini görünür kılmaktadır. Bu 

edebiyat türü, genellikle sömürgeleştirilen halkların kendi seslerini bulma çabalarını, 

kimlik arayışlarını, karşılaştıkları kültürel ikilemleri ve direniş biçimlerini 

anlatmaktadır. 

Edebiyat, bu noktada bir direniş alanı haline gelmiştir. Postkolonyal yazarlar, 

Batı'nın tahakkümcü söylemlerine karşı alternatif anlatılar üretmekte; ötekileştirilen 



87 

 

 

bireylerin ve toplumların deneyimlerini merkeze alarak hegemonik anlatıyı 

sorgulamaktadır. Bu metinler, hem sömürgecilik sürecinin hem de onun sonrasında 

oluşan kimlik krizlerinin izlerini taşımaktadır. Sömürgeci söylem, bireyin benliğini 

aşağılayan temsiller üretmiş; yerli halkları "ilkel", "geri", "vahşi" olarak 

etiketlemiştir. Postkolonyal edebiyat ise bu temsillere karşı çıkarak 

sömürgeleştirilmiş bireyin sesini, deneyimini ve öznel kimliğini yüceltmektedir. 

Postkolonyal edebiyatın temel meselelerinden biri olan kimlik, sadece 

bireysel bir aidiyet meselesi değil; aynı zamanda tarihsel, kültürel ve siyasal 

süreçlerin kesişiminde şekillenen karmaşık bir yapı olmuştur. Sömürgecilik, yerli 

halkların kendi kimliklerini tanımlama süreçlerini baltalamış; onları hem kültürel 

yabancılaşmaya hem de içsel çatışmalara sürüklemiştir. Bu durum, “melez kimlik” 

(hybridity), “yerinden edilme” (displacement) ve “sessizleştirilmiş özne” gibi 

kavramlarla ifade edilen çok katmanlı bir kimlik krizini beraberinde getirmiştir. 

Homi Bhabha, bu bağlamda kimliğin sabit ve özsel olmadığını; aksine, 

karşılaşmalar, etkileşimler ve çatışmalarla şekillenen dinamik bir yapı olduğunu 

savunmaktadır (Bhabha, 1994: 119). Benzer biçimde Gayatri Spivak, sömürge 

altındaki bireyin kendi sesini duyurmakta yaşadığı zorlukları dile getirirken, Frantz 

Fanon kimlik krizini psikolojik bir travma olarak değerlendirmiştir. Fanon’a göre, 

sömürgeci zihniyetin etkisiyle siyah birey, kendi benliğini Batı’nın bakışıyla tanımlar 

hale gelmiş ve bu durum bireyde yabancılaşma yaratmıştır. Bu bağlamda, Toni 

Morrison önemli bir yere sahiptir. 

Amerikalı yazar Toni Morrison, Afrikalı-Amerikalı bireylerin tarihsel, 

kültürel ve toplumsal deneyimlerini eserlerinde özellikle ırk, cinsiyet, kimlik ve 

aidiyet eksenlerinde derinlemesine işlemektedir. Bu bağlamda Cennet adlı romanı, 

Morrison’un postkolonyal söylemi en yoğun biçimde işlediği ve bu kavramsal 

çerçeveyi edebiyata başarıyla taşıdığı önemli eserlerinden biridir. Roman, yalnızca 

dışsal sömürgecilik deneyimini değil, aynı zamanda sömürge sonrası toplumlarda 

içsel ötekileştirmenin, kimlik krizlerinin ve güç ilişkilerinin nasıl işlediğini edebi bir 

temsille gözler önüne sermektedir. 

Romanın mekânsal yapısı, Cennet’te yalnızca fiziksel alanları değil, aynı 

zamanda ideolojik sınırları ve kimlik inşasını da temsil eden iki ana düzlem 



88 

 

 

üzerinden inşa edilir: Ruby kasabası ve onun dışında, kırsal bir bölgede konumlanan 

izole manastır, yani Convent. Her iki mekân, yalnızca coğrafi olarak değil, aynı 

zamanda kültürel, siyasal ve ontolojik olarak da birbirinden ayrılır. Ruby, 1890’larda 

beyazların ırkçılığına ve dışlayıcı tutumlarına karşı kendi "cennet"lerini kurmak 

üzere yola çıkan, Afrika kökenli siyahiler tarafından kurulmuştur. Bu topluluğun 

temel motivasyonu, beyaz tahakkümünden bağımsız, saf ve korunmuş bir siyah 

kimlik ve toplumsal düzen inşa etmektir. Bu bağlamda Ruby, ilk etapta postkolonyal 

bir direniş mekânı gibi görünür; beyaz üstünlüğüne karşı siyah bir kolektifin özerklik 

arayışının somutlaşmış halidir.  

Ancak zamanla bu özerklik anlayışı, katı bir toplumsal düzenin ve normatif 

ahlaki değerlerin egemenliğine dönüşür. Ruby, zaman içinde kendi içindeki 

farklılıklara, özellikle cinsiyet, sınıf, bireysellik ve dinî inanç farklılıklarına karşı 

tahammülsüz bir yapıya evrilir. Topluluğun kurucu ideolojisi, kendi içinde bir tür 

"ötekileştirme" pratiği üretir. Kasaba halkı, Ruby’nin sınırları dışında kalan 

bireyleri—özellikle de Convent’te yaşayan kadınları—anormal, sapkın, tehlikeli ve 

ahlaki çöküşün temsilcileri olarak görür. Bu durum, Homi K. Bhabha’nın mimikri 

(taklit) ve öteki kavramlarıyla doğrudan ilişkilendirilebilir. Bhabha’ya göre, 

postkolonyal özneler, sömürgecilerin normlarını taklit ederken bir yandan da bu 

normlara karşı direniş geliştirirler. Ruby halkı da, beyazların dışlayıcı ve normatif 

düzenine karşı çıkarken, bu düzenin izlerini kendi toplumsal örgütlenmelerine 

bilinçsizce taşımış ve böylece kendi içsel sömürgecilik biçimlerini üretmiştir. 

Özellikle kadınların dışlanması, bu içsel sömürgeciliğin en belirgin 

tezahürlerinden biridir. Ruby, eril bir toplumsal yapıyı idealize ederken, kadın bedeni 

ve kadın kimliği üzerindeki denetimi sıkılaştırır. Bu noktada, Convent bir karşı-

mekân olarak konumlanır. Manastır, Ruby’nin katı yapısına karşılık çok sesli, 

heterojen ve kapsayıcı bir alan sunmaktadır. Orada barınan kadınlar – Mavis, Gigi, 

Seneca, Pallas ve Consolata – toplumsal normların dışına itilmiş, travmatik 

geçmişlere sahip, ancak kendi dayanışma pratikleriyle varlıklarını sürdüren 

bireylerdir. Convent, kadınların sadece fiziksel olarak değil, ruhsal ve sembolik 

olarak da iyileştiği, kendiliklerini yeniden kurdukları bir alan hâline gelir. Michel 

Foucault’nun “heterotopya” kavramıyla ifade ettiği üzere, Convent bir karşı-uzamdır: 

mevcut iktidar düzeniyle çelişen, onun dışında kalan, alternatif bir yaşamsal ve 



89 

 

 

kültürel alan sunar. Dolayısıyla romanda mekânsal karşıtlık, yalnızca Ruby ve 

Convent’in fiziki sınırlarıyla sınırlı değildir; bu iki alan, aynı zamanda kimlik 

politikalarının, toplumsal cinsiyet rollerinin, ahlaki normların ve iktidar ilişkilerinin 

çarpışma ve yeniden üretim sahasıdır. Toni Morrison, bu iki mekânı kullanarak 

postkolonyal söylemi tersine çevirir: İlk bakışta özgürlük ve kurtuluşun simgesi 

olarak sunulan Ruby, zamanla baskının ve dışlayıcılığın merkezi hâline gelirken, 

toplumsal olarak dışlanan ve “bozulmuş” olarak damgalanan Convent, alternatif bir 

etik ve politik varoluşun kaynağına dönüşür. 

Romanın başında işlenen cinayet olayı, bu dışlama ve tehdit algısının uç 

noktasını göstermektedir. Kasabanın “saflığına” zarar verecek unsurlara karşı 

uygulanan şiddet, postkolonyal toplumların ‘iç düşman’ yaratma eğilimlerinin güçlü 

bir yansımasıdır. Bu durum, özellikle renkcilik ve kast benzeri uygulamaların, 

kolonyal mirasın nasıl içselleştirildiğini ve sürdürüldüğünü gözler önüne 

sermektedir. Ruby’nin koyu tenli kurucularının açık tenli siyahları dışlaması, 

Morrison’un renkcilik ve kimlik mücadelesi temalarını işlerken postkolonyal 

söylemin tarihsel katmanlarını açığa çıkarır. 

Diğer yandan manastıra sığınan kadınlar, patriyarkal toplumun, ataerkil aile 

yapısının ve katı dini dogmaların dışında alternatif bir yaşam alanı oluştururlar. Bu 

kadınlar, çeşitli geçmişlere, yaşlara, sosyal sınıflara ve travmalara sahip olmalarına 

rağmen birlikte kolektif bir dayanışma ve iyileşme alanı yaratırlar. Manastır, 

Morrison’un dilinde sadece fiziksel bir sığınak değil, aynı zamanda kadın kimliğinin 

yeniden tanımlandığı, ötekileştirilmişlerin bir arada güç bulduğu, dayanışmanın ve 

yeniden doğuşun mümkün olduğu sembolik bir mekândır. Romanın şu cümlesi bu 

anlamı güçlü biçimde yansıtır: “Convent, onların evi değildi; ama hiçbir yer de 

değildi. Burada kimse kimseye geçmişini sormazdı.” (s. 183) Bu ifade, postkolonyal 

kimliklerin henüz netleşmediği, kimliklerin kırılgan ama aynı zamanda potansiyel 

olarak dönüştürücü olduğu bir arayışı simgeler. 

Morrison’un bu mekân tasviri, postkolonyal kimlik kuramının önemli 

figürlerinden Homi Bhabha’nın üçüncü alan (third space) kavramıyla doğrudan 

bağlantılıdır. Bhabha’ya göre bu üçüncü alan, eski koloniyal ve yerel kimliklerin 

çatıştığı, yeni hibrit kimliklerin üretildiği mekânsal ve kültürel bir kesişme 



90 

 

 

noktasıdır. Cennet’te manastır, tam olarak böyle bir alan işlevi görür: Kadınlar 

burada kendi travmalarıyla yüzleşirken, yeni kimlikler, normlar ve toplumsal ilişkiler 

kurarlar. Bu bağlamda roman, postkolonyal toplumların katı, tekil ve homojen kimlik 

dayatmalarına karşı çok sesli, çoğulcu ve melez kimliklerin önemini 

vurgulamaktadır. 

Ayrıca romanın yapısal ve anlatı özellikleri, postkolonyal edebiyatın tipik çok 

katmanlı ve parçalı anlatı tarzını yansıtır. Cennet’in anlatısı, lineer bir hikâye 

örgüsünden ziyade, geçmişle bugün arasında gidip gelen, farklı karakterlerin iç 

sesleriyle ve zamansal kırılmalarla örülü karmaşık bir yapı sunar. Bu yapı, Frantz 

Fanon’un sömürgeleştirilmiş bireyin kimlik çatışmalarına dair tespitleriyle paralellik 

taşır. Fanon, sömürgeleştirilmiş bireyin hem dışsal baskılar hem de içsel kimlik 

krizleri ile mücadele ettiğini belirtirken, Morrison da karakterlerinin psikolojik ve 

toplumsal kırılmalarını bu çok katmanlı anlatı içinde ustalıkla aktarmaktadır. 

Romanın erkek karakterleri ile manastırdaki kadınlar arasındaki gerilim, 

sadece cinsiyetçi iktidar ilişkileri değil, aynı zamanda toplumun kimliksel ve kültürel 

sınırlarının yeniden üretimidir. Ruby’de erkekler, “toplumsal düzeni” korumak adına 

farklılıkları ve özgürlük arayışlarını bastırırken, kadınlar bu düzene karşı alternatif 

yaşam biçimleri yaratmaya çalışırlar. Ancak Morrison, bu çatışmayı basit bir iyi-kötü 

ayrımına indirgemekten kaçınır. Kadınların özgürlük arayışı, erkeklerin korkularıyla, 

kasabanın kolektif hafızasında biriken travmalarla ve karmaşık toplumsal 

dinamiklerle iç içe geçmiştir. Bu durum, postkolonyal toplumların çok katmanlı ve 

dinamik yapısını göstermektedir. 

Sonuç olarak, Toni Morrison’un Cennet adlı romanı, postkolonyal kuramın 

temel kavramlarını—kimlik, aidiyet, ötekileştirme, travma, toplumsal cinsiyet ve 

kültürel hafıza—çok katmanlı bir anlatım örgüsü içinde derinlemesine işleyen, hem 

edebi hem de kuramsal açıdan etkileyici bir yapıttır. Morrison, yalnızca Batı 

merkezli sömürgecilik anlatılarına alternatif bir söz üretmekle kalmaz; aynı zamanda 

Afrika kökenli Amerikalıların kendi içinde ürettiği içsel sömürgecilik, patriyarka ve 

normatif kimlik dayatmalarını da eleştirel bir süzgeçten geçirmektedir. 

Bu bağlamda karakterlerin dönüşüm süreçleri, romanın sunduğu eleştirel 

söylemin merkezine yerleşmektedir. Örneğin, Mavis’in kocası ve çocuklarıyla 



91 

 

 

yaşadığı travmatik geçmişten kaçıp Convent’e sığınması, onun özneleşme sürecini 

başlatır. Başlangıçta korkak ve yönsüz bir karakterken, zamanla travmasıyla yüzleşen 

ve kendi varoluşunu yeniden kuran bir figüre dönüşür. Benzer şekilde, Seneca’nın 

taciz ve şiddetle şekillenmiş çocukluğu, onu kırılgan bir birey hâline getirmişken, 

Convent’teki şifa ritüelleri sayesinde bedenini ve kimliğini yeniden sahiplenen bir 

özneye evrilir. Pallas ise hem sınıfsal ayrıcalık hem de beyazlığın imtiyazından 

kısmen faydalanan melez kimliğiyle, ırk, cinsiyet ve travmanın kesişiminde yer alır; 

bu çoklu konumlanma, onun romanın sonunda hem kırılgan hem de dirençli bir 

kimlik geliştirmesine neden olur. Consolata karakteri ise, Convent’in sembolik lideri 

olarak, hem kolonyal geçmişle (misyonerlik ve din aracılığıyla yapılan 

asimilasyonla) yüzleşen hem de kadınlar arası kolektif iyileşmenin öncüsü olan bir 

figürdür. Onun geçmişteki aşkı ve sonrasında yaşadığı içsel boşluk, bedensel ve 

ruhsal dönüşümü tetikler. Konsolata'nın ritüelistik öğretileri, Convent'teki kadınların 

yalnızca bireysel değil, kolektif bir kimlik ve hafıza inşasına yönelmesini sağlar. 

Ruby kasabasının erkek figürleri ise (Deek, Steward, Reverend Misner gibi) 

kendi kimliklerini tehdit altında hissederek Convent’e yönelik şiddeti meşrulaştıran, 

patriyarkal normların ve kontrol mekanizmalarının sürdürücüsü hâline gelirler. Bu 

erkek karakterler, toplumun statik kimlik ve iktidar anlayışına saplanmışken, 

Convent kadınları kimliklerini sürekli yeniden kurarak hareket ederler. Morrison bu 

karşıtlığı, kimliğin sabit değil, sürekli dönüşen ve müzakere edilen bir yapı olduğunu 

göstermek için bilinçli olarak kurar. 

Cennet, bu dönüşüm hikâyeleri aracılığıyla postkolonyal edebiyatın çok sesli, 

çoğulcu ve eleştirel doğasını yansıtırken; kimliğin, tarihsel, kültürel ve yapısal güç 

ilişkilerinin kesişiminde şekillenen, dinamik ve daima yeniden inşa edilen bir süreç 

olduğunu güçlü biçimde vurgular. Morrison’un anlatısı, öznenin yalnızca dışsal 

sömürgecilik karşısında değil, içsel toplumsal baskılar karşısında da direniş biçimleri 

geliştirebildiğini göstererek, kesişimsel postkolonyal eleştirinin edebi düzeyde en 

çarpıcı örneklerinden birini sunmaktadır. 

 

 

 



92 

 

 

KAYNAKÇA 

Appiah, K. A. (2023). Is the post-in postmodernism the post-in post-colonial?. 

In Postcolonilsm (pp. 85-104). Routledge. 

Arisaka, Y. (1997). Beyond “East and West” Nishida's universalism and post-

colonial critique. The Review of Politics, 59(3), 541-560. 

Arman, M. N., & Şerbetçi, D. (2012). Postkolonyal feminist teoride milliyetçilik, 

militarizm ve savaş karşıtlığı. Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, 14(3), 65-83. 

Ashcroft, Bill., Griffiths, Garetth., Tiffin, Helen. (2002). The Empire Writes Back 

Theory and Practice in Post-colonial Literatures. London: Routledge. 

Ashcroft, B., Griffiths, G., & Tiffin, H. (2003). The empire writes back: Theory and 

practice in post-colonial literatures. Routledge. 

Ashcroft, B., Griffiths, G., Tiffin, H. (2007). Post-Colonial Studies The Key 

Concepts. Routledge Taylor & Francis Group, London and New York.   

Baillie, J. (2013). Toni Morrison and literary tradition: The invention of an 

aesthetic. A&C Black. 

Bell, A. (2009). A conversation through history: Towards post-colonial 

coexistence. Journal of Intercultural Studies, 30(2), 173-191. 

Berman, N. (2000). Shadows: Du Bois and the colonial prospect, 1925. Vill. L. 

Rev., 45, 959. 

Bertens. H. (2007). Literary Theory: The Basic. London: Routledge. 

Bhabha, H. K. (1994). The location of culture. London: Routledge. 

Bhabha, H. K. (2023). Postcolonial criticism. In Postcolonialism (pp. 105–133). 

Routledge 

Bhambra, G., K. (2015). Moderniteyi Yeniden Düşünmek Post-Kolonyalizm ve 

Sosyolojik Tahayyül (Ö. İlyas, Çev.): İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

İstanbul. 

Bloom, H. (Ed.). (1990). Toni Morrison: Modern critical views. Chelsea House 

Publishers. 

Bohata, K. (2004). Post-colonialism Revisited: Writing Wales in English. 

University of Wales Press, Cardiff. 



93 

 

 

Bohleber, W. (2010). Destructiveness, intersubjectivity and trauma: The identity 

crisis of modern psychoanalysis. Karnac Books. 

Boeree, C. G. (2017). Personality theories: From Freud to Frankl. CreateSpace 

Independent Publishing Platform. 

Boumama, S. (2016). Afrika Devriminin Figürleri. 1. Basım ed., Nota Bene 

Yayınları. 

Brouillette, S. (2007). Post-colonial writers and the global literary marketplace. 

In Post-colonial Writers in the Global Literary Marketplace (pp. 44-75). 

London: Palgrave Macmillan UK. 

Böröcz, J., & Sarkar, M. (2012). Colonialism. Encyclopedia of global studies, 229-

234. 

Carter, M., & Bates, C. (2010). Empire and locality: a global dimension to the 1857 

Indian Uprising. Journal of Global History, 5(1), 51-73. 

Césaire, A. (2000). Discourse on Colonialism. New York: Monthly Review Press. 

Chibber, V. (2016). Post-kolonyal teori ve kapitalizmin hayaleti. İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Childs, P., & Williams, P. (2014). An introduction to post-colonial theory. 

Routledge. 

Childs, Peter., Williams, Patrick. (2013). An Introduction to Post-Colonial Theory. 

USA: Routledge. 

Christian, B. (1980). Community and Nature: The Novels of Toni Morrison. The 

Journal of Ethnic Studies, 7(4), 65. 

Collins, P. H. (2000). Black Feminist Thought: Knowledge, Consciousness, and the 

Politics of Empowerment. Routledge. 

Crenshaw, K. (1991). Mapping the margins: Intersectionality, identity politics, and 

violence against women of color. Stanford Law Review, 43(6), 1241–1299 

Davis, C. A. (1982). Self, society, and myth in Toni Morrison's 

fiction. Contemporary Literature, 23(3), 323-342. 

Davis, K. C. (1998). Postmodern Blackness: Toni Morrison's Beloved and the End 

of History. Twentieth Century Literature, 44(2), 242-260 



94 

 

 

Denis-Rosario, M. (2022). The Perpetual Colony. (Post-) colonial Archipelagos: 

Comparing the Legacies of Spanish Colonialism in Cuba, Puerto Rico, and 

the Philippines, 202. 

De Oto, A. (2011). Aimé Césaire And Frantz Fanon. Variations on the 

colonial/decolonial archive. Tabula rasa, (15), 149-169. 

Dobie, B., Ann. (2012). Theory into Practice an Introduction to Literary Criticism. 

USA: Wadsworth Cenagage Learning. 

Dobbs, C. (2012). Toni Morrison. College Literature, 39(4), 148-149. 

Edwards, J. D., & Tredell, N. (2008). Postcolonial literature. New York: Palgrave 

Macmillan. 

Engler, B. (2013). Personality theories: An introduction. Wadsworth. 

Erikson, E. H. (1963). Youth: Change and challenge. Basic Books. 

Erikson, E. H. (1968). Identity: Youth and crisis. W. W. Norton. 

Erikson, E. H. (1974). Discussions of a new identity: The 1973 Jefferson lectures in 

the humanities. W. W. Norton. 

Erikson, E. H. (1987). The life cycle completed. W. W. Norton. 

Ewen, R. B. (2003). An introduction to theories of personality. Lawrence Erlbaum 

Associates 

Fanon, F. (2016). Black skin, white masks. In Social Theory Re-Wired (pp. 394-

401). Routledge. 

Furman, J. (1996). Toni Morrison’s fiction. University of South Carolina Press. 

Gauthier, M. (2005). The Other Side of" Paradise": Toni Morrison's (Un) Making of 

Mythic History. African American Review, 39(3), 395-414. 

Growley, V. (1998). Reading in the Antipodes: Post-colonialism, pedagogy and 

racism. Discourse: Studies in the Cultural Politics of Education, 19(3), 291-

299. 

Grovoqui, Siba N. (2007). Post-colonialism, Tim Dunne, Milja Kurki ve Steve Smith 

(Ed.), International Relations Theories: Discipline and Diversity, Oxford 

University Press, New York, ss. 229-246. 

Hall, S. (1996). Who needs ‘identity’? In S. Hall & P. du Gay (Eds.), Questions of 

cultural identity (pp. 1–17). Sage. 



95 

 

 

Hallward, P. (2001). Absolutely post-colonial: Writing between the singular and 

the specific. Manchester University Press. 

Harper, J. (2006). Identity crisis: How identification is overused and 

misunderstood. Cato Institute. 

Heywood, A. (2016). Siyasi İdeolojiler. (11. Baskı).  BB101 Yayınları. 

Hirsch, M. (2008). The generation of postmemory. Poetics Today, 29(1), 103–128. 

Hogan, R., Johnson, J., & Briggs, S. (1997). Handbook of personality psychology. 

Academic Press. 

Horvath, R. J. (1972). A definition of colonialism. Current anthropology, 13(1), 45-

57. 

Hoover, K. (2004). The future of identity: Centennial reflections on the legacy of 

Erik Erikson. Lexington Books. 

Hsieh, S. P. (1997). Rethinking the problem of post-colonialism. New Literary 

History, 28(1), 7-19. 

Huggan, G. (1994). The post-colonial exotic. Transition, (64), 22-29. 

Huggan, G., & Law, I. (Eds.). (2022). Racism Post-colonialism Europe. Liverpool 

University Press. 

Hutcheon, L. (1988). A poetics of postmodernism: History, theory, fiction. 

Routledge. 

Innes, C L.(2007). The Cambridge Introduction to Post-colonial Literatures in 

English. Leiden: Cambridge University Press. 

Innes, C., L. (2006). Cosmopolitan Readers and Post-colonial Identities. Global 

Fissures Post-colonial Fusions (pp.171-183). Editions Rodopi Publisher, 

Amsterdam. 

İrge, N. F. (2005). Gelişmiş kapitalizm eşliğinde yeni sömürgecilik. Trakya 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 7(1), 59-88. 

Jackson, Y. (2006). Encyclopedia of multicultural psychology. Sage Publications. 

Karkour, H. L. (2022). Visions of the Future World Order—Carr, Fanon, Du Bois, 

Césaire and the Post-war Settlement. In EH Carr: Imperialism, War and 

Lessons for Post-Colonial IR (pp. 105-131). Cham: Springer International 

Publishing. 



96 

 

 

Kaul, S. (2009). How to Write Post-colonial Histories of Empire. Daniel Corey and 

Lynn Festa (Ed.), Post-colonial Enlightenment, Oxford University Press, New 

York,ss. 305-327. 

Kazdin, A. E. (2000). Encyclopedia of psychology. Oxford University Press. 

King, C. R. (Ed.). (2000). Post-colonial America. University of Illinois Press. 

Kohn, M., Mcbride, K. (2011). Political Theories of Decolonization Post-

colonialism and the Problem of Foundations. Oxford University Press, 

Oxford. 

Korang, K. L., & Slemon, S. (2017). Post-colonialism and language. In Writing and 

Africa (pp. 246-263). Routledge. 

Köktaş, R. (2018). Post-Kolonyal Teori ve Kapitalizmin Hayaleti. Türkiye Ortadoğu 

Çalışmaları Dergisi, 5(1), 195-199. 

Krumholz, L. J. (2002). Reading and insight in Toni Morrison's Paradise. African 

American Review, 36(1), 21-34. 

Kulvmann, J. (2023). The Perpetual Discussion: Culture and Rights. JSEAHR, 7, i. 

Lanser S. (1992), Fictions of Authority: Women  Writers and Narrative Voice, 

Cornell University Press, Ithaca. 

Li, S. (2009). Toni Morrison: a biography. Bloomsbury Publishing USA. 

Loomba, A.(2015). Colonialism/Post-colonialism. Routledge, Taylor & Francis 

Group. 

Madsen, D. (2003). Beyond The Borders American Literature and Post-colonial 

Theory. London: Pluto Press. 

Marx, J. (2004). Postcolonial literature and the Western literary canon. The 

Cambridge companion to postcolonial literary studies, 83-96. 

Matsumoto, D. (2009). The Cambridge dictionary of psychology. Cambridge 

University Press. 

McAdams, D. P., Josselson, R., & Lieblich, A. (2006). Identity and story: Creating 

self in narrative. American Psychological Association. 

McEwan, C. (2008). Postcolonialism and development. Routledge. 

McLeod, J. (2020). Beginning post-colonialism. In Beginning post-colonialism 

(second edition). Manchester University Press. 



97 

 

 

Mishra, V., & Hodge, B. (2015). What is Post (-) colonialism?. In Colonial 

discourse and post-colonial theory (pp. 276-290). Routledge. 

Mishra, V., & Hodge, B. (2005). What was postcolonialism? New Literary History, 

36(3), 375–402. 

Mohanty, C. T. (1988). Under Western eyes: Feminist scholarship and colonial 

discourses. Feminist Review, 30(1), 61–88. 

Moore-Gilbert, B. J. (1997). Postcolonial theory: Contexts, practices, politics. Verso 

Books. 

Morrison, T. (1997). Paradise. Knopf. 

Morrison, T. (2020). Cennet (S. Okyay, Trans.). Can Yayınları.  

Moore, D. C. (2006). Is the Post- in Pstcolonial the Past- in Post-Soviet?: Toward a 

Global Post-colonial Critique”, Violeta Kelertas(Ed.), Baltic Post-

colonialism, Radopi, New York, ss.11-31. 

Murphy, D., & Longo, D. (2009). Encyclopedia of psychology of decision making. 

Nova Science Publishers. 

Ollendick, T. H., & Schroeder, C. S. (2003). Encyclopedia of clinical child and 

pediatric psychology. Springer 

Okur, M. A. (2012). Emperyalizm, Hegemonya, İmparatorluk: Tarihsel Dünya 

Düzenleri ve Irak’ın İşgali, İstanbul: Ötüken Yayınları. 

Orr, L. (2008), Joyce, Imperialism&Post-colonialism, New York: Syracuse 

University Press. 

Osterhammel, J., & Frisch, S. L. (1997). Colonialism: A theoretical overview. M. 

Wiener. 

Parla, J.(2018). Efendilik, Şarkiyatçılık ve Kölelik. 7. baskı ed., İletişim Yayınları, 

2018.Philip. Pastoral Amerika. 1. Basım ed., Yapı Kredi Yayınları. 

Papalia, D. E., Olds, S. W., & Feldman, R. D. (2009). Human development. 

McGraw-Hill. 

Patnaik, U., & Patnaik, P. (2016). A theory of imperialism. Columbia University 

Press. 

Peach, L. (2000). Toni Morrison. Macmillan Education. 

Reames, K. (2001). Toni Morrison's Paradise: a reader's guide. Bloomsbury 

Academic. 



98 

 

 

Riley, A., and Smith P. (2016).  Kültürel Kurama Giriş. Dipnot Yayınları.  

Roeckelein, J. E. (1998). Dictionary of theories, laws, and concepts in psychology. 

Greenwood Press. 

Rostow, W. W. (1960), The Stages of Economic Growth: A Non-Communist 

Manifesto. Cambridge: Cambridge University Press, 

Roy, A. (2016). Who's afraid of post-colonial theory?. international journal of 

urban and regional research, 40(1), 200-209. 

Roynon, T. (2012). The Cambridge Introduction to Toni Morrison. Cambridge 

University Press. 

Saaf, B., C. (1999). Joyce, Derrida, Lacan and The Trauma of History Reading, 

Narrative and Post-colonialism. Cambridge University Press, Cambridge. 

Said, Edward W. (1979).  Orientalism.  New York: Vintage Books. 

Said, E. W. (1977). Orientalism. The Georgia Review, 31(1), 162-206. 

Said, Edward W. (1994). Culture and Imperalism, New York: Vintage Books. 

Salkind, N. J. (2008). Encyclopedia of educational psychology. Sage Publications. 

Schaefer, R. T. (2008). Encyclopedia of race, ethnicity, and society (Vol. 1). Sage. 

Schlitz, M., Vieten, C., & Amorok, T. (2007). Living deeply: The art and science of 

transformation in everyday life. New Harbinger Publications. 

Schultz, D. P., & Schultz, S. E. (2005). Theories of personality. Wadsworth. 

Schweitzer, I. (1988). Anne Bradstreet Wrestles with the Renaissance. Early 

American Literature, 23(3), 291-312. 

Sears, D. O., Sidanius, J., & Bobo, L. (Eds.). (2000). Racialized politics: The debate 

about racism in America. University of Chicago Press. 

Sharma, A. (2009). Post-colonial racism: White paranoia and the terrors of 

multiculturalism. Racism Post-colonialism Europe, 6, 119. 

Sharp, J. Ve Briggs, J. (2006). Post-colonialism and Development: New Dialogues?, 

The Geographical Journal, Cilt. 172, Sayı. 1, ss. 6-9. 

Shizuta, H. (1961). Imperialism as a Concept. The Kyoto University economic 

review, 31(1), 1-13. 

Slemon. S. (1991). Modernism’s Last Post. Past the Last Post: Theorizing Post-

colonialism and Post-modernism. Ed. Ian Adam, Helen Tiffin. Hemel 

Hempstead: Harvester Wheatsheaf. 



99 

 

 

Smıth, S. and Owens, P. (2006). Alternative Approaches to International Theory. 

John Baylis ve Steve Smith (Ed.), The Globalization of World Politics, , 

Oxford University Press, New York, 3. Baskı, ss. 271-296. 

Smith, E., P. (1996). Post-colonialism: A Brief Introduction. Social & Legal Studies 

Publications. Pp.291-299. 

Slemon, S. (1987). Monuments of empire: allegory/counter-discourse/post-colonial 

writing. Kunapipi, 9(3), 3. 

Slemon, S. (1988). Magic realism as post-colonial discourse. Canadian literature 

(116), 9-24. 

Spivak, G. C. (1988). “Can the Subaltern Speak?” In C. Nelson & L. Grossberg 

(Eds.), Marxism and the Interpretation of Culture. University of Illinois 

Press. 

Spitzer, A. N. (2010). Encyclopedia of psychology and religion. Springer. 

Strickland, B. B. (2001). The Gale encyclopedia of psychology (2nd ed.). Gale 

Group. 

Sutherland, S. (1995). Macmillan dictionary of psychology (2nd ed.). The Macmillan 

Press. 

Şahin, B. Ö. (2022). Post-Kolonyal Teori ve Kapitalizmin Hayaleti. Olgu Sosyoloji 

Dergisi 1 (2), 87 – 90. 

Tajfel, H. (1984). The social dimension. Cambridge University Press. 

Talib, I. S. (2002). The language of postcolonial literatures: An introduction. 

Psychology Press. 

Tally, J., & Wallinger, H. (2007). Toni Morrison's Literary Criticism. In The 

Cambridge Companion to Toni Morrison (pp. 115-124). Cambridge 

University Press. 

Taylor, S. (2014). Identity. In T. Teo (Ed.), Encyclopedia of critical psychology (pp. 

975–978). Springer. 

Teo, T. (Ed.). (2014). Encyclopedia of critical psychology. Springer. 

Tymoczko, M. (1999). Post-colonial writing and literary translation. Post-colonial 

translation: Theory and practice. 

Whitlock, G. (2015). Post-colonial Life Narratives Testimonial Transactions. Oxford 

University Press, Oxford. 



100 

 

 

Wilder, G. (2004). Race, reason, impasse: Césaire, Fanon, and the legacy of 

emancipation. Radical history review, 90(1), 31-61. 

Williams, J. (2003). Paki Cheats!‟ Post-colonial Tensions in England-Pakistan 

Cricket. Sport and Post-colonialism içinde (pp.91-105). Berg Publishers, 

Oxford. 

Wimmer, A. (1997). Who owns the state? Understanding ethnic conflict in post‐

colonial societies. Nations and nationalism, 3(4), 631-666. 

Wisker, G. (2006). Key concepts in post-colonial literature. Bloomsbury Publishing. 

Xie, S. (1997), “Rethinking the Problem of Post-colonialism”, New Literary History, 

Cilt. 28, Sayı. 1, s.s. 7-19. 

Xie, S. (2006). Is The World Decentred? A Post-colonial Perspective on 

Globalization. Global Fissures Post-colonial Fusions içinde (pp.53-75). 

Editions Rodopi Publisher, Amsterdam. 

VandenBos, G. R. (Ed.). (2015). APA dictionary of psychology (2nd ed.). American 

Psychological Association 

Van Dijk, T. A. (2015). Racism and the Press. Routledge. 

Van Krieken, R. (2004). Rethinking cultural genocide: Aboriginal child removal and 

settler‐colonial state formation. Oceania, 75(2), 125-151. 

Van Niel, R. (1990). Colonialism revisited: Recent historiography. Journal of World 

History, 1(1), 109-124. 

Vickroy, L. (2002). Trauma and survival in contemporary fiction. University of 

Virginia Press. 

Yılmaz, M. E.(2007). Soğuk Savaş Sonrası Dönemde Etnik Çatışmalar: Etnik 

Çatışmaların Nedenleri ve Etnik Barışın Tesisi. 1. Basım ed., Nobel Yayın 

Dağıtım. 

Yılmaz, M. E. (2006). Third-party intervention in international conflicts: 

Peacekeeping and peacemaking in the Post-Cold war era. Uluslararası 

İlişkiler Dergisi, 3(11), 25-44. 

Young, Robert J. (2016). Postkolonyalizm Tarihsel Bir Giriş. (Çev. Burcu Toksabay 

Köprülü, Sertaç Şen). Matbu Kitap Yayınları. 

Young, R. (2001). Post colonialism: An Historical Introduction. Blackwell: Oxford. 



101 

 

 

Young, Robert J. C. (2004). White Mythologies: Write History and the West, 

London: Routledge. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



102 

 

 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Kişisel Bilgiler 

Adı,Soyadı:  Nazmi ALPDOĞAN 

Uyruğu:  T.C  

ORCİD:    

Eğitim   

Derece                       Eğitim Birimi                                    Mezuniyet Tarihi 

Yüksek Lisans:       İngiliz Dili Edebiyatı                                    .26.05.2025                                                    

Lisans:                      

                                  

                                   

                                                                     

 

 

Yabancı Dil: İngilizce  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



103 

 

 

TEZ ORİJİNALLİK RAPORU 

 

 

 


