
i 
 

 

 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

DİN PSİKOLOJİSİ BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

YETİŞKİNLERDE TANRI TASAVVURU VE BENLİK ALGISI 
  

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

Şeyma ŞERİFOĞLU 

 

 

 

 

 

 

İSTANBUL, 2025  



ii 
 

 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

DİN PSİKOLOJİSİ BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

YETİŞKİNLERDE TANRI TASAVVURU VE BENLİK ALGISI 
  

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

Şeyma ŞERİFOĞLU 

 

Danışman: Prof. Dr. Ali Ulvi Mehmedoğlu  

 

 

 

 

İSTANBUL, 2025 

 



iii 
 

 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

DİN PSİKOLOJİSİ BİLİM DALI 

 

 

 

 

YETİŞKİNLERDE TANRI TASAVVURU VE BENLİK ALGISI 
  

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

Şeyma ŞERİFOĞLU 

 

 

Tez Savunma Jürisi 

1. Tez Danışmanı: Prof. Dr. Ali Ulvi Mehmedoğlu 

                                     2. Üye : Dr. Öğr. Üyesi Zehra Işık 

                                     3. Üye : Dr. Öğr. Üyesi Saliha Uysal 

 

 

 

İstanbul, 2025 

 



iv 
 

ÖZET  

YETİŞKİNLERDE TANRI TASAVVURU VE BENLİK ALGISI 

 

“Tanrı Tasavvuru” ve “benlik algısı” Din Psikolojisi alanının önemli kavramlarındandır.  Çalışma, “Allah, 

Âdem’i kendi suretinde yarattı” hadis-i şerifinden yola çıkılarak ilahi isimler teorisinin kaideleri ışığında 

Tanrı tasavvuru ile benlik algısı arasındaki benzerlikleri detaylı bir şekilde incelemeyi amaçlamıştır. İlahi 

isimler teorisindeki “özel Rab” ve “özel yön” kavramları, her bireyin kendine özgü birkaç ilahi isme 

dayandığına işaret etmektedir. Bu doğrultuda, çalışmada her katılımcının Tanrı tasavvurunun ve kendisi 

hakkındaki algılarının hangi ilahi isimlerle örtüştüğü belirlenmeye çalışılmıştır. Araştırmaya 23-40 yaş 

arasındaki beş yetişkin kadın katılmıştır. İlahi isimlerle ilişkilendirilerek katılımcıların Tanrı tasavvuru ile 

benlik algıları arasındaki ilişkiyi incelenmek amacıyla nitel araştırma yöntemi kullanılmıştır. Çalışmada 

yetişkin kadınların Tanrı tasavvurlarının benlik algıları ile uyumlu olup olmadığı, bu iki algı arasındaki 

benzerliklerin hangi ilahi isimlere işaret ettiği ve işaret edilen bu isimlerin onların Tanrı tasavvuru ile benlik 

algısı üzerindeki psikolojik etkilerinin ne olduğu araştırılmıştır. Ayrıca, Tanrı tasavvuru ve benlik algısı 

arasındaki benzerliklerin kimi zaman bulunup kimi zaman bulunmamasının nedenini anlamak için her bir 

ismin psikolojik yansımaları derinlemesine incelenmiştir. İnsanın üzerinde her an ilahi isimler tecelli etse 

de bireysel psikolojik faktörler nedeniyle bu isimlerin ya sağlıklı ya da patolojik bir biçimde ortaya 

çıkabileceği gözlemlenmiştir. Çalışma sonucunda, ilahi isimlerin psikolojik yansımaları insanda ne kadar 

sağlıklı olursa, kişinin Tanrı tasavvurunun ve benlik algısının da o kadar birbirine uyumlu olabileceği tespit 

edilmiştir. Ayrıca ilahi ismin kişi üzerindeki psikolojik yansımaları patolojik düzeyde olduğunda, birey ya 

Tanrısına ve kendisine yönelik olumsuz algılarıyla paralel şekilde tasavvur eder veya Tanrı tasavvuru ile 

benlik algısı arasında bir uyumsuzluk yaşanabilir. Katılımcıların Tanrı tasavvurunda ve benlik algısında bir 

ilahi ismin sağlıklı veya patolojik düzeyde tecelli etmesinin, başka bir ilahi ismin tecelli etmesine yol açtığı 

da belirlenmiştir. 

 

Anahtar Kelimeler: Din Psikolojisi, Tanrı tasavvuru, Benlik algısı, İlahi isimler 

 

 

 

 



v 
 

 

ABSTRACT 

GOD-IMAGE AND SELF-IMAGE IN ADULTS 

 

This study aimed to meticulously examine the similarities between one's conception of God and their self-

perception, drawing insights from the holy hadith, "Allah created Adam in His own image," and guided by 

the principles of the Divine Names theory. This theory's concepts of "special Lord"  and "special aspect" 

suggest that each individual's essence is rooted in unique Divine Names. Accordingly, the research sought 

to identify which Divine Names resonated with each participant's understanding of God and their self-

perceptions. Five adult women, aged 23 to 40, participated in this qualitative research. The study's primary 

objective was to investigate the intricate relationship between their conception of God and self-perception 

through the lens of Divine Names. Specifically, it explored whether their God-conceptions aligned with 

their self-perceptions, pinpointed which Divine Names signified these similarities, and explored the 

psychological effects these Names had on both their God-conception and self-perception. Furthermore, to 

comprehend why similarities between God-conception and self-perception sometimes varied, the 

psychological manifestations of each Name were examined in depth. It was observed that while Divine 

Names continuously manifest in human beings, individual psychological factors can lead these 

manifestations to emerge in either a healthy or a pathological manner. The study concluded that the healthier 

the psychological reflections of Divine Names in a person, the more congruent their conception of God and 

self-perception would be. Conversely, when a Divine Name's psychological reflection was pathological, 

individuals either formed a negative God-conception paralleling their self-perceptions, or they experienced 

an incongruence between these two domains. It was also determined that the manifestation of one Divine 

Name, whether healthy or pathological, could trigger the manifestation of another Divine Name in 

participants' God-conception and self-perception. 

 

Keywords: Psychology of Religion, God-image, Self-image, Divine names 

 

 

 

 



vi 
 

ÖNSÖZ 

 

“Allah, Âdem’i kendi suretinde yarattı” (Buhari, “İsti’zan”, 1) hadis-i şerifinde belirtildiği gibi önceki 

semavi dinlerde de “Sonra Tanrı şöyle dedi: insanı kendi suretimizde yaratalım” (Yaratılış, 1:26-27) ifadesi 

yer almaktadır. Bu ortak vurgunun semavi dinlerde tekrarlanması, Tanrı tasavvurunun insan psikolojisini 

anlamak açısından taşıdığı önemi ortaya koymaktadır. Aynı zamanda bu ifade, insanın hem Tanrı 

hakkındaki algılarıyla hem de kendini algılaması arasında derin bir bağ olduğunu göstermektedir. 

Kutsal metinlerin “suret” kelimesine verdiği önem açıktır. Ancak İslam’ı bu konuda özgün kılan, bu 

“suret”i açıklayan sağlam bir anlayış sunmasıdır. Bu anlayış, İlahi isimler teorisi ile somutluk kazanmıştır. 

Dolayısıyla, çalışma bu teoriden ilham alarak İlahi isimlerin psikolojik yansımalarına önem vermiştir. 

Çalışmada ilahi isimlerin yetişkin kadınların Tanrı tasavvuru ve benlik algısı üzerindeki etkisinin 

incelenmesine çalışılmıştır. 

Araştırma dört bölümden oluşmaktadır. Giriş bölümünde araştırmanın konusu, amacı, ilgili araştırmalar ve 

sınırlılıklar yer almaktadır. İkinci bölümde teorik çerçeve oluşturulmuştur. Tanrı tasavvuru ve benlik algısı 

kavramları ile ilahi isimler teorisi ve ilahi isimlerin psikolojik yansımaları tanıtılmıştır. Üçüncü bölümde 

araştırmanın yöntemi ele alınmıştır. Dördüncü bölüm, yapılan görüşmeler ve bu görüşmelerin yer aldığı 

bulgular ve tartışma kısmından oluşmaktadır. Araştırma, sonuç ve önerilerle neticelendirilmiştir.   

Bu çalışmanın her aşamasında bana rehberlik eden, değerli yorumlarıyla ufkumu genişleten saygıdeğer 

hocam Prof. Dr. Ali Ulvi Mehmedoğlu'na en derin şükranlarımı sunarım. Yüksek lisans yolculuğumun 

başında, Din Psikolojisi alanının derinliğini ve eşsiz önemini bana öğreten kıymetli hocalarım Prof. Dr. Ali 

Ayten ve Doç. Dr. Sevde Düzgüner'e de şükran borçluyum. Tasavvuf düşüncesine olan bakışımı 

şekillendiren, ilahî isimler teorisine ilgimi uyandıran değerli hocam Doç. Dr. Muhammed Bedirhan'a da 

müteşekkirim. Kendisinin tuttuğu bilimsel ışık, bu çalışmanın temelini oluşturmuştur. 

Yüksek lisans sürecine başladığımdan beri hem maddi hem manevi destekleriyle daima yanımda olan ve 

her zaman beni destekleyen canım babama ve anneme minnettarlığımı da ifade etmek isterim. 

 

Şeyma ŞERİFOĞLU 

İstanbul, 2025 

 

 



vii 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ....................................................................................................................................... iv 

ABSTRACT...............................................................................................................................v 

ÖNSÖZ .................................................................................................................................... vi 

KISALTMALAR ......................................................................................................................x 

TABLOLAR LİSTESİ ............................................................................................................ xi 

GİRİŞ.........................................................................................................................................1 

1.1. Araştırmanın Konusu, Amacı ve Önemi ........................................................................2 

1.2. Araştırmanın Soruları ....................................................................................................5 

1.3. Konuyla İlgili Türkiye'de Yapılmış Araştırmalar .........................................................5 

1.4. Konuyla İlgili Yurtdışında Yapılmış Araştırmalar .......................................................8 

1.5. Araştırmanın Sınırlılıkları............................................................................................ 13 

KAVRAMSAL ve KURAMSAL ÇERÇEVE......................................................................... 14 

2.1. Tanrı Tasavvuru ........................................................................................................... 15 

2.1.1. Tanrı Tasavvuru ve Tanrı Kavramı Arasındaki Ayrımlar ...................................................... 15 

2.1.2. Tanrı Tasavvuru ve Tanrı İmajı/İmgesi Arasındaki Ayrımlar ................................................ 16 

2.1.3. Öznel Tanrı Tasavvuru ve Toplumsal Tanrı Tasavvuru Arasındaki Ayrım ............................ 16 

2.1.4. Tanrı Tasavvurunun Ebeveyn İmgesi ve Dünya Algısı ile İlişkisel Boyutu ............................ 17 

2.1.5. Tanrı Tasavvurunun Telafi Edici İşlevi ................................................................................. 18 

2.2. Benlik Algısı .................................................................................................................. 19 

2.2.1. Benlik Kavramı ve Benlik Algısı Arasındaki Ayrım ............................................................. 19 

2.2.2. Benlik Algısının Öz ile İlişkisi ............................................................................................. 20 

2.2.3. Benlik Algısının Benlik Saygısının Kaynağı Olarak İşlevi .................................................... 21 

2.2.4. Benlik Algısı ve Kişilik Özellikleri Arasındaki Ayrım .......................................................... 22 

2.2.5 Benlik Algısı ile İlişkili Kavramlar ........................................................................................ 22 

2.2.6 Benlik Algısı ile İdeal Benlik ................................................................................................ 23 

2.3. Tanrı Tasavvuru ve Benlik Algısı ................................................................................ 23 

2.3.1. Tanrı Tasavvurunun Benlik Algısını Yansıtma İşlevi ............................................................ 23 



viii 
 

2.3.2 İki Organizasyon Olarak Tanrı Tasavvuru ve Benlik Algısı ................................................... 25 

2.3.3 Allah Tasavvuru ve Benlik Algısı Arasındaki Klinik Etkilere Genel Bakış............................. 30 

2.4 İlahi İsimler Teorisi ....................................................................................................... 30 

2.4.1 Teorinin Temel İddiası .......................................................................................................... 30 

2.4.2 Teorinin İki Dayanak Noktası................................................................................................ 31 

2.4.3 “Suret” Kelimesinin Açıklaması ............................................................................................ 31 

2.4.4 İlahi İsimler Teorisinin Kaideleri ........................................................................................... 34 

2.4.5 Özel Rab ............................................................................................................................... 51 

2.4.6 Özel Yön............................................................................................................................... 53 

2.5 İlahi İsimlerin Psikolojik Yansımaları .......................................................................... 54 

2.6 Yetişkinlik Dönemi ........................................................................................................ 55 

2.6.1 Yetişkinliğin Tanımlanması................................................................................................... 55 

2.6.2 Yetişkinlik Kurumları ........................................................................................................... 56 

2.6.3 Yetişkinlikte İnanç Gelişimi .................................................................................................. 60 

YÖNTEM ................................................................................................................................ 63 

3.1 ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ ...................................................................................... 64 

3.2 KATILIMCILAR VE ÖZELLİKLERİ ........................................................................ 64 

3.3 VERİLERİN TOPLANMASI VE ANALİZİ ................................................................ 65 

BULGULAR VE YORUM ..................................................................................................... 66 

1. Birinci Katılımcı’nın (1.K) Analizi .................................................................................. 67 

1.1 Müheymin İsmi .................................................................................................................. 67 

1.2 Rahim İsmi......................................................................................................................... 74 

1.3 Mühiymen ve Rahim İsimlerinin Arasındaki Psikolojik Etkileşim....................................... 78 

2. İkinci Katılımcı’nın (2.K) Analizi ................................................................................... 81 

2.1 Latif ismi............................................................................................................................ 81 

2.2 Kayyum İsmi...................................................................................................................... 85 

2.3 Kayyum ile Latif İsimlerinin Arasındaki Etkileşim ............................................................. 92 

3. Üçüncü Katılımcı’nın (3.K) Analizi ................................................................................ 96 

3.1 Kerim İsmi ......................................................................................................................... 96 

3.2 Hadi ismi.......................................................................................................................... 102 



ix 
 

3.3 Kerim İsmi ile Hadi İsmi Arasındaki Etkileşim ................................................................. 109 

4. Dördüncü Katılımcı’nın (4.K) Analizi .......................................................................... 113 

4.1 Latif ismi.......................................................................................................................... 113 

4.2 Hadi İsmi ......................................................................................................................... 121 

4.3 Latif İsmi ile Hadi İsmi Arasındaki Etkileşim ......................................................................... 126 

5. Beşinci Katılımcı’nın (5.K) Analizi ............................................................................... 128 

5.1 Bedi/Mussavir İsimleri: .......................................................................................................... 128 

5.2 Veli İsmi: ............................................................................................................................... 137 

5.3 Veli ile Bedi/Mussavir İsimleri Arasındaki Etkileşim ............................................................. 153 

 SONUÇ VE ÖNERİLER ..................................................................................................... 159 

KAYNAKÇA:........................................................................................................................ 169 

EKLER .................................................................................................................................. 175 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 
 

KISALTMALAR 

 

APA : American Psychological Association 

Çev.  : Çeviren 

M.Ü. : Marmara Üniversitesi 

s.  : sayfa 

TDK : Türk Dil Kurumu 

vb. : ve benzeri 

vd.  : ve devamı 

Yay. : Yayınlayan, yayınevi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 
 

 

TABLOLAR LİSTESİ 

 

Tablo 1. Katılımcıların Özellikleri......................................................................................................... 65 

Tablo 2. Müheymin İsminin Temel Anlamlarının Sağlıklı ve Patolojik Düzeydeki Psikolojik Yansımaları

 ............................................................................................................................................... 67 

Tablo 3. Müheymin isminin 1.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda ve Benlik Algısında Sağlıklı Yansımaları 

(Uyumluluk) ........................................................................................................................... 69 

Tablo 4. Müheymin isminin 1.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda, Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında 

Patolojik Yansımaları (Uyumluluk) ........................................................................................ 71 

Tablo 5. Rahim İsminin Temel Anlamlarının Sağlıklı ve Patolojik Düzeydeki Psikolojik Yansımaları ... 74 

Tablo 6. Rahim isminin 1.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda ve Benlik Algısında Sağlıklı Yansımaları 

(Uyumluluk) ........................................................................................................................... 76 

Tablo 7. Rahim isminin 1.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda, Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında 

Patolojik Yansımaları (Uyumluluk) ........................................................................................ 77 

Tablo 8. Mühiymin ile Rahim İsimlerinin, 1.Katılımcının Tanrı Tasavvuru, Benlik Algısı ve Ebeveyn 

Algısı Arasındaki Psikolojik Etkileşimi (Rahim Anne ve Müheymin olmak İsteyen Çocuk) .... 79 

Tablo 9. Özet (1.Katılımcı) .................................................................................................................... 80 

Tablo 10. Latif İsminin Temel Anlamlarının Sağlıklı ve Patolojik Düzeydeki Psikolojik Yansımaları.... 81 

Tablo 11. İsminin 2.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda, Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında Sağlıklı 

Yansımaları (Uyumluluk) ....................................................................................................... 84 

Tablo 12. Kayyum İsminin Temel Anlamlarının Sağlıklı ve Patolojik Düzeydeki Psikolojik Yansımaları

 ............................................................................................................................................... 86 

Tablo 13. Kayyum İsminin 2.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda, Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında 

Sağlıklı Yansımaları (Uyumluluk) .......................................................................................... 89 

Tablo 14. Kayyum İsminin 2.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda, Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında 

Patolojik Yansımaları (Uyumluluk) ........................................................................................ 91 

Tablo 15. Kayyum ile Latif İsimlerinin, 2.Katılımcının Tanrı Tasavvuru, Benlik Algısı ve Ebeveyn 

Algısında Arasındaki Etkileşim (Kahhar ve Hafiz İsimleri) ..................................................... 92 

Tablo 16. Özet (2.Katılımcı) .................................................................................................................. 95 

Tablo 17. Kerim İsminin Temel Anlamlarının Sağlıklı ve Patolojik Düzeydeki Psikolojik Yansımaları . 96 

Tablo 18.  Kerim İsminin 3.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda, Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında 

Sağlıklı Yansımaları (Uyumluluk) ........................................................................................ 100 

Tablo 19.  Kerim İsminin 3.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda, Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında 

Patolojik Yansımaları (Uyumsuzluk) .................................................................................... 102 

Tablo 20. Hadi İsminin Temel Anlamının Sağlıklı ve Patolojik Düzeydeki Psikolojik Yansımaları...... 103 

Tablo 21. Hadi İsminin 3.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda, Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında 

Sağlıklı Yansımaları (Uyumluluk) ........................................................................................ 106 

Tablo 22. Hadi İsminin 3.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda, Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında 

Patolojik Yansımaları (Uyumsuzluk) .................................................................................... 108 

Tablo 23. Hadi ile Kerim İsimlerinin 3.Katılımcının Tanrı Tasavvurunda ve Benlik Algısında Arasındaki 

Etkileşim (Kavi İsmi) ........................................................................................................... 111 

Tablo 24. Özet (3.Katılımcı) ................................................................................................................ 112 

Tablo 25. Latif İsminin Temel Anlamlarının Sağlıklı ve Patolojik Düzeydeki Psikolojik Yansımaları.. 113 



xii 
 

Tablo 26. Latif İsminin 4.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda ve Benlik Algısında Sağlıklı Yansımaları 

(Uyumluluk) ......................................................................................................................... 117 

Tablo 27. Latif İsminin 4.Katılmcının Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında Patolojik Yansımaları 

(Uyumsuzluk) ....................................................................................................................... 120 

Tablo 28. Hadi İsminin Temel Anlamının Sağlıklı ve Patolojik Düzeydeki Psikolojik Yansımaları...... 121 

Tablo 29. Hadi İsminin 4.Katılmcının Tanrı tasavvurunda ve Benlik Algısında Sağlıklı Yansımaları 

(Uyumluluk) ......................................................................................................................... 124 

Tablo 30. Hadi İsminin 4.Katılmcının Benlik Algısında Patolojik Yansımaları (Uyumsuzluk) ............. 126 

Tablo 31. Özet (4.Katılımcı) ............................................................................................................... 127 

Tablo 32. Bedi İsminin Temel Anlamlarının Sağlıklı ve Patolojik Düzeydeki Psikolojik Yansımaları .. 129 

Tablo 33. Bedi/Mussavir İsimlerinin 5.Katılmcının Allah-Tanrı tasavvurunda ve Benlik Algısında 

Sağlıklı Yansımaları (Uyumluluk) ........................................................................................ 133 

Tablo 34. Bedi/Mussavir İsimlerinin 5.Katılmcının Allah-Tanrı tasavvurunda ve Benlik Algısında 

Patolojik Yansımaları (Uyumsuzluk) .................................................................................... 136 

Tablo 35. Veli İsminin Anlamlarının Sağlıklı ve Patolojik Düzeydeki Psikolojik Yansımaları ............. 137 

Tablo 36. Veli İsminin 5.Katılmcının Allah-Tanrı tasavvurunda, Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında 

Sağlıklı Yansımaları (Uyumluluk) ........................................................................................ 141 

Tablo 37. Veli İsminin 5.Katılmcının Allah-Tanrı tasavvurunda, Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında 

Patolojik Yansımaları (Uyumsuzluk) .................................................................................... 144 

Tablo 38. Veli ile Cebbar İsimlerinin 5. Katılımcının Allah-Tanrı Tasavvurunda Arasındaki İlişkisi.... 147 

Tablo 39. Veli ile Zü’l-Celal ve’l-ikram İsimlerinin 5. Katılımcının Allah-Tanrı tasavvurunda ve Benlik 

Algısında Arasındaki İlişkisi ................................................................................................. 148 

Tablo 40. Veli ile Batın/Zahir İsimlerinin 5. Katılımcının Allah-Tanrı tasavvurunda ve Benlik Algısında 

Arasındaki İlişkisi ................................................................................................................. 150 

Tablo 41. Veli ile Mukkadim/Muhhir İsimlerinin 5. Katılımcının Allah-Tanrı tasavvurunda ve Benlik 

Algısında Arasındaki İlişkisi ................................................................................................. 151 

Tablo 42. Veli ile Kabız/Basıt İsimlerinin 5. Katılımcının Allah-Tanrı tasavvurunda ve Benlik Algısında 

Arasındaki İlişkisi ................................................................................................................. 152 

Tablo 43. Veli ile Bedi/Mussavir İsimlerinin 5. Katılımcının Allah-Tanrı tasavvurunda ve Benlik 

Algısında Arasındaki Etkileşimi (Kayyum İsmi) ................................................................... 154 

Tablo 44. Özet (5.Katılımcı) ............................................................................................................... 156 

Tablo 45. Tüm Katılımcıların Analizlerinin Özeti ............................................................................... 158 

 

 

 



1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

GİRİŞ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 
 

1.1. Araştırmanın Konusu, Amacı ve Önemi 

“Tanrı Tasavvuru/God İmage” ve “benlik algısı/self image” Din Psikolojisi alanının önemli 

kavramları arasında yer almaktadır.  Psikanalitik, ilişkisel ve bilişsel teorilere dayanan genel çalışmalarda 

Tanrı tasavvurunun “ebeveyn imgesi/algısı”na dayalı olduğuna işaret edilmiştir. Ulusal ve uluslararası 

çalışmalarda ulaşılan bulgular ise Tanrı tasavvurunun benlik algısıyla ilişkili olduğunu göstermektedir. Bu 

çalışmalara göre, olumlu ve olumsuz Tanrı tasavvurları ile olumlu ve olumsuz benlik algısı karşılıklı olarak 

birbirlerini etkilemektedir. Tanrıyı merhametli olarak algılayan kişilerin, kendilerini merhametli, saygılı ve 

olumlu gördükleri, Tanrıyı cezalandırıcı olarak algılayan kişilerin ise kendilerini cezalandırma, aşağılama 

ve olumsuz görme eğiliminde oldukları gösterilmiştir. Ancak merhamet-olumlu ve ceza-olumsuz boyutları 

dışında Tanrı tasavvurunun ve benlik algısının diğer boyutlarının birbiriyle ilişkili olup olmadığı, ilişkili ise 

ilişkinin zeminini şekillendiren temel unsurların ne olduğunu araştıran bir çalışma görülmemektedir.  

Bu araştırmada Tanrı tasavvuru ile benlik algısı arasındaki ilişkinin “benzerlik” ve “çok 

boyutluluk/biçimlilik” unsurlarına dayandığı hipotezinin incelenmesi hedeflenmektedir. Bu hipotezin, 

Tasavvuf geleneğinin Tanrı tasavvuru ile ilgili olarak sunduğu İlahi isimler teorisinden kaynaklandığı 

söylenebilir. İlahi isimler teorisine göre, “Allah, Âdem’i kendi suretinde yarattı” (Buhari, “İsti’zan”, 1) 

hadis-i şerifinde kast edilen suret, ilahi isimlerdir. Burada bir benzerlik söz konusudur. Bunun yanında, İlahi 

isimler teorisinde, herkesin belli İlahi isimlere dayanan, özel yönde gerçekleşen, kendine has bir Tanrı 

tasavvuru olduğunu açıklamak için “Özel Rab” ve “Özel yön” kavramları kullanılmaktadır. Dolayısıyla bu 

tasavvura dayalı olarak herkesin kendine özel bir benlik algısının olduğu söylenebilir. İlahi isimlerin 

çeşitliliğinden dolayı Tanrı tasavvuru ve benlik algısının da çeşitli ve çok boyutlu/biçimli oldukları 

düşünülebilir. Başka bir deyişle, insan her ne kadar bütün İlahi isimleri yansıtma yeteneğine sahip olsa da 

hangi İlahi isimlerin hazretinde bulunuyorsa o isimlerin etkisi altında Tanrısını ve kendisini tanıma ve 

algılama şeklinin oluştuğu düşünülebilir. Dolayısıyla, bu çalışmada İlahi isimler teorisinden hareketle Tanrı 

tasavvurunun ve benlik algısının benzer ve çok boyutlu yönlerinin ilişkisi araştırılmaktadır.  

İlahi isimler teorinin temel iddiası, insan tasarruflarından her bir tasarrufun ancak bir ilahi isim 

üzerinden açıklanabileceğidir. Bunda hareketle, her bir psikolojik sürecin bir ilahi isim üzerinden 

açıklanabileceği de söylenebilir. Bunun için, İbn Arabî der ki: “(Hakk’ın) isimlendirdiği her bir vasıf, biz 

kendimiz olduk”. Yani, bütün ilahi isimlere sahip olduk. İnsanda her ilahi isimden bir pay vardır ve onda 

bulunan herhangi bir şeyin hükmü bu esasa dayanır. Bu bakımdan insanın tüm niteliklerinin, ilahi isimler 

açısından bir açıklaması varıdır. Bunun yanı sıra, Tanrı tasavvuru ve benlik algısının, insan üzerine tecelli 

eden isimlerin bir göstergesi olduğu söylenebilir. Başka bir deyişle, bireyin Tanrı'yı ve kendini algılayış 

biçimi, ona yansıyan ilahi isimlerin bir tezahürüdür. Dolayısıyla bu çalışma, İlahi İsimler Teorisi’ni bir 



3 
 

referans çerçevesi olarak benimseyerek bu teorinin Tanrı tasavvuru ve benlik algısı üzerindeki etkilerini 

psikolojik bir perspektiften incelemeyi amaçlamaktadır. 

Araştırma, Din Psikolojisi alanında son yıllarda gelişmekte olan Tanrı tasavvuru ile benlik algısı 

konusuna katkı sağlamayı amaçlamaktadır. Bu konuda yapılan çalışmaların daha çok Yahudi-Hristiyan 

kültüründe yaşayan bireyler üzerinde yapıldığı gözlenmektedir. Dolayısıyla bu çalışmanın, Müslüman 

kültürde yaşayan bireyler üzerinde yapılması amaçlanmıştır. Çalışmada, Tanrı tasavvuru ile benlik algısı 

arasında bir “benzerlik” olup olmadığı, varsa bu benzerliklerin “çok boyutluluk” taşıyıp taşımadıklarının 

araştırılması hedeflenmiştir. Bu amaçla bu çalışmada ilahi isimler teorinin kullanılması tercih edilmiştir. 

Sadece Rahman ve Kerim (olumlu Tanrı tasavvuru) ya da Kahhar ve Müntakim (olumsuz tanrı tasavvuru) 

gibi Cemal ve Celal’e işaret eden bariz isimler değil, aynı zamanda diğer tüm isimlerin, kişinin Tanrısı ve 

kendisine dair algıları üzerindeki etkisine dikkat çekilmesi hedeflenmektedir. Psikolojide yaygın olan Tanrı 

tasavvurunu ebeveyn algısına atfetme eğiliminden farklı olarak bu çalışma, Tanrı tasavvuru ile benlik 

algısının birbirini karşılıklı olarak etkilediği hipotezini incelenmeyi amaçlamaktadır. Bunun da Psikolojinin 

öz farkındalık konusuna bir katkı sağlayacağı düşünülmektedir. Bir başka deyişle çalışma, İlahi isimlerin 

sadece manevi rolünü değil, aynı zamanda psikolojik rolünün önemine de dikkat çekmeyi hedeflemektedir. 

İlahi isimler teorisindeki Özel Rab ve Özel yön kavramlarının Tanrı tasavvuru ve benlik algısı ile 

bağdaştırılıp bağdaştırılamayacağını araştırmak çalışmanın diğer hedeflerinden biridir. Başka bir deyişle, 

Tanrı tasavvuru ile benlik algısı arasındaki benzerliklerin tespit edilmesi durumunda bu benzerliklerin bir 

cihetle İlahi isimler ile birleştirilip birleştirilemeyeceğinin incelenmesi amaçlanmaktadır.  

Bu çalışmanın, kendi benliğini tanımaya, kendi Tanrı tasavvurunun farkına varmaya ve İlahi isimler 

teorisini ve İlahi isimlerin psikolojik yansımalarını incelemeye çalışan herkese de katkı sağlayacağı 

umulmaktadır. Ayrıca Tanrı tasavvuru, benlik algısı ve ilahi isimler teorisinin daha önce nitel bir çalışmada 

bir arada kullanıldığı araştırmalara rastlanmamıştır. Bu araştırmanın geleneksel İslam psikoloji teorilerinin 

modern psikoloji alanında yer almasına ve onu zenginleştirilmesine katkı sağlayacağı düşünülmektedir. 

Tanrı tasavvuru, son yıllarda Din Psikolojisi alanında önem verilen ve yapılan araştırmalarla 

gittikçe gelişen araştırma konularından biri haline gelmiştir. Aynı zamanda “benlik algısı” da modern 

psikolojinin önemli konulardan biridir. Aslında psikanalitik ekolün temsilcileri olan Freud ve Jung'un 

teorileri ile birlikte Tanrı tasavvurunun psikolojik kökleri de geçmişten günümüze pek çok araştırmacının 

ilgisini çekmiştir. Teorilerinde Tanrı tasavvurunun oluşumunda ebeveynin rolü büyük anlam ve önem 

kazanmıştır. Ayrıca Nesne ilişkileri ekolünün en seçkin ismi Ana-Maria Rizzuto’nun The Birth Of The 

Living God adlı eserinde Tanrı tasavvuru kavramı farklı boyutlar kazanmıştır. Rizzuto, ebeveynin rolünün 

yanı sıra benlik algısının rolüne de işaret etmiştir. Teorilerinde Tanrı tasavvuru ve Benlik algısı arasındaki 



4 
 

ilişkilere dikkat çekmiştir. Çalışmalarında Tanrı tasavvuru ve benlik algısının karşılıklı olarak birbirini 

etkilediği ve bu etkinin bilinçli ya da bilinçsiz olabileceğini vurgulamıştır. Ayrıca Rizzuto görüşlerinde 

Tanrı tasavvurunun çok biçimli (multi-faceted), dinamik ve dönüşme potansiyeline sahip olduğuna işaret 

etse de bu konuda yapılan araştırmalar Tanrı tasavvuru kavramına sınırlı perspektiflerden bakıldığını 

göstermektedir. Dolayısıyla bu çalışmanın teorik bölümünde Rizzuto’nun görüşlerine yer verilmesi de 

hedeflenmektedir. Ayrıca, Tanrı tasavvuru ve benlik algısı konusunu derinlemesine ele alan çalışmalar 

incelendiğinde, bu alanda öne çıkan tek araştırmacının Rizzuto olduğu görülmüştür. Literatürde yer alan 

diğer çalışmaların ise büyük ölçüde Rizzuto’nun sunduğu bulgulara dayandığı veya bu bulgular etrafında 

şekillendiği dikkat çekmiştir. Bu durum, Tanrı tasavvuru ve benlik algısı ilişkisine dair yapılan 

araştırmalarda önemli bir boşluğun bulunduğuna işaret etmektedir. Dolayısıyla bu çalışmada Rizzuto’nın 

Tanrı tasavvur ve benlik algısı konusunda ulaştığı bulgular ile İlahi isimler teorisinin kaideleri arasındaki 

uyumluluk yönlerinin ortaya konulması da amaçlanmaktadır.  

Çalışmada yetişkin kadınların Tanrı tasavvurlarının benlik algıları ile uyumlu olup olmadığı, bu iki 

algı arasındaki benzerliklerin hangi ilahi isimlere işaret ettiği ve işaret edilen bu isimlerin onların Tanrı 

tasavvuru ile benlik algısı üzerindeki psikolojik etkilerinin ne olduğu araştırılmaktadır. Ayrıca, Tanrı 

tasavvuru ve benlik algısı arasındaki benzerliklerin kimi zaman bulunup kimi zaman bulunmamasının 

nedenini anlamak için her bir ismin psikolojik yansımalarının derinlemesine incelenmesine önem 

verilmiştir. 

İnsanın üzerinde her an ilahi isimler tecelli etse de bireysel psikolojik faktörler nedeniyle bu isimler 

ya sağlıklı ya da patolojik bir biçimde ortaya çıkabilir. Bu durum ilahi isimlerin özünden ziyade, bu isimlerin 

taşıdığı “anlamların” ve “niteliklerin” bireydeki “yansıma şekilleri” ile ilgilidir. Zira her birey, ilahi 

isimlerin anlamlarını kendi algı dünyasına göre yorumlar ve içselleştirir. Bu kişisel içselleştirme, o isimlerin 

bireydeki tezahür şeklini doğrudan belirler. Kimi kişilerde sağlıklı yansımalar görülürken, kimilerinde 

patolojik sonuçlar doğurabilir. Ayrıca, ilahi isimlerin psikolojik yansımaları bu faktörlere bağlı olarak hem 

sağlıklı (fonksiyonel) hem de patolojik (işlevsiz) düzeyde olabilir. Bu nedenle çalışmada, Tanrı tasavvuru 

ve benlik algısında yansıyan İlahi isimlerin psikolojik etkileri; bu etkilerin Tanrı tasavvuru ile benlik algısı 

arasındaki uyum ya da uyumsuzluk üzerindeki rolü ve bu yansımalar arasındaki psikolojik etkileşimler İlahi 

İsimler Teorisi’nin kaideleri ışığında incelemek de amaçlanmaktadır. 

Hem Türkiye’de hem Türkiye dışında Tanrı tasavvuru ve benlik algısı belirli boyutlarla 

değerlendirilmiştir. Türkiye’de çalışmanın konusuna ilişkin yapılan çalışmalar Türkiye dışındaki 

çalışmalara göre oldukça sınırlıdır. Aynı zamanda, konu yetişkin Müslüman örneklemler üzerinde yeterince 

araştırılmamıştır. Buradan yola çıkarak bu çalışmada İslam teorilerinden biri olan İlahi isimler teorisinden 



5 
 

hareketle yetişkin Müslüman örneklem üzerine Tanrı tasavvuru ile benlik algısı arasında ilişkinin 

incelenmesi amaçlanmıştır. 

1.2. Araştırmanın Soruları 

Çalışmanın temel soruları şöyle özetlenebilir: 

 İlahi isimler teorisine dayanarak, Tanrı tasavvuru ile benlik algısı arasında benzerlik ve çok 

boyutluluk içeren bir ilişki var mıdır?  

 Kişinin kendisini tanımlaması ile Tanrısını tanımlaması arasında bir benzerlik var mıdır? Yani İnsan 

Tanrısını nasıl tanımlıyorsa kendisini de aynı şekilde mi tanımlamaktadır?  

 Kişinin kendisi hakkında algıladığı tüm sıfatlar, nitelikler, kişilik özellikleri, sosyal ilişki biçimleri, 

tercihleri, güçlü ve zayıf noktaları, düşünceleri, amaçları ve arzuları bu benzerliği kapsıyor olabilir 

mi? Kapsıyorsa bunlar hangi cihetten kendi Tanrı tasavvuruna benzer olabilir? 

 Tanrı tasavvuru, benlik algısıyla her zaman uyumlu mu? Değilse ne zaman ve neye göre uyumlu 

veya olumsuz olur? 

 Tanrı tasavvuru ile benlik algısı arasında farklılık veya uyumsuzluk çıkarsa bunun nedeni nedir? 

 İslam dininin Tanrı tasavvuru ile benlik algısı arasındaki ilişkiyi açıklayan belli bir metodolojisi var 

mıdır? Yani İslam düşünce geleneğinde bu konuda herhangi bir görüş, teori ve anlayış mevcut 

mudur?  

 Konuyu, ilgilenen herkese açıklayan bir referansımız olabilir mi? Bu konuda İlahi isimler teorisinin 

katkısı nedir? 

 İlahi isimler teorisindeki Özel Rab ve Özel yön anlayışı ve onun kaideleri, Tanrı tasavvuru ile benlik 

algısı arasındaki ilişkiyi açıklamada işlevsel midir?  

Araştırmada, tüm bu soruların cevaplarının aranması amaçlanmaktadır. 

1.3. Konuyla İlgili Türkiye'de Yapılmış Araştırmalar  

Yetişkinler üzerinde yapılan genel çalışmalarda, Tanrı tasavvuru olumlu (koruyup gözeten) ya da 

olumsuz (cezalandıran) olmak üzere iki boyut içerisinde ele alınmıştır. Aynı şekilde benlik algısı kavramı 

da olumlu ve olumsuz olmak üzere iki boyutta incelenmiştir. Bu nedenle çalışmalarda benlik algısının büyük 

oranda benlik saygısı ve öz yeterlik açısından incelendiği gözlemlenmektedir. Tanrı tasavvuru ve benlik 

algısı kavramlarına ilişkin bu sınırlı bakış açıları hem yerli hem de yabancı literatürde açıkça görülmektedir. 

Bu çalışmalarda Tanrı tasavvuru ile benlik algısı arasındaki ilişkinin hem psikolojik boyutu hem de dini 



6 
 

boyutunun üzerinde durulmaktadır. Ancak araştırma konusunda, yerli çalışmalarda benzer bir incelemeye 

rastlanmamıştır. Türkiye’de yapılan araştırmalarda olumlu ve olumsuz tanrı tasavvurunun, olumlu ve 

olumsuz benlik algısıyla ilişkilendirildiği görülmektedir.  

Karaçelik’in (2023: 88-89), “Yetişkin Bireylerde Benlik Saygısının Toplumsal Cinsiyet Rolleri, 

Anne-Baba Tutumları ve Tanrı Algısı ile İlişkisinin İncelenmesi” adlı araştırmasında, bireylerin olumlu 

Tanrı algısına sahip olmalarının benlik saygılarını arttırdığı, olumsuz Tanrı algısına sahip olmalarının benlik 

saygılarını azaltmış olduğu saptanmıştır. Çalışmadan elde edilen sonuçlar doğrultusunda sevgi yönelimli 

Tanrı algısı olan bireylerin kendilerini daha olumlu algıladıkları; korku yönelimli Tanrı algısına sahip olan 

bireylerin ise kendilerini daha olumsuz algılamış oldukları bulunmuştur. Bunun yanında, araştırmada 

otoriter anne baba tutumlarının artması ile olumlu Tanrı algısının azaldığı ve olumsuz Tanrı algılarının 

arttığı saptanmıştır. Aynı zamanda, koruyucu anne baba tutumlarına sahip olan bireyler olumsuz Tanrı algısı 

geliştirmektedirler.   

Güler’in (2007: 147) araştırmasında, Tanrı algısı ile benlik algısı ve günahkârlık duygusu arasında 

anlamlı ilişkiler bulunmuştur. Sevgi yönelimli Tanrı algısına sahip bireylerin benlik algıları, korku yönelimli 

Tanrı algısına sahip olanlardan daha olumlu çıkmıştır. Bireylerin günahkârlık duyguları ile Tanrı algıları ve 

benlik algılarının ilişkili olduğu gözlenmiştir. Korku yönelimli Tanrı algısına sahip bireylerin (Tanrı’yı 

cezalandıran ve affetmeyen olarak algılayanların) günahkârlık duyguları daha yüksek çıkmıştır.  

Koç’un (2011: 92) araştırmasında, öğrencilerin Tanrı tasavvurlarıyla Benlik algıları arasında 

anlamlı bir ilişki bulunmuştur. Olumlu (sevgi yönelimli) Tanrı tasavvuruna sahip bireylerin benlik algıları, 

olumsuz (korku yönelimli) Tanrı tasavvuruna sahip olanlara göre daha olumlu çıkmıştır. Tüm sonuçlar genel 

olarak değerlendirildiğinde, olumlu Tanrı tasavvuruna sahip olmanın bireylerin benlik saygıları, ruhsal 

iyilik halleri, daha az öfke yaşantılarının olmasının, yaşam memnuniyetleri açısından son derece önemli 

olduğu saptanmıştır.  

Öte yandan, bazı araştırmalarda Tanrı tasavvuru ile kişilik özellikleri arasındaki ilişkinin incelendiği 

de görülmektedir. Öztürk’ün (2019: 87) araştırmasında, katılımcıların tanrı tasavvurlarının olumlu olduğu 

diğer bir ifade ile sevgi ağırlıklı olduğu, kişilik yapılarının dışadönüklük grubunda yoğunlaştığı 

gözlenmiştir. Katılımcıların duygusal tutarsızlık kişilik yapısının olumlu tanrı tasavvuru (sevgi), öz-disiplin 

kişilik yapısının da olumsuz tanrı tasavvuru (korku) üzerinde belirleyici etkiye sahip olduğu görülmüştür.  

Oktay’ın (2021: 89-90) araştırmasında, öğrencilerin sahip oldukları kişilik özellikleri, Tanrı algıları 

ve dini tutumları belirlenmiş ve farklı kişilik özelliklerinin olumlu, olumsuz Tanrı algıları ve dini tutumları 

ile ilişkili olup olmadığı araştırılmıştır. Kişilik özellikleri ile Tanrı algısı arasındaki ilişkileri gösteren 

bulgulara göre, nevrotiklik ile olumlu Tanrı algısı arasında negatif yönde ilişki olduğu, olumsuz Tanrı algısı 



7 
 

arasında ise pozitif yönde ilişki olduğu tespit edilmiştir. Bu sonuç nevrotiklik kişilik özelliği yüksek olan 

öğrencilerin Tanrı’yı affetmeyen, korkutucu, cezalandırıcı, uzak gibi olumsuz sıfatlarla algıladığını 

göstermektedir. Dışa dönüklük, uyumluluk ve sorumluluk kişilik özellikleri ile olumlu Tanrı algısı arasında 

pozitif yönde ilişki olduğu tespit edilmiştir. Dışa dönüklük, uyumluluk ve sorumluluk düzeyi yüksek olan 

öğrenciler Tanrı’yı daha çok seven, koruyan, affeden gibi olumlu sıfatlarla algılamaktadır. Açıklık kişilik 

özelliği ile Tanrı algısı arasında ise ilişki olmadığı sonucuna ulaşılmıştır. 

Hacıkeleşoğlu’nun (2020: 253) “Ebeveyn Tutumları ve Kişilik Özelliklerinin Tanrı Tasavvuru ile 

İlişkisi Üzerine Bir Araştırma” adlı çalışmasında, deneyime açıklık, dışadönüklük, uyumluluk ve 

sorumluluk kişilik özellikleri ile dengeli ve sevgi yönelimli Tanrı tasavvuru arasında pozitif yönlü; 

uyumluluk ve sorumluluk kişilik özellikleri ile korku-ceza yönelimli ve ilgisiz Tanrı tasavvuru arasındaki 

negatif yönlü anlamlı ilişkiler bulunmuştur. Ayrıca olumsuz bir kişilik özelliği olarak nevrotiklik ile korku-

ceza yönelimli ve ilgisiz Tanrı tasavvuru arasında pozitif; sevgi yönelimli Tanrı tasavvuru arasında negatif 

yönlü anlamlı ilişkiler tespit edilmiştir. Bu durum olumlu kişilik özellikleri ile olumlu Tanrı tasavvuru; 

olumsuz kişilik özellikleri ile de olumsuz Tanrı tasavvuru arasındaki ilişkilerin uyumunu ortaya 

koymaktadır.  

Mehmedoğlu’nın (2011: 249-259), Tanrıyı Tasavvur Etmek adlı araştırmasında, katılımcıların 

Allah tasavvurunun genel görüntüsü, boyutların benimsenme düzeyine göre sırasıyla şu şekildedir: 

Yetkin/Aşkın (Kadir-i Mutlak), Merhametli (Rahman ve Rahim), Aşırı Talepte Bulunmayan, Teslim 

Olunan (Takdir-i İlahi), Yakın/İçkin, Dost(Veli), Koruyup Gözeten, Müdahale ve Kontrol Eden, Seven, 

İntikam Alan ve Cezalandıran. Araştırma sonuçlarına göre, katılımcılar, Allah’ı en fazla Yetkin/Aşkın 

oluşuyla tasavvur etmektedir. Ancak, Dost, Koruyup Gözeten, Müdahale ve Kontrol Eden ve Seven Allah 

tasavvurları öteki tasavvurlara nispetle daha az yoğunlukludur.  

Hayta’nın (2017: 246) Bağlanma Kuramı ile Allah Tasavvuru adlı araştırmasında, yakın ilişkilerde 

ortaya çıkan bağlanma stilleriyle Tanrı'ya bağlanma stilleri arasında tutarlı sonuçlar elde edilmiştir. 

Araştırma sonuçlarına göre ana babaya güvenli bağlanma geçmişi olan öğrencilerin Tanrı’ya bağlanma 

davranışları da büyük oranda güvenli gerçekleşmiş, ana babaya güvensiz bağlanma geçmişi olan gençlerin 

Tanrı’ya bağlanma davranışı da büyük oranda güvensiz bağlanma olarak gerçekleşmiştir  

Ayrıca bu çalışma hazırlanırken yetişkinlerde Tanrı tasavvuru ile benlik algısı arasındaki ilişkiyi 

inceleyen ulusal bir makaleye veya nitel bir çalışmaya rastlanmamıştır.   

Bununla birlikte, Türkiye’de İlahi isimler teorisini açıklayan birkaç çalışma yapılmıştır 

Musakhanov’un (2021), “İlahi İsimler Teorisi” adlı bölümü; Keklik’in (1977), Sadreddin Konevi 

Felsefesinde Allah-Kâinat ve İnsan eserindeki “Sübjektif–Pasif Tanrı Tasavvuru” adlı bölümü, 



8 
 

Rakipoğlu’nun (2022), “Öznel Tanrı Tasavvurlarının Kaynağı Olarak Sabit Aynalar: İstidat Ve İlah İsimler 

Bağıntısı Üzerine Metapsikolojik Bir İnceleme” adlı makalesi; Mehmedoğlu’nun (2014), “İnsanın Zat-i 

İlahiye Teveccühünde/Yöneliminde Bir İmkân Olarak Vech-i Has Kavrayışı” adlı makalesi; Şen’in (2014), 

“Konevi’ye Göre Hak Teâlâ İle Yaratıklar Arasında Özel Bağlantı” adlı makalesi; Öztürk’ün (2023), “İbn 

Arabi’de İlahi İsimlerin Derecelenmesi Ve Muhyi-yi Gülşen’in Konuya Dair İki Risalesi” adlı makalesi ve 

Alkış’ın (2010), “Vahdet-i Vücud Ariflerine Göre Eimme-i Seba (Ümmehat-ı Esma) İmamül-Eimme Ve 

Cenab-ı Hakk’ın Saysız İsimleri” adlı makalesi bu çalışmalar arasında sayılabilir. 

1.4. Konuyla İlgili Yurtdışında Yapılmış Araştırmalar 

Konuyla ilgili Türkiye dışında klinik ya da normal yetişkin örneklemler üzerinde yapılan 

çalışmaların da aynı perspektiften incelendiği görülmektedir. Çalışmaların çoğunda çeşitli örneklemlerde 

olumlu (ilgilendiren) ve olumsuz (cezalandıran) Tanrı tasavvurunun, pozitif ve negatif benlik algısıyla da 

ilişkilendirildiği görülmektedir. Ayrıca bazı çalışmalarda benlik saygısının benlik algısının bir anlamı olarak 

kullanıldığı da görülmektedir.  

Eppig (2000: 302), “God-image and Self-image in Conversion Testimonies of Ex-Slave Women” adlı 

araştırmasında, kadın katılımcıların anlatılardan, dönüşüm deneyiminin sembolleri, imgeleri ve Tanrı 

tasavvurlarıyla genellikle kendilerini tanımlama ve kendilerine değer vermede büyümeyi teşvik ettiğinin 

anlaşıldığını ifade etmektedir. Buna karşılık, bu iki karakter özelliği sıklıkla kadınlarda daha fazla özerklik 

ve eylemliliği teşvik etmiştir. Tanrı'nın mevcut, kabul edici, şefkatli, meydan okuyan ve koruyucu olduğu 

algılandığında kişisel gelişim artmıştır.  

Boylan’ın (1988: 92-105) “Self-image/God-image: A Study of Recovery from Addiction” adlı 

araştırmasında, bağımlıların iyileşme aşamasından itibaren Tanrı/yüksek güç tasavvurlarının daha olgun bir 

hal aldığı, yani tasavvurların çocuksu olandan evrensel ve samimi olana doğru hareket ettiği görülmektedir. 

Tanrı tasavvurlarındaki bu değişiklikler, benlik saygısının artışına paraleldir. Boylan, “Tanrıyı gördüğüm 

gözle kendimi gördüğüm göz aynıdır” sözünü kullanarak Tanrı tasavvurları ve benlik algılarının birbirine 

güçlü bir şekilde bağlandığını ve insanların tanrı tasavvurlarının kendi algılarına benzediğini savunmaktadır. 

Boylan’a göre, benlik algısında karşılık gelen bir değişiklik olmadan Tanrı tasavvurunda bir değişiklik 

olamaz ya da Tanrı tasavvurunda buna karşılık gelen bir değişiklik olmadan benlik algısında bir değişiklik 

olamaz. Eğer ikisi aynı değilse, tanımlanamayacak kadar bağlantılıdırlar ve ayrımlar anlamını yitirir. 

Robison’un (1996: 176), “Images of God, Parents and Self in Substance Abuse Recovery” adlı 

araştırmasında, çocuklukta istismar ve olumsuz ebeveyn ilişkilerinin, madde bağımlılığı olan veya 

iyileşmekte olan birçok kişi üzerinde sıklıkla uzun süreli etkiler yarattığı görülmektedir. Tanrı tasavvuru, 



9 
 

benlik algısı ve ebeveyn imgesi toksik utanç, acı ve öfke duygularından güçlü bir şekilde etkilenmektedir. 

Bu duygular, tasavvurlar ve algılar iyileşme sürecinde önemli etkiye sahiptir. Tanrı tasavvurları, benlik 

algıları ve ebeveyn imgeleri iyileşmenin erken safhalarında genellikle olumsuzdur ancak iyileşmeye doğru 

genellikle birkaç hafta veya ay içinde büyür. Bu değişikliklerde gerileyici bir sürecin bazı yönleri 

görülebilir. Danışmanlar, olumsuz Tanrı, ebeveyn ve benlik içselleştirmelerinin yeniden işlenmesini 

kolaylaştırabilir. 

Harber’in (2005: 86-99), “God Image, Self-Image and Length of The Abstinence Among Active 

Members of Alcoholics Anonymous” başlıklı araştırmasının amacı, alkolizmden kurtulmada Tanrı 

tasavvurunun yeterli veya gerekli bir faktör olup olmadığını keşfetmeyi amaçlayan bir ön araştırma 

sağlamaktır. Lawrence'ın (1997) Tanrı İmajı Ölçeği kullanılarak ölçülen perhiz süresi ile daha yüksek bir 

Tanrı gücüne olan inanç arasında anlamlı bir ilişki olmadığı görülmüştür. Çalışmada nicel yöntem ile 

ulaşılan sonuçlara göre, Tanrı tasavvuru alkolizmden kurtulmada yeterli veya gerekli bir faktör değildir. 

Ancak çalışmada nitel yöntem kullanılarak açık sorularla katılımcılardan ayıklık süreleri boyunca kişisel, 

duygusal ve içsel deneyimlerini açıklamaları istenmiştir. Olumlu temalarla ilgili Tanrı tasavvuru yanıtlarının 

%83,7'si ve benlik saygısı yanıtlarının %76,6'sı ile aktif AA üyelerinin, ayıklıkları sırasında (during their 

sobriety) Tanrı tasavvurları ve benlik saygıları ile ilişkilerinde olumlu kişisel, duygusal ve içsel deneyimlere 

sahip olduklarına dair sağlam göstergelere ulaşılmıştır. 

McGovern’in (2003: 132), “The Relationship Between Spirituality, Perception of God and Self-

Esteem in Substance Abusing Individuals with AIDS” adlı araştırmasında, HIV ve bağımlılar üzerine 

yaptığı araştırmasının bulguları, benlik saygısı ile reddedici, cezalandırıcı Tanrı tasavvuru arasında negatif 

bir ilişki olduğunu göstermektedir. 

Golke’nin (1994: 51-55), “Images of God in Abused and Nonabused College Students” adlı 

araştırmasında, istismara uğramış ve istismara uğramamış katılımcıların Tanrı, ebeveynleri, aileleri ve 

kendilerine ilişkin görüşleri arasındaki farklılıklar incelenmiştir. İstismar edilen katılımcıların, istismar 

edilmeyen katılımcılara göre Tanrı'yı daha olumsuz gördükleri hipotezi desteklenmiştir. Cinsel istismarın 

derecesi arttıkça deist ve değersiz olarak Tanrı tasavvurları da artmıştır. Ancak bu araştırmadan elde edilen 

ilgi çekici bir bulgu, istismara uğrayan ve uğramayan gruplar arasında benlik saygısı açısından anlamlı bir 

farkın olmamasıdır. 

Kirk’in (2001: 187-189), “African-American Women Confront an Uncaring God: Transforming God 

Images and Self-Images” adlı araştırmasının ana odak noktası, orta yaşlı Afrikalı-Amerikalı kadınların 

yaşadığı sorunlara çözüm bulmakta yetersiz kalan olumsuz Tanrı tasavvurları ve benlik algılarının 

araştırılması ve dönüştürülmesidir. Çalışmanın ulaştığı önemli sonuçlar, benlik algısı değişmeye başladıkça, 



10 
 

dışsal stres etkenleri hâlâ mevcut olsa bile Tanrı tasavvurunun da dönüşüme uğradığı; danışanlar gerçek 

benliğin iç sesini dinlemeye ve duymaya başladığında olumsuz Tanrı tasavvurları ve benlik algılarının 

dönüşüm geçirerek olumsuz yaşam deneyimlerini ele almada daha yeterli hale geldiği; dönüştürülmüş Tanrı 

tasavvurları sabit kalırken, dışsal stres etkenleri mevcut olduğunda benlik algılarının dalgalandığı 

şeklindedir.  

Kellogg’un (2021: 111), “Self-Esteem, God Image, and Their Effect on The Relationship Between 

Attachment to Significant Persons and Attachment to God” adlı araştırmasında, benlik saygısının, küresel 

bağlanma kaygısının Tanrı'ya bağlanma kaygısı üzerindeki etkisini etkileyip etkilemediği ve Tanrı 

tasavvurunun küresel bağlanma kaçınmasının Tanrı kaçınma bağımlılığı üzerindeki etkisini hafifletip 

hafifletemeyeceği araştırılmıştır. Çalışmanın sonuçlarına göre, benlik saygısının, Tanrı'ya bağlanma kaygısı 

üzerinde güçlü bir olumsuz etkisi vardır ve benlik saygısı, küresel bağlanma kaygısı ile Tanrı'ya bağlanma 

kaygısı arasındaki ilişkiyi biçimlendirmektedir. Tanrı tasavvuru ise, Tanrı'dan kaçınmaya bağlanma ile 

güçlü bir negatif ilişki gösterirken, küresel bağlanmadan kaçınma ve Tanrı'dan kaçınmaya bağlanma 

arasındaki ilişkiyi değiştirmemiştir. 

Benson ve Spilka’nın (1973: 306-309) “God Image as A Function of Self-Esteem and Locus of 

Control” adlı makalelerindeki en önemli bulgu, benlik saygısının, sevgi dolu Tanrı tasavvurlarıyla olumlu, 

kişisel olmayan, kontrol edici Tanrı tasavvurlarını reddetmeyle ise olumsuz yönde ilişkili olmasıdır. Ayrıca 

verilerin, benlik saygısının Tanrı tasavvurlarının önemli bir belirleyicisi olduğu yönündeki açıklamaya bir 

miktar destek sağladığı ileri sürülmektedir. Ancak benlik saygısı düşük olan kişiler, sevgi ve kabule dayanan 

Tanrı tasavvurunu rahatsız edici derecede tutarsız bulmaktadırlar. Dolayısıyla, ihtiyaçları, bu tasavvurların 

yerine, dünyaya sevgi dolu bir yönelimi emretmeyen, daha reddedici bir Tanrı tasavvuru koymalarına yol 

açmaktadır. 

Cecero, Marmon, Beitel, Hutz ve Jones’in (2003: 1677), “Images of Mother, Self, and God as 

Predictors of Dysphoria in Non-Clinical Samples” adlı araştırmalarında, benlik algısı ve Tanrı tasavvuru 

arasında anlamlı ve pozitif bir ilişki bulunmaktadır. Bunun yanı sıra, benlik algısının reddeden bir anne ile 

mevcut hoşnutsuzluk arasındaki ilişkiyi açıklamada yararlı bir yapı olduğu kanıtlanırken, reddeden anne ile 

Tanrı tasavvuru arasındaki ilişkiyi etkiliyor gibi görünmemektedir. Tanrı tasavvurunun, reddeden anne ile 

mevcut ruh hali arasındaki ilişki üzerinde anlamlı bir etkisi olmamıştır. Çalışmanın sonuçları, daha 

geleneksel bir dini eğitimin yokluğunda, kişinin Tanrı tasavvurunun ebeveynleriyle olan deneyimlerinden 

daha az, kendi algısından daha fazla etkilendiğine işaret etmektedir.  

Paulin-Campbell’in (2010: 194), “The Spiritual Exercises of St Ignatius and Shifts in Images of God 

And Self: The Experience of Two South African Women” adlı araştırmasında, kadın katılımcılar, ruhsal 



11 
 

egzersizler yaparak hem Tanrı tasavvuru hem de benlik algılarında olumlu bir değişim olduğunu 

anlatmışlardır. Anlatılar, Tanrı'nın kendilerini kabul etme duygusunun onların benlik algılarında nasıl bir 

değişime yol açtığını göstermektedir. 

Stalsett, Engebdal ve Austad’ın (2010: 81), “The Persecuting God and the Crucified Self: The Case 

of Olav and the Transformation of His Pathological Self-Image” adlı vaka çalışmalarında, hastanın derin 

dini özlemlerinin gerçek olduğunu kabul etmenin ve doğrulamanın önemi gösterilmektedir. Çalışmada 

VITA olarak adlandıran entegre yaklaşımlara sahip terapi modeli, Tanrı hakkındaki duygu ve anlam 

yapılarına doğrudan değindiği için Olav, Tanrı tasavvurunun savunmacı yönünü görmeye başlayabilmiştir. 

"Çarmıha Gerilmiş Benlik" şeklindeki katı ve yıkıcı inanç sistemini keşfedip ardından "Olav" olma 

özgürlüğüne dönüştürebilmiştir. 

Toopchi, Cesli ve JanBozorghi’nin (2023: 2), “Predicting Ego Strength Based on God Image, God 

Concept, Self-Image and Self Concept” adlı makalelerinde, Tanrı tasavvuru ve benlik algısının ego gücünü 

negatif yönde yordadığı, benlik kavramı ve Tanrı kavramının ise Ego gücü toplam puanını pozitif yönde 

yordadığı doğrulanmıştır. 

Marcellino’nun (1997: 48-59) “Graced Under Fire: Internalized Homonegativity, Self-Concept and 

Images of God in Gay and Lesbian Individuals” adlı araştırmasının bulguları, benlik algısı ile Tanrı 

tasavvurlarının ilişkili olduğunu göstermektedir. Marcellino’ya göre, klinisyenler dini ve teolojik öneme 

sahip konuları araştırmak üzere eğitilmiş olsunlar ya da olmasınlar, bu tür ilişkilerin mevcut olduğunun 

farkında olmalıdırlar. Bazı kimseler için, kendini kabul etme süreci, Tanrı'nın kim olduğu, kim olmadığı ve 

onaylayıcı bir Tanrı deneyiminin nerede bulunabileceği ile uzlaşmayı içerir. 

Roberts’in (1989: 375-381), “Imagining God: Who is Created in Whose Image?” adlı makalesinde, 

Tanrı tasavvurlarının katılımcıların benlik algılarıyla ilişkili olup olmadığını test etmek için, sırasıyla on 

"ilahi sıfat’a karşılık gelen on "kendilik sıfatı" seçilmiştir. Çalışma, ilahi imgeleri Freud'un yansıtma 

teorisinin varyantlarından biri olan benlik saygısı teorisi açısından yeniden incelemiştir. Katılımcıların Tanrı 

tasavvurları, tanrılığın hem ilgilenen hem de terbiye eden olarak iki boyutlu karakterizasyonunun köklü 

modelini takip etmiştir. Tanrı'nın ilgilenen (veren, bağışlayan, ciddi, kabul eden, başarılı) olduğunu düşünen 

katılımcıların kendilerini benzer sıfatlarla (cömert, samimi, affedilmesi ve unutulması kolay) tanımladığı 

kanıtlanmıştır. Kendilerini eleştirel olarak algılayan katılımcıların ise, terbiye eden (cezalandırıcı, talepkâr, 

eleştirel) bir Tanrı tasavvuruna sahip olduklarını destekleyen bazı kanıtlar sunulmuştur. Özellikle, 

kendilerini "başkalarının güdülerinden şüphe duyan" kişiler olarak tanımlayan katılımcıların Tanrı'yı büyük 

olasılıkla terbiye edici olarak görmeleri muhtemeldir. Aynı zamanda, kadınların Tanrı'yı ilgilenen olarak 

algılama olasılığının erkeklerden daha yüksek olduğu bulunmuştur. 



12 
 

Lunden’in (2005: 24-54), “God-image Through the Lens of Self: Does Personality Predict God-

Image?” adlı araştırmasının bulgularına göre, bir birey kendisini ne kadar açık görürse, Tanrı'yı da açık 

olarak tasavvur etme olasılığı o kadar artar. Özellikle açıklık ve nevrotiklik özelliklerine sahip olduğundan 

Tanrı’yı benzer kişilik özelliklerine sahip olarak tasavvur etmesi muhtemeldir.  

Greenway, Milne ve Clarke’ın (2010: 54-56), “Personality Variables, Self-Esteem and Depression 

and an Individula’s Perception of God” adlı çalışmasında, kişilik özelliklerinin kişinin Tanrı tasavvurunu 

etkilediği düşüncesi desteklenmektedir. Olumlu özellikler, kişinin kendini kabul etmesi ve sevmesiyle ve 

Tanrı'nın önemsediğini hissetmesiyle ilişkili tüm özellikler bir arada bulunur. Depresyonla ve kişinin yeterli 

olmadığı duygusuyla ilişkili olumsuz özellikler, olumsuz bir Tanrı tasavvuruna sahip olmakla birlikte gider. 

Ancak çalışmada, (Güvensizlik) ile (Tanrı Önemser) arasında beklenmedik pozitif bir ilişkinin bulunmasını 

anlamanın zor olduğu ifade edilmiştir. Belki de insanın düşmanca bir dünyada yaşadığı hissinin Tanrı'da bir 

güven ve ilgi kaynağı bulma ihtiyacını doğurduğu şeklinde bir açıklama yapılmıştır. 

Basett ve Williams’ın (2003: 127-129), “Protestants’ Images of Self, God, and Satan as Seen in 

Adjective Check List Descriptions” adlı makalelerinde katılımcılar Sıfat Listesini kullanarak kendilerini, 

Tanrı'yı ve şeytanı tanımlamıştır. Çalışmada, Tanrı ve şeytan tasavvurlarının benlik algısına göre değişiklik 

gösterdiği değerlendirilmiştir. Genelde, olumlu kişisel sıfatlar, olumlu Tanrı sıfatlarıyla ilişkilendirilmiştir. 

Kendine olumsuz bakışa sahip olma ise şeytanın olumsuz bakış açısıyla ilişkilendirilmektedir. Tanrı, 

İlgilenen ebeveyn ego durumunda Şeytan'dan daha yüksekken, Şeytan, Eleştirel ebeveyn ego durumunda 

Tanrı'dan daha yüksektir. 

Hodges, Sharp, Gibson ve Tipsord’un (2012: 344), “Nearer My God to Thee: Self-God Overlap and 

Believers’ Relationships with God” adlı araştırmalarında, ateistler ve evanjelikler, benlik algılarının Tanrı 

tasavvurlarıyla örtüşme derecesi açısından farklı mıdır? sorusuna cevap aranmıştır. Çalışmanın bulgularına 

göre, evanjelikler, kendilerini tanımlayan sıfatların çok daha büyük bir yüzdesinin aynı zamanda Tanrı'yı 

da tanımladığını gördüler. Bu, büyük ölçüde olumlu sıfatların örtüşmesinden kaynaklanan bir etkidir. Öyle 

ki, evanjeliklerin benlik algısının olumlu tarafı, aynı zamanda Tanrı ile ilişkilendirdikleri niteliklerle 

neredeyse tamamen uyumluydu. Ateistler aynı zamanda Tanrı ile bazı örtüşmeler de gördüler. Aslında, 

kendilerini tanımlamak için kullandıkları her beş sıfattan yaklaşık ikisini aynı zamanda Tanrı'yı da 

tanımlamak için kullanıyorlardı, ancak ateistler sıfatların olumlu ya da olumsuz olmasına bakılmaksızın 

aynı derecede örtüşmeyi gösterdiler. 

Lewis (2012: 18), “What is Man? Or, The Image of God” başlıklı makalesinde “Sonra Tanrı şöyle 

dedi: insanı kendi suretimizde yaratalım” kutsal sözünden bahsederek ve Hristiyanların bazı kutsal 

metinlerini inceleyerek Tanrı tasavvuru ve benlik algısına ilişkin açıklamalarda bulunmuştur. 



13 
 

Mackenna (2002: 337), “Self Images and God Images” başlıklı çalışmasında, İncil’in sayfalarında 

yer alan Tanrı tasavvurları ve benlik algıları dizilerini izlemiştir. Ardından bir vaka çalışmasını göstererek 

vakanın Tanrı tasavvurunun benlik saygısını etkilediğini vurgulamıştır. Mackenna, çalışmanın sonucunda 

Tanrı tasavvurlarının son derece yıkıcı olabileceğini ifade etmiştir. Vaka materyali bu bariz noktanın altını 

çizmiştir. Ona göre, Tanrı tasavvurları bazı kimseleri kısır kişisel anlayışlara hapsedebilir ve ilkel 

süperegonun tüm öfkesiyle onları cezalandırabilir. Fakat Tanrı tasavvurlarının başka bir işlevi daha vardır; 

yeter ki bu tasavvurlar gelişen kişilikle uyumlu olarak yaşasın ve büyüsünler. 

1.5. Araştırmanın Sınırlılıkları 

Araştırma 20-40 yaş aralığında beş yetişkin kadınla sınırlıdır. Araştırmada Allah tasavvuru kavramı 

incelendiği için dindar veya daha önce din eğitimi almış kadınlar tercih edilmiştir. Ancak gönüllü olarak 

araştırmaya katılan kadınların eğitim seviyelerine özel bir önem verilmemiştir. Araştırma nitel araştırma 

yöntemlerinden görüşme tekniği ile sınırlıdır. Araştırmanın bulguları, konuyla ilgili gönüllü kalıtımcılarla 

yapılan görüşmelerden elde edilen cevaplarla sınırlıdır. Bu görüşmelerde katılımcıların ifadelerine 

yükledikleri anlamlar, ilahi isimlerle ilişkilendirilerek Tanrı tasavvuru ile benlik algısı arasındaki ilişki 

incelenmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL ve KURAMSAL ÇERÇEVE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 
 

2.1. Tanrı Tasavvuru  

Tanrı tasavvuru “God-image” Din Psikolojisi alanının önemli kavramlarından biridir. Tanrı 

kelimesinin kullanılma sebebi farklı dinlere bağlı kişilerin iç dünyasında Tanrı tasavvurunun psikolojik 

süreçlerine işaret etme arzusudur. Hayal etmek, gözünde/hayalinde canlandırmak anlamına gelen Tasavvur 

kavramı, Arapça bir ifade olarak “تصور” kökünden gelmektedir (Hacıkeleşoğlu 2022: 49).   

Ayrıca, literatürde "Tanrı tasavvuru" kavramının, içerik ve anlam bakımından "Tanrı" ve "Tanrı 

imgesi/imaji" gibi kavramlarla sıklıkla karıştırıldığı gözlemlenmiştir. Bu nedenle, bu çalışmada özellikle 

Tanrı tasavvuru kavramı tercih edilmiş ve diğer benzer kavramlarla arasındaki ayrımlar açıklanmaya 

çalışılmıştır. Böylece kavramsal karmaşanın önüne geçilmesi ve çalışmanın kavramsal çerçevesinin 

netleştirilmesi hedeflenmiştir. 

 

2.1.1. Tanrı Tasavvuru ve Tanrı Kavramı Arasındaki Ayrımlar  

          Dinde ve Felsefede büyük ölçüde kullanılan Tanrı kavramı bilişsel bir süreçtir. Bu kavram, kişinin 

Tanrı hakkında ne hissettiğinden ziyade ne düşündüğü ve ne öğrendiğini ifade eden bir entelektüel, zihinsel-

sözlük tanımıdır. Genelde ‘insanlara Tanrı hakkında herhangi bir soru yönetildiğinde, Tanrı kavramından 

bahsederler (Mehmedoğlu 2011: 30-31). Bir başka deyişle, Tanrı kavramı Tanrı hakkında toplumsal olarak 

biriken bilgi ve ezberlenmiş sıfatları ve düşünceleri ifade etmektedir. “Tanrı Tasavvuru” kavramı ise, 

bireyin Tanrı’yı kişisel, içsel ve duygusal olarak tecrübe etmesidir. Lawrence Tanrı tasavvurunu, psikolojik 

olarak işleyen bir çeşit içsel model olarak tanımlamaktadır. Rizzoto’ya göre, Tanrı tasavvuru birçok duygu, 

tasavvur ve hatıra sağlar ve uyandırır (Mehmedoğlu 2011: 30).  

           Aynı zamanda Tanrı kavramı Dinin Tanrı hakkında belirlettiği “gerçek” bilgilere de işaret etmektedir. 

Din, Tanrının kim olduğunu ve hangi sıfatlara sahip olduğunu incelemektedir. Aslında Dinin temel amacı 

insanlara gerçekleri belirtmek ve dünyanın üzerine kurulduğu hakiki ilkeleri göstermektir. Din Psikolojisi 

alanında ise “Tanrı tasavvuru” kavramı insanın zihninde Tanrının özel bir şekilde yer edinmesi, canlanması 

ve anlam kazanması demektir (Hacıkeleşoğlu 2022: 49).   

         Tanrı kavramı ve Tanrı Tasavvuru kavramı arasında bir başka ayrım, her birinin bilincin farklı 

düzeylerine ait olmalarıdır. Genelde Tanrı kavramı kişinin Tanrı hakkında bilinçli olarak edindiği bilgiler 

ve tanımları ifade etmektedir. Tanrı Tasavvuru kavramı ise içsel, duygusal ve daha derin olmasından dolayı 

bilinçdışı süreçlere işaret etse de bilinçli ve bilinçdışı süreçleri içerdiği de söylenebilir. Tanrı kavramı ve 

Tanrı Tasavvuru kavramı arasındaki son bir ayrım ise, Tanrı’nın soyut ya da somut boyutlar ile ifade 



16 
 

edilmesidir. Genelde Tanrı kavramı soyut düşüncelerden ibarettir. Tanrı tasavvuru ise duygusal bir derinlik 

barındırır.    

 

2.1.2. Tanrı Tasavvuru ve Tanrı İmajı/İmgesi Arasındaki Ayrımlar  

Yabancı literatürde Tanrı’yı tanımlamak için “Tanrı imgesi” ve “Tanrı imajı” terimlerinin 

kullanıldığı görülmektedir. Çalışmalarında araştırmacılar bu bağlamda katılımcılara “Tanrı’yı nasıl hayal 

ettiğini çizebilir misin?”, “Tanrı’nın sana nasıl baktığını sorsak aklına güler yüzle mi, öfkeli bir ifadeyle mi 

bakması geliyor?” (Rizzuto 1979: 131), “Tanrının cinsiyeti nedir? dişil mi eril mi?” ve “Tanrı’nın kişilik 

özelliklerini ifade eden nitelikleri seçer misin (duygusal istikrar ve dışa dönüklük gibi özellikler)” (Basett, 

Williams 2003: 130) gibi sorular yöneltmektedirler. Katılımcıların yanıtlarında ise “Sevgi’ye ve dokunmaya 

önem veren bir Tanrı istiyorum” veya “Dua ederken Tanrı’nın gözlerinde bana olan güvenini gördüm” 

(Campbell 2010: 183-184) gibi somut imgeler göze çarpmaktadır.  

Bu yaklaşımın temelinde, Hristiyan teolojisindeki İsa figürünün etkisi olduğu anlaşılmaktadır. Bu 

yöntem, Tanrı'yı insan zihninin sınırlı imgelem kapasitesiyle tanımlamaya çalışmıştır. Ancak Tanrıyı 

Sonsuz/Sınırsız/Mutlak Varlık olarak tanımlayanlar için “Tanrı tasavvuru” kavramının daha kapsayıcı ve 

en doğru ifade olduğu düşünülmektedir. Çünkü insan, tasavvur dünyasında hem fiziksel hem de metafizik 

bir âlemle bağlantıya girebilmektedir. İnsanın yapısında fiziksel tasavvur imkânı olduğu gibi metafizik 

tasavvur imkânı da vardır ve iki âlemle bağlantıyı kurarak Tanrısını tasavvur edebilir ve hayatına bir anlam 

verebilir (Mehmedoğlu 2011: 17). Bunun için tasavvur, birçok izlenimin bileşiminden oluşan, imgeye göre 

daha kalıcı bir ize sahip olan bir organizasyon olarak düşünülebilir (Hacıkeleşoğlu 2020: 48).  

 

2.1.3. Öznel Tanrı Tasavvuru ve Toplumsal Tanrı Tasavvuru Arasındaki Ayrım  

Foster ve Keating, “kültürel Tanrı kavramı” ile “kişisel Tanrı kavramı”nı ayırt etmektedir. Kültürel 

tanrı kavramı, “çoğu insan Tanrı’yı nasıl tanımlamayı düşündükleri” olarak tanımlanmıştır. Kişisel Tanrı 

kavramı ise, “kişilerin Tanrı hakkında kişisel olarak ne düşündükleri” şeklinde ifade edilmiştir 

(Mehmedoğlu 2011: 31-32). Ayrıca, bu ayrımın Tanrı kavramında olduğu gibi Tanrı tasavvuru kavramında 

da geçerli olduğu düşünülebilir. Bir toplum duygusal ve deneyimsel olarak ortak bir Tanrı tasavvuruna sahip 

olduğu gibi her bir kişi de içsel olarak kendi özel Tanrı tasavvuruna sahiptir. Öznel Tanrı tasavvuru, 

toplumsal Tanrı tasavvuruna uyumlu da olabilir uyumsuz da olabilir.  



17 
 

2.1.4. Tanrı Tasavvurunun Ebeveyn İmgesi ve Dünya Algısı ile İlişkisel Boyutu  

Freud’a göre, Tanrı tasavvurunun inşası için temel hammadde ebeveyn tasavvurlarıdır. Rizzuto’ya 

göre ise, Tanrı tasavvurunun üç kaynağı vardır. Bunlar nesne ilişkileri, benlik algısı ve çevresel inanç 

sistemleridir. Birden fazla malzeme kaynağı mevcutsa, Tanrı tasavvuru daha zengin hale gelecektir 

(Mehmedoğlu 2011: 75-106). Ancak Rizzuto Tanrı tasavvuru ve ebeveyn imgesi arasındaki ilişkiyi şöyle 

özetlemektedir: (1) biri ile diğeri arasında doğrudan süreklilik: böylece ihtiyaç durumunda biri diğerinin 

yerine en az kaygıyla geçebilir; (2) doğrudan karşıtlık: Tanrı verirken ebeveynler sinir bozucudur veya 

ebeveynler idealize edilirken Tanrı kaçınılması gereken bir nesne olarak görülür; (3) bir kombinasyon: 

Tanrı'nın bazı yönleri ebeveynlerle aynı çizgidedir ve diğerleri onlara karşıdır. Dolayısıyla, Tanrı tasavvuru, 

bilinçsizce ebeveynlerle olan ilişkinin büyütülmüş bir düzeyinin devamı olarak kullanılabilir. Bazı insanlar 

doğrudan anne veya baba ile ilgili bir Tanrı tasavvuru yaratmış ve tutmuşlardır. Diğerlerinin anne ve baba 

özelliklerine sahip bir Tanrısı vardır. Bazıları, Tanrılarına bazı karakter özellikleri atfetmek için başka bir 

akrabayı, örneğin bir büyükbabayı veya büyükanneyi dahil etmiştir. Böylece, Tanrı tasavvuru, birincil 

nesnelerle ilgili öfke, hayal kırıklığı veya umudun yer değiştirmesi için bir nesne olarak da kullanılabilir. 

Karmaşık Tanrı tasavvurunun ortadan kaldırılması sağlanamaz; yalnızca bastırılabilir, dönüştürülebilir veya 

kullanılabilir (Rizzuto 1979: 89-90). Anlaşılmaz ve kaotik olarak algılanan bir dünyanın düzenleyicisi 

olarak kullanılabileceği gibi, nesneler arasında reddeden ve hayal kırıklığına uğratan tek değişmez kişi olma 

özelliklerine atfedilebilir. Dolayısıyla Tanrı tasavvuru, herhangi bir gelişim düzeyinde çözülmemiş 

sorunlara bağlı olabilir.  

Yaşam döngüsünün gelişimsel süreci, ne zaman yeni bir psişik sentez meydana gelse ya da yeni bir 

insan ilişkisi, hayatımızdaki insanlarla olan geçmiş tecrübelerimizi gözden geçirmeyi gerektirse, mevcut 

Tanrı tasavvurunu zorlar.  Birey, kendi özel gerçeklerini güncelleme sürecine kendi Tanrısını dahil edebilir 

veya etmeyebilir.  Eğer Tanrı tasavvuru eş zamanlı olarak güncellenmezse birey sessizce inancından 

vazgeçebilir veya dini bir krize girebilir.  Tanrı tasavvurunu güncellemek için kişi, zorunluluktan dolayı, 

içini ve ruhunu araştıran bir sorgulama ve yenilenme döneminden geçmelidir.  Böylece Tanrısına ve kendine 

verdiği sözlere sadakatle bağlı hissetmesine izin verir. Diğer bazı insanlar ise, Tanrı ile geçici barış 

yaşayabilirler. Ayrıca yeni bir kriz olduğunda Tanrı tasavvurları test edilir (Rizzuto 1980: 124-131). Çocuk 

büyüdükçe ebeveynleri ile özdeşleşmeyi kabul etme ya da reddetme sürecinde, benlik algısının ve Tanrı 

tasavvurunun yeni bir yeniden işlenmesi gerçekleşir. Eğer çocuk gelişim sürecinde ya çok olumsuz bir 

benlik algısı ya da korkutucu bir Tanrı tasavvuru ile gelmişse, o durumda Tanrı, çocuğun tahammül 

edebileceğinden daha fazla olabilir. Büyüdükçe bazıları kısıtlayıcı bir Tanrı ile yüklenebilir, bu da 

çözülmemiş gelişimsel sorunların bir göstergesidir. Diğerleri Tanrı tasavvurlarını ihtiyaçlarına göre 

dönüştürmeyi başararak inancı gelişimle uyumlu tutar. Yaşam döngüsü boyunca her yeni büyüme krizi 



18 
 

benzer olasılıklar yaratır: inanç anlamını yitirdiği için sona erer veya gelişimsel olarak kısıtlayıcı kalır veya 

revize edilir (Rizzuto 1979: 78-199-203). Ancak bireyin, ebeveyniyle olgun bir ilişki kurmasın mümkün 

olduğu gibi Tanrı tasavvuru ile de olgun bir ilişki kurması mümkündür (Mehmedoğlu 2011: 76).  

  

2.1.5. Tanrı Tasavvurunun Telafi Edici İşlevi 

İnsanlar zor durumlardan geçtikleri zaman Tanrı tasavvurları bir kurtuluş yolu sağlayabilir. Tanrı 

tasavvurunun, insanların kendi eksikliklerini, acziyetlerini ve çaresizliklerini çözme konusunda etkisi 

vardır. Aynı zamanda, Tanrı tasavvuru, anlaşılmaz ve kaotik olarak algılanan bir dünyanın düzenleyicisi 

olarak kullanılabilir. Bunun yanı sıra, Tanrı sığınma limanı olarak tasavvur edebilir. Örneğin, Greenway, 

Milne ve Clarke, (Güvensizlik) ile (Tanrı Önemser) arasında beklenmedik pozitif bir ilişkinin bulunmasını 

anlamanın zor olduğunu ifade etmişlerdir. Belki de insanın düşmanca bir dünyada yaşadığı hissinin Tanrı'da 

bir güven ve ilgi kaynağı bulma ihtiyacını doğurduğu şeklinde bir açıklama yapmışlardır (Greenway, Milne, 

Clarke 2010: 56). Ek olarak, Tanrı tasavvuru herhangi bir gelişim düzeyinde çözülmemiş sorunlara çözme 

imkânı verebilir. Rizzuto’ya göre, bir kişi için sevgisiz, reddedici ve soğuk olan anne-baba ile birlikte Tanrı 

sevgi dolu, sıcak ve koruyucu olabilir (Hayta 2017: 16). Tanrı tasavvurunun, insanların aydınlatılmamış 

kişilik özelliklerini gösterme rolü de vardır. İnsan olgunlaşarak ve kendi Tanrı tasavvurunu güncelleyerek 

bütün ilişkilerinin sorunlarını giderme yolunu bulabilir. Tanrı tasavvuru, insanın kendisi, hayatı ve dünya 

ile ilgili anlama ihtiyacı duyduğu ama tek başına ulaşamadığı gerçekleri de gösterebilir. Tanrı tasavvuru, 

insanın bunalım ve boşluk zamanında karşılaştığı her şeyi anlamlandırmasına yardımcı olur. Tanrı 

tasavvuru, insanı bütün kâinatla uyumlu haline getirebilir.   

Tanrı tasavvuru, benlik-öteki ilişkinin şekillendirilmesi, renklendirilmesi ve olgunlaştırılması 

üzerine de birincil role sahiptir. İnsan, bu ilişkiye göre kendini, diğerlerini ve bütün dünyayı değerlendirir. 

İnsan, dışardaki ilişkilere bakmaksızın içerdeki öteki ile sağlıklı ilişkiyi kurabiliyorsa huzur ve güveni bulur. 

Bu ilişkide kendini, içindeki ötekinin sevgisini, kabulünü ve saygısını hak eden bir varlık olarak görüyorsa 

uyum içeresinde yaşayıp hayatının gerçek amaçlarına doğru gidebilir. İçindeki ötekinin taleplerine uyarak 

kendini gerçekleşmeyi başarabilir. O halde onun için Tanrı, içindeki ana öteki olduğunda Tanrı tasavvuru 

bu ilişkinin şekillendirilmesinde büyük bir rol oynar.  Bu ilişkide insan, Tanrı’yı bir dost olarak tasavvur 

ettiğinde yalnızlık ve ayrılık duygusunu hissetmeden Tanrı’nın her an yanı başında olduğunu hisseder ve 

"Tanrı'nın her zaman orada olması" fikrine dayanır.  

Tanrı ile karmaşık ve çok katmanlı ilişki, bireyi kaygı ve acıdan korumak için kullanılabilir. Günlük 

yaşamın ilgili nesneleri bir acı kaynağıysa, Tanrı tasavvuru karmaşık değişiklikleri rahatlatmak ve umut 



19 
 

sağlamak için kullanılabilir. Kabul edici ve destekleyiciyse, Tanrı, kararsızlığı ve öfkeli duyguları yerinden 

etmek için bir hedef olarak kullanılabilir. Nesne sevgisinin ve ilgili benlik algısının düzenlenmesi ve 

modülasyonu için Tanrı tasavvurunun bu kullanımı çocuklukta başlar, yaşam boyunca devam eder ve 

ölümde nihai ve kritik potansiyellerini bulur. Tanrı tasavvuru, çocukların ebeveynlerinin kaçınılmaz 

başarısızlıklarını hafifletmek için de kullanılır. Çünkü Tanrı'nın sunabileceği daha fazla ve daha iyi bir sevgi 

vardır. Çocuğun isteklerini ve acılarını anlamak, onun Tanrı ile yaşadığı "zorlukları" çözmesine yardımcı 

olmanın yoludur. Endişeli yetişkinler, kendi yaşamlarında Tanrı tasavvurlarının kaynaklarını ve iniş 

çıkışlarını izleyerek, çocukların bu "zorluklarla" başa çıkmalarına yardımcı olmak için gerekli duygusal 

farkındalığı kazanabilirler. Bu tür bir özen gereklidir çünkü her çocuk, deneyimlerinin ve ihtiyaçlarının 

doğasına göre özel Tanrısını farklı şekilde kullanacaktır (Rizzuto 1979: 89-204-210).  

Rizzuto’ya göre, özel ve resmi Tanrı yeterince iyi bir şekilde bütünleşirse, din aynı zamanda 

herhangi bir gelişme düzeyinde insan ihtiyaçlarını karşılamak için kalıcı bir özsaygı ikmal kaynağı olabilir. 

Örneğin, neredeyse yalnızca Tanrı ile olan ilişkide hissedilen özel bir kaynaşma ve koşulsuz sevgi arzusu, 

bireye yeterli besin ve özsaygı sunabilir (Rizzuto 1979: 90).  

 

2.2. Benlik Algısı 

TDK sözlüğünde algı kelimesi, bir şeye dikkati yönelterek o şeyin bilincine varma; idrak anlamına 

gelmektedir. APA Psikoloji Sözlüğünde Benlik Algısı (Self- Perception) ise bir kişinin benliği veya 

benliğini oluşturan zihinsel veya fiziksel özelliklerden herhangi biri hakkındaki görüşüdür. Böyle bir görüş, 

gerçek bir kendini tanıma veya değişen derecelerde çarpıtma içerebilir.  

Literatürde "benlik algısı" kavramının, içerik ve anlam bakımından "benlik", "benlik saygısı", "öz", 

"benlik temsili", "benlik imgesi", "kişilik özellikleri" ve "ideal benlik" gibi kavramlarla sıklıkla karıştırıldığı 

gözlemlenmiştir. Bu nedenle, bu çalışmada özellikle benlik algısı kavramı tercih edilmiş ve diğer benzer 

kavramlarla arasındaki ayrımlar açıklanmaya çalışılmıştır. Böylece kavramsal karmaşanın önüne geçilmesi 

ve çalışmanın kavramsal çerçevesinin netleştirilmesi hedeflenmiştir. 

 

2.2.1. Benlik Kavramı ve Benlik Algısı Arasındaki Ayrım  

Benlik kavramı genellikle kişinin kendi varlığı veya kimliği hakkındaki düşüncelerine işaret 

etmektedir. Çalışmalarda “insan nedir” sorusu sorulduğunda verilen cevaplar aslında insanın benliği ile 



20 
 

ilgilidir. Aynı zamanda, Benlik kavramı bireyin ne olduğu ve çevresinde nasıl tanındığı konularındaki 

bilinçliliği olarak tanımlamaktadır (Koç 2011: 29).  APA Psikoloji Sözlüğünde Benlik kavramı, Psikolojik 

ve fiziksel özellikler, nitelikler, beceriler, roller vb. dahil olmak üzere kişinin kendini tanımlaması ve 

değerlendirmesi olarak tarif edilmiştir. Benlik kavramı, zaman içinde bireyin kimlik duygusuna katkıda 

bulunur. Benlik kavramı genellikle bilinç için bir dereceye kadar mevcut olsa da, insanın içindeki temsilden 

engellenebilirler, ancak yine de yargı, ruh hali ve davranış kalıplarını etkileyebilirler. Benlik, bireyin kendisi 

hakkındaki düşüncesi ve kendisine bakışı olarak tanımlanır. Dolayısıyla, benlik kavramı bilişsel bir süreçtir. 

Purkey’e göre, benlik kavramı "her bireyin kendi kişisel varlığı hakkında doğru olarak kabul ettiği, 

karmaşık, organize ve dinamik öğrenilmiş inançlar, tutumlar ve görüşler sistemidir". Baumeister'e göre ise, 

Benlik kavramı, kendimiz hakkında nasıl düşündüğümüz ve kendimizi nasıl değerlendirdiğimizdir. Benlik 

algısı ise, insanın yaşamsal deneyimlerinden elde ettiği ve içselleştirdiği tüm bilgilerin ve deneyimlerin 

imgesel, simgesel, içsel ve duygusal bir bütünü olarak tanımlanmaktadır (Enci 2023: 17- 18). Rizzuto’ya 

göre, benlik algısı, her karşılaşmaya veya ilişkiye getirdiğimiz kendimizin bilinçli veya bilinçsiz 

karakterizasyonudur (Eppig 2000: 170). Dolayısıyla, benlik algısı din, felsefe, ebeveyn ve çevreden kendisi 

hakkında aldığı ve öğrendiği bilgilerden ziyade bu bilgilerden hangisini içselleştirdiği ve kendi hayat 

yolculuğunda kendisi hakkında kavramsallaştırdığı görüşleri ifade etmektedir.  

Benlik kavramı ve Benlik algısı kavramı arasındaki bir başka ayrım her birinin bilincin farklı 

düzeylerine ait olmalarıdır. Genelde benlik kavramı kişinin kendisi hakkında bilinçli olarak edindiği bilgiler 

ve tanımları ifade etmektedir. Benlik algısı kavramının ise içsel, duygusal ve daha derin olmasından dolayı 

bilinçdışı süreçlere işaret etse de bilinçli ve bilinçdışı süreçleri içerdiği söylenebilir. Benlik kavramı ve 

benlik algısı kavramı arasındaki son bir ayrım ise, insan benliğini soyut ya da somut boyutları ile ifade 

etmeleridir. Genelde benlik kavramı soyut düşüncelere dayanırken, benlik algısı duygusal bir derinlik 

barındırmasından dolayı daha çok somut boyutlarda bulunmaktadır.  

  

2.2.2. Benlik Algısının Öz ile İlişkisi  

Türkçedeki “benlik” kelimesi, İngilizcedeki “self” kelimesine karşılık gelmektedir. Ayrıca, “öz” 

kelimesi, “true-self” ile eşleştirilmektedir. Ancak her ikisinin farklı anlamı vardır. Öz kavramı, TDK 

sözlüğünde, “Bir şeyin içyapısını ve ayırt edici özelliğini meydana getiren şey; künh, zübde; hülasa” 

anlamına gelmektedir. Kubbealtı Lügati sözlüğünde ise, öz kavramı, bir şeyin temel unsuru, aslı ve maksadı 

olan ana nokta, esas; bir şeyin en kıvamlı kısmı; içine yabancı bir unsur karışmamış olan, arı, saf, hâlis; bir 

şeyi o şey yapan, onu başkalarından ayıran şey; değişen eşyada değişmeyen, hep aynı kalan, çeşitli sıfatların 

kendisine yüklendiği temel şey, töz, cevher” anlamlarına gelmektedir. Aynı zamanda, true-self/öz kelimesi, 



21 
 

APA Psikoloji sözlüğünde “Bir bireyin geliştirilebilecek potansiyellerinin toplamı” olarak 

tanımlanmaktadır.  

Diğer yandan, Self/benlik kelimesi APA Psikoloji Sözlüğünde, “bilinçli ve bilinçsiz, zihinsel ve 

fiziksel tüm karakteristik özelliklerden oluşan bireyin bütünü” olarak tanımlanmaktadır. Jung, benliğin 

yavaş yavaş bir bireyleşme "süreci" ile geliştiğini ve bunun geç olgunluğa ulaşılana kadar 

tamamlanmadığını savunmuştur. Aynı zamanda benlik, kendini gerçekleştirme ve yeterliliğe ulaşma çabası, 

sürekliliğini korurken değişime de uğraması, geleceğe dönüklüğü ve bütün bu değişik öğelerden farklı bir 

bütün olarak tanımlanmaktadır (Mehmedoğlu 1999: 44).  

Öz kelimesi insanın hammaddesi, gerçek ve otantik potansiyellerini ifade ederken; benlik kelimesi 

bir bireyleşme sürecinde geliştirilen ve gerçekleştirilen insanın bütününe işaret etmektedir. Eğer bu 

bireyleşme süreci, insanı özüne yaklaştırıyorsa o zaman insan benliğini gerçekleştirebilir; fakat eğer insanı 

özünden uzaklaştırıyorsa o zaman benliği dengesiz hale gelebilir. Dolayısıyla, benlik algısı bu sürece tabidir. 

Benlik algısı her zaman gerçeği yansıtmayabilir. İnsan, benliğini doğru algılayabildiği gibi tamamen yanlış 

da algılayabilir.   

 

2.2.3. Benlik Algısının Benlik Saygısının Kaynağı Olarak İşlevi  

Çalışmaların çoğunda benlik algısı ve benlik saygısı kavramlarının birbirini içerecek anlamda 

kullanıldığı görülmektedir. Benlik saygısı, bir nesneye karşı olumlu veya olumsuz bir yönelimin 

göstergesidir (Lunden 2005: 16). Benlik saygısı, insan kendisini ve kendisine dair olan yetenekleri, 

özellikleri ve duygularını değerli görüp görmediğini anlatan bir kavramdır. Başka bir ifadeyle, benlik 

saygısı, insanın kendisine karşı genel saygı duygusunu içermektedir. Çalışmaların çoğu bu kavramı 

kullanarak insanın ne kadar, ne derecede ve hangi yönelimde kendisini değerlendirdiğini, beğendiğini, 

kendisine önem verdiğini ve saygı gösterdiğini incelemektedir. Rosenberg, benlik saygısı kavramının, 

bireylerin kendilerine yönelik olumlu ve olumsuz tutumları özelinde, yüksek ve düşük benlik saygısı olmak 

üzere iki boyuttan meydana geldiğini söylemektedir (Karaçelik 2023: 10). Benlik algısı, insanın kendisine 

karşı olumlu ve olumsuz bakışı olmadan kendisini nasıl nitelendirdiğine odaklanmaktadır. Yani benlik 

algısı, insanların kendileri hakkındaki “görüşleri”ni incelerken; benlik saygısı kendilerine karşı 

“tutumları”nı incelemektedir. Bunun için benlik saygısı, benlik algısının bir sonucudur. Çünkü benlik 

saygısı, İnsanın “ben kimim” sorunsa verdiği cevaplara bağlıdır. Kişi benlik algısı ile barıştığında benlik 

saygısı oluşmaya başlar. Dolayısıyla benlik algısının benlik saygısını içerdiği ve ondan daha derin olduğu 

söylenebilir.  



22 
 

2.2.4. Benlik Algısı ve Kişilik Özellikleri Arasındaki Ayrım  

Bazı çalışmaların benlik algısından bahsederken kişilik özelliklerine başvurdukları görülmektedir. 

Ancak, benlik algısı, kişilik özelliklerinden daha geniştir. Aslında benlik algısı, kişilik özelliklerini de 

içermektedir. Kişilik özellikleri, insanın kendine özgü sıfatları, özellikleri ve niteliklerini ifade etmektedir. 

Benlik algısı ise, insanı bir bütün olarak görüp kendisine dair her bakışı ve her algıyı içermektedir. Örneğin, 

bir kişi, “ben pasif bir insanım” dediğinde kendi kişilik özelliklerinden birine atıfta bulunmuş olur. Hatta 

kendisi hakkında bir yargıda bulunduğu da hissedilebilir. Ama aynı kişi, “belki annemi pasif olarak 

gördüğüm için kendimi de pasif görüyorum” dediğinde, sadece bir kişilik özelliğinden bahsetmekle 

kalmayıp kendi algı ve görüşünden de bahsetmiş olmaktadır. Burada kendi kişilik özelliğini içselleştirmiş 

olmasının yanı sıra ebeveyn imgesinin de bu özellik üzerindeki etkisini göstermiş ve aralarında bir ilişki 

olduğunu belirtmiş olmaktadır. Başka bir ifadeyle, bu kişilik özelliğinin üzerine kurulan imgeler, 

açıklamalar ve etkileşimler de vardır. Dolayısıyla benlik algısı, insanın kendisi hakkında algıladığı duygular, 

düşünceler, ihtiyaçlar, imgeler ve hayattaki roller gibi kişilik özelliklerinin kapsamadığı unsurları da 

içermektedir.  

2.2.5 Benlik Algısı ile İlişkili Kavramlar  

Psikoloji’de benlik algısı (self-perception), benlik imgesi (self-image), benlik tasarımı/temsili (self-

representation) olmak üzere birbirine benzer üç kavram vardır. Uluslararası çalışmalarda Self-image/benlik 

imgesi kavramının daha fazla ve diğer kavramların yerine kullanılabildiği; Türkiye’de yapılan çalışmalarda 

ise, diğer kavramlarla ortak anlamı paylaşan Benlik algısı kavramının daha fazla tercih edildiği 

gözlemlenmektedir.  

Benlik algısı, kişinin kendisi ile ilgili içsel temsiline işaret etmek üzere Nesne İlişkileri Ekolü 

tarafından geliştirilmiş bir kavramdır.  

Benlik imgesi, psikoloji sözlüğünde “kişinin kendisiyle ilgili sahip olduğu fikir, anlayış veya 

zihinsel imaj” olarak tanımlanmaktadır. Rogers’e göre benlik imgesi, “şahsi deneyimlerden veya 

başkalarının yargılarını içselleştirerek kendileri hakkında kişiler tarafından öğrenilen zihinsel bir imajdır”. 

Benlik imgesinin, kişinin kendisi ile ilgili tüm algılarının, kendisine dair zihninde var olan resmin, geçmiş 

yaşantılarının, gelecekle ilgili planlamalarının ve sosyal rollerinin zihinde temsil edilişi, kavramsal olarak 

odaklanmasıdır (Şirin 2021: 15).  

Perkins’e göre benlik tasarımı, kişinin bireysel özelliklerini yani duygu, düşünce ve değerlerini bir 

bütün olarak zihinde canlandırmasıdır. Benlik tasarımının oluşumu, bireyin yaşantısına bağlı olarak düşük 

benlik tasarımı veya yüksek benlik tasarımı olarak gelişebilir (Söner 2019, 23).  



23 
 

 

 2.2.6 Benlik Algısı ile İdeal Benlik  

APA sözlüğüne göre İdeal Benlik, benlik kavramı modellerinde, kişinin sahip olmaya çalıştığı veya 

sahip olmak istediği örnek bir psikolojik özellik kümesinin zihinsel temsilidir.  

Benlik algısı ise, kişinin şimdilik sahip olduğunu düşündüğü psikolojik özellik kümesinin zihinsel 

temsili olarak açıklanabilir. Dolayısıyla, kişinin olması gerektiğini hissettiği ile şu anda olduğunu bildiği 

şey arasında hissedilen bir uyumsuzluk durumunu oluşturur (Rizzuto: 1979: 54). Bu uyumsuzluk durumu 

insanın olgunluğa erişmesine neden olur.  

2.3. Tanrı Tasavvuru ve Benlik Algısı 

2.3.1. Tanrı Tasavvurunun Benlik Algısını Yansıtma İşlevi  

Tanrı tasavvurunun, insanın kendini anlaması ve tanıması konusunda büyük işlevi vardır. Hadis-i 

Şerifte Peygamber efendimiz, “Allah Âdem’i kendi suretinde yarattı” diye buyurmuştur. Tekvin’de “Tanrı 

insanı kendi suretinde yarattı” sözü yer almaktadır. Hristiyan teolojisinin bir kavramı olarak Imago Dei, 

Jung tarafından Tanrı tasavvurunu ifade etmek için kullanılmıştır. Dolayısıyla, Tanrı tasavvurları kendilik 

algıları olarak işlev görürler. İnsan, Tanrı’da var olduğuna inandığı nitelikleri kendine de layık görür. İnsan 

kendini nasıl bilirse Tanrı’yı da o şekilde tasavvur eder. Ya da tam tersi: insanın bilinçli ya da bilinçsiz 

olarak Tanrı tasavvuru neyse, kendi benlik algısı da odur. O yüzden, Tanrı tasavvurları insana rehberlik eder 

ve gerçek tabiatını göstermesine yardım ederler. Tanrı tasavvurunu araştırmak, insanı araştırmak, anlamak 

ve tanımak demektir. İnsanın kendini keşfetme serüveni, aynı zamanda Tanrı’yı keşfetme serüvenidir 

(Mehmedoğlu 2011: 28-83-86).  

Rizzuto, benlik algısı ile Tanrı tasavvuru arasındaki ilişki üzerine klinik araştırmalar yapmıştır. 

Kişinin kendi algısının, kişisel bir Tanrı tasavvuru inşa ettiği aynı psişik maddeye bağlı olduğunu iddia 

etmektedir. Kişinin benlik duygusu ve kişisel Tanrı tasavvurunun özellikleri karşılıklı olarak birbirini 

etkiler. Bu etki bilinçli veya bilinçsiz olabilir. Rizzuto'nun teorisini destekleyen Mason, kadınların 

otobiyografik yazılarında, Tanrı tasavvuru ile benlik algısı arasında neredeyse belirleyici bir simbiyotik 

ilişki olduğunu bulgulamıştır (Eppig 2000: 171). Ayrıca benliğin kabulü ve kabul edilen bir Tanrı tasavvuru 

önemli ölçüde bağlantılıdırlar. Psikolojik ve sosyal olgunluk, benlik, başkaları ve Tanrı ile yüksek işlevsel 

ilişkilere dayanmaktadır (Lunden 2005: 16).  



24 
 

İnsan tüm gelişim sürecinde “ben kimim” sorusuna doğrudan ya da dolaylı cevaplar bulmaya ve 

toplanmaya çalışır. Bu soruya ilk cevap veren ebeveynlerdir. Benlik algısının inşası için temel hammadde 

kendisi hakkında ebeveyn tasavvurlarıdır. İnsan, ebeveynin ona nasıl baktıklarını, onun hakkında nasıl 

konuştuklarını, ona hangi nitelikleri atfettiklerini, eylemlerini ve davranışlarını nasıl yorumladıklarını, 

kişiliğini ve özelliklerini nasıl tanımladıklarını, çelişkilerini nasıl karşıladıklarını ve ona kendisi hakkında 

hangi mesajları gönderdiklerini gördüğünde kim olduğunu bilmeye başlar. Sonra etrafındaki herkesle aynı 

şeyi yapar. Tüm bu mesajları alıp zihninde benlik imgesini çizmeye ve kendisi hakkında tanımlamalar 

koymaya başlar. Bu süreçte yaşadığı toplum da bir rol oynar, çünkü karşılaştırmalar yoluyla kendisine başka 

açıklamalar ve tanımlar ekler. Birey, kendi fikir ve yeteneklerini değerlendirmek için kendini başkaları ile 

karşılaştırarak benlik algısını şekillendirmektedir. Toplumdan ve hayat tecrübelerinden birden fazla 

malzeme kaynağı mevcutsa, benlik algısı daha zengin hale gelmektedir.   

Tanrı tasavvurunu şekillendiren süreç ise, aile, sosyal sınıf, örgütlü din ve belirli alt kültürlerin daha 

geniş bir bağlamında gerçekleşir. Tüm bu deneyimler, çocuğun veya yetişkinin Tanrı tasavvurlarına 

verebileceği şekil, önem, potansiyel kullanım ve anlam için bir arka plana katkıda bulunur (Rizzuto 1979: 

209). Ancak Tanrı tasavvuru ve benlik algısı süreçlerini birbirine bağlayan Rizzuto, The Birth of The Living 

God adlı eserinde, çocuğun yansıtılma ihtiyacının aslında insanın temel ihtiyaçlarından biri olduğunu 

anlatmıştır.  Bu ihtiyacın önce anne sonra da Tanrı tarafından karşılanabileceğine dikkat çekmiştir. Bunun 

için Tanrı tasavvurunun ve benlik algısının oluşumunda çocukla ilk teması kuran annenin rolünün önemini 

vurgulamıştır. Ona göre, çocuğun, onu çekici, harika ve güçlü bir çocuk olarak görmek için nesneye ihtiyacı 

vardır. Winnicott ve Kohut bu fenomeni, bir başkası veya ayna tarafından kendini yansıtma ihtiyacı olarak 

insan olma sürecindeki temel bir deneyim olarak tanımlamaktadırlar. Bu, çocuğun yaşamın çok erken 

dönemlerinde yaşadığı ve Tanrı tasavvurunun oluşumunda kullanılan ilk doğrudan deneyimdir. Kişinin 

kendisiyle ilgili ilk bütünleşik deneyimi, annenin ilk bütünleşik deneyiminden ve temsilinden önce gelir.  

Anne, çocuğa kendisinin bir algısını vermek, ona nasıl göründüğünü söylemek, onu adıyla çağırmak 

ve yüzünün ve ardından vücudunun parçalarının adlarını söylemek için oradadır. Winnicott'un dediği gibi, 

annenin gözleri ve annenin tüm yüzü, çocuğun ilk aynasıdır. Daha sonra deneyim, yansıtma işlevi olan 

Tanrı'nın ilk tasavvurunda doğrudan kullanılacaktır ve bu tasavvurun yansıtma işlevi, ilginç bir şekilde, 

insanın yaratılışıyla ilgili Kutsal Kitap'taki kaydı yansıtır: "Böylece Tanrı insanı kendi suretinde yarattı”. 

Aynalama evresi normal bir şekilde geliştiğinde çocuk yavaş yavaş kendi algısını anne temsilinden 

ayırmaya başlar ve bir sonraki aşama olan ayrışma-bireyleşmeye geçer. Ancak, aynalama deneyimi çocuğa 

annesi için harika bir yaratık olduğuna dair güvence vermeye yetmemişse, birey gelişiminde kısmi bir 

duraklama yaşayabilir ve hem psişik aynalamaya yönelik narsistik bir ihtiyaca hem de gerçek bir ayna 

ihtiyacına saplanıp kalabilir. Tanrı ile özdeşleşme, kişinin kendisi olarak yansıtılmamanın acı verici 



25 
 

durumunu katlanılabilir kılmak için ortaya çıkan yaygın uyum tepkileridir. Ebeveyn aynalaması çocuğun 

aile bağlamında ihtiyaç duyduğundan daha azsa, çocuk aynanın aslında anne olduğunu kabul etmeyi 

reddedebilir. Ayna, aynalama deneyiminde kendini ve diğerini bulmaya yönelik boşuna çabaların 

hizmetinde olan bir nesne olarak kalacaktır. Bu yansıtma dönemindeki diğer başarısızlık, annenin çocuğu o 

kadar yüceltmesiyle gerçekleşir ki, yansıtma gerçek çocuğu değil, çocuğun kendisi tarafından hayal edileni 

yansıtır: yani, çocuğu kendi narsistik dengesi için kullanır. Çocuk, böylece, kendisinin daha doğru bir 

yansımasından mahrum kalır ve aynı zamanda, yansıtan kişi olarak anneden de mahrum kalır. Bunun örneği, 

Rizzuto’nun çalıştığı hastasının, annesi gibi "sofistike" olmadığını her hissettiğinde, annesinin beklediği kişi 

olmadığı için utanç duyuyor olmasıdır. Ancak kesin olan bir gerçek çocuğun diğerine ihtiyacı olduğudur: 

İster anneye, ister Tanrı'ya. Tanrı tasavvurunun bu doğrudan kullanımı, kabul ve sevgi için umut sunan 

idealize edilmiş bir figür işlevi görmektedir.  Bu doğrultuda Rizzuto şunları dile getirmiştir: “Winnicott'a 

katılıyorum ve her insanın özel Tanrısının "sessiz iletişim" sağlama potansiyeline sahip olduğunu ve böylece 

gerçek olma hissimizi artırdığını öne sürüyorum. Tanrı tasavvurlarını öznel olarak anlamlı bulmayanlar, 

kendileriyle karşılaşmak için diğer öznel nesnelere ve geçiş gerçekliklerine ihtiyaç duyarlar” (Rizzuto 1979: 

59-185-188-205).  

Linn (1994), kişinin, algıladığı Tanrı gibi olduğuna inanmaktadır. Başka bir deyişle, zamanla kişinin 

kendi benlik algısı, kendi Tanrı tasavvuruna uygun hale gelir. Kişi taptığı Tanrı gibi olur. Araştırmalar, 

bunun kişinin hayatının birçok alanında ortaya çıktığını göstermiştir. Evlilikte, bir çift Tanrı'yı sevgili olarak 

ne kadar çok görürlerse, sağlıklı ve sevgi dolu bir evlilikten zevk alma olasılıkları da o kadar artar (Lunden 

2005: 22).  

2.3.2 İki Organizasyon Olarak Tanrı Tasavvuru ve Benlik Algısı  

Piaget, Werner, Head ve Schilder, obje temsili konusunu anlatırken Tanrı tasavvuru ve benlik 

algısını “bir organizasyon veya şema" olarak tanımlamaktadırlar. Aynı zamanda, Schafer, Tanrı 

tasavvurunu ve benlik algısını içiren nesne temsillerini bir organizasyon, yapı, içerik, şema veya enegram 

olarak düşünmüştür (Rizzuto 1979: 67-74).  

İnsan, tek bir Tanrı tasavvuruna sahip değildir. Birçok Tanrı tasavvuruna sahiptir. Bunun için her 

kişinin Tanrı tasavvuru çok boyutlu, çok biçimlidir. Aynı zamanda bu tasavvurlar dinamiktir ve değişme 

potansiyeline sahiptir (Mehmedoğlu 2011: 104). Rizzuto, Tanrı tasavvurundan bahsederken “zihinsel bir 

içerikten, bir fikirden, bir duygudan bahsetmiyorum. Bir bireyin yaşamından elde edilen deneyimsel 

düzeylerin bütününü kastediyorum” demiştir. Ona göre, Tanrı tasavvuru genellikle bireyin kendisinde 

bilinçli olarak veya çoğu zaman bilinç öncesi olarak mevcut olan tasavvur düzeylerinin çoğunu içerir. 

Ayrıca, tüm tasavvur seviyeleri eşit olarak kullanılmamaktadır. Çoğu bireyde bir seviye diğerlerine üstün 



26 
 

gelir (Rizzuto 1980: 122-123).  Tanrı tasavvuru sabit veya statik değildir, dönüşme potansiyeline sahiptir. 

Her gelişimsel krizde ya da hayatın dönüm noktalarında yeniden gözden geçirilebilir (Mehmedoğlu 2011: 

105).  

Benlik, kişinin kendisi hakkında sahip olduğu inançların karmaşık ve dinamik bir sistemidir. Jung’a 

göre benlik bütün kişiliğin merkezidir. Benlik son derce karmaşık bir yüceliktir, verilerin ve duyumların 

birikimi ve yoğunlaşmasıdır. Ona göre benlik, hiçbir zaman tam değildir, gelişiriz ve değişiriz. Gelecekteki 

kişiliğimiz çok önceden ordadır, ama karanlıklar içinde gizli bekler (Mehmedoğlu 1999: 46-47).  Genellikle, 

günlük yaşamda, farkında olmadan tüm benlik algı düzeylerini kullanırız (Rizzuto 1979: 57).  

İnsan, tek bir benlik algısına sahip değildir. İnsan birçok benlik algısına sahiptir. Bunun için her 

kişinin benlik algısı çok boyutlu, çok biçimlidir. Aynı zamanda bu algı dinamiktir ve değişme potansiyeline 

sahiptir. Benlik algısı bireyin doğumundan itibaren başlayan ve devamlılık arz eden bir süreçtir. Bu süreç 

bireyin kendi kendine yönelik fikir, duygu vb. niteliklerin oluşturduğu aktif bir yapıdır. Bu niteliklerin aktif 

ve dinamik yapısının olması sürekli değişmesine neden olmaktadır. Benlik algısının dinamik bir yapıya 

sahip olması bireylerin çevreyle olan etkileşiminde benlik algılarının etkilendiğini göstermektedir (Söner 

2019: 24).  Dolayısıyla benlik algısı, herhangi bir gelişim düzeyinde çözülmemiş sorunlara bağlı olabilir. 

Yaşam döngüsünün gelişimsel süreci, ne zaman yeni bir psişik sentez meydana gelse ya da yeni bir insan 

ilişkisi, hayatımızdaki insanlarla olan geçmiş tecrübelerimizi gözden geçirmeyi gerektirse, mevcut benlik 

algısını zorlar. Ayrıca yeni bir kriz olduğunda benlik algısı da test edilir. Ancak birey, kendi benlik algısını 

olgun hale getirebilir. Bununla birlikte, bu süreçte dinin de büyük bir rolü vardır. Dinin insanı tanımlaması 

ve insana bakışı, kendi benlik anlayışını da etkileyebilir. Bunun yanı sıra, bu süreçte insanın Tanrı ile olan 

ilişkisinin ve kendi Tanrı tasavvurunun da önemli bir rolü vardır. Çünkü İnsan, Tanrı’da var olduğuna 

inandığı nitelikleri kendine de layık görür. İnsanın Tanrı tasavvuru neyse, kendi benlik algısını şekillendirir. 

O yüzden, Tanrı tasavvurları insana rehberlik eder ve gerçek tabiatını göstermesine yardımcı olur.   

Kaywin’e göre, benlik algıları sürekli olarak değişikliklere, modifikasyonlara ve yeniden 

değerlendirmelere maruz kalmaktadır. Aynı zamanda Tanrı tasavvuru, insan hayatı boyunca şekillenmeye 

devam eder. Doğumdan ölüme kadar tüm yaşam döngüsünü kapsayan gelişimsel bir süreçtir. Gelişim 

sürecinde, Tanrı tasavvurunu şekillendiren anılar ve onda meydana gelen dönüşümler, değişen benlik 

algısıyla birlikte güncel tutulur. Çocuk büyüdükçe ebeveynleri ile özdeşleşmeyi kabul etme ya da reddetme 

sürecinde, benlik algısının ve Tanrı tasavvurunun yeni bir yeniden işlenmesi gerçekleşir (Rizzuto 1979: 72-

77-78-179). Ergenliğin son kısmı, büyüyen bireyi yaşam, evlilik ve meslek hakkında önemli kararlar 

almasına izin verecek daha uyumlu ve birleşik bir benlik algısı bütünleştirme ihtiyacı ile karşı karşıya 

bırakır. Bu gelişimsel kriz, dünyada kendisi için bir yer bulmaya çalışma bağlamında yoğun bir şekilde 

kendini arama ve benlik algısını yeniden düzenlemeyle, hem eski hem de yeni Tanrı tasavvurlarıyla yeni 



27 
 

karşılaşmalara yol açar. Her yeni yaşam krizi veya dönüm noktası - hastalık, ölüm, terfiler, âşık olma, çocuk 

doğumu, felaketler, savaşlar vb. - Tanrı tasavvurunu ve benlik algısını gözden geçirme veya değiştirmeden 

bırakma fırsatları sunar. Günlük yaşamın basit olayları Tanrı tasavvurunun bir zamanlar çok alakalı veya 

korkulan bir yönünü hafızaya geri getirebilir. Bir koku, bir melodi, bir bakış, bir hediye, bir kelime, bir 

tehdit, unutulmuş Tanrı tasavvurunu uyandırabilir. Hayat sürecinde Tanrı ile geçmişte yaşanan duygusal 

bağları yeniden deneyimleme ve olgu, hayal, istek, korkunun Tanrı’ya karşı ne anlama geldiklerine dair 

ortaya çıkan yorumlamanın yeniden inceleme fırsatı olduğunda yeni yorumlamada ilk yorumlamadan ortaya 

çıkan benlik algısı ve Tanrı tasavvuru şekillerini değiştirecektir. Geçmişin hatırlama ve analiz yoluyla 

yeniden yorumlanması, Tanrı ve kendimiz ile olan geçmiş deneyimlerimiz bağlamında tamamen olgun bir 

anma faaliyeti gerçekleştirme özgürlüğünü getirebilir. Tanrı tasavvurunun benlik algısı ile olan zenginliği, 

karmaşıklığı, diyalektik bağlantısı, Tanrı ve benlik hakkında sürekli yeniden işlenen anılara zihinsel 

yaşamda en büyük önemi veren şeydir. Bu anılar bastırılabilir ancak yok edilemezler. Jacobson, “The Self 

and the Object World” adlı araştırmasında, çocuğun tasavvur, algı ve yeteneklerinin uzun bir gelişim 

döneminden sonra, "imgeler birleşir, düzenlenir ve nesne dünyasının ve benliğin az ya da çok gerçekçi 

görüşlerine entegre olur" demiştir (Rizzuto 1979: 80-84-78-69-200-201).  

Hayat boyunca Tanrı tasavvurunun ve benlik algısının devam eden bu süreçleri değişen denge 

durumlarını içermektedir. Piaget’e göre, denge geçici olarak bile olsa asla bir durma noktasına ulaşmaz 

çünkü "sürekli olarak daha iyi bir denge sağlamaya çalışır". Başka bir ifadeyle, Tanrı tasavvuru ve benlik 

algısı “belirli denge durumlarından diğerlerine yol açan" sürekli bir süreç içindedirler. Tanrı tasavvuru ve 

benlik algısı idealleştirme, bastırma, daha önceki bir tasavvura ve algıya gerileme, daha önceden iyi 

kurulmuş bir özelliğin çarpıtılması veya geçmiş ve yakın deneyimler üzerinden yeniden işlenerek ve 

elenerek yeni, daha uyumlu bir tasavvura ve algıya ulaşılması yoluyla yeniden şekillendirilebilirler. Tüm bu 

manevralar dengeyi korumaya yarar (Rizzuto 1979: 65-89).  

Bazı kişiler Tanrı tasavvurunun ve benlik algısının farklı yönleri ile başa çıkamayabilir ve onları 

bastırabilirler. Bunu yaparken, onları "geliştirme ve dönüştürme" sürecinden uzaklaştırmış olurlar. 

Dolaysıyla hem Tanrı tasavvuru hem de benlik algısı, tekrarın hizmetinde olan zihindeki somut, ayrık, sabit 

tasavvur ve algı değillerdir. Tam tersi, Tanrı tasavvurunun ve benlik algısının, birçok farklı tasavvur 

biçimleri ve yönleri vardır (Rizzuto 1979: 64-65)  

Tanrı tasavvuru zıtlıkları da içerme niteliğine sahiptir. Bazı kişiler dünya ve kâinatla uyumlu 

hissettikleri zaman Tanrı’yı merhametli, yakın ve aşkın bir varlık olarak tasavvur edebilirler. Aynı zamanda 

diğer durumlarda da korkutan özellikleri ile tasavvur edebilirler. Bazı insanlar genelde “sevgi yönelimli” 

olumlu bir Tanrı tasavvuruna sahip olurlar. Onlar, Tanrı’yı destekleyici, şefkatli ve onları seven bir varlık 

olarak tasavvur ederler. Bazıları ise genelde “korku yönelimi” olumsuz Tanrı tasavvuruna sahip olurlar. 



28 
 

Onlar Tanrı’yı hep cezalandıran, affetmeyen ve intikam alan bir varlık olarak tasavvur ederler. Olumlu Tanrı 

tasavvuruna sahip olan kişilerin temel duygusu sevgiye ve güvene dayalı olurken, olumsuz Tanrı 

tasavvuruna sahip olan kişilerin temel duygusu ise korku ve endişeye dayanmaktadır (Karaçelik 2023: 53). 

Başka bir deyişle, bazılarının Cemal’e yönelme eğilimleri varken diğerlerinin Celal’e yönelme eğilimleri 

vardır. Ancak genel anlamda her kişi hem Cemal’e hem Celal’e dayalı bileşik bir Tanrı tasavvuruna sahiptir. 

Bu bağlamda Jung, Tanrı tasavvurunun “zıtlıkların birliği” olarak tanımından bahsetmektedir (Mehmedoğlu 

2011: 89).  

Tanrı tasavvuru bizi olgunlaşma sorunlarıyla, yani deneyimsel olmayan bir nesneyi tasavvur etme 

kapasitesinin gelişimiyle karşı karşıya bırakır. Seven ve sevilen olan Tanrı, duyular için belirgin bir şekilde 

yok olmaya devam etse de psikolojik olarak güçlü bir şekilde mevcuttur. Utanç, umutsuzluk, suçluluk veya 

bunların karşılıkları olan gurur, esenlik, iyilik ve Tanrı'nın huzurunda olmanın sevinci duyguları, bir kişi ile 

Tanrısı arasındaki devam eden alışverişe doğrudan bağlı tipik duygulardır. Tanrı tasavvuru, diğer nesnelerin 

normal iniş çıkışlarından kaçamaz. Ancak, çelişkili duygular özlemlerle karışır, Tanrı'dan kaçınma istekleri 

yakınlık istekleriyle iç içe geçer. Sevgi, onay ve rehberlik arayışı, gürültülü ve asi reddetme, şüphe ve 

bağımsızlık gösterileriyle dönüşümlüdür. Tanrı'ya sadık hizmetin gururu, değersiz olma konusundaki acı 

dolu şüphelerle tezat oluşturur (Rizzuto 1979: 88).  

Aynı zamanda benlik algısı da zıtlıkları içerme niteliğine sahiptir. İnsan uyumlu ve başarılı 

olduğunu hissettiği zaman kendisinde olan güzel niteliklerini görür. Ancak uyumsuz ya da başarısız 

olduğunu hissettiği zaman kendisine olumsuz niteliklerini atfeder. Bununla birlikte, benlik algısı sabit veya 

statik değildir, dönüşme potansiyeline sahiptir. Her gelişimsel krizde ya da hayatın dönüm noktalarında 

yeniden gözden geçirilebilir.  

Tanrı tasavvuru hem fiziksel hem de metafiziksel unsurları içerebilir. Yani Tanrı tasavvurlarının 

bazıları birden fazla faktörden dolayı “hayali/oluşturulmuş” olabileceği gibi bazıları fıtrata ve dini 

“gerçeklere” dayalı olabilir. Bazı insanlar için Tanrı, Tanrısal özelliklerine atıfta bulunan ve yansıtma 

yeteneğine sahip bir içsel geçiş nesnedir. Diğer kimselere ise, kurucu/oluşturulmuş unsurlardan kurtularak 

Tanrı’yı bir gerçek varlık olarak tasavvur edebilirler. Ayrıca, insanların çoğunun Tanrı tasavvurlarının hem 

kurucu hem hakiki tasavvurlara sahip olabildiği söylenebilir. Winnicott ve Rizzuto’ya göre, Tanrı 

tasavvurları hem “yaratılmış” ve hem de “bulunmuştur” (Mehmedoğlu 2011: 84).  

  

 

 



29 
 

Özet Olarak;  

 Tanrı tasavvuru ve benlik algısı çok boyutlu, çok biçimli ve çok yönlü bir yapıya sahiptir. Aynı 

zamanda aktif, dinamik, karmaşık ve değişme potansiyeline sahip bir organizasyon, şema, sistem 

veya bütünlerdir. 

 Tanrı tasavvurunun ve benlik algısının içsel ve dışsal yaşantılardan etkilenen bilişsel, duygusal ve 

deneyimsel boyutları da vardır. 

 Tanrı tasavvuru ve benlik algısı bilinç, bilinç öncesi ve bilinçdışı olmak üzere üç düzeyde 

bulunmaktadır. 

 Tanrı tasavvuru ve benlik algısı zıtları da içerme niteliğine sahiptir.  

  Tanrı tasavvuru ve benlik algısının tüm seviyeleri eşit olarak kullanılmamaktadır. Bazı tasavvurlar 

ve algılar diğerlerine üstün gelebilir. 

 Tanrı tasavvuru ve benlik algısı dönüşme potansiyeline de sahiptir. Onların güncellenme, yenilenme 

ya da tamamen dönüşme imkânı vardır. 

 Tanrı tasavvuru ve benlik algısı bireyin doğumundan itibaren başlayan ve devamlılık arz eden bir 

süreçtir. 

 Tanrı tasavvuru ve benlik algısı olgunlaşma sürecinden geçebilir veya bir gerileme yaşayabilir. 

 Tanrı tasavvuru ve benlik algısı “belirli denge durumlarından diğerlerine yol açan" sürekli bir süreç 

içindedirler. 

 İnsan hayat boyunca kendi Tanrı tasavvuru ve benlik algısını test eder, gözden geçirir, yeniden 

değerlendirir ve yorumlar. Yeni yorumlama ilk yorumlamada mevcut Tanrı tasavvuru ve benlik 

algısını zorlar ve şekillerini değiştirebilir. 

 İnsanın daha uyumlu, birleşik ve bütün bir Tanrı tasavvuru ve benlik algısına ulaşmaya ihtiyacı 

vardır. 

 Tanrı tasavvuru hem fiziksel hem de metafiziksel unsurları içerebilir. 

 Tanrı tasavvuru ve benlik algısı yansıtma yeteneğine sahiplerdir. 

  



30 
 

2.3.3 Allah Tasavvuru ve Benlik Algısı Arasındaki Klinik Etkilere Genel Bakış  

Hasta örneklerini içeren literatür, hastaların çoğunluğunun hasta olmayanlara göre Tanrı'yı daha 

gazaplı ve cezalandırıcı olarak görme eğiliminde olduğunu bulmuştur. Hastalar, kendilerini hasta 

olmayanlara göre daha itaatkâr ve düşmanca görme eğilimindeyken, Tanrı'yı daha baskın olarak görürler. 

Hasta olmayanlar Tanrı'yı kendilerine daha çok benzetme eğilimindedir. Hastaların benlik ve Tanrı 

tasavvurları, hasta olmayanların tasavvurlardan daha kopuk ve uyumsuz görünmektedir. Bağımlılık 

döngüsüne odaklanan çeşitli tedavi merkezleri, Tanrı tasavvurunun iyileşmeyi öngörebileceğini bulmuştur. 

20.000'den fazla bağımlının tedavi gördüğü iyileşme birimlerine sahip Stuckey, Tanrı'nın korkutucu ve 

cezalandırıcı bir imajına sahip bağımlılar için iyileşme oranının çok daha düşük olduğunu bulmuştur. 

Stuckey, "Tanrı'ya karşı çok sert görüşe sahip tedavi gören bağımlılar, hiçbir dini eğitimi olmayan 

insanlardan daha zor zamanlar geçiriyor" sonucuna varmıştır. Adsız Alkolikler'in kurucusu Wilson (1953), 

iyileşme sürecinde ilerledikçe kişinin Tanrı tasavvurunun birçok kez değiştiğinden bahsetmiştir (Lunden 

2005: 23-24). Blatt ve Blatt, Wild ve Ritzler de benlik algısı düzeyinin Tanrı tasavvuruna paralel olarak 

geliştiğini öne sürmektedirler. "Psikotik hastalarla terapötik süreçte, temsillerin organizasyonu ve 

yapısındaki değişimlere sürekli dikkat edilmesi gerektiğini" de öne sürerler. Rizzuto’ya göre, Tanrı 

tasavvuru çok karmaşıktır, çok bileşiktir. Tanrı tasavvuru ve benlik algısı yalnızca patolojik vakalarda ve 

belirgin patolojinin sınırları içinde sabit görünebilir. Daha normal bir olay akışında Tanrı tasavvuru psişik 

denge sürecinin bir parçası olarak mevcut kalacaktır. Bunun yanında, patolojik davranış ve semptomların 

varlığı, ideallerimizi de içeren kendimiz olma duygusunu bütünleştiremememiz olarak açıklanabilir 

(Rizzuto 1979: 72-76-200).  

 

2.4 İlahi İsimler Teorisi  

2.4.1 Teorinin Temel İddiası 

 İnsan tasarruflarından her bir tasarrufun veya âlemdeki her bir fiilin, ancak bir ilahi isim üzerinden 

açıklanabileceğidir. Böylece ilahi isimler, genel manada varlığı ve tabiat olaylarını açıklamada merkezi bir 

konuma sahiptir (Musakhanov 2021: 1124). Binaenaleyh, her bir psikolojik sürecin bir ilahi isim üzerinden 

açıklanabileceği söylenebilir.   

 



31 
 

2.4.2 Teorinin İki Dayanak Noktası 

* “O, Âdem’e bütün isimleri öğretti” (el-Bakara 2/31) ayet-i kerimedir.  

* “Allah Âdem’i kendi suretinde yarattı” (Buhari, “İsti’zan” , 1) hadis-i şeriftir.  

Bu ayet ve hadisi, ilahi isimler teorisini açıklama hususunda birbiriyle irtibatlı bir şekilde ilk defa 

ela alan kişi İbn Arabi’dir (Musakhanov 2021: 1125). Eserlerinde sıklıkla ilahi isimlerin zuhuru, birbirleri 

ve âlemle ilişkileri, Allah’ın ismi, sıfatı ve fiillerinin nefs mertebeleri düzleminde nasıl tezahür ettiği gibi 

konuları inceler (Öztürk 2023: 239). İbn Arabi'ye göre, ilahi isimler ve sıfatlar, özleri gereği âlemin var 

olmasını arzu ederler. Bu arzunun nedeni, kendilerinin görünmez ışıklarına bir ayna ve gizli sırlarına bir 

tecelli mahalli bulma isteğidir. Bu bağlamda, insan, ilahi bir suret olarak seçilmiştir. Zira o, ilahi isimlerin 

hakikatlerini kavrayıcı bir birlik içinde toplayan tek varlıktır (Chittick 2023: 20-23). Dolayısıyla, her insanın 

ilahi suret üzere olma potansiyeli vardır. İnsan bu potansiyelle yeryüzünde halife olmayı hak etmiştir 

(Musakhanov 2016: 175). İbn Arabi’ye göre, Allah insana başka bir varlığa göstermediği şekilde inayet 

etmiş, isimleri bilmekle ona kemal mertebesini vererek ilahi surete göre yaratmıştır. İlahi suretten daha 

mükemmel bir şey olamaz (İbn Arabi 2010: 12,296). 

Buna bir örnek verecek olursak, Tevvab isminin gereği, insanın günah işlemesidir. Yani, O Tevvab 

olduğu için, günahkârlar tövbe etsinler diye onları yaratmıştır. Buradan şu hadis-i şerifin hikmetini 

anlayabiliriz: "Allah'a yemin olsun ki, siz hiç günah işlememiş olsaydınız, Allah sizi yok eder, yerinize 

günah işleyip Allah'tan bağışlanma dileyecek bir millet getirir de onları bağışlardı" (Müslim, Tevbe, 11). 

Aynı şekilde, büyük hikmet sahibi bir insanın, Allah Teâlâ'nın Hâkim isminin sırlarına bir tecelli mahalli 

olduğu da söylenebilir. Bununla birlikte, insan başkasına karşılık beklemeden her türlü maddi ve manevi 

destek verdiği zaman o destek kendisine değil Allah’a ait bir eylemdir. Allah’ın Vehhab sıfatının kendisi 

yoluyla kaim olduğu ve onun üzerinde Vehhab isminin hükmü uygulandığı için insan ancak bu verme 

eylemini gerçekleştirebildi (İbn Arabi 2021: 16,259).  

   

2.4.3 “Suret” Kelimesinin Açıklaması 

Peygamber efendimizin buyurduğu “Allah, Âdem’i kendi suretinde yarattı” (Buhari, “İsti’zan”, 1) 

hadis-i şerifinde kast edilen “suret” ilahi isimlerdir. Yani, Âdem Allah’ın mükemmel sıfatlarına göre 

yaratılmıştır. Sufilerden biri, “O, Âdem’e bütün isimleri öğretti” (el-Bakara 2/31) ayet-i kerimesi ile ilgili 

olarak şöyle ifadede bulunmuştur: “Yani O, Âdem’in asli mahiyetine (fıtrat) her bir isminin ince özünü 

(latife) yerleştirmiştir” (Chittick 2023: 20-23).  



32 
 

İnsan, Hakk’ın kendi isim ve sıfatlarını seyrettiği bir ayna hükmündedir. İnsan da kendisinde zuhur 

eden Hakk’ın sıfatlarına bakarak varlığı vahdet düzleminde kavrayabilir (Öztürk 2023: 240). Bunun için, 

İbn Arabî der ki: “(Hakk’ın) isimlendirdiği her bir vasıf, biz kendimiz olduk” (Alkış 2010: 256). Yani, bütün 

ilahi isimlere sahip olduk. Bizde her ilahi isimden bir pay vardır ve bizde bulunan herhangi bir şeyin hükmü 

bu esasa dayanır (İbn Arabi 2009: 11,169). Hakk’ın isimlerinin hakikatleri her insanda mevcuttur 

(Musakhanov 2016: 157).  

Ancak şunu da belirtmek önemlidir: Allah’ın hiçbir isminde hakiki manasıyla benzeri yoktur. 

İnsanlardaki bütün kemalat hakiki kemal değildir, mecazdır, yani yoldur. Onunla hakikate geçilir (Tatlısu 

2024: 80). Dolayısıyla, kulda Allah’ın isimleri ve sıfatları zuhur eder, fakat kulun özellikleri Allah’ın 

özellikleri değildir. (Alkış 2010: 244). İbn Arabi’ye göre yaratılmışların tamamı Cenab-ı Hakk’ın yüce 

sıfatlarıdır fakat eksikleri vardır. Allah’ın sıfatları kulda zuhur eder fakat bunlar asaleten kula ait değildirler 

(Alkış 2010: 258). Allah tam müstağni, insan ise tam fakir ve bu fakirlikte âlemde müessir olmak isteyen 

ilahi isimler yönünden Hakkın yerini alır. Hakkın isimleri, onun fakirliğinde ortaya çıkar (İbn Arabi 2009: 

11,340). 

Abdülkerim Cili, insanın suret ve mana bakımından nasıl bir ilahi nüsha olduğunu anlatır. Suret 

bakımından insanın ilahi nüsha olması, onun yaratılan vücudunun Hakk’ın sureti olması ve Hakk’ın onun 

ruhu olması yönündendir. Mana bakımından ilahi nüsha olması da O’nun her bir ismine ve sıfatına insanın 

kemâl üzere tam olarak kabil olması yönündendir (Alkış 2010: 244). Dolayısıyla, Hakk’ın sunduğu isimlerle 

insanın aidiyet duygusu oluşur (Mehmedoğlu 2014: 167)  

İmam Gazali “suret” manasını şöyle açıklamıştır: “İsmin tarif ve hakikatinin izahı hakkında deriz 

ki: Eşyanın asılda vücudu, zihinlerde vücudu ve dillerde vücudu vardır. Gerçek ve hakiki olan varlık 

(vücud), asıldaki varlıktır. Zihinlerdeki varlık ise ilmi ve sureti, lisanlardaki varlık da lafzi ve istidlâlidir. 

Mesela göğün aslında ve zatında bir vücudu vardır, sonrasında zihinlerimizde ve gönüllerimizde de bir 

vücudu vardır. Çünkü göğün sureti, gözlerimizde ve dolayısıyla hayalimizde iz bırakmış bulunmaktadır, 

göğün yok olduğunu, vücuttan kalktığını farz edelim, onun sureti hayalimizde devamlı olarak yaşayacaktır. 

İlim diye tabir ettiğimiz şey işte bu surettir. O halde ilim malumun bir örneğidir. Maluma benzeyen ve ona 

muvazi olan bir örnek. Ve o, aynada görünen suret gibidir. Bu suret, dış ve mukabil suretin mümasili ve 

benzeridir” (Gazali 2005: 18; Gazali 2022: 26). İmam Gazali’nin bahsettiği ‘aynada görünen suret’in doğru 

anlamını daha iyi kavramak için Tatlısu’nun ifadelerinden yararlanılabilir: “Allah Teâlâ’nın merhameti, 

içimizdeki merhametli insanlardan sezilir. Eğer dünyada merhametli insanlar olmasaydı ve merhamet 

denilen manadan ortada hiçbir nişan bulunmasaydı Allah Teâlâ’nın rahmeti öğrenilmez ve merhamet 

hakkında hiçbir fikir edinilemezdi. İnsanlardaki merhamet sıfatı, Allah’ın Rahmet sıfatına asla benzemez 



33 
 

çünkü Allah’ın hiçbir sıfatının benzeri yoktur. O bütün sıfatlarında tektir, eşsizdir. İnsanlardaki merhamet, 

Allah Teâlâ’nın merhametini bildiren bir iz, bir nişandır. Bir şeyin izi ve nişanı o şeyin ne benzeridir ne de 

ondan bir parçadır. Yalnız ona delalet eden bir gölge veya bir akistir. Asıl merhamet, Allah’ın merhametidir” 

(Tatlısu 2024: 25).  

İmam Gazali, Allah’ın isimlerini ancak kendimizle de tanıyabileceğimizi vurgulamıştır. Bunu 

anlatmak için şöyle der: “Fakat "hiçbir şey O'nun misli gibi değildir; diridir, diğer diriler gibi değil, Kadirdir, 

diğer Kudret sahipleri gibi değil" diyerek teşbihini keseriz. Nitekim "cinsel ilişki, şeker gibi tatlıdır, fakat 

onun lezzeti elbette buna benzemez, fakat lezzet isminde ortaktır" deriz. Sanki biz Allah-ü Teâlâ’nın Hay, 

Alim ve Kadir olduğunu bilince ancak kendimizdekini kavrarız ve O'nu ancak kendimiz vasıtasıyla 

tanıyabiliriz. Öyle ki sağır birisinin, "Allah Teâlâ Semi'dir!" sözümüzün manasını anlaması tasavvur 

edilemez. Doğuştan kör de, "O Basir'dir!" sözümüzün manasını anlayamaz. Nitekim bize, "Allah eşyayı 

nasıl bilir?" diye sorulsa, "senin eşyayı bilmen gibi!" deriz. "Nasıl Kadir oluyor?" diye sorulsa, "senin Kadir 

olduğun gibi" deriz” (Gazali 2005: 51; Gazali 2022: 59). Tatlısu da aynı anlamı ifade etmiştir: “Eğer bizde 

bu kadarcık olsun işitme sıfatı bulunmasaydı, daha doğrusu Allah Teâlâ, kendi kemal sıfatını bize sezdirmek 

için bizde bu sıfatın izlerini, nişanlarını yaratmış olmasaydı Allah Teâlâ’nın Semi sıfatını anlamak için 

hiçbir yol bulamazdık da bu İlahi sıfatlar bize kapalı kalırdı. Bizdeki işitme kuvvetinin kıymeti bu İlahi 

sıfatların tercüman olmasından ve O’nu bize öğretmiş bulunmasından ötürüdür” (Tatlısu 2024: 80).  

İmam Gazali, Allah’ın insanı kendi sureti üzere yaratmasının, yani Allah’ı tanımanın amacını 

belirtmek için şu örneği verir: “Ömründe lezzet duymayan bir insan farz edelim, onu cennete teşvik edecek 

biçimde cennetin ne olduğunu ona anlatmamızın imkânı yoktur. Cehennem de elem verici sebeplerden 

ibarettir, hiç acı çekmeyen bir insan farz edelim, cehennemi ona anlatabilmemiz mümkün değildir. Şayet 

elemi mukayese edecek şekilde tanırsa, o takdirde cehennemi kendisine, tanıdığı en ağır bir elemle 

benzeterek anlatırız. Aynı şekilde lezzetlerden bir kısmını tattığı vakit de yemek, cinsi münasebet, manzara 

ve benzeri hazlardan tattığı en büyük lezzete benzetmek suretiyle cenneti kendisine anlatmaya çalışırız. 

Şayet cennette bu lezzetlere benzemeyen bir lezzet varsa onu anlatmaya aslen imkân yoktur. Ancak bu 

lezzetlere benzeterek anlatılabilir. Tıpkı cinselliğin lezzetini şekerin lezzetine benzetirken yaptığımız gibi. 

Halbuki, cennetin lezzetleri, dünyada tattığımız her çeşit lezzetten, cima lezzetinden, şeker lezzetinden çok 

uzak ve başkadır. Nitekim onun en doğru tabiri “hiçbir gözün görmediği, hiçbir kulağın işitmediği ve hiçbir 

beşerin kalbine hutur etmediği” şeylerdir. Onu dünya yiyeceklerine benzettiğimiz takdirde “ama buradaki 

yiyecekler gibi değil” deriz, cinsel ilişkiye benzettiğimiz takdirde “dünyada maruf cimalar gibi değil” diye 

ilave ederiz (Gazali 2005: 53; Gazali 2022: 60). Gazali, Allah'ı tanıma ve O'nun isimlerini idrak etme 

yolunun, ancak insanın bu isimleri kuşatmasıyla mümkün olduğunu belirtir. Hiç şüphesiz, insanın bu 

isimleri en geniş şekilde kuşatması, bu isimlerin kendi benliğinde tecellilerini görmesi ve bilmesiyle 



34 
 

gerçekleşir. Gazali şöyle der: “Allah'ın kudretinin şümulü altına giren eşyanın tafsilatı ve göklerin 

melekûtundaki üstün sanat eserleri hakkında malumat bakımından kulun ihatası arttıkça kudret sıfatına dair 

marifetten nasibi daha bol olur. Nitekim bir meyve bir meyveliği gösterir. Tıpkı hocasının ulum ve maarifi 

hakkında talebinin ihatası arttıkça hocasına dair bilgisi daha olgun ve kendisine karşı hürmeti daha büyük 

olacağı gibi.” (Gazali 2005: 56; Gazali 2022: 64). 

İbn Arabi de bu anlamı vurgulamak adına yaşanan şu olayı anlatmıştır: Birisi, Şeyh Ebu Ahmed 

Seyyid Bûn’a Allah’ın en büyük ismini soruyordu. Bunun üzerine, kendisine bir taş atarak, ‘sen Allah’ın en 

büyük ismisin’ diye işaret etmiştir. Çünkü isimler delalet üzere konulmuştur ve bazen onlarda ortaklık 

gerçekleşir. İnsan ise, Allah’a en büyük ve en açık delildir (İbn Arabi 2008: 10,195).  

Bu bakımdan insanın tüm niteliklerinin, ilahi isimler açısından bir açıklaması varıdır. İbn Arabi 

bunu izah etmek için şu çelişkiyi anlatır: İnsan, kendi doğasında yaratılıştan gelen acizlik, zayıflık, en basit 

bir şeye muhtaçlık ve hatta dikenden bile acı duyma gibi özellikleri bulur. Buna rağmen insan, başkanlık ve 

üstünlük arzusunu açığa vurur. Bir başkasına tesir etme imkânı bulunca, bunu kullanır ve kendisinde bu 

arzuyu hisseder. Çünkü Allah insanı kendi suretinde yaratmıştır: Allah ise izzet, büyüklük ve azamet 

sahibidir. Bu özellikler, insanın yaratılışında olduğu için kula da yansımıştır (İbn Arabi 2011: 14, 373). 

Buna göre, Tanrı tasavvuru ve benlik algısının, insan üzerine tecelli eden isimlerin bir göstergesi 

olduğu söylenebilir. Başka bir deyişle, bireyin Tanrı'yı ve kendini algılayış biçimi, ona yansıyan ilahi 

isimlerin bir tezahürüdür.  

 

2.4.4 İlahi İsimler Teorisinin Kaideleri 

İlahi isimler insan üzerinde rastgele değil, belirli hükümlere göre tecelli eder. Bu hükümleri 

anladığımızda, içimizdeki suretin nasıl işlendiğini ve bu iki suretin (ilahi ve insani) birbiriyle nasıl 

etkileşime girdiğini kavrayabiliriz. Bu sebeple İlahî isimlerin neye tecelli edeceğine dair koşulları belirleyen 

ilahî usullerden bahsetmek normaldir (Öztürk 2023: 230).  

İbn Kasiyy, ilahi isimleri teşhisi anlatırken bunların yaratılmışlardaki hükümlerini ve her bir ismin 

onlarda icra ettiği görevi belirtmiştir. Sanki bu isimler birer şahıslarmış gibi, her bir ismin ‘devlet’inden 

bahsederek, şöyle demiştir: “Her bir ismin kendi devletinde, gönderdiği resul ve vazettiği bir şeriatı 

olmalıdır” (Alkış 2010: 256). Muhyî Gülşeni’ye göre de ilahi isimlerin saltanatları ve devletleri vardır. Her 

bir ilahi isim kendi saltanatına hâkim olur; ancak başka bir ilahi isim bu saltanata son verebilir. Ayrıca, tüm 



35 
 

ilahi isimler insanlarda hükümlerini icra ederler. İbn Arabi, İnsanda ilahi isimlerin hükümlerinin nasıl 

gerçekleştiği ve ilahi isimlerin kontrolü altına nasıl girdiği sorularına cevap vermeye çalışmıştır. Nitekim 

İbn Arabi, İnşâ’u’d-Devâ’ir adlı eserinde ilahi isimlerin âlemde zuhurunun, hakikatleri ve zatları ile değil 

misalleri, eserleri ve hükümleri ile bilinmesi gerektiğini ifade eder. Çünkü en başından beri ilahi isimler, 

eserleri ve hakikatleri arasındaki fark ortaya çıksın diye müstakil nispetler olarak var olmayı ve kendilerinde 

taşıdıkları hükümlerin belirmesini dilemişlerdir. Bu yüzden âlemdeki her bir varlığın hakikati ilahi isimlere 

dayanır. O varlıkla ilgili ilahi isim arasında doğrudan bir ilişki vardır. Dolayısıyla insan, ilahi isimlerin kendi 

hükümleri altındaki mazharlarda görünmelerinden ibarettir (Öztürk 2023: 231- 235-240-244).  

İlahi isimler teorisinin bazı kaideleri şunlardır: 

1- Bir Hiyerarşi Şeklinde İsimler Arasında Derecelenme ve Üstünlük Vardır 

İbn Arabi’ye göre ilahi isimlerin kendileri arasında derecelenme vardır. Bu nedenle ilahi isimlerin 

mazharları arasında da derecelenme olur. Âlemdeki nizam, bu derecelenmenin bir dış görünüşüdür. Başka 

bir deyişle derecelendirme, âlemin nizamının ilkesidir. Dolayısıyla, derecelendirme, iç düzenin ilkesidir 

denebilir (Öztürk 2023: 240). Öyleyse, isimlerin bir kısmı diğerlerinden üstündür. İsimler birbirlerine göre 

genellik ve özellik itibarıyla dereceli olur (İbn Arabi 2010: 13,387). Başka bir deyişle, İlahi isimler 

içerisinde genel ve daha genel olanlar veya özel ve daha özel olanlar vardır. Dolayısıyla, ilahi isimler 

arasında bir öncelik, sonralık ve belirli bir düzen (tertip) mevcuttur (İbn Arabi 2010: 12,325). Böylece, ilahi 

isimler arasında, en geniş kapsama alanına sahip olandan en dar olana doğru bir hiyerarşi bulunur. Kapsama 

alanı en geniş olan ilahi isim, diğer isimler üzerinde yöneticilik yapar ve onların Rabbi konumundadır 

(Bedirhan 2023: 69). Bu durumda, İlahi isimler arasındaki fark ve üstünlükten dolayı onların tezahür ettiği 

insanlar arasında da bir üstünlük ortaya çıkar (Konuk 2021: 3,224). 

İlahi isimler, farklı derecelere sahip olduğu için bir kısmı diğerlerine dayanırken bir kısmı diğerleri 

üzerinde reisi, imamı ve hüküm sahibi olur. Bir kısmı ilgi bakımından daha genel ve âlemde diğerlerine 

göre daha etkindir. Bir ismin ihatası altında bulunan isim, üzerinde egemen olan isme eğilir (İbn Arabi 2007: 

6,188). Mesela, Hay ismi, bütün isimlere egemendir. Âlim ismi ise, Mürid ve Kadir isimlerinden daha genel 

bir kapsama sahiptir. Öyleyse, isimlerin hakikatleri derece derece olur (İbn Arabi 2006: 3,299). Müdebbir 

ve Mufassıl isimleri de Âlim isminin ihatası altındadır (İbn Arabi 2008: 10,307). Melik ismi, bütün isimlere 

hâkimdir. Diğer isimler ise onun bekçileridir (İbn Arabi 2007: 6, 215).  

Bu kaideden yola çıkılarak, Tanrı tasavvurunun ve benlik algısının, çok boyutlu, çok biçimli ve 

dinamik bir yapıya sahip olduğu ve bu yapının, aktif, karmaşık ve sürekli bir değişim potansiyeli taşıyan bir 

organizasyon, şema veya bütünler sistemi olduğu anlaşılır. Bunun temel nedeni, Tanrı tasavvurunda ve 



36 
 

benlik algısında tecelli eden isimlerin, hiyerarşik bir düzen içinde birbirleriyle etkileşim halinde olduğu 

olmasıdır. 

 

2- Külli İsimler ve Cüzi İsimler Vardır 

Her bir külli ismin altında birçok cüzi isimler vardır. Her bir küllî isim kendisine münâsib olan cüzî 

isimleri ihata etmiştir. O küllî isim bu cüzi isimlerin imamı ve hâkimidir. Cüzi isimler ise tâbi' oldukları 

küllî isimlerin ümmetleri ve yardımcıları olur. Küllî isimler Kuran-ı Kerim'de ve hadis-i şeriflerde (99) adet 

olarak belirtilmiştir. Sonsuz cüzî isimler bunların kapsamı altındadır. Bunu açıklamak için Konuk şu örneği 

verir; doksan dokuz isimden birisi olan "Mûsâvvir" ismi, fezadaki büyük cisimlerden yeryüzündeki saydam 

parçalara varıncaya kadar ne kadar suretler ve şekiller varsa hepsi bu küllî ismi olan Müsavvir isminin 

mazharıdır. Bu külli isim dörtgen, üçgen, uzun, yuvarlak, bombeli, çukur ve benzerleri sonsuz isimlerin 

lideri ve hâkimidir. Lider olan "Mûsâvvir" ismi, bir suret açığa çıkaracağı zaman kendi yardımcıları bu 

isimlerden birine veya birkaçına emreder (Konuk 2021: 4,127). 

Bu kaideden yola çıkılarak, Tanrı tasavvuru ve benlik algısının tüm seviyelerinin eşit düzeyde işlev 

görmediği ve bazı tasavvur ve algıların diğerlerine üstün gelebileceği anlaşılır. Bunun temek nedeni, Tanrı 

tasavvurunda ve benlik algısında tecelli eden isimlerin arasında bir üstünlük olmasıdır. 

 

3- İlah İsimlerin Tecellileri Sürekli Yenilir  

İbn Arabi’ye göre âlem kendini sürekli tekrar eden kapalı bir mekanik sistem değildir. Çünkü 

tecelli tekrarsız, sürekli yeni ve biriciktir (Rakipoğlu 2022: 25).  

Bu kaideden yola çıkılarak, Tanrı tasavvuru ve benlik algısının dinamik bir dönüşüm potansiyeli 

taşıdığı söylenebilir. Her iki algı da zaman içinde güncellenebilir, yenilenebilir ve hatta köklü bir değişim 

geçirebilir. Bu dönüşümün ardındaki temel sebep, bu algılara kaynaklık eden ilahi isimlerin tecellilerinin 

sürekli yenileniyor olmasıdır.  

 

4- İlahi İsimler Her Varlıkla Her An Kesintisiz Bir İrtibat Halindedir 

Her insan doğrudan ilahi isimlerin hükmü, tasarrufu ve etkisi altındadır (Rakipoğlu 2022: 31). Her 

ilahi isim, kendisinde taşıdığı müstakil hüküm üzerinden âlemle ilişkilidir. İbn Arabi’ye göre, Zât, önder 



37 
 

isimlere hakikatlere tecelli etmelerini söyleyerek âlemin ortaya çıkmasını emrettiğinde, bütün isimler sevinç 

ve neşeyle mümkünlere yönelmişlerdir (Öztürk 2023: 231-238).  

Bu kaideden yola çıkılarak, Tanrı tasavvuru ve benlik algısının, bireyin doğumundan itibaren 

başlayan ve yaşam boyu devamlılık arz eden bir süreç olduğu ifade edilebilir. Zira bu algıları şekillendiren 

ilahi isimler kesintisiz ve sürekli bir tecelli içindedirler.  

 

5- İnsanın Tüm Fiilleri, Düşünceleri, Duyguları ve Mizaçları İlahi İsimlere Dayanır  

Tilimsani’ye göre, insana ait tasarruflardan bir tasarruf İlahi bir isme istinaden gerçekleşir 

(Musakhanov 2016: 153). İbn Arabi’ye göre, insandan ortaya çıkan fiiller, Zahir isminden ortaya çıkan 

nispet ve bağıntıdır. İnsanın istidatları, kendilerinde ortaya çıkan fiillerde Zahir ismine etki eder (İbn Arabi 

2006: 5,324). Yani, İnsanın yaptığı her fiil, aslında Allah’ın Zahir isminin bir tecellisidir. Ancak insan, kendi 

yeteneklerine ve istidatlarına bağlı olarak Zahir ismini farklı şekilde yansıtır. Bununla birlikte, bütün fiiller 

isimlerinin eserleridir ve tüm fiiller Kadir ve Kahir isimlerinden kaynaklanır. Binaenaleyh Allah Kahir 

ismiyle o fiili oluşta var edeni ‘kahreder’. Aynı zamanda, fiil de Kadir isminin eseridir. Bu durumda Kahir 

isminin hükmü Kadir isminde ortaya çıkmış olur ve bu isim bir fiili var etmede kendisine ortaktır. Başka bir 

ifadeyle Kahir ismi fiilini Kadir ismi aracılığıyla gerçekleştirir (İbn Arabi 2008: 10,126). Nitekim fiiller 

ortaya çıktığında Zahir ismine bir hüküm verip kendisine verilen bir isim döner ve bu isim Halik, Zar, Nafi 

ve Kadir olarak da söylenebilir (İbn Arabi 2006: 5,329). 

İnsanın mizacı da isimlerin tecellilerinin çeşitliliğinden dolayı çeşit çeşit olur. Üstelik insanın 

hüviyeti (kimliği) ve batını, mazhar olduğu İlahi isimlerden bir isimdir. Bu isim, onun idare edicisi ve ruhu 

olur ve onu harekete geçirir. İnsanın zahiri ise, o ismin ortaya çıkıp zahir olmasıdır. Başka bir deyişle, insan 

o ismin zahiridir (Konuk 2021: 3, 215-306-337).  

İnsanın düşünceleri, isimlerin hükümlerine tabidir. İnsan iki düşünce arasında bir tereddüt yaşarsa, 

bu durum iki İlahi ismin hükümleri altında kalmasından kaynaklanır (İbn Arabi 2008: 9,53). İnsanın 

duyguları da isimlere göre hissedilir. Mesela, tereddüt, hoşlanmama, korku ve öfke, Kabız isminin 

hükümlerindendir. Halbuki Vasi ismi, ihata bakımından en büyük isimlerden biridir. Vasi ismi, genişliği 

nedeniyle, bütün varlıkların talep ettiği İlahi isimleri içeren bir isimdir (İbn Arabi 2008: 9,278). Bununla 

birlikte, ünsiyet duygusu, belirli bir İlahi isim ile olur. Âlemde belirli bir kişi adına bir durum, ancak belli 

bir isimden meydana gelebilir. Ünsiyet, genişlik ve rahatlık anlamına gelirken, kaçış ise daralma (kabz) 

anlamına gelir (İbn Arabi 2008: 9,362). İnsanın mutluluğundan uzak olması da ancak bu mutluluğu 

gerektiren İlahi isimlerden uzaklaşmasından kaynaklanır (İbn Arabi 2008: 9,419). 



38 
 

İnsanın zihinsel süreçleri de, üzerine tecelli eden isimlerden etkilenir. Mesela, insanın hafızası 

üzerinde tecelli eden isim, Hafız ismidir. Onun tasvir eden gücünün üzerinde ise, Musavvir ismi tecelli eder 

(İbn Arabi 2010: 12,76). Onun idrak gücü, Nur ismine tabidir. Başka bir deyişle, idraki mümkün kılan nurun 

isimleridir. Çünkü idrak edilen her şeyin nurla ilişkisinin olması gerekir ve ancak bu sayede o şeyin idrak 

edilmeye istidadı olur (İbn Arabi 2010: 12,314). İnsanın hayalinde de isim ve sıfatlarda tecelli eder (İbn 

Arabi 2011: 14,255). Ayrıca ferasetle bakan insan, Mümin isminin hükümlerine bağlıdır. Çünkü bir insan, 

bir şeye ne kadar çok iman ederse onun hakkındaki feraseti o kadar artar. Bu durumda gecikme veya yanılma 

olmadan hüküm verme yeteneğine sahip olur (İbn Arabi 2011: 17,314). 

İnsanın özellikleri de isimlere tabidir. Mesela, cimrilik ve hırs özelliği, isimlerde Mâni isminden 

kaynaklanır (İbn Arabi 2006: 4,425). İnsanın kabiliyeti de isimlerin hükümlerini etkiler. Mesela, elem ve 

azap gibi ıstırap halleri, onları kabul edecek bir istidat ve kabiliyete bağlılardır. Elem veya azabı kabul 

edeceği bir istidat (kabiliyet) geride kalmayınca, elem veya azab da ortadan kalkar. Kabiliyetlerin kalkması 

nedeniyle, o hükümlere özgü isimlerin nispetleri de kalkar. Ancak, bazı isimler iki yönlü bir hükme sahiptir. 

Bu nedenle, kabul eden kişide iki hükmü olan isimler geride kalır. Buna örnek olarak ‘örten’ anlamındaki 

Gafir ismidir. Günahı örten Gâfir ismi, günah ortadan kalksa bile, örtme işlevi nedeniyle var olmaya devam 

eder. Çünkü onun ‘perde’ olması bakımından perde özelliği de vardır. Muntakim isminin ise hükmü kalmaz. 

Çünkü onu kabul edecek kabiliyet ortadan kalkmış, dolayısıyla bu özel isim de artık hükmünü yitirmiştir. 

Bütün bunlar aslında rahmetin her şeyi kuşatmasına dayanır. Rahmetle çelişen eserler ortadan kalktığında, 

bu eserlerin belirlediği isimlerin bağı da kalkar. Çünkü nihayetinde tüm isimler, tek bir hakikate döner. (İbn 

Arabi 2010: 12,129). 

Bu kaideden yola çıkılarak, Tanrı tasavvurunun ve benlik algısının, bilişsel (zihinsel), duygusal ve 

deneyimsel boyutları olan çok katmanlı yapıya sahip olduğu söylenebilir. Bu çok boyutluluğun temel 

nedeni, insanın tüm yönlerinin ilahi isimlerin tecellilerine dayanmasıdır. Diğer bir deyişle, her boyutta farklı 

ilahi isimlerin tezahür etmesi, Tanrı tasavvuru ve benlik algısının bu çok boyutlu yapısını oluşturur. 

 

6- Bir İlahi İsim Başka Bir İlahi İsmin Tecelli Etmesine Yol Açabilir (Yardımcı) 

İbn Arabi’ye göre, İlahi bağış, isimlerin yardımcılarından bir yardımcı eliyle olmaktan başka bir 

yolla verilmesi mümkün değildir. İbn Arabi şöyle der: “Allah kimi zaman kuluna Rahman'ın iki eliyle 

bağışta bulunur. Böyle olduğunda, bağış, o anda hoşa gitmeyen veya istenen şeye uymayan veya buna 

benzer her türlü kusurdan arınıktır. Ve kimi zamanlar Allah, bağışı, Vasi'nin iki eliyle verir ve böyle 

olduğunda verilen bağış genel bir nitelik taşır. Veya Hâkim’in iki eliyle verir ve böyle olduğunda O, en 



39 
 

uygun düşeni verir veya nimet verdiğinde Vahib İsminin iki eliyle verir ve bağışı alanın, bu verilen için 

şükretme veya amelde bulunma yükümlülüğü yoktur. Veya Cebbar İsminin iki eliyle verir ve böyle 

olduğunda da kulun bulunduğu yere ve hale bakarak verir. Eğer içerisinde bulunduğu hal cezayı 

gerektiriyorsa, onun bu halini örter veya eğer cezayı gerektirmiyorsa, onu, cezayı gerektirecek halden korur- 

böylesi bir kimseye "masum", "inayet olunmuş" ve "korunmuş" ve benzeri isimler verilir. Veren, kendindeki 

hazinelerin sahibi olmasından dolayı, Allah'tır. Ve o, bağışı özgül isminin iki eliyle, bilinen kader üzere 

dağıtır. Adil ismiyle ve benzeri isimlerle, her şeye halkını verir”. Konuk bunu açıklarken tüm İlahi isimlerin 

“Allah” ve “Rahman” isimlerine hizmet eden “yardımcılar” oldukları belirtmiştir. Dolayısıyla, Hâkim, Vasi, 

Vahib, Cebbar ve Gaffar gibi isimlerin hizmetiyle rahmet ortaya çıkabilir. Mesela, bir hasta Şafi ismiyle 

kulluk eder ve ihtiyacını bu isimden talep eder. Hâkim ismi, ihtiyacı olan Rabbine götürmeye yardımcı olur. 

O durumda, Şafi ismi, Rahman isminin altına girer (Konuk 2020: 1, 226-229). Başka bir deyişle, Hâkim 

ismi, Şafi isminin tecelli edebilmesi için hazırlık zemini oluşturtur. Şafi isminin, Rahman isminin tecelli 

etmesine yol açtığı söylenebilir.  

Bu kaideden yola çıkılarak, Tanrı tasavvuru ve benlik algısının “belirli denge durumlarından 

diğerlerine yol açan" sürekli bir süreç içinde olduğu anlaşılabilir. Zira kişinin Tanrı tasavvurunda ve benlik 

algısında tecelli eden bir ismin, başka bir ismin tecelli etmesine yol açabileceği de düşünülebilir. Bu yeni 

tecelli eden isim de bir diğerinin ortaya çıkmasına vesile olabilir. Böylece bu dinamik etkileşim, yaşam boyu 

devam eden bir dönüşüm oluşturur. 

 

7- Zıt Manalara Sahip Olan İsimlerin Tecellileri Beraber Zahir Olabilir 

İlâhî isimlerin birbirleri ile ilişkileri zıtlık ve paralellik gibi farklı kategorilerde gerçekleşir. İbn 

Arabi’ye göre ilahî isimler mazharları celâl-cemâl ve gazab-rıza ayrımları ile insana zuhur ederler. İnsana 

tezahür eden her bir gerçeklik, ilahi isimlerde ortaya çıkan tenakuz ve derecelenmenin bir dış görünüşüdür 

(Öztürk 2023: 230-232). Tilimsani’ye göre, Hak, kendi nefsinde zıt manaları bir arada toplayan ve kabul 

eden Vahiddir. Bu yönüyle Hak, zıt hükümlere sahip isimlerin manalarını cem eder. Ancak her hükmünün 

zahir olduğu kuvveti vardır. Dolayısıyla, zıt hükümlerin kuvvetleri beraber zahir olabilir ve aynı kişide bir 

yerde bulunabilir (Musakhanov 2016: 153-154). Ayrıca buradan anlaşılıyor ki, zıt anlamlara sahip isimler 

tecelli ettiğinde, biri zahir (görünür) olabilirken, diğeri batın (gizli) olabilir. Başka bir deyişle, zıt anlamlara 

sahip isimler tecelli ederken hepsinin birden görünür olması şart değildir. 

İbn Arabi bunu açıklamak için şöyle der: “İnsan Muiz ismiyle izzet kazanırken aynı zamanda 

kendisine göre konum sahibi birisine göre Müzil ismiyle zelil ve hor olabilir. İnsan böyle biriyle karşılaşır, 



40 
 

ona saygıda bulunur, onun izzetinden yararlanmak ister. Aynı anda Müzil ismi tanımadığı bir şahsı 

kendisine musallat eder ve o şahıs bu kişiyi zelil edebilir. Böylelikle bir adam yönünden aziz olmuş iken 

başka birinin vasıtasıyla zelil olabilir. Bu ikisinin hükmü de aynı anda gerçekleşirken hükmü kabul eden tek 

hakikattir” (İbn Arabi 2006: 5,294). İnsanların görüş ayrılığı da ilahi isimlerden özellikle de zıt anlamlı 

isimlerden kaynaklanır (İbn Arabi 2010: 12,17). 

İnsan, İlahi bir isim nedeniyle kabz (daralma), heybet ve celal halinde bulunabilir veya ilahi bir isim 

nedeniyle ünsiyet, cemal ve bast (açılma) halinde olur (İbn Arabi 2006: 3,348). Davud el-Kayseri’ye göre, 

Cemal ve Celal sıfatları Lütuf-Kahr, Rahmet-Gazap, Rıza-Saht ve benzerlerini birleştirip bir araya getirir. 

Zira lütufla ilgili sıfatlar Cemal, kahırla ilgili sıfatlar ise Celal’i ifade eder. Keza her Cemal’in bir Celali 

vardır ve her Celalin de bir Cemali vardır. Bu da İlahi kahırda gizli olan lütuftur. Dolayısıyla, Cemalde 

Celal, Celalde Cemal olması durumu karşıt (mütekabil) iki sıfat arasında bir berzahtır (el-Kayseri 2023: 38). 

Bu kaideye dayanarak Tanrı tasavvuru ve benlik algısının zıt nitelikleri de barındırabileceği 

anlaşılabilir. Bireyler hem Tanrı'ya hem de kendilerine yönelik olarak birbirine zıt özellikler atfedebilirler. 

Bu durumun temelinde, zıt özelliklere sahip ilahi isimlerin birlikte tecelli etmesi yatmaktadır. 

 

8- İnsan, İlahi İsimler Arasında Hüküm Verebilen Varlıktır 

İbn Arabi, insanın ilahi isimler karşısındaki görevini açıklarken, yalnızca bu isimleri yansıtma 

rolüyle sınırlı tutmayıp, aynı zamanda ilahi isimler arasında bir imamet (öncülük) rolü oynadığını da 

vurgular. Ona göre, insan, İlahi isimlere imamlık eder (İbn Arabi 2006: 3,400). İbn Arabi bunu şu şekilde 

ifade eder: “İsimler bizimledir, bize aittir, bize dayanır, bizde zuhur eder, hükümleri bizdedir, bizde sona 

ererler, bizden ifade edilirler, başlangıçları da bizdendir. Şiir; O isimler olmasaydı, biz de olmazdık. Biz 

olmasaydık, onlar da olmazdı. Onlarla göründük, (kendimizle) görünmedik” (İbn Arabi 2007: 6,298). 

Üstelik İlahi isimler, âlemdeki tartışmanın kaynağıdır. Onlardan dolayı dünyada tartışma ortaya 

çıkar. Çünkü Muiz ve Müzil isimleri birbirine hasım olduğu gibi Dar ve Nafı isimleri ve Muhyi ile Mümit, 

Mu’ti ve Mâni isimleri birbirlerine hasımdır. Öyleyse her ismin hükümde ve terazide mukabili olan bir isim 

vardır. Bu isimler arasında denge unsuru olarak yerleştirilen terazi ise, Hakem ismidir ve terazi hükümdeki 

adaleti temsil eder. Hakem ismi, bulunduğu yerin ve mahallin istidadına ve kabiliyetine göre iki zıt ve 

çelişen isimden birinin hükmünü belirler ve hakkı istidada göre o ismin tarafına yerleştirir. Bu durumda 

insan hem manevi hem de duyusal düzlemde farklı tarzlarına göre ortaya konulmuş terazileri öğrenince 



41 
 

onlara göre hüküm verebilir ve bu konuda Allah’ın âlemdeki vekili olabilir. Böyle bir durumda terazi onun 

elindedir ve ‘haklı’ ve ‘haksız’ hükmünü verir (İbn Arabi 2009: 11,199). 

İlahi isimleri inceleyen kimse, isimler kendilerini ona açarlarsa veya kendi hâli onu isimler üzerinde 

tasarruf sahibi kılırsa, onları nasıl yönlendireceğini bilir (İbn Arabi 2006: 5,271). Bu durumda, insan, İlahi 

isimlerin arasında bağ kurar, uyum sağlar ve hakkıyla hükmeder; böylece kâmil olur (İbn Arabi 2017: 17, 

151). Konevi de bunu açıklarken insan türünün en mükemmelinin, ilahi isimler arasında ahlaki erdemlerle 

donanarak ve bu isimlerin nitelikleriyle vasıflanarak uyum sağlayan kişi olduğunu söyler. O kişi, İlahi 

isimlerin etkileri ortaya çıktığında ve onların hükümlerini müşahede ettiğinde, sınırları ve edebi gözetir. Bu 

durum, nefsin arındırılması, kalbin saflaştırılması ve ruhun cilalanması yoluyla ilahi isimlerin işleyişindeki 

değişimlerde, tecellilerinde, sonuçlarının ortaya çıkışında ve kemalatlarının belirginleşmesinde kendini 

gösterir (Konevi 2014: 216).  

Bu kaideden yola çıkılarak, insanın hayat boyunca kendi Tanrı tasavvurunu ve benlik algısını test 

edebileceği, gözden geçirebileceği, yeniden değerlendirebileceği ve yorumlayabileceği anlaşılır. Bu 

dönüşümün temelinde, tecelli eden ilahi isimler arasındaki dinamik etkileşimin ve insanın bu isimlerin 

hükümlerini içsel olarak değerlendirebilme kapasitesinin yattığı düşünülebilir. 

 

9- Her İsmin Zahiri ve Batını Vardır 

İbn Kasiyy, her bir ismin bir zahiri bir de bâtını olduğunu açıklar. İsmin bâtın olanının ruhani ve 

melekuti ulvî âlemde; zahirinin ise zahir âlemde hükmü vardır (Alkış 2010: 256). İsmin batını “fail/etken” 

olur ve ismin zahiri “kabil/edilgen” olur (Konuk 2021: 3, 310). Başka bir açıdan, isim sıfatın zahiri ve sıfat 

ismin batınıdır. Dolayısıyla isim, sıfat ile zahir olur (Konuk 2004: 38). Hakkın bir gaybı ve bir mazharı 

vardır. Gayb, Batın ismine aittir. Mazhar ise, Zahir ismine aittir (İbn Arabi 2008: 10, 312). Dolayısıyla, dış 

dünyada bulunan her şey Zahir isminin altındadır (el-Kayseri 2023: 44).  

Bu kaideden yola çıkılarak, Tanrı tasavvuru ve benlik algısının hem bilinçli hem de bilinçdışı 

süreçlerde şekillendiği söylenebilir. Zahir (görünen) boyutu bilinç düzeyine işaret ederken, Batın 

(gizli/içrek) boyutu bilinçdışının derinliklerine uzanır. İlahi isimlerin bu çift katmanlı yapısı insan 

psikolojisinin de hem bilinçli hem de bilinçdışı düzeylerde işlediğini gösterir. Dolayısıyla, tecelli eden her 

ilahi ismin, insanın hem farkında olduğu hem de derinlerde saklı kalan katmanlarını aynı anda etkilediği 

düşünülebilir. 

 



42 
 

10- “Allah” İsmi, Sonsuz Sayıdaki İsimleri Kapsamaktadır 

Allah ismi, kuşatıcı, toplayıcı, cami ve birleştirici bir isimdir ve bütün isimlere ayrı ayrı delalet 

etmiş olur. Çünkü Allah ismi bütün İlahi isimlerin manalarını ve hakikatlerini toplayan bir isimdir. Bu 

bakımdan, Allah isminin saltanatı altında İlahi isimlerin imamları yer alır. İnsan da bu irtibatları -Allah 

isminin ilahî isimleri toplayıcı olması gibi- kendinde birleştiren bir varlıktır (Öztürk 2023: 230-232). Allah 

isminin sırını anlayan kimse, zıtların bir hakikatin hükmüyle birleştiğini kavrar. Ancak onu gerçekten 

kavrayabilen kişi, onu içinde bulan ve onunla nitelenen kişidir. Bu yüzden kişi, kendisi hakkında verdiği bir 

hükmün zıddını da kabul eder ve böylelikle hükmünü tamamlar (İbn Arabi 2008: 9,193). 

Bu kaideden hareketle, insanın daha uyumlu, birleşik ve bütüncül bir Tanrı tasavvuru ile benlik 

algısına ulaşmaya ihtiyacı olduğu anlaşılır. Bunun nedeni, kişinin Tanrı tasavvurunda ve benlik algısında 

ilahi isimleri bir araya getirip bütünleştirmeye ihtiyaç duymasıdır. 

 

11- Her İsim Bir Berzahtır 

Her İlahi isim hem Tanrı hakkında bilgi taşır hem de o İlahi bilginin tesirinin ve hükmünün neticesi 

olan varlık ile Tanrı arasında bir “berzah” haline gelir (Demirli 2003: 289). Bu kaideden yola çıkılarak, 

Tanrı tasavvurunun hem fiziksel hem de metafizik unsurlar barındırabileceği anlaşılabilir. Zira Tanrı 

tasavvurunda tecelli eden isimlerin hem Tanrı’ya hem de dünyadaki eserlerine işaret ettiği düşünülebilir.  

Buraya kadar sıralanan kaideler, Rizzuto'nun kişinin Tanrı tasavvuru ve benlik algısıyla ilgili olarak 

belirttiği sonuçlarla ilişkilendirilmiştir. Bu kaidelerin, söz konusu sonuçların ardındaki nedenleri açıkladığı 

söylenebilir. Ancak İlahi isimler teorisinin başka kaideleri de mevcuttur; 

 

12- İsimler Birbirleriyle İrtibatlı ve İç İçedir  

İbn Arabi, isimlerin birbirleri ile irtibatı ve hatta birbirleri ile iç içe olduğunu belirtir. Bu görüş 

isimler arasında bir sınıflandırma gerekliliğine işaret eder (Alkış 2010: 257). Tilimsani’ye göre de “Muhtelif 

itibarlarla her isim her isme dahil olur.” (Musakhanov 2021: 1126). Ona göre isimler, her birinin anlamı 

diğerinin içine girecek hatta her isim kendinde bilkuvve her ismi içerecek şekilde iç içedir ve onların 

karşılıklı etkileşimleri vardır (Musakhanov 2021: 1132).  

 



43 
 

13- Bir İlahi İsim, Başka Bir İlahi İsmi İçerebilir 

İbn Arabi buna örnek vererek şöyle der: “Muğni ismi insanı davet edebilir. Bu isim çağırdığı kişide 

Muiz isminin hükmünü içerir. Çünkü kişi, zenginleştiğinde izzet kazanır. Oysa izzet, Muiz isminden 

kaynaklanır. Öyleyse, burada kişi Muğni ismiyle zenginleştiği için izzet kazanmıştır. Zenginlik niteliği bu 

kişiye izzet kazandırmıştır. Eğer Muğni ismi, Muiz ismini içermeseydi, bu kişinin zenginlikten dolayı 

kazandığı izzet açığa çıkmazdı” (İbn Arabi 2006: 5,322). 

  

14- Her Bir İlahi İsim Bütün İsimleri İçerisinde Barındırır  

İbn Arabi, her bir ilahi ismin bütün isimleri içerisinde barındırdığını belirtir. Ona göre, her bir isim, 

ufkunda bütün isimler ile vasıflanır, onların özellikleriyle nitelenmesi mümkündür (Alkış 2010: 257). İbn 

Arabi, İbn Kasiyy’nin “Her bir İlahi isim bütün isimlerle isimlenmiş ve onlarla nitelenmiştir” külli kaidesini 

doğrulamıştır. Tilimsani de şöyle der: “Her isimde her isim vardır” (Musakhanov 2021: 1126). Buna bir 

örnek verilirse, İbn Arabi, “Rab” isminin zât isimlerinden olduğunu, aynı zamanda da “ıslah eden/Muslih” 

anlamı bakımından “ef’al” isimlerinden, “Malik” anlamı bakımındansa “sıfat” isimlerinden olduğunu 

zikretmiştir (Rakipoğlu 2022: 24). Konevi de şu örneği eklemiştir: Bir kişinin birçok sıfatları ve isimleri 

vardır. Mesela, “Mussavir” isminin tecelli ettiği bir ressam, tasvir edici olur. Ama aynı zamanda o kişi diri, 

bilici, işitici, görücü, dileyici, gücü yetici, söyleyici, icad edici, sanatkâr, akıllı ve hakîm gibi farklı sıfatlara 

sahiptir. İşte o şekilde her bir isim bütün isimleri içinde toplamış olur (Konuk 2021: 3, 224). Başka bir örnek 

vererek şöyle der: “Zehir Dar isminin görünme yeridir; fakat hastalara ayarlı bir dozda verilecek olursa Şafi 

isminin hükümleri de kendisinden açığa çıkar. Ve aynı şekilde çok verilirse hayat sâhibini öldürür. O vakit 

Mümit isminin görünme yeri olur. İşte böylece her bir ismin görünme yerinden diğer isimlerin hükümleri 

ve eserleri de açığa çıkar. Çünkü her bir isim diğer isimleri de taşımaktadır. Fakat Dar isminden zarar 

çıkması asıldır ve bu asıl asla değişmez. Ondan açığa çıkan diğer isimlerin hükümleri fer’dir. Bundan dolayı 

Dar ismi bütünselliğiyle zarar vericidir” (Konuk 2004: 257). 

  

15- Her İlahi İsim Diğer İlahi İsimlerden Hem Farklıdır Hem Onlarla Ortaktır 

Her ilahi isim bir açıdan diğer İlahi isimlerden farklıdır ve bir açıdan onlarla müşterektir. Çünkü 

kendilerine özgü anlamları ve her birinin ortak anlamları vardır. Konevi şöyle der: “İsimler, kendilerini tek 

felek birleştirse de hakikatleri yönünden birbirlerinden farklıdır”. Bu yüzden İlah isimler arasında bir 

yönüyle benzerlik ve bir yönüyle farklılık vardır (Demirli 2003: 286-287). 



44 
 

16- Her Bir İlahi İsim Birbirine Tesir-Teessür İlişkisi ile Bağlanır   

Her bir ilahi isim birbirine tesir-teessür, galip-mağlup, kahir-makhur ilişkisi ile bağlanmış olur. İbn 

Arabi bu ilişkiyi bazen etkenlik-edilgenlik ilişkisine işaretle nikâh olarak da tanımlar. Bununla insanda 

tezahür eden nispetler gayeli bir düzen içerisinde konumlarını bulurlar ve hükümleri ortaya çıkar. Tesir 

isimi, kendinde saklı olan hükümleri müessir olduğu isimde tezahür ettirir. Ayrıca bu tesirin gerçekleşmesi 

için hükümler ile kabul edici ismin birbirine benzeme veya birleşme üretecek bir münasebetinin bulunması 

gerekir. İlahî isimlerin birbirleriyle ve mümkünlerle ilişkisinin doğası budur (Öztürk 2023: 245-246). Her 

müessir, tesir yönünden tesir edilenden üstündür. Ancak bazen daha aşağı derecede olan başka bir yönden 

ondan üstün olabilir (İbn Arabi 2010: 13, 379). Aynı görüşü benimseyen Konevi’ye göre iki şey arasında 

bir tesir-teessür ilişkisi varsa, mutlaka bunların ilişkisini temin eden bir “münasebet” vardır (Demirli 2003: 

291).   

 

17- Her İki İsimden Doğan İki Yönlü Bir İsim Vardır 

İlahi isimler arasında mütekabil isimler vardır. Bunun örnekleri; Dar (zarar veren) ve Nafi (yarar 

veren), Muiz (aziz eden) ve Müzil (zelil eden), Muhyi (hayat veren) ve Mümit (öldüren) gibi isimlerdir (İbn 

Arabi 2006: 5, 65). Birbirinin karşıtı (mütekabil) olan her iki isim arasında, bu ikisinden doğan ve bir berzah 

olan iki yönlü bir isim olduğu gibi, karşıt iki sıfat arasında da bu iki sıfattan doğan iki yönlü bir sıfat bulunur. 

Yine, bazı isimlerin birbiriyle buluşmasından, bunlar ister birbirinin karşıtı olsun ister olmasın, sonsuz 

isimler ortaya çıkar ve bunların her birinin hem bilgisel (ilmi) hem de olgusal (ayni) varlık düzeyinde bir 

mazharı olur (el-Kayseri 2023: 42). Başka bir deyişle, iki isim, üçüncü bir ismin tecelli etmesine hazırlık 

zemini oluşturabilirler. İbn Arabi şöyle der: “Birbirine tamlama olan iki şeyden, her birinde tamlamanın 

verdiği bir isim ortaya çıkar. Zeyd dediğinde, bir insandan söz etmektesin ve bundan başka bir şey de 

anlaşılmaz. Ömer dediğinde, o da bir insandır ve bundan başka bir şey anlaşılmaz. ‘Ömer’in oğlu Zeyd’ ya 

da ‘Zeyd’in oğlu Ömer’ dediğinde ise, hiç kuşkusuz, Ömer’in oğlu olduğu için Zeyd adına evlatlık ismi 

meydana gelmiş, Ömer için de Zeyd’in babası olduğunda babalık adı meydana gelmiştir. Başka bir ifadeyle 

Zeyd’in evlatlığı, Ömer’e babalığı; Ömer’in babalığı ise, Zeyd’e evlatlığı verdi. Tamlama olan iki şeyden 

her biri, bir diğerinde tamlamadan önce nitelenmemiş olduğu bir anlam meydana getirir”.  Şeyler, isimlerin 

tecellileridir. Dolayısıyla, isimlere aynı şekilde bakmak doğaldır. Tamlama olan iki isimden her biri, bir 

diğerinde tamlamadan önce nitelenmemiş olduğu bir anlam meydana getirir (İbn Arabi 2002: 2,75). 

 



45 
 

18- Her İsim Bir Hazinedir 

Her ismin hazinesinde mevcut olan ayrıntılı hükümleri yüklenmiştir. Her ismin hazinesinde kendi 

bilgisi, güçleri, zuhur keyfiyeti, bağışları, tecellileri, eserleri, nispetleri, halleri ve şuunatı ve zuhur hikmeti 

vardır (Konuk 2004: 24-88). Bu nedenle, insanın, kendisine gelen herhangi bir şeyin hangi ismin 

hazinesinden geldiğini anlamak için onun mahiyetini inceleme sorumluluğu vardır (Konuk 2004: 156). O 

hazinelerde, eşyanın saklandığı ‘imkân hazineleri’ bulunur (İbn Arabi 2010: 12,88). 

İbn Arabi’ye göre, her bir ismin tek bir hakikati var ama tecellileri sonsuzdur. Bu tecelliler hiç 

bitmez veya tükenmez. Çünkü her ismin bir hazinesi var. Bu hazineden ortaya çıkan tecelliler sonsuzdur 

(Konuk 2020: 1, 232-234). Başka bir deyişle, her isim, tecellilerde sonsuz suretleri kabul eder (İbn Arabi 

2007: 2,365). 

 

19- İlahi İsimlerin Hükümleri İnsanın Kabiliyetlerine Göre Tecelli eder 

Davud el-Kayseri’ye göre, eğer insanın tüm isimlerin hüküm ve etkilerinin ortaya çıkmasına 

kabiliyeti varsa her an ilahi isimlerin tasarruflarından birinin mazharı olur. Ancak, eğer tüm ilahi isimlerin 

hükümlerinin zuhuruna kabiliyetli değilse, o zaman sadece bir kısmını izhar etmeye kabiliyetli olurken 

başka bir kısmını izhar etmeye, yani açığa vurmaya kabiliyetli olmaz (el-Kayseri 2023: 44). Konuk, 

insanlardan bazılarının istidadı ve kabiliyetlerinden dolayı Latif, Cemil ve Hadi gibi Cemali isimleri talep 

ettikleri ve bunların görünme yerleri olduklarını belirtir. Bu Cemali isimler, onlarda kemaliyle açığa çıkıp 

kendi hazinelerindeki hükümleri ve eserleri bunlarda açığa çıkarırlar. Diğer bazı insanlar ise aslî istidadının 

olmayışı dolayısıyla, Kahhar, Celil ve Müntakim gibi Celali isimleri talep eder ve bunların görünme yerleri 

olurlar. Bu Celali isimler, eserlerini ve hükümlerini bunlarda açığa çıkarmaktan geri kalmazlar (Konuk 

2021: 3,93). 

 

20- Her İsmin Rahmetten Payı ve Nasibi Vardır 

“Allah, Adem’i Rahman suretinde yarattı” (Buhari, “İsti’zan”, 1) hadis-i şerifinde suret kelimesi 

Rahman ismi ile doğrudan ilişkilendirilmiştir. Ayrıca, Allah'ın rahmeti her şeye kuşatmıştır, dediğimiz 

zaman, İlahi isimler de "her şey" ifadesi altına dâhil olur; çünkü ilâhî isimler de eşyadandır. Rahman ismi 

ise toplayıcı isimdir (ism-i camidir). Bundan dolayı her bir ismin rahmetten payı ve nasibi vardır (Konuk 

2021: 4,4). Başka bir deyişle, Rahman ismi, bütün isimleri içine almıştır ve bütün karşılıklı yönlerde 



46 
 

mevcuttur (Konuk 2021: 3,317). Ancak rahmet her ne kadar rahmet türlerinin hepsini toplamış ise de, farklı 

isimlere göre farklı olur. Çünkü her bir isim, kendi mazharına ve onunla dua edene, kendi hakikatinin ettiği 

rahmetle rahmet eder. Örneğin hasta olan kimse "Ya Şafi, rahmet et", karnı aç olan kimse "Ya Rezzak, 

rahmet et", fakir olan kimse "Ya Ganiyy, rahmet et" ve günahkâr olan kimse de "Ya Gaffar, rahmet et" diye 

dua eder. Hak Teâlâ da Şafi, Rezzak, Ganiyy ve Gaffur isimlerinin gereğine göre tecelli buyurup onlara 

rahmet eder. Aynı zamanda özel rahmeti istenen kimse "Ya Settâr, rahmet et" ve kendisine zulmeden 

zalimden intikam almayı ve bu şekilde kendi azabın hafifletilmesini isteyen kimse "Ya Müntakim, rahmet 

et" diye dua eder. Bu da aynı şekilde özel bir rahmettir. Burada da Hak Teâlâ, Sattar ve Müntakim isimlerinin 

gereğine göre tecelli ederek onlara rahmet eder (Konuk 2021: 4, 18). Rahman isminin kapsadığı her şeyde 

hükmünün sabit olmasına göre her şeyin varacağı yer rahmettir. Acı, azap, hastalıklar araya girse bile 

Rahman’ın hükmü onlara da eşlik eder. Bunlar dünya ve ahirette varlıklara ilişen birtakım arazlardır. Çünkü 

Rahman, güzel isimlerin sahibidir. Onun isimleri arasında, Dar, Müzil, Mümit isimleri de vardır. Bu 

nedenle, âlemde rahmetin gerektirmediği şeyler geçici durumlar nedeniyle ortaya çıkar. Bu geçici 

nedenlerin ortadan kalkmasında da bir rahmet vardır. Bu rahmet, sadece acının kalkmasının ardından 

nimetin ve rahatlığın katlanması bile olsa yeterlidir. Bu yüzden, bir şeyin tadı anlatılırken ‘korkan kişi için 

güvenliğin tadından daha tatlı denilir. Dolaysıyla, nimetlerin hazları, ancak onların zıtlarıyla bilinebilir. 

Böylelikle insanın değerinin kendisinde bulunduğu bilgileri elde etmek üzere acılar konulmuştur. Bu acılar, 

insanın zevk alarak öğrenmesini sağlayan birer delil ve rehberdir (İbn Arabi 2008: 9,85). Ancak merhamet 

edenlerin rahmeti, isimlerin rahmeti demektir. Merhamet edenler İlahi isimlerin hükmüne göre merhamet 

ederler. Dolayısıyla, İlahi isimler onlarda hüküm sahibi olur ve Allah onları merhamet ettikleri isme göre 

ödüllendirir (İbn Arabi 2012: 18,87). 

İbn Arabi’ye göre, Rahman ismi, ona tahsis edilen ve kendisine nispet edildiği güç insanın koklama 

gücüdür. Bu güç kokular, onlar ise nefeslerle ilgilidir. Bir kişinin nefeslerle ilgili bilgisi, Rahmanidir. Kitap 

veya Sünnette Rahman ismine nispet edilen her iş, bu şahsa da nispet edilir. Çünkü bu isim, ona yardım 

edendir. Başka herhangi bir ilahi ismin onun üzerindeki otoritesi, hangi türde olursa olsun, Rahman ismi 

vasıtasıyla olabilir (İbn Arabi 2002: 2,165). 

 

21- Her İlahi İsmin Hakikati “Aktif” veya “Pasif” Mana Verebilir 

Bu mana, ismin işaret ettiği ve kendisiyle diğer isimlerden farklılaştığı özel yönüdür (Demirli 2003: 

286). İbn Kasi’nin düşüncesini aktaran İbn Arabi’ye göre her bir ilahi isim iki yöne sahiptir: pasif yön ve 

aktif yön (Demirli 2015: 11). İbn Arabi İlahi isimleri nitelerken her isim için ‘iki eliyle’ ifadesini 



47 
 

kullanmıştır. Konuk, her ilahi ismin biri “fail” diğeri “münfail/kabil” olmak üzere iki eli olduğunu 

açıklamıştır (Konuk 2020: 1, 228). İsmin fâil eli, aktif yönüne; münfail eli ise pasif yönüne işaret eder. İsmin 

aktif yönü, kendisine mahsus anlamını gösterir. İsmin pasif yönü ise ismin hükümleri ve etkilerinin 

pasifleşmesi ve gizli kalmalarını gösterir. Bu nedenle, ismin pasif yönü, ismin tecelli etmemesi anlamına 

gelmez. Çünkü Konevi’nin belirttiği gibi hiçbir isim etkisiz kalmaz. Konevi, insanların “kötü” diye 

niteledikleri bir olayın kaynağı olan ismin başka bir isim tarafından etkisiz bırakılmasının mümkün 

olamayacağını da belirtir (Demirli 2003: 251). 

Zıt şeklinde zuhur eden çelişikler, kuvvet-zayıflık gibi, ismin aktif ve pasif yönlerinin tecellilerini 

gösterebilir. Öyleyse, çelişikler aynı ismin tecellileri olabilir. Buna bir örnek olarak, İbn Arabi, Cami ismine 

dayanarak kuvvet ve zayıflığın her birinin aynı isim olan Kavi isminin tecellileri olduklarını açıklamıştır. 

İbn Arabi şöyle der: “Bu bilgi iç içe girme ve tedahül bilgisindendir ve kuvvetin hükmünün varlığı 

olmasaydı böyle bir şey olamazdı. Çünkü zayıflık güçlü bir engeldir. Kuvvetin hükmünün zayıflığa nasıl 

işlediğine bakmalısın. Zayıflığı pekişip hareket edemez hale geldiğinde, kuvveti zayıflığa nispet eder ve onu 

zıddıyla nitelersin. Buradan Ebu Said el-Harraz’ın ‘Allah’ı neyle bildin?’ diye sorulduğunda verdiği şu 

cevabın anlamını öğrenirsin: ‘Allah’ı, iki zıddı birleştirmesiyle bildim’. Sonra şu ayeti okumuştur: ‘O 

Evveldir, Ahirdir, Zahirdir ve Batındır’ (Hadid: 3/57). Kuvvet ile zayıflık güçlenirken daha güçlü olanla 

kuvvet zayıflar. En güçlü ile güçlü arasındaki fark, en yakın ile yakın arasındaki fark gibidir. En yakın olan 

yakın iken yakın olan en yakın değildir; en güçlü olan güçlü olsa bile güçlü olan herkes en güçlü değildir” 

(İbn Arabi 2017: 17,84). Aynı yolda yürüyen Konevi’ye göre, Kavi olan, sahip olduğu izzet ve zıtları 

birleştirmek gücüyle güçlü olandır. Ayrıca zayıf olan hakkında ‘zayıflığı güçlendi’ ve ‘ona karşı zayıflığı 

güçlendi’ denilir. Zayıflık, harekete karşı güçlü bir engeldir. Böylece kuvvet, zayıflığa nispet edilmiş ve 

zıddıyla nitelenmiştir (Konevi 2014: 169-170). Dolayısıyla kuvvetin hükümleri ve etkileri zayıflık suretinde 

gizli kalmıştır. Binaenaleyh, Kuvvet, Kavi isminin aktif yönünün tecellisiyken zayıflık, Kavi ismin pasif 

yönünün tecellisi olarak anlaşılabilir. Tüm İlahi isimlere aynı şekilde bakılabilir. 

İsmin aktif ve pasif yönlerinin, ilahi isimler arasındaki içlem veya kaplam ilişkisi konusunda büyük 

bir rolü vardır. Çünkü herhangi bir isim (aktif yönüyle) tezahür edince başka bir ismin hükümleri ve etkileri 

(pasif yönleriyle) onun altında gizlenir (el-Kayseri 2023: 44). Bundan dolayı, her bir isim pasif (mağlup) 

yönüyle öteki isimleri de içerirken, aktif yönüyle (galip) kendisine mahsus bir anlama sahiptir. Bu durumda 

her isim bir yönüyle bütün manaları havi iken aynı zamanda kendisine baskın bir mana nedeniyle farklılaşır. 

Sufiler bu durumu her ismin galip-mağlup yönü diye tasnif eder (Demirli 2015: 11). Buradan hareketle, 

Davud el-Kayseri şöyle der: “Birbirine zıt olanların ve (zıt şeklinde tecelli eden) başka birtakım şeylerin 

suretlerini izhar eden O’dur. Bundan da (yani O zıtların suretinde zuhur ettiği için) çelişik olan iki şeyin 

arasını birleştirdiği sonucu ortaya çıkar; zira bunlardan her biri diğerini pasifleştirmeyi (selb) gerektirir. 



48 
 

Selbi (yani olumsuzlanan) sıfatlar yokluğa ait (yani yoklukla ilgili bir şey) olmakla birlikte, bir açıdan da 

varlığa aittir” (el-Kayseri 2023: 16).  

 

22- İlahi İsimler Hallere Tabidir 

İnsanın içinde bulunduğu anda haline hâkim olan İlahi isimler vardır (İbn Arabi 2008: 7,66). İlahi 

isimlerin çokluğu nedeniyle farklı haller de vardır (İbn Arabi 2006: 4,400). Haller ise, isimlerin hükümlerine 

göre çoğalır (İbn Arabi 2008: 8,155). Her hal, kendisi bakımından olumsuzlama, olumlama (ispat) ya da her 

ikisiyle delil olduğu bir ismi anlatır (İbn Arabi 2007: 6,420). Hallerin başkalaşması, insanın İlahi surete göre 

yaratılmış olmasından kaynaklanır. Çünkü 'O, her gün bir iştedir.'(Rahman 55/29) (İbn Arabi 2007: 6,397). 

İnsanda o isimleri meydana getiren şey bu başkalaşmanın ta kendisidir (İbn Arabi 2010: 13,109). 

Haller, isimlerin hükümlerinin değişmesi nedeniyle değişir (İbn Arabi 2008: 9,356). Bir İlahi ismin 

herhangi bir hâlde ortaya çıkması durumunda, o hâlde hüküm ona aittir; anında tecelli ile, gelecekte ise 

etkisiyle (eseriyle). Ta ki başka bir isim gelip birincinin hükmünü ortadan kaldırana kadar (İbn Arabi 2006: 

5,49). Örneğin, üzüm ve şaraptır. Burada onların isimlerinin değişmesi nedeniyle o belirli cisimdeki İlahi 

hüküm de değişir. Yani, üzüm helal iken şarap haline gelir. Haller değiştiği için de bazı şeylerde hükümler 

değişir. Bu konuda değişen şey, ismin başkalaşmasını sağlayan İlahi ismin hükmüdür ve bu nedenle de 

hüküm de değişmiştir (İbn Arabi 2006: 5,66). Dolayısıyla, İlahi isimler eşya üzerinde eşyanın kabul 

istidatlarıyla hüküm verebilir. Onların kabul istidatları, kendiliklerinde bulundukları hale göre gerçekleşir 

(İbn Arabi 2006: 5,270).  

 

23- İnsan Bedeni Üzerine İlahi İsimler Tecelli Eder 

İbn Arabi’ye göre baş, insanın bütün güçlerinin mekânı ve ruhani güçlerinin toplandığı bir yerdir. 

Bu toplayıcılık nedeniyle diğer organlardan farklı olarak burada bir hüküm dikkate alınmıştır. Başa ait olan 

İlahî isim, Allah ismidir. Çünkü baş, toplayıcılık özelliğine sahiptir. Eğer onun güçlerinden biri bozulmuş 

olsaydı, bu bozulma ya düzeltilmesi mümkün bir bozukluğa veya giderilmesi imkânsız bir bozukluğa yol 

açardı (İbn Arabi 2006: 5,297).  

Kalp ise bütün nitelik ve isimleri kendinde toplar (İbn Arabi 2009: 11,282). Dolayısıyla, Kalbi 

çeviren, isimlerdir (İbn Arabi 2007: 6,395). Hadis-i şerifte belirtildiği gibi, kalp Rahman’ın iki parmağı 

arasındadır ve Rahman onu bir hâlden başka bir hâle çevirir. Rahman ismiyle birlikte kalbe başka bir isim 



49 
 

etki edemez. Bu nedenle, Rahman ismi, hakikatinde bulunan şeyi insana bahşeder. Öyleyse, Allah’ın 

rahmeti her şeyi kuşatmıştır. Gözlemlediğimiz her başkalaşma bazen sıkıntıya, azaba veya bedbahtlığa yol 

açabilse de bir rahmeti içerir. Çünkü değişim, Rahman’ın parmaklarıyla gerçekleşir (İbn Arabi 2008: 8,181). 

Beden de, herhangi bir İlahi ismin kendisinde etkin olmasından yoksun kalamaz. Beden kendisinde 

o esnada hüküm sahibi olan isimden başka İlahi bir ismin kendisinde hüküm sahibi olmasına istidatlı ise, o 

ismin hükmü kaybolur ve istidadın talep ettiği ismin hükmü onun yerini alır. Bunu açıklamak için İbn 

Arabi'nin sağlık ve hastalık arasında bulunan mide haline dair verdiği örnek alınabilir. Mesela, bir şehir 

halkının hükümdarlarına karşı çıkarak önceki hükümdarın izni olmaksızın başka bir hükümdar 

getirmeleridir. Birinci isim, hükmünü yitirir ve hüküm istidadın talep ettiği İlahi isme döner. Öyleyse hüküm 

sahibi, her zaman istidattır. İstidadı meydana getiren İlahi ismin hükmü ise, ebedi olarak kalıcıdır ve hüküm 

sahibi olmaktan azledilemez. Örnekte Şehir halkının onun arkasından hile ve tertip düzenlemesi uygun 

değildir. İstidadın istediği o hükümdar da, ölümde veya diriyken, birlik ve ayrım halindeyken asla onlardan 

ayrılmaz. Tanrı’nın Hafiz, Kavi ve bu isimlerin kardeşleri de kendisine yardım eder (İbn Arabi 2006: 5,62). 

 

24- İnsan Üzerindeki Tecelliler, Zahir ve Batın İsimlere Bağlıdır 

İnsanın zatı genel olarak latif ve kesif olmak üzere ikiye ayrılır. Onun üzerine tecelliler duyusal 

olarak Zahir isminde, mana olarak Batın isminde gerçekleşir. Bu halde insan iki tecelliyi de kabul etmek 

zorundadır (İbn Arabi 2006: 4,25). Dolayısıyla, insan her nefes zahirdeki bir İlahi isim ile batındaki ilahi 

isim arasında bulunur (İbn Arabi 2010: 13,276). Zahir isminde tafsil ve ayrıntılar gerçekleşir, Bâtın isminde 

ise icmal, bütünlük ve özet gerçekleşir. Bu nedenle, insanın ayrıntıları Zahir ismiyle, bütünü ise Bâtın 

ismiyle ilişkilidir (İbn Arabi 2011: 13,307). 

 

25- Tüm İlahi Sıfatlar Potansiyel Olarak İnsanda Vardır 

İlahi sıfatlar, potansiyel olarak her insanda mevcuttur. Ancak bu sıfatlar bazı insanlarda fiilen ve 

bazı insanlarda potansiyel olarak mevcut olur. Yani, insanlardan bazıları, kendilerinde var olan bu sıfatları 

açığa çıkararak onların eserlerinin fiilen zahir olmasını sağlar. Bütün ilahi isimlerin hükümleri ve eserleri 

tam olarak fiilen zahir olduğunda, insan kâmil olur. Ancak bazı isimlerin hükümleri fiilen zahir olmuşken, 

bazılarının hükümleri sadece (batında) potansiyel olarak kaldığında, insan noksan olur. İnsan, bu sıfatları 

açığa çıkardığında kendisini daha derin bir şekilde tanımış olur. Örneğin, bir kimse kendisinde gülme, 



50 
 

ağlama ve konuşma sıfatlarının mevcut olduğunu bilir. Hiç gülmemiş, ağlamamış ve konuşmamış olsa bile, 

bu sıfatların kendisinde bulunduğunu bilme konusunda bir ilme sahiptir. Ancak ne zaman ki bu potansiyel 

sıfatlar fiilen açığa çıkar, yani kişi gerçekten güler, ağlar ve konuşursa, o zaman 'Ha! İşte benim gülme, 

ağlama ve konuşma tarzım böyleymiş' diyerek bu tarzı idrak etmiş olur. Önceden kendisi hakkında sahip 

olduğu bilgi, genel (icmali) bir bilgiydi; ancak sonrasında edindiği bilgi, ayrıntılı bir bilgi olur. Ayrıca, bu 

bilgi, yaşanan bir deneyim ve geçilen bir imtihanın ardından gelen zevki bir bilgi hâline dönüşür (Konuk 

2021: 4,83). 

İbn Arabi’ye göre, kâmil insandan daha mükemmel bir varlık yoktur. Bu dünyada kemale 

ulaşmamış insan ise sadece suretin parçası olan konuşan hayvandır ve insan derecesine ulaşamaz. Onun 

insan olmakla ilişkisi, ölü bedenin insanla ilişkisi gibidir. Böyle biri, hakikati bakımından değil, şekil 

bakımından insandır, çünkü ölü bedeni bütün güçlerini yitirmiştir. Kemale ulaşmamış insan da öyledir. 

İnsanın kemali, halifelik ile gerçekleşir. Halife, ancak hak ediş, yani kabul edebileceği özel bir terkibe göre 

İlahi isimleri elde etmekle mümkün olabilir. Çünkü her terkip bunu kabul etmez (İbn Arabi 2008: 9,95). 

 

26- İnsanın Hâllerinin Değişimi Üç İlahi İsme Dayanır: Çağıran isim, Çağrılan İsim 

ve Getiren İsimdir 

İbn Arabi, insanın ruhsal ve fiziksel değişimlerinin üç temel ilahi isimle bağlantılı olduğunu ifade 

eder. İnsan, karşılaştığı hâllerde sebebini bilmediği bir daralma veya açılma hissedebilir. Bu durum, insanın 

iradesini gözetmede dikkatsiz olması ve içinde bulunduğu hâlin, onu ortaya çıkaran asıl sebep ile ilişkisini 

tam olarak kavrayamamasından kaynaklanır. Oysa insanın hâllerinin değişimi üç ilahi isme dayanır: çağıran 

isim, çağrılan isim ve getiren isim. Çağıran isim, insanın mevcut hâlini hükmü altına alan, yeni hâli çağıran 

ilahi isimdir. Çağrılan isim, insanın yeni hâlinin hangi ilahi isimden kaynaklandığını gösterir. Yeni hâl, bu 

isimden talep edilir. Getiren isim, insanın yeni hâlini getiren isimdir. Başka bir deyişle, getiren isim, çağrılan 

isme hizmet eder ve onun aracılığıyla insan yeni hâline ulaşır. Öyleyse, bir isim çağırır (talep eder), bir isim 

çağrılır (kaynak olur) ve bir isim sonucu getirir (gerçekleştirir). Böylece insanın yaşadığı her durum, bu üç 

ilahi ismin etkileşimiyle şekillenir. İbn Arabi, bu yaklaşımıyla ilahi isimlerin insanın hâl değişimindeki 

rolünü açıklayan bir yapı sunar (İbn Arabi 2006: 3,156). O zaman da insan, etkisi altında bulunduğu bir 

İlahi ismin hükmünden çıkıp onu davet eden başka bir İlahi isme yönelebilir. Getiren isim ise, ne insanın 

hükmünden çıktığı isim ve ne de ulaştığı isimdir. Bu isim, insanı davet eden isminin hükmünü kendisine 

ulaştırandır (İbn Arabi 2006: 5,74). 

 



51 
 

27-  İnsan, İlahi isimler Aracılığıyla Yolculuk Yapar 

Hak, İlahi isimler aracılığıyla kullarında zuhur eder. İnsan da bu isimler nedeniyle hallerinde halden 

hale ve renkten renge girer. Öyleyse, isimler Hakta ‘isimler’ olarak bulunurken insanlarda ‘renklenmeler’ 

şeklinde tecelli eder (İbn Arabi 2010: 13,108). Dolayısıyla, insan İlahi isimler aracılığıyla yolculuk yapar. 

Yolculuğun en azı, bir isimden başka bir isme geçmektir. Yolculuğun çoğunun ise sınırı ve haddi yoktur 

(İbn Arabi 2006: 5,69-72). İnsan, bir İlahi isimden, İlahi bir isme, İlahi bir isim içinde, başka bir İlahi isim 

ile yolculuk yapar ve onlara dayanıp istinat edebilir (İbn Arabi 2008: 8,341; 2008: 10,231). Aslında, İlahi 

isimlerle yolculuk yapmak, kişi İlahi isimleri kendisine yerleştirmiş demektir (İbn Arabi 2012: 18,72). 

İnsanın her bir İlahi isimin kulu olarak yerleşmesinin amacı, İlahi isimlere dair bilgileri elde etmesi ve 

hakikatler arasındaki farkın gerçekleşmesidir (İbn Arabi 2008: 9,269). Diğer yandan, isim insanın kalbinde 

oluşursa, onda hazır olarak bulunursa ve insan da onu müşahede ederse ismin eserinin zuhurunu kendinde 

veya ufuklarda görür. İşte bu isim, insan kendisini gördüğü için, şahit diye isimlendirilir (İbn Arabi 2008: 

9,435). Bu nedenle, İbn Arabi’ye göre, İlahi isimlerde çokluğun olmadığı bir arayışta gücünü harcamayan 

kişi, bir müşrik olarak görülür (İbn Arabi 2010: 13,231). 

İnsan, ilahi surete göre yaratılmıştır ve bu nedenle insanın isimlerle ahlaklanması mümkündür (İbn 

Arabi 2008: 10,302). Ancak, mutlak anlamda İlahi isimlerle ahlaklanmak, en çetin ahlaktır. Bunun nedeni 

İlahi isimlerin uyum ve farklılıkları içermesidir (İbn Arabi 2011: 17,282). Üstelik Allah bir kişiyi talep ettiği 

tüm İlahi isimlerle donatırsa, o kişi bu isimlerle süslenmiş, taçlanmış bir halde olur. Bu sayede İlahi isimlerin 

ona kazandırdığı ziynet ve güzellik, onun üstünü altını, ortasını, içini dışını ve her yanını kaplar (İbn Arabi 

2009: 11,301). 

 

2.4.5 Özel Rab  

Rab kelimesi Arap dilinde “efendi” (seyyid), “yöneten”, “çekip çeviren”, “eğiten/terbiye eden” 

anlamına gelir. Rablik (Rububiyet) ve ilâhlık (ulûhiyet) aynı anlamda olarak tanrılığı ifade edebilirler ancak 

aralarında bir eşleştirme söz konusu değildir. Bu nedenle İbn Arabi açıkça bir çoğulluk içerir tarzda özel 

rabler tabirini kullanıyor ama özel ilahlar demiyor çünkü gerçekte tek bir ilâh vardır. “Özel Rab/ Rabb-ı 

Has” kavramı ise kulun rabbi olan isme işaret etmektedir. Bu özel isim, Allah’ın isimlerinden bir ilahi isim 

olarak, kendini insanda gösterir ve gerçekleştirir (Rakipoğlu 2022: 26). Dolayısıyla bir ilahi ismin insanın 

özel rabbi olması demek, onun için Rabb isminin vazifelerini üstlenmesi demektir.  



52 
 

İnsan ham haliyle, Allah'ın bütün isimlerinin tecelli ettiği bir surette yaratılmışsa üzerindeki bazı 

isimlerin diğerlerine göre tecellileri daha büyük veya daha üstündür. İbn Arabi bu çerçevede 'her kulun bir 

ismi vardır ki o isim o kulun rabbidir. Kul beden, bu isim ise onun kalbidir” şeklinde bir ifadede 

bulunmaktadır (Mehmedoğlu 2014: 167).   

Konevi’nin “insanın kendisini var kılan o ilahi isim” ifadesiyle kastettiği, ferdin özel Rabi’dir. 

Bireyde tasarruf eden, kendini tekrar etmeyen, o olmasını sağlayan, ona kimliğini kazandıran, istidadında 

içerilen imkânları, yatkınlıkları ve yetenekleri gerçekleştiren ve onun en gizli isteğine uyarak tapındığı 

“Özel Rabbi”dir (Rakipoğlu 2022: 23-25). Bu isim, insanın zıt unsurlardan oluşmasına rağmen, ayakta 

kalmasını temin eder, ona vahdet özelliğini kazandırır ve Tanrı hakkında ulaşabileceği bilgiyi belirler 

(Demirli 2003: 287). Nitekim insanın özel Rabbini tanıması, kendi özüyle, mâhiyetiyle, istidadıyla 

bütünlemesi ve tamamlanması olur. İbn Arabi’nin, isminin yükümlülüğünün ve hükmünün dışında kalır 

dediği kimseler, kimliklerine yabancılaşmış veyahut onunla henüz tanışmamış ve özel rablerine gereken 

saygıyı göstermemiş kimselerdir. Ancak ismini önder yapan insan betimlemesiyle özüyle barışık, öz 

farkındalığı yüksek, gerçeklemekte olan kendi iç imkânlarının hakikatine gereken saygıyı gösteren kimseler 

kastedilmiştir (Rakipoğlu 2022: 30). Çünkü insanın, onda tecelli eden ve onun Özel Rab’ını temsil eden 

isim ile bütünleşmesi durumunda kendisini gerçekleştirebilir, biricik ve yegâne olur, Tanrı’ya dair bilgisi, 

idraki, istekleri, beklentileri, tasavvurları ve her türlü ilişkileri bu isim yoluyla olur. Tanıma ve müşahede 

imkânı da bu ismin hakikatinin elverdiği ölçüde olur. Diğer tüm varlıklar ve eşya ile bağlantısı bu isim 

aracılığıyla şekillenir (Şen 2014: 223). Öyleyse, İbn Arabî’nin “Özel rab” ve Konevi’nin “Özel yön” 

kavramlarına göre, her bir ferdin Rabbi ile kendine özgü olarak gerçekleşen ve başka bir kişi için aynısı 

olmayan sayısız irtibat biçimlerinin kendine özgü formlar içinde gerçekleştiği söylenebilir (Rakipoğlu 2022: 

8). Nitekim her insanın Tanrı ile ilişkisi bu isimle gerçekleşir (Demiri 2003: 287).  

İnsanın aidiyeti, üzerine tecelli eden ismi sayesinde belirgin olur. Bunun için bir isminin olması 

halinde Rabbine aidiyeti yönüyle kendini anlar. Öyleyse, ismi olanın Tanrı’ya ait olması kendiliğinden 

ortaya çıkan zorunlu bir ilişkidir. Bu bakımdan, kişi, hem kendisiyle birlikte hem de diğer varlıklardan ayrı 

olarak aidiyetinin hususiyetini belirleyecek yegâne bir isme ihtiyaç duyar (Mehmedoğlu 2014: 167). 

Ancak Konuk’a göre, bir insan, bir İlahi ismin terbiyesi altındayken, o terbiyeden çıkıp başka bir 

ismin terbiyesi altına girmez. Yani insan, özel rabbi olan ismin saltanatından çıkarılıp, kendisine özel 

olmayan başka bir ismin rububiyetine davet edilmez. Ayrıca, insan geçtiği yollardan birer sıfat kapar ve 

onların renklerine boyanabilir. Dolayısıyla, bu kaptığı sıfatlar hangisi diğer sıfatlar üzerine galip gelmişse 

o insanda, o sıfatın saltanatı zahir olur. Bu durumda, o insan, o sıfatın uygun olduğu ismin tecellisini üzerine 

çekip kendisinde onun hükmü galip olur. Şu halde, o ismin terbiyesi altına girmiş olur. Fakat bunların hepsi 

geçicidir, asli değildir. Mesela, Nafi isminin mazharı olan bir kimsenin zevki, herkese fayda vermektir. O 



53 
 

kimse her ne kadar âlemden kaptığı bir takım nefsani sıfatlarının rengine boyanmış olsa da, yine de özel 

rabbi olan Nafi isminin zevkinden tam olarak uzaklaşmaz. Bu geçici sıfatları sebebiyle birtakım yanlışlar 

yapsa bile, yine herkese fayda vermeyi gözetmedikçe kalben rahat olmaz. Eğer insanların zararına sebep 

olursa kederli olur. Çünkü özel rabbi olan ismin zevki budur ve bu isim, ilahi isimlerin Cemâl sıfatlarından 

biridir. Binaenaleyh, o kimse, kendisi Cemal isminin mazharı olmuştur (Konuk 2020: 1, 289). Bu nedenle, 

bir kişinin asıl rabbi olan isimden uzaklaşamayacağı ama geçici olarak başka sıfatların terbiyesi altında 

olabileceği anlaşılabilir. Başka bir deyişle, insanın hakikati bir İlahi isim tarafından belirlenir, ancak farklı 

ilahi isimlerin etkisiyle şekillenir. İnsan, bu farklı ilahi isimlerden gelen sıfatların etkisi altında kalsa bile 

onun özünde baskın ismi vardır. Geçici olarak başka isimlerin terbiyesine girse bile, insan eninde sonunda 

kendi rabbi olan ismin terbiyesine döner.  

Bundan hareketle, her ferdin Tanrı tasavvurunun ve benlik farkındalığının kendine özgü ve farklı 

olabileceği söylenebilir. Kişinin özgün kimliğini, bakış açılarını ve algı dünyasını idrak etmesinde onun özel 

isminin etkili olacağı düşünülebilir. 

 

2.4.6 Özel Yön  

Konevi, özel yön/ vech-i has kavramını insanın Rabbi ile arasındaki özel, özgün, benzersiz irtibat 

ve yönelimin yönünü ifade etmek için kullanır. Rahman Suresi 29. ayette “O, her gün bir şe'n'dedir” 

buyurulmaktadır. Demek ki onun her varlıkla kesintisiz devamlı bir bağlantısı vardır (Şen 2014: 223). Her 

insanın kendi Tanrı’sına özel bir nisbet’i vardır ki, Tanrı bu "yön" ile o insanda tecelli eder (keklik 1977: 

99). Konevi bunu şöyle ifadelendirmektedir: “Her şey, belirli bir açıdan ve özel bir itibar ile Hakkın bir 

mazharıdır; Hakkın bir ismi taayyün eder. Bu ismin özelliği şudur ki, bu varlık Hakka ancak bu itibar ile ve 

bu açıdan istinat eder. Her varlığın Hak ile olan durumu böyledir”. Yani insan her açıdan ve her itibar 

bakımından değil, sadece “kendisini var eden” belirli bir açı ve özel bir itibar bakımından vardır; dolayısıyla 

Tanrı’nın ismi o insanda ancak o açı ve o özel itibar bakımından belirir veya kendini görünür kılar (tecelli) 

(Rakipoğlu 2022: 22).  

Bu yönelme ilişkisi bir 'muvacehe, yüzünü dönme ve yüzünü o tarafa çevirme' ilişkisidir. 

Dolayısıyla insanın Rabbi ile irtibat tarzına göre Tanrı tasavvuru olur. Ayrıca, bu özgün yönelim ve irtibat, 

yönelineni ve yöneleni de özelleştiren bir ayrılma-kavuşma ilişkisinden ibarettir. Yönelim ilişkisi, tıpkı 

yüzün bir istikamet mekânına yöneliyor olup benliğini orada sürdürmesine benzer bir ilişkidir. Bu noktada 

yüz ve benlik ilişkisi, yönelmek ve özelleşmek ilişkisinin anlamlandırılmasına yardım eder (Mehmedoğlu 

2014: 169-170). Başka bir deyişle, onun benliği bu özelleşme ilişkisine göre algılanır. 



54 
 

İnsan Tanrı ile doğrudan, yegâne irtibatının bu hususi tarzı/yönü sayesinde hem yaratıcıyı hem 

kendini anlama gayreti içindedir. Bu yönelimde koşulsuz samimiyet gösterirse insan kendini anlamlandırma 

çabası içinde, her bir hadisede yeni tanıklıklara adımlar atmış olacaktır (Mehmedoğlu 2014: 171). Bunu 

yaparken, kişinin hem Tanrı tasavvuru hem de kendi benlik algısı sürekli yenilenir ve güncellenir. 

İnsan, belirli isimlere tam olarak yöneldiğinde hem kendisini hem Tanrısını bu isimler 

perspektifinden anlamlandırır. Ancak bu yönelim dağınık veya eksik olduğunda kişinin bu isimlerden 

nasibinin dağınık veya eksik olacağı düşünülebilir. Bu yönelimin niteliği ve derinliği, kişide baskın olan 

ilahi isme bağlıdır. Bu baskın isim, diğer isimlerle bağlantılı olarak bir düzen oluşturur. Tabiri caizse, bu 

baskın isim onun “geçişi” özel rabbi olur. Dolayısıyla insanın baskın ismin etkisine bağlı olarak hem 

Tanrı’sını hem de benliğini algılayabileceği söylenebilir.  

 

2.5 İlahi İsimlerin Psikolojik Yansımaları 

Bir ilahi isim, bir kişi üzerinde tecelli ettiğinde onun psikolojisini derinden etkiler. Bunun nedeni, 

ilahi isimlerin taşıdığı anlam ve enerjilerin, bireyin ruhsal ve zihinsel durumunu şekillendirmede önemli bir 

rol oynamasıdır. Kişi bunun farkında olmasa bile bu etkiyi yaşar ve ondan etkilenir. Kişi, kendi hayatında 

bilinçli olarak belirli bir ilahi ismi benimsemese de bu ismin taşıdığı anlamlar, değerler, nitelikler ve 

özellikler ile sürekli bir etkileşim halindedir. Kişi, hayatını şekillendiren bu derin etkilerin kaynağının hangi 

ilahi isim olduğunu fark etmeyebilir. Zira bu farkındalık eksikliği, o ismin anlamlarının kişinin inanç 

dünyasını ve yaşamını yönlendirdiği gerçeğini değiştirmez. Nitekim insan, günlük hayatında karşılaştığı 

dinamikleri doğrudan bir ilahi isme bağlamasa bile, aslında o ismin yansımalarıyla sürekli bir ilişki 

halindedir. 

İlahi isimlerin psikolojik etkileri kişiden kişiye farklılık gösterir. İlahi isimlerin psikolojik 

yansımaları, kişinin bu isimlerin taşıdığı anlamları, değerleri, özellikleri ve nitelikleri nasıl algıladığı ve 

idrak ettiği, nasıl dengelediği, kendi iç dünyasına nasıl aktardığı, dışa nasıl vurduğu, hayatına nasıl 

yansıttığı, yaşamına nasıl entegre ettiği ve değer ilahi isimlerin anlamlarıyla nasıl bütünleştirdiği ile 

yakından ilişkilidir. İlahi isimlerin kişi üzerindeki psikolojik yansımaları, kişinin bu ilahi ismin niteliklerini 

özümsemesi, algılama, anlamlandırma ve içselleştirme biçimi, yorum şekli, yüklediği anlamlar, uygulama 

biçimine bağlı olarak sağlıklı veya patolojik olabilir. Her ilahi isim, kişinin psikolojisini hem olumlu hem 

de olumsuz yönde etkileyebilecek karmaşık bir dinamik taşımaktadır. Yani, ilahi isimlerin tecellileri, 

psikolojik düzeyde hem sağlıklı hem de patolojik olarak kendini gösterebilir. 



55 
 

Her insan, bireysel psikolojik yapısına, iradesine, yaşam deneyimlerine, aile dinamiklerine, inanç 

derinliğine, nörobiyolojik yatkınlıklarına, olgunluk düzeyine ve psikolojik savunma mekanizmalarına göre, 

bu ilahi tecellilerden farklı şekillerde etkilenebilir. Nitekim bu tecelliler her kişide kendine özgü izler 

bırakmaktadır. Kimi kişilerde sağlıklı yansımalar görülürken, kimilerinde patolojik sonuçlar doğurabilir.  

Dolayısıyla, ilahi isimlerin psikolojik yansımaları bu faktörlere bağlı olarak hem sağlıklı (fonksiyonel) hem 

de patolojik (işlevsiz) düzeyde olabilir. 

Sağlıklı düzeyde tecelli eden bir isim, bireyin kişisel gelişimine katkıda bulunurken, bu ismin 

içerdiği anlamların yanlış, eksik, çarpık, dengesiz, aşırı ve çaptırılmış yorumlanması ve algılanması, çeşitli 

psikolojik sorunlara zemin hazırlayabilir. Her ilahi ismin sağlıklı tecellileri kişiyi olgunlaştırırken, patolojik 

tecellileri ise psikolojik dengesizliklere yol açabilir. Bir ilahi ismin niteliğini ve enerjisini doğru anlayıp 

dengeli bir şekilde içselleştirmek, kişide olumlu psikolojik etkiler oluşturabilir ve güçlü bir pozitif psikoloji 

kaynağı olabilir. Sağlıklı yansımalar, insanın bu isme bağlı olarak geliştirdiği tutum, davranış ve içsel 

dinamiklerle ilişkilidir. İsmin nitelikleri sağlıklı bir zemin üzerinde yaşandığında kişiye büyük bir güç, 

huzur ve içsel sağlamlık kazandırır. Bu nedenle, bu isimlerin taşıdığı anlamlar ve değerlerin derinlemesine 

anlaşılması, esnek bir şekilde benimsenmesi ve dengeli bir şekilde içselleştirilmesi, sağlıklı bir psikolojik 

gelişim için büyük önem taşır. 

Ancak patolojik sonuçlar genellikle ismin kendisinden değil, isimle ilişkilendirilen katı beklentiler, 

yüklenen aşırı anlamlar ve kişinin bunlarla baş etme kapasitesinin zorlanmasından kaynaklanır. İlahi 

isimlerin anlamları yanlış yorumlandığında veya mevcut bir psikopatolojiyle birleştiğinde patolojik 

süreçleri tetikleyen veya şiddetlendiren bir faktöre dönüşebilir. Dolayısıyla, ilahi ismin dengesiz bir şekilde 

tezahür etmesi durumunda onun güçlü anlamları patolojik eğilimlere dönüşebilir ve kişinin hem kendi ruh 

sağlığını hem de çevresiyle olan ilişkilerini olumsuz etkileyebilir. Bu dinamikleri anlamak, ilahi isimlerin 

psikolojik süreçlerle nasıl etkileşime girdiğini fark etmeyi gerektirir. 

 

2.6 Yetişkinlik Dönemi 

2.6.1 Yetişkinliğin Tanımlanması 

Yetişkin (adult) sözcüğü Latince büyümek (adolescere) fiilinin geçmiş zaman ortacından türemiştir, 

dolayısıyla “yetişkin “bir kişi “büyümüş “bir kişi sayılır. Buradaki tanım sorunu, yetişkinin sadece fiziksel 

özellikler bakımından değil, psikolojik özellikler bakımından da dikkate alınması gereğinden doğmaktadır. 

Yetişkin kişinin fiziksel ve psikolojik bakımdan olgunlaşmış olduğu varsayılır. Oysa fiziksel olgunlaşmayı 



56 
 

ölçmek güçtür, psikolojik olgunlaşmayı tanımlamak bile güçtür, çünkü birtakım psikolojik süreçler yaşlılık 

yıllarına dek gelişmeyi sürdürmektedir. Fiziksel ve psikolojik olgunlaşmayı ölçme güçlüğü nedeniyle birçok 

gelişimci sorunu atlamış ve sadece yaş düzeyine dayalı bir tanımı benimsemiştir. Oysa yaş ve yaş sınırları 

konusunda da bir anlaşma mevcut değildir (Onur 1995 :51). 

2.6.2 Yetişkinlik Kurumları 

Gelişim psikolojisinde yetişkinlik kuramları çeşitlidir. Öne çıkan kuramlar aşağıda özetlenmiştir.  

a. Bühler'in İnsan Yaşamının Akışı Kuramı 

Bühler ve öğrencileri yaşam akışını (life course) 1930'larda Viyana da topladıkları yaşam öyküsü 

ve özyaşam öyküsü verilerini kullanarak incelemişlerdir. Yaşam döngüsünde meydana çıkan olaylar, 

tutumlar ve başarılardaki değişimlere dayanan evrelerin düzenli akışını ortaya koyan bir yöntembilim 

geliştirmişlerdir. Aynı zamanda, yaşamöykülerinde ortaya çıkan yaşam akışı ile biyolojik yaşam akışı 

arasındaki koşutlukla da ilgilenmişlerdir. Böylece beş biyolojik dönem saptamışlardır.  

1) İlerleyici büyüme, 15 yaşına kadar 

2) Büyümenin cinsel üretme yeteneğiyle birlikte sürmesi, 15-25 yaşlar;  

3) Büyümede kararlılık, 25-45 yaşlar;  

4) Cinsel üretme yeteneğinin yitirilmesi, 45-65 yaşlar  

5) Gerileyen büyüme ve biyolojik iniş, 65 yaş ve ötesi.  

İkinci dönem genç insanın gerçeklikle karşılaşma -temas kurma- isteğiyle nitelenir. İnsanlarla ve 

mesleklerle ilişkisi bu amaca dönüktür. Kişiliğinde bir 'genişleme' olur. Yaşamının ne getireceğini 

öğrenebilmek için tutumlarında gösterdiği geçicilik de karakteristiktir. İkinci dönemin sonunda bireyler 

yaşama karşı kesin bir tutum sahibi olmuşlardır. Üçüncü dönemde canlılık hala en yüksek noktasındadır, 

ama artık belirli bir yön ve özellik kazanmıştır. Bu nedenle bu dönem çoğu zaman öznel deneyimlerin en 

yoğun olduğu dönem olma özelliğini taşır. Dördüncü döneme geçiş genellikle bir bunalımla kendini 

gösterir, çünkü bireyin gittikçe açılan güçleri bu noktada duraklamaya başlamıştır, fiziksel yeteneğe ya da 

biyolojik gereksinmelere bağlı birçok şeyden vazgeçmesi gerekmiştir. Biyolojik eğrideki ve onunla 

bağlantılı etkinliklerdeki düşüşe karşın, bu dönem yaşamın üretkenliği ve yararları konusunda yükselen bir 

ilgi çizgisi gösterir (Onur 1995: 57 vd.).  

 



57 
 

b. Jung'un Yaşam Evreleri Anlayışı 

Jung'a göre kişilik, yaşam döngüsünün birinci ve ikinci döneminde farklı yönlerde gelişir. Birinci 

dönemde birey dış dünyaya doğru açılır, dış dünyayla ilişki kurma kapasitesini geliştirir, toplumsal ödüller 

kazanmaya çalışır. Ayrıca, böyle davranmak kadın ve erkek cinsel kimliğinin geliştirilmesi için de 

gereklidir. Bu dönemde tek yanlılık bir bakıma gerekli, hatta zorunludur. Genç insanların iç doğalarıyla 

ilgilenmelerinin bir yararı yoktur; görevleri şimdilik yalnızca dış dünyanın isteklerini karşılamaktır. Ruhsal 

yaşamda 40 yaşına doğru başlayan değişimde birey artık hedeflerinin ve hırslarının önemini yitirdiğini 

hisseder, kendisini durgun, çökkün ve eksik olarak algılar. Jung'a göre bu olgu toplumsal başarı kazanmış 

insanlarda bile gözlemlenebilir, çünkü bu toplumsal başarılar kişilikte yaşanmadan kalan özelliklerin bedeli 

olarak kazanılmıştır. Ancak insan bu bunalımdan çıkış yolunu bulabilir. Bilinçdışı, kişiyi iç dünyasına 

dönmesi ve yaşamın anlamını araştırması için yüreklendirir. Bu dönemde enerjimizi dış dünyayla baş etme 

çabasından uzaklaştırıp iç dünyamızda odaklaştırmaya başlarız. Böylece ne zamandır gerçekleştirilmemiş 

gizil güçlerimizi tanımak için bilinçdışını dinlemeye yöneliriz (Onur 1995: 60-61).  

c. Erikson: İnsanın Sekiz Çağı 

Erikson'a göre yetişkin iki dönemden geçmektedir. Her dönemde aşması gereken bir aşama vardır. 

-Soyutlanmaya karşı Yakınlık: Bu dönem, adeta günışığı etkisi yapar ve insanın içini ısıtır. Sevmek 

ve kendini bir başkasında bulmak, doyum ve haz verir. Ama herkes bu kadar şanslı ve kısmetli değildir. Bu 

zengin dönemi yaşayamamış kişiler, izolasyon ve yoksunluk hisleriyle karşı karşıya kalırlar. Yaşı ilerleyen 

kişi, yaşam onu hatırlamaktan keyif alınacak böyle zenginlikler sunmamışsa, bu kayıpların etkisini 

azaltabilmek adına kendini tamamen sanata, edebiyata veya bilime adayabilir. Bazılarının kendini işlerine, 

ilgi alanlarına veya yaratıcılıklarına keyifle ve bütünüyle adadıkları görülür. 

- Durağanlığa karşı Üretkenlik: Bu dönemde, iş ve aile ilişkileri, kişiyi başkalarına bakım verme ve 

onlarla ilgilenme görevleri, giderek artan yükümlülükler ve sorumluluklarla karşı karşıya bırakır. Öte 

yandan, kişinin ilgilenmesi gereken şeyler ve katılması gereken kutlamalar da artmıştır. Tüm bunlar 

doyurucu bir bütünlük taşıdığında her şey yolunda gider ve gelişir. Etrafının en yakınlarıyla hayatta olmak, 

başkalarıyla ilgilenmek ve başkalarından ilgi görmek için harika bir zamandır. Üretkenlik: üreme, verimlilik 

ve yaratıcılığı, dolayısıyla da gerek yeni nesiller gerekse yeni ürünler ve fikirler üretmeyi kapsar. Bunun 

içinde, kişinin kimliğini oluşturan bileşenleri daha da zenginleştirmek şeklinde ortaya çıkan kendine dönük 

bir üretkenlik de vardır. Buna karşılık, çözümlemesi gereken herhangi bir sorunla karşılamadığında, 

cansızlık hissi kişiyi kolayca ele geçirebilir (Erikson 2022: 164-165-166). 



58 
 

 

d. Levinson'un yaşam yapısı kuramı 

Levinson, yetişkin gelişiminin incelenmesinin henüz çok yeni olduğunu belirtmektedir. Yaklaşık 

1950'lerden beri konuyla ilgilenilmekle birlikte, genel bir yetişkin gelişimi kuramı oluşturmakta çok az yol 

alınmıştır. İlk çalışmalarından yaklaşık on beş yıl sonra yeni bulgularım yayınlayan Levinson'un yetişkin 

gelişimi kuramı şu ögeleri içermektedir:  

a) Yetişkin gelişimi alanına temel bir çerçeve sağlayan “yaşam akışı” ve “yaşam döngüsü” 

kavramları,  

b) Kişiliğin ve dış dünyanın birçok yönünü içeren, ama bunların hiçbiriyle ayrı olmayan ve kendi 

farklı yolunda gelişen “bireysel yaşam yapısı” kavramı, 

c) Bireysel yaşam yapısının ilk ve orta yetişkinlikteki gelişimini dile getiren bir “yetişkin gelişimi” 

anlayışı.  

Yaşam yapısı gelişimi kişilik gelişiminden, toplumsal rollerden farklıdır ve onlarla 

karıştırılmamalıdır. Aşağıda bu kavramlar Levinson'un kendi anlatımıyla birer birer açıklanmaktadır.  

Yaşam akışı (life course): Yaşam akışı yüksek düzeyde bir soyutlama olmayıp betimsel bir terimdir 

ve bir yaşamın başlangıçtan sona gelişimi içindeki somut özelliğine dayanır. Terimin içindeki her iki 

sözcüğü de dikkatle kullanmak gerekir. “Akış” sözcüğü sırayı, geçici dalgayı, yaşamın yıllar boyunca 

açılımım inceleme gereksinmesini belirtmektedir. Bir yaşamın akıcılığının incelenmesi, kararlılığı ve 

değişimi, sürekliliği ve süreksizliği, düzenli ilerlemeyi ve kaotik dalgalanmayı dikkate almayı 

gerektirmektedir.  

Yaşam döngüsü (life cycle): Yaşam döngüsü düşüncesi yaşam akışı düşüncesinin ötesine 

gitmektedir. “Döngü” imgesi insanın yaşam akışında alttan alta bir düzenin var olduğunu telkin etmektedir; 

her bireysel yaşam biricik olmakla birlikte, herkes aynı temel sıra içinde yaşar. Yaşam akışı basit, sürekli 

bir süreç değildir; niteliksel açıdan farklı evreleri ya da mevsimleri vardır.  Her çağ ve gelişim dönemi iyi 

tanımlanmış bir ortalama yaşta başlar ve biter. Birinci çağ olan Yetişkinlik Öncesi, döllenme ile aşağı yukarı 

22 yaş arasında yer alır. Bu “oluşum yılları” sırasında birey yüksek ölçüde bağımlı, farklılaşmamış 

bebeklikten yola çıkıp, çocukluktan ve ergenlikten geçerek, yetişkin yaşamının daha bağımsız ve sorumlu 

başlangıcına doğru büyür. Yaklaşık 17-22 yaşları insanın İlk Yetişkinliğe Geçiş dönemini oluşturur, bu 

gelişim döneminde ön yetişkinlik sona erer ve ilk yetişkinlik çağının temelleri atılır. Dolayısıyla bu dönem 

her iki çağın da parçasıdır, ama tam olarak ikisinin de parçası değildir. Bireyleşmede yeni bir aşama aileyle 

ilişkilerin değişmesi ve ön yetişkinlik dünyasının diğer ögeleri olarak kazanılır ve yetişkine yetişkinler 

dünyasında bir yer oluşturmaya başlar. Çocuğu merkez alan bakış açısından gelişimin büyük ölçüde 



59 
 

tamamlandığı ve çocuğun bir yetişkin olarak olgunluk kazandığı söylenebilir. İkinci çağ olan İlk Yetişkinlik 

yaklaşık 17-45 yaşlar arasında yer alır ve İlk Yetişkinliğe Geçiş'le başlar. Bu, en büyük enerji ve bolluğun, 

en büyük çelişki ve stresin yetişkin çağıdır. Biyolojik açıdan 20'li ve 30'lu yaşlar yaşam döngüsünün doruk 

yıllarıdır. Toplumsal ve psikolojik açıdan ilk yetişkinlik güçlü dileklerin biçimlendirilmesi ve izlenmesi, 

toplumda uygun bir yer kazanılması, bir aile kurulması ve çağın sonunda yetişkin dünyasında daha saygın 

bir konuma ulaşılması mevsimidir. Bu çağ, aşk, cinsellik, aile yaşamı, mesleki ilerleme, yaratıcılık ve 

yaşamın büyük hedeflerinin gerçekleştirilmesi konusunda zengin bir doyum zamanı olabilir. Buna karşılık, 

ezici stresler de burada yer alabilir. İlk yetişkinlik bizim kendi tutkularımızın ve isteklerimizin darbesini en 

çok yediğimiz çağdır. Uygun koşullar altında bu çağda yaşamanın ödülleri de çok büyüktür, ama bedel çoğu 

zaman yarara denktir, hatta onu aşar. Yaklaşık 40-45 yaşlar arasında yer alan Orta Yaş Geçişi ilk yetişkinliği 

sona erdirir ve orta yetişkinliği başlatır. Bu iki çağ arasındaki ayırım ve onları ayıran ve birleştiren gelişim 

dönemi olarak Orta Yaş Geçişi kavramı bu şemanın en tartışmalı konuları arasındadır. Bununla birlikte, 

araştırmalar yaşamın niteliğinin ilk ve orta yetişkinlik arasında fark edilir derecede değiştiğini 

göstermektedir. Benzer gözlemler Jung'un, Erikson'un, Ortega'nın çalışmalarında da yer almaktadır. 

Değişim süreci Orta Yaş Geçişi'nde başlamakta ve çağ boyunca sürmektedir. Bu geçişin gelişim 

görevlerinden biri bireyleşmede yeni bir aşamaya başlamaktır. Bu olgu bizi daha sevecen, daha düşünceli 

ve tedbirli, iç çatışmalardan ve dış istemlerden daha az etkilenmiş, kendimizi ve başkalarını daha içtenlikle 

seven biri yapabilir. Bu olmaksızın yaşamımız saçma ve tatsız olur. Üçüncü çağ olan Orta Yetişkinlik 

yaklaşık 40-65 yaşlar arasında yer alır. Bu çağ boyunca biyolojik kapasitelerimiz ilk yetişkinlikten daha 

aşağıdır, ama normalde enerjik, kişisel olarak doyum verici ve toplumsal olarak değerli bir yaşam için hala 

yeterlidir. Biz yalnız kendimizin ve başkalarının işinden sorumlu değiliz, aynı zamanda yakında egemen 

kuşağa katılacak olan şimdiki genç yetişkinler kuşağının gelişiminden de sorumluyuz. Bir sonraki çağ olan 

Son Yetişkinlik yaklaşık 60 yaşında başlar. 60-65 yaşlar arasında yer alan Son Yetişkinlik Geçişi orta ve 

son yetişkinliği birleştirir ve her ikisinin de parçasıdır (Onur 1995: 67 vd.). 

 

e. Gould'un dönüşüm kuramı 

Gould'un yetişkinin gelişimine ilişkin kuramı bu gelişimin bir dizi dönüşümden (transformations) 

geçerek oluştuğunu kabul etmektedir. İnsanlar her dönüşümde benlik-kavramlarını yeniden biçimlendirir, 

çatışmaları yeniden çözerler. Gould'un kuramı Levinson'unkiyle aynı tarihlerde (1970'ler) kurulmuştur ve 

onunkiyle koşutluk gösterir (ancak Gould'un kuramı her iki cinsi de ele almaktadır); Levinson gibi Gould 

da yetişkinliği kararlı bir duygular ve güdüler zamanı olmaktan çok, bir değişim zamanı olarak görür.  



60 
 

Gould'un dönüşüm kuramına göre genç yetişkinler dört evreden geçerler. Ergenliğin sonunda 

başlayıp 22 yaşına kadar giden birinci evrede (16-22 yaşlar) insanlar ana babalarının dünyasından ayrılır ve 

kimliklerini güçlendirirler. Özerkliğin yerleşmesiyle birlikte ikinci evreye (22-28 yaşlar) geçer ve 

amaçlarını gerçekleştirmeye girişirler. 28-34 yaşlar arasında (Levinson'un 30 yaş geçişine benzer) bir geçiş 

evresinden geçer ve önceki amaçlarını, evliliklerini yeniden değerlendirmeye koyulurlar. Yaklaşık 35 

yaşında hoşnutsuzlukları artar ve yaklaşan orta yaşların farkına varmaya başlarlar; yaşam şimdi onlara zor, 

belirsiz ve acılı gelebilir. 45 yaşına kadar süren bu istikrarsız evrede bazı bekârlar evlenebilir, bazı evliler 

boşanabilir, bir ev kadını çalışmaya başlayabilir, çocuksuz bir çift çocuk yapmaya karar verebilir. Bu evrede 

tabloya yeni bir öge katılır: Zaman kavramı. Zamanın baskısı hissedilmeye başlanır ve yaşamda yapılacak 

önemli değişimlerin hemen yapılması gerektiği fark edilir. Çalışma güdüsü değişir, meslek yaşamı sıkıcı 

gelmeye başlar. Yaşamın bu evresi, Levinson'un orta yaş geçişinde olduğu gibi, kararsız, çalkantılı, sıkıntılı 

bir evredir. Buna karşılık 45-50 yaşlar kararlı yıllardır. Evlilik doyumu artar, dostlar daha önemli olur, 

paranın önemi azalır, yaşama olumlu bakılır. Yaşama bu olumlu yaklaşım ellili yaşlarda artma eğilimi 

gösterir (Onur 1995: 77 vd.). 

 

2.6.3 Yetişkinlikte İnanç Gelişimi 

a. Fowler’ın İnanç Gelişim Teorisi 

Fowler’ın inanç gelişim teorisinin temel teorik köklerinin Erikson (1963) ve Levinson’un (1978) 

psiko-sosyal teorilerinin yanı sıra Piaget ve Kohlberg’in yapısal-bilişsel gelenekleri içerisinde bulunduğu 

bir gerçektir. Bu teorilere yönelik normatif ilgi Fowler’da çok belirgindir. Onların temel kabulleri, İnanç 

Gelişim Teorisinde basamak, geçiş, yapı, biliş, genetik gibi kavramlar içinde kendini gösterir. Bu kavramlar 

ve inanç farklılıkları, bu teorilerdeki bakış açısıyla ele alınmakta ve açıklanmaktadır. İnanç, 6 basamak 

olarak belirlenen süreçlerin her birinde, bir önceki ve bir sonraki basamağa göre, farklı bir tarz oluşturarak, 

aşağıda sıralanan boyutlardaki bakış açılarından kendine özgü bir yapılanma meydana getirir: 1-Piaget’e 

göre mantık gelişiminin evreleri, 2-Selman’a göre perspektif edinimi evreleri, 3-Kohlberg’e göre ahlak 

gelişiminin evreleri, 4-Sosyal bilinçliliğin sınırları, 5-Otorite odağı, 6-Dünyaya bağlılığın formu, 7-

Sembolik anlayışın gelişimi. Ayrıca, Fowler teorisinde, yetişkinlik dönemine karşılık gelen inanç 

basamakları, Bireysel-Düşünmeye Dayalı İnanç, Birleştirici İnanç ve Evrenselleştirici İnanç basamaklarıdır.  

 



61 
 

-Bireysel-Düşünmeye Dayalı İnanç Basamağı: Bu dönemde birey, hayatını kurguladığı ve 

şekillendirdiği inanç ve değerleri sorgulamak, tecrübe etmek ve yeniden yapılandırmak zorundadır. Bu 

değer ve inançlar, açık ve kesin bir şekilde bilinçli olarak seçilmiş ve eleştiri süzgecinden geçirilmiş 

bağlılıklar anlamına gelmektedir. Bu süreçte öteden beri elde edilen bağlılıklar ve inançlar mitolojilerden 

arındırılmayı gerektirmektedir. Dıştaki otoriteden içteki otoriteye yönelen birey, eleştirel bir bakış açısından 

inanç ve değerlerini yeniden inşa ederek bilinçli bir yönlendirici ego ortaya koyar. Kimlik, bir önceki 

basamağın aksine artık kendine özgü bir hal alarak, bütün ilişki ve rollere sahip olan ve onları yönlendiren 

orijinal bir “Ben” oluşur. Kendi hayatını omuzlayan bireyin görüntüsü bireysel tarzda yorumlansa da 

bireysel olmayı gerektirmez. Artık ait olunan topluluğa itibar edilerek, tercih ve sorumlulukların farkına 

varılarak bilinçli tasarruflarda bulunulur.  
 

-Birleştirici İnanç Basamağı: Doğrudan yaşantılanması güç olan gerçeklerle daha derin ilişki 

kurmayı gerektiren karşıtların birleştirildiği sürecin adıdır. Birey, karmaşık bir dünyanın çok boyutlu bakış 

açılarına açık hale geldiği için diyaloga dayalı bir bilgi ortaya çıkar. Böylece birey, bir önceki basamak 

içinde gelişen inanç sınırlarını aşarak, gerçeğin hem çok boyutlu hem de kaynağı itibariyle birbiriyle uyumlu 

ve bağlantılı olduğuna dair bir yetenek geliştirir. Birbirine zıt olan kutuplar arasındaki uyuşmazlıkların 

giderilmesi ve uyumlu bir şekilde kabul edilmesi yolunda bir uğraşı içine girilir. Birey, kendine ve öteki 

geleneklere ait sembol, hikâye, metafor ve mitleri yeniden değerlendirir ve yapılandırır. Geleneklere 

eleştirel gözle bakmış ve anlamlarını kavramsal anlayışlara dönüştürmüş olarak, sembollerin aracı olduğu 

gerçeğine varılarak onlarla derin bir ilişkiye özlem duyulur. Böylece derin bir ilişki içinde aslında 

sembollerin bireyi yönlendirdiğinin farkına varılır. 

-Evrenselleştirici İnanç Basamağı: Bu basamağa ulaşan birey, adalet ve sevgiyi etkinleştirip, 

baskı ve işkenceyi alt etmek için, hayatın anlamı ve Tanrı’nın gücü ile birleşme sürecini yaşar. Fowler, çok 

az insanın inancın bu aşamasına çıkabileceğini iddia eder. İnancın bu noktasına ulaşan kişiler, toplumun 

huzuru için kurtarılmış bölgeler oluştururlar ve toplumdaki bireyler onları hem özgürlük için yaşar ve hem 

de tehditlere karşı kurtuluş için yaşantılarlar. Adalet ve sevgi toplumuna karşı olan insanlık dışı yapılarla 

mücadele eğilimli olan bu bireyler, toplum içinde sevgi ve adaleti yaşayan topluluk olarak yaşarlar. 

(Mehmedoğlu, Aygün 2006: 5-13).  

Yetişkinlikte dini gelişim konusunda çeşitli görüşler de mevcuttur. Bunları özetlemek gerekirse, ilk 

yetişkinlik döneminde (21-35) ergenlik yıllarındaki şüpheler ve belirsizlikler azalır ve bu döneme kıyasla 

istikrarlılık söz konusudur. Pek çok araştırmaya göre, bireyin dinini en az yaşadığı dönemlerden biridir. 

Ancak 30’lu yaşlarından sonra dindarlık artmaya başlar. Dini rolleri benimseyen birey, bunları uygular. Orta 

yetişkinlik ve son yetişkinlikte (36-60) dini hayat derinlik kazanır (daha deruni boyutta yaşanır). Birey eğer 



62 
 

önceki dönemlerinde dini hayatı yaşamaya karar vermişse, bu dönemde en güzel şekilde ve bütün 

boyutlarıyla dini yaşamaya gayret eder. 40lı yaşlarda yaşanan krizle kişi hayatının muhasebesini yapma 

imkânı bulur. Kendi kendiyle hesaplaşma dönemidir. Eğer böyle bir hesaplaşma sonrası dini hayata dair 

memnuniyetsizlik söz konusuysa mistik içerikli dine dönüş yaşanabilir. Ölüm olgusu ve hayatın manası 

ciddi anlamda sorgulanarak yeniden anlamlandırılır (Ayten, Köse 2020: 120). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



63 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

YÖNTEM 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



64 
 

 

3.1 ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ 

Araştırmada ilahi isimlerle ilişkilendirilerek Tanrı tasavvuru ile benlik algısı arasındaki ilişki 

incelenmeye çalışılmıştır. Araştırmada, Tanrı tasavvuru ile benlik algısı arasındaki benzerlikleri detaylı bir 

şekilde incelemek amacıyla, ilahi isimler teorisine başvurularak ve ilahi isimlerin psikolojik yansımalarına 

odaklanılarak, uygulama bölümünde nitel araştırma yöntemi kullanılmıştır. Veriler, 20-40 yaş aralığındaki 

beş yetişkin kadınla yapılan derinlemesine görüşmeler (mülakatlar) aracılığıyla toplanmıştır. Görüşmeler 

yüz yüze gerçekleştirilmiş ve katılımcılara sorulara herhangi bir sınırlama olmadan istedikleri gibi cevap 

verme özgürlüğü tanınmıştır. Düşüncelerini açıkça ve süre ya da alan kısıtlaması olmadan dile 

getirebilmeleri için ihtiyaç duyulduğunda bazı katılımcılarla iki görüşme yapılmıştır. Bu yaklaşım, 

araştırmanın verimliliği açısından oldukça faydalı olmuştur. 

Görüşme tekniği olarak görüşme formu yaklaşımı temel alınmıştır. Bu görüşme formu, benzer 

soruları içeren iki ana bölüme ayrılmıştır. Birinci bölüm Tanrı tasavvuru konusuna odaklanırken ikinci 

bölümde ise hem benlik algısı hem de ebeveyn algısı ile ilgili sorular sorulmuştur. Ayrıca, araştırmanın 

benlik algısı konusuna daha fazla odaklanıldığı için ebeveyn ile ilgili sorulara görüşmelerde daha sınırlı yer 

verilmiştir. Görüşmeler hem önceden hazırlanan sorulara hem de görüşme sırasında doğal olarak ortaya 

çıkan sorulara dayanarak yürütülmüştür.   

Araştırma deseni olarak, nitel araştırma desenlerinden yorumlayıcı fenomenolojik analiz yaklaşımı 

tercih edilmiştir. Bu yaklaşım, insanların belirli olgulara ilişkin algılarını, deneyimlerini ve hayat 

tecrübelerine yükledikleri anlamları ortaya çıkarmaya yardımcı olur. Fenomenolojik araştırmalarda 

görüşmeler genellikle uzun sürer ve birden fazla görüşme yapılabilir. 

 

3.2 KATILIMCILAR VE ÖZELLİKLERİ 

Araştırmaya beş yetişkin kadın katılmıştır. Katılımcıların en küçüğü 23, en büyüğü 40 yaşındadır. 

Katılımcıların yaş ortalaması 31.5’dir. Görüşmelerin yüz yüze yapılması gerektiğinden, katılımcılar 

İstanbul'da ikamet eden kişiler arasından seçilmiştir. Ancak katılımcıların maddi durumu, medeni durumu 

ve mesleği gibi değişkenlere araştırmanın amacıyla doğrudan ilişkili olmadığı için özel bir önem 

verilmemiştir. Ayrıca, katılımcılarının eğitim durumuna öncelik verilmese de katılımcıların bazı dini 



65 
 

bilgilere sahip olmaları önemli görülmüştür. Ancak, katılımcıların faklı eğitim seviyelerine sahip olmaları, 

araştırmanın çeşitliliğini arttırması açısından faydalı bulunmuştur. Araştırmaya katılan kadınların 

demografik özellikleri aşağıdaki tabloda özetlenmiştir.  

Katılımcılar Yaş Eğitim Durumu Medeni Durum Din Eğitimi Meslek 

K1 40 Lise Bekâr Evet Öğretmen 

K2 23 Lisans Bekâr Evet Öğrenci 

K3 39 Lisans Evli Evet Öğretmen 

K4 35 Ortaokul Evli Evet Ev hanımı 

K5 33 Lisans Bekâr Evet Öğrenci 

Tablo 1. Katılımcıların Özellikleri 

3.3 VERİLERİN TOPLANMASI VE ANALİZİ 

Bu çalışmada verilerin toplanma sürecinde görüşme tekniği kullanılmıştır. Görüşmeler Şubat 2024-

Mayıs 2024 tarihleri arasında gerçekleştirilmiştir. Mülakatlardan önce katılımcılara araştırma ile ilgili kısa 

bir bilgi verilmiştir. Katılımcılarla yapılan görüşmeler, transkripsiyon çalışması için kayıt altına alınmıştır. 

Ayrıca, görüşmeler öncesinde tüm katılımcılardan alıntı yapma izni alınmıştır.  

Görüşmeler cep telefonunun ses kayıt uygulamasıyla kaydedilmiştir. Görüşmelerin ses kayıtları, 

metne dönüştürme konusunda uzmanlaşmış bir uygulama kullanılarak yazıya aktarılmıştır. Katılımcıların 

her birine özel bir numara verilmiştir. Bu şekilde görüşmeler analize hazır hale getirilmiştir. 

Her katılımcı için üç ana bölümlü ayrı bir tablo oluşturulmuştur; Tanrı tasavvuru, benlik algısı ve 

ebeveyn algısı. Görüşme verileri incelendikten sonra bu tablolardaki benzer veriler kategorize edilerek ilgili 

ilahi isimlerle ilişkilendirilmiştir. Elde eden verilere içerik analizi uygulanarak bulgular yorumlanmıştır. 

 

  

 

 

 



66 
 

 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

BULGULAR VE YORUM 

  

  

 

 

 

 

 

 

 



67 
 

  

Bu bölümde, her bir katılımcı için mülakatta elde edilen bilgilere dayanılarak, katılımcının Tanrı 

tasavvuru, benlik algısı ve ebeveyn algısı ile ilgili ifadeleri sırasıyla tablolaştırılmış ve bu ifadelerden yola 

çıkılarak her bir katılımcı için öngörülen/varsayılan ilahi isim belirlenmiş ve bu doğrultuda yorum ve 

değerlendirmeler yapılmıştır.  

1. Birinci Katılımcı’nın (1.K) Analizi  

1.1 Müheymin İsmi 

a. Müheymin İsminin Genel Anlam Çerçevesi 

Sözlükte “bir şeyi gözetimi altına alıp korumak ve onu yönetmek” manasındaki heymene kökünden 

türeyen Müheymin “kâinatın bütün işlerini idare eden” demektir (Topaloğlu 2020: 31,516). Yine de 

Müheymin, güçlü, hükmü altına alan, zapt eden, tahakküm sahibi demektir (Demirli 2024: 78). Müheymin 

de, kontrol eden, kollayan, nezaret eden anlamlarına gelir (Cili 2019: 96). 

 

b. Müheymin İsminin Bazı Psikolojik Yansımaları 

Tablo 2. Müheymin İsminin Temel Anlamlarının Sağlıklı ve Patolojik Düzeydeki Psikolojik Yansımaları 

 

 

Sağlıklı Psikolojik Yansımalar 

 Kendini kontrol etme: kişi, kendisine bağlı her şeyi kontrol etmek ister. Maddi ve Manevi 

durumlarını denetlemeye çalışır. 

 İdare etme yeteneği: Denetleyici ama baskıcı olmayan bir liderlik sergileyebilir. 

 Güç ve dayanıklık: "her şeyin kontrolünde bir kudret var" inancı, stresle başa çıkmada destek 

sağlayabilir. Bu, kişinin her şeyi kontrol edebilme gücünün artmasına yol açar. 

Müheymin Sağlıklı Patolojik 

Kontrol etmek İdare etme yeteneği Aşırı kontrol ihtiyacı 

Bir şey üzerinde hâkimiyet kurmak Koruyucu otorite Güç takıntısı 



68 
 

 Empati ve koruyuculuk: kişi, başkalarını yargılamadan gözlemleyip anlayabilme yetisi gelişir, 

sevdiklerinin ya da sorumluluğunda olanların durumunu gözetir; onların güvenliği, iyiliği ve 

gelişimi için dikkatli ve ilgili davranır, doğru zamanda yapılması gerekeni yapar. 

 Gözetme eğilimi: Müheymin'in koruyucu ve gözetleyici niteliği, her şeyi gözeteme eğilimine yol 

açar. 

 Huzur ve güven: bir Müheymin’in denetlediğine ve kontrol altında tuttuğuna inanmak, kişide derin 

bir güvenlik ve emniyet duygusu oluşturur. Her şeyi kontrol eden bir gücün olması kişiye huzur 

sağlar. 

 Sorumluluk bilinci: Kendisini ve çevresini gözetme, kontrol etme ve koruma sorumluluğunu 

hisseder. 

 Denetimli özgürlük: Kendisini ve çevresini sağlıklı bir şekilde kontrol eder; ne tamamen kayıtsız 

ne de aşırı müdahalecidir. 

 

Patolojik Psikolojik Yansımalar 

 Narsistik eğilimler: Her şeyin denetçisi ve gözeticisi algısı, kişinin kendi rolünü ve başarılarını 

abartarak kendine mal etmesine yol açar.  

 Aşırı müdahaleci ve kontrol etme: kişi, kendi bir Müheymin olarak görmesi, sürekli kendisini 

veya başkalarını gözetleme, yargılama ve kontrol etme ihtiyacına dönüşebilir. 

 Aşırı sahiplenme: kişinin, kontrol ettiği, gözettiği ve kolladığı şeylerin kendisine ait olduğu 

hisseder. 

 Kaygı ve güvensizlik: Sürekli her şeyi denetlemek ister, hiçbir şeye güvenemez. 

 Pasiflik ve güçsüzlük: bir Müheymin'in her şeyi hâkim olduğuna aşırı inanmak, bireyin kendi 

yaşamına yön verme kapasitesini zayıflatabilir. Ayrıca, kişi de sürekli kontrol arzusu olduğunda 

yorgunluk ve tükenmişlik hisseder, her şeyi gözlemleyip fark etmesine rağmen bir türlü harekete 

geçemez. Bu pasiflik, tembellik ve çaba göstermeme gibi davranışlara yol açabilir.  

 Yetersizlik duygusu: Müheymin’in her şeyi gözettiği ve hâkim olması gerektiği bilinci, bazı 

bireylerde küçük hatalar karşısında bile aşırı bir suçluluk ve değersizlik hissi yaratabilir. Bu, kişinin 

kendisine karşı acımasız olmasına, sürekli kendini eleştirmesine ve özsaygısının düşmesine neden 

olabilir. 

 Paranoya ve kuşkuculuk: Herkesi izlenmesi gereken bir tehdit olarak görebilir. Sürekli bir tehdit 

algısı vardır. Başkalarına alan tanımaz. 

 Mükemmeliyetçilik ve katılık: Her şeyin “gözetlenmesi” ve “doğru olması” gerektiği inancıyla, 

kişi hem kendisine hem çevresine katı ve mükemmeliyetçi davranabilir. 



69 
 

 

c. Müheymin İsminin Katılımcının Tanrı Tasavvuru ve Benlik Algısı Üzerindeki 

Etkisi 

Sağlıklı Yansımalar 

Tablo 3. Müheymin isminin 1.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda ve Benlik Algısında Sağlıklı Yansımaları (Uyumluluk)  

 

Katılımcının Tanrı tasavvurunda ve benlik algısında Müheymin isminin yansımaları/tecellileri 

görülmektedir. Katılımcı Allah’ı Hâkim ve güçlü, her şeyin üzerinde etkili, her şeye hâkim, her şeyi düzen 

içinde ve uyumlu kılma gücüne sahip, var ve büyük, dost, güvenilir bir liman, güçlü olduğu için sevilen ve 

güvenilen biri olarak tasavvur etmektedir.  

Aynı zamanda katılımcı kendisini, her şeyi kontrolü altında tutabilen, para kazanabilen, birikim 

yapan, güçlü, güzel, akıllı, her şeyi kendi yapabilen, her şeyi yapabilme zekâsına sahip, donanımlı, manevi 

hayatı çok önemseyen, maddi durumunu geliştiren, maddi ve manevi güçlü bir yapıya sahip olmak isteyen, 

Tanrı Tasavvuru Benlik Algısı Yansıma 

“Allah her şey üzerinde Hâkim. Dünyaya 

Hâkim yani daha güçlü” 

 

Allah'a çok yakın hissettiğimde onu güçlü 

görüyorum. Her şey düzen ve uyum içinde. 

Eğer karşındaki çok güçlüyse seviyorsan 

daha çok seversin. (Güçlüyse) 

güvendeyim.”  

 

“Uzaklaşma, yakınlaşma var ama her 

zaman güvenilir bir liman”  

 

“Allah var, Allah büyük, Allah bir dost.” 

“Elimden geleni yapıyorum. Ben faydalı olmaya 

çalışıyorum.  

 

“Parayı ben kazanıyorum. Birikim yapacağım, güçlü 

olacağım, güzelliğim var. Her şeyi ben kendim 

yapabilirim gibi geliyor. Her şeyi ben yapabilirim, 

güçlüyüm, yaparım, ederim düşüncesindeyim. Allah 

beni yaratmış her şeyi yapabilme zekâm var. Her şeyle 

bana donatmış. Her şey kontrolüm altında.” 

 

“Manevi hayatı çok önemsiyorum. Sohbet ortamı, ilim 

meclisini çok severim. Lezzet alırım oradan, bana huzur 

veriyor. Huzur benim için çok önemlidir. Mizacım da 

öyle yani güven varsa huzur var. Güç varsa güven var. 

Maddi durumun iyiyse daha güçlüsün. Manevi olarak da 

güçlü bir yapıda birisiysen o da güven. Mesela annem 

güçlü dursa ben kendimi onun yanında daha güvende 

hissederim ya da arkadaşım eğer ki güçlüyse manevi 

olarak ben onun yanında daha güvende olurum, daha 

güvende hissederim kendimi. Güven için güç lazım. 

Ben hep güven isterim.” 

Empati 

 
 

 

 
İşleri kontrol etme 

eğilimi 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
Güçlü olma eğilimi 

 
 
 
 
 
 
Huzur ve güven 

arayışı 



70 
 

güçlü olduğunda huzur ve güven hisseden, güçlü birinin yanında olmayı seven, faydalı olmaya çalışan biri 

olarak tanımlamaktadır.  

Katılımcının Tanrı tasavvurunda ve benlik algısında Müheymin isminin “tahakküm sahibi, bütün 

işleri gözeten ve idare eden, güçlü, kontrol eden” anlamları belirgindir. Katılımcının hem Tanrı hem de 

kendisi için yaptığı tanımlar güçlü olma eğilimi, işleri kontrol etme yeteneği, huzur ve güven arayışı ve 

empati yansımalarına işaret etmektedir. Bu yansımalar, Müheymin isminin sağlıklı düzeydeki psikolojik 

yansımaları arasında sayılabilir. Burada katılımcının Tanrı tasavvurunun, benlik algısıyla uyumlu 

olduğu görülmektedir. 

 

Patolojik Yansımalar 

Katılımcının Tanrı tasavvurunda ve benlik algısında patolojik psikolojik yansımalar da 

bulunmaktadır. Katılımcı Allah’ı namaz kılmayanlar olduğu halde üzerlerinde bir etkisi olmayan ve 

müdahalede bulunmayan, her şeyin onun elinde olmasına rağmen Filistin’deki olaylara izin veren ve 

müdahale etmeyen, bu olaylarda güçsüz olabilen, bu olayların kendi elinde olup olmadığından şüphelenilen, 

devre dışı bırakılabilen, pasif, kenarda duran biri olarak tasavvur etmektedir.  

Aynı zamanda katılımcı kendisini Filistin’deki olaylarda Allah’ın hâkimiyetini sorgulayan, bu 

olayların onun elinde olup olmadığını sorgulayan, bu olaylarda Allah’ın güçsüz olduğundan şüphelenen, 

Allah’ı güçsüz görünce güvensiz hisseden, Allah’ın pasifliği düşüncesinden rahatsız olan, bazen Allah’ı 

devre dışı bırakan, kendisi ekstra pasif olan, kendini göstermeyen, istediği her şeyin var olmasına rağmen 

kenarda duran, başlangıçta öz saygı ve öz güveni düşük olan ama kendini tanıdıktan sonra gücünün farkına 

varıp kendine güvenen ve saygı duyan, güçlü hisseden ama bazı durumlarda pozitif bakamayan ve güçlü 

kalamayan, iyi niyetli ama bazen kullanıldığını ve suiistimale uğradığını düşündüğünde geriye çekilip 

uzaklaşan ve ilişkilerini sürdüremeyen, pozitif ve saf bir yapıya sahip fakat karşısındakine sınır çizmeyi 

öğrenen ve çok pozitifliğinden çıkmak isteyen biri olarak tanımlamaktadır.  

Bununla birlikte, katılımcı ebeveynlerini de pasif, güçsüz, etkisiz, devre dışı bırakılabilen, pasif 

olduğu için kendisine güvensizlik hissettiren birileri olarak görmektedir.  

Bu durumlar pasiflik ve güçsüzlük, yetersizlik duygusu, kaygı ve güvensizlik, mükemmeliyetçilik, 

paranoya ve kuşkuculuk yansımalarına işaret etmektedir. Bu yansımaların Müheymin isminin patolojik 

düzeydeki psikolojik yansımaları arasında yer aldığı söylenebilir. Burada katılımcının Tanrı tasavvurunun, 

benlik algısıyla ve ebeveyn algısıyla uyumlu olduğu görülmektedir. Katılımcı Allah’ı nasıl tasavvur 

ediyorsa kendisini ve ebeveynlerini de benzer bir yaklaşımla algılamaktadır. 



71 
 

Tablo 4. Müheymin isminin 1.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda, Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında Patolojik Yansımaları 

(Uyumluluk)  

 

 

 

Tanrı Tasavvuru Benlik Algısı Ebeveyn Algısı Yansıma 

“Çevremde çok namaz 

kılmayanlar var. Ben 

şaşırıyorum. Allah’ın o kişiler 

üzerinde bir etkisi yokmuş gibi 

geliyor bana. Namaz 

kılmayınca bir şey sorun 

olmuyormuş gibi. Allah bir 

müdahalede bulunsa, onlar da 

namaz kılsalar ya da 

ibadetlerini güzel yöne 

geçirseler düşüncesi de oluyor”   

 

“Bu Filistin olaylarında evet 

Allah’ın da planları var 

diyorum. Öyle tespit ediyorum. 

Ama bu Siyonistlerin 

yaptıklarını görünce hani Allah 

güçlüyse güçlü zaten niye 

katliam o kadar uzun sürdü. Bu 

da aslında Allah’ın bir elinde 

olan, yani izniyle olan şeyler. 

Ama sanki böyle, güçsüzmüş 

gibi ya da onun elinde olmadan 

oluyormuş gibi. Aslında 

biliyorum her şey Allah’ın 

elinde zaten. Allah müdahale 

edebiliyor ama niye bu şekilde 

ya da niye izin veriyor? 

Kendimde hani Allah’ı güçsüz 

görünce bir güvensizlik oluyor.  

Aslında pasiflik bana zorluk da 

veriyor.”  

 

“Allah’ı devre dışı bıraktığım 

zamanlar da oluyor bazen” 

“Ya kenarda duruyor ya devre 

dışı kaldı. İnsan olarak o 

düşünce oluyor, rahatsız edici 

bir düşünce”  

“Benim ekstra pasifliğim var. Ben 

kendimi pasif görüyorum”  

 

“Ben geliştirdiğim kadar kendimi 

göstermiyordum. İstediğim her 

şeyim var. Ama böyle kenarda 

duruyorum”  

 

“Pasiflik vardı ama sonrasında 

değişik oldu, daha böyle kendimi 

öne atabilme, daha güvende, 

pasifliğin tersi güçlü. Ben kendimi 

tanımadan önce hiç öz saygım yoktu, 

öz güvenim yoktu. Kendimi 

tanıdıktan sonra gücümün farkına 

vardım. Farkındalıklarım artınca tam 

tersi işte özgüven, öz saygı onların 

hepsi oldu.” 

 

“Her şey kontrolüm altında. Her şey 

yolunda tıkır tıkır. Hani sanki Allah 

olmasa da olur gibi. Sonra 

yoruluyorum, güçlü kalamıyorum, 

baş edemeyince kendimi güçsüz 

görüyorum. Orada şımarıyorum 

biliyorum ki devre dışı bıraktığım 

Allah’a gidersem beni affeder”  

 

“Bazen karşı taraf benim iyi niyetli 

olduğumu bildiği için sanki 

kullanılmış hissine kapılıyorum ve 

suistimale uğradığımı düşünüyorum. 

O yüzden de ilişkilerimi uzun 

sürdüremiyorum. Farkındalığımı 

arttığı için o sınırı artık 

çizebiliyorum. Çok pozitif olmamak 

lazım” 

 “Annemi pasif görüyorum. 

Hayatta çok güçlü bir anne 

değil. O zaman da güvensiz 

hissediyorum”  

 

“Bazen etkisiz görüyorum 

annemi”   

 

“Babam da öyleydi. 

İstediğim zaman devre dışı 

bırakabiliyordum. Annemi 

de bırakabiliyorum. Devre 

dışı bırakabiliyorsam 

pasiflerdir diye 

düşünüyorum”.  

 

“Kendimdeki bu pasifliği 

anneme de yansıtıyorum. 

Yani sanki annem pasif 

değil ama ben öyle 

görüyorum. Babamda da 

görüyordum. Zaten pasif 

değil, o etiketi de 

yapıştırıyorum kendimdeki 

şeyi. Sen kendine karşı 

kendini nasıl hissediyorsan 

karşındakini öğreniyorsun 

ya öyle mesela annemi 

güçsüz görüyorsam bu 

aslında belki benim 

güçsüzlüğüm, belki de 

annem güçsüz değil. Yani 

annemi bazen güçlü bazen 

pasif görüyorum”.  

 

Pasiflik 

 

 
Yetersizlik 

duygusu  

 

 
 

 

 
Kaygı ve 

güvensizlik  
 
 
 
 
 
 
 
Mükemmeliyetçilik 
Güçsüzlük 

 
 
 
 
 
Paranoya ve 
kuşkuculuk 



72 
 

 Muheymin ile Kavi İsimleri Arasındaki Etkileşim 

Sözlükte “güçlü olmak, gücü yetmek, bir işi gerçekleştirmek için aklen ve bedenen yeterli olmak” 

anlamındaki kuvvet kökünden sıfat olup Allah’a nispet edildiğinde “her şeye gücü yeten” manasına gelir 

(Topaloğlu 2022: 25,68). Allah her türlü yorgunluktan, kusur ve füturdan, durgunluktan ve gevşeklikten 

münezzehtir. “Kudret” ise, bir şeyin irade ve ilim sıfatlarının takdiri ile ve bu ikisine uygun biçimde vücuda 

gelebilmesini sağlayan manadır. Kadir, kudret sahibidir (Gazzali 2022: 155). Yani Allah her türlü acizlikten 

münezzehtir. Zeccâc ve Bahaüddinzade’ye göre Kavî ismi, Kâdir isminden daha mübâlağalı bir manaya 

sahiptir. Zeccac bu farkı şu şekilde anlatmıştır; “Kavi, bir şeyi yapabilecek tam kudrete sahip olan kimsedir. 

‘O bunu taşıyabilir’ diyorsunuz. Ama eğer ona bir niteliği eklerseniz, ‘O bunu taşıyabilecek kadar güçlüdür’ 

diyorsunuz” (Zeccac 1986: 54). 

Ayrıca katılımcı kendi Tanrı tasavvurunu, benlik algısını ve ebeveyn algısını açıklarken, kontrol ve 

hakimiyetin, güç ile ilişkilendirildiği gözlemlenmiştir. Katılımcı, her şeyi kontrol edebilmenin ancak maddi 

ve manevi anlamda çok güçlü olmakla mümkün olabileceğini ifade etmiştir. Bu bağlamda, katılımcının 

algılarında Müheymin isminin tecellilerinin Kadir ve Kavi isimlerinin tecellilerini içerdiği de söylenebilir. 

Zira İlahi İsimler Teorisi’ne göre, Kadir ismi yönlendirici (önder) isimlerden biri olarak kabul edilir ve Kavî 

ismi de onun altında konumlanan isimlerden biridir.  

Ayrıca, katılımcının algılarında (güçlü-pasif) teması dikkat çekmektedir. Katılımcının Tanrı’yı, 

kendisini ve ebeveynlerini hem güçlü hem de pasif biri olarak gömüştür. İlk bakışta çelişkili gibi görünen 

bu algıların, aslında Kavî isminin farklı yönleriyle açıklanabileceği düşünülmektedir. Çünkü Kavi ismi, 

farklı boyutlara sahip bir isimdir; 

İbn Arabi, Kavi isminin anlamını açıklarken Cami ismine dayanarak kuvvet ve zayıflığın her birinin 

Kavi ismine bağlı olduğunu vurgulamıştır. İbn Arabi şöyle der: “Bu bilgi iç içe girme ve tedahül 

bilgisindendir ve kuvvetin hükmünün varlığı olmasaydı böyle bir şey olamazdı. Çünkü zayıflık güçlü bir 

engeldir! Kuvvetin hükmünün zayıflığa nasıl işlediğine bakmalısın! Zayıflığı pekişip hareket edemez hale 

geldiğinde, kuvveti zayıflığa nispet eder ve onu zıddıyla nitelersin. Buradan Ebu Said el-Harraz’ın ‘Allah’ı 

neyle bildin?’ diye sorulduğunda verdiği şu cevabın anlamını öğrenirsin: ‘Allah’ı iki zıddı birleştirmesiyle 

bildim’. Sonra şu ayeti okumuştur: ‘O Evveldir, Ahirdir, Zahirdir ve Batındır’ (Hadid: 3/57). Kuvvet ile 

zayıflık güçlenirken daha güçlü olanla kuvvet zayıflar. En güçlü ile güçlü arasındaki fark, en yakın ile yakın 

arasındaki fark gibidir. En yakın olan yakın iken yakın olan en yakın değildir; en güçlü olan güçlü olsa bile 

güçlü olan herkes en güçlü değildir” (İbn Arabi 2017: 84). Aynı görüşleri destekleyen Konevi’ye göre, Kavi, 

sahip olduğu izzet ve zıtları birleştirmek gücüyle güçlü olandır. Ayrıca, zayıf olan hakkında ‘zayıflığı 



73 
 

güçlendi’ ve ‘ona karşı zayıflığı güçlendi’ denilir. Zayıflık, harekete karşı güçlü bir engeldir. Böylece 

kuvvet, zayıflığa nispet edilmiş ve zıddıyla nitelenmiştir (Konevi 2014: 169-170). 

 Dolayısıyla, katılımcının Tanrı tasavvurunda, benlik algısında ve ebeveyn algısında gözlemlenen 

pasiflik ve güçlü olmak gibi çelişkili özellikler, aslında aynı ismin farklı tecellileri olarak anlaşılabilir. 

Bundan hareketle, güçlü olmak Kavi isminin sağlıklı yansıması; güçsüzlük ve pasiflik ise Kavi isminin 

patolojik yansıması olarak yorumlanabilir. 

Ayrıca, Müheymin isminin Kadir ve Kavi isimlerini içermesi, İlahi isimler teorisinin “Bir ilahi isim, 

başka bir ilahi ismi içerebilir” kaidesinin bir göstergesi olarak kabul edilebilir. Bu durum, İlahi isimlerin 

birbirleriyle olan derin bağlantısını ve çok katmanlı anlamlarını ortaya koymaktadır. 

 

 Müheymin ile Mümin İsimleri Arasındaki Etkileşim 

Sözlükte “güven içinde bulunmak, korkusuz olmak” anlamındaki emn (emân, emânet) kökünün 

“if‘âl” kalıbından türeyen mü’min kelimesi “inanıp tasdik eden; başkalarının güvenli olmasını sağlayan, 

vaadine güvenilen” mânalarına gelir (Topaloğlu 2020: 31, 556). Yani Mümin isminin üç ana anlam içerdiği 

söylenebilir; güven içinde bulunan (güvende olan), başkalarına güveni sağlayan (güvenilen) ve şüphe 

duymadan tasdik edendir. İbn Arabi’ye göre, Mümin, dilediği kullarının nefsine güven veren zattır. Mümin 

isminin tecellilerinden biri, sana güvenin senin tarafından sağlanabilmesi için bir güç verilmesine ihtiyaç 

duyduğunu hissetmendir (İbn Arabi 2017: 49). Ayrıca, Gazzali’nin Mümin ismini şerh ederken onu Kavi 

ismiyle ilişkilendirdiği görülür. Bu anlamda Gazzali şöyle der: “Şimdi düşmanlar tarafından aranan bir insan 

düşünelim: Tek başına, dar bir çember içindedir, zaafından dolayı da organları hareket edememektedir. 

Hareket etse bile silahı yoktur, silahı olsa dahi düşmanlarına karşı tek başına mukavemet edemez. Askerleri 

olduğu takdirde dahi bunların mağlup olup dağılmasından emin olmadığı gibi sığınacak bir kalesi de yok. 

Tam o sırada birisi çıkıyor, onu takviye edip güçlendiriyor, ona silahları, askerleri veriyor, etrafına sağlam 

bir kale inşa ediyor. Ona emniyet ve eman nimetini tattırıyor. İşte böyle olan kişinin, sözünü ettiğimiz kişi 

hakkında “mümin” diye isimlendirilmesi gayet yerinde olur” (Gazzali 2022: 81). 

Katılımcının “güç varsa güven var, güç güven demek, güçlü bir yapıda birisiysen o da güven, eğer 

karşındaki kişiyi çok güçlüyse seversin. Güçlüyse güvendeyim” ifadeleri, onun her şeyi kontrol etme 

arzusunun temelinde güvenlik ihtiyacının yattığını göstermektedir. Katılımcıya göre, güç olmadan gerçek 

bir güven duygusu oluşamaz. Bu anlayışla hem kendisini hem de çevresindekileri değerlendirirken "güç"ü 

bir araç, "güvenliği" ise ulaşılması gereken asıl hedef olarak görmüştür. Nitekim katılımcı, Allah’ın her şey 

üzerinde mutlak hâkimiyetini hissettiğinde kendisini tam bir uyum ve güven içinde hissettiğini ifade 



74 
 

etmiştir. Benzer şekilde, annesini güçlü olarak algıladığında da onun yanında kendini güvende hissetmiştir. 

Bu örnekler, katılımcı için kontrol ve gücün bir güvenlik kaynağı olduğunu; Müheymin ve Kavî isimlerinin, 

onun hayatında Mü’min isminin tecelli etmesine zemin hazırladığını ortaya koymaktadır. 

Ayrıca katılımcının “Güç varsa güven var, güven huzur demek” ifadesi, onun düşünce yapısında 

güç, güven ve huzur kavramlarının birbiriyle iç içe geçtiğini göstermektedir. Bu bağlamda 

değerlendirildiğinde, Kavî ve Mü’min isimlerinin birlikte tecelli etmesi, doğal bir şekilde Selâm isminin de 

ortaya çıkmasına yol açmaktadır. Çünkü güç ve güvenlik birleştiğinde, bireyin iç dünyasında barış ve 

sükûnet hâkim olur. Bu durum İlahi isimler teorisinin “Bir ilahi isim başka bir ilahi ismin tecelli etmesine 

yol açabilir” ve “İlahi isimler birbiriyle irtibatlı ve iç içedir” kaidelerinin açık bir göstergesidir. Zira teoriye 

göre, bir İlahi ismin hükmü, başka bir İlahi ismin ortaya çıkmasının ön koşulu, tamamlayıcısı ya da 

dengeleyicisi olabilir. Bu, İlahi hikmetin insan psikolojisindeki derin tecellilerinden biridir. Çünkü insan, 

ancak İlahi isimlerin kendi içindeki dengesiyle olgunlaşır ve kemale ulaşır.  

 

1.2 Rahim İsmi 

a. Rahim İsminin Genel Anlam Çerçevesi 

Sözlükte “merhamet etmek, severek ve acıyarak korumak” anlamındaki rahmet (ruhm, merhamet) 

kökünden türeyen rahmân kelimesi “şefkat ve merhamet eden, acıyan” demektir. Kelimenin kök mânasında 

“yufka yürekli olmak, acımak, birinin üzüntüsüne ortak olmak” gibi beşerî-duygusal unsurlar 

bulunduğundan Allah’a nisbet edildiğinde “sonsuz merhametiyle lutuf ve ihsanda bulunan” şeklinde anlam 

verilmiştir (Topaloğlu 2007). Rahim ismi ise, ahirette sadece müminlere acıyan, merhamet eden, bağışlayan; 

sıfatlarında ve isimlerinde her zaman rahmetiyle tecelli eden, mümin kullarına çalıştıklarının karşılığını 

rahmetiyle veren anlamlarına gelmektedir(İzgi 2023: 16). 

 

b. Rahim İsminin Bazı Psikolojik Yansımaları 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tablo 5. Rahim İsminin Temel Anlamlarının Sağlıklı ve Patolojik Düzeydeki Psikolojik Yansımaları 

Rahim Sağlıklı Patolojik 

Merhamet etmek Merhametli olma Aşırı merhamet ve müsamaha 

Şefkat göstermek Acıtma ve affetme Duygusal istismara açıklık 



75 
 

 

Sağlıklı Psikolojik Yansımalar 

 Merhametli olma: Kişi, başkalarının duygularına karşı duyarlıdır; acı çeken biri gördüğünde 

yardım etme arzusu duyar. Bu, içten gelen bir şefkattir. 

 Empati yeteneği: Rahîm isminin yansımasıyla birey, başkasının iç dünyasını anlayabilir, 

duygularını paylaşabilir. 

 Koruyucu ve kollayıcı davranışlar: Yakın çevresine, özellikle daha zayıf olanlara karşı koruyucu 

bir tavır geliştirir (örneğin çocuklara, yaşlılara veya hayvanlara karşı). 

 Affedicilik: Kişi, kendisine zarar verilse bile kin tutmak yerine bağışlayıcı olmaya daha yatkındır 

 

Patolojik Psikolojik Yansımalar 

 Aşırı müsamaha ve sorumsuzluk: Rahîm ismini "nasıl olsa Allah affeder" şeklinde yorumlayarak, 

kişinin sorumsuzluk ve aşırı müsamaha içine girmesi patolojik bir durumdur. Günah işlemeye 

devam etme, hata yapmaktan çekinmeme ve tövbeyi erteleme eğilimi görülebilir. Bu, dini 

sorumluluklardan kaçınma ve ahlaki değerlerde gevşeklik şeklinde tezahür edebilir.  

 Gerçekçi olmayan beklentiler: Aile veya toplumun, ismin ilahi anlamı nedeniyle bireye "her 

zaman şefkatli ve anlayışlı" olmayı beklemesi, bireysel özgürlüklerle çatışabilir. Bu, dışsal 

doğrulama arayışına veya öfke yönetimi sorunlarına neden olabilir. 

 Suçluluk ve yetersizlik hissi: Yeterince yardımcı olamadığını düşündüğünde yoğun suçluluk 

duyar; bu da depresif eğilimlere zemin hazırlar. 

 Duygusal istismara açıklık: Sürekli anlayış gösteren, affeden bir kişi; manipülasyon, istismar ve 

duygusal sömürüye daha açık hale gelebilir. 

 Pasiflik ve irade zayıflığı: Empati ve merhamet yanlış anlaşıldığında, kişi kendine yapılan 

kötülüklere karşı ses çıkaramaz, pasifleşir. 

 Sınır koyamama: Merhameti nedeniyle hayır diyemez, sömürülmeye açık hale gelir. Bu, bağımlı 

ilişkiler geliştirmesine neden olabilir. 

 Kurtarıcı kompleksi: Başkalarının sorunlarını sürekli çözmeye çalışma, kendini onların duygusal 

yükünü taşıma zorunluluğunda hissetme hali. 

 

 



76 
 

c. Rahim İsminin Katılımcının Tanrı Tasavvuru ve Benlik Algısı Üzerindeki 

Etkisi 

Sağlıklı Yansımalar 

Tanrı Tasavvuru Benlik Algısı Yansıma 

“Allah yumuşak ve Merhametli”  

 

“Cennet bana daha gerçekçi geliyor Allah 

kullarına onu yapmaz gibi çünkü biliyorum 

Allah çok merhametli. Cehennem gerçektir ama 

bazen diyorum gerçek değildir. Kur’an-ı 

Kerim'de de atılacağına dair ayetler var. Ama 

tehdit gibi bazen anneler yapar. Bu yüzden 

bazen yapamadıklarım olduğu zaman Allah 

affeder diyorum. Allah annelerden, annedeki 

merhametten daha çok merhametli. Hani bir 

günah işledikten sonra bana doğrudan bir bela 

gelmedi”  

  

“Ben şu zamana kadar hiç Allah’ın bana yardım 

etmeyeceğini düşünmedim. Beni yalnız 

bıraktığını düşünmüyorum. Allah sıkıştığımda 

yardım eden, destek veren, öyle tasavvur 

ediyorum.” 

“Benim özümde merhamet var. Allah’ın merhametli 

yönünü kendimde görüyorum.” 

 

“Çocukları seven biriyim. Duygusalım. O kadar 

duygusaldım ki böyle bir toplumda olumsuz bir şey 

olduğunda ağlayabiliyordum.” 

 

“Ben güvenmeyi ve güvenilmeyi seven, samimi 

biriyim” 

 

“Allah’ın beni sevdiğine inanıyorum, beni yarattıysa 

beni seviyordur diye düşünüyorum. Sevdiği kulu 

olduğumu düşünüyorum.” 

 

“Ben kendimi cehenneme yakıştıramıyorum, Allah 

yapmaz bunu, yakmaz bizi. Kimseye kötülük 

yapmıyorum diyorum. İbadetlerimi yapmaya 

çalışıyorum iyi olmaya çalışıyorum. Sanki hani dostsa, 

arkadaşsa iyi insanları yakmaz diye düşündüm” 

Merhametli 

olma  

 
 

 

Empati yeteneği  
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

Affedicilik 

Tablo 6. Rahim isminin 1.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda ve Benlik Algısında Sağlıklı Yansımaları (Uyumluluk)  

 

 

Katılımcının Tanrı tasavvurunda, benlik algısında ve ebeveyn algısında Rahim isminin tecellileri 

görülmektedir. Katılımcı Allah’ı yumuşak, merhametli, anne gibi tahdit eden ama yerine getirmeyen, 

merhametinden dolayı cehenneme atmayan, affeden, günah işlendiğinde doğrudan bela göndermeyen, 

annelerden daha merhametli, yardımcı ve yalnız bırakmayan, kulların kendisine bağlı olduğu, az tanınan, 

anne gibi ilk başta kızıp sonra affeden, ne kadar hata yaparsa yapsın ona sarılan ve kabul eden biri olarak 

tasavvur etmektedir.  

Aynı zamanda katılımcı kendisini merhametli, samimi, dost canlısı, güvenmeyi ve güvenilmeyi 

seven, herkese faydalı olmaya çalışan, kimseye kötülük yapmayan, çocukları seven, iyi olmaya ve 

ibadetlerini yapmaya çalışan, bazen çok merhametli bazen sert, insanların arasında yalnız hissedebilen ama 

Allah’ın yanında olduğuna inanan biri olarak algılamaktadır.  



77 
 

Bu tanımlamalarda Rahim isminin “merhamet eden, şefkat gösteren, acıyarak koruyan” anlamları 

belirgindir. Bu algılar da merhametli olma, empati yeteneği, affedicilik, kollayıcı davranışlar gibi 

yansımalara işaret etmektedir. Bu yansımaların Rahim isminin sağlıklı düzeydeki psikolojik yansımaları 

arasında yer aldığı söylenebilir. Burada katılımcının Tanrı tasavvurunun, benlik algısı ve ebeveyn algısıyla 

uyumlu olduğu görülmektedir. 

 

Patolojik Yansımalar  

Tanrı Tasavvuru Benlik Algısı Ebeveyn Algısı Yansıma 

“Cezalar, zebaniler vesaire sanki 

bana cennet tarafı daha gerçekçi 

geliyor. Yani sanki cehennem 

gerçekçi gibi değil. İçsel olarak 

bir anne olarak tasavvur ediyor 

olabilirim Allah’ı. Hani bazen 

anneler bak seni yakarım deyip 

yapmazlar merhametten ya da 

seni döverim der ama dövmez. 

Anne affediyor, ilk başta kızıyor, 

sonra affediyor. Ben ne kadar 

yanlış yapsam hep bana 

sarılıyor, hatalarımı kabul 

ediyor” 

 

“Allah beni yarattığına göre ben 

ona bağlıyım. O da bana bağlı. 

Ama tasavvur edemiyorum yani 

bağlılığını. O yüzden çok git gel 

yapıyorum aslında orada sabit 

kalmak istiyorum ama bağlı 

değilim. Demek ki Allah’ı her 

halde az tanıdığım içindir. 

Allah’ı tanımaya çalışsam daha 

seveceğim, seversem bağlılık da 

olur”  

“Şöyle tasavvur edebilirim, 

şımarık. Şımarttığımın 

farkındayım onu dizginlemem 

lazım. Dizginlersem Allah’ın 

yanında daha huzurlu olurum”   

 

“Bazen kendimi gereksiz 

hissediyorum. İnsanlara faydalı 

olamadığım, pasif olduğum 

zamanlarda en çok” 

 

“Dışarıdan çok merhametli ve dost 

canlısı görünüyorum ama o kadar 

değil. Bazen çok yumuşak, bazen 

çok sert.” 

 

“Büyük şeylerde karar vermem 

gerekirse o anda çok zorlanıyorum 

kararsız olduğum için. Sonrasında 

bir anda karar verebiliyorum”  

 

“Kendimi suçlayıcı tarafım çok 

fazla var. Acemi olduğumu da 

düşünüyorum. Bu zamana kadar 
keşke daha tecrübeli olsam” 

 “Bazen günlük hayatımda, anneme 

her şeyi danışıyorum, danışırım ama 

bazen hiç danışmıyorum, kendimce 

yapıyorum, sonra takıldığım yerde 

gidip anneme soruyorum, anne böyle 

böyle oldu, ne yapsam falan? Belki ilk 

başta kızıyor falan ama sonrasında 

beni manevi olarak sarmalıyor”  

  

“Annemle iletişimimiz vardı ama 

kaliteli bir iletişim yoktu. Kaliteli bir 

bağ yoktu. Çünkü biz 6 kardeşiz. 

Bizimle birebir bağ kuramadı. Köy 

hayatında yoğun bir tempoda yaşamış. 

Hani canım kızım deyip böyle 

sarılamıyor. Anne değil baba öyle. İşte 

dedim ki annesinden görmedi. O 

yüzden evet seviyor. Hatta bana bağlı 

ve hatta bazen bağımlı olduğunu 

düşünüyorum sürekli beni arar, eder 

ama canım cicim demez. Tatlı sözler 

söylemez ciddi bir kadın ama beni 

sevdiğini bilirim. Babamla da bağımız 

kaliteli yönden ilerledi, şükürler 

olsun.”  

 

Aşırı 

müsamaha 

ve 

sorumsuzluk  
 

Gerçekçi 

olmayan 
beklentiler 

 

 

Yetersizlik 
hissi  

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

Pasiflik 

Tablo 7. Rahim isminin 1.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda, Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında Patolojik Yansımaları 

(Uyumluluk)  

 



78 
 

 Katılımcının Tanrı tasavvurunda, benlik algısında ve ebeveyn algısında patolojik psikolojik 

yansımalar da mevcuttur. Katılımcı Allah’ı cehenneme atmayan, anneler gibi tahdit eden ama yerine 

getirmeyen, merhametten cennet tarafı daha gerçek biri olarak tasavvur eder.  

Aynı zamanda katılımcı kendisini şımarık bir kul ve çocuk gibi olan, pasif ve faydalı olamadığında 

gereksiz hisseden, cennet tarafına daha çok inanan, kendini cehenneme yakıştırmayan, Allah’a olan 

bağlılığını tam kavrayamayan, Allah’a bağlı olan ama bağlılığı sabit olamayan, Allah’ı tam tanımamış ama 

tanıdıkça onu daha çok sevecek ve ona olan bağlılığı daha kaliteli hale gelecek biri olarak tanımlamaktadır.  

Bununla birlikte katılımcı annesini ciddi, annesinden sevgi görmemiş, çocuklarını seven ama 

sevgisini gösteremeyen ve tatlı sözler söylemeyen, kaliteli bir iletişimi ve bağı olmayan biri olarak 

algılamaktadır.  

Bu algılar aşırı müsamaha ve sorumsuzluk, gerçekçi olmayan beklentiler, yetersizlik hissi, pasiflik 

ve duygusal istismar gibi yansımalara işaret etmektedir. Bu yansımaların Rahim isminin patolojik düzeydeki 

psikolojik yansımaları arasında yer aldığı söylenebilir. Burada katılımcının Tanrı tasavvurunun benlik 

algısıyla uyumsuz olduğu görülebilir.  

 

1.3 Mühiymen ve Rahim İsimlerinin Arasındaki Psikolojik Etkileşim 

(Rahim Anne ve Müheymin Olmak İsteyen Çocuk) 

Burada katılımcı Allah’ı ve ebeveynlerini devre dışı bırakılabilen, pasif, güçsüz, otoritesiz biri 

olarak tanımlarken; kendisini her şeyi yapabilme imkânına sahip biri olarak tanımlamaktadır. Başka bir 

deyişle “yeterince Müheymin olmayan Allah ve ebeveyn karşısında Müheymin olmaya çalışan çocuk ve 

kul” tasavvuru ön plandadır. Ancak katılımcı yorulduğunda ve zorluklarla baş edemediğinde Allah’ı ve 

ebeveynini merhametli ve affeden bir anne gibi görürken: kendisini şımarık bir çocuk ve kul olarak 

tanımlamaktadır. Bu durumda, “Rahmin olan Allah ve anne karşısında rahmete ve yardıma muhtaç olan 

çocuk ve kul” tasavvuru devreye girmektedir. Katılımcı tekrar güçlendiğinde ise yeniden Mühaymin olmaya 

çalışmaktadır. Bu döngüde, katılımcının Tanrı tasavvurunda, benlik ve ebeveyn algılarında bu iki ismin 

(Müheymin ve Rahim) iç içe geçtiği görülmektedir. Bu durum da İlahi isimler teorisinin “isimler birbiriyle 

irtibatlı ve iç içedir” kaidesinin bir göstergesi olarak değerlendirilebilir. Ancak tekrarlanan bu süreçte 

pasiflik, aşırı müsamaha ve affedicilik istismarı, aşırı kontrol etme eğilimi gibi yansımalar bulunmaktadır. 

Bu yansımaların Müheymin ve Rahim isimlerinin patolojik düzeydeki yansımaları arasında yer aldığı 



79 
 

söylenebilir. Dolayısıyla katılımcının Tanrı tasavvuru ve benlik algısında tekrarlanan bu sürecin sağlıklı 

olmadığı söylenebilir.  

 

Tablo 8. Mühiymin ile Rahim İsimlerinin, 1.Katılımcının Tanrı Tasavvuru, Benlik Algısı ve Ebeveyn Algısı Arasındaki 

Psikolojik Etkileşimi (Rahim Anne ve Müheymin olmak İsteyen Çocuk) 

 

 

 

 

Tanrı Tasavvuru Benlik Algısı Ebeveyn Algısı 

“Ben şımarık bir çocuğum ama otoriter bir anne baba olsa daha az şımarırsın. Otoriter olmayınca sanki 

güçsüz ama o aslında merhametten. Güçsüzlük diyorum ama bence merhametinden dolayı anneler böyle. 

Hani anne her şekilde seni affediyor. Kucak açmış gibi tabiri caizse, o her zaman orada. Hani pasiflik 

gibi, aslında bir dost her şekilde annem”  

 

“İstediğim zaman gidiyorum, geliyorum git gel yapıyorum. Aslında güzel bir şey. Her halükârda Allah’ın 

orada olduğunu bilmek güzel. Güvende hissediyorum. Ama bazen güzel bir şey değil. Bence bu yıpratıcı, 

yani saygısızlık. Yani bence anne baba tamam, ama Allah’ın öyle olmaması lazım” 

 

“Şımarttığımın farkındayım, onu dizginlemem lazım. Dizginlersem Allah’ın yanında daha huzurlu 

olurum. Evet, huzurluyum oradayken ama bazen böyle bir nefis kabarıyor. Bir anda yapabiliyorum, 

edebiliyorum, niye yapmayayım, niye etmeyeyim diye teşebbüs ediyorum. Bir süre yapıyorum ama 

sonrasında takılıyorum, geri gidiyorum. Aslında o gidip gelmelerdeki şeyler hoşuma gitmiyor. Gidiyorum 

oradan tekrar şarj alıyorum, güçleniyorum. Tekrar şımarıyorum. Deşarj oluyorum, güçleniyorum. 

Güçlenince şımarıyorum, geliyorum. Burada o gücümü kullanıyorum. Mesela, bazı çocuklar, gençler var, 

anne babalarından zorla para alırlar, gelirler, harcarlar, tekrar para alırlar.” 

 

“Hani istediğin zaman bırak, istediğin zaman al. İstediğin zaman demek bir ceza mı görmem lazım acaba? 

Şımarık bir kullanış”  

 

“Elimden geleni yapıyorum. Ben faydalı olmaya çalışıyorum. Parayı ben kazanıyorum. Birikim 

yapacağım, güçlü olacağım, güzelliğim var. Her şeyi ben kendim yapabilirim gibi geliyor. Bazen her şeyi 

ben yapabilirim, güçlüyüm, yaparım, ederim düşüncesindeyim. Allah beni yaratmış her şeyi yapabilme 

zekâm var. Her şeyle bani donatmış. Her şey kontrolüm altında. O şeyi yapabiliyorum, edebiliyorum. 

Vesaire herkes yapıyor, her şey yolunda tıkır tıkır. Hani sanki Allah olmasa da olur gibi. Sonrasında 

bakıyorum orada bir yoruluyorum, yapamıyorum, geriliyorum. Sonrasında yine her zamanki gibi orada 

bekleyen devre dışı bıraktığım biri var. Evet, bir şeyler yapmaya çalışıyorum ve kendimce güçlü vesaire 

falan ama baş edemeyince hemen şımarık çocuk, anne de orada zaten. Orada şımarıyorum biliyorum ki 

gidersem Allah beni affeder. Bir bakıyorum, beceremiyorum, hatalar yapıyorum. Kendimi güçsüz 

görüyorum. O zaman dönüyorum.” 



80 
 

Özet 

İsim Yansıma 

Şekli 

Tanrı 

Tasavvuru ile 

Benlik Algısı 

Açıklama Ortaya 

Çıkan 

İsim 

 

 

1.Müheymin 

İsmi 

 

Sağlıklı 

 

Uyumlu 

Katılımcı Tanrı’yı Hâkim olan ve 

tahakküm sahibi olarak tasavvur ettiği gibi; 

kendisini de her şeyi kontrolü altında 

tutabilen biri olarak algılamıştır. 

Kavi 

Mümin 

Selam 

 

Patolojik 

 

Uyumlu 

Katılımcı Tanrı’yı bazı durumlarda pasif 

ve güçsüz biri olarak tasavvur ettiği gibi; 

kendisini de pasif ve güçsüz biri olarak 

algılamıştır. 

 

 

 

2.Rahim İsmi 

 

Sağlıklı 

 

Uyumlu 

Katılımcı Tanrı’yı merhametli biri olarak 

tasavvur ettiği gibi; kendisini de 

merhametli biri olarak algılamıştır. 

Hayy 

Muhyi 

 

Patolojik 

 

Uyumsuz 

Katılımcı Tanrı’yı tehdit eden ama yerine 

getirmeyen bir anne gibi tasavvur ederken; 

kendisini de şımarık bir çocuk gibi 

algılamıştır. 

 

 

Müheymin ile 

Rahim isimleri 

Katılımcı Kendini güçlü gördüğü dönemlerde Tanrı'yı pasif ve etkisiz olarak 

değerlendirmiş, kendisini her şeyi kontrol edebilen bir konumda (Müheymin rolünde) 

görmüştür. Ancak tükenmişlik yaşadığında bu algı tamamen değişmiş, Tanrı’yı şefkatli 

bir anne gibi (Rahîm) olarak tasavvur ederken, kendini çaresiz “şımarık” bir çocuk 

pozisyonuna koymuştur. 

Tablo 9. Özet (1.Katılımcı) 

 

 



81 
 

2. İkinci Katılımcı’nın (2.K) Analizi 

2.1 Latif ismi 

a. Latif İsminin Genel Anlam Çerçevesi 

Latîf kelimesi “nazik ve yumuşak davranan, yumuşaklıkla muamele eden” demektir. Latîf Allah’ın 

isimlerinden biri olarak “fiillerini rıfk ile gerçekleştiren, kullarına iyilik ve merhamet eden, yaratılmışların 

ihtiyacını en ince noktasına kadar bilip sezilmez yollarla karşılayan, zâtı duyularla algılanamayan, en gizli 

ve ince hususları dahi bilen” anlamlarına gelmektedir (Topaloğlu 2003: 108). Aynı zamanda Latif, kullarına 

bilmedikleri yerden lütfeden ve ummadıkları yerden menfaatlerini hazırlayandır (Fahreddin er-Râzî 

1323/1906: 185). Yine de Latif, akılların ve hayallerin ötesinde dar ve uzak kapılardan fayda ve menfaatleri 

uluşturan, şeyleri, zıtları suretinde gizleyendir (Zerruk 2007: 79). Dolayısıyla Latif ismi, yumuşak ve nazik 

olan, yumuşak davranan, ince olan, ayrıntılı ve ince işlerin bütün inceliklerini bilen ve yapan, bilinmedik ve 

beklenmedik yerlerden ihsanda bulunan ve zorluğu kolaylaştıran, hayır elde edilip şer defedilecek şeyleri 

kolaylaştıran ve hazırlayan, rahmetini gizli yollarla ve uzak kapılardan ulaştıran anlamlarını içerir.  

 

b. Latif İsminin Bazı Psikolojik Yansımaları  

Tablo 10. Latif İsminin Temel Anlamlarının Sağlıklı ve Patolojik Düzeydeki Psikolojik Yansımaları 

 

 

 

Sağlıklı Psikolojik Yansımlar 

 İçsel incelik ve anlayış: Kişi, başkalarının duygu ve ihtiyaçlarını derin bir sezgiyle fark eder ve 

bunlara şefkatle yanıt verebilir. 

 Duygusal zarafet ve incelikli ifade: Kişi duygularını kırmadan, yumuşak bir dille ifade eder; 

empati yeteneği gelişmiştir.  

Latif Sağlıklı Patolojik 

Yumuşak ve ince İçsel incelik Aşırı hassasiyet 

Lütufkârlık İncelikli iyilik yapma Aşırı fedakârlık 

Gizliden destek olma Görünmeyen yardımlarda bulunma Doğrudan iletişimde zorluk 



82 
 

 İncelikli merhamet ve yardım etme arzusu: Yardımseverlik, başkasının onurunu zedelemeden 

yardım etme eğilimi. Kişi, yardım ederken büyük gösterişler yerine sessiz, sade ama etkili 

yöntemler tercih eder.  

 Nezaket ve zarafet: Latif isminin en belirgin yansıması, bireyde incelik, nezaket ve zarafet 

geliştirmesidir. Bu kişiler, başkalarına karşı nazik, kibar ve anlayışlı olmayı benimserler.   

 Derin sezgi ve ruhsal hassasiyet: Latif isminin tecellisine mazhar olan kişi, başkalarının duygusal 

hallerine karşı daha ince ruhlu ve hassas olabilir. Bu kişi, manevi derinlik, sezgi gücü, olayların 

arkasındaki anlamı hissetme kabiliyeti olur.   

 İncelikli düşünme: kişi ince düşünceli olur ve küçük şeylerde büyük anlamlar bulabilir.  

 Yumuşak davranışlar: kişi, kırmadan, incitmeden iletişim kurar; sözleri ve eylemleri başkalarına 

huzur verir.  

 İnce gözlem ve derin anlayış: Karmaşık durumları ve duyguları yüzeysel değil, derinlikli ve çok 

boyutlu algılar.  

 Duygusal zekâ ve sabır: kişi, duygusal zekâsı daha yüksek olur ve zor durumlarda sabırla 

yaklaşabilir.  

 Detaylara odaklanma ve derinlemesine anlama: Latif isminin "en ince ayrıntıyı bilen" anlamı, 

sağlıklı düzeyde bireyde analitik düşünme ve detaylara dikkat etme yeteneğini geliştirir. Yüzeydeki 

görünüşün ötesine geçerek olayları ve insanları daha derinlemesine anlama çabası içinde olabilir. 

Bu, daha geniş bir perspektiften bakabilme yeteneği geliştirebilir ve daha bilgece kararlar almasını 

sağlayabilir. Bu, problem çözme ve ilişkilerde daha nitelikli çıkarımlar yapmasına yardımcı olur.  

 Öz farkındalık: kişi, kendi duygularını ve düşüncelerini daha ince bir şekilde algılar. Bu da öz 

farkındalığı artırır ve kişinin kendini daha iyi tanımasına, duygularını sağlıklı bir şekilde 

yönetmesine yardımcı olur.  

 İçgörü: Latif’in incelikle ilişkilendirilen doğası, psikolojik iç görüyü artırabilir.  

 Manevi bilinç ve derinlik: Latif ismi, görünenin ötesindeki ince manevi hakikatleri, ilahi 

hikmetleri ve güzellikleri fark etmeye yönlendirir. Kişi olayların ve varlıkların sadece zahiri (dış) 

yüzüne değil, batıni (iç) anlamlarına da bakmaya başlar, manevi dünyası zenginleşir ve manevi 

büyüme arayışını güçlendirir.  

 Estetik duyarlılık: "İncelik" ve "güzellik" anlamları, kişide estetik duyarlılığın gelişmesine yol 

açabilir. Sanata, doğaya ve güzelliğe karşı daha derin bir takdir hissi geliştirebilir, estetik zevklerin 

gelişmesine ve yaratıcı yönlerin ortaya çıkmasına katkıda bulunabilir.  

 İçsel dinginlik: Her şeyin Allah'ın lütfu olduğunu ve O'nun her türlü inceliği bildiğini idrak etmek, 

kişide derin bir teslimiyet ve içsel dinginlik hali oluşturur. Bu, kişinin bilinmezlikler karşısında bile 

içsel bir sakinlik sağlayabilir.  



83 
 

 Görünmeyen yardımları algılama: Allah'ın en ince lütuflarını, küçük iyilikleri, beklenmedik 

güzellikleri fark etme yeteneği gelişir. Hayatta bazı şeylerin fark edilmeyen bir ilahi destekle 

kolaylaştığını hisseder. Bu da sürekli bir şükür ve minnet duygusunu besler.  

 İyimserlik ve pozitif bakış açısı: Allah'ın umulmadık yerlerden rızıklandırdığına ve iyilikler ihsan 

ettiğine inanmak, kişide yaşamın zorlukları karşısında bile bir umut ve iyimserlik duygusu yaratır. 

Bu da stres ve kaygıyla başa çıkmada yardımcı olabilir  

 Lütuf ve ihsan sahibi olma: Allah'ın kullarına lütufkâr olması gibi, bu ismin bilincinde olan kişiler 

de çevrelerine karşı cömert, yardımsever ve lütufkâr olmaya eğilimlidirler. Karşılık beklemeden 

iyilik yapma, başkalarının ihtiyaçlarını görme ve giderme arayışı içinde olabilirler.  

 Hoşgörü ve affedicilik: Lütuf ve ihsan anlamı, kişinin hoşgörülü ve affedici olmasına katkıda 

bulunur. Hatalara karşı daha anlayışlı olabilir.  

  

Patolojik Psikolojik Yansımalar 

 Aşırı hassasiyet ve kırılganlık: Sağlıklı incelik, patolojik düzeyde aşırı hassasiyet ve kırılganlığa 

dönüşebilir. Kişi, en küçük eleştiriden veya olumsuzluktan dahi derinden etkilenebilir, sürekli 

alınma eğilimi gösterebilir, eleştirilere tahammül edemeyebilir ve sürekli incinmiş hissedebilir. Bu 

durum, sürekli bir mağduriyet hissi, ilişkilerde çatışmaya, sosyal fobi, anksiyete veya depresyon 

gibi sorunlara yol açabilir.  

 Aşırı detaycılık ve takıntı: "En ince ayrıntıları bilme" algısı, aşırı detaycılığa, mükemmeliyetçiliğe 

ve takıntılı davranışlara neden olabilir. Kişi, gereksiz detaylara takılıp kalabilir, işlerini bitirmekte 

zorlanabilir ve bu durum işlevselliğini olumsuz etkileyebilir.  

 Yargılama: Kişi, başkalarının en ince niyetlerini, gizli kusurlarını sürekli analiz etme ve bunlara 

göre sertçe yargılama eğilimi gelişebilir. Bu, insan ilişkilerini zedeler ve kişiyi yalnızlaştırabilir.  

 Pasif direniş, çekingenlik ve doğrudan iletişimde zorluk: Latif’in ince yapısı, bireylerin 

doğrudan veya iddialı olmalarını zorlaştırabilir. Latif isminin "yumuşaklık" ve "incelik" anlamları, 

bazen pasifliğe, çekingenliğe ve kaçınmacı davranışlara evrilebilir. Naziklik vurgusu, çatışmalardan 

kaçınma eğilimine yol açabilir. Bu durum, bireylerin gerekli yüzleşmelerden kaçınmasına neden 

olabilir. Kişi, çatışmalardan kaçınmak adına kendini ifade etmekten çekinebilir, haklarını 

savunamayabilir veya kendi ihtiyaçlarını geri plana atabilir.  

 Sınır koyamama: Başkalarını incitmekten korktuğu için duygularını bastırabilir, pasifleşebilir ve 

edilgen bir konumda kalabilir.  

 İçte biriktirme: Açık iletişimden kaçınma ama içinde kırılmaları gizlice biriktirebilir.  



84 
 

 Duygusal tükenmişlik: incelik ve nazikliğe aşırı odaklanmadan kişi, başkalarının duygularına o 

kadar çok önem verebilir ki kendi ihtiyaçlarını ihmal edebilir veya duygusal olarak yorgunluk ve 

tükenmişlik hissedebilir  

 Tembellik ve sorumluluktan kaçınma: Her şeyin Allah'ın lütfu olduğuna aşırı vurgu yapmak, 

kişinin kendi çaba ve sorumluluklarını göz ardı etmesine, yanlış bir tevekkül anlayışı gelişmesine 

ve pasif bir bekleyiş içine girmesine neden olabilir.  

 Bağımlılık ve beklenticilik: Lütuf ve ihsan kavramının yanlış anlaşılması, kişinin sürekli olarak 

başkalarından veya ilahi güçten kurtarıcı bir lütuf beklemesine ve sorunları çözmek yerine dışarıdan 

bir müdahale beklemesine yol açabilir. Bu durum, bağımlılık eğilimini artırabilir ve kişisel 

gelişimini engelleyebilir.  

 Kararsızlık: İncelik ve detaylara dikkat, bazen aşırı düşünmeye dönüşebilir. Kişi, her şeyi en ince 

ayrıntısına kadar değerlendirmek isterken karar vermekte zorlanabilir.  

 Manipülatif davranışlar: “İnce yollarla hallederim” diye kişi, kendi "incelik" ve "zarafet" algısını 

kullanarak başkalarını duygusal olarak manipüle etmeye ve dolaylı yollardan hedeflerine 

ulaşmak yönelebilir. Mağdur rolü oynama, pasif-agresif davranışlar sergileme veya sürekli 

başkalarının onayını arama gibi eğilimler görülebilir.  

  

 

c. Latif İsminin Katılımcının Tanrı Tasavvur ve Benlik Algısı Üzerindeki Etkisi  

 Sağlıklı Yansımalar 

Tablo 11. İsminin 2.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda, Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında Sağlıklı Yansımaları (Uyumluluk)  

 

Tanrı Tasavvuru Benlik Algısı Ebeveyn Algısı Yansıma 

“Onun Cemil (güzel) olduğunu biliyorum. Son 

zamanlarda merhametli olduğunu gördüm.  

Allah'ın lütfunu etkileyici bir şekilde de 

gördüm. Sadece kendimde değil, başkalarında 

da görüyorum. Mesela, nişanlılığın bitmesi 

konusunda Latifti ve benimle duruyordu çünkü 

hiç görmeyeceğim bir şey ortaya çıktı. 

Tesadüfen her şey aniden ortaya çıktı. 

Normalde görmeyecektik ve devam edecektim. 

Latif olduğu için insana bir şeyler açığa çıkarır. 

O bana yardımcı olacak şeyleri gönderiyor. 

Beni hatırlıyor. Beni görüyor” 

“İnsanları çok seviyorum. İnsanlara 

yardım etmeyi seviyorum. İnsanları bir 

araya getirmeyi genel olarak seviyorum. 

Çok sayıda insanla dışarı çıkmayı 

seviyorum. Özellikle birçok insanla 

tanışmayı seviyorum. Herkesin kim 

olduğunu, ne yaptığını ve kendini özel 

kılan şeylerin ne olduğunu bilmek isterim. 

Yardım etmeyi severim. Kendimi mevcut 

ve görünür hissetmeyi seviyorum ancak 

daha fazla dikkat çekmeyi sevmiyorum.” 

Babam bizim 

için her şeyi 

yaptı. Bazen 

ifade yolu yanlış 

ya da daha iyi 

olabilirdi ama o 

bizim için 

endişeleniyor. 

Bunu son 

dönemde 

sıklıkla 

görüyorum. 

Yardım etme 
arzusu  

 

İnce gözlem 
eğilimi  

 

Lütuf ve ihsan 
sahibi olma 

 

Görünmeyen 

yardımları 
algılama  

 

Dinginlik 



85 
 

Katılımcının Tanrı tasavvurunda ve benlik algısında Latif isminin tecellileri görülmektedir. 

Katılımcı Allah’ı Latif ve merhametli, lütfunu gösteren, yardımcı olacak şeyleri gönderen, kulunu gören, 

hatırlayan ve onunla duran, aniden ve beklenmedik bir şekilde normalde kulunun göremeyeceği gizli şeyleri 

ortaya çıkaran, ancak kendisine yaklaşmaya çalışanların krizlerinin artmasındaki görünmeyen hikmeti 

gizleyen ve bazen lütfu anlaşılmayan biri olarak tasavvur etmektedir.  

Aynı zamanda katılımcı kendisini Allah’ın etrafındaki lütfunu gören ve hisseden, insanları seven, 

insanlarla tanışmayı ve bir araya gelmeyi seven, nazik davranan, yardımcı ve faydalı olmaya çalışan, 

görüştüğü insanlar ve onların ayrıt edici özellikleri hakkında ince bilgi edinmekten hoşlanan, kendisine karşı 

yumuşak bir tavır sergilemeye çalışan, daha fazla dikkat çekmeden kendini görünür hissetmeyi seven biri 

olarak tanımlamaktadır.  

Katılımcı babasını da anlaşılmayacak bir şekilde çocuklarına iyilik yapan ve menfaat sağlayan biri 

olarak algılamaktadır.  

Katılımcının Allah tasavvurunda ve benlik algısında Latif isminin” yumuşak ve nazik olan, 

bilinmedik ve beklenmedik yerlerden ihsanda bulunan” anlamları öne çıkmaktadır. Bu algılar yardım etme 

arzusu, ince gözlem eğilimi, lütuf ve ihsan sahibi olma, görünmeyen yardımları algılama, dinginlik gibi 

yansımalara işaret etmektedir. Bu yansımaların Latif isminin sağlıklı düzeydeki psikolojik yansımaları 

arasında yer aldığı söylenebilir. Burada katılımcının Tanrı tasavvurunun benlik algısıyla uyumlu olduğu 

görülmektedir.  

 

2.2 Kayyum İsmi   

a. Kayyum İsminin Genel Anlam Çerçevesi 

Sözlükte “doğrulup ayakta durmak, devam ve sebat etmek, bir işin idaresini üzerine almak, gözetip 

korumak” anlamındaki kıyâm kökünden mübalağa ifade eden bir sıfat olup “her şeyin varlığı kendisine bağlı 

olan, kâinatı idare eden” demektir (Topaloğlu 2022:108). Aynı zamanda, kalkmak; ayağa kalmak; dikilmek; 

yeniden dirilmek; yukarı doğru gitmek, çıkmak; başlamak ayakta durmak; olmak, var olmak; yer almak, 

bulunmak içine almak; sorumlu, mes’ul olmak; korumak gözetmek, kollamak; birinin ihtiyaçlarını 

karşılamak, ihtiyaç duyduğunda desteklemek gibi anlamları olan kvm kökünden türemiş bir isimdir (Cili 

2019:192). Gazzali’ye göre, eğer varlıkta zatı kendi zatına kifayet eden, varlığının kıvamı bir başkasıyla 

olmayan, varlığının devamlılığı başka bir varlığı şart koşmayan bir varlık var ise, işte o mutlak manada 

kendisiyle kaim olur (Gazzali 2022:153). İbn Arabi’ye göre, kul, yerine getirmekle yükümlü olduğu 



86 
 

hususlarda, Cenâb-ı Allah’ın yardıma nail olmak amacıyla bu isme ihtiyacını hisseder (İbn Arabi 2017:123). 

Yeni de Kayyum, varoluş için başka herhangi bir şeye bağımlı olmayandır (Rex 2020: 114). Özetle Kayyum, 

Binefsihi kaim (kendi zatıyla kaimdir), gayrisini mukavvim (başkalarını ayakta tutandır) olup cemi 

mahlûkatın müdebbiri dâim ve bâki manasınadır (Sami 1971: 61). Dolayısıyla, Kayyum ismi, sorumlu 

olmak, mes’ul olmak, korumak gözetmek kollamak, ihtiyaçlara karşılamak, kifayet etmek ve bağlı 

olmamak, daim ve baki olmak gibi anlamlarını içermektedir.  

 

b. Kayyum İsminin Bazı Psikolojik Yansımaları 

Tablo 12. Kayyum İsminin Temel Anlamlarının Sağlıklı ve Patolojik Düzeydeki Psikolojik Yansımaları 

 

 

 

 

Sağlıklı Psikolojik Yansımalar 

 Sorumluluk bilinci ve öz disiplin: Birey, kendi üzerine düşen görevleri yerine getirmeye ve öz 

disiplin geliştirmeye çalışır. Hayatındaki düzeni ve sürekliliği sağlayabilme gücü hisseder. 

 Kendi kendine yetebilme ve dayanıklılık: kişi, dışsal destek olmadan da bir noktaya kadar ayakta 

kalabilir, bağımlı değil, bağlı ilişki kurar, olaylar karşısında kolayca yıkılmaz. Bu bireylerde içsel 

bir güç ve dayanıklılık hissi uyandırabilir. Bu, kişinin hayatın zorluklarıyla başa çıkma kapasitesini 

artırabilir. 

 Duruş sergileme: Kişi, olaylar karşısında sarsılmaz bir iç duruş sergileyebilir. Kriz anlarında 

başkalarına da destek olabilecek bir “direklik” hali vardır. 

 İlişkisel kayyumluk: “Varlığıyla ortamı ayakta tutan insan” olur. Aile, ekip ya da toplum içinde 

dengeleyici ve taşıyıcı bir roldedir. 

Kayyum Sağlıklı Patolojik 

Kendisiyle kaim olmak 

(öz yeterlik) 

Kendi ayakta durabilme Aşırı bağımsızlık 

Her şeyi ayakta tutmak 

(taşıyıcılık) 

Sorumluluk sahibi Aşırı müdahale 

Süreklilik ve istikrar 

sağlamak 

İstikrarlı olma Katılık 



87 
 

 Duygusal istikrar: Her şeyi ayakta tutma fikri, bireylere duygusal bir denge sağlayabilir. Bu, 

duygusal dalgalanmalara karşı daha dirençli olmayı ve daha sakin, tutarlı bir ruh hali geliştirmeyi 

teşvik edebilir. 

 Varoluşsal güvenlik hissi: "Her şeyi ayakta tutan" bir gücün varlığına inanmak, kişide temel bir 

güven duygusu oluşturur. Belirsizlik ve kaos karşısında "Kâinatın düzeni Kayyum tarafından 

korunuyor" düşüncesi, kaygıyı azaltır ve iç huzuru sağlar.  

 Minnettarlık: Varlıkların devamlılığının ve düzeninin Kayyum olan Allah tarafından sağlandığını 

idrak etmek, bireyde derin bir minnettarlık ve şükran duygusu uyandırır. Her şeyin kendiliğinden 

var olmadığını ve bir yaratıcı tarafından ayakta tutulduğunu bilmek, yaşamın her anına şükürle 

yaklaşmayı sağlar.  

 

Patolojik Psikolojik Yansımalar 

 Aşırı Bağımsızlık ve İzolasyon: Kendine yeterliliğin abartılı bir şekilde içselleştirilmesi, bireylerin 

başkalarından yardım istemekten kaçınmasına neden olabilir. Bu durum, ihtiyaç duyulduğunda bile 

sosyal destekten uzak durmayı tercih etme eğilimine yol açabilir ve sağlıklı ilişkilerin oluşmasını 

engelleyebilir. 

 Bağımlılık ve yetersizlik hissi: Birey, her şeyi Kayyum olana yükleyerek kendi yetersizliğini ve 

acizliğini aşırı derecede vurgulayabilir ve özgüven eksikliğine neden olabilir. 

 Kontrolcülük ve aşırı müdahale: Her şeyi kendisinin ayakta tutması gerektiğini sanır, başkalarına 

güvenemez, görev delege edemez. "Ben olmazsam her şey yıkılır" düşüncesiyle tükenir. Ortamı 

sürekli kontrol etme ihtiyacı hisseder, başkalarının yapması gereken şeyleri de kendi üstlenir. Bu, 

ilişkilerde boğucu ve sınır ihlalcisi bir figür oluşturur. 

 Aşırı pasiflik ve sorumsuzluk: Kişi, her şeyi tamamen Kayyum'a bırakarak kendi üzerine düşen 

sorumluluklardan kaçınabilir. Kişi, kendi çabasının önemsiz olduğunu düşünerek harekete 

geçmekten imtina edebilir, kendi iradesini ve eylemlilik hissini zayıflatabilir. 

 Katılaşmış direniş ve duygusuzluk: Empati yerine sadece yapı ve istikrar arar. 

 Hayal kırıklığı: Kayyum’un "sorumlu göstererek kötülüğü yok edeceğini" düşünerek dünyada 

ideal bir düzen beklemek, gerçek hayatta karşılaşılan adaletsizliklerle çatışmaya neden olabilir. 

 

 



88 
 

c. Kayyum İsminin Katılımcının Tanrı Tasavvur ve Benlik Algısı Üzerindeki 

Etkisi 

Sağlıklı Yansımalar 

Katılımcının Tanrı tasavvurunda, benlik algısında ve ebeveyn algısında Kayyum isminin tecellileri 

görülmektedir. Katılımcı Allah’ı var olan, kullarını gören, kulların işlerini hikmetiyle ve ilmiyle yöneten ve 

cennette sonsuz yaşamı veren biri olarak tasavvur etmektedir.  

Aynı zamanda katılımcı kendisini sorumluluk almayı seven, başarıya çok önem veren, sorumlu olan 

ve insanlara yardım etmeyi seven, çevresindekilerin sırtını dayayabileceği, bir şeye ihtiyaç duyulduğunda 

ilk adam atan ve hemen üstelenen, bir şey istendiğinde reddedemeyen, reddederse vicdan azabı duyan, 

hizmet sunan, aktif, görevlerini yerine getirdiğinde hayatın anlamını bulan, her zaman bir şeyler yapması 

gerektiğini hisseden, her şeyi bitirdiğinde kendinden memnun ve mutlu, başkalarına ihtiyaç duyulmaktan 

ve bağımlı olmaktan nefret eden, kendine dayanan, “başarılı olmalıyım” düşüncesinin baskısını hisseden, 

sorumlu olmazsa boşluk hisseden ve çöken, sorumlu olmaya alışkan, öğrenmeyi seven biri olarak 

tanımlamaktadır.  

Aynı zamanda, katılımcı babasını sorumlu olan, ihtiyaçlarını karşılamak için her şeyi yapan, 

kendisini ve ailesini koruyan ve gözeten biri olarak algılamaktadır.  

Katılımcının tüm bu algılarında Kayyum isminin “kendisiyle kaim olan, idare eden, koruyup 

gözeten, mesul ve sorumlu olan” anlamları belirgindir. Bunun yanı sıra, katılımcının cennette ebedi yaşama 

dair duyduğu korku ve orada yalnızca oturup bir şey yapılmayacağı düşüncesini algılamakta güçlük 

çekmesinin, Kayyum isimin daim ve baki yönlerine işaret ettiği söylenebilir. Bu algılar, sorumluluk bilinci 

ve öz disiplin, kendi kendine yetebilme, devamlılık gibi yansımalara işaret etmektedir. Bu yansımaların, 

Kayyum isminin sağlıklı düzeydeki psikolojik yansımaları arasında yer aldığı söylenebilir. Burada 

katılımcının Tanrı tasavvurunun benlik algısıyla uyumlu olduğu görülmektedir. 

 

 

 

 

 



89 
 

Tanrı Tasavvuru Benlik Algısı Ebeveyn Algısı Yansıma 

“Biliyorum ki Rabbim 

var ve biliyorum ki 

Rabbim merhametlidir 

ve biliyorum ki Rabbim 

bizi görüyor. Onun Âlim 

olduğunu görüyorum. 

Yani o benden daha iyi 

biliyor. Ama neden yine 

de bu oluyor? Bu bir 

çelişki olabilir. Ama ben 

bunun arkasındaki 

hikmeti görmek 

istiyorum. Biliyorum ki 

her şeyin bir hikmeti 

var.” 

  

 

“Benim cennetle ilgili 

bir korkum var. Biraz 

garip bir konu olabilir, 

ama benim cennetle ya 

da sonsuzlukla ilgili bir 

korkum var” 

“Öğrenmeyi seviyorum. Sorumluluk almayı seviyorum  

Başarıyı hissediyorum.” 

 

“Üniversiteye gitmeyi çok seviyordum çünkü bir şeyler 

yapıyordum ve bir şeyler sunuyordum, başarı, başarı, 

başarı.  

Mezun olduktan sonra çökmüştüm. Boşluk var, hiçbir şey 

yapmıyorum, alışkın değilim.” 

  

“Kendimi sorumlu hissediyorum, her zaman insanlara 

yardım etmeyi seviyorum.” 

  

“Sorumluluk konusunda belki ben güvenilen bir insanım. 

Örneğin, bir şeye ihtiyaç duyulduğunda mesela birinin bir 

şeyi düzenlemesi gerekiyor ben bunu yapıyorum, ben 

yapabilirim diyorum. Ben sorumlu bir insanım, bu yüzden 

bunu yapıyorum. Yani belki de ben sorumlu bir insan 

olduğumu görüyorum. Bu yüzden ailemden bir şey 

istendiğinde reddedemem, ya da reddetsem bile vicdan 

azabı çekerim. Ben bir şeyler yapan bir insanım, ben hizmet 

sunan bir insanım.”  

  

“Kendimi sorumlu ve görevleri yerine getirebilecek 

durumda gördüğümde hayatımın bir anlamı olduğunu 

hissediyorum. Her zaman bir şeyler yapmam gerektiğini 

hissediyorum. Her şeyi bitirdiğimde kendimden memnun 

oluyorum, mutlu oluyorum.”  

  

“Kendimi sorumlu ya da kendime güvenen biri olarak 

görmeseydim başkalarına bağımlı olurdum, bir şey 

yapmazdım, hiç ilgilenmezdim. Öyle bir insan olmak 

istemiyorum çünkü bağımlılıktan çok nefret ediyorum. 

Sadece kendine güven” 

 

“Kendimden memnun olmak için, mutlu olmak için başarılı 

olmalıyım ya da bir şey yapmalıyım, yani cennette oturup 

hiçbir şey yapmamak korkunç” 

“Gerçekten babam 

bana her şeyi 

yapıyor. Belki yanlış 

bir şekilde ifade 

ediyor ve bu beni çok 

rahatsız ediyor. 

Eskiden neden böyle 

yaptığını 

anlamıyordum. Ben 

bir hata yapmadım, 

baba neden bunu 

söylüyorsun. Beni 

anlamadığını 

düşünüyordum. Ama 

sonunda, hayır bunu 

yapıyor çünkü benim 

için gerçekten 

korkuyor ve içten içe 

mutmain olamıyor.  

Bu yüzden benim 

için her şeyi yaptığını 

ve çabaladığını 

görüyorum. Şimdi 

bize daha yakın 

oldu.”  

 

Sorumluluk 

bilinci 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

Öz disiplin 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

Kendi 
kendine 

yetebilme 

 

 
 

 

 

Tablo 13. Kayyum İsminin 2.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda, Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında Sağlıklı Yansımaları 

(Uyumluluk)  

 

 



90 
 

 Kayyum ile Hay İsimlerinin Arasındaki Etkileşim 

Katılımcının hayatının anlamını sorumluluk almaya ve görevlerini yerine getirmeye bağlaması; bu 

durumun da kendisini memnun ve mutlu etmesi, sorumlu olmazsa boşluk hissetmesi ve çökmesi; Kayyum 

ve Hay isimlerinin tecellileri olarak yorumlanabilir. Burada Kayyum isminin tecellisinin, Hay isminin tecelli 

etmesine yol açtığı ifade edilebilir. Ayrıca şunu belirtmek önemlidir ki, Kur'an'da sadece üç ayette geçen 

Kayyum ismi, her seferinde Hay isminin hemen yanında zikredilmiştir. Bunun sebebi hayat ile bilfiil var 

olmak arasındaki ilişkidir. Kayyum ismi her durumda Hay ismine eşlik eder (Demirli 2024: 202). Bu durum, 

İlahi isimler teorisinin “İlahi isimler birbiriyle irtibatlı ve iç içedir” kaidesinin bir göstergesidir.  

 

Patolojik Yansımalar 

Tanrı 

Tasavvuru 

Benlik Algısı Ebeveyn Algısı Yansıma 

“Neden falanca 

kişiye bir şey 

yapmıyor? Ya 

da neden bu 

şekilde 

imtihanlara 

maruz 

bırakıyor? Yani 

soru işaretleri, 

biliyorum ki 

Rabbim biliyor. 

Ama ben onun 

neden olduğunu 

düşünüyorum. 

İnsana neden 

böyle şeyler 

oluyor? 

Rabbimiz neden 

müdahale 

etmiyor?”  

 

“Ben kendimi bu iki algıda görüyorum: Sorumluluk-umursamazlık”  

 

“Çok büyük bir baskı var, bir şey başarmam gerekiyor ve bu beni 

korkutuyor, başarılı olmam gerektiğini düşünüyorum. Hem Allah için 

hem de kendim için gerçekten bir şeyler yapmam gerekiyor. Belki 

korkunun ya da sorumluluğun boyutunu büyütüyorum.”  

 

“Hata yapmaktan çok korkardım şimdi de hala korkuyorum. Ama 

korku biraz azaldı. Bu yüzden korku tarafı beni birçok şey yapmaktan 

alıkoyuyor ya da belirli bir şeye başlamak”   

 

“Bazen kendime güvenimin olmadığını hissediyorum. Hata 

yapmaktan çok korktuğum zaman kendime değer veremiyordum ve 

bir şey yapamıyordum. Şimdi Elhamdülillah durum daha iyidir. Daha 

fazla özgüvenle denemeye başladım ve artık bir şeyler yapabildiğimi 

görüyorum Allah'a şükür.”  

 

“Bazen ciddiyetsiz oluyorum. Doğru ve yanlışı bildiğim halde hata 

yapmakta ısrarlı oluyorum ve doğru olanı yapmak konusunda 

tembellik ediyorum.”  

 

“Dini sorumluluğumu anladığımı sanmıyorum. Yaşadığım sürece 

kendi hayatımdan sorumlu olduğumu hissediyorum ama dinime karşı 

aynı sorumluluğu hissetmiyorum. Güçlü bir motivasyonum yok, 

mesela Kur’an'ı çok okumak ya da gerektiği gibi namaz kılmak, dua 

“Gerçekten baba 

bana her şeyi 

yapıyor. Belki 

yanlış bir şekilde 

ifade ediyor ve bu 

beni çok rahatsız 

ediyor. Eskiden 

neden böyle 

yaptığını 

anlamıyordum. 

Ben bir hata 

yapmadım baba 

neden bunu 

söylüyorsun. Beni 

anlamadığını 

düşünüyordum. 

Ama sonunda, 

hayır bunu 

yapıyor çünkü 

benim için 

gerçekten 

korkuyor ve içten 

içe mutmain 

olamıyor.” 

 
 

 

Mükemmeliyetçilik  

 
 

 

 
 

 

Suçluluk duygusu 

Kontrolcülük 
 

 

 
 

Yetersizlik hissi 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

Pasiflik  

 
 

 



91 
 

etmek gibi. Belki yaklaşmaktan korkuyorum. Yaklaşırsam ya da daha 

fazla bilirsem bana karşı bir hüccet (argüman) olacak diye”   

  

“Devamlılıkla konusunda bir sorunumun olduğunu düşünüyorum. 

Eğer bir şeyle 100% ilgilenmiyorsam ya da zorunlu olduğunu 

hissetmiyorsam devam etmiyorum. Peki, neden tamamlamıyorum? 

Devamlılık sorunum mu var?” 

 

“Sonsuza kadar yaşama fikrini kavrayamıyorum, bu benim için çok 

korkutucu bir fikir. Sonra ne yapacağız? Yani sonsuza kadar 

yaşayacağım? Ve sonra sonsuza kadar yaşadıktan sonra ne olacak? 

Hep cennetten korktuğumu hatırlıyorum” 

Sorumsuzluk  

 

 
 

 

 
 

 

 

Devamlılık sorunu 

Tablo 14. Kayyum İsminin 2.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda, Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında Patolojik Yansımaları 

(Uyumluluk)  

 

Katılımcının Tanrı tasavvurunda ve benlik algısında patolojik yansımalar da mevcuttur. Katılımcı, 

Allah’a yakınlaşanların krizleri arttığında bu krizlere müdahale etmeyen biri olarak tasavvur etmektedir. Bu 

durum Allah’ın onları korumadığı, gözetmediği, ihtiyaçlarını karşılamadığı veya onlara kifayet etmediği 

şeklinde yorumlanabilir. Sanki Allah bu kulların işlerini gidermekte sorumluymuş ancak onları bırakmış ve 

müdahale etmemiş gibi bir algı oluşmaktadır.  

Aynı zamanda katılımcı kendisini hayatından sorumlu hissederken dine karşı aynı sorumluluğu 

hissetmeyen, dini sorumluluğu tam kavrayamayan, bazen ciddiyetsiz, doğru ve yanlışı bildiği halde hata 

yapmakta ısrarcı ve doğru olanı yapmakta tembellik eden, Allah’ın ona lütfettiği gibi kendini rahatlatmaya 

ve yumuşak davranmaya çalışan ancak bu durumun umursamazlığa dönüştüğünü düşünen, hata yapmaktan 

çok korkan, bu korkunun onu bir şeye başlamaktan alıkoyan, bazen özgüveni düşük, geçmişte hata 

yapmaktan korktuğu için kendine değer verememiş ve bir şey yapamamışken şimdi daha iyi ve artık bir 

şeyler yapabildiğine inanan, devamlılıkla ilgili sorunları olan, bir şeye bütünüyle ilgisini çekmiyorsa devam 

edemeyen ve onu tamamlayamayan biri olarak algılamaktadır.  

Bununla birlikte, katılımcı babasını onları korumak adına kontrolcü ve katı biri olarak 

tanımlamaktadır.  

Bu algılar pasiflik, sorumsuzluk, mükemmeliyetçilik ve suçluluk duygusu, hayal kırıklığı, 

yetersizlik hissi, kontrolcülük gibi yansımalara işaret etmektedir. Bu yansımaların Kayyum isminin 

patolojik düzeydeki psikolojik yansımaları arasında yer aldığı söylenebilir. Burada katılımcının Tanrı 

tasavvurunun benlik algısıyla uyumlu olduğu görülmektedir. 



92 
 

2.3 Kayyum ile Latif İsimlerinin Arasındaki Etkileşim  

Tanrı Tasavvuru Benlik Algısı Ebeveyn Algısı 

Son zamanlarda İlahi isimler konusunda bir 

derse katıldım. Orada merhameti verme veya 

esirgemenin iki şekilde olabileceği 

anlatılmıştı ama ben bunu bazen 

göremiyorum. Özellikle esirgeme 

merhametini hayatımızda pratik olarak 

anlayamıyorum. Mesela birinin çok fazla 

krizi var ve aynı zamanda Rabbine çok yakın, 

namaz kılıyor ve dua ediyor, ama krizleri 

bitmiyor. Bitmiyor, daha da artıyor, daha da, 

daha da artıyor. Peki neden? 

Allah’ın bana lütfettiği gibi kendime bunu 

yapmaya çalışıyorum, yani diyorum ki 

kendime rahat ol, kendini rahatlat. Ama 

şöyle bir şey oluyor. Bazen bana normal, 

bir şey yapmam gerekmiyor dediğimde, 

bunun benden umursamazlık çıkardığını 

hissediyorum. Yani bilmiyorum bu 

umursamazlık mı? Çünkü ben her şeyi 

yapmam gerektiğini görüyorum, hayır aynı 

zamanda bazen kendime karşı nazik 

olmaya (lütfetmeye) çalışıyorum.  

“Gerçekten baba bana her şeyi 

yapıyor. Belki yanlış bir şekilde 

ifade ediyor ve bu beni çok rahatsız 

ediyor. Eskiden neden böyle 

yaptığını anlamıyordum. Ben bir 

hata yapmadım baba neden bunu 

söylüyorsun. Beni anlamadığını 

düşünüyordum. Ama sonunda, 

hayır bunu yapıyor çünkü benim 

için gerçekten korkuyor ve içten içe 

mutmain olamıyor.” 

Tablo 15. Kayyum ile Latif İsimlerinin, 2.Katılımcının Tanrı Tasavvuru, Benlik Algısı ve Ebeveyn Algısında Arasındaki 

Etkileşim (Kahhar ve Hafiz İsimleri) 

 

 

 

  Kahhar İsmi 

Katılımcının bazı zamanlarda kendisine karşı sert (aşırı sorumluluk) ve yük veren bir tutum 

sergileyebilmesi; babasının ona menfaat sağlarken yumuşak tavrı göstermemesi; Allah’ın kendisine 

yaklaşmaya çalışan bazı kişilerin krizlerinin artmasını engellememesi, ‘baskı’ anlamına da işaret etmektedir. 

Kedini bazı zamanlarda küçük görmesi ve ona sert davranması, zorunluluk düşüncesine karşı hassasiyet 

göstermesi, babasından hoş muamele görmemesi ve Allah’ın yakın kullarına artan belalar vermesi gibi 

algılar, ‘zorlamak’ ve ‘hakkından gelmek’ gibi anlamlara gelen Kahhar ismine işaret etmektedir. Dolayısıyla 

Kayyum isminin patolojik düzeyde tecellilerinin Kahhar isminin tecelli etmesine yol açtığı söylenebilir. Bu 

durum da İlahi isimler teorisinin “Bir ilahi isim başka bir ismin tecelli etmesine yol açabilir” ve “İlahi isimler 

birbiriyle irtibatlı ve iç içedir” kaidelerinin bir göstergesidir.  

Katılımcı, kendisine merhamet göstermek (Latîf) istemekte; ancak bu merhametin, sorumlu olduğu 

görevleri ihmal etmesine veya başarısızlıkla sonuçlanmasına yol açabileceği endişesini taşımaktadır. 

Özellikle “umursamaz biri olma” korkusu, Kayyûm isminin patolojik yansıması olarak katılımcının iç 

dünyasında belirginleşmekte; bu da “başarılı olmalıyım. Allah benden bunu istiyor” düşüncesini sürekli ve 

baskın bir biçimde hissetmesine, görevleri olmadığı zamanlarda ise tam bir çöküş yaşamaya kadar varan, 

kendisine karşı sert ve yükleyici bir tutum sergilemesine (Kahhâr) neden olmaktadır. Bu nedenle, Kayyûm 

isminin patolojik yansıması ile Kahhâr isminin baskıcı etkisi, Latîf isminin sağlıklı bir şekilde tecelli 

etmesini, yani katılımcının kendisine şefkat göstermesini engellemiştir. 



93 
 

Başka bir deyişle, Kayyûm ve Kahhâr isimlerinin aktif (etken) yönleri, Latîf isminin pasif (edilgen) 

yönü üzerinde galip gelmiştir. Bu durum, İlahi İsimler Teorisi’nin ‘Bazı isimler diğerlerini sınırlayabilir; 

aralarında galip-mağlup, etki-teessür ilişkisi bulunabilir’ kaidesini açıkça yansıtmaktadır. Aynı zamanda, 

‘Her İlahi ismin hem aktif hem pasif yönleri vardır’ ilkesi de bu örnek üzerinden somutlaşmaktadır. 

Öte yandan, katılımcı ebeveyn algısında daha olgun bir bakış açısı geliştirmeye başladığını ifade 

etmektedir. Babasının zaman zaman sergilediği sert ve baskıcı tutumlara rağmen, bu davranışların ardında 

bir lütuf ve şefkat barındırabileceğini fark etmiştir. Katılımcının bu idraki, babasındaki Kahhâr isminin 

(baskı), Kayyûm isminin (sorumluluk) ve Latîf isminin (şefkat) iç içe geçmiş bir biçimde tecelli ettiğini 

kavramasına olanak sağlamıştır. Bu anlamda, Celâl’e işaret eden Kahhâr ismi ile Cemâl’e işaret eden Latîf 

isminin birlikte var olabileceğini görmesi, İlahi İsimler Teorisi’nin ‘Zıt manalara sahip isimler bir arada 

tecelli edebilir’ kaidesine doğrudan göndermede bulunmaktadır 

 

 Hafiz İsmi 

Hafiz ismi, “Korumak, görüp gözetmek, ihmalkâr ve gafil davranmayıp dikkatli ve basîretli 

bulunmak; anlayıp bellemek, ezberlemek” anlamlarındaki hıfz kökünden sıfat olup “koruyan, hiçbir şeyin 

kaybolmaması ve ihmal edilmemesi için gerekli tedbirleri alan” demektir. Hafîz, Allah’ın isimlerinden biri 

olarak “kâinatta zerre kadar bir şey bile gözetiminden uzak olmayan ve tabiatı dengede tutan” anlamına 

gelmektedir. Gazzâlî, Hafîz isminin mânasının hâfıza nisbetle daha kapsamlı olduğunu ve süreklilik 

gösterdiğini belirtmektedir. Ona göre Hafîz, kâinatın varlığını sürdürme yanında tabiatın işleyişinde göze 

çarpan “zıtların dengede tutulması” gibi daha belirgin bir anlam taşımaktadır (Topaloğlu 1997: 15-116). 

Bununla birlikte, Hafiz, himaye eden, bakmak bakımlı tutan, iyi durumunu sürdüren ve bozulmamasını 

sağlayan anlamlarına gelmektedir (Cili 2019:145). Yine de Hafiz, yapılan işleri bütün tafsilatıyla tutan, her 

türlü afat ve beladan muhafaza eden demektir (Tatlısu 2024:108). Özetle Hafiz ismi; zarardan ve zilletten 

korumak, görüp gözetmek, ihmalkâr ve gafil davranmayıp dikkatli bulunmak, iyi durumu sürdürmek, 

yapılan işi bütün tafsilatıyla tutmak anlamalarına gelmektedir. 

Katılımcının Tanrı tasavvurunda ve benlik algısında Kayyûm ve Latîf isimlerinin tecellilerinin 

Hafız isminin tecelli etmesine yol açtığı ve zemin hazırladığı görülmektedir. Katılımcının kendisini hata 

yapmaktan koruma çabası, babasının ailesine karşı sorumluluk duygusu ile onları korumaya çalıştığını 

vurgulaması ve nişanlıyken Allah’ın onu gizli kötülükten muhafaza ettiğini fark etmesi, Hafiz isminin hem 

koruyucu (Kayyum) hem de kollayıcı (Latif) yönlerine işaret etmektedir.  



94 
 

Ayrıca, katılımcı üzerinde gözlemlenen aşırı sorumluluk bilinci, Kayyûm isminin patolojik 

yansımasına işaret etmektedir. Bu durum, katılımcının hayatın pek çok alanında sürekli her şeyden kendini 

sorumlu hissetme ve yük alma eğilimiyle kendini göstermektedir. Buna eşlik eden duygusal hassasiyet ise 

Latîf isminin patolojik yansımasına karşılık gelmektedir. Bu iki ismin patolojik düzeyde birleşimi, 

katılımcıda hata yapmaktan yoğun bir korkunun ve yüksek düzeyde mükemmeliyetçiliğin ortaya çıkmasına 

neden olmuştur. Bu bağlamda Kayyûm ve Latîf isimlerinin patolojik tecellilerinin, Hafîz isminin patolojik 

bir biçimde tecelli etmesine zemin hazırladığı söylenebilir. 

Kayyum patolojik yansıması (Aşırı Sorumluluk Bilinci) + Latif patolojik yansıması (Hassasiyet): Hata 

Yapmaktan Aşırı Korku ve Mükemmeliyetçilik (Hafiz patolojik yansıması)  

Katılımcının “Hata yapmaktan çok korktuğum zaman kendime değer veremiyordum ve bir şey 

yapamıyordum. Öz güvenimin olmadığını hissediyorum” ifadesinde Hafız isminin yanı sıra Mümin isminin 

tecellileri de görülür. Bu duruma İbn Arabi’nin zayıflık kuvvete nispet edilebileceği konusunda Cami ismine 

dayanması gibi, güven ve korkunun da Mümin isminin farklı tecellileri olduğu söylenebilir. Zira korku, 

nihayetinde bir korunma ve güvenlik aracıdır. Bu nedenle insan, korkusuna inanır, ona güvenir ve onun 

aracılığıyla güvenlik arayışına girer. Dolayısıyla burada Hafiz isminin, Mümin ismiyle doğrudan irtibatlı 

olduğu görülmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



95 
 

Özet; 

İsim Yansıma 

Şekli 

Tanrı 

Tasavvuru ile 

Benlik Algısı 

Açıklama Ortaya 

Çıkan 

İsim 

 

 

1.Latif İsmi 

 

 

Sağlıklı 

 

 

Uyumlu 

Katılımcı Tanrı’yı merhametli ve 

görünmeyen yardımları beklenmedik bir 

şekilde gönderen biri olarak tasavvur ettiği 

gibi; kendisini de insanlara yardımcı ve 

faydalı olmaya çalışan biri olarak 

algılamıştır. 

 

 

 

 

2.Kayyum 

İsmi 

 

Sağlıklı 

 

Uyumlu 

Katılımcı Tanrı’yı kulların işlerini 

hikmetiyle ve ilmiyle yöneten biri olarak 

tasavvur ettiği gibi; kendisini de sorumlu ve 

mesul biri olarak algılamıştır. 

 

Hay 

Muhyi 

 

 

Patolojik 

 

 

Uyumlu 

Katılımcı Tanrı’yı bazen kendisine 

yakınlaşanların yaşadıkları krizlere 

müdahale etmeyen (pasif) biri olarak 

tasavvur ettiği gibi; kendisini din ile ilgili 

sorumluluğu tam kavrayamayan, bazı 

işlerde ciddiyetsiz ve umursamaz (pasif) 

biri olarak algılamıştır. 

 

 

 

Latif ile 

Kayyum 

İsimleri 

Kayyûm isminin patolojik yansıması (aşırı sorumluluk), Kahhâr isminin 

baskıcı yönüne (sert davranışlar) yol açmış ve Latîf isminin sağlıklı 

yansımasını (kendisine şefkat göstermek) engellemiştir. Bu etkileşimde galip 

gelen isimler Kayyûm ve Kahhâr, mağlup olan ise Latîf olmuştur. 

 

Kahhar 

Kayyum isminin patolojik yansıması (Aşırı Sorumluluk Bilinci) + Latif 

isminin patolojik yansıması (Hassasiyet): Hata Yapmaktan Aşırı Korku ve 

Mükemmeliyetçilik (Hafiz isminin patolojik yansıması)  

 

Hafiz 

Tablo 16. Özet (2.Katılımcı) 



96 
 

3. Üçüncü Katılımcı’nın (3.K) Analizi 

3.1 Kerim İsmi 

a. Kerim İsminin Genel Anlam Çerçevesi   

Sözlükte “cömert olmak, eli açık olmak, kıymetli, asil ve değerli olmak” anlamındaki kerem 

(kerâmet) kökünden türemiştir. Zeccâcî, Kerîm kelimesinin muhtevasını “cömert olan, övgüye lâyık 

vasıfları şahsında toplayan, cezayı gerektiren davranışları affedip suçluyu bağışlayan” şeklinde üç noktada 

özetlemiştir. Gazzâlî de kerîm ismine şu anlamları eklemiştir; “Kerîm, lütfunu umulanın ötesinde 

gerçekleştiren, kime ne kadar lütufta bulunduğunun hesabını yapmayan, kendisine sığınanı yüzüstü 

bırakmayandır” (Topaloğlu 2022: 25,287). Kerim ismi de, Hakk’ın fazilet türlerinin hepsine sahip oluşunu 

ve nihayetsiz cömertliğini ifade eder (Cili 2019: 151). Yarattıklarına sonsuza dek destek verendir. Hayrı 

çoktur ve devamlıdır. Bitmez tükenmez bağışları ile övülmeye değer en yüce olandır. O bütün 

noksanlıklardan uzaktır (Rex 2020: 87). Yeni de Kerim, ihsanı bol, karşılıksız veren, şerefli ve üstün olandır. 

Kerim isminin insandaki tecellisi; kişinin çevresindekilere karşı ikram sahibi olmasıdır. Rabbinin kendisine 

daha fazlasıyla vereceğini bilir. Sadece maddi ikramlar değil, manevi ikramlarda da bulunur. Bilgisini 

paylaşması, zor zamanlarda yardımcı olması, dertlerini dinlemesi, güler yüz göstermesi gibidir (İzgi 2023: 

100). Bununla birlikte, bu kişi ferde veya cemiyete karşı, iyi bir iş yapmadığı zaman ferah olmaz. İyilik 

yapanların çok taciz edildiğini ama dayanması gerektiğini de bilir ve acizlik göstermez (Tatlısu 2024: 119). 

Bu kişi beklentisiz verir çünkü Kerim, layık olup olmadığına bakmadan vermek demektir. Cömertliklerin 

hepsi, Rahmandan ortaya çıkar (Demirli 2024: 256). Özetle Kerim ismi; “bolca, devamlı, karşılıksız, 

sebepsiz veren, asıl, kıymetli, değerli, şerefli ve üstün olan, övgüye lâyık vasıfları şahsında toplayandır” 

anlamlarını taşımaktadır. 

  

b. Kerim İsminin Bazı Psikolojik Yansımaları 

Tablo 17. Kerim İsminin Temel Anlamlarının Sağlıklı ve Patolojik Düzeydeki Psikolojik Yansımaları 

 

Kerim Sağlıklı Patolojik 

Cömertlik Paylaşım eğilimi Aşırı fedakârlık ve kendini ihmal 

Değerli ve şerefli Özsaygı Özsaygıda Aşırılık ve Narsisizm 



97 
 

Sağlıklı Psikolojik Yansımalar 

 Cömertlik ve paylaşım eğilimi: Kişi, maddi ve manevi olarak vermeye, eli açık olmaya, 

paylaşmaya ve başkalarına yardım etmeye güçlü bir içsel dürtü hissedebilir. Sadece maddi cömert 

olmayıp ikram, ilgi, zaman veya anlayış gibi soyut değerlerde de cömert olabilir. Bu, ona bir amaç 

ve tatmin duygusu verir. Bu davranış, sosyal ilişkilerde de güven ve dayanışma yaratır.  

 Affedicilik ve hoşgörü: Kerim isminin affedici ve merhametli doğasından etkilenen bir kişi, 

başkalarının hatalarını bağışlamaya ve onlara şefkat göstermeye yatkın olabilir. Kişi, kendisine ve 

başkalarına karşı anlayışlı ve yumuşak huylu olmakla daha büyük bir affedicilik kapasitesi 

geliştirebilirler. Bu, kırgınlıkları serbest bırakarak duygusal iyi oluşa ve iç huzura katkıda bulunur. 

Bu özellik, kişiler arası ilişkilerde barış ve uzlaşmayı teşvik eder, duygusal yüklerden kurtulmayı 

kolaylaştırır.  

 Özsaygı ve değer: Kerim isminin "soylu" ve "değerli" anlamları, kişinin kendine saygı duymasını, 

kendini değerli hissetmesini ve kendi kimliğini olumlu yönde şekillendirmesin destekler. Bu, kibir 

değil, kişinin doğuştan gelen değerini bilmesidir; bu da özsaygıya ve başkalarıyla saygılı ilişkilere 

yol açar. İnsanlara da, özellikle muhtaç, zayıf, haksızlığa uğramış olanlara değer verme, onların 

şeref ve haysiyetini koruma, incitmekten kaçınma.  

 Ahlaki ve sosyal kimlik: Kerim ismi, taşıdığı olumlu anlamlarla bireye güçlü bir ahlaki ve sosyal 

kimlik kazandırabilir.  

 Empati ve şefkatli yaklaşım: Kerim ismin barındığı ahlaki ve insani değerler, bireyin başkalarına 

karşı derin bir empati ve merhamet duygusu geliştirebilir. Bu, etrafındakilerin ihtiyaçlarını ve 

acılarını anlama ve hissetme yeteneğini içerir, destekleyici ve besleyici davranışlara yol açar. Bu 

kişilerde genellikle topluma karşı sorumlu, vicdanlı birey imajı gelişir.  

 Pozitif rol model beklentisi: Aile veya çevre tarafından ismin taşıdığı değerlere vurgu 

yapıldığında, birey başkaları için örnek olma duygusu yaşayabilir. Bu, onun kendisinden daha 

yüksek standartlarda davranış sergilemesini teşvik edebilir.  

 İyimserlik, güven ve dayanıklılık: İlahi cömertliğe inanma, zorluklarda iyimserlik ve güven 

geliştirebilir. Bu, zorluklar karşısında bile hayata daha dirençli ve umutlu bir bakış açısı sağlar ve 

çıkış yolu gösterir. Özellikle dindar bir ortamda büyüyen bireylerde, ilahi bir isimle tanışmak ve bu 

ismin manasını öğrenmek, ruhsal huzur ve anlam arayışına katkı sağlayabilir. Bu durum, manevi 

dayanıklılık ve stresle başa çıkma yetkinliğini artırabilir.  

 Minnettarlık ve takdir: Kendi hayatlarındaki ilahi cömertliği (Kerim'i) fark etmek, alınan 

nimetlere karşı derin bir şükran duygusu yaratır. Bu, kıskançlık veya eksiklik hislerini azaltan bir 

kanaatkârlık ve memnuniyet zihniyeti geliştirir.  

 Yüksek içsel zenginlik hissi: Kıtlık zihniyetinden uzaktır.  



98 
 

 

Patolojik Psikolojik Yanımlar 

 Aşırı fedakârlık ve kendini ihmal: Kişi, cömertlikte sınır tanımayarak kendi ihtiyaçlarını göz ardı 

edebilir ve onun kapasitesinin ötesinde sürekli vermesine yol açan aşırı fedakârlık eğilimine 

yönelebilir. "Kerim olmalıyım" baskısıyla her istenileni yaparak kendini sömürtebilir. Bu durum, 

maddi ve manevi kaynakların tükenmesine, kişinin kendini bitkin ve tükenmiş hissetmesine yol 

açabilir. Kişi aşırı uyum sağlayarak kendini kurban edebilir. Bu durum, tükenmişlik, kırgınlık ve 

duygusal yorgunlukla sonuçlanabilir.  

 Sınır koymada zorluk: "Cömert" veya "hoşgörülü" olma çabasıyla, kişi müsamahakâr 

davranışlarda bulunabilir; başkalarının sorumluluklarını üstlenebilir, istemeden başkalarının zararlı 

eylemlerini veya bağımlılıklarını, sağlıklı sınırlar koymayarak veya onları sorumlu tutmayarak 

sürdürmelerine izin verebilir. Aşırı affedici bir tutum, istismara açık hale gelme riskini artırır ve 

ilişkilerde dengesizlik yaratır. Kişi, hayır diyememe gibi davranışlarla pasifleşebilir.  

 Şehit kompleksi: Bu durum bazen bir şehit kompleksi olarak ortaya çıkabilir; birey, başkaları için 

acı çekmek veya fedakârlık yapmak zorunda hisseder, genellikle bilinçaltında "cömertliği" için 

tanınma veya onay arar.  

 Özsaygıda aşırılık ve narsizm: Kendini değerli görme duygusu abartıldığında, kişi başkalarını 

küçümseyebilir ve narsistik özellikler sergileyebilir. Kendini başkalarından üstün görerek ve minnet 

bekleyerek verdiğini başa kakabilir. Bu, empati eksikliğine ve sosyal ilişkilerde kopukluklara yol 

açabilir.   

 Dışsal değerlendirmelere bağımlılık: "Kerim" gibi olumlu anlamlı bir isimle özdeşleşen bireyler, 

çevresinden sürekli olumlu dönüşler almayı bekleyebilir ve dışsal onay arayışına girebilir.   

 Değersizlik hissini telafi etme: Kişi, sürekli verme hâlinde olur ama bu özsaygıdan değil, 

değersizlik hissini telafi etme çabasından kaynaklanabilir. Çünkü Genellikle kabul görme ve 

sevilme ihtiyacı bu vericiliği besler.  

 Bağımlılık: Sürekli verme arzusu, kişinin öz değerinin başkalarına verilmekle ve ihtiyaç 

duyulmakla aşırı derecede bağlantılı olduğu bağımlı ilişkilere yol açabilir, bu da sağlıksız 

kişilerarası dinamikler yaratır.  

 Kimlik çatışması ve bireysellikle uyum sorunu: Başkalarının olumlu beklentileriyle uyum 

sağlamak için, birey kendi görüşünü bastırabilir ve özgün kişiliğini kaybedebilir.  

 Beklentilere bağlı stres ve anksiyete: Kişi çerçevesinin yüksek beklentilerine karşı kendini 

yetersiz hissedebilir veya sürekli başkalarını memnun etme zorunluluğu duyabilir. Bu beklentilerin 



99 
 

baskısı, bireyin psikolojik dengesini olumsuz etkileyebilir. Beklentiler karşılanmayınca da derin 

hayal kırıklığı, öfke veya inanç krizi yaşanabilir.  

 İdeal bir karaktere sahip olma arzusu: kişinin Kerim ismin taşıdığı değerlere aşırı önem vermesi, 

ona sürekli ideal bir karaktere sahip olma baskısı oluşturabilir. Aynı zamanda, Kerim isminin 

kibarlık ve zarafet boyutu aşırıya kaçarak maskeli bir benlik gelişimine neden olabilir  

 Ahlaki mükemmeliyetçilik ve kendine Sert Eleştiri: Cömertlik ve yücelik gibi ideal özelliklerle 

özdeşleşen birey, küçük hatalarında kendine çok sert davranabilir.  

 Yaşamda karşılaşılan zorluklarla anlamlandırma güçlüğü: "Cömert ve yardımsever bir kişinin 

zorluklarla karşılaştığında Allah’a karşı hayal kırıklığı, adalete inanç kaybı gibi tepkilere 

dönüşebilir.  

 Maddi sorumsuzluk: Kişisel mali sınırları göz önünde bulundurmadan aşırı derecede maddi 

cömert olma dürtüsü, sadece birey için değil, potansiyel olarak bağımlıları için de mali 

sorumsuzluğa ve zorluklara yol açabilir.  

 Pasif-agresif davranışlar ve içe atım: "Kerimce" davranmak adına gerçek öfke, kırgınlık veya 

ihtiyaçlarını ifade edememe, bunları dolaylı yollarla (söylenme, erteleme, surat asma) gösterme.  

 Manevi manipülasyon ve suçluluk duygusu yükleme: başkalarına verip ihsan ederek 

onları kontrol etme veya onlara aşırı suçluluk hissettirme.  

  

c. Kerim İsminin katılımcının Tanrı Tasavvuru ve Benlik Algısı Üzerindeki Etkisi 

Sağlıklı Yansımalar 

Katılımcı Allah’ı yakın, kalbini ona açabilen, konuşulabilen, zor dönemde kendisini anlayacak biri 

olarak tasavvur etmektedir. Kendisini de cömertliği başkalarını rahatlatmak, mutlu etmek ve onlarla 

ilgilenmek olarak tanımlayan, başkalarının ihtiyaçlarını giderdiğinde ve desteklediğinde rahatlayan, 

hafifleyen ve bu şekilde belayı engellemeye çalışan, başkalarının dertlerini dinleyen ve çözmeye çalışan, 

annelik hissi veren bir kişiliğe sahip biri olarak algılamaktadır. Bu durum, Kerim ismindeki manevi 

cömertliğe, empati ve şefkatli yaklaşım gibi yansımalara işaret etmektedir. Bununla birlikte, katılımcı 

Allah’ı “süper istasyon”, yanında mevcut ve güvenilir biri olarak tasavvur etmektedir. 

Aynı zamanda, katılımcı kendisini karamsar tabloları kıran, güvenli bir liman, Allah’ın kendisini 

desteklediği için eksik hissetmeyen ve sağlam bir zeminde olduğunu hisseden ve bu sebeple insanlara 

yardım edebilen biri olarak algılamaktadır.  

Bu algılar katılımcının Allah’ı Kerim olarak görmesinin kendi benlik algısına nasıl yansıdığını ve 

bunun bir güven, iyimserlik, dayanıklılık duygusu, cömertlik, paylaşım eğilimi, şefkatli ve empati yaklaşımı 



100 
 

yarattığını göstermektedir. Ayrıca katılımcı Allah’ı övgüye layık biri olarak tasavvur ederken kendisini de 

başkalarının önünde güzel bir imaj ortaya koymayı seven biri olarak algılamaktadır. Bu algılar da Kerim 

isminin “şerefli ve değer” anlamlarına işaret etmektedir. Bahsedilen tüm bu yansımaların Kerim isminin 

sağlıklı düzeydeki psikolojik yansımaları arasında yer aldığı söylenebilir. Burada katılımcının Allah 

tasavvurunun benlik algısıyla uyumlu olduğu görülebilir. Bu düzeyde katılımcı Allah’ı nasıl tasavvur ettiyse 

kendisini de aynı yaklaşımla algılamaktadır.  

 

Tanrı Tasavvuru Benlik Algısı Ebeveyn Algısı Yansıma 

“Allah'ı seviyorum ve daima O'nun 

cömert olduğunu hissediyorum. 

Cömert, yani O hissedilebilen bir 

dayanak ve sen kendini 

desteklenmiş hissediyorsun. Allah 

yardımcı ve Mu’in’dir” 

  

“Mesela, evlilik ilişkisi tamamen 

ilahi bir bağıştır. Hatta bekâr kızlarla 

bu konuda konuşuyordum, mutlu 

olduğum zamanlarda Allah'ın orada 

olduğunu hissediyorum, yani bu 

ilişkileri O yarattı.”  

 

“Dua ederken hep aklıma ilk gelen 

isimlerden "Kerîm" oluyor. Bu 

benim için kuşatıcı bir anlamı ifade 

ediyor”  

 

“Allah'ın cömert olduğu kısmı bana 

hâkim ama bazen başka durumları 

anlayamıyorum”  

 

“Her zaman dua ederken "Ey 

cömert, ey merhametli" diye 

başlıyorum” 

“Allah'ın bana cömert olmasını 

seviyorum. Ben de insanlara cömert 

olmayı seviyorum. Sadece maddi değil 

cömertlik çaba ile de olur.”  

 

“Cömertlik kelimesi, birinin sana bir 

şeyler vermesi anlamına gelmez. 

Cömertlik yani birisi seni rahatlatıyor, 

seni mutlu ediyor ve seninle ilgileniyor. 

Her şeyde öyle” 

 

“Eğer birinin bir hastalığı varsa ve sen ona 

dua edersen ve yardım edersen ve onu 

rahatlatırsan, bu seni rahatlatır veya 

hafifletir. Bu aslında belanın sana 

gelmemesini sağlar.”  

 

“Hizmetle ve insanlarla da ilgim var.”  

  

“Allah benimle olduğu için 

desteklendiğimi hissediyorum. Eksik 

değilim. Sağlam bir zeminde olduğumu 

hissediyorum. İnsanlara yardım 

edebiliyorum.” 

“Babam yurt dışında 

yaşıyordu ve kardeşlerine 

sürekli maddi destek 

sağlıyordu”  

 

Cömertlik 

ve paylaşım 
eğilimi 

 

 
İyimserlik  

 
 
Empati ve 

şefkatli 
yaklaşım 
 
 
 
 
 
Dayanıklılık 
 
 
 
 
Güven 

Tablo 18.  Kerim İsminin 3.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda, Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında Sağlıklı Yansımaları 

(Uyumluluk)  

 

 



101 
 

Patolojik Yansımalar 

Katılımcının Tanrı tasavvurunun ve benlik algısının bazı yönleri patolojik düzeyde yansımalar da 

barındırmaktadır. Katılımcı kendisini herkesi memnun etmek isteyen ve gününü başkaları için harcayan, 

parasını farkında olmadan harcayan, eksikleriyle yüzleşmekten hoşlanmayan, suçlanmaktan kaçan, çaba 

sarf ettiğinde eksik görülmekten çok incinen ve üzülen, insanların fikirlerinden aşırı etkilenen biri olarak 

algılamaktadır. Bu algılar, aşırı fedakârlık, sınır koymada zorluk, dışsal değerlendirmelere bağımlılık, ideal 

bir karaktere sahip olma arzusu, suçluluk duygusu, maddi sorumsuzluk gibi yansımalara işaret etmektedir.  

Bununla birlikte, katılımcı Allah’ı cömertliği bazı durumlarda kavranamayan, boşanmış bir kadının 

nafakasının yalnız bir yıl sürmesi gibi bazı hükümlerde adaleti anlaşılmayan ve Gazze'deki olaylarda 

hikmetini anlamak imkânsız biri olarak tasavvur etmektedir. Aynı zamanda katılımcı belirli bir zulme 

uğradıktan sonra birkaç yıl süren bir depresyona girip ölümü dilediğini ve bu dönemde Allah’ın 

cömertliğini, adaletini ve hikmetini sorguladığını ifade etmiştir. Bu durum, yaşamda karşılaşılan zorlukları 

anlamlandırma güçlüğüne işaret etmektedir. Katılımcı gibi cömert ve yardımsever bir kişinin zorluklarla 

karşılaştığında Allah’a karşı hayal kırıklığı ve adalete inanç kaybı gibi tepkiler vermesi anlaşılabilirdir. 

Bahsedilen bu yansımaların Kerim isminin patolojik düzeydeki yansımaları arasında yer aldığı söylenebilir. 

Burada katılımcının Allah tasavvurunun benlik algısıyla uyumsuz olduğu görülmektedir. 

 

Tanrı Tasavvuru Benlik Algısı Ebeveyn Algısı Yansıma 

“Kesinlikle Allah adildir. Ama Allah'ın adaleti 

benim için çok büyük bir soru işareti. Mesela, 

boşanmadan sonra bir yıl nafaka gibi hükümler 

geldiğinde, peki ya sonra nereye gidecek? Bu 

konu beni etkileniyor. Sosyal konulardaki bazı 

hükümler, biraz açıklanmaya ihtiyacım var veya 

hala anlayamadım. Ancak Allah'ın huzuruna 

çıkıp soracağım soruları bekliyorum ve Allah'ın 

bana cevap vermesini bekliyorum.”  

 

“Örneğin, insanlara çok kötü davranan biri var; 

ancak kendisi de kötü koşullarda yetişmişti. 

Rabbim böyle birini nasıl hesaba çekecek? Bu 

durumu anlamakta zorlanıyorum”  

 

“Allah gerçekten zulmü kendisine haram kıldı. 

Önemli olan insanlar. Neden insanlar insanlara 

böyle davranır, birbirini ezer. Ama yine de 

Bir şeye çok emek verdiğimde 

ve karşımdaki kişi, “eksik 

yaptın" diye söylerse çok 

üzülürüm. Çok incitici çünkü 

sonuna kadar yapılması gerekeni 

yapmıştım. Bu nedenle, en 

büyük sorunum, yüzleşmeme. 

Çok zaman kaybediyorum. 

Eksikliklerimi biliyorum. 

Yüzleşmekten hoşlanmıyorum. 

Yapmam gereken bir işi 

geciktirdiğimde ya da eksik 

bıraktığımda kaçma ve 

yüzleşmeme eğilimim oluyor. 

Çünkü suçlanmayı 

sevmiyorum.” 

  

“Annemin bakış 

açısından babamın 

davranışları 

tamamen 

adaletsizdi. 

Annem ve 

babamın kız 

kardeşleri 

arasındaki ilişkide 

bu tür konuşmalar 

sürekli sorunlara 

yol açtı” 

 

İdeal bir 
karaktere sahip 

olma arzusu 
  
 

 

Suçluluk duygusu  

 
 
 
 
 
 
 
Aşırı fedakârlık, 

Sınır koymada 

zorluk 
 
Dışsal 

değerlendirmelere 

bağımlılık 



102 
 

Allah’ın onlara hak ettiklerini vereceğini 

söylüyorum.”  

  

“Hz. Musa ve Hızır gibi benim cevabım olmayan 

birkaç noktam var, ama genel olarak cevaplarım 

var. Örneğin Gazze'de olanlar, yani Ya Rabbi 

onlara bunların hepsi neden oluyor.  

Hızır konusu benim için biraz, kendimi onun 

yerine koymaya çalışıyorum. Anlayacağım ve 

öğreneceğim zamanı bekliyorum çünkü belki ben 

de sonradan anlarım” 

 

“Bana göre, adaletin tam anlamıyla sağlanması 

imkânsızdır” 

“Herkesi memnun etmek 

istediğim için günümü 

parçalanmış gibi hissediyorum.”  

  

“Başkalarının hakkımdaki 

fikirleri beni çok etkiliyor. 

Objektif eleştirilere saygı 

duysam da bu yorumlar canımı 

acıtıyor” 

  

“Bazen paramı farkında olmadan 

harcıyordum ve bu, eşimin 

kızmasına neden oldu. Özellikle 

maddi sıkıntı yaşadığı dönemde. 

Sonra bunu düzeltmeye 

çalıştım.” 

 
 
Maddi 

sorumsuzluk 

Tablo 19.  Kerim İsminin 3.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda, Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında Patolojik Yansımaları 

(Uyumsuzluk)  

 

3.2 Hadi ismi 

a. Hadi İsmin Genel Anlam Çerçevesi 

Hadi, “yol gösteren, rehberlik eden, hayır ve mutluluk veren hidayet yolunu gösteren, muvaffak 

kılan ve muradına erdiren” demektir. Hadi isminin insandaki tecellisi; kişinin Allah’ın gösterdiği hidayet 

yolunda bulunma gayretindedir. Hidayet vesilesi olarak gönderilen Kur’an-ı Kerim ve peygamberin 

uyarılarını dikkate alır ve yaşantısında uygular. Hidayet üzere olan âlimler, salihler, Allah dostları ve hayırlı 

insanlarla beraber olmayı tercih eder. Kendisi de çevresindekilerin hidayetine, doğru yola girmelerine vesile 

olur. Hakka her zaman hürmet eder (İzgi 2023: 210; Tatlısı 2024: 250). 

 

b. Hadi İsminin Bazı Psikolojik Yansımaları 

Hadi ismi, "doğru yolu gösteren", "rehberlik eden", "hidayet veren" anlamlarına gelir. Bu ismin, 

taşıyan kişi üzerinde hem olumlu (sağlıklı) hem de olumsuz (patolojik) psikolojik yansımaları olabilir. Hadi 

isminin sağlıklı düzeydeki psikolojik yansımaları, genellikle kişinin kendisini bir rehber ya da yol gösterici 

olarak algılamasıyla ilişkilidir. Hadi isminin patolojik düzeydeki psikolojik yansımaları ise, genellikle aşırı 

kontrolcü, dogmatik veya narsistik eğilimlerle ilişkili olur.  

 



103 
 

Tablo 20. Hadi İsminin Temel Anlamının Sağlıklı ve Patolojik Düzeydeki Psikolojik Yansımaları 

 

Sağlıklı Psikolojik Yansımalar  

 İçsel rehberliğe açıklık: Kişi kendi iç sesine, vicdanına ve yüksek değerlere kulak verebilir. 

Anlamlı kararlar alma kapasitesi gelişmiştir. Kendi kararlarına ve sezgilerine güvenme 

eğilimindedirler.  

 Anlam arayışı ve yön bulma yetisi: Hayatın karmaşasında yönünü kaybetmeden değerlerine göre 

rota belirler. Belirsizlikte bile yolunu görebilir. Çünkü ilahi bir rehberin varlığına inanmak, bireyin 

yaşamına anlam ve amaç katar. Özellikle zor zamanlarda, bu inanç bireye destek sağlayarak kaygıyı 

azaltabilir ve dirençliliğini artırabilir.  

 Rehberlik etme yeteneği: Başkalarına doğru yolu gösterebilecek bir bilgelik taşır. Zor durumda 

olanlara yol gösterici olabilir (terapist, öğretmen, danışman gibi).  

 Rehberlik alma açıklığı: Ego engeline takılmadan danışabilir, öğrenmeye açık kalabilir. Manevî 

rehberlere ya da ilhama kulak verebilir. Doğru yolu bulma ve gösterme motivasyonu, kişinin sürekli 

öğrenmeye ve kendini geliştirmeye açık olmasını teşvik edebilir. Bilgi edinme ve deneyim kazanma 

arzusu yüksek olabilir.  

 Karakter gücü: "rehberlik" rolü benimseyen kişinin kararlı, tutarlı ve cesur bir karakter yapısına 

sahip olmasını teşvik edebilir. Manevi bir misyon hissi, zorluklar karşısında sabırlı ve dayanıklı 

olma becerisini artırabilir.  

 Empati ve topluluk odaklılık: Başkalarının ihtiyaçlarını anlama ve onlara yön verme konusunda 

doğal bir eğilim geliştirebilirler. Doğru yolu gösterme arzusu, başkalarına yardım etme ve onların 

sorunlarına çözüm bulma konusunda bir motivasyon oluşturabilir. Bu kişiler, çevrelerindeki 

insanların ihtiyaçlarına karşı daha duyarlı olabilir ve empati yetenekleri gelişmiş olabilir.  

 Bağlantı ve güven: Hadi ismi, kişide manevi bir bağ, kendini korunmuş hissetme ve iç huzuru 

sağlayabilir; bireye kontrol edemediği durumlar karşısında güven ve teslimiyet hissi verebilir. Her 

şeyin bir plana göre ilerlediğine dair inanç, stresle başa çıkmayı kolaylaştırabilir.  

 Ahlaki ve davranışsal rehberlik: Bu isim, bireye etik bir pusula sunar. Doğru ile yanlışı ayırt etme 

konusunda rehberlik ederek, daha bilinçli ve sorumlu davranışlar sergilemesine katkıda bulunabilir.  

 Liderlik ve sorumluluk duygusu: Hadi ismi, kişide başkalarına faydalı olma, iyi örnek teşkil etme 

ve doğru yolu gösterme konusunda içsel bir sorumluluk bilinci uyandırabilir. Hadi ismini taşıyan 

kişiler, doğal bir liderlik eğilimi gösterebilirler. Topluluk içinde yön gösterici, problem çözücü ve 

Hadi Sağlıklı Patolojik 

Rehber Yol gösterme Aşırı rehberlik etme ihtiyacı 



104 
 

karar alıcı roller üstlenmekten çekinmeyebilirler. Bu sorumluluk duygusu, onları daha disiplinli ve 

hedef odaklı olmaya iter.  

 Ruhsal büyüme ve ahlaki gelişim: Hadi ismi, doğruluk, adalet, bilgelik ve etik davranış gibi 

değerleri benimsemeye ve içselleştirmeye teşvik edebilir. İlahi rehberliğe güvenmek, bireyin 

zorlukları bir öğrenme fırsatı olarak görmesini sağlayabilir. Bu da ruhsal olgunluğa ve kişisel 

gelişime yol açabilir.  

 Hedef odaklılık: "Doğru yolu bulma/buldurma" anlamı, kişiyi hedeflerine odaklanmaya, 

kararlılığa ve hayatta bir yön belirlemeye motive edebilir.  

 Olumlu kimlik ve özgüven: İsmin anlamının ("yol gösterici, doğru yola ileten") bilincinde olmak, 

kişide güçlü bir kimlik duygusu ve özgüven geliştirebilir. Kendini değerli ve anlamlı hissetmesini 

sağlayabilir.  

  

Patolojik Psikolojik Yansımalar  

 Otoriter eğilimi ve kontrolcü davranışlar: "Doğru yolu gösteren" olma arzusu, başkalarının 

hayatına aşırı müdahale etme ve onları kendi doğrularına göre yönlendirme eğilimine dönüşebilir; 

başkalarını yargılama veya "düzeltme" zorunluluğu hissedebilir; karşısındakinin içsel rehberliğini 

bastırır. Bu durum, ilişkilerde gerginlik ve çatışmalara yol açabilir.   

 Dogmatizm ve hoşgörüsüzlük: Kendi doğrularına aşırı bağlılık, farklı düşünce ve yaklaşımlara 

karşı hoşgörüsüzlüğe neden olabilir. "Ben bilirim" tavrı, eleştiriye kapalı olma ve başkalarını 

dinlememe gibi olumsuz özelliklere yol açabilir.  

 Narsistik eğilimler: Rehberlik rolünün abartılması, kişinin kendisini başkalarından üstün 

görmesine ve bir kurtarıcı edasıyla hareket etmesine neden olabilir. Bu durum, empati eksikliği ve 

başkalarının duygularını göz ardı etme gibi narsistik özelliklerin gelişimini tetikleyebilir.  

 Mükemmeliyetçilik ve eleştirellik: Kendinden ve başkalarından sürekli olarak "doğru" olanı 

yapmalarını beklemek, mükemmeliyetçiliğe ve hem kendine hem de başkalarına karşı aşırı eleştirel 

bir tutuma yol açabilir. Hatalar kabul etmekte zorlanıp kusursuzluk bekler. Bu da mutsuzluk ve 

tatminsizlikle sonuçlanabilir. Kişi, derin bir yetersizlik, suçluluk veya değersizlik duygusuna 

kapılabilir.  

 Doğruluğu tekeline alma: Sadece kendi yolunu doğru kabul eder, farklı görüşlere karşı 

tahammülsüz olur.  

 Tükenmişlik: "ilahi görev" algısı, kişinin anlam arayışını derinleştirebilir. Ancak bu görevin ağır 

bastığı durumlarda, tükenmişliğine yol açabilir.  



105 
 

 Aşırı rehberlik etme ihtiyacı: Kendisini her zaman başkalarına doğru yolu göstermesi gereken kişi 

olarak görür. Kendi iç sesiyle bağlantı kuramaz, sürekli dışarıdan bir yönlendirme bekler. Zorla 

yönlendirmeye çalışabilir.  

 Pasiflik: Birey, her kararı ilahi rehberliğe bırakarak kendi sorumluluklarını ihmal edebilir. Bu, pasif 

bir tutuma ve işlevsellikte azalmaya neden olabilir.  

 Kararsızlık ve belirsizlik: İlahi rehberliğe aşırı güven, bireyin kendi muhakeme yeteneğini 

kullanmaktan kaçınmasına yol açabilir. Sürekli bir işaret beklemek, gerçekçi çözümler üretmeyi 

zorlaştırabilir  

 Kimlik çatışması: Hadi ismin taşıdığı dini beklentileriyle kişisel yaşam tarzı arasında çatışma 

yaşanabilir. Bireyin davranışları ismin taşıdığı dini değerlerle uyuşmazsa, içsel çatışma ve 

uyumsuzluk yaşayabilir.  

 Dini güven kaybı: Eğer beklentilerle uyumlu sonuçlar alınamazsa (örneğin, yönlendirdiği kişilerin 

yanlış yola girmesi), bu durum kişide dinî inançlara karşı hayal kırıklığı veya şüphe uyandırabilir.  

 

c. Hadi İsmin Katılımcının Tanrı Tasavvuru ve Benlik Algısı Üzerindeki Etkisi 

Sağlıklı Yansımalar 

Tanrı Tasavvuru Benlik Algısı Ebeveyn Algısı Yansıma 

“Allah’ın rızasına uygun bir çizgide yürümeye 

çalışıyorum. Basiretle Allah’a kulluk edenleri 

seviyorum.”  

 

“Allah’tan hidayet istiyorum, doğru yolu 

göstermesini istiyorum ama acele etmeden. 

Biliyorum ki bazı dualarım şer olarak 

sonuçlanabilir” 

  

“Bazı durumlarda beni uyardığını hissediyorum. 

Ama bu uyarı sevgisinden kaynaklanıyor. Bu 

uyarıyı ya da cezayı dünyada bir arınma olarak 

görüyorum. Demek istediğim Allah yolunda bir 

şekilde ilerliyorum.” 

 

“Kızlarımla geçirdiğim zorluklarda Allah’ı Hadi 

olarak görüyordum ve o dönemde Allah'ın beni 

yönlendirmesine ihtiyacım olduğunu hissettim. 

Çünkü bir süredir yolumu şaşırdım ama Allah'ın 

“Bir dönemde çok fazla ölmek 

istiyordum ama ona rağmen yapılması 

gerekenleri yapıyordum. O zaman Allah 

hakkındaki tasavvurum hayat veriyor.  

Sanırım bu, benim temel itici gücüm. Bir 

şeye katkı sağlamaya, özellikle de 

öğrencilerimi Allah’a yaklaştırmaya 

çalışıyorum. Dünyanın da özellikle bu 

noktaya ihtiyacı olduğunu 

hissediyorum. Bu da bana hayatımda 

anlam ve motivasyon veriyor 

  

“Bence hayatta kalmamın ya da devam 

etmemin temel motivasyonu, 

öğrencilerle çalışırken onlara yardımcı 

olmaya ve Allah’ı onlara göstermeye 

çalışmak. Dünyanın özellikle bu 

noktada bir ihtiyaç içinde olduğunu 

düşünmek, bana hem hayat için bir 

anlam hem de derin bir motivasyon 

“Babımın dini 

bağlılığımda 

büyük bir etkisi 

vardı. Çünkü o 

çok dindar bir 

insandı ve bize 

her hafta 

mukabele 

yapardı evde.”  

 

Liderlik ve 

sorumluluk 

duygusu 

 

Belirsizliklerde 

anlam bulma 

yeteneği 

 

Güven hissi ve 

Allah’la 

manevi 

bağlantısı 

 

Yön bulma 

yetisi 

 

 

Karakter gücü  

 



106 
 

benimle olduğunu hissettiğimde, bu bana biraz 

sabır duygusu verdi.  

 

Kendimi güçlüymüş gibi göstermeye çalışsam da 

aslında Allah’a karşı büyük bir ihtiyaç duyuyorum 

ve O’na sığınıyorum. Doğru olanı yapabilmem 

için ondan yardım istemiştim çünkü O yardımcı. 

Kızlarımla geçtiğim o olaydan sonra, 

arkadaşlarımla buluştuğumda onları alırdım 

arabaya. O sırada onlara soruyordum: ‘siz ne 

yapıyorsunuz çocuklarınızla? Çocuklarım neden 

beni kötü bir anne olarak görüyorlar?” diye. Uzun 

bir süre herkesin ne dediğini toplayıp 

düşünmüştüm. Ama en sonunda, her şey Allah 

tarafından çözüldü. Artık tüm o klişe şeyler, yani 

o kalıplaşmış düşünceler bitti. Artık aramızdaki 

ilişki, yani aradaki bağ, yaptığımız diğer her şeyin 

önüne geçti. Bu da gerçekten Allah’ın bir nimeti 

(lütfu)ydü. Hayatımın başında oldu ama ondan 

sonra onlarla olan düşünme tarzımı değiştirdi. 

Allah beni, onlarla kaliteli bir iletişim kurmaya 

yönlendirdi.  En sonunda Allah halletti.”   

 

veriyor. Bu his, Allah’ın benden istediği 

rolün bu olduğuna dair inancımdan 

kaynaklanıyor. Bu da hayatın benim için 

bir tadı olmasını sağlıyor, yaşama isteği 

ve arzusu veriyor. Hayat, bu inançla 

benim için anlam kazanıyor.”  

  

“Bir dönemde haksızlığa uğradım. Bu 

haksızlığı kabullenmekte zorlandım; 

kendimi sadece aciz değil, aynı zamanda 

gereksiz biri gibi hissediyordum. O 

dönemde tek dayanağım, Allah’ın 

benimle olduğu inancıydı. Ayrıca 

aileme ve öğrencilerime karşı bir 

sorumluluğum olduğunu bilmek de beni 

ayakta tuttu. Çünkü bazı insanların 

yardıma ihtiyacı vardı ve ben onlara 

sahip çıkmaya çalıştım. Bu yardım 

onlara ulaştığında, hayatımın bir anlamı 

olduğunu hissettim. Böylece mutlak 

acizlik duygusundan yavaş yavaş 

çıkabildim”  

Empati ve 

topluluk 

odaklılığı 

 

 

 

 

Rehberlik alma 

açıklığı 

Tablo 21. Hadi İsminin 3.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda, Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında Sağlıklı Yansımaları 

(Uyumluluk)  

 

Katılımcının Tanrı tasavvurunda, benlik algısında ve ebeveyn algısında Hadi isminin tecelli 

görülmektedir. Katılımcı Allah’ı Hadi, yönlendiren, kulu şaşırdığında yanında olan ve sabır veren, doğru 

olanın yapılabilmesi için kendisine sığınılan ve ondan yardım istenilen, hidayetiyle ve lütfuyla sorunları 

çözen, çocuklarıyla ilişkisini geliştirmesi için yönlendiren, ondan hidayet istenilen biri olarak tasavvur 

etmektedir.  

Aynı zamanda katılımcı kendisini Allah’ın yönlendirmesine ihtiyacı olan, basiretle kulluk etmeyi 

seven, Allah yolunda ilerleyen, güçlü görünmeye çalışsa da aslında Allah’a muhtaç olan ve ondan hidayet 

isteyen, başkalarını Allah’a yaklaştırmaya çalışan, hayatın anlamını Allah’a davet etmekte ve insanlara 

yardım etmekte bulan, zor zamanlarda kendini Allah’ın davetçisi olarak görmesiyle motive olan, başkalarına 

Allah’ı gösterme rolünü ilahi bir görev olarak benimseyen, dünyanın Allah’a rehberlik edecek birine ihtiyacı 

olduğunu düşünen, insanlara hidayet yolunu göstermekle hayatın tadını bulan, insanlara doğru yolu 

gösterdiğinde gücü artan, haksızlığa uğradığında hissettiği çaresizlik ve yetersizlik duygusunu ancak 



107 
 

başkalarına yol gösterme ve yardım etme konusunda önemli bir rolü olduğuna inanarak aşabilmiş biri olarak 

algılamaktadır.  

Bununla birlikte, katılımcı babasını da dindar ve çocuklarını Allah’ı yaklaştırmaya çalışan biri 

olarak görmektedir. 

Katılımcının bu algılarında Hadi isminin “rehberlik eden, doğru yolu gösteren, hidayete erdiren” 

anlamları belirgindir. Bu algılar da rehberlik alma açıklığı, güven hissi ve Allah’la manevi bağlantısı, yön 

bulma yetisi, karakter gücü, liderlik ve sorumluluk duygusu, empati ve topluluk odaklılığı, belirsizliklerde 

anlam bulma yeteneği gibi yansımalara işaret etmektedir. Tüm bu yansımaların Hadi isminin sağlıklı 

düzeydeki psikolojik yansımaları arasında yer aldığı söylenebilir. Burada katılımcının Tanrı tasavvurunun, 

benlik algısıyla uyumlu olduğu görülmektedir. Çünkü katılımcı Allah’ı nasıl tasavvur ettiyse kendisini de 

aynı yaklaşımla algılamıştır.  

 

Patolojik Yansımalar 

Katılımcının benlik algısında ve ebeveyn algısında Hadi isminin patolojik düzeydeki psikolojik 

yansımaları da mevcuttur. Katılımcı kendisini Kur’an kursuna, spora ve derslere götüren, çocuklarından 

daha fazla şey isteyen, okulda başarılı olmalarını arzu eden, en iyi okulları aramak için dolaşan, “tatlı anne” 

olduğunu sanırken aslında çocuklarını “boğan” bir anne olduğunu keşfeden, çocuklarının kendisi 

dışardayken mutlu olmalarından derinden yaralanmış anne olarak algılamaktadır.  

Aynı zamanda katılımcı annesini, eşi yurt dışında çalıştığı için çocuklarını tek başına büyüten, 

yavrularını koruyan bir kedi gibi olan, onlar için en iyi seçimleri yapan, çok düşünen ve hesap yapan, 

gözlemci ve kontrolcü olan, çocuklarına dersler konusunda yardım eden ancak dersler dışında hiçbir şeyle 

meşgul olmalarını istemeyen, her şeyi mikroskop altına alan, çocuklarının dışarı çıkmalarını ve 

arkadaşlarıyla uzunca sohbet etmelerini engelleyen, sert ve sesi korkunç olan, çocuklarıyla kaliteli zaman 

geçirmeyen, elinden gelen her şeyi yapan ancak sağlıklı yetişme konusunda yetersiz bilgisi olan, eşinin 

ailesine adaletli olmayan bir şekilde hesapsız para veriyor diye sürekli eşiyle kavga eden bir anne olarak 

algılamaktadır.  

Katılımcının bu iki algısında (benlik ve ebeveyn) kontrolcü davranışlar, aşırı sorumluluk duygusu, 

otoriter eğilimi, mükemmeliyetçilik ve suçluluk duygusu gibi yansımalar bulunmaktadır. Bu yansımaların 

Hadi isminin patolojik düzeydeki psikolojik yansımaları arasında yer aldığı söylenebilir. Ayrıca 

katılımcının Allah tasavvurunu anlatırken Allah'ın gözeten ve uyaran biri olduğundan bahsetmiş olması, 



108 
 

ancak O'nun aşırı müdahaleciliği ve gözlemlemesinden bahsetmemesi dikkat çekicidir. Burada katılımcının 

benlik algısının, ebeveyn algısıyla uyumlu, Tanrı tasavvuruyla ise uyumsuz olduğu söylenebilir. 

 

Benlik Algısı Ebeveyn Algısı Yansıma 

Hayatımda asla unutamayacağım olaylardan 

biri. Çocuklarım küçükken yaşandı ve ben o 

dönemde eğitim teorilerine çok önem 

veriyordum. Sonra bir gün dışarı çıkmam 

gerekiyordu, çocuklarımı evde bıraktım. 

Kapıyı kapatıp çıktım. Ama bir şeyi 

unuttuğumu hatırlayıp geri döndüm. Eve 

tekrar girince onları konuşurken duydum. 

Oyun oynuyorlardı. Biri diğerine dedi ki: 

“Çıktı gitti, off, bizi boğdu.” Bu sözlerin 

etkisiyle neredeyse bir yıl boyunca içimde bir 

acı yaşadım. Çünkü ben o "tatlı anne" 

modelini yaşıyordum. Kur’an kursuna 

götüren, spora götüren, derslere götüren, belki 

biraz daha fazla şey isteyen, okulda başarılı 

olmalarını isteyen bir anne. En iyi okulları 

aramak için dolaşan biriydim. Hep bir şeyler 

yapmaya çalışıyordum... Ama o “off, bizi 

boğdu” sözü, hayatımın başında beni çok 

derinden yaraladı.”  

Sürekli gözetim altındaydık. Annemin üzerimize 

kapattığı kilit, benim gibi hareketli bir insan için 

zordu.  

  

Ama annem her şeyi mikroskop altına alırdı.  

  

Çok düşünür, hesaplar yapar. Bizimle yaşarken, 

yavrularını koruyan bir kedi gibiydi. Bizim için en iyi 

seçimleri yapardı. Elinden gelen her şeyi yaptı. Ama 

terbiye konusunda teorik bir bilgisi yoktu. 

Kontrolcüydü.   

Annemin bizimle geçirdiği zamanlar genelde 

derslerle ilgiliydi. Kaliteli zaman geçirdiğimizi 

hatırlamıyorum.  

O dönemde annemi çok sert görüyordum.  

Sesi ya da konuşması korkunç geliyordu. 

Gözlemciler gibiydi.  

Biraz kontrolcü bir karakterdi. Kontrol alanı genelde 

derslerdi. Ona göre dersler her şeydi.  

Kontrolcü 
davranışlar 

 

 

 
 

 

 
 

 

Otoriter eğilim 
 

 

 

Mükemmeliyetçilik 
ve suçluluk 

duygusu 

 
 
Aşırı sorumluluk 
duygusu  

 

Tablo 22. Hadi İsminin 3.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda, Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında Patolojik Yansımaları 

(Uyumsuzluk)  

 

 Hadi ile Rakip İsimleri Arasındaki Etkileşim  

Sözlükte “gözetlemek, kontrol etmek; beklemek, intizar etmek” anlamındaki rakb kökünden 

türeyen rakīb kelimesi “gözetleyip kontrol eden” demektir (Topaloğlu 2007: 34,431). Yani, Rakib bütün 

işleri murakabesi altında bulunduran ve her varlığı, her işi, her an gözeten ve koruyandır. Rakib isminin 

insandaki tecellisi; kişinin her halükârda Rabbinin koruması altında olduğunu bilmesi ve ona göre 

davranmasıdır. Çevresindekileri gözetir ve korur (İzgi 2023: 102). Çünkü Rakip, sürekli gözetip duran bir 

rasıt ve nazırdır (Tatlısu 2024: 120). 

Katılımcının benlik ve ebeveyn algılarında gözlemlenen aşırı gözlemci, kontrolcü, otoriter eğilimler 

ile her şeyi mikroskop altına alma gibi tutumlar, Hâdî isminin patolojik düzeydeki tecellilerine işaret ettiği 

gibi “her an denetleyen, gözetleyen ve en küçük ayrıntıyı bile izleyen” anlamına gelen Rakîb isminin 



109 
 

tecellilerine de göndermede bulunmaktadır. Ancak burada Rakîb ismi de denge kaybıyla birlikte sürekli 

kontrol eden ve hata arayan bir bakış açısına evrilmiştir. Başka bir ifadeyle, katılımcının benlik algısında ve 

ebeveyn algısında Hadi isminin patolojik düzeyde tecelli etmesinin, Rakip isminin tecelli etmesini sağladığı 

söylenebilir. Dolayısıyla, katılımcının Tanrı tasavvurunda, benlik algısında ve ebeveyn algısında Rakip 

isminin tecelli ettiğini de söylemek mümkündür. Bu durum, İlahi isimler teorisinin “Bir ilahi isim başka bir 

ilahi ismin tecelli etmesine yol açabilir” ve “bir ilahi isim başka bir ilahi ismi içerebilir” kaidelerinin açık 

bir göstergesidir.  

 

3.3 Kerim İsmi ile Hadi İsmi Arasındaki Etkileşim  

Mümin İsmi 

Sözlükte “güven içinde bulunmak, korkusuz olmak” anlamındaki emn (emân, emânet) kökünün 

“if‘âl” kalıbından türeyen mü’min kelimesi “inanıp tasdik eden; başkalarının güvenli olmasını sağlayan, 

vaadine güvenilen” mânalarına gelmektedir (Topaloğlu 2020: 31,556). Yani Mümin isminin üç ana anlam 

içerdiği söylenebilir; güven içinde bulunan (güvende olan), başkalarına güven sağlayan (güvenilen) ve 

şüphe duymadan tasdik eden. 

Katılımcının Allah’ı cömert (Kerîm) ve bol veren; aynı zamanda yakın ve yol gösterici (Hâdî) bir 

varlık olarak tasavvur etmesi, O’na karşı derin bir güven duygusu geliştirmesine neden olmuştur. Bununla 

birlikte, katılımcının kendisini de başkalarına karşı benzer bir pozisyonda konumlandırdığı görülmektedir. 

Başkalarına annelik yaparak manevi destek sunması ve onların sorunlarına çözüm bulmalarına rehberlik 

etmesi, onu çevresi için güvenilir bir liman hâline getirmiştir. 

Dolayısıyla katılımcının Tanrı tasavvurunda ve benlik algısında iki yönlü bir güven teması ortaya 

çıkmaktadır: Allah tarafından güvende hisseden bir benlik ve başkalarına güven veren bir özne. Bu çift 

yönlü güven deneyimi, İlahi İsimler Teorisi bağlamında değerlendirildiğinde, Kerîm isminin sağlıklı 

yansıması olan cömertlik ile Hâdî isminin sağlıklı yansıması olan rehberliğin bir araya gelerek, Mü’min 

isminin (güven veren ve güven içinde tutan) tecellisine zemin hazırladığı söylenebilir. Başka bir deyişle, 

Kerim ve Hadi isimlerinin aktif (etken) yönlerinin bir araya gelmelerinin, Mümin isminin tecelli etmesine 

yol açtığı söylenebilir. Bu durum, İlahi İsimler Teorisi’nin 'İlahi isimler irtibatlı ve iç içedir' ve 'Her ismin 

aktif ve pasif yönleri vardır' kaidelerine de doğrudan göndermede bulunmaktadır  

Zira teoriye göre bir İlahi ismin tecellisi, başka bir İlahi ismin varlığını gerektirebilir, onu 

dengeleyebilir ya da onun ortaya çıkmasına imkân hazırlayabilir. Bu da İlahi hikmetin insan psikolojisindeki 



110 
 

ince tecellilerinden biridir. Çünkü insan, İlahi isimlerin kendi içindeki dengesiyle olgunlaşır ve kemale 

ulaşır. 

Kerim sağlıklı yansıması (Cömertlik) + Hadi sağlıklı yansıması (Rehberlik): Güven (Mümin İsmi Sağlıklı 

Yansıması)  

 

Kavi İsmi 

Sözlükte “güçlü olmak, gücü yetmek, bir işi gerçekleştirmek için aklen ve bedenen yeterli olmak” 

anlamındaki kuvvet kökünden sıfat olup Allah’a nisbet edildiğinde “her şeye gücü yeten” mânasına 

gelmektedir (Topaloğlu 2022: 25, 68). Allah her türlü yorgunluktan, kusur ve füturdan, durgunluktan ve 

gevşeklikten münezzehtir. Zeccâc ve Bahaüddinzade’ye göre Kavî ismi, Kâdir isminden daha mübâlağalı 

bir manaya sahiptir. Zeccac bu farkı şu şekilde anlatmıştır; “Kavi, bir şeyi yapabilecek tam kudrete sahip 

olan kimsedir. ‘O bunu taşıyabilir’ diyorsunuz. Ama eğer ona bir niteliği eklerseniz, ‘O bunu taşıyabilecek 

kadar güçlüdür’ diyorsunuz” (Zeccac 1986: 54). 

Katılımcı, Allah’ı cömertlikte sınır tanımayan (Kerîm) ve doğru yola iletme konusunda olağanüstü 

bir güce sahip olan (Hâdî) bir varlık olarak tasavvur etmiştir. Katılımcı, aynı zamanda kendisini genel 

anlamda güçlü bir birey olarak tanımlamıştır. Bu güç algısı, hem başkalarına bir dayanak olma arzusunda 

hem de bu gücü doğru ve yapıcı bir şekilde kullanma isteğinde kendini göstermektedir. Söz konusu güç 

algısı, özellikle haksızlık yaşadığı bir dönemde belirginleşmiştir. Bu süreçte katılımcı depresyona girmiş ve 

derin bir acizlik hissi yaşamıştır. Ancak insanlara yardım etme arzusu ve başkalarına Allah’ın yolunu 

gösterme isteği, onu bu acizlik duygusundan çıkararak yeniden güç kazanmasına vesile olmuştur. 

Bu durum, Kerîm ve Hâdî isimlerinin aktif (etken) yönlerinin birleşerek, katılımcının Tanrı 

tasavvurunda ve benlik algısında Kavî isminin (güçlü olan) tecelli etmesine zemin hazırlamış olabilir. Bu 

durum, İlahi İsimler Teorisi’nin 'İlahi isimler irtibatlı ve iç içedir' ve 'Her ismin aktif ve pasif yönleri vardır' 

kaidelerine de doğrudan göndermede bulunmaktadır. 

Ayrıca katılımcının, Allah’ın kudretini ve olağanüstü gücünü övgüyle anarken aynı zamanda 

kendisini de öven ifadelerle güçlü bir birey olarak tanımlaması, Kerîm isminin “şerefli ve değerli kılma” 

yönüyle Kavî isminin “dayanıklı ve güçlü olma” yönünün iç içe geçtiğini göstermektedir. 

Zira İlahi İsimler Teorisi’ne göre bir ismin tecellisi, başka bir ismin varlığıyla mümkün olabilir; onu 

tamamlayabilir, dengeleyebilir ya da onun ortaya çıkmasına zemin hazırlayabilir. Bu, İlahi hikmetin insan 

psikolojisindeki ince ve bütünleyici yansımalarından biridir. Çünkü insan, İlahi isimlerin dengeli 

birlikteliğiyle olgunlaşır ve kemale ulaşır. 



111 
 

Kerim sağlıklı yansıması (Cömertlik ve Şerefli Olmak) + Hadi sağlıklı yansıması (Doğru Yolu Göstermek): 

Dayanıklık ve Güç (Kavi sağlıklı yansıması)  

 

Tanrı Tasavvuru Benlik Algısı 

“Allah, sorunları çözebilecek olağanüstü bir 

güçtür. Bu yüzden içimdeki bu his beni yatıştırıyor; 

sorunların çözüleceğine dair bir güven duyuyorum. 

Allah her şeye kadirdir, dünyada her şey aslında 

çok basittir. Çok küçükken dua ederdim, çünkü 

annemle babam arasında bazı sorunlar vardı. O 

zamanlar sık sık dua ediyordum. Elhamdülillah, bu 

benim için çok güzel bir şeydi; hayatımdaki birçok 

sorundan korunmamı sağladı. Allah’ın çok güçlü 

olduğunu derinden hissediyorum” 

“Kendimi güçlü biri olarak görüyorum. Dışarıdan 

boyun eğmiş biri gibi görünebilirim ama aslında 

içimde büyük bir güç var—şiddetsiz bir güç. 

Olaylar sırasında dayanıklıyımdır, ama olay 

geçtikten sonra içsel olarak çöktüğüm olur. Yine de 

genelde kolay pes eden biri değilim. Ne istediğimi 

bilirim ve onu elde edebilirim; ama bunu 

düşünerek, konuşarak yapmayı tercih ederim. 

Çünkü hiçbir şeyi alt üst etmek, kırıp dökmek 

istemem” 

Tablo 23. Hadi ile Kerim İsimlerinin 3.Katılımcının Tanrı Tasavvurunda ve Benlik Algısında Arasındaki Etkileşim (Kavi İsmi) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



112 
 

 

Özet; 

İsim Yansıma 

Şekli 

Tanrı 

Tasavvuru ile 

Benlik Algısı 

Açıklama Ortaya 

Çıkan 

İsim 

 

 

1.Kerim İsmi 

 

Sağlıklı 

 

Uyumlu 

Katılımcı Tanrı’yı cömert ve şerefli biri 

olarak tasavvur ettiği gibi; kendisini de 

cömert ve şerefli biri olarak algılamıştır. 

Hay 

Muhyi 

 

 

Patolojik 

 

 

Uyumsuz 

Katılımcı Tanrı’yı bazı durumlarda hak 

sahiplerinin korunmadığı ve haksızlıkların 

yaşandığı durumlarda adaletini 

anlayamadığı biri olarak tasavvur ederken; 

kendisini herkesi memnun etmek isteyen biri 

olarak algılamıştır. 

 

 

 

2.Hadi İsmi 

 

Sağlıklı 

 

Uyumlu 

Katılımcı Tanrı’yı doğru yolu gösteren biri 

olarak tasavvur ettiği gibi; kendisini de 

başkalarına rehberlik eden biri olarak 

algılamıştır. 

Hay  

Muhyi 

 

Patolojik 

 

Uyumsuz 

Katılımcı Tanrı’yı rahmetiyle yol göstergeci 

olarak tasavvur ederken; kendisini eskiden 

aşırı müdahaleci bir anne olarak algılamıştır. 

 

Rakip 

 

Kerim ile 

Hadi İsimleri 

 

Kerim isminin sağlıklı yansıması (Cömertlik) + Hadi isminin sağlıklı 

yansıması (Rehberlik): Güven (Mümin İsminin Sağlıklı Yansıması)  

Mümin 

Kerim isminin sağlıklı yansıması (Cömertlik ve Şerefli Olmak) + Hadi 

isminin sağlıklı yansıması (Doğru Yolu Göstermek): Dayanıklık ve Güç 

(Kavi isminin sağlıklı yansıması)  

 

Kavi 

Tablo 24. Özet (3.Katılımcı) 



113 
 

4. Dördüncü Katılımcı’nın (4.K) Analizi 

4.1 Latif ismi 

a. Latif İsminin Genel Anlam Çerçevesi  

Latîf kelimesi “nazik ve yumuşak davranan, yumuşaklıkla muamele eden” demektir. Latîf Allah’ın 

isimlerinden biri olarak “fiillerini rıfk ile gerçekleştiren, kullarına iyilik ve merhamet eden, yaratılmışların 

ihtiyacını en ince noktasına kadar bilip sezilmez yollarla karşılayan, zâtı duyularla algılanamayan, en gizli 

ve ince hususları dahi bilen” anlamlarına gelmektedir (Topaloğlu 2003: 27, 108). Aynı zamanda Latif, 

kullarına bilmedikleri yerden lütfeden ve ummadıkları yerden menfaatlerini hazırlayandır (Fahreddin er-

Râzî 1323/1906: 185). Latif, akılların ve hayallerin ötesinde dar ve uzak kapılardan fayda ve menfaatleri 

uluşturan, şeyleri zıtları suretinde gizleyendir (Zerruk 2007: 79). Dolayısıyla Latif ismi, yumuşak ve nazik 

olan, yumuşak davranan, ince olan, ayrıntılı ve ince işlerin bütün inceliklerini bilen ve yapan, bilinmedik ve 

beklenmedik yerlerden ihsanda bulunan ve zorluğu kolaylaştıran, hayır elde edilip şer defedilecek şeyleri 

kolaylaştıran ve hazırlayan, rahmetini gizli yollarla ve uzak kapılardan ulaştıran anlamlarını içermektedir.  

  

b. Latif İsminin Bazı Psikolojik Yansımaları 

Tablo 25. Latif İsminin Temel Anlamlarının Sağlıklı ve Patolojik Düzeydeki Psikolojik Yansımaları 

 

Sağlıklı Psikolojik Yansımlar  

 İçsel incelik ve anlayış: Kişi, başkalarının duygu ve ihtiyaçlarını derin bir sezgiyle fark eder ve 

bunlara şefkatle yanıt verebilir. Dolayısıyla,   

 Duygusal zarafet ve incelikli ifade: Kişi duygularını kırmadan, yumuşak bir dille ifade eder; 

empati yeteneği gelişmiştir.  

Latif Sağlıklı Patolojik 

Yumuşak ve ince İçsel incelik Aşırı hassasiyet 

Lütufkârlık İncelikli iyilik yapma Aşırı fedakârlık 

Gizliden destek olma Görünmeyen yardımlarda 

bulunma 

Doğrudan iletişimde zorluk 



114 
 

 İncelikli merhamet ve yardım etme arzusu: Yardımseverlik, başkasının onurunu zedelemeden 

yardım etme eğilimi. Kişi, yardım ederken büyük gösterişler yerine sessiz, sade ama etkili 

yöntemler tercih eder.  

 Nezaket ve zarafet: Latif isminin en belirgin yansıması, bireyde incelik, nezaket ve zarafet 

geliştirmesidir. Bu kişiler, başkalarına karşı nazik, kibar ve anlayışlı olmayı benimserler.   

 Derin sezgi ve ruhsal hassasiyet: Latif isminin tecellisine mazhar olan kişi, başkalarının duygusal 

hallerine karşı daha ince ruhlu ve hassas olabilir. Bu kişi, manevi derinlik, sezgi gücü, olayların 

arkasındaki anlamı hissetme kabiliyeti olur.   

 İncelikli düşünme: kişi ince düşünceli olur ve küçük şeylerde büyük anlamlar bulabilir.  

 Yumuşak davranışlar: kişi, kırmadan, incitmeden iletişim kurar; sözleri ve eylemleri başkalarına 

huzur verir.  

 İnce gözlem ve derin anlayış: Karmaşık durumları ve duyguları yüzeysel değil, derinlikli ve çok 

boyutlu algılar. 

 Duygusal zekâ ve sabır: kişi, duygusal zekâsı daha yüksek olur ve zor durumlarda sabırla 

yaklaşabilir.  

 Detaylara odaklanma ve derinlemesine anlama: Latif isminin "en ince ayrıntıyı bilen" anlamı, 

sağlıklı düzeyde bireyde analitik düşünme ve detaylara dikkat etme yeteneğini geliştirir. Yüzeydeki 

görünüşün ötesine geçerek olayları ve insanları daha derinlemesine anlama çabası içinde olabilir. 

Bu, daha geniş bir perspektiften bakabilme yeteneği geliştirebilir ve daha bilgece kararlar almasını 

sağlayabilir. Bu, problem çözme ve ilişkilerde daha nitelikli çıkarımlar yapmasına yardımcı olur.  

 Öz farkındalık: kişi, kendi duygularını ve düşüncelerini daha ince bir şekilde algılar. Bu da öz 

farkındalığı artırır ve kişinin kendini daha iyi tanımasına, duygularını sağlıklı bir şekilde 

yönetmesine yardımcı olur.  

 İçgörü: Latif’in incelikle ilişkilendirilen doğası, psikolojik iç görüyü artırabilir.  

 Manevi bilinç ve derinlik: Latif ismi, görünenin ötesindeki ince manevi hakikatleri, ilahi 

hikmetleri ve güzellikleri fark etmeye yönlendirir. Kişi olayların ve varlıkların sadece zahiri (dış) 

yüzüne değil, batıni (iç) anlamlarına da bakmaya başlar, manevi dünyası zenginleşir ve manevi 

büyüme arayışını güçlendirir.  

 Estetik duyarlılık: "İncelik" ve "güzellik" anlamları, kişide estetik duyarlılığın gelişmesine yol 

açabilir. Sanata, doğaya ve güzelliğe karşı daha derin bir takdir hissi geliştirebilir, estetik zevklerin 

gelişmesine ve yaratıcı yönlerin ortaya çıkmasına katkıda bulunabilir.  

 İçsel dinginlik: Her şeyin Allah'ın lütfu olduğunu ve O'nun her türlü inceliği bildiğini idrak etmek, 

kişide derin bir teslimiyet ve içsel dinginlik hali oluşturur. Bu, kişinin bilinmezlikler karşısında bile 

içsel bir sakinlik sağlayabilir.  



115 
 

 Görünmeyen yardımları algılama: Allah'ın en ince lütuflarını, küçük iyilikleri, beklenmedik 

güzellikleri fark etme yeteneği gelişir. Hayatta bazı şeylerin fark edilmeyen bir ilahi destekle 

kolaylaştığını hisseder. Bu da sürekli bir şükür ve minnet duygusunu besler.  

 İyimserlik ve pozitif bakış açısı: Allah'ın umulmadık yerlerden rızıklandırdığına ve iyilikler ihsan 

ettiğine inanmak, kişide yaşamın zorlukları karşısında bile bir umut ve iyimserlik duygusu yaratır. 

Bu da stres ve kaygıyla başa çıkmada yardımcı olabilir  

 Lütuf ve ihsan sahibi olma: Allah'ın kullarına lütufkâr olması gibi, bu ismin bilincinde olan kişiler 

de çevrelerine karşı cömert, yardımsever ve lütufkâr olmaya eğilimlidirler. Karşılık beklemeden 

iyilik yapma, başkalarının ihtiyaçlarını görme ve giderme arayışı içinde olabilirler.  

 Hoşgörü ve affedicilik: Lütuf ve ihsan anlamı, kişinin hoşgörülü ve affedici olmasına katkıda 

bulunur. Hatalara karşı daha anlayışlı olabilir.  

 

Patolojik Psikolojik Yansımalar 

 Aşırı hassasiyet ve kırılganlık: Sağlıklı incelik, patolojik düzeyde aşırı hassasiyet ve kırılganlığa 

dönüşebilir. Kişi, en küçük eleştiriden veya olumsuzluktan dahi derinden etkilenebilir, sürekli 

alınma eğilimi gösterebilir, eleştirilere tahammül edemeyebilir ve sürekli incinmiş hissedebilir. Bu 

durum, sürekli bir mağduriyet hissi, ilişkilerde çatışmaya, sosyal fobi, anksiyete veya depresyon 

gibi sorunlara yol açabilir.  

 Aşırı detaycılık ve takıntı: "En ince ayrıntıları bilme" algısı, aşırı detaycılığa, mükemmeliyetçiliğe 

ve takıntılı davranışlara neden olabilir. Kişi, gereksiz detaylara takılıp kalabilir, işlerini bitirmekte 

zorlanabilir ve bu durum işlevselliğini olumsuz etkileyebilir.  

 Yargılama: Kişi, başkalarının en ince niyetlerini, gizli kusurlarını sürekli analiz etme ve bunlara 

göre sertçe yargılama eğilimi gelişebilir. Bu, insan ilişkilerini zedeler ve kişiyi yalnızlaştırabilir.  

 Pasif direniş, çekingenlik ve doğrudan iletişimde zorluk: Latif’in ince yapısı, bireylerin 

doğrudan veya iddialı olmalarını zorlaştırabilir. Latif isminin "yumuşaklık" ve "incelik" anlamları, 

bazen pasifliğe, çekingenliğe ve kaçınmacı davranışlara evrilebilir. Naziklik vurgusu, çatışmalardan 

kaçınma eğilimine yol açabilir. Bu durum, bireylerin gerekli yüzleşmelerden kaçınmasına neden 

olabilir. Kişi, çatışmalardan kaçınmak adına kendini ifade etmekten çekinebilir, haklarını 

savunamayabilir veya kendi ihtiyaçlarını geri plana atabilir.  

 Sınır koyamama: Başkalarını incitmekten korktuğu için duygularını bastırabilir, pasifleşebilir ve 

edilgen bir konumda kalabilir.  

 İçte biriktirme: Açık iletişimden kaçınma ama içinde kırılmaları gizlice biriktirebilir.  



116 
 

 Duygusal tükenmişlik: incelik ve nazikliğe aşırı odaklanmadan kişi, başkalarının duygularına o 

kadar çok önem verebilir ki kendi ihtiyaçlarını ihmal edebilir veya duygusal olarak yorgunluk ve 

tükenmişlik hissedebilir  

 Tembellik ve sorumluluktan kaçınma: Her şeyin Allah'ın lütfu olduğuna aşırı vurgu yapmak, 

kişinin kendi çaba ve sorumluluklarını göz ardı etmesine, yanlış bir tevekkül anlayışı gelişmesine 

ve pasif bir bekleyiş içine girmesine neden olabilir.  

 Bağımlılık ve beklenticilik: Lütuf ve ihsan kavramının yanlış anlaşılması, kişinin sürekli olarak 

başkalarından veya ilahi güçten kurtarıcı bir lütuf beklemesine ve sorunları çözmek yerine dışarıdan 

bir müdahale beklemesine yol açabilir. Bu durum, bağımlılık eğilimini artırabilir ve kişisel 

gelişimini engelleyebilir.  

 Kararsızlık: İncelik ve detaylara dikkat, bazen aşırı düşünmeye dönüşebilir. Kişi, her şeyi en ince 

ayrıntısına kadar değerlendirmek isterken karar vermekte zorlanabilir.  

 Manipülatif davranışlar: “İnce yollarla hallederim” diye kişi, kendi "incelik" ve "zarafet" algısını 

kullanarak başkalarını duygusal olarak manipüle etmeye ve dolaylı yollardan hedeflerine 

ulaşmak yönelebilir. Mağdur rolü oynama, pasif-agresif davranışlar sergileme veya sürekli 

başkalarının onayını arama gibi eğilimler görülebilir.  

  

d. Latif İsminin Katılımcının Tanrı Tasavvur ve Benlik Algısı Üzerindeki Etkisi 

Sağlıklı Yansımalar  

Katılımcının Tanrı tasavvurunda ve benlik algısında Latif isminin tecellileri görülmektedir. 

Katılımcı Allah’ı Rahman ve Rahim, Latif, dost, yakın, konuşulabilen, yakın olduğu kişiye bereket veren, 

anne ve babadan daha merhametli olan, kuluna asla kıymayan, kul fark etmese bile yakınlığını ve 

merhametini gösteren, kuluna en iyisini seçebilen ve takdir eden, insan ne kadar günah işlese de bağışlayıcı 

ve merhametli olan, beklenmedik lütfunu evlilik yoluyla bahşeden, hatta Gazze’deki olaylarda bile 

merhametli biri olarak tasavvur etmektedir.  

Aynı zamanda katılımcı kendisini yardımcı, sakin, iyilik yapmayı seven, sosyal ortamlarda dikkat 

çeken, neşeli, spontane ve insanlara açık olan, Allah’ın Rahman olduğu gibi kendisi de başkalarına ihsan 

etmeye çalışan, eski hatalarından utanan ancak Allah’ın affedeceğine güvenen ve O’na sığınan, evlendikten 

sonra Allah’ın lütfunu keşfeden biri olarak algılamaktadır.  

Katılımcının tasavvur ve algısında Latif isminin “iyilik yapan ve merhamet eden, bilinmedik ve 

beklenmedik yerlerden lütfeden” anlamları belirgindir. Bu algılar, lütuf ve ihsan sahibi olma, affedicilik ve 

merhamet, görünmeyen yardımları algılama, iyimserlik ve pozitif bakış, içsel dinginlik gibi yansımalara da 



117 
 

işaret etmektedir. Bu yansımaların, Latif isminin sağlıklı düzeydeki psikolojik yansımaları arasında yer 

aldığı söylenebilir. Burada katılımcının Tanrı tasavvurunun benlik algısıyla uyumlu olduğu görülmektedir. 

Tablo 26. Latif İsminin 4.Katılmcının Tanrı Tasavvurunda ve Benlik Algısında Sağlıklı Yansımaları (Uyumluluk)  

 

 Latif ile Afüv İsimleri Arasındaki Etkileşim 

Katılımcının, Allah’ı merhametli ve affeden; kendisini de Allah’ın affedeceğine güvenen, özellikle 

geçmişteki hataları konusunda O’na tövbe eden ve insanlara merhamet eden biri olarak tanımlaması, 

Rahman ve Afüv isimlerinin tecellilerine de işaret etmektedir. Ayrıca, İlahi isimler teorisine göre her ilahi 

ismin Rahman isminden bir payı vardır ve tüm isimler Rahman isminin altında yer alır. Dolayısıyla Latif ve 

Afüv isimlerinin Rahman isminin altında yer aldığı düşünülebilir. Latif ve Afüv isimlerinin bu şeklide 

birlikte tecelli etmesi, İlah isimler teorisinin “ilahi isimler birbiriyle irtibatlı ve iç içedir” kaidesinin bir 

göstergesidir. 

Tanrı Tasavvuru Benlik Algısı Yansıma 

“Allah Rahman ve Rahimdir. Bazen onu yakın bir dost gibi 

hissediyorum. Sanki onunla normal bir şekilde konuşabiliyorum. 

Bu his en sık karşılaştığım şey. Yani onu hep yakın ve Latif 

(şefkatli) hissediyorum.” 

 

“Annem-babam bana ne kadar şefkatliyse, Allah'ın daha 

merhametli olduğunu biliyorum. Ben her zaman Allah’ın 

merhametiyle annem ve babamın merhameti arasında bir bağ 

kurarım. Annem ve babam, ne yaparsam yapayım, asla, asla bana 

kıyamazlar. Bu yüzden hep şöyle hissederim: Allah’ın bana olan 

merhameti, anne ve babamdan bile daha fazla. Eski hatalarımı 

affettiğinden eminim”  

 

“Evlilik sonrası Allah’ın rahmetini hissettim. Geçmişe baktığımda, 

fark etmediğim anlarda bile O’nun yanımda olduğunu anlıyorum.” 

 

“İbadetlerim az olsa da, Allah’a hep yakın hissediyorum. Dürüst 

olmak gerekirse, sanki karşımda biri varmış gibi O’nunla 

konuşabiliyorum. Ama ibadetler konusunda çok eksiğim.”  

  

“Genel olarak, Allah'a yakın olduğumda hayatımda bir bereket 

hissediyorum. Ama ibadetlerimi aksattığımda, her şey 

karmaşıklaşıyor. Sabah namazını kaçırınca, gün boyu huzursuz 

oluyorum. Allah'la ilişkim sağlam olduğunda ise zihnim 

berraklaşıyor.” 

Duygusal, insanlara iyilik yapmayı 

seven biriyim. İnsanlara yardım 

etmeyi severim. İnsanlara yardım 

etmek bana iyi geliyor.”  

  

“Şahsen en emin olduğum özelliğim 

sakinliğim” 

 

“Belki merhamet konusunda 

benzerlik vardır. Allah "Rahman" 

olduğu gibi ben de insanlara yardım 

etmeye çalışıyorum.”  

  

“Neşeli ve insanlara açık biriyim. 

Allah'a inancım tam. Kaderime 

razıyım.”  

  

“Sosyal ortamlarda varlığımla dikkat 

çektiğimi düşünüyorum”  

  

 

Lütuf ve 

ihsan sahibi 

olma  
 

 

Dinginlik 
 

 

 

Affedicilik 
ve merhamet 

 

 
İyimserlik ve 

pozitif bakış 

 

 
 

 

Görünmeyen 
yardımları 

algılama,  



118 
 

 

Patolojik Yansımalar  

Katılımcının benlik algısında patolojik düzeyde yansımalar da bulunmaktadır. Katılımcı evlilik 

öncesi kendisini kolay etkilenen, duygusal ve zayıf, çok hassas ve ufacık bir sözden bile üzülebilen, zayıf 

karakteri nedeniyle hatalar yapan, kendini savunamayan, az direnebilen, her şeye odaklanan ancak bir 

sorunla karşılaştığında başka hiçbir şeye odaklanamayan, hatalarını tekrarlayan, küçük sorunları bile 

çözemeyen, çok zayıf, üzgün, başarısız biri olarak algılamıştır.  

Evlilik sonrası ise katılımcı kendisini şu şekilde tanımlamıştır: Geçmişteki hatalarını unutmayan, 

kendisine güvenmeyen, hayal kurmaktan çekinen, geçmişinin geleceğini etkilemesinden korkan, 

olumsuzluklarını insanlara göstermeyen, bir sorun olduğunda geri çekilmeyi tercih eden, bildiği şeylere 

bağlı kalan, insanlarla iletişimi kısa ve yüzeysel olan, hayatında bir şey başaramadığını hisseden ancak yine 

de Allah'a tevekkül eden ve sebeplere sarılan, kendisine olumsuz bakan ve nadiren olumlu düşünen, kendini 

eleştiren, yetersiz ve güçsüz gören, bir şeyi değiştiremeyeceğini düşünen, anne olarak başarısız hisseden, 

eğitimli ve kültürlü kadınların anneliğe ondan daha layık olduğunu düşünen, çocuklarının terbiyesini 

Allah’a havale eden, hakkındaki düşüncelerini dışardan alan, güzel hissetmeyen, olumsuzluklara odaklanan, 

insanların değerlendirmelerinden çok etkilenen, insanlar onu güzel görse bile kendi eksiklerine odaklanan, 

bazı şeylere bağlı kalmakta zorlanan, Allah’ın Latif olmasından dolayı tembel ve hareketsiz, zamanını boşa 

harcayan, düzenli bir programı olmayan, gergin, aynı döngüde sıkışan, stresini atmak için sosyalleşen biri 

olarak tanımlamaktadır.  

Bu algılar, aşırı hassasiyet ve kırgınlık, aşırı detaycılık ve takıntı, pasif direnç ve çekingenlik, içte 

biriktirme, yargılama, mükemmeliyetçilik ve suçluluk duygusu, duygusal tükenmişlik, tembellik, 

bağımlılık, sorumluluktan kaçınma, kararsızlık gibi yansımalara işaret etmektedir. Bu yansımaların, Latif 

isminin patolojik düzeydeki yansımaları arsında yer aldığı söylenebilir. Burada katılımcının Tanrı 

tasavvurunun benlik algısıyla uyumsuz olduğu görülebilmektedir.  

 



119 
 

Tanrı 

Tasavvuru 

Benlik Algısı Ebeveyn 

Algısı 

Yansıma 

Allah 

hakkındaki 

düşüncelerim 

hep olumlu, 

kendim 

hakkındakiler 

ise 

çoğunlukla 

olumsuz 

“Eskiden çok hassastım. Bir laf bile üzüyordu beni. Hatta çevremdekiler 

şakacı olduğum için taş kalpli sanıyorlardı ve bana laf atıyorlardı. Çok 

üzülüyordum. Ama artık onları dinlemiyorum. Şimdi daha iyiyim.”  

  

“Eskiden her şey dağılıyordu. Yaptığım hataların çoğu zayıf karakterliydim. 

Kendimi savunamıyordum. Bir şey dayatıldığında direnmiyordum. Şimdi ise 

bazı durumlarda kendimi cesur hissediyorum” 

 

“Eskiden her şeye odaklanıyordum. Bir sorunla karşılaştığımda başka hiçbir 

şeye odaklanamıyordum. Şimdi eskisinden daha iyiyim”  

  

“Eskiden hep aynı hataları yapardım. En ufak sorunlar bile çözülemiyordum. 

Her şey kötüydü. Zayıf, üzgün, başarısız. Evlilik, hayatımı değiştirdi.”  

 

“Allah'ın bana karşı ne kadar şefkatli olduğunu düşündükçe, bazen 

tembelleşiyorum. Sanki bu lütuf beni hareketsiz bırakıyor”  

  

“Ben genelde çabuk etkileniyorum. Bazı şeylere bağlı kalmakta 

zorlanıyorum”    

  

“Kendime bakışım. Genelde olumsuz. Kendim hakkında nadiren olumlu 

düşünüyorum. Kendimi hep eleştiriyorum. Kendimi yetersiz görüyorum. 

Zamanımı boşa harcıyorum. Kendimi güçsüz hissediyorum. Bir şeyi 

değiştiremeyeceğimi düşünüyorum. Geçmişteki hatalarım hep aklımda. 

Başarırsam yine bozulur diye korkuyorum. Hayal kurmaktan bile 

çekiniyorum.  Geçmişin geleceği etkilemesinden korkuyorum.”  

 

“Evde hep gerginim. Aynı döngüde sıkışmış gibiyim. Hayatımda bir boşluk 

var. Düzenli bir programım olsa her şey yoluna girerdi. Ama sosyal medyada 

vakit öldürüyorum. Yapmam gerekenleri yetiştiremeyince stres oluyorum. 

Stresimi atmak için sürekli dışarı çıkıyorum. Sosyalleşmek biraz rahatlatıyor 

beni.” 

  

“Bir sorun olduğunda geri çekilmeyi tercih ediyorum. Bildiğim şeylere bağlı 

kalıyorum. İnsanlarla iletişimim kısa ve yüzeysel.” 

  

“Hayatımda bir şey başaramadığımı hissediyorum. Bazen kendimi anne 

olarak başarısız buluyorum ve 'Allah'ım, neden bana beş çocuk verdin?' diye 

sorguluyorum. Diğer anneler gibi değilim, çocuklarımla ders bile 

çalışamıyorum. Başkalarının anne olmaya benden daha layık olduğunu 

düşünüyorum. Mesela, 35 yaşında çok kültürlü ve eğitimli bir tanıdığım var 

ama çocuğu yok. Aslında annelik yapmaya o benden daha layık. Ancak, 

'Allah'ın hikmeti var' diyorum. Artık Allah'a dua ediyorum ki, çocuklarımı 

“Babamla 

daha 

mesafeli bir 

ilişkim var, 

annemle ise 

biraz daha 

iyiyim. 

Annem sade 

ve mütevazı 

biridir; ne 

fazla ne 

eksik. 

Babam çok 

katı, her 

konuda sert. 

İlişkilerde 

sınırları 

zorlar ve 

beni hep 

korkuturdu” 

 

 

Aşırı hassasiyet 

 

 

 

Kırgınlık 

 

 

 

Aşırı detaycılık ve 

takıntı  

 

Duygusal 

tükenmişlik 

 

Tembellik 

 

 

Bağımlılık 

 

 

Pasif direnç ve 

yargılama 

 

 

 

Sorumluluktan 

kaçınma 

 

 

 

Çekingenlik 

 

 

 

Mükemmeliyetçilik 

ve suçluluk 

duygusu 

 

 

 

 

 

 

İçte biriktirme 



120 
 

Tablo 27. Latif İsminin 4.Katılmcının Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında Patolojik Yansımaları (Uyumsuzluk)  
 

 

 Latif ve Hafid/ Kâbız İsimleri Arasındaki Etkileşim 

Hafid, sözlükte “aşağıya indirmek, alçaltmak, küçültmek, değerini azaltmak” anlamına gelen hafd 

kökünden türemiş olup “aşağıya indiren, alçaltan, değerini azaltan” anlamına gelmektedir (Topaloğlu 1997: 

15,73). Yani Hafıd, derecesini manevi anlamda yukarıdan aşağıya düşürendir. Sahip olunan vaziyetin eksi 

yönde alçalmasını ve çoktan aza inmesini ifade eder. Böylece eldeki makam ve seviye düşer (Rex 2020: 

57). İbn Berrecan’a göre İzzet ve zillet nefislerde ve hâllerde gerçekleşir; alçaltma ve yükseltme ise makam 

ve mevkilerde meydana gelir (İbn Berrecan 2010: 213).  

Kâbız ise, sözlükte “almak, sıkıca tutmak, avucunda tutmak, yakalamak, daraltmak, sıkmak” 

manalarındaki kabz kökünden türemiş olup, Allah’a nispet edildiğinde “daraltan, sıkan” anlamında 

kullanılmaktadır. İnsanın iç sıkıntısı, stres, ıstırap ve huzursuzluk Kabız isminin hükümlerindendir 

(Topaloğlu 2001: 24,26; Tatlısı 2024: 72). 

Katılımcının kendisini yetersiz, pasif, suçlu, tembel, hareketsiz, kararsız, sorumsuz ve güçsüz gibi, 

ince yapılı karakterine atfedilen bazı niteliklerle tanımlaması; benlik algısının düşmesine (Hafîd) ve 

yaşamında sürekli bir içsel gerginlik deneyimlemesine (Kâbız) neden olmuştur. Katılımcı, bu içsel 

zorlanmalarla başa çıkabilmek için sosyal ortamlarda vakit geçirme ve internette oyalanma gibi kaçma ve 

oyalanma davranışlarına yönelmeyi tercih etmiştir (Bâsıt). Tabir caizse, Basıt isminin psikolojik yansıması 

katılımcının geliştirdiği bir savunma mekanizması haline gelmiştir. 

Bu bağlamda, Latîf isminin patolojik yansımalarının, Hafîd ve Kâbız isimlerinin baskın şekilde 

tecelli etmesine; buna karşılık Bâsıt isminin telafi edici bir yönle sürece dâhil olmasına zemin hazırladığı 

söylenebilir. Bu durum, İlahi isimler teorisinin “Bir ilahi isim başka bir ilahi ismin tecelli etmesine yol 

açabilir” ve “bir ilahi isim başka bir ilahi isimi içerebilir” kaidelerinin açık bir göstergesidir. 

O terbiye etsin, onlara öğretsin. Yani işimi Allah'a havale ediyor, O'na 

tevekkül ediyor ve sebeplere sarılıyorum.” 

  

“Kendim hakkındaki düşüncelerim genellikle dışarıdan geliyor. Kendimi 

nadiren güzel görüyorum ve hep olumsuzluklara odaklanıyorum. Daha önce 

birisi bana 'Sende tek güzel olan şey yüzün' demişti; o günden beri yüzüme 

bile bakamıyorum. Bazen insanlar güzel yanlarımı görseler de ben sadece 

eksiklerimi görüyorum. İnsanlara kötü yanımı da göstermiyorum. Yani 

olumsuzluklarımı kimseye belli etmiyorum” 



121 
 

 

4.2 Hadi İsmi 

a. Hadi İsminin Genel Anlam Çerçevesi:  

Hadi, “yol gösteren, rehberlik eden, hayır ve mutluluk veren hidayet yolunu gösteren, muvaffak 

kılan ve muradına erdiren” demektir. Hadi isminin insandaki tecellisi; kişinin Allah’ın gösterdiği hidayet 

yolunda bulunma gayretidir. Hidayet vesilesi olarak gönderilen Kur’an-ı Kerim ve peygamberin uyarılarını 

dikkate alır ve yaşantısında uygular. Hidayet üzere olan âlimler, salihler, Allah dostları ve hayırlı insanlarla 

beraber olmayı tercih eder. Kendisi de çevresindekilerin hidayetine, doğru yola girmelerine vesile olur. 

Hakka her zaman hürmet eder (İzgi 2023: 210; Tatlısı 2024: 250).  

  

b. Hadi İsminin Bazı Psikolojik Yansımaları 

Hadi ismi, "doğru yolu gösteren", "rehberlik eden", "hidayet veren" anlamlarına gelir. Bu ismin, 

taşıyan kişi üzerinde hem olumlu (sağlıklı) hem de olumsuz (patolojik) psikolojik yansımaları olabilir. Hadi 

isminin sağlıklı düzeydeki psikolojik yansımaları, genellikle kişinin kendisini bir rehber ya da yol gösterici 

olarak algılamasıyla ilişkilidir. Hadi isminin patolojik düzeydeki psikolojik yansımaları ise genellikle aşırı 

kontrolcü, dogmatik veya narsistik eğilimlerle ilişkilidir.  

Tablo 28. Hadi İsminin Temel Anlamının Sağlıklı ve Patolojik Düzeydeki Psikolojik Yansımaları 

 

 

Sağlıklı Psikolojik Yansımalar  

 İçsel rehberliğe açıklık: Kişi kendi iç sesine, vicdanına ve yüksek değerlere kulak verebilir. 

Anlamlı kararlar alma kapasitesi gelişmiştir. Kendi kararlarına ve sezgilerine güvenme 

eğilimindedirler.  

 Anlam arayışı ve yön bulma yetisi: Hayatın karmaşasında yönünü kaybetmeden değerlerine göre 

rota belirler. Belirsizlikte bile yolunu görebilir. Çünkü ilahi bir rehberin varlığına inanmak, bireyin 

yaşamına anlam ve amaç katar. Özellikle zor zamanlarda, bu inanç bireye destek sağlayarak kaygıyı 

azaltabilir ve dirençliliğini artırabilir.  

Hadi Sağlıklı Patolojik 

Rehber Yol gösterme Aşırı rehberlik olma ihtiyacı 



122 
 

 Rehberlik etme yeteneği: Başkalarına doğru yolu gösterebilecek bir bilgelik taşır. Zor durumda 

olanlara yol gösterici olabilir (terapist, öğretmen, danışman gibi).  

 Rehberlik alma açıklığı: Ego engeline takılmadan danışabilir, öğrenmeye açık kalabilir. Manevî 

rehberlere ya da ilhama kulak verebilir. Doğru yolu bulma ve gösterme motivasyonu, kişinin sürekli 

öğrenmeye ve kendini geliştirmeye açık olmasını teşvik edebilir. Bilgi edinme ve deneyim kazanma 

arzusu yüksek olabilir.  

 Karakter gücü: "rehberlik" rolü benimseyen kişinin kararlı, tutarlı ve cesur bir karakter yapısına 

sahip olmasını teşvik edebilir. Manevi bir misyon hissi, zorluklar karşısında sabırlı ve dayanıklı 

olma becerisini artırabilir.  

 Empati ve topluluk odaklılık: Başkalarının ihtiyaçlarını anlama ve onlara yön verme konusunda 

doğal bir eğilim geliştirebilirler. Doğru yolu gösterme arzusu, başkalarına yardım etme ve onların 

sorunlarına çözüm bulma konusunda bir motivasyon oluşturabilir. Bu kişiler, çevrelerindeki 

insanların ihtiyaçlarına karşı daha duyarlı olabilir ve empati yetenekleri gelişmiş olabilir.  

 Bağlantı ve güven: Hadi ismi, kişide manevi bir bağ, kendini korunmuş hissetme ve iç huzuru 

sağlayabilir; bireye kontrol edemediği durumlar karşısında güven ve teslimiyet hissi verebilir. Her 

şeyin bir plana göre ilerlediğine dair inanç, stresle başa çıkmayı kolaylaştırabilir.  

 Ahlaki ve davranışsal rehberlik: Bu isim, bireye etik bir pusula sunar. Doğru ile yanlışı ayırt etme 

konusunda rehberlik ederek, daha bilinçli ve sorumlu davranışlar sergilemesine katkıda bulunabilir.  

 Liderlik ve sorumluluk duygusu: Hadi ismi, kişide başkalarına faydalı olma, iyi örnek teşkil etme 

ve doğru yolu gösterme konusunda içsel bir sorumluluk bilinci uyandırabilir. Hadi ismini taşıyan 

kişiler, doğal bir liderlik eğilimi gösterebilirler. Topluluk içinde yön gösterici, problem çözücü ve 

karar alıcı roller üstlenmekten çekinmeyebilirler. Bu sorumluluk duygusu, onları daha disiplinli ve 

hedef odaklı olmaya iter.  

 Ruhsal büyüme ve ahlaki gelişim: Hadi ismi, doğruluk, adalet, bilgelik ve etik davranış gibi 

değerleri benimsemeye ve içselleştirmeye teşvik edebilir. İlahi rehberliğe güvenmek, bireyin 

zorlukları bir öğrenme fırsatı olarak görmesini sağlayabilir. Bu da ruhsal olgunluğa ve kişisel 

gelişime yol açabilir.  

 Hedef odaklılık: "Doğru yolu bulma/buldurma" anlamı, kişiyi hedeflerine odaklanmaya, 

kararlılığa ve hayatta bir yön belirlemeye motive edebilir.  

 Olumlu kimlik ve özgüven: İsmin anlamının ("yol gösterici, doğru yola ileten") bilincinde olmak, 

kişide güçlü bir kimlik duygusu ve özgüven geliştirebilir. Kendini değerli ve anlamlı hissetmesini 

sağlayabilir.  

 

 



123 
 

Patolojik Psikolojik Yansımalar  

 Otoriter eğilimi ve kontrolcü davranışlar: "Doğru yolu gösteren" olma arzusu, başkalarının 

hayatına aşırı müdahale etme ve onları kendi doğrularına göre yönlendirme eğilimine dönüşebilir; 

başkalarını yargılama veya "düzeltme" zorunluluğu hissedebilir; karşısındakinin içsel rehberliğini 

bastırır. Bu durum, ilişkilerde gerginlik ve çatışmalara yol açabilir.   

 Dogmatizm ve hoşgörüsüzlük: Kendi doğrularına aşırı bağlılık, farklı düşünce ve yaklaşımlara 

karşı hoşgörüsüzlüğe neden olabilir. "Ben bilirim" tavrı, eleştiriye kapalı olma ve başkalarını 

dinlememe gibi olumsuz özelliklere yol açabilir.  

 Narsistik eğilimler: Rehberlik rolünün abartılması, kişinin kendisini başkalarından üstün 

görmesine ve bir kurtarıcı edasıyla hareket etmesine neden olabilir. Bu durum, empati eksikliği ve 

başkalarının duygularını göz ardı etme gibi narsistik özelliklerin gelişimini tetikleyebilir.  

 Mükemmeliyetçilik ve eleştirellik: Kendinden ve başkalarından sürekli olarak "doğru" olanı 

yapmalarını beklemek, mükemmeliyetçiliğe ve hem kendine hem de başkalarına karşı aşırı eleştirel 

bir tutuma yol açabilir. Hatalar kabul etmekte zorlanıp kusursuzluk bekler. Bu da mutsuzluk ve 

tatminsizlikle sonuçlanabilir. Kişi, derin bir yetersizlik, suçluluk veya değersizlik duygusuna 

kapılabilir.  

 Doğruluğu tekeline alma: Sadece kendi yolunu doğru kabul eder, farklı görüşlere karşı 

tahammülsüz olur.  

 Tükenmişlik: "ilahi görev" algısı, kişinin anlam arayışını derinleştirebilir. Ancak bu görevin ağır 

bastığı durumlarda, tükenmişliğine yol açabilir.  

 Aşırı rehberlik etme ihtiyacı: Kendisini her zaman başkalarına doğru yolu göstermesi gereken kişi 

olarak görür. Kendi iç sesiyle bağlantı kuramaz, sürekli dışarıdan bir yönlendirme bekler. Zorla 

yönlendirmeye çalışabilir.  

 Pasiflik: Birey, her kararı ilahi rehberliğe bırakarak kendi sorumluluklarını ihmal edebilir. Bu, pasif 

bir tutuma ve işlevsellikte azalmaya neden olabilir.  

 Kararsızlık ve belirsizlik: İlahi rehberliğe aşırı güven, bireyin kendi muhakeme yeteneğini 

kullanmaktan kaçınmasına yol açabilir. Sürekli bir işaret beklemek, gerçekçi çözümler üretmeyi 

zorlaştırabilir  

 Kimlik çatışması: Hadi ismin taşıdığı dini beklentileriyle kişisel yaşam tarzı arasında çatışma 

yaşanabilir. Bireyin davranışları ismin taşıdığı dini değerlerle uyuşmazsa, içsel çatışma ve 

uyumsuzluk) yaşayabilir.  

 Dini güven kaybı: Eğer beklentilerle uyumlu sonuçlar alınamazsa (örneğin, yönlendirdiği kişilerin 

yanlış yola girmesi), bu durum kişide dinî inançlara karşı hayal kırıklığı veya şüphe uyandırabilir.  

 



124 
 

c. Hadi İsmin Katılımcının Tanrı Tasavvuru ve Benlik Algısı Üzerindeki Etkisi 

Sağlıklı Yansımalar 

Tanrı Tasavvuru Benlik Algısı Yansıma 

“Hayatımın her detayında Allah’ın varlığını 

hissediyorum. Biz Allah'ın kullarıyız. Hayatım O'na 

bağlı, boşlukta sürüklenmiyorum. Ne yapacağımı 

şaşırmış, amaçsız bir halde değilim. "Neden yaratıldım, 

nereye gidiyorum?" diyebiliyorum. Ne kadar hata yapsak, 

günaha girsek, eksik kalsak da dönülecek bir liman var. 

Dünya daraldığında intiharı falan düşünmüyorum. Çünkü 

Allah'la aramızda kopmayan bir bağ var. O, bizi her 

beladan çıkarmaya yardım ediyor. Çıkamazsak bile sabır 

ve rıza imdadımıza yetişiyor.” 

  

“Bazen geçmişte yaşadığım bazı olayları sorguluyorum. 

Sebebini bulamasam da “bu olay bir ders içindi" ya da 

"Allah’ın hikmeti" diyorum. Anlamasam bile inanıyorum 

ki her şeyde bir hayır var.” 

  

“Mesela Gazze'de olanlar beni çok sarstı. "Allah neden 

buna izin veriyor?" diye sorgulamıştım. Ama sonra 

düşündüm: Tarihte daha kötü olaylar oldu. Allah'ın 

adaleti er veya geç tecelli edecek. Yani, daha önce "Bu 

insanlar neden bu kadar acı çekiyor?" diye üzülüyordum. 

Sonra şehitlerin ölüm anında acı hissetmediklerini 

öğrenince rahatladım. Allah'ın rahmetine güveniyorum.”  

 

“Bazen bir duada çok ısrarcı oluyorum, ama kabul 

edilmeyince, "Bu benim için daha hayırlıdır" diyorum. 

Ancak bazen bunu anlamakta zorlanıyorum. Sonra 

Allah'ın her şeyi en iyi şekilde seçtiğini hatırlıyorum. 

Olaylar O’nun planladığı gibi ilerliyor. Yine de bazen bir 

adaletsizlik gördüğümde "Allah nerede?" diye 

sorguladığım oluyor. Sonra düşünüyorum: Evren belirli 

bir düzende işliyor. Her zalim bir gün cezasını bulacak. 

Bazen sadece razı göstermek gerekiyor. Her şeyi anlamak 

zorunda değiliz. Bir yandan hayal kırıklığı hissetsem de 

sonra kendimi, "Bu Allah'ın bana seçtiği en hayırlısı" diye 

ikna ediyorum. Olan biteni kabulleniyorum. Olumsuz 

düşüncelere izin vermemeye çalışıyorum.” 

Evlilik Öncesi Dönem: 

 

“Evlilik öncesinde Allah’la aramda bir bağı yoktu, 

uzaktım. Ancak hayatımdaki dönüm noktalarından 

biri evliliğim oldu çünkü eşim dindardı, ben ise tam 

tersiydim. Onun sayesinde dine ısındım. Evliliğimizin 

başlangıcında eşim çok katıydı, adeta beni boğuyordu. 

Şükür atlattık bunu da.” 

  

“Evlilik öncesi hayata küskündüm. "Allah nerede?" 

diye sorguluyordum. Hatta küçükken intiharı bile 

düşündüm. 

O dönem karmaşık bir zihin halim vardı. Öfke 

patlamalarım olurdu ama içime atardım.” 

 

 

Evlilik Sonrası Dönem:  

 

“Evlilik sonrası artık net bir bakışım oldu. Allah’ın 

varlığını ve hikmetini anladım. "Neden yaratıldık?", 

"Neden hesap vereceğiz?" gibi soruların cevaplarını 

buldum. Kabullendim. Dünya kâfir için cennet, 

mümin için imtihandır. Ama çocukken daha çok isyan 

ederdim.”  

   

“Allah'a yakın olmam bana anlam katıyor. Çocuklar 

soru sorduğunda onlara dini konuları anlatıyorum. Bu 

özellikle ruh halimi olumlu etkiliyor. Çocuklarıma 

dini bir şeyler öğrettiğimde kendimi başarılı 

hissediyorum. Zaten hayatıma anlam katan şey yeni 

şeyler öğrenmek ve öğretmek. Ama rutin bir gün 

geçirdiğimde hiçbir şey yapmamış gibi hissediyorum. 

Öğrenmeyi ve öğretmeyi seven, hırslı ama aynı 

zamanda tembel biriyim. Toplumu değiştirmek için 

bir katkım olsun isterdim”  

 

 

Rehberlik 

alma 
açıklığı  

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

Anlam 

arayışı ve 
yön bulma  

 

 

 
 

Bağlantı ve 

güven  
 

 

Sorumluluk 
duygusu 

 

Kişisel 

gelişim ve 
büyüme 

Tablo 29. Hadi İsminin 4.Katılmcının Tanrı tasavvurunda ve Benlik Algısında Sağlıklı Yansımaları (Uyumluluk)  

 



125 
 

Katılımcının Allah tasavvurunda ve benlik algısında Hadi isminin tecellileri görülmektedir. 

Katılımcı Allah’ı hidayet veren ve kurtaran, çok hata yapılsa, günaha girilse veya eksik kalınsa bile 

dönülecek liman, hiçbir şekilde bağlılığı koparılmayan, kullarının her beladan çıkmalarına yardım eden, 

yaptığı her şeyde hikmet ve hayır olan, dünyayı bir imtihan yeri kılan, varlığını her detayda hissettiren ve 

insanların yaratılmalarının ve hesap vermelerinin gayesini öğreten biri olarak tasavvur etmektedir. 

 Katılımcı, hayatındaki önemli bir dönüm noktasının dindar bir adamla evlenmek olduğunu 

belirtmiştir. Bu nokta, Allah’ın ona hidayet vermesinde temel bir rol oynamıştır. Bu nedenle, katılımcının 

kendisi hakkındaki tanımlamaları iki döneme ayırılmıştır: evlilik öncesi (hidayete ulaşmadan önce) ve 

evlilik sonrası (hidayete ulaştıktan sonra). 

Evlilik Öncesi Dönem: Boşluk ve Sorgulama: Katılımcı kendisinin hidayete ermeden önceki halini 

şu şekilde tanımlamıştır: Evlilik öncesinde hayata küsmüş ve Allah’ın nerede olduğunu sorgulayan, öfke 

patlamaları yaşayan ancak bunları içine atan, çocukken isyankâr, daraldığında intihar etmeyi düşünen, 

boşlukta sürüklenen, ne yapacağını şaşırmış ve amaçsız bir halde olan biri.  

Evlilik Sonrası Dönem: Hidayet ve Anlam Bulma: Katılımcı kendisini hidayete erdikten sonra ise 

şöyle tanımlamıştır: Evlilik sonrası Allah’ı tanıyan, hayatının her detayında Allah’ın varlığını hisseden, 

Allah’la olan bağlılığını hiçbir şekilde koparmayan, hayatını Allah’a bağlayan, Allah’ın varlığını ve 

hikmetini anlamış, neden yaratıldığını ve neden hesap vereceğini net bir şekilde anlayan, Allah’la ilgili 

sorularının cevaplarını bulup kabul eden, dünyanın müminin bir imtihan yeri olduğunu artık kavrayan, 

eskiden yaşadığı olayları sorgulasa da artık onlardan ders çıkarmaya çalışan ve onlarda hikmet ve hayrının 

olduğuna inanan, neden yaratıldığını ve nereye gideceğini bilen, artık boşlukta sürüklenmeyen, ne 

yapacağını şaşırmış amaçsız bir halde olmayan, ne kadar hata yapsa, günaha girse, eksik kalsa Allah’ı 

dönülecek bir liman olarak gören, öğrenmeyi ve öğretmeyi seven, hayatının anlamını yeni bir şey 

öğrenmekte ve çocuklarına dini öğretmekte bulan, çocuklarına dini öğretirken psikolojik durumu iyi olan 

biri. 

Katılımcının hem Allah tasavvurunda hem de benlik algısında Hadi isminin “doğru yol gösterme, 

hidayet erdirme, rehberlik etme” anlamları belirgindir. Bu algılar, rehberlik alma açıklığı, anlam arayışı ve 

yön bulma, bağlantı ve güven, sorumluluk duygusu, olumlu kimlik duygusu, kişisel gelişim ve büyüme gibi 

yansımalara işaret etmektedir. Bu yansımaların, Hadi isminin sağlıklı düzeydeki psikolojik yansımaları 

arasında yer aldığı söylenebilir. Burada katılımcının Tanrı tasavvurunun, benlik algısıyla uyumlu olduğu 

görülmektedir. 

 

 



126 
 

Patolojik Yansımalar 

Benlik Algısı Yansıma 

“Hayatımda hiçbir karar vermedim. Sanki Allah her şeyi seçiyor.  Ya eşim 

yönlendiriyor ya da Allah'ın takdiri işliyor. Özellikle zor durumlarda. 

"Allah'ım, sen benim için en iyisini seç" diyerek işi O'na havale ediyorum”  

  

“İslami eğitim almak istiyorum. Ama üniversiteyi bile bitiremedim. İnsanlar 

sorunca utanıyorum.”  

  

“Bazen eksiklikleri kendimde arıyorum. “Belki ben yeterince iyi değilim” 

diyorum. Allah'la konuşurken hep yakın hissediyorum ama ibadetlerde eksik 

kalınca belki bu yüzden dualarım kabul edilmiyor diyorum.”  

Kararsızlık  

Rehberliğe ihtiyaç 

duyma 

  

 

 

 

Mükemmeliyetçilik 

 

 

 

Pasiflik 

Tablo 30. Hadi İsminin 4.Katılmcının Benlik Algısında Patolojik Yansımaları (Uyumsuzluk)  

 

Katılımcının benlik algısında ayrıca patolojik yansımalar da mevuttur. Katılımcı kendisini din 

eğitimi almak isteyen ancak lisans yapmadığı için utanç duyan, hiçbir kararı kendisi almayan, her şeyi 

Allah'ın en iyisini seçeceğine güvenerek O'na havale eden ve işlerini Allah'ın takdirine ve eşinin 

yönlendirmesine bırakan, ibadetlerini aksattığında duasının kabul edilmeyeceğini düşünen ve hayatının 

karmaşık olduğu hisseden, Allah’la olan ilişkisi sağlam olduğunda zihnini berrak hisseden, sürekli 

eksiklerini arayan ve kendini yetersiz hisseden biri olarak tanımlamaktadır.  

Bu algılar mükemmeliyetçilik, aşırı rehberliğe ihtiyaç duyuma, pasiflik, kararsızlık, kimlik 

çatışması gibi yansımalara işaret etmektedir. Bu yansımaların Hadi isminin patolojik düzeydeki psikolojik 

yansımaları arasında yer aldığı söylenebilir. Burada katılımcının Tanrı tasavvurunun benlik algısıyla 

uyumsuz olduğu görülmektedir.  

 

4.3 Latif İsmi ile Hadi İsmi Arasındaki Etkileşim 

Ayrıca, katılımcının kendisini hayatta hiçbir karar almayan biri olarak tanımlaması, Latîf ve Hâdî 

isimlerinin patolojik düzeydeki psikolojik yansımalarına işaret ediyor olabilir. Bu durumun, katılımcının 

hem aşırı rehberlik ihtiyacından hem de çekingen ve ince yapısından kaynaklandığı düşünülebilir. Latîf ve 

Hâdî isimlerinin pasif (edilgen) yönlerinin bir araya gelmesi, kararsızlık duygusunun derinleşmesine neden 

olmuş olabilir. Bu durum, İlahi İsimler Teorisi’nin 'İlahi isimler irtibatlı ve iç içedir' ve 'Her ismin aktif ve 

pasif yönleri vardır' kaidelerine de doğrudan göndermede bulunmaktadır. 



127 
 

 

Özet; 

İsim Yansıma 

Şekli 

Tanrı 

Tasavvuru ile 

Benlik Algısı 

Açıklama Ortaya 

Çıkan 

İsim 

 

 

1.Latif İsmi 

 

Sağlıklı 

 

Uyumlu 

Katılımcı Tanrı’yı merhametli ve şefkatli biri 

olarak tasavvur ettiği gibi; kendisini de 

insanlara yardım eden biri olarak 

algılamıştır. 

 

Afüv 

 

Patolojik 

 

Uyumsuz 

Katılımcı Tanrı’yı her şeye yeterli biri olarak 

tasavvur ederken; kendisini aşırı hassas, 

kırgın, güçsüz ve yetersiz biri olarak 

algılamıştır. 

 

Hafıd 

Kabız 

 

 

 

2.Hadi İsmi 

 

Sağlıklı 

 

Uyumlu 

Katılımcı Tanrı’yı doğru yolu gösteren biri 

olarak tasavvur ettiği gibi; kendisini de 

çocuklarına rehberlik eden ve öğretmeyi 

seven biri olarak algılamıştır. 

 

Hayy 

Muhyi 

 

Patolojik 

 

Uyumsuz 

Katılımcı Tanrı’yı rahmetiyle yol göstergeci 

olarak tasavvur ederken; kendisini Allah'ın 

en iyisini seçeceğine güvenerek hayatında 

hiçbir karar alamayan biri olarak algılamıştır. 

 

Latif ile 

Hadi 

İsimleri 

Latif isminin patolojik yansıması (Çekingen) + Hadi isminin patolojik 

yansıması (Aşırı Rehberlik İhtiyacı): Karasızlık 

 

Tablo 31. Özet (4.Katılımcı) 

 

 



128 
 

5. Beşinci Katılımcı’nın (5.K) Analizi 

5.1 Bedi/Mussavir İsimleri: 

a. Bedi/Mussavir İsimlerin Genel Anlam Çerçevesi:  

Sözlükte “önceki bir örneği ve benzeri bulunmayan bir şeyi ortaya koymak, bir şeyi ilk olarak 

yapmak, eşsiz ve emsalsiz olmak” gibi manalar taşıyan bed‘/ibdâ kökünden türeyen bedî‘, Allah’ın bir ismi 

olarak “benzeri ve örneği bulunmayan; bir şeyi ilk ve emsalsiz olarak yaratan” manalarına gelmektedir. 

Başta Gazzâlî olmak üzere bazı âlimler Bedi ismini “eşi, benzeri bulunmayan varlık” diye açıklamışlardır. 

İsim bu anlamıyla sınırlı olarak yaratılmış varlıklar hakkında da kullanılabilmekte; ilim, kültür ve sanat gibi 

alanlarda ön plana çıkan ve çarpıcı yenilikler ortaya koyan insanlar da Bedî diye nitelendirilebilmektedir. 

Bedi ismi diğer isimlere oranla daha fazla estetik anlam boyutu taşır. Allah, insanı ve kâinatı hayranlık 

uyandıracak düzeyde güzel yaratmıştır. Bu itibarla, Bedi ismindeki anlam Allah’ın muhteşem yaratma 

sanatını ve dolayısıyla cemal vasfını da yansıtır. Nitekim bütün kâinat özünde ilâhî bir güzellik taşır. Başka 

bir ifadeyle, âlemdeki bütün güzellikler ilâhî cemâlin birer yansımasıdır. İbn Arabî’nin ifadesiyle, âlem 

bizâtihi güzel olan Allah’ın muhteşem yaratma sanatını yansıtan bir aynadır (Öztürk 1992: 5, 319-320). 

Dolayısıyla her insanın her zerrenin yaratılışı başlı başına bir “bedia”dır. İşte kâinat baştanbaşa böyle bir 

bedialarla, acibelerle doludur. Fakat onu görmek için düşünmeyi ve her şeye dikkatle bakmayı adet edinmek 

iktiza eder (Tatlısu 2024: 254). Allah’ın yarattığı her bir mahlûk eşsiz bir şaheserdir ve hayranlık uyandırıcı 

özelliklere sahiptir. Bu nedenle eşsiz eserleri üreten, yaptığı işin kıymetini gören, üretim işi ile uğraşan ve 

benzersiz ürenler yetiştiren kişilerin üzerine bu isim tecelli eder. Kendileri bile hayrete düşerler (Rex 2020: 

153). Ayrıca, bu ismin hükümleri hayal mertebesinde zuhur eder. Çünkü bu kuvvetin özelliği, anlamları 

“ibda etmek” ve onları suretlendirmektir (Demirli 2024: 213). Bu anlamda Bedi isminin, Mussavir ismiyle 

ilişkilendirildiği ve iki ismin birbiriyle iç içe geçtiği görülebilir. Yani Bedi ismi, Mussavvir ismiyle birlikte 

düşünüldüğünde, her iki ismin de yaratımın estetik ve biçimsel boyutlarını ifade eden, birbirini tamamlayan 

niteliklere sahip olduğu anlaşılır.  

Musavvir ismi, “şekillendirmek, resmini yapmak, tasvir etmek” gibi anlamlara gelen svr kökünden 

türetmiştir (Cili 2019: 241). Yine de Musavvir “şekil ve özellik veren” demektir. Haşr suresinin son 

ayetindeki Halik, Bari, Musavvir isimleri aynı konuda ve iç içe manalar dizisini meydana getirir. 

Dolayısıyla, yaratmanın nihaî kademesini teşkil eden Musavvir ismi mahlûkun fizikî ve ruhî portresini 

belirleyip “halk eylemini sona erdiren” anlamını ifade etmektedir (Topaloğlu 2020: 31,241). Tüm canlıları 

kendi özelliğinde ve şeklinde yaratan Allah’ın bu ismi, insanların farklılıklarını fark etmeleri için bir yol 

göstericidir (İzgi 2023: 42). Mussavir aşamasında formlar, desenler, renkler ve güzellik düzenlenip 

şekillendirilir, tarz görüntüsü ortaya çıkar. Allah yarattığı her varlığa ayrı bir şekil, suret ve kendine has 



129 
 

özellikler vererek tasvir etmiştir. Suret vermek, yaratıkları birbirinden ayırt edebilmek için gereklidir. Bu 

suretin hem maddi hem de manevi şekli vardır. Tasarım bir sanattır. Allah’ın tasarımı ise en büyük sanattır 

(Rex 2020: 34). Bununla birlikte, Mussavir ismi hayalle ilgilidir. İnsan zihninde tahayyül eder, sonra suret 

giydirir ve bir şeyi var eder (Demirli 2024: 171). Dolayısıyla, bu ismin kapsamına anlamların tasavvuru ve 

zihinde canlandırılması da girer. 

  

b. Bedi/Mussavir İsimlerinin Bazı psikolojik Yansımaları 

Tablo 32. Bedi İsminin Temel Anlamlarının Sağlıklı ve Patolojik Düzeydeki Psikolojik Yansımaları 

 

Sağlıklı Psikolojik Yansımalar  

 Yaratıcılık ve yenilikçilik: Bedi’nin enerjisi, bireyin güçlü bir yaratıcı potansiyele sahip olmasını 

sağlar. Kişi, özgün fikirler üretme, benzersiz bakış açıları geliştirme, yeni projeler başlatma, 

yenilikçi çözümler geliştirme ve alışılagelmiş kalıpların dışına çıkma konusunda yetkin olabilir.  

 Detaycılık ve estetik duygusu: Bedi ve Mussavir’in enerjisi, bireyin güzel ayrıntılara dikkat etme, 

özgün sanat ve tasarıma yönelme ve estetik bir bakış açısına sahip olma yeteneğini artırır.   

 Hayranlık duygusu: Tabiatın, insan vücudunun ve evrenin eşsiz güzelliği karşısında derin bir 

hayranlık duygusu geliştirir. Etrafındaki eşsiz yaratılış harikalarını görmek, kişide de sürekli bir 

hayret ve öğrenme merakı uyandırır.  

 Duygulara şekil verme: Mussavir ve Bedi enerjileriyle kişi, sanat, beden deli, yazı gibi yollarla 

duygularını görünür kılar. Bunula birlikte, birey içsel dünyasını ifade ederek duygusal iyileşmeye 

başvurabilir.  

 Kişisel gelişim: Mussavir enerjisi, kişinin kendini yeniden şekillendirme arzusunu teşvik edebilir. 

Bedi de, kişinin kendi bireyselliğini ve özgün potansiyelini keşfetmeye ve özgün bir kişilik 

geliştirmeye çeker. Terapi ve sanatsal çalışmalar yoluyla birey deneyimlerini dönüştürerek daha 

güçlü bir benlik inşa edebilir.  

Bedi Sağlıklı Patolojik 

Eşsiz olmak Bireysellik Benmerkezcilik 

Hayranlık uyandıran 

güzellik yaratma 

Yaratıcılık Estetikte mükemmeliyetçilik 



130 
 

 Esneklik ve yeniden başlama cesareti: Bedi enerjisi, değişimi bir fırsat olarak görme ve 

gerektiğinde yeniden başlama cesaretiyle bireylere dayanıklılık kazandırır. Bu anlamda birey, 

yeniden doğuş duygusunu deneyimleyebilir.  

 Düzen ve organizasyon: Bu kişiler, karmaşık görevlere yapı kazandırabilen, düzenli ve metodik 

bir yaklaşım sergiler.  

 Kendine özgü başa çıkma yolları: sürekli olarak kendi yolunu ve tarzını oluşturma gayretindedir.  

 Özgürlük arayışı: kişi, benzersizliğini ve bireyselliğini ancak özgür bir ortamda tam olarak ifade 

edebilir. Bu nedenle, kuralsız değil ama kuralları aşan bir özgürlük ister.  

 

Patolojik Psikolojik Yansımalar 

 Benmerkezcilik: “Ben eşsizim” algısıyla narsistik eğilim gelişebilir. Bireyin kendini aşırı derecede 

farklı görmesine yol açabilir.  

 Ait olamama: Aşırı özgünlük çabası sosyal uyumu bozabilir.  

 Kendini yalnız ve kimseye benzemeyen biri olarak hissetme: “kimse beni veya acılarımı 

anlayamaz” düşüncesiyle yalnızlaşma.  

 Devam edememe sorunu: Yeni şeyler başlatmada başarılı olsalar da, bu kişiler projelerini 

tamamlamakta zorlanabilir. Sürekli yenilik arayışı, aceleci olmalarına ve hızlı sonuçlara ulaşma 

isteklerine neden olabilir.  

 Gelenek ve düzen karşıtlığı: Aşırı uçlarda, mevcut normları, sistemleri ve hatta dini kuralları 

tamamen reddedebilirler. Sınırsız özgürlük yaşamak isterler ve hiçbir sınır tanımadan yalnızca 

kendi fikirlerinin değerli olduğuna inanarak kaos yaratabilirler.  

 Estetikte mükemmeliyetçilik: “Kusursuz olmalı” takıntısı kaygı doğurabilir.   

 Acıyı özel bir kimlik hâline getirme: kişi zorlukları aşamayıp yaşadığı acıyı sanata dönüştürerek 

onu kendi özgünlüğünün bir parçası haline gelir.  

  

c. Bedi/Mussavir İsimlerinin Katılımcının Tanrı Tasavvuru ve Benlik Algısı 

Üzerindeki Etkisi 

Sağlıklı Yansımalar 



131 
 

Allah-Tanrı 

Tasavvuru 

Benlik Algısı Yansıma 

“Mesela bir Tanrı varsa, 

tanrı bu arada, estetiği 

çok seviyor. Dünyayı 

mesela çok estetik 

yaratmış. İnsan beynini 

çok estetik yaratmış. 

Kadının bedenini çok 

estetik yaratmış. 

Gerçekten yani çok 

estetik. Ve insanın zihni 

o kadar estetik ki 

sanatsal eserler ortaya 

çıkarabiliyor. Bu kadar 

estetik varken keşke 

yaşamı da, acıları da 

daha estetik bir şekilde 

yaşatabilseydi. Böyle bir 

şey olsaydı. Her şeyin 

daha estetik olduğu bir 

Allah isterdim.” 

 

“Eğer bir Allah varsa 

işte estetiği çok seviyor, 

estetik bir görüşü var. 

Ben de öyleyim ve beni 

zaten öyle gördüğü için 

böyle estetik yarattı 

gibi.” 

 

“Allah’taki Cemal 

yönünü biraz 

görüyorum. Biraz. Hiç 

yok diyemem ama 

yetersiz. Ama buradaki 

Tanrı tasavvurunda da 

cemal sıfatı daha önde 

bilgeliği, pozitif sıfatlar, 

estetik mesela daha 

önde” 

 

“İslami perspektiften 

bakarsak Allah her an 

yaratım halindedir yani 

hani Allah'ın birer küçük 

“Güzel olan her şeyi seviyorum. Sahne sanatlarını, tiyatro halini seven birisiyim. 

Sanatçıların oluşturduğu bir kolektif vardı, ona katıldım. Dans müziği vardı, 

Kapadokya'da ona katıldım. Keşiflerimi artırmaya başladım. Hikâye anlatımcının farklı 

farklı programları vardı, onlara katıldım. Orada kendimi keşfetmeye başladım. Çünkü 

potansiyelimi görmeye başladım. Çok büyük kalabalıkların karşısına çıkıp çok güzel 

masallar anlatmaya başladım ve çok güzel geri dönüşler aldım. Sonra birkaç senarist 

arkadaşla başka bir çalışma yaptık falan. Sanatla bir şekilde öyle veya böyle hemen 

hemen her gün temas etme isteği var içimde. Bu bir mecburiyet gibi değil. İçimden 

gelen bir istek ve herhangi bir şekilde bunu her gün ya da yapıyorum yani. Bu bana 

sanırım yeryüzünde en iyi gelen şey. Bu bağlamda şiirleri, şarkıları, dansı, dans etmeyi, 

tiyatro izlemeyi, sahne performanslarını, işte görsel sanatları, estetik olan hemen hemen 

her şeyi incelemeyi seviyorum. Temas etmeyi seviyorum yani. Hatta yine bununla 

birlikte insanlar da bence birer sanat eseri. Kendim de ve diğerleri de. O yüzden 

insanlarla tanışmak da benim için bir yerde sanatla temas etmek gibi. Çünkü her birimiz 

farklıyız.” 

 

“Belli bir yaşa kadar hep mantıkçı yaşadım, mantıkçı baktım, mantıkçı düşündüm, 

davrandım. Şimdi ise daha hayal duygu düşüncü dünyasına girdim girdim.” 

 

“Bana hayatı anlamlı kılan şey hayatın içerisindeki görebildiğimiz veya göremediğimiz 

güzellikler, estetik şeyler, estetik duygular, estetik ilişkiler, görsel estetik. Kendi içimde 

bir şenlik, bir neşe ile yaşamı sürdürebilmek ve güzellikleri görüp yayabilmek, benim 

hayatımın anlamı bu olabilir.”  

 

“Ben üretmeyi çok seven birisiyim. Dünyada güzel şeyler yapmayı, üretmeyi, 

çalışmayı, görmeyi çok seven birisiyim. Sanatsal olsun olmasın. O yüzden hatta ben 

sanat terapisti olup bunun içinde hikâye anlatıcılığı ve bedeni kullanmak istiyorum, 

dansı kullanmak istiyorum mesela. Çalışkan birisiyim. Çalışmayı, üretmeyi 

seviyorum.” 

 

“Kadın olmakla da alakalı meseleler vardı ve ben beden keşfine başladıktan sonra kendi 

kadınlığımı da kabul etmeye başladım. Ergenliğimden beri çok ağır sancılar yaşayan bir 

kadınım. Her ay hastanelik oldum ve iki iğne yemeden duramazdım. Ama kadınlığımı 

kabul ettikten ve keşfettikten sonra sancılarım kesildi ve standart herhangi bir insanın 

sancılarına dönüştü. Çok farklı dönüşümler yaşadım. Sonra bedenle ilgili somatik 

deneyimlere başladım.” 

 

“Mücadele ettiğimde ve vazgeçmediğimde kırılmama rağmen onaylanmamama rağmen 

mücadeleme devam ettiğimde kendime daha yakın hissediyorum çünkü kendi 

hakkımızı savunduğumu görüyorum. Ormandaki savaşçı bir kadın olarak görüyorum 

kendimi. Ama bir yandan da tabii kendime böyle bir üzülme ya da acıma duygusu da 

hissediyorum. Yani herkes benim kadar mücadele etmek zorunda kalmıyor. Ancak 

kendimi cesur ve yaşamı keşfetmeye dair enerjisi olan birisi olarak görüyorum. Meraklı 

ve zor isteyen, az ile ve kolay olanla ve genel kabul görmüş şeylerle yetinmeyen.” 

Yaratıcılık  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Hayranlık 

ve estetik 

duygusu 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Cesaret ve 
özgürlük 
 
 
 
 
 
 



132 
 

nüveleri olduğumuz için 

küçük sıfatlarına sahip 

olduğumuz için her an 

aslında biz de yaratım 

halindeyiz. Hem 

üretiyoruz her an, her 

anda imaj olarak da, 

duygu olarak da, 

düşünce olarak da üretim 

halindeyiz, yaratım 

halindeyiz. Yani bir 

kişiyle yüz defa 

görüşürsün, her yüz 

görüşünde farklı şeyler 

hissedersin. Aynı bu 

nasıl dönüşüyorsa benim 

de ona karşı olan duygu, 

düşünce ve inancım da 

sürekli bir değişik 

dönüşüm içerisinde.”  

 

“Allah tasarısı var çünkü 

Allah aslında 

yarattıklarına üretme 

sıfatı veriyor. Dünyada 

güzel şeyler yapmayı, 

üretmeyi… Bu da 

tanrısal bir şey ve böyle 

bir Allah olabilir bence. 

Bence yakışırsa böyle bir 

Allah olmak yakışır diye 

düşünüyorum. Böyle bir 

Allah düşüncesi daha 

güzel. Yaratma olarak 

verdiyse, üretme olarak 

verdi demektir.” 

 

“Bir şekilde kendimi 

güncellememi, 

yenilememi sağlayacak 

bir Tanrı olduğunu 

düşünüyorum” 

 

“Kendime bakışım ve görüş biçimim bence daha güzel bir yerden olduğu için toplum 

ve aile içerisinde birçok anlamda reddedilmeme rağmen ya da onaylanmamama rağmen 

hala dik durabiliyorum ve fikirlerimi ifade edebiliyorum. O yüzden de bulunduğum 

ortamlarda daha dik bir duruş, kendime saygılı bir duruş sergiliyorum. Kendime saygı 

duyuyorum yani aslında. Toplumda duruşum farklı, aile içerisinde duruşum farklı. Yani 

onaylanma ihtiyacım karşılayamamama rağmen kendimi güzel bir yerden görebildiğim 

için dik durabilmeye devam edebiliyorum. Kendimi ifade edebilmeye devam 

edebiliyorum ve biliyorsun kendine bakışın nasılsa insanların sana bakışı da buna göre 

oluyor. Buna göre sınırlarına riayet ediyorlar, dikkat ediyorlar, saygı duyuyorlar” 

 

“Ben tercihen okumadım İlahiyatı. Normalde o zamanki düşüncemde bir Anadolu 

lisesine gidip, ondan sonra bir şekilde eczacılık okuyup, yurt dışında eğitime devam 

etmek gibi bir şey vardı. Aynı zamanda da sanatsal çalışmalar yapmak. Bir şekilde hep 

engellendim. Çünkü onaylanma ihtiyacı yoğun olan bir çocuktum. Onaylanmak için her 

zaman benim istediğim bu, ama tamam sizin istediğinizi yapıyorum diye devam ettim. 

Sonradan ben onların onaylamadığı şeyleri yapmaya başladığım da anladım ki ben 

onların hep onayladığı şeyleri yaptım. Şimdilik doğruya yakın şeyi ya da kendi 

doğrusunu bulmak isteyen birisi olarak görüyorum. Sonrada kendi potansiyelim ne, işte 

potansiyelimi nasıl gerçekleştirebilirim, ben ne istiyorum ve neler yapabilirim, hem 

severek yapabileceğim hem para kazanabileceğim şeyler neler gibi sorularla kendi 

yolculuğunu biraz öğrenmelisin yani.” 

 

“Özgün birisi olduğumu düşünüyorum ve bunun sebeplerinden en önemlisi zihnimi 

özgür bırakmaya çalışıyorum. Bir çaba gösteriyorum bunun için. Çünkü bu bilmediğim 

bir şeydi ve deneyimliyorum, esnetmeye çalışıyorum. Bedenimle de bu anlamda 

ilgileniyorum. Bedenimin neler yapabileceğini görmek, bedenimi keşfetmek, bedenim 

üzerinden bir özgürlük algısı yaratmak. Bunları da deneyimledikçe sanırım kendim 

daha da özgünleşiyorum. Yani kendim oluyorum. Bir nevi üzerimdeki o ölü toprağını 

atıyorum ve içimden tabii ki de özgün olan o bireyselliğim çıkıyor. Başkalarına 

benzemek istememe. Kibirli bir yerden değil, kendi olma çabasıyla alakalı. Konuşurken 

çok kaygı gütmeden konuşmak, fikir özgürlüğü anlamında yani. Duygularını açıkça 

ifade edebilmek. Sonra birçok şeyi deneyimlemeye açık olmam ve buna cesaret ediyor 

olmam da özgün kılıyor beni.” 

 

“Kendisini tanımaya çalışan birisiyim. Kendime mesai harcıyorum. Hatta bu yüzden 

uzun süre terapi de aldım. Kendimi gerçekleştirmeye de önem veriyorum. Ama bu 

gelişim basit anlamda kişisel gelişim değil. Daha tabiatımın açtığı alanda bir şeyleri 

keşfedip, fark edip geliştirmek. Başkalarına benzemek istememek. Kibirli bir yerden 

değil, kendi olma çabasıyla alakalı. 

Eşik kelimesini kullanmayı çok seviyorum. Yaşam içerisinde yüzüne çarpan bir olay 

olur. Bir şey yaşarsın ve o olayı yaşadıktan sonra artık sen eski sen değilsin. Evet, yine 

sensindir. Tamamen değişmek diye bir şey söz konusu değil ama dönüşmüşsündür. 

Benim hayatımda da çok eşik oldu.”  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Özgün 

potansiyeller 

keşfetme  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Özgünlük ve 

bireysellik 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Özgün bir 

kişilik 
geliştirme 

çabası 
 



133 
 

Tablo 33. Bedi/Mussavir İsimlerinin 5.Katılmcının Allah-Tanrı tasavvurunda ve Benlik Algısında Sağlıklı Yansımaları 

(Uyumluluk)  

 

Katılımcının Allah tasavvurunda ve benlik algısında Bedi ve Mussavir isimlerinin birbiriyle iç içe 

biçimde tecelli ettiği görülmektedir. Bedi/Mussavir isimleri güzellik yaratmak, estetik eserler üretmek, eşi 

ve örneği olmamak, hayranlık uyandıracak şeylerle uğraşmak, suretlerle ilgilenmek, yaratıcı ve yenilikçi 

olmak anlamları ile doğrudan ilişkilidir. Katılımcı Allah’ı-Tanrı’yı yüksek enerji ve kolektif şuura sahip 

olan, estetiği seven, dünyayı, insan beynini ve zihnini, kadın bedenini çok estetik yaratan, kullarına üretme 

sıfatı veren, acıları hariç her şeyi estetik yaratan, kullarının kendilerini güncellemelerini ve yenilemelerini 

sağlayan biri olarak tasavvur etmektedir.  

Bununla birlikte, katılımcı kendini güzel olan her şeyi seven, sanatları seven, estetik olan her şeyi 

incelemeyi seven, her gün sanatla temas etmek isteyen, kendi içinde bir şenlik ve neşe ile yaşamı sürdürmek 

isteyen, sanat terapisti olup hikâye anlatıcılığı ve bedeni kullanmayı amaçlayan, çalışkan ve üretmeyi seven, 

güzel şeyleri yapmayı, üretmeyi ve görmeyi seven, beden ve somatik deneyimlerle ilgilenen, kendini güzel 

bir yerden gören, hayal, duygu, düşünce dünyasına giren biri olarak algılamaktadır. Bu durum, katılımcının 

Allah’ı-Tanrısını ve kendisini idrak etmesinde yaratıcılık, hayranlık ve estetik duygusuna işaret eder. Aynı 

zamanda Bedi isminin içerdiği “eşi, benzeri ve örneği olmamak” anlamı özgünlük ve bireysellik kavramları 

ile ilişkilidir. Katılımcı kendini özgün olan, bireyselliğini öne çıkaran, başkalarına benzemek istemeyen, 

kendine dönen, kendi olmaya çalışan, onaylanmaya ihtiyaç duyan, kendi doğrusunu bulmak isteyen, kendi 

yolculuğunu öğrenmeye çalışan, dik duran ve özgürce fikirlerini ifade edebilen, kendine saygılı duruş 

sergileyen biri olarak algılamaktadır. Bu algılar da Bedi ismindeki özgün ve bireysel olma özelliğine işaret 

etmektedir. Bununla birlikte, katılımcının kendini potansiyellerini arayan, keşfetme lezzetini yaşayan, 

kendini tanımaya ve geliştirmeye çalışan biri olarak görmesi onun özgün potansiyelini keşfetme ve özgün 

bir kişilik geliştirme çabasını yansıtmaktadır. Ayrıca kendisini fikir özgürlüğe sahip olan, bedeni üzerinde 

özgürlük algısı yaratmaya çalışan, hayatında faklı şeyler denedikçe özgünleşen, savaşçı ve mücadele eden, 

hakkını savunan, cesur ve yaşamı keşfetmeye dair enerjisi olan biri olarak tanımlaması, bireyselliğini ortaya 

koymak için ihtiyaç duyduğu cesaret ve özgürlüğe işaret etmektedir. Tüm bu özelliklerin, Bedi/Mussavir 

isimlerinin sağlıklı düzeydeki psikolojik yansımaları arasında yer aldığı söylenebilir. Burada katılımcının 

 

“Bedenimdeki şeyleri, ruhumdaki şeyleri, Zihnimdeki şeyleri, bazen korkutucu şeyleri 

bile seviyorum. Ve bu şeylerle, benim dışımda kalan eşya ile kurduğum temastaki 

sevgiyi çok seviyorum. Yani farklı bir seviş biçimim olduğunu düşünüyorum. Koşulsuz 

kabul dediğimiz şeyi galiba yapabiliyorum. Bu da bana kendimi çok iyi ve farklı ve 

özgün hissettiriyor. Ve 100 tane insan koy ve oraya beni de koy, farklı kılan sanırım 

budur. Çünkü şunu da çok iyi biliyorum ki çoğumuzun yapamadığı bir şey bu. Seviş 

biçimim ve etrafa bakışım beni bence daha özgün kılıyor” 



134 
 

Allah-Tanrı tasavvuru ve benlik algısının uyumlu olduğu görülmektedir. Bu düzeyde katılımcı Allah’ı-

Tanrı’yı nasıl tasavvur ediyorsa kendisini de aynı yaklaşımla algılamıştır.  

 

Patolojik Yansımalar 

Katılımcının benlik algısının bazı yönleri patolojik düzeyde yansımalar da içermektedir. Kendisini 

çok yalnız, başkalarından önce kendine merkezlenen, tüm ilişkilerini sorgulayarak keşfetme lezzetini 

yaşayan biri olarak algılaması benmerkezciliğe ve ait olmama duygusuna işaret etmektedir. Bununla 

birlikte, kendisini tüm sınırlarını yıkıp tekrardan örmeye çalışan, tüm öğretileri sorgulayan, Allah tarafından 

verildiğine inanılmış senaryoyu atıp kendi hayat senaryosunu tek başına yazmak isteyen biri olarak görmesi, 

mevcut normları, sistemleri ve dini kuralları reddetme eğilimini ortaya koymaktadır. Ayrıca, kendisini 

aceleci, hızlı sonuca ulaşmak isteyen, acısını sanata bağlayan, acı çekmekten zevk alan biri olarak 

tanımlaması, acıyı özel bir kimlik hâline getirdiğini göstermektedir. Tüm bu özelliklerin de, Bedi ve 

Mussavir isimlerinin patolojik düzeydeki psikolojik yansımaları arasında yer aldığı söylenebilir. Burada 

katılımcının Allah-Tanrı tasavvuru ile benlik algısı arasında bir uyumsuzluk göze çarpmaktadır. Katılımcı 

benliğini ve bireyselliğini öne çıkardığı halde, Allah’ın varlığını sorgulamış ve hatta reddetmiştir.  

Dolayısıyla katılımcının Allah-Tanrı tasavvuru ve benlik algısı, Bedî ve Musavvir isimlerinin hem sağlıklı 

hem de patolojik düzeydeki psikolojik yansımalarını içermektedir. Yaratıcılık, estetik duyarlılık ve 

özgünlük gibi olumlu özelliklerin yanı sıra, aşırı bireyselleşme, normları reddetme ve acıyı kimlikleştirme 

gibi patolojik eğilimler de gözlemlenmektedir. Bununla birlikte, Bedi ve Mussavir isimlerinin birlikte tecelli 

etmeleri, İlahi isimler teorisinin “ilahi isimler irtibatlı ve iç içedir” ve “bir ilahi isim başka bir ilahi ismi 

içerebilir” kaidelerinin bir göstergesidir. 

 



135 
 

Allah-Tanrı Tasavvuru Benlik Algısı Yansıma 

“Dindar bir aileden geliyorum. Hatta Seyyid soyundan 

geliyorum. Babam medrese mezunu, ben ilahiyat 

mezunuyum. Yani her anlamda bilginin ortasındayım. Fakat 

yaşamın getirdiği şeylerle, yaşadığım imtihanlarla, 

zorluklarla birlikte bende Allah'a karşı olan duygu ve 

düşüneler sürekli değişti ve dönüştü. Bazen inanmadığımı 

hissettiğim zamanlar oldu. Bazen bunu inkâr etmek 

istemediğim zamanlar oldu. Allah varsa temellendirerek 

inanmak istiyorum, İman zayıflanan ve güçlenen bir şeydir. 

Belki bazen de askıda kalır. Yani ne güçlenir ne zayıflar, 

askıda kalır belki, bilmiyorum. Ben de bunu kendi hayatımda 

tecrübe ederek öğreniyorum” 

 

“Bu değişen dönüşen eski Allah tasavvuru, sanki bir 

tiyatrocunun eline alıp o metnini oynaması gibi bir şey. O 

zaman da bana o metin verilmişti ve ben ona inandım. Ve 

oynadım ve baktım ki aslında öyle değil. Benim o sahnede 

oynamamam gerekiyor. Aslında doğru metin değil, doğru 

senaryo değil. Sonra o senaryoyu attım. Dedim ki bu senaryo 

benim değil. Ben bu sahnenin oyuncusuyum demektir. Onu 

keşfettim. Ama kolay olmadı ve hala da olmuyor. Çünkü 

bunların hepsi bir süreç.” 

 

“Şimdideki Tanrı tasavvurum şunu diyor, sen bir şekilde 

kendine dön. Bana sürekli kendi yolundan şaşma kendi 

yolunu bul diyen bir şey getiriyor. 

Toprağın bilmem kaç kat altında su varsa ya da bir yerde su 

birikimi varsa uzar uzar uzar oraya gider oradan suyu çeker, 

bulur. Yani kendi yolunu bulur. O yüzden çok farklı yere 

giden ağaç köklerini bulabilirsin. Ya da bir ormanda işte bir 

ağaç hastalandığı zaman ormanın kökleri bir şekilde boğuşur 

ve birbirlerine su aktarımı yaparlar vesaire. Çünkü bunu 

yapmazlarsa hastalıktan ölebilirler ya da susuzluktan 

ölebilirler. Yani o Tanrı'nın ya da doğanın bilgeliğiyle 

yapıyor. İşte benim için de buradaki o Tanrı da bilge bir 

Tanrı ve bu bilge Tanrı dünyaya gönderdiği bu insanların 

nasıl doğaya bilgeliğiyle bunu kime yaptırıyorsa bu 

imtihanlarla, zorluklarla, kötü enerjilerle dolu dünyada ya da 

belki şeytanlarla ölüp dolu dünyada kendi yolunu bulmasını 

istiyor. Bilge bir Tanrı, ışık saçan bir Tanrı ve yoluma fener 

tutuyor. Yani biraz daha eşlikçi bir Tanrı gibi. Eşlikçi, bilge, 

yönlendiren ama bu yönlendirmelerini biraz da natürel 

“Ben kendimi kısıtlayan taklitçi dönemimden 

çıkıp da kendimi rahat bıraktım ve artık 

özgün birisi olduğumu düşünüyorum. 

Basmakalıp olan şeyleri reddediyor olmam da 

özgün kılıyor. Sınırlarımı baştan aşağı yıkıp 

tekrardan örüyor olmam da özgün kılıyor.  

Konuşurken çok kaygı gütmeden konuşmak, 

fikir özgürlüğü anlamında yani. Duygularını 

açıkça ifade edebilmek. Sonra birçok şeyi 

deneyimlemeye açık olmam ve buna cesaret 

ediyor olmam da özgün kılıyor beni. 

Yemin ediyorum yani tüm bu anlattıklarımı 

yaşarken beni herhangi bir köşede ağlarken 

görebilirsiniz. Eskiden çok dışarıya, güçlü bir 

şey sergilerdim. Çünkü gücün duygularını 

göstermemek ve bastırmak olduğunu 

sanırdım. Sonra bunun öyle olmadığını 

anlayınca, yani beni metroda yürürken ya da 

ofiste ağlarken görebilirsiniz. Vücudumun 

ağlayarak sağlıklı bulunmasına izin 

veriyorum. Yani öyle olması gerekiyor. 

Utanmıyorum mesela. Utanmazlığım da 

bence beni özgün kılıyor. Birçok şeyden 

utanmıyorum ve vazgeçmiyorum.” 

 

“İçimdeki en sabit, anneanne öğretileri derler 

ya bizi de böyle, en güvende öğretileri bile 

sorgulayacak cesarette görüyorum kendimi. 

Bunun hem zor hem de lezzetli bir şey 

olduğunu söyleyebilirim. Gerçekten zor bir 

şey. Çünkü birçok kayba da sebep oluyor. 

Ama aynı zamanda da tadından yenmeyen bir 

şey olduğunu düşünüyorum. Anlamlı bir 

şey.” 

 

“Bazen çok aceleci, hızlı sonuca ulaşmak 

isteyen birisiyim. Yavaşlamayı ve sakin 

olmayı daha yeni yeni öğreniyorum. Mesela 

çok ilginçtir yavaş yürüyemem. Hatta yavaş 

yürümek için denemeler yapıyorum. Ama 

çok başarılı olduğumu söyleyemem. Hayatı 

Benmerkezcilik 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Mevcut 

normları, 

sistemleri ve 

dini kuralları 
reddetme 

eğilimi 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



136 
 

Tablo 34. Bedi/Mussavir İsimlerinin 5.Katılmcının Allah-Tanrı tasavvurunda ve Benlik Algısında Patolojik Yansımaları 

(Uyumsuzluk)  

 

  

şekilde, akışta yapan bir Tanrı. Allah'taki gibi dikte eden, 

emreden, ceza ve ödülle değil de daha çok farklı dengeyle, 

farklı işaretlerle ve hislerle yapan bir tanrı gibi.” 

 

“Tanrı’nın adını koymuyorum. Kendi içimde bir formum var 

ve bunun sürekli yerini değiştiriyorum. Benim bir odam var 

mesela. Masam belki duygularımı ifade ediyor. Sandalye 

belki içimdeki o Allah inancını ifade ediyor. Ve ben o 

odadaki her şeyin yerini değiştirmek istiyorum ve 

değiştiriyorum. Hangisi nerede daha güzel duruyorsa onu 

bulayım. Her şeyin yerinde olduğuna emin olmak istiyorum. 

Çünkü bir tane hayatım var. Ve olmayan bir şeye inanarak 

geçirmek istemiyorum. Eğer olan bir şey varsa da doğru 

şekilde olsun. Eğer bunun bir doğrusu yoksa da en azından 

çabaladım” 

 

“Ben de dedim ki, hikâyeler çok kıymetli, çok önemli 

hayatta. Ben de hikâyeye hazır bir eğitimle katılmak istedim 

fark ettim yani. Çünkü Kur'an'daki kıssalar da benim çok 

ilgimi çekerdi. Bununla alakalı da ileride çalışma yapmıştım 

hatta. Franken'deki kıssalarla alakalı. Ve bu kıssalar bana 

kolektif bir şuur olduğunu da gösteriyor. Çünkü bir 

bakıyorsun Macaristan'da anlatılan masallarla, hikâyeyle 

Türkiye'nin Adalıköyü'nde Kürtçe anlatılan masal aynı 

eşitlere sahip. Demek kolektif bir şey var. Tanrısal bir şey 

var falan. Bu, beni onayladı.” 

 

“Kendimin eğer varsa bir üst akılla, bir Tanrıyla, bir Allah'la, 

bir duayla ilişkisini sorguluyorum ve keşfediyorum. Aslında 

ben bu inanç sorgulamalarıyla birlikte daha bol keşifli bir 

hayata döndüğünü düşünüyorum. Çok basit şeylerle büyük 

şeyler keşfetmeye başladım. Ve keşfetmenin lezzeti çok 

farklı. O yüzden şu an hem varsa bir Allah, buna karşı bir 

kırgınlık hem de var olan o gücü keşfetmenin lezzetini 

yaşıyorum diyebilirim” 

da hızlı yaşıyorum. Ve aslında daha da 

yavaşlamam gerektiğini biliyorum.” 

 

“Eskiden sürekli acı çekmekten zevk alırdım. 

Hatta özellikle depresif şarkılar dinleyip 

depresif bir ortam yaratıp o acının içerisinde 

kendini konumlandırıp acının lezzetine 

varırdım. Lezzet alırdım, haz alırdım yani. 

Ama bunun insanı dibe daha çok 

götürdüğünü ve yaşamdan uzaklaştırdığını 

düşünüyorum yani. Yoksa acı evet hala 

lezzetli. Bu yüzden de zaten şiirleri çok 

severim. Kemanı belli bir dönem çalmam ve 

özellikle dinlememin de sebebi budur. Hani 

kemanda biraz daha ağıtlı bir şey vardır. İran 

filmlerini de bu yüzden çok sever ve izlerdim. 

Yaşamın hep hüzünlü ve acı yanını görürdüm 

yani. Şimdi ise biraz daha tam tersi olduğunu 

söyleyemem fakat daha dengeli olduğunu 

söyleyebilirim” 

 

“Mücadeleci, yalnız, Gerçekten yalnız ve çok 

fazla zorlukla mücadele eden, etmek zorunda 

kalmış olan, ediyor olan birisi olarak 

görüyorum kendimi.” 

 

“Ben yalnız kaldığım zaman kimse gelip 

sırtımı sıvazlayıp, ''Aa evet, sen böyle böyle 

yaptın.'' Ya da Allah da yani “bu misyonu çok 

güzel yürüttün. Şimdi işte ben de sana destek 

olacağım.'' Bunu göremedim. O yüzden 

davranışlarıma yansıyan şey kendime 

dönmek oldu. Daha kendime merkezlenmek, 

kendime yatırım yapmak, başkalarından önce 

aslında kendi hakkımı önemsemek, hakkımı 

yedirmemek.” 

 

 
 
 
 
Acıyı özel bir 

kimlik hâline 
getirme eğilimi 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ait olmama 

duygusu 
 
 
 
 
 
Aşırı 

bireyselleşme 



137 
 

5.2 Veli İsmi:   

b. Veli ismin Genel Anlam Çerçevesi  

Katılımcının Tanrı tasavvuru, benlik ve ebeveyn algısında Veli isminin tecellileri de görülmektedir. 

Sözlükte “bir şeye çok yakın olmak, bir kimseyle yan yana bulunmak” anlamındaki vely ile “birinin işini 

üstlenmek; bir ülkeyi yönetmek; yardım etmek, sevmek” manalarındaki velâyet (vilâyet) kökünden türeyen 

Velî “yardımcı, dost” demektir. Razi, kulun Veli isminden nasibinin Allah ile müşterek dostluğunun 

devamını sağlamak için kendisine düşen görevi yerine getirmesi olduğunu belirtir (Topaloğlu 2013). Veli 

ismi de, Yakın olmak, birinin veya bir şeyin yakınında, yanında olmak; bir şeye bitişik olmak; birini veya 

bir şeyi izlemek; bir şeye sınır olmak; birine dost olmak; bir şeyi idare etmek; bir şeyden sorumlu olmak 

gibi anlamlara gelen v-l-y kökünden türemiş bir isimdir (Cili 2019: 182). Ek olarak, velâyetin aslı sevgidir; 

çünkü sevgi olmadan velâyet olmaz. Aynı şekilde düşmanlığın aslı da nefrettir (Alaşker 2008: 125). Özetle 

Veli ismi, dostluk, yakınlık, yan yana olmak, sevmek, yardım etmek, sorumlu olmak anlamlarını 

içermektedir. Bu anlamların hepsi katılımcının Tanrı tasavvuru, benlik ve ebeveyn algısında 

bulunmaktadır.  

  

c. Veli İsminin Bazı Psikolojik Yansımaları  

Veli ismi, “yakın olan, dost olan, koruyup gözeten, destekleyen” anlamına gelir. Psikolojik olarak 

bu isim hem bireyin iç dünyasında hem de Tanrısıyla ve başkalarıyla ilişkilerinde güven, aidiyet ve rehberlik 

gibi temel duygularla ilgilidir.  

Tablo 35. Veli İsminin Anlamlarının Sağlıklı ve Patolojik Düzeydeki Psikolojik Yansımaları 

Veli Sağlıklı Patolojik 

Yakın ve dost Güvenli bağlar kurabilme Aşırı bağımlılık 

Sahip çıkan, kollayan Aidiyet Aşırı sahiplenme 

Destekleyici Dayanıklılık Pasiflik 

Rehber ve yol gösterici Rehberlik Aşırı sorumluluk 



138 
 

 

Sağlıklı Psikolojik Yansımaları  

 Güvenlik hissi: Veli ismi, kişinin hayatında bir dayanak noktası olduğuna dair bir inanç 

geliştirmesine yardımcı olabilir. Kişi, hayatta yalnız olmadığına, güvenilir bir figür tarafından 

gözetildiğine ve her şeyin üstün bir bilgelik ve koruma altında olduğuna inanır. Neticede Veli, bir 

tür içsel güvenlik ve emniyet duygusu kazandırır.   

 Bağ kurabilme yetisi: Bu isim altında, kişi, hem bir başka Veli tarafından gözetilir ve desteklenir 

hem de başkalarına da destek, dost ve rehber olabilir.  

 Aidiyet ve bağlılık: kişinin hayatında bir Veli’nin var olması, ona geri dönebileceği, 

yaklaşabileceği ve bağ kurabileceği birinin olduğunu hissettirir. Bu da aidiyet hissetmesine katkıda 

bulunabilir ve kişinin derin ilişkiler kurma yeteneğine güvenmesine sağlar ve yalnızlık duygusunu 

azaltır. 

 Rehberlik: Veli ismi, bireyin ilahi rehberliğe açık olmasına da işaret eder.  

 Sorumluluk bilinci: Bu isme sahip bireyler, kendini başkalarının refahı için sorumlu hissetme 

eğilimi gösterebilir. Bu anlamda, birey daha yüksek bir misyon veya ahlaki değerler sistemiyle 

özdeşleştirebilir. Aynı zamanda, sorumluluğun ne demek olduğunu, kendisinden sorumlu olan 

Veli’nin yaptıklarını görünce öğrenir.  

 Empati ve koruma duygusu: Veli’nin yardım eden ve koruyan anlamına odaklanmak, kişinin 

başkalarına karşı daha empatik ve yardımsever olmasına ilham verebilir. Aynı zamanda kişinin bir 

Veli tarafından desteklendiğini ve korunduğu hissetmesi onun ilişkilerine yansıyarak topluluk ve 

dayanışma duygusunu güçlendirebilir. Empati, fedakârlık ve topluluk içinde yardımseverlik gibi 

olumlu özellikler de gelişebilir.   

 Dayanıklık ve direnç: Bu ismin taşıdığı "kuvvetli koruyucu" imgesi, bireyin zorluklar karşısında 

dayanıklı ve kararlı olmasını destekleyebilir.  

 Teslimiyet ve huzur: Veli’nin koruyuculuğuna sığınmak, kişinin hayatın akışına daha fazla teslim 

olmasına ve iç huzuru bulmasına yardımcı olabilir. Hayatı kontrol etmeye çalışmak yerine, akışa ve 

ilahi plana güven duyma hali gelişir.  

  

 

 

 



139 
 

Patolojik Psikolojik Yansımaları  

 Aşırı sorumluluk duygusu: "Koruyucu" rolüne fazla odaklanmak, bireyi kendi ihtiyaçlarını ihmal 

edecek kadar başkalarına bağımlı hale getirebilir. Bu da sıkıntıya veya psikolojik tükenmişliğe yol 

açabilir.  

 Kimlik çatışması veya uyumsuzluk: Veli isminden idealize edilmiş özelliklerle gerçek kişilik 

arasında uyumsuzluk yaşanabilir. Örneğin: Birey kendini "korumacı" olarak görmeyebilir ama 

çevresi ondan bu tür davranışlar bekleyebilir. Bu durum kimlik bunalımına ve baskı oluşmasına yol 

açabilir.  

 Narsisistik eğilimler: kişi, kendisine Veli rolünü üstlenebilir ve bu durum başkalarına karşı empati 

eksikliğine dönüşebilir.  

 Gerçekçi olmayan beklentiler: Bir Veli’den sürekli ve koşulsuz bir koruma ve yardım beklentisi 

içinde olmak, hayatta karşılaşılan zorluklar ve acılar karşısında hayal kırıklığına, öfkeye ve inanç 

krizine yol açabilir.  

 Aşırı bağımlılık ve pasiflik: "Veli" isminin koruyucu ve yardımcı yönünü abartılı bir şekilde 

algılamak, kişinin kendi sorumluluklarından kaçmasına ve Veli’yi suçlamasına yol açabilir. Bu 

durumda kişi bir yetişkinin sorumluluklarından çok, sürekli korunması gereken bir çocuk gibi 

davranabilir.  

 Suçluluk ve değersizlik duyguları: Karşılaşılan zorluklar veya başarısızlıklar “değersizim, 

sevilmeyen biriyim" şeklinde yorumlanabilir. Bu durum kişinin terk edilmiş hissetmesine veya 

kendini suçlamasına yol açabilir. Bu, depresyon ve düşük benlik saygısını tetikleyebilir.  

 Kırgınlık ve kızgınlık: kişinin hayatında bir Veli’ye ihtiyaç duyduğunu hissettiğinde fakat bu rolü 

hakkıyla yerine getiren kimse olmadığında, Tanrı’ya isyan etmesine ve çevresine karşı kın 

duymasına neden olabilir. 

  

 

d. Veli İsminin Katılımcının Allah-Tanrı Tasavvuru ve Benlik Algısı Üzerindeki 

Etkisi 

Katılımcının Allah-Tanrı tasavvurunda belirgin farklılıklar ve çeşitlikler bulunmaktadır. 

Katılımcının yaşadığı travma ve zorlukların öncesinde ve sonrasında Allah tasavvuru değişim göstermiştir. 

Bu zorlukların ardından depresyona giren katılımcının eski “Allah” tasavvuru sarsılmıştır. Bunun 

neticesinde katılımcı iyileşme çabasıyla eski “Allah” tasavvurunu tamamen reddederek yeni bir “Tanrı” 

tasavvuru geliştirmeye başlamıştır. Katılımcı, henüz doğasını tam olarak bilmediği farklı bir Tanrı tasavvuru 

yaratarak eski Allah tasavvurunda bulduğu sıkıntıları ve yaşadığı hayal kırıklıklarını telafi etmeye 



140 
 

çalışmıştır. Ancak dikkat çekici olan, katılımcının hem Allah tasavvurunda hem de Tanrı tasavvurunda Veli 

isminin tecelli etmesidir. Ancak bu tecellilerin bazıları sağlıklı düzeydeyken bazıları patolojik düzeydedir.  

Katılımcının zorluklar öncesi dönemdeki Allah tasavvurunda Veli ismin tecelli ettiği görülmektedir. 

Ayrıca yaşanan zorlukların sonrasında katılımcının Allah tasavvurunda önemli bir değişim meydana gelmiş 

ve bu yeni tasavvur, ebeveyn algısı ile zıtlıklar göstermeye başlamıştır. Her ikisinde (Allah tasavvuru ve 

ebeveyn algısı) katılımcının derin hayal kırıklığı ve kırgınlık duyguları belirgindir. Katılımcının ebeveyn 

algısı incelendiğinde, Veli isminin taşıdığı anlamları (koruyuculuk, rehberlik, şefkat, destek vb.) her iki 

ebeveynde ve onlarla kurduğu ilişkide somut olarak deneyimlemeye ihtiyaç duyduğu ancak bu ihtiyacının 

yeterince karşılanmadığı anlaşılmaktadır. Bu eksiklik, katılımcının zorluklar sonrasında Allah tasavvuruna 

da yansımıştır. Katılımcı, bu durumu telafi etmek için önce kendisine Veli rolünü yüklemiş, daha sonra ise 

ebeveynlerinde bulamadığı ideal Veli niteliklerini taşıyan yeni bir Tanrı tasavvuru geliştirmeye başlamıştır. 

Bu nedenle, katılımcının bu süreçteki benlik algısında ve Tanrı tasavvurunda Veli ismin tecelli ettiği 

gözlemlenmektedir. Ayrıca kayda değer bir diğer husus, katılımcı zorluklar öncesi dönemde başkalarına ve 

topluma karşı kendisinden bir “Veli” rolü beklendiğini düşünerek bir süre bu rolü benimsemiştir. Bu durum 

katılımcının yaşadığı zorlukların öncesinde ve sonrasında kendi benlik algısında Veli isminin tecelli ettiğini 

göstermektedir. Ancak katılımcı bu rolü zorlukların öncesinde başkalarına yönelik olarak, sonrasında ise 

kendisine yönelik olarak üstlenmiştir.  

 

Sağlıklı Yansımalar 

Allah Tasavvuru Benlik Algısı Ebeveyn Algısı Yansıma 

Zorluklar Öncesi Dönemi: 

 

“Dindar bir ailede doğmak, 

Müslüman bir birey olarak 

büyümek, sonra ilahiyat okumak 

(ama tercihen okumadım). Bu 

tarz teorik eğitimlerden geçmek, 

insanda belli bir Allah tasavvuru 

yaratıyor. Tabi o esnada da 

eşlikler yaşıyorsun, hayatında 

ağır şeyler yaşıyorsun ama 

sağlam oturmuş bir Allah 

tasavvuru olduğu için o 

zamanlarda sarsılmıyor. Kuşatıcı, 

şefkatli, seni asla yalnız 

Zorluklar Öncesi Dönemi: 

 

“Zihnimdeki eski Allah tasavvuru aslında 

diğer insanlarla kurduğum ilişkilerde daha 

merhameti ve şefkatli olmama sebep 

oluyordu. Ve daha amaçlılık olarak ifade 

edebilirim. Birisini toparlamak, ona her 

anlamda destek olmak, sevgi ihtiyacını 

gidermek. Yani dilindeki o Allah tasavvuru 

bana daha merhametli olmayı, diğer 

insanlara karşı daha şekerli olmayı. Onlara 

kibirli bir yerden değil, daha eş bir yerden 

eşlikçi olmayı yani. Buna itiyordu aslında.”  

 

“Babam iyi bir dindardı. 

Medrese mezunu bir 

adamdı ve kadınların 

haklarını her zaman 

öncelerdi. Altı tane çocuğu 

var. Dört kız, iki erkek. Her 

zaman kız çocuklarını 

öncelerdi. Ki Türkiye'nin 

doğu bölgesinden bir 

aileyiz. Normalde erkekler 

çok kıymetlidir. Ona 

rağmen babam önce kızlara 

öncelik verirdi. Hatta 

vasiyetinde de bunu 

 

 

 

 
 

Güvenlik hissi 

ve aidiyet 
duygusunu 



141 
 

bırakmayacak, işte her 

zorluğunda sana bir şekilde, farklı 

formda da olsa o şekilde veya bu 

şekilde biri el uzatacak, işte bir 

şekilde seni destekleyecek çünkü 

sen de onun için yaşıyorsun” 

“İlahiyatçı olduğum için de sadece Kur’an-

ı Kerim öğretimi değil, yani ortaokul 

öğrencilerden tıp, lise, üniversite ve 

mahalledeki teyzelerle dair olmak üzere 

hemen hemen her yaş grubuyla bu anlamda 

mesela temasa geçmiştim. Çünkü Allah'ın 

varlığı düşüncesi, hani O'nun hizmet eden 

bir müridi gibi hissettiriyordu. O bilinci 

yüklüyordu, misyon yüklüyordu aslında.”  

 

belirtmiş. Böyle çok 

gerçekten merhametliydi” 

 

Tablo 36. Veli İsminin 5.Katılmcının Allah-Tanrı tasavvurunda, Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında Sağlıklı Yansımaları 

(Uyumluluk)  

 

Katılımcı yaşadığı zorlukların öncesinde Allah’ı kuşatıcı, şefkatli, yalnız bırakmayan, her zorlukta 

bir şekilde el uzatan ve destekleyen biri olarak görmektedir. Aynı zamanda bu sürede kendini Allah’a hizmet 

eden bir mürit, şefkatli, destekleyici, eşlikçi, merhametli biri olarak algılamaktadır. Bunun yanında babasını, 

dindar, medrese mezunu, koruyucu, ahlakı öğreten ve merhametli biri olarak tanımlamaktadır.  

Bütün bu tanımlamalar bu katılımcının yaşadığı zorlukların öncesindeki Allah tasavvuru, benlik ve 

ebeveyn algısında Veli isminin “dost, yardımcı ve koruyucu” anlamlarına işaret etmektedir. Bu durum onun 

o dönemdeki güvenlik hissi ve aidiyet duygusunu yansıtmaktadır. Bunun da Veli isminin sağlıklı düzeydeki 

psikolojik yansımaları arasında yer aldığı söylenebilir. Burada katılımcının Allah tasavvurunun, benlik 

algısı ve ebeveyn algısı ile uyumlu olduğu da söylenebilir. Bu düzeyde, katılımcı Allah nasıl tasavvur ettiyse 

kendisini de aynı yaklaşımla algılamıştır. 

 

Patolojik Yansımalar 



142 
 

Allah-Tanrı Tasavvuru Benlik Algısı Ebeveyn Algısı Yansıma 

“Benim için Tanrı başka, Allah 

başka. Ben sürekli o ayırımı 

yapıyorum. Benim için çünkü 

ikisinin de yeri ayrı.” 

 

“Mezun olduktan sonra iş, aile ve 

sosyal hayatımda yüzüme çarpan 

gerçekler oldu. Bir ara belli bir 

oranda özgürlüğüm kısıtlandı diye 

bir süreç yaşadım. Ağır şeyler 

yaşadım. Neredeyse travma oldu 

diyebilirim. Bunların her biri 

yaşandığında kendime dönmem 

gerektiğini anladım. Sanki 

içimdeki sürekli tık tık tık bana 

bak, bana bak, artık bana dön 

diyormuş gibi. Kendi potansiyelini 

artık keşfet ya da fark et önce. 

Çünkü her bir zorlukta o 

düşündüğüm Allah tasavvurumu 

bulamıyorum. Bende böyle bir 

tasavvur var ama çalışmıyor bu 

yani. Yaşamımda çalışan bir şey 

değildir, çok pasif kalıyor. 

Uyuşmuyor bir şeyler. Sonra ben 

kendimi keşfetmeye başladım” 

 

“Kendime en çok herhangi bir 

Tanrı tasavvuruyla eşleşmiş, yakın 

teması tespit ettiğim yer doğa. Bir 

ağacın altı olabilir. Bunun adı 

evren olabilir, kolektif şuur 

olabilir, Allah olabilir, bunun adı 

başka bir şey söyleyebilir, o 

yüksek akıl neyse artık ya da 

yüksek enerji, güç, ben mesela 

doğayla ve ağaçlarla, bitkilerle, 

yüksek enerjiyi hissediyorum ama 

bunun adının ne olduğunu 

önemsemiyorum. Önemli değil 

adının ne olduğu. Şu anki Tanrı, 

evren ya da artık neyse adı, bence 

“Allah'a hizmet etmek isteyen 

birisiydim. Benim gibi işte bu tarz 

ailelerde, bilinçli ailelerde doğup 

büyümüş, bilinçli çocukların bir 

şekilde Allah'a hizmet etmesi 

gerektiğine inanıyor. Çok kendi 

hayatımda çalışıp zengin olacak birisi 

olmayacağım, ilimle, irfanla uğraşıp 

insanlara veren birisi olacağım 

diyordum. Sanki Allah beni diğer 

kullarına da destekçi olarak 

göndermiş gibi nasıl peygamberleri 

gönderiyorsa yeryüzüne doğru 

yayması için aynı zamanda benim gibi 

bu bilgiye erişmiş eğitimini almış 

kişilerin bir nevi küçük peygamberler 

gibi ya da küçük tasavvuf ehli insanlar 

gibi elçi gibi, bir şekilde bir yerde 

doğruyu, hakikati anlatmalı ve 

yaymalı ve bunu isteyen bir Allah 

tasavvuru vardı. Diğer insanlara 

bilinçli olduğum için hizmet etmemi 

isteyen, işte onları kucaklamamı, 

onlara bir şeyleri öğretmemi isteyen 

bir Allah. Tabii ki de hayatımı 

anlamlandırırken kendi zihnimde bu 

vardı. Biliyorsan sorumlusun. Allah 

senden bunu bekliyor. Yani şu an 

bende yok ama geçmişte başkasının 

yaptığı bir günahtan benim de mesul 

olduğum inancı bile vardı zihnimde. 

Ben ona doğruluğu ve güzeli 

anlatmakla yükümlüyüm. Bir kere 

aynı masayı paylaştık ya da bir kere 

denk geldik. Ben artık ondan 

mesulüm. 

İşte bu hayatta hep adım atarken de 

nefes alırken de konuşurken de Allah 

için yapardım. Dolayısıyla gerçekten 

de hayatı anlamlandırdığımda çok 

ciddi bir etkisi, katkısı oluyordu. 

“Annesinin yanında büyüyen bir 

çocuk değilim. Dışarıda büyüyen bir 

çocuğum bir yerde. Anneyle babam 

benim için dede ve nene gibiydi. 

Erken yaştan itibaren zaten evden 

ayrıldım. Liseden itibaren yatılı 

okudum. Zaten onların yaşı da sanki 

dedem ve nenem gibi bir yaş. Genç 

bir anne babam yok yani. O yüzden 

onlarla olan iletişim daha böyle hani 

sevgiye dayalı ve daha basit 

düzeyde. Hem yaşlılar çünkü. Çok 

aktif bir anne baba rolü yoktu. Hala 

da zaten. 

Daha çok aile yönlendirmesiyle lise, 

üniversite gibi tercihlerde bulunmuş 

birisiyim. Yani istediği şeyleri ilk 

gençlik çağında özellikle 

yaşayamamış birisiyim.” 

 

“Annem çok merhametli ama 

merhametini gösteremeyen, 

şefkatini, sevgisini çok ifade etmeyi 

bilmeyen bir kadın. Yani Annem 

görüp görebileceğiniz en 

hanımefendi kadınlardan birisi. 

Ama çok gariban bir kadın. Kendi 

hakkını savunamayan, sessiz, 

herhangi bir problem çıkmasın diye 

susan, haksızlıklara susan, hakkını 

yediren ve hatta çocuklarına da 

hakkını yedirsinler diye öğütte 

bulunacak hale gelen kaçıngan 

birisi. Hala da duygu ve 

düşüncelerini çok ifade edemeyen 

birisi. Çünkü öğrenmemiş, bilmiyor. 

Hatta bu yüzden guatr rahatsızlığı 

var ve bilirsin guatr hastalığı için 

şey derler, kadın hastalığı derler. 

Dertlerini içine atan, konuşamayan 

kadınların hastalığı gibi bir şey var. 

Hormonları etkiliyor çünkü bu. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aşırı 

sorumluluk 

duygusu 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gerçekçi 

olmayan 

beklentiler 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



143 
 

beni doğayla uyumlu ve doğayla 

frekans uyumu içerisinde iletişim 

kurabilecek bir kabiliyette 

konumlandırdığını düşünüyorum. 

Hatta spiritüel anlamda da 

destekleyici bir Tanrı olabileceğini 

düşünüyorum. 

 O yüzden Allah'la böyle bir 

savaşım olduğunu söyleyebilirim. 

Hem ona inanmak istiyorum hem 

de inanmak için bazen bir neden, 

somut bir neden bulamıyorum. 

Hayatımda görebileceğimiz, 

gerçekliğini hissedebileceğim bir 

el arıyorum. Ayette de geçiyor ya, 

Allah'ın eli onların üzerindedir. O 

eli arıyorum bazen. Çok somut bir 

şekilde onun elini görmek 

istiyorum. Merhameti çok somut 

bir şekilde görmek istiyorum. İçim 

bunu istiyor. Ama hayatımda 

görev olarak bunu çok 

görebildiğimi, söyleyemem. Belki 

de ben göremiyorum. Bilmiyorum. 

O yüzden biraz çalkantılı bir 

ilişkimiz var”. 

 

“O kadar büyük acı yaşadım ki 

sorgulamanın hakkım olduğuna 

inandım ve sorguladım. Ve dedim 

yani, sen beni sevmiyorsun ve ben 

de beni sevmen için kendimden 

fazla ödün vermiştim. Beni neden 

sevmedi? ne yaptım da beni 

sevmedi diye sorduğum çok 

oluyor, eğer varsa diye.    

Madem O anlatıldığı gibi, kutsal 

kitapta geçtiği gibi bir Allah, o 

zaman bana neden merhametle 

davranmasın? eğer oradaysan ve 

beni görüyorsan Allah, bak hani, 

bana yardım edebilirsin. O zaman 

sana kırgınım. Çünkü ben senin 

istediğin doğruluğu yaşamak için 

Benim tasarrufumdaki Allah bana o 

misyonu yüklemişti yani.  

Ama şimdilik tasavvurum. Eğer bana 

öyle bir misyon yüklediyse bile çok 

yersiz olduğunu düşünüyorum. 

Çünkü benliği bırakıp da o misyonu 

yüklenmenin sağlıklı bir şey 

olduğunu düşünmüyorum. Yaşam 

yeterince zor. O yüzden şimdiki Allah 

tasavvurum bence beni daha bağımsız 

olmamı, kendi hayatımı kendi başıma 

kurtarmamı isteyen. Yaşam 

mücadelesini kendim vermeye 

çalışıyorum. Zaten önceden de bir 

başkasına dayanmıyordum fakat 

Allah'a dayanıyordum. Şimdisi o 

kadar dayanabileceğim bir Allah değil 

de daha bağımsız bir Allah varmış. 

Sonra tasavvurum değiştikçe benim 

de aklım dışarıda değişti. Demek ki 

benim öğrendiğim gibi değilmiş. 

Hatta tam tersi, birden yalnız 

bırakılmış, hatta ihanete uğramış biri 

gibi hissettiğimi söyleyebilirim. 

Çünkü ona güveniyorsun ve bütün 

hayatının belki %70'ini onun 

misyonuyla yaşayarak yaşıyorsun. Bu 

yolda kendinden hep ödün veriyorsun. 

Ama başına bir kötülük geliyor ve 

yardım alamıyorsun. Öyle bir kötülük 

geliyor ki ailem de yardım edemiyor 

mesela. Böyle bir imtihan yaşadım 

yani. O yüzden orada büyük bir 

kırılma yaşadım ve davranışlarımda 

de değişme oldu.” 

 

“Kendime saygı duyuyorum, kendimi 

seviyorum. Kendime sarılıyorum, 

kendimi kucaklıyorum, kendim için 

ağlıyorum, kendim için gülüyorum, 

kendim için mücadele ediyorum ve 

bulunduğum hayatta da günlük 

ilişkilerimde de bir şekilde bu bana 

yansıyor ve karşı tarafa da geçiyor. O 

Boğazla da ilintili. Konuşmak 

eylemi de biliyorsun boğazla ilintili. 

Onda da bu hastalık var mesela. Bu 

yüzden diyorum ki annem dünya 

iyisi ama gerçekten yeterli bir kadın 

değil. O güçlü duramadığı için 

mesela kızları da evliliklerinde 

yaşadığı problemlerde mesela güçlü 

duramıyorlar. Çünkü arkalarında 

güçlü duran bir anneleri yok. O 

yüzden annemi böyle 

nitelendirebilirim. Melek gibi bir 

kadın ama yetersiz bir kadın. 

Hakları koruma konusunda, 

düşüncelerini, duygularını ifade 

etme konusunda çok yetersiz bir 

kadın. Tabii bunda birçok etkisi var. 

14 yaşında vesaire evleniyor. Ve 

çok zor bir aileye gelin gidiyor. O 

zamanın aile yapısındaki 

problemleri halletmek için hep 

susmayı öğreniyor. Susmayı ve bir 

şeyleri kendisi idare etmeyi 

öğreniyor ve tek bildiği şey bu. O 

yüzden biz kızlarına da hep bunu 

öğütleyip bunu yaptırmaya 

çalışıyor. Ama bu da en büyük 

hatalardan birisi şu an için.” 

 

“Babamın bazı pasif yanları vardı 

ama bunun dışında gerçekten iyi bir 

baba ve iyi bir aile lideriydi. 

Özellikle Türk toplumuna nazaran 

iyi bir baba profilinin olduğunu 

söyleyebilirim. Fakat yeterli değildi. 

Ahlaki öğretiler anlamında da, 

koruyuculuk anlamında da iyiydi. 

Ama tabii ki özellikle ergenlik 

döneminde onun kusurları benim 

çok gözüme batıyordu. Aile 

içerisinde daha adil olup geleceğe 

dair bizi daha iyi eğitebilirdi diye 

düşünüyorum. Geleceği çok 

umursamıyordu. Çünkü malda 

 

 

 

 

 

 

 

Kimlik 

çatışması 

veya 

uyumsuzluk 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Suçluluk ve 

değersizlik 

duyguları 

 

 

 

 

 

 

 

 



144 
 

Tablo 37. Veli İsminin 5.Katılmcının Allah-Tanrı tasavvurunda, Benlik Algısında ve Ebeveyn Algısında Patolojik Yansımaları 

(Uyumsuzluk)  

 

Katılımcı yaşadığı zorlukların öncesinde kendini, bilinçli, kendini yok sayan, başkalarının sevgi 

ihtiyacını gideren, bilincinden dolayı başkalarına öğüt vermek ve günahlarını düzeltmekle sorumlu gören 

biri olarak da görmektedir. Bu durum katılımcının Veli ismindeki “koruyucu ve dost” rolünü üstelenerek 

aşırı bir sorumluluk duygusu taşıdığını göstermektedir. Kendi ihtiyaçlarını ihmal ederek başkalarına bağımlı 

hale gelen katılımcıda bu tutum onun psikolojik tükenmişliğine yol açmıştır. Katılımcı küçük yaşta evden 

ayırılıp okula gönderilmiş ve kendi ebeveynlerinin yanında büyümemiştir. Katılımcı ebeveynlerini, yaşlı 

olan, dede nene gibi olan, aktif bir anne baba rolünü üstelenemeyen biri olarak algılamıştır. Bu durum 

katılımcının ebeveyn yoluyla Veli ismindeki “dost ve gözeten” rolünü içselleştiremediğini göstermektedir. 

Katılımcının topluma karşı aynı rolün kendisinden beklenmesi ancak bunu ebeveyn aracılığıyla 

çok fazla efor sarf etmişken, bunun 

kırgınlığını yaşadım ve gerçekten 

de ağır bir depresyona girdim. 

Çaresiz kaldığım zamanlarda 

Allah'a seslendim de uzun vadede 

de olsa bulamadım. Demek ki 

benim kalkıp kendimi kurtarmam 

lazım. Demek ki benim bana ait 

eforumu, gücümü önce kendime 

harcamam lazım. Şanslıyım ki 

bunu biraz daha keşfe 

dönüştürdüm” 

 

“Tanrı tasavvurunda daha 

bilmediğim bir Tanrı. O yüzden 

onu o kadar suçlayamıyorum. Ve 

ben ona o kadar emek vermedim. 

Hatta belki yeni tanıştım. O 

yüzden aynı sorumluluğu 

tutmuyorum. Onun da beni o kadar 

sorumlu tuttuğunu 

düşünmüyorum. Çünkü o daha 

şefkatli ve kendi yolunu bul diye 

bana ışık tutan bir yerde. O yüzden 

ona karşı kızgınlığım yok” 

 

 

yüzden belki ilişkilerim gerçekten 

belli bir oranda kaliteli ve güzel 

ilişkiler” 

 

“Kendimle iletişimim de artık daha 

üst noktada. O yüzden bu bana biraz 

güven, hatta birazdan daha fazla 

güven sağlıyor. Zorluk kaldırmıyor. 

Hala birçok şeyi umursuyorum. Ama 

umursamama rağmen yola devam 

etmek ve ayakta kalabilmek” 

 

“Evrenle, doğayla daha iyi bir 

iletişimim oldu. Tanrı’yla iletişim 

kurabilme yollarını bulabildiğimi 

söyleyebilirim. Eğer bir mesaj 

iletiyorsa mesajlarını alabilen frekansı 

daha tutan biriyim.” 

 

“İnsanlarla kurduğum iletişim biçimi 

ve onlarla kurduğum bağ temelinde 

bir sevgiyi barındırıyor. Yani aslında 

insanları ve yaşamı bir anlamda da 

seviyorum. Tüm depresifliğime 

rağmen. Ve yaşamın içindeki diğer 

şeyleri de seviyorum. Bana hayatı 

anlamlı kılan şey sevgi bağları 

olabilir” 

mülkte çok gözü olmayan birisi 

olduğu için, dünyaya çok önem 

vermediği için o anlamda bize biraz 

daha eksi olarak yansıdı. Bu 

anlamda mesela öfke duyduğum 

dönemler de oldu yani. Bu yüzden 

bazı pasif yanları vardı” 

 

“Babam zaten bir dokuz ay önce 

vefat etti. Her zaman iyi bir bağım 

oldu onlarla. Yani onlarla olan 

ilişkim bir şekilde dengede 

gidebiliyor. Annemle de şu anda da 

gayet iyi bir iletişimim var. Son 

zamanlarda işte böyle bir 25 yaş 

üstü dönem için söyleyeyim 

babamla bağım daha da 

kuvvetlendi. Daha da farklı bir yere 

taşındı. Birbirimize enerji verir ve 

iyi anlaşırdık onunla. Çünkü 

farkındalık oluşuyor ve onun da 

aslında anne baba olmadan önce bir 

insan olduğunu ve onun da kusurları 

olabildiğini fark edince çok daha 

farklı bir yerden bağ 

kurabiliyorsun.” 

Kırgınlık ve 

kızgınlık 

 

 

 

 

 

 



145 
 

içselleştirememiş olması, onda kimlik çatışmasına yol açmıştır. Bunun da Veli isminin patolojik düzeydeki 

psikolojik yansımaları arasında yer aldığı söylenebilir.  

Özetle, katılımcının yaşadığı zorluklar öncesi dönemde Allah tasavvurunda ve benlik algısında Veli 

isminin hem sağlıklı hem de patolojik düzeyde tecelli ettiği söylenebilir. Katılımcı, Allah'ı artık pasif, 

mesafeli ve sorumluluklarını yerine getirmeyen bir varlık olarak algılamaya başlamıştır. Bu yeni tasavvurda 

Allah; duyarsız, ulaşılmaz, merhameti sorgulanabilir, tutarsız ve cezalandırıcı özellikler taşımaktadır. Aynı 

şekilde, katılımcının ebeveyn algısında da benzer olumsuz özellikler belirginleşmiştir. Annesini güçsüz, 

ifade beceriksizliği olan ve koruyucu olmayan; babasını ise pasif, ilgisiz ve gelecek planlaması yapmayan 

biri olarak değerlendirmiştir.  

Zorluklar sonrası dönemde ise katılımcının Allah tasavvurunda radikal bir değişim meydana 

gelmiştir. Katılımcı, Allah’ı artık pasif, bir köşeye çekilip izleyen, varlığının ne işe yaradığı sorgulanan, 

sorumluluklarını yerine getiremeyen, mesafeli, uzak, bilinmez, karakteri belli olmayan, önemsemeyen, 

kucak açmayan, sevgisi sorgulanan, seslenildiğinde bulunmayan, duymayan, yalnız bırakan, anne gibi 

ondan çok şey beklenen, merhameti sorgulanan bir baba figürüne sahip olan, merhameti somut bir şekilde 

görünmeyen, merhametini her anda hissettirmeyen, merhametle değil acımasızca öğreten, üstten bakan, 

sadece istediği zamanlarda sevgisini ve şefkatini gösteren, küçük molalar ve fırsatlar veren sonra tekrar 

imtihanlar ve kötülükler dünyasına yollayan, zorlayıcı, cezalandırıcı, zor imtihanlarla yol gösteren, yanlış 

cevap verildiğinde doğruyu bulmak için gerekli bilgileri göndermeyen, dengesiz ikircikli bir yapıya sahip, 

hem seven hem döven, ona inanmak için somut bir neden bulunmayan biri olarak görüyordu.  

Katılımcının Allah tasavvurundaki bu dönüşüm, onun ebeveyn algılarıyla paralellik göstermektedir. 

Katılımcı annesini gariban bir kadın, yetersiz, hakkını yediren, çocuklarının haklarını savunmayan, 

çocuklarının arkasında güçlü durmayan, merhametini göstermeyen, şefkatini ve sevgisini ifade etmeyen, 

düşüncelerini ve duygularını ifade edemeyen, kaçıngan, konuşmayan, sessiz, dertlerini içine atan biri olarak 

algılıyordu. Katılımcı babasını da yetersiz, pasif, geleceği umursamayan, malda mülkte gözü olmayan, 

dünyaya önem vermeyen, geleceğe dair çocuklarını eğitmediği için adil olmayan biri olarak tanımlıyordu. 

Katılımcı ebeveynlerinin merhametini sorguladığı gibi, Allah'ın merhametini de sorgulamaktadır. 

Annesinin sessizliği ile Allah'ın dualara cevapsızlığı, annesinin çocuk haklarını korumaması ile Allah'ın 

sorumluluklarını yerine getirmemesi, babasının eğitim eksikliği ile Allah'ın rehberlik yetersizliği arasında 

paralellik kurmaktadır. Bu durum, katılımcının zorluklar sonrasında ebeveyn algılarını Allah tasavvuruna 

yansıttığını göstermektedir.  

Burada katılımcı hem ebeveynlerinde hem de Allah tasavvurunda aktif koruyucu rolünün 

eksikliğini hissetmektedir. Katılımcı babasından ve annesinden aktif bir baba-anne rolü bulamadığı gibi 



146 
 

Allah’ın varlığının ne işe yaradığını da sorgulamıştır. Katılımcı annesini ve babasını pasif olarak gördüğü 

gibi Allah’ı da pasif görmüştür. Anne ve babasının merhametini, ilgisini ve sorumluluklarını sorguladığı 

gibi, Allah’ın merhametini, yardımını ve rehberliğini de sorgulamıştır. Annesini sessiz, sevgisini ifade 

etmeyen ve çocuklarının haklarını korumayan biri olarak görmesi, Allah’ı da duaya cevap vermeyen, 

sorumluluklarını yerine getirmeyen bir varlık olarak algılamasına yol açmıştır. Benzer şekilde, babasının 

kendisini geleceğe hazırlamadığını düşünmesi, Allah’ı da gerekli bilgi ve desteği sağlamayan bir otorite 

figürü olarak görmesine neden olmuştur. Bu durum katılımcının ebeveyn algısının Allah tasavvuruna nasıl 

yansıdığını açıkça göstermektedir. Katılımcının hem Allah tasavvuru ve hem de ebeveyn algısında Veli 

isminin içerdiği “koruyucu, destekleyici, dost, sorumlu” rollerinin derinden sarsıldığı ve tüm o rolleri 

sorguladığı görülmektedir.  Katılımcı bu rollerin işlevsiz olduğunu düşünerek kendisini, dayanıksız, yalnız 

bırakılan, sevilmeyen, ihanete uğramış ve kırılmış biri olarak tanımlamıştır. Bu algı, onun suçluluk, 

değersizlik, terk edilmişlik ve öfke gibi yoğun duygular yaşamasına yol açmıştır. Sonuç olarak, katılımcı 

Allah’a isyan etmiş ve çevresine karşı büyük bir öfke biriktirmiştir. Tüm bu yaşantılar, "Veli" isminin 

psikolojik yansımalarının patolojik düzeyde tezahür ettiğini göstermektedir.  

Katılımcı yaşadığı zorluklar sonrasında terapi sürecine girmiş ve bu süreçte önemli bir içsel 

dönüşüm yaşamıştır. Bu dönüşümün temelinde, ebeveyn algısında eksik kalan Veli isminin niteliklerini 

telafi etme çabası yatmaktadır. Katılımcı, bu eksikliği gidermek için öncelikle kendisine Veli rolünü 

yüklemiş, ardından ebeveynlerinde bulamadığı ideal Veli özelliklerini taşıyan yeni bir Tanrı tasavvuru 

geliştirmiştir. Katılımcı bu sürecin ardından kendini, kendine babalık, annelik ya da tanrılık yapan, anne, 

baba ve Allah onu korumuyorken kendini koruyan, kendisine ilk dayanak noktası olan, kendine karşı yapılan 

haksızlık karşısında dik duran, kendine saygı duyan, kendini seven, kendine sarılan, kendini kucaklayan, 

kendi için ağlayan, kendi için gülen, kendi için mücadele eden, içinde kendi elini tutan, kendisiyle temas 

üst noktada olup güven sağlayan, Tanrının mesajlarını alabilen biri olarak görmektedir. Bu durum bir 

yandan Veli isminin koruyucu ve dost rollerinin sağladığı güvenlik hissi, empati duygusu, direnç ve 

dayanıklılığı gösterirken diğer yandan aşırı benmerkezci eğilimlerin ortaya çıkmasına neden olmuştur. Bu 

durum, Veli isminin psikolojik yansımalarının hem sağlıklı hem de patolojik düzeyde bir arada bulunduğunu 

göstermektedir. Katılımcının terapi sonrası geliştirdiği bu yeni yaklaşım, bir yandan güçlenme ve öz şefkat 

gibi olumlu özellikler içermekteyken, diğer yandan aşırı bireyselleşme ve benmerkezcilik gibi potansiyel 

sorun alanlarını da barındırmaktadır. Dolayısıyla katılımcının zorluklar sonrası dönemindeki bu yeni benlik 

algısı ile Allah tasavvuru arasında belirgin bir uyumsuzluk olduğu görülmektedir.  

Katılımcı ayrıca doğasını tam henüz bilemediği yeni bir Tanrı’yı şöyle tasavvur etmektedir: Dişil 

bir tanrı, doğa ya da enerji, destekleyici, kucaklayıcı, göğsünde dinlendiren, sarmalayan, yaraları saran, 

dinleyen, iletişim kurabilen, onunla temas etme yolları bulunabilen, yakın, düz, karakteri belli, bilge, bir 



147 
 

matematiğe sahip olan, doğru yolu bulmak için ışık tutan, işaret ve sembol çıkaran, kolayca yol gösteren. 

Katılımcı son zamanlarda hem annesiyle hem babasıyla iyi bir iletişiminin olduğunu belirtmiş; babasını iyi 

bir baba profiline sahip; annesini kadınların en iyisi biri olarak tanımlamıştır. Bu değişim, katılımcının 

geliştirdiği yeni Tanrı tasavvuruyla paralellik göstermektedir. Burada da katılımcının Tanrı tasavvurunda 

ve ebeveyn algısında Veli ismin tecelli ettiği görülmektedir. 

 

 Veli İsmi ile Cebbar İsmi Arasındaki İlişki 

 

Tanrı Tasavvuru 

“Tanrı karar verebilmem için karşıma bir işaret, bir sembol çıkarabilir. Zorlukta da karar vermem 

gerektiğinde de kapısını çaldığımda zaten yol orada diye gösteren bir Tanrı. Buradaki Allah ise yani o yolu 

göstermek için beni kırk sudan atlatıp kırk kapıdan kırk bir imtihandan geçirip en son böyle işte tamam 

öldün bittin. Ama Tanrı daha yardımcı, daha yakın, daha düz, belirli, kendi karakteri belli bir tanrı yani. 

Ama buradaki Allah'ın karakterinden emin değilim” 

“Tanrı tasavvuru olarak düşünürsem çok daha kucaklayıcı, bilge ve amaç, dişil bir Tanrı ya da enerji 

tasavvuru geliyor bana. Onu öyle hissediyorum. Daha seni sarmalayan, yaralarını saran, seni dinleyen, seni 

göğsünde dinlendiren, o göğsü benim için o yemyeşil çayırlar yani aslında baktığın zaman. Ben o ceviz 

ağacına dokunduğum zaman hissettiğim o doku benim için belki Tanrı'nın derisi olabilir ya da doğanın derisi 

olabilir, temas kurabiliyorum. O yüzden benim için böyle kişileştirmeye de geçebiliyor Tanrı olarak 

düşündüğüm.  

Ama Allah olarak düşünürsem, o anlarda Allah bana sanki daha üstten bakan ve sadece istediği zamanlarda 

sana sevgisini ve şefkatini gösteren işte hayatta böyle bazen 3-5 dakikada doğada tatlı anlar yaşatıp, hadi 

tekrar seni imtihana, kötülükler dünyasına yolluyorum diyen bir Allah gibi geliyor. Sadece bana küçük 

molalar fırsatı veren bir Allah olarak geliyor” 

Tablo 38. Veli ile Cebbar İsimlerinin 5. Katılımcının Allah-Tanrı Tasavvurunda Arasındaki İlişkisi 

 

 

 

Cebbar ismi, zorlayan; dilediğine kayıtsız şartsız yaptırmaya gücü yeten, icabar eden ve zorla iş 

gördüren manasına da gelir (Rex 2020: 25: Tatlısu 2024: 48). Çünkü icbar, ikrah (zorunda bırakma) 

anlamındadır. Allah, yaratıklarını -ister istesinler ister istemesinler, dilediğine mecbur kılandır (Razi 1906: 

150). 

Katılımcının Allah tasavvurunda, O’nu zorlayıcı, üstten bakan, sadece istediği zamanlarda sevgisini 

ve şefkatini gösteren; kısa ve tatlı anlar yaşattıktan sonra insanı zorlu imtihanlara ve kötülüklerle dolu bir 

dünyaya gönderen; dinlenme fırsatı tanımayan ve küçük molaları dahi sınırlı veren; doğru yolu göstermek 

için kulunu kırk sudan geçiren, kırk kapıdan ve kırk bir imtihandan sürükleyerek ancak kişinin tükenip yok 

olduğu noktada yardım eden; isyankâr kulları ise sadece bereketsizliğe terk eden biri olarak tasavvur etmesi, 

Veli isminin patolojik yansımalarına işaret ettiği gibi aynı zamanda Cebbâr ismine de göndermede 



148 
 

bulunmaktadır. Dolayısıyla, Veli ismin patolojik yansımalarının, Cebbar isminin tecelli etmesine yol açtığı 

düşünülebilir. Tabir caizse, katılımcının Allah’ı “zorlayıcı Veli” olarak tanımlar ve bu tasavvur, katılımcının 

kızdığı ancak üzerinde baskınlık kurduğunu hissettiği bir “Veli” figürü ile ilişkili olabilir. Bu durum, İlahi 

isimler teorisinin “Bir ilahi isim başka bir ilahi ismin tecelli etmesine yol açabilir” ve “bir ilahi isim başka 

bir ilahi ismi içerebilir” kaidelerinin açık bir göstergesidir. 

 

 Veli İsmi ile Zü’l-Celal ve’l-ikram İsmi Arasındaki İlişki  

Sözlükte “azamet sahibi ve yüce olmak” anlamındaki celâl ile “cömert ve merhametli, asil ve şerefli 

olmak” manasındaki keremden türeyen ikrâm kelimelerinin başına zû (sahip) getirilmesiyle meydana gelen 

bir terkip olup “azamet ve kerem sahibi” demektir (Topaloğlu 2013: 44,515). Ayrıca Esma Hüsna'da Celil 

ve Kerim isimlerinin ayrı ayrı zikredildiği halde iki ismin tek bir terkiple (birleşik şekilde) gelmesi de dikkat 

çekicidir. Azamet, heybet ve yüce bildiren Celâl ile lütuf, ihsan ve kerem ifade eden İkram kelimelerinin 

bir araya getirilmesinin hikmeti, Allah’ın her iki sıfatı tek bir yapı içinde birleştirdiğini vurgulamaktır. 

 

Tanrı Tasavvuru Benlik Algısı 

“Bazen benim için baba metaforu çok kullanılır 

Allah için. Hakikaten ona dönüşebiliyor. Bazen 

kızgın bir baba gibi. İşte bak sen benim istediğim 

kurallara uymadın. O zaman ben de seni büyük 

imtihanlarla sınıyorum diyen bir baba gibi ya da ben 

seni yalnız bırakıyorum ya da işte bereketsiz 

bırakıyorum diyen bir baba gibi bazen görünüyor. 

Bazen işte çok şefkatli, ne yaparsan yap kucak açan 

bir babaymış gibi görünüyor. Ama neticede şuna 

varıyorum, çok ikircikli bir yapısı varmış gibi. Tabiri 

caizse dengesiz bir yapısı varmış gibi. Hem severim 

hem döverim derler ya. Sanki hem seven hem döven 

bir Allah varmış gibi hissediyorum çoğunluğuma. O 

yüzden duygusal olarak da bu bizi toksik bir yere 

getiriyor” 

“Çok arada bir yerdeyim. O yüzden hem öfke var 

içimde hem sevgi var. Bazen sevgi ve öfkenin 

karışımı bir şey yaşıyorum. Allah’a karşı eğer 

varsa bir kırılma var. Eğer varsan, bunu 

söylüyorum hatta yazıyorum da, diyorum ki 

Allah'ım eğer varsan, sana karşı çok kırgınım. 

İnsan sevdiği ve inandığı kişiye karşı bir kırgınlık 

yaşar” 

 

Tablo 39. Veli ile Zü’l-Celal ve’l-ikram İsimlerinin 5. Katılımcının Allah-Tanrı tasavvurunda ve Benlik Algısında Arasındaki 

İlişkisi 

 

Katılımcı, Allah’ı bir baba figürü gibi; hem seven hem cezalandıran, dengesiz ve ikircikli bir yapıya 

sahip, bazen şefkatli bazen de zorlayıcı biri olarak tasavvur etmektedir. Bu tasavvur karşısında kendisini 



149 
 

hem öfke hem de sevgi duyan; iki uç arasında gidip gelen, arada kalmış biri olarak tanımlar. Katılımcı, bu 

deneyimin kendisini “toksik” bir ruh hâline sürüklediğini ve içsel dengesini bozduğunu ifade etmektedir. 

Bu durum, katılımcının Zü’l-Celâl ve’l-İkrâm ismini içselleştirme sürecinde bir çelişki yaşadığını 

göstermektedir. Çünkü bu isim, celâl (heybet, kudret, sertlik) ve ikram (ihsan, merhamet, yumuşaklık) gibi 

zıt niteliklerin birlikte taşındığı bir isimdir. Oysa katılımcı bu iki niteliği ayrı ayrı değerlendirmiş; ikram 

yönünü kabullenmiş, ancak celâl yönünü reddetmiştir. Başka bir deyişle, katılımcı "ikrama sahip bir Veli" 

arzularken, "celâle sahip bir Veli"yi inkâr etmiştir. Bu durum, İlahi İsimler Teorisi’nin “Bir isim başka bir 

ismi içerebilir” kaidelerinin açık bir göstergesidir.  

Bu parçalanmış algı, onun hem ilahi isimle kurduğu ilişkide hem de Allah tasavvurunda ve benlik 

algısında bir dengesizlik doğurmuştur. Böylece katılımcı, ilahi yakınlığı yalnızca merhamet ve yumuşaklık 

üzerinden inşa etmeye çalışmış; bu da onu, ilahi bütünlüğü taşıyan bir isimle sahih bir ilişki kurmakta 

zorlamıştır. 

 

 Veli İsmi ile Batın/Zahir İsimleri Arasındaki İlişki  

Bâtın kelimesi, “gizli olmak; bilmek, bir şeyin iç yüzüne ve bir kimsenin sırlarına vâkıf olmak” 

manalarına gelir. Batn karşıtı olan Zahir kelimesinin ise, “açık ve âşikâr olmak” anlamları vardır (Topaloğlu 

1992: 5,187). 

 

Tanrı Tasavvuru Benlik Algısı 

“İmtihan dünyasında bu şekilde değil başka bir versiyonda 

yaratmasını isterdim. Merhametini her anında hissettiğim, 

ondan kaçtığımda bile beni döndüren, kendisine çeviren bir 

Allah olmasını isterdim. Bana bir şeyleri öğretmek istiyorsa 

da insan dünyasında eşlikleri bu kadar acımasızca değil, 

daha bir annenin ve babanın öğretmesi gibi, bir yerden 

öğretebilmesini isterdim. Yanlış cevap verdiğimde 

doğruyu bulmam için bana gerekli doneleri, bilgileri 

gönderen bir Allah isterdim. Sevgiyi arttırmak istediğim 

zaman beni daha çok destekleyecekti. Bu kadar mesafeli 

olsun istemezdim. Çünkü çok bilinmez, çok gizemli. Yani 

buradaki gizem işe yarayan bir gizem değil. Kullarını 

yalnız bırakan çok bocalatan bir gizem. Eğer varsa bence 

Allah’ın insanlarla daha fazla yakın olması, kendini daha 

çok anlatması gerekir. Eğer dünyadaki bu kötülük, iyilik 

“Belirsizlikleri elbette her insan gibi sevmeyen birisiyim. 

Bunu kabul etmeye çalışıyorum.” 

 

“Henüz kendi potansiyelini gerçekleştirmemiş birisi 

olduğunu düşünüyorum. Ve son bir 7-8 yıldır da kendi 

potansiyelini gerçekleştirmek için üstün çaba sarf eden 

birisi olarak görüyorum kendimi.” 

 

“Keşif sözünü çok seviyorum. Onu da keşfediyorum. 

Kendimi keşfediyorum. Yaşamımı keşfediyorum. 

Muhtemelen de keşfediyor halde öleceğim. Ve hiçbir 

şeyden tamamen emin olmadan öleceğimi de biliyorum 

yani.” 

 



150 
 

devresinde iyiliğin artmasını istiyorsa, iyilik elçilerinin çok 

olmasını istiyorsa, iyiliğe bir adım atanı on defa 

onaylaması, yüz defa desteklenmesi lazım. Yani annenden 

çok şey beklersin.” 

“Çünkü tasavvurumda baktım ki benim inandığım, hayal 

ettiğim gibi yok. Çünkü yaşantıma bakıyorum asla öyle 

değil. Somut olarak temellendiremiyorum” 

“Bir şeyleri denedikçe kendime bakışım değişiyor. 

Öğreniyorum, kendimi öğreniyorum, kendimi tanıyorum. 

Ve kendime görüş biçimim değişiyor. Çünkü bakıyorum, 

kendim bu durumda ne yapıyor, bunu yapıyorum, 

kendime bakışım değişiyor, kendime güvenim değişiyor, 

karakterime bakış açım değişiyor, kendime önem verişim 

bile değişiyor.” 

Tablo 40. Veli ile Batın/Zahir İsimlerinin 5. Katılımcının Allah-Tanrı tasavvurunda ve Benlik Algısında Arasındaki İlişkisi 

 

Katılımcı Allah’ı gizli, mesafeli, gizemli ve bilinmez bir varlık olarak tasavvur etmesi, Batın 

isminin tecellilerine de işaret etmektedir. Bu bağlamda katılımcının Allah’ı “bilinmez Veli” olarak tasavvur 

ettiği söylenebilir. Bu tasavvur, katılımcının Allah’a karşı uzaklık ve ulaşamama hissi yaşamasına neden 

olmuştur. Zira katılımcının Allah tasavvurunda Veli ismi üzerinden şekillenen bir yakınlık arzusu, aynı 

zamanda Bâtın isminin taşıdığı gizlilik ve ulaşılmazlık niteliğini de içermektedir. Bu durum, İlahi isimler 

teorisinin “bir ilahi isim başka bir ilahi ismi içerebilir” kaidesinin de açık bir göstergesidir. 

Katılımcının annesini, duygularını ifade edemeyen, problemler karşısında susan ve içe kapanan biri 

olarak tanımlaması, onun çocukluk döneminde duygusal olarak görünme, duyulma ve onaylama 

ihtiyaçlarının yeterince karşılanmadığını düşündürmektedir. Bu deneyim, katılımcının Allah tasavvuruna 

da yansımış ve Allah’ı da gizli, mesafeli ve ulaşılmaz bir figür olarak tasavvur etmesine neden olmuştur.  

Bu bağlamda, katılımcı dıştan gelen ilahi yakınlığı (Veli) tam anlamıyla hissedemediği için, bu 

ihtiyacı kendi içinde karşılamaya çalışmış; yani Allah’ın yerine kendisine bir içsel Veli rolü atfetmiştir. 

Kendi potansiyelini keşfetme, anlamlandırma ve açığa çıkarma arzusu da bu içsel rehberliğin bir sonucu 

olarak ortaya çıkmıştır. Bu durum, onun hem içe yönelmesini hem de kendi içinde bir Veli figürü geliştirerek 

eksik kalan bu görünme arzusunu telafi etmeye çalışmasını açıklayabilir. 

Katılımcı bu süreçte, içinde saklı olduğuna inandığı yönleri keşfetmeye çalışmış (Bâtın) ve bu gizli 

yönleri dışa yansıtma (Zâhir) çabası içine girmiştir. Böylece, Allah’ta ulaşamadığı Bâtın–Zâhir 

bütünlüğünü, kendi içinde kurmaya çalışmıştır. 

Ancak bu süreçte duygusal bir kopukluk da yaşanmıştır: Katılımcı Allah’ı yalnızca gizemli ve 

mesafeli bir varlık olarak gördüğü için, ilahi rehberliği tam anlamıyla içselleştirememiştir. Bu da hem 

kendisine yüklenen içsel Veli rolünü ağırlaştırmış, hem de kişiyi yalnızlık, yorgunluk ve tükenmişlik gibi 

psikolojik zorluklara açık hâle getirmiştir. 

 

 



151 
 

 

 Veli İsmi ile Mukkadim/Muhhir İsimleri Arasındaki İlişki  

Tanrı Tasavvuru Benlik Algısı 

“Çünkü İslam topraklarında şöyle bir şey vardır, 

kendinden geçmek ya da işte İsar dediğimiz bir şey 

var, kendinden önce kardeşini düşünmek. Kendini 

öncelemeyeceksin. Önce onu doyuracaksın, önce 

onun işini, gücünü, her şeyini düşüneceksin, onun 

maneviyatını düşüneceksin. Sonra kendini 

düşüneceksin diye bir şey var ve ben öyle 

büyütüldüm” 

 

“Onlara biraz daha hizmeti tutkuyla, diğer kişileri öncelemek, sonra 

ilişkilerde her zaman iyi yaklaşımı benimsemek çünkü Allah'ın istediği 

şekilde. Merhameti temellendirmek böyle yansıyordu. 

O kırılmalardan sonra hala insanlara karşı öyleyim. Hala saf 

kaynaklıyım, hala merhametliyim, hala onların faydalarını ve 

yararlarını gözetirim. Tek bir fark var. Önce kendi farkımı 

gözetiyorum. Önce kendi plan programımı önemsiyorum. Sonra alma-

verme dengesine bakmaya başladım. Benim de haklarım var ve ben 

kendi haklarımı savunmazsam kimse benim haklarımı savunmayacak. 

Ben bu yaşamda kendime bir hayat inşa etmezsem kimse gelip de 

Allah rızası için bana bir yaşam inşa etmeyecek. O yüzden kişilere 

karşı davranışımda da mesela sağlıklı bir şekilde önce kendimi 

öncelemek, sonra onları görmek gibi bir kıvama geldiğini 

söyleyebilirim.” 

Tablo 41. Veli ile Mukkadim/Muhhir İsimlerinin 5. Katılımcının Allah-Tanrı tasavvurunda ve Benlik Algısında Arasındaki 

İlişkisi 

 

 

Mukkadim “önce gelmek, öne almak, öne geçirmek, öne çıkarmak, ileri geçirmek” gibi anlamlara 

gelen k-d-m kökünden türemiş bir isimdir (Cili 2019: 199). Kişinin öne geçme çabası ve önde olma arzusu 

Mukkadim isminin tecellilerindendir (İzgi 2023: 158). Çünkü Allah insanı halifesi olarak yaratmakla onu 

tüm varlıklardan ileri geçirmiş (Rex 2020: 125). Bu nedenle, insanın öne çıkma isteği doğaldır. 

Öte yandan, Muhhir “geciktirmek, ertelemek, tehir etmek, öteye almak, geriye almak, arkaya 

bırakmak, geri koymak, geriye bırakmak” gibi anlamlara gelen a-h-r kökünden türemiş bir isimdir (Cili 

2019: 201). Muhhir isminin geciktirici özelliği hayrın ortaya çıkması için gereklidir. Kötülüklerin 

insanlardan uzak olması, sağlıksız düşüncelerin ve alışkanlıkların geride bırakılması, Muhhir isminin 

tecellilerindendir (Rex 2020: 126). İnsanın da bazı konularda kendisini veya başkalarını öne çıkarması, bazı 

hususlarda ise geri çekilmesi ve geride kalması hem Mukkadim hem de Muhhir isimlerinin hayatındaki 

yansımlarıdır (İbn Arabi 2017: 131). 

Katılımcı, Allah’ı kendi benliğini yok saymasını, başkalarını öncelemesini ve hizmet etmesini 

isteyen bir varlık olarak tasavvur etmiştir. Bu tasavvur, katılımcının uzun süre kendi ihtiyaçlarını arka plana 

atmasına ve başkalarının beklentilerine göre yaşamasına neden olmuştur. 

Ancak yaşadığı zorluklar ve içsel kırılmalar sonrasında, katılımcı bu anlayışın tersine bir yönelime 

girerek kendisini öncelemeye, ihtiyaç ve sınırlarını fark etmeye başlamıştır. Bu dönüşüm sürecinde, 



152 
 

başkalarına atfettiği “Veli” rolünden çıkarak, bu rolü kendi benliğine yöneltmiş ve kendisine içsel bir Veli 

gibi yaklaşmayı öğrenmiştir. 

Burada dikkat çekici olan, bu içsel dönüşüm sürecinde Veli isminin merkezde yer alsa da sürecin 

asıl itici gücünün (dinamiğinin) Mukaddim ve Muahhir isimlerinin tecellileriyle şekillenmiş olmasıdır. Yani 

katılımcı, kendisini önceleme (Mukaddim) ve başkalarını arka plana alma (Muahhir) yönünde bir 

dengeleme gerçekleştirmiştir. Bu ilahi isimler, katılımcının psikolojik yapısında Veli rolünü yeniden 

konumlandırmasına ve yönünü değiştirmesine imkân tanımıştır. Ancak katılımcının bu süreçte yalnızca 

başkalarını değil, Allah’ın isteklerini ve inancını geriye itmiştir. Bu durum, İlahi İsimler Teorisi’nin “Bir 

ilahi isim başka bir ilahi ismi içerebilir” kaidesinin de açık bir göstergesidir. Çünkü burada Veli ismi hem 

Mukaddim hem de Muahhir isimlerinin etkisiyle yeni bir biçimde tecelli etmiştir. 

 

 Veli İsmi ile Kabız/Basıt İsimleri Arasındaki İlişki  

Basıt, “Yaymak, genişletmek, uzatmak” anlamındaki bast kökünden sıfat kuruluşunda bir isim olup 

Allah’a nisbet edildiğinde “rızkı genişleten, lutuf ve keremini esirgemeyen; ruhları bedenlerine yayan” 

mânalarına gelir (Topaloğlu 1992: 5,101). 

Kabız ise, sözlükte “almak, sıkıca tutmak, avucunda tutmak, yakalamak, daraltmak, sıkmak” 

manalarındaki kabz kökünden türemiş olup Allah’a nispet edildiğinde “daraltan, sıkan” anlamında 

kullanılır. İnsanın iç sıkıntısı, stres, ızdırap ve huzursuzluk Kabız isminin hükümlerindendir (Topaloğlu 

2001: 24,26: Tatlısı 2024: 72).   

 

Tanrı Tasavvuru Benlik Algısı 

“Önceki Allah tasavvurum beni biraz daha farkında 

olmasam da, kısıtlayan, sınırlandıran, kendi içimde 

bocalamama daha da sebep olan, depresifliğimi 

daha da arttıran, acı çekerek, çile çekerek cenneti 

kazanabileceğim bir Allah tasavvuruydu.  

Cezalandıran, cezalandırdıktan sonra övünüveren, 

hem seven hem de cezalandıran bir Allah 

tasavvuruydu.” 

 

“Karakter olarak da daha çok mükemmeliyetçi bir 

yapısı olan sabit fikirli, titiz depresif, sonra 
herhangi bir olayın daha çok önce olumsuz yanını 

gören birisiydim. 
Daha sonradan kendimi hem fikir anlamında hem 
zihin anlamında hem de duygu anlamında 

esnetebildiğimi düşünüyorum. Bireysel konularda 

daha rahatladım. 
Hayatımın ilk zamanlarında bir misyonum vardı. 

Ama şimdi bir misyonum yok. Kendimi özellikle 

misyonsuz bırakmaya çalışıyorum. Mutlu olmak 

gibi bir misyon yüklemiyorum kendime mesela.”  

 Tablo 42. Veli ile Kabız/Basıt İsimlerinin 5. Katılımcının Allah-Tanrı tasavvurunda ve Benlik Algısında Arasındaki İlişkisi 

 



153 
 

Katılımcı, Allah’ı kısıtlayan, sınırlandıran, bocalamasına neden olan, depresifliğini artıran ve 

ancak acı ve çile yoluyla cennet kazanılabileceğini öğreten bir varlık olarak tasavvur etmektedir. Bu 

tasavvur, katılımcının iç dünyasında sıkışmışlık duygularını pekiştirmiştir. Katılımcı, bu anlayışa karşı 

öfke ve kırgınlık hissettiğini ifade etmekte; kendisini ise mükemmeliyetçi, titiz, sabit fikirli ve depresif 

bir yapıya sahip, çoğunlukla da olumsuz yönlerini gören biri olarak tanımlamaktadır. Ancak zamanla, 

bu katı yapıyı esnetmeye çalıştığını ve özellikle bireysel konularda daha esnek ve rahatlatıcı bir 

yaklaşım geliştirdiğini belirtmiştir. Bu süreç, İlahi İsimler bağlamında Kabız (sıkıştıran, daraltan) ve 

Basıt (açan, ferahlatan) isimlerinin tecellilerine işaret etmektedir. Katılımcı, başta Allah’ı “sıkıştıran bir 

Veli” gibi tasavvur etmiş; buna karşılık olarak kendi içinde “rahatlatan bir Veli” rolü geliştirmiştir. Bu 

dönüşüm, İlahi İsimler Teorisi’nin hem “Bir ilahi isim başka bir ilahi ismi içerebilir”, hem de “İnsanın 

tüm duyguları ve mizaçları ilahi isimlere dayanır” kaidelerinin açık bir göstergesidir. Katılımcının 

psikolojik süreci, Kabız’ın baskısıyla oluşan daralma, içsel dünyasında Basıt’ın telafi edici etkisiyle 

yeniden dengelenmiştir. 

  

5.3 Veli ile Bedi/Mussavir İsimleri Arasındaki Etkileşim  

(Kayyum İsmi) 

Tanrı Tasavvuru Benlik Algısı 

“Allah’a karşı, sanki karşımda bir baba figürü varmış gibi onun 

varlığını sorguladığım, varlığının ne işe yaradığını 

sorguladığım, bana merhamet edip etmediğini sorguladığım, 

bana kucak açıp açmadığını sorguladığım zamanlar oluyor. 

Tanrı dünyayı ve insanları yaratıp bir köşeye çekildi ve onları 

izliyor. Bu seferde istemsizce sanki böyle bir Allah varmış gibi 

bir düşünceye kapılıyorum. Pasif bir Allah varmış gibi. Bana 

anlatıldığı kadar güçlü ya da beni önemseyen bana kucak açan 

biri değil, sanki beni yaratıp o imtihan arenasına sahnesine 

bırakıp izlemeye koyulmuş bir Allah'a dönüşüyor ve hatta orada 

O'nun sevgisini sorguladığım zamanlar oluyor. Dayanıksız 

hissediyorum. İnanmanın da bir ihtiyaç olduğunu düşünenler 

var ama bu ihtiyacımı Allah ile bazen karşılayamayabiliyorum. 

O yüzden duygusal olarak ona karşı bazen çok gözlerim dolu 

dolu ağlıyorum. Neden beni duymuyorsun ya da neden elini 

uzatmıyorsun diye. Bazen de diyorum ki sana ihtiyacım yok. 

Yani, bahsettiğim yıkılmalardan sonra işte Allah var mı yok mu, 

belki de hiç yoktu valla, işte belki de ben hep yalnızdım ve 

“Kadınlığımı kabul etmeme sürecimin 

sebebi de İslam'daki kadının arzu edilmesi 

meselesi. İşte bir erkek bana bakıp beni 

arzularsa ben günahkâr olduğumu 

düşündüğüm için dik duramazdım, postürüm 

bozulmuştu. O yüzden hep erkek olsam 

keşke diye aklımdan bir geçtiği oldu.” 

“Kendi içimde kendi elimi tuttuğumda o 

zaman kendime çok yakın duruyorum. Ve 

artı olarak herhangi bir haksızlık karşısında 

özellikle kendime yapılan haksızlık 

karşısında dik durabildiğimde zor ama dik 

durabildiğimde o zaman da kendime çok 

yakın hissediyorum kendimi. Bir nevi bir 

babanın çocuğunu koruması gibi ben de 

kendime bir babalık, annelik ya da bir tanrılık 

yapıyorum da orada annem, babam ya da 



154 
 

herkes inandığı için onun var olduğunu sandım. Bazen yoksun 

dediğim zaman daha da rahatlatıcı olabiliyor. Çünkü var 

olduğunda ona güvenmem gerekiyor ve güven görmüyorum. 

Varsayarsan sorumlulukları var. Neden yapmıyorsun?”  

 

“Cezalandıran bir Allah istemezdim. Tabii ki de yapılan 

kötülüklerin karşılıklı olmasını isterim ama başta kötülüğün 

zaten ölmüş olmasını, böyle bir şey yaratmasını isterim. Çünkü 

gerçekten bu problemi ben bir çözüm bulamıyorum. Ben mesela 

ilk gençlik çağlarımda depresyona girme sebeplerimden birisi 

şuydu, yeryüzünde çok fazla kötülük var, çok fazla istismara 

uğrayan, açlığa bırakılan çocuk var ve ben onlara 

yetişemiyorum. Yemiyordum. Bütün çabamı ona gösteriyordum 

ama ben yetemiyorum. Ama sorumlu olduğunu söyleniyor. 

Yeryüzündeki her bir toplumdan sorumlu olduğunu söyleniyor. 

Ya da işte bir Müslüman kardeşimin bir problemi varsa benim 

de bununla mesul olduğum söyleniyor.” 

 

“Açıkçası hayatımda yaşadığım her bir olayda Allah’ın 

tasavvurunu tekrar tekrar sorguluyorum. Yakın zamanda da 

birçok şeyi yaşadım ve hala Allah'ın bende nasıl bir şey ifade 

ettiği, nasıl bir duygu, düşünce yarattığına hala sorgular 

haldeyim. Ama şu an için bir cevap vermem gerekiyorsa, 

inanmak istediğim ve ilk söylemek istediğim çok merhametli ve 

güçlü olduğu. Ama bu konuda da çok da tabii emin değilim. 

Sadece ilk bende uyananlar ve yıllar sonra hala bende kalan 

şeyler bunlar.” 

Tanrı beni korumuyorken ben kendimi 

koruyormuşum gibi hissediyorum.” 

 

“Dedim ki, sen hep başkalarını düşündün. 

İslami bir Müslüman olarak hep başkalarının 

iyiliğini, dünyanın iyiliğini, dünyada eğitimi 

ve iyiliği artırmak üzere tüm ömrünü 

harcadın. Ama senin başına böyle bir şey 

geldiği zaman kimseyi bulamadın. Demek ki 

kendine merkezlenmelisin dedim kendime. 

Çünkü dedim kendimi kendimden başka 

kimse kurtaramaz. Sadece kendime 

dayanabiliyorum. Diğer dayanak 

noktalarının zaten gerçek olmadığını, real 

olmadığını, çok sanal olduğunu ya da 

onaylanmaya yönelik olduğunu gördüm 

çünkü. Kendimi ancak kendim 

kurtarabilirim. Kendime ancak kendim bir 

hayat inşa edebilirim. Kendime en iyi 

kendim gelebilirim.” 

 

Tablo 43. Veli ile Bedi/Mussavir İsimlerinin 5. Katılımcının Allah-Tanrı tasavvurunda ve Benlik Algısında Arasındaki Etkileşimi 

(Kayyum İsmi) 

 

Sözlükte “doğrulup ayakta durmak, devam ve sebat etmek, bir işin idaresini üzerine almak, gözetip 

korumak” anlamındaki kıyâm kökünden mübalağa ifade eden bir sıfat olup, “her şeyin varlığı kendisine 

bağlı olan, kâinatı idare eden” demektir (Topaloğlu 2022: 108). Aynı zamanda, kalkmak; ayağa kalmak; 

dikilmek; yeniden dirilmek; yukarı doğru gitmek, çıkmak; başlamak ayakta durmak; olmak, var olmak; yer 

almak, bulunmak içine almak; sorumlu, mes’ul olmak; korumak, gözetmek, kollamak; birinin ihtiyaçlarını 

karşılamak, ihtiyaç duyduğunda desteklemek gibi anlamları olan kvm kökünden türemiş bir isimdir (Cili 

2019: 192). Gazzali’ye göre, eğer varlıkta zatı kendi zatına kifayet eden, varlığının kıvamı bir başkasıyla 

olmayan, varlığının devamlılığı başka bir varlığı şart koşmayan bir varlık var ise, işte o mutlak manada 

kendisiyle kaim olur (Gazzali 2022: 153). İbn Arabi’ye göre, kul, yerine getirmekle yükümlü olduğu 

hususlarda, Cenâb-ı Allah’ın yardıma nail olmak amacıyla bu isme ihtiyacını hisseder (İbn Arabi 2017: 

123). Kayyum, varoluş için başka herhangi bir şeye bağımlı olmayandır (Rex 2020: 114). Özetle Kayyum, 



155 
 

binefsihi kaim (kendi zatıyla kaim), gayrısını mukavvim (başkalarını ayakta tutan) olup, cemi mahlûkatın 

müdebbiri, dâim ve bâki manasınadır (Sami 1971: 61). Dolayısıyla Kayyum ismi, kendi kedine yetmek, 

ayakta tutmak, sorumlu olmak, mes’ul olmak, korumak, gözetmek, kollamak, ihtiyaçları karşılamak, kifayet 

etmek ve bağlı olmamak, daim ve baki olmak gibi anlamları içermektedir.  

Katılımcının kendi sorumluluğunu tam olarak üstelenmesi, kendini koruması, kimseye muhtaç 

olmadan kendisine yetme istemesi, hakkını savunup dik durmaya çalışması, Veli isminin tecellilerine işaret 

ederken Kayyum isminin tecellilerine de gönderme yapmaktadır. Dolayısıyla Veli ismin tecellilerinin 

Kayyum isminin tecelli etmesine yol açtığı söylenebilir. Bu durum, İlahi isimler teorisinin “Bir ilahi isim 

başka bir ilahi ismin tecelli etmesine yol açabilir” ve “bir ilahi isim başka bir ilahi ismi içerebilir” 

kaidelerinin bir göstergesidir.  

Aynı zamanda, katılımcının kendisini “kendisine tek dayanak noktası ve tek kurtarıcı” olarak 

tanımlaması, Veli ve Bedi/Musavvir isimlerinin patolojik düzeydeki psikolojik yansımalarına işaret ediyor 

olabilir. Bu durumun, hem katılımcının “aşırı” özgünleşme arayışından hem de kendini “aşırı” şekilde 

kollama arzusundan kaynaklandığı düşünülebilir. Veli ve Bedi/Musavvir isimlerinin aktif (etken) yönlerinin 

bir araya gelmesi, benmerkezcilik eğiliminin derinleşmesine neden olmuş olabilir. Aynı zamanda 

katılımcının kendisine karşı daha fazla “Kayyum” olma ve aşırı sorumluluk hissinin derinleşmesine de yol 

açmış olabilir. Bu durum, izolasyon, yalnızlık ve tükenmişlik gibi sonuçlara varabilir.  Bu değerlendirme, 

İlahi İsimler Teorisi’nin 'Her ismin aktif ve pasif yönleri vardır' ve “Her iki isimden doğan iki yönlü bir isim 

vardır” kaidelerine de doğrudan göndermede bulunmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



156 
 

Özet; 

İsim Yansıma 

Şekli 

Allah 

Tasavvuru ile 

Benlik Algısı 

Tanrı 

Tasavvuru ile 

Benlik Algısı 

Açıklama Ortaya 

Çıkan İsim 

 

 

 

 

1.Bedi/ 

Mussavir 

İsimleri 

 

Sağlıklı 

 

Uyumlu 

 

Uyumlu 

Katılımcı Tanrı’yı ve (eğer varsa Allah’ı) güzelliği 

yaratan ve estetiği seven biri olarak tasavvur ettiği 

gibi; kendisini de estetik ve güzel olan her şeyi seven 

ve sanat üretmeye çalışan biri olarak algılamıştır. 

 

Hayy 

Muhyi 

 

 

Patolojik 

 

 

Uyumsuz 

 

 

Uyumlu 

Katılımcı Allah’ı kendi benliğini yok etmek isteyen; 

Tanrı’yı ise kendi özgünlüğünü ve yolunu 

keşfetmesini isteyen biri olarak tasavvur ederken; 

kendisini özgünlüğünü ve bireyselliğini keşfetme 

uğruna tüm sınırları yıkan biri olarak algılamıştır. 

 

 

 

 

2.Veli İsmi 

 

Sağlıklı 

(Zorluklar 

Öncesi) 

 

Uyumlu 

 

 

------- 

Katılımcı Allah’ı kuşatıcı, şefkatli, yalnız bırakmayan 

ve destekleyen biri olarak tasavvur ettiği gibi; 

kendisini de çevresindekilere karşı bir dost ve 

koruyucu biri olarak algılamıştır. 

 

 

 

Patolojik 

(Zorluklar 

Sonrası) 

 

 

 

Uyumsuz 

 

 

 

Uyumlu 

Katılımcı Allah’ı pasif, yalnız bırakan, zorlayıcı, 

bilinmez ve ulaşılması güç biri olarak; Tanrı’yı ise 

dost, kollayıcı, destekleyen ve kolayca yol gösteren 

biri olarak tasavvur ederken; kendisini Allah 

tarafından dayanaksız ve güçsüz bırakılan ancak 

kendisine “koruyucu ve kollayıcı” rolünü üstlenen ve 

yeni Tanrı’yla temas kurabilen biri olarak algılamıştır. 

Cebbar 
 

Zü’l-Celal 

ve’l-ikram  
 

Batın 

Zahir  
 

Mukkadim 
Muhhir  
 

Kabız 

Basıt  
Bedi/ 

Mussavir ile 

Veli İsimleri 

Bedi isminin patolojik yansıması (Aşırı Özgünlük Takıntısı) + Veli isminin patolojik yansıması (Aşırı 

Kollamak): Kayyum isminin patolojik yansıması (Aşırı Kendi Kendine Yeterlilik) 
Kayyum 

Tablo 44. Özet (5.Katılımcı) 

 

 

 



157 
 

 

Katılımcıların sağlıklı ve patolojik düzeydeki ilahi isimlerle ilişkilendirilen Tanrı tasavvurları ile 

benlik algıları arasındaki uyum ve uyumsuzluklar aşağıdaki tabloda özetlenmiştir.  

Katılımcı İsim Yansıma Şekli Tanrı Tasavvuru ile Benlik 

Algısı 

Ortaya 

Çıkan İsim 

 

 

 

 

1.K 

 

1.Müheymin 

İsmi 

Sağlıklı Uyumlu 
Kavi - Mümin 

Selam 

Patolojik Uyumlu  

 

2.Rahim İsmi 

Sağlıklı Uyumlu 
Hay Muhyi 

Patolojik Uyumsuz  

Müheymin ile 

Rahim isimleri 

Rahim anne ve Müheymin olmak isteyen çocuk  

 

 

 

 

2.K 

1.Latif İsmi Sağlıklı Uyumlu  

 

2.Kayyum İsmi 
Sağlıklı Uyumlu 

Hayy Muhyi 

Patolojik Uyumlu  

 

Latif ile Kayyum 

İsimleri 

 

Kayyûm patolojik yansıması (aşırı sorumluluk), Kahhâr isminin 

baskıcı yönüne (sert davranışlar) yol açmış ve Latîf isminin sağlıklı 

yansımasını (kendisine şefkat göstermek) engellemiştir. Bu 

etkileşimde galip gelen isimler Kayyûm ve Kahhâr, mağlup olan ise 

Latîf olmuştur. 

Kahhar 

Kayyum patolojik yansıması (aşırı sorumluluk bilinci) + Latif patolojik 

yansıması (hassasiyet): Hata yapmaktan aşırı korku ve 

mükemmeliyetçilik (Hafiz patolojik yansıması) 

 

Hafiz 

 

 

 

 

 

1.Kerim İsmi 

Sağlıklı Uyumlu 
Hay- Muhyi 

Patolojik Uyumsuz  

 

2.Hadi İsmi 

Sağlıklı Uyumlu Hay -Muhyi 

Patolojik Uyumsuz Rakip 



158 
 

 

3.K 

 

Kerim ile Hadi  

İsimleri 

 

Kerim sağlıklı yansıması (cömertlik) + Hadi sağlıklı yansıması 

(rehberlik): Güven (Mümin sağlıklı yansıması) 
Mümin 

Kerim sağlıklı yansıması (cömertlik ve şerefli olmak) + Hadi sağlıklı 

yansıması (doğru yolu göstermek): Dayanıklık ve güç (Kavi sağlıklı 

yansıması) 

Kavi 

 

 

 

 

4.K 

 

1.Latif İsmi 

Sağlıklı Uyumlu 
Afüv 

Patolojik Uyumsuz Hafıd-Kabız 

2.Hadi İsmi 
Sağlıklı Uyumlu 

Hay-Muhyi 

Patolojik Uyumsuz  

Larif ile Hadi 

İsimleri 

Latif patolojik yansıması (çekingen) + Hadi patolojik yansıması (aşırı 

rehberlik ihtiyacı): Aşırı karasızlık 

 

 

 

 

 

 

 

 

5.K 

 

 

 

1.Bedi/Mussavir 

İsimleri 

 

 

Sağlıklı 

(Allah) 

 

Uyumlu 

(Tanrı) 

 

Uyumlu 

 

Hay-Muhyi 

Patolojik Uyumsuz Uyumlu  

2.Veli İsmi Sağlıklı (Zorluklar Öncesi) Uyumlu ------  

 

 

 

Patolojik 

(Zorluklar Sonrası) 

 

 

 

Uyumsuz 

 

 

 

Uyumlu 

Cebbar 

Zü’l-Celal 

ve’l-ikram 

Batın 

-Zahir 

Mukkadim 

-Muhhir 

Kabız 

-Basıt 

Bedi/Mussavir 

ile Veli İsimleri 

Bedi patolojik yansıması (aşırı özgünlük takıntısı) + Veli patolojik 

yansıması (kendisini aşırı kollamak): Kayyum patolojik yansıması 

(aşırı kendi kendine yeterlilik) 

Kayyum 

Tablo 45. Tüm Katılımcıların Analizlerinin Özeti 

 



159 
 

 

 

 SONUÇ VE ÖNERİLER 

 

Tanrı tasavvuru ve benlik algısı, gerek psikolojinin ve gerekse din psikolojisinin önemli konuları 

arasında yer almaktadır. Bu iki kavram müstakil olarak her iki alanda pek çok araştırmanın konusu olsa da, 

bu kavramlar arasındaki ilişkiye dair araştırmalar oldukça sınırlıdır. Diğer yandan bu kavramların teolojide 

de önemli bir inceleme alanı olduğu görülmektedir. Hem “Allah, Âdem’i kendi suretinde yarattı” hadis-i 

şerifinde ve hem de diğer semavi dinlerin metinlerinde “Sonra Tanrı şöyle dedi: insanı kendi suretimizde 

yaratalım” ifadesinin yer alması, Tanrı tasavvurunun insan psikolojisini anlamak açısından taşıdığı önemi 

ortaya koymaktadır. Aynı zamanda bu ifadeler, insanın hem Tanrı’yı tasavvur etmesi hem de kendini 

algılaması arasında derin bir bağ olduğuna işaret etmektedir. Ayrıca bu kutsal metinlerin “suret” kelimesine 

verdiği önem açıktır. Ancak İslam’ı bu konuda özgün kılan, bu “suret”i açıklayan sağlam bir anlayış 

sunmasıdır. Bu anlayış, İlahi isimler teorisi ile somutluk kazanmıştır. Bu bağlamda, araştırmada, bu teoriden 

yola çıkılarak İlahi isimlerin psikolojik yansımalarına önem verilmiştir. Araştırmada ilahi isimlerin Tanrı 

tasavvuru ve benlik algısı üzerindeki etkisinin incelenmesi temel problem olarak belirlenmiş; psikolojik 

açıdan ilahi isimlerin yansımalarının farklı bireysel faktörler ve nedenlerle sağlıklı veya patolojik düzeyde 

bağlantılı olabileceği varsayılarak bu doğrultuda yetişkin kadınların Tanrı tasavvuru, benlik ve ebeveyn 

algıları arasındaki ilişkinin belirlenmesi amaçlanmıştır.  

Araştırma kapsamlı bir literatür taramasıyla başlamıştır. Bu taramada ilahi isimler teorisi ile ilgili 

çalışmalar ve eserler derinlemesine incelenmiştir. Çalışmanın teorik bölümünde, Tanrı tasavvuru, benlik 

algısı, İlahi isimler teorisi ve yetişkinlik dönemi ile ilgili olarak elde edilen bilgiler sunulmuştur. Tanrı 

tasavvuru ve benlik algısı konusunu derinlemesine ele alan çalışmalar incelendiğinde, bu alanda öne çıkan 

en seçkin araştırmacının Rizzuto olduğu görülmüştür. Literatürde yer alan diğer çalışmaların ise büyük 

ölçüde Rizzuto’nun sunduğu bulgulara dayandığı veya bu bulgular etrafında şekillendiği dikkat çekmiştir. 

Araştırmanın uygulama bölümünde ise yetişkin kadınlarla gerçekleştirilen görüşmelerin dökümü yapılmış, 

katılımcıların Tanrı tasavvurları ile benlik ve ebeveyn algılarına dair ifadeleri özetlenmiştir. Elde edilen 

verilere içerik analizi uygulanmıştır. Çalışmada yetişkin kadınların Tanrı tasavvurlarının benlik algıları ile 

uyumlu olup olmadığı, bu iki algı arasındaki benzerliklerin hangi ilahi isimlere işaret ettiği ve işaret edilen 

bu isimlerin onların Tanrı tasavvuru ile benlik algısı üzerindeki psikolojik etkilerinin ne olduğu 

araştırılmıştır. Bu bağlamda, araştırmada ayrıca Rizzuto’nun ulaştığı bulgular İlahi İsimler Teorisi’nin 

kaideleri ile ilişkilendirilmeye, Tanrı tasavvuru ve benlik algısına dair vardığı sonuçlar İlahi İsimler 



160 
 

Teorisi’nin temel kaideleriyle açıklanmaya ve söz konusu teorik çerçevenin onun bulgularına arka plan ve 

köken açısından anlamlı bir derinlik kazandırabileceği gösterilmeye çalışılmıştır.  

Yapılan çalışmada şu sonuçlara ulaşılmıştır:  

İlahi isimler teorisindeki “özel Rab” ve “özel yön” kavramları, her bireyin kendine özgü birkaç ilahi 

isme dayandığına işaret etmektedir. Bu doğrultuda, çalışmada her bir katılımcının Tanrı tasavvurunun ve 

kendisi hakkındaki algılarının hangi ilahi isimlerle örtüştüğü belirlenmeye çalışılmıştır. Her katılımcı için 

iki temel isim öne çıkmıştır: 1. Katılımcı için Müheymin ve Rahîm; 2. Katılımcı için Latif ve Kayyum; 3. 

Katılımcı için Kerîm ve Hadi; 4. Katılımcı için Latif ve Hadi ve 5. Katılımcı için Bedi/Musavvir ve Velî 

isimleri belirlenmiştir. Ulaşılan bu netice, İlahi isimlerin çeşitliliğinden dolayı Tanrı tasavvuru ve benlik 

algısının çok boyutlu/biçimli olduklarının bir göstergesidir. Aynı zamanda bu iki tasavvur ve benlik algısı 

arasında belirgin bir benzerlik bulunduğu anlaşılmıştır. Bu çerçevede, Tanrı tasavvuru ve benlik algısının 

sadece merhamet (olumlu) ve ceza (olumsuz) gibi boyutlarla sınırlı olmayıp, aralarında derin ve dinamik 

etkileşimlerin bulunduğu neticesine ulaşılmıştır. 

Tanrı tasavvuru ve benlik algısı arasındaki benzerliklerin kimi zaman bulunup kimi zaman 

bulunmamasının nedenini anlamak için ise her bir ismin psikolojik yansımalarının derinlemesine 

düşünülmesine ihtiyaç duyulmuş, bu bağlamda şu sonuçlara varılmıştır: 

İnsanın üzerinde her an ilahi isimler tecelli etse de bireysel psikolojik faktörler nedeniyle bu isimler 

ya sağlıklı ya da patolojik bir biçimde ortaya çıkabilir. Bu durum ilahi isimlerin özünden ziyade, bu isimlerin 

taşıdığı “anlamların” ve “niteliklerin” bireydeki “yansıma şekilleri” ile ilgilidir. Zira her birey, ilahi 

isimlerin anlamlarını kendi algı dünyasına göre yorumlar ve içselleştirir. Bu kişisel içselleştirme, o isimlerin 

bireydeki tezahür şeklini doğrudan belirler. Tüm katılımcı yetişkin kadınlarda, ilahi isimlerin sağlıklı 

düzeydeki psikolojik yansımaları hem Tanrı tasavvurlarında hem de benlik algılarında bulunduğunda, Tanrı 

tasavvurunun benlik algısıyla uyumlu olduğu gözlemlenmiştir. Bu düzeyde, tüm katılımcılar Tanrı'yı nasıl 

tasavvur ettilerse, kendilerini de aynı yaklaşımla algılamışlardır.  

Bir ilahi ismin katılımcıda sağlıklı bir şekilde tecelli etmesi suretiyle Tanrı tasavvurunun ve benlik 

algısının uyumlu hale geldiği durumlarda, bu ismin doğrudan Hayy ve Muhyi isimleriyle bağlantılı olduğu 

tespit edilmiştir. Bu durumda katılımcıların hayatlarına ilişkin bir anlam buldukları ve bunun da zorlukların 

üstesinden gelmelerini kolaylaştırdığı görülmüştür. Tüm katılımcılar sağlıklı şekilde tecelli eden ismin 

sıfatları kendilerinde belirginleştiğinde hayatın gerçek anlamını bulduklarını ve geleceklerine dair umut 

beslediklerini ifade etmişlerdir. 

İlahi isimlerin patolojik düzeyde psikolojik yansımaları olduğunda ise farklılıklar ortaya çıktığı 

anlaşılmıştır. Dört katılımcıda, yedi ilahi isim ile ilişkilendirilen Tanrı tasavvurunun benlik algısıyla 



161 
 

uyumsuz olduğu tespit edilmiştir. Yani bu düzeyde katılımcıların Tanrı hakkındaki tasavvurları, kendileri 

hakkındaki algılarından farklılık göstermiştir. Ancak iki katılımcıda, iki ilahi isimin patolojik düzeydeki 

yansımaları ile ilişkilendirilen Tanrı tasavvurunun, benlik algısıyla uyumlu olduğu görülmüştür. Bu iki 

katılımcı Tanrı’yı olumsuz bir şekilde tasavvur ettiği gibi kendilerini da aynı olumsuz yaklaşımla 

algılamıştır. Öte yandan, 5. Katılımcıda iki ilahi ismin patolojik düzeydeki yansımaları ile ilişkilendirilen 

benlik algısının, Allah tasavvuru ile uyumsuz; ancak zihninde oluşturduğu Tanrı tasavvuru ile uyumlu 

olduğu gözlemlenmiştir. Bu düzeyde katılımcı Allah’a atfettiği olumsuz niteliklerin tersini, henüz 

mahiyetini tam olarak bilmediği ancak zihinsel bir model olarak oluşturduğu Tanrı’ya atfetmiştir. Böylece, 

kendi iç dünyasına daha uygun düşen bir Tanrı tasavvuru geliştirmiştir. Diğer taraftan üç katılımcıda (1.K, 

2.K, 5.K) patolojik düzeydeki ebeveyn algısının, Tanrı tasavvurlarıyla tam olarak uyumlu olduğu 

anlaşılmıştır. Bu katılımcıların ebeveynlerine atfettikleri olumsuz niteliklerin aynısını Tanrı’ya da 

atfettikleri tespit edilmiştir.  

Katılımcıların bazılarının Tanrı tasavvurunda ve benlik algısında bir ilahi ismin sağlıklı düzeyde 

tecelli etmesinin, başka bir ilahi ismin tecelli etmesine yol açtığı belirlenmiştir. Bunun tam tersi olarak, bazı 

katılımcıların Tanrı tasavvurunda ve benlik algısında bir ilahi ismin patolojik düzeyde tecelli etmesinin de 

farklı bir ilahi ismin ortaya çıkmasına neden olduğu gözlemlenmiştir. Başka bir deyişle, bir ilahi ismin 

tecellilerinin başka bir ilahi ismi içerebileceği de görülmüştür. 

Katılımcıların Tanrı tasavvurunda ve benlik algısında bir ilahi ismin sağlıklı düzeyde tecelli 

etmesinin Mü’min, Selam ve Kavi gibi isimlerin tecelli etmesine yol açtığı anlaşılmıştır. Katılımcıların bu 

durumda hem Tanrı’ya hem de kendilerine yönelik sağlıklı ve uyumlu bakış açılarının güven, huzur ve 

dayanıklılık hissetmelerine neden olduğu belirlenmiştir. Katılımcıların Tanrı tasavvurunda ve benlik 

algısında bir ilahi ismin patolojik düzeyde tecelli etmesinin ise Cebbar, Kabız, Hafıd, Rakip, Kahhar gibi 

isimlerin ortaya çıkmasına neden olduğu anlaşılmış; bu durumda katılımcıların Tanrı’ya ve kendilerine 

yönelik patolojik ve uyumsuz bakış açılarının suçluluk duygusu, yetersizlik ve güçsüzlük gibi olumsuz 

duygulara yol açtığı tespit edilmiştir.  

Çalışmada, katılımcıların Tanrı tasavvuru ve benlik algılarında dile getirdikleri bazı niteliklerin, iki 

İlahi ismin psikolojik yansımaları arasındaki etkileşimle şekillendiği de tespit edilmiştir. İki ilahi ismin 

sağlıklı düzeyde bir araya gelmesi, üçüncü bir ilahi ismin tecellisine zemin hazırlayabilmekte ya da mevcut 

niteliklerin derinleşmesini sağlayabilmektedir. Bu durumda, katılımcının Tanrı’ya ya da kendisine atfettiği 

özellikler sadece pekişmekle kalmamakta, aynı zamanda daha zengin ve çok boyutlu bir hâl almaktadır. 

Aynı durum, patolojik düzeydeki etkileşimlerde de geçerlidir. Bu kez bireyin Tanrı tasavvurunda ve benlik 

algısında çelişkili, baskın veya bozucu nitelikler ortaya çıkabilmektedir. 



162 
 

Çalışmada yer alan bir katılımcının (3.K), Tanrı tasavvuru ve benlik algısı bağlamında, Kerîm ve 

Hâdî isimlerinin sağlıklı düzeyde etkileşim içinde olduğu görülmüştür. Bu etkileşim, yalnızca Mü’min ve 

Kavî isimlerinin güvenlik ve dayanıklılık gibi sağlıklı yansımalarının ortaya çıkmasına değil; aynı zamanda 

bu niteliklerin daha derin ve çok yönlü yaşanmasına da imkân tanımıştır. Katılımcının içsel güven ve güç 

hissi sadece kendisiyle sınırlı kalmamış, çevresine de yansıyarak onu başkaları için güvenilir bir liman ve 

dayanak noktası hâline getirmiştir. Buna karşılık, diğer dört katılımcının Tanrı tasavvuru ve benlik algısında 

yer alan iki ilahi ismin etkileşimi, çoğunlukla patolojik düzeyde gerçekleşmiştir. Her iki ismin patolojik 

yansımalarının aynı anda ortaya çıkması, ya üçüncü bir ismin patolojik düzeyde tecelli etmesine ya da 

mevcut yansımaların aşırılaşmasına neden olmuştur. Bu durum, kararsızlık, mükemmeliyetçilik, hata 

yapmaktan aşırı korku, kontrol etme eğilimi ve benmerkezcilik gibi yansımaların iki farklı isimden gelen 

etkilerle birleşerek derinleşmesine yol açmıştır. Ayrıca bu dört katılımcıdan birinde (2.K), bir ilahi ismin 

patolojik düzeydeki yansımasının, diğer bir ilahi ismin sağlıklı düzeydeki yansımasının önünü kestiği 

gözlemlenmiştir. Örneğin, Kayyûm isminin patolojik düzeydeki tecellisi olan aşırı sorumluluk bilinci, Latîf 

isminin sağlıklı yansıması olan kendine şefkat gösterme becerisini bastırmıştır. Diğer bir katılımcıda (1.K), 

iki ilahi ismin (Müheymin ve Rahîm) patolojik düzeydeki yansımaları arasındaki psikolojik etkileşimin 

etkisinin, anne-çocuk şeklinde Tanrı ile aralarında döngüsel bir ilişki yarattığı görülmüştür. Tüm bu 

etkileşimlerin, katılımcıların benlik algılarındaki kırılganlıkların artmasına ve Tanrı tasavvurlarıyla olan 

uyumsuzluğun derinleşmesine neden olduğu gözlemlenmiştir. 

5. Katılımcıda Tanrı tasavvurunun ve Ebeveyn algısının oluşumunda Veli isminin belirleyici bir rol 

oynadığı gözlemlenmiştir. Katılımcının ebeveyn algısında Veli ismin patolojik düzeydeki psikolojik 

yansımaları, Allah tasavvuru üzerine de benzer biçimde etkili olmuştur. Katılımcının babasından ve 

annesinden aktif bir ebeveyn rolü görmemesi, Veli rolünü sağlıklı bir şekilde içselleştirmesine engel 

olmuştur. Sevgi, onaylama, koruma, destek ve yol gösterme gibi Veli isminin sağlıklı yansımalarını 

yeterince deneyimlemediğinde Allah’tan da bu yansımaların eksik kaldığını hissetmiştir. Bu eksiklik, 

katılımcının kendisini 'sevilmeyen' ve 'yalnız bırakılmış' biri olarak algılamasına neden olmuştur. Katılımcı, 

Veli rolünün eksikliği karşında biriktirdiği öfke ve acının yanı sıra yaşadığı travma ve zorlukların 

sonucunda; Allah’ı yok saymaya, anne ve babasının benimsedikleri dini sınırları reddetmeye, kendisi Veli 

rolünü üstlenmeye ve kendisine bu rolü verebilecek bir Tanrı arayışına yönelmiştir. Veli isminin psikolojik 

yansımalarına doğrudan bağlı olan bu sürecin, katılımcının hem Allah-Tanrı tasavvurunda hem de benlik 

algısında derin dinamiklere yol açtığı görülmüştür. Bu bağlamda, Veli ismiyle birlikte tecelli eden diğer 

İlahi isimlerin, katılımcının zihninde Veli figürünün nasıl şekillendiğinde belirleyici olduğu görülmüştür. 

Katılımcının Tanrı tasavvurunda Veli isminin Batın, Cebbâr, Kâbız, Mukaddim, Muahhir ve Zü’l-Celâli 

ve’l-İkrâm isimleriyle birlikte algılandığı dikkate alındığında, onun zihninde 'bilinmeyen Veli', 'zorlayıcı 

Veli', 'daraltan Veli', ‘kullarının kendi benliklerini geri planda tutarak başkalarını öncelemelerini isteyen 



163 
 

Veli’ ve 'hem seven hem cezalandıran ikirciklik bir yapıya sahip Veli' imgesinin şekillendiği 

anlaşılmaktadır. Buna karşılık, benlik algısında Veli isminin Zâhir, Bâsıt, Mukaddim ve Muahhir isimleriyle 

birlikte algılandığı; böylece kendisine yönelik olarak 'rahatlatan Veli', 'kendini önceleyen ve başkalarını 

ikinci plana atan Veli' ve 'potansiyelini ortaya koymaya çalışan Veli' gibi daha telafi edici bir Veli figürü 

geliştirdiği gözlemlenmiştir. Ayrıca, Veli isminin Tanrı tasavvuru, benlik algısı ve ebeveyn algısı üzerindeki 

psikolojik rolü konusunda hâlâ çok fazla araştırma yapılması gerektiği düşünülmektedir. 

5. Katılımcıda ayrıca Zahir, Basıt, Mukkadim ve Muhhir isimlerinin tecellilerinin bir “telafi rolü” 

oynadığı görülmüş; 4. Katılımcıda da benzer bir durum dikkat çekmiştir. Katılımcının kendisini yetersiz, 

pasif ve güçsüz olarak tanımlaması; ince yapılı (Latîf) karakter özelliklerinden kaynaklandığı düşünülen 

bazı nitelikler, benlik algısının düşmesine (Hafîd) ve yaşamında sürekli bir içsel gerginlik (Kâbız) 

yaşamasına neden olmuştur. Katılımcının bu içsel zorlanmalarla başa çıkmak amacıyla kaçma ve oyalanma 

gibi davranışlara (Bâsıt) yöneldiği gözlemlenmiştir. Dolayısıyla, bu iki katılımcıda bazı ilahi isimlerin 

psikolojik yansımalarının, diğer bazı isimlerin patolojik düzeydeki etkilerine karşı bir tepki ya da savunma 

mekanizması olarak ortaya çıktığı görülmüştür. Başka bir ifadeyle, bireyler belirli psikolojik baskılar 

karşısında, bazı İlahi isimlerin yansımalarını koruyucu ya da dengeleyici biçimde deneyimleyebilmektedir. 

Bu bağlamda, İlahi isimlerin yansımalarının yalnızca bir tecelli biçimi olarak değil, aynı zamanda bir 

savunma stratejisi olarak da işlev görebileceği düşünülmektedir. İlahi isimlerin psikolojik yansımalarının 

savunma mekanizmaları perspektifinden incelenmesi ise derinlemesine araştırılması gereken özgün ve 

değerli bir alan olarak öne çıkmaktadır. 

Görüşmeler sırasında katılımcıların öz farkındalık düzeylerinin, Tanrı tasavvuru ile benlik algısı 

arasındaki uyum ya da uyumsuzlukların belirlenmesinde önemli bir rol oynadığı gözlemlenmiştir. Özellikle 

5. Katılımcının yüksek öz farkındalığı ve kendini ifade etme becerisi, yalnızca bu uyum ve çelişkilerin daha 

açık bir şekilde ortaya konmasını değil; aynı zamanda Tanrı tasavvuru ve benlik algısıyla 

ilişkilendirilebilecek daha fazla ilahi ismin tespit edilmesini mümkün kılmıştır. Diğer katılımcılarda ortaya 

çıkan iki temel ismin en fazla dört ilahi isimle ilişkilendirilebildiği halde, 5. Katılımcı özelinde öne çıkan 

iki temel ismin, on farklı ilahi isimle ilişkilendirilerek çok katmanlı dinamiklerinin incelenmesine olanak 

sağladığı görülmüştür. Bu durum, katılımcının iç dünyasında ilahi isimlerin daha fazla etkileşim hâlinde 

olmasına ve bu etkileşimlerin daha derinlemesine analizine imkân tanımıştır. 

Katılımcıların gelişim süreçlerinde yaşadıkları evlilik, nişanlılık, travma, depresyon, haksızlığa 

uğrama ve zorluklar gibi dönüm noktalarının; Tanrı tasavvurlarının ve benlik algılarının değişiminde 

belirleyici bir rol oynadığı anlaşılmıştır. Bu değişimle birlikte, Tanrı tasavvuru ve benlik algısıyla 

ilişkilendirilen İlahi isimlerin psikolojik yansımalarında da bir “dönüşüm” yaşandığı dikkati çekmektedir. 

Bu dönüşüm, bazı durumlarda sağlıklı yönelimler şeklinde olurken, bazı durumlarda ise patolojik 



164 
 

yansımalara doğru evrilmiştir. Çalışmada, iki katılımcıda evlilik (4.K) ve nişanlılık (2.K) gibi olumlu 

gelişimsel deneyimlerle birlikte Kerîm, Latîf ve Hâdî isimlerinin tecellileri ön plana çıkmış; bu isimlerin 

sağlıklı psikolojik yansımaları, katılımcıların Tanrı’ya ve kendilerine dair daha olumlu bir bakış açısı 

geliştirmelerine zemin hazırlamıştır.  

Buna karşılık iki katılımcıda (3.K ve 5.K) travma, depresyon, haksızlığa uğrama ve zorluklarla 

geçen dönemlerin ardından Tanrı tasavvurları ve benlik algılarıyla ilişkilendirilen isimlerde bir sorgulama 

süreci başlamış; bu süreçte daha önce sağlıklı düzeyde tecelli eden Kerîm, Velî ve Latîf gibi isimlerin 

patolojik yansımalarına yönelim gözlemlenmiştir. Bu durum, katılımcıların Allah’ın cömertliği, sevgisi, 

lütfu ve koruyuculuğuna dair inançlarında belirsizlikler yaşamasına neden olmuş; benlik algılarında da 

güçsüzlük, yetersizlik ve yalnızlık gibi olumsuz nitelikleri daha baskın hale getirmiştir. Dolayısıyla, bireyin 

hayatındaki dönüm noktalarının ilahi isimlerin psikolojik yansımaları üzerinde dönüştürücü bir etkisinin 

bulunduğu ve bu etkinin hem Tanrı tasavvuru hem de benlik algısı açısından anlamlı sonuçlar doğurduğu 

söylenebilir. Bu durum, İlahi isimler teorisinin “İlahi isimler hallere tabidir” kaidesine işaret etmektedir. Bu 

bağlamda, yaşamsal kırılma anlarının İlahi isimlerin sağlıklı ya da patolojik düzeyde tecelli etmesine nasıl 

zemin hazırladığı ve bu dönüm noktalarının ilahi isimlerin psikolojik yansımalarının "dönüşümü" 

üzerindeki etkileri, derinlemesine araştırılması gereken önemli konular olarak öne çıkmaktadır. 

Ulaşılan bütün bu sonuçlar doğrultusunda din psikolojisi, psikoloji ve teoloji araştırmacılarına, 

terapistlere ve manevi danışmanlara aşağıdaki önerilerde bulunulabilir: 

Bu çalışmanın bulguları, yetişkin kadın katılımcılarla sınırlıdır. Gelecekte yapılacak araştırmalarda, 

Tanrı tasavvuru, benlik algısı ve ilahi isimlerin psikolojik yansımalarının erkekler, çocuklar ve ergenlerle 

de incelenmesi gerektiği düşünülmektedir. Ayrıca, ilahi isimlerin psikolojik yansımalarının bireyin gelişim 

süreciyle ilişkilendirilmesi; katılımcıların yaşamlarının farklı evrelerinde öne çıkan isimlerin ve bu isimlerin 

yansımalarının araştırılması açısından önemli bir zemin sunmaktadır. Bu bağlamda, söz konusu 

yansımaların izleri çocukluktan yetişkinliğe kadar izlenebilir ve yıllar içinde geçirdikleri dönüşüm detaylı 

biçimde incelenebilir. Böylelikle, ilahi isimlerin tecellilerinin insanın Tanrı tasavvuru ve benlik algısı 

üzerindeki etkileri gelişimsel bir perspektifle daha derinlemesine anlaşılabilir. 

Ayrıca, 3. ve 4. Katılımcıların Tanrı tasavvurları ve benlik algılarında Hâdî isminin tecellileri 

gözlemlenmiş olsa da her iki katılımcıda bu ismin farklı şekillerde yansıdığı dikkat çekmiştir. 3. Katılımcı 

Hâdî ismini etkin (aktif) bir biçimde tecrübe etmiş ve rehberlik etme rolünü üstlenmişken; 4. Katılımcı ise 

edilgen (pasif) bir biçimde bu isme muhatap olmuş ve rehberliğe ihtiyaç duyan bir konumda kalmıştır. Bu 

durum, İlahi İsimler Teorisi’nde yer alan “Her İlahi ismin aktif ve pasif yönleri vardır” kaidesine doğrudan 

bir gönderme niteliğindedir. Ancak bu çalışmada zaman kısıtlaması nedeniyle, İlahi isimlerin psikolojik 

yansımaları değerlendirilirken bu ayrım sistematik biçimde ele alınamamıştır. Oysa bu iki katılımcı 



165 
 

örneğinde görüldüğü üzere, aynı ismin etkin ve edilgen yönleri bir arada düşünülerek analiz edilseydi, Hâdî 

isminin psikolojik yansımaları daha derinlemesine kavranabilirdi. Bu bağlamda, ileride yapılacak 

araştırmalarda İlahi isimlerin psikolojik yansımalarının aktif (etken) ve pasif (edilgen) yönlerinin ayrı ayrı 

incelenmesi, teorinin uygulamadaki karşılıklarını daha iyi anlamak açısından önemli bir katkı sağlayacaktır. 

Öte yandan, katılımcılarda öne çıkan İlahi isimleri tespit edebilmek amacıyla, isimlerin anlamlarını 

açıklayan klasik eserler ve Kur’ân-ı Kerîm’deki bağlam içi kullanımları incelenmiştir. Bu inceleme 

sürecinde, her bir ismin genel kapsamının katılımcıların farklı algı boyutlarında çeşitli biçimlerde tecelli 

edebileceği anlaşılmıştır. Örneğin, “yardım etme” algısı, birçok İlahi isme işaret edebilse de; 2. ve 4. 

Katılımcıların Tanrı tasavvurlarında bu yardımın gizli, beklenmedik ve zarif bir biçimde gerçekleştiğine 

vurgu yapılmıştır. Bu sebeple, özellikle Latîf ismi tercih edilmiştir. Benzer şekilde, 2. Katılımcının 

sorumluluk temasına sıkça atıfta bulunmasının yanı sıra, devamlılık sorununa ve cennette sonsuz yaşama 

dair korkusuna dikkat çekmesi, Kayyûm isminin seçilmesini gerekli kılmıştır. Çünkü Kayyûm ismi, 

devamlılık ve sürekli ayakta tutma anlamları ile ilişkilidir. Aynı şekilde, 1. Katılımcının Allah’ı ‘Hâkim’ 

olarak nitelendirmesine rağmen benlik algısında kontrol etme eğiliminin ön planda olması, bu nitelikler 

Hâkim isminden çok Müheymin ismiyle daha tutarlı bir şekilde bağ kurulmasını mümkün kılmıştır. Çünkü 

her iki algıda bulunan Müheymin isminin anlamı, Hâkim isminin anlamını içermektedir. Ayrıca, 

katılımcıların benlik algılarında dile getirdikleri olumsuz nitelikler yüzeyde birbirine benzer görünse de bu 

niteliklerin farklı kökenlerden beslendiği tespit edilmiştir. Örneğin, hem 2. hem de 3. Katılımcıda 

mükemmeliyetçilik eğilimi gözlemlenmiştir. Ancak 2. Katılımcıdaki mükemmeliyetçilik, aşırı sorumluluk 

bilinciyle (Kayyûm); 3. Katılımcıdaki ise herkese karşı aşırı cömert olma isteğiyle (Kerîm) bağlantılı olarak 

ortaya çıkmıştır. Tüm bu gözlemler, isimlerin tespit edilmesinde yalnızca dıştan görünen davranışlara değil; 

bu davranışların anlam bağlamlarına ve duygusal kaynaklarına da dikkat edilmesi gerektiğini göstermiştir. 

Bu bağlamda yapılan detaylı çözümlemelerin, İlahi isimlerin daha isabetli bir şekilde ilişkilendirilmesine 

katkı sunduğu sonucuna varılmıştır. Ancak, ilahi isimlerin psikolojik yansımalarının belirlenmesi ve Tanrı 

tasavvuru ve benlik algısıyla ilişkilendirilmesi sürecinde sistematik bir metodolojinin geliştirilmesinin 

önemli olduğu düşünülmektedir. 

Ulaşılan sonuçlar, İlahi isimler teorisinin temel kaideleriyle doğrudan ilişkilidir. Külli ve Cüzi 

isimlerin olması, ilahi isimlerin irtibatlı ve iç içe olması, bir ilahi ismin başka bir ilahi ismi içerebilmesi, bir 

ilahi ismin başka bir ilahi ismin tecelli etmesine yol açabilmesi, her iki isimden doğan iki yönlü bir ismin 

olması, insanın bütün fiilleri, düşünceleri, duyguları ve mizaçlarının ilahi isimlere dayanması ve her ilahi 

ismin hakikatinin “aktif” veya “pasif” mana verebilmesi bu ilişkiye örnek olarak gösterilebilir. Bu temel 

kaidelerin, ilahi isimlerin tecellileri arasındaki psikolojik dinamiklerin anlaşılmasına yardımcı olabileceği 

gözlemlenmiştir. Ayrıca, gelecekte yapılacak çalışmalarda Tanrı tasavvuru ve benlik algısı üzerinde, bu 



166 
 

çalışmada ele alınmayan diğer İlahi İsimler teorisi kaidelerinin etkisi de araştırılabilir. Böylece, farklı 

kaidelerin bireyin Tanrı tasavvuru ve benlik algısı üzerindeki yapısal ve dinamik etkileri daha kapsamlı bir 

şekilde değerlendirilebilir. 

Bu çalışma kapsamında yapılan literatür taraması sırasında, yabancı kaynaklarda Tanrı 

tasavvurunun psikoterapi bağlamında ele alındığı el kitaplarına rastlanmıştır. Özellikle bu alandaki bazı 

çalışmalarda Tanrı tasavvuru; bağlanma stilleri, dinamik psikoterapi, hümanist psikoloji, nöropsikoloji, 

anlatı (narrative) terapisi ve grup terapisi gibi farklı psikolojik yaklaşımlarla ilişkilendirilmiş ve hem teolojik 

hem de psikolojik açıdan ele alınmıştır. Buna karşılık, Türkiye’de Tanrı tasavvurunun benzer yaklaşımlarla 

bütünleştirilerek işlendiği çalışmalara rastlanmamıştır. Bu durum, özellikle ilahi isimlerin psikolojik 

yansımalarının ve İlahi İsimler Teorisi’nin çeşitli psikoterapi yaklaşımlarıyla bağdaştırılarak ele alınmasının 

gerekliliğini ortaya koymaktadır. Bu konular üzerine daha fazla ve daha derin çalışmalar yapıldığında, Tanrı 

tasavvuru ve benlik algısı alanında psikoterapide kullanılabilecek nitelikte bir el kitabının oluşturulması 

mümkün olabilir. 

İlahi İsimler Teorisi’nde yer alan kaidelerin psikolojik dinamiklerinin araştırılması gerektiği de 

düşünülmektedir. Bu kaidelerin yalnızca teorik düzeyde değil, aynı zamanda çeşitli psikoterapi yaklaşımları 

ile ilişkilendirilme imkânı araştırılabilir. Örneğin; “Tüm ilahi isimlerin tecellileri sürekli yenilir” kaidesi ile 

Gestalt terapideki “şimdi ve burada” ilkesi; “İnsanın tüm düşünceleri, duyguları, mizaçları ve davranışları 

ilahi isimlere dayanır” kaidesi ile Bilişsel Davranışçı terapi, Duygu Odaklı terapi ve Diyalektik Davranış 

terapi; “insan ilahi isimler arasında hüküm verebilen varlıktır” kaidesi ile Kabul ve Kararlılık terapisi; “Zıt 

manalara sahip olan isimler beraber tecelli edebilir” kaidesi ile, Jung’un bireyleşme süreci, olgunlaşma ve 

içsel çelişkileri bütünleştirme anlayışı; “Her ismin zahiri ve batını vardır” kaidesi ile bilinç ve bilinçdışı 

süreçleri; “bir hiyerarşi şeklinde isimler arasında derecelenme ve üstünlük vardır” kaidesi ile Maslow’un 

ihtiyaçlar hiyerarşisi; “Tüm İlahi sıfatlar potansiyel olarak insanda vardır” kaidesi ile Winnicott’ın “gerçek 

benlik” ve “sahte benlik” kavramları; “İnsan bedeni üzerine ilahi isimler tecelli eder” kaidesi ile Beden 

psikoterapisi ve “İlahi isimler aracılığı ile yolculuk yapılır” kaidesi ile kendini gerçekleştirme süreçleri 

ilişkilendirilebilir. Dolayısıyla, tüm bu kaideler somutlaştırılarak insan psikolojisini nasıl etkilediği ve bu 

etkilerin "psikolojik dönüşüm" süreçlerinde nasıl bir rol oynadığı detaylı bir biçimde araştırılabilir.  

Psikolojik hastalıkların (örneğin; depresyon, travma, kaygı bozuklukları, bipolar bozukluk) İlahi 

isimlerin bazı yansımalarıyla ilişkili olabileceği de değerlendirilmeye açıktır. Örneğin, Kabız, Basıt, Hafid, 

Müzil ve Kadir gibi isimlerin patolojik düzeydeki psikolojik yansımaları bazı semptomlarla bağlantılı olarak 

araştırılabilir. Bu isimlerin bireydeki yansımaları; duygusal daralma, bastırılmışlık, yetersizlik, değersizlik, 

kontrol kaybı veya zayıflık gibi semptomların altında yatan yapısal dinamikleri anlamaya yardımcı olabilir. 



167 
 

Bu bağlamda, her bir psikolojik rahatsızlık özelinde Tanrı tasavvuru ve benlik algısı ayrı ayrı da 

araştırılabilir.  

İlahi isimlerin psikolojik yansımalarının Enneagram, MBTI ve Beş Faktör gibi farklı kişilik 

kuramlarıyla ilişkilendirilerek incelenmesi; bu kuramların İlahi İsimler perspektifinden yeniden okunmasına 

imkân tanıyacak nitelikte bir çalışmanın yapılabileceği düşünülmektedir. Böyle bir yaklaşım, hem teorik 

düzeyde kişilik yapısına dair yeni açılımlar sunabilir hem de pratik alanda psikososyal çözümlemelere katkı 

sağlayabilir. Bununla birlikte, ilahi isimlerin psikolojik yansımalarının, İlahi İsimler Teorisi’nde yer alan 

küllî kaidelerle birlikte ele alınması durumunda; bu temeller üzerine dayalı, özgün bir kişilik tipi kuramının 

geliştirilmesi de mümkün olabilir. Böyle bir kuram hem bireyin psikolojik yapısını hem de Tanrı tasavvuru 

ve benlik algısını birlikte değerlendiren çok katmanlı bir yaklaşım sunabilir. 

İbn Arabî’ye göre İlahi isimler, hükümlerinin zuhur biçimine göre ikiye ayrılır: Tecelli eden isimler 

ve gayb olan isimler. Tecelli eden isimler, etkileri ve hükümleri açıkça gözlemlenebilen isimlerdir; gayb 

olan isimler ise hükümleri gizli kalan, görünüşte fark edilmeyen isimlerdir. Bu çalışmada, katılımcıların 

Tanrı tasavvuru ve benlik algısında görünür etkileri bulunan, yani tecelli eden isimlerin psikolojik 

yansımaları analiz edilmeye çalışılmıştır. Elbette bu çalışma, doğruları kadar eksikleri de içinde 

barındırabilecek bir tecrübedir. Ancak İlahi isimlerin psikolojik yansımaları ve kaidelerinin dinamikleri 

üzerine derinlemesine anlayış geliştirebilmek için, daha kapsamlı metodolojilere ve bu alanda atılacak cesur 

adımlara ihtiyaç duyulduğu açıktır. Bu noktada araştırmacılara düşen ciddi bir sorumluluk söz konusudur 

ve bu konu hem Allah’ı tanımak hem de bireyin kendisini ve kendi suretini tanıması açısından en kıymetli 

konulardan biri olarak değerlendirilebilir. 

Sonuç olarak, bu araştırmada ilahi isimler teorisinden yola çıkılarak ilahi isimlerin sağlıklı ve 

patolojik düzeydeki psikolojik yansımaları incelenmiş ve bu amaçla katılımcıların Tanrı tasavvuru ve benlik 

algısı kavramlarına yükledikleri anlamlar analiz edilerek derinlikli değerlendirmeler yapılmaya çalışılmıştır. 

Ancak daha önce de belirtildiği üzere, Tanrı tasavvuru, benlik algısı, ilahi isimler teorisi ve ilahi isimlerin 

psikolojik yansımalarının birlikte çalışıldığı araştırmaların sınırlı olması nedeniyle, ulaşılan sonuçların 

başka araştırma sonuçlarıyla mukayese edilebilmesi imkânı sınırlı kalmıştır. Dolayısıyla, ilahi isimler 

teorisinden hareketle Tanrı tasavvuru ile benlik algısını bir arada inceleyen ve ilahi isimlerin psikolojik 

yansımalarının önemini vurgulayan bu araştırmanın literatürde bir boşluğu dolduracağı ve özgün araştırma 

konusuyla farklılaşacağı düşünülmektedir. Elde edilen sonuçların İlahi isimler teorisi, Tanrı tasavvuru ve 

benlik algısı konularında yapılacak sonraki çalışmalara ön ayak olması ve katkı sağlaması beklenmektedir. 

Araştırma ile ilahi isimlerin psikolojik yansımalarının ve bu yansımaları şekillendiren bireysel faktörlerin 

daha detaylı bir şekilde araştırılması gerektiği de anlaşılmıştır.  



168 
 

Araştırmanın, Din Psikolojisi başta olmak üzere Psikoloji, Tasavvuf ve Manevi Danışmanlık gibi 

alanlara faydalı olacağı, bu konuyu ele alacak olan sonraki çalışmalara katkı sağlayacağı, geleneksel İslam 

psikolojisi teorilerinin modern psikoloji alanında yer edinmesine ve zenginleşmesine kapı aralayacağı 

düşünülmekte; psikolog ve psikoterapistlerin dindar danışanlarının bilinçlerini artırmalarına ve kendilerini 

keşfetmelerine yardımcı olmak için kullanabilecekleri yeni bir yöntem sağlayacağı umulmaktadır. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



169 
 

KAYNAKÇA:  

 

Alaşker, O. S. (2008), Şerhu İbn Kayyim li-Esma-i Allah-i El-hüsna, Amman: Daru Elnafeis.  

Alkış, A. (2010), “Vahdet-i Vücud Ariflerine Göre Eimme-i Seba (Ümmehat-ı Esma) İmamül-Eimme Ve 

Cenab-ı Hakk’ın Saysız İsimleri”, Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi, 9/31: 233-259.  

Ayten, A., Köse, A. (2020), Din Psikolojisi, İstanbul: Timaş Yayınları. 

Basett, J. F., Williams, J. E. (2003), “Protestants’ Images Of Self, God, And Satan As Seen In Adjective 

Check List Descriptions”, The International Journal For The Psychology of Religion, 13/2: 123-

135.  

Bedirhan, M. (2023), “Savaşın Metafiziği ve Şiddetin Kökenine Dair”, Sabah Ülkesi, 74 :64-69. 

Benson, P., Bernard Spilka, B. (1973), “God Image As A Function Of Self-Esteem And Locus Of Control”, 

Journal For The Scientific Study Of Religion, 12/3:2297-310.  

Boylan, G. M. (1988), Self-Image/God-Image: A Study Of Recovery From Addiction, Yüksek Lisans Tezi, 

Institute Of Transpersonal Of Psychology.  

Breuninger, M. (2016), God Image, Self-Efficacy, And Religiıous Coping: An Analysis Of Their Relationship 

In College Student And Prison Sample, Doktora Tezi, Baylor University.  

Cecero, J. J., Marmon, T. S., Beitel, M., Hutz, A., Jones, C. (2004), “Images of Mother, Self, and God As 

Predictors of Dysphoria in Non-Clinical Samples”, Personality And Individual Differences, 36: 

1660-1680, doi:10.1016/j.paid.2003.06.013.  

Chittick, W. (2023), Nakşu’l- Fusus: İbnül-Arabi’nin Kendi Fusus’l-Hıkem Özeti (1. Baskı), (Çev. T. Koç), 

İstanbul: İz Yayıncılık.  

Cili, A. (2019), Hakikat-i Muhammediyye, (Çev. M. Bedirhan), Nefes Yayınları.  

Demirli, E. (2003), Sadreddin Konevi’de Marifet ve Vücud, Doktora Tezi, İstanbul, Marmara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Demirli, E. (2024), Esma-i Hüsna Allah’ı İsimleriyle Tanımak, İstanbul: Fikriyat Yayınları.  

Demirli, E., (2015), “İlahi İsimlerin Mütekabiliyeti Üzerinden Farklılıkları Anlamak: Alemde İrtibatsız Bir 

Şey Yoktur”, Sabah Ülkesi, 42: 10-13. 

El-Kayseri, D. (2023), Fususu’l-Hikem’e Giriş (Mukaddimat), (Çev. T. Koç), İstanbul: İz Yayıncılık.  



170 
 

Enci, Y. (2023), Anne Baba Tutumları ve Benlik Algısı Arasındaki İlişkide Bağlanma Stillerinin Aracı Rolü, 

Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, İstanbul Aydın Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü.  

Eppig, E. C. (2000), God-Image And Self-Image In Conversion Testimonies Of Ex-Slave Women, Doktora 

Tezi, Washington, The Catholic University Of America.  

Erikson, E. (2022), İnsanın 8 Evresi (6.Basım), İstanbul: Okyanus Yayınları. 

Gazali (2005), Esmaü’l Hüsna Şerhi (1. Baskı), (Çev. M. Ferşat), Ferşat Yayınları.  

Gazzali (2022), En Güzel İsimler (2. Baskı), (Çev. A. C. Köksal), İstanbul: Ketebe Yayınları.  

Golke, J. (1994), Images Of God In Abused And Nonabused College Students, Yüksek Lisans Tezi, Drake 

University.  

Greenway, A. P., Lisa C. Milne, L. C., Clarke, V. (2003), “Personality Variables, Self-Esteem And 

Depression And An Individual's Perception Of God”, Mental Health, Religion & Culture, 6:1, 45-

58, DOI: 10.1080/1867467021000029381.  

Güler, Ö. (2007), Tanrı’ya Yönelik Atıflar, Benlik algısı ve Günahkârlık Duygusu (Yetişkin Örneklem), 

Yüksek Lisans Tezi, Ankara, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Hacıkeleşoğlu, H. (2022), Ebeveyn Algısı, Kişilik ve Tanrı Tasavvuru (1. Baskı), İstanbul: Çamlıca Yay. 

Harber, G. S. (2005), God Image, Self-Image And Length Of The Abstinence Among Active Members Of 

Alcoholics Anonymous, Doktora Tezi, Capella University.  

Hayta, A. (2020), Bağlanma Kuramı ile Allah Tasavvuru, İstanbul: İz Yayıncılık.  

Hodges, S. D., Sharp, C. A., Gibson, N. J. S., Tipsord, J. M. (2012), “Nearer My God To Thee: Self-God 

Overlap And Believers’ Relationships With God”, Self and Identity, 12:3, 337-356, DOI: 

10.1080/15298868.2012.674212.  

İbn Arabi, (2002-2012), Fütuhat-ı Mekkiyye 2-18, (Çev. E. Demirli), İstanbul: Litera Yayıncılık.  

İbn Arabi, (2017), Allah’ın İsimlerinin Sırları ve Mânâlarının Keşfi, (Çev. R. Biçer), İstanbul: Ehil Yay.  

İbn Arabi, (2018), Fusus El-Hikem, (Çev. E. Balıcı), İstanbul: Kopernik Kitap.  

İzgi, M. (2023), Esma Terapi, İstanbul: Mihenk Kitap Yediveren Yayınları.  

John J. McGovern, J. J. (2003), The Relationship Between Spirituality, Perception Of God And Self-Esteem 

In Substance Abusing Individuals With AIDS, Doktora Tezi, New York University.  



171 
 

Karaçelik, M. (2023), Yetişkin Bireylerde Benlik Saygısının Toplumsal Cinsiyet Rolleri, Anne-baba 

Tutumları ve Tanrı Algısı ile İlişkisinin İncelenmesi, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, İstanbul Aydın 

Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü.  

Kartal, A. (2008), İlahi İsimler Teorisi: Allah-İnsan İlişkisi, İstanbul: Hayy Kitap.  

Keklik, N. (1977), Sadreddin Konevi Felsefesinde Allah-Kâinat ve İnsan, İstanbul: Çığır Yayınları.  

Kellogg, L. M. (2021), Self-Esteem, God Image, And Their Effect On The Relationship Between Attachment 

To Significant Persons And Attachment To God, Doktora Tezi, New Orleans Baptist Theological 

Seminary.  

Kirk, C. C. (2001), African-American Women Confront An Uncaring God: Transforming God Images And 

Self-Images, Doktora Tezi, Emory University.  

Koç, A. (2011), Üniversite Öğrencilerinde Tanrı Tasavvuru, Benlik Algısı ve Öfke Yaşantısı, Yüksek Lisans 

Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Konevi, S. (2014), Esma-i Hüsna Şerhi, (Çev. E. Demirli), İstanbul: Kapı Yayınları.  

Konuk, A. A. (2004), Tedbirat-ı İlahiyye Tercüme ve Şerhi, İstanbul: İz Yayıncılık.  

Konuk, A. A. (2020-2021), Fususu’l-Hikem Tercüme ve Şerhi 1-4, İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları.  

Kuşeyri, A. (2012), Onun Güzel İsimleri, (Çev. C. Caduk), İstanbul: İlk Harf Yayınevi.  

Lewis, S. (2012), “What is Man? Or, The Image Of God”, Journal of Dispensational Theology, 13-26.  

Lunden, J. C. (2005), God-Image Through The Lens Of Self: Does Personality Predict God-image?, 

Doktora Tezi, California, Regent University.  

Mackenna, C. (2002), “Self Images And God Images”, British Journal of Psychotherapy, 325-338.  

Marcellino, E. (2015), “Graced Under Fire: Internalized Homonegativity, Self-Concept And Images Of God 

In Gay And Lesbian Individuals”, Journal of Pastoral Theology, 7:1, 43-61, DOI: 

10.1179/jpt.1997.7.1.005.  

Mehmedoğlu, A. U. (1999), Dindarlarda ve Dindar Olmayanlarda Kişilik Üzerine Karşılaştırmalı Bir 

Araştırma, Doktora Tezi, İstanbul, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Mehmedoğlu, A. U. (2011), Tanrıyı Tasavvur Etmek (1. Baskı), İstanbul: Çamlıca Yayınları.  



172 
 

Mehmedoğlu, A. U., Aygün, A. (2006), “James W. Fowler ve İnanç Gelişim Teorisi”, Çukurova 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 

Mehmedoğlu, Y. (2014), “İnsanın Zat-i İlahiye Teveccühünde/Yöneliminde Bir İmkân Olarak Vech-i Has 

Kavrayışı”, Yaşar, H. (Ed), II Uluslararası Sadreddin Konevi Sempozyumu Bildirileri. 6-8 Ekim, 

Konya: Konya Bera Otel: 167-171.  

Moriarty, G. L., Hoffman, L. (2007), God Image Handbook for Spiritual Counseling and Psychotherapy: 

Research, Theory ana Practice, The Haworth Pastoral Press. 

Musakhanov, O. (2016), Afifüddin Tilimsani’nin İlahi İsimler Nazariyesi ve Meani’l-Esmai’l-İlahiyye Adlı 

Eserinin Tahkiki, Doktora Lisans Tezi, Bursa, Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Musakhanov, O. (2021), “İlahi İsimler Teorisi”, Türker, Ö. (Ed.), İslam Düşüncesinde Teoriler, İstanbul: 

Ketebe Yayınları: 1120-1135.   

Oktay, M. (2021), Üniversite Gençliğinde Tanrı Tasavvurları ile Kişilik Özellikleri İlişkisi Üzerine Bir 

Araştırma, Yüksek Lisans Tezi, Sakarya, Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Onur, B. (1995), Gelişim Psikolojisi, Ankara: İmge Kitabevi Yayınları. 

Öztürk, B (2019), Tanrı Algısı Kişilik İlişkisi, Yüksek Lisans Tezi, Rize, Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Öztürk, M. (1992), “Bedi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 5:319.   

Öztürk, Ö. (2023), “İbn Arabi’de İlahi İsimlerin Derecelenmesi Ve Muhyi-yi Gülşeni’nin Konuya Dair İki 

Risalesi”, Tasavvuf Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 2/2: 229-250, DOİ: 10.32739/ustad.2023. 

4.50.  

Paulin-Campbell, A. (2010), “The Spiritual Exercises of St Ignatius and Shifts in Images of God and Self: 

The Experience of Two South African Women”, Journal for The Scientific Study of The Religion, 

23: 173-197.  

Peterson, A. O. (2005), The Dynamic God Image: Psychoanalytic Object Relational, Developmental And 

Jungian Theories Of God Image And Their Implications For Psychotherapy, Doktora Tezi, San 

Francisco, California Institute of Integral Studies.  

Rakipoğlu, N. (2022), “Öznel Tanrı Tasavvurlarının Kaynağı Olarak Sabit Aynalar: İstidat ve İlah İsimler 

Bağıntısı Üzerine Metapsolojik Bir İnceleme”, Din ve Felsefe Araştırmaları, 5/1: 5-36.  



173 
 

Razi, F. (1323/1906), Levâmiʿu’l-Beyyinât, Mısır: El-Metbaa El-şarkiye.  

Rex, L. (2020), Allah’ın İsimleri Bizde Nasıl Tecelli Eder?, İstanbul: Kitapyurdu Yayıncılık.  

Rizzuto. A. (1979), The Birth Of The Living God: A Psychoanalytic Study, Chicago: University Of Chicago 

Press.  

Rizzuto. A. (1980), “The Psychological Foundation Of Belief In God”, Brusselmans, C. (Ed.), Toward 

Moral and Religious Maturity, Amerika: Silver Burdett Company: 115-135.  

Roberts, C. W. (1989), “Imagining God: Who Is Created In Whose Image?”, Review of Religious Research, 

30/4: 375-386.  

Robison, J. F. (1996), Images Of God, Parents And Self In Substance Abuse Recovery, Doktora Tezi, Los 

Angeles, University Of California.  

Sami, A. (1971), Vesiletü’l Kübra Şerhi Esrarı Esmai’l Hüsna, (Çev. M. Ş. Erol), İstanbul: Ahmet Sait 

Matbaası.  

Söner, O. (2019), Ergenlerde Benlik Tasarımı ve Benlik Saygısı Düzeylerinin Sosyal Medya Beğenilmeme 

Korkuları Üzerindeki Etkisinin İncelenmesi, Yüksek Lisans Tezi, Ankara, Ufuk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Stalsett, G., Engebdal, L. G., Austad, A. (2010), “The Persecuting God And The Crucified Self: The Case 

Of Olav And The Transformation Of His Pathological Self-Image”, Pragmatic Case Studies in 

Psychotherapy, 6/2: 49-100.  

Sula, E. (2023), Tanrı Tasavvuru ve Benlik Saygısı İlişkisi Üzerine Bir Çalışma (Ortaokul Öğrencileri 

Örneği), Yüksek Lisans Tezi, Rize, Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi Lisansüstü Eğitim 

Enstitüsü.  

Şen, M. E. (2014), “Konevi’ye Göre Hak Teâla İle Yaratıklar Arasında Özel Bağlantı”, Yaşar, H. (Ed), II 

Uluslararası Sadreddin Konevi Sempozyumu Bildirileri. 6-8 Ekim, Konya: Konya Bera Otel: 222-

225.  

Şirin, B. (2021), Ergenlerin Problem Çözme Becerileri ile Benlik İmgesi Arasındaki İlişki, Yüksel Lisans 

Tezi, İstanbul, İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü.  

Tatlısu, A. O. (2024), Esmaü’l-Hüsna Şerhi (14. Baskı), İstanbul: Kapı Yayınları.  



174 
 

Toopchi, Y., Cesli, R. R., JanBozorghi, M. (2023), “Predicting Ego Strength Based On God Image, God 

Concept, Self-Image and Self Concept”, Journal of Positive Psychology Research, 9/34: 1-20, doi: 

10.22108/PPLS.2023.136073.2385.  

Topaloğlu, B. (1992), “Basıt”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 5:101.  

Topaloğlu, B. (1992), “Batın”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 5:187.  

Topaloğlu, B. (1997), “Hadi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 15:9.  

Topaloğlu, B. (1997), “Hafıd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 15:73. 

Topaloğlu, B. (1997), “Hafiz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 15:116.  

Topaloğlu, B. (2001), “Kabız”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 24:26.   

Topaloğlu, B. (2003), “Latif”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 27:108.  

Topaloğlu, B. (2007), “Rahman”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 34:415.  

Topaloğlu, B. (2007), “Rakib”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 34:431.  

Topaloğlu, B. (2013), “Veli”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 43:24.  

Topaloğlu, B. (2020), “Mussavir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 31:241.  

Topaloğlu, B. (2020), “Mü’min”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 31:556.  

Topaloğlu, B. (2020), “Müheymin”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 31:516.  

Topaloğlu, B. (2022), “Kavi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 25:68.  

Topaloğlu, B. (2022), “Kayyum”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 25:108.  

Topaloğlu, B. (2022), “Kerim”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 25:287.  

Zeccac, E. (1986), Tefsîru esmâillâhi’l-hüsnâ, Dımaşk: Dârü Elma’mun Lilturas.   

Zerruk, (2007), Şerh Asma’ Allah Al-husna, Beyrut: Dar Al-kotob Al-ilmiyah.   

  

 

 

 



175 
 

 

EKLER 

 

EK-1: KATILIMCILARININ GÖRÜŞME FORMU  

  

MÜLAKAT TARİHİ VE SAATİ:  

MÜLAKAT YERİ:                                                MÜLKATI YAPAN KİŞİ:  

  

A) KİŞİSEL SORULAR  

1- Yaşınız? ……………………..   

2- Medeni Haliniz?: ( ) Evli ( ) Bekâr   ( )…………  

3- Eğitim Durumunuz?: ( ) Üniversite ( ) Lisansüstü  ( ) Doktora    

4- Ekonomik durumunuz? ( ) Çok iyi ( ) İyi  ( ) Orta    ( ) Ortanın Altı  ( ) Zayıf   

5- Mesleğiniz:…………   

6- Din eğitimi aldınız mı? ( ) Evet ( ) Hayır  

7- Kendinizi dindarlık bakımından nasıl değerlendirirsiniz?   

(  ) Çok dindar     (  ) Dindar       (  ) Biraz dindar   (   ) Dindar değil          (  ) Dine ilgisiz  

  

Alıntı yapma izni:   

Ben burada bu çalışmaya ilişkin araştırmada mülakatımdan alıntılar yapılmasını kabul ediyorum. Mülakat 

metninin isimsiz tutulacağından ve ifadelerimin alıntılanmasında kimliğimin kesinlikle 

belirtilmeyeceğinden haberdarım.                                                 

  

                                                                            Mülakatı Kabul Eden Kişinin Adı Soyadı  

                                                                                                         İmza- Tarih   



176 
 

 

 

B) MÜLAKAT SORULARI:  

 

1. TANRI TASAVVURU:  

1.1.  Allah’ı nasıl tasavvur ediyorsunuz? (canlandıran imajı - özellikler ve sıfatlar)?  

1.2. Allah hakkında hissettiklerinizle bildiklerinizin arasında bir fark var mıdır?  

1.3. Allah tasavvurunuzu kişisel, içsel, duygusal ve davranışsal olarak nasıl tecrübe ettiğinizi anlatır 

mısınız?   

1.4. Allah tasavvurunuz günlük hayatınıza nasıl yansıyor? Diğer kişilere, ilişkilere ve iletişiminize nasıl 

yansıyor?  

1.5. En çok kendinizi ne zaman ve nerede Tanrıya yakın ve kâinatla uyum içerisinde buluyorsunuz? O 

anlarda Allah tasavvurunuzu anlatır mısınız?   

1.6 Allah tasavvurunuzun yaşadığınız hayatı anlamlandırmanıza katkısı oluyor mu? Dünya görüşünüze nasıl 

yansıyor?   

1.7. Allah hakkında kendi tasavvurunuzun zamanla değiştiğini hissediyor musunuz?  

1.8. Hayatınızı göz önüne alarak, en önemli ana bölümlerini belirleyiniz. Özellikle hangi önemli olaylar bu 

dönemde sizin için belirleyici bir dönüm noktası olmuştur? Bu olaylarda Allah tasavvurunuz neydi?  

1.9. Hayatınızda, bunalıma girdiğinizde ya da acı çektiğinizde, derin bir yanılgıya düşmüşlük hissi ya da 

hayatın anlamsız olduğunu düşündüğünüz anlar oldu mu?   

1.10. Önemli bir karar vermek istediğinizde Allah’ı nasıl tasavvur ediyorsunuz? Çözmek zorunda kaldığınız 

bir problem olduğunda Allah tasavvurunuz nasıl oluyor?  

1.11. Allah tasavvurunuzda değiştirebileceğiniz bir şey olsaydı en çok neyi değiştirmek isterdiniz?  

1.12. Allah hakkında aklınıza gelen ama onu söylemeyi çekindiniz bir tasavvur oldu mu?  

1.13. Allah hakkından tasavvurunuzun beğendiğiniz tarafları nelerdir?  

 

 

 

 

 



177 
 

 

2. BENLİK ALGISI:  

2.1. Kendinizi tanıtır mısınız? Şu anki durumunuzu dikkate alarak anne ve babanızla ilişkilerinizi tarif eder 

misiniz?  

2.2. Hayatınızın bir anlamı olduğunu düşünüyor musunuz? Hayatı size anlamlı kılan şey nedir?  

2.3. Kendinizi nasıl görüyorsunuz? (Sizi özgün kılan şeyler nelerdir?)  

2.4. Allah sizi nasıl görüyor olabilir?  

2.5. Kendinize bakış açınızı kişisel, içsel, duygusal ve davranışsal olarak nasıl tecrübe ettiğinizi anlatır 

mısınız?  

2.6. Kendinizi nasıl gördüğünüz günlük hayatınıza yansıyor mu? Diğer kişilere, ilişkilere ve iletişiminize 

nasıl yansıyor?  

2.7. En çok kendinizi ne zaman ve nerede kendinize yakın ve kâinatla uyum içerisinde buluyorsunuz? O 

anlarda kendinizi nasıl görüyorsunuz?  

2.8. Kendinize bakış açınızın yaşadığınız hayatı anlamlandırmanıza katkısı oluyor mu? Dünya görüşünüze 

nasıl yansıyor?   

2.9. Kendinize bakış açınızın zamanla değiştiğini hissediyor musunuz?  

2.10. Hayatınızı göz önüne alarak, en önemli ana bölümlerini belirleyiniz. Özellikle hangi önemli olaylar 

bu dönemde sizin için belirleyici bir dönüm noktası olmuştur? Bu olaylarda kendinizi nasıl görüyordunuz?  

2.11. Önemli bir karar vermek istediğinizde kendinize nasıl bakıyorsunuz? Çözmek zorunda kaldığınız bir 

problem olduğunda kendinizi nasıl görüyorsunuz?  

2.12. Kendinize bakış açınızda değiştirebileceğiniz bir şey olsaydı en çok neyi değiştirmek isterdiniz?  

2.13. kendiniz hakkında aklınıza gelen ama onu söylemeyi çekindiğiniz bir görüş oldu mu?  

2.14. Kendinize bakış açınızın beğendiğiniz tarafları nelerdir?  

2.15. Allah hakkında özel tasavvurunuz, kendinizi nasıl gördüğünüzü etkiliyor mu?  

2.16. Allah tasavvurunuzun ve Kendinize bakış açınızın arasında herhangi bir benzerlik ya da farklılık 

gözlemlediniz mi?   

 

 

 

 

 


	İstanbul, 2025
	ÖZET
	ABSTRACT
	ÖNSÖZ
	KISALTMALAR
	TABLOLAR LİSTESİ
	GİRİŞ
	1.1. Araştırmanın Konusu, Amacı ve Önemi
	1.2. Araştırmanın Soruları
	1.3. Konuyla İlgili Türkiye'de Yapılmış Araştırmalar
	1.4. Konuyla İlgili Yurtdışında Yapılmış Araştırmalar
	1.5. Araştırmanın Sınırlılıkları

	KAVRAMSAL ve KURAMSAL ÇERÇEVE
	2.1. Tanrı Tasavvuru
	2.1.1. Tanrı Tasavvuru ve Tanrı Kavramı Arasındaki Ayrımlar
	2.1.2. Tanrı Tasavvuru ve Tanrı İmajı/İmgesi Arasındaki Ayrımlar
	2.1.3. Öznel Tanrı Tasavvuru ve Toplumsal Tanrı Tasavvuru Arasındaki Ayrım
	2.1.4. Tanrı Tasavvurunun Ebeveyn İmgesi ve Dünya Algısı ile İlişkisel Boyutu
	2.1.5. Tanrı Tasavvurunun Telafi Edici İşlevi

	2.2. Benlik Algısı
	2.2.1. Benlik Kavramı ve Benlik Algısı Arasındaki Ayrım
	2.2.2. Benlik Algısının Öz ile İlişkisi
	2.2.3. Benlik Algısının Benlik Saygısının Kaynağı Olarak İşlevi
	2.2.4. Benlik Algısı ve Kişilik Özellikleri Arasındaki Ayrım
	2.2.5 Benlik Algısı ile İlişkili Kavramlar
	2.2.6 Benlik Algısı ile İdeal Benlik

	2.3. Tanrı Tasavvuru ve Benlik Algısı
	2.3.1. Tanrı Tasavvurunun Benlik Algısını Yansıtma İşlevi
	2.3.2 İki Organizasyon Olarak Tanrı Tasavvuru ve Benlik Algısı
	2.3.3 Allah Tasavvuru ve Benlik Algısı Arasındaki Klinik Etkilere Genel Bakış

	2.4 İlahi İsimler Teorisi
	2.4.1 Teorinin Temel İddiası
	2.4.2 Teorinin İki Dayanak Noktası
	2.4.3 “Suret” Kelimesinin Açıklaması
	2.4.4 İlahi İsimler Teorisinin Kaideleri
	2.4.5 Özel Rab
	2.4.6 Özel Yön

	2.5 İlahi İsimlerin Psikolojik Yansımaları
	2.6 Yetişkinlik Dönemi
	2.6.1 Yetişkinliğin Tanımlanması
	2.6.2 Yetişkinlik Kurumları
	2.6.3 Yetişkinlikte İnanç Gelişimi


	YÖNTEM
	3.1 ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ
	3.2 KATILIMCILAR VE ÖZELLİKLERİ
	3.3 VERİLERİN TOPLANMASI VE ANALİZİ

	BULGULAR VE YORUM
	1. Birinci Katılımcı’nın (1.K) Analizi
	1.1 Müheymin İsmi
	1.2 Rahim İsmi
	1.3 Mühiymen ve Rahim İsimlerinin Arasındaki Psikolojik Etkileşim

	2. İkinci Katılımcı’nın (2.K) Analizi
	2.1 Latif ismi
	2.2 Kayyum İsmi
	2.3 Kayyum ile Latif İsimlerinin Arasındaki Etkileşim

	3. Üçüncü Katılımcı’nın (3.K) Analizi
	3.1 Kerim İsmi
	3.2 Hadi ismi
	3.3 Kerim İsmi ile Hadi İsmi Arasındaki Etkileşim

	4. Dördüncü Katılımcı’nın (4.K) Analizi
	4.1 Latif ismi
	4.2 Hadi İsmi
	4.3 Latif İsmi ile Hadi İsmi Arasındaki Etkileşim

	5. Beşinci Katılımcı’nın (5.K) Analizi
	5.1 Bedi/Mussavir İsimleri:
	5.2 Veli İsmi:
	5.3 Veli ile Bedi/Mussavir İsimleri Arasındaki Etkileşim


	 SONUÇ VE ÖNERİLER
	KAYNAKÇA:
	EKLER

