
 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

RADYO, TELEVİZYON VE SİNEMA ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

 

21. YÜZYILDA DİSTOPİK TAHAYYÜLLER: TÜRKİYE SİNEMASINDA BİR 

MÜDAHALE İMGESİ OLARAK İNSAN VE SONRASI 

 

 

 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

 

 

 

 

Selin ÇELİK 

 

 

 

 

 

 

Ankara, 2025 



 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

RADYO, TELEVİZYON VE SİNEMA ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

21. YÜZYILDA DİSTOPİK TAHAYYÜLLER: TÜRKİYE SİNEMASINDA BİR 

MÜDAHALE İMGESİ OLARAK İNSAN VE SONRASI 

 

 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

 

Selin ÇELİK 

 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Semire Ruken ÖZTÜRK 

 

 

 

 

 

Ankara, 2025



TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

RADYO, TELEVİZYON VE SİNEMA ANABİLİM DALI 

 
 

 

 

 

 

21. YÜZYILDA DİSTOPİK TAHAYYÜLLER: TÜRKİYE SİNEMASINDA BİR 

MÜDAHALE İMGESİ OLARAK İNSAN VE SONRASI 

 

 
 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Semire Ruken ÖZTÜRK 

 

 

 

TEZ JÜRİSİ ÜYELERİ 

 

 

Adı ve Soyadı: 

 

1- Prof. Dr. Semire Ruken ÖZTÜRK 

2- Prof. Dr. Özgür Bayram YAREN 

3- Prof. Dr. Ahmet GÜRATA 

4- Prof. Dr. Aydan ÖZSOY 

5- Doç. Dr.  Eren YÜKSEL 

   

 

Tez Savunması Tarihi  

27/02/2025 



TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğüne 
 

 

Prof. Dr. Semire Ruken ÖZTÜRK danışmanlığında hazırladığım “21. Yüzyılda 

Distopik Tahayyüller: Türkiye Sinemasında Bir Müdahale İmgesi Olarak İnsan ve 

Sonrası” adlı doktora tezimdeki bütün bilgilerin akademik kurallara ve etik davranış 

ilkelerine uygun olarak toplanıp sunulduğunu, başka kaynaklardan aldığım bilgileri 

metinde ve kaynakçada eksiksiz olarak gösterdiğimi, çalışma sürecinde bilimsel araştırma 

ve etik kurallarına uygun olarak davrandığımı ve aksinin ortaya çıkması durumunda her 

türlü yasal sonucu kabul edeceğimi beyan ederim. 

 

28/04/2025 

Selin ÇELİK 

 

 



 

i 

ÖNSÖZ VE TEŞEKKÜR 

Bu çalışma, günümüz entelektüel ikliminde insanlığın topyekûn mahkûm edilişine ve kendi 

prangalarımıza karşı düşünsel bir itirazın ve kuramsal bir cüretin ürünü olarak ortaya çıkmıştır. 

Tefekkürün, şüphe etmenin ve yeniden inşanın deneyimi olan ve hayatımda önemli bir dönüm noktası 

olduğunu düşündüğüm bu sürece dokunan ve katkıda bulunan insanları anmak isterim. Yalnızca doktora 

tezi aşamasında değil, tüm öğrenim hayatım boyunca üzerimde büyük emeği olan değerli hocam ve tez 

danışmanım Prof. Dr. Semire Ruken Öztürk’e en içten teşekkürlerimi sunarım. Çalışmanın çeşitli 

aşamalarında bana destek olan hocalarım Prof. Dr. Aydan Özsoy ve Doç. Dr. Eren Yüksel’e akademik 

nezaketleri, kıymetli sezgileri ve yönlendirmeleri için teşekkür ederim. 

Yoğun ve zaman zaman yorucu olan bu yolculukta, eleştirel bakış açımı sürekli besleyen, 

tartışmalarıyla zihnimi canlandıran ve en kasvetli zamanlarda varlıklarıyla yolumu aydınlatan dostlarım 

Feride ve Arzu’ya minnettarım. Akademik birikimini ve deneyimini her zaman örnek aldığım, biricik 

ablam olmanın yanında en yakın arkadaşım da olan Melis Çelik Ok’a ve sevimsiz yılgınlıklarıma 

tahammül göstererek tüm sağduyusu ve sevgisiyle beni yönlendiren dostum ve kardeşim Ahmet Çağlar 

Ok’a çok teşekkür ederim. Tez yazmak için ondan çaldığım zamana sabırla katlanan ve teyzesine hep 

anlayış gösteren küçük kuzum Ada’ya teşekkür ederim. Bitmeyen tez yazım gecelerini kucağımda 

uyuyarak geçiren okyanus gözlü miniğim, neşe kaynağım Benek’e de teşekkür ederim. 

En büyük teşekkürü ise, bugüne kadar aldığım her kararda, attığım her adımda arkamda duran; 

sonsuz destekleri ve koşulsuz sevgileriyle her zaman yanımda olan annem Semire Çelik ve babam 

Adnan Çelik’e etmek isterim. Bu tez onların şefkatli, sevgi dolu ve emekçi varlıklarına çok şey 

borçludur ve onlara armağan edilmiştir. 

Son olarak, “insanlık” fikrinden vazgeçmezsek de “insan”ından çok çektiğimiz bu çağın tüm 

karanlığına rağmen, umudu diri tutan o küçük ama ısrarlı direniş anlarına da şükranlarımı sunarım. 

 



 

ii 

İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ VE TEŞEKKÜR ........................................................................................................ i 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................................ ii 

GÖRSELLER LİSTESİ ........................................................................................................ iv 

GİRİŞ ........................................................................................................................................ 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İNSAN SONRASI KURAM: FAİLLİKTEN MÜDAHİLLİĞE 

1.  AYDINLANMA FELSEFESİ ÜZERİNE ......................................................................... 38 

1.1.  Aydınlanma Kavramı ....................................................................................................................41 

1.2.  Aydınlanmanın Düşünsel Kaynakları ......................................................................................47 

1.3.  Aydınlanmanın Düşünce Biçimi ................................................................................................50 

2.  ÖZNELİĞİN EPİSTEMOLOJİSİ VE ONTOLOJİSİ ÜZERİNE ..................................... 57 

2.1.  Hümanizm Tartışması ...................................................................................................................57 

2.1.1.  Aydınlanma Hümanizmi ................................................................................................63 

2.1.2.  Modern Hümanizmler Olarak Varoluşçu Hümanizm ve Marksist 

Hümanizm ..........................................................................................................................67 

2.2.  Olay-Hakikat Sahnesinde: Süreç Olarak Özneleşme ...........................................................79 

2.2.1.  Bir Tekillik Olarak İnsan ................................................................................................81 

2.2.2.  Hakikat Usulü ve Aynı’ya Dönüş ................................................................................83 

2.2.3.  Hakikatler Kuramı: Durum, Olay, Hakikat, Sadakat .............................................85 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

İNSAN SONRASI DURUM: “ANTROPOSEN”DEN “KAPİTALOSEN”E 

1.  KAPİTALOSEN’E GİRİŞ: “KRİZ”İN İYELİĞİ .............................................................. 91 

1.1.  Dünya-Ekolojisi Perspektifinden Popüler Antroposen .......................................................93 

1.1.1.  Kartezyen Devrim ve Düşünce Biçimi Olarak Kapitalizm ..................................98 

1.1.2.  Jeolojik Antroposen ve Kapitalosen’in “Jeo-tarihsel” Diyalektiği ..................100 

1.1.3.  “Ucuz Doğa” Praksisi ....................................................................................................102 

2.  TOPLUMSAL EKOLOJİ VE TAMAMLAYICILIK ETİĞİ .......................................... 108 

2.1.  Doğa ve İnsan Diyalektiği: Ne Dikotomi Ne Özdeşlik .....................................................115 

2.2.  Tamamlayıcı Etik ve Müdahil Özne .......................................................................................123 



 

iii 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

İNSAN SONRASI TAHAYYÜL: UMUTTAN UMUTSUZLUĞA 

1.  ÜTOPYA / DİSTOPYA DİYALEKTİĞİ ........................................................................ 132 

1.1.  Ütopyacı Düşünce Geleneği ya da “Ütopyacılık” ..............................................................137 

1.2. “Beyhude Ütopya” ile “Kasvetli Distopya” Arasında: Ütopyaya Eleştirel 

Dönüş ...............................................................................................................................................142 

1.3.  Distopik Anlatının Açık Ucu: “Eleştirel Distopya” ...........................................................147 

2.  ÜTOPYA / DİSTOPYADA TAHAYYÜLÜN TARİHSEL İZLERİ .............................. 152 

2.1.  Gündüz Düşleri: Rönesans, Hümanizm, Aydınlanma .......................................................153 

2.2.  Devrim Düşleri: Praksis ve 19. Yüzyıl ..................................................................................162 

2.3.  Post Mortem Düşler: 20. ve 21. Yüzyıl .................................................................................176 

3.  ÜTOPYA/DİSTOPYADA TAHAYYÜLÜN SİYASAL NİTELİĞİ .............................. 189 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

İNSAN SONRASI EYLEM: ÂTIL İYİMSERDEN ATİK KÖTÜMSERE 

1. SİNEMADA DİSTOPİK GÖRÜNÜMLER .................................................................... 200 

1.1.  Dünya Sinemasında Distopya Anlatıları ...............................................................................200 

1.2.  Türk Sinemasında Distopya Anlatıları ...................................................................................236 

2.  İMGE VE FELSEFE ÜZERİNE BİR TASAVVUR ....................................................... 252 

2.1.  İmge-Felsefe Olarak Sinemanın Olanakları .........................................................................253 

2.2.  Film Hakkında Konuşmak: Aksiyomatik Okuma ..............................................................263 

2.2.1.  Mutlak Değerde “Negatif” Müdahale: Canavarlar Sofrası ...............................267 

2.2.2.  Tamamlayıcılık Etiği ve “Ucuz Doğa”da Yaşam: Körfez ..................................285 

2.2.3. Platon’un Mağarasına “Dönüş”: Gölgeler İçinde .................................................303 

 

SONUÇ VE  “MÜDAHİL ÖZNE”NİN ZİYARETİ ........................................................ 323 

KAYNAKÇA ....................................................................................................................... 339 

ÖZET .................................................................................................................................... 356 

ABSTRACT ......................................................................................................................... 357 



 

iv 

GÖRSELLER LİSTESİ 

Görsel 1:  “Olay”ları seyretme eyleminin başlangıcında M. .............................................. 270 

Görsel 2:  J’nin yabancılaştığı durumun/mekânın kapısında tereddütle bekleyişi ve 

yüzleşme anı. ..................................................................................................... 272 

Görsel 3:  Aynı durumun/mekânın içine hapsolmuş karakterlerin (J ve M) 

arasındaki uzaklığı ve kopukluğu gösteren ikiye bölünmüş çerçeve. ................ 273 

Görsel 4:  Yüksek kontrast, keskin geometri ve metalik soğuk tonlar ile vurgulanan 

distopik durum. .................................................................................................. 274 

Görsel 5:  K ve D’nin, hediye olarak satın aldıkları çocuğu ev sahiplerine takdim 

etmesi. ................................................................................................................ 276 

Görsel 6: Hakikat olasılığını es geçip “olayları seyretme” edimine yerleşen 

karakterler. ......................................................................................................... 280 

Görsel 7:  Mutluluk ve haz arasında tercih yapan J. ........................................................... 282 

Görsel 8:  Hakikatle birleşme ya da “mutlak” kopuş anı olarak negatif özneleşme. ......... 284 

Görsel 9:  Atölyede tahta kurularının yerini tespit etmeye çalışan işçiler. Bu sekans 

sırasında, arka plânda kuş, böcek ve çeşitli hayvan nidalarından oluşan; 

bir bütün olarak yağmur ormanlarını andıran uğultular duyulur. ...................... 287 

Görsel 10: Selim’in çevresiyle ve doğayla kurduğu “dirsek teması”nı çağrıştıran 

imgeler. .............................................................................................................. 289 

Görsel 11: Hakikate yönelik ilk kırılma anında nesnelerin “yok oluşu”nu izleyen 

Selim’in çerçevelenmesi. ................................................................................... 291 

Görsel 12:  Selim’in (aynı zamanda kamera ile izleyicinin) bakışının sınıf 

dayanışması ve farkındalığıyla buluşma anı. ..................................................... 294 

Görsel 13: Yapay ve zoraki sterillikten kenar mahallenin hane içi emek pratiklerine 

ve kolektivizmine açılan ilk eşikte Selim. ......................................................... 295 

Görsel 14: Hakikat ve özneleşme sürecinde ilerlemeyi imleyen, fikrin geçişi/ziyareti 

doğrultusunda imge-felsefeyi kurmakla birlikte, gerçek anlamda bir 

“geçiş” hâlini gösteren uzun yürüyüş ve akabindeki kırılma anı. ..................... 298 

Görsel 15: Nesnelerin “yok edilmesi”yle gerçekleşen özgürleşme ve arınma 

sürecinin etkin öznesi olarak Selim’in çerçevelenmesi. .................................... 300 

Görsel 16:  “Olay”dan öncesi ve sonrasında, hane içi pratiklerin gösterildiği iki sahne

 ........................................................................................................................... 301 



 

v 

Görsel 17: Gözetim aygıtları ve insan bedeni arasında inorganik parça-bütün 

ilişkisinin kurulması. .......................................................................................... 305 

Görsel 18:  Kapalı ve döngüsel bir sistem olarak fabrika yerleşkesi. .................................. 307 

Görsel 19: Durumun işleyişinde açılan ilk gedikler: Zamanın akışındaki değişimin 

vurgulanması. ..................................................................................................... 309 

Görsel 20:  Zait’in dünyasının tepe taklak oluşunu gösteren bilinç düzeyindeki 

dönüşü olmayan kırılma anı. .............................................................................. 312 

Görsel 21:  Öznenin durumun içinde kayboluşu. ................................................................. 313 

Görsel 22:  Öznenin durumun dışına/sistemin ötesine bakışı. ............................................. 314 

Görsel 23:  Sisteme karşı tek başına duran/kalan müdahil özne. ......................................... 315 

Görsel 24:  Yolculuk ve dönüş. ............................................................................................ 317 

Görsel 25: İnsanların birbirlerine ve diğer canlılara dönüşü vasıtasıyla sistem ve 

işçiler arasındaki sınırın ve mesafenin ortadan kalkması. ................................. 321 

 

 



 

1 

GİRİŞ 

Yaşam umutsuzluktan umut üretmektir.1 

Yüzyıldan başkası değil hareketlendiren dalgayı, 

İnsanın hüznüyle.2 

 

Eski iyi şeylerden değil, yeni kötü şeylerden yola çıkın.3  

 

Alain Badiou, felsefenin, sanatın, toplumsalın ve siyasetin izini sürerek 20. yüzyılın 

diyalektiğini ve hümanizmini tartıştığı Yüzyıl adlı yapıtında bir sorudan yola çıkar: “Yüzyıl 

nedir; ya da bir yüzyıl kaç yıl eder, ‘yüz’ yıl mı?” 

Bu retorik ve ironik sorgulamanın temel meselesi, yüzyılı anlamaya çalışırken neler 

olup bittiğinin niceliksel dökümünü çıkarmak değil; nelerin düşünüldüğü, neyin önceki 

düşüncenin basitçe bir devamı olmadığını irdelemektir. Yöntemi ise “azami içsellikte” (Badiou, 

2018, s. 12) ve son derece yalındır: Yüzyılı nesnel bir veri olarak değerlendirmek yerine, onun 

nasıl nesnelleştiğini sorgulamak gerekmektedir. Bu bağlamda, yüzyılın kendisini nasıl 

düşündüğünü gösteren belirli belgelerin ve izlerin ortaya çıkarılması önem taşır. Badiou’nun 

bahsettiği ayrıcalıklı belgeler ise, yüzyılın aktörleri açısından yüzyılın anlamına çağrı yapan, 

hatta yüzyıl henüz devam ederken veya yeni başlamışken4 “yüzyıl” kavramını temel bir söylem 

unsuru hâline getiren metinlerden oluşmaktadır (Badiou, 2018, s. 10-13). 

Bu çalışmanın konusunu da öncelikle, Badiou’dan köklenen ilhamın yanı sıra, ütopya 

ve distopya literatürü üzerine eleştirel çalışmalarıyla tanınan ve alanda önemli bir otorite olarak 

kabul edilen akademisyen Tom Moylan’ın ifadesiyle “kültürel nesneler olarak kendi kullanım 

                                                           
1  Yaşar Kemal (Yaşar Kemal’e Fahri Doktora, 2014). 
2  Osip Emilyeviç Mandelştam (Aktaran Badiou, 2018). 
3  Bertolt Brecht (Aktaran Benjamin, 1975, s. 41). 
4  Vurgu bana ait. Tez çalışmasının devamında aksi belirtilmediği sürece tüm vurgular bana aittir. 



 

2 

değerlerini vurgulayan” (2000, s. 199) distopya anlatılarının, 21. yüzyılın “kendini tahayyül 

etme biçimi” nitelemesi doğrultusunda bu türden “ayrıcalıklı metinler” olarak ele alınması 

oluşturuyor. 

Kültürel metinlerin içinde üretildikleri dönemin toplumsal-politik gerçekliğini ve 

ideolojik mücadele alanındaki çatışmaları tasvir eden göstergeler olduğu argümanından yola 

çıktığım tez çalışmasında, Türkiye’de 21. yüzyılın ikinci on yılında önceki dönemlere kıyasla 

sıklıkla karşımıza çıkmaya başlayan distopik anlatıların, Badiou’nun “ayrıcalıklı metinler” 

kümesi kapsamında değerlendirilebileceği ve bunun yanı sıra; Terry Eagleton ve Slavoj 

Žižek’in ideolojik ve kültürel analizlerinde sırasıyla yer bulan “iyimser olmayan umut” ve 

“yıkımın yaratıcı boyutu olasılığı” vurgularını taşıyan bir ütopya-distopya diyalektiğine haiz 

metinler olarak görülebileceğini düşünüyorum. Bu bağlamda çalışma, Türkiye’de 21. yüzyılda 

üretilmiş distopik anlatıları merkeze alan ve insanı, teolojik ya da liberal olmayan bir insan-

merkezli düşünme biçimini; akıl, özne, bilim ve ilerleme nosyonlarıyla örülmüş süregelen 

pejoratif anlamları içererek aşmak suretiyle yeniden tanımlamayı hedefleyen bir eleştirel 

düşünme çabasından temellenmiştir. 

21. yüzyılın hegemonik mücadele alanı içerisinde baskınlığı artan ideolojik yönelim 

olarak, insanın ve insan-merkezli düşüncenin muhafazakâr-gerici olduğu kadar “post” bir tonda 

mahkum edilmesi ve böylelikle, uygarlık değerlerine (Aydınlanmanın “ilerici”, “rasyonel” ve 

eleştirel kazanımlarına) duyulan güvenin sıfır noktasına çekilerek bertaraf edilmesi savından 

hareketle çalışmada öncelikle, insanın yeniden tanımlanmasına yönelik ihtiyacı karşılamak 

üzere “insan sonrası”na (posthümanizm) dair tasavvurun, eleştirel hümanizm ve Aydınlanma 

felsefesinin düşünsel birikimi içerisinden beslenen diyalektik bir okumayla yeniden tartışılması 

amaçlanmaktadır. Çağımızın toplumsal ve siyasi mücadeleleri ve bağlamı çerçevesinde 

okunabilecek olan distopik anlatılarda sıklıkla karşımıza çıkan  “yeni ideal-insan türevi” veya 

“insanın (somut ve soyut anlamda) tamamen yok oluşu/belirsizliği” gibi insan-merkezli 



 

3 

izleklerin paradoksal görülebilecek söylemlerine odaklanılarak, yeni bir “insan sonrası” 

kavrayışa dair olanaklılığın yanı sıra; böyle bir kavrayışın mevcut nesnel yaşam gerçekliği 

içindeki gerekliliğinin, bir toplumsal-siyasal bilinçdışı5 tezahürü olarak kültürel 

metinler/filmler bağlamında sorgulanması da çalışmanın hedefleri arasındadır. Böylelikle daha 

genel ölçekte çalışmanın nihai amacının, toplumsal-düşünsel çıkarımlar aracılığıyla ve her bir 

düzlemdeki kavramsal çerçevenin, dönemin koşulları ve potansiyellerine denk düşecek şekilde 

yeniden kurularak tartışılması koşuluyla, çağın ideolojik-politik atmosferinin özgül konumuna, 

kültürel şimdiye yönelik bir tanı koymak/yorumda bulunmak ve aynı zamanda bu sayede, 

gelecek için kuramsal düzeyde işleyebilecek yeni bir perspektif sağlamak olduğu söylenebilir. 

Özetle, 2000’li yıllarda üretilen distopik anlatılarda izleri sürülebilecek özgürleşimci/müdahil, 

mücadeleci ve tarihselleştirilmiş bir özne tanımının olanağını, mecburiyetini ve niteliğini 

tartışmak amacındayım. “Aydınlanmadan bütünüyle kopmayan, insanlığın mutluluğu ve refahı 

için tahayyülü olan, gerçek anlamda özgürleştirici bir özne formu olanaklı mıdır” ve “Kültürel 

metinlerde bu ereğin izi sürülebilir mi?” sorularından yola çıkarak, 21. yüzyılın toplumsal, 

politik ve kültürel atmosferini “insan sonrası-insan merkezli” bir sorgulamaya açan zemin 

olarak distopya anlatılarını inceleyeceğim. 

Çalışmanın sorunsalı ise, politik-ideolojik, kuramsal ve toplumsal-kültürel olmak üzere 

üç düzlemin içerilmesi üzerinden özetlenebilir. 

                                                           
5  Fredric Jameson’un siyasal bilinçdışı kuramı, 1981 tarihli The Political Unconscious: Narrative as a Socially Symbolic 

Act adlı yapıtında ortaya koyduğu, kültürel metinlerin (edebiyat, sinema gibi) geniş kapsamda sosyoekonomik ve tarihsel 

güçler tarafından biçimlendirildiği fikrine dayanan bir yaklaşımdır ve Marksist teoriden, bilhassa ideolojinin kültürel 

üretimi şekillendirdiği düşüncesinden yola çıkar. Kültürel metinler, sanatsal açıdan yalıtılmış eserler değildir; aksine 

tarihsel çelişkiler, ideolojik çatışmalar ve toplumun ekonomik altyapısı ile sürekli diyalektik bir çatışma hâlinde olan ve 

etkileşime giren ifadeler olarak ele alınmalıdır. Jameson, kültürel metinlerin toplumsal-simgesel eylemler olduğunu öne 

sürer; nitekim her anlatının ya da sanat eserinin, gerçek dünyadaki çelişkilere sembolik çözümler sunduğu söylenebilir. 

Kültürel ürünler ya da metinler, toplumsal ve politik gerilimlerin anlatı yoluyla “çözülme” biçimleridir. Bu bağlamda 

Jameson, kültürel metinleri anlamanın öncelikli ve nihai yolunun tarihselleştirme olduğunu savunur. Her eser, belirli 

tarihsel ve toplumsal koşulların bir ürünüdür ve bu koşullardan bağımsız ele alınamaz. Ancak Jameson’a göre ideoloji, 

gerçekliğin basit bir çarpıtması olarak değil, toplumsal çelişkileri “anlamlandırma” biçimi olarak işler. Metinler, ideolojik 

gerilimleri kaçınılmaz biçimde içerir; hatta bunu bilinçsizce yapar. Dolayısıyla metinlerin ideolojik olduğunu kabul 

ederken, onların aynı zamanda bir “ütopyacı dürtü” taşıdığını göz önünde bulundurmak gerekir. Bu dürtü, en kasvetli 

metinlerde ya da distopik anlatılarda bile daha iyi bir dünya arzusu şeklinde ortaya çıkabilir (Jameson, 2011). 

 



 

4 

Politik-ideolojik alanda öncelikle, tarihselleştirme gayesine koşut biçimde, insana ve 

insanlık değerlerine yönelik gerici niteliği artan düşüncelerin ve insan aklı ile iradesinin 

mahkûm edilmesine yönelik tutumların, 21. yüzyılda yeni-muhafazakâr / neoliberal ideolojinin 

dünya genelindeki en güçlü hegemonik söylemlerinden biri olduğu varsayımından yola 

çıkılacaktır. Nitekim 1970’lerden itibaren yükselişe geçen bir ideoloji olarak neoliberalizmin 

itici gücünü arkasına alan uluslararası kapitalizm, devam eden tarihsel süreçler boyunca küresel 

ve/veya ulusal çapta büyük sarsıntılardan tekrar tekrar geçmesine rağmen, tam da bu krizler 

üzerinden kendini yenilemeye ve kurmaya devam etmiştir. Bu durum, alternatif bir dünya ve 

sistemin tahayyül edilememesine yol açabileceği gibi; tepkisel ya da diyalektik bir biçimde, asıl 

kriz içinde olanın insanın konumuna ve uygarlık değerlerine yönelik tasavvur ve tutumlar 

olabileceği düşüncesinin sorgulanmasına da olanak vermektedir. 

Bahsedilen tahayyül eksikliği, muhafazakâr düşüncenin alametifarikalarından 

sayılabilecek olan “insan aklı ve iradesinin” mahkûm edilmesi ilkesinden ve otoriter-köktenci 

akımların/siyasetlerin öne çıktığı sağ popülist hegemonyanın yükselişinden ayrı düşünülemez. 

Graeme Turner’ın belirttiği üzere, Marksist filozof Antonio Gramsci’nin hegemonya kavramı, 

kültürel tahakkümün veya daha doğru bir ifadeyle kültürel liderliğin, doğrudan güç kullanımı 

ya da zorlamayla değil, nihayetinde yönetilen kesimlerin rızasıyla tesis edildiğini ileri 

sürmektedir. Buna göre, bağımlı sınıflar, kendilerine sunulan dünya görüşünü “ortak akıl” 

olarak içselleştirerek, bunun kendi çıkarlarına hizmet ettiğine inandıkları için egemen sınıfın 

ideolojisini benimsemektedirler (Turner, 2016, s. 82). 

Dolayısıyla hegemonik bir düşünce sisteminin/ideolojinin gücü, merkeze aldığı 

kavramların tartışılmaksızın verili kabul edilmesini ve içselleştirilerek sağduyu içinde 

onaylanmasını sağlamasında gözlemlenir. David Harvey’in “Yaratıcı Yıkım Olarak 

Neoliberalizm” başlıklı makalesinde belirttiği gibi, bu onaylanma ve eklemlenme sürecini 

açıklamak için mevcut kavramlar hiçbir koşulda yeterli gelmez. Bu süreç, neredeyse doğal bir 



 

5 

şekilde hem sezgilerimize ve içgüdülerimize hem de değerlerimize ve arzularımıza hitap eden; 

aynı zamanda içinde bulunduğumuz toplumsallığın doğasına içre gibi görünen olasılıkları 

kapsayan kavramsal bir dizge oluşturulmasını gerektirir (Harvey, 2012, s. 69). Nitekim, 

neoliberal düşüncenin kurucuları, siyasal idealler içinde en güçlü ve etkili şekilde duygulara 

hitap eden özgürlük ve bireysel özgürlük kavramlarını, medeniyetin temel ve dokunulmaz 

değerleri olarak kabul etmişler ve “özgürlüğün” etkin bir biçimde korunabileceği tek toplum 

biçiminin özel mülkiyet ve serbest piyasa koşullarında gerçekleşeceğini savunmuşlardır. Öte 

yandan, neoliberalizmin tarihini, uluslararası kapitalizmin sürekli olarak kendini yenilemesi 

için kuramsal bir model sunan bir tasarı olarak değil “sınıf iktidarının restorasyonu ve sermaye 

birikiminin devamlılığı için ihtiyaç duyulan koşulları ikmal etmeyi amaçlayan siyasal bir plân” 

olarak ele aldığımızda, neoliberal söylemin kuramsal projesinin esasen bir “meşrulaştırma ve 

gerekçelendirme düzeneği” olarak işlediği söylenebilir. Bu bağlamda, neoliberalizmin kurucu 

ilkeleri ve değerleri, sınıf iktidarının çıkarlarına ters düştüğü noktada terk edilmiştir (Harvey, 

2012, s. 70-74). 

21. yüzyılın en güçlü hegemonik veçhelerinden biri olduğunu düşündüğüm ve bu tez 

çalışmasında merkezi konumda olan “insana ve modern uygarlığa yönelik güvensizlik ve 

inançsızlık” görüşüne geri dönecek olursak, günümüzde, neoliberal savın toplumsal alandaki 

gerekçelendirme ve meşrulaştırma dayanaklarının topyekûn biçimde otoriter ve köktenci 

muhafazakâr düşünceden köklenmeye başladığı ve özgürlük, insan, doğa, akıl, bilim, ilerleme 

gibi Aydınlanma felsefesinin kurucu unsurları üzerinde gericiliği artan söylemlerin öne çıkıyor 

olduğu tartışmaya değer bir argümandır. 60’lı yıllarda yeni solun yükselişi ve öğrenci 

devrimlerinin patlamasıyla doğan yeni muhafazakâr söylemin neoliberal siyasetle 

tamamlayıcısı olarak birlikteliği elbette ki yeni bir olgu değildir. 1980’lerden itibaren sosyalist 

rejimlerin çöküşü, refah devleti modellerinin terk edilmesi ve iktisadi alanda devlet gücüyle 

müdahalesinin geri çekilmesinin yanında; toplumsal alanda “kutsal otorite, din, aile, disiplin” 



 

6 

motifleriyle örülen statükonun meşrulaştırılması, her türlü değişime direnç gösterme, her türlü 

farklılığın olumsuzlanması ve nihayetinde hâkim sınıfların çıkarlarının “doğal” olarak 

korunması gibi söylemler ve eylemler doğrultusunda yeni muhafazakârlık, neoliberalizmin 

sözde ilkeleriyle ayyuka çıkan çelişkilerinin sürdürebilmesine aracı olur. Ancak burada 

sorunsal olarak öne çıkan, “insan iradesinin mahkûm edilmesi” ve “akla duyulan güvensizlik” 

gibi arkaik olana sırtını dolaysız ve pervasızca yaslamış; yalnızca sağ köktenci perspektifin 

kerameti kendinden menkul alet çantasından değil aynı zamanda postmodernist düşüncenin 

bazı temsillerinde kristalize olmuş; parçalayıp, belirsizleştirip, “atomize” ederek 

anlamsızlaştırmak suretiyle en nihayetinde amaçsızlığın yüceltiminde önümüze bırakılan 

muğlaklıklar çokluğundan da beslenen izleklerin, günümüz politik-ideolojik-toplumsal 

atmosferinde  üstlendiği belirleyici roldür. 

Bu noktada, Göran Therborn’ın “An Age of Progress?” başlıklı makalesine atıfla 

başlayarak, sorunsalın kuramsal ve kültürel düzlemine geçiş yapılabilir: “Küresel bir uygarlık 

kriziyle sarsılan 21. yüzyılda, düşün dünyasına egemen olduğu söylenebilecek olan tüm 

karamsarlık hâline karşın, insanlık tam da bu tarihsel anda ve bu koşullar altında kendini ve 

dünyayı değiştirebilmek anlamında en yüksek potansiyelini; olanaklarının doruk noktasını 

yaşamaktadır” (Therborn, 2016, s. 37). Yukarıda bahsedildiği gibi, yaşam ve düşünme 

biçimlerinde, vicdani alışkanlıklarda ve toplumsal ilişkilerde pek çok yıkıma ve dönüşüme yol 

açan yeni-sağ/neoliberal ideolojinin, içinde yaşadığımız çağda ve şu an bulunduğumuz 

konumda göze çarpan en önemli hegemonik niteliklerinden biri, insan “doğasını” özsel olarak 

yıkıcı addeden düşünce biçimlerini ortak duyuda sabitleme başarısı olurken, muhafazakârlığın 

klasik/arkaik paradigmasına koşut olarak karşımıza çıkan bir başka olgu da, postmodernizm 

tartışmaları bağlamında güçlendiği söylenebilecek olan “bilgi ve anlam arayışı içindeki 

özne”nin ve pek tabii “tarihin sonu”nun geldiğini ilan eden yaklaşımlardır. Nitekim ortak duyu 

alanında artık, hümanizmde içerildiği biçimiyle sabit ve değişmez “insani öz”e ilişkin eleştirel 



 

7 

nitelikli tartışmaların önemsizleştirilmeye çalışıldığını gözlemleyebiliriz. Burada artık, 

tarihsellik, geçişlilik/ilişkisellik ve müdahillik gibi unsurlar ekseninde şekillenen ve içinden 

geçerek aşmaya (aufhebung) yönelik diyalektik bir bakış açısını benimseyen tartışmalar 

bertaraf edilerek “özünde kusurlu ve kötücül insan doğası” kabulü ile “öznenin ve anlamın, 

epistemolojinin ya da bilgi arayışının mutlak surette ölümünün” imlendiği anti-hümanist ve 

hatta mizantrop yaklaşımlar kol kola hüküm sürer. Eleştirel bir bakış açısıyla ele alındığında, 

toplumsal etkileşimin geniş çaplı yorumuna ve dünyayı anlama biçimimize (eğer hâlâ böyle bir 

derdimiz varsa) direngen katkılar sunabilecek olan Aydınlanma felsefesinin ve hümanizminin 

topyekûn reddinin; insan aklı, potansiyeli, hayal gücü, muhakeme yeteneği ve müdahilliğinin 

tamamen önemsizleştirilmesi suretiyle, uygarlık kriziyle eş zamanlı biçimde var olan ve 

alternatifin düşünül(e)mediği bir “tahayyülsüzlük” halini onaylatan “post-ideolojik” bir araç 

haline geldiğini ileri sürüyorum. 

Post-ideolojik “tasavvura, tahayyüle ve müdahaleye itibar etmeme” sanrısının 

toplumsal pratikteki en aşikâr çıktılarından bir diğeri, 20. yüzyılda -iki büyük savaş gerçekliği 

itibariyle somut bir temelden köklenen- karamsarlık formlarından “güzelleme”, “olumlama”, 

“kanaat etme” gibi niteliklerle ayrışmış paradoksal bir “umutsuzluğun yadsınması”; Terry 

Eagleton’un tabirini ödünç alırsak, bir nevi “müzmin iyimserlik” durumudur. Yine 21. yüzyılı 

nitelediğini düşündüğüm bu özgül yadsıma biçimi, “anda yaşama/ânı yaşama”, “kendinin 

farkında olma”, “bedenine/ruhuna dönme”, “var olanı erdemle kabullenme/şükretme” ve 

“sürekli iyimser neşe/kendini mutlu etme” olarak özetlenebilecek spiritüel eğilimlerde düşünsel 

açılımlarını bulan; Slavoj Žižek’in terimleriyle ifade ettiğimizde, “umutsuz olma cesaretini” 

gösteremeyen bir bireycilik kutsamasıyla/kültürüyle/kültüyle beraberce serpilir. 

Bu doğrultuda çalışmada kuramsal açıdan, hümanizm ve özgürleşimci-müdahil özneye 

ilişkin tartışmalar Aydınlanma felsefesi içinden yeniden çağrılmak suretiyle 

sorunsallaştırılacaktır. 20. ve 21. yüzyılın ontolojik ve epistemolojik gelişmeleri temelinde 



 

8 

“insanın” yeniden tanımlanmasına yönelik acil bir ihtiyacı karşılayan kapsayıcı bir terim olarak 

karşımıza çıkan “insan sonrası”na (posthuman) dair savlar günümüzde posthümanizm 

(insancılık sonrası, posthumanism) ve yeni materyalizm felsefelerinden büyük ölçüde 

temellenir. Bu çalışmada ise, posthümanizm ve yeni materyalizmde nirengi noktası olan “sabit 

öz”, “durağanlık” ve “hiyerarşik üstünlük” kategorilerinin eleştirisi kabul edilip önemi teslim 

edilmekle beraber; yeni bir özgürleşimci özneye/müdahil insana yönelik kavramsal-kuramsal 

tartışma, eleştirel, tarihsel ve diyalektik bir perspektiften ele alınmaya çalışılacaktır. Bu 

bağlamda Alain Badiou’nun hakikatler kuramı, James Moore’un “Antroposen”e karşı 

“Kapitalosen” çıkışı ile Murray Bookchin’in “toplumsal ekoloji” ve “tamamlayıcılık etiği” bu 

perspektifin kurulmasında temel alınacak argümanları ve kaynakları oluşturur. Kavramsal 

çerçevenin, bahsi geçen filozofların düşünce hattında ilerlemesine yönelik tercihimin nedeni, 

bu düşünürlerin hümanizm ve/veya insan-özne tasarılarının, Aydınlanma kazanımlarını 

içermekle beraber, geleneksel-liberal insan-merkezli düşünceyi eleştiren ve “evrensel insanı” 

değil; bunun ötesindeki “evrensel hakikatleri” ve olayları vurgulayan bir temele dayanmasıdır. 

İnsan doğasını mutlak, aşkın, soyut bir değer olarak kabul etmek yerine; insanı tarihsel sürecin 

ve olayların dinamik, değişen bir parçası olarak görüp yeni bir özne anlayışını bu temelde 

geliştirmek, geleneksel hümanizme karşı radikal bir alternatif olasılığı sunar. 

Bu bağlamda, Aydınlanmanın kazanımlarından, özne-nesne diyalektiği ya da özne 

konumunun içkin “nesnelliğinden” ve teolojik ya da aşkın nitelikte olmayan “insan merkezli” 

bir düşünme biçiminden vazgeçmeyen; böylelikle iktidar ilişkileri ile hâlihazırdaki dikey 

ontolojinin eleştirisinin kabulünün yanı sıra bunları  (günümüzde pejoratif çağrışımı 

tartışmalardan azade ön kabul hâline gelmiş) “faillik” değil müdahale/eylemlilik yoluyla 

aşmayı hedefleyen özgürleşimci/devrimci nitelikte yeni bir müdahil/sorumlu öznelliğin 

imlendiği insan-sonrası durumun, kuramın ve (kültürel metinlerdeki temsiller/imgeler 

üzerinden) eylemin tahayyül edilebilmesinin olanaklarını sorgulayacağım. 



 

9 

Böyle bir çıkış noktasından Aydınlanmanın ve hümanizmin kuramsal çerçevede 

yeniden ele alınarak müzakere edilmesi, girişte bahsedilen neoliberal çelişkiyi daha etraflıca 

kavramak bakımından da önemlidir. Žižek’in de vurguladığı gibi, günümüzde Batılı kültürel 

değerler, eleştirel bir perspektiften yorumlandıklarında kapitalist küreselleşmeye karşı bir 

direnç unsuru olarak işlev görebilecekleri anda göz ardı edilmektedir. Kendini medeniyetin 

kılavuzu olarak konumlandıran hegemonik Batılı orta sınıf öznelliğine yönelik muhalefetteki 

amansız ironi ise, Batı’nın sömürgecilik karşıtlığı adına eleştirilmesinin, küresel kapitalizmin 

artık Batılı kültürel değerlere (refah devleti, radikal eşitlikçilik, modern öznellik, temel haklar) 

ihtiyaç duymadığı ve bunun yerine otoriter bir “alternatif modernite” ile uyum içinde 

işleyebildiği tarihsel ana denk gelmesidir (Žižek, 2020, s. 33). Dolayısıyla 19. yüzyılın 

tarihselliği içinden bakıldığında, kendine özgü ve radikal bir modernite biçimini konumlayan 

Avrupalı özgürleştirici miras, günümüz koşullarında, kerameti kendinden menkul Batılı, özcü 

ve hâkim bir “evrenselciliğin” birebir taklit edilmesiyle değil, Batılı ya da “Batılı” olmayan 

coğrafyaların ve insanların kendi özgüllükleri içerisindeki dinamiklerden köklenerek, daha iyi 

bir toplum ve yaşam tasavvurunun ortak öncüllerini temin eden yeni bir düşünsel açılım 

sağlayabilir. 

Bununla birlikte, 19. yüzyıl modernizmini hatırlamanın bize 21. yüzyıl modernizmini 

yaratacak görüş ve cesareti vereceğini belirten Marshall Berman’ın da vurguladığı gibi, 

Aydınlanma mirasının ve modern çağın taşıdığı ironik ve diyalektik sesin peşinden gitmeyi 

tercih eden bir yaklaşımda, “kendisini ve tarihi algılayışı, neredeyse her şeye yönelik bir itki, 

ilgi ve meraka dönüşen” modernliğin kendisinin bir tür karmaşa ve bir belirsizlikle imlendiği 

ileri sürülebilir (Berman, 2012, s. 37). “Modern hayatı bizzat modernliğin yarattığı değerler 

uğruna mahkûm eden” (Berman, 2012, s. 38) bu çelişkili ve çok sesli yaklaşım, 19. yüzyılın 

tüm büyük modernistlerinin paylaştığı “kendinden kuşkulanma ile haz duyma, kendini 

keşfetme ile alaya alma arasında salınan” ve “eski ve kadim bir önyargılar ve düşünceler 



 

10 

silsilesini peşleri sıra sürükleyen tüm durağan ve donuk ilişkilerin, katı olan her şeyin 

buharlaştığı” (Marx & Engels, 1978, s. 476) bir dünyayı anlama iradesine sahip yeni bir insan 

türünün oluşumuna duyulan güven ve inancı vurgulamaktadır. Nitekim bu yeni insan, yarının 

insanı olmakla beraber, yarının ötesine de uzanan bir öznedir; içinde bulunduğu zamana ve 

bugününe direnerek modern bireylerin karşılaştığı zorluklardan kurtulmalarını, bir çıkış yolu 

bulmalarını sağlayacak yeni değerleri yaratma cesaretine ve hayal gücüne haiz olacaktır 

(Berman, 2012, s. 38). 

Doğan Göçmen, “Yirmi Birinci Yüzyılda Felsefenin Problemi ve Başlangıcı Olarak 

Yeni İnsanlık Hali” başlıklı yazısında, çağımızın “büyük ve baş döndürücü değişimler dönemi” 

olduğunu vurgular. Günümüzde, insanlık kendini yeniden yapılandırırken modern felsefe de 

tarihsel misyonunu tamamlamış gibi durmaktadır. Bu nedenle, felsefenin kendini “gerçekliğin 

ve geleceğin felsefesi” olarak yeniden tanımlama sorumluluğu ile yüzleştiğini söylemek 

mümkündür. Göçmen’e göre, Descartes ve Hobbes, Spinoza ve Leibniz, Locke ve Hume, Smith 

ve Kant, Fichte ve Hegel gibi büyük isimlerle ilişkilendirilen Aydınlanma Felsefesi de geçmişte 

kalmıştır; ancak bu durum, Aydınlanma fikirlerinin ve modern felsefenin temellerinin tamamen 

önemsizleştiği anlamına gelmez. Felsefe, kendini yeniden inşa ederken çağının felsefi 

ihtiyaçlarından ve felsefe tarihinin zirvesindeki hareketlerin mirasından yararlanarak 

“gerçekliğin ve geleceğin felsefesi” olarak kendini yeniden kurar. Bu yeniden inşa aynı 

zamanda, felsefe tarihinin oluşturduğu mirasın, hiçbir şeyin ve hiç kimsenin dışlanmadan 

yeniden değerlendirilmesi anlamına gelir. Felsefe, kendini “gerçekliğin ve geleceğin felsefesi” 

olarak yeniden tanımlarken gerçekliğe dair bir kavram sunar ve böylece eylemselliği mümkün 

kılar ki “eylem hep şimdiki zamanının sınırında, şimdiki zamanın ötesine geçen ve bu nedenle 

geleceğe atılan adımdır” (Göçmen, 2024). Felsefe, gerçekliğin bir kavramını sunarak geleceğin 

bilinçli bir şekilde inşa edilmesine olanak tanır (Göçmen, 2024): 

Stoacılardan beri ancak bir “rüya” olarak kalmış olan insanlığın kendi iç bütünlüğünü 

oluşturması ve birliğini örgütlemesi durdurulamaz bir şekilde ilerlemiştir. Dün modernliğin 



 

11 

inşası sürecinde kovulan diğerleri, bugün değişen ekonomik ve politik koşullarda geri dönüyor. 

İnsanlığın iç örgütlenmesi daha dinamik bir hâl alıyor. Kültürel birlik olarak uluslar kendilerini 

dünya çapında birbirinin içine geçmiş ağlar olarak yeniden örgütlüyor. Bu doğal olarak ulus ve 

insanlık kavramının çok daha dinamik bir birlik olarak yeniden kurgulanmasını şart 

koşmaktadır. Stoacı Zenon ayrı ayrı anayasaları olan ulusların, tek bir anayasa altında 

birleştirilip insanlığın iç birliğinin oluşturulmasını önermişti. Bu önerinin elbette antik çağda 

gerçekleşme koşulları yoktu. Fakat bugün insanlığın bir bütün olarak sunmuş olduğu tablo, 

insanlığın iç bütünlüğünün nasıl oluştuğuna dair önemli emareler içermektedir (Göçmen, 2024). 

 

Göçmen’e göre insanlığın iç örgütlenişinin dinamikliğine ve karmaşıklığına dönük bu 

genel bakışta da görüldüğü gibi, ortaya çıkan yeni durum felsefenin tüm kavramlarını yeniden 

değerlendirmeyi ve sistemini baştan sona tekrar kurgulamayı gerektirir. Bu kavramların en 

önemlileri arasında “dünya, insan ve insanlık” yer alır. 21. yüzyılda tüm ulusların birbirine 

karıştığı ve toplumların iç içe geçtiği bir dünyayla intikal edebilmek için, düşünce ve felsefe 

tarihinin sunduğu “insanlık” kavramının anlamını, belki de Kant’tan başlayarak bir kez daha 

kurgulamak gerekir. “Modern kapitalist koşullarda, özel mülkiyet ve rekabet ile iç içe geçen 

uluslar, birbirlerine karşı birer ‘cemaat’ olarak örgütlenmeye zorlanı[ırken], 21. yüzyıl 

insanlığını, toplumsal varlığın ontolojik alanı olan üretim temelinde bir bütün olarak yeniden 

düşünmek gereklidir” (Göçmen, 2024). 

Son olarak toplumsal-kültürel düzleme odaklanıldığında, ütopya ve distopya 

anlatılarının iç içe geçtiği diyalektik bir bağlamın ortaya çıkması ve bu anlatılarda insan-

merkezliliği ve/veya insan sonrasını niteleyen imgelerin tekrar etmesi durumunun 21. yüzyıla 

ait kültürel üretimlerin/metinlerin ayırt edici niteliği olarak görülebileceğini ileri sürüyorum. 

Bahsedilen diyalektik bağlamda niceliksel olarak da artan bu anlatılar, metin analizi ile 

incelenerek 21. yüzyılda insana yönelik tartışmalar ve Aydınlanma mirası yönünden ne anlam 

ifade ettikleri sorgulanabilir. Bu doğrultuda, başta belirttiğim “Aydınlanmadan bütünüyle 

kopmayan, insanlığın mutluluğu ve refahı için tahayyülü olan gerçek anlamda özgürleştirici bir 

insan-sonrası düşünüş olanaklı mıdır? Kültürel metinlerde bu ereğin izi sürülebilir mi” soruları, 

çalışmanın toplumsal-kültürel sorunsal düzlemindeki nihai amacını imler. Alain Badiou’nun 



 

12 

“yüzyıl” analizine dönersek, “20. yüzyılda belirleyici olan, yeni insan temasının ideolojik 

boyutu değildir; aksine, militanlara ve öznelere ilham veren, yeni insanın tarihselliği ve bu tarih 

içinde şekillenme sürecidir” tespitini anmak bu noktada önem taşır; çünkü Badiou’nun 

saptadığı gibi, “başlangıcın gerçekliği momentinde bulunuruz”; “19. yüzyıl müjdeleyip, 

düşleyip, vaat ederken, 20. yüzyıl kendisinin burada ve şimdi yaptığını ilan etmiştir” (2018, s. 

41). Peki 21. yüzyıl şimdi ve burada ne düşünüyor/yapıyor? İşte kültürel düzlemde, 21. 

yüzyılın, Fredric Jameson’un ifadesiyle toplumsal ve “siyasal bilinçaltı”na açılan dehlizleri 

olarak görebileceğimiz distopik anlatılarının, bu en temel soruya verebileceği cevaplardaki 

potansiyel de bu tez çalışmasının ilham kaynağını oluşturmaktadır. Bu temelden yola çıkmak, 

aşağıda sıralanan ve çalışmanın kavramsal haritasını çıkarmaya yardımcı bir dizi alt soruyu 

beraberinde getirir: 

1. Aydınlanma Felsefesinin ve Hümanizmin düşünsel temelleri nelerdir? 

2. Aydınlanma hümanizmi ve Aydınlanma hümanizmiyle dirsek teması olan modern 

hümanizmlerde, insan hangi yönlerden ele alınır? 21. yüzyılda, öznenin oluşumuna 

ve “insan-sonrası özne”nin konumuna dair tartışmalar epistemolojik, ontolojik ve 

etik temelde nasıl kavramsallaştırılabilir? 

3. Antroposen ve Kapitalosen terimleri 21. yüzyılı hangi açılardan tanımlar? 

4. 2000’li yıllarda Türk sinemasında, distopik anlatılar bağlamında niceliksel bir 

artıştan bahsedilebilir mi? Bu anlatıların insana dair imgeleri ve söylemleri 

üzerinden, Aydınlanma kazanımlarından kopmayan gerçek anlamda özgürleştirici 

bir insan-sonrası düşünüşün izleri sürülebilir mi? 

Literatür taraması sürecinde, Türk sinemasında 2000 sonrasında üretilen distopya 

filmleriyle ilgili önceden yapılmış eleştirel nitelikte çalışmalar tespit edilmekle birlikte, anahtar 

kelime, konu ya da başlık düzeyinde hümanist ve Aydınlanmacı bir perspektiften incelemek 

suretiyle “Türk sineması kapsamındaki eleştirel distopya filmlerinde müdahil insan unsuru”nu 



 

13 

doğrudan merkeze alan bir çalışmaya rastlanmamıştır. Bununla birlikte, dünya sinemasından 

distopya örneklerinde insan unsuruna odaklanan veya Türkiye’de üretilmiş distopik anlatıları 

farklı perspektiflerden inceleyen eleştirel nitelikte değerli çalışmalar karşımıza çıkmaktadır. Bu 

doğrultuda, Kevser Akyol Oktan’ın “Teknolojik Distopya Anlatılarında Müphemlik ve 

Düşünceyi Özgürleştirmenin Olanakları Üzerine: Black Mirror Örneği” (2021) başlıklı doktora 

tezi, müphemlik kavramının hem yıkıcı yönlerini hem de düşünceyi özgürleştirme 

bağlamındaki yaratıcı potansiyelini ele almayı amaçlar. Çalışma, modernitenin müphemlikle 

mücadele etme mantığını sorunsallaştıran distopyalar aracılığıyla bu dinamiği analiz eder ve 

son dönemlerin popüler distopyalarından Black Mirror dizisi çerçevesinde kapsamlı bir 

inceleme sunar. Sinem Şahin Yeşil’in “Karanlık Şehirler, Kent Distopyaları ve Ümitvar 

Açılımlar: Abluka, ‘Üçüncü Çocuk’, Körfez” (2023) başlıklı doktora tezi, 2000’li yıllarda Türk 

edebiyatı ve sinemasında üretilen kent distopyalarını ve distopik kent imgelerini ele alır. 

Çalışma, Emin Alper’in Abluka (2015) filmi, Mehmet Açar’ın Üçüncü Çocuk (2018) adlı 

öyküsü ve Emre Yeksan’ın Körfez (2017) filmi üzerinden, kentin hem mücadele ve direnişin 

heterotopik bir mekânı hem de kaygı, korku, yabancılaşma ve tahakküm aracı olarak nasıl işlev 

kazandığını incelemektedir. Pınar Dündar’ın “2000 Sonrası Bilim Kurgu Filmlerinde 

Teknofobi ve Nostalji” (2024) başlıklı doktora tezi, 2000 sonrası distopik bilim kurgu 

filmlerinde teknofobinin nasıl ve neden ortaya çıktığını tartışır ve korkunun temel kaynağının, 

sınırların “ihlal edilmesi” ya da belirsizleşmesi olduğu varsayımına dayanır. İnsan ile “insan 

olmayan”ın karşılaşması, bilinmeyenin tekinsizliğine işaret ederken, insanın yaratıcı rolüne 

bürünmesi de benzer şekilde öngörülemeyen sonuçlara yol açarak tanımlanamayan bir tehlike 

barındırmaktadır. Aytek Uğur Çan’ın “Sinemada Ekolojik Bakışlar: Ekolojik Perspektifte 

Distopik Türk Sineması” (2024) başlıklı doktora tezi ise, Türk distopya sinemasını ekolojik bir 

perspektiften ele alır. Bu bağlamda, Körfez (2017), Buğday (2018), Gölgeler İçinde (2020) ve 

Bir Zamanlar Gelecek 2121 (2022) filmleri incelenerek ekolojik bakış açısının distopik anlatılar 



 

14 

içindeki temsilleri değerlendirilmiştir. Çalışma, Türk sinemasından seçilen örnekler üzerinden 

ekolojik duyarlılığın distopik evrenlerde nasıl yansıtıldığını ortaya koymayı amaçlamaktadır. 

Bu bağlamda, zamanlaması ve pratik bir sorunla ilişkisi, alanda/literatürde bir boşluğu 

doldurması, toplumsal etkileşimin geniş çaplı ilkelerine ilişkin genellemeler ve geleceğe dönük 

kuramsal bir perspektif sunması, bu tez çalışmasının önemini belirleyen üst başlıklar olarak 

sıralanabilir. Çalışma, Aydınlanma hümanizmi ve eleştirel hümanizmin kazanımlarına geri 

dönerek, insanın özgürleşme ve özneleşme kapasitesinin nasıl yeniden düşünülebileceğini 

tartışması, «tarihsel özne» kavramını pejoratif, idealist ve aşkın nitelemelerin üstünü çizmek 

suretiyle yeniden ele alması açısından, sözü edilen eleştirel nitelikli öncül çalışmalardan 

ayrılmaktadır. Çalışmanın özgünlüğü, kriz içindeki insanlık/uygarlık değerlerine yönelik 

eleştirel değer taşımayan bir olumsuzlama ideolojisinin 21. yüzyılın hegemonik veçhesi hâline 

gelmesi durumunu, insan-merkezli bir bakış açısına geri dönerek yorumlama çabasında 

somutlaşır. 

Tez çalışmasının “İnsan Sonrası Kuram: Faillikten Müdahilliğe” başlıklı birinci 

bölümü, günümüzde geleneksel, Batılı ve liberal anlamda hümanizm düşüncesinin kökeninde 

yer alan “soyut, evrensel, aşkın ve araçsal insan” kavramsallaştırmasının politik olarak dışlayıcı 

ve arkaik olduğu hususunda insan sonrası/posthümanist kuramın eleştirilerinin önemini teslim 

edip içermekle beraber, insan-merkezciliği topyekûn reddetmekten ziyade yeniden 

değerlendirmenin dayanaklarını tartışacaktır. Slavoj Žižek’in yanı sıra Sonia Kruks6 gibi 

                                                           
6  Sonia Kruks Simone de Beauvoir and the Politics of Ambiguity adlı kitabında, liberal hümanizmin değerleri ve tehlikeleri, 

baskı altındaki grupların kendi baskılarına nasıl ortak oldukları, toplumsal kimliklerin nasıl sürdürüldüğü, akılcılığın 

sınırları gibi meseleleri ele alırken Beauvoir’un düşüncelerini liberal, Hegelci ve Marksist geleneklerdeki tarihsel figürlerle 

diyaloğa sokar. Beauvoir, insan eyleminin özgür ve sınırlı oluşu arasındaki gerilimlere odaklanır. İnsan olmak, özgür seçim 

yapabilen ama aynı zamanda bedenlenmiş bir varlık olarak başkalarından zarar görmeye açık, paradoksal bir varlık olmak 

demektir. Bu nedenle siyaset, karmaşık biçimde iç içe geçmiş çoklu insan etkileşimlerinin alanıdır. Beauvoir’dan yola 

çıkan Kruks, bu bağlamda siyasi eylemin doğasındaki başarısızlığın kaçınılmazlığı gerçeğinin farkında olarak bireylerin 

eylemlerinin sonuçlarından sorumluluk duymaları gerektiğini vurgular. Bu yaklaşım, insan varoluşunun gerilimli doğasını 

siyasetin merkezine yerleştirirken özgürlük, sorumluluk ve ahlaki eylem arasındaki ilişkiyi yeniden düşünmeye imkân 

sağlar (Kruks, 2012).  

Bunun yanı sıra, “For a Modest Human Exceptionalism” başlıklı makalesinde Kruks, yeni materyalizmin, “insan 

özgücülüğü” yönelimine karşı önemli eleştiriler sunarak “egemen özne” temelli kavrayışlara meydan okuduğunu belirtir. 

Ancak bu yaklaşımlar, insan yaşamına özgü olan ve hâlâ belirgin şekilde varlığını sürdüren özgürlük, direniş ve müdahale 



 

15 

araştırmacıların da vurguladığı gibi hümanist değerler toplumsal ve siyasal tahakküme karşı 

birçok mücadele alanında hâlâ başvurulan değerlerdir. Kruks’ın belirttiği üzere “insan 

eyleminin somutlaşmış ve konumlanmış doğası”na ilişkin açıklama, insani farklılıkları daha iyi 

kabul eden ve politik eylemde dayanışma, çatışma ve gerilimler üzerinde bilinçle çalışan bir 

hümanizm için kaynaklar sunar” (2012, s. 26). “Bu türden bir hümanizm kavrayışı, özeleştiriye 

tekabül eder ve iyi niyetli politik eylemin getirdiği başarısızlıkların farkında olduğu gibi, 

çatışma ve olasılıklardan mütevellit bir dünyada, kendi değerlerinin peşinde koşmanın yol 

açabileceği zararların sorumluluğunu da kabul etmiştir” (Kruks, 2012, s. 26). 

Çağdaş akademik tartışmalar içerisinde “insan sonrası”nın, 20. ve 21. yüzyılın bilimsel, 

biyolojik ve teknolojik olduğu kadar ontolojik ve epistemolojik gelişmelerini de takip eden ve 

“insanın” yeniden tanımlanmasına yönelik ortaya çıkan acil bir ihtiyacı karşılayan kapsayıcı bir 

terim olarak karşımıza çıktığını söyleyebiliriz (Ferrando, 2013, s. 26). Anlam alanlarının 

birbirine en yakın olanları ise posthümanizm ve transhümanizm tarafından paylaşılan ögelerden 

oluşur. Bu karışıklığın pek çok nedeni olduğunu söyleyen Ferrando, her iki tasarımın ortak 

noktasının sabit olmayan ve değişken bir insan algısı olduğunu; ancak genel olarak farklı 

köklerden ve bakış açılarından beslendiklerini ileri sürer. Transhümanizm, insan türünün 

evriminde bilimsel ve teknolojik gelişmelerin etkisine ilişkin oldukça zengin bir tartışma 

olanağı sunarken, hümanisttik ve insan merkezli kalmaya devam eder. Buna karşılık yazara 

göre, posthümanizm hiyerarşik olmayan ve merkezsiz bir episteme üzerinden formüle edilir.  

Başka bir deyişle bilim ve teknoloji alanları posthümanizmin araştırma konusu olmaya devam 

etse de bunlarla sınırlanmaz. Eleştirel, kültürel ve felsefi anlamda posthümanizm, 

antroposantrizmin jeolojik zamanını araştırmak konusunda uygun görünmekle birlikte, bu 

                                                           
niteliklerini göz ardı ederek iddialarını abartma eğilimindedir. Kruks makalesinde, daha “mütevazı” bir insan özgücülüğü 

savunusu doğrultusunda Simone de Beauvoir’a başvurur. Beauvoir, insanı ayrılmaz bir şekilde maddi dünyaya dayandırsa 

da yeni materyalizmlerden daha kapsamlı bir şekilde insan özgürlüğünü ve bu özgürlüğün baskıya direniş konusundaki 

sorumluluğunu incelemek için daha zengin kaynaklar sunar (Kruks, 2019). 



 

16 

çerçeveden bakıldığında insan bağımsız/özerk bir özne olarak algılanmaz. Geniş bir materyal 

ilişkiler sisteminin içerisine yerleşmiştir ve onun tarafından koşullanır (Ferrando, 2013, s. 32). 

Nitekim posthümanizm, insan merkezcilik ve buna ilişkin olarak bedensellik ile bilincin 

ve eylemin cisimleşmesi-somutlaşması (embodiment) (Hayles, 1999); teknoloji çağında felsefi, 

etik, politik ve teolojik kavrayışların çeşitliliği içinde insan olmanın anlamı (Graham, 2002; 

Graham, 2004); hümanizmin mirasının eleştirel biçimde içerilmesi/yeniden üretimi 

(Badmington, 2003) ile özne-öznellik (subjectivity) gibi meseleler üzerinden tartışılagelmiştir 

(Wolfe, 2010). Tartışmaların ortak noktası ise “insanlığın kriz içinde oluşuna” yönelik 

vurgudadır. 

Özgür Yaren “Post-Human Aesthetics of Apocalypse” başlıklı makalesinde, 

“Antroposen”den yükselen popülizm gibi daha yakın tarihli siyasi krizlere uzanan çeşitli kriz 

anlatılarının şekillendirdiği konjonktürün, posthümanist söylemin yaygınlık kazanmasına yol 

açtığını ileri sürerek, distopya filmlerinin bu bağlamda değişen tonunu, posthümanist söylemin 

kökenleriyle ve çağdaş kolektif kaygılarla ilişkilendirir. Yaren’e göre, apokaliptik/distopik 

türdeki filmlerde bakış açısı, “insanlığın sonuna” ağıt yakma tonunu terk edip insan dışındaki 

türlere yönelmek suretiyle değişir (Yaren, 2019). Posthümanist söylem, gevşek bir şekilde 

birbirine bağlı çeşitli kökenlere sahiptir ve Batı düşüncesinde insanlığın evrenselliğinin 

epistemolojik olarak sorgulanmasıyla temellenmiştir. İnsanlar ile hayvanlar arasındaki 

sınırların sorgulanması, “tüm yaşam alanı ya da daha doğrusu yaşam/ölüm ilişkisine” 

odaklanılması, bu yeniden değerlendirmeye ontolojik bir boyut ekler. Ontolojik sorgulama, 

genellikle insanın biyolojik yetersizliklerine vurgu yapma ihtiyacıyla birlikte ele alınır ve 

insanın evrimsel, ekolojik ya da teknolojik koordinatlar bağlamında merkezsizleştirilmesi 

sonucuna varır.7 Edebiyatta ve popüler kültürde insan-sonrası bir dünyayı tasvir eden geleceğe 

                                                           
7   Yaren’in belirttiği gibi, Yuval Noah Harari’nin Sapiens adlı kitabı, biyolojik-determinist bir insanlık tarihi sunarak bu 

çizgiye başarıyla yerleşmiş ve geleceğe yönelik anlatılarla birleştirmiştir. Sapiens, genetik mühendislik, siborg 



 

17 

dönük anlatılar, posthümanist söylemin temellendiği bir diğer kökendir.8 Bu anlatılar, özellikle 

makine ve organizmanın karışımı olan siborg figürü üzerinden tüm çeşitlilikleriyle insana 

vurgu yapan bir melezlik teması taşır. Bu figür, insan olmanın anlamını bulanıklaştırır ve Batı 

geleneğindeki aşkın “özgün birlik” veya “ontolojik saflık” fikrini tehdit eder. Posthümanist 

söylemin bu türden kökenleri bir süredir var olmakla birlikte günümüzdeki yenilik, “küresel 

kapitalizmin derin ve ısrarlı bir kriz içinde olması ve bu durumun yarattığı hoşnutsuzluklar ile 

bunları bir kara delik gibi içine çeken istilacı bir popülist dalga”dır. Mevcut üretim biçimine 

karşı – ister bir ütopya ister bir siyasi program şeklinde olsun – bir alternatif tahayyül 

etmeyen/edemeyen minvaldeki eleştirel duruş, pasif bir umutsuzluğa sürüklenmeye mahkûm 

olur. Başka bir deyişle, küresel kapitalizmin yarattığı haklı öfke, topluma ve sonunda insanlığın 

tamamına yönlendirilmek suretiyle anlamsızlaşır; siyasi olarak “kısır, alaycı, nihilist ve hatta 

daha kötüsü insanlık karşıtı” hâle gelir (Yaren, 2019, s. 81-82). 

Dolayısıyla Yaren’in vurguladığı gibi, kapitalist sistemin krizi karşısında, insan 

merkezli ideolojilerden vazgeçmeye, büyük insanlık anlatısını terk etmeye ve hümanist idealleri 

ya “naif ve modası geçmiş” ya da “doğrudan barbarca” olarak nitelendirmeye zorlandığımız 

21. yüzyılda, apokaliptik filmlerin matem tutmanın ötesine geçen ve “garip bir şekilde 

kutlamaya benzer bir tonu içeren” tutumları da bu tükenmişlikle, tahayyül eksikliğiyle 

ilişkilendirilmelidir. Nitekim hümanist ideolojilerin etkili ancak hedefsiz bir biçimde 

eleştirilmesi, içsel umut ve ütopyacı düşüncenin ortadan kalkmasına neden olmuştur. Bu 

                                                           
mühendisliği ve organik olmayan yaşamın mühendisliği gibi uygulamalar nedeniyle insanlığın sona erdiği bir senaryoyla 

sonuçlanır. Bu motif, Mary Shelley’nin Frankenstein’ına kadar uzanan posthümanist literatürde sıkça karşılaşılan tipik bir 

unsurdur (Yaren, 2019, s. 81). 

 
8  Yaren, son yıllarda çekilen bazı kıyamet filmlerinin, distopik anlatılardaki karamsar tonları terk edip iyimser bir başlangıç 

noktası olarak kıyameti kucakladığını belirtir. Örneğin, The Girl with All the Gifts (Colm McCarthy, 2016) kıyamet temalı 

bir hikâyeyi ütopyacı bir söylem ve estetikle sunar. Filmde, havadan yayılan gizemli bir mantar hastalığı, insanlığı yok 

ederken, yalnızca melez çocuklar bu yeni dünyada hayatta kalma yetisine sahip olur. Bu çocuklar, insan ve insan dışı 

“yırtıcı”ların özelliklerini birleştirerek insan-sonrası yaşamın umudunu temsil eder. Benzer şekilde, War for the Planet of 

the Apes (Matt Reeves, 2017), “insanlığın nihai yok oluşunu yüceltmek” söylemine göz kırpar. İnsanlar arasında süregelen 

savaşlar, en nihayetinde bir çığ felaketiyle sona erer ve yalnızca maymunlar hayatta kalır. Film, insanlığın yok oluşunu bir 

kayıp olarak değil, yeni bir düzenin başlangıcı olarak görmektedir (Yaren, 2019, s. 79-81). 



 

18 

durumu tersine çevirmek için, insandan tamamen vazgeçip dünyanın sonuyla yüzleşmeden 

önce yeni tahayyül ve tasavvur biçimlerine ihtiyacımız olduğu söylenebilir (Yaren, 2019, s. 82). 

Öyleyse, insan sonrasının “kriz içindeki insan/insanlık” vurgusuyla olan ilişkisini 

eleştirel, toplumcu ve diyalektik bir perspektiften yorumlayabilmek için ilkin, “hümanizm için 

kutsal mezarlar kazma modasını takip etmek değil hümanizmin içinden doğan ve hümanist 

söylemle ilişkilendirilen eleştirel bir pratik olarak posthümanizm” konseptini (Badmington, 

2003, s. 22) ele almak gerekir. “İnsan sonrası”nın, neyin insan sayılabileceğini anlamak adına, 

önemi giderek artan bir kavram haline geldiği söylenebilir. Bu nedenle, posthümanizmi 

anlamak, hümanizmi tekrar göz önüne almayı gerektirmektedir (Hayles, 2003, s. 137; 

Badmington, 2003, 22). 

Hümanizm, “batıl inanç ve zorbalığa karşı insan özgürlüğü, iradesi ve yüceliğinin 

savunucusu” (Davies, 1997, s. 5) ve “teolojik belirlenimlerin dışında rasyonel bir varlık olarak 

insan itibarının yeni ve canlı bir algılanışı” (Davies, 1997, s. 22) şeklinde tanımlanabilecek bir 

düşünce sistemidir. Hümanizm, temellerini Descartes’ın otorite merkezini tanrısal iradeden 

insan iradesine kaydıran felsefesinde bulur (Alpay, 2019, s. 7). Modern epistemolojinin 

kurucusu sayılan ve varlığı kanıtlamak için kuşkudan yola çıkan Descartes, sorgulayan ve 

kuşku duyan “ben” dışında her şeyden kuşkuya düşebileceğini görür (Timuçin, 2004, s. 99). 

Düşünen “ben”in zorunlu olarak herhangi bir şey olması gerektiğini ileri süren Descartes’a göre 

doğruluğundan emin olabileceği tek bilgi, bu anlamda insanın varlığıdır. Böylece ilk kez, “insan 

tanrıya bağımlı bir özne olmaktan kurtulur” (Alpay, 2019, s. 7). 

Hiçbir bedeninin olmadığını ve içinde olabileceği hiçbir dünyanın ve hiçbir yerin 

olmadığını tasarlayabileceğini ama gene de tüm bunlara rağmen “kendisinin olmadığını 

tasarlayamayacağını” (Descartes, 1996, s. 32) belirten ve zihin ile beden, özne ile nesne 

arasında ayrıma giden hümanist Descartes için, insanı insan yapan bedeni değil zihnidir. 

Bauman’ın belirttiği gibi Descartes’ın ardılı Aydınlanma düşünürleri ise, insanı, toplumun 



 

19 

geneliyle yalnızca dışsal ve araçsal bir ilişki içinde olan bir varlık olarak tasavvur ederler; bu 

anlayışa göre, toplumsal kurumların temel işlevi bireylerin çıkarlarını gözetmek ve müdafaa 

etmektir (Bauman, 2011, s. 106). Bu bağlamda, hümanizmde “düşünen ben” olarak özne, farazi 

biçimde “tamamen insani” bir töze indirgenerek, bağımsız, müstakil ve aslında toplumsal 

olmayan ahlaki bir varlık olarak konumlandırılır. Aydınlanma’nın Hobbes ve Locke gibi saygın 

filozofları, toplumun üyesi olmayı ve toplumsallığı, bireyleri anlamlı ve esaslı bir şekilde 

dönüştürme ve değiştirme yetisi kazanmak olarak görmemiş; aksine, toplumsal kurumları 

bireylerin çıkarlarını koruma işleviyle sınırlandırmışlardır (Bauman, 2011, s. 105-106). 

Aydınlanma filozoflarının özne ve nesne, zihin ve beden arasındaki ayrıma dayanan 

perspektifi böylelikle hümanizmde, toplumla ve dünyayla/evrenle ilişkisinde merkezi konumda 

ve “bizahiti öz” arayışında görülen insan algısı olarak yer bulur. Ancak bu noktada, 

hümanizmin eleştirisine girmeden önce, Aydınlanmanın ve insan merkezli düşünme 

tasarımının, bir nevi “farkındalık hali” olduğunun da altını çizilmelidir. Nitekim kendi dışındaki 

varlıkları da anlamak ve onlarla var olduğunun farkına varmak, kendi varlığının farkına varan 

birey ile başlar. Bu çalışmada kavramsallaştırılmak istenen posthümanizm tasarımının 

hümanizmden farklılaştığı nokta, “insanın başlı başına evrenin merkezi olarak görüldüğü ve 

insani özün değişmeden sabit biçimde kaldığı” düşüncesinin reddedilmesidir. “Belirsizlik 

posthümanizmde korkulacak bir şey değildir” ve “insana yanlış bir kesinlik görüşünü dayatmak 

onu belirsizliğin farkında olmaktan daha güç bir konum almaya zorlar” (Alpay, 2019, s. 11). 

Bu bağlamda “insan-sonrası, kendi geleceğine sahip” bir tasarımdır; liberal hümanizme 

geri dönüş veya anti-hümanizm olarak anlaşılmamalıdır (Hayles, 1999, s. 287). Epistemolojik 

açıdan ele alınacak bir insan sonrası tasarımı, “kalıplaşmış düşüncelerden sıyrılma ve insan 

olmanın anlamıyla ilgili yeni düşünme biçimlerine olanak sağlama” ile ilgilenir (Hayles, 1999, 

s. 285).  İnsan sonrası, insanlığın sonunu temsil etmemekle birlikte, belirlenmiş-kesin-aşkın-

evrensel bir insan kavramının sonuna işaret eder. Bu kavram, “zenginliğe, güce ve kendilerini, 



 

20 

bireysel seçim ve eylemler aracılığıyla iradelerini kullanan özerk varlıklar olarak görme 

özgürlüğüne sahip” (Hayles, 1999, s. 286) belirli bir kesimi gösteren sınırlı ve sınıfsal bir 

kavram olarak görülebilir. Nitekim “kriz içindeki insanlık” ile beden ve insani öz bakımından 

belirsizliği imleyen posthümanist tasarıma eleştirel Marksist bir açıdan yaklaşıldığında, “çoktan 

insan-olmayan hale gelmiş ve bir nevi kapital’e dönüşmüş” (Rikowski, 2003, s. 122) olan 

insanın, sermaye ve onun dolayımındaki ilişkiler bütününden bağımsız bir “kendinde” ya da 

“aşkın” özne/insan olmadığı da ileri sürülebilir. “İnsani öz”e ya da tüm diğer varlıkların özüne 

yabancı olan şey, bu anlamda kapitalin kendisi olarak görülebilir. 

Birinci bölümün ikinci kısmında, günümüzde “evrensel olarak tanınabilir bir insan 

öznesinin var olduğunu ve bu öznenin bir anlamda doğasından kaynaklanan ‘haklar’a sahip 

olduğunu varsaymamız” (Badiou, 2023, s. 23) gerektiğine yönelik ön kabulün açıkça, sermaye 

dolayımında gelişen iktidar ve tahakküm ilişkilerinin devrimci analizini gerçekleştiren 

“Marksizm ve [onun] esin verdiği bütün ilerici mücadele biçimlerinin çöküşüyle bağlantılı 

olduğunu” (Badiou, 2023, s. 23) ileri süren Alain Badiou’nun felsefesine dönüş yapılarak, 

düşünürün “hakikatler etiği” kuramına değinilecek ve kuramı oluşturan kavramsal setin 

açıklamasına yer verilecektir. 

Badiou, en temelde, postmodernizmin hakikati bireysel perspektifler ve toplumsal 

inançlarla sınırlayan göreli yaklaşımına karşı çıkar. Hakikatin, değişen ve çeşitli bakış açılarının 

ötesinde, evrensel ve nesnel temellere dayanan bir “çokluk” olduğunu savunur ki bu durum, 

yalnızca felsefi tartışmaların değil, aynı zamanda bilimsel ve etik değerlerin de yeniden 

yorumlanmasını gerektirir. Badiou’nun ontolojik ve epistemolojik yaklaşımları, matematiksel 

temellere dayanan radikal bir varlık anlayışı ve olaylar aracılığıyla ortaya çıkan hakikat kavramı 

etrafında şekillenir.9 Bu doğrultuda ontolojik olarak “çokluk” (multiplicity), epistemolojik 

                                                           
9   Adnan Akan’ın da belirttiği gibi, Alain Badiou, çağdaş Fransız filozofları arasında öne çıkan isimlerden biri olarak, 

felsefenin temel dayanağı olan hakikat kavramını her türlü “son” iddiasına karşı koruma çabasıyla dikkat çeker. Ancak bu 



 

21 

olarak ise “olay” (event) kavramı merkezi roldedir. Ontolojik bağlamda “varlık”, bir birlik 

olarak görülmekten ziyade çeşitli öğelerin toplamı olarak düşünülür; sabit ve tek biçimli değil, 

dinamik ve çeşitlenen bir yapıdır. Epistemolojik bağlamda ise “olay”, mevcut durumun 

(situation) radikal ve öngörülemez biçimde ötesine geçerek yeni bir hakikat alanı açan bir 

kırılma/yarılma anıdır. Hakikat, belirli olaylar aracılığıyla hâlihazırdaki bilgiden bağımsız 

olarak ortaya çıkar ve onu ayırt edebilmek için olayın getirdiği yeniliğe açık olmak gerekir. 

Badiou, olaylar aracılığıyla keşfedildiğini ve bireylerin bu hakikatlere sadakat (fidelity) 

göstererek özneleştiklerini (subjectivation) ileri sürer (Badiou, 2005; 2023). Badiou’nun 

kuramının esasını oluşturan bu yaklaşımlar “durum, olay, hakikat, sadakat, özneleşme” 

başlıkları üzerinden detaylıca ele alınacak; “hakikatler etiği” olarak tanımlanabilecek bu 

düşünce sisteminin, tezin son bölümündeki film analizlerine (tezin ikinci bölümünde kurulacak 

kavramsal çerçeveyi de kapsayan şekilde) uygulanmasının olanaklılığı tartışılacaktır. 

Tez çalışmasının “İnsan Sonrası Durum: Antroposen’den Kapitalosen’e” başlıklı ikinci 

bölümünde, 21. yüzyılı, evrensel, soyut, aşkın, “rasyonel” ve “belirlenmiş” insan doğasına 

dönük çıkarımlar ve bundan mütevellit “insani günahlar” ile anlamaya ve eleştirmeye yönelen 

kısıtlı bir “Antroposen” (Anthropocene) çağı tanımı yerine, soyut ve idealist manada 

“insan”ların değil; nesnel, diyalektik ve tarihsel bağlamda üretim sistemlerinin yarattığı yıkımı 

vurgulayan “Kapitalosen” (Capitalocene) kavramıyla irdelemenin önemi vurgulanacaktır. 

                                                           
koruma çabası ne geleneksel bir tutuculuğa ne de felsefe tarihine duyulan nostaljik bir bağlılığa dayanır. Badiou, bu 

yaklaşımı, felsefenin dört temel koşulunu ve çağın dinamiklerini göz önünde bulundurarak şekillendirir. Badiou, çağın 

sosyokültürel ve ekonomi-politik meselelerinin yanı sıra felsefenin içinde bulunduğu krizle yüzleşen bir duruş sergilemeye 

çalışır. Bu bağlamda, felsefenin ne olması gerektiği sorusu, çağın farklı felsefi eğilimleri ve felsefeye dair yaklaşımlarıyla 

bir hesaplaşmayı gerektirir. Bu gereklilik, Badiou’yu felsefenin tanımını, amacını, arzusunu ve koşullarını yeniden 

açıklamaya yöneltir. Sonuç olarak, Badiou’ya göre felsefe, Nietzsche, Heidegger ve Wittgenstein gibi figürlerin etkisi 

altındaki çağdaş sofizme karşı, bir tür çağdaş Platonculuk olarak konumlanır. Bu yaklaşım, felsefeyi yeniden yapılandırma 

ve çağdaş sorunlarla hesaplaşma arayışının bir ifadesidir (Akan, 2016, s. 27-28).  

 

Badiou’nun hakikat arayışı, postmodernliğin geleneksel felsefeye ve modernliğe yönelttiği eleştirileri ve özellikle 

hakikatin tekliği ve değerlerin evrenselliğine dair özcü yaklaşımlar çerçevesinde yaptığı değerlendirmeleri dikkate alır. 

Ancak bu arayış, bir yandan hakikat tutkusu ve adalet fikrinin felsefenin vazgeçilmez unsurları olduğunu kabul ederken, 

diğer yandan çeşitli olayların çokluğu karşısında bu kavramları sürekli olarak yeniden gözden geçiren dinamik bir yapıya 

sahiptir. Bu bağlamda, Badiou’nun yaklaşımı, felsefe ve hakikat fikrine yönelik umut ve tutkunun, karşılaşılan sorunlar 

ve çelişkilerle iç içe geçmiş bir biçimde sürdüğünü gösterir. Bu arayış, hakikatin peşinden gitmenin, yalnızca düşünsel bir 

faaliyet değil, aynı zamanda adalet ve evrensel değerler uğruna verilen bir mücadele olduğunu ortaya koyar (Akan, 2016, 

s. 45). 



 

22 

Kavramı ilk kez kullanan sosyolog ve doğa tarihçisi Jason W. Moore’un belirttiği gibi, içinden 

geçtiğimiz çağı Kapitalosen, başka bir deyişle “sermaye çağı” olarak nitelemek, “Antroposen 

duyarlılığına karşı eleştirel bir provokasyonu simgeler ve Antroposen teriminin temelindeki şu 

düşüncenin önüne geçer: “düşmanı bulduk ve o biziz” (Moore, 2019). Moore’a göre bu 

düşüncede gizlenen, “insanlık olarak ‘herkesin’ karbon ayak izlerini kapatması ve daha 

sürdürülebilir tüketiciler olması” gerekliliğine yönelik genelleyici vurgu, elbette ki oldukça 

eşitsiz bir güç ve zenginlik sisteminin sonucudur (2019). 

Buna paralel olarak, Marksizm ve İnsan Doğası adlı eserinde, insan “doğasının” tarihsel 

bir olgu olarak ele alınması gerektiğini ileri süren Sean Sayers’in belirttiği üzere, insana yönelik 

tarihsel bir açıklama, evrensel insan doğasında aşkın, soyut ve ideal temeller atfetme 

bağlamında liberal hümanizmin karşısında konumlanır. Ancak bu, basitçe insan doğasını 

reddeden olumsuz bir anti-hümanizm ya da posthümanizm biçimi de değildir. İnsan 

gereksinimlerine ilişkin tarihsel bir açıklama içeren bu türden bir hümanizm anlayışına göre, 

insanlar liberal toplumsal düşüncede varsayılan şekliyle sadece pasif ve bireysel tüketiciler 

değil; aktif, toplumsal ve üretken varlıklar olarak algılanmalıdır (Sayers, 2013, s. 21-22). 

“Üretken etkinliklerde bulunarak yalnızca dünyada değişiklikler yapmakla kalmazlar, 

toplumsal ilişkilerini ve kendi doğalarını da dönüşüme uğratırlar” (Sayers, 2013, s. 22). 

Marksizm ve insan doğası üzerine yaptığı çalışmalarla tanınan sosyolog ve akademisyen 

Richard Lichtman da benzer biçimde, insan doğasının toplumsal üretimini ve bu sürecin birey 

üzerindeki etkilerini incelemeye odaklanırken, insan doğasının “sabit ve değişmez” bir özden 

ziyade; toplumsal ve tarihsel süreçler tarafından işlenen dinamik bir yapı olduğunu savunur. 

Lichtman’a göre, insana dair inanması en zor savlardan biri, kendimizi inşa eden varlıklar 

olduğumuz; aynı anda hem kendi faaliyetimizin öznesi hem de nesnesi olduğumuz iddiasıdır. 

Kendimizi, yarattığımız (ya da yaratabilme potansiyelimiz olan) koşullara tabi olan öznelerden 

ziyade, yaratmadığımız koşullara tabi olan varlıklar olarak biliriz. Ancak insan kendi kendini 



 

23 

üreten tarihsel bir varlık olarak kendi toplumsal etkinliğinin hem öznesi hem de nesnesidir 

(Lichtman, 1990, s. 14). Ayrıca doğa, teknik, toplumsal dünyanın yapısı ile “insan pratiğinin, 

bütünün anlamını sürekli olarak yeniden düzenlediği bir ortam olarak tarihsel zaman boyutu” 

arasındaki karşılıklı ilişkiden oluşan diyalektik bütünlüğün bir parçasıdır (Lichtman, 1990, s. 

15). Marx’ın düşüncesinin özgünlüğü ise tam olarak bu noktada başlar. Kendi kendini üreten 

insan kendi öz doğruluğunu üretebilme kapasitesine sahiptir. Doğası, bir kerede ve hiç 

değişmemek üzere belirlenmiş bir biçimde, tarihten önce var olmuş olamaz. Kendini ancak 

kendi etkinliği içinde oluşan çelişkilerin diyalektik gelişmesi içinde, kısacası ancak tarih içinde 

gerçekten yaratır (Bottigelli, 2011, s. 58). 

Tarih içinde oluşan bu insan doğası kavrayışında, özne-nesne diyalektiği 

doğrultusunda öne çıkan vurgu, dönüştürme çabasının kendisi ve dönüştürecek olan insan 

eylemselliğidir. Bu görüş, önceden bahsedildiği gibi Aydınlanmanın devrimci nitelikteki 

“kendi varlığının farkında olan” insan tasarımı ile örtüşür ve “nesnelliğe müdahale edebilecek 

tek öznel varlık” olarak insan vurgusu ile onu aşar. Marx, kapitalist üretim biçimi içinde insan 

doğasının yalnızca öznel bir biçimde tanınamayacağını, tarih içinde oluşan bu doğanın henüz 

insanın dışında olduğunu ve ona yabancı kaldığını vurgular. “Günlük maddi sanayi içinde (...) 

karşımızda somut, yabancı, yararlı nesneler biçimi altında, yabancılaşma biçimi altında, 

nesnelleşmiş insanın özsel güçlerini görürüz”10 (Marx, 2011, s. 180). Dolayısıyla tarih içinde 

oluşan ve tam da bu diyalektik içinde yabancılaşmış hâle gelen doğayı sahiplenebilmek için 

yabancılaşmaya neden olan sömürü ve tahakküm ilişkilerini ortadan kaldırmak gerekir. 

Sömürünün ortadan kaldırılışı, yalnızca üretim ilişkilerinin dönüşümü anlamına gelmez; aynı 

zamanda insanın “tarih öncesine” son verebilecek bir toplumsal-kültürel dönüşümle de 

ilgilidir. Çünkü bu durum, insanın kendi doğasının insan tarafından sahiplenilmesi olabilecek 

                                                           
10  Vurgu yazara ait. 



 

24 

ve gerçek anlamda insancıl toplumun gelişmesinin koşullarını yaratabilecek bir potansiyeli 

barındırır (Bottigelli, 2011, s. 59). 

İşte insanın Aydınlanmadan itibaren tartışılagelen “doğruluğu, gerçekleştirilmesi söz 

konusu olan bu öz, [bu] gelecektedir” (Bottigelli, 2011, s. 59). Bu varsayıma göre, insana 

yabancı olan bu özel mülkiyetin bir kerede ve kesin olarak ortadan kaldırılmasının ardından 

açılıp serpilecek olan yeni insanın ilk özelliği ise doğaya karşıtlığının son bulması olacaktır 

(Bottigelli, 2011, s. 59-60). Nitekim “doğa, yani kendisi insan bedeni olmayan doğa, [...] 

insanın ölmemek için, kendisi ile sürekliliğe girmesi gereken bedenidir. İnsanın fizik ve 

entelektüel yaşamının doğaya sıkı sıkıya bağlı olduğunu söylemek, doğanın kendine sıkı sıkıya 

bağlı olduğunu söylemekten başka hiçbir anlama gelmez, çünkü insan doğanın bir parçasıdır” 

(Marx, 2011, s. 145). Bu bağlamda, eleştirel perspektiften ele alınacak insan-sonrası 

kavrayışında insan, içinde bulunduğu doğadan ve toplumsal ilişkilerden bağımsız ve onların 

üstünde ideal, soyut, “aşkın” bir bizahiti öz değil; tersine diğer tüm canlılar gibi doğanın, 

doğaya “içkin” bir parçası olur. Ancak bunun yanı sıra, “‘varlık’larını, ‘öz’leri ile uyumlu hale 

getirebilecek” (Marx, 2010, s. 74) müdahilliğe de sahiptir. 

Bu doğrultuda, ikinci bölümün ilk kısmında tartışılan Antroposen vs. Kapitalosen 

merkezli kavramsal çerçeve, Murray Bookchin’in “toplumsal ekoloji” görüşüne dayanak olarak 

geliştirdiği tamamlayıcılık etiği ve “Aydınlanmacı Hümanizm” konsepti eklenerek 

ilerletilecektir. 

Bookchin’e göre, çağımızda eleştirel bir biçimde yeniden düşünülmesi gereken 

hümanizm, insan aklının, yaratıcılığının ve etik sorumluluğunun önemini vurgulamanın yanı 

sıra insanın doğayla uyum içinde yaşaması gerektiğini de savunmalıdır. Bu yaklaşım, 

eylemsellik ve müdahale ilkelerini temel alarak modern toplumun karşı karşıya olduğu çevresel 

ve toplumsal sorunlara rasyonel ve etik çözümler bulmayı amaçlar. Bookchin, Aydınlanmacı 

hümanizmin nüvelerini barındıran muhtevada bir “toplumsal ekoloji” kuramı geliştirmekteki 



 

25 

amacının “bir felsefe, doğal ve toplumsal gelişmeye ilişkin bir kavrayış, toplumsal ve çevresel 

sorunlarımıza ilişkin derinlemesine bir analiz ve bugünün toplumsal ve çevresel krizine radikal 

ve ütopyacı bir alternatif sunmak” olduğunu belirtir (2013, s. 21). Hümanistlerin ulaşmaya 

çalıştıkları özgür ve akılcı toplumun, “neredeyse iki adım uzakta olduğu zamanları yaşadığımız 

günlerde”, ütopik (ya da distopik) tahayyülün yeniden canlandırılması elzemdir. Öte yandan, 

tam da bu gerçek yüzünden, “eskiden yeniye eşiği geçmek, büyük bir etik çaba gerektirir” ve 

“özgürlüğün elde edilmesi, entelektüel ve etik doğruluk düzeyinin en yüksek seviyesinde özgür 

bir eylem olmalıdır” (Bookchin, 2018, s. 343). Bookchin bu doğrultuda, doğal evrim ve 

toplumsal eylemin bir praksisi olarak gördüğü “toplumsal ekoloji” yaklaşımında, insanların 

evrende nasıl bir yer işgal ettikleri sorusunun, radikal sosyal bilimcilerin karşılaştığı en temel 

toplumsal meselelerin bazılarını gündeme getirdiğini ileri sürer. “Bu meseleler arasında insan 

emeğinin kullanım yolları; tekniğin, çevrenin yanı sıra insan ruhunu da dönüştürmedeki rolü; 

insanların insan dışı doğayla etkileşimde bulunurken oluşturdukları sosyal ilişki biçimleri ve -

en önemlisi- insanların kurdukları ve çevrelerindeki dünya ile etkileşimlerinde onlara rehberlik 

eden etik değerler”in bulunduğu bir “doğal ve toplumsal” muhayyilenin geliştirilmesini önerir 

(Bookchin, 2013, s. 22). 

“İnsan Sonrası Tahayyül: Umuttan Umutsuzluğa” başlıklı üçüncü bölüm, ütopik ve 

distopik düşüncenin niteliğini anlamak ve tarihsel gelişiminin izlerini sürmek üzere tez 

çalışmasına dâhil edilmiştir.  Kültürel düzleme ütopya-distopya diyalektiği üzerinden giriş 

yaparak, “21. yüzyılın ayrıcalıklı metinleri” olarak düşünülen distopik anlatıların, insan 

müdahalesini merkeze alan politik ve direnişçi niteliğini eleştirel tahayyül açısından kavramayı 

ve tartışmaya açmayı hedeflemektedir. Bu bölümdeki kavramsal tartışma, ütopya-distopya 

anlatılarının sunduğu tahayyül etme biçimlerinin, siyasal ve eleştirel nitelikte “müdahil insan-

özne”ye dair görünümlerin izini distopik filmler içinde sürecek bir analizin kapısını aralamak 

üzere yapılandırılacaktır. 



 

26 

Fátima Vieira, ütopyanın tarihçesini ve anlamını tartıştığı “The Concept of Utopia” 

başlıklı makalesinde, kavramın tarihsel olarak dört temel özellik ile tanımlanabileceğini belirtir. 

İlki bir toplum tahayyülüdür ki bu tahayyül, ütopyayı aslen hâkim ideolojinin karşısında yer 

alacak şekilde tasarlar. İkincisi ütopik imgelemin fikirsel ve yazınsal formlarda 

somutlaşmasıdır ki bu, ütopyanın bir terim olarak ilk defa kullanıldığı Thomas More’un 

anlatısıyla bağdaşmayan çeşitlilikte metinleri (yazınsal-edebi ve siyasi ütopyalar ayrımında 

olduğu gibi) içerir. Üçüncüsü ütopyanın işlevidir, okuyucu üzerinde bir etkiye neden olan, onu 

hareket geçmeye teşvik eden bu işlev özellikle siyasi ütopyaların baskın özelliği olarak görülür. 

Dördüncüsü ise, kişinin içinde yaşadığı topluma karşı hoşnutsuzluk ve tatminsizlik hissinden 

doğan daha iyi bir yaşama karşı duyulan arzudur. Vieira’ya göre sonuncu özellik, hiç şüphesiz 

ütopyanın en önemli niteliğidir; çünkü Ernst Bloch’un ütopyanın asıl gücü olarak nitelendirdiği 

“umut” kavramını içeren çok sayıda metin bu çerçevede üretilmiştir. Bu bağlamda ütopya, bir 

tutum meselesi, arzu edilmeyen mevcut duruma karşı bir nevi tepki ve mümkün olan 

alternatifleri hayal ederek tüm zorlukların üstesinden gelmeye yönelik bir istek olarak 

görülebilir (Vieira, 2010, s. 6-7). 

Vieira’ya göre, bahsedilen bu özellikler ütopyanın olumlu yanını tasvir eder; ütopya 

burada mutlu bir toplum portresi olarak, daha iyi bir yer ve zaman olarak imlenir ve özellikle 

18. yüzyıl yazınında karşımıza çıkar. Ancak ütopyanın 19. yüzyıl yazınsal üretimlerinde aleni 

bir şekilde ifşa edilen (ve 20. yüzyıl ütopyalarının baskın özelliği haline gelen) “karanlık bir 

tarafı” da vardır. Bu karanlık taraf hem ütopyanın geleceğe yönelme durumu hem de bilimsel 

ve teknolojik ilerleme fikriyle bağlantılı görülebilir (Vieira, 2010, s. 15). Ütopik düşünce 

yüzünü gelecek fikrine çevirdiğinde, kaçınılmaz olarak daha karanlık zamanlara dair bir 

imgelemi de beraberinde getirecektir. Dolayısıyla “ütopyanın yanlış yola sapacağı” fikri 

kendiliğinden ortaya çıkmaz; “daha iyi bir dünyanın kurulabilme ihtimaline yönelik düşünce 

aynı zamanda mevcut olandan daha kötü bir gelecek olasılığına dair bir farkındalığı” da 



 

27 

içermektedir (Vieira, 2010, s. 16). Ancak distopya yazarları geleceğe dair bir hayli olumsuz 

imgeler sunsalar da distopyalar, okuyucular nezdinde de bir o kadar olumlu tepkiler bekleyen 

“umuda yer ayırmaya” dair bir potansiyel taşırlar: 

Okuyucu bir yandan tüm insanların kusurları olduğunu (ve her zaman olacağını) kavramaya ve 

bireysel gelişimden ziyade toplumsal ilerlemenin sosyal ve siyasal mutluluğu garanti altına 

alacak tek yol olduğunu idrak etmeye yönlendirilir. Diğer yandan ise okuyucu, tasvir edilen 

geleceğin mutlak gerçeklik değil, sadece kaçınmayı öğrenmeleri gereken bir olasılık olduğunu 

da anlar.  Distopyalar okuyucuda umutsuzluk duygusunun ortaya çıkmasına neden oluyorlarsa, 

bu, okuyucunun distopyalardaki tehlikeyi ciddiye almasını sağlamak içindir. Distopyalar 

maksatları bakımından, toplumun ve insanlığın sonunun geldiğini muştulayan korkutucu 

kıyamet senaryolarından ayırılırlar. Aslına bakılırsa, umuda yer ayırmayan distopyalar bu 

anlamda başarısızlığa mahkûmdur (Vieira, 2010, s. 17). 

 

Nitekim Gordin, Tilley ve Prakash tarafından ütopyanın “20. yüzyıldaki kötü ikizi” 

olarak tanımlanan (2010, s. 1) distopya, tıpkı ütopya gibi, bilimkurgu ve politik kurguların geniş 

ve verimli temeli üzerinde yükselir. Ancak bu adlandırmaya rağmen distopya, basitçe ütopyanın 

karşıtı anlamına gelmez. Ütopyanın asıl karşıtı, tamamen plansız şekilde kötüye giden ya da 

kasten kötüleştirilmiş ve korkunç duruma getirilmiş bir toplumdur. Distopya bu iki durumla da 

ilgili değildir, “yanlış yola sapan bir ütopyanın ya da toplumun belirli bir kesiminin çıkarları 

için işleyen bir sistemin” varlığı anlamına gelir (Gordin vd., 2010, s. 1). 

Distopyaların nihai hedefinin kötü ve dehşet verici tezatlıklar bağlamında daha iyi bir 

toplumun mümkün olduğunu ima etmek ve bu toplumun “düşünülebilmesi” yönünde insanları 

teşvik etmek olduğu söylenebilir. Bu bakımdan özellikle 20. yüzyılda distopyalar, eleştirel bir 

nitelik kazanır ve eleştirel ütopyalar/distopyalar olarak da adlandırılabilir (Vieira, 2010, s. 17-

18). “Her ütopya, örtülü bir şekilde (ima edilen) bir distopyayı da beraberinde getirir” (Gordin 

vd., 2010, s. 2). Ütopya ve distopya türleri, toplumsal düzeni temelinden ve sistemsel olarak 

değiştirmek amacını taşımalarıyla, mevcut durumun yanlışları üzerine gitmeleriyle ve 

devrimsel çözüm önerileriyle ayırt edici nitelik kazanır. Tom Moylan, Ruth Levitas, Lyman 

Tower Sargent ve Raffella Baccolini gibi yazarların da önemle vurguladığı üzere, 20. yüzyılın 

ikinci yarısından itibaren yükselişe geçen bu eserlerle birlikte, “eleştirel distopya” anlatısı, 



 

28 

“mevcut sistemi özdüşünümsel olarak ele alan; yalnızca düzenin keskin eleştirilerini değil aynı 

zamanda politik eylemde bir sonraki adımın imgesel olarak beslenebileceği ve ilham alabileceği 

olasılıklarla muhalif alanların keşfini sunan” (Moylan, 2000, s. xv) metinsel bir değişim geçirir. 

Kapitalist iktidara olduğu kadar, yeni muhafazakâr yönetime de meydan okuyan, 

neoliberallerin reformist vaatlerinin sahte “ütopyacılığını” ve sosyal demokratların uzlaşmacı 

“üçüncü yol” çözümlerindeki kötü niyetli icraatını reddeden “bu yeni distopyalar, eleştirel 

tahayyülün alevini canlandırmış ve böylelikle 21. yüzyıla girerken geniş ölçekli ancak radikal 

bir biçimde çeşitlilik gösteren ittifak siyasetinin kültürel bir tezahürü haline gelmiştir” (Moylan, 

2000, s. xv). 

Benzer biçimde, Fredric Jameson da ütopyanın her zaman siyasal bir mesele olduğunu 

belirtir. Ütopya ile siyasal olan arasındaki ilişki, ütopyacı düşüncenin pratik-siyasal değeri ve 

ütopyanın kapitalizme alternatif olacak üretim biçimleriyle özdeşleştirilmesi hakkındaki 

sorunlar, yeni bir perspektifi imleyen siyasal bir slogan olarak ütopya fikrinin canlılığını 

yeniden kazandığı günümüzde ayrıntılı şekilde ele alınması gereken konular olarak dursa da 

öncelikli olarak asıl mesele kapitalizmin varlığı değil, “kapitalizmin yenilmez evrenselliğine” 

dair genel inanıştır: 

Yalnızca bu eğilimin geri döndürülemez olduğunu değil, aynı zamanda kapitalizmin tarihsel 

alternatiflerinin gerçekleştirilemez ve olanaksız olduğunu, başka bir sosyoekonomik sistemin –

pratiğe geçirmek şöyle dursun- tasavvur dahi edilemeyeceğini söyleyen bir genel inanıştan 

bahsediyoruz. Ütopyacılar bu tür alternatif sistemleri düşünmekle kalmazlar; ütopya biçiminin 

kendisi, radikal farklılık üzerine, radikal ötekilik üzerine ve toplumsal bütünlüğün sistemsel 

doğası üzerine temsili bir düşünmedir (Jameson, 2005, s. 10-11). 

 

Bu noktadan yola çıkarak Jameson, ütopik tahayyülün en önemli özelliğinin yeni dünya 

öngörüsünün/tasavvurunun içinde yer alan “mevcut dünyadan kopuş ânı üzerine düşünme” 

durumu olduğunu belirtir. Jameson’a göre, birçok ütopik ve distopik eser dünyanın geleceğini 

tasvir eden toptan bir yıkımın ardından kurulan bir toplumu ve yaşamı anlatmaya girişir. Zira 

Jameson’un da önemle vurguladığı gibi, “bugün, yeryüzünün ve doğanın tamamen yok 



 

29 

olduğunu hayal etmek, geç kapitalizmin çöküşünü hayal etmekten daha kolay görünür ve bunun 

nedeni belki de hayal gücümüzün zayıflığı ve sınırlılığıdır” (Jameson, 1994, s. xii). Öte yandan 

ütopyalarda ve distopyalarda, kapitalizmin “başka alternatif yok” söylemine yanıt olarak, 

yaşanılan sürekli “gerçeklikten” kopuşu, devrim ânını imleyen; “imkânsıza” arzu duyan bir 

düşünüş biçimi vardır. Bu diyalektik bizi olanaksız üzerine, başlı başına gerçekleştirilemeyen 

üzerine tefekküre zorlar. 

Ütopya-distopya diyalektiğini işaret edecek şekilde Jameson, ütopik tahayyülün ne 

olduğunu “ütopyanın ne olmadığını anlatarak” ifade etmeye çalışır. Jameson’a göre ütopyalara 

olumlu beklentilerle; onlarda mutlu dünyalar, tatmin ve iş birliği uzamları ile türsel olarak 

ütopyadan ziyade pastorale denk düşen temsiller varmış gibi yaklaşmak hatalıdır. Gerçekten de 

arzulanan toplumun olumlu yöndeki niteliklerini oluşturma girişimi (belirli bir çıkarı gözeten, 

burjuva rahatlığı için ayrıntılı tasarılar) her zaman için, ütopyacıların tanısal müdahalelerinden 

ziyade -çünkü bunlar tıpkı büyük devrimcilerin müdahaleleri gibi burjuva rahatlığı için ayrıntılı 

tasarılar hazırlamak yerine her zaman sömürü sıkıntılarının azaltılmasını amaçlar- liberal 

siyasal teorilerin temel özelliği olagelmiştir. Diğer bir deyişle, “burjuva rahatlığının ayrıntılı 

tasarıları” tam da “devrimin yokluğu” üzerine, “kopuş ânı” üzerine kurulmuştur. Dolayısıyla 

ütopya metinlerine dair kafa karışıklığı, bu metinlerin aynı zamanda ayrıntılı tasarılar sunuyor 

gibi görünen biçimsel özelliklerinden kaynaklanır. Fakat bu metinler “olumsuz bir biçimde, 

yani yıkımlardan ve tasfiyelerden sonra ve liberallerin insan doğasına içkin olduğuna 

inandıkları tüm o ehvenişerlerin yokluğunda gerçekleştirilecek şeyler olarak okunması gereken 

haritalar ve plânlardır” (Jameson, 2005, s. 30-31). Jameson’ın “liberallerin insan doğasına içkin 

olduğuna inandıkları tüm o ehvenişerler” şeklinde tabir ettiği, tam da bu “kopuş ânı”nı tahayyül 

edemeyen insanın körelmiş ve tarihsellikten uzak durumundaki niteliklerini imler. Ütopyanın 

işlevi ise, tarihsellik bağlamında ele alınıp “rahatı kaçıracak” biçimde ortaya konulmalıdır; “zira 



 

30 

ütopyacı çare öncelikle olumsuz olmalıdır ve tüm diğer kötülüklerin kaynağı olan bu kökü 

koparmak ve yok etmek için savaş tamtamı işlevi görmelidir” (Jameson, 2005, s. 30). 

Jameson, kaçış alanı bırakmayacak şekilde örgütlenen kapitalizmin en çok da “kopuş 

ânına”, bir anlamda devrim ânına dair tahayyül gücünü sömürgeleştirmeye çalıştığının altını 

çizer. Zira sanayileşme ulusların zenginliğini alabildiğine artırırken modern dönemde 

toplumsal uzamın, bütün boşlukları kapatacak bir inzivayı olanaksız kılacak kadar 

sömürgeleştirildiği hissedilmez. Gerçekten de postmodernlik (ya da küreselleşme) adı verilen 

ve ütopyacı fantezinin türünün sonunu haber veren şey tam da tüm boşlukların kapatılması ve 

somut dünya pazarı perspektifinin ortaya çıkışıdır (Jameson, 2005, s. 41). Tahayyül gücünün 

sömürgeleştirilmesine eşlik eden ise, geleceği kaybetmeye yönelik kaygıdır. Jameson, fatihler 

karşısında “geçmiş bile emniyette olmayacak” diyen Benjamin’e atıfla, geleceğin de emniyette 

olmadığını ve kapitalizm tarafından sömürülen, yatırım nesnesine dönüştürülen yeni bir alan 

olarak ilhak edildiğini belirtir. “Bu gelecek, tarihselliğin kaldırılmasıyla, ilerleme ve teknolojik 

evrim yoluyla tarafsızlaştırılmasıyla hazırlanan gelecektir. Hiçbir şeyin tikelliği içinde 

kalmadığı, kâr ve ücretli emek sisteminin yerleştirilmesi uğruna her şeyin saldırıya uğradığı 

küreselleşmenin geleceğidir” (Jameson, 2005, s. 307-308). Bu anlamda Jameson’a göre, ütopya 

ve distopyalar, gelecek kaygısını somutlaştırarak -bu kaygının üzerine yeniden düşünerek- asıl 

görevini gerçekleştirir. Ütopya-distopyada dile getirilen gelecek kaygısı, var olan yaşamdan 

“devrimci bir kopuş ânı”na işaret eder. Kapitalist yaşam biçiminin ilkelerinin doğruluğuna ve 

sistemin sonsuzluğuna ikna edilmeye çalışıldığımız bu çağda, ütopyacı biçimin kendisi, 

sistemin hiçbir alternatifinin mümkün olmadığını vaaz eden evrensel ideolojik kanaate verilen 

yanıttır. “Ütopya bunu, kopuştan sonra işlerin ne âlemde olacağına dair daha geleneksel bir 

tablo sunarak değil, bizi kopuş üzerine düşünmeye zorlayarak öne sürer” (Jameson, 2005, s. 

312). 



 

31 

Jameson’un “siyasal-eleştirel ütopyacı tahayyül biçimi olarak distopya” yaklaşımının, 

“kapitalizmin tarihsel alternatiflerinin gerçekleşemez olduğu”na yönelik baskın savdan 

“devrimci bir kopuşu içeren biçim olarak ütopya” vurgusunda özetlendiğini varsayabiliriz. 

Bahsedilen “devrimci kopuş ânı” Slavoj Žižek’te karşılığını, “gök kubbenin altında tam bir 

keşmekeş”in yaşanmakta olduğuna dair bir tespitte bulur. Žižek, ütopyalara yönelik siyasal 

tahayyülünü aktardığı Ahir Zamanlarda Yaşarken adlı yapıtında, “küresel kapitalist sistemin 

mahşeri bir sıfır noktasına doğru yaklaşmakta olduğunu” ifade eder. Žižek’e göre, “umutların 

çöküşüne dair” söylemler tam da kapitalist gerçeklik namına hiçbir şeyin olmaması durumunda 

ortaya çıkar ve önceden belirtildiği gibi böyle anlarda dünyanın sonunu düşlemek, kapitalizmin 

sonunu düşlemekten çok daha kolay olur. Öte yandan bu içselleştirme ânı aynı zamanda, 

kapitalizmin tarihsel alternatiflerinin gerçekleşemez olduğuna yönelik düşünceden devrimci bir 

kopuşu da (Jameson, 2005) içerir ve “sıfır noktasından geçtikten sonra özne durumu bir tehdit 

olarak değil, yeni bir başlangıç imkânı olarak algılar” (Žižek, 2014, s. 15). 

Bu noktada Žižek’in “özgürleştirici coşkuya yönelim ancak travmatik hakikat hem 

serbestçe kabul edilip hem de bütünüyle yaşandığı zaman gerçekleşir” (2014, s. 15) tespitini 

anmak önemlidir. Žižek’in distopya anlatılarında izini sürdüğü “özgürleşimci-devrimci özne”, 

hakikati tam da kendi öznel konumundan yaşar ve mücadelesi yozlaşmış insanları değil, küresel 

düzen ile bu düzenin sürmesini sağlayan ideolojik mistikifasyonları hedef alır” (2014, s. 19). 

Başka bir deyişle Žižek’in tasvir ettiği devrimci öznenin “mücadelesi bütün zayıflığıyla insan 

varlığına değil, liderlere, otoritelere, bu karanlığın dünyadaki hükümranlarına, gök kubbedeki 

manevi şerlere karşıdır” (2014, s. 19). 

Tez çalışmasının “İnsan Sonrası Eylem: Âtıl İyimserden Atik Kötümsere” başlıklı 

dördüncü ve son bölümünde, sinemada distopik görünümlere değinilecek ve Badiou’nun film 

çözümlemesine yönelik önerdiği aksiyomatik okuma yöntemi ile imge-felsefe yaklaşımına yer 

verildikten sonra, ilk iki bölümde tartışılan kavramsal çerçeve ile hakikatler kuramının çapraz 



 

32 

okuması üzerinden Canavarlar Sofrası (Ramin Matin, 2011), Körfez (Emre Yeksan, 2017) ve 

Gölgeler İçinde (Erdem Tepegöz, 2020) adlı filmler analiz edilecektir. 

Bu noktada üzerinde durulması gereken hususlardan biri, uygulanan yöntemin özgün 

yapısıdır. Bu çalışmada benimsenen yöntemsel yaklaşım, klâsik anlamda “yöntem” kavramıyla 

özdeşleştirilen teknik ya da prosedürel işleyişlerden farklılaşmaktadır. Tezin kuramsal ve 

çözümleyici çerçevesi, sinematografik yapı ile felsefi düşünceyi karşılıklı olarak üretici ve 

açıklayıcı bir ilişki içinde değerlendirmeyi hedeflemektedir. Bu doğrultuda tercih edilen 

aksiyomatik okuma, nötr ve evrensel bir analiz tekniği olmaktan öte, felsefi-politik bir 

konumlanış olarak şekillenmektedir. 

Aksiyomatik okuma, bizatihi Badiou’nun felsefi sistematiğinde merkezi bir yer tutan 

“olay”, “hakikat” ve “özne” kavramları temelinde düşünülmektedir. Bu yaklaşım, sinemada 

anlatı yapısının “olay-sonrası hakikat” süreçleri bağlamında incelenmesine olanak tanıyarak, 

filmlerde imlenen etik yönelimlerin ve ideolojik açılımların çözümlemesini mümkün kılar. 

Badiou’nun Being and Event adlı eserinde dile getirerek kapsamlı bir ontolojik ve epistemolojik 

çerçevede geliştirdiği “özne, bir hakikat olayına aktif sadakatten başka bir şey değildir” (2005, 

s. xiii) ifadesi, bahsedilen felsefi-politik pozisyonun temelini oluşturur. Aksiyomatik okuma, 

sinema ile felsefe arasında karşılıklı bir düşünsel zemin kurma potansiyelini taşımakta; 

karakterlerin belirli olaylar karşısında geliştirdikleri düşünsel ve etik sadakatlerin izini sürmeyi 

önermektedir. 

İncelenecek filmler, amaçlı örneklem yöntemiyle ve belirli kuramsal ölçütlere göre 

seçilmiştir. İlk olarak, çalışmanın kavramsal çerçevesi doğrultusunda, felsefi düşüncenin ve 

hakikat süreçlerinin sinematografik tezahürlerini gözlemlemeye imkân tanıyan örnekler tercih 

edilmiştir. Bu bağlamda, distopik anlatılar özellikle seçilmiştir; nitekim distopyalar, mevcut 

düzenin krizini, kopuş anlarını ve dönüşüm potansiyellerini yoğun biçimde görünür kılan anlatı 

biçimleridir. Distopyanın, bireyin ya da kolektif öznenin oluşum sürecini, olay-yerleri ve 



 

33 

kırılma anları üzerinden temsil etme kapasitesi, çalışmada benimsenen aksiyomatik okuma 

yaklaşımı için verimli bir zemin sunmaktadır. İkinci olarak, seçilen filmlerin bağımsız sinema 

üretimleri olması önem taşımaktadır. Bağımsız sanat filmleri, estetik ve anlatısal anlamda ana 

akım kodlara daha az bağlı oldukları için, klâsik yapıların ötesinde felsefi sorgulamalara ve 

biçimsel kopuşlara daha açık alanlar yaratmaktadır. Bu sayede, sinematografik yapıda 

gözlemlenen kopuşlar ile felsefi sorunsallar arasında doğrudan ilişki kurmak mümkün hâle 

gelmektedir. Ana akım distopyaların sıklıkla başvurduğu epik anlatım ve ticari kaygılar, bu 

çalışmanın felsefi ve eleştirel amaçlarına uygun görülmemiştir. Üçüncü olarak, filmler, 

özneleşme süreçleri, hakikatin olumsal izleri, kriz ve dönüşüm anları gibi tezde tartışılan 

kavramsal odakları sinematografik düzlemde yansıtabilecek nitelikte oldukları için seçilmiştir. 

Seçilen eserler, bireysel ya da toplumsal çözülme süreçlerini işlerken aynı zamanda yeni bir 

eylem ve düşünüş biçiminin imkânlarını sorgulayan anlatılar sunmaktadır. 

Bu ölçütler nezdinde örneklem olarak seçilen Canavarlar Sofrası, Körfez ve Gölgeler 

İçinde adlı filmlerin, özgün estetik yaklaşımlar doğrultusunda eleştirel distopya formuna yakın 

duran bir anlatıya sahip oldukları ve felsefi bir sorgulama zeminine imkân verdikleri 

söylenebilir. Böylece aksiyomatik okuma yöntemi aracılığıyla, anlatı düzleminin ötesinde 

işleyen hakikat süreçleri ve özneleşme potansiyelleri üzerine bir çözümleme yapılması 

mümkün olmaktadır. 

Analizin Türk sinemasına odaklanma nedenini, en yalın biçimde Slavoj Žižek’in 

Aydınlanma düşüncesi ve hümanizmin ilerici kazanımlarının ve mirasının, içinde filizlendiği 

Batı coğrafyası ve kültürüyle girdiği çatışmalı konuma yönelik tespitine tekrar yer vererek 

açıklayabilirim: Günümüzde “Batılı kültürel değerler, tam da eleştirel yorumlandıkları takdirde 

kapitalist küreselleşmeye karşı silah görevi görebileceği anda bir kenara atılmaktadır” (Žižek, 

2020, s. 33). Kendisini uygarlığın yol göstericisi addeden hegemonik Batılı orta sınıf öznelliği 

karşıtlığındaki acımasız ironi, “Batı’nın sömürgecilik karşıtlığı adına eleştirildiği ânın tam da 



 

34 

küresel kapitalizmin sorunsuz işlemek için artık Batılı kültürel değerlere (radikal eşitçilik, 

modern öznellik, temel haklar, refah devleti) gereksinim duymadığı ve otoriter ‘alternatif 

modernite’yle mutlu mesut idame ettiği tarihsel an olmasıdır” (Žižek, 2020, s. 33). Bunun yanı 

sıra Žižek, Batı’nın mirasının, yani Aydınlanma felsefesinin kazanımlarının, “esasen sadece 

sömürgeci (ve sömürgecilik sonrası) emperyalist tahakkümün mirası değil, aynı zamanda 

Batı’nın üçüncü dünyaya getirdiği sömürü ve şiddetin özeleştirel soruşturması” (2020, s. 35)  

olduğu tespitinde bulunur; öyle ki “Fransızlar Haiti’yi sömürgeleştirmiş ancak […] köleleri 

özgürleştiren ve bağımsız Haiti’yi kuran isyanın ideolojik zeminini sağla[yan]” da 

Aydınlanmanın praksisi olarak düşünülebilecek Fransız Devrimi olmuştur (Žižek, 2020, s. 35). 

“Özetle, Batı’nın (ve eleştirmenlerinin) suçlu tarihini ölçmede kullandığı standartları bizzat 

kendisinin sunduğu unutulmamalıdır. Burada biçim ve içerik diyalektiğiyle iştigal ederiz” 

(Žižek, 2020, s. 35). Bu doğrultuda Žižek, Alain Badiou’ya referansla, küresel kapitalizmde 

faal olan üç tip öznelliğin aslında bütün alanı kaplamadığını vurgular. Nitekim bu üç tip 

öznellik, “kendisini uygarlığın yol göstericisi addeden Batılı orta sınıf öznelliği, Batı’ya yönelik 

arzu tarafından ele geçirilmiş olanlar ve son olarak, Batı’ya yönelik arzudan kaynaklı hüsran 

nedeniyle (kendine) zarar verici nihilizme yüzlerini dönenlerden” meydana gelir. Gelgelelim, 

bir de küresel kapitalist dinamiklere tam anlamıyla iştirak ederken, onun istikrarsızlaştırıcı 

aşırılıklarını bir geleneksel etiğe (Konfüçyüsçülük, Hinduizm gibi) ya da hayat tarzına 

dayanarak kontrol etmeye çalışanların duruşu olarak küresel-kapitalist “gelenekçilik” vardır 

(Žižek, 2020, s. 35-36). 

Žižek’in isabetli biçimde saptadığı gibi, “Avrupalı özgürleştirici miras”, hâkim ideolojik 

anlamında “Avrupa değerleri”ne, (misal uluslararası medyanın, Avrupalı “değerlerin” İslam 

coğrafyası ya da Doğu’nun tehdidi altında olduğundan bahsederken atıfta bulunduğu şeye) 

indirgenemez. Bilakis, Avrupa mirasının kurtarılmaya değer ögelerine en büyük tehdidi 

oluşturan, bizzat günümüzün göçmenlik karşıtı ve popülist “Avrupa müdafileri”dir (Žižek, 



 

35 

2020, s. 36). Elbette “Platon’un düşüncesi Avrupalı bir olaydır; radikal eşitlikçilik Avrupalıdır; 

modern ‘öznellik’ kavramı Avrupalıdır; komünizm muhakkak Avrupalı bir olaydır. Marksistler 

kapitalizmin eski toplumsal bağları parçalama gücünü överken, bu parçalanmada radikal 

özgürleşmenin yeşereceği bir alanın açıldığını saptarken, özgürleştirici Avrupa mirası adına 

konuşurlar” (Žižek, 2020, s. 36). Nitekim Žižek’e göre, sömürgecilik sonrası dünyada Avrupa-

merkezcilik karşıtlarının, Badiou ve diğer komünist yönelimli entelektüelleri “fazla Avrupalı 

oldukları” gerekçesiyle eleştirmelerinin nedeni de budur: Komünizmin, Avrupalı olması fikrini 

reddeder ve küresel kapitalizme direnişin kaynağı olarak komünizm yerine birtakım Asyalı, 

Latin Amerikalı veya Afrikalı gelenekleri ya da “New Age” kültürünü ve daha genel hatta 

açıkça dinci-gerici manada reaksiyoner “gelenekleri” (Türkiye örneğinde tartışılabileceği gibi) 

önerirler. Bu noktada elzem bir karara varılmalıdır: Küresel kapitalizme baltaladığı yerel 

gelenekler adına mı direnilecektir; yoksa bu parçalama gücünü onaylamakla beraber küresel 

kapitalizme evrensel bir özgürleştirici proje adına karşı mı çıkılacaktır? Günümüzde adına ister 

anti-hümanizm diyelim ister insan-merkezcilik karşıtlığı ya da Avrupa-merkezcilik karşıtlığı, 

bu itirazların bu denli rağbet görmesinin sebebi, aşırılıklarını düzenleyen bir antik geleneğin 

varlığında küresel kapitalizmin çok daha iyi işlemesidir. Bu bağlamda küresel kapitalizm ve 

yerel gelenekler artık birbirinin karşında değil, aynı tarafta yer alır (Žižek, 2020, s. 36-37).  

Bu bağlamda, çalışmanın yerel sinemaya odaklanmasının temel nedeni, Türkiye’nin 21. 

yüzyıldaki özgül konumudur. Batı modernitesinin ilerici mirasıyla tarihsel olarak ilişkilenirken 

neoliberal küreselleşmenin çelişkileri içerisinde kendine özgü bir “geleneksel modernlik” 

tutumu geliştiren Türkiye, özellikle 2000 sonrası dönemde, otoriter neoliberalizmin 

somutlaştığı bir örnek hâline gelmiş; ekonomik liberalleşme ile muhafazakâr siyasal baskı ve 

kültürel alanın daralmasının eşzamanlı yaşandığı özgün bir toplumsal formasyon sergilemiştir. 

Toplumsal hayatta kültürel çeşitlilik bastırılmış; farklı kimliklerin ve yaşam tarzlarının kamusal 

görünürlüğü sınırlandırılarak, resmî ideoloji ve muhafazakâr-milliyetçi değerler merkezî bir 



 

36 

konuma getirilmiştir. Modernleşme dinamiklerinin geriletilmesi suretiyle eleştirel düşünce, 

bireysel hak ve özgürlükler ile eşitlik gibi Aydınlanmacı değerler arka plâna itilmiş; toplumsal 

hiyerarşiyi ve gelenekçi normları yeniden üreten değer sistemleri kültürel alanı şekillendirir 

hâle gelmiştir.  

Bu dönüşüm, yalnızca iktisadi ya da siyasal değil, aynı zamanda kültürel ve öznel 

düzeyde de derin bir kırılmayı beraberinde getirmiştir. Türk sineması, bu kırılmanın estetik ve 

düşünsel izlerini taşıyan bir alan olarak seçilmiştir. Anaakım anlatıların dışında kalan bağımsız 

sinema, dönüşüm süreçlerini eleştirel perspektiften yansıtabilen; özneleşmenin, hakikatin ve 

direnişin imkanlarını sinematografik düzlemde tartışmaya açabilen örnekleri sunar. Nitekim bu 

tez çalışmasında seçilen filmler, bahsedilen özgül konum ve siyasal-toplumsal dönüşüm 

içerisinde, bireyin ve kolektif yapının çözülüşünü, kriz anlarını ve yeni bir eylem-müdahale 

potansiyelinin kıvılcımlarını sinematografik çerçevede görünür kılmaktadır. Ancak çalışmanın 

sınırları gereği, bu analiz yalnızca belirli filmler ve belirli bir dönemle sınırlıdır; Türk 

bilimkurgu sinemasının ve/veya distopya filmlerinin tümünü ya da farklı coğrafi ve kültürel 

bağlamları kapsamak gibi bir iddiası bulunmamaktadır. Çalışmanın bu sınırlılığı, seçilen 

kuramsal çerçeve ve analiz yöntemi doğrultusunda bilinçli bir tercihtir. 

Başta belirttiğim gibi çalışmanın bel kemiğini oluşturan “Aydınlanmadan bütünüyle 

kopmayan, insanlığın mutluluğu ve refahı için tahayyülü olan, gerçek anlamda özgürleştirici 

bir özne formu olanaklı mıdır”; “Kültürel metinlerde bu ereğin izi sürülebilir mi” soruları, 

Türkiye’de üretilen distopya filmlerinin özgün yönleriyle ilişkili biçimde ele alındığında, 

Aydınlanma ve hümanizmin kurucu unsurları ya da kazanımları, Batı’nın kavradığından (ya da 

reddettiğinden) daha sağlam, daha etkin ve daha ufuk açıcı bir şekilde tartışma konusu 

yapılabilir. Moylan’ın belirttiği gibi, “politik eleştiri ve değişim süreçlerinde işleyen imgesel 

müdahalenin, yaratıcı müdahilliğin gücüne dair örneklerin” (2000, s. 199) izinin sürülebileceği 

bu metinler, Badiou’nun değişim ve dönüşüm süreçlerini derinlemesine analiz etmek ve 



 

37 

anlamak için kapsamlı bir çerçeve sunan kuramı doğrultusunda ele alınacaktır. Kuramın 

“durum/statüko, olay, hakikat ve dönüşüm/özneleşme” adımları açımlanarak, radikal 

değişimlerin nasıl meydana geldiği; yıkıcı dönüşümlerin toplumsal ve bireysel düzeyde nasıl 

sürdürülebileceği yorumlanacaktır. Son olarak, Diana Q. Palardy’nin, The Dystopian 

Imagination in Contemporary Spanish Literature and Film (2018) başlıklı kitabında 

vurguladığı gibi, incelenen filmlerin eleştirel distopya ölçütlerini nasıl karşıladığını düşünmek 

önemli olmakla birlikte; Palardy’nin çalışmasına koşut biçimde bu araştırma açısından da daha 

anlamlı olan, bu yapıtların distopik tahayyüle nasıl dokunduğudur (Palardy, 2018, s. 16). 

Özgürleşimci/müdahil özne eylemselliği, söylemleri ve/veya imgeleri merkeze alınarak, 

kültürel anlatılarda “olay-hakikat” kırılmasının nasıl yer bulduğu tartışılacak ve bu doğrultuda 

başta bahsedildiği gibi radikal, eleştirel ve dönüştürücü tarzda yeni bir insan-özne kavrayışının 

olanakları ortaya koyulacaktır. 

 

 



 

38 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İNSAN SONRASI KURAM: FAİLLİKTEN MÜDAHİLLİĞE 

1. AYDINLANMA FELSEFESİ ÜZERİNE 

Aydınlanma, düşünsel, tarihsel ve pratik açılımlarıyla felsefi alanda olduğu kadar 

toplumsal, politik ve kültürel düzlemde de çokça tartışılan kavramlardan biri olagelmiştir. 

Kavramı tanımlama çabaları söz konusu olduğunda, “Aydınlanma Çağı”, “Aydınlanma 

Hareketi”, “Aydınlanma Devrimi”, “Aydınlanma Projesi” gibi ifadelere başvurulmasının yanı 

sıra; coğrafi bağlamda İngiliz, Fransız, İskoç ve Alman aydınlanması gibi kategoriler de 

dönemselleştirme ve kökene inmeye dönük çalışmalar kapsamında sıklıkla karşımıza çıkar. 

Aydınlanma düşüncesi için temel bir giriş yapmak istersek, “Aydınlanma” teriminin 

uzlaşımsal olarak, Batı Avrupa felsefesinin 17. yüzyılı sonlarında başlayıp, esas olarak 18. 

yüzyıl içinde belirginleşmiş; akıl, bilgi, etik, insan, toplumculuk ve adalet kavramlarını merkeze 

alan eleştirel bir sorgulama edimiyle birlikte politik, toplumsal, kültürel değişimlere öncülük 

eden düşünsel bir devinimi ifade ettiğini söyleyebiliriz. 

Toplum ve insan odaklı bilimsel-eleştirel düşüncenin felsefe tarihi içindeki kökenleri, 

zamansal açıdan 17. yüzyıl sistematik felsefesinde, 16. ve 15. yüzyıl Reform ve Rönesans 

hareketlerinde11 ve “bireysel ahlâkı toplumsal ahlâka doğru aç[an], bireyi kendinden sorumlu 

bir varlık olarak tanımlarken onu aynı zamanda toplumsallıkla yükümlü kıl[an]” (Timuçin & 

Timuçin, 2010, s. 21) Stoacı filozoflar nezdinde MÖ 3. yüzyıla kadar sürülebilir. Uzamsal 

açıdan düşündüğümüzde, İngiliz Aydınlanması, İskoç Aydınlanması, Fransız Aydınlanması, 

Alman Aydınlanması gibi örnekler ilk olarak akla gelmekle birlikte, coğrafi ve ulusal bağlamda 

                                                           
11  Batı’da Aydınlanmaya temel olan ilerleme, özgürlük, özerklik ve dünyevileşme hareketinin, büyük ölçüde Anadolu-Helen 

felsefe ve sanat birikiminin yeniden bulgulanması ile süreklileşerek “Rönesans” adı verilen insan ve dünya odaklı anlayış 

ile bunun ifadesi olan hümanizmi ortaya çıkardığı ileri sürülebilir (Kula, 2018, s. 15). 



 

39 

farklı Aydınlanmalardan söz edebilmek, “Diderot, d’Alembert, Montesquieu ve Rousseau gibi 

Fransız philosophe’larını temele alan tek bir standart ve değişmez Aydınlanma yorumunun 

olamayacağına” (Cevizci, 2020, s. 47) işaret eder. 

Aydınlanmayı, toplumları ve siyasetleri dünya ölçeğinde değiştiren entelektüel 

projelerden oluşan “bir dizi parlak kapsül” olarak ele alan Dorinda Outram’ın da vurguladığı 

gibi, bu düşünceyi tanımlamak o çağda yaşayanlar için bile kolay olmamıştır (2007, s. 19). 

Outram, (Kant’ın izinden giderek) Aydınlanmayı iç içe girmiş ve kimi zaman birbiriyle çelişip 

çatışan tartışmalar dizisi olarak düşünmenin yararına dikkat çeker: 

Bu sorunlar ve çatışmalar sadece Avrupa’da değil dünyanın diğer yerlerinde de Aydınlanmanın 

nasıl anlaşıldığını etkiliyordu. […] Yakın zamanlara kadar, sanki Aydınlanma diye tek bir şey 

varmış gibi, Aydınlanmayı bütüncül bir olgu olarak kabul etmek normal sayılıyordu. […] Bu 

yaklaşım aynı zamanda Aydınlanmayı felsefe ile sınırlanmış gibi de göstermektedir. […] 

Aydınlanmanın felsefi akımlar tarafından sınırlandırılması onun aynı zamanda apolitik 

olduğunu da ifade ediyordu. Günümüzdeki yorumlar ise oldukça farklıdır; bu yorumlar 

Aydınlanmayı genel tarihe çok yaklaştırmaktadır ve Aydınlanmanın Batı Avrupa’da ve özellikle 

de Fransa’daki önde gelen düşünürlerin yapıtlarının ötesinde kendisini nasıl gösterdiğiyle 

ilgilidir (Outram, 2007, s. 19). 

 

Burada bir parantez açıp, 18. yüzyılla birlikte, insanlığın düşünsel evrenine önceki 

dönemlerde görülmeyen ölçülerde dönüştürücü bir radikallikle giren ve “Aydınlanma Çağı”nı 

ayırt edici kılan unsurlara değinebiliriz. Genel bir çerçeve içerisinde ele aldığımızda, Batı 

Avrupa tarihinin 17. ve 18. yüzyılları, bilimsel, kültürel, toplumsal ve felsefi açıdan büyük 

dönüşüm ve değişimlerin yaşandığı entelektüel bir hareketlilik çağına denk düşer. 17. yüzyılda, 

skolastik düşüncenin süregelen hükümranlığının şüpheci ve eleştirel bir yönelim doğrultusunda 

reddedilmesi, felsefenin yeni bir disiplinle, insan-doğa, madde-zihin arasındaki ilişkilerin akıl 

yoluyla kavranabileceğini, bilgiye akıl yoluyla ulaşılabileceğini öne süren rasyonalist 

epistemolojiyle bütünleşmesinin önünü açar. Matematik ve fizikteki kesinlikten aldıkları 

ilhamla yola çıkan René Descartes, Blaise Pascal, Pierre Bayle, Gottfried Wilhelm Leibniz ve 

Baruch Spinoza gibi düşünürlerin amacı, parçalı ve dağınık hâlde bulunan bilgiyi, bütüncül, 

kurallı ve sistematik şekilde düzenleyen sağlam ve net bir bilgi kuramı geliştirmektir. Nitekim 



 

40 

sonradan kapalı, sınırlı ve statik bir düalizmin önünü açmış olsa da teolojiden arınmış bilimsel 

bilginin ve bilincin bağımsızlaştırılması suretiyle özne-insan inşasının zaferi olarak 

yorumlanabilecek olan bu akılcı yönelim, 18. yüzyıl düşüncesinin temel ilkelerine de dayanak 

oluşturmuştur. Bu bağlamda 17. yüzyıl “Akıl”, 18. yüzyıl ise “Aydınlanma” çağı olarak 

nitelenir. John Locke, François Marie Arouet -Voltaire, Charles-Louis de Secondat 

Montesquieu, Denis Diderot, Jean-Jacques Rousseau ve Immanuel Kant Aydınlanma 

düşüncesinin önde gelen düşünürleri/filozofları arasında yer alır. 

Rasyonalizmin yanı sıra, bilimsel yöntem, eleştirel düşünce, ampirizm, doğal hukuk, 

toplumsal sözleşme, sekülerizm gibi kavramlar; özgürlük ve bireysellik, yurttaşlık ve 

dünyevilik, eşitlik ve adalet fikirleri çerçevesinde Aydınlanmanın kilit unsurlarını teşkil eder. 

Bu fikirler, modern demokrasi, insan hakları ve hukukun üstünlüğü gibi nosyon ve ilkelerin 

gelişimine de katkıda bulunmuştur. Sorgulanmayan otoritenin, dogmatik kabullerin ve kutsal 

atfedilen geleneğin karşısına rasyonel düşünceyi ve bilimsel yöntemi yerleştirerek işe başlayan 

Aydınlanma felsefesi, insanın her şeyden önce düşünsel özgürlüğe sahip olması gerektiğini 

savunur. Kendi aklını kullanma yetisi olan insan bu sayede doğru bilgiye ulaşabilir, aynı 

zamanda toplumu dönüştürebilecek eleştirel yetiyle donanabilir. Bu düşünce biçiminin başat 

niteliği, bilim ve akıl yoluyla insanların dünyayı anlamlandırabileceğine ve özgürlük, eşitlik, 

adalet gibi evrensel değerlere ulaşabileceğine; bu doğrultuda “ilerleme”nin sürekliliğine 

yönelik sarsılmaz inançtır. 

Genel olarak tez çalışması bağlamında ve bu bölümde niyetim, “Aydınlanma”yı 

konjonktürel anlamda güncelliğini koruyan teorik ve pratik bir “araç”; günümüzde gözden 



 

41 

düşmüş ve çoklukla itibarsızlaştırılmış12 “ilerleme” (akıl, bilgi) ve “insan(cıl)lık” (etik, adalet, 

toplumculuk) nosyonlarının “itici gücü”nü oluşturan bir “süreç” olarak ele almaktır. 

Bu amaç bizi, Kant ve Moses Mendelssohn’un birbiri ardından gelen ve “Aydınlanma 

Nedir?” ile başlayan ünlü sorgularını yanı başına almak ve oradan çeşitlenmek suretiyle, ilişkili 

bir dizi soruyu daha gündeme getirmeye yöneltir: Aydınlanma, tarihin belirli bir anıyla 

sınırlanmış bir dönem midir, farklı coğrafya ve zamanlarda özgün açılımlarını bulmuş (ve 

bulmakta olan) dinamik bir süreç mi? Dayatılmış ve artık geçerliği olmayan fikirlere mi tekabül 

eder, insanlık tarihinde dönüm noktası oluşturan ve düşünsel, entelektüel, pratik anlamda 

yaşanan (yaşanmakta olan) bir deneyimler bütününe mi? Son olarak, bunları paralel eksende 

kesen “21. yüzyıldan baktığımızda, Aydınlanma birikiminin/düşüncesinin şimdi ve gelecek 

açısından anlamı ne olabilir?” sorusunun üzerinde durmak gerekir. 

Bu sorular çerçevesinde hem teorik hem de pratik açıdan girift açılımlara ve tartışmalara 

yol açmış olan Aydınlanma felsefesini eleştirel ve diyalektik bir paradigma doğrultusunda 

oluşturacağımız kuramsal patikamıza yerleştirebilmek için, öncelikle kavramsal tanım ile 

tarihsel kaynaklara değinmek gerekir. Ardından, Aydınlanmayı bir edim ve devinim olarak 

oluşturan düşünsel, toplumsal ve siyasal arka plânı inceleyerek epistemolojik ve ontolojik 

düzlemi ele almak yerinde olacaktır. 

1.1. Aydınlanma Kavramı 

Lumières, Aufklärung, Enlightenment. Sırasıyla Fransızca, Almanca ve İngilizce 

dillerinde “Aydınlanma Çağı”nı karşılamak için kullanılan bu terimler, ışık ve aydınlatma 

metaforlarını imler. Bilinçlilik, uyanış, berraklaşma, karanlığı alt etme, aydınlığa çıkma gibi 

                                                           
12  Tzvetan Todorov’un Aydınlanma Zihniyeti adlı yapıtında vurguladığı gibi, 18. yüzyıldan itibaren Aydınlanma düşüncesi 

birçok eleştirinin hedefi haline gelir. Aydınlanmacıların savunduğu fikirler, halka açık hale getirilmelerinden itibaren, bu 

fikirlerin mücadele ettiği kişilerin, yani dinsel ve sivil otoritelerin öngörülebilir kınamasıyla karşılaşır. Bununla birlikte, 

yüzyıl esnasında gerçekleşen politik olayların bir sonucu olarak bu tepkinin gücü artar. İkili bir denklem ortaya çıkar: 

“Aydınlanma eşittir Devrim, Devrim eşittir Terör”dür. Bu durum, “Aydınlanmanın kesin bir şekilde mahkûm edilmesine 

yol açar” (Todorov, 2019, s. 23). 

 



 

42 

anlamlar için başvurulan ışık metaforu, Batı felsefesinde olduğu kadar evrensel bağlamda 

düşünce tarihinde de sıklıkla karşımıza çıkmaktadır. 

1783 yılının Aralık ayında, eğitimci ve ilahiyatçı bir reformist olan Johann Friedrich 

Zöllner’in resmi evlilik törenlerinin önemi üzerine yazdığı bir makalesi, Alman 

aydınlanmacılarının yayın organı Berlinische Monatsschrift13 dergisinde yayımlanır. Zöllner, 

derginin aufklären, aufgeklärte ve aufklärung terimlerini kullandığını belirterek, bir dipnotta 

şöyle sormaktadır: “Aydınlanma nedir? Hemen hemen hakikatin ne olduğunun bilinmesi kadar 

önemli olan bu soru aydınlanmaya başlanmadan önce cevaplandırılması gereken bir sorudur. 

Ve ben hâlâ bu sorunun cevabını bulabilmiş değilim” (aktaran Schmidt, 2007, s.23). 

18. yüzyıl siyasi ve toplumsal düşünce tarihi üzerine çalışan James Schmidt’in de 

vurguladığı gibi, “pek az dipnot felsefe tarihinde böylesi bir etkide bulunabilir” (2007, s. 23). 

Nitekim bu sorunun ardından, Aydınlanmanın sınırları ve doğası üzerine yapılacak tartışmalar 

Alman edebiyat ve felsefe dergilerini dolduracaktır (Schmidt, 2007, s. 23). Aydınlanma 

teriminin tartışmaya açılmasıyla Aydınlanma düşüncesinin kavramsal olarak tanımlanmasına 

yönelik fiili çabaların çıkış noktası Almanya olur. 

1780’lere doğru Aufklärung terimi, içinde yaşanılan anı da kapsayacak şekilde bir 

kültürü ve çağı betimlemek üzere kullanılmaya başlanmıştır (Schmidt, 2007, s. 24). İlk adım 

olarak Moses Mendelssohn, 1784 yılında (Kant’ın ünlü “Aydınlanma Nedir?” metnini üç ay 

önceleyerek), Zöllner’in sorusuna karşılık kaleme aldığı “‘Aydınlanma Nedir?’ Sorusu 

Üzerine” başlıklı makalesini Berlinische Monatsschrifte’te yayımlar. 

Mendelssohn, eğitim (uygarlık), kültür ve aydınlanmayı birbiriyle ilişkili biçimde ve 

toplumsal yaşamın çeşitli tarzları olarak ele alır. Bunlar, toplumsal durumlarını düzeltmek için 

                                                           
13  Berlinische Monatsschrift, Almanya’da “insan türünün refahı ve aydınlanmasına” katkı sağlamak gayesiyle kurulmuş bir 

dernek olan Berliner Mittwochsgesellschaft’ın yayın organıdır (Cevizci, 2020, s. 13). Berlinische Mittwochsgesellschaft 

(Berlin Çarşamba Topluluğu) ve Gesellschaft von Freunden der Aufklärung (Aydınlanma Dostları Derneği) olarak da 

bilinen dernek, 18. yüzyılın sonlarında Berlin’de, 1783’ten itibaren geç Aydınlanma fikirlerini benimseyen ve kamusal 

yaşamda yer alan, alanında uzman çeşitli kişilerin bir araya gelmesiyle oluşmuştur (Mittwochsgesellschaft, 2007). 



 

43 

insanların gösterdikleri çaba ve çalışkanlıkların sonucudur. Eğitimi, kültür ve aydınlanmanın 

birleşimi olarak gören Mendelssohn’a göre, kültür pratik olanı hedeflemiş görünürken, 

aydınlanma daha çok teorik olanla ilgilidir (2007, s. 13). Kültür, becerinin, eğilim ve 

alışkanlıkların toplamıyken; aydınlanma, insanın kuramsal yetkinliğiyle ilgili bir kavram olarak 

görülebilir. “Aydınlanmanın olabilmesi için, hem akılsal bilgi, öznel beceri, hem de insan 

yaşamına ilişkin akılcı düşünme ve bunların insan belirlenimi üzerine etkilerini düşünmek 

gerekir” (Kula, 2018, s. 102). Mendelssohn’a göre bir halk, toplumsal durumunu sanat, çalışma 

ve insanın yapısı-belirlenimi14 ile uyumlu hâle getirdiği derecede uygarlaşmaktadır (Kula, 

2018, s. 102): 

İlki [kültür] pratik olanı, (objektif olarak) el zanaatlarında, sanatlar ve terbiyede kalite, incelik 

ve güzelliği; (sübjektif olarak) zanaat ve sanatta yetenek, çalışkanlık ve beceriyi, terbiyede ise 

eğilimler, dürtüler ve alışkanlıkları hedeflemiş görünmektedir. […] Buna karşılık aydınlanma 

daha çok teorik olanla ilgili görünmektedir: (objektif olarak) akla dayalı bilgi ile (sübjektif 

olarak) insanın yapısı için olan önem ve etkileri oranında insan yaşamına dair şeyler hakkında 

akla dayalı düşünme yeteneğiyle ilgilidir. Ben her zaman insanın yapısını, bütün amaç ve 

çabalarımızın ölçüsü, hedefi ve eğer kendimizi kaybetmek istemiyorsak üzerinden gözlerimizi 

ayırmamamız gereken bir nokta olarak görüyorum. […] Aydınlanmanın kültürle olan ilişkisi, 

teorinin pratikle, bilginin ahlakla, eleştirinin ustalıkla olan ilişkisi gibidir. Aslına bakılırsa 

(objektif olarak) bunlar birbirlerine çok sıkı sıkıya bağlıdırlar, her ne kadar (sübjektif olarak) 

çoğu zaman birbirlerinden ayrı olabilseler de (Mendelssohn, 2007, s. 13-14).15 

 

Doğu’dan Batı’ya Aydınlanma adlı eserinde Onur Bilge Kula, Mendelssohn’un sıkça 

yer verdiği insanın yapısı/belirlenimi ibaresinin, insanın var oluş tarzı ve öz-gerçekleştirimiyle, 

devinim ve ilerleme fikriyle ilişkili düşünülebileceğini vurgular. Bu belirlenim/yapı, insanın 

“öz düşünsel üretimini başkalarının üretimiyle bütünleştirmesi” olarak okunabilir. Bu 

belirlenim ayrıca, akılcılaşma ve özgürleşmeye dönük olmalıdır; çünkü sadece akılcı ve özgür 

insan, herkes için iyi ve yararlı olanı seçme uğraşını verebilir. Özgürleşme hem doğadan hem 

de sosyal, politik ve kültürel bağımlılıklardan kurtularak, özerk ve bağımsız hâle gelmekle 

                                                           
14  Mendelssohn’un özgün metni (über die Frage: was heißt aufklären?) içinde bu ibare, “Bestimmung des Menschen” olarak 

geçmektedir (Mendelssohn, 1998, s. 3-8). İfade Türkçeye, “insanın tanımı/belirlenimi/yapısı/ kaderi” olarak çevrilebilir. 
15  Vurgu yazara ait. 



 

44 

gerçekleşebilir. “Özünün bilincine varma anlamında özgürleşme, başkalarının özgürlüğüne 

saygı duymayı, başkaları için de özgürlük istemeyi kapsar” (Kula, 2018, s. 102). 

Son olarak, 18. yüzyıldan seslenen bu metinde Mendelssohn’un, Aydınlanmanın 

kavramsallaştırılmasına dönük ilk adımı atmış olmasının yanı sıra, Aydınlanmayı diyalektik 

bağlamda eleştirel bir zemine oturtarak anlamak gerekliliğini vurguladığı da belirtilmelidir. 

Mendelssohn’a göre “bir şey mükemmelliğinde ne kadar asil ise, çürümesinde de o kadar 

çirkindir” (2007, s. 14). Aynı durum kültür ve aydınlanma için de geçerlidir; yeşermede ne 

kadar asil ise, yozlaşma ve çürümede de o denli çirkin olacaktır. Aydınlanmanın kötüye 

kullanımı, katılığa, bencilliğe, inançsızlığa yol açıp ahlak duygusunu zayıflatırken kültürün 

yozlaşması lüksü, şatafatı, zayıflığı, batıl inancı ve köleliği doğurur (Mendelssohn, 2007, s. 14). 

Mendelssohn Aydınlanmayı, “insanın belirlenimi/kaderi”ni imler şekilde peşinden 

gidilmesi gereken bir amaç olarak ele almışken, modern felsefenin en önemli isimlerinden biri 

olan Kant, Aydınlanmayı bir hedef çerçevesinde tanımlamak yerine, insanın kurtulması 

gerekenlerle ilişkisi bağlamında ele alır (Schmidt, 2007, s. 27). Besim Dellaloğlu’na göre 

Aydınlanma denince öncelikle akla gelen Rousseau, Voltaire, Diderot gibi doğrudan bir 

Aydınlanma düşünürü olarak bilinmese de Aydınlanmayı tarihin belirli bir anında ve dünyanın 

belirli bir yerinde var olmuş ve sabitlenmiş bir dizge olarak değil de bir süreç olarak 

anlamlandırma çabası söz konusuysa, Kant en büyük Aydınlanmacılardan biridir (Dellaloğlu, 

2007, s. 10). Bu bağlamda, Kant’ın 1784 yılında Zöllner’in sorusuna yanıt olarak yazdığı ve 

Berlinische Monatsschrift’te yayımlanan “‘Aydınlanma Nedir?’ Sorusuna Yanıt” başlıklı 

makalesinin, Aydınlanma konusunda yapılacak olan kavramsal düzeydeki tartışma ve 

değerlendirmelerin çıkış noktası olarak, en çok gönderme alan metin hâline geldiği söylenebilir. 



 

45 

Kant yanıtına, “Aydınlanma, insanın kendi suçu ile düşmüş olduğu bir ergin olmama 

durumundan kurtulmasıdır”16 diyerek başlar. Bu ergin olmama / olgunlaşmama durumu ise, 

insanın kendi aklını bir başkasının rehberliğine başvurmaksızın kullanamayışından kaynaklanır 

(Kant, 2007, s. 17). Kant’a göre ergin olmama durumuna düşmesi aynı zamanda insanın kendi 

suçudur; çünkü aklını başkasının yönlendirmesi olmaksızın, özerk biçimde kullanma cesaretini 

gösterememiştir (Kant, 2007, s. 17). İşte tüm aydınlanma düşüncesine parola olacak ünlü deyişi 

Kant bu bağlamda dile getirir: “Sapere aude! Aklını kendin kullanmak cesaretini göster” (2007, 

s. 17). 

Kant’a göre dogmalar ve kurallar, insanın doğal yetilerinin kötüye kullanılmasının 

araçları olarak erginleşme ve olgunlaşma önünde engel teşkil eder. Her birey için neredeyse 

ikinci bir doğa hâline gelen ergin olmayıştan kurtulmak zor olsa da Aydınlanma için 

özgürlükten başka bir şey gerekmez. Bu özgürlük de aslında özgürlüklerin en zararsız olanıdır: 

“Aklı her yönüyle ve her bakımdan çekinmeden kitlenin önünde apaçık olarak kullanmak 

özgürlüğü” (Kant, 2007, s. 17-18). Kendi aklını, kamunun ve kitlenin önünde özgürce 

kullanmak, başka bir deyişle ifade özgürlüğü ve kamusal akıl, Kant için hiçbir sınırlamaya tabii 

olmaması gereken bir tutum olarak aydınlanmanın ön koşulunu oluşturur, diyebiliriz. 

Bununla birlikte Kant, insanın kendi suçu ile düşmüş olduğu ergin olmama durumundan 

kurtulmasının öncelikle dinsel özgürleşme yoluyla gerçekleşeceğini belirtir; çünkü “din 

bakımından ergin olmayış, her şeyden daha çok tehlikeli, zararlı ve onur kırıcıdır” (Kant, 2007, 

s. 20). Ruhban sınıfı, kesin olarak belirlenmiş bir dinsel öğretiler dizgesini, halk üzerindeki 

otoriteyi güvenle ve değişmez biçimde sürdürmek amacıyla, bir yemine dayanarak ortaya 

koyma hakkına sahip değildir. Zira insanlığın gelecekteki her yeni aydınlanmasını engelleyecek 

olan böyle bir anlaşma ya da sözleşme, en üstün yetke veya en görkemli barış antlaşmaları 

                                                           
16  Vurgu yazara ait. 



 

46 

tarafından uygun bulunmuş olsa bile, “kesin olarak bir hiçtir, mutlak olarak boş ve gelecekten 

yoksundur” (Kant, 2007, s. 19): 

Çünkü hiçbir çağ bir yemine dayanarak kendisinden sonra gelen dönemlerin, hem de pek önemli 

konularda, bilgilerini genişletmemesi ve yanılgılarını düzeltmemesi ya da aydınlanmada ileri 

gitmemesi için herhangi bir anlaşmaya yönelemez. Böyle bir şey insan doğasına karşı işlenmiş 

bir kıyım olur; çünkü sözü geçen bu durum, insan doğasının köktenci amacı ve belirlenim 

ilkelerinden biri olan ilerlemeye aykırıdır ve bundan dolayı daha sonraki kuşaklar da bu gibi 

anlaşmaları yetkisiz ve suçlu bularak bir kenara bırakmakta tamamıyla haklıdırlar (Kant, 2007, 

s. 19). 

 

Bu vurgulardan yola çıkan Kant, “şimdi acaba aydınlanmış bir çağda mı yaşıyoruz?” 

sorusuyla yazısını bitirirken; Aydınlanmanın sabit, değişmez bir tarihsel an, tamamlanmış bir 

düşünsel edim olarak görülmesine de bu soru ekseninde karşı çıkar. Kant’a göre içinden geçilen 

zaman, aydınlanmış bir çağ değil fakat aydınlanmaya giden bir çağdır.  Şimdiki zamanlarda 

olduğu gibi, insanlığın bir bütün olarak, başkasının rehberliği olmaksızın, dinsel konularda 

kendi aklını güvenilir bir şekilde kullanması veya bu duruma getirilebilmesi adına aşılması 

gereken çok yol olsa da bu yönde özgürce ilerleyebilmek için bu yolun aydınlatıldığına dair 

farklı işaretler artık mevcuttur. Evrensel aydınlanmaya giden yoldaki engeller, insanın 

kurtuluşu ve özgürleşmesiyle ilgili zorluklar yavaş yavaş da olsa giderek azalmaktadır (Kant, 

2007, s. 20). 

Görüldüğü üzere Mendelssohn, Aydınlanmayı insan aklının kullanıma yönelik henüz 

tamamlanmamış ve herkese açık bir eğitim süreci olarak ele alırken; Kant aklın kullanılmasının 

mümkün olduğunca geliştirilmesini savunmakla birlikte, Aydınlanmanın akılcı bir toplumsal 

ve politik değişikliği mümkün kılan basit bir proje olarak görülmesine karşı çıkar. Kant’a göre 

Aydınlanma, tamamlanmış bir proje olarak değil, belirsizlikler ve çelişkilerden mütevellit bir 

süreç olarak görülmelidir (Outram, 2007, s. 17-18-19). 

Aydınlanma, genel ve teorik bağlamda ele alındığında, eleştirel bilginin ilke edinilmesi 

doğrultusunda insanın gelişimine ve ilerlemesine inanmak, dini ve otoriter dizgelerin, 

geleneksel kuralların dayattığı dogmatizme karşılık ifade özgürlüğünü, eğitim hakkını ve 



 

47 

özerkliği savunarak insan aklına güveni ön plâna almak şeklinde ifade edilebilir. Burada 

Mendelssohn ve Kant’ın temel metinlerine yer verilmek suretiyle kavramsal-teorik düzlemde 

irdelenen Aydınlanma, Alman aydınlanmacılığının genel karakterine de koşut biçimde, siyasi 

eğilimi olmayan, felsefe sınırları içinde kalan; ancak eleştirel akılcılığın, kutsal ve 

sorgulanamaz olana karşı dünyeviyi ve insancılı konumladığı bir düşünme tarzını imler.17 

1.2. Aydınlanmanın Düşünsel Kaynakları 

Tarihsel açıdan dönüm noktası olarak nitelendirilebilecek her dönüşüm, devinim veya 

hareket dönemsel ve evrensel bağlamdaki çeşitli etkileşimlerle birlikte anlamlandırılabilir. 

Nitekim “her tarihsel sentez uğraşı bir nevi Prokrustes18 yatağı olarak düşünülebilse de” 

(Hampson, 1990, s. 13), “tarihsel evrimi kendi içinde müstakil ve türdeş dönemlere ayıran 

mekanik girişimlere karşı önemli bir uyarı”yı (Hampson, 1990, s. 12) dikkate almak gerekir. 

“Sentezlenmeyen bir tarihsel bakışın parçalanmış ve anlamsız veriler yığınına dönüşmesi” 

(Hampson, 1990, s. 13) tehlikesini bertaraf edebilme hedefi, “bir oluşumu doğru olarak 

kavrayabilmek için, tüm etkenleri ortaya koymak yerine yakın etkenlere başımızı çevirmek”le 

(Timuçin & Timuçin, 2010, s. 24) gerçekleştirilebilir. Bu noktadan hareketle, 18. yüzyıl Batı 

Avrupa felsefesini tanımlayan bir süreç olarak Aydınlanmayı hazırlayan düşünsel kaynakların 

izlerini, en temelde ve/veya en yakın etkiler düzeyinde Kartezyen felsefe, Rönesans ve Reform 

hareketleri ile Stoa felsefesi içerisinde sürebiliriz. 

                                                           
17  Afşar Timuçin’in “Aydınlanma Nedir?” başlıklı makalesinde vurguladığı gibi, Kant’ın aydınlanmacılığı, Fransız 

aydınlanmacılığı gibi politik ve pratik yönü öne çıkan bir aydınlanmacılık değildir. Fransız aydınlanmacılığı her koşulda 

devrim düşüncesini akla getirirken; Kant’ın aydınlanmacılığı politik tarafı olmayan bir düşünme biçimidir. Devrim 

düşüncesine yabancı olan Kant’a göre, devrime arka çıkmak yanlış olduğu gibi, bir devrim gerçekleşmişse onunla çatışmak 

da yanlıştır. Buna göre “Kant’ın aydınlanmacılığı felsefenin sınırlarını aşmayan, bize eleştirinin önemini bildiren ve kendi 

usumuzla düşünmemizi öğütleyen bir aydınlanmacılıktır ve elbette böyle olmakla son derece önemlidir” (Timuçin, 2008, 

s. 13). Ancak toplumsal ve politik anlamda aydınlanmayla, metafizik aydınlanmayı birbirine karıştırmamak gerekir 

(Timuçin, 2008, s. 13). 

 
18   Procrustes, Yunan mitolojisinde, konuk ettiği yolcuların boylarını yatağa uydurmak için kol ve bacaklarını kıran ya da 

uzatan bir dev olarak geçer. Kalıplar dışına taşmama, ölçülü bir biçime sahip olma gerekliliğini ifade etmek için de 

kullanılır. 

 



 

48 

Bu tarihsel sentezin arka plânına hızlı ve genel bir bakış atarsak, 15. yüzyılda bilim, 

sanat ve felsefede ilk çağ klâsiklerine dönüşle birlikte yorumlama ediminin “yeniden 

doğuşu”nun vuku bulduğu ve düşünsel/yazınsal niteliğiyle öne çıkan bu yenilenmenin, kutsal 

addedilen otoritelerin karşısına insanı ve dünyevi olanı konumladığı tespit edilir. 16. yüzyıla 

gelindiğinde, siyasi, toplumsal dünyevi hayata etkin biçimlerde dâhil olan Katolik Kilisesi’nin 

sömürü ve yozlaşma düzleminde artan nüfuzuna karşı, dinsel baskıdan kurtulmaya yönelik 

reformasyon çabaları hız kazanmıştır. En nihayetinde 17. yüzyılla birlikte, Descartes, Spinoza, 

Leibniz gibi düşünürler öncülüğünde sistematik düşüncenin felsefe disiplinine girişi, dünya 

tasavvurunu bilimsel bilginin lehine dönük olarak ve köklü biçimde değiştirir. 

Temelden sarsıcı ve köklü değişimlerin hiçbiri, tarihsel olarak verili bulunduğu anda ve 

içinden çıktığı toplumda/kültürde donup kalmaz; aksine, dalga dalga yayılarak insanlığın genel 

hayat koşullarında tamamen aynı olmasa da benzer sonuçlara yol açıp, en uzak coğrafyaları bile 

belirli ölçülerde etkiler. Nitekim Eski Yunan ve Roma’nın kültürel devinimlerinin sonuçları da 

İlk Çağ’da yayılmış, Orta Çağ’da zıtlıklarla dönüşerek Yeni Çağ’a bağlanmış, Rönesans da 

kendini bu mirasın klâsik metinleri üzerinden var etmiştir (Timuçin & Timuçin, 2010, s. 23). 

“Roma İmparatorluğu’nun uzun süren ve ıstırap içinde seyreden döneminde bu klâsikler, 

karanlık cehalet denizlerinin öte tarafındaki çok daha uygar kıyılardan yansıyan en parlak 

ışıklar”dır (Hampson, 1990, s. 14). Rönesans düşünürlerinin, klasiklerin meşhur yazarlarıyla 

akrabalıklarını görülmemiş bir özgüvenle ortaya koyması, özgürleştirici bir güç olarak işler. 

İnsanın günahkâr bir varlık olduğunu farz eden, dinsel düşünceyi yücelten ve ulusların 

kaderinin Tanrı’nın imtiyazı olduğuna inanan bir toplum için, Eski Yunan ve Roma’nın seküler 

nitelikli tutum ve düşünceleri, yurttaşlık erdemlerine yönelik kavrayışı ile aktif kamu yararını 

gözeten yaşam tarzı kullanışlı bir kılavuz oluşturur (Hampson, 1990, s. 14). 



 

49 

Aydınlanmanın en büyük öncüllerinden biri Rönesans ise, Rönesans düşüncesinin en 

büyük dayanaklarından biri de Stoa19 felsefesidir. Stoa filozofları, “insanı toplumda sorumlu 

kılan aydınlanmacı bakış”ın ilk tohumlarını eken materyalist filozoflar olarak görülebilir. Bu 

filozoflar, “bireyin toplumdaki haklarını ve yükümlülüklerini bize duyururken katlanan edilgin 

insan tipiyle direnen etkin insan tipini bir bütün”20 olarak ele alırlar. “Toplumsallıkta en yetkin 

bireyselliğin ve bireysellikte en yetkin toplumsallığın varlığını” vurgulayan ilk filozoflar olarak 

Stoacılara göre “katlanmadan direnmek ve direnmeden katlanmak olası değildir”. Dolayısıyla 

akılcı, olumcu, belirlenimci ve materyalist bir felsefe olarak Stoa Okulu tam anlamıyla “bir 

birey-toplum bütünlüğünü” öngörmektedir (Timuçin, 2007, s. 51): 

Stoacı dediğimiz insan mutluluğun peşindedir ama bu mutluluk nasıl bir mutluluktur? […] Tam 

anlamında istemli yaşamın sağlayacağı bir mutluluktur. Stoa dendiği zaman akla hemen kendine 

egemen olan insan, kendinin efendisi olan insan, usunu istemi yönünde kullanacak yetkinliğe 

ulaşmış insan gelecektir. İnsan kendinin efendisi olduğu zaman özgür olacaktır, onun mutluluğu 

tepeden tırnağa buna bağlıdır. […] Böylece Stoa Okulu Fransız Devrimi’ne kadar uzanan bir 

devrimci eylem ahlakı geliştirir.  […] Dünyanın daha da insanlaşması insanın istemli bir varlık 

olarak tanrısallaşmasına bağlıdır (Timuçin & Timuçin, 2010, s. 29-30). 

 

 

Buradaki “tanrısallaşma” ifadesi, insanı her şeyin üstünde gören egosantrik bir tutumdan 

ziyade, “kendini aşan, daha doğrusu kendini aşmak isteyen, kendini aşmakla yükümlü olan 

insan fikri” (Timuçin & Timuçin, 2010, s. 30) ile ilişkili biçimde düşünülmelidir. Dünyayı 

değiştirmeye muktedir olan “insan”, önce kendini değiştirmelidir; nitekim bu bakımdan Stoa 

                                                           
19   Tarih kavrayışını, doğa-din-sanat ve felsefi bilgi arasındaki devinim şeklinde açıklayan ve bu devinimi, bilincin gelişim 

aşamaları (bilinç, öz bilinç, akıl, Tin) doğrultusunda ele alan G. W. F. Hegel’in, Tinin Fenomonolojisi adlı yapıtında, Stoa 

düşüncesini öz-bilinç aşamasıyla ilişkilendirerek tartıştığı not edilmelidir. Stoacılıkta öz-bilinç, bilincin kendi kendisinin 

yalın özgürlüğüne denk düşer (Hegel, 1986, s. 139); öz-bilincin bu özgürlüğüne, kendinin bilincindeki bir görüngü olarak 

ortaya çıktığı zaman “Stoacılık” denmiştir (Hegel, 1986, s. 134). Hegel’e göre bu okulun ilkesi, “bir şeyin bilinç için önem 

taşıması; doğru ve iyi addedilebilmesi, öncelikle bilincin “düşünen öz” olarak özerk biçimde davranmasına bağlıdır” 

önermesinde yatar (Hegel, 1986, s. 134). Başka bir deyişle, insan düşündüğü için ve düşündüğü sürece özgürdür. Hegel’e 

göre Stoacının “edimsel dünyadan vazgeçmesi ile oluşan edimsel-olmayan düşüncesi” (Hegel, 1986, s. 293) olarak 

özgürlük, salt bir düşünce özgürlüğü olarak anlaşılıp eylem özgürlüğünü dışlamaya yönelir. Bu nedenden ötürü mutsuz 

(olumsuz) bir biçim almaya yazgılı olsa da, Stoacılık, özgürlüğü ussal, düşünen varlık olarak kendinde bulduğu için yine 

de ileri bir aşamayı temsil eder. Hegel bu diyalektiği “dünya Tininin evrensel bir biçimi olarak Stoacılık, yalnızca evrensel 

bir korku ve kölelik çağında, ama ayrıca imgeyi düşünceye dek yükseltmiş bir evrensel ekin çağında ortaya çıkabilir” (1986, 

s. 134-135) diyerek vurgulamıştır. Nitekim Stoacı düşünce, “aklın yasalarının hep aynı evrensel aklın bir parçası 

olduğunu” ileri sürerek ütopik bağlamda “bir evrensel kardeşlik düşüncesini, dünya vatandaşlığı anlayışını” olumlar. 

Başka bir deyişle, Stoacılar, bireysel aklın evrensel-Tanrısal akıldan pay aldığını belirterek; sınıfsal, ırksal, konumsal vb. 

herhangi bir farklılığın insanları birbirlerinden ayırmaya yetmeyeceği ve aynı evrensel akıldan pay almalarının hepsini 

birleştireceği savı doğrultusunda, insanların evrensel eşitliği düşüncesine ulaşırlar (Cevizci, 2022, s. 154). 
20   Vurgu yazara ait. 



 

50 

ahlakı, “bir tür Prometheus ahlakıdır, kendini insanlığa adamış insanın ahlakıdır”21 (Timuçin 

& Timuçin, 2010, s. 30). 

Bununla birlikte, Rönesans aydınlarının çalışmalarının da 17. yüzyıldaki sistematik 

(dizgesel) felsefe anlayışının oluşumuna katkıda bulunduğu ileri sürülebilir. Aydınlanma 

hareketinin koşulları bu bağlamda, Descartes ve ardıllarının açtığı yolda gelişmiştir. Modern 

felsefenin kurucularından22 sayılan Descartes Aydınlanmayı doğrudan etkilemiş olmasa da 

Aydınlanmayı belirleyen düşüncenin oluşumunda bu filozofun skolastik düşünceye yönelttiği 

eleştirinin etkisi büyüktür (Timuçin & Timuçin, 2010, s. 23). İçinde bulundukları toplumu 

gözlemleyerek akıl ve mantık temelinde evreni açıklamaya çalışan bu dönem filozoflarının yeni 

eğilimi, insan aklının, gerçeğe ulaşmak için teolojinin yardımına gereksinim duymaması olarak 

ifade edilen sarsıcı ve devrimsel bir düşüncedir. Descartes, varlığını netlikle ve aşikâr biçimde 

idrak etmediği şeylerin gerçekliğini verili kabul etmeye niyeti olmadığını ilan ederek bu 

eğilimin öncüsü olur (Hampson, 1990, s. 26-27). 

1.3. Aydınlanmanın Düşünce Biçimi 

Aydınlanma düşüncesini eleştirel açıdan değerlendirebilmek için, kavram olarak tanımı 

ve düşünsel-tarihsel arka plânın kalıtsal içeriğini ele almanın yanında, işlevsiz ya da statik 

sınırlar çizmeyi amaçlamayan; fakat benzerlikler, farklılıklar ve en önemlisi çatışmalar 

                                                           
21  Vurgu yazara ait. 
22  Felsefe Tarihi yapıtının üçüncü cildinde Hegel, “Düşünen Anlak” (düşünce yoluyla ulaşılan felsefe formu) olarak 

adlandırdığı dönemin öncülleri olarak Descartes, Spinoza, Malebranche, Locke, Leibniz ve Wolff’u gösterir. Hegel’e göre, 

Descartes’a kadar, “bağımsız olan, bağımsız olarak akıldan çıkan ve öz bilincin hakikatteki özsel uğrak olduğu bir felsefe” 

ile karşılaşılmamıştır. Felsefe artık “kendine özgü toprağı içinde”dir, ilkesi gereğince kendini felsefe yapan teolojiden 

tamamen arındırıp onu bambaşka bir yere koyar. Hegel için, modern çağın kültürünün ve modern felsefenin başlangıç 

noktası Descartes’tır ve bu yeni dönemde, dünyadaki her şeyin düzenlenmesini sağlayan evrensel ilke, kendi kendisinden 

kaynaklanan düşünce olur. Bu bağlamda düşünce, “her insanın hak talebinde bulunduğu bir şey olarak bütün dünyanın” 

bilincine varmıştır. Bağımsız düşünce, artık sağlam bir şekilde kavrandığı için, “otoritenin ölü dışsallığı bir kenara 

atılmakta” ve yersiz görülmektedir, nitekim “düşünce ancak benim kendi özgür düşüncem yoluyla tanınıp benim 

tarafımdan onaylanabilir”. Bu da keza böyle özgür bir düşüncenin “dünyanın ve bireylerin evrensel işi” olduğu anlamına 

gelir (Hegel, 2021, s. 206-207). 

 



 

51 

ekseninde bu düşünce biçiminin değişimini gözlemlemeyi sağlayacak dönemsel bir bakış 

açısına başvurmak gereklidir. 

Aydınlanmanın dönemselleştirilmesine yönelik bakış açıları,23 en temel düzeyde iki 

yaklaşımdan temellenir (Çiğdem, 2003, s. 17; Cevizci, 2020, s. 15; Outram 2007, s. 19). İlk 

yaklaşım, (bu kısmın esas tartışması olan), Aydınlanmayı insanlık tarihinde önemli bir dönüm 

noktası olarak yorumlar. Buna göre, bir akıl ve eleştiri çağı olarak Aydınlanma kendinden 

önceki dönemlerle kıyaslandığında, toplumsal, siyasal ve felsefi sonuçları yönünden büyük bir 

değişime ve dönüşüme karşılık gelmektedir. Aydınlanma düşüncesini devrimci niteliğiyle 

değerlendiren bu bakışa karşıt olarak öne çıkan diğer yaklaşım, Aydınlanmayı tepkisel 

boyutuyla ele alır (Çiğdem, 2003, s. 17-18). Bu yaklaşıma göre ise, “Aydınlanma 

düşünürlerinin yaptığı şey, Orta Çağ’dan devralınan mirasın sekülerleştirilmesinden başka bir 

şey değildir” (Çiğdem, 2003, s. 18). 

Peter Gay, The Enlightenment an Interpretation başlıklı çalışmasının ilk bölümü olan 

The Rise of Modern Paganism (1966) adlı kitabında, Aydınlanma düşüncesini, seküler, 

kozmopolit, keyfi otoriteye baş eğmeyen, kendini gerçekleştirme ve ifade özgürlüğü olan, 

kısacası kendi yolunu kendisi belirleyen ahlaklı insanın programı olarak tanımlar (Gay, 1966, 

s. 3). Aydınlanmayı, İngiliz Devrimi ile başlayıp Fransız Devrimi ile sona eren yüz yıllık bir 

zaman dilimi içerisinde sınırlandırmanın gelenekselliğine dikkat çeken Gay’e göre, bu sınırlar 

elbette mutlak değildir ve Aydınlanmayı Rönesans’ın son eylemi olarak gören veya Descartes’a 

kadar genişleten girişimler, 18. yüzyıl düşüncesini önceleyen tarihe ışık tutmaları bakımından 

önemlidir. Bununla birlikte, Aydınlanmanın düşünce biçiminin ayırt edici niteliği, karakteristik 

                                                           
23  Ahmet Çiğdem, Aydınlanma felsefesini ana ögeleri ve toplumsal temelleri doğrultusunda, oluşumu ve sonuçlarının çok 

yönlülüğü bakımından tartıştığı Aydınlanma Düşüncesi adlı çalışmasında, bu iki yaklaşımın öncüleri olarak Aydınlanma 

yorumcuları Peter Gay ve Carl L. Becker’ı örnek gösterir. Peter Gay Aydınlanma düşüncesinin özgünlüğü konusundaki 

vurgusuyla öne çıkarken; Carl L. Becker, Aydınlanmanın dini içeriğinden soyutlanarak ödünç alınmış başat “Orta Çağ” 

kavramlarını yeniden ürettiğini ileri sürmektedir (Çiğdem, 2003, s. 17-19). Aydınlanmanın düşünce biçimine yönelik bu 

iki yaklaşımın öncülerine, sırasıyla Ernst Cassirer ve Paul Hazard’ın isimleri de eklenebilir.  

 



 

52 

açıdan önceki dönemleri kapsayacak şekilde ve uzun süredir var olmalarına karşılık, bu 

fikirlerin “devrimci” güçlerine 18. yüzyılla birlikte erişmiş olmalarıdır (Gay, 1966, s. 17). 

Gay çalışmasına, “18. yüzyılda pek çok filozof vardı; ancak sadece tek bir Aydınlanma 

bulunuyordu” cümlesiyle giriş yaparak, Aydınlanma düşüncesini bütüncül ve kısmen Batı 

merkezli24 bir tarzda ele alır. Edinburgh’dan Napoli’ye, Paris’ten Berlin’e, Boston’dan 

Philadelphia’ya kadar kültür eleştirmenlerinden, politik reformculardan ve dini şüphecilerden 

oluşan informel ve örgütsüz bir topluluktaki bu düşünürler, çok sesli ve gürültülü bir koro gibi 

ara sıra uyumsuz sesler çıkarsalar da genel anlamda ahenkli bir bütünü teşkil ederler (Gay, 

1966, s. 3). Gay, Montesquieu’nun doğduğu 1689 ile Holbach’ın öldüğü 1789 yılları arasındaki 

dönemin, bahsettiği geleneksel ve büyük düşünürlerin yaşamlarıyla sınırlı perspektife son 

derece uygun düştüğünü belirtir (Gay, 1966, s. 17). Çalışmasının gayesi, aklın eleştirel 

kullanımındaki devrimci gücü keşfeden, sistematik değil; ancak devinimli, çatışmalı ve inşacı 

nitelikteki bu düşünce tarzının belirlenimlerini siyasi, kültürel ve toplumsal saiklerle bir araya 

gelen filozofların25 yaşamları ve çalışmaları üzerinden kronolojik biçimde analiz etmektir: 

Ancak düşünürler arasındaki uyum [bundan] daha derine iner: ittifaklarının ve kişisel 

dostluklarının arkasında, tutarlı bir felsefe inşa ettikleri ortak bir deneyim bulunur. 

Düşünürlerin, az veya çok ölçüde hepsine damgasını vuran bu deneyim; antik çağa 

başvurmalarının, Hıristiyanlıkla gerilimlerinin ve modernite arayışlarının diyalektik 

etkileşimine denk düşer. Bu diyalektik, düşünürleri tanımlar ve çağdaşlarından ayırır: onlar, 

diğerlerinden farklı olarak, klasik öğrenimlerini Hıristiyan kalıtlarından bağımsızlaşmak için 

kullanırlar ve antiklerle işleri bittikten sonra, yüzlerini modern bir dünya görüşüne çevirirler. 

Aydınlanma bu bağlamda, klasisizm, din karşıtlığı ve bilimin geçici bir bileşimidir; düşünürleri 

de tek kelimeyle, modern paganlardır (Gay, 1966, s. 8). 

 

                                                           
24  Gay, İngiltere’nin Amerika’daki kolonilerini ve Amerikan Bağımsızlık Devrimi’ni Aydınlanma ile ilişkilendiren ilk 

kişidir. 1776 tarihli Bağımsızlık Bildirgesi’ni ve özellikle Bildirge’de vurgulanan “Yaşam, Özgürlük, Mutluluk Arayışı” 

ilkesini, Aydınlanma programının gerçekleştirilmesi olarak yorumlar. Aydınlanma düşüncesinin Batı Avrupa dışında da 

kendisine yer bulduğunu kabul eder (Outram, 2007, s. 20). 

 
25  Gay, bu düşünürleri üç döneme ayırarak inceler. Kendisinden sonraki iki kuşağın gidişatını etkileyen ilk dönem, büyük 

ölçüde Locke ve Newton’un yeni ve tartışmalı metinleri üzerinde büyüyen Montesquieu ve Voltaire’in dönemidir. Diderot, 

d’Alembert, Rousseau, Hume, Condillac ve Helvetius’u içeren ikinci dönem, ilk kuşağın kilise karşıtlığını ve bilim 

taraftarlığını tutarlı bir dünya görüşünde birleştirir ve Aydınlanmanın düşünce biçimini somutlaştırır. Holbach, Lessing ve 

Kant öncülüğündeki son dönemde ise, eleştiri kendisini eleştirerek ilerler; materyalist metafiziğe, politik ekonomiye, 

hukuk reformuna ve pratik siyasete yönelir (Gay, 1966, s. 17). 

 



 

53 

Geleneksel ve görece sınırlı bir çerçeveden26 yola çıkmış olsa da Aydınlanmanın 

düşünce biçimine yönelik en temel ve belirleyici özelliklerden biri olarak kabul edebileceğimiz 

(ve onu ardılı olduğu tarihsel kaynaklarından farklılaştıran) bu devrimci güçteki eleştirel 

niteliğin köklendiği diyalektik yapı ve çatışmalı konum vurgusu önemlidir. Gay’in, öncülü27 

Ernst Cassirer’e atıfla belirttiği gibi, Aydınlanmanın bu anlamda, “eleştirel olanı, daha önce 

neredeyse hiç ulaşılamayan bir dereceye kadar, üretici işlevle birleştirdi[ği] ve birini doğrudan 

diğerine dönüştürdü[ğü]” (Gay, 1966, s. xi) ileri sürülebilir. 

Nitekim Cassirer, Almanya’da nazizmin yükselişe geçtiği dönemde yazdığı 1932 tarihli 

Die Philosophie der Aufklärung adlı eserinde, Aydınlanma düşüncesinin biçimine ve kavramsal 

açılımlarına dair ayrıntılı bir bakış sunmaktadır. Cassirer’e göre Aydınlanma, 17. yüzyıl 

felsefesine kıyasla, “sistemin katı engellerini tekrar tekrar aşar ve özellikle en büyük ve en 

özgün zihinlerde, bu mutlak sistematik disiplinden kaçmaya çalışır. Aydınlanma düşüncesinin 

gerçek doğası, belirli doktrinler, aksiyomlar ve teoremler halinde formüle edilemez. Aksine, 

süreç içinde olduğu, şüphe duyduğu ve arayışa girdiği, yıktığı ve inşa ettiği yerde en saf ve en 

açık haliyle görülebilir” (Cassirer, 1951, s. ix). 

Cassirer, Aydınlanma düşüncesinin önemli bir sentezini oluşturan kitabının birinci 

bölümünde, “bu çağ için düşünme denilen şeyin özgül anlamı ve önemi[nin]” ne yaptığını bilme 

kavrayışında somutlaştığını belirtir. Aydınlanma tarzının kendine biçtiği en önemli görev, bir 

öz-bilince sahip olmak ve eylemlerinin olası sonuçları üzerine kestirimde bulunabilmektir: 

Ne yaptığını bilme: Bu çağ için düşünme denilen şeyin özgül anlamı ve önemi burada belirir. 

Bu çağın kendine koyduğu en önemli görev, kendisi hakkında bir bilince sahip olmak ve 

yaptıklarının gelecekte yol açacağı sonuçlar üzerine bir öngörü geliştirmektir. Düşünme 

                                                           
26  Bu noktada, felsefi temeli algılamak ve düşünce tarzını belirlemek açısından yararlı bir başlangıç olsa da Dorinda 

Outram’ın da belirttiği gibi, Aydınlanmanın Avrupalı düşünürler nezdinde sınırlandırılmasının, aynı zamanda apolitik bir 

alana sıkıştırılmasına yönelik istenmeyen bir çıktıya sebebiyet verebileceğini de vurgulamak gerekir (Outram, 2007, s. 

19). 

  
27  Peter Gay, çalışmasının sonunda hem felsefe hem entelektüel tarih alanında Ernst Cassirer’in metinlerine çok şey borçlu 

olduğunu; ayrıca Cassirer’in, eleştirel ve mitsel düşünme tarzları arasında kurduğu ve tüm çalışmalarında incelikli bir 

biçimde anlattığı temel ayrımı, kendi yorumumun merkezine yerleştirdiğini belirtir (Gay, 1966, s. 423). 



 

54 

etkinliği sadece yeni, o ana kadar düşünülmeyen hedeflere yönelmekle kalmaz; aynı zamanda 

gidişatın nereye doğu olduğunu bilmek ve bu gidişatın yönünü bizzat belirlemek ister. […] 

Düşünme, çok daha derinden ve tutkulu bir şekilde kendini, kendinin ne olduğu ve neye 

muktedir olduğu konusundaki sorularla kışkırtılmış hisseder. Bu çağın insanı, tüm keşif yollarını 

kullanarak, önünde duran gerçeklik hakkında ufkunu genişletmeye çabalarken, sürekli olarak 

kendini, kendi düşünme gücünü sınamaya yönelir. […] Ona cazip gelen şey, bu düşünme 

gücüyle ortaya sürekli olarak koyduğu yaratımlardan çok, işte bizzat bu yaratma etkinliğinin 

türü ve tarzıdır (Cassirer, 2007, s. 38).28 

 

Anlaşıldığı üzere Cassirer, Aydınlanmanın düşünme biçimini, insanı “merkeze” 

koymak suretiyle, eylemlilik, sorumluluk ve yaratma etkinliği kavramları dolayımında irdeler. 

İnsan merkezli bu eleştirel tutumun temelinde, “kendi üzerine düşünebilme”, “kendini sorumlu 

kılma” vurguları yer alır. Önemli olan, o ana dek düşünülmeyeni düşünmüş olmak değil, 

düşünme etkinliğinin gidişatı hakkında öngörü geliştirebilmektir. “İlerleme” edimi bu 

bağlamda hem tutkulu bir keşif hem de sorumluluk eylemidir; dolayısıyla eleştirel yönde 

“gerçekliği” (bilgiyi) keşif yolunda “yaratılanlar” değil, yaratma etkinliğinin kendisinin sürekli 

olarak sınanması eylemi, değişimi (ya da ilerlemeyi) anlamlı hâle getirebilir. İnsan, 

muktedirden ziyade, müdahil olmasıyla “merkez”de konumlandırılır. 

Bununla birlikte Cassirer, “yarattığı etkinin biçimini izlemek, araştırmak, 

meşrulaştırabilmek” olarak nitelediği ilerleme kavrayışını tinsel/kültürel “ilerleme” 

problemi/ideolojisi olarak ifade eder. Ona göre, ilerleme ideolojisinden Aydınlanma yüzyılı 

kadar etkilenmiş başka bir çağ yoktur. Öte yandan, bu nosyonu problematik kılan, “ilerleme”nin 

salt çokluğa işaret eden, toplumsal bağlamından koparılmış niceliksel bir biçim olarak 

soyutlanmasıdır: 

O sadece elde ettiği sonuç ve başarılardan hoşnut kalmakla yetinmez; hatta yarattığı etkinin 

biçimini izler, araştırır ve kendini bu biçimin haklılığında meşrulaştırmak ister. İşte 

tinsel/kültürel “ilerleme” problemi, tüm on sekizinci yüzyıl için bu bağlamda ortaya çıkar. Başka 

hiçbir yüzyıl tinsel/kültürel “ilerleme” ideolojisinden Aydınlanma yüzyılı kadar derinden ve 

coşkulu bir şekilde etkilenmemiştir. Fakat eğer “ilerleme” burada niceliksel açıdan sadece 

bilginin genişlemesi, bir “progressus in indefinitum” olarak alınırsa, bu idenin derin anlamı ve 

özgüllüğü anlaşılmaz. Bilgideki niceliksel genişleme, niteliksel belirlemeye göre daima arka 

planda kalır. Bilme çevresinin, periferinin sürekli genişlemesi, daha bilinçli ve daha belirgin bir 

                                                           
28  Vurgu yazara ait. 



 

55 

şekilde sürekli, bilmenin özgül ve kendine ait merkezine, bilme merkezine geri dönüşle birlikte 

gerçekleşir (Cassier, 2007, s. 38).29 

 

“İlerleme” idesini ayırt edici kılan, periferinin sürekli genişlemesi ile bilinçli bilginin 

kendine geri dönmesi, kendi merkezini uğrak hâline getirmesi arasında açığa çıkan gerilimdir. 

Bu noktada “ilerleme”ye içkin şekilde, “toplumsal bilinç biçimleri” olarak merkezileşmiş 

bilginin niceliği ve niteliği arasındaki birlik ve çatışmanın, diğer bir deyişle diyalektiğin 

çözümlenmesi gerekir: 

Çokluk araştırılır; fakat çoklukta ve çoklukla aranan şey, ondaki birliktir, bu birliği 

kesinleştirmektir. Bilgideki genişleme, düşünmeyi hiç de zayıflatıp çözmez; tersine bu 

genişleme zaten düşünmenin kendi içindedir. Aydınlanma çağı, bilgideki genişlemenin 

düşünmede “merkezileştiği” duygusu ve anlayışıyla karakterize olur. […] Farklı yönlerdeki 

çeşitli düşünsel enerjilerin tümü, ortak bir güç merkezinden çıkmış ve bu merkezde içerilmiş 

haldedirler. Farklılık ve çeşitlilik, sadece özü gereği tek biçimli ve birlikli olan bir gücün karşıt 

konumlara yerleşmesinden, bu karşıt konumlar içerisinde sürekli serpilip gelişmesinden başka 

bir şey değildir (Cassier, 2007, s. 38).30 

 

 

18. yüzyılın düşünce biçimini karakterize eden bir diğer önemli unsur olan “akıl” 

nosyonu da bu diyalektik bağlam içerisinde sorunsallaştırılabilir.  Farklı düşünsel enerjiler, 

gerçeğin bilgisine ulaşmanın farklı yönelimleri, sadece özsel olarak kendi içinde tek biçimli 

olmakla birlikte karşıtlıkların çatışması sürecinde, eylemlilik hâlinde gelişip serpilme imkânı 

bulan bir güçte içerilir. 

Nitekim Cassirer’in belirttiği üzere, Aydınlanma yüzyılının düşünme biçimi, bu gücü 

bir sözcükle ifade etmek istediğinde “akıl” kavramını tercih etmiştir: 

On sekizinci yüzyıl, bu güce işaret etmek, özünü tek bir sözcükle yakalamak istediğinde, onu 

“akıl” adıyla anar. Akıl, bu yüzyıl için birlik noktasıdır, merkezdir; o bu yüzyıl tarafından 

iştiyakla istenen ve ulaşılmaya çalışılan, arzulanan ve kendisine dayanılarak yönlendirilen her 

şeyi ifade eder. Fakat bazı felsefe tarihçileri gibi, on sekizinci yüzyıl için sadece bu karakteristik 

yönün belirtilmesi ile yetinmek istenir ve yüzyıl için en sağlam çıkış noktasının ve ağırlık 

merkezinin “akıl” kavramı olduğuna inanılırsa; bu, yanıltıcı ve acele ile verilmiş bir yargı olur 

(Cassier, 2007, s. 38).31 

 

                                                           
29  Vurgu yazara ait. 
30  Vurgu yazara ait. 
31  Vurgu yazara ait. 



 

56 

Cassirer’e göre “yüzyılın bir amaç ve son gördüğü yerde, aslında onun için önünde olsa 

olsa bir başlangıç ve bir araştırma programı vardır. Öyle ki ona, kesin bir yanıtın verilebilecek 

gibi göründüğü bir yerde, bizzat bu yanıtla birlikte özel sorular ortaya çıkmaya başlar”32 

(Cassirer, 2007, s. 38). Aydınlanma düşüncesinin, tüm düşünen özneler, tüm çağlar, tüm 

kültürler için aklın bir ve aynı olduğuna inancı tamdır. Öte yandan yazarın önemle vurguladığı 

gibi “kendimizi bugün hâlâ […] Aydınlanma felsefesinin temel amaçlarına bağlı hissetsek de 

ne yazık ki bizler için ‘akıl’ sözcüğünün anlamı ve belirleme gücü uzun süredir zedelenmiş, 

zarar görmüştür” (Cassirer, 2007, s. 39). Akıl terimi günümüzde33 tarihiyle birlikte 

yaşatılmadan kullanılmaya başlanmıştır, ancak terimin kendi tarihi içinde geçirdiği anlam 

değişikliklerinin göz önünde bulundurulması, sürekli canlı tutulması gerekir (Cassier, 2007, s. 

39). Dolayısıyla tarihselliğinden, bağlamından, eyleminden koparılmış; soyut ve idealist bir 

“akıl” kavrayışı, Aydınlanma çağı adı verilen bu yüzyılı, bu yüzyılın düşüncesini, en başta 

dinamik bir süreç olarak tanımladığımız için yanıltıcı olur. 

Cassirer bu doğrultuda son olarak, bir “edinme formu”, bir eylemsel biçim olarak aklın 

tarihselliği içinde kavranışına ilişkin, duygulanım ve etki nosyonlarını öne çıkarır. Bu adım, 

Aydınlanmanın düşünce biçimini, özellikle bir önceki yüzyılın sistematik olduğu kadar 

metafizik yönelimli felsefe anlayışının karşısında konumlandırması bakımından önemlidir. 17. 

yüzyılın “mutlak öze”, “ebedi doğruluğa” ulaştıran duyularüstü bir alan olarak baktığı akıl, 

Aydınlanma düşüncesinde “çok daha alçakgönüllü bir anlamda” kullanılır: 

Akıl, sadece belirli bir edinme formudur; onun işlevi bilgi edinmede, eylem ilkeleri edinmede 

ortaya çıkar ve bir edinme formu olarak onun duyular üstüne yönelmek gibi bir keyfi tasarrufu 

olamaz. […] Tüm on sekizinci yüzyıl “akıl”ı işte bu anlamda kavrar. O aklı, bilgilerin, ilkelerin, 

doğrulukların sarsılmaz mazrufu (Gehalt) olarak değil, ancak duygulanımı ve etkisi içinde 

kavranabilir hâle gelen bir enerji, bir kuvvet olarak anlar. Aklın ne ve neye muktedir olduğu, 

onun sonuçlarında değil, tersine ancak işlevlerinde ölçülebilir. Ve onun en önemli işlevi, her 

şeyi kendi gücüyle birbirine bağlamasında ve birbirinden çözmesinde belirir (Cassirer E. , 2007, 

s. 42).34 

                                                           
32  Vurgu yazara ait. 
33  Burada, Cassirer’in kitabını yazdığı 1930’lu yıllar ve Nazizm ideolojisinin yükseliş dönemi kastedilmektedir. 
34  Vurgu yazara ait. 



 

57 

 

Bu düşünce biçiminde artık, öylesine benimsenmiş ya da vahiy, gelenek, otorite gibi 

dışsal yönlendirmelerle kabul edilmiş, kendiliğinden doğru sayılan her şey son parçasına kadar 

çözülmeli, en temel motiflerine bölünerek analiz edilmedir (Cassirer E. , 2007, s. 42). Öte 

yandan, bu parçalama işleminin hemen ardından gelmesi gereken, yeniden inşa çabasıdır. 

Çünkü Cassirer’in altını çizdiği gibi, “Akıl, ‘disjecta membra’da35 kalamaz; yeni bir yapı, 

bütünü gözeten bir yapı kurmak zorundadır.  Fakat bu bütünü kendinden hareketle, kendi 

gücüyle kurmakta, dolayısıyla bu bütünü yaratmaktadır” (Cassirer E. , 2007, s. 42).  “Parçalama 

ve inşa etmede, analiz ve sentezde kendini gösteren bu iki yönlü düşünme hareketi, “akıl” 

kavramının kendisini en mükemmel şekilde açığa çıkarır: Akıl varlığa değil, eyleme ilişkin 

olarak kullanılmaktadır” (Cassier, 2007, s. 42). 

2. ÖZNELİĞİN EPİSTEMOLOJİSİ VE ONTOLOJİSİ ÜZERİNE 

2.1. Hümanizm Tartışması 

John C. Luik’in Routledge Encyclopedia of Philosophy’de isabetli bir şekilde belirttiği 

gibi felsefe, entelektüel tarih ve popüler kullanımda birbirine koşut pozisyonları olan diğer tüm 

terimler gibi (örneğin liberalizm veya idealizm), “hümanizm kavramı da tanımlarının 

çokluğundan mustariptir; öyle ki, bu tanımların tamamı bir arada ele aldığında hümanist 

olmayan biri var mı diye sormak pek de yadırgatıcı bir durum olmaz” (“Humanism”, 1998). 

Öncelikle, felsefi anlamda “hümanizm” teriminin insanların doğası, belirleyici 

nitelikleri, muktedir oldukları, eğitimleri ve değerleri hususunda birbiriyle ilişkili bir dizi 

kavramı ifade ettiği söylenebilir (Luik, 1998, s. 3673). Bu bakımdan hümanizm; ontolojik, 

epistemolojik, antropolojik, estetik, etik ve politik iddiaları geliştiren tutarlı bir felsefi sistem 

                                                           
35  Birbirinden bağımsız, dağınık parçalar. 



 

58 

oluşturur. Nitekim 14. yüzyıldan 19. yüzyılın sonuna kadar hümanizmin en temelde anlamı, şu 

tanımlar etrafında belirmiştir:  

(1) klasik yazarlara dayanan ve dilbilgisi, retorik, tarih, şiir ve ahlak felsefesi çalışmalarına 

odaklanan bir eğitim programı; (2) insanların bakış açısına, çıkarlarına ve merkeziliğine 

bağlılık; (3) insan varlığının temel yönleri olarak akıl ve özerkliğe olan inanç; (4) gerçeği 

keşfetmek ve insan topluluğunu yapılandırmak için yegane uygunlukta araçların akıl, şüphecilik 

ve bilimsel yöntem olduğuna dair inanç; (5) etiğin ve toplumun temellerinin, özerklik ve ahlaki 

eşitlikte bulunacağına dair inanç (Luik, 1998, s. 3673). 

 

19. yüzyılın sonlarından itibaren ise hümanizm, yukarıdaki açılımlara ek olarak, 

varoluşçuluk, pragmatizm ve Marksizm gibi felsefi sistemlerde, insanın benzersizliği, bilimsel 

yöntem, akıl ve özerklik gibi hümanist inancın belirli yönlerinin nasıl kullanıldığıyla tanımlanır 

(Luik, 1998, s. 3673). 

Luik’in de belirttiği gibi, farklı yönleri vurgulayan tanımların çokluğu, aynı zamanda 

yine birbiriyle ilişkili bazı metodolojik sorular olduğunu da göstermektedir. Bu doğrultuda 

yazar, bir başlangıç yapabilmek için, tutarlı bir hümanizm kavrayışının, en içte ve temelde en 

sınırlı ve sorunsuz anlamı içermek suretiyle, eş merkezli ve içe içe geçen dairesel bir yöntem 

kullanarak anlaşılabileceğini ileri sürer. Buna göre “hümanist çemberin merkezinde, biri 

modern diğeri kökensel açıdan antik çağa ait olmakla birlikte İtalyan Rönesansı ile yeniden 

dirilen iki tanım vardır; her ikisi de hümanizmi bir eğitim programı (studia humanitatis)36 

açısından tanımlar (Luik, 1998, s. 3674). 

                                                           
36  Yunan ve Latin klasiklerine dayalı bir eğitim anlamına gelen “hümanizm” sözcüğü, 19. yüzyılın başlarında Alman eğitimci 

F. J. Niethammer tarafından türetilene kadar Rönesans (yaklaşık 1350’den 1650’ye kadar Avrupa) olarak adlandırılan 

dönemde böyle bir terim kullanılmamıştır. Bunun yerine, Latince studia humanitatis (tam anlamı “hümanite-insanlık 

çalışmaları”) ifadesine yer verilir ki Rönesans’ın klasik antik çağdan ödünç aldığı bu ifade, en iyi şekilde “beşeri bilimler” 

olarak çevrilebilir (“Humanism, Renaissance”, 2005). Studia humanitatis, Yunanlıların ve Romalıların gramer, retorik, 

tarih, şiir ve ahlâk felsefesine odaklanan eğitim programı olarak özetlenebilir. Nitekim Rönesans dönemi humanista’nın 

kendisi, daha eski bir kullanım olan studia humanitatis’ten türetilmiştir. Buna koşut biçimde, humanismus, İngilizce, 

Fransızca ve İtalyanca’daki karşılıklarıyla birlikte, okullardaki veya üniversitelerdeki öğretmenlere ve beşeri bilimler 

öğrencilerine atıfta bulunan humanista veya humanist kelimelerinden köklenir. Studia humanitatis’in mantığı, doğa 

felsefesini, metafiziği veya matematiği içermediğini not etmek önemlidir. Humanismus sözcüğü de benzer şekilde, 

Yunanca ve Latinceye vurgu yapan klasik eğitim müfredatını bilimsel, matematiksel ve uygulamalı eğitime yönelik 

modern programdan ayırmak için kullanılmıştır. Dolayısıyla Humanismus, humanista ve studia humanitatis, felsefi 

doktrinlere değil, klâsik eserlerin yakından incelenmesi yoluyla zarif yazı, belagat ve konuşma teknğinin geliştirilmesine 

odaklanan geniş bir kültürel ve eğitim programına göndermede bulunur (Luik, 1998, s. 3674-3675). 



 

59 

Bunu kapsayan ikinci ve daha geniş çemberde, günümüzde yaygın olarak “seküler” 

veya “bilimsel” hümanizm terimlerine atfedilen anlama en yakın olan Aydınlanma hümanizmi 

bulunur. Aydınlanma hümanizmi ile 17. ve 18. yüzyıllarda yaşayan edebiyat, felsefe ve bilim 

insanları (Voltaire, Rousseau, Montesquieu, Diderot, D’Alembert, Locke, Hume, Condorcet ve 

Kant gibi) kastedilmektedir. Bu toplamdaki biricik çıkış noktası, “insan varlığının temel 

kaygısının “Tanrı”nın iradesinin keşfi değil, insan yaşamının ve toplumun aklın ışığında 

şekillendirilmesidir. Bu düşünürlere göre insanlık onuru, insanın sözde ilahi kökenine değil, 

dünyevi varoluşun düzenleyici ve rasyonel olanaklarına dair bir yükümlülüğü taşır. Dolayısıyla 

insanlığın nihai gayesi ne ilahi bir kudrete tapınmak ne de kutsanmışların cennetine ulaşmaktır; 

daha ziyade hem aklın hem de imgelemin telkin ettiği seküler dünyaya özgü tasarıları idrak 

etmek ve gerçekleştirmektir (Luik, 1998, s. 3675). 

Tümünü kapsayan dıştaki en büyük ve son çember ise, kavramın en güncel ve tartışmalı 

kullanımlarını içermektedir. Burada hümanizmin en az dört modern yorumu bulunur. 

Bunlardan üçü (pragmatik, varoluşçu, Marksist yorumlar) Aydınlanma hümanizmi temalarıyla 

bir dereceye kadar yakınlıklaşırken, bir tanesi (Heiddeger yorumu) Aydınlanma ile herhangi bir 

bağlantıyı açıkça reddeder.37 Marksist hümanizm, pragmatik hümanizm, varoluşçu hümanizm 

ve Heideggerci hümanizm bu bağlamda popüler kullanımlarında sıklıkla bilimsel hümanizm, 

Hıristiyan hümanizmi ve seküler hümanizm referanslarını da içererek “modern çağ 

hümanizmi”nin çatısını oluşturur (Luik, 1998, s. 3676). 

                                                           
37  Modern hümanizmin ilk iki türünden her biri, Aydınlanmanın hümanist tasarımının sadece bir bölümünü kabul eder. 

Pragmatik hümanizm, Aydınlanmanın insan aklını yüceltmesine katılıp insan özgürlüğüne yaptığı vurguyu reddederken; 

varoluşçu hümanizm ise Aydınlanmanın aklın önceliğine yaptığı vurguya kuşkuyla yaklaşmakla birlikte, insan özgürlüğü 

ve özerkliğini, insan olma niteliğinin merkezine koyar (Luik, 1998, s. 3676). Heidegger’in tezi ise özetle, metafizik 

hümanizm dediği geleneksel hümanizmin (Aydınlanma hümanizmi dahil) insanı rasyonel bir hayvan olarak ele alması; 

başka bir deyişle insani özü rasyonel hayvanlık içinde konumlandırması ve böylelikle, insan özünün gerçek kaynağının 

varoluşta, insanın Varlık ile ilkel ilişkisinde olduğunu ayırt etmekte başarısızlığa uğramasıdır. Heideggerci hümanizm bu 

nedenle metafizik hümanizmi açıkça reddederken hem aklı hem de düşünceyi bireyler ve Varlık’a dair açıklamasının 

merkezinde tutmaya devam eder (Luik, 1998, s. 3677). 

 



 

60 

Bu noktada, tez çalışmasının konusu ve ereği açısından özne ve öznellik tartışmasını 

geliştirmek üzere Aydınlanma hümanizmi ile “Aydınlanma hümanizmini bir ölçüye kadar 

kabul eden” modern hümanizmler çatısı altındaki varoluşçu hümanizm ve Marksist 

hümanizmin savlarından bahsetmeden önce; hümanizmi, kavramın konusunun tek ve değişmez 

bir varlık, sabit öz tanımı olduğunu iddia ve/veya ima eden tartışmalardan farklılaşmak 

amacıyla ele aldığını belirten Tony Davies’in Hümanizm (Humanism, 1997) adlı yapıtındaki 

görüşlerine de değinmek gerekir. Nihayetinde, hümanizm gibi güçlü ve karmaşık bir kelimenin 

anlamları, asla yalnızca sözlükbilimle sınırlandırılamaz. Bu anlamlar, o kelimeyi kullananların 

dilsel ve kültürel otoriteleriyle (gerçek, eksik ya da arzulanan) kaçınılmaz bir şekilde 

bağlantılıdır. Burada mesele, kelimenin belirli bir bağlamda ne anlama geldiğinden ziyade, bu 

anlamın kimin için, neden ve nasıl bir değer taşıdığıdır (Davies, 1997, s. 6). 

Luik’in vurgusuna benzer biçimde Davies için de hümanizm, realizm veya sosyalizm 

gibi kelimelerden biridir; anlam alanı, titizlikle tanımlanmış kesin ifadelerden kozmik bir 

belirsizliğe kadar uzanır. Aynı zamanda, bu tür kavramlar, en tarafsız betimlemelerde dahi 

güçlü çağrışımlar taşır; olumlu ya da olumsuz, ideolojik bir bağlılığın göstergesi olarak işlev 

görür (Davies, 1997, s. 3). Bir şekilde, hümanizm modernitenin sürekli gelişen devriminin tüm 

ana temalarını ifade etmeye yardımcı olmuş; siyaset, bilim, estetik, felsefe, din ve eğitim gibi 

alanlardaki temel kavramları ve tartışmaları biçimlendirmiştir. Günümüzde bazı hümanist 

hareketlerin anakronik ve eksantrik doğasına ve çeşitli felsefi anti-hümanizmlerin yarattığı 

tahribata rağmen, hümanizm meselesi ideolojik ve kavramsal olarak modern, hatta postmodern 

tartışmaların merkezinde kalmaya devam etmektedir (Davies, 1997, s. 5): 

Hümanizm, zamanla derin bir anlam birikimi ve çatışmasına maruz kalmış, son derece tartışmalı 

ve hatta gerilim yaratan bir kavram haline gelmiştir. Bir yandan, insan özgürlüğü ve onurunun 

felsefi savunucusu olarak övgüyle anılır; cehalet, tiranlık ve batıl inanç güçlerinin ezici 

çokluğuna rağmen, onlara karşı tek başına direnmeye devam eden bir ilke olarak 

konumlandırılır. […] Öte yandan, modern toplum ve kültürdeki baskıcı mistifikasyonların 

ideolojik perdesi olmakla itham edilmiş; onlar adına konuştuğunu iddia ettiği geniş insan 

topluluklarını marjinalleştirdiği ve baskı altına aldığı ileri sürülmüştür. Dahası, kaçınılmaz bir 



 

61 

“aydınlanma diyalektiği” doğrultusunda, faşizmin kâbusuna ve topyekûn savaşın dehşetine 

zemin hazırladığı iddia edilmiştir (Davies, 1997, s. 6). 

 

Dolayısıyla, hümanizmin farklı tarihsel dönemler ve bağlamsal koşullar içinde nasıl 

kullanıldığını, hangi sorulara yanıt aradığını ve rekabet hâlindeki anlam ve değerler etrafında 

şekillenen sert ideolojik tartışmalarda, tarihsel ve ideolojik açıdan neyin tehdit altında olduğunu 

ve hangi meselelerin gündeme taşındığını irdelemek yararlı bir başlangıç noktası olacaktır 

(Davies, 1997, s. 5-6): 

[…] bu denli geniş ve farklı bağlamlarda kullanılan bir kelimenin gerçekten belirli bir anlam 

taşıdığı söylenebilir mi? Ya da herkesin kendi iktidar ya da mutluluk hayallerini yansıtacağı boş 

bir perdeden mi ibarettir? Elbette, kelimenin sahip olduğu bu değişken uyarlanabilirlik ve 

işlevsel belirsizlik, ona hem retorik gücünü hem de geniş kullanım alanını kazandıran unsur 

olabilir. Nitekim, 19. yüzyıl söylemlerinde insan figürü, coğrafi ve tarihsel olarak belirli 

(Avrupalı ve modern) bir bağlam içinde kullanılıyor gibi görünse de gerçekte her zaman ve her 

yerde aynı olan bir şeyi temsil eder. […] Bu anlayışı, özsel ve evrensel “insan miti” olarak 

adlandırabiliriz: Özseldir; çünkü insanlık -yani insan olma hâli- insan varoluşunun ayrılmaz ve 

merkezi özü, onu tanımlayan temel nitelik olarak görülmektedir. Evrenseldir; çünkü bu özsel 

insanlık, hangi zaman ve mekânda olursa olsun, tüm insanlarla paylaşılan bir şey olarak tasavvur 

edilmektedir (Davies, 1997, s. 24). 

 

Ancak bu anlayış, Davies’in de vurguladığı gibi, günümüzün özbilincine ve gündelik 

sağduyusuna derinlemesine işlemiş bir anakronizmdir. Öyle ki, “insan doğası” ya da “insanlık 

durumu” gibi kavramlara başvurulduğunda, her seferinde bilinçli bir çaba göstererek, bu 

kavramların aslında ne kadar yeni olduğunu ve belirli bir tarihsel bağlama ile bakış açısına özgü 

olduğunu hatırlamak gerekir (Davies, 1997, s. 25). Nitekim anlamın, kelimenin içkin bir niteliği 

değil, sürekli değişen tanımlar arasındaki mücadelede ondan çekilip koparılan bir iktidar biçimi 

olduğu kabul edilirse, o hâlde hümanizm kavramının en etkili olduğu anlar, en çok tartışıldığı, 

dolayısıyla tanımlanması en güç olduğu anlardır. Her halükârda, hümanizmlerin nasıl ve neden 

ortaya çıktığını, hangi işlevleri üstlendiklerini ve hangi amaçlara hizmet ettiklerini incelemek 

yeterli olabilir (Davies, 1997, s. 125). Nihayetinde Davies’in önemle belirttiği gibi, “insanlık 

meselesinde kimsenin elleri temiz değildir; hümanizm konusunda ise hiçbir şey tekdüze 

kesinlik kadar şüpheli olamaz” (Davies, 1997, s. 130): 



 

62 

İtalyan şehir devletlerinin yurttaşlık hümanizmi, 16. yüzyıl Kuzey Avrupa’sının Protestan 

hümanizmi, Aydınlanmış modernitenin devrimlerine eşlik eden rasyonalist hümanizm, Avrupa 

burjuvazisinin hegemonyasını pekiştiren romantik ve pozitivist hümanizmler, dünyayı sarsan 

devrimci hümanizm ve onu ehlileştirmeye çalışan liberal hümanizm, Nazi hümanizmi ve onun 

kurbanlarının ve karşıtlarının hümanizmi, Heidegger’in anti-hümanist hümanizmi ve Foucault 

ile Althusser’in hümanist anti-hümanizmi; bunların hiçbiri tek bir kavramsal çerçeveye 

sığdırılamaz. Her biri kendine özgü tarihsel bir eğriye, kendine has söylemsel bir poetikaya ve 

insan kavramına dair kendine mahsus bir problematik tarza sahiptir. Her biri, her söylemin 

zorunlu olarak yaptığı gibi, kendi efendilik anlayışını dayatmaya çalışır (Davies, 1997, s. 130-

131).38 

 

Davies’e göre, örneğin soyut hümanizmin kaynağı olarak nitelediği 15. ve 16. yüzyıl 

İtalyan hümanistleri ve Rönesans hümanizmini ele alırsak, buradaki tarihsel rolün önemini 

teslim etmemiz gerekir. Zira Rönesans hümanizmi, insan bireyselliğine dair yeni ve özgün 

kavrayışın temelini atmıştır. Bu kavrayış, 15. ve 16. yüzyılın eserlerinde geriye dönük biçimde 

tespit ediliyor olsa da 17. ve 18. yüzyılın özgürleşmiş irade ve aydınlanmış akıl alanından 

geçerek, esasen 19. yüzyılın koşulları ve kaygıları tarafından şekillendirilmiş ve bu yönde ayırt 

edici bir nitelik kazanmıştır. 19. yüzyılın temel deneyimleri (Amerikan ve Fransız 

Devrimlerinin tetiklediği siyasal güçler ve istikrarsızlıklar; ensesindeki düşmanı endüstriyel işçi 

sınıfı ile kapitalist üretimdeki agresif ivmelenme; ekonomik ve siyasal hegemonya mücadelesi 

içindeki büyük Avrupa ulus-devletlerinin emperyal güçlere dönüşerek boyunduruk altına 

alınmış halklardan oluşan dışsal bir proletarya yaratmaları; Hristiyanlığın ahlaki otorite ve 

ulusal ideoloji kaynağı olarak çöküşü) aynı anda hem modernitenin dinamik ve öngörülemez 

doğasını (insanın cesurca sarf ettiği çabanın zaferi olarak) akılcı bir çerçevede düzenleyip 

anlamlandırabilecek hem de modernitenin açıkça gözlemlenebilen zalimliklerini ve 

eşitsizliklerini meşrulaştırma ya da hafifletme işlevi görecek bir düşünceyi zorunlu kılmıştır 

(Davies, 1997, s. 18-19). Bu denli büyük bir açıklayıcı sorumluluğu taşıyabilen bir kavramın, 

kaçınılmaz olarak çelişkili anlamlar ve farklı yorumlarla yüklü olması şaşırtıcı değildir. Zira 

Genç Marx için, hümanizm devrimin zorunluluğunu, eşitsizlikten ve sömürüden kurtulmuş bir 

                                                           
38  Vurgu yazara ait.  



 

63 

insanlık hayalini temellendirirken; “tanrısız Darwinizm”in gözü pek savunucusu T.H. Huxley 

ve “Ulusal Seküler Derneği”nin kurucusu Charles Bradlaugh gibi ateistler, Hristiyan batıl 

inançlarının direngen yanılsamalarının son kalıntılarını ortadan kaldırmak için hümanizm 

ruhunu çağırırlar (Davies, 1997, s. 19). 

Burada, tek bir kavram etrafında dönen, birbirinden farklı ve açıkça bağdaşmaz insan 

tasavvurlarının dolaşımda olduğu aşikârdır. Nitekim Davies’in de vurguladığı gibi, “merkezi, 

gerçekten insani bakış açısı”, 17. ve 18. yüzyıl düşüncesinde açıkça modern ve Avrupalı bir 

çerçevede yer alsa da (ve bazen cehalet ya da kişisel çıkar tarafından gölgelenmiş olsa da) 

tarihsel ya da ulusal farklılıkların ötesinde, onlardan bağımsız ve özsel bir niteliği temsil eder. 

Öte yandan Marx için “insan”, tek ve değişmez bir varlık değil; aksine, dönüşümün mekânı ve 

sürekli bir değişim sürecinin işareti olarak kavranır. Bunları ortak bir hümanist çerçevede 

birleştiren unsur ise, insanın kendisini merkeze alan bakış açılarına duydukları sarsılmaz 

inançtır (Davies, 1997, s. 19-20). En nihayetinde 16. yüzyılın erken dönem eğitimci yazılara 

nüfuz eden; klâsik, aristokratik ve geçmişe dönük hümanist söylemlerinden çıkıp yalnızca 

sürekliliklerle değil, aynı zamanda kopuşlar ve çelişkiler aracılığıyla 18. yüzyılın devrimci 

burjuva hümanizmine uzanan bir geçiş alanında, “özgürleşmiş insanın” cesur çabaları ile 

ilerlemeci ve akılcı bir Aydınlanma’nın ideallerini savunan yeni bir hümanist programın zemini 

oluşur (Davies, 1997, s. 118). 

2.1.1. Aydınlanma Hümanizmi 

Luik’e göre Aydınlanma hümanizmini yönlendiren unsur, insan kavramının, yalnızca 

yaratılmış ruhlar olarak ve aşkın, ilahi bir düzen ile inanç bağlamında anlam kazandığı 

yönündeki geleneksel görüşü; insanlığın akıl, kendini yaratma özgürlüğü ve temel şüphecilik 

bağlamında doğru biçimde anlaşılabileceği kanaatiyle değiştirme girişimidir. Aydınlanma 

hümanizmi, insan bireylerinin doğasının, dışarıdan dayatılan aşkın bir çerçeve yerine, bizzat 

kendilerinin oluşturdukları kavramsal bir çerçeve içinde yeniden tanımlanmasını savunur. 



 

64 

Aydınlanma hümanistlerine göre, her insan bireylerinin özünün, içinde ve aynı zamanda 

karşısında konumlandırılması gereken kadim bir “ilahiyat ontolojisini” varsayan (örneğin 

Hıristiyan hümanizmi gibi) kavrayışlardan bahsetmek bu bağlamda temel bir çelişkidir; çünkü 

böyle bir çerçeve, böyle aşkın bir Tanrı kavrayışı ve bireylerin veya insan toplumlarının 

yaşamlarının iyileştirilmesi gayesine dair böyle önsel biçimde belirlenmiş bir açıklama olamaz 

(Luik, 1998, s. 3675). 

Nitekim Tony Davis de öncelikle (Platon’a göre filozof Protagoras’a ait olan) “İnsan 

her şeyin ölçüsüdür” doktrininin 18. yüzyıl hümanistlerince slogan olarak benimsendiğini; 

akabinde insanın, Diderot’un “her şeyin nihai biçimde bağlı olması gereken eşsiz bir başlangıç 

noktası ve sonuç” (Diderot, 1992, s. 25) olarak nitelediği soyut evrensel figüre dönüştüğünü 

belirtir (Davies, 1997, s. 123): 

Hem gerçek dünyayı hem de fikirler dünyası temsil edilebilecek sonsuz sayıda bakış açısı vardır 

ve insan bilgisinin olası sistemlerinin sayısı, bu tür bakış açılarının sayısı kadar fazladır… 

Belirli bir sistemi seçerken, her şeyden önce bir hususun akılda tutulması gerekir ki, eğer 

insanlık veya düşünen varlıklar dünya yüzeyinden silinseydi, o etkileyici ve yüce görünümlü 

doğa manzarası bir ıssızlık ve sessizlik sahnesinden başka bir şeye tekabül etmezdi. Evren 

suskunluğa gömülürdü; durgunluk ve gece tarafından ele geçirilirdi. Her şey, belirsiz, 

duyulmayan ve fark edilmeyen olayların meydana geldiği uçsuz bucaksız, anlamsız bir boşluğa 

dönüşürdü. Diğer varlıkları ilgi çekici kılan insanın varlığıdır ve bu türden varlıkların tarihini 

ele almak için bundan daha iyi ne gibi bir faktör olabilir? Hâlihazırda evrenin ortasına 

yerleştirilmişken, insanı neden işimizin merkezine de dâhil etmeyelim? İnsanı neden odak 

noktası yapmayalım? Çalışmamızın genel örgütlenişini, insanın ilkesel ve esas yetilerine; bir 

başka deyişle bellek, akıl, imgelem ve tahayyüle yerleştirmeye karar vermemizin nedeni 

budur… (Diderot, 1992, s. 25). 

Hümanizmin bir tanımı olmasa bile ön koşulu olarak düşünebileceğimiz ve onu önceki 

hümanist formülasyonlardan (study of humanitas, Rönesans hümanizmi) ayırmaya yarayan bu 

özcülük, iki yüzyıl boyunca belki de daha uzun süre devam eder. Nitekim kavramsal ve politik 

güvenilirliğinin azaldığı günümüzde bile, insan doğasına, “merkezi, gerçek anlamda insani bir 

bakış açısına” hitap eden her türlü sağduyulu çağrıda ısrar eder. Baskıcı toplum ve Tanrı’nın 

yokluğu tarafından varlığına tamamen kayıtsız bir doğaya sürülen Crusoe’nun yalıtılmışlığı 

gibi, “nesneler evrenindeki tek özne olan aydınlanmış insan da egemen akılcılığının görkemli 

yalnızlığında kendisini ve yaratılışını bekleyen yeni dünyayı düşünür” (Davies, 1997, s. 124). 



 

65 

“Kendi kendini yaratan” insanların dünyasını önceleyen bu yaklaşıma, Aydınlanma 

hümanizminin ikinci bir niteliği olan akıl kavrayışı eklenmelidir. Hem ilgi alanları hem de 

entelektüel içerik ve nüanslar gibi açılardan son derece farklı olmalarına rağmen, Aydınlanma 

hümanistlerini Rönesans hümanistlerinden veya kendilerinden sonraki modern hümanizmden 

son derece farklı biçimde bir araya getiren şey, insan aklının dünyayı tanımlama ve düzenleme 

gücüne olan muazzam güvenleri ve rasyonalitenin sonuçlarının sorumluluğunu hemen kabul 

etme yetileridir (Luik, 1998, s. 3675): 

Bu güven ve sonuçları genellikle karikatürize edilir; Aydınlanma mantığı ve Aydınlanma 

hümanizmi sıklıkla soğuk, tutkusuz, soyut ve yersizce sistematik olmakla tasvir edilmiştir. 

Ancak bu tutum, maskeyi yüz ile karıştırmak olur. Zira Aydınlanma hümanistinin mantığını 

yönlendiren şey özünde tutkudur; hatayı açığa çıkarma tutkusu, güvenilir gözleme dayalı 

gerçeklere duyulan tutku ve bu gerçeklerin, bir sistemden ziyade varoluşun karakteristiğine dair 

hakiki bir içgörü sağlaması yönünde tutarlı biçimde düzenlenmesi tutkusudur, böylesi bir içgörü 

nihayetinde aydınlanmadan çok tereddüt ve şaşkınlık yaratmış olsa bile (Luik, 1998, s. 3675). 

 

Aydınlanma hümanistine göre akıl, eleştiri ve şüphecilik tarafından yönlendirilir ve 

Aydınlanma aklının en tutarlı özelliği, tüm iddiaların yanlışlanabilir nitelikte olması ile hiçbir 

otoritenin, hakikati kendi yargılarına göre belirlemek doğrultusunda ayrıcalıklı bir konumda 

bulunmadığı hususundaki ısrarıdır. Hümanist için şüpheci akıl, böylelikle tüm bilgi iddialarının 

kamuya açık şekilde sınanmasını ve hiçbir kişi veya kurumun yanılmazlık iddiasında 

bulunamayacağını temin eder. Aydınlanma hümanistine göre bilimin önemi, öncelikle bilgideki 

ilerlemede değil; bilimsel yöntemin enerjisinde, gücünde ve evrenselliğindedir (Luik, 1998, s. 

3675). 

Bununla birlikte, Aydınlanma hümanistleri için akıl, yalnızca eleştirel ve şüpheci gücü 

dolayısıyla değil, aynı zamanda nesnel karakterinden ötürü de merkezi bir öneme sahiptir. 

Gerçeği belirlenmiş bir otoriteye bağlayan vahiy ve dogmadan farklı olarak, hümanist için akıl, 

gücünü tam da bilgi iddialarını ileri süren kişilerin önemli ölçüde birbirinin yerine geçebilir 

olmasından alır. Hümanistler, aklın özneden tam anlamıyla bağımsız bir hakikat üretme 

kapasitesine sahip olduğunu ileri sürer ki bu bağlamda aklın iddiaları, ancak herkes için 



 

66 

erişilebilir ve anlaşılabilirse geçerli olur. Bu anlamda akıl, en az üç açıdan gerçekten 

özgürleştiricidir: Birincisi, bireyleri Kant’ın “başkalarının vesayeti” olarak adlandırdığı dış 

otoritenin dayattığı diktelerden kurtarır. İkincisi, hakikat sürecini herkese açar; çünkü hakikat, 

konumun veya perspektifin bir işlevi değildir. Üçüncüsü, en geniş ve en nesnel bakış açısına 

ulaşabilmek için bireyleri tümüyle şahsi olan perspektiflerin yetersizliğinden vazgeçmeye 

zorlayarak, öznel olarak dayatılan önyargılardan kurtarma kapasitesine sahiptir. Dolayısıyla 

akıl bir özgürleşme aracıdır; yalnızca hakikati değil aynı zamanda özerkliği ve eşitliği de üretir. 

Aydınlanma hümanizminin ahlâki ve politik içeriğinin temelini oluşturan da özerklik ve 

eşitlikle olan bu bağlantıdır (Luik, 1998, s. 3675-3676). 

Aydınlanma hümanizminin akıl anlayışına yönelik indirgemelere benzer biçimde, 

muazzam bir çeşitlilik ve karmaşıklığa sahip etik ve politika kavrayışları için de adeta 

karikatürize edilmiş bir basitleştirme yönünde güçlü bir eğilim vardır. Hümanistlerin özerklik 

ve eşitlik üzerine vurgularından ortaya çıkan en net ifade, hümanist toplumun açık, hoşgörülü 

ve çeşitliliğe dayalı karakteridir. Nitekim akıl gerçekten tüm insanların sahip olduğu bir lütufsa 

ve eleştiri, şüphecilik ve kamusal hakikat arayışı toplumdaki herkesin göreviyse, o zaman 

toplumun sosyal yaşamını yapılandıracak mutlak hakikatlerin sayısı çok azdır ve buna koşut 

biçimde akış ve değişim hâlindeki toplumsal yaşama yetkin olarak katılanların etkinlik alanları 

da çok geniştir. Hümanist akıl, siyasal bir toplumun nitelikli üyelerinin sayısını artırırken 

toplumsal kesinlik miktarını azaltmaya hizmet eder; zira kişisel ve kolektif hayatın 

iyileştirilmesine yönelik sorunlar, insanların özerk varlıklar olarak farklı yollarla ve (bazı 

durumlarda) mücadele hâlinde çözeceği sorunlardır (Luik, 1998, s. 3676): 

Öte yandan, Aydınlanma hümanizmi etik ve politik ilkelerinde uzlaşmaya en çok, 

hakikatin hem kamusal hem de özel anlamda dogmalar aracılığıyla değil, argüman ve karşı-

argüman süreci doğrultusunda ortaya çıkması gerektiğini imleyen akıl disiplinine olan 

bağlılığıyla ve yardımseverlik ile yetkiyi suistimal etmeme gibi değerleri üstlenmesiyle 



 

67 

yaklaşır. Bu manada, bugün liberal-özgürleşimci toplumu tanımlayan unsurların çoğunun 

(temel özgürlükler, özgür kurumlar, çeşitlilik ve hoşgörü) izleri, makul bir biçimde Aydınlanma 

hümanizminin akıl anlayışına kadar sürülebilir (Luik, 1998, s. 3676). 

Son olarak, Aydınlanma hümanizminin entelektüel ve duygusal özüyle uzlaşmanın pek 

çok yolu olduğunu vurgulamak gerekir: İnsanlığa ve toplumsal reforma duyulan şefkat, maddi 

ve entelektüel ilerlemeye olan ilgi, edebi özgürlük için mücadele etme veya bilimin ve bilimsel 

yöntemin merkeziliğine olan inanç gibi. Ancak en nihayetinde, Aydınlanma hümanizminin 

tanımlayıcı niteliği, aklın eleştirel ve yaratıcı güçleri sayesinde güvenceye alınmış bir özerkliğe, 

insan özerkliğine olan güveni ve coşkusudur (Luik, 1998, s. 3676). 

2.1.2.  Modern Hümanizmler Olarak Varoluşçu Hümanizm ve Marksist 

Hümanizm 

“Aşkın İnsan”ın ana anlatısının yararlılığını aştığı açık olsa da tarihsel hümanizmlerin 

işgal ettiği zemini tamamen terk etmek pek akıllıca olmayacağını vurgulayan Tony Davies, 

hümanizmin, birçok durumda bağnazlık ve zulme karşı mevcut tek alternatif olmaya devam 

ettiğini ileri sürer. Konuşma ve yazma özgürlüğü, bireysel veya kolektif çıkarların savunulması 

için örgütlenme ve mücadele, protesto ve itaatsizlik özgürlüğü; tüm bunlar ve bunların güvence 

altına alınacağı bir dünya beklentisi ancak hümanist terimlerle dile getirilebilir. Aşırı bir 

rasyonalite ve dizginsiz bir teknolojik güç iradesi tarafından kontrol edilen, Baconcu anlamda 

“nedenlerin bilgisi ve şeylerin gizli hareketleri”nin39 insan “imparatorluğu”nun sınırlarını, 

üzerinde yaşadığımız ve ihlâl ettiğimiz bu gezegenin hayatta kalmasını tehlikeye atacak ölçüde 

                                                           
39  Yazar burada, Thomas More’un Ütopya’sı ve Campenella’nın Güneş Ülkesi ile Rönesans döneminin en önemli ütopyacı 

metinleri arasında bulunan ve Francis Bacon tarafından kaleme alınmış Yeni Atlantis eserine referans vermektedir. 

Üzerinde mükemmel bir uygarlığın yaşadığı bilinmeyen bir adaya rastlayan kaybolmuş bir grup denizcinin hikâyesinin 

anlatıldığı eserde Bacon, insanların keşifleri doğrultusunda sistemli bir uğraş haline getirilen bilimsel metod aracılığıyla 

kurulabilecek ideal bir toplumun değerlerini ve gelişimini irdeler. Kitabın sonunda, Bacon’ın doğa ve bilimle ilgili özgün 

düşünceleri “kuruluşumuzun amacı doğadaki şeylerin nedenleri, gizli devinimleri ve derin anlamları hakkında bilgi sahibi 

olmak ve insanın hakimiyet alanının sınırlarını genişleterek mümkün olan her şeyin sırrına erişmektir” (Bacon, 2021, s. 

84) sözleriyle aktarılır. 

 



 

68 

genişlettiği doğrudur. Peki, insan anlayışı ve sorumluluğunun, hatta “aydınlanmış kişisel 

çıkar”ın kolektif kaynaklarını harekete geçirmeden, bu tehlike nasıl bir kenara bırakılabilir? 

(Davies, 1997, s. 131-132). 

Bu noktada Davies, Descartes’ın kendi üzerine düşünen “ben”i ya da Kant”ın 

transandantal öznelliğinin imlediklerinin aksine, birincil merkezli bir temelden ilerlemeyen ve 

süreklilik içinde anlaşabilecek bir insan kavramı ve pratiğinin olasılığını hatırlatan Fransız 

filozof Emanuel Lévinas’ın vurgusunu ele alır. Buna göre, dünyayı bilmek, anlamak ve 

zaptetmek için uzanan birincil merkezli bir egodan değil, indirgenemez bir “öteki”den, beni 

kendim için tanımlayan bir “ben olmayan”dan köklenmek gerekir (Davies, 1997, s. 132). 

Davies’in aktardığı gibi, Lévinas burada Saussure, Lévi-Strauss, Foucault ve Jacques Lacan 

gibi yapısalcı ve posthümanist düşünürlerin jestlerinin izini sürer; nitekim onlara göre konuşan 

ve bilinçli bir “ben”, her zaman için geçici ve kendisini içinde inşa ettiği dil ile toplumsal 

anlamın düzenine ikincildir (Davies, 1997, s. 132). Ancak bu vurgu, “çoğu çağdaş hümanizm 

biçiminin kibirli ve mağrur hayırsever tutuculuğundan ferahlatıcı bir şekilde arınmış olsa da 

insanı yalnızca yapı veya söylem etkisinin bir sonucu olarak görenlerin reddettiği etik bir nüansı 

korur” (Davies, 1997, s. 132): 

İnsanlık ne bir öz ne de bir amaçtır. Daha ziyade “insan olma” hâlinin, insaniyetin, sürekli ve 

aynı zamanda kırılgan bir süreci olarak olarak görülmelidir; ki bu süreç, kaçınılmaz ve 

reddedilemez biçimde, insanlığımızın başkalarından ödünç alındığının idrak edilmesini 

gerektirir. Nitekim başkalarındaki insaniyeti tanıdığımız ölçüde kendi insanlığımızı da tanımış 

ve bilmiş olabiliriz (Davies, 1997, s. 132-133). 

 

“İnsanlık”ları sayısız “Öteki”nin acısına ve emeğine ipotekli olan “Batılılar” içinse bu 

tanıma eylemi hiç rahatlatıcı olmadığı gibi mütefekkir nitelikte de olamaz. Daha ziyade “öteki” 

etiğiyle ilişkili biçimde “ben olmayan” tarafından tanımlanırken; karşılığında da “bahşedilir ve 

koşullandırılır”. Nihayetinde her ikisi için de çıkarımlar felsefi olduğu kadar politiktir (Davies, 

1997, s. 133). 



 

69 

Bu bağlamda, Aydınlanmanın “evrensel insan” figürüne yönelik, hümanist 

teorisyenlerin kanadından gelen önemli bir eleştiri “varoluş özden önce gelir” perspektifi ile 

sürekliliği, çelişkiyi ve dolayısıyla tarihselliği önceleyen varoluşçu filozof Jean Paul Sartre’ın 

yaklaşımında bulunur. Sartre’a göre 18. yüzyılın bir nevi felsefi ateizmi olarak Aydınlanmada, 

Tanrı kavramı bastırılmış olsa bile özün varoluştan önce geldiği fikri bastırılmamıştır; öyle ki 

bu fikrin izleri hâlâ birçok yerde, mesela Diderot’da, Voltaire’de ve hatta Kant’ta dahi 

sürülebilir. Bu bakımdan insan, “insan doğası”na sahip ve egemendir; insan kavrayışını imleyen 

bu “insan doğası”nın her insanda bulunması; her insanın evrensel bir anlayışın, evrensel ve 

kapsayıcı mahiyette “insan” kavramının “özel bir örneği” olduğu anlamına gelir. Kant’ta bu 

evrensellik o kadar ileri gider ki, ormanın vahşi insanı, doğal durumundaki insan ile burjuva 

insan-birey aynı tanımın içinde yer alır ve aynı temel niteliklere sahiptir. Burada da insanın özü, 

deneyimde karşılaştığımız tarihsel varoluştan önce gelmektedir (Sartre, 1966, s. 27). 

Sartre, varoluşun özden önce gelmesini, “insan her şeyden önce var olur, dünyaya gelir, 

kendisiyle karşılaşır ve daha sonra kendisini tanımlar” diyerek açıklar. Varoluşçu hümanizme 

göre insanın bir “öz” olarak önceden tanımlanamayışının nedeni, onun başlangıçta tamamen bir 

hiç olmasıdır. Ancak sonradan bir şey olacaktır; kendisini ne yapıyorsa o olacaktır. Dolayısıyla 

insan doğası diye bir şey yoktur; çünkü onun hakkında bir kavrayışa sahip olan, onu tasarlayan 

bir “Tanrı” konsepti, aşkın bir güç yoktur. İnsan basitçe, bir kere var olmaya başladıktan sonra 

kendisini nasıl tasavvur ediyorsa öyle olur. Dolayısıyla insan, kendisinin yarattığı şeyden başka 

bir şey değildir. Varoluşçuluğun ilk ilkesi de budur (Sartre, 1966, s. 28). Bu doğrultuda Sartre, 

yöneltilen “insanın var olan diğer her şeyden üstün ve saygın görülmesi” şeklindeki öznelcilik 

(subjectivism-subjectivisme) eleştirilerine karşı, “bir geleceğe doğru ilerleyen ve bu atılımın 

bilincinde bir varlık olarak ortaya çıkan insan” vurgusunun üzerinde durarak, kendi öznelcilik 

kavrayışını betimler (Sartre, 1966, s. 28): 

[İnsan] bir yosun, bir karnabahar ya da mantarın aksine, “öznel” olarak kendini yaşayan, öznel 

bir yaşama sahip bir tasarıdır. Nitekim benliğin bu izdüşümünden önce, yani bilinçten önce, 



 

70 

zekanın, zeki yaşamın cenneti yeryüzünde anlaşılacak hiçbir şey bulunmaz. (…) Lakin 

varoluşun özden önce geldiği doğruysa, insan ne olduğundan sorumlu bir varlıktır. 

Varoluşçuluğun ilk neticesi, her insanı varoluşunun tüm sorumluluğunu kendi omuzlarına 

yükleyecek konuma getirmesidir. Ancak insanın kendisinden sorumlu tutulması demek, 

yalnızca kendi bireyselliğinden değil, diğer tüm insanlardan da sorumlu olması demektir (Sartre, 

1966, s. 28-29). 

  

Sartre, öznelciliğin ve dolayısıyla özne pozisyonunun iki farklı anlamı olduğunu ileri 

sürer. Öznelcilik, bir yandan bireysel öznenin özgürlüğü; diğer yandan insanın, kendi insan 

öznelliğinin ötesine geçememesi anlamına gelir. Varoluşçuluğun derin anlamı, Sartre’a göre 

ikincisidir: İnsanın kendi kendini seçtiğini söylediğinde, her birimizin kendini seçmesi 

gerektiğini kasteder; ama insan kendisi için seçim yaparken aynı zamanda tüm insanlar adına 

da seçim yapmış olur; çünkü kendini tasarlamak, aynı zamanda başka insanların nasıl olması 

gerektiğini tasarlamaktır. Nitekim belli bir seçim yapmak, harekete geçmek veya eylemde 

bulunmak, o edimin değerli olduğunu onaylamak demektir. Herkes için iyi olmadığı sürece 

hiçbir şey bizim için daha iyi olamaz. Her eylem, olmasını zorunlu saydığımız bir insan 

tasavvuru doğurur.  Dolayısıyla sorumlulukla kastedilen, sanılandan çok daha büyük bir olguyu 

imler; zira bir bütün olarak insanlığı ilgilendirmektedir (Sartre, 1966, s. 29-30). 

“Evrensel insan” figürüne yönelik önemli eleştirilerden bir diğeri de pek tabii 

tarihselliğe yaptığı vurguyla Marksist hümanizm kanadından gelir. Bu noktada teori ve pratiğin 

birleştirilmesi çabasında önemli rol oynayan “Praksis (praxis) Grubu”nun görüşlerine 

değinmek yerinde olacaktır. 

Davies, 28 Ocak 1975’te, Belgrad Üniversitesi’nde sekiz felsefe profesörü 

görevlerinden uzaklaştırıldığını not eder. Çoğu insan için anlaşılması güç olan bir disiplinin 

mensupları olarak, felsefe profesörleri tarihsel açıdan önem taşıyan figürler olarak görülmez ve 

olay, dönemin politik ve toplumsal konjonktüründe büyük ölçüde göz ardı edilir. Ancak 

hümanizm üzerine çalışanlar için bu olay kayda değer bir önem taşımaktadır. “Praksis Grubu” 

olarak bilinen entelektüel çevrenin mensubu olan bu sekiz akademisyen; Sovyet rejiminde 



 

71 

egemen olan Marksist-Leninist ortodoksluğu ile Tito’nun giderek istikrarsızlaşan ve krizlerle 

sarsılan Yugoslavya’sında resmî olarak benimsenen Marksizm yorumundan kesin biçimde 

ayrılan bir Marksizm anlayışını geliştirmeye ve yaymaya çalışırlar. Komünist Manifesto’nun 

kahramanca zafer anlatısına ve Kapital’in katı nesnelliğine dayanan resmi Marksizm, insanlığı 

geleceğe doğru yönlendiren büyük tarihsel güçlerin kaçınılmazlığı konusunda ısrar ederken; 

Praksis filozofları, Marx’ın erken dönem eserlerinde, özellikle o dönemde yeni çevrilen 1844 

Paris Elyazmaları’nda başka bir fikre dair bir olasılık daha bulurlar. Bu olasılığa göre 

Marksizm, sınıfın ya da toplumsal sistemin kişiler üstü dinamiklerine değil, henüz 

gerçekleşmemiş bir insan potansiyeli, özneleşme ve ihtiyaç fikrine dayalı olarak yeniden 

temellendirilebilir (Davies, 1997, s. 63). Sonuç itibariyle, Stalinist ortodoksluğun çöküşüne, 

eski sosyal demokrat ve komünist örgütlerde radikal düşüncenin yenilenmesi ihtiyacından 

köklenen ve bu suretle Marksist-sosyalist hümanizmin ideallerinden derinden etkilenen 

bağımsız entelektüel ekollerin doğması eşlik eder. 

1960’ların ortalarındaki tartışmalarda Praksis grubunun tarihçisi Mihailo Markovic bu 

yeni olasılığı şöyle özetler: “Marx’ın felsefesinin merkezi kategorisi, özgür, insani ve yaratıcı 

faaliyettir; sosyalist toplum için temel sorun ise, daha insani bir dünya inşa ederek insan 

doğasını nasıl gerçekleştirebileceğimiz meselesidir” (Aktaran Davies1997, s. 63). Markovic’in 

belirttiği gibi, modern hümanizmin, kendisini önceleyen Helenistik antikitenin ötesine geçtiği 

temel nokta, “tarihsel karakteri” ve dolayısıyla “insanın pratik boyutuna” yaptığı güçlü 

vurgudur. Aktif bir birey olarak insan zamanla gelişir, gerçek insan ve potansiyel insan 

arasındaki ayrım her tarihsel çağda farklı biçimler alır ve eleştirinin amacı yalnızca insanı 

uyandırmak değil, pratikte içinde kaldığı, layıkıyla yerine getirilmemiş her türlü toplumsal 

durumun üstesinden gelmektir (Markovic, 1974, s. 102). 

Temel sosyopolitik değişimlerin yaşandığı tarihsel dönüm noktalarında, güçlü 

toplumsal güçlerin ihtiyaçlarını ve kabul edilebilir eylem programlarını ifade eden bir teori, 



 

72 

belirleyici tarihsel etmenlerden biri haline gelir. Marx’ın teorisi, insanın yabancı emekten 

kurtuluşunun tüm tarihsel süreci için böylesine devrimci bir rol oynar; aktif ve militan 

hümanizmin her çağdaş biçimi için mevcut teorik temel olagelmiştir (Markovic, 1974, s. 5). 

Markovic’e göre Marx’ın eleştirel düşüncesi, “insan rasyonelliğinin en eksiksiz ve tarihsel 

olarak en gelişmiş ifadesi” (Markovic, 1974, s. 5) olarak görülebilir: 

Antik Yunan teorisinin tüm temel özelliklerini, diyalektik olarak aşılmış bir biçimde içerir, 

insanın değiştirebileceği ve kendi hayatını belirleyebileceği bir dünyanın yapısına ilişkin 

rasyonel bilgidir bu. Hegel’in diyalektik aklı hâlihazırda Yunan ölçü [nicelik ve niteliğin 

birleşimi bağlamında] ve teori kavramının gerçekten yaratıcı bir olumsuzlamasıdır40; burada 

statik, rasyonel düşünce ile irrasyonel dinamikler arasındaki; pozitif iddia ile soyut 

olumsuzlama arasındaki çelişkiler ortadan kaldırılır [içerilerek aşılır] (aufhebung). Marx’ın 

teorisi ve yöntemi de, diyalektik aklın bütünleştirilmesi ve somutlaştırılması sürecinde ileriye 

doğru atılan belirleyici bir adım olur: yalnızca genel anlamda değişimi değil, aynı zamanda 

değişimin özgül insani tarihsel biçimini de kapsar: praksis (Markovic, 1974, s. 5).41 

 

Bu bağlamda praksis terimi ile anlatılmak istenen; Marx’ın diyalektiğinde, yalnızca 

bireyin değil, onunla bir bütün olarak toplumun rasyonalitesi sorununun ortaya koyulmasıdır. 

Bu, yalnızca belirli bir kapalı sistem içindeki rasyonelliğe değil, aynı zamanda bir bütün olarak 

sistemin sınırlarının rasyonelliğine; yalnızca düşünme edimi olarak rasyonelliğe değil, aynı 

zamanda somut eylemlilik olarak, mekân ve zamandaki gerçek yaşam tarzı olarak praksisin 

rasyonelliğine tekabül eder. Zira tarihte, ancak “makul bir gerçeklik yarattığı ölçüde” diyalektik 

aklın varlığından söz edilebilir (Markovic, 1974, s. 5). Marx’ın temel metodolojik katkısı, 

geleceğin ve şimdinin, mümkün olan ile gerçek olanın, felsefe ile bilimin, değer ile olgunun, a 

priori ve a posteriori’nin, eleştiri ve tanımlamanın bu diyalektiğidir (Markovic, 1974, s. 13).  

Nitekim “felsefesindeki anahtar kavramların doğası, teorik düşüncesinin karakterini en iyi 

şekilde gösterir. Bu kavramlar sadece tanımlayıcı ve açıklayıcı değil, aynı zamanda değer yüklü 

ve eleştireldir” (Markovic, 1974, s. 10). 

                                                           
40  Hegel, “ölçü”nün nicelikle niteliğin birleşimi olduğunu belirtir. Temelde sayılara, yani niceliğe dayanır görünse de ölçme, 

akıl düzeninde bir nitelikle birleşir. Çünkü nitelik belirtilmedikçe hiçbir niceliksel belirleme anlam taşımaz. Ne nicelik ne 

nitelik birbiriyle bağımlı kılınmadan anlam verir, biri var olmadan diğeri var olamaz ve biri her zaman diğerine dönüşebilir. 

Hegel’in çok doğru biçimde saptadığı gibi ölçü, oluş sürecinde varlıktır. Varlık, nicelikle niteliğin belli bir ölçüde 

birleşmesiyle varolur. Ölçü değişince varlık da değişir (Hançerlioğlu, 1978, s. 19). 
41  Vurgu yazara ait. 



 

73 

Marx’ın tüm eserlerinde, entelektüel gelişiminin her aşamasında eleştiri mevcuttur. 

Genç Marx’ın değer yüklü hümanist ütopyası ile olgun Marx’ın değerden bağımsız bilimsel 

yapısalcılığı arasında keskin bir ayrım yapmak, çalışmalarının yüzeysel bir şekilde 

incelenmesine işaret eden ciddi bir hata olacaktır (Markovic, 1974, s. 13). Öncelikle belirtilmesi 

gereken, Marksist eleştirinin, nihilist anlamda yıkıcı olmasa da radikal nitelikte olduğudur. 

Hegelci aufhebung kavramını anlamadan bu eleştirinin doğasının anlaşılması pek mümkün 

olmaz. Hegel’in ve Marx’ın yöntemi arasındaki farklılıklara rağmen, diyalektik olumsuzlama 

fikri, hem bir süreksizlik (1) hem de süreklilik (2) momenti içerir: verili olanın olduğu gibi 

kabul edilememesi ölçüsünde birincisi (Hegel’in mantığında hakikat olarak, Marx’ın tarih 

yorumunda ikna edici, makul insan eylemi ve gerçekliği olarak); verili olana içkin bir 

bileşeninin, değişimin temeli olarak korunması (içerilmesi) gerektiği ölçüde ikincisi 

anlaşılmalıdır ki bu bağlamda aşılması gereken yalnızca içsel sınırlama olur (Markovic, 1974, 

s. 14). Markovic’in de isabetle saptadığı gibi “insan doğada, toplumda ve kendinde tarihsel 

olarak belirlenmiş herhangi bir daimî sınırlamaya karşı derin bir Faustvari isyan etme ihtiyacı 

hissettiği sürece, bu tür sınırları pratikte aşmaya, dünyasını ve doğasını daha da geliştirmeye 

çabalayacaktır. Dünyaya yönelik böylesine eylemci ve aktif bir tutum da mevcut gerçekliği 

cesur ve radikal bir şekilde eleştiren felsefi ve bilimsel düşünceye ihtiyaç duyar” (Markovic, 

1974, s. 16). 

Markovic’e göre bu doğrultuda, önsel olarak insani özgürlük ve eşitlik kavramlarının 

bağlama eklenmesi gerekir. Toplumda ve sosyal bilimlerde sistem kavramının kendisi, çeşitli 

nedenlerden dolayı oldukça belirsizdir; değişkenlerin sayısı çok daha fazladır, değer hususları 

çok daha önemli bir rol oynar ve sistemin her bir üyesinin her bir davranışı, her zaman ve tam 

manasıyla öngörülebilir olamaz (Markovic, 1974, s. 126). Toplum ya da toplumdaki ayrıcalıklı 

bir grup bireyleri baskı ya da rıza, eğitim ve propaganda yoluyla büyük ölçüde manipüle etmeyi 

başardığında veya bireyler izole edildiğinde ve kör toplumsal güçler ya da çok sayıda kanun 



 

74 

tarafından yönetildiğinde (örneğin, nispeten serbest piyasa koşullarında) özgürlük derecesi 

düşüktür veya davranışların belirlenme derecesi yüksektir. Elbette insanlar özgürlükleri 

konusunda yanılsamalar yaşayabilirler. Dışsal bir otorite aralarından seçim yapmaları için 

birkaç seçenek bıraktığında özgür olduklarını düşünebilirler. Bu hayali özgürlük aslında, seçim 

kriterlerimiz ve yapay olabilecek ihtiyaçlarımızın niteliği ile aynı zamanda herhangi bir riski 

kabul etme isteksizliğimiz tarafından da güdümlenir. Ancak bireyler, kendilerine seçme olanağı 

tanıyan bir durumda yaşadıkları ve seçim kriterlerini eleştirel bir şekilde irdeleyip kabul ederek 

sosyal statülerini, güvenliklerini, hatta hayatlarını riske atmaya hazır oldukları ölçüde 

davranışsal ve eylemsel açıdan giderek daha özgür hale gelirler. Burada özgürlük, herhangi bir 

nedenselliğin ya da belirlenimin topyekûn reddi kabilinden romantik bir anlamı imlememekle 

birlikte; hiçbir şekilde mutlak, aşkın bir özgürlükten de bahsedilmez (Markovic, 1974, s. 126). 

Markovic, bu göreceli özgürlüğün de çeşitli adımları olduğunu belirtir. En düşük 

düzeyde özgürlük, yalnızca verilen alternatifler arasından bir seçim yapmaktır. Özgürlük 

düzeyi, sistemin muhtelif sınırlayıcı koşullarını ne ölçüde kontrol edebildiğimize ve 

ihtiyaçlarımıza en iyi biçimde karşılık gelen (ne kadar muhtemel olursa olsun) gerçek 

olasılıkları ne derecede gerçekleştirebildiğimize bağlıdır (Markovic, 1974, s. 126-127). Tarihsel 

olarak mümkün olan en yüksek özgürlük düzeyi, önceki çağlar boyunca geliştirilen ve insanın 

gelecekte kendi kendini üretmesi için gerekli temeli oluşturan insani ihtiyaçların 

karşılanmasıyla karakterize edilir. Bu seviyeye ancak, ilgili bireylerin, yeterli ve ikna edici 

olmayan mevcut sistemin üstesinden gelmeye eşgüdümlü şekilde çabalamaları ve farklı 

yasalarla koşulların geçerli olacağı; insan praksisi için daha geniş bir alan açan yeni bir sistem 

için koşullar yaratmayı başarmaları durumunda ulaşılabilir (Markovic, 1974, s. 127). 

Bununla birlikte, seküler ve rasyonel anlamda tüm insanların eşitliği fikri tutarlı bir 

“evrensel doğal eşitlik” doktrini olarak ilk defa Stoa felsefesinde karşımıza çıkar. Uzun bir süre 

boyunca Stoacılar, Platon ve Aristoteles’in aksine, tüm insanların doğası gereği aynı olduğunu, 



 

75 

çünkü hepsinin akla, iyiyi bilme ve yapma yeteneğine sahip olduğunu ileri sürmüşlerdir 

(Markovic, 1974, s. 128). Kuşkusuz, muazzam toplumsal eşitsizliklerin var olduğu bir dönemde 

evrensel bir doğal eşitlik fikri epeyce gerçek dışı görünmüş olsa da filozofların kendi 

zamanlarının toplumsal gerçeklerine ilişkin açıklamalar yapma iddiasında olmadıklarını not 

etmek gerekir. Öte yandan “doğal eşitliği” geçmişe; mülkiyetin, köleliğin ve devletin ortaya 

çıkışından önceki “masumiyet” çağına atıfla tasarlayan bu düşünürlerin tohumlarını attığı ve 

“hâlihazırdaki eşitsizlik ve baskıya karşı geçmişin eşitlik ve özgürlüğü; toplumsal 

örgütlenmeye karşı doğal durum; mevcut çarpıtılmış gerçekliğe karşı daha insani bir varoluşun 

potansiyeli” olarak ortaya çıkan düalizm, tüm sınıflı toplum çağının hümanist düşüncesinin 

karakteristik özelliği olarak kalacaktır (Markovic, 1974, s. 129). 

Eşitlik ve özgürlük fikirlerinin tarihindeki ikinci aşamayı karakterize eden unsur, doğal 

eşitlik fikrinin siyasi ve hukuki sonuçlarıdır. Buna göre “varlık” eşitliği, kanun önünde eşitlik 

hâline gelir. Uzun bir geçiş dönemiyle Roma hukuku tarafından devralınan doğal eşitlik 

düşüncesi, Roma hukukundan orta çağ hukukuna, oradan da Rönesans kültürüne aktarılır. Buna 

göre doğası gereği tüm insanlar eşit güçte ve eşit derecede özgürdür; doğal olarak eşit güçte 

olan birinin uygun biçimde düzenlenmiş otoritesini kuran da bu anlamda yalnızca diğerlerinin 

seçimi ve rızasıdır; hukuk rıza yoluyla oluşturulur (Markovic, 1974, s. 129). Sonraki 

yüzyıllardan itibaren, klasik liberalizm ve Aydınlanmada, Amerika ve Fransa’daki büyük 

burjuva devrimlerinin demokratik ideolojilerinde, feodal toplumun otoriter ve hiyerarşik 

özelliklerine yönelik güçlü bir eleştiri tam manasıyla açımlanacaktır. Toplum sözleşmesi 

kurgusu, yalnızca devlet otoritesinin kökeninin açıklanması olarak değil; aynı zamanda halkın 

egemenliğinin ve yurttaşlığın devredilemez haklarının gerekçesi olarak da hizmet eder. 

Düşünce, kendini ifade etme, örgütlenme, seçim, gösteri ve toplu protesto gibi sivil özgürlükler 

bu haklar arasında kesin biçimde yer almaya başlar. Eşitliğin kanun nezdinde teminat altına 

alınması, sadece feodalizme kıyasla değil; Aydınlanma döneminden ve gerçek bir burjuva 



 

76 

devriminden geçme avantajına sahip olmayan tüm toplumlarda bugüne kadar varlığını sürdüren 

siyasi eşitsizlikler açısından da ileriye doğru atılmış büyük bir adımdır (Markovic, 1974, s. 129-

130). 

Markovic, eşitlik ve özgürlük fikirlerine dair liberal yorumdaki temel sınırlılığın, bu 

kavramların toplumsal yaşamın ekonomik boyutundan neredeyse tamamen soyutlanması 

aracılığıyla oluştuğunu ifade eder. Toplum siyasi ve sivil olarak iki alana bölünür; bireylerin 

eşitliği ve özgürlüğü birincisinde garanti edilirken, ikincisinde edilmez. Sonuç olarak, çok 

övülen sözde fırsat eşitliği, çarpıcı bir “koşul eşitsizliği” ile bir araya gelerek var olur. Bu 

nedenle çağdaş tarihsel koşullarda, “sınıf eşitsizliklerinin ve sınıf baskısının ortadan 

kaldırılması talebini içermeyen tüm eşitlik ve özgürlük anlayışlarının”, muhafazakâr nitelikli 

ve statükoyu koruyan konseptler olarak görülmesi gerekir. Markovic’e göre Marx’ın düşüncesi 

bu bağlamda hâlâ, modern çağın temel toplumsal taleplerini en iyi biçimde ifade eden eşitlik 

ve özgürlük kavrayışlarının temsilcisi olmaya devam eder. Bu düşünce elbette, radikal 

eşitlikçilik ya da mutlak özgürlüğün aşkın savunusu olarak sınıflandırılamaz; nitekim Marx, 

bireyler arasındaki doğal farklılıkların bilincinde olmakla birlikte, toplumsal ayrımcılığı ve 

eşitsizliği destekleyen kurumlar bir kez ortadan kalktığında bu farklılıkların öneminin artacağı 

gerçeğini de kabul eder. Marx’ın eşitlik anlayışının odağında, sınıf sömürüsünü, diğer bir 

deyişle sermayeyi ve ücretli emeği ortadan kaldırmak; son tahlilde meta üretimini ve bu 

üretimin temel düzenleyicisi olan serbest piyasayı aşmak bulunur. Özgürlük anlayışı da somut 

ve eleştireldir; temelinde devletin sönümlenmesi, temsili demokrasinin aşılmasıyla tamamen 

katılımcı bir demokrasi sistemine geçiş, yabancılaşmış ekonomik veya siyasi güç merkezleri 

olmayan bir üretici konseyleri federasyonu yaratma fikirleriyle karakterize olur (Markovic, 

1974, s. 130). 

Markovic kendi çağına atıfla, sosyalist devrimin ilk aşamalarından geçmiş toplumlarda 

bile bu projenin gerçekleştirilmesinden ne kadar uzakta olunduğunun altını çizer: 



 

77 

Günümüzde Marx’ın projesinin tarihsel sürecin zorunlu sonucunu ifade etmediği açıktır. 

Çağdaş sosyal bilimde, katı bir sosyal belirlenim doktrinine artık yer yoktur. Sonuç olarak 

Marx’ın fikirleri, tarihsel sürecin en ideal olasılığını açıklar. Bu olasılığı gerçekleştirebilecek 

toplumsal güçler hâlihazırda mevcut olmayabileceği gibi, uygun devrimci faaliyet için subjektif 

olarak hazır da olmayabilirler. Ayrıca görevlerini yerine getirmeye çalışırken her türlü 

deformasyondan mustarip olabilirler. Şeyleşmenin hüküm sürdüğü, sınıflı bir toplumdan, tüm 

canlılar için daha adil ve daha özgür bir sosyal sisteme geçiş dönemi, uzun bir sürece yayılan 

farklı roller ve işlevler gerektirdiğinden, (ön analizde dikkate alınmayan) beklenmedik eşitsizlik 

ve ayrımcılık biçimlerinin ortaya çıkması kaçınılmazdır (Markovic, 1974, s. 131). 

 

Bu noktada Markovic, maddi yoksulluğun üstesinden gelme ve gerçek bir katılımcı 

demokrasi yaratma çabalarının ancak, bilinçteki feodal ve burjuva yapıların kalıntılarını kökten 

sökecek geniş kapsamlı bir hümanist devrimle gerçekleştirilebileceğini savunur. Bu devrim, 

pek çok ülkede (ve tüm sosyalist toplumlarda) peş peşe gelen iki tarihsel döneme ait ikili bir 

görevi aynı anda yerine getirmelidir: Burjuva aydınlanması ve sosyalist aydınlanma. Zira her 

özgün burjuva devrimi, sivil haklarını bilen ve otoritenin talep ettiği alçakgönüllü, ataerkil-

feodal tutumu aşan özgür yurttaş bilinciyle öncelenir. Keza her özgün sosyalist devrim için 

önkoşul, özelleştirmeye ve metalaşmaya karşı koyan, ekonomik ya da politik gücün her türlü 

yabancılaşmasına direnen toplumsallaşmış bilincin yaratılmasıdır. Hâlihazırda gecikmiş olan 

böyle bir hümanist devrim, belki birkaç nesil sürebilecek devasa bir çaba gerektirir; ancak bu 

olmadan, toplumsal eşitliğe ve özgürlüğe doğru atılacak başka bir adım mümkün değildir 

(Markovic, 1974, s. 139). 

Luik’in dikkat çektiği gibi, Marksist hümanizme ilişkin herhangi bir tartışmanın, 

öncelikle karmaşık bir Marx ve Marksizm çeşitliliğiyle uzlaşma zorunluluğunun dezavantajı 

altında olduğunu söylemek gerekir. Buna rağmen Aydınlanma hümanizmi paradigması 

açısından Marksist hümanizmin genel hatları nispeten açık sayılabilir. Marx hümanizm 

kelimesini 1843-44 yazmalarında sıklıkla kullansa da 1845 sonrası eserlerinde bu sözcüğe 

nadiren rastlanır. Bunun nedeni, Marx’ın daha sonra Aydınlanma hümanizmini belirli derecede 

reddetmesine yol açan üç anlayışı geliştirmesiyle izah edilebilir. Birincisi, tarihin gelişimi 



 

78 

gerçekte insan doğasının sürekli yaratımıdır;42 ikincisi, kişilerin gerçek özünden söz 

edebilirsek, bu, bir bireyin toplumsal ilişkilerinin toplamından başka bir şey olamaz ve 

üçüncüsü ise, geleneksel anlamda işleyen bir hümanizmin, statükoya sahte bir meşruiyet 

kazandırmak suretiyle toplumsal ilişkilerin hakiki doğasını gizleyen başka bir ideoloji olarak 

görülmesidir. Dolayısıyla Marksist hümanizm, Aydınlanma hümanistlerinin teizm karşıtlığı ve 

araçsal akılcılığıyla belirli derecede uzlaşırken, insan doğasına ilişkin özcü okumalarına 

eleştirel biçimde yaklaşır, diyebiliriz (Luik, 1998, s. 3677). 

Son olarak, Davies’in belirttiği gibi, Descartes’ın hümanist idealizm ve empirizme 

dayanan Kartezyen düşüncesinden türeyen “ideal insan” figürü ya da “paradigmatik özne” 

kavrayışı, “hümanist özne”nin, aşırı erken ve basitleştirilmiş bir biçimde ele alınmasından 

kaynaklanmak suretiyle hümanist söylemlerin kalbine yerleşmiştir. Öte yandan “kendi 

yaratıcısının suretinde yaratılmış; beyaz ve Avrupalı; yüksek eğitimli ve duyarlı; muhtemelen 

Latince ve Yunanca dillerinde bile düşünebilen; burjuva olmak için biraz erken doğmuş olsa da 

varlığında ve gücünde o sınıfa özgü güven bulunan; kadın, siyah, göçmen ya da marjinal değil 

bir heteroseksüel ve baba olan” parodi model ve ondan sonra gelen denk modeller, hümanist-

idealist özne eleştirisinin öne sürdüğünden çok daha çelişkili ve istikrarsız figürlerdir. Her 

hâlükârda, yalnızca bu türden bir öznenin tarih boyunca ve evrensel insanlık söylemi içinde 

güçlü bir azınlığın çıkarlarını gizlediği gerçeğinden hareketle, insanlık kavramının bütünüyle 

kirlenmiş ve kullanılamaz olduğunu varsaymak; onu hümanist yanılsamanın hezeyanlarıyla 

birlikte defedilmesi gereken bir artık olarak görmek hem gereksiz hem de yanlış bir çıkarım 

olacaktır. Özellikle de ulusal, toplumsal cinsiyete dayalı, etnik, kültürel ya da entelektüel 

özgürleşme mücadelelerinin enerjilerini ve hedeflerini hâlâ hümanist özgürlük ve öz-

gerçekleşme kavrayışlarından türettiği gerçeğini göz ardı eden, küçümseyici bir tavrı 

kaçınılmaz hâle getirme riski taşımaktadır (Davies, 1997, s. 58-59). 

                                                           
42 Vurgu yazara ait. 



 

79 

2.2. Olay-Hakikat Sahnesinde: Süreç Olarak Özneleşme 

Alain Badiou, Etik: Kötülük Kavrayışı Üzerine Bir Deneme adlı eserinde, ahlaki 

evrenselleri reddederek günümüzün baskın etik teorilerine radikal bir alternatif sunmayı 

amaçlar ve hakikatin aktif/müdahil yaratım sürecini vurgular. Badiou’ya göre etik, dönüştürücü 

olaylara öznel bir bağlılıktan doğar ve insanların yeni olanakların üretimine sadakatle 

yaklaşmalarını gerektirir. Dolayısıyla etik, savunmacı ve mağduriyet merkezli yapılar ile soyut 

ve korunmaya muhtaç özne tanımlarından ziyade; yaratıcı ve olumlayıcı bir süreç ile 

tümevarımcı bir özneleşmeye dönük biçimde ele alınmalıdır. 

Bu bağlamda Badiou, postmodernizmin her türlü sonu ve sonluluğu olumlayan 

düsturlarına karşılık felsefi düşüncenin bel kemiği olarak gördüğü “evrensel hakikat”in 

muhafazasını savunan bir perspektifi benimser. Bu perspektifin temelini, evrensel “kötü”nün 

ya da kötülüğün ön kabulünün doğal çıktısı olarak değerlendirebileceğimiz genelleyici “insan 

hakları” söyleminin bertaraf edilmesi ve “iyi” kavramı ile “iyi”ye yönelik tanımlamaların 

başlangıç noktası olarak alınması gerekliliği oluşturur.43 

Badiou’ya göre içinde bulunduğumuz çağda dünya adeta bir “etik” çılgınlığına 

gömülmüştür. Bu konjonktürde politika düşünsel temelden yoksun ikiyüzlü bir ilmihâlle 

karıştırılmakta; entelektüel karşı-devrim ise, bir tür “ahlâki terörizm” kisvesine bürünmek 

suretiyle Batı kapitalizminin utanç verici pratiklerini “yeni bir evrensel model” olarak 

dayatmaya çalışmaktadır (Badiou, 2023, s. 13). Badiou’nun belirttiği gibi, Yunanca kökenli bir 

kelime olan etik, iyi bir “varoluş tarzı”nı ve bilgece bir eylem arayışını ifade eder; felsefi 

                                                           
43  Tuncay Birkan’ın da altını çizdiği gibi, Badiou’nun düşüncesi hâkim postmodern felsefi uzlaşıya radikal biçimde aykırıdır. 

Nitekim son yıllarda kültürel atmosferde ağırlığı artan postmodern etiğin, Ötekine/farklılığa saygı söylemi üzerinden 

gerçek bir etik kavrayışını ve inşasını engelleyerek mevcut neoliberal tahakküm sistemleriyle suç ortaklığına girdiğini ileri 

süren Badiou, düşüncenin farklılığa kayıtsız kalması gerektiğini; çünkü farkın zaten mevcut bir olgu olduğunu savunur. 

Burada önemli olan, herkes için geçerli olan “aynı”, başka bir deyişle evrensel hakikattir. Badiou, insanı biçare, güçsüz, 

mağdur ve kurban olarak tanımlayan hâlihazırdaki tasavvura karşı çıkar. Ona göre, bu tür bir insan anlayışı, insan hakları 

retoriğini “kötülük”ten korunma fikri üzerine inşa etmektedir; ancak Badiou, ortaya bir “iyi” konmadan “kötü”nün 

kendiliğinden apaçık bir olgu gibi görülemeyeceğini ileri sürer (Birkan, 2023, s. 11). 

 



 

80 

düşüncede ise pratik varoluşu, “iyi”nin tasarımı ekseninde tanzim eden parçadır. Stoacılar etik 

kavramını felsefi bilgelik anlayışının salt bir parçası olmaktan çıkarıp nüvesi hâline getiren ilk 

filozoflardır; onlara göre bilge, sorumluluklarını ayırt edebilen kişidir. Dolayısıyla iradesini 

kendi sorumlulukları çerçevesinde sınırlayıp geri kalanlara tahammül edebilme yetisini 

geliştirir. Descartes’tan itibaren ve özne sorununun merkezi konumda olduğu modernlerle 

birlikte etik, ahlâk kavramıyla eşleştirilmiş ve Kant’ın ifadesiyle “teorik akıldan farklı olarak 

pratik akılla” özdeşleştirilmiştir. Bu çerçevede etik, öznel eylemler ve bu eylemlerin temsil 

edilebilir ereklerinin evrensel bir “yasa” ile ilişkisini konu edinir. İster bireysel ister kolektif 

düzeyde olsun, etik, bir öznenin pratiğini değerlendiren ve yargılayan temel ilkedir (Badiou, 

2023, s. 19-20). 

Öte yandan Badiou, Hegel’in “etik” (sittlichkeit) ile “ahlak” (moralität) arasında son 

derece incelikli ve yerinde bir fark gözettiğini belirtir. Hegel, etik ilkenin uygulamasını dolaysız 

eylemin alanına yerleştirir; ahlâk ise düşünümsel eyleme ilişkindir. Badiou’ya göre, çağımızda 

etik sözcüğünün kullanımı, Hegel’in “karar etiği” kavrayışından ziyade Kant’ın “yargılama 

etiği”ne kuşku bırakmayacak şekilde yakındır ve çevremizde “olup biten her şey” ile 

kurduğumuz ilişkinin niteliğini belirleyen bir prensip hâline gelmiştir. Bu bağlamda tarihsel 

durumlar, bilimsel durumlar veya medya durumları (insan hakları etiği, tıbbi etik, biyoetik, 

iletişim etiği vb.) ile ilgili değerlendirmelerimizi yapılandırmanın belirsiz yollarına delâlet eder 

(Badiou, 2023, s. 20). 

Bu noktada Badiou, devlet tarafından atanmış “ulusal etik komisyonları”ndan kendi 

“etiğini” sorgulayan mesleklere; hatta “insan hakları etiği” uğruna düzenlenen askeri seferlere 

değin bir yorum ve kanaatler normuna dönüşmüş olan “etik” kavrayışının, artık kendi 

otoritesine sahip olduğunu ve resmî biçimde onaylandığını ifade eder (Badiou, 2023, s. 20). 

Buradan yola çıkarak, “etik” kavramının bu yaygın kullanımına karşı oldukça farklı bir 

yaklaşım önerir: Etik, soyut kategorilere (insan, hak/hukuk, öteki vb.) bağlı kalmak yerine, tikel 



 

81 

durumlara referansla ele alınmalıdır. Kurban ya da mağdura bahşedilen sığ bir merhamete 

indirgenmekten ziyade, tekil süreçlerin kalıcı düsturu olarak inşa edilmelidir. Vicdan sahibi 

muhafazakârlık sahasına sıkıştırmak yerine, çoğul hakikatlerin kaderiyle ilişkili hâle 

getirilmelidir (Badiou, 2023, s. 21). 

2.2.1. Bir Tekillik Olarak İnsan 

Badiou’ya göre temel sorun, etik meseleleri insan hakları ve insancıl eylemler 

meselelerine indirgeme “kudretine sahip” evrensel bir insan öznesi olduğuna yönelik 

varsayımdır. Bu anlamda, öznenin tarifi, “ona yapılan kötülüğün evrensel olarak tanınmasına 

tabi kılınır” ve etik, “insanı bir kurban olarak” tanımlar (Badiou, 2023, s. 28): 

Evrensel olarak tanınabilir bir insan öznesinin var olduğunu ve bu öznenin bir anlamda 

doğasından kaynaklanan “haklar”a sahip olduğunu varsaymamız bekleniyor: Yaşama, kötü 

muamele görmeme, “temel” özgürlüklerden (düşünce, ifade, hükümet seçimlerinde demokratik 

tercih, vb. özgürlüklerinden) yararlanma hakkı. Bunların geniş bir mutabakat sonucu ortaya 

çıkmış ve kanıta gerek duymayan, apaçık haklar olduğu savunuluyor. Böylelikle “etik”, bu 

hakları sorun edinme, bunlara saygı gösterilmesini sağlama meselesi olarak gösteriliyor. O eski, 

insanın doğal hakları öğretisinin bu şekilde geri dönüşü, açıkça, devrimci Marksizmin ve esin 

verdiği bütün ilerici mücadele biçimlerinin çöküşüyle bağlantılıdır. Siyaset alanında, her türlü 

kolektif siyasi nirengi noktasından yoksun, herhangi bir “Tarih’in anlamı” fikrine sahip olmayan 

ve artık bir toplumsal devrim ummaktan ya da beklemekten aciz birçok entelektüel ve 

kamuoyunun önemli bir kesimi, kapitalist bir ekonomi ve parlamenter bir demokrasi mantığını 

kabullenmiş durumdadır. “Felsefe” alanında ise eski hasımlarının öteden beri savunduğu 

ideolojinin erdemlerini yeniden keşfetmişlerdir: İnsancı bireycilik ve örgütlü siyasi angajmanın 

dayattığı kısıtlamalara karşı liberal bir haklar savunusu. Özetle, yeni bir kolektif kurtuluş 

siyasetinin terimlerini aramak yerine, yerleşik “Batılı” düzenin ilkelerini benimsemişlerdir 

(Badiou, 2023, s. 23). 

 

Badiou bu tanımın, üç sebepten ötürü kabul edilemez olduğunu söyler. Birincisi, insanı, 

kırılgan bedeninden ötürü değil, “neyse o kalma doğrultusundaki inatçı kararlılığından gelen 

bir hayvan olmasını sağlayan şeyde buluruz”. Başka bir deyişle tam da bir kurbandan başka bir 

şey, bir ölüm-için-varlıktan başka bir şey ve dolayısıyla ölümlü bir varlıktan başka bir şey 

olarak insan neyse o’dur. Sonuçta herkesin ölecek olması, geriye yalnızca tozun kalacak olması, 

insanın, “koşulların onu maruz bırakabileceği hayvan-olma ayartısına karşı koyabilen biri 

olarak kendini olumladığı anda sahip olduğu ölümsüzlük kimliğini hiçbir surette değiştirmez”. 



 

82 

Her insanın, sıradan ya da sıra dışı koşullarda, mühim veya tali hakikatler için, öngörülemez 

biçimde bu ölümsüzlüğe ulaşmaya muktedir olduğu bilinen bir gerçektir. Badiou’nun 

ölümsüzden kastettiği, insanın karşılaşabileceği en kötü durumlarda, kendini yaşamın zorbaca 

akışı içinde ayrı bir yerde konumlandırma potansiyelidir. Dolayısıyla “her halükârda özneleşme 

ölümsüzdür ve insanı insan yapar” (Badiou, 2023, s. 28-30). 

İkincisi, eğer etik “uzlaşma” dediğimiz, “kötü”nün tanınması üzerine kuruluysa, 

insanları olumlu bir “iyi” fikri etrafında birleştirme ve insanı bu tür tasarılarla özdeşleştirme 

yolundaki her gayret, aslında kötülüğün gerçek kaynağını oluşturur (Badiou, 2023, s. 31): 

“Ütopik” damgası vurulan her devrimci proje, totaliter bir kâbusa dönüşür. Bir adalet ya da 

eşitlik fikri kaydetmeyi amaçlayan her irade beterdir. Her kolektif İyi iradesi Kötü’yü yaratır. 

Safsatanın en yıkıcı halinden başka bir şey değildir bu. Çünkü eğer tek gündemimiz, önsel 

olarak tanıdığımız bir Kötü’ye karşı verilecek etik bir mücadele olursa, mevcut durumu herhangi 

bir şekilde dönüştürmeyi nasıl tasavvur edeceğiz? İnsan zaten olduğu şey olma, yani ölümsüz 

olma gücünü hangi kaynaktan bulacak? Düşüncenin kaderi ne olacak? Zira hepimiz biliyoruz 

ki düşünce ya olumlayıcı bir yaratımdır ya da hiçbir şeydir. Gerçekte, etiğin ödediği bedel hazmı 

güç bir muhafazakârlıktır. […] Ölümsüz sıfatıyla insan, hesaplanamayan ve mülk edinilemeyen 

üzerinde ayakta kalır. Yokluk (non-étant) üzerinde ayakta kalır. Onun İyi’yi hayal etmesini, 

kolektif güçlerini ona adamasını, bilinmeyen imkânları gerçekleştirmek için çabalamasını, 

olandan radikal bir biçimde koparak olabileceği düşünmesini yasaklamak, ona insanlığı 

yasaklamak demektir (Badiou, 2023, s. 31-32).44 

 

Üçüncüsü ise, etik ideoloji, kötülüğü olumsuz ve önsel biçimde belirlemesi yüzünden, 

insana yakışan bütün eylemlerin mecburi kalkış noktası olan durumların tekilliğini 

düşünmekten aciz kalır. Badiou tekillik durumunu, etik ideoloji ile suç ortaklığı yapan bürokrat 

tıp örneğini vererek açıklar. Burada “hastalar” ne idüğü belirsiz kurbanlar ya da istatistikler 

olarak kavranır ve herhangi bir acil, münferit ihtiyaç durumu karşısında âtıl kalınır. Nitekim 

“sağlık harcamaları” veya “işletme sorumluluğu” hakkında terennüm eden “etik komisyonları”, 

sahiden tıbbi sayılabilecek tekil durumun bütünüyle dışında oldukları için, esasında yalnızca bu 

duruma gösterilecek sadakatin önüne geçerler. Zira bu duruma sadakat demek, onu mümkün 

olan en uç sınırına kadar izlemek demektir. “Yahut bu durumun içerdiği olumlayıcı insanlığı 

                                                           
44  Vurgu yazara ait. 



 

83 

mümkün olduğunca ortaya çıkarmak demektir. Veya bu durumun ölümsüzü olmaya çalışmak 

demektir” (Badiou, 2023, s. 33). 

Sonuç olarak Badiou, burada irdelediği “ideolojik etik” perspektifinin terk edilmesi ve 

olumsuz kurban-insan tanımına hiçbir suretle ödün verilmemesi gerektiğini belirtir. Bu 

perspektif insanı basit, ölümlü bir hayvanla eşitleyen rahatsız edici bir muhafazakârlığın 

semptomu olarak görülmelidir ve soyut evrenselliği, istatiksel genelliği yüzünden, durumların 

tekilliğini düşünmemizi önlediği göz ardı edilmemelidir (Badiou, 2023, s. 33). 

Bu bağlamda, alternatif bir düşünme tarzını oluşturacak üç karşı tez ileri sürülebilir. 

Birincisi, “insan olumlayıcı düşüncesiyle, ulaşmaya muktedir olduğu tekil hakikatlerle, onu 

hayvanların en dirençlisi ve en paradoksalı kılan ‘ölümsüz’le tarif edilmelidir” (Badiou, 2023, 

s. 33). İkincisi, “kötü”yü tanımlarken, “iyi”ye erişme doğrultusundaki olumlu yetenekten ve 

dolayısıyla imkânlar karşısında sınır tanımayan tavırdan, “varlığın muhafazası da dahil olmak 

üzere muhafazakârlığı reddedişten” harekete geçilmelidir. Üçüncüsü, “bütün insanlığın kökü, 

tekil durumların düşünce içinde (en pensée) saptanmasına dayandığı” için, aşkın bir etik 

kavramı yoktur. Yalnızca son kertede, bir “durumun imkânlarını sorguladığımız süreçlerin 

etiği”nden söz edebiliriz (Badiou, 2023, s. 33-34). 

2.2.2. Hakikat Usulü ve Aynı’ya Dönüş 

Badiou, esasında her “durum”un, “her biri kendi içinde birer çokluk olan sonsuz sayıda 

unsurdan/elemandan oluşan bir çokluk” olduğunu belirtir. Bir duruma, yani sonsuz bir çokluğa 

ait olmaları bakımından ele alındıklarında, Homo sapiens türü kapsamındaki hayvanlar da 

“sıradan çokluklar” oluşturur (Badiou, 2023, s. 41). Bu noktada, ötekini/başkayı, farklılıkları 

ve bunları etik açıdan tanıma meselesi gündeme gelir. Badiou açısından, günümüz etiği 

“kültürel” farklılıklar etrafında dönen bir etiktir. “Öteki” anlayışı da aslında bu tür farklılıklar 

tarafından şekillendirilmiştir. Bu etiğin büyük ideali kültürel, dini ve ulusal “cemaatlerin” barış 



 

84 

içinde bir arada yaşaması, “dışlama”nın reddedilmesidir. Badiou, bu farklılıkların en temelde 

düşünceyi ilgilendirmediğini vurgular. Nitekim “farklılıklar zaten olan şeyler olduğuna ve her 

hakikat henüz olmayanın oluşması olduğuna göre, farklılıklar tam da hakikatlerin lağvettiği ya 

da önemsizleştirdiği şeylerdir” (Badiou, 2023, s. 41-42). “Ötekini tanımak” kavramı hiçbir 

somut duruma ışık tutamaz; çünkü her modern kolektif örgütlenmede, “farklı yeme ve konuşma 

tarzları olan, başlarına farklı şeyler takan, farklı dinlere inanan, cinsellikle karmaşık ve farklı 

ilişkileri olan, otoriteyi ya da düzensizliği tercih eden, her yerden gelen birçok insan vardır; 

dünya zaten böyle bir yerdir” (Badiou, 2023, s. 42): 

Felsefi açıdan, öteki/başka önemli değilse bunun nedeni güçlüğün Aynı’nın tarafından 

gelmesidir. Esasında Aynı, olan (yani farklılıkların sonsuz çokluğu) değil, olacak olan’dır. 

Aynı’nın ancak başka bir şeyle birlikte ortaya çıktığını söylemiş ve bu şeye bir ad vermiştim: 

Hakikat. Farklılıklara karşı kayıtsız olan tek şey, bir hakikattir. Her devrin sofistleri kesinliğine 

gölge düşürmek için azimle uğraşmış olsalar da her zaman bildiğimiz bir şeydir bu: Bir hakikat 

herkes için aynıdır. Herkes için koyutlanması gereken şey, “ölümsüz oluşumuz” dediğimiz şe 

hem çok hem de önemsiz olan “kültürel” farklılıkların mantığı içinde kalarak anlaşılamaz. Bu 

şey, hakikat kapasitemizdir -bir hakikatin kendi “aynılığına” davet ettiği o “aynı” olma 

kapasitemizdir. Başka bir deyişle, koşullara bağlı olarak, bilim, aşk, siyaset ya da sanat 

kapasitemizdir, çünkü bence bütün hakikatler bu evrensel adlardan birine ya da ötekine aittir. 

Ancak sahici bir sapkınlık yüzünden kültürel görecilik temeli üzerinde bir “etik” inşa etmeye 

kalkıştık ve bunun için korkunç bir tarihsel bedel ödeyeceğiz. Çünkü buna kalkışmak, salt 

olumsal bir durumun bir Yasa kurabileceğini zannetmek demektir (Badiou, 2023, s. 42-43).45 

 

Bu yüzden Badiou’ya göre tek etik, “hakikat süreçlerinin, dünyaya bazı hakikatler 

getiren emeğin etiğidir”. Başka bir deyişle “Etik” diye bir şey yoktur. Sadece bir şeyin etiği 

(siyasetin, aşkın, bilimin, sanatın etiği) olabilir. Dolayısıyla tek bir “Özne” yoktur, ne kadar 

hakikat varsa o kadar özneden, ne kadar hakikat usulü varsa o kadar öznellik tipinden söz 

edebiliriz. Bu doğrultuda Badiou, dört temel öznellik “tipi”nin dahil olduğu dört hakikat usulü 

belirler: Siyaset, bilim, sanat ve aşk. Her insan-hayvan, verili bir tekil hakikate katılarak, bu 

dört tipten birine dahil olur. Nitekim felsefe de “zamanının tekil hakikatleri tarafından ifade 

edilen farklı öznellik tiplerinin bir arada var olabileceği bir düşünce alanı inşa etmeye” çabalar. 

                                                           
45  Vurgu yazara ait. 



 

85 

Ancak bir arada varoluş, topyekûn bir birleşme olamaz; bu yüzden de bir “Etik”ten bahsetmek 

imkânsızdır (Badiou, 2023, s. 43). 

2.2.3. Hakikatler Kuramı: Durum, Olay, Hakikat, Sadakat 

“Genelde” etik ya da “Etik” diye bir kavramın olmayışını, onu kendisine kalkan edecek 

“soyut bir özne”nin yokluğuna bağlayan Badiou, esasında yalnızca belirli koşulların, belli türde 

bir hayvan olan insanı “bir özne olmaya”, daha doğru bir deyişle, bir “özne oluşumuna girmeye” 

çağırabildiğini belirtmiştir. İnsan, belirli bir anda, bedeni, yetenekleri ya da sahip olduğu ne 

varsa onlar doğrultusunda, bir “hakikatin” yoluna koyulmasını mümkün kılmaya, henüz 

olmadığı ölümsüz olmaya çağrılır. Bu “koşullar” bir hakikatin koşullarıdır. Hâlihazırda “olan” 

(çokluklar, sonsuz farklılıklar, “nesnel” durumlar -mesela, bir aşk karşılaşmasından önce, 

ötekiyle kurulan sıradan bir ilişki durumu) böyle bir koşulu tanımlamaz. Öyleyse, birini bir 

öznenin oluşumuna çağıran her neyse, onun, fazladan bir şey, durumlar ve durumların içindeki 

alışılagelmiş davranış biçimleriyle açıklanamayacak biçimde vuku bulan bir şey olduğunu 

varsaymak gerekir. Bir öznenin, bir şeyin gerçekleşmesine, “olan” içindeki bilinen kaydına 

indirgenemeyen bir şeyin olmuş olmasına ihtiyacı vardır. Badiou, bu eklentiye “olay” adını 

verir ve hakikat değil salt kanaatler meselesi olan “çoklu-varlık” ile bizi “yeni bir varlık” tarzına 

“karar vermeye zorlayan olay” arasında bir ayrıma gider: 1792 Fransız Devrimi, Galileo’nun 

fiziği yaratması, Haydn’ın klasik müzik üslubunu icat etmesi, Héloïse ile Abélardus’un 

buluşması, Çin’deki Kültür Devrimi (1965-67), kişisel bir aşk macerası, matematikçi 

Grothendieck’in Topos teorisini yaratması, Schönberg’in on iki tonlu gamı icat etmesi vb. bu 

tür olayların gayet iyi bilinenleridir (Badiou, 2023, s. 52-53). 

Bir hakikat süreci, bir durumla durumun olaysal (événementiel) eklentisi 

perspektifinden ilişki kurma kararından kaynaklanır. Badiou, bu ilişki kurma kararını “sadakat” 

olarak adlandırır. Bir olaya karşı sadakat göstermek, bu olayın eklendiği durumun içinde, 

durumu olay açısından düşünerek (her tür düşünce bir pratik, bir sınama ise de) hareket 



 

86 

etmektir. Böylelikle (olay durumun bütün normal yasaları tarafından dışlandığı için) özne, yeni 

bir var olma ve durum içinde davranma tarzı tasarlamaya mecbur kalır (Badiou, 2023, s. 53): 

Bir aşk karşılaşmasının etkisi altındayken, eğer ona gerçekten sadık kalmak istiyorsam, bildik 

durumumu “yaşama” tarzımı bütünüyle yeniden işlemem gerektiği açıktır. Eğer “Kültür 

Devrimi” olayına sadık kalmak istiyorsam, o halde en azından siyaseti (özellikle de işçilerle 

ilişki kurma işini) sosyalist ve sendikalist geleneklerin önerdiğinden bütünüyle farklı bir tarzda 

yapmam gerekir. Yine, “Schönberg” adıyla bilinen müziksel olaya sadık olan Berg ve Webern 

sanki hiçbir şey olmamış gibi on dokuzuncu yüzyıl sonu neo-romantizmini sürdüremezlerdi. 

Einstein’ın 1905 tarihli metinlerinden sonra, eğer bu metinlerin radikal yeniliklerine sadıksam, 

klasik çerçevesi içinde kalarak fizik yapmaya devam edemem. Bir olaya sadakat, (ister siyasi 

ister aşkî, ister sanatsal, ister bilimsel olsun) olayın gerçekleştiği özgül düzen içinde meydana 

gelen (hem düşünülmüş hem uygulanmış) gerçek bir kopuştur (Badiou, 2023, s. 53-54). 

 

İşte bir olaya sadık kalmanın bu gerçek süreci -sadakatin durum içinde ürettiği şey- 

“hakikat” (bir hakikat) olarak tanımlanır. Esasen, “bir hakikat, olaysal eklentinin durum içinde 

izlediği maddi güzergâhtır”. Diğer bir deyişle, “içkin bir kopuştur”. “İçkin”dir; zira hakikat 

başka bir yerde değil durumun içinde ortaya çıkar -bir hakikatler cenneti yoktur. “Kopuş”tur; 

çünkü hakikat-sürecini kışkırtan şey, yani “olay”, durumun hâkim diline ve yerleşik bilgilerine 

göre hiçbir anlam taşımaz. Öyleyse bir “hakikat-sürecinin”, “durumun” konvansiyonel 

bilgilerinden farklı türde bir bilgiyi içerdiği söylenebilir. Bir sadakatin taşıyıcısını, yani bir 

hakikat sürecini taşıyan kişiyi “özne” olarak tanımlayan Badiou’ya göre, özne hiçbir şekilde 

süreçten önce var olmaz. Olaydan “önceki” durum içinde kesinlikle yoktur. Özneye sebebiyet 

veren, hakikat sürecidir (Badiou, 2023, s. 54). 

Öte yandan, bu biçimde kurgulanan “özne”nin, psikolojik özneyle, hatta (Descartes’ın 

kullandığı manada) düşünümsel özneyle veya (Kant’ın vurguladığı anlamda) aşkın özneyle 

çakışmadığını söylemek gerekir (Badiou, 2023, s. 54): 

Örneğin, bir aşk karşılaşmasına sadakatin sebep olduğu özne, aşkın öznesi, klasik ahlakçıların 

anlattığı “âşık” özne değildir. Zira bu tür psikolojik özne insan doğasının sahası içine, ihtirasın 

mantığı içine girer, oysa benim bahsettiğim şeyin “doğal” bir ön-varoluşu yoktur. Âşıklar, her 

ikisini de aşan tek bir aşk öznesinin oluşumuna girerler. Keza, devrimci bir siyasetin öznesi de 

militan birey değildir; hele sınıf-öznesi denen hayal hiç değildir. Farklı farklı adlar alan (bazen 

“Parti”, bazen başka bir yapı) müstesna bir üretimdir. Militan bu öznenin oluşumuna girer 

elbette, ama yine bu özne onu aşar (onu ölümsüzlük mertebesine ulaştıran şey, tam da bu aşırılık, 

bu fazladır). Yine, bir sanatsal sürecin öznesi sanatçı (“deha” vs.) değildir. Aslında, sanatın 

özne-noktaları sanat eserleridir. Ve sanatçı bu öznelerin oluşumuna girer (eserler “onun”dur), 



 

87 

ama biz bunları hiçbir şekilde “o”na indirgeyemeyiz (hem, bu hangi “o”dur ki?) (Badiou, 2023, 

s. 54-55). 

 

Olaylar durumların indirgenmez tekillikleri, durum içinde “yasa-ötesi” olanlardır. Her 

sadık hakikat-süreci, bütünüyle icat edilmiş, içkin bir durumdan-kopuş olarak anlaşılır. 

Hakikat-sürecinin yerel oluşumları (hakikat “noktaları”) olan özneler de tikel ve kıyaslanmaz 

tümevarımlardır. Demek ki, “hakikatler etiği”nden bahsetmek, belki de ancak bu tür öznelerle 

ilişkili biçimde anlaşıldığında meşruiyet kazanır (Badiou, 2023, s. 55). 

Toparlamak gerekirse, bir hakikat-süreci üç önemli boyuttan oluşur: (1) Durumdan, 

kanaatlerden ve yerleşik bilgilerden başka bir şey ortaya çıkaran olay; ki bu olay, hâsıl olduğu 

an kaybolan, tehlikeli ve öngörülemez bir eklentidir. (2) Sürecin adı olan sadakat, durumun, 

bizzat olayın buyruklarıyla sürekli olarak araştırılmasını ifade eden içkin ve sürekli bir 

kopuştur. (3) Hakikat, sadakatin adım adım inşa ettiği ve duruma içsel olan çokluktur; sadakatin 

bir araya getirip ürettiği şeydir (Badiou, 2023, s. 74). 

Sürecin bu üç boyutunun birkaç temel “ontolojik” karakteristiği bulunur. İlkin, bir 

olayın temel ontolojik niteliği, kendisi için olay olduğu şeyin konumlanmış boşluğunu 

kaydetmek, ya da adlandırmaktır. Sadakatin asıl niteliği, hiçbir zaman kaçınılmaz ya da zorunlu 

olmamasıdır. Ona katılan “biri”nin üzerinden takındığı çıkar-gözetmeyen-çıkar tavrı, sırf 

benliğin kurgusal temsilinin parçası olarak bile olsa, düpedüz çıkar sayılıp sayılamayacağı, 

hakkında karar-verilemez bir şey olarak kalır. Nihayet, sonuç olarak ortaya çıkan hakikate 

gelirsek, Platon’un mahkûmunun mağarasına “dönüşü” gibi, bir hakikatin bilgilere dönüşünden 

bahsedilebilir. Hakikat bilgilerde bir “delik” açar, onlarla farklı türden olmasına rağmen, yeni 

bilgilerin bilinen tek kaynağıdır. Hakikat, bilgileri zorlar. Zorlamak fiili, hakikatin gücü kopuş 

gücü olduğu için, durumun dolaysızlığına, yerleşik ve dolaşımda olan bilgileri ihlal ederek 

döndüğünü gösterir (Badiou, 2023, s. 74-76). 



 

88 

Badiou’ya göre “Kötü” düşüncesi ise, hakikat sürecinin bu üç boyutuna -bir olayın bir 

durumun boşluğunu açığa çıkarması; sadakatin belirsizliği ve bilgilerin bir hakikat tarafından 

zorlanması- bağlıdır. “Kötü”nün üç konsepti bulunur: Bir olayın eski durumun boşluğunu değil 

doluluğunu açığa çıkardığına inanmak, taklit ya da terör anlamında “Kötü”; bir sadakate yaraşır 

biçimde yaşamayı başaramamak, ihanet anlamında, kişinin olduğu “Ölümsüz”e ihanet etmesi 

anlamında Kötü; ve bir hakikati bütünselci, totaliter güçle özdeşleştirmek, felaket anlamında 

“Kötü”. Terör, ihanet ve felaket, bir hakikatler etiğinin -insan haklarının iktidarsız ahlakının 

tersine- savuşturmaya çalıştığı şeylerdir; bu, gelişmekte olan bir hakikate dayanmanın tekilliği 

içinde gerçekleştirilir. Öte yandan terör, ihanet ve felaket ancak hakikat-süreci yoluyla gerçek 

imkânlar haline gelmiştir ve ancak öncesinde bir “İyi” varsa bir “Kötü” olduğu kesindir 

(Badiou, 2023, s. 77-78). 

Toparlamak gerekirse, Baidou, çağımızda geçerli olan “çağdaş etik söylemi” üç açıdan 

eleştirerek reddeder. İlki, provakatif ve çığır açıcı nitelikte bir “insan hakları eleştirisi”dir. 

Badiou, “insan hakları” söylemini “evrensel” ve “aşkın” bir etik çerçeve olarak eleştirir. Bu tür 

iddiaların soyut bir “insanlık” fikrine dayandığını ve etik meselesini, mağdurlar ile “gereksiz” 

acının sorgulanmaksızın kabulü doğrultusunda savunulmasına indirgediğini savunur. Bu 

yaklaşım, yaratıcı eylem kapasitesini ve müdahale potansiyelini göz ardı eder. İkincisi, 

mağduriyet merkezli etik kavrayışıdır. Badiou, modern etiğin acıdan ve “kötülük”ten (örneğin 

soykırım, terörizm) kaçınmaya öncelik vermesini eleştirir. Bu türden bir etik, yeni hakikatlerin 

ve özgürleştirici projelerle potansiyellerin peşinden gitmemizi engeller. Üçüncüsü ise, negatif 

etik soyutlamasıdır. Liberal demokrasinin kalbinde yatan bu etik soyutlama, sadece zararı 

önlemeye odaklanan bir anlayışı benimserken, “iyinin” yaratımı ihmal edilir. Oysaki etik, 

“kötü” kavramı etrafında inşa edilemez (örneğin, soykırım veya savaş suçlarını önlemek gibi); 

daha ziyade, “iyi”nin yaratımını mesele etmek suretiyle somutlaşır ve praksis bağlamında önem 

kazanır. 



 

89 

Bu eleştiriler doğrultusunda Badiou, öncelikle “kötü”yü yeniden tanımlamayı önerir. 

“Kötü”, bağımsız bir kategori değil; hakikat sürecinden sapma olarak ya da “hakikat sürecinin” 

yozlaşması olarak görülebilir: Bir hakikate ihanet etmek (örneğin, devrimci bir projeyi terk 

etmek); bir hakikati başkalarına totaliter veya yıkıcı bir şekilde dayatmak ya da bir hakikati 

mutlak bir ilkeye dönüştürmek, gibi. 

Bu da bizi, Badiou’nun kuramının temelinde yatan “hakikat süreci” ya da aynı anlama 

gelecek şekilde “süreç olarak hakikat” anlayışına götürür. Badiou’ya göre gerçek etik, “hakikat-

olay”a sadakati sürdürmekten geçer. Olay, varoluşun normal düzeninde (durumda) bir 

kopuştur; radikal, yeni ve öngörülemez bir şeydir (örneğin, bilimsel bir buluş, sanatsal bir 

yaratım, politik bir devrim veya aşk gibi). Etik, bireyin bir olay yoluyla ortaya çıkan hakikate 

bağlı kalmasıyla öznel bir nitelik kazanır. Öznel bağlılık, dönüştürücü bir eylemi ya da devrimci 

bir olguyu takip etme azmi ve sürdürme kararlılığıyla gerçekleşir. İşte “özne”nin yaratımı tam 

olarak bu diyalektik bağlamda mümkün olur. Özne ya da öznelik, önceden var olan, a priori bir 

olgu değildir; birey-insan bir olaya sadakat yoluyla özne hâline gelir. Öznenin bağlılığı, yeni 

bir şeyin (bir hakikatin) ortaya çıkmasını sağlar. Öznelik, hakikat-olayla angaje olma sürecinde 

tanımlanır ve yaratıcılık, azim ve cesaret gerektirir. 

Badiou, “olay” etiği kavramsallaştırmasını, sonluluğa (ölümlülük, acı vb.) dayalı etik 

anlayışlarından ayırır. Etik, sonsuza yönelmelidir; insan varoluşuna içkin sonsuz yaratım gücü, 

hakikatlere ve olanaklara açılmalıdır. Nitekim insan yaşamı, sadece hayatta kalma iç güdüsüyle 

veya zarardan ve kötülükten kaçınma arzusuyla sınırlandırılamaz; yeni olanakların üretilmesine 

yönelik dönüşümcü bir potansiyeli, yaratıcı dinamikleri kapsar. Dolayısıyla etik, hakikat 

süreçlerine sadakat yoluyla “iyinin” yaratılmasına odaklanmalıdır. 

Mağduriyet, savunmasızlık veya soyut “insanlık” kavramlarına dayanan modern etik 

çerçeveleri, sınırlayıcı ve etkisiz olduğu kadar, siyasi açıdan da muhafazakârdır. Badiou’nun 

hakikatler etiği, ahlaki evrenselleri ve aşkın kategorileri reddederek bu türden bir 



 

90 

muhafazakârlığa karşı radikal bir alternatif sunar ve hakikatin aktif, devingen ve olumlayıcı 

yaratımını vurgular. 

  



 

91 

İKİNCİ BÖLÜM 

İNSAN SONRASI DURUM: “ANTROPOSEN”DEN “KAPİTALOSEN”E 

1. KAPİTALOSEN’E GİRİŞ: “KRİZ”İN İYELİĞİ 

Sosyolog, tarihçi ve dünya-ekoloji teorisyeni Jason W. Moore, iklim krizleri ve dünya 

üzerindeki durum değişikliklerini kapitalizmin çevresel etkileri ve tarihsel ekolojisi üzerine 

yoğunlaşarak analiz eder ve bu doğrultudaki çalışmalarında “Kapitalosen” (Capitalocene) 

terimini ortaya koyarak, kapitalizmin çevresel krizlerdeki merkezi rolünü tartışır. 

Moore’un çalışmaları, kapitalizm ve ekoloji arasındaki ilişkileri ele alan ve bu ilişkileri 

eleştirel Marksist bir perspektiften inceleyen önemli katkılar içermektedir. Kapitalizmin sadece 

ekonomik bir sistem olmadığını, aynı zamanda doğayı ve çevreyi dönüştüren ve ekolojik 

krizlere yapısal temel oluşturan bir “dünya-ekolojisi” olarak anlaşılması gerektiğini savunan 

Moore; tarihsel açıdan bakıldığında, sermaye sisteminin “ucuz doğa”nın sonu ile karşı karşıya 

geldiği bir çağda yaşadığımızı ileri sürmektedir. Bu bağlamda, içinde bulunduğumuz 

gezegensel kriz çağını “Kapitalosen”, “Dünya-Ekolojisi” ve “Ucuz Doğa” nosyonları üzerinden 

açıklar. Buna göre kapitalist sistemde, doğal kaynaklar, ucuz işgücü/emek ve hammaddeler 

olarak değerlendirilip maksimum kâr elde etmek amacıyla sömürülürken; Moore, kapitalizmin 

doğayı sömürme biçimlerini masaya yatırarak ekolojik krizlerin kökenlerini anlamaya çalışır. 

“Kapitalosen Çağı” özetle, doğal ve çevresel krizlerin insan faaliyetlerine değil, ekolojik yıkıma 

ve toplumsal eşitsizliklere neden olan kapitalist üretim ilişkilerine bağlandığını ifade eder ve 

mevcut sistemin ekolojik açıdan sürdürülemez olduğunu ortaya koymak, kapitalizmin ötesinde 

sürdürülebilir ve adil bir toplumsal düzenin gerekliliğini savunmak doğrultusunda anahtar 

kavram olur (Moore, 2015); (Moore, 2016); (Moore, 2017d); (Moore, 2017c). 



 

92 

Moore, “The Capitalocene, Part I: on the nature and origins of our ecological crisis” 

başlıklı makalesini, “insanlığın, doğanın geri kalanıyla kurduğu modern ilişki ne zaman ve 

nerede başladı?” sorusuyla açar. İklim değişikliğinin hızlanmasına ilişkin endişelerin 

artmasıyla birlikte önem kazanan bu soruya verilen yanıt, “tek kelimeye sığdırılmış bir argüman 

olarak” on yıllar boyunca cazibesini yitirmemiştir: “Antroposen” (Moore, 2017d, s. 1): 

Bu ne tür bir argümandır? Tüm moda kavramlarda olduğu gibi, Antroposen de geniş bir yorum 

yelpazesine tabii olmuştur. Bu tek kelimeye sığdırılmış argüman, çok çeşitli biçimlerde 

yorumlanagelmiştir. Ancak baskın biçimi, modern dünyanın kökenlerinin 19. yüzyılın şafağında 

Britanya’da bulunacağını söyler: Çığır açıcı değişimi harekete geçiren güç olarak kömür ve 

buhar. Peki, kömür ve buharın arkasındaki itici güç nedir? Ne sınıf. Ne sermaye. Ne 

emperyalizm. Hatta kültür bile değil. Ama... tahmin ettiniz, Anthropos, yani farklılıklardan 

arındırılmış bir bütün olarak insanlık (Moore, 2017d, s. 1-2). 

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             

Moore’a göre Antroposen, “rahatsız edici gerçeklerle dolu bir rahatlatıcı hikâyedir”. 

İnsanlığı diyalektik bir süreç olarak işleyen “yaşam ağı”ndan (web of life)46 ayıran geleneksel 

bir tanım ve analitik mantık içinde kolayca anlaşılabilecek olan bu hikâyede, doğanın büyük 

güçlerine karşı insan her daim “üstün” gelir. Bu, “insanlığın doğaya birçok korkunç şey 

yaptığını anlatan son derece tanıdık bir hikâyedir”. Moore bu hikâyenin ardındaki mantığa, 

“yaşam ağı”nı göz ardı eden ve kapitalizmin, insana ve doğaya yönelik sömürüsünün yıkıcı 

etkilerini gizleyen bir yöntem olarak “yeşil aritmetik” adını verir (Moore, 2017d, s. 2). 

Bu noktada yanıtlanması gereken bir başka soru ortaya çıkar: Gerçekten de yukarıdaki 

hikâyede anlatıldığı gibi, “Avrupa merkezli ve teknolojik determinist” bir perspektifi imleyen 

Antroposen’de, yani “insan çağı”nda mı yaşıyoruz; yoksa sermayenin sonsuz birikimiyle 

şekillenmiş tarihsel bir bakışı imleyen Kapitalosen’de, yani “sermaye çağı”nda mı? Moore’un 

vurguladığı gibi, bu soruya bakış açımız, günümüzün krizlerini analiz etme ve bu krizlere yanıt 

verme şeklimizi de önemli ölçüde belirlemektedir (Moore, 2017d, s. 3). 

                                                           
46  Yaşam ağı kavramı, insanlık ve doğa arasındaki karşılıklı bağımlılık ve etkileşimlerin geniş ve dinamik bir sistemini ifade 

eder. Bu kavram, doğa ve toplumun iç içe geçmiş ve birbirini biçimlendiren bir bütün olduğunu vurgular; doğanın sadece 

bir arka plân veya sonsuz bir kaynak değil, insan toplumlarının ve ekonomilerinin aktif bir bileşeni olduğunu gösterir. 



 

93 

Moore’un belirttiği gibi, 21. yüzyılın başı, muazzam biyosfer değişimi hikâyelerinin 

yaygınlaştığı; dramatik, geri döndürülemez ve kaotik bir gezegensel geçiş çağıdır. Yer 

bilimciler / dünya sistem bilimcileri47  böyle dönemleri “durum değişiklikleri” olarak adlandırır 

ki bu, oldukça korkutucu bir durum için son derece yavan bir terimdir. “Durum değişiklikleri” 

aslen, yaşam koşullarının bir nesil içinde kökten farklı olacağı anlamına gelir. Beş yüzyıldır 

süregelen sermaye, güç ve doğanın dinamik belirginliği ve sabitliği olarak kapitalizm, bazıları 

için her daim olduğu gibi, şimdi de nesiller arası toplu katliam sistemi hâline gelmiştir (Moore, 

2017b, s. 195). 

Moore, Kartezyen perspektifin doğayı ve insanı ayrı ayrı konumladığı noktada, “dünya-

ekoloji” anlayışının, “yaşam ağı” içinde insanların ve diğer türlerin ayırt edici özelliklerinden 

hareket eden diyalektik bir birlikteliği varsaydığını öne sürmektedir. Bu anlayışın odak noktası, 

yaşam ağında gücün ve değerin yeniden üretiminin kuralları olarak sermayeleşme ve temellük 

edilmiş işin birlikte çalıştığı yolları kavramaya yöneliktir. Tarihi kapitalizmin “uzun dönem”i 

boyunca, çevre yapıcı modelleri açıklamada ve tanımlamada kılavuz olarak görülebilecek bu 

yaklaşım, basitleştirilmiş bir model olup, bir “ilk deneme” olarak görülebilir. Sermaye birikiminin 

temel tarihsel dinamiklerini, özellikle değer yasası tarafından yönetilen “insan ve insan-dışı 

doğanın” iç içe geçmiş ilişkileri üzerinden derinlemesine inceler (Moore, 2017c, s. 15). 

1.1. Dünya-Ekolojisi Perspektifinden Popüler Antroposen 

Moore, “Anthropocenes & the Capitalocene Alternative” adlı bir diğer çalışmasında, 

“Antroposen” (İnsan Çağı) ve “Kapitalosen” (Sermaye Çağı) kavramları üzerinden modern 

ekolojik krizin kökenlerini ve dinamiklerini derinlemesine tartışmaya açar. Antroposen’in 

yaygın olarak kabul edilmesinin yanıltıcı olabileceğini ve ekolojik krizlerin doğru anlaşılmasını 

                                                           
47  Earth system scientists ifadesi, yeryüzü sistem bilimcilerini kategorize eder. Bu bilim insanları, Dünya’nın fiziksel, 

kimyasal, biyolojik ve insan sistemlerinin karşılıklı etkileşimlerini ve bu etkileşimlerin gezegenin genel işleyişi üzerindeki 

etkilerini inceleyen disiplinler arası bir alanda çalışırlar. Yeryüzü sistem bilimcileri, Dünya’nın iklim, su döngüsü, 

biyosfer, litosfer ve atmosfer gibi çeşitli bileşenlerini bir bütün olarak ele alır ve bu bileşenler arasındaki etkileşimleri 

açıklamaya yönelik argümanlar sunarlar. Earth system kavramı hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. (Lenton, 2016, s. 14-25).  



 

94 

engelleyebileceğini savunur. Buna karşılık Kapitalosen ise, kapitalizmin doğa ile olan 

ilişkisinin tarihsel ve yapısal bir analizini sunmaktadır. Moore’a göre Antroposen, günümüzün 

en önemli ve aynı zamanda en tehlikeli çevreci kavramı haline gelmiştir. Bu kavramın 

doğurduğu tehlike, gezegenin krizini yanlış anlamasından değil, “insan ve dünya sistemini tek 

bir anlatı içinde birleştirmek suretiyle” doğal süreçlerdeki “durum değişimlerini” açıklarken, 

bu değişimlerin arkasındaki tarihsel ilişkileri “mistikleştirmesinden” kaynaklanır. Moore, bu 

tehlikeyi, “insan kaynaklı küresel ısınma” sözünden daha açık şekilde belirten başka bir ifade 

olmadığını ve bu ifadenin de büyük bir çarpıtmayı imlediğini ileri sürer (Moore, 2017a, s. 71). 

Nitekim küresel ısınma, soyut bir “insanlık” hâlinden, başka bir deyişle “Antropos”un 

fevkalade başarısından kaynaklanmaz (Moore, 2017a, s. 71). Bilakis küresel ısınma, 

“sermayenin en büyük başarısıdır” ve “kapitalojenik”tir. Moore, Kapitalosen kavramını bu 

eksik bakışa alternatif olarak sunar ve kapitalizmin, çevresel krizlerin ana itici gücü olduğunu 

vurgular. Ekolojik krizin kökenlerini ve doğasını anlamak için, öncelikle kapitalizmin tarihsel 

ve yapısal dinamiklerini incelememiz gereklidir (Moore, 2017a, s. 71): 

Antroposen’in popülaritesi, etkileyici araştırmalardan daha fazlasından kaynaklanmaktadır. 

Etkisi, anlatı gücünden ve insanları ve dünya sistemini tek bir anlatı içinde birleştirme 

kapasitesinden elde edilmiştir. Dünya sistemi ve insanlığı tek bir anlatı içinde birleştirme şekli, 

tam da onun zayıflığı ve yanıltıcı gücünün kaynağıdır. Bu birleştirme diyalektik değil, 

sibernetikçinin birliğidir48; gezegeni mevcut yok olma çağına getiren kurucu tarihsel ilişkileri 

silen idealist bir birliktir (Moore, 2017a, s. 71). 

 

                                                           
48  “Sibernetik” kelime anlamı olarak, “insani müdahaleye gerek duymadan, dış dünyanın gereksinimlerine göre kendini 

yenileyip kendisine verilen görevleri yerine getirip amacına göre hareket etmesini sağlayan yapay veya biyolojik 

sistemlerin kontrol ve haberleşmesi üzerinde yoğunlaşan bilim dalı” olarak tanımlanır (TDK, t.y.). Bu bağlamda 

“sibernetikçinin birliği” ibaresi, “parçaların birliği” olarak anlaşılabilir. Bu ifade, çeşitli unsurların veya parçaların 

mekanik, idealist veya yapay bir şekilde bir araya getirilmesini imlemesi sebebiyle önem taşır. Zira parçaların birbirinden 

bağımsız olarak düşünüldüğü bu türden bir birlik, parçaların birbirleriyle tarihsel ve dinamik etkileşimlere girdiği 

diyalektik bir birleşmeden farklıdır. Bu bağlamda “sibernetikçinin birliği” eleştirisi, “Antroposen”in insanlığı ve dünya 

sistemini tek bir anlatı içinde birleştirmeye dönük eğiliminin diyalektik değil, mekanik ve idealist nitelikli olduğunu 

belirtir. Bu tür bir birleşme, gezegeni mevcut yok olma çağına getiren kurucu tarihsel ilişkileri bağlamından kopardığı için 

yanıltıcıdır. Dolayısıyla “sibernetikçinin birliği,” bütüncül ve tarihselleştirilmiş bir anlayıştan ziyade, yüzeysel ve tarihsel 

bağlamdan kopuk bir birleşime işaret eder. 

 



 

95 

Moore’a göre Kapitalosen, ekolojik kriz üzerine diyalektik ve ilişkisel düşünmeyi 

amaçlar. Bu argüman, her ne kadar birbiriyle ilişkili olsa da jeolojik tarihten (geological 

history) ziyade “jeo-tarih” (geo-history) hakkında bir tartışmaya tekabül eder. Kapitalosen, 

1970’lerden bu yana “Yeşil Düşünce”nin (Green Thought)49 kutup yıldızı olan ve “Popüler 

Antroposen” olarak adlandırdığı akımın “İki Yüzyıl”50 modeline meydan okumaktadır: Nitekim 

modern ekolojik krizin -dolayısıyla kapitalizmin- kökenleri ne İngiltere’ye ne de uzun ve 

tafsilatlı 19. yüzyıla ne kömüre ne de buhar makinesine indirgenebilir. Ayrıca, Antroposen’in 

tarihsel öngörüsüzlüğü, “Popüler Antroposen” nitelemesinin dayanağı olan entelektüel kültüre 

de içkin görünmektedir. Kapitalosen yalnızca dünya sistemi bilimcilerine değil, aynı zamanda 

sistemi adlandırmayı reddedenlere de meydan okur. Bu anlamda “Popüler Antroposen”, 

kapitalizmin muhtelif şiddetini ve eşitsizliğini inkâr eden ve kapitalin yarattığı sorunların “tüm 

insanlığın sorumluluğu” olduğunu ileri süren bir dizi geniş kapsamlı çevresel terimin en 

sonuncusudur. Antroposen’in politikası, bir nevi anti-politika biçimi olarak, kapitalizmin ve 

                                                           
49  Jason W. Moore’un “green thought” (yeşil düşünce) kavramıyla kastettiği, çevre sorunları ve ekolojik krizler hakkında 

farkındalık yaratmayı amaçlayan, sürdürülebilirlik, çevre koruma ve ekolojik dengeyi savunan düşünce akımları ve 

hareketlerinin toplamıdır. Yeşil düşünce, doğa ile insan arasındaki ilişkiyi yeniden değerlendirerek, ekolojik krizlere 

yönelik çözüm önerileri sunar. Ancak Moore’un eleştirisi, yeşil düşüncenin, kapitalizmin yapısal dinamiklerini yeterince 

irdelemediği ve ekolojik krizlerin kökenlerini tam olarak açıklayamadığı yönündedir. Bunun karşısına, Kapitalosen 

kavramını temellendirdiği “dünya-ekolojisi” (world-ecology) perspektifi ile “ucuz doğa” (cheap nature) nosyonunu koyar. 

Buna göre “dünya-ekolojisi”, doğa/toplum ikiliğini aşan ve doğal sistemler ile toplumsal sistemlerin karşılıklı bağımlılığını 

ve etkileşimini vurgulayan bir bakış açısıdır. Kapitalizmin küresel ölçekte doğa ile olan etkileşimlerine ve bu etkileşimlerin 

doğa ve toplum üzerinde nasıl dönüştürücü etkiler yarattığına odaklanır. “Ucuz doğa” ise, yeşil düşüncenin etraflıca ele 

almadığı yapısal bir sorun ve ekolojik krizin başlıca sebebi olarak kapitalist sistemin, doğayı “ucuz ve sınırsız” bir kaynak 

olarak kullanma eğilimini imleyen bir nosyondur. Ayrıntılı bilgi için bkz. (Moore, 2015); (Moore, 2016); (Moore, 2017d); 

(Moore, 2017c).  

 
50  Antroposen’in “iki yüzyıl” modeli, modern ekolojik krizin kökenlerini ve dinamiklerini açıklamak için kullanılan bir 

çerçevedir. Bu model, ekolojik krizlerin başlangıcını Sanayi Devrimi’ne dayandırır ve modern endüstriyel toplumun 

doğuşuyla ilişkilendirir. Buna göre, 18. yüzyılın sonları ile 19. yüzyılın başlarında Sanayi Devrimi ile büyük ölçekli 

fabrikaların ve makinelerin yaygınlaşması üretim süreçlerini köklü bir şekilde değiştirirken; fosil ve kömür gibi yakıtların 

yoğun kullanımı atmosferdeki karbondioksit seviyelerini artırarak küresel ısınmanın ve iklim değişikliğinin temelini atar. 

Yanı sıra, tarım toplumundan sanayi toplumuna geçişin hızlanmasıyla kentleşmenin artması, büyük insan göçlerinin 

yaşanmasına ve doğal kaynakların daha yoğun ve sürdürülemez bir şekilde kullanılmasına yol açar. Sonuç itibariyle, 

Sanayi Devrimi’nin başlamasından itibaren, çevresel bozulma, su kirliliği, toprak erozyonu ve biyolojik çeşitliliğin kaybı 

gibi sorunlar yaygınlaşır. 

Bu bağlamda iki yüzyıl modelinde, küresel ölçekte ekolojik krizlerin ortaya çıkışı modern endüstriyel toplumun doğrudan 

bir sonucu olarak görülür. Kapitalosen terimi, ekolojik krizlerin kapitalist üretim ilişkilerinin tarihsel ve yapısal 

dinamiklerine dayandığını savunarak, Antroposen’in iki yüzyıl modeline yönelik bir eleştiri ve alternatif olarak 

kavramsallaştırılır. Ayrıntılı bilgi için bkz. (Moore, 2015); (Moore, 2016); (Moore, 2017d). 

 



 

96 

gezegensel krizin kapitalojenik kökenlerinin silinmesine kesin şekilde bağlıdır (Moore J. W., 

2017a, s. 74): 

Antroposen, doğa / toplum ikiliği sorusunu ortaya koymak yönünde yararlı olsa da bu ikiliği 

yeni bir sentez lehine çözmeyi başaramaz. Bu sentez, benim kanaatime göre, kapitalizmin 

“yaşam ağı” içerisindeki rolünün yeniden değerlendirilmesine dayanır. Günümüzde, oldukça 

yerinde bir şekilde, “iklim değişikliği değil, sistem değişikliği” söylemi yaygınlaşmış olsa dahi 

bu sistemi nasıl kavramsallaştırdığımıza dikkat etmemiz gerekmektedir. Kapitalizmi, yaşam 

ağından soyutlanmış bir pazar veya toplumsal sistem olarak kabul eden bir eleştiri, bizi 

sürdürülebilirlik ve özgürleşme yolunda doğru bir şekilde yönlendiremeyecektir. Kapitalizmi 

yalnızca ekonomik ve toplumsal boyutlarına indirgemiş yaklaşımlar karşısında temkinli 

olmalıyız. Bu yaklaşımlar, “insan özgücülüğü” (human exceptionalism) uygulamalarına denk 

düşer. Özgücülükler her zaman tehlikelidir; özellikle de ırkçılık, cinsiyetçilik ve sömürgecilik 

tarihindeki şiddet eylemlerinde aktif rol oynayan bir soyutlama olan “İnsanlık” söz konusu 

olduğunda. Dünya-ekolojisi tartışması bunun tersini ileri sürmektedir: kapitalizm, yaşam ağı 

içerisinde gelişir (Moore, 2017a, s. 74). 

 

Bu noktada Antroposen eleştirisine girmeden önce, Moore’un yaptığı ayrımdan 

bahsetmek önemlidir. Moore, “Jeolojik Antroposen” olarak adlandırdığı ve yer bilimcilerin 

stratigrafik51 işaretleri tartışmaya odaklandığı jeolojik tartışmayı bir kenara bırakarak, savaş 

sonrası kapitalizminin sert şekilde suçlanmasına denk düşen üzerinde uzlaşılmış bazı işaretlere 

yönelik ilgiyi “Popüler Antroposen” başlığı altında ele alır. Bu Antroposen, zamanımızın en 

önemli sorularını sorar ve cevaplar: Bugün gezegensel krizin nedenleri nelerdir? Ve bu krizin 

kökenlerini nereden, ne zamandan başlatabiliriz? (Moore, 2017b, s. 195). 

Moore’a göre sorular doğru olsa da Popüler Antroposen, olası cevaplar hakkında 

düşünmemizi, biz daha düşünmeye başlamadan önce sınırlamaktadır. Bizi ayrı ayrı “insanlar” 

ve “doğa” arasındaki çevresel sorunlara geri dönmeye davet ve ikna ederek, bu krizleri en başta 

yaratan düşünce biçimine de geri dönmüş olur (Moore, 2017b, s. 195). “Masum bir ikilik 

olmaktan uzak olan ‘insan’ ve ‘doğa’ ikiliği, Kolomb’un Hispanyola’ya ayak basmasından bu 

yana sömürge yönetimi, çevresel değişim ve soykırım için temel olagelmiştir. Çevresel krizin 

                                                           
51  Jeolojinin katmanları inceleyen kolu. Yer bilimlerinde kayaç katmanlarının (strata) incelenmesi ve bu katmanların oluşum 

süreçlerinin ve yaşlarının belirlenmesi ile ilgili bir dalıdır. Stratigrafi, jeolojik zaman ölçeğini ve tarihsel olayların 

kronolojisini anlamak için temel bir araç olarak kullanılır. 

 



 

97 

aracısı ve temsilcisi olarak (bugün antropojenik değişim dilinde berraklaşan) ‘İnsanlık’ fikri, 

kapitalizmin cephaneliğinde vazgeçilmez bir silah hâlindedir” (Moore J. W., 2017b, s. 195): 

Antropojenik, daha doğrusu “insan yapımı”. Burada çevreci söylem aracılığıyla kadim bir 

kapitalist hilenin tezahürünü görürüz: Yüzde 1’in yarattığı bir sorunu alın, sonra geri kalan 

yüzde 99’a bu sorunun onların suçu ve yükü olduğunu söyleyin. İklim değişikliğinin nedeni 

olarak insanlığı göstermek, özel bir tür büyülü düşünceye girişmek demektir. Aslen ırk, sınıf ve 

cinsiyet eşitsizliği ile şiddetinin ikincil türden endişeler olduğu ima edilir. Bu spekülatif bir iddia 

da değildir. Çevrecilik, 1968’den sonra doğa politikası olarak ortaya çıktı ve bu politikada ırk, 

sınıf ve cinsiyet gerçekten de ikincil hâle geldi, ki o zamana değin gerçekten kabul edildiyse 

eğer (Moore, 2017b, s. 195). 

 

Ancak modern çevresel değişimin ana itici gücü antropojenik (insan yapımı) değil, 

kapitalojeniktir (sermaye yapımı) ve bu durum, göründüğü kadar basit algılanamaz (Moore, 

2017b, s. 195). Küresel ısınma, her ne kadar ve elbette ki açıkça dâhil olsa da salt “ekonomi” 

tarafından güdülenmez. Aksine, kapitalojenik, bir sermaye ve doğa sistemini yekpare biçimde 

sorumlu tutmak demektir. “Bu sistem, bilim, iktidar ve ekonomi alanlarında, sonsuz 

genişlemeyi varoluşsal bir zorunluluk, bir ön koşul hâline getiren özgün ve tuhaf bir rasyonalite 

kurar” (Moore, 2017b, s. 195). Sadece sınırlı değil, aynı zamanda düzensiz yaşamla dolu bir 

dünyada bu mantık, tehlike kadar olanak da barındırmaktadır. Moore’a göre Popüler 

Antroposen, bu çelişkiyi göz ardı eder; zira İnsan / Doğa karşıtlığına dayanan düşünce yapısı, 

bu türden bir cehaleti mecbur kılmaktadır (Moore, 2017b, s. 195). 

Alternatif bir yaklaşım ise, dünya sistem bilimcilerinin tanımladığı gezegensel “durum 

değişikliği”nin, en başta entelektüel bir “durum değişikliği” gerektirdiğini kabul etmekten geçer 

(Moore, 2017b, s. 196). Nitekim “insan girişimi” kabilinden kavramları ön plâna 

çıkardığımızda, 18. yüzyılda şekillenen düşünce alışkanlıklarına geri döneriz. Burada, ideolojik 

olarak ırksal, cinsiyetçi ve sömürgeci şiddetten arındırılmış soyut bir “insan” tahayyülü, 

gelişimin ve iyileştirmenin aracısı olarak görülür ve liberal öznenin yükselişi gerçekleşir. 

Liberal özne içinde sembolik ve maddi olan öylesine iç içe geçmiştir ki, birinin nerede bitip 

diğerinin nerede başladığını görmek zordur. İnsan ve doğa arasındaki ayrıma dayanan, doğanın 

insanın gelişimi ve ilerlemesi için kullanılacak “bir kaynak” olarak görüldüğü bu türden 



 

98 

Locke’çu anlamda bir düalizm, modern kapitalizmin doğa üzerindeki hakimiyet ve sömürü 

anlayışını destekler. “Doğa (büyük harfle) Toplumun gelişim sahası olarak işaretlenir” (Moore, 

2017b, s. 196): 

Burada, en az Manchester’ın tekstil fabrikaları kadar önemli bir gücü, fikirler ve doğa sentezini 

buluruz. Kömür, buhar ve pamuk birleşimi, yerli halklar yok edilmeksizin ve yerlerinden 

edilmeksizin; bunun nezdinde onların el konulmuş topraklarında köleleştirilmiş Afrikalılar 

ölene değin çalıştırılmaksızın gerçekleştirilmedi. İnsan girişimini ön plâna çıkararak Popüler 

Antroposen, ikili düşüncenin en yüksek aşamasını ve Britanya emperyalistlerine en makul 

şekilde hizmet eden düşünce alışkanlıklarına geri dönüşü simgeler. Bu perspektiften 

bakıldığında, Popüler Antroposen, liberalizmin zirvesidir (Moore, 2017b, s. 196). 

  

Moore’a göre bu bağlamda radikal ve yıkıcı düşüncenin sorumluluğu, öncelikle “sistemi 

adlandırmak”tan geçer. Nihayetinde adlandırma, herhangi bir politik eylemin veya tasarının 

temelidir ve adlandırmanın gücü, düşünceyi yönlendirme ve özgürleştirici perspektifler kurma 

gayesinde saklıdır. Dolayısıyla dünyanın hâlihazırdaki “felaket” durumunun arkasında 

“Antropos” olduğunu savunan Antroposen’in, özü itibariyle burjuva bir kavram olması kimseyi 

şaşırtmaz. Kapitalizmin envaiçeşit şiddetini ve eşitsizliğini reddeden ve sermayenin yarattığı 

tahribatın sorumluluğunu ayrım gözetmeksizin “tüm insanların” omzuna yükleyen uzun bir 

çevresel kavramlar serisinin en yenisi olarak Popüler Antroposen’in politikası, aslında bir nevi 

anti-politikadır; kapitalizmin ve gezegensel krizin kapitalojenik kökenlerinin silinmesine kesin 

olarak bağlıdır. Dolayısıyla Antroposen sadece liberalizmin değil, aynı zamanda 

neoliberalizmin de zirvesidir, denilebilir (Moore, 2017b, s. 196). 

1.1.1. Kartezyen Devrim ve Düşünce Biçimi Olarak Kapitalizm 

Bu doğrultuda, düalizm ve Kartezyen Devrim ile bir “düşünce biçimi olarak kapitalizm” 

kavramsallaştırması arasında ikinci bir ilişkisellik kuran Moore, “uzun tarih” (longue durée)52 

                                                           
52   Longue durée terimi, Fransız tarihçi Fernand Braudel tarafından geliştirilmiş ve “Annales Okulu” tarafından da 

benimsenmiş olan bir tarih yazımı kavramıdır. Bu kavram, tarihsel olguları kısa vadeli olaylar yerine uzun dönemli yapısal 

değişimler ve kalıcı süreçler üzerinden anlamayı; tarihsel analize derinlik ve bağlam sağlamayı amaçlar. Longue durée 

yaklaşımı doğrultusunda yüzyılları, hatta binyılları kapsayan uzun zaman dilimlerine odaklanılarak; toplumsal, ekonomik, 

kültürel ve çevresel yapılar incelenir. 

 



 

99 

perspektifinden bakıldığında, Popüler Antroposen’in düalisttik düşüncenin de zirve noktası 

olduğunu belirtir (Moore, 2017b, s. 196). 

Moore, Antroposen’in bu düalisttik tavrını René Descartes’ın “düşünen şeyler” 

(beyinler, toplumlar, özne) ve “uzamsal şeyler” (bedenler, maddeler, nesne) arasındaki ünlü 

ayrımına atıfta bulunarak “Kartezyen” olarak adlandırır. Moore’un önemle altını çizdiği gibi, 

“Descartes’ın düşüncesi kaba düalizmin öne sürdüğünden çok daha sofistikedir” (Moore, 

2017b, s. 196). Ancak buradaki mesele, yorumla ilgili olmaktan ziyade, entelektüel sistemlerin 

dünya-tarihsel tahakküm aygıtına araçsal anlamda eklenmiş olmasından kaynaklanır. 

Kartezyen sistem, “modernitenin kalbine ikili bir kod yerleştirmek üzere zuhur eden sermaye 

ve güç yapılarıyla birlikte evrilir” (Moore, 2017b, s. 196). 1492’den sonraki yüzyıllar, yalnızca 

bir üretim biçiminin doğuşuna değil, bir “düşünce biçiminin” doğuşuna da tanık olur. Çağımızın 

neoliberal gözetimin algoritmik devrimlerinden çok daha önce, kapitalist düşünce biçimi birbiri 

ardına ikili kodlar üretmiştir ve her birini erken kapitalizmin tahakküm ve sömürü sistemlerine 

usulca yerleştirmiştir: Beyaz ve Siyah; Erkek ve Kadın; Sömürgeci ve Sömürgeleştirilen; 

Toplum ve Doğa53 (Moore, 2017b, s. 196). 

Descartes’ın formülasyonunun bu dönemin sonunda ortaya çıkması bu bakımdan 

rastlantı sayılamaz (Moore, 2017b, s. 196). Eğer düşünce ve uzamsal şeyler evreni “Kartezyen” 

ise, ilham kaynağı kesinlikle Kolomb öncesi ve kolonyaldır (cortesian). “Düşünce biçimi olarak 

kapitalizm”, bir fetih biçimidir. Burada “Ucuz Doğa” praksisi, biyofiziksel bir bozulmanın yanı 

sıra manevi, bedensel ve kültürel bir bozulma olarak, “fetih ve bilginin çürümüş evliliği” olarak 

ortaya çıkar. Bu pratikte, bazı insanlar (zengin, beyaz, erkek) “düşünen şeyler”dir ve bu 

                                                           
53  Moore argümanını, aşina sözcüklerimiz olan Doğa, Toplum, beyaz ve / veya Avrupalı’nın günümüzdeki anlamlarını 

1550’den sonraki yüzyılda kazandıklarını ve bunun tesadüf olmadığını ileri sürerek, longue durée perspektifiyle açıklar. 

Nitekim bu dönem, İrlanda ve Amerika’da acımasız sömürgeleştirmenin, cadı avlarının ve kadın bedenleri üzerine 

şiddetin, Afrika köle ticaretinin ilk büyük patlamasının, Polonya’nın sömürgeci boyun eğdirilişinin, bitmek bilmeyen 

savaşların, And Dağları’ndaki yaşam ve iş gücünün kıta ölçeğinde yeniden örgütlenmesinin, Brezilya’dan Baltık’a kadar 

ormansızlaşmanın hızlanmasının ve Batı Yarımküre boyunca şeker plantasyonlarının yayılmasının dönemidir (Moore, 

2017b, s. 196). 



 

100 

Toplumun alanıdır. Öte yandan, Doğanın alanı kadınlar, “öteki” ırklar ve yerli halklardan 

müteşekkil “uzamsal şeyler”le doludur (Moore, 2017b, s. 196). Descartes’ın felsefi 

soyutlamalarının, tahakkümün pratik araçlarına evrildiği bu noktada artık cehaleti bahane 

edemeyiz. “Kartezyen rasyonalite, imparatorlukların elinde teorik bir çekiç haline gelirken; 

Doğa ve Toplum (veya “İnsan”), muazzam bir maddi güce sorgusuz sualsiz malik kabul edilen 

gerçek soyutlamalar haline gelmiştir” (Moore, 2017b, s. 196). 

Bahsedilen tüm bu unsurlar, Moore’a göre Antroposen çerçevesinin “entelektüel bir 

hapishane” olarak değerlendirilmesinin nedenlerini oluşturur. Nitekim “düşünce biçimleri 

inatçıdır. Yansıttıkları ve aynı zamanda şekillendirdikleri ‘üretim biçimlerini’ aşmak kadar zor 

olurlar”. Kapitalosen argümanı, tam da yeni bir düşünce biçimi etrafında bir diyaloğu ve bu 

diyaloğun ima ettiği pratik siyasi mücadeleyi teşvik etmektir (Moore, 2017b, s. 196). 

1.1.2. Jeolojik Antroposen ve Kapitalosen’in “Jeo-tarihsel” Diyalektiği 

Diğer taraftan, entelektüel bir hapishane olarak Popüler Antroposen’in fikirsel soy 

zinciri, kapitalizmin hapsetme, köleleştirme ve kuşatma tarihine kadar uzanırken; alternatif 

olarak Kapitalosen ise, ekonomik saiklerin önceliğine ilkel bir geri dönüş anlamına gelmez. 

Biyosferdeki durum değişikliklerini etraflıca kavrayabilmemiz için, ekonomik determinizm ya 

da yeşil aritmetiğin izin verdiğinden daha nüanslı bir kavrayışa; insanlar, biyosfer ve gelecek 

nesiller için, adaletli politikaları yönlendirecek devrimci bir düşünce biçimine ihtiyaç vardır 

(Moore, 2017b, s. 197): 

Sık sık söylediğim gibi, Kapitalosen çirkin bir kelime, çirkin bir sistem. Öte yandan, 

“Antroposen” de tam olarak Shakespeare değildir. Yerküre krizine yönelik kaygısında, 

Kapitalosen, Popüler Antroposen ile belirli bir dereceye kadar akrabalık gösterir. Ancak 

Kapitalosen, dünyanın İnsanlık ve Doğa’ya dair çift yönlü şiddetli soyutlamalarla 

anlaşılabileceğini ve bunun üzerine harekete geçilebileceğini öneren düşünce biçimini 

reddetmektedir. Zira bu kavramların ve onları üreten Ucuz Doğa sisteminin üzerindeki kan 

lekeleri, basitçe silinemez (Moore J. W., 2017b, s. 197). 

 



 

101 

Moore’un, “dünya-ekolojisi” adlandırdığı bu konjonktürde, “yaşam ağı” içindeki 

insanlara yönelik diyalektik bir bakış açısını savunduğunu belirtmiştik. Buna göre insanlar 

doğaları yaratır; yaşam ağı “bizi” yaratır. Buradaki “biz”, ontolojik olarak farklılaştırılmış bir 

birliktir. Öte yandan diyalektik yaklaşımın, eleştirel teoride en az anlaşılan fikirlerden biri 

olduğunun altını çizen Moore, minimal anlamda diyalektik bir programın, iki gözlem üzerinden 

geliştiğini belirtir. Birincisi, bütünü oluşturan “parçaların” ilişkiselliği; başka bir deyişle yakın, 

geçirgen ve iç içe girmiş ilişkilerdir. Eko-sosyalistler için bu ilişkisellik, yaşam ağının sermaye 

devrini nasıl yeniden ürettiğini ve sermayenin de biyosferi nasıl dönüştürdüğünü fark etmek 

anlamına gelir. İkincisi, parçaların tarihsel süreç içinde tamamen dönüşerek yepyeni nitelikler 

kazanmasıdır. Bu, son derece basit bir olguyu ifade etmenin soyut bir yoludur: kapitalizm, 

yaşam ağı içinde gelişirken yapısal olarak sabit kalmaz, dinamiktir; yaşam ağı da aynı şekilde, 

hatta daha fazla dinamiktir ve kapitalist güç ve yeniden/üretim ilişkileri içinde önemli 

değişikliklerden geçer. Tüm diyalektik süreçlerde olduğu gibi, bu durum, zaman içinde 

hakimiyet ve boyun eğme terimlerinin evrildiği asimetrik bir ilişkiyi imler (Moore, 2017b, s. 

197). 

Moore, bu ilişkinin, “çift içsellik” ile karakterize edildiğini söyler: biyosfer, 

kapitalizmin çelişkilerini içselleştirirken, kapitalizm de gezegenin tarihindeki iniş çıkışları 

içselleştirmektedir. Jeolojik Antroposen, Kapitalosen’i üretir (ve onun aracılığıyla üretilir); 

ancak bu ikisi, zaman ve mekânda asla eşit derecede bulunmaz. Felsefi perspektif, kapitalist ve 

gezegensel krizin karmaşık ilişkilerini nasıl algıladığımızı güçlü bir biçimde belirler. 

Kapitalosen’in reddettiği şey, biyosfer krizinin salt ekonomik çelişkiye indirgenmesidir. 

Kapitalizm, iktidar peşinde koşma, sermaye birikimi ve doğanın ortak üretimini tarihsel bir 

birlik hâline getiren bir “dünya-ekolojisi”dir. Kapitalizm ve biyosferin ilişkileri temel düzeyde 

iç içe geçmiştir (Moore, 2017b, s. 197). 



 

102 

Ancak bu ilişkileri sadece kavramsallaştırmak ve teorize etmek yeterli olmaz; aynı anda 

hem tarihselleştirilmeli hem de coğrafi olarak konumlandırılmalıdır. Kapitalosen, Popüler 

Antroposen gibi, derin bir tarihsel perspektifte ısrar eder. Ayrıca, hepimizin birer “yeryüzü 

yazarı” olmamız gerektiği konusunda da ısrarcıdır. Kapitalosen’in derin tarihi, Kolomb öncesi 

kökenlerinden itibaren, kapitalist geçişin mekânını ve bugünün krizinin kökenlerini, dönemin 

militarize ve ırkçı meta rejimleri tarafından yeniden birleştirilmiş bir Pangea54 misali ortaya 

çıkarır (Moore, 2017b, s. 197). Moore, kapitalizmin günümüzde süregiden “durum 

değişikliği”nden, tıpkı kendi dönemlerindeki daha hafif iklim değişikliklerinden kurtulamayan 

Roma İmparatorluğu veya feodal Avrupa gibi, sağ çıkamayacağını ileri sürer55: 

Dünya-tarihsel saati 1800’de başlatmanın sorunlarından biri, çok daha uzun bir tarihi unutmaktır. 

Kapitalizmi buharlı makine üzerinden düşünmeye başlarsanız, kapitalizmin dayanıklılığı 

hakkında pembe bir tabloyla karşılaşırsınız. Teknolojiyi değiştirin, enerji kaynağını değiştirin, 

gezegeni kurtarın. Bakış açısını, her türlü doğanın işini sınırsız bir iştahla talep eden ve onların 

bakımına sosyopatik bir kayıtsızlık gösteren bir “Ucuz Doğa” sistemi olarak kapitalizme 

kaydırdığınızda ise tablo değişir. Buharlı makine, kapitalist gücün, kârın ve kitlesel öldürme 

kapasitesinin yalnızca önemli bir aracı haline gelir. […] Kapitalosen argümanı, 1850’den sonra 

ve tekrar 1945’ten sonra CO2 emisyon derecelerinde önemli artışların meydana geldiğini kabul 

eder. Ancak, gezegensel krizin kaynaklarının, 1492’den sonraki yüzyıllarda gelişen güç ve 

yeniden/üretim ilişkileri olduğunu ileri sürmek doğrultusunda Popüler Antroposen’den ayrılır. 

Şüphesiz, bu ilişkiler son derece karmaşıktır; ancak, “Ucuz Doğa” praksisi olarak adlandırdığım 

şeyde onların özünü yakalayabiliriz (Moore, 2017b, s. 197). 

 

 

 

1.1.3. “Ucuz Doğa” Praksisi 

“Ucuz Doğa”, doğanın işini de kapsamak suretiyle tüm işleri, en basit formlarına ve en 

temel niteliklerine indirgeme ilkesine dayanır. Moore’a göre tam da bu nedenle, kapitalist tarım 

tek ürünlü ekinler tarafından boyunduruk altına alınmıştır. Bu ilke, bize radikal bir tarzda 

                                                           
54  Antik Yunanca “bütün” anlamına gelen pan ve “dünya” anlamına gelen gaia kelimelerinden türetilmiş olan Pangea / 

Pangaea (Online Etymology Dictionary, tarih yok)  jeolojik zaman diliminde, yaklaşık 335 milyon yıl önce oluşmuş ve 

yaklaşık 175-200 milyon yıl önce parçalanmaya başlamış (Güney ve Kuzey Amerika, Afrika, Avrasya) süper kıtaya verilen 

addır (Rogers & Santosh, 2004, s. 147-175). 
55  Bugünlerde sorgusuz kabul edilen radikal inançlardan biri, kapitalizmin devam eden “durum değişikliklerinden” her 

halükârda sağ çıkabileceğine yöneliktir. Bu pek olası değildir; zira bugünün iklim değişikliği, herhangi bir ölçüde, Roma 

Sıcak Dönemi ile Karanlık Çağ Soğuk Dönemi (MS 300-500) ve Orta Çağ Sıcak Dönemi ile Küçük Buz Çağı (1250-1450) 

arasındaki iki en son iklim geçişini önemli ölçüde gölgede bırakmıştır. Her ikisi de bugünün standartlarına göre nispeten 

hafiftir ve her ikisi de medeniyet krizlerinde etkili olmuştur. Bugünün iklim değişikliği, Romalılar veya feodal lordlar gibi 

altın çağlarını yaşayanlar için elverişli iklim döneminin sonu gibi bir şey değil; medeniyetin şafağından bu yana elverişli 

olan iklim döneminin tamamının sonudur (Moore, 2017b, s. 197). 



 

103 

basitleştirilmiş iş hareketlerinden müteşekkil montaj hatlarını ve yiyecek, yakıt veya 

hammaddeye kolayca dönüştürülebilen “esnek ürünleri” verir. Bu ilke aynı zamanda, birbirine 

temel oluşturan iki mantığı da şekillendirir. İlki, esasen Marksist anlamda ucuzlamayı, üretim 

maliyetlerini asgariye indirmeyi ifade eder. Bu görüşe göre, kapitalist gelişmenin büyük 

patlamaları, karşılığı ödenmeyen insan ve insan dışı işgücüne/emeğe ekonomik olmayan 

yollarla el koymak üzerine kuruludur. Bu anlamda, insan doğası da dahil olmak üzere 

sermayeleşmemiş doğanın önemli bir kaynak oluşturduğu bölgeler, kapitalizmin hayatta 

kalması için vazgeçilmezdir. İkinci mantık ise, kadınlar, farklı etnisitelerden insanlar ve yerli 

halkların işleri ile yaşamlarının kültürel öncelik bakımından en düşük seviyeye indirgenmesini 

içeren bir tahakküm biçimi olarak ucuzlamadır. Modernizmin erken yüzyıllarında “kadın 

emeği”nin “iş” olarak yeniden tanımlanması, böyle bir ucuzlamanın mühim bir anını oluşturur 

(Moore, 2017b, s. 198). 

Bir “Ucuz Doğa” sistemi olarak kapitalizm, yaşamı, toprağı ve denizi Sanayi 

Devrimi’nden çok daha önce yeniden yapılandırmıştır. Kolomb’un Hispanyola’ya ayak 

basmasından sonraki yüzyıllar, tarımın başlamasından ve ilk şehirlerin yükselişinden bu yana 

eşi benzeri görülmemiş olan insan dolayımlı çevresel yaratımda çığır açıcı bir kopuşu işaret 

eder. Kısa süre sonra ortaya çıkan imparatorluk ve sermaye altyapıları, gezegensel 

kentleşmenin ilk büyük dalgasına işaret ederek, Pangea’yı 180 milyon yıl sonra ilk kez yeniden 

birleştirir. İki kıtanın iş ve enerji potansiyeli, Avrupa’nın kapitalist imparatorlukları için aniden 

kullanılabilir hâle gelir. Erken modern dönemde tarlalar ekilmiş, ormanlar temizlenmiş, yerli 

halklar yok edilmiş, madenler kazılmış, metaller eritilmiş, köylüler topraklarından mahrum 

bırakılmıştır ve bunların hepsi, premodern medeniyetlerin ölçünlerini çoğunlukla büyük 

derecelerde aşan kapsam ve hızda gerçekleşmiştir (Moore, 2017b, s. 198). 

Moore’ göre Kapitalosen, iş ve doğa arasındaki derin ve diyalektik bağı ön plâna çıkaran 

bir sistemdir. Kartezyen düalizm, zihin ve maddeyi keskin bir şekilde ayırarak, emek 



 

104 

verimliliğinin artmasının, esasen her bir emek/işgücü saatinde doğanın maddi akışının 

artırılmasıyla bağlantılı olduğunu kabul eden temel sentezin anlaşılmasını engellemiştir. 

“Küresel çiftlik ve küresel maden olmadan küresel fabrika olmaz ve bunlar da küresel ev 

hanesinin ödenmemiş emeği olmadan gerçekleşmez” (Moore, 2017b, s. 198). Bu karmaşık 

tarihsel ilişkiler ağı, kapitalist devrimlerin sadece metalaşma ile ilgili olmadığını, aynı zamanda 

“Dört Ucuz”u (gıda, emek, enerji ve hammadde) sürdürebilmek için gerekli olan ekstra-

ekonomik el koyma yöntemlerinde de önemli değişiklikler içerdiğini vurgular. Nitekim 

emperyalizm, “Dört Ucuz”un tarihinde merkezi bir öneme sahiptir. Ancak bu tarihsel rol, kaba 

kuvvet veya bayağı bir materyalizmden daha fazlasını içerir. “Emperyalizm, silahlar ve dolarlar 

kadar kültürler ve epistemolojiler aracılığıyla da hükmeder” (Moore, 2017b, s. 198): 

Erken modernitenin “yeni” emperyalizmi, temelde Kartezyen devrim tarafından mümkün 

kılınmış ve gezegensel yaşamı tasavvur etmek ve düzenlemek için yeni bir yol kurmuştur. 

Neoliberal dönemin yeni emperyalizmi de bu açıdan farklılık teşkil etmez: Dünyayı fethetmek; 

ancak onu hayal edebilirseniz mümkün olur. Dış doğanın erken formları, soyut alan ve doğrusal 

zaman, kapitalistlerin ve emperyallerin benzeri görülmemiş bir ölçekte sömürü ve el koyma, 

hesaplama ve kredi, mülkiyet ve kâr için küresel ağlar inşa etmelerini sağlamıştır (Moore J. W., 

2017b, s. 198). 

 

 

Moore tüm bunların, kapitalizmin kâr temelinin özünde iş verimliliği olduğunu 

hatırlatması gerektiğini ileri sürer. Birçok ekolojist ve Marksist, gerçek kapitalizmin ancak 19. 

yüzyılda başladığını savunmaya devam ederken, erken kapitalizmin temel başarısını gözden 

kaçırmıştır: gezegensel yaşamın tümünü sermaye birikiminin potansiyel bir koşuluna 

dönüştürmek üzere güç, ticaret ve rasyonalitenin sentezlenmesi. Bu bağlamda erken 

kapitalizmin temel sorunu aşırı üretim değil, yetersiz üretim olmuştur. Sermaye birikiminin 

dinamiklerinin, kapitalizmin ucuz enerji ve hammadde sağlama kapasitesini aşma eğiliminde 

olduğuna yönelik Marksist ilişkisel kavramsallaştırmadan yola çıkan Moore, sanayi dinamizmi 

ne kadar büyükse, girdi maliyetlerinin yükselme olasılığının o kadar çok olduğunu ve kâr 

sıkışmasının da o denli arttığını belirtir. Erken modern sermaye birikimcilerinin bulundukları 

durum, Moore’a göre tam olarak budur. Dolayısıyla erken kapitalizm tartışmalarında alışıldık 



 

105 

yönü tersine çevirmek ve “neden ve nasıl bu kadar az sanayileşti?” sorusu yerine, “neden ve 

nasıl bu kadar çok sanayileşti?” sorusunu sormak gerekir (2017b, s. 198). 

Moore’a göre cevap, 1450’den sonraki yüzyılda şekillenen para, ticaret ve gücün 

tarihsel açıdan olağandışı görünen bir kombinasyonuna dayanır. 15. yüzyılın sonundaki üç 

büyük fetih, Kanarya Adaları’nın nihai boyun eğdirilişi, Granada’nın yenilgisi ve Kolomb’un 

istilası, büyük ölçüde Ceneviz kapitalistleri tarafından finanse edilmiş ve her iyi kapitalist gibi, 

Cenevizliler de tek bir şeyle ilgilenmiştir: kâr. Ancak bu dönemdeki acil kâr kaynakları, bir 

tanesi hariç, açık değildir: kölecilik. İmparatorlukların sıcak paraya, kapitalistlerin kâra, çiftlik 

sahiplerinin işçilere ihtiyacının arttığı noktada, kölecilik ve geniş çaplı zorla çalıştırma 

pratikleri tüm bu ihtiyaçları karşılamıştır (2017b, s. 198). 

Bu anlamda, işgücü/emek verimliliği gibi masum görünen bir olgunun dünya-tarihsel 

bir mesele haline geldiği söylenebilir ve Moore, erken kapitalizmin işgücü verimliliğinde 

devrimsel bir momente karşılık geldiğini; başka bir deyişle, soykırım ve fetih yoluyla açılan ve 

sürdürülen “Büyük Sınır”a dayandığını ileri sürer. Büyük sınır kavramıyla kastettiği, 

kapitalizmin genişlemesi ve gelişmesi sürecinde yeni coğrafi, ekonomik ve ekolojik alanların 

sömürülmesi ve dönüştürülmesi etkinliğidir. Bu kavram, kapitalizmin tarihsel olarak yeni 

kaynaklar, işgücü ve pazarlar bulmak ve bunları kullanmak için sürekli olarak sınırları 

zorlaması anlamına gelir: 

Bu nedenle, dünya çapındaki manzaranın dönüşümü, işgücü/emek verimliliği devriminin 

temelidir. Bu sınırlar, Eski ve Yeni Dünya’da kadınların ve yerlilerin şiddetli biçimde boyun 

eğdirilmesi ve evcilleştirilmesiyle yeniden nüfuslandırılır. Erken kapitalizmin, işgücü 

verimliliğini artırmak için ırksal ve cinsiyetçi düalizmler aracılığıyla gerçekleştirilen küresel 

genişlemelere dayandığı gerçeği, modernizm öncesi karakterini değil; olağanüstü ölçütlere 

varan erken gelişimini ortaya koyar. Bu erken gelişim, erken kapitalizmin premodern dönemin 

patlama ve çöküş modeline karşı gelmesine olanak tanımıştır. Nitekim 1450’den sonra, 17. 

yüzyılın “krizi” sırasında ve 1776’dan sonra dünya çapındaki isyan ve devrim dönemlerinde de 

metalaştırma süreçlerinde sistem genelinde bir geri dönüş olmayacaktır. Neden? Çünkü erken 

kapitalizmin teknikleri (makinelerin ve gücün, bilginin ve üretimin sentezlenişi), küresel ve 

hane halkı alanlarına el koymayı, modern formunda servet birikiminin temeli yapmak üzere özel 

biçimde organize edilmişti: soyut toplumsal emek olarak sermaye (2017b, s. 199). 

 



 

106 

Burada Moore’a göre altı çizilmesi gereken nokta, erken dönem modern yüzyıllar ile 

21. yüzyıl arasında kabataslak olsa da işe yarar paralellikler çizebilme derecemizdir. İçinde 

bulunduğumuz çağda, aynı erken kapitalizm dönemi gibi, sermaye birikimini kesin biçimde 

yapılandıracak bir “yetersiz üretim krizleri” dönemine giriyor olduğumuz ileri sürülebilir. 

Kontrolden çıkmış iklim değişikliği, bu gezegendeki insanlar dâhil tüm yaşam için sadece 

felaket anlamına gelmekle kalmaz; aynı zamanda, kapitalist gelişimin temel olanak koşulunun 

dramatik bir şekilde tersine dönmesine de işaret eder: Her türden doğanın ucuzlatılıp 

değersizleştirilmesi ve yeni sınırların massedilmesi yoluyla işgücü/emek verimliliğinin 

artırılması. Kara ve su sınırlarının sonu, başlı başına son derece önemli bir durum olmasına 

rağmen bir kenara bırakıldığında bile; atmosferin sera gazı emisyonları için bir çöplük olarak 

kapatılması, tarımın biyolojik verimliliğini hâlihazırda zayıflatmakta ve aynı anda verim 

artışını, besin içeriğini, iş verimliliğini baskılamaktadır. Erken modern deneyim bize, yetersiz 

üretim krizlerinde her şeyden önce kullanılan bir aracın olduğunu söyler: Güç. Tam da burada, 

önceki tarihsel dönem ile derin bir ayrışma buluruz: Sermayenin kaçacak hiçbir yerinin 

olmadığı ve kapatılacak çok az sınırının kaldığı; halk, gıda ve iklim adaleti hareketlerinin 

çoğaldığı bir dünyada, zora dayanarak, güç ile hükmetme yeteneği her zamankinden daha fazla 

tehlikeye girmiş durumdadır (Moore, 2017b, s. 199). 

Moore bu doğrultuda son olarak, “gezegenin durum değişikliğinden geçerken yolumuzu 

bulmamız için hangi hikâyelere ihtiyacımız var?” sorusunu tekrar gündeme getirir. Bu 

hikâyelerin, günümüz dünyasında eksik olan “sorumluluk, duyarlılık ve uyum” içermesi 

gerektiğini ileri sürer. Öne sürdüğü düşünceler, özünde bir entelektüel değişim gerekliliğini 

vurguluyor gibi görünse de bu değişim, entelektüel sınırların ötesine geçmelidir: Kartezyen 

devrim tarafından köklü bir şekilde yeniden biçimlendirilen bir başka kategori. Bu değişimden 

geçerken nasıl hareket ettiğimiz, nasıl düşündüğümüz, nasıl sevdiğimiz ve nasıl 

örgütlendiğimiz önem taşır. Moore’un dünya-ekolojisi yaklaşımının merkezinde, düşünce, 



 

107 

emek/işgücü ve doğayı yeni yollarla; özellikle insanlara, yaşam ağına ve iyi yaşamı mümkün 

kılan çok çeşitli karşılıklı bağımlılıklara yönelik bir sorumluluk etiği aracılığıyla ele almamız 

gerektiği iddiası yer alır. Bu, doğayı iş hakkında düşünmenin merkezine koymayı; işi doğa 

hakkında düşünmenin merkezine koymayı ve insan örgütlenmesinin herhangi bir türünün (aile 

yapılarından ulusötesi şirketlere kadar) yaşam ağından soyutlanarak tam anlamıyla 

anlaşılamayacağını kabul etmeyi gerektirir. Bu türden entelektüel ama aynı zamanda 

entelektüelin ötesine geçen kopuşlar üzerinden, 21. yüzyılda umut ve adaletin yeni ekolojilerini 

tartışmak, geliştirmek ve korumak için yeni yollar bulabiliriz (Moore, 2017b, s. 199). 

Özetle Moore, “ucuz doğa”nın sonunu kapitalist büyümenin dışsal sınırlarının yeniden 

doğrulanmasından ziyade, kapitalizmin ucuz doğayı sağlayan tarihsel ilişkileri tüketmesi olarak 

görür. Ucuz doğanın sonu, “dört ucuz” olarak adlandırılan “emek gücü, gıda, enerji ve 

hammadde”yi düzenli olarak yenileyen değer ilişkilerinin tükenmesi olarak anlaşılmalıdır. 

Moore’a göre önemli olan, bu değer ilişkilerinin insanlar ve doğanın geri kalanı aracılığıyla 

ortaklaşa üretilmesidir. Dolayısıyla, “belirleyici olan, insan ve insan-dışı doğanın, birbirini 

izleyen düzenlemelerini ortaya çıkaran ve gözler önüne seren ilişkilerdir”. Bu ilişkiler, modern 

dünya sisteminin uzun tarihinde sembolik olarak etkinleştirilmiş ve maddi olarak 

kanunlaştırılmıştır. Önemli ölçüde, ücretsiz emeğin/işgücünün temellük edilmesi, doğanın 

“bedava hediyeleri”nin yanı sıra ücretli emeğin sömürülmesi bir diyalektik birliktelik oluşturur. 

Günümüzde sermayenin karşı karşıya olduğu büyümenin sınırları bu manada oldukça gerçektir 

ve bu sınırlar, sermaye birikimini, güç arayışını ve doğanın ortak üretimini bir araya getiren 

dünya-ekolojisi olarak dünya-tarihsel kapitalizm çerçevesinde üretilmiştir (Moore, 2017c, s. 5). 

  



 

108 

2. TOPLUMSAL EKOLOJİ VE TAMAMLAYICILIK ETİĞİ 

Kapitalizmin dünya-tarihsel ve ekolojik krizlerdeki rolünü vurgulamak ve sorunların 

çözümü için köklü değişiklikler gerektiğini savunmak hususunda Jason W. Moore ile ortak 

paydada buluşan bir diğer sosyal teorisyen Murray Bookchin, doğa ile toplum arasındaki 

ilişkileri Aydınlanmacı bir perspektifi içererek ele alan pek çok çalışmaya imza atmıştır. 

Toplumsal ekoloji, hiyerarşi ve tahakküm konularına odaklanan Bookchin’e göre, “günümüz 

radikallerinin yeterince yüzleşmedikleri en zorlayıcı gerçek, bugün kapitalizmin sadece bir 

ekonomi değil, aynı zamanda bir toplum haline geldiği gerçeğidir” (Bookchin, 2013, s. 21). 

Kapitalist sistem, ekonomik krizler kadar sosyal ve ekolojik krizlerin de başlıca sebebini 

oluşturur ve bu krizlerin kökeninde hiyerarşi ile tahakküm ilişkileri yer alır. Bookchin, hiyerarşi 

ve tahakküme dayalı yapıların ortadan kaldırılması ile bunların yerini, eşitlikçi ve kapsayıcı bir 

ekolojinin de ön koşulunu teşkil edecek özgürlükçü ve demokratik toplum tasarılarının alması 

gerektiğini öne sürer. Tahakküm, toplumda ve doğada görülen baskı ve sömürü ilişkilerini ifade 

ederken; hiyerarşi ise insanın insan üzerindeki tahakkümü ile insanın doğa üzerindeki 

tahakkümünü içerecek şekilde kavranır. Nitekim “insanın doğa üzerinde hakimiyet kurma 

anlayışı, insanın insan üzerinde çok gerçek bir tahakküm kurmasından kaynaklanmaktadır” 

(Bookchin, 2013, s. 69). Dolayısıyla tahakkümün ortadan kaldırılması, ekolojik ve toplumsal 

özgürlüğün sağlanması için ön koşuldur. Ekolojik düşüncenin, toplumsal bağlamda ele alınması 

elzemdir; çünkü ekoloji, sadece çevre sorunlarıyla değil, aynı zamanda toplumsal adalet ve 

eşitlik nosyonlarıyla da ilişkilidir (Bookchin, 1996b; Bookchin, 1996a; Bookchin, 2013; 

Bookchin, 2022). 

Yazar bu doğrultuda, toplum ve ekolojinin karşılıklı ilişkisine yönelik düşüncelerini, 

Aydınlanmanın kazanımlarından ve etik vaatlerinden köklenen hümanist bir ekoloji tasavvuru 

ile birleştirir. Teorize ettiği “toplumsal ekoloji / diyalektik doğalcılık” kavramları üzerinden, 

özgür ve eşitlikçi bir toplumun olanaklarını tartışır. Burada bir parantez açıp Ursula K. Le 



 

109 

Guin’in ifadelerini ödünç alırsak, “bilgiye ve araştırmaya olan arzusuyla, net düşünceye ve 

ahlaki sorumluluğa olan saygısıyla, gerçekçi bir umut arayışındaki dürüst ve tavizsiz 

yaklaşımıyla Bookchin, Aydınlanmanın ruhunu mutlak biçimde taşıyan düşünürlerden biridir”. 

Yine Le Guin’in vurguladığı üzere, çağımızda tüm siyasi ve sosyal düşünceler, bilimin bize elli 

yıldır göstermeye çalıştığı gibi, dizginsiz endüstriyel kapitalizmin ekolojiyi geri dönüşü 

olmayan şekilde tahrip etmesiyle yüzleşmek zorunda kalırken; teknoloji de bizi doğadan 

giderek daha fazla uzaklaştırmıştır. “Endüstriyalizm ve kapitalizmin bize sunmuş olduğu her 

ayrıcalık, her fayda; bilgi, sağlık, iletişim ve konfordaki her muazzam ilerleme, aynı ölümcül 

gölgeyi taşır” (Le Guin, 2015, s. 8): 

Sahip olduğumuz her şeyi dünyadan aldık ve giderek artan bir hız ve açgözlülükle almaya 

devam ederken, karşılığında neredeyse sadece verimsiz, kısır veya zehirli olanı geri veriyoruz. 

Yine de bu gidişatı durduramıyoruz. Tanımı gereği, kapitalist bir ekonomi genişlemeye ve 

büyümeye dayalıdır; Bookchin’in gözlemiyle: “Kapitalizmin bilinçsizce büyümekten 

vazgeçmesi, toplumsal olarak intihar etmesi anlamına gelir”. Dolayısıyla aslında, toplumsal 

sistemimizin modeli olarak kanseri seçtiğimiz ortadadır  (Le Guin, 2015, s. 8). 

 

Kapitalizmin “genişle ya da yok ol” ilkesine dayanan zorunluluğunun, ekolojinin 

karşılıklı bağımlılık ve sınıra dayanan zorunluluğuyla kökten çeliştiğini belirten Bookchin’e 

göre, bu iki zorunluluk çağımızda artık daha fazla bir arada var olamayacağı gibi, onları 

uzlaştırabilecekleri mitine dayanan herhangi bir toplumun hayatta kalma olasılığı da yoktur. 

Dolayısıyla ya ekolojik bir toplum kurulması için harekete geçilecek; ya da var olan toplum 

herkes için, statüsüne bakılmaksızın çökecektir (Bookchin, 2015, s. 83). 

Bu doğrultuda “toplumsal ekoloji” kavramını anlamak için, öncelikle “kendi kendini 

yaratan doğa ile insanın yarattığı doğayı genel anlamda birbirinden ayırmamız” gerekmektedir 

(Bookchin, 2013, s. 10).56 Bu ayrım, antik felsefeden, özellikle Platon ve Aristoteles’in 

çalışmalarından itibaren, tanrının evrendeki konumunu bir düşünürden ziyade bir “zanaatkar” 

olarak tanımlama çabaları etrafında şekillenmiştir. “Toplumsal ekoloji”, yaşam formlarının 

                                                           
56  Vurgu yazara ait. 



 

110 

basitten karmaşığa ya da daha doğru bir ifadeyle, basitten çeşitliliğe doğru diyalektik gelişimini 

temel alır. Çeşitliliğe yönelik bu eğilim, yaşam formlarının zengin evreninin -jeolojik, biyolojik 

ve hatta öznel dünyada birçok “seçim” yapan bir evrenin- ortaya çıkışı için zorunludur. Bu 

evren aynı zamanda, insan dışı gelişime veya “birinci doğa”ya dayattığımız insan yapımı 

“ikinci doğa”yı içerir. “Toplumsal ekoloji” bu bağlamda bir nevi evrim felsefesine tekabül 

ederken; “insanlık”, ekolojik kavrayışların toplumsal gelişmelere doğru genişlemesini ve 

biyolojik “birinci doğa”dan toplumsal “ikinci doğa”ya doğru açılımı ifade eder (Bookchin, 

2013, s. 10). 

Bookchin bu bağlamda, bu iki doğayı sentezleyerek “üçüncü” bir doğayı tanımlamaya; 

“insan dışı doğa” ile “insan yapımı doğa”yı “bilinçli, düşünen, amaçlı ve daha çok tamamlanmış 

bir evrene” dönüştürmeye çalışır. Bu “düşünen doğa” ya da Bookchin’in adlandırmasıyla 

“toplumsal ekoloji” etik ve rasyoneldir; sadece fizyolojik ve biyokimyasal açıdan kavranamaz 

ve insanlık, organik gelişme sürecinin iki milyar yılı boyunca evrimsel açıdan doğaya 

kazandırılan birçok özelliğin en yenisi olarak görülebilir (Bookchin, 2013, s. 10-11): 

Toplumsal ekoloji, sürekli gelişen bir evren anlayışıdır; aslında iki mirası veya geleneği -

özgürlük mirası ile tahakküm mirasını- tematik olarak birbirine dolayan yaratıcı potansiyeller 

ile ve çeşitlilik içinde birlik aracılığıyla bütünlüğe ulaşmaya yönelik (tabii eğer herhangi bir 

zamanda bu bütünlüğe tamamıyla ulaşılabilecekse) muazzam bir süreçtir. Söz konusu miraslar 

özgürlüğün ve tahakkümün alanını birbirlerinden bağımsız ve birbirlerine bağımlı olarak 

genişletmek için karşılıklı etkileşim içine girerler (Bookchin, 2013, s. 11).57 

 

Bookchin’e göre, “ikinci doğa”nın alanına ait olan özgürlük ve tahakküm miraslarından 

yapılan çıkarımlar, Marx’ın çalışmalarında iki tarihsel amaç olarak olgunlaşan izlekleri ortaya 

koymaktadır. Bu bağlamda, demokrasi, estetik, felsefe, devlet ve siyaset gibi izlekler ile 

toplumsal ve kültürel yaşamın “üst yapısal” olarak adlandırılan ilgili göstergelerini, Marx’ın, 

toplumsal fenomenin “temeli” olarak nitelendirdiği ekonominin türevleri olarak değil, yaşamın 

ve toplumun ayrılmaz parçaları olarak değerlendirebilecek çıkarımsal bir diyalektik geliştirmek 

                                                           
57  Vurgu yazara ait. 



 

111 

mümkündür. Bu türden “çok biçimli” bir tarihselleştirme, mekanik Marksistler arasında yaygın 

olan ve Marx’ı kendi kuramsal gelişiminin ekonomist orta aşamasına sıkıştıran dar görüşlü 

monist anlayışı temelden sarsacaktır (Bookchin, 2013, s. 11). Bu doğrultuda, örneğin 

“demokrasi,” toplumsal ekolojide özgürlük mirasının temel bir unsuru olarak gelişir ve kendi 

içinde bir amaç haline gelir. Benzer şekilde, vatandaşlık aracılığıyla kan bağını sekülerleştirip 

sivil bağa dönüştürdüğü dönemde sıklıkla özgürlük mirasıyla iç içe geçmiş olan (daha sonraki 

dönemlerde sınıf hakimiyetinin bir aracı haline gelen) “devlet” de tahakküm mirasının temel 

bir bileşeni olarak değerlendirilebilir. Böylece, bu iki mirasın birleştirici eğilimi, adeta bir “çifte 

sarmal” oluşturan diyalektik içerisinde, toplumsal ekolojiye dair kapsamlı bir bakış açısı 

sunabilir (Bookchin, 2013, s. 11). 

Bookchin’e göre, biyolojik evrimin basitleştirilmesi, çözülmekte olan bir dünyanın 

habercisi niteliğindedir. Rasyonel bir insani olaylar dizisi olarak tasavvur edilen tarih ortadan 

kalkacak ve insanlık kendini bir çözülme sürecine sürükleyecektir. “Karmaşıklığın sürekli 

olarak azalması; anlamın, bilincin, müdahilliğin ve yaratıcı nedenselliğin yerini tam bir 

amaçsızlığın alması”, organik olanın yok oluşunu gösterir. Bu çözülme, insanlığın geçtiğimiz 

yüzyılda yaşadığı kronik toplumsal krizlerde karşı karşıya kaldığı atomizasyon ve toplumsal 

çöküş olasılıklarının ötesinde, daha nihai bir çatışma yaratacaktır. Tahakküm mirasının 

özgürlük mirası pahasına genişlemesine izin verildiği takdirde, insanlığın, gelecekte bu türden 

bir nihai çatışmayla karşılaşma olasılığının yüksek olduğu ileri sürülebilir. Tarihin bu kritik 

dönüm noktasını sağlıklı bir şekilde aşmak istiyorsak, yalnızca “mevcut gerçeklikle” değil, aynı 

zamanda “olması gereken ideal gerçeklikle” de yüzleşmemiz gerekmektedir. Bu nedenle, 

insanlığın “hem düşünme ve hem de eyleme geçme kapasitesine dair daha net bir anlayışa” her 

zamankinden daha fazla ihtiyaç duyarız (Bookchin, 2013, s. 12). 

Makul bir şekilde açık olan şey, burjuva toplumunun, kendi varlığının biyolojik ve iklimsel 

temellerini yok etmeksizin biyosferi ve ekosferi tahrip etmeye devam edemeyeceğidir. Eğer 

toplum varlığını sürdürecekse, tamamen yeni bir “insanlık-doğa” düzeni kurmalıdır. Başka bir 

deyişle, ya biyolojik evrimin verimliliğini besleyecek ve hayatı şimdiye kadar olduğundan daha 



 

112 

bilinçli ve daha yaratıcı bir fenomen haline getirecek bir toplum yaratacağız ya da ekolojik 

unsurları alaşağı eden bir dünya oluşturacağız. Bu durum “büyü ya da öl” düsturuyla -ki bu 

sermaye artışına ve insan sömürüsüne yönelik rekabetçi bir taşkınlıkla organik olanı inorganiğe 

indirgeyen içkin burjuva güdüsüdür- yönlendirilen bir toplumun varlığını imkânsız kılar. 

Kapitalizm, toplumsal evrimi ekolojik evrimle tamamen uyumsuz hale getirmiştir. […] Yakın 

bir gelecekte proleter devrim, kronik ekonomik krizler, dünya savaşları ya da hatta sınıflar 

arasında “kaçınılmaz bir nihai çatışma” gerçekleşmeyecek olabilir. Ancak bilim ve teknik 

gezegenin kirletilmesini ve basitleştirilmesini kontrol altına almazsa, kesinlikle biyosferin 

karmaşık yaşam formlarını destekleme kapasitesini yok edecek bir kriz meydana gelecektir. Bu, 

şüpheye mahal vermeyecek bir çatışmadır; çünkü türümüzün varlığını göz göre göre tehdit 

etmektedir (Bookchin, 2013, s. 13). 

 

Bookchin, Aydınlanmanın batıl inançlara karşı verdiği mücadeleyi uzun zaman önce 

kazandığının farkında olduğunu her fırsatta vurgulayan bir düşünür olarak, “toplumsal ekoloji” 

kavramını geliştirdiği dönemde, tam da kaçındığı tarzda yaklaşımların arayışında olan yeni 

ekoloji anlayışlarının ortaya çıkmakta olduğunu belirtir. Bu yeni ekoloji anlayışları, zahiren 

“toplumsal ekoloji”de kavramsallaştırılan düşüncelere benzeyen birçok inancı “New Age 

romantizmi” biçiminde tekrar dolaşıma sokmuş ve eski dini “kültlerin” birleşiminden oluşan 

“mistik bir ekoloji” üretmiştir. Bu tür yaklaşımlar, günümüzde “derin ekoloji,” toprak 

tanrıçasına tapınma ve ekolojik animizm gibi isimler altında zuhur etmekte ve genel olarak 

“mistik ekoloji” başlığı altında toplanabilecek çeşitli New Age düşüncelerini, çok çeşitli dini 

ve dini görünüşlü pratikleri benimsemektedir. Mistik ekolojistler arasında, geçmişe dönmeyi 

savunanların birçoğu, Neolitik ve Buzul Çağı’nın “duyarlılıklarına” ve hatta bazı aşırı 

örneklerde tarih öncesi yaşam biçimlerine yönelmeyi talep eder (Bookchin, 2013, s. 17). 

Ayrıca hemen hepsi, “biyomerkezcilik” olarak adlandırılan ve bakterilerle virüsler de 

dahil olmak üzere tüm yaşam formlarını “içsel değerleri” bakımından eşit tutan ortak bir bakış 

açısını paylaşmaktadır (Bookchin, 2013, s. 17). “Biyomerkezcilik,” kutsal kitaplarda sıkça yer 

alan ve dünyanın insanın kullanımı için “yaratıldığı” şeklindeki büyük ölçüde dinsel nitelikli 

insan-merkezci görüşlere karşı bir tepki olarak tanımlanır. Birçok mistik ekoloji anlayışına, 

dünyanın insan eliyle değiştirilmiş alanlarından ayırt edilen “vahşi doğa”yı tercih etme fikri ile 

kıtlıkları ve hastalıkları insanlığın “aşırı nüfus artışı” ve “Doğa”ya müdahalesi sonucunda 



 

113 

“Gaia”nın ona verdiği bir ceza olarak gören katı bir Malthusçu yaklaşım nüfuz etmektedir 

(Bookchin, 2013, s. 17). 

Bookchin özetle, bugün “akılcı” bir ekoloji hareketinin bütünlüğünü tehdit eden mistik, 

romantik, çoğu zaman tamamen mantık dışı ve esasen arkaik bir dizi anlayışın türediğini ileri 

sürer (Bookchin, 2013, s. 17).  Eleştirel dikkati “tekniğin toplumsal matrisinden ziyade 

teknoloji gibi toplumsal açıdan tarafsız fenomenlere; bilimin toplumsal suiistimallerinden 

ziyade bilime; araçsal amaçlar için kullanılmak üzere aklın büyük ölçüde bir araç-amaç 

becerisine indirgenmesinden ziyade “akla” yöneltmeye çalışan muazzam bir literatürün 

meydana çıktığı bir sırada” (Bookchin, 2013, s. 34), “toplumsal ekoloji”ye yönelik kuramının 

yapı taşlarını oluşturan ve kullanmaktan çekinmediğini belirttiği  akıl, özne, bilim vb. 

nosyonlara dair düşüncelerini, hiyerarşi, tahakküm ve “ikinci doğa” terimleriyle ilişkili biçimde 

tartışır. 

Nitekim günümüzde, akıl ve teknolojiyi organik düşünce ve tinsellikle dengeleme 

çabaları “insan dışı / birinci doğa”ya ilişkin dinsel görünüşlü, mistik imgelerin ortaya 

çıkmasıyla önemli ölçüde sarsılırken; “Doğa” sözcüğünün evrensel “Birliğe” ilişkin yavan 

panteist anlayışı veya “vahşi doğa” fetişizmini ima etmeden kullanıldığı zamanlar adeta tarih 

olmuştur (Bookchin, 2013, s. 18). Özellikle “derin ekoloji”nin, insan düşmanı minvalindeki bir 

anti-hümanizmin ve genellikle “biyomerkezcilik” çerçevesinde şekillenmiş çelişkili 

düşüncelerin neden olduğu olumsuzluklar, ekolojik siyaseti ve felsefeyi son derece problemli 

bir alan haline getirmiştir. Bu düşünceler, Rönesans nefretine kadar varan insan karşıtı görüşleri 

içermekte ve toplumsal-ekolojik politikaların tutarlılığını ve uygulanabilirliğini 

zorlaştırmaktadır (Bookchin, 2013, s. 18). 

Ekolojik krizin toplumsal kaynaklarına ilişkin “tutarlı” bir bakış açısı geliştirmeye ve 

toplumu “akılcı” bir istikamette yeniden yapılandırmaya dönük tasarısında Bookchin, “tutarlı” 

ve “akılcı” sözcüklerini bu manada provokasyon amacıyla münhasıran kullandığını belirtir; zira 



 

114 

son dönemlerde ortaya çıkan mistik ekolojilerin çoğu da bu kelimeleri olumsuzlamaktadır. 

Bununla birlikte Aydınlanma mirası içinden seçilen bu kelimeler, indirgemeci zihniyetlere 

meydan okumak doğrultusunda da önem taşır (Bookchin, 2013, s. 19): 

Ayrıca bu sözcükleri, bugün genel olarak Anglo-Amerikan dünyada ve Avrupa’nın birçok 

yerinde insanlık durumunun ayrılmaz bir parçası haline gelmiş olan çok daha genel bir halet-i 

ruhiyeye meydan okumak için de kullanıyorum. Postmodernizm, özellikle de onun en kaba 

biçimleri, tutarlı ve akılcı bir radikal siyasal düşünce ihtiyacına endişe verici etkilerde bulundu. 

“Yapı sökümü” ile akıl savının kendisi “çoğulculuk” tutkusu adına parçalandı ki bu, modern 

totalitarizm söz konusu olduğunda anlaşılabilir bir tutku iken; “mantık merkezli” bakış açısının 

parçalanması mevzu bahis olduğunda asla haklı gösterilemeyecek bir tutkudur. Postmodernizm 

bu aşırı indirgemeci biçiminde beyaz, erkek, batılı, Avrupalı sıfatlarını mantık-merkezciliğin 

önüne ekleyerek diğer tüm tartışmaların önünü tıkar (Bookchin, 2013, s. 19).58 

 

Burada öncelikle, toplumsal-ekolojiye ve insanlık nosyonuna bakış açımızın çıkışını 

oluşturacak önemli bir sorunun sorulması gerekir: “Doğal evrimde insanlığın yeri nedir?” 

Bookchin’in düşüncesine göre, bu soru yalnızca çevreyle değil, aynı zamanda önemli toplumsal 

ve felsefi çıkarımları da içermektedir. İnsanlar ve insan toplumu, birçok açıdan doğal evrimin 

ürünüdür; aletler, makineler ve örgütlü emek güçleri aracılığıyla bilinçli bir şekilde kendilerine 

yaşam araçları üreten varlıklar olarak insanlar, insan dışı doğayla üretken bir etkileşime girmek 

üzere doğal evrim tarafından anatomik ve fizyolojik olarak şekillendirilmiştir. Hegel’in ve 

geçen yüzyılın59 radikal sosyal kuramcılarının belirttiği gibi, insanın insan dışı doğayla 

etkileşimi veya “metabolizması,” insanlara yalnızca yaşam araçları sunmakla kalmaz; aynı 

zamanda onları giderek daha bilinçli ve psikolojik açıdan daha karmaşık varlıklar olarak 

tanımlar. İnsanlığın insan dışı doğadan ortaya çıkışı ve bu doğayla süregelen günlük etkileşimi, 

sadece maddi ihtiyaçlarını karşılamanın bir yolu değildir; aynı zamanda bir birey ve eşsiz bir 

tür olarak kendisinin bilincine varmasının başlıca yollarından biridir. İnsanları ister homo 

                                                           
58  Vurgu yazara ait. 
59  Bookchin “geçen yüzyılın radikal sosyal kuramcıları” ile, 19. ve 20. yüzyılları ve bu bağlamda, düşüncesini şekillendiren 

özellikle Karl Marx ve Friedrich Engels gibi filozofları kastetmektedir. Bilindiği gibi bu kuramcılar, toplumsal ve 

ekonomik yapıları eleştiren ve alternatif toplumsal düzenler öneren düşünürlerdir. İnsanın doğayla ve toplumla olan 

etkileşimini hem bireysel hem de toplumsal düzeyde incelerken, insanın toplumsal ve ekonomik yapılar üzerindeki etkisini 

vurgulamışlar; kapitalist toplumun eleştirisini yaparken, Hegel’in diyalektik yöntemini ve tarihsel materyalizmi 

geliştirmişlerdir. 



 

115 

sapiens, ister homo faber, ister homo economicus olarak adlandıralım; onların insanlıkları ve 

yarattıkları toplum türleri büyük ölçüde, insan dışı doğayı “iyi bir yaşam” sürdürebilecekleri ve 

doğal evrimin gelişimine üretken bir şekilde katkıda bulunabilecekleri bir habitata dönüştürmek 

için gösterdikleri çabadan kaynaklanmaktadır (Bookchin, 2013, s. 22). 

Bookchin’e göre, düşüncemizin, “doğa”nın doğal olmayan (ve açıklanması gereken bir 

başka terim olarak) “insanlık” tarafından istila ve tahrip edilen bir “ilkçağ vahşiliği” olduğu 

şeklindeki dar bir anlayışa saplanıp kalmasını önlemek için, öncelikle, kendisine fazlaca 

“duygusallık yüklenmiş” bu belirsiz “doğa” kavramının anlamını saptamamız gerekir. Çünkü 

genel manada, var olan her şey – Alaska tundralarındaki kurtlardan plastik bir masaya kadar – 

atom altı parçacıklar düzeyinde şüphesiz “doğal”dır. Tamamen materyalist bir anlamda 

tanımlanan bu “doğa” daha kapsayıcıdır ve bu tanım, terimin dar ve mecazi kullanımlarından 

daha doğru olur. Ancak “ekolojik bir bakış açısından böylesine geniş bir tanım, tek kelimeyle 

amaçsızdır ve anlam dediğimiz o çok önemli etik vasıftan yoksun kalır” (Bookchin, 2013, s. 

23).60 

2.1. Doğa ve İnsan Diyalektiği: Ne Dikotomi Ne Özdeşlik 

Toplumsal ve ekolojik bir perspektiften bakıldığında, “doğa” sadece var olan her şeyin 

toplamı değildir. Doğa, çok uzun ve karmaşık bir farklılaşma süreci olarak anlaşılması gereken 

evrimsel bir gelişmedir. “Büyük Patlama”yı tetikleyen ilk enerji titreşiminden başlayarak, atom 

altı parçacıkların ve evreni saran tüm kuvvetlerin doğuşuna; karmaşık elementlerin oluşumuna, 

bildiğimiz tüm gök cisimlerinin meydana gelişine ve elementlerin birleşerek moleküller, 

aminoasitler, proteinler ve benzer yapıları ortaya çıkarmasına kadar devam eden bir süreçtir. 

Bu süreç, gezegenimizde organik ve duyusal varlıkların gelişimine dek uzanır. Özetle “doğa”, 

                                                           
60  Vurgu yazara ait. 



 

116 

cansızdan canlıya ve nihayetinde de toplumsal olana doğru gerçekleşen evrimsel sürecin bir 

toplamıdır (Bookchin, 2013, s. 23). 

Bookchin, toplumsal ekolojinin dışında kalan bu yaklaşımlarda, biyolojik evrimin 

ürettiği zengin farklılaşmayı göz ardı eden ve bunun yerine “anlamlı farklılaşmalar” içermeyen 

bir “bütün”ün tasavvur edildiği evrensel bir “birlik” ve “karşılıklı bağlılık” mülâhazasıyla 

karşılaştığımızı belirtir. Toplumsal ekolojik yaklaşım ise, “toplumsal” nitelemesini, hayvan 

gruplarının, sürülerin ve eko-toplulukların insan “toplumuyla” özdeşleştirilmesine neden olan 

anlam karmaşasına mahal vermeden kullanır. Hayvanların topluluk oluşturmasına rağmen 

“toplum” oluşturmadıkları gerçeği, toplumsal ekoloji için temeldir. Toplum, insana özgü bir 

alanıdır; zira sosyal kurumların varlığı, bir insan toplumu ile bir hayvan topluluğunu birbirinden 

ayırır. Belki de hayvan toplulukları toplumsal bir içgüdü dolayısıyla ortaya çıkmaktadır; ancak 

bu içgüdü ne insani anlamda “toplumsaldır” ne de insan toplumlarının dinamikleri hakkında 

bildiklerimize uyar. Kısacası, bir türün sosyalleşmesinin gerekli bir koşulu olarak “topluluk” 

kavramına başvurulabilir; fakat bu kavram, toplumun varlığını açıklamak için yeterli değildir 

(Bookchin, 2013, s. 24-25): 

Aslında insan toplumları hayvan topluluklarından çok belirgin farklar sergiler. İlk olarak, 

hayvan toplulukları görece durağandır, en “sosyal” bazı hayvanlar bile -örneğin arılar- büyük 

oranda genetik olarak “programlandıkları” şekilde davranır ve arı kovanları büyük üreme 

toplulukları olmanın ötesine geçmez. Buna karşılık, biçimleri ne olursa olsun -kabile formunda, 

köleci, feodal veya kapitalist- insan toplumları son derece değişken kurumlar etrafında yapılanır. 

Toplumlar bilinçli olarak belirlenen amaçlar doğrultusunda korunmak ve savunulmak 

durumdadır. Aslında hayvan topluluklarının herhangi bir derecede süreklilik gösterdiği 

durumlarda, topluluğun üyeleri çok az bir bilinçli amaçlılık sergilerler -tabii, herhangi bir 

bilinçli amaçlılık sergiliyorlarsa... İnsan toplumları ise, yalnızca son derece değişken ve 

kurumsallaşmış olmakla kalmaz; aynı zamanda, geçmişteki tüm büyük devrim tarihlerinin çok 

dramatik bir biçimde gösterdiği gibi maddi ve kültürel koşullara bağlı olarak radikal bir biçimde 

değiştirilebilecek ideolojiler benimser (Bookchin, 2013, s. 25). 

 

Birinci doğadan ikinci doğaya geçişin özgüllükleri incelendiğinde, toplumsal ekolojinin 

“birinci doğa” ve “ikinci doğa” ifadelerini kullanmasının özel bir öneme sahip olduğu görülür 

(Bookchin, 2013, s. 25). İlkin, tamamen toplumsal bir terim olan “hiyerarşi”, yalnızca ikinci 



 

117 

doğaya özgü bir niteliktir. Hiyerarşi, kurumsal ve son derece ideolojik olan buyruk ve itaat 

sistemlerine işaret eder. İnsan dışı doğadaki çeşitli varlıklara insan merkezli bir şekilde hiyerarşi 

kavramının uygulanması, bir yanılgıyı beraberinde getirir. Hiyerarşi, hayvanlar arasındaki 

sözde “tahakküm ve itaat” ilişkilerine (bu tür ilişkilerin gerçekten var olduğu durumlarda bile) 

uygulanamaz. “Hiyerarşik” olduğu iddia edilen hayvanlar arası birçok ilişki, aslında oldukça 

keyfi ve sınırlıdır. Bu ilişkiler, aynı tür içindeki bir gruptan diğerine, işlevleri açısından belirgin 

farklılıklar gösterir. Daha da önemlisi, bu terimin hayvan topluluklarına uygulanması, 

hiyerarşiyi onun tamamen “toplumsal olma özelliğinden yoksun bırakmak” demektir 

(Bookchin, 2013, s. 25-26). 

Bu nedenle, “insanlığın” birinci doğaya “egemen olduğu” savı doğrultusunda 

“hiyerarşi” sözcüğünün insanlığın “bir bütün olarak birinci doğa ile ilişkisine” uygulanması ya 

da jeofiziksel, inorganik ve mineral biçimindeki olgular arasında geçen karşılıklı ilişkileri 

açıklamak için “hiyerarşi” kelimesine başvurulması daha da büyük bir karmaşaya mahal verir. 

İnsan merkezli imgelerin toplumsal dünyadan insan dışı dünyaya genişletilmesi suretiyle 

sadece insanlar arasında var olan fenomenlerin, insan biçimli bir tarzda insan dışı doğaya 

aksettirilmesinin anlamsızlığına dikkat çekmek gerekir. İnsanlığın doğal evrim sayesinde belirli 

bir zihinsel kabiliyet, söylem çeşitliliği, fiziksel esneklik ve biyolojik evrende eşsiz bir kültürel 

gelenek kazandığını vurgulamak ve ekolojik bir toplumda, insanların bilinçlerini doğal evrimin 

hizmetine sunma potansiyeline sahip olduklarını belirtmek ne “hiyerarşik” bir “kibir” ne de 

bencil bir iddiadır (Bookchin, 2013, s. 26). 

Bununla birlikte, insanların diğer yaşam formlarından daha gelişmiş olduklarını ifade 

etmek, en nihayetinde sadece, insanların diğer türlere göre daha karmaşık, daha farklılaşmış ve 

birtakım niteliklerle daha fazla bezenmiş olduklarını belirtmek anlamına gelir (Bookchin, 2013, 

s. 26). Son derece karmaşık ve öznel bir organizma grubu olabiliriz; lakin gerçekte, 

atmosferdeki oksijenin büyük bir kısmını tedarik eden okyanuslardaki fitoplanktonlara, çok 



 

118 

basit organizmalar olmalarına rağmen, onların bize olan bağımlılığından çok daha fazla 

bağımlıyız. Buna rağmen toplumsal ekoloji hiçbir şekilde, yalnızca karmaşıklığımız ve 

öznelliğimiz nedeniyle bu oksijen üreten basit; fakat vazgeçilmez yaşam formları üzerinde bir 

otoriteye sahip olduğumuzu savunmaz. İnsanların, daha karmaşık veya daha az karmaşık 

olmanın getirdiği farklılıklar da dahil olmak üzere diğer yaşam formlarıyla ilişkilerinde var olan 

farklılıklar, hiyerarşiyi zorunlu kılmaz veya böyle bir sonuca varmamıza dair bir ön kabul 

gerektirmez (Bookchin, 2013, s. 26-27). 

İkinci doğanın kültürel evrimi bu doğrultuda, eşitlikçi organik toplumlar ile hiyerarşik 

toplumlar arasında yapılacak keskin bir ayrım çerçevesinde anlaşılmalıdır. Yaş, cinsiyet ve 

akrabalık etrafında oluşan farklılaşmaların buyruk ve itaatle temellendirilmekten ziyade işlevsel 

olarak birbirini tamamladığı toplumları (ilk insan toplulukları gibi) eşitlikçi olarak tanımlamak 

makul kabul edilebilir. Organik toplum, deneyime yönelik hiyerarşik olmayan bir bakış açısına 

sahiptir; yani, insanlar arasındaki yaş ve cinsiyet gibi farklılıkları, onları hiyerarşik statü 

grupları şeklinde derecelendirmeksizin, oldukları gibi kabul eden bir duyarlılıkla yaklaşır. 

Organik toplumlar, kurumsal düzenlemelerini, bireyler arasındaki farklılıkların bir tahakküm 

sistemi yerine bir ilişki kalıbı oluşturduğu tamamlayıcılık temelinde yapılandırır (Bookchin, 

2013, s. 27). 

Bookchin “tamamlayıcılık etiği” olarak adlandırdığı bu ilişkisel yaklaşım üzerinden, en 

az “doğa” kadar belirsiz bir kavram olarak görülebileceğini not ettiği “insanlık”a dair 

düşüncelerini açıklar. Felsefi yaklaşımını bu bağlamda, çeşitlilik ve karmaşıklığa doğru evrilen 

süreç olarak tanımlanan doğa denklemine “yaşamın gelişiminin kaçınılmaz olarak bilince ve 

özgürlüğe doğru yönelmesi” vurgusunu ekleyerek ilerletir. Ancak bu hiçbir şekilde (büyük 

harfle) “İlerleme”yi ya da doğrusal seyreden bir çizgide “önceden belirlenmiş hedeflerin veya 

bir telos’un (nihai amaç) bulunduğunu” ima etmek anlamına gelmez; daha ziyade bilince ve 

özgürlüğe ulaşmak yolunda bir potansiyelin her zaman var olduğunu savunmak ve her zaman 



 

119 

var olacağına inanmaktır. Bookchin, bu gelişmeyi varsayımsal bir “doğa yasası” olarak değil; 

bir eğilim, olasılık veya fosil kayıtlarıyla desteklenen basit bir gerçeklik olarak değerlendirmeyi 

önerir. Her halükârda, basit yaşam formlarından karmaşık duyulara sahip varlıkların ve 

yaşamlarını sürdürebilmek için çevrelerini değiştiren organizmaların ortaya çıkışına kadar 

yaşamın çeşitli aşamalarını betimleyen zengin bir Batı felsefesi geleneği mevcuttur. 

“Organizmanın kendi varlığının devamlılığını sağlaması düşüncesinden yola çıkarak; pasif 

tepkileri aktif etkileşime, amaçlılığı seçime ve nihayetinde kavramsal düşünceye ve öngörüye 

yönlendiren gayretli bir çabanın var olduğu” makul bir şekilde tartışabilecek bir konudur 

(Bookchin, 2013, s. 32-33).61 

İkinci doğa, büyük ölçüde; ilk insanların yarım milyon yıl boyunca geliştirdiği 

aletlerden başlayarak refah ve güvenlik için iradi olarak yarattıkları yaşam alanlarından; aile, 

boy, kabile, hiyerarşi, sınıf ve devlet biçiminde örgütledikleri toplumsal yaşamdan ve 

nihayetinde felsefe, bilim, teknoloji ve sanat gibi kültürel kazanımlardan oluşur. Bu sadece 

insana özgü bir kültürel gelişimdir. Yanı sıra, insan toplumları, toplumsal tarihin seyri boyunca 

radikal biçimde değişmiş olan tanımlanabilir ancak esnek kurumlardan da ibaret değildir. Bu 

toplumlar aynı zamanda çeşitli kurumların varlığını rasyonelleştiren, aynı ölçüde tanımlanabilir 

ama değişken ideolojileri, geniş kapsamlı bir sembolik dilde ve yazılı tarih kayıtlarında 

ifadesini bulan zengin bir kültürü de içerir. Bunlar, insan dışı dünyada bir benzeri bulunmayan 

niteliklerdir (Bookchin, 2013, s. 33). 

İkinci doğanın birinci doğadan ayırt edilebilir olması, insanların diğer canlılardan daha 

az “hayvani” olmasından kaynaklanmaz. Aksine, yapabildiği takdirde herhangi başka bir 

canlının da yapacağı gibi, bu değişimleri hedeflemenin onların hayvanlığının bir parçası 

olmasından kaynaklanır (Bookchin, 2013, s. 34).62 İnsanlar, kendilerinde doğal olarak bulunan 

                                                           
61  Vurgu yazara ait. 
62  Vurgu yazara ait. 



 

120 

kavramsal düşünme yeteneği, biyolojik olmayan alet ve makineler yaratma kapasitesi ve bunu, 

diğer canlıların davranış ve yeteneklerine göre büyük ölçüde farklılaşmış yüksek düzeyde 

kolektif örgütlenme ve amaçlılık ile gerçekleştirme becerileri sayesinde birinci doğayı 

dönüştürürler. Dolayısıyla, insan toplumunun tüm dünyada farklı bir fenomen olarak ortaya 

çıkışı, ekolojik meselelerden tamamen biyolojik terimlerle söz etmeyi anlamsız kılar. Ve 

günümüzdeki ekolojik altüst oluşların hemen hepsinin temelde toplumsal yıkımlardan 

kaynaklandığı gerçeğini göz önüne alınca, beğenelim ya da beğenmeyelim, neredeyse her 

ekolojik sorun aynı zamanda toplumsal bir sorundur, diyebiliriz (Bookchin, 2013, s. 34). 

Bookchin’e göre, toplumsal meseleleri tartışırken, “insanlık” ve “biz insanlar” gibi 

genel terimlerin tamamen biyolojik bir manada kullanılması, ikinci doğanın insanlar arasında 

yarattığı hiyerarşileri ve sınıf ayrımlarını göz ardı etmek, insanlığın gerçekte sahip olmadığı bir 

ortaklık yanılsaması yaratmak anlamına gelir. İnsan türüne ilişkin bu genel yaklaşım, genç ile 

yaşlıyı, kadın ile erkeği, yoksul ile zengini, sömürülenlerle sömürenleri ve “beyaz” ırkla 

karşısına aldığı tüm diğer halkları toplumsal gerçeklikle bağdaşmayan bir şekilde eşit düzeyde 

konumlandırır. Bu durum, herkesin farklı yükümlülükler taşıması gerektiği halde, 

gezegenimizin sorunlarından eşit derecede sorumlu tutulmasına yol açar. Sonuç olarak, ister 

açlıktan ölen Etiyopyalı çocuklar olsun, isterse şirket baronları olsun, tüm insanların bugünkü 

ekolojik problemlerin ortaya çıkışında aynı ölçüde suçlu olduğu düşünülür. Ekolojik sorunlar, 

bu yaklaşımla toplum dışı hâle getirilir ve genetik, kişisel veya tamamen öznel bir çerçevede 

yeniden ifade edilir. Böylece, bu sorunların siyasal ve ekonomik içeriği de göz ardı edilmiş 

olur. Bu geleneksel yaklaşım, çağımızdaki ciddi ekolojik krizlerin toplumsal temellerini ele 

almaktan kaçındığı gibi; birçok insanı, etkili toplumsal değişimlere katkı sunacak pratiklere 

dâhil olmaktan, eylemsellikten ve müdahillik yolundan uzaklaştırır (Bookchin, 2013, s. 35).63 

                                                           
63  Vurgu yazara ait. 



 

121 

“İnsanlar” veya “insanlık” tarafından yaratılan ekolojik krizlerden söz etme eğilimi, 

çağımızın toplumsal ve ekolojik sorunları için sömürücü düzenin mağdurlarını suçlamaya 

fazlasıyla yatkın olan ayrıcalıklı bir kesimin işine yaramaktadır. Bu tür bir siyasal körlük ve 

ondan beslenen toplumsal duyarsızlık, safdillikten çok daha tehlikelidir; en iyi ihtimalle bilinçli 

bir şekilde konuyu muğlaklaştırıp dikkat dağıtır, en kötü ihtimalle ise bütünüyle gerici bir 

tutumdur. Hiyerarşiyi ortadan kaldırmaya niyetlenmek, onun nasıl ortaya çıktığını anlamayı 

gerektirir. İkinci doğanın patolojilerini yok etme gayesi, insanları muğlak bir “içkin değer” 

bağlamında sivrisineklerle eşitleyen saf biyomerkezci görüşleri aşmadan 

gerçekleştirilemeyeceği gibi, tahakkümün doğasını tüm çıktılarıyla birlikte keşfetmeyi 

gerektirir. Hiyerarşi ve tahakkümü açıkça irdelemeden, toplumsal ve biyolojik yapıların 

etkileşimini kavramak olanaklı değildir  (Bookchin, 2013, s. 35). 

Benzer şekilde, insanlığın hem insani gelişimde hem de insan dışı gelişimde yaratıcı bir 

rol oynama potansiyeli de çağımızda büyük ölçüde çarpıtılmaktadır (Bookchin, 2013, s. 36). 

Kavramsal düşünme, alet yapma, olağandışı teknolojiler geliştirme ve hatta sembolik dil 

kullanarak iletişim kurma yeteneklerinin sadece biyosfere zarar vermek amaçlı değil; aynı 

zamanda biyosferi iyileştirmek için de kullanılabileceği gerçeğinin küçümsenmesi, hâlihazırda 

oldukça yaygın bir eğilimdir. İnsanların, birinci doğanın evrimini yaratıcı şekilde teşvik mi 

edeceği; yoksa insan dışı canlılara ve insanlara karşı son derece yıkıcı bir tavır mı 

sergileyeceğinin saptanmasında kritik önem taşıyan ölçüt, yalnızca ne tür bir hassasiyet 

geliştirdiğimize göre değil, aynı zamanda ne tür bir toplum inşa ettiğimize göre belirlenir  

(Bookchin, 2013, s. 36).64 

Bu noktadan köklenen mühim sorulardan biri de toplumsal ekolojik yaklaşımın, insan 

türünün diğer yaşam formlarından “daha üstün” veya “daha yüce” olduğu inancını ya da 

insanların biyosferi “tahakküm altına alabilecekleri” düşüncesini destekleyen bir argümana 

                                                           
64  Vurgu yazara ait. 



 

122 

mahal verip vermediği meselesidir. Bookchin’ göre “daha üstün” ve “daha yüce” sözcükleri 

“biyomerkezci” düşünceler tarafından toplumsal ekolojiye uygulandığında, kasıtlı olarak 

aşağılayıcı bir anlam taşır. Eğer bu terimler, insanlığın “daha yüksek bir kademe, mevki ya da 

otoriteye” sahip olma iddiasını savunmak için kullanılıyorsa, toplumsal ekolojik yaklaşımın 

böyle bir görüşü desteklediğini öne sürmek ya cehaletin bir sonucu olarak ya da aldatma amaçlı 

görülebilir. Toplumsal ekolojide, insanın insan dışı varlıklarla ilişkisini tanımlamak için “daha 

üstün” sözcüğü hiçbir zaman kullanılmamıştır; ancak, insanın insan dışı varlıklardan önemli 

ölçüde farklı ve karmaşık olduğu gerçeği, “en naif mistiklerin bile -tabii eğer gerçeklikle 

bağlarını tamamen koparmamışlarsa- kabul etmek zorunda olduğu bir olgudur” (Bookchin, 

2013, s. 36): 

İnsanların daha az esnek ve nörolojik olarak daha az gelişmiş diğer türlere nazaran yeni 

durumlarla baş etmede daha ileri oldukları söylenebilir. Ancak hiçbir suretle bundan, daha ileri 

yaşam türlerinin daha az gelişmiş yaşam türlerine hâkim olacağı veya olması gerektiği sonucu 

çıkarılamaz. Daha ileri yaşam formlarının daha hükmedici olduğu anlayışı, tamamen insan 

biçimli bir imgedir; bu anlayış, doğal dünyada veya aynı şekilde toplumsal dünyada olması 

gereken ilişkileri değil, tahakkümü haklı çıkaran elitist ideolojileri yansıtır. Bu, diğer şeyler 

arasından emir ve itaati alıp onları yaşamın değişmez gerçekleri olarak tesis etmek amacıyla 

birinci doğaya yansıtılan birçok tahakküm ideolojisinin karakteristik bir özelliğidir. Aslında, 

insan toplumu daha akılcı bir hâle geldiği, sınıfları ve hiyerarşileri ortadan kaldırdığı, 

duyarlılıklarını yaşama derin bir saygı duyulacak şekilde değiştirdiği ölçüde; daha üstün ve 

daha yüksek gibi ifadelerin insanların kendi aralarındaki veya diğer canlılarla olan ilişkilerinde 

onlara anlamlı gelmesi ihtimali o ölçüde düşük olacaktır (Bookchin, 2013, s. 37).65 

 

Bir diğer önemli mesele ise, “yüksek akıl, bilim, teknoloji” ve dahası “bilgi ve beceri” 

gibi unsurların tarihsel olarak hiyerarşik tahakküm tarzlarının hizmetine koşulması nedeniyle, 

pek çok ekoloji odaklı birey nezdinde özgürlüğün, şefkatin ve ekolojik bakış açısının antitezi 

olarak kabul edilmesi eğilimidir. Etik temellerine bakılmaksızın her toplumsal bağlamda 

baskıcı karaktere sahip “aşkın ögeler”miş gibi teknoloji, bilim ve mantık kavramları karşısında 

ciddi bir korku duyulmaktadır. Daha gelişmiş hayvanların daha az gelişmiş canlılar üzerinde 

“hakimiyet kurmalarının” önsel olarak kabul edilmesine gerek olmadığı gerçeği ile böyle bir 

                                                           
65  Vurgu yazara ait. 



 

123 

hakimiyetin hâlihazırda zaten kurulmamış olması, mistik ekolojik yaklaşımlar ve bunların 

“teist” alt kolları tarafından çoğunlukla gözden kaçırılan bir nokta olagelmiştir (Bookchin, 

2013, s. 37). 

2.2. Tamamlayıcı Etik ve Müdahil Özne 

Bookchin, birinci doğanın ekolojik etiğin temeli veya ahlaki davranışın zorunlu koşulu 

olarak görülmesinin bir dereceye kadar makul olabileceğini belirtir. Toplumsal ekoloji, birinci 

doğayı, öznel bir bilinci anımsatan evrimsel bir eğilim olarak tasavvur ederek, ekolojik 

toplumun kuruluşunu akılcı, öz bilinçli ve görece “özgür doğa”ya erişme/evrilme sürecinde 

görür. Ancak Bookchin’in sıkça vurguladığı gibi, birinci doğa kendi başına etik bir oluşum 

değildir. “Doğa Ana” veya dünyaya atfedilmek istenen herhangi başka bir cinsiyetli akrabalık 

bağı, dikkate değer olabilir; ancak nesli tükenmiş olan birçok türün fosillerinin de gösterdiği 

gibi, Doğa her zaman “en iyisini bilmez”. Bununla birlikte, etik problemler söz konusu 

olduğunda, etkileşimleri ne denli karmaşık olursa olsun hiçbir hayvan veya bitki türü, bireylerin 

hak ve ödevlerini karşılıklı biçimde tanıyan bir “toplum sözleşmesi” tasarlamamıştır 

(Bookchin, 2013, s. 38). 

Bu durumun iyi mi kötü mü olduğu tartışılabilir; ancak insan, var olan tek ahlaki 

“özne”dir. Yaşam, üreme ve metabolizma faaliyetinde yer alan proteinlerin ortaya çıkmasıyla 

nasıl başlamışsa, etik de gerçek anlamda evrim sürecinde insanların ortaya çıkmasıyla başlar. 

İnsanlar -ve yalnızca insanlar- kendi davranışlarını doğru kabul edilen hak ve görevlere, akılcı 

bir biçimde gerekçelendirilmiş etik sorumluluklara dayandırarak kurumsallaştırır. Bu davranış 

biçimlerinin kayda değer ölçüde farklılık gösterdiğini kabul etsek bile, “insanlar ahlaki özneler 

olarak dünyada tamamen yalnız olmuşlardır” (Bookchin, 2013, s. 39). 

Aynı şekilde, değişken biçimlerde kurumsallaşmış toplumları ve bu toplumları 

desteklemek ve dönüştürmek için gerekli olan ideolojileri oluşturma hususunda da yalnızdırlar. 



 

124 

“İçkin değer” başlığı altında yaşam formlarına atfedilen “haklar” için de bu durum geçerlidir  

(Bookchin, 2013, s. 39). “Haklar” birinci doğada kendiliğinden ortaya çıkmaz; flora, fauna ya 

da kayaların ne kendileri ne de başkaları için bu hakları talep ettiğine dair en ufak bir kanıt 

yoktur. Özellikle gelişmiş yaşam formları arasında anne-yavru ilişkisinde birçok hayvanın 

birbirine şefkat gösterdiği gözlemlenebilir; ancak, “Doğa Ana” bir bütün olarak ele alındığında 

kendi başına şefkatsizdir; etik yükümlülüklerden azadedir. Hiçbir şekilde “zalim” veya “nazik”, 

“kalpsiz” veya “şefkatli”, “iyi” veya “kötü” olarak algılanamaz. “İçkin değer” veya hayvanlara 

atfettiğimiz herhangi başka bir değer, aslında hiçbir “içkin” değer taşımayan bir dünyaya 

yansıttığımız insan tasarımları olarak görülebilir. “Dünyayı insan biçimli bir yaklaşımla bizim 

kavrayış biçimlerimizi ve bizim geliştirmek istediğimiz topluluk türlerini yansıtan ‘içkin’ ve 

‘aşkın’ tanrılarla doldurmak istesek de birinci doğa bir etik boşluk alanı olarak kalır”  

(Bookchin, 2013, s. 39). 

Bookchin bahsedilenlerin, insan dışı türlere ya da ormanlara, akarsulara ve belirli 

jeolojik oluşumlara haklar tanımaktan kaçınmak gerektiği anlamına gelmediğini vurgular. 

Pratik bir bakış açısından değerlendirildiğinde, insan dışı canlılara ve cansız varlıklara haklar 

bahşetmek, toplumsal ekolojik yaklaşımın nihai hedefi olan ekolojik toplulukların korunması 

için paha biçilemez bir yol olabilir. Öte yandan, “son derece bozulmuş bir toplumun” insan dışı 

doğaya saygı göstermeye pek istekli olmaması, birinci doğanın hakları üzerine düşünmeye, 

tartışmaya ve gerekli toplumsal değişiklikler yapıldığında bu hakları etkin bir şekilde 

uygulamaya muktedir olan tek yaşam formu olan insanların adını karalamak için bir gerekçe 

olarak kullanılmamalıdır. “Ekolojik bir etik içinde geliştirdiğimiz haklar veya diğer etik 

formüller her ne olursa olsun; bir tür olarak bizim, gezegendeki bu hakları tasarlamaya, 

bahşetmeye ve onların desteklendiğini izlemeye muktedir biricik ahlaki özneler olduğumuz 

gerçeği değişmez” (Bookchin, 2013, s. 40). 



 

125 

Nitekim insanlar, diğer yaşam formlarına değer atfeden etik sistemler yaratma yetisine 

tek başlarına sahip oldukları sürece, kendi içlerinde özel bir değere sahip olurlar. Kendi 

davranışlarının ve bu davranışların ekolojik etkilerinin tamamen bilincinde olan olağanüstü 

canlılardır; zira diğer yaşam türlerinin sahip olmadığı büyük bir bilinç kapasitesine sahiptirler. 

“Gaia”nın insanların varlığı olmadan gelişebileceğini iddia ederek insanları tamamen 

değersizleştiren yeni “insan karşıtı” anlayışların yanıltıcı olduğu söylenebilir. Bu iddia, organik 

evrimi hayatta kalma çabasının ötesine geçen herhangi bir anlamdan ve doğal süreçte kavramsal 

düşünce ve sembolik dil gibi özelliklerin ortaya çıkmasının getirdiği zafer sevincinden yoksun 

bırakır (Bookchin, 2013, s. 41): 

Etiğin büyük ölçüde bir insan yaratısı olduğu; insanların, yorumlama güçleri sayesinde birinci 

doğaya bir anlam duygusu katabilecekleri ve değer yaratabilmenin yanı sıra değer de 

atfedebilecekleri kabul edilirse, o zaman insanlık kelimenin tam anlamıyla bir bütün olarak 

doğadaki değerin cisimleşmesidir. Her ne kadar “Gaia” insanların varlığı olmaksızın kendi 

varlığını sürdürebilecek olsa da bu tür bir “Gaia” şeylerin düzeninde bir meteordan daha fazla 

etik anlam veya değer taşımayacaktır. Değerin cisimleşmiş hali -daha doğrusu, değerin esas 

kaynağı- olan insan yaşamı[nın], [...] yok oluşuyla birlikte değer de yok olacaktır ve biyosfer, 

onun fevkalade özelliklerini takdir edebilecek etik özneler şöyle dursun, herhangi bir etik 

değerlendirme veya “içkin değer” tartışması için gerekli olan bir zeminden dahi yoksun 

kalacaktır. Dolayısıyla, diğer yaşam türlerinin “en soylusu” ile kıyaslandığında bile, insan 

yaşamı müstesna bir öneme sahiptir  (Bookchin, 2013, s. 41-42).66 

 

İnsan yaşamına bu şekilde değer vermenin, “tamamlayıcılık etiği” ile çelişmediğine bu 

noktada tekrar değinmek gerekir (Bookchin, 2013, s. 42). Tamamlayıcılık etiğinin, birinci 

doğanın insanların gereksinimlerini karşılamak için “yaratıldığı” savı bir kenara, insanların 

birinci doğaya hükmetme “hakkına” sahip olduğu görüşüne dahi karşı çıktığından bahsetmiştik. 

Bu tür bir etik, tamamlayıcılığı mümkün kılmak gayesinden temellenerek bütünlüğü, evrimsel 

ve akılcı yeniliği destekleyen; yaşam formlarının çeşitliliğini ve heterojenliğini güvence altına 

alan biyolojik ve ekolojik zenginliğe değer verir. Tamamlayıcılık, yaşamın içinde beliren yeni 

niteliklere önem atfeden bir etik anlayışı olarak, özgürlüğü, bilinci, aklı ve gelişmiş algıyı bir 

                                                           
66  Vurgu yazara ait. 



 

126 

dereceye kadar takdir eder; ancak bu unsurları hiçbir koşulda otorite ve itaat temelinde işleyen 

hiyerarşik bir düzene indirgemez (Bookchin, 2013, s. 42). 

Toparlamak gerekirse, Bookchin’e göre insan ve doğa ilişkisine yönelik mevcut 

literatür, “toplumsal ve ekolojik sorumluluk” duygusuna imkân veren geniş bir bakış açısı 

yelpazesini değil; “biyomerkezci” ve aşkın ya da dini temelde “insanmerkezci” olarak 

gruplandırabileceğimiz iki aşırı ucu benimseyen bir kuramsal atmosferden beslenmektedir. 

Bookchin, bu iki ‘merkezcilik’ ile örneklenen tek taraflı ve birbirini dışlayan dogmaların 

günümüzde kesinlikle aşılması gerektiğini vurgular: İnsanlar, çevrelerindeki hemen her şey için 

“doğuştan” zararlıdır ya da çevremizdeki her şey yalnızca insan kullanımı için “yaratılmıştır” 

(Bookchin, 2018, s. 15). 

Bu bağlamda Bookchin, kültürel manzaradaki bu çelişkili merkezciliklerle tartışmak 

üzere bir harita işlevi görebilecek, toplumsal ekolojiden köklenen ve tamamlayıcılık etiğine 

dayanan yeni bir hümanist bakışın, aşırılıkların ve dikotominin yarattığı boşluğu 

doldurabileceğini ileri sürer (Bookchin, 2018, s. 15).  Bu bakışın temelinde, üretken bir şekilde 

dolayımlanmış tarih ile eşsiz yaratıcılığın ve gezegeni anlamlandırmaya dönük vaadin radikal 

biçimde yenilenmiş evrimsel patikasını oluşturan; “dönüştürücü fail” olarak insanlık düşüncesi 

yer alır (Bookchin, 2018, s. 336). 

“Türümüzün yaratıcı yeteneklerine azalan inancı yansıtan derin bir kültürel rahatsızlık” 

hâlinin, 21. yüzyıla dair bir semptom olduğunu kaydeden yazara göre; günümüzde, insanın 

“gerçek anlamda kendinden, benzersiz insani niteliklerinden korkuyor gibi” görünen bir inanç 

biçimi türemiştir. Bunun yanı sıra çağımız, “insanın kendine güveni”ndeki ve “dünyayı 

yücelten etik olarak anlamlı yaşamlar yaratma” becerisindeki düşüşten de mustariptir 

(Bookchin, 2018, s. 8). Özgüvendeki bu düşüş yeni olmamasına rağmen, daha önceki 

dönemlerin aksine kendi çağımız, çok farklı bir manevi ve toplumsal mesaj ilan etmektedir. 

Fikir ve yeniliğe dair olağanüstü insani yetenekleri, doğal dünya için olduğu kadar, bizzat kendi 



 

127 

benliğimiz için de yıkıcı nitelikler olarak değerlendirmemiz istenmektedir. Muhtemelen 

kendimizi “yaşamın geri kalanına karşı bir tür” olarak belirlediğimiz için, “böbürlenme 

kibrimizi” sınırlamak gayesiyle insan olarak yeteneklerimize güvenmeme konusunda 

eğitilirken; çeşitli teknolojik ve kurumsal kazanımlar, “insan merkezli dürtülerimizin” ve diğer 

canlılara karşı umursamazlığımızın “şeytani uzantıları” olarak tanımlanır. Esasında mizantrop 

nitelikli bu iddialar keşmekeşinin ortasında, kazanımlarımızın “dost” ya da “düşman” olup 

olmadığını kestirmek zordur (Bookchin, 2018, s. 9). 

Bookchin, hiyerarşik ve geleneksel geçmişe başvuran muhafazakâr literatürden ve onun 

radikal tamamlayıcısı, paradoksal kardeşi olarak gördüğü, sözde “yeni paradigma” ya da sahne 

adıyla ‘New Age’ kültüründen beslenen ve insanlığı (ister bir tür ister bir cinsiyet ister bir etnik 

grup ya da bir milliyet olsun) doğal evrimin çirkin, zararlı uru olarak addetmeye çağıran bu 

inanç sistemlerinin kesin biçimde eleştirilmesi gerekliliğinden bahseder. (Bookchin, 2018, s. 

10-11). Bu son derece teist, biyomerkezci, postmodernist, mizantrop ve mistik literatürü 

birleştiren ortak tema, insan türünü biyosferde benzersiz kılan dikkat çekici özelliklerin toptan 

ve müşterek reddidir. Bookchin, açıkça veya örtülü biçimde, insanlığın yaratma yeteneği, 

teknolojik uzmanlığı, ilerleme potansiyeli ve hepsinden önemlisi rasyonellik kapasitesini 

küçümseyen bu tavırlar topluluğunu insan karşıtlığı / anti-hümanizm olarak adlandırır 

(Bookchin, 2018, s. 11). 

Rasyonalizm, çeşitli sosyalizmler ve liberalizmin bazı biçimleri tarafından ileri sürülmüş insani 

ideolojilerle keskin bir tezat olarak anti-hümanizm, toplumsal kaygılara çok az önem veren veya 

hiç vermeyen bir dünya görüşüdür. Sunulan mesaj, öncelikli olarak ruhsal temizlik, kişisel geri 

çekilme ve doğal ve toplumsal dünyayı etkilemek için akıl ve yaratıcılık gibi insani özellikleri 

genel olarak küçümsemektir. […] Her şeyden önce, anti-hümanistler, insanlığın en belirgin ayırt 

edici özelliği olan akla ve aklın toplumsal ve doğal gerçekliği değiştirmek için kavrayış, 

müdahale etme ve yol göstericilik gibi olağanüstü güçlerine karşı çıkmakta ya da 

reddetmektedir. Birçok anti-hümanist, statik bir zihniyet barındırmaktadır; bu kısmen, yenilikçi 

varlıklar olarak yaşamaktan ziyade pasifçe hayatlarını sürdürmeye çalıştıkları […] döngüsel 

‘sonsuz tekrarlar’ alemi olarak görülen mitolojik bir ‘Doğa’ için saygı duyulmasının […], 

kısmen de […] aktif benliği ve toplumsal katılımı seyrelten bir bakış açısı ile aşılandıkları 

panteist bir ‘kozmik rahimde’ gömülmelerinin sonucudur (Bookchin, 2018, s. 11-12). 

 



 

128 

İnsan karşıtı literatürün büyük çoğunluğu, modern topluma eziyet veren rahatsızlıkların 

kökenini ruhsal ve maddi yaşam alanı gibi “irrasyonellikte” değil, tam tersine akılcılıkta ve 

insancıl bir “insan-merkezcilik”te görür (Bookchin, 2018, s. 13). Bu literatürün “doğayı 

yeniden büyüleme”, “gezegeni yeniden büyüleme” hatta tüm “kozmosu yeniden büyüleme” 

gereksinimini yücelttiği bir zamanda, bunların en belirgin etkisinin insanlığın kendisinin, 

özellikle de akılcılık yönündeki benzersiz potansiyelinin “büyüsünü bozmak” olması, bilhassa 

ironik bir durum olarak görülebilir (Bookchin, 2018, s. 13). İnsan karşıtlığının hedef tahtasında 

rasyonel beceriler, akıl yürütme ve dünyaya akılcı bir biçimde müdahale edebilme yetisi yer 

alır; bunlar bireysel insanın özgül vasıfları değil, insanı bir tür olarak tanımlayan genel ve özgün 

niteliklerdir (Bookchin, 2018, s. 13). 

Bookchin’e göre çoğulculuk ve çeşitlilik olarak nitelenen muğlaklık, insan karşıtı 

literatürde “iyi işlenmiş bir sanat” haline gelmiştir. Keza aklı bir tür “tiranlık” olarak 

değerlendiren bir evrende, mantıksal söylemin “en basit rasyonel ölçütlerine” başvurma 

çabasının sonuçsuz kalması şaşırtıcı olmaz. “Çoğu zaman anti-hümanist ruh halleri, gerçekleri 

keşfetmeye değil; ritüel ve akılcı olmayan ‘kavrayışlara’ ulaşmaya yönelik duygusal olarak 

yatkınlık kazandırır. Birlik, birbirine bağlılık, kozmik ve ekolojik gibi kelimelerin abartılı 

kullanımı dışında, anti-hümanist kelime dağarcığı kasıtlı olarak muğlaktır. Çoğunlukla, 

çelişkileri örtbas etmek için, eklektik çoğulculuğun göz kamaştırıcı bir gösterisinde tutarlılık ya 

da açıklık gözetilmeden, hemen hemen her şey gider” (Bookchin, 2018, s. 12-13). 

Bu doğrultuda, “rasyonel” terimi, “saf, soyut ve sadece felsefi” bir manada değil; 

dayanışmayı, empatiyi, biyosfer için sorumluluk duygusunu, topluluk ve birliktelik için yeni 

fikirleri cesaretlendiren, “yaşayan bir rasyonalite” anlamında kullanılmalıdır (Bookchin, 2018, 

s. 14). Aklın varoluşsal tarzının kılavuzluğundaki bir toplum, insan ve çoğu insan dışı yaşamın 

sürekliliğini tehdit eden hâlihazırdaki yıkıcı toplumun yerini almalıdır. Baskıya, tahakküme, 

hiyerarşiye, sınıf yönetimine ve hayatın kişisel zenginlik ve açgözlülük uğruna sadece tek 



 

129 

kaynağa indirilmesine karşı tarihsel-toplumsal-eleştirel bakış açısıyla geliştirilen seküler ve 

doğalcı bir hümanizm kavrayışı; insanlığın “gizemli, her şeyi kucaklayan bir ‘kozmos’ içinde 

kendi kendini ortadan kaldırması” etrafında yapılandırılmış bir anti-hümanizmi reddettiği gibi, 

ego tatmini, talan ve yıkıcılık etrafında şekillenen aşkın, soyut ve geleneksel bir hümanizmi de 

reddeder (Bookchin, 2018, s. 14). İnsanlık, “dünyaya anlam ve akıl getirme becerilerinde diğer 

yaşam biçimlerinden temelde farklı olmakla birlikte, tam da bu olağanüstü yeteneklerinden 

dolayı, etik olarak insan olmayan varlıklar ve bir bütün olarak gezegen için kararlı bir 

sorumluluk duygusu geliştirmek zorundadır” (Bookchin, 2018, s. 14). 

Dolayısıyla bu tek taraflı görüşlerin her ikisinin de bertaraf edilmesine dayanan bir 

görüşü geliştirmek; melek veya şeytan, iyi ya da kötü insanlık dikotomisinin ötesine geçen ve 

bu dikotomiyi, insanlığın hem insan dışı yaşamla olan yakınlıklarına gereken vurguyu yaparak 

hem de kendi özel gereksinimlerinin memnuniyetini içererek ortadan kaldırmaya götüren 

diyalektik bir bakış açısını benimsemekle sağlanabilir (Bookchin, 2018, s. 14-15). 

Bu noktada bazı sorular belirir: İnsan(lığ)ı tanımlama çabasında aklın üstünlüğü yegâne 

kıstas mıdır? Toplumdaki bireyler arasında var olan kaçınılmaz eşitsizlikleri düzeltmeye 

çabalayacak bir “tamamlayıcılık etiği”, nesnel aklın ışığında geçersiz sayılmalı mıdır? Estetik 

duyarlılıkların, sezgilerin, ruhsal içgörülerin ve kişisel biricikliğin akılcı bir toplumda yeri var 

mıdır? (Bookchin, 2018, s. 47). Bunlara verilecek cevap, akıl ve tahayyülün; düşünce ve tutkunun 

birleştirilmesi üzerinden ele alınabilir. İnsan olmak, günümüz toplumun arazlarını iyileştirmek 

için aynı anda akılcı ve yaratıcı, düşünceli ve hayalperver olmaktır. Var olduğunu bildiğimiz 

vicdan ve empati kapasitesi, insanları, birinci ve ikinci doğadaki evrim sürecine müdahale 

etmeye; akılcı ve etik bir açılım getirmeye zorlar. Gerçekten insan olmak, doğal ve toplumsal 

dünyalara aktif failler olarak bilerek ve hissederek katılan, Doğa’nın bilinçli kıldığı hâle gelmek 

demektir. İlk ve ikinci doğanın potansiyel bilinçli ürünleri olarak, onları birleştirmek suretiyle 



 

130 

daha yüksek bir aşkınlıktaki “özgür doğa”da kurabilecek; fuzuli acıyla67, yıkımla, felaketle ve 

gerilemelerle hesaplaşabilecek yegâne fail insandır (Bookchin, 2018, s. 47). 

Bookchin’e göre bu türden bir “özgür doğa”, ekolojik problemlerle başa çıkmak 

konusunda giderek daha büyük bir öznellik ve esnekliğe yönelen doğal dünyadaki evrim 

sürecini ifa edecek “düşünen bir doğa” olarak da kavranmalıdır. Toplumsal hayat, doğal 

dünyadan ayrı tutulmak ya da ona karşı konumlandırılmak bir tarafa; “yeni, yaratıcı, tamamen 

farklılaşmış ve anlamlı bir bütünün kendi bilinci olarak birinci doğayla akılcı biçimde 

bütünleşebilir” (Bookchin, 2018, s. 47-48). Hâlâ tamamlanmamış olan Aydınlanma 

tasarısından filizlenen bu hedefler, insanlığın tekilliği ile eko-toplumsal kurumlar yaratma 

hususundaki potansiyel yeteneğini dikkate alan birleşik bir görüş ve tutkuyu açığa çıkarır ki söz 

konusu kurumların gerçekleşmesi, insanların birbirleriyle ve doğayla olduğu kadar “insanlık” 

fikrinin kendisiyle de uyum içinde olmasını sağlayacaktır (Bookchin, 2018, s. 47-48): 

Aydınlanmacı hümanizm, toplumun sadece akılcı değil aynı zamanda bilge, sadece etik değil 

aynı zamanda tutkulu biçimde vizyon sahibi hâle getirileceğine yönelik umut verici bir mesajdır. 

Akılcı ve ekolojik bir toplumun mümkün olması için umut hiçbir harekete nüfuz etmezse ve bu 

mesaj bugün bir umuttan fazlası olmazsa bile, her şeye rağmen insanlığın bu gezegende en 

büyüleyici tür olduğuna dair iddiamı doğrulamış olurum. Çünkü insanlar sadece var olmanın 

ötesinde umut edebilirler, sadece hatırlamanın ötesinde öngörebilirler, sadece pasif varlıklar 

olarak oturmanın ötesinde aktif failler olarak yaşayabilirler, dünyayı sadece kabul etmenin 

ötesinde iyiye dönüştürebilirler, sadece uyum sağlamanın ötesinde yenilik yapabilirler 

(Bookchin, 2018, s. 48). 

 

                                                           
67  Ursula K. Le Guin, Mülksüzler (The Dispossessed, 1974) adlı distopik romanında, baş kahramanı, “müdahil öznesi” 

Shevek’in ağzından şu sözlere yer verir: “Acı var. Gerçek. Ona yanlış anlama diyebilirim, ama var olmadığını veya 

herhangi bir zamanda yok olacağını varsayamam. Acı çekme, yaşamamızın koşulu. Tabii ki, tıpkı toplumsal organizmanın 

yaptığı gibi, hastalıkları iyileştirmek, açlık ve adaletsizliği önlemek doğru bir şey. Ama hiçbir toplum var olmanın doğasını 

değiştiremez. Acı çekmeyi önleyemeyiz. Şu acıyı, bu acıyı dindirebiliriz, ama ‘Acı’yı dindiremeyiz. Bir toplum ancak 

toplumsal acıyı -gereksiz acıyı- dindirebilir. Gerisi kalır. Kök, gerçek olan. Buradaki herkes acıyı öğrenecek; (…). Bu 

doğuşumuzun koşulu. Yaşamdan korkuyorum! (…) Herhangi bir mutluluk çok basit gibi geliyor. Yine de her şeyin, bu 

mutluluk arayışının, bu acı korkusunun tümüyle bir yanlış anlama olup olmadığını merak ediyorum... Ondan korkmak 

veya kaçmak yerine onun... içinden geçilebilse, aşılabilse. Arkasında bir şey var. Acı çeken şey benlik; benliğin ise -yok 

olduğu bir yer var. Ama gerçekliğin, rahatlık ve mutlulukta görmediğim, acıda gördüğüm gerçeğin, acının gerçekliğinin 

acı olmadığına inanıyorum. Eğer içinden geçebilirsen. Eğer sonuna kadar ona dayanabilirsen” (Le Guin, 1990, s. 59). 

 

Bülent Somay’ın belirttiği gibi, Le Guin toplumsal acı ve ütopik değişimin diyalektiğine yönelik bu alegorik pasajda, 

Engels’in ütopyacılığa yönelttiği eleştiriyi olumlu açıdan tekrarlar. Engels, “yeni bir dünya hayal etmekle 

yetinemeyeceğimizi, o dünyayı var olan dünyanın, eski dünyanın somut, bilimsel eleştirisi üzerinde kurabileceğimizi” 

söyler. Le Guin’in kahramanı Shevek de işe tasarlanmış bir “yeni dünya”da başlar, ama ilk adımı eski dünyaya gitmek, 

onu tanımak, kavramak ve eleştirmek olur. Ancak bundan sonradır ki yeni dünyasına geri dönebilir ve ütopya somut bir 

gerçeklik olarak anlam kazanabilir (Somay, 1990, s. 8).  

 



 

131 

Aydınlanmacı hümanizm, insanlığın gerçekliğe bakmasını ve dünyada kendi yerini 

anlamaya çalışmasını talep eder (Bookchin, 2018, s. 158). Bookchin, bu doğrultuda, 

Aydınlanmanın hem bir fikir hem de bir ideal olarak yorumlanabileceğini öne sürer. Bu idealde, 

akıl rehberliğindeki bir dünyanın batıl inançlardan, despotik yönetim biçimlerinden ve kalıtsal 

ayrıcalıktan kurtulacağı yeni bir zamanın doğuşuna yönelik, çoğunlukla manevi bakımdan 

yüklü bir bakış açısı geliştirilmiş; militanca ifade özgürlüğü ile serbestçe fikir alışverişi talep 

edilmiştir (Bookchin, 2018, s. 332). Aydınlanma, herhangi bir biçiminde ideal olmanın ötesine; 

daha doğrusu, entelektüel reformlar ve düzenlemeler için bir tasarı olmanın ötesine geçmese de 

umutlarında geleceğe dönük, fikirlerinde ilerici ve insan refahına olan kaygılarında son derece 

hümanist olmuştur (Bookchin, 2018, s. 332). 

İnsanlığın etrafındaki dünya hakkında gittikçe genişleyen bilgisi, bu dünyayı (toplumsal 

dünyayı da içerecek şekilde) akılcı yöntemlerle yeniden düzenleme kabiliyeti ve çok eksik 

ikinci doğası olsa da değer ve kurumlarının gelişerek yenilenmesi düşünüldüğünde, ciddi 

insanlar, türümüzün “büyülü” niteliklerini destekleyen radikal bir hümanist duruş sergilemeye 

mecburdurlar. Hümanist bir duruş, insanların birbirlerine ve insan olmayan yaşam biçimlerine 

karşı korkunç bir zalimlikle, barbarca davranabildiğini hiçbir şekilde inkâr etmediği gibi; 

zamanımızın New Age, mistik ve anti-hümanist literatüründe muazzam ağırlık verilen -

hayvanlara, ormanlara ve ekolojik çeşitliliğe son derece kıymet veren- yeni bir duyarlılığı 

sadece insanların sergileyebileceğini de inkâr etmez (Bookchin, 2018, s. 336). 

 

 

 



 

132 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

İNSAN SONRASI TAHAYYÜL: UMUTTAN UMUTSUZLUĞA 

1. ÜTOPYA / DİSTOPYA DİYALEKTİĞİ 

Merkezinde ütopya ve distopya kavramlarını barındıran ulusal ve uluslararası yazının 

çok büyük bir bölümü için, “İçinde Ütopya ülkesi olmayan bir dünya haritası, göz atmaya bile 

değmez” (Wilde, 2013, s. 31) ibaresine referans vermek konusunda sessiz bir uzlaşıya varılmış 

gibidir. Söz konusu referans, Oscar Wilde’ın insanın asıl erdemi addettiği itaatsizliği, isyanla 

beraber ilerlemenin ön koşulu olarak benimseyen The Soul of Man Under Socialism (Sosyalizm 

ve İnsan Ruhu, 1891) adlı yapıtında yer alır. Bu cümlenin çekilip çıkarıldığı paragrafın 

tamamına bakmak, Wilde’ın, ütopyanın gerçekleşme edimiyle (ya da ütopyacılık olarak 

adlandırılabilecek düşünce geleneği ile) ilerlemenin eş zamanlılığına yaptığı vurguyu ayırt 

etmek açısından önemlidir: 

İçinde Ütopya ülkesi olmayan bir dünya haritası, göz atmaya bile değmez çünkü o, İnsanlığın 

yaklaşmakta olduğu [nihai] ülkeyi göstermemektedir. İnsanlık oraya ayak basınca, ufka doğru 

göz atar ve daha iyi bir ülke görünce oraya doğru yelken açar. İlerleme Ütopyaların gerçekleşme 

sürecidir (Wilde, 2013, s. 31). 

 

Buradaki ilerleme nosyonu, tek yönlü, statik ve idealist düzlemde “İlerleme” 

normu/ideolojisi olarak değil, daha iyi bir yaşamın tahayyülüne yönelik bir dürtü ve arzu biçimi 

olarak değerlendirilebilir. Nitekim insanlık tarihinin ilk aşamalarından itibaren, daha iyi bir 

yaşamın olasılığına yönelik düşüncelerin izleri elbette sürülebilecek olsa da “ütopya” terimi ilk 

kez, “kurumlarıyla ve düzeniyle dünyanın en mutlu devleti” (More, 1997, s. 108) şeklinde 

tanımlanıp, hayali bir ada ülkesini imleyen türetilmiş bir sözcük olarak literatüre girer. 

Rönesans ve hümanizmin değişim rüzgârlarıyla çalkalanan Batı düşün dünyasının öncülerinden 



 

133 

eşitlikçi filozof, yazar ve hukukçu Thomas More, 1516 yılında yayımlanan eserine68 adını veren 

bu Ütopya (Utopia) adasını “övmek değil, anlatmak” (More, 1997, s. 108)  niyetinde olduğunu 

böylelikle tarihe not düşer.69 Eski Yunanca ou “değil” veya eu “iyi, güzel” ön ekleri ve topos 

“ülke, yer” sözcüğünün birleştirilmesiyle türetilen70 (“Utopia”, 1994; “Utopia”, 2005) “ütopya” 

kavramı, bu bağlamda hem “hiçbir yerdir (outopia) hem de iyi bir yerdir (eutopia)” (Kumar, 

2005, s. 9). 71 

Krishan Kumar’a göre “ütopya, imkânsız bir mükemmellik halini anlatmaktadır; ama 

bir anlamda insanlık için erişilemeyecek bir hâl de değildir. Şimdi değilse bile buradadır. Tüm 

bunlar ütopyanın da sınırları olduğunu gösterir. Ütopya, imkânsız mükemmelliğin herhangi bir 

hayali değildir. Dünyaya, kendine özgü tarih ve karakteri olan bir bakış açısıdır” (Kumar, 2005, 

s. 13). Ruth Levitas ise “ütopya her şeyden önce, muktedir olabilseydik eğer, ne tür bir dünyada 

ve nasıl yaşardık sorusuyla ilgilidir” der (Levitas, 2010, s. 1). Bu anlamda ütopya, daha iyi bir 

varoluş biçimine dair arzunun bir ifadesi olarak da tanımlanabilir. Böylelikle bize, belirli 

koşullar altında yaşamanın deneyimini, o koşulların ürettiği ve tatmin etmediği arzular üzerine 

düşünerek öğrenme olanağı sağlar (Levitas, 2010, s. 9). 

Ütopya geleneğini oluşturan çeşitli bileşenlerin tarihsel okumasına öncelik veren 

toplumsal-gerçekçi bir tanıma başvuran Gregory Claeys’e göre ise evrensel çapta insan 

yaşamının ayrılmaz parçası haline gelen bir kavram olarak ütopya, salt bir fantezi değildir; 

                                                           
68  Kabalcı Yayınevi’den çıkan 2009 tarihli basımda, kitabın orijinal adı olan De Optimo Reipublicae Statu Deque Nova 

Insula Utopia, “Mükemmel Bir Devlet Modeli ve Yeni Utopia Adası” olarak Türkçeye çevrilmiştir. Bkz. (More, 2009). 
69  “Ütopya”dan önce, More’un hayali adasına “Nusquama” adını verdiğini belirtmek gerekir. Latince “Nusquam” kelimesi, 

“hiçbir yerde” anlamına gelmektedir (Manuel & Manuel, 1997, s. 1). Fatima Vieira’nın önemle vurguladığı gibi, More, 

hayali adasını “Nusquama” olarak adlandırıp kitabını bu başlıkla yayımlamış olsaydı, “böyle bir yerin var olma ihtimalini 

basitçe reddetmiş olacaktı” (Vieira, 2010, s. 4). Ancak More, “o dönemde Avrupa’da ortaya çıkan yeni düşünce 

akımlarının sesi olacak yeni bir fikir, yeni bir duygu iletmek ister” (Vieira, 2010, s. 4). Dolayısıyla “More’un ütopya 

kavramı aslında, antik Yunan ve Roma’nın insanlığın entelektüel başarısının zirvesi olarak kabul edildiği ve model olarak 

alındığı Rönesans’ın bir ürünü” olmakla birlikte, aynı zamanda “insanın kaderine boyun eğmek için değil, aklını kullanarak 

geleceğini inşa etmek için var olduğu keşfine dayanan hümanist mantığın” sonucudur (Vieira, 2010, s. 4). 
70  Krishan Kumar’ın da belirttiği gibi, More’un kitabı 1516’da Latince yayımlandığı için, 155l’de İngilizceye çevrilinceye 

kadar “utopia” tam anlamıyla Latince bir sözcük olarak kalmıştır. More’un türettiği bu sözcük, yakın dönem Yunancadan 

örnek alınarak yaygın şekilde kullanılan terimlerin bir araya getirilmesiyle oluşur: au- olmayan; eu- iyi; topos- bir yer ve 

-ia, bölge anlamı türeten bir sonek (Kumar, 2005, s. 9). 
71  Ütopya kelimesinin kendisi sıklıkla yeni kelimelerin oluşumunda kök olarak kullanılmıştır. Bunlar arasında eutopya, 

distopya, anti-ütopya, alotopia, euchronia, heterotopya, ekotopya ve hiperütopya gibi aslında türetilmiş neolojizmler olan 

kelimeler yer alır (Vieira, 2010, s. 3). 



 

134 

inandırıcılık, tanımının merkezinde yer alır. Mülkiyetin ortak paylaşımını ve emeğin 

evrenselleşmesini içerir. Dolayısıyla, ütopyayı insanlığın ıslah edilmesine yönelik dinsel 

düzenlemelerden ayıran temel nokta, bu dünyevi niteliği ve insanın kusurlarını kabul etme 

eğilimidir. Ütopya, plütokrasiden kaçınmak, eşitsizliği sınırlamak ve ortak kaynakları kamunun 

ortak yararını gözetecek biçimde yönetmek gibi ulaşılmaya ve korunmaya değer hedefleri 

temsil eder (Claeys, 2013b, s. 14-15). 

Çoğu zaman ütopyanın karşıtı olarak düşünülen ve eski Yunancada “kötü yer” anlamına 

gelen distopya kavramı ise, Andrew Milner’ın belirttiği gibi, ilk kullanımları “1747’de Henry 

Lewis Younge’a, 1782’de Noel Turner’a ve 1868’de John Stuart Mill’e çeşitli biçimlerde 

atfedilen yeni bir deyim” (Milner, 2012, s. 89-90; Atasoy, 2020, s. 1140) olarak karşımıza 

çıkar.72 Türkçede “karşı ütopya, yolunda gitmeyen ütopya, anti-ütopya, kötü yer kurgusu, 

negatif ütopya, karamsar toplum düzeni, ters ütopya, disütopya” şeklinde karşılık bulabilen 

distopya, 19. yüzyılın sonlarında literatüre girmiş olsa da esasen 20. yüzyılla birlikte 

yaygınlaşmaya başlamıştır (Atasoy, 2020, s. 1140). 

Gregory Claeys, distopik tahayyülün genellikle, ütopyacı düşüncenin tersine çevrilmiş, 

aynaya yansıtılmış, olumsuz bir versiyonu olarak kabul gördüğünden bahseder; ancak, 

“ütopya”dan farklı olarak, “distopya” öncelikle çok daha genç bir kavramdır; yalnızca 19. 

yüzyılın sonlarına kadar uzanır ve belirli bir metin veya belirgin bir gelenekle bağlantılı 

değildir. Elbette ilk bakışta bu kavramları senkronize veya simetrik olarak görmekte zorluk 

çekilmez: Eğer “ütopya”, anlatıcısının mevcut durumdan üstün olarak gördüğü herhangi bir 

idealize edilmiş toplumu tasvir ediyorsa, “distopya” bunun tersine anlatıcısının daha kötü 

                                                           
72  “Distopya” sözcüğü, bugün bildiğimiz kadarıyla ilk kez 1747’de Henry Lewis Younge’ın Utopia: or, Apollo's Golden 

Days adlı eserinde kullanılmıştır (Sargent, 2010, s. 4). 1747’de “dustopia” olarak yazılan terim (Palardy, 2018, s. 20) 

1748’de “mutsuz bir ülke” olarak tanımlanır (Budakov, 2010, s. 87). Bir sonraki önemli kullanım, İngiliz filozof ve 

siyasetçi John Stuart Mill’in 1868 tarihinde Avam Kamarası’nda yaptığı ve Britanya’nın İrlanda’daki toprak politikasını 

“uygulanamayacak kadar kötü” olmakla eleştirdiği konuşmasında geçer. Bu konuşmada Mill, politikanın savunucularını 

“kakotopyalılar” (Eski Yunanca kötü yer anlamına gelen) veya “distopyalılar” olarak nitelemiştir (Claeys, 2017, s. 273).  

  



 

135 

gördüğü herhangi bir toplumu ifade eder. Claeys’e göre sorun, ütopyacılığın sadece edebi bir 

gelenek olmadığını ve “ütopya”nın başka şekillerde de tanımlanabileceğini kabul ettiğimizde 

başlar. Gerçekten de genel olarak ütopyanın ortak dildeki tanımının herhangi bir çeşit “ideal” 

toplumu ifade ettiğini kabul etsek de bu tanımı rafine ettiğimizde terim tarihsel ve analitik 

olarak ilginç hale gelir. Özellikle, “ütopya”yı Thomas More’un 1516 tarihli ünlü metniyle 

kurulan gelenekle ilişkilendirdiğimizde, bu kavramın herhangi bir olumsuzlama veya tersine 

çevrilmiş versiyonunun tanımı üzerinde etkisi olan çeşitli ilginç sorularla karşı karşıya kalırız 

(Claeys, 2013, s. 14). Ütopyacılığın daha geniş anlamda bir edebi gelenek, bir ideoloji veya 

ideolojiler ve toplu yaşam ve örgütlenme geleneği olarak üç temel bileşenden oluştuğu 

varsayımdan yola çıkıldığında, soru, bu türden daha rafine bir ütopya tanımının distopya 

tanımını nasıl etkilediği ve bunun distopya kavramını belirgin şekilde asimetrik hale getirip 

getirmediğidir; yani distopyanın genellikle ütopyanın basitçe aynadaki olumsuz bir yansıması 

olup olmadığıdır (Claeys, 2013, s. 14-15). 

Tom Moylan Scraps of the Untainted Sky: Science Fiction, Utopia, Dystopia adlı 

kitabında, distopik anlatının büyük ölçüde 20. yüzyılın dehşetinin ürünü olarak görülebileceğini 

vurgular. “Yüz yıllık sömürü, baskı, devlet şiddeti, savaş, soykırım, hastalık, kıtlık, çevre 

katliamı, buhran ve insanlığın, gündelik yaşamın alım satımı doğrultusunda mütemadiyen 

tükenerek fakirleşmesi ütopyacı tahayyülün bu makbul görülmeyen kurgusal alt yüzü için 

fazlasıyla verimli bir zemin sağlamıştır” (Moylan, 2000, s. xi). Benzer biçimde, I. Dünya 

Savaşı’dan bu yana distopyanın, ütopyacılığın baskın biçimi olarak karşımıza çıktığını belirten 

Lyman Tower Sargent’a göre, I. ve II. Dünya Savaşları, Kore ve Vietnam’ın yanı sıra hem 

başarılı olan hem de bastırılan çeşitli devrimler, sömürgeciliğe karşı çok yüksek bedeller 

ödenmek suretiyle kazanılan mücadeleler, ırkçılık, cinsiyetçilik, homofobi vb. olgular 

doğrultusunda 20. yüzyılı distopik bir dönem olarak nitelemek yanlış olmazken, 21. yüzyıl 



 

136 

görünümlerinin de bu olgusal düzlem açısından çok farklı olmadığı ileri sürülebilir (Sargent, 

2013, s. 10). 

Moylan, realizmden ve 19. yüzyılın anti-ütopyacı romanlarından köklenmesine rağmen, 

distopyanın, sermayenin tekelleşmiş üretimle yeni bir aşamaya girdiği ve modern emperyalist 

devletin iç ve dış menzilini genişlettiği 1900’lerle birlikte başlı başına bir tür haline geldiğini 

belirtir. Başlangıcından bu yana çeşitlenip değişerek süregelen bu negatif anlatı tekniği, 

yazarlarının ve okurlarının içinde bulundukları gerçeklikten çok daha kötü olan toplumların 

tasavvuru aracılığıyla, somut tarihsel koşulların çetrefilli bilişsel haritalarını çıkarmaya başlar. 

Bu doğrultuda öncelikle, klâsik distopya, E, M. Forster, Yevgeny Zamyatin, Aldous Huxley, 

Katherine Burdekin, George Orwell, Ray Bradbury, Margaret Atwood gibi yazarlar eşliğinde 

açgözlülük, yıkım ve ölümle damgalı toplumlar içinden serpilir ve yüzyılın ortalarında distopik 

metnin negatif gücü çağdaş popüler kültür içinde yeni bir eleştirel duruşu şekillendirir. 1960’lar 

ve 1970’lerdeki eleştirel ütopyacı yazın dalgasının verdiği ara faslın ardından, ekonomide 

kapitalist yeniden yapılandırmanın, politikada muhafazakâr restorasyonun ve 1980’ler ile 

1990’lara egemen olan kültürel sağa kaymanın yol açtığı parçalanmış ve dehşet verici 

gerçekliğe değinen bir distopik metin stratejisi yeniden geliştirilir (Moylan, 2000, s. xi-xii). 

Bu noktada, ütopyacı ve distopyacı düşünce biçiminin açılımlarına geçmeden önce son 

bir parantezle distopyanın, türsel kardeşi eütopyadan (pozitif ütopya) ya da ezeli düşmanı anti-

ütopyadan da aşikâr biçimde farklılaştığını not etmek gerekir. Distopik metin, örtük olarak 

militan veya teslim olmuş yaratıcı ve eleştirel bir pozisyonu garanti etmez. Açık bir form olarak, 

her zaman ütopya cenahı ile anti-ütopya cenahı arasındaki sürekli değişen dengeyi müzakere 

eder. Zaten baskıcı bir topluma simgesel olarak dalmış olan distopik metnin belirgin anlatı 

yolculuğu, bu tarihsel olarak karşıt politik eğilimler tarafından çekişmeli bir alanda oynanır. 

Zaten baskıcı bir topluma simgesel olarak giriş yapmış distopik metnin belirgin anlatı 

yolculuğu, bu tarihsel olarak karşıt politik eğilimlerin paslaşması doğrultusunda çekişmeli bir 



 

137 

alanda oynanır. Alternatifin olmadığı ve alternatif arayış eyleminin kendisinin yararından çok 

zararı olduğu) yönündeki (genellikle muhafazakâr) argümana ısrarla bağlı kalan metinler, anti-

ütopyanın sınırlarında gezinerek distopya olarak başlayanı tam teşekküllü bir anti-ütopyaya 

dönüştürme riskini taşır. Buna karşılık, statükoyla-durumla yetinmeyi reddeden ilerici eğilimli 

metinler, cesur yeni dünyalarıyla olan olumsuz etkileşimleri aracılığıyla olumlu ütopyacı 

olanakları keşfetmeyi başarabilir (Moylan, 2000, s. xiii). 

1.1. Ütopyacı Düşünce Geleneği ya da “Ütopyacılık” 

Claeys’e göre genel anlamda “ütopyacılık”; edebi ütopya, ütopyacı ideolojiler ve 

toplumsal hareketler olarak adlandırılabilecek bileşenlerden oluştuğu için, “ütopya” terimi, 

ütopik içeriğin çok daha merkezi bir yere sahip olduğu son iki bileşen göz önünde 

tutulmaksızın, bunlardan yalnızca ilkini ifade eden biçimsel-edebi türü tanımlayacak şekilde 

kullanılmamalıdır (Claeys, 2013a, s. 145). Bununla beraber, şaşırtıcı bir çeşitlilikle tanımlanmış 

olmasına rağmen, ütopya teriminin edebi, toplumsal ve ideolojik bileşenlerinin nasıl 

bağlanması gerektiği konusunda disiplinler arası fikir birliğine pek rastlanmaz (Claeys, 2013a, 

s. 147). Ütopya kavramının biçimden ziyade içeriğe dayalı bir şekilde anlaşılması gerektiğini 

savunan Claeys’e göre, böylesi bir tanım, ütopyacılığın üç boyutunu kapsayarak ortak temel 

değerleri oluşturan bileşik bir tanım olacaktır (Claeys, 2013a, s. 155). 

Bu bağlamda Lyman Tower Sargent’ın alan yazınında temel olan 1994 tarihli “The 

Three Faces of Utopianism Revisited” başlıklı makalesine dönmek gerekir. Sargent, “ilerleme” 

sözcüğünün çağımıza sirayet etmiş olan rahatsızlık verici çağrışımına işaret etmekle birlikte; 

insanlığın tahayyül etme gücüne, birbiri ardına gelen başarı ve başarısızlıkları ile canlanma, 

iyileşme ve yenilenme devinimlerinin hikâyesine güvenme konusunda taraf olduğunu belirtir 

(Sargent, 1994, s. 1). Nitekim bu hikâye kolaycı biçimde “bir trajedi veya fars olarak 

okunabileceği gibi; umudun, vücuda gelmiş umudun, ertelenmiş umudun ve yenilenmiş 

umudun hikâyesi olarak da ele alınabilir” (Sargent, 1994, s. 1). 



 

138 

Sargent, insanlığın “tahayyül kapasitesinin hikâyesi”ne geçmeden önce, bu düşlemlerin 

türünün kesin olarak belirlenmesi gerekliliğinden bahseder. Bu yüzden, “ütopya” ve 

“ütopyacılık” terimleri arasında ayrıma gitmek, ütopya çalışmaları ve tanımlama çabaları söz 

konusu olduğunda asli önem taşır (Sargent, 1994, s. 1-2). Nitekim Sargent’a göre, ütopyacı 

gelenekten bahsetmek mümkündür; ancak bu gelenek sadece Hıristiyan Batı’ya özgü bir olgu 

olarak değerlendirilemez.73 Dolayısıyla tek bir ütopyacı gelenekten ziyade, zamandan mekâna 

değişebilen gelenekler göz önüne alınmalıdır. Tarihsel bir perspektif nezdinde, zaman ve 

mekânın belirli bir anında tespit edilebilecek, süregelen “yaşayan gelenekleri” imleyen 

ütopyacılık, en nihayetinde bir nevi “toplumsal tahayyül” olarak ele alınabilir (Sargent, 1994, 

s. 2-3): 

Kapsamlı ve genel bir olgu addedilen ütopyacılığı, toplumsal tahayyül edimi olarak; insanların 

yaşamlarını düzenleme yollarına ve içinde yaşadıkları toplumdan radikal bir şekilde farklı 

dünyaları tasavvur etmelerine ilişkin rüyalar ve kabuslar olarak tanımlıyorum (Sargent, 1994, 

s. 3). 

 

Ütopyacılığın böyle bir tanımı, evrensellik boyutunun vurgulanması açısından 

önemlidir; aynı zamanda toplumların hayallerine, isteklerine ve kaygılarına göre ütopik veya 

distopik eğilimlerin değişebileceğini, dolayısıyla ütopik ya da distopik sınıflandırmanın 

göreceli yapısını öne çıkarır (Atasoy, 2020, s. 1138). Bu nüanstan hareketle, ütopyacılık, her 

biri pek çok varyasyona sahip olan üç farklı kolda ifade edilebilir: ütopyacı edebiyat, 

toplulukçuluk- komüniteryanizm (communitarianism) ve ütopyacı toplumsal teori (Sargent, 

1994, s. 4). 

Bu noktada, ütopyacılığın kökenleri üzerine düşünebiliriz. Sargent’a göre ütopyacılık, 

sınıfsal bir söylem, ana rahmine dönüş veya rahme dönüşün farklı bir versiyonu bağlamında, 

ebedi dönüş mitinin ifadeleri olarak yorumlanmıştır. Ekonomik, teolojik ve psikolojik 

                                                           
73  Sargent’a göre, belirli biçimsel niteliklere sahip bir edebiyat türü olarak sınırlandığında, ütopyanın ve ütopya olarak 

değerlendirilebilecek edebi eserlerin Batı’da çok daha fazla yaygın olmasının nedeni, bu türün Hıristiyan Batı’nın çıktısı 

olan Thomas More ile neredeyse kesin biçimde özdeşleştirilmesidir (Sargent, 1994, s. 2). 

 



 

139 

açıklamalar bakımından zengin olan ütopyacılığa yönelik çoğu yaklaşımın temel sorunu, çok 

boyutlu bir olguyu tek bir yönden açıklama girişimidir. Sargent’ın da belirttiği gibi, örneğin 

Levitas gibi düşünürler, “ideale ulaşma arzusunu öne çıkararak, ütopyayı daha iyi bir dünya 

düzenine duyulan istek, arzu” (Atasoy, 2020, s. 1137)  şeklinde tanımlamak suretiyle ütopyacı 

düşüncenin insana dair evrensel bir fenomen olduğu sonucuna varmaktan kaçınırken; kendisi 

ise aksine, ütopyacılığın tam da böyle bir olgu olarak değerlendirilebileceği ve bunun için illaki 

“insan doğası” kabilinden özcü tanımların bataklığına saplanmak gerekmediği görüşündedir. 

Zira insanların ezici çoğunluğunun, bazen içinde bulundukları koşullardan memnun 

olmayabilecekleri ve hayatlarını değiştirmeyi, iyileştirmeyi düşünebilecekleri çıkarımında 

bulunmak için, doğuştan gelen ortak bir “insan doğası” olduğunu farz etmek gerekmez 

(Sargent, 1994, s. 3): 

Açsak, tok bir mide hayal ederiz. Cinsel olarak hüsrana uğramışsak, cinsel doyum hayal ederiz. 

Toplumumuzdaki bir durumdan ötürü hüsrana uğramışsak, bu durumun düzeltildiği bir 

toplumun hayalini kurarız. Kişisel bağlamda iyi beslensek ve cinsel açıdan tatmin olsak bile, 

yine de sıklıkla hayal kurmaya devam ederiz. […] Çünkü kendi ihtiyaçlarımızın karşılandığını 

düşünsek dahi, kendi dışımızdaki diğer insanların hüsranını fark edebilme kapasitesine sahibiz 

ve bunların da giderilmesi gerektiğini anlayabiliyoruz. O halde ütopyacılık, en temelde, insanın 

hem uykuda hem de uyanıkken hayal etme eğiliminin bir sonucudur (Sargent, 1994, s. 3-4). 

 

Sargent, ütopyacılık olgusunu irdelerken, birçok farklı disiplinin perspektifinden 

incelenen ve sıklıkla bu disiplinlere özgü bir konu olduğundan ötürü, jargondan mümkün 

olduğu ölçüde kaçınmaya çalıştığını belirterek (Sargent, 1994, s. 3), ütopyacı düşünceden 



 

140 

köklenen biçimleri geniş bir yelpazede74 tanımlamayı tercih eder75 ve umut-toplum tasvirlerini 

öne çıkarır. Buna göre, ütopyacılık en genel anlamda bir toplumsal tahayyül biçimiyken, ütopya 

ise “oldukça ayrıntılı biçimde tasvir edilen ve çoğunlukla belirli bir zaman ve mekân içinde 

konumlanmış hayali bir toplum” olarak tanımlanabilir (Sargent, 1994, s. 9). 

Bununla birlikte, Ruth Levitas da ütopyanın mevcut tanımlarını incelerken üç farklı 

yönü göz önünde bulundurabileceğimizi ifade eder: içerik, biçim ve işlev. İlkin içerik açısından 

bakıldığında, ütopyanın iyi toplumun tasviri olması gerektiğine dair yaygın şekilde kabul gören 

bir varsayım bulunur. Bu bakımdan içerik, pek çok kişi için ütopyanın en ilginç yanını teşkil 

ediyor olsa da böyle bir varsayım nihayetinde düşlenen toplumun gerçekten iyi bir toplum 

niteliği taşıyıp taşımadığını düşünmeye de sevk eder. Nitekim aynı ya da farklı tarihsel 

koşullardaki farklı toplumsal gruplar için önemli görünen meselelerin değişebileceği açıktır. 

Dolayısıyla içerik açısından tanımlar, değerlendirici ve normatif olma eğilimindedir; iyi 

toplumun nasıl farklı algılanabileceğini yansıtmaktan ziyade ne olabileceğini belirtir (Levitas, 

2010, s. 4-5). 

                                                           
74  Sargent’ın diğer tanımları şöyle sıralanabilir: eütopya (pozitif ütopya) “oldukça ayrıntılı bir biçimde tasvir edilen, 

çoğunlukla belirli bir zaman ve mekân içinde konumlanmış ve yazarın, çağdaş okuyucunun içinde yaşadığı toplumdan 

daha iyi bir toplum olarak görmesini amaçladığı hayali bir toplum”; distopya (negatif ütopya) “oldukça ayrıntılı bir 

biçimde tasvir edilen, çoğunlukla belirli bir zaman ve mekân içinde konumlanmış ve yazarın, çağdaş okuyucunun içinde 

yaşadığı toplumdan daha kötü bir toplum olarak görmesini amaçladığı hayali bir toplum”; anti-ütopya “oldukça ayrıntılı 

bir biçimde tasvir edilen, çoğunlukla belirli bir zaman ve mekân içinde konumlanmış ve yazarın, çağdaş okuyucunun, 

ütopyacılığın veya belirli bir eütopyanın eleştirisi olarak görmesini amaçladığı hayali bir toplum”; eleştirel ütopya ise 

“oldukça ayrıntılı bir biçimde tasvir edilen, çoğunlukla belirli bir zaman ve mekân içinde konumlanmış ve yazarın, çağdaş 

okuyucunun içinde yaşadığı toplumdan daha iyi bir toplum olarak görmesini istemekle beraber tarif edilen toplumun 

çözebileceği ya da çözemeyeceği zor sorunların varlığını da vurgulamak suretiyle okuyucunun ütopya türüne eleştirel bir 

bakış açısı getirmesini amaçladığı hayali bir toplum”dur (Sargent, 1994, s. 9); (Atasoy, 2020, s. 1138). 

 
75  Sargent, başvurduğu ve “eski moda” addedilen bu “tanımlayıcı ve tarihsel” perspektifin kasıtlı bir seçim olduğunun altını 

çizer. Nitekim ütopyacı düşünme biçimleri ve ütopik olarak adlandırılan çeşitli türleri ayırma çabası, genel olguyu anlamak 

yolunda yararlı bir adımdır. (Sargent, 1994, s. 3). Ayrımları yapmaktaki en önemli neden, üzerinde anlaşmaya varılan, 

değişmez bir dizi tanım oluşturmaktan ziyade, terimlerimizi tanımlamamız ve bu terimleri tutarlı bir şekilde 

kullanmamızdır. Öte yandan, tam da nerede durduğumuza ve kim olduğumuza bağlı olduğu için, günümüzde tanımlama 

eyleminin olabilirliğine karşı güçlü bir muhalefet söz konusudur. Aynı zamanda, her gün maruz kalınan bilgi akışı üzerinde 

bir kontrole sahip olmak için mütemadiyen ayrımlar yapılır ve yapılması zorunludur. Bu ayrımlar tanımın temelini 

oluşturur. Tanımların aşırı uçlara getirildiklerinde fayda sağlamayacakları bir gerçektir; ancak belirli amaçlar için sınırlar 

gereklidir. Dolayısıyla sınırlar hem hareketli hem de geçirgen olduğu müddetçe, tanımların, bir olguyla büyük ölçüde başa 

çıkmak için yarar sağlayan entelektüel yapılar olduğunu kabul edebiliriz (Sargent, 1994, s. 4-5). 

 



 

141 

İkinci durumda, ütopya biçim açısından betimleyici ve ayrıntılı olarak tanımlanabilir. 

Böyle bir tanım, olasılık sorusunu bir kenara bırakarak, ütopyayı ortak akıl nezdinde iyi bir 

toplum, ideal bir devlet veya kamu yararıyla özdeşleştirir (Levitas, 2010, s. 5). Bu açıdan 

bakıldığında, Thomas More’un Ütopya’sının biçimi örnek olarak kabul edilir ve ütopyanın, iyi 

toplumun kurgusal tasvirini bazı ayrıntılar eşliğinde içeren bir edebi tür olduğu ileri sürülür. 

Öte yandan, iyi topluma dair tasvirlerin mutlaka edebi kurgu biçimini alması gerekmez; dahası 

More’un model olarak kabul edilen bu biçimi, belirli ve özgül tarihsel koşullar altında ortaya 

çıkmıştır. Bu türden koşullar sağlanmadığında ütopyaların da mevcut olamayacağını 

varsayamayacağımıza göre, daha geniş tarihsel karşılaştırmalar yapmamız ve bu 

karşılaştırmaların daha iyi bir yaşam arzusunun ifade ediliş biçimindeki değişiklikleri 

bağdaştırabilmek üzere daha kapsayıcı tanımlara başvurması gerekir (Levitas, 2010, s. 5). 

Son olarak, ütopya işlevine göre ele alınabilir. Bu yönden bir tanımlama daha belirsiz 

bir konumu işgal eder; işleve odaklanmak, halihazırda ütopyanın ne işe yaradığına dair hiçbir 

görüş belirtmediği gibi, yararsız bir kategori olduğunu da ima eden günlük dildeki kullanımdan 

uzaklaşmak demektir. Nitekim ütopyanın biçim ve içerik açısından tanımlanması durumunda 

bile, işlevin varlığı yadsınmaz. Bu nedenle, bu işlev her ne kadar tüm ayrıntılarıyla mutlak 

surette gerçekleştirilebilir addedilmese ve farklı şekillerde yorumlanmaya açık olsa da 

ütopyanın bir tür hedef sunduğu veya en azından, hedefin ne olması gerektiğine dair soruları 

gündeme getirdiği ileri sürülebilir (Levitas, 2010, s. 6). 

Bu bağlamda, Levitas’a göre ütopyacı düşünce ya da ütopyacılığa yönelik yaklaşımları 

liberal-hümanist gelenek ve Marksist gelenek şeklinde iki akıma ayırarak inceleyebiliriz. 

Liberal-hümanist gelenek, biçim açısından sınırları keskin tanımlara odaklanma eğilimindedir. 

Marksist eleştirel gelenek ise aksine, büyük ölçüde işlevi merkeze koyar. Ütopyalar, ya 

toplumsal devrimin önüne engel koyan olumsuz bir işleve sahiptir; ya da doğrudan veya dolaylı 

yoldan “arzunun eğitimi” süreciyle bu devrimi kolaylaştırmak yönünde işlerler. Bu noktada, 



 

142 

“yapıcı eleştiri” işlevi olarak tanımlanabilecek ek bir niteleme, biçim ve işlev konularını bir 

araya getirebilecek bir girişim olarak gösterilebilir (Levitas, 2010, s. 6). 

1.2. “Beyhude Ütopya” ile “Kasvetli Distopya” Arasında: Ütopyaya Eleştirel 

Dönüş 

Ütopyacı düşüncenin ideolojik ve politik kökenlerinin incelendiği Demand The 

Impossible (1986) adlı eserinde Tom Moylan, arzu imgeleri ve umut tasvirleri bağlamında pek 

çok tezahürüyle ütopyacılığın karmaşık ve çelişkili yönüne dikkat çeker. Moylan’a göre 

ütopyacı düşünce esasında, belirli sınıfların, grupların ve bireylerin kendi özgül tarihsel 

koşullarında karşılanmamış ihtiyaç ve isteklerine dayanmaktadır. Tahayyülün fantastik gücüyle 

üretilen ütopya, egemen ideoloji tarafından sürdürülen tasdiklenmiş kültüre başkaldırır. 

Ütopya, teoride veya pratikte, henüz idrak edilmemiş olanlara dair imgelemler oluşturarak 

toplumsal sistemdeki çelişkileri olumsuzlar; bu türden umut tasvirleri yaratmak suretiyle 

muhalefetin alanına katkıda bulunur (Moylan, 2014, s. 1). Erken dönem kapitalizm ve 

Avrupa’nın yeni dünyayı keşfi bağlamında geliştirilen edebi ütopya, kapitalist rüyayı 

şekillendiren egemen ideoloji ve bu rüyanın sınırlarını zorlayan muhalif ideolojiler içerisinde 

işlemiştir (Moylan, 2014, s. 2): 

More’un zamanından bu yana ütopyacı anlatı, modern toplumsal düzende meydana gelen geniş 

çaplı değişimler ile büyüme ve kâr odaklı bir ekonominin temin ettiği insan mevcudiyetinin dışa 

açılması doğrultusunda harekete geçen hayaller ve arzularla ilişkilendirilmiştir. Ütopya, vaftiz 

babası olan kapitalizm ve yeni dünya ile büyür; bu sırada altta yatan toplumsal ve kişisel 

özlemler ve acılar da onun dolaysız öncülleridir (Moylan, 2014, s. 4). 

 

Moylan, 20. yüzyılın, ütopyacı düşünce için zor zamanlara tekabül eden bir dönem 

olduğunu belirtir. İki dünya savaşı, totaliter yönetimler, soykırım, ekonomik bunalım, nükleer 

yıkım, büyük çapta kıtlık ve hastalıkların yanı sıra kitlesel sanayi/tüketim toplumunun daha 

incelikli manipülasyonları göz önüne alındığında, ütopyacı söylemin, en hafif deyişle 

“susturulmuş” olduğundan bahsedilebilir (Moylan, 2014, s. 7). 



 

143 

Özellikle savaş sonrası sanayi toplumlarındaki yaygın kanı, günlük hayatta ya çoktan 

erişilmiş olması ya da zaten ulaşılması mümkün olmayan bir hayali temsil etmesi nedeniyle, 

ütopyanın artık gereksiz bir form olduğu yönündedir. Nitekim alternatif olasılıkların alanları 

devlet ve piyasa kontrolü doğrultusunda istikrarlı biçimde kuşatılırken; ütopya artık işe yaramaz 

ve arkaik bir edebi biçim, distopya ise ütopyacı arzunun yararsızlığının kanıtı olarak görülür 

(Moylan, 2014, s. 9). 

Raffaella Baccolini ve Tom Moylan’a göre, 20. yüzyılla birlikte ütopyanın karanlık 

tarafı olarak, yaşadığımız dünyadan daha kötü yerleri imleyen distopik metinler Batı anlatısında 

yerini almış ve H. G. Wells’in moderniteye yönelik bilimkurgu imgeleminin de teşvik ettiği bir 

dizi eser, yüzyılın geri kalanında çeşitli biçimlerde gelişmiştir. E. M. Forster’ın Makine 

Duruyor (Machine Stops, 1909) başlıklı öyküsü ile daha iyi bilinen örnekler olarak Yevgeny 

Zamyatin’in Biz’i (We, 1924), Aldous Huxley’in Cesur Yeni Dünya’sı (Brave New World, 

1932) ve George Orwell’in Bin Dokuz Yüz Seksen Dört’ü (Nineteen Eighty-Four, 1949), 

distopya anlatılarının klasik veya temel biçiminin ilk evrenini oluşturur (Baccolini & Moylan, 

2003, s. 1). Bununla birlikte, popüler kültür doğrultusunda bilimkurgu içinde ortaya çıkan daha 

belirgin bir distopik eğilim, II. Dünya Savaşı’ndan sonra, Ray Bradbury, Frederik Pohl ve C.M. 

Kornbluth, Judith Merrill, A.E. Van Vogt, John Brunner, J.G. Ballard, Philip K. Dick, Thomas 

M. Disch ve James Tiptree Jr./Alice Sheldon gibi yazarlar eşliğinde gelişen “yeni cehennem 

haritaları”76 ile sonuçlanır. Bu örneklerde distopik tahayyül, kapalı ve kasvetli biçimlerde, 

devam ettiği takdirde çağdaş dünyamızı ütopyanın arka yüzünde betimlenen demir kafeslere 

dönüştürebilecek korkunç sosyopolitik yönelimlere karşı bizi uyarma konusunda az ya da çok 

                                                           
76  “Yeni cehennem haritaları” ibaresi, 20. yüzyılda yaşamış İngiliz yazar, şair ve eleştirmen Kingsley Amis’in New Maps of 

Hell (1960) başlıklı eserine referans olarak kullanılmıştır. Amis, yaşadığı dönemde yeterince detaylı incelenmeyen ve 

çoğunlukla küçümsenen bilimkurgunun, ciddiyetle ele alındığı takdirde edebi, sosyolojik, psikolojik ve politik açılardan 

değerli ve ilgi çekici bir tür olduğunun anlaşılacağını ifade eder ve bu bağlamda bilimkurgu türünün özelliklerini, 

temalarını ve önemli yazarlarını ayrıntılı olarak inceler (Amis, 1960). 



 

144 

etik ve politik kaygısı olan yazarlar için “bir kehanet aracı” ya da “kafesteki kanarya” işlevi 

görür (Baccolini & Moylan, 2003, s. 1-2). 

Bununla birlikte, 1960’ların sonlarıyla 1970’lere sirayet eden muhalif ve mücadeleci 

politik kültür, 19. yüzyılın sonundan bu yana ilk kez belirgin bir biçimde uyanışa geçen eütopik 

anlatının, bu distopik akıma karşı yeniden konumlanmasını sağlar (Baccolini & Moylan, 2003, 

s. 2).   Ütopyacılığın, savaş sonrası döneme sirayet eden etkisizleştirilerek temellük edilme ve 

tersine çevrilme hâli (beyhude ütopya ile kasvetli distopya arasındaki statik çatışma), 

1960’lardaki toplumsal ayaklanmaların akabinde gerçekleşen eleştirel edebi ütopya formunun 

canlanışı doğrultusunda olumsuzlanmaya başlar (Moylan, 2014, s. 9). 

Nitekim 1960’larla birlikte, kıtlığın sonunu ima eden bir “refah düzeyi” ile bu düzeye 

ulaşma yolunda insanlığın ve doğanın üzerinden geçen sömürü ve tahakküm deneyiminden 

kaynaklı derin çatışmalar, yıkıcı nitelikte bir ütopyacılık anlayışının dirilmesine ön ayak olur 

(Moylan, 2014, s. 9). 1940’ların sonu ve 1950’lerdeki muhalefet ile başlayıp 1968’de doruk 

noktasına ulaşan başkaldırı, devlet tahakkümleriyle sekteye uğratılmış ya da bireysel narsisizm 

ve karşıt kültür kapitalizmi minvalindeki ideolojik indirgemeler ile kontrol altında tutulmuş 

olsa bile, “iş birliği, eşitlik, karşılıklı yardım, özgürlük, ekolojik akıl, barışçıl, üretken ve 

yaratıcı yaşam kategorilerinin insanlık gündemine geri dönüşünü imleyen sürekli bir eylemlilik 

hâli içinde” varlığını korur (Moylan, 2014, s. 9-10). İnsan topluluğunun henüz gerçekleşmemiş 

ve anlaşılmamış potansiyeline yönelik yeniden canlanan bu özlem, 1960’lar sonu ve 1970’lerle 

birlikte ivmeye geçen muhalif kültür içinde pek çok ifade olanağı bulur (Moylan, 2014, s. 10). 

Bu doğrultuda artık daha kötü değil, daha iyi yerlerin yaratıcı keşfine dönük metinsel 

müdahaleleri içeren ve Ursula K. Le Guin, Joanna Russ, Marge Piercy, Samuel R. Delany, Ernst 

Callenbach, Sally Miller Gearhart ve Suzy McKee Charnas gibi yazarların öncülüğünde, 

1970’lerin ekolojik, feminist ve sol düşüncesiyle şekillenen yeni bir form olarak “eleştirel 

ütopya” (critical utopia) ortaya çıkar (Baccolini & Moylan, 2003, s. 2). Moylan bu durumu, 



 

145 

ütopyacı düşüncenin 20. yüzyılın başındaki yadsınma hâlinden, bir anlamda, kendi yıkımını 

içerip aşmak suretiyle kurtulması ya da kopması olarak yorumlar. Bir ara fasıl olarak yeniden 

canlanan ütopyacılık, ütopik topluma dair yıkıcı nitelikte bir tasavvuru ve distopik kavrayışın 

radikal olumsuzluğunu içererek, “eleştirel ütopya”ya77 evrilir (Moylan, 2014, s. 10): 

Eleştirel ütopyanın temel kaygısı, ütopyacı geleneğin sınırlamalarını idrak edip, ütopyayı ideal 

bir proje, nihai bir kılavuz olarak görmekten ziyade bir düşlem, bir amaç olarak korumaktır. 

Yanı sıra bu metinler, var olan dünya ile onun karşıtı ütopik toplum arasındaki çatışmanın 

üzerinde durarak toplumsal değişim sürecinin daha doğrudan biçimde açığa vurulmasını sağlar, 

[…] ütopik toplumun kendi içinde süregelen ihtilaf ve kusurlarına odaklanarak daha anlaşılır ve 

güçlü alternatifler sunar (Moylan, 2014, s. 10). 

 

Moylan’ın, Scraps of the Untainted Sky: Science Fiction, Utopia, Dystopia’da “eleştirel 

dönüş” (critical turn) olarak nitelediği 1960’ların sonları ve 1970’lerin başları, sol düşüncenin 

-dünya çapında pek çok yerde ve pek çok oluşumda- yadsınamaz ölçüde güçlü olduğu, politik 

ya da ekonomik olmasa da önemli bir kültürel iktidara sahip olduğu dönemdir. Ütopyacılık 

alanındaki bu eleştirel yaratıcılık patlaması bizzat dönemin sosyopolitik açılımının bir 

parçasıdır (Moylan, 2000, s. 31). Bu hareket, Ernst Bloch’un “somut ütopik” bir an olarak 

adlandıracağı ve Antonio Gramsci’nin, hüküm süren güç ve ayrıcalık sistemine ciddi bir tehdit 

oluşturan potansiyel olarak “karşı-hegemonik” bir güç olarak tanımlayacağı durumu oluşturur. 

Bahsedildiği gibi bu Sol’un gücü her zaman ekonomik ya da politik olmaktan ziyade kültürel 

olsa da eleştirisi ve vizyonu, analizi ve pratiği mevcut durumdan rahatsız pek çok kişinin 

kalbine ve zihnine meydan okur ve onları özgürleştirir (Moylan, 2000, s. 31-32). 

Moylan’a benzer şekilde, Raffaella Baccolini de bu canlanmanın, ütopyacı tahayyülün 

korunması ve sürdürülebilmesi için ütopik anlatının bilinen, mevcut hâlinin yıkılmasını ve 

aşılmasını gerektiren bir dönüşümü (aufhebung) temsil etiğini savunur. Nitekim ütopya 

                                                           
77  Moylan, “eleştirel” (critical) nitelemesini, hem Aydınlanmacı anlamda, gerekli anda / eşikte tarihsel olgunun örtüsünü 

kaldıran ve açığa vuran muhalif düşüncenin ifade biçimi olarak hem de yan anlamda, çekirdekte tepkimenin ortaya çıkması 

için ihtiyaç duyulan kritik kitleyi / eşik kütlesini (ihtiyaç duyulan tartışmacı tepkinin ortaya çıkmasını sağlamak için gerekli 

eleştirel güç) kastedecek şekilde çift anlamlı kullandığını ifade eder (Moylan, 2014, s. 10). 



 

146 

türünün, imgelemi belirli bir amaca indirgeme yönündeki tarihsel eğiliminin bilincinde olan 

eleştirel ütopya yazarları, geleneksel ütopyacılığın politik ve biçimsel sınırlarına meydan 

okurken, özgürleştirici ütopyacı tahayyülü de yeniden gündeme getirirler. Bu ütopik yazılar, 

daha iyi olmakla birlikte daha açık uçlu gelecek imgeleri de oluşturarak egemen ideolojinin 

eleştirisini üretir ve yeni muhalefet mevzilerinin izini sürer (Baccolini & Moylan, 2003, s. 2). 

Öte yandan, ekonomik yeniden yapılanma ile sağcı politikaların yükselişi, yoğunlaşan 

köktenci ideolojiler ve metalaşma süreçlerinin şekillendirdiği 1980’lerin kültürel ortamı, bu 

yeni eleştirel ütopik yönelimin sona ermesine neden olacaktır (Baccolini & Moylan, 2003, s. 

2). Bu atmosfer karşısında bir önceki dönemin ütopik kıvılcımı, toplumsal tahayyül anlatılarını 

canlı tutmaya çalışan birkaç metin (Pamela Sargent, Joan Slonczewski, Sheri Tepper ve Kim 

Stanley Robinson vb. yazarların metinleri) haricinde tamamen sönümlenirken, bilimkurgu 

yazarları distopik türü yeniden formüle etmeye yönelir. Nitekim 1980’lerin ortalarına doğru, 

son on yılın muhafazakâr dönüşümünün etkisi hem gündelik yaşamda hem de toplumsal yapıda 

idrak edildikçe, (başlangıçta Ridley Scott’ın Blade Runner’ı gibi filmlerde veya William 

Gibson’ın Neuromancer’ı gibi romanlarda görülmüş) “cyberpunk”78 alt türüne dair yeni ve 

yaratıcı bir harekette canlanan distopik yönelim, nihilizmden köklenmesine rağmen yararlı bir 

olumsuzluğu da içeren tahayyül biçimlerine yol açar (Baccolini & Moylan, 2003, s. 2-3). 1984 

yılında ise, Anglo-Amerikan toplumlarının popüler imgeleminde daha aşikâr distopik bir dönüş 

belirir: George Orwell’in Bin Dokuz Yüz Seksen Dört’ünün “yıldönümü”, distopik anlatının 

                                                           
78  Türkçeye “siber çılgınlık” olarak çevrilen ve “siberpunk” şeklinde Türkçeleştirilerek de kullanılan “cyberpunk” terimi ilk 

olarak, bilimkurgu yazarı Bruce Bethke tarafından 1982’de yayımlanan bir hikâye için türetilir. Terim daha sonra, yakın 

gelecek temalı bilimkurgunun bu yeni biçimi etrafında bir araya gelen yazarlar ve editörler tarafından benimsenmiştir 

(Moylan, 2000, s. 319). Booker’a göre siberpunk, 1980’lerde yazılı bilimkurgu içinde önemli bir hareket olarak öne çıkar 

ve hareketin, William Gibson’ın 1984 tarihli romanı Neuromancer ile başladığı kabul edilir. Bununla birlikte, Gibson’ın, 

Philip K. Dick gibi önemli öncülleri de bulunmaktadır. Siberpunk, genellikle 1980’lerin dünyasına görece benzeyen yakın 

bir gelecekte geçer; hatta bu gelecekte, 1980’lerin sosyal, ekonomik ve politik sorunlarının daha da kötüleştiği görülür. 

Bununla birlikte, özellikle bilgisayar ve sanal gerçeklik teknolojilerinde önemli ilerlemeler mevcuttur. Siberpunk 

anlatıları, aynı zamanda biyomedikal ve elektronik vücut modifikasyonlarını, insan beyni ile bilgisayarlar arasında 

doğrudan oluşturulan arayüzleri, “insani” niteliklerle donatılmış yapay zekâları, yeni ve “aşkın” nitelikteki teknolojik 

alanları tasvir eder. Bu unsurlar, insan olmanın anlamını sorgulayan bir çerçeve sunar. Siberpunk anlatılarındaki eylemlerin 

büyük bir kısmı, yine William Gibson tarafından ortaya atılan ve “siber uzay” (cyberspace) olarak adlandırılan bir sanal 

gerçeklik dünyasında geçer (Booker, 2010, s. 94).  



 

147 

yaratıcı olanaklarına yönelik ilginin artmasına yardım eder. 1985’te Margaret Atwood’un 

Damızlık Kızın Öyküsü (The Handmaid’s Tale) adlı yapıtı, klasik distopik anlatının sınırlarını 

sorgulayıp yeni perspektifler önerirken; aynı zamanda doğrudan bu anlatıdan yararlanır. 

Katharine Burdekin’in 1937 tarihli klasik eseri Swastika Geceleri’nin (Swastika Night, 1937) 

aynı yıl yeniden yayımlanması distopik dirilişe katkıda bulunur. Nihayetinde siberpunk janrının 

“ikinci dalgası”, eütopik öncülleri gibi şiirsel ve politik açıdan eleştirel olmakla birlikte, nihilist 

kaygının ötesine geçip yeni bir muhalif bilince doğru ilerleyen ve büyük oranda Pat Cadigan 

gibi kadın yazarlar tarafından üretilen distopik anlatılara kucak açar (Baccolini & Moylan, 

2003, s. 3). 

1980’lerin sonuna gelindiğinde ise, 1970’lerin angaje ütopyacılığının ve 1980’lerin 

başında revaçta olan umutsuzluk cazibesinin ötesine geçmek suretiyle birçok bilimkurgu yazarı, 

değişen toplumsal gerçeklikle hesaplaşmanın bir yolu olarak distopik stratejilere yönelerek, 

ütopyacılığın on yıldaki eşzamanlı baskılanışı ve benimsenişiyle yüzleşir. Octavia E. Butler, 

Pat Cadigan, Suzy McKee Charnas, Kim Stanley Robinson, Marge Piercy ve Ursula K. Le 

Guin’in çalışmaları, ekonomik, politik ve kültürel iklimin acımasız koşullarının aleyhine 

işleyen “eleştirel bir anlatı olarak distopyayı” yeniden etkinleştirir (Baccolini & Moylan, 2003, 

s. 3). 

1.3. Distopik Anlatının Açık Ucu: “Eleştirel Distopya” 

Raffaella Baccolini “The Persistence of Hope in Dystopian Science Fiction” (2004) 

başlıklı makalesinde, “kurşun yılları”79 neslinden biri olarak, 1990’lar ve ertesini kapsayan “son 

dönem distopya türünün tematik ve biçimsel özelliklerinde, metinlerin sayfalarının ötesine 

                                                           
79  “Kurşun Yılları” (anni di piombro) ibaresi, İtalya’da 1960’ların sonlarından başlayıp 1980’lerin sonlarına değin süren, 

politik terörizm ve şiddetli çatışmalar dalgasının yaşandığı toplumsal ayaklanma ve siyasi şiddet dönemini ifade eder. 

 



 

148 

geçen ve ütopik zamanları imleyen muhalif ve direnişçi bir ufku koruyan yeni bir anlatı 

formunu” bulduğunu belirtir (Baccolini, 2004, s. 518). 

Baccolini’ye göre, 1980’lerin muhafazakâr tepkisi ile 1990’ların piyasa liberalizminin 

zaferi, toplumsal yaşamın tüm veçhelerini, tüketimciliğin çağdaş mutluluk ve yegâne tatmin 

biçimi olarak benimsendiği sistemli bir metalaştırma sürecinden geçirir. Ütopyacı tahayyül bu 

doğrultuda hem saldırılmak hem de temellük edilmek suretiyle, maddi başarıdan ibaret olan 

bireysel mutluluğun peşinde koşma edimine indirgenerek değer kaybına uğrar (Baccolini, 2004, 

s. 518-519). Bu bakımdan yazar, distopik anlatıya yaklaşımının, güncel eserlerin sıra dışı, sert 

ve radikal doğasını keşfedip vurgulamak minvalinde koşullandığını ifade eder. Nitekim böyle 

bir yaklaşım, “bizimle konuşan, bize seslenen hikâyeleri” (Baccolini, 2004, s. 519) bulmak; 

“bizi eyleme ve değişime yönlendirebilecek eleştirel bakış açısını geliştirebilmek” için elzemdir 

(Baccolini, 2004, s. 519). 

Bu öncü yapıtlarda, ütopyacı tahayyül, konvansiyonel bakımdan umuda yer vermeyen 

ve kasvetli bir tür olan distopyada sürdürülür; ancak hikâyenin dışındadır. Okuyucu ya da 

izleyici, distopyayı bir uyarı olarak görerek80, betimlenen karanlık gelecekten kurtulmayı umar.  

Anlatının sonunda bireyin geleneksel biçimde boyun eğdirilmesini, tabi kılınmasını ya da zapt 

edilmesini reddeden izlemiyle eleştirel distopya, “özne konumu hegemonik söylem tarafından 

tasarlanmayan; özne statüsüne henüz ulaşamamış” dışsal ve ayrıksı gruplar için bir mücadele 

ve muhalefet alanı açmaktadır (Baccolini, 2004, s. 520): 

Bu metinlerin çoğunda, bireysel ve kolektif hafızanın canlandırılmasıyla birlikte geri kazanılan 

tarih ve kültür, işlevsel bir direniş aracı haline gelir. Hegemonik söylem, otoriter karakterinden 

ötürü geçmişe ve kolektif hafızaya dair anlatıya bireysel belleğin kaybolmasına yol açacak 

biçimlerde sızdığından, bireysel ölçekte hatırlama edimi, kolektif eylem için gerekli ilk adım 

                                                           
80  Raffaella Baccolini bu noktada, bir klâsik distopya temsili olarak George Orwell’in Bin Dokuz Yüz Seksen Dört’ündeki 

ana karakterler olan Winston Smith ve Julia’yı örnek gösterir. Totaliter toplum tarafından ezilen bu karakterlerin kapalı 

dünyasında herhangi bir bilgi ya da deneyim süreci olmadığı gibi, kaçış imkânı da yoktur. Öte yandan, Atwood (The 

Handmaid’s Tale), Le Guin (The Telling) ve Butler (Kindred and Parable of the Sower) gibi yazarların son dönem 

romanları ise, metinsel stratejilerine dayanak olan muğlak ve açık uçlu sonlar aracılığıyla, klâsik distopyadaki kapalılığa 

direnerek okuyucuların ve karakterlerin umut etmeyi sürdürmelerine olanak tanımak suretiyle ütopik dürtünün de 

korunmasını sağlar (Baccolini, 2004, s. 520). 

 



 

149 

hâline gelir. Klasik distopyada hafıza, çoğu zaman bireysel ve gerici nitelikte bir nostaljiye 

hapsolurken; eleştirel distopyalar bireyselden kolektife doğru gelişen bir hafıza kültürünün, 

toplumsal çapta umut projelerine içkin olduğunu gösterir. Ancak ütopyacı tahayyülde umudun 

varlığı, mutlaka mutlu son anlamına gelmez. Aksine, farkındalık ve sorumluluk etiği, eleştirel 

distopya yurttaşlığının koşuludur. Mahzunluk hâli ve hüzün, kahramanın ulaştığı farkındalık, 

bilgi ve deneyim düzeyinin eşlikçisi olur (Baccolini, 2004, s. 520-521). 

 

Eleştirel distopik anlatıdaki açık uçlu sonlar, telafi edici ve rahatlatıcı çözümler 

eşliğinde nihayete eren kapanışlar sunmak yerine; karakterlerini, kendi seçimleri ve 

sorumluluklarıyla yüzleşip baş edecek bir noktada bırakır. Keza sorumluluğun ve hesap verme 

yükümlülüğünün kabul edilmesi, bellek ve geçmişin geri kazanılması yoluyla işler; geçmişi 

bugünle canlı bir ilişki ve etkileşim içinde tutarak ütopik değişimin temellerini atmaya 

başlayabiliriz (Baccolini, 2004, s. 521). Bu doğrultuda Baccolini’nin de önemle vurguladığı 

gibi, son yılların eleştirel distopyalarıyla ilgilenmek, çağımızın kültürel ve politik atmosferini 

analiz edebilmek adına önem arz eder; zira bunlar, insanlık olarak karanlık zamanlarımızın 

ürünüdür. Biçimsel ve politik niteliklerini irdeleyerek, distopik anlatıların değişime 

yönlendirme potansiyellerini keşfedebiliriz; çünkü “umut ufkuna doğru ilerlemek, günümüzün 

kritik distopyalarının içinden geçmeyi gerektirir” (Baccolini, 2004, s. 521). 

Moylan’a göre, eleştirel distopyalarda açıklığın benimsenişi (direniş, izole edilmiş 

yerleşim bölgeleri ve hatta metinsel belirsizlik aracılığıyla), klasik distopyaların kimi 

örneklerinde görülmesine rağmen, son dönemdeki çalışmalarda hem biçimsel hem de politik 

olarak ön plâna çıkmıştır. Eleştirel distopyalar, mülksüzleştirilmiş ve reddedilmiş öznelere 

(kapitalizmin krizleri ardından gelen ekonomik yeniden yapılanmaların güçsüzleştirip 

yoksunlaştırdığı insanlara) ifade alanı sağladıkça, mevcut sistemi değiştirmenin yollarını 

keşfetmenin de önünü açar. Böylece kültürel ve ekonomik olarak dışlanmış bu halklar sadece 

hayatta kalmakla yetinmez; aynı zamanda, seçilmiş bir azınlığın daha fazla kâr elde etmesi için 

yalnızca rekabeti artırmaya yönelik işleyen kısıtlı ve yıkıcı bir sistemin mantığıyla 

sınırlanandan ziyade, insanın kendi kaderini tayin etme ve ekolojik refah dürtüsüyle belirlenen 

bir sosyal gerçeklik yaratmaya çalışırlar (Moylan, 2000, s. 189). 



 

150 

Raffaella Baccolini “Gender and Genre in the Feminist Critical Dystopias of Katherine 

Burdekin, Margaret Atwood and Octavia Butler” başlıklı makalesinde, eleştirel distopyayı, 

ütopik özü korumasına rağmen “geleneği yıkıp alternatifleri yeniden inşa etmeye” yardımcı 

olan metinler olarak tanımlar (Aktaran Moylan, 2000, s. 188). Önceki eleştirel distopyaların 

başardığı diyalektik olumsuzlamayı hatırlatarak, yeni distopyaların “durağan idealleri boşa 

çıkardığını, radikal eylemi koruduğunu ve muhalefetin dile getirilip kabul edilebildiği bir alan 

yarattığını” belirtir. Daha sonra, bu metinlerin “aslı itibariyle karamsar bir tür içinde filizlenen 

direngen bir umut ve yıkıcı bir gerilim odağı” yaratarak hâlihazırdaki anti-ütopik duruma 

meydan okumasını sağlayan “biçimsel stratejileri” tanımlar. Eleştirel distopyaların, tarihsel 

koşulların yol açtığı anti-ütopik kapanışa razı olan muhafazakâr distopik eğilimleri, bu 

kapanmaya baş kaldıran ve ütopik dürtüyü sürdüren “açık uçlu sonlar” kurarak reddettiğini 

savunur. Bu eğilimin özgüllüğünü yakalayan Baccolini, eleştirel distopyanın, bireyin metnin 

sonunda alışıldık biçimlerde boyun eğdirilmesini reddetmek suretiyle öznelliğini henüz 

kazanmamış gruplar (hegemonik söylemin dikkate almadığı kadınlar ve dışlanmış diğer 

özneler) için bir mücadele ve muhalefet alanı açtığını savunur (Aktaran Moylan, 2000, s. 188-

189). 

Moylan’a göre böylece, 1960’ların ve 1970’lerin eleştirel ütopik ara faslından köklenen 

eleştirel ütopyaları, “metinsel çalışmaların politik tahayyülü öz düşünümsel olarak nasıl ifade 

ettiğini” gösteren temalar üretmek için “distopya ve ütopyanın diyalektik birleşimi yoluyla anti-

ütopik eğilimi olumsuzlayarak”, ütopik yazını yeniden canlandırıp dönüştürmüştür. Bununla 

birlikte, 1980’lerin ve 1990’ların eleştirel distopyaları ise, “eleştirel ütopik anın 

olumsuzlamasını olumsuzlamak” suretiyle, benzer bir metinler arası diyalektik müdahale 

gerçekleştirir ve böylece distopya formu içinde ütopik tahayyülün başka bir tezahürüne yer 

açar. Eleştirel ütopyalar, Sol yetkeciliğin siyasi uzlaşılarına ve hem ortodoks Marksist hem 

yapısalcı analizlerin teorik kısıtlamalarına meydan okurken; eleştirel distopyalar da 1980’lerin 



 

151 

mikro politikalarının ve postyapısalcılığının sınırlarını -özellikle statükoyla uzlaşmaya yol 

açtıklarında ya da mevcut uzlaşıyı meşrulaştırdıklarında- sorgular ve bunları aşar (Moylan, 

2000, s. 195). Dolayısıyla eleştirel distopya, Sargent’ın giderek büyüyen ütopik metin türleri 

listesine eklediği tanımla anlaşılabilir: “Yazarının, çağdaş okuyucuyu yaşadığı toplumdan daha 

kötü bir yeri görmeye yönlendirdiği; ancak bununla birlikte içinde, en azından distopyanın 

yerini alabilecek bir eütopya alanı barındıran veya distopyanın aşılabileceği ve eütopya ile yer 

değiştirebileceği umudunu taşıyan, ayrıntılı bir şekilde tasvir edilmiş ve çoğunlukla belirli bir 

zaman ve mekân içinde konumlandırılmış hayali bir toplumu içeren metinler” (Moylan, 2000, 

s. 195). 

Moylan’a göre bu tarihsel açıdan özgül metinler, distopyaya özgü “zorunlu 

karamsarlığı” açık, militan, ütopik bir tutum ile müzakere ederken, distopik sürekliliğin “sol” 

tarafında kümelenirler. Bu ütopik tutum, metnin alternatif dünyasındaki hegemonik kuşatmayı 

kırmakla kalmaz, aynı zamanda her distopik anlatıda uykuya dalmış bir virüs gibi varlığını 

sürdüren anti-ütopyacı cazibeyi de öz düşünümsel olarak reddeder (Moylan, 2000, s. 195). Buna 

karşılık, anti-eleştirel distopik örnekler ise, hâlihazırdaki toplumsal duruma sözde meydan 

okuyor gibi görünebilen; ancak esasında, izleyiciyi ve okuyucuyu her türlü öfkeye ve eyleme 

karşı ideolojik olarak telkin etmek aracılığıyla, aşağılayıcı biçimde ifşa ettikleri gerçeklerin 

içine hapsederek bu mevcut durumun yeniden üretilmesine katkıda bulunan nihilist veya 

teslimiyetçi söylemler kümesine ait metinler olarak tanımlanabilir. Dolayısıyla, bu dönemin 

anti-eleştirel metinleri, eleştirel distopyacı kurguların ve filmlerin alımlama ve etki uğruna 

mücadele verdiği “sözde-distopik” (pseudo-dystopian) ürünlerin anti-ütopik kümesi içine 

yerleştirilebilir (Moylan, 2000, s. 195-196). Moylan’a göre, anti-ütopik kisvelerden farklı 

olarak eleştirel distopik metinler, distopyacı stratejiyi saptama, uyarma ve umut etme yönünde 

canlandırırken de eleştirel ütopyaların politik ve şiirsel ruhunu sürdüren kurgular olarak 

okunabilir. Yeni metinsel taktikler yoluyla anti-ütopyacı kötümserliğin alanına sızarak, içinde 



 

152 

bulunduğumuz anın dehşetini açığa çıkarırlar. Ancak kötümser atılımlarının ortasında bile, 

ütopik eğilimin anti-ütopik düşmanı tarafından gölgelenmesine izin vermezler. Bu nedenle 

metinde açığa çıkan ya da -en azından- “sayfaların ötesinde parıltısı görülebilecek ütopik bir 

ufuktan beslenip güçlenen militan bir duruşu” benimserler (Moylan, 2000, s. 196). 

Eleştirel distopyalar, bir yandan distopik formun sınırları ve olasılıkları üzerine 

düşünürken, bir yandan da “kültürel nesneler olarak kendi kullanım değerlerini vurgular” 

(Moylan, 2000, s. 199). Moylan’ın da altını çizdiği gibi, bu metinlerde, politik eleştiri ve 

değişim süreçlerinde işleyen imgesel müdahalenin, yaratıcı müdahilliğin gücüne dair örneklerin 

izi sürülebilir. Her birinde bireysel yetenek, kolektif veya potansiyel olarak kolektif 

hareketlerdeki politik icraatın özü olarak bulunabilir. Her biri, muhtelif evrenlerini altüst eden 

yaratıcı ve eleştirel ifadeler üzerine tefekküre davet eder. Sosyopolitik gerçeklikle olan 

ilişkilerini, metinsel müdahalelere dair içsel anlatılar aracılığıyla yansıtır; “yıkıcı bir özne” 

oluşturma aracı olarak hikâye anlatımını işe koşar. Böylelikle, alımlayıcısına yalnızca 

etrafındaki dünyayı betimlemekle kalmaz; aynı zamanda metinsel-içsel müdahalenin bir biçimi 

olarak, bu dünyanın, hem aydınlatılıp izah edilebilmesine hem de insanlığın daha fazla 

özgürleşmesini reddeden veya engelleyen yönlerinin bilinmesine, meydan okumaya tabii 

tutulmasına ve değiştirilmesine yönelik eleştirel kapasitenin geliştirilmesine yardımcı 

olabilecek açık uçlu sonları/yolları da gösterirler (Moylan, 2000, s. 199). 

2. ÜTOPYA / DİSTOPYADA TAHAYYÜLÜN TARİHSEL İZLERİ 

Francisco L. Lisi, Thomas More’un “ütopya” terimini icat ederken herhangi bir politik 

etki amaçlamaksızın, eserin kurgusal niteliğini kastettiğini belirtir. Bununla birlikte sözcük, 

uzun alımlama tarihi boyunca çok daha geniş anlamlar kazanarak politik projeler ile adalet ve 

özgürlüğe dair belirsiz arzuları ifade eder hâle gelmiştir. İnsan eylemi ve tahayyülün politik 

niteliği söz konusu olduğunda, adaletin ve bireysel çıkarların reddinin toplumsal örgütlenmenin 

merkezinde yer aldığı ideal devlete ya da sistemlere dair bilinçli bir şekilde yapılandırılmış 



 

153 

anlatı ve düşüncenin izi, Thomas More’un kurgusal eserinden başlayarak81 günümüze değin 

sürülebilir (Lisi, 2022, s. 79). 

Nitekim ütopik anlatı ve tahayyülde örgütlenme, kudretini göklerden alan “ilahi” bir 

aksiyon neticesinde değil, insan siyaseti tarafından üretilmiş olup insan bilgisi ve emeğine 

dayanır. Mevcut şartların bir karşı-modeli olarak, insanlar aracılığıyla ve insanlar için 

gerçekleştirilebilir olması amaçlanmıştır. Bu nedenle, tahayyülün yeryüzüne ait politik kökleri 

bakımından, insan emeğinin var olmadığı, ilahi bir kurtuluşun müjdelendiği ya da olağanüstü 

coğrafi ve iklim koşullarının yaşamı kolaylaştırdığı Cockaigne, Arcadia veya Binyılcılık gibi 

basit cennet hikâyelerinden kesinlikle ayırt edilmelidir (Lisi, 2022, s. 79). 

Dolayısıyla öncelikle, ütopik ve distopik tahayyülün Rönesans’tan 21. yüzyıla değin 

kaydettiği gelişim ve değişim aşamalarının edebi, politik ve felsefi yazın örnekleri üzerinden 

tarihsel bir bağlamda incelenmesi, 21. yüzyılın ayırt edici metinleri olarak distopik filmlerde 

tahayyülün eleştirel değerini, örgütlenişini ve görünümlerini anlamak açısından yararlı 

olacaktır. 

2.1. Gündüz Düşleri: Rönesans, Hümanizm, Aydınlanma 

Marie-Claire Phélippeau’nun belirttiği gibi, insan zihni, Rönesans’a kadar yeryüzündeki 

toplumlarda köklü bir ilerleme olasılığını hayal etmemiştir; insanlık için gelecek tahayyülü, ya 

eski görkemli günlere döngüsel bir geri dönüşte ya da en iyi ihtimalle ahiret hayatında kesin bir 

kurtuluş olarak görülme eğilimindedir. Ancak Avrupa’da matbaanın gelişmesi ve Atlantik’in 

ötesinde yeni bir kıtanın “keşfedilmesi”; feodal toplumların sona ermesi ve kapitalizme doğru 

kaçınılmaz bir yolun belirginleşmesi ile Avrupalılar, evrendeki konumlarını yeniden 

                                                           
81   Francisco L. Lisi’nin vurguladığı gibi, ütopyacılık, esasen moderniteye ait bir kavram ve perspektif olmakla birlikte, 

insanlık tarihi ve politik düşünce üzerindeki olağanüstü etkisine zemin hazırlayan önemli öncüller de mevcuttur. Bu 

öncüller, en temelde felsefenin insan merkezli bir hâl aldığı ve etik, politika, bilgi kuramı gibi konular ile bireysel mutluluk 

ve doğayla uyumun ön plâna çıktığı ilk çağ felsefesinin klâsik ve Helenistik dönemi içinde yer alır. Antik Yunan’da model 

devlet (Platon, Devlet ve Yasalar; Aristoteles, Politika) ve Helenistik dönemde ideal politik rejim (Zenon, Devlet; 

Euhemerus, Kutsal Tarih) tanımlamaları için en iyi anayasanın oluşturulmasına yönelik reform projelerinde somutlaşır 

(Lisi, 2022, s. 80-86). 



 

154 

değerlendirerek karşılaştıkları bu genişleyen dünyanın keyfini çıkarmaya başlamıştır. Avrupa 

antikitesinin klâsik metinlerinin yeniden yorumlanması ile sanatsal yaratıcılıkta özgürlüğü 

içeren ve sonradan “hümanizm” terimi altında toplanacak olan yeni ilgi alanları gelişirken; 

Rönesans Avrupalıları, adım adım dinden bağımsızlaşma sürecine girmiş ve o zamana değin 

“Tanrı tarafından bahşedilmiş” bir olgu olarak kabul edilen “insanlık onurlarını”, kendi ellerine 

alarak savunmaya yönelirler. Dolayısıyla Rönesans döneminde, Avrupalıların deneyimlediği 

bu dünya, aniden tekrar ilgi çekici hale gelmiş ve toplumunun insan müdahalesiyle 

geliştirilebileceğine yönelik seküler inanç güç kazanmıştır (Phélippeau, 2022, s. 91-92). 

Bu düşünceler doğrultusunda Phélippeau, Rönesans’ın politik tahayyülü ve pratiğini 

tarihselleştirmek suretiyle analiz etmek için, bu yeni toplum ve dünya hakkındaki düşünme 

biçiminin örnek temsili olarak Thomas More’un Ütopya’sını ele alır. Ütopya, Rönesans’tan 

sonra yazılmış ya da gerçekten yaratılmış ve deneyimlenmiş tüm ütopyaların temelini oluşturan 

bir yapıt olarak görülebilir. Geniş anlamda düşünüldüğünde bu eser, ütopik/distopik düşüncenin 

süregelen önemini açıklamak açısından kritiktir; zira, Rönesans düşüncesinin birçok özelliğini 

ihtiva ederken, aynı zamanda bu düşünceye yaratıcı yollarla meydan okur. Phélippeau’ya göre 

bu durum, Thomas More’un tam olarak amaçladığı türden bir retoriktir. Yaşlı bir denizcinin 

keşfettiği mükemmel bir adayı anlattığını iddia eden More, bu denizciyle arasında geçen 

konuşmaları kaleme alırken, sembolik adayı Ütopya olarak adlandırır. More’un kurgusundaki 

ironi, adanın gerçek varlığı konusunda okuyucuyu belirsiz bir konumda bırakırken ada 

yurttaşlarının mutlu, cömert ve hoşgörülü topluluk yaşamına yapılan vurgu, okuyucunun kendi 

toplumundaki reform ihtiyacını çok daha fazla belirginleştirir. Korunaklı kıyılar içinde güvenle 

yaşayan Ütopya halkı, tüm yurttaşlara eğitim, eşitlik ve refah sunmak; mümkün olan en iyi 

yönetim biçimini geliştirmek için çalışır. Dolayısıyla, Ütopya, gezegenimizde hâlâ karşılaşılan 

tüm zorluklara rağmen, insanların yeryüzünde onurlu biçimde yaşama çabasının en iyi ve en 

önemli çıktısı olarak anlaşılmalıdır. Ütopya, Orta Çağ’da hayal edilen, bolluk içindeki efsanevi 



 

155 

toprak Cockaigne değil; aksine, mutluluk ve refahın, yalnızca sakinlerinin ortak çabaları ve 

eylemiyle mümkün olabileceği, hiçbir yerin ortasındaki bir adadır (Phélippeau, 2022, s. 91-92). 

Phélippeau’ya göre Ütopya bu bağlamda, her şeyden önce bir model olarak okunabilir. 

Eser, kişisel mülkiyet yerine paylaşıma öncelik vererek hayatını düzenleyebilecek tahayyüle 

sahip insanların varlığında, toplumun nasıl gelişebileceğini gösteren bir taslak niteliğindedir. 

Öte yandan Thomas More, insanın nihayetinde tutkular ve kişisel çıkarlar tarafından da 

yönlendirilebileceğinin farkında ve gerçekçi bir yazar olarak Ütopya’sını yoğun bir mizah 

eşliğinde sunarken, şüpheciliği öne çıkarır. Nitekim Ütopya’da adların çoğu, aynı anda hem 

olumlayan hem de reddeden tezatlardan oluşur. U-topos ve Eu-topia birleştirmesindeki kelime 

oyununa benzer şekilde, Ütopya adasının ana şehri Amaurot, “bulutlar şehri” ya da “serap şehri” 

demektir ve içinden “susuz nehir” anlamına gelen Anhydrid geçer. More, ironi ve paradokslarla 

dolu bu retorik dili, Ütopya’da yarattığı yanılsamaya işaret etmek amacıyla kullanır. Bu dil, 

okuyucuya, okuduklarının aslında var olmadığını; ancak mevcut dünyalarına yönelik mümkün 

ve arzu edilen bir alternatif olarak bulanık bir resim biçiminde sunulduğunu anlatmak üzere 

yapılandırılmıştır. Bu sayede More, okuyucunun daha iyi bir dünyayı hayal etmekle kalmayıp 

o dünyaya inanabileceği bir anlatıyı icat etmiş olur. Bu ilk ütopya örneği, onu inşa etmek için 

yeterli çaba gösterildiği takdirde bir hayal ürünü değil, erişilebilir bir dünyadır (Phélippeau, 

2022, s. 92-94). 

Ütopya, More’un zamanında İngiltere’nin maruz kaldığı birçok toplumsal sorunun 

sergilenmesine de aracı olur: Üstünkörü bir adalet anlayışı ve hukuksuzluk, yoksulluk, 

eşitsizlik, topraklarını terk etmek zorunda kalan fakir köylülerin yıkımı. Öte yandan 

Phélippeau’nun belirttiği gibi Ütopya adasının, gelenek aracılığıyla değil; insan eylemiyle 

güvence altına aldığı ve “hepsi geniş ve muhteşem olan; dil, kurumlar ve yasalar bakımından 

tamamen aynı” elli dört şehrindeki “iyi yönetim”, erken modern bağlamda güzellik, uyum ve 

tabii ki eşitlik anlamına gelir. Ütopya’nın kurumları eşitliği, adaleti ve refahı korumayı amaçlar. 



 

156 

More’un “Rönesans”lı okuyucularını en çok şaşırtan şey ise, Ütopya halkının özel mülkiyeti ve 

para kullanımını ortadan kaldırmış olmasıdır. Para ve mülkiyet, yozlaşmanın unsurları olarak 

kabul edilir; açgözlülüğe, gurura ve kibre yol açar. Temel ilke, tüm malların insanların 

ihtiyacına göre paylaştırılmasıdır (Phélippeau, 2022, s. 94-95). 

Phélippeau’ya göre bu radikal öneriler, Ütopya’nın ilk Rönesans okuyucularını 

kışkırtmak amacıyla yapılmış ve bu amaca başarıyla ulaşılmıştır; nitekim Ütopya, yüzyıllar 

boyunca okuyucuları kışkırtmaya ve ilham vermeye devam etmiş bir metindir. Metnin 

“Rönesans’ı aşan bir düşünce deneyi” olarak varlık göstermesi, More’un dehasının bir diğer 

yönüdür. Ütopya, Rönesans toplumunun birtakım kaygılarını canlı bir şekilde aktarırken, kendi 

döneminin ötesine geçer ve hatta ortaya çıktığı Avrupa bağlamının çok daha ötesine seslenir. 

Zaman, mekân ve kavramsal açıdan kendi sınırlarını aşarak evrensel bir nitelik kazanır 

(Phélippeau, 2022, s. 94-95). Yalnızca nüktedan ve ilham verici bir düşünürün hayal gücünden 

beslenen tasarımlara ilişkin bir bakış açısı sunmakla kalmaz; çağdaş toplumların 

değerlendirilmesi, eleştirilmesi ve iyileştirilebilmesi hususunda, 21. yüzyılda hâlâ geniş bir 

okuyucu kitlesine hitap edebilen teşvik edici birkaç metinden biridir. Phélippeau, paradoksları 

ve belirsizlikleri nedeniyle, modern okuyucuların, eseri bir distopya olarak niteleyebildiğinden 

de bahseder ve bu olasılık, More’un yaratımındaki karmaşıklığın, canlılığının ve kışkırtıcılığın 

kanıtıdır (Phélippeau, 2022, s. 100). 

Benzer biçimde Carlos Eduardo Ornelas Berriel, politik teori ve pratik açısından ütopya 

ve hümanizm temeldeki ilişkisini incelerken, ütopik anlatının umut vadedici doğuş anından 

bahseder. Burada, bireysel varoluş ve toplumsal yaşam hümanist perspektiften “tarihsel” ve 

dolayısıyla “şekillendirilebilir” olarak görülmektedir. İnsanlığın kendi kaderinden sorumlu 

olabileceği fikri, toplumsal pratikler aracılığıyla gelişen bir anlayış olarak, evrensel çapta 

geçerli ölçütlerin varlığını ve bu ölçütlerin herkes tarafından karşılanması gerektiğini öne sürer; 

böylece insan etkinliğinin farklı alanları için bir ölçüt, bir rehber, bir kural, bir kod ortaya çıkmış 



 

157 

olur.82 Ütopya, böylesi bir ortamda “mükemmel cumhuriyeti” temsil eden bir eser olarak 

görülebilir; ancak başından itibaren, sözde mükemmel toplumlar da dâhil olmak üzere (ve 

bunlarla sınırlı olmamak kaydıyla) çeşitli biçimlerde kavranmıştır (Berriel, 2022, s. 296). 

More ve çağdaşı hümanistler için “ütopya” terimi bir dizi anlamsal olasılığı içermektedir 

ki bunlar gerçek dışılık, ideal bir devlet projesi, erdem ideali, gerçekleşme olasılığı olmayan bir 

şey, eleştirel bir normun işlevi vb. olarak tanımlanabilir. Ütopya, gelişimi sırasında, Rönesans 

hümanizmini karakterize eden gelenek ve reformasyon arasındaki karmaşık dinamizmi 

sentezler. Toplumsal mükemmelliğe olan inanç, Hristiyanlık içinde Ütopya eserinin ortaya 

çıkışından önce de mevcut olmasına rağmen, More’un metni, bu inançta “toplumun” eksik 

olduğunu ve bu eksikliğin akla dayalı bir çözümü olduğunu göstermiştir. Platon’un etkisini de 

taşıyan Ütopya’da, aynı zamanda ekonomik ve etik perspektifler birleştirilir. Bu durum, 

kapitalizm karşıtı bir yaşam biçiminin önerilmesini gündeme getirir.83 “İnsan öznelliğinin 

tarihselleştirilmesi ve doğallaştırılmaması”, hümanizmin doğayı seküler kılmasıyla 

bağlantılıdır. Bu bağlantı, Francis Bacon (1561–1626), Galileo Galilei (1561–1626), René 

Descartes (1596–1650) gibi düşünürler tarafından geliştirilen ve tartışılan modern bilimsel 

yöntemlerin ve keşiflerin Avrupa genelinde ortaya çıkışı ve yayılmasıyla sağlanmıştır (Berriel, 

2022, s. 296). 

Sonuç olarak Berriel’in de vurguladığı gibi, Rönesans’ın toplumsal, siyasi ve felsefi 

dönüşümlerinden doğan bir düşünce biçimi olarak hümanizm, gerçekliği ve insanlığın bu 

                                                           
82   Bu dönem, Niccolò Machiavelli’nin Hükümdar (1513) adlı eserinde olduğu gibi başarılı bir hükümdarın yaratılmasından 

ya da Baldassare Castiglione’nin Saraylılar Kitabı’nda (1528) olduğu gibi mükemmel bir saray mensubunun 

yetiştirilmesinden, Giovanni Della Casa’nın Nazik Davranış Kuralları’nda (1558) tavsiye edilen kusursuz sofra adabına 

kadar her şeyi açıklayan kılavuzlar ve incelemeler dönemidir (Berriel, 2022, s. 296). 
83   Berriel’e göre More’un eseri, feodalizm ve kapitalizm arasındaki geçiş döneminin kültürel bir semptomu olarak 

görülebilir. Bu bağlamda eser, para ekonomisinin 16. yüzyıl İngiltere’sindeki yaygın toplumsal sorunların kaynağı 

olduğunu tespit eden bir hümanistin çalışmasıdır. Bu nedenle, tasvir edilen kurgusal devlette böyle bir ekonomik sistem 

yer almaz. Ütopya’nın tüm sakinleri için zorunlu olan özel mülkiyetin kaldırılması, emeğin yüceltilmesi, eğitim ve giyim 

kurallarının tekdüzeliği, toplulukta tüketilen yiyecekler ve sade bir yaşam tarzı gibi unsurların varlığı, More ve diğer erken 

dönem ütopyacıların, ekonomiyi etiğe tabi kılma esasına dayanan bir perspektifi benimsediklerinin kanıtı olarak 

görülebilir. Bu paralel dünya, aynı zamanda üstün teknik ve organizasyon, toplumsal katılım ve emeğin insanileştirilmesi 

yoluyla iş çıktısını en üst düzeye çıkarmak için tasarlanmıştır. Bu faktörler, Ütopya’yı, etik ve ekonomik perspektifleri bir 

araya getiren ve aynı zamanda ilkel Yunan topluluklarına ait bazı yapısal unsurları hatırlatan “özel bir siyasi kurgu türü” 

olarak işaretler (Berriel, 2022, s. 296-297). 



 

158 

gerçeklikteki yerini kavramsallaştırma açısından son derece çeşitli ve dirençli bir momente 

tekabül eder. Hümanist düşünürler, en başından itibaren kendilerini önceden var olan bir 

doğanın ürünü olarak görmeyi bırakıp kendilerini, “kendiliklerinin” yazarları, içinde 

yaşadıkları dünyanın mimarları olarak kabul etmişlerdir. Öte yandan ne bu benlik ne de içinde 

yaşanılan dünya mükemmel addedilebilse de ve hiçbir fikir bütünü mutlak bir hakimiyet 

sağlayamasa da yeni, daha iyi ve özünde insana dair bir şeylerin arayışı, Thomas More’dan 

Ernst Bloch’a ve daha ötesine uzanan, tarihin en kışkırtıcı düşünür ve yazarlarını harekete 

geçirmiştir. Ortaya çıkışından beş yüzyıl sonra, hümanizm, eleştirel düşünme ve hayal gücüyle 

izdüşümler oluşturmak için hâlâ bir teşvik unsuru olmaya devam etmektedir (Berriel, 2022, s. 

301-302). 

Ütopyacı tahayyülün tarihsel-politik gelişimi bağlamında 18. yüzyıla döndüğümüzde 

ise, bilhassa bu dönemden itibaren ütopya yazınında sınıflandırma açısından zorlayıcı yönlerin 

belirmeye başladığını tespit edebiliriz. Brenda Tooley’e göre bu açıdan, bazı metinler ütopyacı 

yazın kategorisine rahatlıkla dâhil edilebilirken; birçok başka anlatı, bu kategoriye uymasa da 

ütopyacı unsurlar veya temalar içerir. Bu doğrultuda, ütopyacı düşüncenin izleri bilimsel 

makalelerden gazeteciliğe, felsefeden politikaya, popüler ve hatta şiirsel çeşitli yazın türlerine 

dek sürülebilir. Eğitimli kitleler için üretilen politik, felsefi ve bilimsel yazılar “iyi toplum” 

teorilerini teşvik ederken, bu teoriler Aydınlanma olarak adlandırdığımız dönemdeki büyük 

siyasal ve toplumsal olayları biçimlendirir, yansıtır ve onlara yanıt verir. Popüler kurgu, 

özellikle de yeni roman türü (çağdaş ortamları ve karmaşık psikolojik karakterleri içeren 

gerçekçi roman), kadınlara yönelik eğitim olanaklarının artması, orta sınıfın satın alma ve 

politik gücünün yükselişi ile Avrupa pazarlarının ve ticaret girişimlerinin, kent merkezleri ve 

Avrupa dışına yayılmasına paralel biçimde gelişir. Ütopik anlatı, Avrupa sömürgeciliğinin 

ilerlemesi, sanayileşmiş emek biçimleri ile Avrupa ve Amerika’daki devrimci hareketler 

bağlamında gerçekleşir (Tooley, 2022, s. 101-102). 



 

159 

Tooley, Batı Avrupa’da gerçekçi romanın bir tür olarak ortaya çıkışıyla birlikte, önceki 

yüzyılların “taslak” ütopyalarının (More, Campella ve Bacon) yerini değişimi öngören, bir olay 

örgüsü ve çatışma içeren ütopyacı anlatılara bıraktığını ileri sürer. 18. yüzyıl ütopyacı yazını, 

yeni anlatı yolları geliştirir ve karmaşık karakterler tanıtır; önceki metinlere kıyasla, bir yerden 

başka (ve daha iyi) bir yere nasıl gidildiğini daha ayrıntılı bir biçimde keşfetmeye başlar ve iyi 

tasarlanmış bir toplumda yaşayan bireylerin başına neler geldiğini inceler. Bu romanlar,84 

“butik ütopyalar” olarak adlandırılan; genellikle kadın topluluklarının ya da daha geniş anlamda 

paylaşılan kaynaklar ve sağlıklı yaşam tahayyülü doğrultusunda örgütlenme amacıyla bir araya 

gelmiş “amaçlı” toplulukların (intentional communities) edebi temsillerini içeren küçük 

yerleşim birimlerini öne çıkarır (Tooley, 2022, s. 101-102). 

Tooley bu doğrultuda, 18. yüzyıl ütopyacı yazınına yönelik eleştirel yaklaşımları iki ana 

gruba ayırır. İlk grup, ütopyacı yazının önceki örnekleriyle ve “mümkün olan en iyi dünya” ya 

da “iyi toplum” hakkındaki felsefi tartışma ve spekülasyonlarla süreklilikleri vurgular. Bu 

gruptaki yazarlara85 göre, 18. yüzyıl, ütopyacı edebiyatın öne çıkan örneklerini üretmemiştir; 

ancak yüzyıl boyunca önemli edebi ve felsefi metinlerde ütopyacı spekülasyon ögeleri yer 

almıştır  (Tooley, 2022, s. 102). Nitekim Tooley, Diderot ve akranı filozofların, tarihi döngüsel 

kabul edip sonsuz mükemmelleşme vizyonlarına şüpheyle yaklaşmakla birlikte toplumsal 

                                                           
84  Brenda Tooley incelemesinde, Christine Rees’in, “18. yüzyılda üretilen Britanya ütopyalarını incelikli bir şekilde ele alan 

ve popüler ütopyacı yazına eleştirel bir dikkatle yaklaşan” Ütopyacı Hayal Gücü ve On Sekizinci Yüzyıl Kurgusu (1996) 

adlı eserini temel alır. Rees gibi, ütopyacı tahayyül ile 18. yüzyıl kurgusunun diğer biçimleri arasında bağlantılar kurarak 

tahayyülün politik niteliğini sorgulamaya açan Tooley, bu bağlamda kadınların ütopyalarına örnek olarak Millenium 

Hall’u (Sarah Scott, 1762), felsefi hikâyeye örnek olarak Rasselas, Habeş Prensi’ni (Samuel Johnson, 1759) ve keşif ile 

hiciv anlatılarına örnek olarak Robinson Crusoe (Daniel Defoe, 1719) ile Gulliver’in Gezileri (Jonathan Swift, 1726) 

romanlarını analiz eder (Tooley, 2022). 
85  Tooley, bu gruptaki eleştirmenlerin, ütopyacı edebiyatın gelişimini Batı kanonunun büyük yazarlarına odaklanarak 

inceleyen Frank Manuel ve Fritzie Manuel’in Utopian Thought in the Western World (Batı Dünyasında Ütopyacı Düşünce, 

1979) adlı eserindeki yetkin değerlendirmeyle en iyi şekilde temsil edildiğini öne sürer. Manuel’lerin yaklaşımında ütopya 

konusunda “beş farklı duruş” belirlenir: felsefi; Rousseau’cu; popüler; teorik olarak komünist veya kolektivist ve cinsel 

açıdan özgürlükçü ütopyacı tahayyüller. Yazara göre, Manuel’lerin incelemesi, ütopyacı edebiyatı “düşünce tarihinin” 

akışı içine yerleştirmeye yardımcı olmuş ve böylece, ütopyacı düşünceyi akademik bir bakış açısıyla ciddiye almaya 

başlayan Amerika Birleşik Devletleri’ndeki “Society for Utopian Studies” ve Avrupa’daki “Utopian Studies Society in 

Europe” gibi tartışma topluluklarının şekillendirilmesine katkıda bulunmuştur (Tooley, 2022, s. 102). Öte yandan, ütopyacı 

yorumun cinsiyet ilişkileri, evlilik yapıları ve Fransız Devrimi’ni ateşleyen devrimci coşkuya yönelik yeni ilgisini kabul 

etmekle birlikte gözden kaçırdıkları şey, kadınların sesinin ortaya çıkması ve ütopyacı taslak unsurlarının giderek artan bir 

şekilde gerçekçi romanın anlatı yollarıyla iç içe geçmesidir (Tooley, 2022, s. 103-104). 

 



 

160 

sorunları, aydınlanmış bir hükümdarın müdahaleleri yoluyla iyileştirme konusunda pragmatik 

davranmayı tercih ettiklerini belirtir. Öte yandan, filozofların tasarılarında örtük ütopyacı bir 

güdü bulunduğu da savunulabilir: “Bir ütopyacı düşüncenin… bir bakıma, bütün bu iddialı 

girişimin arkasında yattığı söylenebilir: İyi niyetli küçük bir grubun, öğrenilmiş ve makul 

ölçüde tutkulu fikirlerinin yayılması yoluyla… toplumlarının genel bilincini yükseltebileceği 

inancı” (Manuel & Manuel’den aktaran Tooley, 2022, s. 103). Öte yandan, kolonileşmiş ve 

köleleştirilmiş insanların özgürlük hareketleri de Condorcet’nin çalışmalarında öngörülmüştür. 

Ancak, farklı kültürler ve politikalar arasındaki eşitlik kavramı onun düşüncesine yabancıdır. 

“İlericiler, bilimsel faydacı medeniyetlerinin nesnel geçerliliğine o denli mutlak bir inanç 

duyarlar ki, onun evrensel yayılımının mükemmel bir iyilik olup olmadığı bir an bile 

sorgulanmaz. Condorcet tarafından örneklenen ilerleme düşüncesinin Avrupa-merkezci 

yaklaşımı, en naif fakat en derinden kök salan önyargılardan biri olur” (Manuel & Manuel’den 

aktaran Tooley, 2022, s. 103). 

Bununla birlikte Jean-Jacques Rousseau ise, filozofların uygarlaştırıcı ve insancıl 

tasarılarından, “ilkel”in masumiyetini ve erdemini kutlamaya doğru yönelir. Rousseau’dan 

önce, bu konudaki Avrupa yazıları, klâsik edebiyattan türetilen ilkel asalete dair kavramları, 

sömürgeci karşılaşma anlatılarıyla yan yana koyma eğilimindedir. Rousseau ve sık sık cinsel 

açıdan özgürleşmiş olarak egzotikleştirilen yeni keşfedilmiş ütopya diyarları üzerine hikâyeler 

üreten popüler romancılar, mevcut toplumsal ortamlarının aksine “asil vahşi” ve bozulmamış 

ilkel toplum mitini geliştirirler. Rousseau, bir ütopya yazmasa da ideal toplumun tasvirleri ve 

meditasyonlarıyla dolu yapıtlar üretir. Klâsik dönem ütopyası ve 17. yüzyıl ütopyacı yazınıyla 

tanışmıştır ve ütopyacı düşüncede sıkça beliren sorunları ele alır: İdeal toplumsal birim; ideal 

bir dünyanın tarihle ilişkisi; cinsiyetlerin, ihtiyaç ve arzunun ilişkisi; bireyin komün içindeki 

yeri ve “doğa durumu” ile çağdaş toplum arasındaki ilişki (Manuel ve Manuel’den aktaran 

Tooley, 2022, s. 103). 



 

161 

Tooley’e göre, 18. yüzyıl yazını, felsefi ve politik tasarılarının içinde ütopyacı unsurları 

barındırırken, aynı zamanda ilerlemeye olan inancı da korur ve bu inanç, ütopya anlatılarının 

şekillendirilmesinde “keşfedilen ütopyadan ziyade, gerçekleştirilmiş ütopya”ya dönük önemli 

bir değişikliğe yol açar. Bir yanda gerileme ve çöküş duygusu, diğer yanda ise ilerleme, keşif 

ve iyileşme konusunda daha umutlu bir bakış açısı aynı anda işlemeye başlar. Daha iyi bir 

topluma yönelik insan çabalarının, eyleminin işbirlikçi doğasını imleyen ilerleme kavramı, bu 

manada ütopyacı düşünce için yeni anlatı yapılarının kapısını aralamış olur. Bu anlatılarda, 

kaybolmuş bir toplumun keşfi yerine, kâşif gelecekte bir zaman diliminde bir ütopyayla 

karşılaşır. Gelecekçilik giderek daha önemli bir motif haline gelir (Tooley, 2022, s. 104). 

Bunun yanı sıra Tooley, 18. yüzyıl ütopyacı yazılarının, ütopyacı karşılaşmaların 

tasvirinde “bireysel bilince” çok daha gelişmiş bir rol verdiğini vurgular. “Cinsiyet, sınıf, eğitim 

ve kültür gibi belirli formlarda koşullandırılmış bir birey olarak ütopya ile karşılaşmak veya 

ütopyada yaşamak nasıl bir şey olurdu?” sorusu, 18. yüzyıl yazarları tarafından sürekli olarak 

ele alınır (Tooley, 2022, s. 104). Tooley bu noktada, 18. yüzyılın ütopyacı düşüncesine yönelik 

bu eleştirel bakışta gözden kaçırılan unsurun, kadınların sesinin ortaya çıkması ve ütopyacı 

taslak motiflerinin giderek artan bir biçimde gerçekçi romanın anlatı yollarıyla iç içe geçmesi 

olduğunu ileri sürer. Tooley’e göre, bu dönemdeki anlatılarda kadınların eğitimi ve kadın 

topluluklarına odaklanma vurgusu, 18. yüzyıl ütopyacı düşüncesi üzerine yapılan güncel 

eleştirel çalışmalar açısından son derece değerlidir. Yüzyıl boyunca teknoloji, ticaret ve 

eğitimdeki yenilikler ortaya çıktıkça, yeni sorular ve yeni anlatı biçimleri de ortaya çıkar. Bu 

yüzyılda, keşif meselesi olmayan; ancak amaçlı bir yaratım niteliğinde ütopyalar görülür. 

“Mevcut kusurlu toplumun tam ortasında bir toplum ya da bir toplum alt kümesi olarak ütopya 

yaratabilir mi?” sorusu, yüzyıl ilerledikçe daha sık biçimde nitelikli cevapları içermek suretiyle 

tekrarlanır (Tooley, 2022, s. 106). Bu bağlamda, ütopyacı anlatının, bireysel mutluluk ve 

toplumsal refah gibi soruları irdelerken, biçimsel olarak gerçekçi romanın karmaşıklığı içinde 



 

162 

yeni bir yerde konumlandığı söylenebilir. Bu durum, ütopyacı düşüncenin, toplumsal ve 

ekonomik değişimlerin tetiklediği girift ve bazen de istikrarsız anlatıları nasıl işlediğini 

anlamamıza yardımcı olur (Tooley, 2022, s. 108-109). 

En nihayetinde, 18. yüzyılın ütopyacı düşüncesinin, önceki yüzyılların tahayyüllerinden 

beslendiğini ifade eden Tooley’e göre ütopyacı anlatı, her zaman olduğu gibi, bu yüzyılda da 

yazarların ve öngördükleri okur kitlesinin ilgi ve kaygılarına yanıt verir. Bu anlatılar, çağın 

imgelemi doğrultusunda siyasi ve felsefi topluluklar ve tartışmalarla, edebi biçimler ve pratik 

yeniliklerle şekillendirilir. 18. yüzyıl ütopyalarının belirgin özellikleri arasında, kusurlu ancak 

işlevsel bir dış dünyaya bağımlı ve ona karşı direnç gösteren butik ütopyaların ortaya çıkması; 

kadın yazını ve kadın okur kitlesinin büyümesi; kadınlar tarafından ve onlar için düzenlenen 

eğitim girişimlerinin artması ve yüzyılın sonlarında, özellikle soylulara ait endüstrilerde çalışan 

işçilerin yaşam koşullarını iyileştirmeyi amaçlayan plânlı toplumların tasvir edilmesi yer alır. 

Bu gelişmeler, ütopyacı düşüncenin toplumsal ve bireysel düzeydeki yankılarını derinleştirir ve 

dönemin hayal gücünü biçimlendirir (Tooley, 2022, s. 112). 

2.2. Devrim Düşleri: Praksis ve 19. Yüzyıl 

19. yüzyıla gelindiğinde, ütopyacı tahayyülün bir nevi praksisi olarak Amerika Birleşik 

Devletleri’nde ütopyacı anlatının ve alternatif yaşam deneyimlerinin büyük bir gelişim 

gösterdiği söylenebilir. Peter Sands’e göre bu alandaki faaliyetler 1850’lerden sonra hızlanmış 

ve yüzyılın son çeyreği, ütopyacı yazılar ve toplumsal düzenlemeler açısından oldukça 

zenginleşmiştir. Lakin, yüzyılın ilk yarısı da tarihsel açıdan önemli eserler barındırır ve yüzyılın 

ikinci yarısındaki etkinlik dalgasından önce de ütopyacı yazın örneklerine rastlanabilir.86 

                                                           
86   Örneğin, Percy Shelley’nin 1817 tarihli Laon and Cythna; or, The Revolution of the Golden City: A Vision of the 

Nineteenth Century adlı şiiri ve 1819’da yazdığı The Masque of Anarchy adlı eseri, İngiltere ve Avrupa’daki çağdaş siyasi 

duruma tepki olarak ütopyacı ve eşitlikçi bir toplum olasılığını ele alır. Yanı sıra, 1807’de Joel Barlow, 18. yüzyıla ait 

destansı şiirinin bir revizyonu olan The Columbiad’ı yayımlar ve bu metin, Amerika kıtasının geçmişi ve geleceği hakkında 

açıkça ütopyacı bir yaklaşım sergiler. 1850 öncesinde Atlantik dünyasında gelişen sanayi ve bilimsel devrimler, 1807-

1814 yıllarındaki ekonomik bunalım, 1800-1840 yılları arasındaki İkinci Büyük Uyanış, kölelik ve kadın haklarıyla ilgili 



 

163 

Nitekim İngilizce dilinde yayımlanan yaklaşık 190 ütopya metni ve 1850 öncesinde başlamış 

100’den fazla ortak yaşam deneyimi bu döneme aittir. Yanı sıra, İngiltere ve Fransa’da Robert 

Owen’ın sayısız makalesi ve kitabı, Saint-Simon’un politik ve bilimsel çalışmaları, Étienne 

Cabet’nin Voyage en Icarie (1840) adlı eseri ve Charles Fourier’nin Théorie des Quatre 

Movements et de Destinées Générales (1808) başlıklı kitabı Birleşik Krallık, Avrupa ve Yeni 

Dünya’da ütopyacı toplumsal deneylere ilham kaynağı olmuştur (Sands, 2022, s. 113-114). 

19. yüzyılın ikinci yarısındaki ütopyacı tahayyül hem Avrupa’da hem de Amerika 

Birleşik Devletleri’nde 1848 devrimci hareketleri ve sonrasındaki geniş çaplı toplumsal 

dönüşümlerin önemli bir parçasıdır. Sands bu bağlamda, 19. yüzyılın ilk yarısındaki ütopyacı 

tahayyül ve politika incelemesinin merkezine, praksisin tüm veçheleriyle vuku bulduğu 

moment olarak Amerikan Bağımsızlık Devrimi’ni koyar. Sands’a göre, Amerikan İç Savaşı 

öncesindeki ABD ütopyaları, “Erken Cumhuriyet”in kendisinin de bir ütopyacılık ifadesi 

olduğunu gösterir; zira cumhuriyetçi devrim, Amerikan tarihindeki en büyük ütopyacı 

harekettir ve devrimcilerin nihai amacı, Amerikan toplumunun yeniden yapılandırılmasından 

başka bir şey değildir (Sands, 2022, s. 114). Nitekim 18. yüzyılda olduğu gibi 19. yüzyılın ilk 

dönemlerinde de Amerika’nın hâlâ bir nevi “Ütopya” ülkesi, daha doğrusu ütopyaların 

gerçekliğe dönüştüğü, pratik zeminde varlık kazandığı bir yer olduğu ileri sürülebilir. 

Cumhuriyetin kurucuları, kelimenin tam anlamıyla “mevcut durumlarına bir alternatif 

yazmışlardır”; bu anlamda, 19. yüzyılın ilk yarısındaki ütopyacı anlatıların, cumhuriyetin 

çelişkili vizyonlarında ve devrim sonrası ulusal kimlik arayışlarında, ütopyacı tahayyülü ortak 

hukuk teorisiyle çarpıştıran bir diyalektik olarak hem yasal hem de yazınsal gelişmelere 

katıldığı söylenebilir (Sands, 2022, s. 114-115). Dolayısıyla diğer dönemlerde olduğu gibi, bu 

dönemin ütopyaları da emek, eğitim, kadın hakları ve toplumsal cinsiyet ile ekonomiye 

                                                           
değişen görüşler ile Amerikan, Fransız ve 1791-1804 yıllarındaki Haiti Devrimi gibi mevcut hükümet biçimlerine karşı 

meydan okumalar, alternatiflerin mümkün olup olmadığını sorgulayan bir trans-Atlantik tartışmasının parçası olarak 

görülebilir (Sands, 2022, s. 114). 



 

164 

odaklanır. Hem Eski Dünya’nın hem de Yeni Dünya’nın çoğunlukla monarşik ve tarıma dayalı 

18. yüzyıl toplumlarından, 19. yüzyıl sonu ve günümüzün yeni siyasi organizasyonlarına, 

sanayi ve kent toplumlarına geçiş konularını içerir (Sands, 2022, s. 115). 

Sands, 19. yüzyılın ilk yarısındaki ütopyacı nüvelerin niteliğini tartışırken, Sargent’ın, 

“toplumsal tahayyül” olarak ütopyacılık tanımının, Ernst Bloch’un “Henüz Olmayan”87 

kavramından türetilen “olasılık” durumunu veya “henüz gerçekleşmemişlik” hissini taşıdığı 

hâlde tam anlamıyla ütopya biçiminde yaratılmamış metinlerdeki ütopyacı tahayyül niteliğini 

yakalayamadığını söyler. Sands’in vurguladığı gibi ve Ruth Levitas’ın The Concept of Utopia 

adlı eserinde belirtildiği şekliyle anlatıların, yalnızca biçimsel unsurlarına odaklanarak ütopya 

olup olmadıklarına karar verme eğilimi, içeriğin ve işlevin ihmal edilmesine ve ütopyacılığın 

süreçsel karakterinin göz ardı edilmesine yol açar (Sands, 2022, s. 115-116). Bu açıdan, 

Amerikan deneyiminin kurucu belgelerine daha fazla eleştirel ve teorik ilgi gösterilen bu 

dönemde hukuki yazı, denemeler, kurgu ve diğer düz yazı veya dramatik ifade biçimleri 

arasındaki geniş etkileşimin araştırılması, erken Amerikan edebiyatını ve kültürünü 

canlandıran; ancak aynı zamanda henüz adlandırılmamış, kabul edilmemiş türde bir 

ütopyacılığa veya ütopyacı tahayyül unsurlarına ışık tutmaya da yardımcı olabilir (Sands, 2022, 

s. 116-117). 

Sands bu bağlamda, ilk örnek olarak, ABD Anayasası’nın giriş kısmından alınan “daha 

mükemmel bir birlik oluşturmak,” ifadesinin, pek tabii “Kurucu Baba”ların niyeti 

doğrultusunda gerçekleşecek olan, “Amerika” fikrinin genelinde mevcut bulunan ütopyacılığı 

                                                           
87  Ütopya düşüncesini tartıştığı Umut İlkesi adlı başyapıtı için, “elinizdeki kitabın konusu, olmuş günün ötesine dönük 

umuttan başka bir şey değildir” (Bloch, 2020, s. 29) diyen Bloch, bu bağlamda umudu insana özgü bir yeti olarak ele 

alırken, daha iyi bir yaşama dönük düşlerin izlerinden oluşan bir patikayı takip eder. Bunların dolayımlanmamış bulunan 

ama dolayımlanabilir olan hatları ve içerikleri, sokaktaki insanın düzensiz düşlerine dair, Bloch’un “küçük arzu düşleri” 

ya da “gündüz düşleri” olarak adlandırdığı raporlardan başlayarak ele alınır. Hemen ardından ise, Bloch’un kuramında 

geri kalan her şeyi temellendirip taşıdığını ileri sürdüğü “öngörücü tasavvur bilinci”nin araştırılması gelir. Buradaki asıl 

amaç, “‘Henüz-Bilincinde-Olunmayan’ın keşfedilmesi ve başka bir şeyle karıştırılmayacak biçimde kayda geçirilmesidir. 

Görece bilinmeyenin, geriye değil ileriye dönük öteki yanının keşfidir bu. Unutulmuş, olmuşluğu hatırlanabilir, bastırılmış 

veya arkaik biçimde bilinçaltına batmış olanın değil de tan yerinin ağarması gibi yükselmekte olan bir Yenilik yanının” 

araştırılmasıdır (Bloch, 2020, s. 29). 



 

165 

mükemmel bir şekilde özetlediğini belirtir (Sands, 2022, s. 117). Bununla birlikte, Afrika 

kökenli Amerikalı, Yerli Amerikalı ve kadın yazarların kölelik karşıtı çalışmalarında tespit 

edilebilen ütopyacılık damarı, kölelikten kurtulmuş bir dünya hayali ve böylece tamamen farklı 

bir sosyal, ekonomik ve etnik model üzerine kurulu bir toplum bağlamında eleştirel okuma için 

oldukça verimli bir zemin sunar. Ütopya çalışmaları çerçevesine uygun olarak 1850 öncesi köle 

isyanı anlatılarının incelenmesi, ütopyacı tahayyülün politik niteliğine ışık tutmak bakımından 

önemli katkılar sağlayabilir (Sands, 2022, s. 116-117). Nitekim kölelik karşıtı veya özgürlükçü 

eserlerin, kölelik üzerine inşa edilmemiş bir toplumu tasavvur eden bir alternatifle anlatısal 

güçlerini kazanmış oldukları söylenebilir (Sands, 2022, s. 115-116). 88 

Sands’a göre, 19. yüzyılın başlarındaki ütopyacı metinler, klişe karakterlerle dolu 

romantik bir yapı sergiler; ancak aynı zamanda döneme özgü bir biçimi de barındırırlar: 

“Didaktik diyaloglar” ve “didaktik açıklamalar” arasında bir üstünlük mücadelesi vardır ve her 

ikisinde de yüzyılın ilerleyen dönemlerinde gelişecek olan kurmacanın içselliğinden oldukça 

uzak bir kapsam ve ileri görüş bulunur. Örneğin, John Lithgow’un Equality -A Political 

Romance (1802) adlı eseri, Amerika’da erken cumhuriyet dönemindeki ekonomik durgunluğu 

merkeze alır; (erkekler için) kaynaklar ile sorumlulukların ömür boyu adil bir şekilde 

dağıtılmasını tahayyül etmekle birlikte ne karakter ne de olay görgüsü gelişiminde heyecan 

verici bir unsur bulunan antikapitalist bir broşür olarak okunabilir. Öte yandan ekonomik krize 

verilen tepkiler, ütopyacı tahayyül ve alternatif imgelemin tek alanı değildir. Aynı on yıl içinde, 

Washington Irving, Knickerbocker’s History of New York (1809) adlı eserine “The Men of the 

Moon” başlıklı hiciv dolu bir kısa öykü ekler. Bu öyküde, yerli halklara yönelik sömürgeci 

istismarı keskin bir biçimde eleştiren Irving, Ay’dan gelen yeşil tenli bir ırk olan “çılgınlar” 

(lunatics) tarafından gerçekleştirilecek bir istilayı hayal eder. Bu ırk, Dünya’yı ele geçirir ve 

                                                           
88  Sands, Martin Delany’nin Blake, or the Huts of America (1859) adlı tamamlanmamış romanı ile Frederick Douglass’ın 

Narrative of the Life of Frederick Douglass, an American Slave (1845) başlıklı otobiyografisinin, hayal edilen o “başka 

dünyaya” yönelik kuvvetli argümanları barındıran örnekler olarak görülebileceğini belirtir (Sands, 2022, s. 116). 



 

166 

insanlığı kamufle edilmiş rezervlere hapseder. Sands’a göre, Ay bu manada, 19. yüzyılın 

başındaki kurmaca eserlerde yer alan alternatif veya hayali toplumlar için oldukça popüler bir 

mekândır ve birçok durumda Ay’daki yerleşim, yeryüzündeki sömürgeci veya emperyalist 

karakolların açık bir metaforu olarak kullanılmıştır (Sands, 2022, s. 117). 

En çok bilinen erken dönem Amerikan ütopyalarından bir diğeri de Jonathan 

Seymour’un Symzonia: A Voyage of Discovery (1820) adlı eseridir. Bir “oyuk dünya” (hollow-

earth)89 romanı olarak nitelenebilecek Symzonia, gezegenin içinde gizlenmiş alternatif bir 

toplumu tasvir eder. Şiddet ve hastalıklardan arınmış olan bu toplum, birçok açıdan 19. yüzyılın 

sömürgeci sistemlerine karşıt bir yapıdadır. Roman, Symzonia’lıların, yüzeyde yaşayan 

toplumun sakinleri Amerikalı kâşiflerle tanışmasını anlatır ve şiddet dolu tarihlerini 

öğrendikleri vakit hepsini sınır dışı etmeleriyle sona erer (Sands, 2022, s. 117-118). Bununla 

beraber, daha az bilinen ancak daha önemli sayılabilecek örneklerden biri de Mary Griffith’in 

Three Hundred Years Hence (1836) adlı yapıtıdır. Bu eser, Amerikalı bir kadın yazar tarafından 

kaleme alınmış ilk ütopya olarak kabul edilebilir. Griffith, düzyazı eskizler ve bilimsel metinler 

üretmiş bir yazardır ve döneminde hem akademik dergilerde hem de popüler basında yer 

almıştır. Griffith’in romanında başkahraman, 1835 yılında yıkılan evinin altında gömülü kalır. 

Bu gömülme, metabolizmasını yavaşlatan bir tür uyku durumuna geçmesini sağlar ve 2135 

yılında uyanır. Başkahraman ile gelecekteki toplumun temsilcisi arasında geçen oldukça 

standart bir ütopyacı anlatı diyaloğu, bu toplumun yapılarını açığa vurur; erken cumhuriyetin 

sosyopolitik dünyasını dolaylı ya da bazen doğrudan karşılaştırmalar ve göndermeler yoluyla 

                                                           
89  “Hollow-earth novel”, bilimkurgu ve fantastik türlerinde kullanılan ve genellikle yer altı dünyalarını ya da gezegenin 

içindeki gizli medeniyetleri anlatan hikâyeleri tanımlayan bir terimdir. Yeryüzünün altındaki devasa boşluklarda gizli ya 

da bilinmeyen medeniyetlerin yaşadığına dair teoriler üzerine kurulmuş kurmaca eserlerdir. Bu tür romanlar, dünyanın iç 

kısmında yer alan alternatif dünyalar ile genellikle olağanüstü coğrafyalar ve toplulukları keşfeden karakterlerin 

maceralarını anlatır; erken dönem bilimkurgu ve fantastik edebiyatın bir parçası olarak kabul edilir ve yer altı dünyalarının 

egzotik, ütopyacı ya da bazen distopik vizyonlarını sunar. Tarih boyunca çeşitli yazarlar tarafından değinilen ve popüler 

kültürde yer bulan bu tür romanların en bilinen örneklerinden biri, Jules Verne’in Dünyanın Merkezine Yolculuk (Journey 

to the Center of the Earth) adlı eseridir. Terim hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. (Chang, 2016); (Standish, 2007). 

 



 

167 

aktarır.90 Griffith, mülkiyet sahipliğinde, sözleşme hukukunda, eğitimde ve çalışma hayatında 

cinsiyet eşitliğini savunur; sosyal metalara, eğitime, servetin adil dağılımına kolektif bir 

bağlılığı ve devletin rolünün çok sınırlı olduğu, askeri gücün ise nispeten sınırlı olduğu bir 

toplumu hayal eder. Yanı sıra, sosyalist spektrumun sonlarına yerleştirilebilecek türden bir 

liberal-sosyalizm anlayışını öngören hedef ve görevlerin uzun bir listesini sunar. Romanın geri 

kalanında, feminist bir bakış açısına yönelik birçok unsurun ana hatları çizilir; ancak Griffith, 

farklılığın kadınlar için mutlaka ikinci sınıf bir statü yarattığını reddetmek suretiyle, kadınlara 

tahsis edilmiş farklı statü ve rolleri koruyan toplumsal yapıların devam etmesi gerektiğini de 

açıkça belirtir (Sands, 2022, s. 118-119). Köleliğin, teknolojik modernleşme ve iş bölümünden 

kaynaklanan monotonluğun, belirsizliğin ve tehlikenin büyük ölçüde ortadan kaldırılacağını; 

devletin, toplumu düzenlemeler ve yasalar yoluyla yönetip yönlendirmek sorumluluğunu 

üstleneceğini ve kadınların vatandaş olarak kendi haklarına kavuşacaklarını; ancak fiziksel 

doğaları ve farklı duyarlılıkları temelinde erkekler ve kadınlar arasındaki ayrımların muhafaza 

edileceğini öngörür (Sands, 2022, s. 119). 

Bu bağlamda Sands’e göre, özellikle ABD’nin erken dönem siyasi oluşumları ve son 

185 yıldaki gelişimi göz önüne alındığında Griffith’in tahayyülü, çoğunlukla ekonomik ve 

sosyal bölünmeleri korurken; bir şekilde daha eşitlikçi ve güvenlik odaklı bir toplum yaratan, 

özel sermaye ve mülkiyet sistemleriyle bir ölçüde bütünleşmiş bir toplumsal metalar sistemine 

dair radikal bir vizyona tekabül eder. Dahası, eğitim, servet ve fırsatların adil dağılımına dair 

temel beklentisi ve bakış açısı, daha sonraki ABD ütopyalarında büyük oranda standartlaşır ve 

1850’den sonra ortaya çıkan, bilhassa sınıf ve cinsiyet eşitsizliklerini ele alan distopik 

metinlerin değerlendirilmesi için bir ölçüt sunar. Cinsiyet ve emek eşitliğinin bu türden bir 

keşfi, ütopik ve distopik kurguların merkezinde yer alacak klâsik bir tema hâline gelir. 

                                                           
90  Metin, Edward Bellamy’nin, daha çok bilinen 1888 tarihli Looking Backward adlı romanındaki dondurulmuş metabolizma 

temelli zaman yolculuğu cihazını ve diğer bazı unsurları öngörmesi açısından da önemlidir (Sands, 2022, s. 118). 



 

168 

Dolayısıyla Griffith’in eserinin, erken dönem Amerikan ütopyacı literatürüne önemli bir katkı 

sağladığı ve kendinden sonraki ütopya ve distopya metinleri için sağlam zemin hazırlamış 

olduğu ileri sürülebilir (Sands, 2022, s. 119). 91 

Sands, ütopik ve distopik tahayyülün politik niteliği hakkında, 19. yüzyılın ilk yarısına 

denk düşen bir diğer erken dönem örneği olarak Étienne Cabet’in 1840’ta yayımladığı Voyage 

en Icarie başlıklı eserine işaret eder. Thomas More ile Fransız Devrimi arasındaki dönemde 

ortaya çıkmış çoğu metin tarafından kullanılan “düz, iki boyutlu ütopyacı modelin”, 19. 

yüzyıldaki en bilinen örneği olarak görülebilecek bu komünist ütopya metninde, kapitalizmin 

yerini işçi kooperatifleri alır. Bu ütopya o kadar popüler hâle gelir ki, Avrupa ve İngiltere’deki 

sorunlardan bunalmış olan Cabet, Marx ve Engels’in Komünist Manifesto’yu yayımladığı 1848 

yılında, Amerika Birleşik Devletleri’nde iki ütopyacı komün kurar. Cabet’in eseri sıklıkla, 

komünal deneyimler üzerinde büyük etki yaratmış bir diğer örnek olan Charles Fourier’nin 

yapıtlarıyla birlikte ele alınır. Fourier, 1808 ve 1837 yılları arasında yayımladığı birkaç eserle, 

özellikle Kuzey Amerika’da kooperatif ütopyacı toplulukların oluşumuna yol açar ve Théorie 

des quatre mouvements et des destinées générales (1808) adlı kitabı, insanlığın gelecekteki 

örgütlenme biçimi ve evrimi hakkında spekülatif ve sürrealist bir görüş barındırır (Sands, 2022, 

s. 119). Sonuç olarak erken 19. yüzyıl, ikinci yarısındaki kadar çok ütopyacı anlatı üretmemiş 

olsa da incelenmeye ve eleştirilmeye değer bir dönem olarak karşımıza çıkmaktadır ve 18. 

yüzyılın sonu ile 19. yüzyıl başında vuku bulmuş devrimlere ve ekonomik sarsıntılara ütopyacı 

tahayyülde verilen kimi yanıtların, günümüzde dahi hâlâ çatışma hâlinde olan görüşler içerdiği 

ileri sürülebilir (Sands, 2022, s. 121). 

                                                           
91  Bu doğrultuda, dönemin kadın haklarına değinmekle beraber daha az bilinen bir ütopyacı anlatı olarak, kadın fabrika 

işçilerinin yazılarının yer aldığı “The Lowell Offering” adlı dergide yayımlanan ve Betsey Guppy Chamberlain imzalı “A 

New Society” (1841) metni örnek gösterilebilir. Amerikan yerlisi bir yazar olarak bilinen Chamberlain’in metni, cinsiyet 

eşitliğini ve emeğe yönelik adil ekonomik muameleyi tahayyül eden bir manifestodur (Sands, 2022, s. 119) 



 

169 

Matthew Beaumont, 19. yüzyılın ikinci yarısındaki ütopyacı tahayyül biçimlerini 

tartıştığı “The Late Nineteenth Century (1848–1899)” başlıklı makalesinde, gelecekle ilgili 

romanların, özellikle 1880’lerle birlikte yayıncılar için ticari olarak kazançlı bir fenomene 

dönüştüğünden bahseder. Dahası, “yalnızca birer eş” olarak tanımlanma fikrine kesin bir 

şekilde karşı çıkan feminist kadın romancılar, ütopik kurgu türünün hem yazarları hem de 

okuyucuları olarak, bu dönemde giderek daha fazla görünür olmaya başlamıştır (Beaumont, 

2022, s. 125). 

Beaumont, ütopik türün yeniden canlandırılması veya icat edilmesi açısından en 

belirleyici değişimin 1888 yılında gerçekleştiğini belirtir. Bu yıl, Edward Bellamy’nin Looking 

Backward, 2000–1887 adlı ünlü romanının Amerika Birleşik Devletleri’ndeki ilk baskısı 

yapılmıştır. Bellamy’nin geleceği konu alan kitabı hem işçi sınıfı hem de orta sınıf 

okuyuculardan yüz binlerce kişiyi kendine çekmenin yanı sıra, yüzlerce yazara da ilham 

kaynağı olur. En ünlüsü William Morris’in News from Nowhere adlı eseridir; ilk olarak 1890 

yılında dizi olarak yayımlanmış olan bu metin, Looking Backward ile dolaylı ve eleştirel bir 

ilişki kurar. 1888-1898 yılları arası, Bellamy’nin popülistlerle ilişkilendirilen önemli bir siyasi 

hareketin tesadüfi lideri haline geldiği ve nihayetinde veremden öldüğü dönem, ütopyacı anlatı 

için bir nevi anni mirabili (mucize yılları) olarak nitelenebilir. Öte yandan, okuyucuların 

ütopyacı anlatıya olan tutkusu muhtemelen bu noktadan itibaren azalmaya başlamıştır. Nitekim 

1898 yılı, H. G. Wells’in açıkça distopik bir “gelecek romanı” olarak tanımlanan The War of 

the Worlds adlı başyapıtının yayımlandığı yıl olarak işaretlenir (Beaumont, 2022, s. 126). 

Burada bir parantez açıp, fin de siècle (yüzyılın sonu) olarak adlandırılan ve ütopya-

distopya diyalektiği bağlamında distopyada tahayyülün siyasal niteliğinin ilk kıvılcımının 

parladığı 19. yüzyılın son on yılını ele almak gerekir ki Beaumont’nun da belirttiği gibi, bu 

dönemde Britanya ve Amerika Birleşik Devletleri başta olmak üzere, Avrupa, Japonya ve 

Rusya’da çok sayıda ütopyacı ve distopyacı anlatı ortaya çıkmıştır. Bu dönem, ekonomik veya 



 

170 

askeri olarak en güçlü ulus-devletlerin, giderek acımasızlaşan kapitalist pazar rekabetinde 

birbirleriyle daha etkili bir şekilde rekabet edebilmek için sömürge sınırlarını genişletmeye 

kararlı oldukları bir “imparatorluk” çağı olduğu kadar; bu ulusların, giderek daha kârlı hâle 

gelen kurgu endüstrisi aracılığıyla, “hayal gücünün imparatorluğunu” da dramatik bir şekilde 

genişlettikleri bir dönemdir (Beaumont, 2022, s. 126-127). 

Nitekim emperyalistler, özellikle Afrika ve Asya’nın bazı bölgelerinde öncelikle yerli 

halkların mülkü olan mekânları ve pazarları temellük edip, temsil ettikleri ulus-devletlere 

acımasızca hizmet eden ticari girişimlerin önüne serdikçe; gazeteciler, romancılar ve her türden 

sosyal yorumcu, politik tahayyülde nispeten direncini koruyan bir zamansallığı, başka bir 

deyişle “geleceği” kolonize etmeye başlar (Beaumont, 2022, s. 127). Thomas More’un 

Ütopya’sı ile başlayan gelenek, ideal toplumu genellikle keşfedilmemiş bir mekânda 

konumlandırmıştır; ancak Bellamy ve onu takip edenler, bu ideal toplumu görece uzak bir 

geleceğe taşırlar. Bu durum hem iyimser hem de kötümser bir tarihsel beklenti duygusuyla 

biçimlenen ve imparatorluk genişlemesinin hızı nedeniyle, gezegenin haritalanmamış alanlarını 

ütopyacı olasılıklarla doldurma fırsatının hızla kaybolduğuna dair şüphelerin derinleştiği bir 

çağda, okuyuculara cazip gelmiştir. Politik tahayyüle artık, tam manasıyla bir gelecek yarışı 

sirayet etmiştir (Beaumont, 2022, s. 127). 

Dolayısıyla 19. yüzyılın sonlarında, eleştirel bağlamdaki ütopyacı düşünce patlaması; 

büyük olasılıkla “gelecek hakkında romanların” popülerliğiyle en çarpıcı şekilde kendini 

gösteren bu fenomen, kısmen emperyalizmin gelişim evresinin bir sonucu olarak görülmelidir 

(Beaumont, 2022, s. 127). Ancak, kapitalizmin emperyalistler arası sınırlar boyunca yeniden 

örgütlenmesiyle ilgili daha yakın tarihsel gelişmeler de bu olguyu belirlemede rol oynar. 

Nitekim 19. yüzyılın üçüncü çeyreği, kabaca 1848’deki Avrupa çapındaki devrimler ile 

1871’de kısa bir süreliğine kurulan “Paris Komünü” arasında kalan dönem, sanayi 

kapitalizminin doğasına içre ve kendine özgü rekabetçi karakterini bir kenara koyarsak, fin de 



 

171 

siècle’ye göre istikrarlı bir dönemdir. İmalat orta sınıfları için oldukça zengin olan bu zaman 

diliminde mevcut durumdan sınırlı ve geçici biçimde yararlanmış olan işçi sınıfı, 1840’ların 

sonlarındaki yenilgilerin de etkisiyle kapitalizme karşı savunmacı olmakla birlikte pek 

çatışmacı olmayan bir duruşu benimser. Bu bağlamda, Britanya’da “Halkın Hareketi”nin 

(Chartizm) çöküşü ve hareketin siyasi enerjisinin orta sınıfın seçim reformuna kanalize edilmesi 

bu duruma örnek teşkil eder. Emek ve sermaye arasındaki bu türden rahatsız edici bir uzlaşma, 

ütopyacı tahayyülün tetiklendiği çelişkili ve istikrarsız toplumsal koşulların önünü alır 

(Beaumont, 2022, s. 127). 1848 devrimlerini takip eden başarısızlıklar ve hayal kırıklıkları, 

ütopyalar için elverişsiz bir iklim yaratmışken; 1840’ların sonundan 1870’lerin başına kadar 

süren sosyoekonomik istikrar, kapitalizmin ilk kez salt militanca değil, aynı zamanda galip 

göründüğü bir döneme yol açar ve sonuç itibariyle bu döneme ait görece az sayıda ütopya 

anlatısı üretilir (Beaumont, 2022, s. 127). 

1870’lerin başlarındaki olayların, bu kırılgan dengeyi sarstığı söylenebilir. Bu bağlamda 

belki de en dramatik gelişme, Paris Komünü’nün yükselişidir (Beaumont, 2022, s. 128). On 

binlerce insanın Fransız askeri birlikleri tarafından öldürüldüğü bu kısa ömürlü proleter 

demokrasi deneyiminin acımasızca bastırılmasından önce Komün, kapitalizm sonrası geleceğe 

dair dehşet verici ya da ilham verici yönde değişen perspektiflerin önünün açılmasına vesile 

olur. Eric Hobsbawm’ın ifade ettiği gibi, “1848’den bu yana ilk kez, devrim hayaleti, kendinden 

emin kapitalist dünyaya yeniden musallat olmuştur” (Aktaran Beaumont, 2022, s. 128). Ayrıca, 

bu siyasi şok dalgasının Avrupa egemen sınıfı üzerindeki etkileri sadece kıta genelinde değil; 

aynı zamanda ABD’de de belirgin hâle gelmiş ve “Büyük Bunalım” dönemi olarak adlandırılan, 

1870’lerin başlarından 1890’lara kadar uzanan aralıkta kapitalizmi tanımlayan bir dizi 

ekonomik durgunluk ile pekiştirilmiştir (Beaumont, 2022, s. 128). En nihayetinde burjuvazi, 

“eskisinden biraz daha az kendinden emindir ve bu nedenle kendine güven iddiaları biraz daha 

çığlıkvaridir; belki de geleceği hakkında daha fazla endişe duyar” (Hobsbawm’dan Aktaran 



 

172 

Beaumont, 2022, s. 128). Bu sosyal ve ekonomik koşullar, 19. yüzyılın üçüncü çeyreğinin 

koşullarına nazaran ütopyalar (ve/veya distopyalar) için belirgin oranda elverişli hâle gelir. 

Wells, 1939’da ütopyalar üzerine yazdığı bir makalede, meseleyi biraz abartarak ya da 

basitleştirerek, “insanların zihinleri ne kadar karışık olursa, ütopyalar da o kadar çoğalır” 

(Aktaran Beaumont, 2022, s. 128) der. Keza kadınların zihinleri bu duruma yönelik en mühim 

örnekleri sunar. Kadın hakları savunucusu Annie Denton Cridge’in Man’s Rights; or, How 

Would You Like It? (1870) eserinden Charlotte Perkins Gilman’ın ünlü Herland (1915) eserine 

ve Mary E. Bradley Lane’in Mizora: A Prophecy (1880-1881) başlıklı feminist bilimkurgusuna 

kadar, gelecekle ilgili romanlarda kadınların toplumsal, cinsel ve siyasal eşitlik adına verdikleri 

mücadeleler giderek daha fazla yer alır (Beaumont, 2022, s. 128). 

Beaumont’a göre 19. yüzyılın sonlarındaki ekonomik durgunluk ve siyasi çatışmalar, 

kadın hakları ve işçi hakları mücadelelerini içermek suretiyle hem kaygı hem de beklentiyle 

karakterize edilen bir kültür yaratır; bir yanda hâlâ zayıf olsa da canlılığını koruyan bir geçmiş, 

diğer yanda ise henüz doğum aşamasına bile gelmemiş bir gelecek vardır. Bilinmeyen bir 

geleceğin eşiğinde duran belirsiz bir şimdiye dönük böylesi bir algı, fin de siècle döneminin 

yaygın bir özelliğidir. 1870’lerden itibaren geleceğin, az ya da çok kıyametvari şekilde, 

kapitalizmin çöküşü ya da sosyalizmin vuku bulması veya her ikisinin birden gerçekleşmesiyle 

yapılanacağına dair umutlar veya korkular baş gösterir. Bu tahayyül, Paris Komünü’nün zirveye 

ulaştığı Mayıs 1871’le neredeyse eşzamanlı olarak sahneye çıkan birkaç etkili metinde, farklı 

alternatif gelecek imgelemleri aracılığıyla ilk kez yansıtılmıştır: George Chesney, The Battle of 

Dorking (1871) adlı eserinde Prusya’nın İngiltere’nin güney kıyılarına yaptığı bir istilayı korku 

tellallığıyla anlatır; Edward Bulwer-Lytton, muazzam bir yeraltı enerji kaynağını icat eden ve 

nihayetinde tüm dünyayı kolonize etme tehdidinde bulunan, doğuştan aristokrat bir halkı 

tasavvur eden The Coming Race (1871) adlı romanını yayımlar; Samuel Butler, Erewhon 

(1872) adlı eserinde hicve başvurarak, makinelerin bilinç kazanabileceği fantastik, hatta 



 

173 

peygamberane bir fikir etrafında örgütlenen bir imgelem yaratır (Beaumont, 2022, s. 128-

129).92 

Beaumont, bu döneme ait ütopyacı imgelem ile yakından bağlantılı olan distopik 

tahayyülün, 19. yüzyılın sonunda belirginleşen bu türden korku ve kaygıların etrafında 

şekillendiğini ileri sürer. Bu korkular, özellikle Paris Komünü’nün ardından yayımlanan ve 

açıkça propaganda işlevi gören bazı kısa öyküler ve romanlardaki anti-komünist fantezilerde 

de belirgindir. Bu anlatıların, egemen sınıfın kaygılarını canlandırmadaki yeteneği dikkat çeker. 

Yanı sıra, 1880’lerin ikinci yarısından itibaren, Britanya ve ABD’deki işçi gösterilerinin polisin 

fiziksel saldırılarına maruz kalmasıyla vuku bulan toplumsal huzursuzluklar, geleceğe yönelik 

iyimser ya da kötümser “beklenti” modelinin anlatılarda yeniden geçerli hâle gelmesine neden 

olur. Bu metinler, çoğunlukla ekonomik olarak verimsiz ve toplumsal olarak bölücü biçimler 

alan kapitalizmi olduğu kadar, zamanın sosyoekonomik ve politik krizine karşı idari çözüm 

olarak nispeten zayıf bir sosyal demokratik reform programı öneren komünizm biçimlerini de 

eleştirmiştir (Beaumont, 2022, s. 130). 

Bu bağlamda, Bellamy’nin Looking Backward adlı eseri pragmatik nitelikli bir örnek 

teşkil eder. Beaumont’a göre Bellamy’nin “milliyetçi” olarak adlandırdığı politikalar, sınıflı 

toplumunun eşitsizliklerini sona erdirmek için, rekabet hâlindeki kapitalist şirketler tarafından 

tekelleştirilen tüm üretim ve tüketim süreçlerini, demokrasinin çıkarları doğrultusunda kontrol 

edecek son derece merkezileşmiş bir ulus-devletin gerekliliği üzerine kuruludur. Bellamy’nin 

                                                           
92  Beaumont, Chesney, Bulwer-Lytton ve Butler tarafından yazılan ve her biri ütopyacı ya da distopyacı anlatının sonraki 

gelişiminde farklı derecelerde etkili olan bu üç yapıtın Paris Komünü’ne doğrudan yanıt niteliği taşımadığını belirtir. Buna 

rağmen, Avrupa ve ABD’de egemen sınıflar için giderek artan biçimde sekteye uğrayan ekonomik ve politik koşulların 

baskısı altında; kapitalizmin ve emperyalizmin yayılmacılığını ideolojik olarak çerçeveleyen ve meşrulaştıran ilerleme 

anlatısının nispeten inandırıcılığını yitirdiği bir dönemde, kaygı ve beklenti ortamında yankı bulmuşlardır. Örneğin, The 

Coming Race’in okuyucuları, özellikle kıtadaki çağdaş gelişmelerden haberdar olanlar, kahramanın yanlışlıkla yeraltı 

toplumuna girdiği vakit gördüğü dehşet verici manzarada, kızgın ve siyasi olarak yeniden canlanan işçi sınıfı figürünü 

muhtemelen tanımıştır. Nitekim, 1871’de Fransa’da gerçekleşen devrimi yorumlayan pek çok yazar, devrimin medeniyetin 

geleceği açısından uğursuz sonuçlarını vurgular. 1871’de Komün’ün yıkıcı yenilgisinin ardından yayımlanan “İngiliz İşçi 

Sınıfları ve Paris Komünü” başlıklı bir makalede, “Komün yalnızca yaralandı, öldürülmedi” ve “temel unsurları hayatta 

kaldı ve çoğalmaya devam edecek” iddiası yer alır; Fransa’da “komünizm” olarak adlandırılan ruhun “yurt dışında 

dolandığı” ve “eğer bertaraf edilmezse, sosyal huzursuzluk ve belki de sosyal yıkım anlamına geleceği” belirtilir 

(Beaumont, 2022, s. 129). 



 

174 

anlatıcısına göre, hem “1873’ün büyük iş krizi” hem de 1880’lerin “işçi sorunları” 19. yüzyılın 

sonlarında “işçi ile işveren, emek ile sermaye arasındaki ilişkinin anlaşılmaz bir biçimde 

bozulduğunu” gösterir (Beaumont, 2022, s. 130-131). Dolayısıyla, sermayenin işleyişini daha 

az rekabetçi ve daha çok verimli duruma getirecek; işçi sınıfını yatıştırıp huzura erdirecek bir 

tür sosyal çözüm zorunludur. Bu anlamda Looking Backward’ın, zamanın kapitalist 

ekonomisinin en yaygın eğilimlerinden biri olan “büyük ve özel tekellerin gelişiminin” 

ütopyacı bir yansımasını temsil ettiği düşünülebilir (Beaumont, 2022, s. 131). 

William Morris’in News from Nowhere adlı eseri, Looking Backward’a verilen en 

önemli yanıt olup, Bellamy’nin romanının üretimci ve tüketimci yönlerine karşı özgün bir 

Marksist eleştiriyi içerir. Eser, büyük ölçüde komünist bir toplum vizyonu sunar; Bellamy’nin 

işlevsel edebi tarzını soluk ve cansız kılan bir düşselliğe sahip üslubuyla, kendi başına son 

derece etkili bir ütopyacı anlatı olarak kabul edilmiştir (Beaumont, 2022, s. 132). Morris, 

1889’da Looking Backward’ı eleştirirken, kendisi için cazip görünmüş olsa da karşı çıktığı bu 

kitabın politik tahayyüldeki önemini göz ardı etmez; aksine, “okunup ciddiyetle ele alınması 

gereken bir eser” olduğunu vurgular. Lakin kitabın, kapitalizmin kaçınılmaz olarak daha 

insancıl ve çelişkilerden arınmış bir versiyona evrileceğini ima eden kademeli ve reformist 

siyasi tahayyülüyle okuyucuları yanlış yönlendireceğine ve sosyalizm hakkında temel bir yanlış 

anlama yaratacağına dair gerçekçi bir endişesi de vardır (Beaumont, 2022, s. 132-133). 

Morris’in kendi ütopyacı anlatısı ve politik tahayyülü bu nedenle, mekanik bir 

ekonominin aksine zanaatkâr bir ekonomiyi yüceltir. Geleceğin komünist toplumunu tasvir 

eden News from Nowhere, 19. yüzyılın sonlarında hüküm süren ekonomik ve toplumsal 

ilişkilerden tamamen farklı olan biçimleri yeniden inşa etmeye özen gösterir. Morris’in 

komünist toplumunda, her biri sevgiyle bireyselleştirilmiş son derece süslü metalar, mübadele 

değeri yerine kullanım değeri yasaları tarafından yönetilen keyifli bir emeğin ürünüdür. Bu 

anlamda Morris’in, Bellamy gibi sosyal reformcuların ütopyacı düşüncelerindeki ve daha 



 

175 

muhafazakâr zihniyetli çağdaşlarının tahayyül gücündeki sınırları belirleyen ideolojik koşulları 

aşmayı amaçladığı ileri sürülebilir (Beaumont, 2022, s. 132-133). 

Beaumont, Morris’in ütopyasının, Bellamy’nin ütopyası ve 19. yüzyılın ikinci 

yarısından itibaren yazılmış diğer tüm ütopyalar gibi, kısmen de olsa dönemin toplumsal ve 

politik tahayyülünün sınırlarını inceleme, sınama ve nihai olarak bu sınırlardan kaçma çabasını 

temsil ettiğini belirtir. Bu bakımdan, ütopyacı anlatının doğası gereği öz-düşünümsel olduğu 

söylenebilir. Kendi imkânlarını ve deyim yerindeyse, çeşitli öngörü ve hayallerine dair 

imkânsızlığın koşullarını az veya çok sofistike bir dille araştırır. Aslında, ütopyacı anlatının 

temel taahhüdü, “kendi şimdisini tarihselleştirmektir; bu tarihselleştirme gayesi ise mevcut 

zamanı, icat edilen geleceğin tanımlanabilir ve anlamlandırılabilir geçmişi olarak 

konumlandırır” (Beaumont, 2022, s. 133). Beaumont’ya göre H.G. Wells’in The War of the 

Worlds kitabının açılış cümleleri, bu açıdan temsili öneme sahiptir; çünkü çağdaşı okuyucuları, 

şimdiki zamanlarını, tarihsel terimlerle ve kıyametvari bir geleceğin prehistoryası olarak 

kavramaya zorlar: 

19. yüzyılın son yıllarında, bu dünyanın, insandan daha büyük ama yine de onun kadar ölümlü 

zihinler tarafından dikkatle izlendiğine, […] kimse inanmazdı. Dünya üzerindeki insanlar en 

fazla, Mars’ta kendilerinden daha aşağı […] başka insanlar olabileceğini hayal edebilirdi. 

Ancak uzayın uçurumunun ötesinde, zihinlerimizin hayvanlarınkine oranı gibi, bizden üstün, 

büyük, soğuk ve empati yoksunu zihinler bu dünyaya kıskanç gözlerle bakıyor ve plânlarını 

yavaş yavaş ve emin adımlarla aleyhimize dönük hazırlıyorlardı (Aktaran Beaumont, 2022, s. 

133-134).  

 

Bu cümleler, özellikle Britanya’nın 19. yüzyılın sonlarında bu zihniyeti tam anlamıyla 

eyleme döktüğü düşünüldüğünde, sömürgeciliğe yönelik keskin bir eleştiri olarak okunmalıdır. 

Nitekim Wells, 19. yüzyılın sonunu kıyametin başlangıcı olarak tasvir ediyorsa, dünyayı da 

aşırı kalabalık ve toplumsal olarak ilkel bir coğrafi bölgeden biraz daha fazlası olarak gösterir; 

ki bu bölge, rehaveti ve içe kapanıklığı nedeniyle Mars’ın sofistike emperyalist emellerine karşı 

ölümcül derecede savunmasız bir konumdadır. Bu bağlamda, Marslıların klinik düzeydeki 

soğuk ve acımasız bakışı, hem Britanya gibi ülkelerde hüküm süren emperyalist yönetici 



 

176 

sınıfların ilhak etmeyi plânladıkları topraklar üzerindeki bakışını kopyalar hem de ütopyacı 

anlatının arketipik perspektifini damıtır (Beaumont, 2022, s. 134). 

Sonuç itibariyle Beaumont’nun da vurguladığı üzere, 19. yüzyılın son çeyreğinde hızla 

çoğalan ütopyacı ve distopyacı anlatının, çelişkili tarihsel koşulların bir ürünü olduğu öne 

sürülebilir. Bu koşullarda pek çok eleştirmen, kapitalizmi artık yalnızca doğası gereği istikrarsız 

bir sistem olarak değil; aynı zamanda daha önce görülmemiş ölçüde can çekişme sürecine 

girmiş bir sistem olarak yorumlamıştır. Bu dönemde, önceden belirtildiği gibi, bazı durumlarda 

19. yüzyılın başlarındaki ütopyacı sosyalizme dayanan çeşitli anarşist, komünist ve sosyal 

reformist politik akımlar ana akım siyasetin kıyısında ortaya çıkarak en azından mevcut 

biçimiyle kapitalizmin hegemonyasına meydan okur. Bu rakip ideolojiler, gazeteciler, 

romancılar ve siyasi eylemciler açısından, Edward Bellamy örneğinde olduğu gibi hâlihazırdaki 

toplum düzeninde görece ılımlı ve kademeli ayarlamalar gerektiren ya da William Morris 

örneğinde olduğu gibi, daha devrimci değişimlere yol açan gelecek tasavvurları için sayısız 

fırsat yaratır. H.G. Wells, 1890’lardaki olağanüstü bilimsel romanlarında, ütopyacı anlatıya 

başvurarak politik tahayyülü dile getiren ve Thomas More’dan bu yana, en üretken nesil olarak 

nitelendirilebilecek bu neslin umutlarını ve korkularını bilhassa canlı, hatta kıyametvari 

biçimde ifade eder (Beaumont, 2022, s. 134). 

2.3. Post Mortem Düşler: 20. ve 21. Yüzyıl 

Alain Badiou, Hegelci “tarihin hareketine” güvenme fikriyle dolup taşan 19. yüzyılın 

aksine, 20. yüzyılın “tarihle yüzleşme ve tarihi politik açıdan kontrol etme” amacını taşıdığını 

belirtir. Badiou’ya göre bu değişim, 20. yüzyıl militanlarını büyüleyen şiarın artık “şanlı 

yarınlar” değil; “gerçek, hatta gerçeğin dehşeti” olmasıyla ilgili bir durumdur (Badiou, 2018, 

24-28). Değişimin sonuçları Balasopoulos’a göre iki yönlüdür ve 20. yüzyılın iki yarısına 

neredeyse eşit biçimde etki eder: İlk yarıda, ütopyacılık devrimci mücadelenin fiili 

çalışmalarına yerini bırakma eğilimindedir. Ütopyalar yazılmaya devam etse de büyük ölçüde 



 

177 

Rus Devrimi’ni takip eden on yıl içinde, “devrimci bilimkurgu”nun muazzam bir şekilde 

serpildiği ve büyük ölçüde ütopyacı bir karakter taşıyan yaklaşık iki yüz eserin ortaya çıktığı 

görülür. Alexander Bogdanov’un Kızıl Yıldız ve Mühendis Menni adlı eserleri, sırasıyla 1907 

ve 1912’de yazılmış olup, Morris’in devrimci mücadele ve dinamiklere odaklanan dönüm 

noktası niteliğindeki News from Nowhere adlı yapıtını takip eden yıllarda bilimkurgu, ütopya 

ve devrimci Marksizm arasındaki etkileşimin örneklerini temsil eder (Balasopoulos, 2022, s. 

321-322). 

Adam Stock benzer şekilde, toplumsal gelişme ve bilimsel vaatlerle tanımlanabileceği 

hâlde, bunun yerine militarizm, soykırım ve eşitsizlikle şekillenen 20. yüzyıl atmosferinin altını 

çizer. Batı Marksizmin önde gelen düşünürlerinden ve Frankfurt Okulu teorisyeni Theodor 

Adorno’nun, “ütopyanın yakınlığı arttıkça, dünyayı olduğu gibi korumaya kararlı olan insanlar 

da artmış ve ütopyaya, ulaşılabilir bir olasılık olarak sırtlarını dönmüşlerdir” (Aktaran Stock, 

2022, s. 137) tespitinden yola çıkan Stock’a göre, özellikle teknolojik vaatler ile maddi politik 

gerçeklik arasındaki gerilim bu dönemin ütopyacı ve distopyacı anlatılarına sirayet eder. 

Ütopyacı anlatının, savaş sonrası dönemde sömürgecilik karşıtı hareketler için önem taşıdığını 

göz önünde bulundurmakla birlikte Stock, 1970’li yıllarda kapitalizme karşı ekolojik 

muhalefete dayanan edebi ütopyaların sınırlılığına yönelik öz-düşünümsel eleştirilerin ortaya 

çıktığını ve 1990’larda Soğuk Savaş’ın sona ermesiyle, bireyci tüketimciliğin anti-ütopyacı 

küreselleşmeye yönelik anlatısının yeni dijital çağı müjdeleyen en önemli etkenlerden biri 

olduğunu ileri sürer (Stock, 2022, s. 137). Bu bağlamda biyolojik bilimlerdeki gelişmelerin, 

beden politikası ve somut deneyimlere dair değişen kavrayışlar üzerindeki etkisi ile 

kolonyalizme, totalitarizme ve yüzyıl ortasındaki endüstriyel savaşa ve silahlanma yarışına 

verilen tepkilerin izleri, ütopik ve distopik tahayyül içerisinde sürülebilir.93 

                                                           
93   Stock, 19. yüzyılın sonlarındaki edebi natüralizmin, ayrıntılı gözlemi vurguladığını ve bilim insanının perspektifini sözde 

tarafsız bir gözlemci olarak ön plâna çıkardığını öne sürer. Stock’a göre, örneğin H.G. Wells, Anticipations of the Reaction 



 

178 

Stock’a göre, 20. yüzyılın başlarında biyoloji, siyasal düşünce ve sosyal bilimlerde 

birbiriyle ilişkili biçimde seyreden gelişmeler, ütopyacı anlatının beden temasına yönelik uzun 

süredir devam eden ilgisinin bir saplantıya dönüşmesine yol açmıştır. Distopyalarda bedenin 

fizikselliği, insan varlığının ve bireyselliğin tahakküm altına alınışını eleştirmek için kullanılır. 

Örneğin, E. M. Forster’ın “The Machine Stops” (1909) adlı öyküsü, “kaslı olmanın kusur kabul 

edildiği” bir geleceği tasvir eder. Yevgeny Zamyatin’in We (1924) adlı distopyasında, totaliter 

BirDevlet’ini (OneState) çevreleyen “yeşil duvar” içindeki insan davranışları, petrol türevli 

gıdaların her lokmasında kaç çiğneme yapılacağına değin sıkı bir şekilde düzenlenir. Roman, 

Fordist üretim tarzını ve “işletme yönetimi”nin öncüsü Frederick Winslow Taylor’ın kitlesel 

üretim tekniklerini hicvederken, Rus Bolşevizmi’nin bireysel-özgün eyleme yönelik otoriter 

tutumunu da reddeder. Beden teması üzerinden, yaşam süreçlerinin denetleyicisi olarak devlet 

kavrayışının eleştirisi, Aldous Huxley’in Brave New World (1932) adlı yapıtında çok daha açık 

biçimde işlenir; buradaki “Dünya Devleti” rejimi, öjenik üreme, davranışçı psikolojik 

koşullandırma ve mutluluk verici bir uyuşturucunun teşvik edilmesi gibi araçlarla 

hegemonyasını yeniden üretir. Huxley’in Dünya Devleti’nde duyusal ve cinsel hazlar ile 

tüketim mallarının tüketimi adeta dini bir uygulama statüsüne yükseltilmiştir. Tepkilerin devlet 

tarafından düzenlendiği bir toplum ve ekonomik totalitarizme dair bir gösterge olarak bedeni 

mükemmel bir tüketiciye dönüştürme eylemi, rejim istikrarının her şeyin üstünde tutulduğuna 

işaret eder (Stock, 2022, s. 139-140). 

                                                           
of Mechanical and Scientific Progress upon Human Life (1901) adlı eserinde, bilimsel determinizm iddialarıyla ütopyacı 

kehanetler üretmek için natüralist teknikler kullanmıştır. Wells’in vizyonunda, entelektüellerden oluşan üst sınıf, bir 

“Dünya Devleti” kurmak için gelişir. Bu devlette, bireylerin fiziksel ve zihinsel yetenekleri, biyolojik bilimlere dayalı bir 

seçici üreme programı aracılığıyla ve bilimsel bilginin uygulanması yoluyla ilerleyecektir. Wells’in öjenik vurgusu, sosyal 

korkulara, özellikle de işçi sınıfının “yozlaşması” konusundaki endişelere bir yanıt olarak ortaya çıkar. Benzer bir mantık, 

Charlotte Perkins Gilman’ın Herland (1915) adlı eserinde de geçerlidir; burada üç adam, patojenik kadınların yaşadığı ve 

uzun süredir kayıp olan bir ülkeyi keşfeder. Gilman, cinsiyet eşitliğinin toplumsal faydası ve tarihsel gerekliliği üzerinde 

dururken, ırksal ayrımı ise aynı derecede “doğal” ve gerekli görür; özellikle, Herland kadınlarının “Aryan soyundan 

geldiğini ve bir zamanlar eski dünyanın en iyi medeniyetiyle temas hâlinde olduğunu” vurgular. Anlatı boyunca, kadınlar 

için doğal ve doğal olmayan davranışlar arasındaki ikilik, sıkı bir biçimde annelik kültü üzerinden ele alınarak korunur 

(Stock, 2022, s. 138). 



 

179 

Aldous Huxley’in totaliter “istikrar”ı konu alan metni, yükselen totalitarizmin kargaşası 

içinde yayımlanır. Bu açıdan 1930’lar, Britanya’da ütopyacı ve distopyacı yazının gelişiminde 

özellikle zengin bir dönemdir ve 1930’ların ortalarından sonlarına doğru “anti-faşizmin, 

özellikle gerçekçi olmayan kurgu türlerinin çoğunu yönlendirdiği söylenebilir (Stock, 2022, s. 

140). Katharine Burdekin’in Proud Man (1934) adlı eseri, böyle bir anlatıya önemli bir örnek 

teşkil eder. Burdekin, ziyaretçinin ütopya ülkesine yaptığı alışılmış yolculuğu tersine çevirir. 

Burada Ütopyalı, günümüz Londra’sını ziyaret eder. Burdekin’in anlatıcısı, cinsiyetsiz ve 

sınıfsız bir ütopyacı olarak gelecekten gelen isimsiz bir “Kişi”dir; bir rüya vesilesiyle zamanda 

geriye yolculuk yapar; “yarı bilinçli” ve “görünüşe göre, toplumları cinsiyet ve sınıflara göre 

bölmeden var olamayan yarı insanlar” hakkında bilgi edinir. Burdekin’in ütopyacı politikasında 

“heterodoks sosyalizm”, manevi gelişim ile cinsiyet ve cinselliğin yeniden yapılandırılması için 

ön koşuldur. Bu taahhütler, Burdekin’in Swastika Night (1937) adlı distopyasını da yönlendirir. 

Roman, kadınların üreme amacıyla kafeslerde tutulduğu, Yahudilerin yok edildiği ve erkek 

eşcinselliğinin tek sevgi biçimi olarak kabul edildiği Alman ve Japon feodal imparatorlukları 

arasında bölünmüş uzak bir gelecekte geçer. Burdekin, direnmeyi bilmeyen; hatta dünyanın 

farklı bir şekilde kurgulanabileceğini kavrama veya tahayyül etme yetisine sahip olmayan bir 

nüfusun üretildiği koşullar aracılığıyla, kadın düşmanlığının ve ırksal mitlerin Nazi 

ideolojisindeki merkeziliğini vurgular. Yalnızca yasaklanmış tarihsel gerçekleri öğrenen ve 

Nazi öncesi geçmiş hakkında bilgi edinen ana karakter, kadınlık ve kadın özerkliğini tahayyül 

etme yetisine sahip olur (Stock, 2022, s. 140). 

Buna paralel biçimde Stock’a göre, 20. yüzyıl boyunca ütopyacı ve özellikle distopyacı 

eserler, gelecekteki küresel savaşlara dair endişeleri sıkça işlemiştir. 1930’larda İspanya İç 

Savaşı, İtalya’nın Habeşistan’ı işgali gibi çatışmalar, yaklaşmakta olan küresel savaşın olası 

vahşetine dair fikir verirken; II. Dünya Savaşı’nın ilk yılları, Rex Warner’ın The Aerodrome’u 

(1940) ve Storm Jameson’ın Then We Shall Hear Singing’i (1942) gibi alegorik metinlerde, 



 

180 

çatışmayı tarihsel bağlama oturtma çabalarıyla belirginleşir. Savaşın sonuna gelindiğinde ise, 

kaygılar daha yakın yakın geleceğe odaklanır ve bu konjonktürde çelişkilerle dolu bir metin 

olarak görülen George Orwell’in Nineteen Eighty-Four (1949) yapıtı büyük tartışmalara yol 

açarak daha geniş çapta siyasi söylemleri etkiler (Stock, 2022, s. 140). Kitap, 1950’lerde 

yayımlanan pek çok distopya anlatısına ilham verir. Bu romanların birçoğu, ABD’de savaş 

sonrası yükselen tüketim kapitalizmini eleştirmiştir. Kurt Vonnegut’un otomasyon endüstrisine 

yönelik eleştirisi Player Piano (1952) ile Ray Bradbury’nin kültürel “aptallaşma” ve anti-

entelektüalizm atmosferine yönelik klasiği Fahrenheit 451 (1953) buna örnek olarak 

gösterilebilir. Bu distopyaların ortak unsurları, Orwell’in eserinde olduğu gibi, nükleer 

silahların yıkıcılığına yönelik vurgu ile nükleer çağın ve Soğuk Savaş’ın sonuçlarına duyarlı bir 

anlatıdır (Stock, 2022, s. 141). 

Stock, ütopyacı tahayyülün farklı biçimlerinin, Thomas More’un eserinden bu yana 

sömürgeciliği tasavvur etmek hususunda son derece önemli bir konumda bulunduğundan 

bahseder. Avrupalı koloniciler için göç, genellikle zor koşullar ve yoksulluğun zorunlu 

sonucudur. Koloniler bu açıdan, gerçeklikleri ne olursa olsun, daha iyi bir yaşam vaadi sunar 

(Aktaran Stock, 2022, s. 142). Diğer taraftan yerli halklar içinse koloni, sömürgeleştirme, 

mülksüzleştirme ve hatta soykırım demektir. Önceden belirttiğimiz gibi, sömürgecilik karşıtı 

ütopyacılık, savaşlar arası yıllarda birçok metinde (resmi olarak ütopya sayılmasalar da) yer 

almıştır. Savaş sonrası dönemde ise ütopyacılık, sömürgecilik karşıtı politikalarda sıklıkla rol 

oynamış ve sömürgecilik sonrası dönemde, bağımsızlık düşü ile kolonizasyon egemenliğinden 

kurtulma hayalleri doğrultusunda gelişmiştir (Stock, 2022, s.142-143). 

Nitekim 1970’lerde, radikal yazarlar, ütopyacı değerleri yeniden kazanmaya yönelik 

çeşitli stratejiler benimserler. Stock’un belirttiği gibi örneğin, Ursula K. Le Guin’in The 

Dispossessed (1974) adlı romanı, “Çelişkili Bir Ütopya” alt başlığıyla açılır; Soğuk Savaş’ın 

uluslararası ilişkilerdeki “üç dünya” sistemini yeniden üreten, eşitsizliklerle dolu otoriter 



 

181 

kapitalist gezegen Urras ile uydusu Anarres’teki bağımsız anarşist-sendikalist yerleşim 

kolonisi arasındaki ilişkileri anlatır. Roman, ütopyacı toplumun hem içten hem de dıştan 

güdülenen güçlerle pratik ve politik mücadelesini dramatize eder (Stock, 2022, s. 143). 

Önceki bölümde vurguladığımız gibi, 1970’ler, Tom Moylan’ın “eleştirel ütopya” 

olarak adlandırdığı anlatıların en önemli örneklerinin ortaya çıktığı yıllardır. The 

Dispossessed’in yanı sıra The Female Man (Joanna Russ, 1975), Woman on the Edge of Time 

(Marge Piercy, 1976) ve Triton (Samuel Delany, 1976) ütopyacı anlatının sömürgecilik ve 

ataerkillik ile olan tarihsel bağlarının işlendiği metinlerdir. Stock’un ifade ettiği gibi, 1970’lerin 

metinleri aynı zamanda ekolojik kaygıları da paylaşır. Bu dönemde, Yeni Sağ’ın yükselişi ve 

Pinochet’in 1973’teki “Central Intelligence Agency” (CIA) destekli darbesinin ardından Şili 

gibi üçüncü dünya ülkelerinde neoliberal ekonomilerin uygulanmaya başlaması, “büyümeyi 

kısıtlayan” ulus-devletlerin emperyalizmin güdümüne girmesinin önünü açar. Neoliberalizmin 

yükselişi, 1973’teki petrol krizi, 1975’te New York şehrinin iflasın eşiğine gelmesi ve 1976’da 

Birleşik Krallık’ın Uluslararası Para Fonu’ndan 3,9 milyar dolarlık yardım talebinde bulunması 

gibi, kapitalizmin küresel çaptaki krizlerine ve ekonomideki yapısal zayıflıklara çok şey 

borçludur. Dolayısıyla ekonomik kriz, sonlu doğal kaynakların sömürüsüne dayalı ekonomik 

büyümenin nihayetinde sürdürülemez olduğunun fark edilmesiyle eş zamanlı biçimde meydana 

gelirken, makroekonomik politika, küresel finansallaşmaya doğru kayar. Bu ortamda, yeni 

eleştirel ütopyacı anlatı, ütopyanın yeni-sömürgeci kapitalizm tarafından ele geçirilip 

metalaştırıldığını kabul ederken, kültürel düzeyde modernizmden postmodernizme doğru bir 

kayma yaşanır. 1980’lerde öne çıkan siberpunk distopyalarında bu türden çelişkiler işlenir. 

Örneğin Neuromancer (William Gibson, 1984), ABD’nin Doğu kıyısındaki şehirleri birbirine 

bağlayan “yayılmacılığı” betimleyerek ekonomik büyümenin maliyetini vurgular. En görkemli 

siberpunk eserlerinden biri olan Snow Crash (Neal Stephenson, 1992), küreselleşmiş finans ve 

tekelleşme modelinin genişlemesini yalnızca ekolojik kaygılara değil; aynı zamanda organize 



 

182 

suçlar, dini tarikatlar, göç korkuları ve AIDS krizine bağlayarak ele alır (Stock, 2022, s. 143-

144). Öte yandan, erkek egemen eğilimli siberpunk anlatısının karşısında konumlanan The 

Handmaid’s Tale (Margaret Atwood, 1985) ile Xenogenesis (Octavia Butler, 1987-1989) ve 

Parable of the Sower (Octavia Butler, 1993) gibi feminist romanlar, eleştirel distopik duygu 

yapılarının kurgulanmasına katkıda bulunur. Xenogenesis serisinin ilk romanı Dawn (1987), 

doğduğu yerden zorla çıkarılan ve doğurganlığı üzerinde hak iddia edilen azınlıktan bir kadının 

“gen ticareti”ne katılmak zorunda kalmasını anlatır. Gelecek perspektifi aracılığıyla 

yabancılaştırmak suretiyle Amerikan kölelik tarihiyle paralellikler kurar; tarihsel ve çağdaş 

travmalarla hesaplaşır (Stock, 2022, s. 143-145). 

1980’lerin sonlarında tüketimci Batı kültürünün dünya çapındaki hegemonyasına koşut 

biçimde, yeni muhafazakâr düşünür Francis Fukuyama, 1989 yılında “insanlığın ideolojik 

evriminin son noktasına geldiğini ve neoliberal Batı demokrasisinin, insan yönetiminin nihai 

biçimi olarak evrenselleştiğini ilan eder. Stock bu bağlamda, Fukuyama’nın da ütopyacı vizyon 

taslaklarını totaliter şiddetle ilişkilendiren 20. yüzyıl anti-ütopyacı düşünürlerinin izinden 

gittiğini kaydeder. Nitekim Sovyetler Birliği’nin ve Varşova Paktı’nın dağılmasının ardından, 

Lois Lowry’nin The Giver (1993) başlıklı metninin benzer bir mantığı takip ettiği görülür. 

Romanda, genç kahramanın renksiz dünyası hiç de “adil değildir”; çünkü sabah uyanıp kararlar 

almasını sağlayacak “hiçbir seçenek yoktur”. Bu isyan esasen, “tüketme özgürlüğü” arzusundan 

kaynaklanır. Stock’a göre Lowry’nin didaktik tavrı, Soğuk Savaş sonrası tüketim kapitalizmine 

yönelik yaklaşımı örnekler ki bu yaklaşımda “seçim”, başlı başına “politik bir değer” hâline 

gelmiş ve paradoksal biçimde araçlar, amaçların yerini almıştır. Böyle bir mantık doğrultusunda 

siyaset ekonomisi için geriye kalan tek hedef, “hesap verebilirlik” ilkesinden daha üstün tutulan 

“seçme hakkını” sağlamak ve kamu hizmetlerini, serbest piyasa sınırları içinde sunmanın meşru 

yollarını bulmaktır (Stock, 2022, s. 145). 



 

183 

En nihayetinde 20. yüzyılın sonuna gelindiğinde, yüzyıl başında filizlenen uzay 

yolculuğu, uçuş ve hatta tüp bebekler gibi birçok ütopyacı tahayyülün çoktan gerçekleştiği 

görülür. Geleneksel ütopya formu da bu bağlamda hem sanatsal hem de politik açıdan büyük 

ölçüde geride kalmış; ütopyacı ve distopyacı fikirler, çizgi romanlardan video oyunlarına kadar 

yeni medyada yayılmaya başlamıştır. Bundan böyle, distopik veya ütopik anlatı ve tahayyül, 

diğer türlerle harmanlanmak suretiyle Batı merkezli ütopyacı geleneğin sınırlarının ötesine 

taşınır. Ütopik/distopik anlatı aracılığıyla 20. yüzyıla bakmak, insan bedenine dair tarihsel 

bağlamda baskın anlayışlardaki değişimleri; bedenin doğa, bilim ve teknolojiyle iç içe geçişine 

yönelik izleri ortaya çıkarır. Ayrıca, sömürgecilik mantığı ile hem sömürge karşıtı hem de 

sömürgecilik sonrası direniş ve müdahale biçimlerinin, kültürel üretimi ve politik eylemi 

devamlı olarak nasıl dönüştürdüğünü gösterir. Sonuç olarak, küresel çatışmalarla ve radikal 

ekonomik değişimlerle damgalanmış bir dönemin büyük çalkantılarının popüler kültürde ne 

şekilde anlaşıldığını, eleştirildiğini ve sorgulandığını belirlemeye yardımcı olur (Stock, 2022, 

s. 145). 

21. yüzyıl ise, Matt Tierney’in de vurguladığı gibi, “ütopyacı” tahayyül hakkında 

konuşmak için garip bir zaman dilimidir. Süregelen iklim krizi, deniz seviyelerinin yükselmeye 

devam etmesi, muhtemelen finans merkezlerinin tamamını sular altında bırakacak dünya 

çapında bir ekonomik çöküş beklentisi yüzyılın başlangıcına sirayet eder. Kıyamet 

senaryolarına eğilimli olanlar için, giderek şiddetlenen doğa olayları, kitlesel yok oluşlar ve 

kitlesel göçler, insan faaliyetlerinin ve hatta yeryüzündeki yaşamın sonunu öngörmek için 

yeterlidir. Geri kalanlar içinse, geleceği plânlamak gün geçtikçe daha çetrefilli bir iş hâline 

gelir; zira hayal gücü artık, gelecekte neler olabileceğine dair olumlu imgeler sunmakta 

zorlanmaktadır (Tierney, 2022, s. 150). 

Tierney öncelikle, çağdaş Amerikan edebiyatının en önemli yazarlarından biri olan ve 

özellikle Afro-Amerikan deneyimlerine odaklanan yazar Toni Morrison’ın, “önümüzdeki on 



 

184 

yıllar için hümanist üniversitenin görevini belirlemek” gayesini taşıyan önerisini ele alır. 

Morrison’a göre, çağımızda en kabul edilebilir ütopyacı düşünce biçimi, sömürüye karşı 

verilecek mücadeledir. Morrison, böyle bir mücadelede başarısızlık olasılığı yüksek görünse de 

hiçbir şey yapmamanın bedelinin, başarısızlığın bedelinden daha büyük olduğunu vurgular. 

Princeton Üniversitesi İnsan Değerleri Merkezi’nde (Princeton’s Center for Human Value) 

toplanan kalabalığa hitaben, “erdem, yurttaşlık, sorumluluk ve özgürlüğün daha geniş ve 

değişken kavramlarını yeniden canlandırmak” için akademisyenlerin, beşerî bilimler 

araştırmalarını yorgun düşmüş gerekçeler doğrultusunda savunmalarına gerek olmadığını ileri 

sürer. Vatandaşlık ya da profesyonelleşmenin ödün verilmiş erdemlerini öne çıkarmak yerine, 

entelektüellerin “yoksulların henüz, tamamen ölmediği; yeterince temsil edilmeyen azınlıkların 

ise henüz tamamen hapsedilmediği bir gelecek üzerine yorum yapabileceklerini” savunur 

(Aktaran Tierney, 2022, s. 149). İşte bu, Tierney’ göre “dört başı mamur” bir ütopyacılıktır; 

nitekim Morrison ne tamamen farklı bir dünya ne de tüm engelleri geride bırakmış bir insan 

yaşamı tahayyül eder. Bunun yerine, gerçek dünyayı hayal eder ve bu dünyada, engellerin 

sadece radikal biçimde, bu engellerden etkilenen insanlar tarafından dönüştürülebilir 

olduğunu savunur. Morrison’ın ütopyacı düşüncesinin politik niteliği, mevcut tüm kanıtlara 

rağmen ve açgözlü kapitalizm ile devlet onaylı sınıf ve ırk üstünlüklerine karşın, bazı insanların 

hayatta kalıp özgür olabileceği konusundaki inatçı ısrarda somutlaşır (Tierney, 2022, s. 149-

150). Morrison’ın savunduğu gibi, mücadele her türlü verilmelidir; aksi takdirde “bizim için ve 

bize rağmen başka bir rejim ya da bir grup bunu bizim yerimize yapacaktır” (Aktaran Tierney, 

2022, s. 150). Böylesi bir inatçı ve dirençli hayal gücü mücadelesi, ütopyacı düşüncenin bir 

yönünü oluşturur. Mevcut ütopyacılıkların çoğu baskıya, marjinalleşmeye ve servet birikimine 

daha fazla bağlıyken; alternatif ütopyacı düşünceler, sosyopolitik farklılık, karşılıklı yardım ve 

aktif eleştiri doğrultusunda, muhtemel ve süregelen başarısızlıklara rağmen ayakta kalmayı 

başarmıştır (Tierney, 2022, s. 150). 



 

185 

Bu noktada, Morrison’un ütopyacılığının tarihsel öncüllerine değinmek gerekir. 

Tierney’in belirttiği gibi, bir yüzyıl önce kendini “edebi bir radikal” olarak tanımlayan ve 

ABD’nin I. Dünya Savaşı’na girmesine karşı çıkan Randolph Bourne bunlardan biridir. Liberal 

entelektüellerin emperyalist bir savaş makinesine verdikleri örtük desteği eleştiren yazar, 

“pragmatist düşüncenin ideolojik örtüsü altında gizlenen” bu entelektüellerin, felsefi düşünce 

ve sorgulamayı, bariz düşmanlarıyla iş birliği içine giren pragmatik bir politikaya (realpolitik) 

dönüştürdüğünden bahseder. 1917 tarihli A War Diary adlı makalesinde Bourne, “büyük bir 

amaç uğruna kötülüğü kabul eden realist ile kötülüğe tahammül edemeyen ve kötülükle hiçbir 

işi olmayan ütopyacı pasifist arasında gerçekten ne fark var? Her ikisi de zorlanmış durumdadır; 

lakin ütopyacı, etkisiz olduğunun ve zorlandığının farkındadır” der (Aktaran Tierney, 2022, s. 

150). Bourne, tıpkı günümüzdeki gibi, kendi dönemindeki sol siyasetin liberal müttefiklerle 

uzlaşmaya varan kesimine ilişkin hayal kırıklığını dile getirirken, “özgürlük için dünya çapında 

verilen mücadelelere karşı sermaye piyasasının tarafını tutmaya fazlasıyla istekli; büyük 

ölçekte toplumsal yeniden yapılandırma için bir devrimden ziyade kapsayıcılığın çoğulcu 

ideallerini desteklemeye oldukça hevesli ve ‘adil savaş’ gibi belirsiz fantezilere son derece açık 

‘yüzeysel dostlar’ (insubstantial friends)” nitelemesini yapar. Bourne’a göre en nihayetinde 

destek oldukları sistemin “keyfi zorlamaları ve baskıları karşısında şoke olan sadece ‘liberal’ 

safdilliktir” (Tierney, 2022, s. 151). 

Benzer şekilde, kuir-anarşist romancı ve halk şairi Paul Goodman, 1962 tarihli Utopian 

Essays and Practical Proposals adlı kitabında, tekdüzelik ilkesine dayanan herhangi bir 

ütopyacı plânı kınadığını belirtir (Tierney, 2022, s. 150). Goodman göre, tıpkı Morrison ve 

Bourne açısından olduğu gibi, barış, mükemmel bir uzlaşıyı sağlayan koşullardan 

doğmayacaktır. Bunun yerine, kusurlu koşulların analizi veya reddedilmesi ve dışlanmış 

olanların savunulması yoluyla gerçekleşecektir. Goodman, bu türden bir analiz veya reddetme 

eyleminin açıkça ütopyacı olduğunu savunur; ancak müdahilliğe yönelik politik tahayyül 



 

186 

biçimleri, amaçlarında çeşitli ve uygulamalarında yerel olmakla birlikte, tümüyle kapsayıcı 

nitelik taşımazlar. Bu çeşit bir ütopyacı tahayyül hem dayatılmış pragmatist uzlaşıyı hem de 

onun dayatma tekniklerini ortadan kaldırmayı umut eder (Aktaran Tierney, 2022, s. 150-151). 

Bourne’un izinden giderek ütopyacı düşünceyi özgürlük ya da etkililik yanılsaması olmaksızın 

sürdürülecek radikal bir tahayyül biçimi olarak kabul eden ve Morrison’un, “en savunmasız 

olanları, en yırtıcı olanların tehdidinden koruma gayesindeki ütopyacı toplum vizyonu”nu 

öngören Goodman, ütopyacılığını “felsefi ideallerin, somut faaliyetler aracılığıyla dünyaya 

girmesi gereken noktaya” yerleştirir. Soru, muhalif taraflar arasında nasıl bir anlaşma 

sağlanacağı ya da güvenli bir anlaşmazlık ortamının nasıl yaratılacağı değil; sonuç veren bir 

söylemsel pratiğin (ya da eylemin ve çatışmanın) nasıl ölçeklendirebileceği sorusudur (Tierney, 

2022, s. 151). 

İşte bu praksis vurgusu ya da diğer bir deyişle pratik ama anti-pragmatist düşünce hattı, 

Bourne’dan Goodman’a uzanarak Toni Morrison’da zirveye ulaşır. 1976 yılında yaptığı bir 

konuşmada Morrison, mantıksızlığa olan bağlılığını dile getirir: “Geçmişimiz kasvetli. 

Geleceğimiz belirsiz. Ama ben mantıklı değilim. Çevreme uyum sağlamamayı tercih ediyorum. 

‘Ben’ hapishanesini reddediyorum ve ‘biz’in açık alanlarını seçiyorum” (Aktaran Tierney, 

2022, s. 151). Çoğul ancak çoğulcu olmayan bu “mantıksız” tutum, mevcut durumu tanımlayan 

çaresizlik ve umutsuzluk uzlaşısına bir yanıttır. 21. yüzyılda hayatta kalmaya çalışan 

ütopyacılar, liberaller ve pragmatistlerin aksine dünyanın “olduğu gibi olduğunu” ve 

“yaşanamaz olduğunu” kabul edebilirler; ancak yine de dünyanın “yaşanamazlığına” karşı çıkar 

ve çatışmalı hikâyeler anlatırlar. Nitekim başka hikâyeler anlatmaya ya da hiç hikâye 

anlatmamaya güçleri yetmez. Kısacası, var olan ne varsa, kabul edilemez (Tierney, 2022, s. 

151).94 Ütopyacılar, tam da ütopyacı olduklarından ötürü, hâlihazırdaki siyasi tekniklerin 

                                                           
94   Tierney isabetli bir biçimde, bu perspektifin, yalnızca 20. yüzyılın edebi radikallerine ya da sadece Morrison’un geç dönem 

eserlerine özgü olmadığını belirtir. Nitekim çağdaş medya eleştirmeni ve aynı zamanda YACHT adlı elektro-pop grubunun 

solisti Claire L. Evans için, ütopya benzer şekilde, sonraki herhangi bir siyasi proje için elde kalan en az kötü malzeme 



 

187 

yetersizliğine bağlı kalırlar; ancak zorlu bir mücadelenin sert savaşçılara ihtiyaç duyduğunu 

kabul eder ve herhangi bir ütopik tahayyülün, topluca uygulanıp herkesin yararına olacağına 

(Morrison’ın “biz”inin açık alanları) dair bir ön kabulle hareket ederler. Bu değerli ütopyacı 

düşünce, örgütlenme ve araştırmanın riskli ortamına, politik bilginin yoğun bir biçimde 

kullanılmasına, en radikal ya da etik eylemlerin taviz içerebileceği ve sınırlı etki yaratabileceği 

gerçeğinin örtük kabulüne dayanır (Tierney, 2022, s. 152). 

Tierney’in aktardığı gibi, Toni Morrison, 2000 yılında bazı yoksulların henüz ölmediği 

ve temsil edilmeyen bazılarının da hapiste olmadığı olası bir dünya üzerine spekülasyon 

yaparken, iki varsayımdan hareket eder. Birincisi, insanlar olarak, zaten mevcut güç yapıları 

tarafından dezavantajlı duruma düşürülmüş diğer insanlar için yepyeni hapsetme, dışlama veya 

öldürme kurumları inşa etmekten vazgeçmeyi birbirimizden istemek çok büyük bir talep olmasa 

gerektir. İkincisi, tüm göstergeler, aslında bunun çok büyük bir talep olduğuna işaret eder. Her 

yaşam alanının yapısı ve her gelişim ölçütü, hâlihazırda sağlıklı ve varlıklı olanların refah ve 

zenginliğinin korunmasına dayanmaktadır. Morrison’a göre, “kaynakların dengesiz dağıtıldığı, 

akıl almaz ve utanmaz bir zenginliğin mülksüzlerin önünde boy gösterdiği bu dünyada, 

bolluğun ve yeterliliğin ütopyacı bir kavram olarak kabul edilmesi bizi titretmelidir.” Neden 

titremeliyiz? Çünkü “bolluk, cennet gibi bir duruma atfedilmemeli; aksine normal, günlük, 

insancıl yaşama ait olmalıdır” (Aktaran Tierney, 2022, s. 158). 

Bu noktada Tierney, 21. yüzyıl için “ya mevcut durum, gezegenin refahı için gerekli 

koşulları oluşturmayı başaramadığı için ütopyacı düşünceye hazır değildir; ya da olağan 

‘insancıl yaşam’, herhangi bir olağanüstü ‘cennetsi durumun’ reddi olarak, tek geçerli 

ütopyadır: Ütopyalara karşı bir ütopya, karşılıklı ilgi, destek ve dayanışma için asgari koşulların 

                                                           
olarak görülür: “Hepimiz uyandığımızda biliyoruz / Elimizde olan bu kadar. // Elimizde olan bu kadar: / … / ütopya ütopya 

ütopya ütopya” (YACHT, 2011). Bir diğer elektro-pop grubu olan Austra’dan Katie Stelmanis içinse ütopya, her ne 

pahasına olursa olsun savunulmalı ve korunmalıdır: “Bu bir kurgu olabilir ama onu ileride görüyorum… // Ütopya: / dişli 

bir avcı gibi, / yapmayacağım hiçbir şey yok” (Austra, 2017). 



 

188 

ütopyası” tespitinde bulunur (Tierney, 2022, s. 158). Tierney’ göre bu tespit aynı zamanda, 

Gerald Vizenor’un 2008 yılında “hayatta kalma estetiği” (aesthetics of survivance) olarak 

adlandırdığı ve “doğal aklın sorumlu varlığı” olarak tanımladığı konsepte denk düşer. Böylesi 

bir estetik, “hayatta kalmak, yaşamak, direnmek” için bir yol sunar (Aktaran Tierney, 2022, s. 

158).  Vizenor için “hayatta kalma”, tıpkı Morrison için özgürleşme ve bollukta olduğu gibi, 

“yokluğun, köklerinden koparılmanın ve unutulmanın yerine, aktif bir varlık duygusunun 

geçmesi” ve “hikâyenin devamı olarak tahakkümün, küçümsemenin, trajedinin katlanılmaz 

hissiyatı ile mağduriyet mirasının reddedilmesidir” (Aktaran Tierney, 2022, s. 159). 

Bu türden yetkinlik, muhtaç olmama ve direniş idealleri Tom Moylan’ın “eleştirel 

ütopya/distopya” şeklinde adlandırdığı gruba dâhil edilebilir. Tierney, bu etiketin esasen 

idealizme, sağcı tepkilere ve bunların mümkün kıldığı tüm toplumsal ve politik şiddet 

biçimlerine anlamlı bir yanıt sunacak herhangi bir ütopyaya uygulanabileceğini öne sürer. Bu 

ütopyalar, çağdaş toplumun “tanısal ve eleştirel bir değerlendirmesi” ile ezilenler nezdinde 

“mevcut toplumun hükümsüz kılınması ve dönüştürülmesi sürecine duyarlı bir stratejiyi” temsil 

eder (Tierney, 2022, s. 159). Eleştirel ütopyacılıkta, Paul Goodman’ın “çatışmalı topluluk” 

talebi ve Randolph Bourne’un ütopyacı düşünürün “baskı altında tutulduğunu kabul etmesi 

gerektiği” yönündeki itirafı yankılanmaktadır; ancak aynı zamanda, Toni Morrison’ın yaşamı 

koruma gayesindeki düşüncenin dünyaları hayal etmeye ya da icat etmeye devam etmesi 

gerektiği yönündeki çağrısını da yansıtır. Aksi takdirde, bir “rejimler idaresi” bunu bizim 

adımıza yapacaktır (Tierney, 2022, s. 159). 

Son olarak, Tom Moylan’ın sınıflandırmasına koşut biçimde tarihçi Jackson Lears’ın 

bu tür bir ütopyacı/distopyacı tahayyülü adlandırmak için önerdiği “makul ütopyacılık” 

(chastened utopianism)95 terimine değinebiliriz. Alçakgönüllülükten, hatta tükenmişlikten yola 

çıkarak inşa edilen makul ütopya, “yok edilemez kötülüğü kabul etmekle birlikte, öfke ve umut 

                                                           
95  “Chastened” kelimesi burada, temkinli ve dengeli anlamlarını içerecek şekilde de çevrilebilir. 



 

189 

taşıyabilen” bir tasavvurdur. Bu bakış açısına göre, ütopyada, totaliter amaçlar yerine etik 

araçlara yönelmekle çözülemeyecek hiçbir yanlış yoktur. Öte yandan ütopyacı faaliyeti ve 

müdahaleci bir tahayyülü, etkisiz olduğunu kabul ederek sürdürmek yel değirmenlerine savaş 

açmak anlamına gelmez. Bilakis, ütopyacı imgenin veya anlatının dünyayı değiştirmek için tek 

başına yeterli olmadığını ve siyasal yaşamın zorlayıcı doğasını kabullenmek demektir. Makul 

ütopya, meşru görülmeyen radikal düşüncenin araçlarının, aslında bu düşünceyi 

meşrulaştırmakla görevli aygıtlar ve kurumlardan miras alındığını gözlemlemeli ve bu gözleme 

dayanarak harekete geçmelidir (Aktaran Tierney, 2022, s. 159). 

Sonuç olarak, Tierney’in yetkin bir biçimde ifade ettiği gibi, 21. yüzyılda 

ütopik/distopik düşünce, bilinen dünyanın sınırlarında dans etmek gibidir; kısıtladığından çok 

daha fazla insanı özgürleştiren eğilimleri (belki dekolonizasyon ya da Marksizm) niteler; aynı 

zamanda bu özgürlüğü şiddet veya baskı yoluyla engelleyen faktörleri (örneğin kapitalist veya 

otoriter birikim) not eder. Hiçbir yer ya da iyi bir yer olarak ütopya, tam da bu dünyanın 

şimdisinde ve mantıksız bir biçimde müdahilliği öne çıkararak, meydan okuma veya farklılık; 

çatışma veya iş birliği doğrultusunda dünyayı yaşanamaz kılan şeylere karşı durarak yaşanır 

(Tierney, 2022, s. 160). 

3. ÜTOPYA/DİSTOPYADA TAHAYYÜLÜN SİYASAL NİTELİĞİ 

Fredric Jameson Future City (2003) başlıklı makalesinde, tarihin sonu iddialarına karşı 

“dünyanın sonunu hayal etmek, kapitalizmin sonunu hayal etmekten daha kolaydır” diyerek 

formüle ettiği argümanını, postmodernin rüzgârsız, durgun çağında “artık dünyanın sonunu 

hayal ederek kapitalizmi anlama girişimine tanıklık edebiliriz” ibaresini eklemek suretiyle 

yenilemek gerektiğinden bahseder (Jameson, 2003, s. 76). Bu ifadeyle Jameson’ın, kapitalizm 

eleştirisinde sıkça dile getirilen bir paradoksu vurguladığı söylenebilir. Dünya, kapitalist 

tahakküm altında o denli biçimlenmiş ve yeniden yapılandırılmıştır ki; bu sistemin sonu ancak 



 

190 

tüm sistemlerin çöküşünü imleyen apokaliptik bir bakış açısıyla tahayyül edilebilir hâle 

gelmiştir. 

Bununla beraber, yalnızca anekdot niteliğinde değil; sistematik türde bir “tarihsel” 

merakın, “tarihin sonu”na rağmen varlığını sürdürmüş olduğuna değinmek gerekir. Jameson’a 

göre bu merak, basitçe “sırada ne olacağını öğrenme arzusuna” yönelik işlemez; aynı zamanda 

içinde bulunduğumuz sistemin veya üretim biçimimizin yazgısı hakkında daha genel bir 

kaygıya işaret eder. Postmodern bireysel deneyim, sistemin sonsuz olduğunu hissettirirken; 

“akıl yürütme”, bu hissin son derece olasılık dışı olduğunu kaydeder; ancak yine de çöküş veya 

yerine geçebilecek senaryolar hakkında makul bir öngörü sunamamaktadır. Bugün, Jameson’ın 

ifadesiyle geç kapitalizmin çöküşünden ziyade dünyanın ve doğanın köklü bir şekilde 

bozulduğunu hayal etmek bizler için daha kolay görünür; bu durum, belki de hayal 

gücümüzdeki zayıflıktan kaynaklanmaktadır ki Jameson, bu bağlamda “postmodern” 

kelimesinin bu tür düşünceler (imgelemdeki zayıflıklar) için ayrılması gerektiğini; dolayısıyla 

bir ideoloji olarak postmodernizmin, toplumdaki ve kültürdeki derin yapısal değişimlerin bir 

semptomu ya da başka bir deyişle, neoliberal ve yeni muhafazakâr üretim biçiminde meydana 

gelen değişimlerin bir semptomu olarak anlaşılabileceğini ileri sürer (Jameson, 1994, s. xi-xii). 

Jameson’a göre tahayyüldeki zayıflık hâli, ancak “tarihe geri dönüş” yoluyla aşılabilir: 

Bu durumu en iyi şekilde “Tarih” bağlamında ele almak gerektiğini düşünüyorum; bir “son” 

dışında hayal edemediğimiz ve geleceği, yalnızca şimdi ve burada olanın tekdüze bir tekrarı gibi 

görünen bir Tarih. O hâlde sorun, radikal farkı nasıl konumlandıracağımıza ilişkindir. Tarihin 

duyusunu yeniden harekete geçirecek, zayıf da olsa zamanın, başkalığın, değişimin, ütopyanın 

sinyallerini iletmeye başlayacak bir yöntem nasıl bulunabilir? Çözülmesi gereken mesele, 

postmodernin durgun şimdisinden çıkarak gerçek tarihsel zamana ve insan eliyle yapılan bir 

tarihe geri dönme meselesidir. […] İşte bilimkurgunun niteliği, bu türün [bu meseleyi 

çözebilecek olan] gizli yönteminden kaynaklanır: bir geleceğin yokluğunda, tek bir uğursuz 

eğilime odaklanır ve bu eğilimin sınırlarını genişletir; ta ki eğilimin kendisi kıyametvari bir hâle 

bürünüp içinde hapsolduğumuz dünyayı sayısız parçaya ve atoma ayırana kadar. Distopik 

görünüm, bu nedenle, geç kapitalizmin kesintisiz ve kusursuz görünen Möbius şeridine 

sokulmuş keskin bir bıçak ucu gibidir; sistemin herhangi bir hattını öngörülebilir sonuna dek 

takip eden algısal bir saplantı ya da punctum misali delip geçen bir noktadır (Jameson, 2003, s. 

76). 

  



 

191 

Jameson bu yöntemin tek başına yeterli olmadığını da vurgular. Zira “tarihin ses 

bariyerini kırmak, tarihsel hayal gücünün bir yırtıcı tarafından sokulmuşçasına felç olduğu ve 

koza içine alındığı durumda gerçekleşmelidir” (Jameson, 2003, s. 77). Geleceğe doğru alternatif 

bir geçit açmanın, farklılığı geri kazanmanın ve “Ütopya”yı (ya da hayal gücünü) yeniden 

fethetmenin tek yolu, kendini o geleceğin içine “yazmaktır”; ancak geri dönmeden, patlayarak 

ilerlemek suretiyle. Bu yazı, varoluşumuzun tüm biçimlerine (mekân, alışveriş, çalışma, inşa 

etme) sızan bu tekdüzeliğe, bu tahayyül zayıflığına amansızca vuran, onu tekrar tekrar döverek 

kendi standartlaşmış, şekilsiz, tatsız ve silik kimliğini açığa vurmasını sağlayan bir koçbaşı 

gibidir. Burada, tekrar eden ısrarın gümbürtüsü; boşluğa vurulan darbelerin yankısı olan 

cümleler, zamanın ve tarihin içine yeniden patlayarak nüfuz etmenin coşkusu ile somut bir 

geleceğe geçişin rahatlatıcı, taze havasını müjdeler (Jameson, 2003, s. 77). 

Görüldüğü üzere, Jameson’ın distopya üzerine düşüncelerini, geç kapitalizmin ve onun 

krizlerini yöneten neoliberal-muhafazakâr ideolojinin kültürel alandaki semptomu olarak 

tanımladığı postmodernizm bağlamındaki analizler üzerinden şekillendirdiği söylenebilir. 

Jameson’a göre, distopik tahayyül bir yandan geleceğe dair ütopik imgelemin yerini alırken, 

diğer yandan mevcut sistemin çelişkilerini ve sınırlılığını açığa çıkarma işlevi görür. Bu 

doğrultuda distopik anlatı, yalnızca bir felaket öngörüsü veya totalitarizm konsepti olarak değil; 

aynı zamanda kapitalizmin hâlihazırdaki yapısını ortaya koyan, içsel çelişkilerini keskinleştiren 

ve değiştirilebilir niteliğini görünür kılan bir araç olarak ele alınabilir. Nitekim kapitalizmin 

gelecekteki izdüşümünün karamsar ancak eleştirel bir yorumu olarak distopik tahayyül, çoğu 

zaman tüketimciliğin, metalaşmanın ve gösteri toplumunun aşırı uçlarını betimler. Sistemsel 

açıdan kuşatılan insanın tekdüzeleşmiş yaşam tarzını, özgünlükten yoksun gündelik rutinlerini 

inceler. 

Dolayısıyla Jameson’ın “daima tarihselleştirin” (Jameson, 2011, s. 11) şiarına uygun 

görünen bu türden bir düşünce deneyiminin politik önemi, insanlığın, gelecekteki varlığını veya 



 

192 

yokluğunu sorgulamak suretiyle bugünkü davranışlarını ve toplumsal yönelimlerini daha iyi 

anlamaya yönelik bir araç olarak kullanılmasında somutlaşır. 

Nitekim Laurence Davis’e göre en iyi örneklerinde distopyalar, “insan eyleminin” 

olasılık ufuklarını dramatik bir şekilde genişletirler. İnsanlık tarihini ve bireysel yaşamı sarsan 

tüm gereksiz acılar, adaletsizlikler ve yıkımların ortasında, bize gücümüzü ve yaratıcılığımızı 

hatırlatırlar. Davies’in aktardığı gibi bazı anti-ütopyacı eleştirmenler için distopya, tanım gereği 

ütopyanın tam karşıtıdır. Bu ideolojik olarak yönlendirilmiş anlayışta ütopya, imkânsız bir 

mükemmeliyet arayışı olarak katı bir biçimde tanımlanır96 ve bu durum, tüm ütopyacı 

özlemlerin beyhudeliğini satirik bir tonda sergileyen distopik parodilere yol açar (Davis, 2013, 

s. 23). Davis bu durumun tam aksini iddia ederek, distopyanın, ütopyanın “alter egosu” olarak 

görülmesi ve ikisinin, birbirlerini yaratıcı bir şekilde dönüştüren sembiyotik bir ilişki içinde 

kavranması gerektiğinden bahseder. Distopik anlatıyı, ütopyanın “Don Quixote’una karşılık 

gelen Sancho Panza” olarak niteleyen Davis’in bakış açısından distopya, tam da bu yüzden 

ütopyanın mevcut gerçekliği aşma dürtüsüne daima meydan okur ve ütopyayı, “tarihin 

toprağına daha köklü bir şekilde bağlı kalmaya zorlar” (Davis, 2013, s. 23). 

Bu doğrultuda Davis, ütopyacı/distopyacı düşünceye yönelik çalışmalar için aşkın 

(transcendent) ve köklü (grounded) ütopyacı/distopyacı düşünce arasında net bir analitik ayrım 

yapılması gerektiğini savunur (2012, s. 136-139; 2013, s. 25-26). İmkânsız bir gelecekteki 

mükemmelliği hayal etmek veya aramakla ilişkilendirilen aşkın ütopya ile mevcut koşullarda 

gizli olduğu hâlde ihmal edilen veya bastırılan daha nitelikli yaşam biçimleri için hayal gücüne 

dayalı farkındalığı teşvik eden köklü ütopya arasındaki farkı vurgular. Davis’e göre ikincisi, 

                                                           
96  Davis, Jameson’a koşut biçimde, istisnasız tüm ütopyaların zorunlu olarak tarihten soyutlandığı veya tarihle kopuş 

yaşadığı iddiasındaki dogmatik ve ideolojik açıdan yönlendirilmiş ısrarı eleştirirken; bazı ütopyaların tam olarak bu eğilimi 

sergilediğinden de bahseder. Örneğin, Thomas More’dan Bacon ve Campanella’ya kadar birçok erken modern Avrupa 

ütopyacı yazarı, geçmişin yararsız yükünden kopmuş, niteliksel olarak farklı gelecekler tasavvur etmeye çalışmışlardır. 

Davis’e göre ütopyacı beklentilerin, değerlerin ve normların oluşumu bu tür ütopyacı düşüncelerin arka plânında tarihsel 

olarak yer almış olsa da geçmişe yönelik sürekli bir ilgi olarak “tarih” reddedilmiştir. Bunun nedeni, yeni ve ideal dünyanın 

akıl, doğa veya ahlâktan beslenmesi gerektiğine dair naif bir inançtır (Davis, 2013, s. 24). 



 

193 

dünyamızın görünüşte telafi edilemez derecede yozlaşmış toplumsal pratiklerinden 

soyutlanarak nihai ahlâki yargılar vermek yerine, burada ve şimdi var olan sınırları açık bir 

olasılıklar ufkuna dönüştürerek toplumsal pratikleri şekillendirmeye yardımcı olur. Bunu 

kısmen, görünüşte sıradan olanın içindeki heterodoks ve olağanüstü ögeleri aydınlatarak ve 

geçmiş, şimdi ve geleceğin görünen sabit gerçekliklerin çok ötesinde birden fazla olasılık 

içerdiğini hatırlatarak yapar (Davis, 2013, s. 26). Bu ayrımı göz önünde bulundurarak, 

distopyayı, ütopyanın gülünç ve basit bir tersine çevrimi olarak görmek yerine, hâlihazırdaki 

topluma yönelik hiciv içeren, aşkın veya kontrolcü ütopik özlemlerin parodisi olarak 

değerlendirmek mümkündür. Bu bakış açısı, karakteristik olarak, ütopya ile tarih arasındaki 

bağlantıyı yeniden ortaya koyar ve aşkın ütopyacı tahayyülün bu bağı ilk kertede nasıl 

bulanıklaştırdığını gösterir. Bu bağlamda, Forster, Zamyatin, Huxley ve Orwell gibi klâsik 

distopyaların yanı sıra, Kim Stanley Robinson, Octavia Butler, Marge Piercy ve Margaret 

Atwood’un daha yakın tarihli distopik eserlerinin tümü, ütopya ve distopya arasında karşılıklı 

olarak zenginleştirici bir diyalog teşvik etmiştir. Bu metinlerin her birinde distopya, tüm 

ütopyacı özlemlerin beyhudeliğini ve aptallığını vurgulamak yerine, onların tarihsel ve 

biyografik kökenlerini ve sınırlarını hatırlatmaya hizmet eder. Dolayısıyla, ütopyanın düşmanı 

değil alter egosu olan distopya, Cervantes’in başyapıtı Don Quixote’daki Sancho Panza gibi, 

düşsel yol arkadaşının ayaklarını toprağa basmasına yardımcı olur (Davis, 2013, s. 26). 

Jameson ve Davies’e benzer biçimde Gregory Claeys, distopik tahayyülün hem tarihsel 

hem de mantıksal açıdan “ütopyanın sonu” ilanlarıyla ilişkilendirildiği gibi, günümüzde bazen 

artık geçerliliğini yitirmiş olan “tarihin sonu” hipoteziyle birlikte anıldığından bahseder. 

Totaliter deneyimlerin ardından, ütopik dürtünün kendisinin bizzat doğası gereği distopik 

nitelikte olduğu da öne sürülmüştür. Başka bir deyişle, insan davranışının normlardan önemli 

ölçüde üstün görüldüğü çok daha gelişmiş bir toplum yaratma arzusu, esasında gidişatın, 

davranışı kontrol altına alan cezai yöntemlere doğru evrilmesini gerektirir ve bu durum, 



 

194 

kaçınılmaz şekilde bir tür polis devleti ile sonuçlanır (Claeys, 2010, s. 107-108). Claeys’in de 

alıntıladığı gibi Ruth Leviatas’a göre bu durum, imgelem yetimizin başarısızlığı değil, geç 

kapitalizmin entelektüel ve politik koşullarının bir sonucu olarak görülebilir. Çağımızda ütopya 

teriminin bizzat totaliter tahayyüle indirgenmesinin yarattığı hüsran, kısmen, kapitalizme karşı 

önerilecek herhangi bir alternatifi geçersiz kılmaya yönelik kasıtlı girişimlerle ilişkilendirilerek 

anlamlandırılabilir; zira “anti-ütopyacılık statükonun cephaneliğinde standart bir silahtır” 

(Levitas, 2003, s. 15; Claeys, 2010, s. 108). 

Diğer taraftan Claeys, aslında bilfiil reductio ad absurdam97 olarak 

değerlendirilebilecek olan bu iddianın, tüm sosyalistlerin “deli” ya da “sapkın” kişilikler olduğu 

önerisinde veya tüm sosyalizm biçimlerinin bir nevi “kölelik” ya da “köleci devlet” 

varyasyonuna denk düştüğü yönündeki çıkarımlarda on yıllarca önce dillendirildiğini belirtir. 

Claeys bu iddianın, iki ana nedenden ötürü kusurlu olduğunu belirtir. Buna göre bir yandan, 

mantıksal açıdan ütopyacılığın mükemmelleşme arayışında olduğu ve bu nedenle daha azla 

yetinmeyip bu mükemmellik ölçütünün altına düşenleri cezalandırması gerektiği varsayılır. 

Ancak çoğu ütopya, bu çeşit bir “mükemmelliği” talep etmez veya öngörmez; yalnızca insan 

davranışının çarpıcı derecede geliştirilebilmesi ülküsünü “ulaşılabilir” bir norm olarak kabul 

eder. Öte yandan, tarihsel açıdan bakıldığında bu iddia, manastırcılık ya da çeşitli kolektif 

topluluklar/komünler gibi ideal topluma dair başka pek çok ütopik pratiğin, aşikâr biçimde 

“totaliter” olmadığını ikrar etmekte başarısızdır (Claeys, 2010, s. 108). 

Bu bağlamda, “insan toplumunda büyük bir gelişmeyi amaçlayan her türlü 

kuramsallaştırmanın ‘totaliter’ veya pejoratif anlamda ‘distopik’ pratiklere yol açacağı 

minvalindeki genel çıkarımın bizzat ‘tarih’ tarafından çürütüldüğü” (Claeys, 2010, s. 108) ileri 

sürülebilir. Nitekim günümüzde dahi, aslında geçmişin ütopyalarında bizden önce gelenlerin 

çoğunun hayal ettiğinden daha iyi koşullarda yaşamaktayız. Dolayısıyla evrensel refah ve 

                                                           
97 Saçmalığa dönük, saçmalığa indirgenmiş, safsata. 



 

195 

istikrarlı demokrasiye ilişkin liberal paradigmanın kendisi de aynı zamanda “ütopik bir 

idealdir” ve hem ekonomik hem de ekolojik açıdan distopik sayılabilecek bir başarısızlığa son 

derece yatkın olduğu kanıtlanmıştır (Claeys, 2010, s. 108). Belirli bir metnin distopya ya da 

ütopya olarak tanımlanması, kişinin, anlatının sonucuna ilişkin bakış açısına ve anlatıdan 

çıkarımına bağlı olabilir. Her halükârda “böyle bir muğlaklık, türün reddedilmesinin gerekçesi 

hâline getirilmekten ziyade, kışkırtıcı bir tartışma kaynağı olarak görülmelidir” (Claeys, 2010, 

s. 108). 

“Dystopias Do Matter” başlıklı yazısında Lucy Sargisson, distopyaların, bizi 

düşünmeye sevk etmeleri nedeniyle önemli olduğundan bahseder. Distopyalar, kontrolden 

çıkabilecek olan mevcut durumun neye dönüşebileceğini tasavvur etmemize yardımcı olur; 

bize, şimdiki zamanın neresinde yanlışlar olduğunu gösterir ve işlerin nasıl (ve kolayca) daha 

da ters gidebileceğini öngörürler. Distopyalarda, mevcut durumdaki ana temalar, eğilimler veya 

sorunlar tanımlanır ve aşırı uçlara kadar genişleterek tanıdık olmayan bağlamlara yerleştirilir. 

Bu bağlamlar, yazarın şimdisinden bazen zamansal olarak bazen de mekânsal olarak farklıdır. 

Ancak temalar, eğilimler ve sorunlar değişmez. Bu nedenle, distopyalar mevcut durumu 

sorgularken geleceğe dair uyarılar ya da kehanetler sunarlar. Öte yandan kimi zaman, 

distopyalarda umut ışıkları belirir; bu metinlerde, kitlesel bencillik, açgözlülük, tüketimcilik, 

sorumsuz yurttaşlık ve insanların kendi eylemlerinin sonuçlarına kör kalmalarına neden olan 

“kolektif bir aptallık” gibi ortak temalar barındıran hiyerarşik ve sömürücü toplumlar yer alır 

(Sargisson, 2013, s. 40). 

Sargisson’a göre örneğin, 21. yüzyıl distopyalarında öne çıkan izleklerden biri olarak 

iklim değişikliği, kitlesel su baskınları, insan klonlama, genetik mühendislik ve küresel 

ısınmanın toplumsal, kültürel, politik ve ekonomik nedenleri ve sonuçları üzerine yapılan 

sorgulamaların arka plânını oluşturur. Bu anlatılarda toplumlarının altyapısının temeli olarak 

düşündüğümüz unsurlar (iletişim ağları, elektrik, petrol, bankalar, para birimi, siyaset, uluslar 



 

196 

ve devletler) iklim değişikliği sonucunda yok olur. Bu altyapı olmadan dünyanın neye 

dönüşebileceği tasavvur edilir ve durum, genellikle çok güvensiz, korkutucu ve tehlikelidir. 

Ancak metinlere hâkim olan ezici karamsarlık, düşünceyi harekete geçirecek türde bir umut 

ışığı da barındırabilir. Dolayısıyla, distopik kurgu farkındalık yaratabiliyorsa, tartışmaları 

teşvik edebiliyorsa ve belki de eyleme geçirebiliyorsa; ele alınması gereken sorunlara dikkat 

çekebiliyorsa, 21. yüzyıl için kesinlikle ayırt edici öneme sahiptir, diyebiliriz (Sargisson, 2013, 

s. 40-41). 

Vincent Geoghegan’a göre toplumsal ve ekolojik felaket imgelerinin üretilmesi ve 

tüketilmesi pek çok amaca hizmet edebilir. Bu doğrultuda anti-hümanist ütopyacılığın iki zıt 

eğiliminden yola çıkan Geoghegan, “kendini küçümseyen bakış açısını, kendini eleştiren bakış 

açısından ayırt edebileceğimizi” vurgular. Kendini küçümseyenler, insanlığı “doğanın bir 

paraziti olarak görüp, insanlığın yok oluşunu dört gözle bekleyerek” ütopik enerji harcarlar. Bu 

türden bir ütopya, ironik biçimde insanlığın ezilmesini arzular. Özeleştirel bakış ise, hümanist 

ütopyacılığın karanlık boyutlarının farkındadır ki bu boyutlar, Machiavelli’nin çağdaşı Thomas 

More’un sömürgecilik ve üretimci etiğinde ya da Francis Bacon’un Yeni Atlantis eserindeki 

bilimsel araçsalcı eğilimde saptanabilir. İnsanlığın yok oluşu üzerine düşünmek hem Hobbesçu 

hem de Burke’cü bir işlev görebilir. Hobbes, bir devletsiz toplum tasarlayarak etkili bir siyasal 

toplumu nasıl inşa edebileceğini düşünsel bir deney yoluyla araştırmıştı. Benzer şekilde, 

insanlığın soyutlanması veya yok oluşu üzerine düşünmek, şu an izlediği yönelim hakkında 

önemli içgörüler geliştirmeyi mümkün kılabilir. Burke açısından bakıldığında ise, “yüce” 

(sublime) kavramının geliştirilmesi, hayretin yaratıcı bir şekilde kullanılmasına olanak tanıyan 

bir alan yaratma potansiyeline sahiptir. Yüce olgular gerçekten korkunçtur ve bu nedenle 

büyüleyicidirler; insanda hem hayranlık uyandıran hem de alçaltıcı bir dehşet hissi yaratırlar. 

Benzer şekilde, Charles Taylor A Secular Age adlı eserinde, 18. ve 19. yüzyıllarda, yücenin 

insanlıktan yoksun, vahşi doğada bulunabileceği inancını tartışır. İnsanların olmadığı bu 



 

197 

mekânların, paradoksal olarak gerçek insanlığın gelişebileceği alanlar olduğu düşünülmüştür. 

Geoghegan’a göre bazı distopyalar da benzer bir işlevi yerine getirir. Distopik dünyalar bu 

bağlamda gerçek insanlığın aşılanabileceği/başlayabileceği yerler olarak görülebilir 

(Geoghegan, 2013, s. 46-47). 

Geoghegan, Tom Moylan’ın “eleştirel distopya” tanımının, distopyanın ütopik arzuları 

besleme kapasitesini vurguladığını ileri sürer. Bu bağlamda Bloch’un “henüz olmayan” 

kavramı, eleştirel distopyanın keşfetmeye çalıştığı olumsuzluk alanını ifade etmek açısından 

önemlidir. Mevcut ve giderek artan karanlık karşısında oluşan farkındalık, öngörüsel düşünceyi 

ve eylemi harekete geçirir. Dolayısıyla distopyanın karanlığı ya da karamsarlığı, herkes için eşit 

ve erişilebilir bir kaynak olma niteliğini taşır. Sürecin rayından çıkmasına neden olabilecek 

“şeytanlarla” yüzleşilmeden, onların üstesinden gelmek mümkün değildir; bu bağlamda 

distopya, bir tür müttefik olarak görülebilir. Bu anlayış, Gramsci’nin “aklın karamsarlığı, 

iradenin iyimserliği” ifadesinde ve Bloch’un docta spes (eğitilmiş umut) ilkesinde kısmen 

yakalanmıştır ve distopyanın yarattığı duygusal etki, bu eğitimden ayrı düşünülemez 

(Geoghegan, 2013, s. 46-47). Geoghegan tam da bu nedenle “distopya” kelimesinin, bir nevi 

“karamsar umudu” ve sürekli olarak “eğer” ile “ama” arasında gidip gelen bir zihinsel salınımı 

hatırlatması gerektiğini ileri sürer (Geoghegan, 2013, s. 48). 

Maria Elisa Cevasco, ütopyacı tahayyülün günümüzde artık, 19. yüzyıldaki 

görünümünden daha uzak bir yerde konumlandığını belirtir ve dünyanın geleceğine yönelik 

yükümlülüklerimizi hatırlamak için 19. yüzyılın radikal düşüncesine dönmek gerekliliğinden 

bahseder; zira “yaşadığımız zamanın tohumları onların düşüncelerinden filizlendiği gibi, 

gelecek de bizim düşünce tohumlarımızdan köklenir” ve alternatiflerin olmadığı çağ olarak 

damgalanmış zamanımızda “ne yazık ki henüz meyve vermeyen tohumlardan biri de kapitalist 

dünya düzenindeki değişimdir” (Cevasco, 2005, s. 82). Öte yandan Raymond Williams’ın 

vurguladığı gibi, ütopyacılık ve bilimsellik arasındaki ayrımın günümüzde hâlâ etkili olması ve 



 

198 

eleştirel bir gözle ele alınması, tarihsel gelişim yasalarının bilimsel niteliğinin yalnızca ihtiyatla 

irdelenmesinden ya da şüpheyle reddedilmesinden kaynaklanmaz; bu aynı zamanda, ütopyacı 

tahayyülün öneminin yeniden değerlendirilmesiyle ilgili bir durumdur (Williams, 2010, s. 231). 

“Öyle ki ütopyacı durumun, ütopyacı, itkinin ve ütopyacı sonucun değişkenliği ütopyacı 

kurmacanın anlaşılabilmesi için hayati değerdedir” (Williams, 2010, s. 232). Cavesco’nun da 

alıntıladığı üzere, böyle bir durumda Williams’ın “arzunun soyutlanamayacağı”na dair tespitini 

hatırlamakta yarar vardır; nitekim “arzu her zaman özgül ve son derece etkili koşulların 

harekete geçirdiği, somut bir şeye duyulan arzudur” (Williams, 2005, s. 200; Cavesco, 2005, s. 

82). Bu yüzden, ütopya tarzının, basit bir arzu grameri olarak değil; sınırları ihlal eden, idealize 

edilmemiş, devingen ve tarih ilerledikçe bizzat dönüştürülebilecek olan başka bir yer ve zaman 

arzusu olarak her daim değişen bağlam ve koşullar içinde okunması gerekir. Çünkü ütopya 

tarzına içkin “tanımlayıcı dilek kipinin, geleceğe dair gerçek bir göstergeyi içeren bir gramerin 

parçası olup olmadığını” bu bağlam belirler (Williams, 2005, s. 207-208). 

Cavesco’ya göre 21. yüzyılı niteleyen sorunlardan biri, gramerimizin böyle bir “dilek 

kipini artık içermiyor oluşu”dur. “Metanın daimî şimdisini, geçmiş ve geleceğin iç içe geçerek 

eridiği bir şeyleşme pratiğinin özünü ve tekdüzeliğin döngüselliğini” içeren bu çağda, 

kapitalizme göbekten bağlı “alternatif yok” sloganı, çağdaş toplumunun tüm düzeylerine 

gönderme yapan kestirme bir yol misali, zamanın ruhunu tam anlamıyla özetlemeye yardımcı 

olur. Bu sloganda yenilikçi hiçbir şey olmadığını da biliriz; nitekim kapitalizm her evresinde 

kendini “değiştirilemez” olarak sunmuştur ve egemen ideolojinin işleyişi, sisteme ilişkin 

pratikleri doğallaştırmanın veya meşrulaştırmanın yollarını bulmak üzerine kuruludur 

(Cevasco, 2005, s. 82). Öte yandan, “çelişkiye dayalı hiçbir sistem, kendi hegemonyasına 

meydan okuyan pratiklerin oluşmasını etkili bir şekilde engelleyecek kadar bütünsel ve baskın 

olamaz” (Cevasco, 2005, s. 84). 



 

199 

Son olarak, kapitalizmin küresel aşamasında şekillenen bir dünyada, otoriter güce tabi 

olarak yaşadığımız gerçeğinin altını çizen Tom Moylan’a kulak verirsek, içinde bulunduğumuz 

bu dünyanın adı zaten “distopya”dır. Bu dünyada, doğa (insanlık da dahil) yabancılaştırılmış, 

nesneleştirilmiş, sömürülmüş, baskı altına alınmış ve nihayetinde bir şekilde yok edilmiştir; 

ekolojik, ekonomik, politik ve kültürel krizler her geçen gün daha fazla norm hâline 

gelmektedir. Nitekim artık, Büyük Birader’in baskın imgeleri görülmese de tanıdık sloganlar 

işitilir: “Alternatif yok, tarih bitti” (Moylan, 2013, s. 42). Böyle bir dünyayı dönüştürmek için 

tek şans, yeni bir anlatının başkahramanı olmaktan ve buna göre hareket etmekten geçer 

(Moylan, 2013, s. 42). Moylan’a göre ütopya turunda gezinen yabancılar değil; aksine 

distopyanın hâlihazırdaki “özneleri” olarak insanlığın tek özgürleştirici alternatifi, bu yeni 

yolda ilerlemektir (Moylan, 2013, s. 42). 

 

 



 

200 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

İNSAN SONRASI EYLEM: ÂTIL İYİMSERDEN ATİK KÖTÜMSERE 

1. SİNEMADA DİSTOPİK GÖRÜNÜMLER 

1.1. Dünya Sinemasında Distopya Anlatıları 

“Mark Bould, Science Fiction (2012) adlı kitabında, bilimkurgu sinemasına 

odaklanarak, sinema türlerinin, izleyicinin içinde bulunduğu toplumsal ve kültürel konumlarca 

şekillendirilen karmaşık bağlamlar tarafından üretildiğini ifade eder. Bununla birlikte, 

bilimkurgu filmlerinin çoğunlukla değişmez, doğal ve öteden beri var olan estetik biçimler 

olarak ele alındığını da vurgular. Bu çelişki doğrultusunda Bould, tür analizlerinde filmlerin 

bağlamsal özgüllüklerinin göz ardı edilmemesi gerektiğini savunur. Filmleri tekil ve kapalı bir 

tür kategorisi içinde değerlendirmek, anlam potansiyelini daraltacağı gibi tür kuramının 

eleştirel kapasitesini de zayıflatacaktır. Dolayısıyla kültürel, toplumsal ve tarihsel bağlamlara 

duyarlılık göstermek suretiyle türleri sabit tanımlarla sınırlayan genellemelere karşı temkinli 

bir yaklaşımı benimsemek gerekir (Bould, 2012, s. 1-2). Bilimkurgu söz konusu olduğunda, 

türün sınırlarını belirleme ya da tanımlama işlevi gören “bilimsel doğruluk” ölçütünü bir kenara 

bırakarak, bu filmlerin anlam ve haz üretmek amacıyla kullandığı -görünüşte bilimsel ve 

teknolojik olan- imgeler, fikirler ve söylemler üzerinden bir çözümleme yapmak mümkündür. 

Bu yaklaşım, bilimkurguya içkin olan ve kimi zaman “kötü bilim” olarak nitelendirilebilecek 

unsurların -ister distopik temsiller düzeyinde olsun ister bilişsel düzeyde- nasıl anlam ve 

duygulanım üretebildiğini araştırmak için verimli bir zemin sunar (Bould, 2012, s. 2). 

Bu noktada “ütopya” ve “distopya”, anlam ve duygulanım üretmenin siyasi, toplumsal, 

kültürel ve bilişsel nitelikli bir biçimi olarak elverişli açılımlar sunan bir kavram/alt tür olarak 



 

201 

düşünülebilir. Ünsal Oskay’ın da alıntıladığı gibi (2014, s. 27-28), Metamorphoses of Science 

Fiction: On the Poetics and History of a Literary Genre adlı yapıtında Darko Suvin, yazınsal 

alandaki gelişkin ve özgürleşimci örneklerini ele almak suretiyle bilimkurgunun, “ikinci sınıf” 

anlatı olarak damgalanma yanılgısını bertaraf etmeyi amaçlamıştır (Suvin, 1979, s. vii-viii). 

Suvin’e göre kesin ve açık bir şekilde, ütopyalar (ve distopyalar), bilimkurgu adı verilen 

kapsamlı biçimin sosyoekonomik açılımlar sağlayan toplumsal-politik bir alt türüdür (Suvin, 

1979, s. 61).98 Suvin’in izinden giden ve kültürel alanda ütopik/distopik tahayyüllerin 

özgürleşimci edimlerini inceleyen Fredric Jameson da, en büyük başarısı tarihsel 

alternatiflerinin gerçekleşemez olduğu düşüncesinin içselleştirilmesini sağlamak olan 

sosyoekonomik sistemimizde, başka türlü bir dünyanın, bilişsel olanaklılık çerçevesi içinde 

tasavvur edilebileceğini gösteren kültürel ürünler olarak ütopyaları ele alır (Jameson, 2005, s. 

10-13). Bu manada ütopik arzu ya da distopik tahayyül, başka bir dünyayı mümkün kılacak en 

önemli insan yetisinin, yani düş gücünün/imgelemin canlandırılmasıdır. Böyle bir perspektif ile 

ütopik/distopik metinler, kapitalizmin dayattığı “gerçeklik sınırları”nın dışına çıkarak alternatif 

“gerçeklikler” düşleme arzusu ve yaratma edimi doğrultusunda sonsuz potansiyeller barındıran 

bir bilimkurgu alt türü olarak incelenebilir.99 

                                                           
98  Suvin, bütün bilişsel süreçlerin, belirli bir yarı-insan topluluğunu alternatif bir tarih olarak ele alan, yabancılaştırılmış bir 

sözsel yapı içinde konu edebileceğini ileri sürer. İşte bu “bilişsel yabancılaştırma”, Suvin’e göre bilimkurgu anlatısının 

temelini oluşturur. Öte yandan, paradoksal bir biçimde, ütopya ancak bilimkurgu modern aşamasına ulaşıp onu içine 

aldığında, geriye dönük bir perspektifle bu şekilde değerlendirilebilir. Dahası, bu genişleme her zaman doğrudan 

gerçekleşmese de klâsik ve 19. yüzyıl ütopyacı edebiyatının bir uzantısı niteliğindedir. Bu doğrultuda, bilimkurgu hem 

ütopyadan daha geniş bir türdür hem de en azından dolaylı olarak onun mirasından beslenerek gelişmiştir (Suvin, 1979, s. 

61). 
99  Jameson’un alıntıladığı gibi, Suvin’in “bilişsel yadırgatma kavramı” (Rus Biçimcilerinin “alışkanlığı bozma” anlayışı ve 

Brecht’in Verfremdungseffekt -yabancılaştırma etkisi- düşüncesine dayanan estetik bir çerçeve) bilimkurguyu temelde 

epistemolojik bir işlevle tanımlar ve bu yüzden, fantezinin daha spekülatif ve hayalperest yönelimlerini dışarıda bırakır. 

Bu bağlamda, bilimkurgunun belirli bir alt dalının, özellikle alternatif toplumsal ve ekonomik yapıların tahayyülüne 

odaklandığı söylenebilir (Jameson, 2005, s. 13). Nitekim Suvin’e göre bilimkurgu, hegemonik bir edebi araç olarak mekân 

ve/veya karakterler (dramatis personae) tarafından belirlenen kurmaca bir anlatı türü olarak tanımlanmalıdır. Bu anlatı, 

mimetik ya da natüralist kurmacanın ampirik zaman, mekân ve karakterlerinden radikal biçimde farklıdır. Öte yandan, 

diğer fantastik türlerden, başka bir deyişle ampirik olarak doğrulanmayan kurmaca anlatılar bütününden de farklı olduğu 

ölçüde, döneminin bilişsel (kozmolojik ve antropolojik) normları çerçevesinde “imkânsız görülmeyen” unsurlar içerir. 

Temel olarak, bilimkurgu gelişmiş bir tezatlıktır; “gerçekçi bir gerçek dışılık” sunar. “İnsanlaştırılmış insan-dışı varlıklar”, 

“dünyevi öteki dünyalar” ve benzeri ögeler içerir. Potansiyel olarak, çağımızın temel bilişsel normlarının yarattığı pathos 

(duygulandırma) ve prestij (etkileme) tarafından doğrulanan güçlü bir yabancılaştırma alanı sunar (Suvin, 1979, s. viii). 

 



 

202 

M. Keith Booker, Historical Dictionary of Science Fiction Cinema adlı çalışmasında, 

ütopya anlatılarının iyimser vizyonlarını tersine çevirerek, ideal toplum hayalinin bir kâbusa 

dönüştüğü toplumları tasvir eden ve çoğu zaman, içinden çıktıkları gerçek dünyadaki toplumu 

hicveden eleştirel distopik anlatıların, sinemada ütopya anlatılarına kıyasla çok daha popüler 

olduğunu ileri sürer. Booker’a göre bu durum muhtemelen, distopik anlatıda, bireylerin arzuları 

ile onları kuşatan baskıcı toplumun talepleri arasında ortaya çıkan kurucu ve yaratıcı 

çatışmalara daha fazla olanak tanınmasından kaynaklanır. Sinemada distopya, kıyamet sonrası 

(post-apocalyptic) motifleriyle yakından ilişkilidir ve distopik toplumlar, çoğu zaman önceki 

toplumları yok eden doğal veya insan kaynaklı felaketlerin ardından ortaya çıkar. Bununla 

birlikte bu filmlerde distopik toplumlar, günümüz toplumundaki kusurların ve güncel sorunların 

tarihsel açıdan doğrudan uzantısını verecek şekilde, herhangi bir felaket araya girmeden de 

gelişebilir (Booker, 2010, s. 113). 

Nitekim edebiyatta olduğu gibi, sinema mecrasında da distopik anlatının yükselişi ve 

bilimkurgu türü içerisinde değerlendirilen distopya filmlerinin sayıca artışı 20. yüzyılın ikinci 

yarısından itibaren başlar. 1960’ların sonlarıyla birlikte edebiyat alanında ütopya/distopya 

diyalektiğinden temellenen “eleştirel dönüş”, 1970’lerle birlikte sinema alanında da distopik 

anlatı filmlerinin yükselişe geçmesiyle belirgin hâle gelir. 

Bu doğrultuda, 1970’lerin distopya filmlerine değinmeden önce, bu filmlerin orijinini 

kavrayabilmek için, Keith M. Johnston’ın da belirttiği (2011) gibi bilimkurgunun, olağanüstü 

özel ve görsel efektlere dayanan tempolu, popülist nitelikte aksiyon-macera sineması 

oluşturmak ile evren üzerine yoğun bir meditasyonla fikirler sunan felsefi bir anlatı olmak 

arasında salınan yönelimlerinin izlerinin sürülebileceği 1895-1970 yılları arası döneminden 

kısaca bahsetmek gerekir. 

 

 



 

203 

1895’ten 1949’a 

Science Fiction Film A Critical Introduction başlıklı kitabında bilimkurgu filmlerinin 

karmaşık tarihini ele alan Keith M. Johnston, bu anlatıların her daim çoklu, tartışmalı ve özgün 

olduğunu göstermeyi amaçlar. Johnston’a göre, sessiz sinema döneminde birçok film türü 

içinde gelişen bilimkurgu, dönüm noktaları olarak işaretlenebilecek 1927, 1951 veya 

1977’de100 olduğu gibi günümüzde de sabit, tanımlanabilir ya da denetlenebilir sınırlardan 

ziyade; hibrit bir yapıya sahip olagelmiştir. Bu bağlamda distopik anlatıların bilimkurgu 

evrenlerinin daha geniş alanlarına birer geçit işlevi gördüğü ve anlatının yeni olasılıklarına dair 

keşiflerin önünü açtığı ileri sürülebilir (Johnston, 2011, s. 4). 

Bilimsel romanlar, gerilim, hileli film, komik kısa film, fantezi, bilimsel melodram, 

korku gibi tanımlamalar, 1895 ile 1950 yılları arasında üretilen bilimkurgu (ve/veya distopya) 

anlatılarını sınıflandırmak için endüstri, eleştirmenler ve ticari basın tarafından en sık kullanılan 

terimler olagelmiştir (Johnston, 2011, s. 53). Johnson’ın belirttiği üzere bu tanımlamalar, 

bilimkurgunun gelişimiyle birlikte seyircilerin aşina olacağı unsurları içerir. Söz konusu 

dönemde Georges Méliès ile başlayan hilelere ve basit efektlere dayalı filmler,101 kısa sürede 

20,000 Leagues Under the Sea (Stuart Paton, 1916) ve Flash Gordon (Frederick Stephani, 

1936) gibi gelişmiş minyatür modellerle yapılan çalışmaları; Prehistoric Poultry (Willis H. 

O’Brien, 1917) ve King Kong (Willis H. O’Brien, 1933) gibi animasyonları; The First Men in 

The Moon (Bruce Gordon & J.L.V. Leigh, 1919) ve Aelita (Yakov Protazanov, 1924) gibi set 

                                                           
100  Önceden değindiğim gibi, 1970’li yıllar distopik eleştirel dönüşün sinema alanındaki karşılığına denk gelen ve “distopya” 

olarak tanımlanabilecek filmlerin yükselişe geçtiği yıllardır; ancak Fritz Lang’in yönettiği 1927 tarihli Metropolis bu 

bağlamda enteresan ve tekil bir örnek olarak karşımıza çıkar. 1950’ler ise, genel anlamda sinemada bilimkurgunun bir tür 

olarak tanınmaya başladığı yıllardır. 
101  M. Keith Booker, asıl mesleği sihirbazlık olan Georges Méliès’in, izleyicilerine görsel fanteziler sunmak için, günümüzde 

artık “özel efektler” olarak adlandırılan illüzyonların potansiyelini keşfeden ve böylece ilk bilimkurgu filmlerini üreten 

yönetmen olduğundan bahseder. 1902 yılına gelindiğinde, Jules Verne’in 1865 tarihli romanına dayanan Le voyage dans 

la lune (Aya Seyahat) adlı eserini ortaya koyan Méliès’in bu bağlamda ilk yönetmenlerden biri olduğu ve modern 

bilimkurgu anlatısının 1895-1905 arası dönemde H. G. Wells’in “bilimsel romansları” ile başladığı göz önüne alındığında, 

bilimkurgu filminin kökenlerinin de sinema kadar, neredeyse edebi bilimkurgu romanları kadar eskiye dayandığı 

söylenebilir. Booker’ın da vurguladığı gibi Méliès’in erken dönem çalışmalarının ardından, bilimkurgu filmi ciddi 

toplumsal ve siyasi sorunların derinlemesine incelendiği bir anlatı içermek suretiyle dünya sinemasının en önemli 

türlerinden biri haline gelmiştir (Booker, 2010, s. 2). 

 



 

204 

tasarımlarını ve nihayetinde Metropolis (Fritz Lang, 1927) ve The Invisible Man (James Whale, 

1933) gibi görsel efektleri öne çıkaran yapımları kapsayacak şekilde genişlemiştir. Anlatılar, 

The “?” Motorist (Walter R. Booth, 1906) gibi filmlerde uzay yolculuklarını, A Message From 

Mars (Wallett Waller, 1913) gibi örneklerde uzaylı ziyaretlerini, Just Imagine (Wallett Waller, 

1930) tarzı yapımlarda geleceğe dair vizyonları ve It Happened Tomorrow (René Clair, 1944) 

gibi filmlerde görülebileceği üzere zaman yolculuğunu içerecek biçimde çeşitlenir. Mechanical 

Husband (S. Wormald, 1910), Murder by Television (Clifford Sanforth, 1935) ve The Perfect 

Woman (Bernard Knowles, 1949) gibi birbirinden farklı yapımlarda, yapay zekâ veya robot 

filmlerinin ilk örnekleri karşımıza çıkar. Daha sonraki yapımlar bu unsurların çoğunu bir araya 

getirirken, bilimkurgu anlatıları henüz adlandırılıp sınıflandırılmadan önce, bu unsurların her 

biri bireysel filmlerde, kısa filmlerde ve dizilerde görülmüştür (Johnston, 2011, s. 53). 102 

Johnston’a göre gelecekteki distopya metinleriyle olan anlamlı bağlantılarını keşfetmek 

için, söz konusu dönemde üretilen filmlerin, dönemin toplumsal ve kültürel etkileşimleriyle 

birlikte geniş bir yelpazede ele alınması; bu metinleri çevreleyen söylemsel ağların, politik 

atmosferin ve sosyal bağlamın incelenmesi gerekir. Bununla birlikte, bilimkurgunun temel 

anlatısını oluşturan tematik ve alegorik unsurların öncelikli kaynağı edebiyattır. Bu dönemde 

üretilen hile ve fanteziye dayalı erken deneyler varlıklarını esasında, Mary Wollstonecraft 

Godwin Shelley (Frankenstein or the Modern Prometheus, 1818), Jules Gabriel Verne (A Trip 

to the Moon, 1865; 20,000 Leagues Under the Sea, 1870), Robert Louis Stevenson (Strange 

Case of Dr Jekyll and Mr Hyde, 1886) ve H. G. Wells (The Time Machine, 1895; The Invisible 

Man, 1897; The War of the Worlds, 1898; The First Men in The Moon, 1901) gibi bilimsel 

bilgiye eşit derecede sahip yazarların eserlerine borçludur. Bu eserlerin toplumsal ve kültürel 

                                                           
102  Johnston, akademik çalışmalarda yeterince temsil edilmeyen bu dönemin, genellikle Le Voyage dans la lune (Ay’a 

Yolculuk, 1902), Aelita, Metropolis, Things to Come (William Cameron Menzies, 1936) adlı filmlerin yer aldığı geleneksel 

bir kanonla sınırlı hâle getirildiğinden söz eder. Bu dar seçki, otomasyon, ileri teknoloji, uzay yolculuğu, bilimsel ilerleme, 

görünmezlik, fantastik keşifler, beden istilası, radyasyon kaygısı ve dönüşüm gibi anlatısal temalarla ilgilenen yüzlerce 

filmi göz ardı eder. Bu temalar 1950’lerde üretilen bilimkurgu filmlerinde etraflıca analiz edilirken, önceki yarım yüzyılın 

verimli zemini büyük ölçüde bilinmeyen; sinematik açıdan kayıp bir dünya olarak kalmıştır (Johnston, 2011, s. 53-54). 



 

205 

etkileri, yapay yaşam/zekâ yaratımı, mekanizasyon, bedensel dönüşüm, uzaylı istilası, zaman 

yolculukları ve gelecek tasavvuru temaları etrafında örgütlenen filmler üzerinden izlenebilir 

(Johnston, 2011, s. 54). 

Johnston’a göre gelecekteki savaşlar, gelişmiş robotlar, Ay’a yolculuklar ve başka 

gezegenlerden gelen ziyaretçiler gibi izlekleri içermeleri sebebiyle söz konusu dönemde çekilen 

ve adı geçen filmler elbette geleceğe dair sinematik öngörüler olarak da değerlendirilebilir. 

Fakat bu anlatıların çoğunda, olayların belirsiz bir “şimdi”de geçtiği ve yakın geçmişte vuku 

bulmuş teknolojik bir gelişmenin sonucu olarak tasvir edildiği ima edilir. Geleceğe dair bu ilk 

belirsizlik, erken dönem bilimkurgu anlatılarının ilham aldığı edebiyat eserlerinde de 

görülebilir: Frankenstein, 20,000 Leagues Under the Sea, The First Men on the Moon, The War 

of the Worlds ve The Invisible Man gibi örneklerin tamamı 19. yüzyılın şimdiki zamanında 

geçen hikâyelerdir. İstisnai bir örnek olarak H.G. Wells’in The Time Machine adlı romanı, 

geleceğe dair bir imgelem sunar; ancak bu eser, o dönemde filme uyarlanmamıştır (Johnston, 

2011, s. 67). 103 

19. yüzyılın sonları ve 20. yüzyılın başlarında insanlar, özellikle popüler dünya 

fuarlarında sergilenen teknolojik icatlara karşı ilgilerinde net biçimde görülebileceği gibi, 

geleceğe dair figürlerle büyülenmiş olsalar da gelecekteki olası dünyalara dair ütopik ya da 

distopik tasvirler, bu dönemde sinemada görece daha az yer bulmuştur. Yüz yıllık bir zaman 

sıçraması gerçekleştirerek, 2010 yılında kadınlar tarafından yönetilen bir dünyayı anlatmaya 

girişen Looking Forward (Theodore Marston, 1910), bu bağlamda istisnai filmlerden biri olarak 

kabul edilebilir. Burada, kadınların artan toplumsal gücüne yönelik endişe, 19. yüzyılda 

filizlenen değişimleri yansıtır. Evlilik ve boşanma yasalarındaki revizyonların yanı sıra 

kadınların oy hakkı siyasi ve kültürel bir mesele hâline gelmiş; kadınlar hayatın her alanında 

                                                           
103  H. G. Wells’in 1895 tarihli eseri, George Pal tarafından 1960 tarihinde The Time Machine adıyla filme uyarlanmıştır. 

Filmde, keşfettiği zaman makinesi aracılığıyla uzay ve zaman içinde geleceğe yolculuk yapan bir mucidin, karanlık ve 

tehlikeli bir toplumla karşılaşması ve ütopik toplum vizyonunu kaybederek umutsuzluğa düşmesi konu edilir. 



 

206 

daha fazla eşitlik talep etmeye başlamıştır. Nitekim ardından gelen In the Year 2000 (Alice 

Guy, 1912), In the Year 2014 (Allen Curtis, 1914), Percy Pumpernickle, Soubrette (Albert W. 

Hale, 1914) ve The Last Man on Earth (John G. Blystone, 1924) gibi yapımlar, erkeklerin ikinci 

sınıf vatandaş olarak görüldüğü gelecekteki anaerkil toplumları betimler. Öte yandan bu tür bir 

gelecek tasavvuru, çağın egemen cinsiyet rollerine geri çekilmeyle de sonuçlanmıştır; 

çoğunlukla kadınlar tarafından yönetilen bir dünyanın iflası gösterilerek erkeklerin toplumu 

“yeniden” kontrol altına almaları sağlanır. Kadınların yönetimde, erkeklerin ise ikincil 

konumda olduğu çoğu filmde bu doğrudan karşıtlık korunurken, eşit bir toplum önerisi hem 

fantezi hem de imkânsızlık olarak gösterilir ve nihayetinde toplumsal cinsiyet rollerindeki 

tersine çevrilme hâli, kadınların hem erkek hem de kadın rollerini aynı anda yerine 

getiremeyecekleri öne sürülerek kısa sürede düzeltilir (Johnston, 2011, s. 68). Gelecek temalı 

distopik anlatılarda bir endişe unsuru olarak öne çıkan kadın gücü, dönemin daha ünlü 

yapımlarında da merkezi bir rol oynar. Örneğin, ilk distopik filmlerden biri olarak kabul 

edilebilecek Metropolis iki katmanlı şehir tasavvurudur; üst katta kadınlar, hedonist bir yaşam 

süren burjuva erkeklerini eğlendiren egzotik dansçılar olarak sunulur. Alt katta ise, sınıflar arası 

mücadelede işçi sınıfından kadınların isyana katıldığı gösterilir; ancak işlevleri “annelik”tir. 

Sadece Maria ve “Robot Maria” burjuva ve işçi sınıfı dünyaları arasında dikey biçimde hareket 

edebilen kadınlardır ve burada bile, yalnızca Robot Maria’nın, “otomatik” cinselliği aracılığıyla 

güç ve kontrol sahibi olduğu ima edilir (Johnston, 2011, s. 68-69). 

Bununla birlikte, sona ermeyen ve derinleşen bir toplumsal ve ekonomik kriz dönemin 

çıktısı olarak Anglo-Amerikan filmlerindeki distopik gelecek vizyonlarını tartıştığı “Visions of 

the Future in Science Fiction Films from 1970 to 1982” başlıklı makalesinde H. Bruce 

Franklin’nin belirttiği gibi, erken dönem bilimkurgu filmleri ve distopik anlatılarda öngörülen 

ilk büyük arketipsel imge, geleceğin görkemli şehirleridir. Bu bağlamda akla gelen ilk örnek 

olan Metropolis filmine adını veren bu muazzam şehir, derinliklerde, yeryüzünün altında 



 

207 

çalışan yoksul kitlelerin yaşamlarını tüketen bir diyalektiğin parçasıdır. Ancak Franklin’e göre 

bu diyalektik, 1930 yılında, Hollywood’un “bahtsız bilimkurgu müzikali Just Imagine için 

çeyrek milyon Büyük Buhran doları harcayarak yarattığı, 1980 yılına ait muazzam fütüristik 

New York imgesi ile gömülmüştür” (Franklin, 1990, s. 20-21). Benzer biçimde 1936 tarihli 

Things to Come, geleceğin muazzam şehrini “teknolojik seçkinlerin eseri olarak” sergiler 

(Franklin, 1990, s. 21). 

Johnston’a göre bu filmlerde, geleceğin toplumunun görsel ihtişamını aktaran minyatür 

modeller ve set tasarımlarına dayanan gelecek imgelemi, insan mimarisi ve yaratımındaki olası 

ilerlemelerin gösterisi üzerine kuruludur. 1920’lerin sonlarında sinemada ses kullanımına 

geçilmesiyle, geleceğin işitsel temsilleri konusundaki endişeler de dile getirilir. Burada vurgu, 

sesin, hâlihazırdaki görselliğe neler katabileceği üzerine yoğunlaşır; patlamalar ve hava 

saldırıları gibi sesler ile geleceğin neye benzeyebileceği yorumlanır. Nitekim 1910’ların 

kontrolü elinde tutan kadınlarla ilgili kaygılı gelecek vizyonlarından sonra, High Treason 

(Maurice Elvey, 1929) ve Just Imagine gibi filmlerde, olağanüstü teknolojiyle donatıldığı hâlde 

sürekli saldırı altında kalan ya da iç tehditlerden kurtarılmaya ihtiyaç duyan şehirlere dair 

fütüristik imgelemler büyük ölçüde yer almaya başlar. Geleceğe dair birbirinden farklı 

vizyonların bu kadar etkili olmasının nedeni, böylesine gelişmiş şehirlerin hem ütopik hem de 

distopik özellikler içerdiğini ima etmeleridir. Etkileyici bir şekilde inşa edilen bu şehirlerden 

hiçbiri mükemmel değildir ve birçoğu, gizli kalmış kaygı ve korkuları açığa çıkarır. Bu çelişki, 

gelecek görülerinin sonraki tasvirlerinde de temel bir unsur olarak kalmaya devam edecektir  

(Johnston, 2011, s. 69-70). 104 

                                                           
104  Benzer biçimde M. Keith Booker’a göre, modern bilimkurgunun temel eseri olarak görülen Metropolis’te distopik anlatı, 

kapitalist koşulların gelecekteki bir topluma taşınması suretiyle örülür. İşçilerin, refah ve bolluk içindeki zengin efendileri 

tarafından köleleştirildiği ve neredeyse makine hâline getirildiği bu dünyada, ütopya ve distopya arasındaki sınırın her 

zaman net ve basit olmadığına dikkat çeken Booker; bir kişinin ütopya olarak gördüğü koşulların, bir başkası tarafından 

kolayca distopya olarak değerlendirilebileceğini ifade eder. Bu karmaşıklık, H. G. Wells’in bir romanından uyarlanan ve 

senaryosunu da Wells’in yazdığı Things to Come gibi erken dönem distopik anlatılarda görülmektedir. Film, insanlığın 

gelecekteki ütopyacı potansiyelini sergilemeyi amaçlasa da (uçan arabalar, görkemli şehirler) ütopyacı toplum, kendi 

içinde güçlü distopik unsurlar barındırmaktadır (Booker, 2010, s. 113-114). 



 

208 

Nitekim 1895 ile 1940 yılları arasında, edebiyattaki geleneklerden ve 19. yüzyılın bilim 

ve teknolojisine (özellikle ulaşım ve görsel medya çerçevesindeki gelişmelere) yönelik kültürel 

merakın doruk noktasına ulaşmasından yararlanan erken dönem sinemacılar, Johnston’ın da 

vurguladığı gibi bilim insanları ve otomatonlar (mekanik insansı robotlar) gibi figürleri kullanır 

ve uzay gemileri, görünmezlik iksirleri, geleceğe dair imgelemler gibi tematik araçlardan 

faydalanırlar. Film anlatıları fantastik olasılıklar, olaylar ve durumlar etrafında örülür. Bu 

filmleri, mekanizasyon, sanayileşme, bilimin barışı sağlama konusundaki başarısızlığı ya da 

genel olarak teknolojiye duyulan güvenin azalması gibi toplumsal ve kültürel kaygılara 

odaklanan yorumsal çabalar olarak okumak mümkündür. Bilim ve yaratım, keşifler, istila 

korkusu, teknolojiye dair belirsizlikler ve geleceğe (ve sıklıkla kadınlara) yönelik endişeler 

tekrarlanır (Johnston, 2011, s. 70-71). Erken dönem deneysel sinemanın ve bilimkurgu 

anlatısının bu altın çağı 1930’lu yılların ortalarına kadar devam eder. 1930’ların sonu ve 

1940’lar boyunca benzer anlatısal temalara sahip filmler görmek mümkün olsa da bilim ve 

teknolojiye dair tasvir ve imgelemler, zaman geçtikçe büyük ölçüde dönemi perdeleyen savaş 

meseleleriyle bağlantılı hâle gelmiştir. Radyasyon ve bombalar üzerine deney yapan bilim 

insanları sıklıkla gerilim ya da savaş filmlerinde yer almaya başlarken geleceğe dair imgeler bir 

süreliğine belirgin bir şekilde arka plânda kalır (Johnston, 2011, s. 71). 

Johnston, 1940’lı yılları, erken dönem bilimkurgu anlatısının devamı ve gelişimi 

açısından önemli bir nokta olarak işaretlemek gerektiğini belirtir; nitekim bu süreçte büyük 

stüdyolarda özel efekt departmanlarının genişlemesi de teşvik edilmiştir. Teknisyenler stüdyo 

yapımları için animasyon ve model çalışmaları ürettikçe teknolojiler gelişir. Bu bileşenler, 

1950’lerde bilimkurgunun tanımlanması ve yükselişinde temel unsurlar olarak yer almakla 

birlikte, prodüksiyonlarda gerçekçilik vurgusunun öne çıkması açısından da önem taşır. 

1950’lerin ilk bilimkurgusu kabul edilen Destination Moon (George Pal, 1950), 1940’ların 

sonlarında Amerikan askeri gücünün mühim bir unsuru olarak görülen roket bilimine olan ilgiyi 



 

209 

öne çıkararak uzay araştırmaları üzerine bilişsel-gerçekçi bir anlatı sunar ve uzay yolculuğunu, 

Flash Gordon benzeri fantastik uzay operalarından105 uzaklaştırıp gerçeğe döndürme arzusunu 

dile getirir (Johnston, 2011, s. 71). 

1950’den 1969’a 

II. Dünya Savaşı’nın ardından 1960’lara doğru geçen süreçte, savaş sırasında geliştirilen 

teknolojilerin de etkisiyle bilim, popüler kültür ve bilinçte benzeri görülmemiş derecede önemli 

bir konuma yükselir. Atom gücünün kullanımı ve nükleer silahlar, insan uygarlığının hızlı ve 

topyekûn yıkımına yönelik endişeyi daha önce hiç olmadığı kadar somut bir tehdit hâline 

getirirken; roket teknolojisindeki büyüme, uzay seyahatini erişebilir bir ihtimal olarak gösterir. 

Keza savaş sırasında ilerlemiş olan bilgisayar teknolojisi gün geçtikçe, modern hayatın daha 

önemli bir parçası hâline gelmeye başlamıştır. Booker’a göre, bilimkurgu romanının ilk kez 

önemli bir yayın fenomenine dönüştüğü ve bilimkurgu edebiyatının “Altın Çağı” olarak 

adlandırılan döneme denk gelen tüm bu değişimler nezdinde, bilimkurgu filmlerinin üretiminde 

de eşi görülmemiş bir artış yaşanması şaşırtıcı değildir. Nitekim 1950 yılında, Robert A. 

Heinlein’ın 1947 tarihli romanı Rocket Ship Galileo’dan uyarlanan Destination Moon ve 

Rocketship X-M (Kurt Neumann) gibi uzay keşfi temalı filmler, enteresan bir şekilde sonraki 

yıllarda başlayacak olan uzay yarışını öngörürcesine, gösterime girmek için yarışır. Bu filmler, 

1950’lerin Hollywood’unda en ayırt edici olaylardan biri olarak kabul edilen bilimkurgu filmi 

patlamasının başlangıcını ilan eder (Booker, 2010, s. 5). 

                                                           
105  Booker’ın belirttiği gibi, 1930’lu yıllarda bilimkurgu henüz bir tür olarak kendini tanımlama sürecindeyken, yazılı 

bilimkurgu ağırlıklı olarak “ucuz kurgu” (pulp) dergileri tarafından şekillendirilmiş ve dönemin en öne çıkan bilimkurgu 

filmleri Buck Rogers ve Flash Gordon dizileri olmuştur. Bu dönemde, genellikle “uzayda geçen, macera dolu ve 

melodramatik hikâyeler” anlatının merkezine yerleşir. Bu anlatılar için kullanılan ve bilimkurgu yazarı Wilson Tucker 

tarafından önerilen “uzay operası” (space opera) terimi ise ancak 1941 yılında ortaya çıkar. Bu terim, başlangıçta 

yeteneksiz yazarlar tarafından üretilen ikinci sınıf, klişe hikâyelere işaret eden aşağılayıcı bir anlam taşısa da sonraları, 

pulp hikâyelere yönelik anlamını korumakla birlikte, bilimkurgunun en tanınmış ve en sevilen eserlerinden bazılarıyla da 

ilişkilendirilmiştir. 1950’lerde Isaac Asimov ve Robert A. Heinlein gibi yazarların kaleminden çıkmış romanlar, Star Trek 

televizyon serileri ve 1930’lardaki dizilerden esinlenerek açıkça geçmişe atıfta bulunan Star Wars filmleri bu eserler 

arasında yer alır (Booker, 2010, s. 250). 



 

210 

Dönemin bilimkurgu seli içerisinde üretilmiş olan filmlerinin çoğu, Soğuk Savaş 

kaynaklı kaygılarla açıkça ilişkilendirilebilecek temalar barındırır. Amerika Birleşik 

Devletleri’nin, tehlikeli ve kötü niyetli düşmanlarca dört bir yandan kuşatılarak tehdit edildiği 

korkusu ile yaklaşmakta olan bir nükleer felaket ihtimalini rivayet eden kıyamet sonrası filmler 

öne çıkar. Keith M. Johnston’ın da vurguladığı gibi, 1950’lerde Amerikan sinemasını ele 

geçiren bilimkurgu, uzaylı istilasını işleyen anlatılar, uzaylı-öteki-canavar temsilinin 

uyandırdığı merak ve Soğuk Savaş eşliğinde “Kızıl Tehlike” olarak damgalanan Sovyetler 

Birliği’ne dair korkuların dramatize edilmesi varsayımı üzerine odaklanılmak suretiyle çokça 

tartışılmıştır. Bilindiği üzere 1950’lerde Amerika Birleşik Devletleri, genellikle muhafazakâr 

bir ülke olarak tasvir edilir. Bu yıllar, sağcı siyasi güçlerin egemen olduğu, müdahaleci ve 

emperyalist bir dış politikanın uygulandığı, komünistlerin yerel alandaki sözde yıkıcı 

faaliyetlerinin siyasi gündemde önemli bir yer tuttuğu ve özellikle Senatör Joseph 

McCarthy’nin Hollywood işçi sendikaları da dâhil olmak üzere solcu örgütlere yönelik 

başlattığı “cadı avı” olarak da bilinen House Un-American Activities Committee (HUAC) 

soruşturmalarıyla ilişkilendirilen bir dönem olarak incelenir. Bu on yılda bilimkurgunun 

yükselişi ve popülaritesi, büyük politik meselelerle alegorik biçimde başa çıkma yeteneğiyle 

ilişkili olarak anlamlandırılabilir. Öte yandan, Amerikan toplumundaki korkular sadece Soğuk 

Savaş motifleri ve yabancı güçler etrafındaki gerilimlerden beslenmemiştir. 1950’ler, UFO 

gözlemlerinin sürekli olarak artışına, atom silahlarının gelişimine ve bu silahlar üzerindeki 

belirsizliklere, hava ve uzay teknolojilerine dayalı uzay yarışının başlangıcına ve Amerikan 

toplumunun “banliyöleşmesi” ile bireyselliğin kaybına yönelik, dönemin eleştirmenlerinin 

duyduğu başka korkulara da tanıklık eder. Dolayısıyla 1950’ler ve 1960’ların bilimkurgu 

filmleri, önceki on yıllardan gelen motifleri geliştirirken bu ve bunun gibi diğer temaları da ele 

alır (Johnston, 2011, s. 73). 



 

211 

Nitekim 1950’lerin bilimkurgusunda temel bir anlatı unsuru olarak uzaylı istilası 

tehdidi, Invaders from Mars (William Cameron Menzies, 1953) ve Earth vs the Flying Saucers 

(Fred F. Sears, 1956) gibi bu tür saldırıları görselleştiren ve insanlığın fiziksel mücadele ya da 

“beden kaçırma” gibi farklı yollarla uzaylı saldırılarına nasıl tepki verdiğini keşfeden filmlerde 

karşımıza çıkar. 1950’lerdeki uzaylı istilası anlatılarına yönelik baskın yorum, bu olayları 

ABD’nin yaşam tarzına yönelik Sovyetler Birliği’nden gelen olası bir saldırı korkusu 

bağlamında ele almaktır. Bu filmler, komünist güçlerin Çin ve Rusya’da Amerikan güvenliğine 

yönelik en büyük tehditlerden biri olarak görüldüğü ve ABD’de antikomünist söylemin en 

güçlü olduğu dönemde üretilmiştir. Benzer biçimde, ABD’de gelecekte patlak verecek olası bir 

atom savaşı Five (Arch Oboler, 1951) ve Invasion USA (Alfred E. Green, 1952) gibi filmlerde 

ele alınır; hatta ikinci film, isimsiz ancak tüm belirtileriyle “Sovyet” olan yabancı bir ordunun 

işgalini göstermek için savaş görüntüleri kullanmıştır. Çoğu bilimkurgu, insan dışı istilacı 

anlatıları içerir. Uzaylıları Sovyetler Birliği ile ilişkilendiren eleştirel okumalarda, ABD’yi (ya 

da ABD topraklarını) istila eden her türden “öteki”, potansiyel bir Sovyet işgali veya Batı’ya 

sızma olarak yorumlanır. Bu bağlamda, The Thing from Another World (Christian Nyby & 

Howard Hawks, 1951) filmi ABD’li askerler ve bilim insanlarının merakıyla “uyandırılan” bir 

Sovyet ajanına göndermede bulunur; War of the Worlds (Byron Haskin, 1953) yıkıcı 

eylemlerde bulunan Marslıları, teknolojik olarak üstün bir “Kızıl Tehdit”e dönüştürür; Invasion 

of the Body Snatchers (Don Siegel, 1956) ise, Amerikan bireyciliği ve özgürlüklerinin, ruhsuz 

komünist dronlar tarafından nasıl tehdit edildiğini dramatize eder (Johnston, 2011, s. 74-75). 106 

                                                           
106  Booker’a göre dış mihraklara yönelik bu paranoya, radyasyon sızıntısı veya ters giden başka bir bilimsel deney ya da 

teknolojik felaket nedeniyle ortaya çıkan yaratıkları konu alan onlarca canavar filmine de yansımıştır. Diğer yandan, on 

yılın önemli filmlerinden bazıları, Amerikan toplumunda 1950’lerdeki yaygın dış tehdit algısını kabul etmekle birlikte, 

doğrudan daha yerel endişelere de değinir. Örneğin The Incredible Shrinking Man (Jack Arnold, 1957), geleneksel 

toplumsal cinsiyet rollerinin giderek daha fazla sorgulandığı bir dönemde, Amerikan “erkekliğinin” içine düştüğü “zor 

durumdan” beslenmiştir. Bu sırada, genellikle Soğuk Savaş dönemi antikomünist histerinin bir örneği olarak görülen 

Invasion of the Body Snatchers (Don Siegel, 1956), aynı zamanda antikomünizmin kendisi ve Amerika’da yaşamın giderek 

rutinleşmesi gibi diğer yerel tehditlere dair kaygıları da ifade eden bir film olarak okunabilir (Booker, 2010, s. 6). 



 

212 

Öte yandan Alternate Americas Science Fiction Film and American Culture adlı 

çalışmasında da belirttiği üzere M. Keith Booker’a göre, Red Planet Mars (Harry Horner, 1952) 

ve The 27th Day (William Asher, 1957) gibi örnekler doğrultusunda 1950’ler boyunca, 

“insanlığı yozlaştıran bir güç olarak” ele alınan komünizmin paranoya zeminine kayan korku 

ve nefret içerikli tasvirleri devam ederken; It Came from Outer Space (Jack Arnold, 1954) filmi, 

yalnızca onarım yapmak amacıyla Dünya’ya uğrayan ve kendilerini insanların histerik 

şiddetiyle karşı karşıya bulan iyi niyetli yabancıları sahneye çıkarır. Buna paralel biçimde 

istisnai bir örnek olan The Day the Earth Stood Still (Robert Wise, 1951), küresel barış ve 

anlayışa yönelik bir çağrı niteliği taşır. Bu yapımda da Mesih benzeri uzaylılar esasen iyi 

niyetlidir; ancak Dünya’nın, sebep olduğu şiddeti gezegenin ötesine taşımaya kalktığı takdirde, 

yok edileceği uyarısını yapmaktan da çekinmezler. Silahlanma yarışının açıkça reddedildiği 

film, Amerikan Soğuk Savaş histerisinin doruk noktası ve Hollywood’un antikomünist 

fanatiklerin baskısı altında olduğu bir dönemde cesur bir hareket olarak öne çıkmıştır. Filmin 

başarısı, bilimkurgunun, birçokları tarafından çağdaş gerçeklikten bağımsız olarak 

algılandığından, daha “ana akım” bir formda çok daha tartışmalı bulunabilecek keskin sosyal 

ve politik yorumlara bir zemin sunabileceğini göstermiştir (Booker, 2006, s. 5-6). 

Hollywood, 1950’ler bilimkurgusunun en önde gelen ve baskın yapımcısı olarak 

algılanmasına rağmen, bu türden anlatılar üreten tek ulusal film endüstrisi değildir. Johnston’a 

göre, bilimkurgu terimi etrafında örülen distopik anlatılarda ikonografik ve kültürel unsurlar, 

birçok ülke ve kaynaktan beslenmiştir. Almanya, Britanya, Fransa ve Sovyetler Birliği 

sinemaları da 1950’den önce ve sonraki on yıllarda bilimkurgunun gelişimini etkileyen fikirler 

veya uylaşımlar ortaya koyan filmler üretmiştir. Özellikle Britanya, Japonya, Fransa ve 

Sovyetler Birliği tarafından üretilen bilimkurgu anlatılarına odaklanılarak, bu ulusal 



 

213 

sinemaların ele aldığı atom gücü, uzaylı istilası ve bilim insanı temsilleri gibi izlekler etrafında 

şekillenen farklı kültürel kaygıların izi sürülebilir (Johnston, 2011, s. 82). 107 

Örneğin, Japonya menşeli Gojira (Ishirô Honda, 1954), kendinden sonra gelen 

bilimkurgu anlatıları üzerinde en etkili olan yapımlardan biri olarak kabul edilmektedir. Filmde, 

atom deneyleriyle uyandırılarak radyoaktif hâle gelen yaratık, Japonya’ya geri dönerek büyük 

bir yıkıma neden olur. Filmde atomik gücün mutasyona yol açan yıkıcı nitelikleri açık bir 

şekilde vurgulanır; Hiroşima ve Nagazaki’ye atılan atom bombalarının uzun vadeli etkilerini 

hâlâ deneyimleyen bir ülkede bu tema özellikle güçlüdür. Filmde birkaç kez Tokyo’nun 

“yeniden” tahliye edilmesine ya da Gojira’yı öldürebilecek yegâne güç olan “Oksijen Yok 

Edici”nin atom ve hidrojen bombaları kadar kötü olabileceğine dair endişeler dile getirilir. 

Uchûjin Tôkyô ni arawaru (Kôji Shima, 1956) ve Chikyû Bôeigun (Ishirô Honda, 1957) 

filmlerinde uzaylılar Japonya’ya gelir. Bu filmler, atom gücüne dair endişeleri içermekle 

birlikte, nihayetinde nükleer enerjiyi onaylayan söylemlere de sahiptir. Filmin merkezindeki 

bilim insanı, gücün sadece yıkıcı amaçlarla kullanıldığında kötücül olduğunu savunur; Dünya 

Kongresi’nde, Dünya’yı kurtarmak için tek yolun tüm atom ve hidrojen bombalarını asi 

gezegene fırlatmak olduğuna karar verilir; burada nükleer güç, tehlikeli olmaktan ziyade yararlı 

bir bilimsel çözüm olarak sunulur. Daikaiju Gamera (Noriaki Yuasa, 1965) filminde ise, tarih 

öncesi dönemden gelen ve ateş püskürten bir kaplumbağa olan Gamera, Tokyo’yu terörize 

etmekle başlayıp Japon çocuklarını korumakla sonlanan ve canavarın tehditten müttefike 

dönüştüğü bir süreçten geçer. Gojira, Daikaiju Gamera ve Uchûjin Tôkyô ni arawaru 

filmlerinde, Hollywood yapımı birçok bilimkurgu filminden farklı olarak, istilacılara karşı 

direnme ve onları bertaraf etme yeteneği, Japon ve uluslararası bilim insanlarının ortak 

                                                           
107  M. Keith Booker benzer bir vurguyla, 1950’lerin sonlarına gelindiğinde, bilimkurgunun altın yılları olarak bilinen film 

patlamasının gerçek anlamda uluslararası bir fenomene dönüştüğünden bahseder. Japon yaratık filmlerinin ilk örneklerini 

takiben Sovyetler Birliği, Doğu Almanya ve İtalya’da üretilen yapımlar vesilesiyle bilimkurgunun ilk distopik yönelimleri, 

dünya genelinde önemli ölçüde belirginleşmeye başlar. Bu dönemde, iki ya da daha fazla ülkenin mali desteği ve dağıtım 

katkıları doğrultusunda uluslararası ortaklıkla üretilen filmlerin sayısındaki artış, bilimkurgunun küreselleşmesinin ilk 

işareti olarak görülebilir (Booker, 2010, s. 7). 



 

214 

çabalarından kaynaklanır. Nihayetinde II. Dünya Savaşı öncesi Japonya’nın izole dış politika 

yaklaşımı bu anlatılarda değişmiş ve bu bilimkurgu filmleri, dünyayı kültürel değişim ve bilgi 

alışverişine dayalı bir uzam olarak sunmuştur (Johnston, 2011, s. 82-83). 

Japonya’nın aksine bu dönemdeki Sovyet bilimkurgu filmleri ise, uluslararası 

perspektifi daha az oranda içermekle beraber ve daha çok Sovyet uzay programını desteklemeye 

odaklanır. Mutasyona uğramış örümcekler, uzaylı istilaları veya beden kaçırıcılar gibi temalarla 

örülü hikâyeler yerine, uzay keşiflerinin ve daha gerçekçi bilimsel temaların tasvirine yer 

verilir. Tıpkı Amerika gibi, Sovyetler Birliği de daha önce bilimkurgu olarak görülen 

kavramların gerçek dünyadaki başarılarını sergiler; en dikkat çekici olanlar, Dünya 

yörüngesinde dönen Sputnik uydusuna ve uzaya çıkan ilk insana dair anlatılardır. Joseph 

Stalin’in ölümünden ve Nikita Kruşçev’in göreve gelmesinin ardından yaşanan siyasi ve 

kültürel değişimle birlikte, Sovyet bilimkurgu filmlerinde ve edebiyatında dolaylı bir artış 

görülür. Tüm Sovyet film yapımı devlet tarafından finanse edildiği için, birçok bilimkurgu filmi 

rekabet üzerine alegorik hikayeler sunar. Kuzey ve Güney güç bloklarının anlatıldığı Niebo 

Zowiet (Aleksandr Kozyr & Mikhail Karyukov & Francis Ford Coppola, 1959), kapitalist ve 

komünist bakış açılarını karşılaştıran Chelovek-Amfibiya (Vladimir Chebotaryov & Gennadiy 

Kazanskiy, 1962) ve Mars’a veya Venüs’e diğer ülkelerden önce ulaşan Sovyetler Birliği’nin 

bilimsel başarısına odaklanan Planeta Burg (Pavel Klushantsev, 1962) bunlardan bazılarıdır 

(Johnston, 2011, s. 83-84). Artık uluslararası bir “imparatorluk” olmaktan çıkmış ve II. Dünya 

Savaşı’nın ardından toparlanmaya çalışan Britanya’da ise, ülkenin uluslararası konumu, Süveyş 

Krizi sırasında Mısır’a karşı yürüttüğü askeri kampanyanın başarısızlığıyla sarsılır ve rock n’ 

roll, gençlik kültürü, artan göç ve savaş sonrası kadın bağımsızlığı gibi yeni olgular, geleneksel 

kültüre meydan okumaya başlarken, Britanya film endüstrisi de bir değişim sürecine girer. 

Savaş sonrası televizyonun, teknolojinin, alt kültürün ve gençliğin getirdiği zorluklara karşı bir 

dönüşüm yaşanır. Bu farklı kaynakların tümü, bu dönemde Britanya bilimkurgusunun 



 

215 

büyümesinde etkili olur; ancak Britanya’nın istila ve beden kaçırma temalarına odaklanması, 

bu konvansiyonların Hollywood filmlerinde ortaya çıkışından farklıdır. Cinsellik, Britanya 

bilimkurgu filmlerinde akademisyenler tarafından tanımlanan merkezi bir unsur olarak öne 

çıkar. Bu durum, savaş sonrası dönemde kadın cinselliği ve kadınların güçlenmesiyle ilgili 

kaygıları yansıtan ve Marslı bir kadın istilacının, “erkek üreme malzemesi” elde etmek için 

Dünya’ya gelişini konu edinen Devil Girl From Mars (David MacDonald, 1954), “fallik” bir 

roketin çarpmasıyla kesintiye uğrayan gençlik dönemi cinsel deneyimini anlatan The 

Quatermass Xperiment (Val Guest, 1955), cinsel çekim gücüne kapılan ve atom yakıtı ile 

radyasyondan beslenen bir uzaylının temsil edildiği X The Unknown (Leslie Norman & Joseph 

Losey, 1956) ve “uzaylı üremesi” üzerine kurulu bir anlatı olan Village of the Damned (Wolf 

Rilla, 1960) gibi filmlerde örtük bir şekilde işlenir (Johnston, 2011, s. 84-85). 

M. Keith Booker, 1962 yılıyla birlikte bilimkurgu anlatısında nükleer felaket temasını 

içeren distopik motiflerin daha doğrudan ele alınmaya başladığını belirtir. Panic in Year Zero! 

(Ray Milland, 1962) felaketin kurbanlarının trajedisinden çok, felaketten sağ çıkanların insani 

dramına odaklanırken; 1950’leri karakterize eden post-apokaliptik (kıyamet sonrası) filmler 

döngüsünün yönü, 1964 yılında Küba Füze Krizi’ni hicveden Stanley Kubrick imzalı Dr. 

Strangelove, or How I Learned to Stop Worrying and Love the Bomb filmi ile esaslı biçimde 

değişir. Bu son derece etkili absürt komedi, silahlanma yarışındaki “karşılıklı yıkım güvencesi” 

zihniyetinin deliliğini ustaca yakalar ve 1950’lerin en belirgin özelliği olan anti-Sovyet 

histerisinin hafiflemesine önemli ölçüde katkı sağlar (Booker, 2006, s. 12). Johnston bu 

bağlamda Britanya bilimkurgu filmlerinin, tıpkı daha geniş kapsamda düşünülebilecek Britanya 

film endüstrisi gibi, Avrupa ve Hollywood arasında bir köprü işlevi gördüğünü belirtir. Britanya 

bilimkurgusu hem türsel olarak aynı oyun alanında bulunmak ister hem de saygı duyulan 

edebiyat kaynaklarından bilimkurgu ve distopya anlatılarını benimseyerek özgün bir konumda 

yer alır. Bu anlayışın gelişimi bakımından en önemli örnek ise elbette, yine Kubrick’in elinden 



 

216 

çıkmış 1968 tarihli 2001: A Space Odyssey filmidir. Johnston’a göre bilimkurgu anlatılarının 

seyrini değiştirmede dönüm noktası olan 2001: A Space Odyssey, Hollywood’un önceki uzay 

yolculuklarının “saf fantezi” ve/veya “uzay operaları” tasvirleri kadar Sovyet ve Fransız 

bilimkurgularından da ilham alan felsefi bir sinema eseridir. Uzay yolculuğu, gelişmiş 

teknoloji, makinelerin ve bilgisayarların güvenilmezliği gibi önceki yılların uylaşımları üzerine 

inşa edilmekle birlikte hem edebiyattan hem de gerçek dünyadaki uzay görevlerinden türetilen 

bilgiye dayanır. Bilimsel gerçekçiliğe geri döner ve bilimkurgunun yolculuğunu, “artık bir 

istilanın kaynağı olarak değil, insanlığın bir sonraki adımı olarak” yıldızları keşfetmeye 

yönlendirir (Johnston, 2011, s. 88). 

1960’larda Amerikan yaşamının çeşitli yönlerinin, bilimkurgu anlatısının gelişmesini 

engelleyen bir ortam yarattığı da söylenebilir. Bu dönemde öne çıkan savaş karşıtı hareket, sivil 

haklar hareketi ve kadın hareketi gibi bariz biçimde önemli olgular, bilimkurgu anlatılarını 

birçokları için önemsiz kılarken; Planet of the Apes (Franklin Schaffner, 1968) gibi dönemin 

meseleleriyle ciddi bir şekilde yüzleşmeye çalışan ve ABD’de popüler kültürün ikonik 

simgelerinden biri hâline gelecek filmler de üretilmiştir (Booker, 2006, s. 12). Johnston’a göre, 

Planet of the Apes, bilimkurgunun yeniden üretilebilir ve tanıdık unsurlara dayanmasını tercih 

eden; felsefi ve şiirsel olmaktan ziyade melodramatik ve hareketli projeler gerçekleştirmeyi 

amaçlayan Hollywood stüdyolarının, geri dönüştürülebilir malzemeyi şiirsellikle birleştiren ve 

bilinen hazları, başarılı felsefi anlatılarla harmanlayan distopik bir ilk örnek olarak 

nitelendirilebilir. Dört astronotun uzayda ve zamanda yolculuk yaparak maymunların baskın 

tür olarak hüküm sürdüğü, insanların ise dilsiz ve itaatkâr vahşiler olarak görüldüğü bir 

gezegene iniş yapmasını anlatan film, tehlikeli ve dinamik bir uzay yolculuğu imgelemi sunar; 

aynı zamanda ABD’nın ırk ilişkileri ve emperyalist politikaları üzerine yaptığı açık yorumlarla 

dikkat çeker. Açık uçlu anlatısı ve devam filmleri için sunduğu imkânlar ile Planet of the Apes, 



 

217 

1960’ları, bilimkurgunun geleceğine dair (distopik bağlamda da anlaşılabilecek) bir bakışla 

kapatır (Johnston, 2011, s. 89). 

Johnston’ın belirttiği gibi, Fransız Yeni Dalgası’nın önde gelen üyelerinin bilimkurguya 

olan katkıları da distopik anlatının bu dönemdeki gelişiminin bir parçası olarak 

değerlendirilebilir. Nitekim François Truffaut, Ray Bradbury’nin distopik romanından 

uyarlanan Fahrenheit 451 (1962) filmini Britanya’da çekmiştir. Film, düşünce özgürlüğünü 

engellemek amacıyla okuma eyleminin yasaklandığı ve “itfaiyecilerin” kitapları yakmakla 

görevlendirildiği kasvetli bir geleceği betimler. Truffaut, geleceği görsel olarak çarpıcı bir 

şekilde tasvir edip solgun ve solmuş bir dünya yaratırken, itfaiyecilerin kırmızı araçları ve 

kitapları yutan alevler gibi renkli detaylar bu solgun dünya içindeki dikkat çekici unsular olur. 

Fahrenheit 451’deki estetik ve anlatısal kadercilik hem çarpıcı hem de üslup açısından kendine 

özgü bir gelecek tasavvuru sunarken; Avrupa sanat sineması ile Amerikan ticari sineması 

arasında distopik bir köprü kurar (Johnston, 2011, s. 86). 

Fransız sinemasının önemli isimlerinden biri diğeri Jean-Luc Godard ise, kendi distopik 

gelecek imgelemini Alphaville, une étrange aventure de Lemmy Caution (1965) filminde 

yaratmıştır. Ancak Godard, tutarlı bir bilimkurgu anlatısı oluşturmaktan ziyade, pulp fiction 

(ucuz kurgu), sinema ve tür melezliği üzerine bir yorum sunmayı amaçlar. Alphaville, “alaycı 

bir gelecekçilikten özel dedektif klişelerine ve parodiye; sanatçılar, düşünürler ve âşıklarla 

savaş halindeki bilgisayar kontrollü bir toplumu tasvir eden vahşi bir romantik alegoriye” kayan 

bir film olarak tanımlanabilir. Godard’ın filmi, bilimkurgu türünün, distopik bağlamda ne 

olduğu ya da ne olabileceği hususunda izleyicilerin algılarını sürekli olarak zorlar.108 Gelecek 

hakkında bir film olmasına rağmen, yapay bir sahne düzeni kurma ya da özel efektler kullanma 

girişiminde bulunmaz; bunun yerine, 1960’ların ve Paris’in modernist mimarisini, eğik açılarla 

                                                           
108  M. Keith Booker’a göre Godard’ın Alphaville filmine kadar bilimkurgu sinemasında “tam anlamıyla ütopyacı veya 

distopyacı” toplumların tasvirlerine nadiren rastlanır. Bu film, vatandaşlarını manevi ve yaratıcı kaynaklardan mahrum 

bırakan, makinelerin yönettiği sert ve baskıcı bir toplumu betimler (Booker, 2010, s. 114). 



 

218 

ve gece çekimleriyle kurgular. Film hem uzayda hem de zamanda uzak bir dünyayı incelerken, 

karakterler 20. yüzyıl olaylarına ve insanlarına referanslarla betimlenir. Filmde faşist bir 

gelecekteki toplum, çılgın bir bilim insanı ve süper bir bilgisayar gibi bilimkurgu motifleri 

işlenir; ancak baş karakter Lemmy Caution, çağdaş film noir’dan (kara film) “ödünç alınmış” 

gibi duran bir özel dedektiftir. Çılgın bilim insanı ise Nosferatu olarak bilinir. Bu isimler, 

Alman Dışavurumculuğu, korku-gerilim anlatıları, gerçek dünyadaki roket bilimi ve 

Amerika’nın aya insan gönderme çabası gibi güçlü bağlantılara işaret eder. Godard’ın nouvelle 

vague (Fransız Yeni Dalgası) duyarlılıklarını bilimkurguya uygulaması ve anlatılar arası 

melezliğe olan ilgisi, 1970’ler ve 1980’ler boyunca etkili olacak daha entelektüel bir bilimkurgu 

anlayışına kaynak oluşturmuştur (Johnston, 2011, s. 86-87). 

Truffaut ve Godard’ın yukarıda anılan filmlerinden daha önce Alain Resnais tarafından 

çekilen L’Année dernière à Marienbad (1961) filmi de Fransız Yeni Dalga sinemasının en 

önemli yapımlarından biridir ve Johnston’a göre genellikle bilimkurgu olarak 

değerlendirilmemesine rağmen; zaman yolculuğu, mekânsal belirsizlik ve güvenilmez hafıza 

gibi temalar etrafında örgütlenen bir anlatıya sahiptir. Filmi sadece anlatısal unsurlarına 

indirgemek faydasız olsa da zaman içinde hareketlilik, belirli bir ânı mekân ve zamanda yeniden 

yakalamanın imkânsızlığı ile yaratılan grafiksel karmaşıklık gibi özellikler, zaman yolculuğu 

ve zamansal süreksizlik konularını işleyen ana akım ve klâsik anlatı filmlerinde sıklıkla 

görülmüştür. Alain Resnais daha sonra, zaman yolculuğu üzerine daha açık bir meditasyon olan 

Je t’aime, je t’aime (1968) filmini çeker; bu filmde ana karakter, bir zaman makinesi kullanarak 

geçmişteki trajik bir aşk ilişkisini yeniden yaşar. Dönemin bilimkurgu sinemasında zaman 

yolculuğu hikâyelerinin yaygın olmaması göz önüne alındığında, Resnais’nin filmleri, sinema 

makinesinin zamanı kaydetme ve düzenleme yeteneği ile hafıza ve kayıp üzerine benzersiz 

sinematik anlatılar arasında entelektüel bir köprü oluşturur. Chris Marker imzalı La Jetée 

(1962) filmi de bu bağlamda önemli bir eserdir. Neredeyse hiç hareketli görüntü içermeyen, bir 



 

219 

dizi durağan fotoğrafın montajıyla oluşturulmuş bu kısa film, zaman yolculuğu anlatılarının 

döngüsel kaderini, hafıza ile bağlantılarını ve sinema makinesiyle olan mekanik bağlarını 

keşfetme yolunda benzersiz distopik bir anlatıdır. Gelecekteki distopik zaman yolculuklarına 

dair anlatılar, büyük ölçüde H.G. Wells ve Ray Bradbury gibi bilimkurgu yazarlardan aldıkları 

ilhamla başarı kazanmış olsa da ileriki dönemlerin zamansal distopik hikâyelerinin görsel ve 

anlatısal karmaşıklığı, bu arketip nitelikli sanatsal deneyimlere de çok şey borçludur (Johnston, 

2011, s. 87). 

1970’ler ve 80’ler ile Sinemada Distopyanın Yükselişi 

Johnston’a göre 1970’ler ve 1980’li yıllarda değişen kültürel ve siyasi atmosfer 

bilimkurgu anlatısını etkileyen güçlü unsurlar içerir; bunlar arasında feminizmin yükselişi ve 

eşcinsel haklarının genişlemesi, küresel ekonomik sorunlar, özellikle Ronald Reagan’ın 

başkanlığa gelmesinin de etkisi bağlamında ataerkil değerlerin kültürel inşası ve Soğuk 

Savaş’ta görülen yumuşama ile değişen jeopolitik dengeler yer alır. Benzer biçimde, endüstriyel 

gelişmeler bilimkurgu anlatılarının görselliğine etki eder; bilgisayar teknolojisi özel efekt 

çekimlerinin akıcılığını ve hızını köklü biçimde değiştirir. 1970’lerin sonlarında baskın hâle 

gelmeye başlayan teknolojik değişimin hızındaki artış, 1980’lerin ortalarından itibaren 

gelecekteki dönüşümlerin erken bir göstergesi olarak kabul edilir (Johnston, 2011, s. 92-93). 

Kültürel ve siyasi olayların ve teknolojik değişimlerin bu unsurları, 1970’li ve 1980’li 

yılların bilimkurgu anlatılarını, Hollywood’un gelişen film yapım döngüsüyle iç içe geçerek 

etkiler. 1950’ler ve 1960’larda dünya dışı istilacılardan kaynaklanan tehditlere odaklanılmasına 

karşın, 1970’lerde doğrudan uzaylı saldırısını konu edinen anlatıların yerini, belirgin ölçüde 

çevre ve iklim sorunları ile distopik gelecek tasavvurları alır (Johnston, 2011, s. 97). On yılın 

ilk yarısında ortaya çıkan bir dizi bilimkurgu, dönemin giderek yükselen şüpheciliğini ve 

1960’ların siyasi hareketleri doğrultusunda hayal edilip hedeflenen yeni ve daha iyi dünyanın, 



 

220 

önceki karanlık dünyadan çok da farklı olmadığına yönelik artan bir duyguyu yansıtan karanlık 

bir tonla, anlamlılık ve sanatsal ciddiyet arayışını sürdürür (Booker, 2006, s. 12-13). 

Nitekim Johnston’a göre 1970 ile 1977 yılları arasında, distopik geleceğe yönelik post-

apokaliptik temalar uluslararası ana akım sinemada ve sanat filmlerinde öne çıkmaya 

başlamıştır. Bu dönemde üretilmiş The Andromeda Strain (Robert Wise, 1970), Beneath the 

Planet of the Apes (Ted Post, 1970), THX 1138 (George Lucas, 1971), The Omega Man (Boris 

Sagal, 1971), Z.P.G. (Michael Campus, 1972), Conquest of the Planet of the Apes (J. Lee 

Thompson, 1972), Soylent Green (Richard Fleischer, 1973), A Boy and His Dog (L. Q. Jones, 

1975), The Alpha Incident (Bill Rebane, 1978) gibi filmlerde uzaylılardan bulaşan hastalıklar, 

aşırı nüfus yoğunluğu, diktatoryal toplumların yükselişi, gözetim teknolojisi ve kıyamet sonrası 

hayatta kalma gibi konular ele alınır. Bu dönemdeki Hollywood filmleri, politik suikastlar, 

küresel mali kriz, Vietnam Savaşı’nın etkileri ve Nixon’ın istifasına yol açan Watergate 

Skandalı gibi toplumsal çalkantılara bir yanıt olarak okunabilir veya belirli bir distopik gelecek 

öngörüsüyle şimdiki zamanı anlamlandırma çabası olarak yorumlanabilir (Johnston, 2011, s. 

93). Öte yandan, 1970’lerin başlarında en çok hasılat yapan bilimkurgu anlatılarından biri olan 

ve şiddet iktidarı ile gözetim toplumunun iç içe geçtiği distopik bir geleceği anlatan A 

Clockwork Orange (Stanley Kubrick, 1970) hem auteur hem de sansür tartışmalarında güçlü 

bir yer edinirken; zihin okuyan gezegen formları ile bu tamamen yabancı yaşam formuyla ilk 

temasın psikolojik etkilerine odaklanan Solaris (Andrei Tarkovsky, 1972) ve uzaylılarla enfekte 

olmuş “bölgeleri” konu edinen Stalker (Andrei Tarkovsky, 1979) distopik imgelemin alternatif 

anlatıları olarak karşımıza çıkar (Johnston, 2011, s. 95-97). 

H. Bruce Franklin, 60’lı yılların sonunun insanlık tarihinde yaşanan en derin krizi 

barındırdığını ileri sürer ve çürümekte olan sosyoekonomik ilişkilerin kültürel formlardaki 

karşılığını “kıyamet imgelemi” olarak adlandırır. Bir yanda insan türü, ihtiyaçları ve arzuları 

doğrultusunda gezegenin geleceğini şekillendirmeyi mümkün kılan bilim ve teknolojiye sahip 



 

221 

olmasına rağmen, bunlar potansiyel olarak kontrolden çıkma ve insanlığın kendisini 

gezegenden silme tehdidi taşıyan yabancılaşmış güçler hâline gelmiştir. Diğer yanda, ABD, 

yalnızca emperyalist emellerinin hedefi olan toprakları değil; aynı zamanda kendi ekonomisini, 

toplumsal bütünlüğünü ve “tarih” ile “kader” hakkındaki yanılsamaları ve hezeyanlarını da yok 

eden Vietnam Savaşı tarafından paramparça edilmiştir. Devrimsel gelişmelere gebe bir 

gezegenin tam ortasında konumlanmış ve uygarlığı yok etmek için sadece düğmelere basması 

yeterli olan emperyalist liderler, “geçmişe karşı cahil; geleceğe karşı kayıtsız” görünmektedir. 

Böyle bir dönemde bilimkurgunun, Anglo-Amerikan hayal gücünde merkezi organlardan birine 

dönüşmesi ve içeriğini pek çok kültürel forma aktarması şaşırtıcı olmaz. Kıyamet imgelemi, 

epeyce gerçekleşebilir görünen bir termonükleer soykırım ihtimalinden, insanlığın en zararsız 

yaşam formları tarafından bile alt edilebileceğini ima eden absürt tasvirlere kadar, her türden 

felaket senaryosuyla sinemada kendini gösterir (Franklin, 1990, s. 19). Bu bakımdan, 

1960’ların sonuna gelindiğinde, çöküş ve kıyamet vizyonları özellikle Anglo-Amerikan 

sinemasında olası geleceğimize yönelik sıradan bir bakış hâline gelir. George Lucas’ın THX 

1138 filminde aşırı steril bir beyazlıkla yansıtılan dünya imgesi veya son derece uygun bir 

şekilde adlandırılmış olan Planet of Apes filminin sonunda enkaza dönüşmüş vaziyette görünen 

“Özgürlük Anıtı” bu argümanı örnekler (Franklin, 1990, s. 19-20). 

Johnston’a göre 1980’lerde ABD ve Sovyetler Birliği arasındaki gerginlik ve düşmanlık 

devam etse de bilimkurgunun gelecek temalı anlatılarında dikkat çeken unsur, filmlerin sadece 

Soğuk Savaş’a ya da Sovyet “öteki”sinin istilasına yönelik korkuların bir yansıması olarak 

okunmamasıdır. Blade Runner (Ridley Scott, 1982), The Thing (John Carpenter, 1982), The 

Terminator (James Cameron, 1984), Predator (John McTiernan, 1987) ve The Abyss (James 

Cameron, 1989) gibi dönemin akademik ve popüler eleştirisinin odağında olan yapımlarda, 

geleceğin karanlık tasvirinin yanı sıra yapay zekâ veya yapay insan, Arktik buzulları altında 

gömülü, konumu belirsiz bir yağmur ormanında avlanan ya da okyanusun derinliklerinde 



 

222 

uyuyan istilacı figürleri aracılığıyla dünyanın istilası konu edilir. 1980’lerin “yabancı” 

istilacıları artık daha zor sınıflandırılmaktadır; bu durum kısmen farklılaşan siyasi ve kültürel 

iklimin bir sonucu olsa da aynı zamanda anlatıda erkeklik ideolojisinin yükselmesi ve maskülen 

figürlerin artmasıyla ilgilidir (Johnston, 2011, s. 97). Aliens (James Cameron, 1986) ve They 

Live (John Carpenter, 1988) gibi filmlerle birlikte, gelecek imgelemleri daha maskülen ve 

militarist bir tona bürünmekle birlikte bu durum, sinema tarihinde bu döneme özgü bir nitelik 

olarak öne çıkar. Bu açıdan bakıldığında, ormanlık bir savaş alanına sevk edilmiş bir kara 

operasyonu biriminin mücadelesini konu edinen Predator, ulusal yenilgiyi yeniden 

yapılandırma olarak okunabilir: Maskülen savaşçı, görünmez bir düşmana karşı “Vietnam’ı 

kazanmak” suretiyle ABD’nin 1980’lerde artan ve kutsanan askeri gücünü yansıtır (Johnston, 

2011, s. 98).109 

Bu dönemdeki distopik gelecek anlatıları aynı zamanda, Andrew Britton’ın, Ronald 

Reagan başkanlığında doruğa ulaşan Amerikan muhafazakârlığının yükselişi ile Hollywood 

sinemasının da siyaseten çok daha sağcı bir yönelime girmesi iddiasını taşıyan ve kültürel 

üretimleri hegemonik müzakere alanında ütopya, ilerleme, teknoloji, emperyalizm, nükleer 

enerji ve ataerki nosyonlarıyla bağlantılandırarak açıklayan “Reaganite Entertainment” 

(regenerate, ıslah edilmiş eğlence) yaklaşımı doğrultusunda incelenebilir (Britton, 2009, s. 97). 

İlerleme paradoksunu ideolojik ve sınıfsal açıdan ele alan Britton’a göre, burjuvazi, tarih 

boyunca kendi teknik ve sınıfsal önceliklerini “ilerleme” kavramına atıfta bulunarak daimî 

biçimde rasyonelleştirme ve apolitik hâle getirme çabasında olmuştur. Bu kavramın böyle bir 

amaç için elverişli olmasının nedeni, “görünürdeki tarafsızlığı ve içerdiği kaçınılmazlık 

hissi”dir. Ancak bir ideoloji olarak, büyük harfle “İlerleme”, hiçbir zaman çıkar gözetmeyen 

                                                           
109  Bu karanlık gelecek vizyonlarını izleyen diğer filmler ve distopik gelecek öngörüleri, distopik romanların en önemli 

örneklerinden biri olarak öne çıkan George Orwell’ın Bin Dokuz Yüz Seksen Dört (1949) adlı eserinin Michael Radford 

tarafından 1984 yılında filme uyarlanmasına zemin hazırlarken; esasen bir distopya parodisi olarak konumlanan Brazil 

(Terry Gilliam, 1985) gibi filmler, distopik anlatının eleştirel noktalarını işlemeye ve olanaklarını genişletmeye devam 

eder. Booker, distopya anlatısının eleştirel ve ciddi niteliğini kaydeden bu yönelimin, They Live (John Carpenter, 1988), 

Gattaca (Andrew Niccol, 1997), Dark City (Alex Proyas, 1998) ve Equilibrium (Kurt Wimmer, 2002) gibi filmlerle 21. 

yüzyıla taşındığını da not eder (Booker, 2006, s. 12-13). 



 

223 

bir süreç olarak algılanamaz ve bu sürecin aktörleri de elbette tarafsız değildir. Sınıflı 

toplumlarda, ilerleme egemen sınıfın artı-değere yönelik çıkarlarını hızlandırmaya yöneliktir. 

İlerleme ideolojisinin işlevi, insan tarihini tekniklerin niceliksel gelişimi ve metalaşma 

bağlamında tanımlamak ve bu gelişimin giderek daha büyük oranda maddi ve manevi refah 

getirdiğini öne sürmektir (Britton, 2009, s. 113). 

Britton, kapitalist tekniğin gelişimi olarak “İlerleme”nin, diğer çıkarları gözetmeksizin 

üretim tarzının ve sermayenin çıkarlarına hizmet ettiğini savunur. Bu durum, geçmişte olduğu 

gibi günümüzde de bu türden çıkarların iyeliğinin doğrudan sorgulandığı bir sınıf mücadelesi 

odağına alan analizler inşa eder. Kapitalist sistemde ilerlemenin niceliksel bağlamda “teknoloji 

ve tekniğe” indirgenerek salt “iyi” olarak savunulması durumunda “İyilik”, sağlamlığı ve 

önceden belirlenmiş zaferi aracılığıyla kendi kendini doğrularken; “Kötülük”, korkunç yabancı 

güçlerin istilasına karşı savunmasızlığı ya da “İyilik”ten sapmanın cezalandırılması yoluyla 

doğrulanır. “Reaganite Entertainment” açısından bilimkurgu, İyi ve Kötü’nün diyalektik 

olmayan kavranışından ve aralarındaki mücadelenin sıradan bir rutine indirgenmesi açısından 

yorumlanabilir. Bu bakımdan 70’ler ve 80’lere damgasını vuran Star Wars serisinde (George 

Lucas, 1977) teknik olarak “büyü”, modern sermayenin dinamik enerjisini ilan ederken 

kapitalizmin “geleneksel” değerlerini mistik bir ihtişamla çevreler. Geleceğin tekniklerinin 

geçmişin değerlerini savunmaya yönelik kullanıldığı bu gösteri, üretim güçleri ile üretim 

ilişkileri arasındaki çelişkiyi kapatır; kapitalizmin bölünmezliği ve evrenselliği, geçmişte 

olduğu gibi günümüzde de genel refah ve çıkarı teşvik eden bir sistem olarak sunulmak suretiyle 

yeniden onaylanır. Geleceğin teknolojisine duyulan ilgi ile “İyi” ve “Kötü”nün ebedi 

mücadelesi fikri bir araya gelerek, tekniğin yargılanmasında uygun ölçütün politik (bu teknoloji 

şu sınıfın çıkarlarına hizmet ediyor) değil, metafizik (bu teknoloji, ebedi ahlâki mutlaklardan 



 

224 

birini temsil edenler tarafından kontrol ediliyor) nitelikte olduğu evrensel bir tarih imgesi 

üretilir (Britton, 2009, s. 113-116).110 

Öte yandan distopik anlatının önde gelen örneklerinden 1982 tarihli Blade Runner’ın en 

belirgin özelliği Britton’a göre, Reagan dönemi bilimkurgu söylemine karşı bir tepki içeriyor 

olmasıdır. Blade Runner’da betimlenen distopik gelecek, teknik olarak gelişmekle beraber 

kültürel olarak yozlaşmış, gerici, otoriter ve belirsiz biçimde çok dilli bir kapitalizmin 

dünyasıdır. Toplumsal hak talebinde bulunmaya yol açacak insani benzerlikleri fark edilmeden 

önce ölmelerine neden olan yerleşik bir sona sahip olarak tasarlanmış, insansı işçilerden oluşan 

bir ırk olan “Replika”ların sömürüsü ve buna yönelik muhalif mücadeleleri, ayrıca sınıf 

terimleriyle kavramsallaştırılmıştır. Burada İyi ve Kötü karşıtlığına yer yoktur: üretici güçlerin 

gelişimi, dramatik bir dünyada zenginliğin kamulaştırılması ve emeğin sömürüsü ile olan 

ilişkisi bağlamında, hatta biçimsel demokrasinin bile terk edildiği ve devletin açıkça bir sınıf 

baskısı aygıtı olarak göründüğü bir düzlemde ele alınır. Blade Runner’da, bastırılmış politik 

içeriğin yeniden canlandırılması, “Reaganite Entertainment” kodlarına ve bunların sunduğu 

basit hazlara yönelik sorgulama ile iç içe geçer (Britton, 2009, s. 117). 111 

                                                           
110  Benzer şekilde, M. Keith Booker, 1977 yılında başlayan Star Wars serisinin bilimkurgu anlatısını yeni yönlere taşıdığından 

bahseder. Star Wars, Vietnam yenilgisi ve Watergate skandalının yarattığı hayal kırıklıklarının ardından, iyinin kötülüğe 

karşı zafer kazandığı coşkulu, eski usul bir macera arayan 70’lerin sonlarındaki Amerikan duyarlılıklarına fazlasıyla hitap 

etmiştir (Booker, 2006, s. 13-14). Bilimkurgunun ve distopik anlatının en zengin dönemlerinden birinin başlangıcında 

üretilmiş olan Star Wars, bu nostaljik çekiciliğiyle, Amerikan siyasetinde 80’lerde Ronald Reagan’ın başkan seçilmesine 

yol açacak olan sağcı yönelimin başlangıcına da işaret eder. Nitekim, 1950’lerin Soğuk Savaş yıllarını ve ardından 

1970’lerin sonları ile 1980’lerin başlarını inceleyen bazı eleştirmenler, bilimkurgu filmlerinin özellikle muhafazakâr 

dönemlerde geliştiği sonucuna varmışlardır. Bu durumun, çağdaş gerçeklikten dehşete düşmüş izleyicilere bilimkurgu 

anlatılarında bir nevi “kaçış” alanı sunulmasından kaynaklandığı düşünülebilir. Booker’a göre bu bağlamda, dönemin 

Close Encounters of the Third Kind (Steven Spielberg, 1977) gibi “liberal” görünen bilimkurgularında bile güçlü bir 

kaçışçı yönelim tespit edilebilir. Ancak burada kaçış, küresel siyasetin sol yöneliminden değil, modern kapitalist Amerikan 

yaşamının insan ruhunu tüketici doğasından ötürü gerçekleşmektedir (Booker, 2006, s. 14). 

111  M. Keith Booker’a göre Blade Runner, bilimkurgunun sınırlarını hem olay örgüsünde hem de görsel tarzda 

bulanıklaştırmasıyla öne çıkmış ve insan kimliğine dair güncel endişeleri ele alarak, insan ile insan yaratımı teknolojik 

ürünler arasındaki ayrımı sorgulamıştır. Filmin karanlık, tuhaf bir şekilde belirsiz ve çok kültürlü şehir tasviri, sinema 

tarihinin en çarpıcı distopik imgeleri arasındadır (Booker, 2006, s. 15). Philip K. Dick’in Do Androids Dream of Electric 

Sheep (1968) adlı distopik romanından uyarlanan Blade Runner, distopya filmleri için, dönemin distopik romanları ve 

öykülerinin hâlihazırda ulaştığı eleştirel yetkinliği yakalamak doğrultusunda yeni bir düzeyin göstergesi olarak görülebilir. 

Nitekim Blade Runner’ın ardından Dick’in hikâyeleri, Total Recall (Paul Verhoeven, 1990) ve Minority Report (Steven 

Spielberg, 2002) gibi başarılı distopya filmlerine de temel oluşturmuştur (Booker, 2006, s. 16). 

 



 

225 

Benzer biçimde, Camera Politica: The Politics and Ideology of Contemporary 

Hollywood Film (Politik Kamera: Çağdaş Hollywood Sinemasının İdeolojisi ve Politikası, 

2010) adlı kitaplarında Michael Ryan ve Douglas Kellner, Blade Runner’ı karşı-hegemonik 

film söylemlerine örnek teşkil eden ilerici distopik anlatılardan biri olarak sınıflandırırlar. 

Yazarlara göre film, muhafazakâr teknofobik söylemlerin sıklıkla yeniden ürettiği 

insan/teknoloji, doğa/kültür ve akıl/duygu gibi temel ikilikleri yapı söküme uğratarak, bu 

karşıtlıkların ideolojik işlevini sorgular. Ryan ve Kellner’ın vurguladığı üzere, Hollywood 

sineması çoğu zaman mevcut toplumsal düzenin hegemonik değerlerini yeniden üretme 

eğilimindedir; ancak bazı filmler, özellikle de belirli tarihsel momentlerde ortaya çıkan 

distopyalar, bu hegemonik yapıya karşı kültürel mücadele alanı yaratabilir. Blade Runner bu 

bağlamda, yalnızca geleceğe dair bir kaygının temsili değil, aynı zamanda mevcut toplumsal ve 

ekonomik yapılarla hesaplaşma girişimi olarak okunabilir (Ryan & Kellner, 2010, s. 386-389; 

391-395). Filmde akıl, polis şiddeti ve teknolojik denetim aygıtları aracılığıyla temsil edilen 

otoriter bir güçtür. Analitik makinelerin, bireyleri duygusal tepkileri üzerinden sınıflandırması, 

rasyonelliğin hegemonik iktidar biçimleriyle nasıl iç içe geçtiğini gösterir. Buna karşılık, yapay 

zekâya sahip replikaların duygulanım derinliği, “teknolojik olanın” aynı zamanda bir nevi 

“insanilik” taşıyıcısı olabileceğini öne sürer. Böylece film, Ryan ve Kellner’ın “eleştirel temsil” 

olarak adlandırdığı ilerici stratejiye başvurarak, akıl ile duygu arasındaki muhafazakâr karşıtlığı 

sorunsallaştırır. Replikalar yalnızca insan benzeri değil; aynı zamanda “insanı yeniden 

tanımlayan” varlıklar olarak sunulur. Blade Runner, kapitalist üretim ilişkilerinin ideolojik 

temellerini de ifşa eder. “Tyrell Corporation” isimli şirketin insansı-robot emeği aracılığıyla 

devamlılığını sağladığı sömürü düzeni, Ryan ve Kellner’ın belirttiği gibi, ilerici filmlerin 

“sistemin yapısal çelişkilerini görünür kılma” işlevine hizmet eder. Devasa neon panolarla 

aydınlatılmış üst sınıf yaşamı ile yeraltında konumlanan işçi sınıfının karanlık yaşam alanları 

arasındaki görsel tezat, kapitalist nitelikli kentsel ayrışmayı somutlaştırır. Şirket merkezinin 



 

226 

arkaik ve anıtsal mimarisi, tanrısal bir otoriteyi çağrıştırırken; şirketin sahibi Eldon Tyrell’in 

ataerkil ve mutlak bir figür olarak betimlenmesi, patriyarkal kapitalizmin ideolojik gücünü 

görünür kılar. Tüm bu yönleriyle film, yalnızca muhafazakâr teknolojik korkulara değil, aynı 

zamanda kapitalist modernliğin doğallaştırdığı ideolojik kodlara karşı konumlanır. Ryan ve 

Kellner’ın tanımıyla bu tür filmler, izleyiciyi mevcut düzenin doğallığını sorgulamaya teşvik 

eder. Blade Runner, bu çerçevede hem temsili stratejileri hem de anlatı yapısıyla hegemonik 

ideolojilere karşı eleştirel bir sinemasal pratik ortaya koyar (Ryan & Kellner, 2010, s. 386-389). 

Bununla birlikte, Johnston’a göre 1970’ler ve 1980’ler boyunca iş gücünü azaltmak 

amacıyla tasarlanan bilgisayar teknolojileri dünya genelinde yaygınlaşırken, teknolojinin 

günlük rutinlerdeki rolü ve insan faaliyetlerinin elektronik yöntemlerle ne ölçüde yer 

değiştireceği konusundaki geniş çaplı kültürel belirsizlikler de robotlar ve yapay zekâya ilişkin 

figürlerin etkileyiciliğini artırır. Distopik anlatıda bu teknolojilerin temsilleri, insan olmanın 

anlamı ve “gerçek” bir insanı robotik ya da biyolojik bir replikadan nasıl ayırt edebileceğimiz 

gibi konularda önceki on yıllardan (ve diğer medyalardan) gelen temaları geliştirdi: Westworld 

(Michael Crichton, 1973) ve Futureworld (Richard T. Heffron, 1976) filmlerinde eğlence 

parklarına gelen konuklar android ve insanı birbirinden ayırt edemez; ilk Alien (Ridley Scott, 

1979) filmindeki Ash ve ardılı Aliens’ta Bishop, saldırıya uğrayıp kanları akana kadar 

insanlardan ayırt edilemez (ki biyolojik gibi görünen bu eylem, “gerçek” insanlıkla olan 

ilişkilerini de karmaşıklaştırır);112 Blade Runner’daki kaçak “skin jobs” (yapay derililer) 

karakterleri, kendilerini kovalayan insanlardan daha fazla “insanlık” gösterir; The Terminator 

serisinde gelecekten gönderilen T-800, kıyamet sonrası 2029’da direnişe geçip isyan eden 

                                                           
112  Booker’a göre Alien, izleyicilere o güne dek görmedikleri kadar karanlık ve ayrıntılı bir gelecek tasviri ve teknoloji vizyonu 

sunarak gerçek bir atılım gerçekleştirmiştir. Psikanalitik açıdan bakıldığında, Alien’a adını veren yaratık, açıkça Freudcu 

bir kabustan fırlamış bir canavara benzer (Creed, 1990; Newton, 1990; Sobchack, 1990); ancak Booker’a göre bu canavar, 

aynı zamanda kapitalist bir kâbusun dışavurumu olarak da görülebilir. Film, daha fazla kâr elde etmek için yalnızca 

Nostromo mürettebatını değil; tüm insanlığı tehlikeye atan açgözlü ve hırslı “Şirket” betimlemesiyle, kapitalizmi açıkça 

ve sert bir biçimde eleştirir. Bu yönüyle, 20. yüzyılın sosyoekonomik sorunlarının çözülmekten uzak olduğu distopik bir 

gelecek öngörüsü sunar (Booker, 2006, s. 150). 

 



 

227 

insanların arasında sızmak amacıyla sentetik bir deriyle kaplanmış bir makine bedenidir. 

Bunların hepsi “gerçek” insanlığı tehdit eden tehlikeli, “insan dışı” ve insan benzeri yaratıklar; 

uzaylı istilacı figürlere rakip sentetik “öteki”ler olarak konumlanır (Johnston, 2011, s. 102). 113 

Toparlamak gerekirse, 70’li ve 80’li yıllar, A Clockwork Orange ve Solaris’in sanatsal 

başarısından Star Wars ve Alien filmlerinin popülerliğine uzanan geniş bir bağlamda üretilen 

distopik anlatılarla, bilimkurgunun ikinci altın çağının başlangıcı olarak görülebilir. Bu 

dönemde uzay yolculukları, zaman makineleri ve yapay zekâ ile gelecekteki toplumların nasıl 

tasvir edebileceği hususunda önemli gelişmeler yaşanmasının yanı sıra; bu figürler, ırkçılık, 

toplumsal cinsiyet, çevre ve politika gibi kültürel ve toplumsal sorunları temsil etmek için 

kullanılarak anlatısal bir ilgi alanı oluşturmaya devam eder (Johnston, 2011, s. 103). 

1990’lar ve 2000’ler 

Bilimkurgunun bu döneminin en belirgin özelliklerinden biri, yeni dağıtım ve ağ 

teknolojilerinin güçlenmesi; video oyunlarının, internetin ve 1950’ler ile 1960’larda bilimkurgu 

olarak görülebilecek araçlar olan mobil medya cihazlarının yükselişi ile anlatının çeşitliliğinin 

artmasıdır. Örneğin, pek çok film gösteriminden daha fazla finansal başarı elde etmiş ve 

kültürel olarak daha etkili hale gelen Doom (1993) ve Halo (2001) gibi bilgisayar oyunları, 21. 

yüzyıl izleyicisi için bilimkurgunun belirli bir yönüne vurgu yapmalarıyla öne çıkar; her iki 

                                                           
113  Booker, 1984 tarihli ilk The Terminator filminin, Terminator 2: Judgment Day (James Cameron, 1991) ile Terminator 3: 

Rise of the Machines (Jonathan Mostow, 2003) dâhil olmak üzere birçok distopik anlatıya ilham verdiğini vurgular. The 

Terminator’dan etkilenen filmlerden bir diğeri olarak görülebilecek Robocop (Paul Verhoeven, 1987) da önemli ölçüde 

toplumsal hiciv içerdiği gibi, distopya anlatılarına yönelik ironik bir yorum barındırır. Bu bağlamda The Terminator ve 

Robocop, Amerikan popüler kültürü ve hayal gücü için geçmişe dönüş özleminin güçlendiği; basit nostaljik imgelerin öne 

çıktığı Reagan yıllarında, teknolojinin insanı insanlıktan çıkarma potansiyeline duyulan korkuyu somutlaştırması 

ekseninde eleştirel bir karşı okumayla yorumlanabilir (Booker, 2006, s. 16). Filmdeki zaman yolculuğunu “hayali 

anımsama” ve Freudcu ilksel sahne fantezisi açısından analiz eden Constance Penley ise, teknoloji kaynaklı bir kıyametin 

kökenlerine dair güçlü hikâyeler sunan The Terminator ve benzeri anlatıların, toplumsal ve politik semptomları ortaya 

koymakla yetinmeyip bu semptomların altında yatan nedenleri vurguladıkları; mevcut eğilimlere işaret ederek gelecekteki 

kurumsal totalitarizmin ya da kıyametin olası sonuçlarını sorguladıkları ölçüde “eleştirel distopya” olarak 

adlandırılabileceğini savunur. Penley’e göre filmin başarısının nedeni, temelindeki fanteziyi güncel ve sıradan olanın 

sistematik kullanımıyla genelleştirerek geleceğin aslında şimdi gerçekleştiğini bize hatırlatmasıdır. Eleştirel bir distopya 

olarak The Terminator, kıyamet sahneleriyle göz doldurmanın ötesine geçer; gelecekteki felaketin kökenlerini, 

teknolojiye, savaşa ve sosyopolitik konumlanışlara dair bugün verilmiş kararlara dayandırır (Penley, 1990, s. 117, 127). 

 



 

228 

oyunun merkezinde yer alan bilimkurgu-aksiyon-militarizm hibrit teması, Aliens ve Predator 

ile olduğu kadar distopik bir geleceğin anlatıldığı Starship Troopers (Paul Verhoeven, 1997) 

gibi filmlerle de güçlü bağlantılar içerir. Özellikle internet ile ilgili teknolojik gelişmeler, 

bilgisayarı ve sonrasında mobil medya oynatıcılarını web siteleri, çevrimiçi fragmanlar ve 

forumlar aracılığıyla popüler bilimkurgu çevreleri için vazgeçilmez bir araç hâline getirir. 

İnternet forumları, web siteleri ve sosyal ağlar, hayranların birbiriyle daha kolay etkileşim 

kurmasını ve kendine özgü katkılar üretmesini sağlar. Telefon kameralarına, video kameralara 

ve masaüstü yazılım paketlerine erişimin artması düşük bütçeli, bağımsız filmlerin her yerde 

oluşturulmasını mümkün kılar; bağımsız yönetmenlerin ileri teknoloji dijital efektleri 

kullanarak kısa anlatılar ve özel efektler oluşturma yetenekleri sergilenir. İnternet aracılığıyla 

popülerleşen ve tanıtılan bu türden gelişmeler, bilimkurguya ve distopik anlatıya dair 

konvansiyonların kültürel farkındalığının ve kullanımının son derece canlı olduğunu 

kanıtlaması bakımından önemlidir (Johnston, 2011, s. 105-106). 

M. Keith Booker’a göre 1990’ların sonuyla birlikte distopik anlatılardaki yeni 

eğilimlerin ilk emaresi, Soğuk Savaş’taki silahlanma yarışının yanlışlığına karşı Dünya’yı 

uyarma misyonu üstlenen gelişmiş teknolojiye sahip uzaylı ırkı anlatılarının tekrar gündeme 

gelmesidir. Soğuk Savaş yıllarında birçok bilimkurgu anlatısına arka plân oluşturan bu çatışma, 

1990’lara geçiş aşamasında Soğuk Savaş’ın sona ermesiyle, yeni bir yönelimin sinyalini 

vermiştir. Bu bağlamda The Abyss, Soğuk Savaş yıllarını kuşatan savaş karşıtı distopik anlatılar 

arasında The Day the Earth Stood Still ile benzer bir duruş sergiler. Nitekim ABD’nin ulusal 

kimliğinin başlangıçtan itibaren “vahşi ve kötü” olarak nitelendirilebilecek dıştaki düşmanlara 

karşı bir duruşla tanımlandığını öne süren Richard Slotkin ve Tom Engelhardt gibi kültür 

tarihçilerinin de vurguladığı üzere, bu türden bir düşmanın en somut biçimi olarak tanınan 

Sovyetler Birliği ve Doğu Bloku’nun kaybıyla birlikte; Amerikan kültürünün, Independence 

Day (Roland Emmerich, 1996) ve Starship Troopers (Paul Verhoeven, 1997) gibi distopik 



 

229 

dünyalar ve gelecek imgeleri içeren filmlerde yansıtıldığı gibi, yenilgiye uğratılacak yeni 

düşmanlar arayışına girdiği gözlemlenebilir (Booker, 2006, s. 17). 

20. yüzyılın sonuna doğru bilgisayarların ve internetin gündelik yaşamının ayrılmaz bir 

parçası hâline gelmesi, bilimkurguyu özgün bir şekilde yeni istikametlere sevkeden sanal 

gerçeklik temalı birçok filmin üretilmesine yol açmıştır. Distopik anlatılarıyla öne çıkan Johnny 

Mnemonic (Robert Longo, 1995), Strange Days (Kathryn Bigelow, 1995) ve Virtuosity (Brett 

Leonard, 1995) bu tür filmlere örnek gösterilebilir. Dark City (Alex Proyas, 1998), eXistenZ 

(David Cronenberg, 1999) ve The Thirteenth Floor (Josef Rusnak, 1999) gibi yapımlar distopik 

anlatıları entelektüel açıdan daha ileri bir seviyeye taşır (Booker, 2006, s. 17). Buna koşut 

biçimde John Scalzi, 1990’larla birlikte bilimkurgu anlatılarında geleceğe ilişkin aksiyon 

formüllerinin baskın konuma geçtiğini; ancak 90’lar sonunda bilimkurguyu tanımlayan unsurun 

esasında, kısaca CGI (computer generated images) denilen bilgisayar tabanlı özel efekt gelişimi 

olduğundan bahseder. Bu teknolojinin en çarpıcı örnekleri, felsefi öğelerle örülü bir distopya 

anlatısı olan The Matrix (Lana Wachowski & Lilly Wachowski, 1999) ve devam serisinde (The 

Matrix Reloaded, 2003; The Matrix Revolutions, 2003) görülür. İlk kez 70’lerin başında beliren 

ve 80’lerde Tron (Steven Lisberger, 1982) filminde kullanılan imajların yoğunluğu ile dikkat 

çeken bilgisayar grafikleri elbette yeni bir şey değildir; ancak 90’ların başında CGI, bilgisayar 

efektlerinin canlı karakterler ve olaylarla kusursuz bir şekilde birleşmesine olanak tanıyacak bir 

gerçeklik düzeyine ulaşır. Kısacası, artık “fotogerçekçi” (photorealistic) hâle gelmiştir. 

Fotogerçekçi bilgisayar efektleri, geleceğe yönelik karanlık bir distopya olan Terminator 2: 

Judgment Day (James Cameron, 1991) filminde ilk kez kapsamlı biçimde yer alır. Cameron, 

“T-1000 model Terminator” karakterinin kollarını bıçaklara dönüştürmek ve dokunduğu 

herhangi bir insanın şekline “bürünmesini” sağlamak için bilgisayar grafiklerini kullanır 

(Scalzi, 2005, s. 45-46). Bilgisayar teknolojisinin gerçeğe dönük imgeleri sadakatle yeniden 

yaratması, çok geçmeden bilgisayar efektleri aracılığıyla kırılıp yeniden inşa edilen gerçek 



 

230 

dünyanın çok yönlü fiziksel tasvirlerine zemin hazırlar. Bu bağlamda Japon yapımı Ghost in 

the Shell (Mamoru Oshii, 1995), hem bilgisayar ortamında hem de “fiziksel dünya”da son 

derece zeki bir bilgisayar programının peşine düşen sibernetik bir kahramanın yer aldığı 

siberpunk temalı distopik bir anlatı olarak karşımıza çıkar (Scalzi, 2005, s. 46). 

Booker’ın belirttiği gibi, bu tür filmler, bilgisayar teknolojisindeki ilerlemeler sayesinde 

mümkün olurken, sanal gerçeklik olanaklarına duyulan popüler hayranlık, aynı zamanda 

gerçekliğin kendisinin giderek daha gerçek dışı bir hâle geldiğine dair artan bir hissiyattan da 

beslenmiştir. Kültür teorisyenleri, özellikle Jean Baudrillard gibi eleştirmenler tarafından dikkat 

çekildiği üzere bu dönemde yaşam, gerçeğin giderek daha gerçek dışı bir duruma geçişi ve 

kurgu ile gerçek, özgünlük ile simülasyon arasında bir zamanlar sağlam gibi duran sınırların 

çöküşü vesilesiyle karakterize edilir (Booker, 2006, s. 18). Bu olgu, CGI teknolojisinin 

bilimkurguda giderek daha önemli hâle gelmesiyle 2000’li yıllara da sirayet eder. Bu bağlamda 

Resident Evil (Paul W. S. Anderson, 2002) ve Resident Evil: Apocalypse (Alexander Witt, 

2004) gibi, popüler video oyunlarından uyarlanan filmler ile I, Robot (Alex Proyas, 2004) gibi 

geçmişin kült bilimkurgu-distopya anlatılarına (Isaac Asimov’un robot hikâyeleri gibi yapay 

zekâ temalarına) dönen yapımlar özellikle ilgi çekici olmuştur (Booker, 2006, s. 18). 

Bunun yanı sıra, tıpkı selefi olduğu Metropolis distopyası gibi, kendinden sonra gelen 

tüm kentsel gelecek tasvirlerini güçlü bir şekilde dönüştüren Blade Runner’ın etkisi 90’ların 

sonunda da hissedilir. Bu bağlamda özellikle Dark City (Alex Proyas, 1998), Blade Runner’da 

tasvir edilen Los Angeles şehrinin karanlık atmosferi ve filmin gelecekle bütünleşen retro 

dünyasını yansıtırken; Blade Runner’ın görsel estetiği ile geleceğe dair sunduğu güçlü 

imgelem, siberpunk öncüsü William Gibson’ın kısa hikâyesinden uyarlanan Johnny Mnemonic 

(Robert Longo, 1995) filmine de sirayet ederek, edebiyat alanında 80’lerden itibaren önemli bir 

bilimkurgu fenomeni olagelmiş siberpunk teması ile distopik anlatının birleştirilmesi 

bakımından etkili olmuştur (Booker, 2006, s. 185). 80’li ve 90’lı yıllar boyunca android ya da 



 

231 

siborg figürleri içeren birçok film, Blade Runner’ı önemli ölçüde referans alır. Kaçak robotları 

avlamakla görevli bir polisi merkeze alan Runaway (Michael Crichton, 1984), bariz biçimde 

Blade Runner’dan türetilmiş görünmekteyken; Terminator serisi ise ilk filmiyle (1984), Blade 

Runner’ın temalarını tersine çevirerek, insanları hedef alan robot/siborg ödül avcılarını öne 

çıkarmıştır. 2000’li yıllarla birlikte, Blade Runner’ın öncülü olduğu “insan” ile teknolojik nesne 

arasındaki sınırın sorgulanması temasını, Android ve siborg figürlerinin yanına yapay zekâ 

motiflerini de ekleyerek devam ettiren distopya anlatıları öne çıkmaya başlar. Bicentennial Man 

(Chris Columbus, 1999) filmi, insan duyguları geliştirmeye başlayan ve insan olmaya çalışan 

bir Android tasviriyle bu sınırı zorlarken; “insan olmak isteyen” bir çocuk robotun merkeze 

alındığı A.I. Artificial Intelligence (Steven Spielberg, 2001) filminde ise insansı robotlar, 

çevresel felaketler, distopik toplum kâbusları ve insansız bir gelecekte Dünya’ya gelen uzaylı 

ırkları gibi unsurlar yer alır (Booker, 2006, s. 185-186). 

Ara Değerlendirme ve 2010 Sonrası Bilimkurgu Anlatıları 

Özetlemek gerekirse, 1895-1969 arası dönemde, “icat ve yaratım” (robotik 

mekanizasyon, otomatonlar, bilim insanı figürleri, atom gücü), “istila” (uzaylıların dünyaya 

gelişi, beden ve cinsellik) ile “keşif” (insanların başka gezegen ve yıldızlara yaptığı yolculuklar, 

uzay gemileri) ve hepsini kapsayan bir çatı olarak da değerlendirilebilecek “gelecek” zaman, 

bilimkurgunun ana temaları olarak sıklıkla karşımıza çıkan geniş anlatı kategorileri olmuştur. 

Bu kategorilerden her biri, ilk bilimkurgu yapımlarından başlayarak ve bunlardan evrilmek 

suretiyle 70’li yıllardan itibaren sinemada sıklıkla yer bulacak distopik anlatıların nezdinde 

farklı hikâye örgütlenişlerini ve tematik derinlikleri ifade eder. İnsan tarafından yaratılan 

teknolojik ya da bilimsel yeniliklerin sonuçları ele alınır. Genellikle yapay zekâ, robotlar, 

genetik mühendislik veya yeni icatların kontrolden çıkması gibi konularla ilgilenilir. 

Teknolojinin doğurduğu etik kaygılar ve varoluşsal sorunlar işlenir. İnsan elinden çıkma 

icatların potansiyel tehlikeleri ve yaratıcıların sorumlulukları hakkında güçlü mesajlar iletilir. 



 

232 

Yanı sıra, uzaylıların gezegeni istila etmesine odaklanan anlatılar, genellikle yabancı bir güç 

veya varlığın dünyaya tehdit oluşturmasına dönük senaryolar üzerine kuruludur; yabancıların 

istilası, insanlığın kendini savunması ve hayatta kalma mücadelesi ekseninde yorumlanırken 

hem Soğuk Savaş dönemi korkuları hem de toplumsal ve politik yabancılaşma alt metinde yer 

alır. En nihayetinde uzayın keşfi ve insanın sınırları aşma çabasının merkeze alınmasıyla, 

insanlığın bilinmeyen gezegenlere veya uzak evrenlere yaptığı keşif yolculuklarına evrilen 

hikâyeler anlatılarda yer bulmaya başlar. İnsanın merakı, sınır tanımayan keşif arzusu ve 

bilinmeyenin karşısında hayatta kalma mücadelesi temsil edilir. Bu anlatılar, genellikle bilimsel 

ilerlemeler ve insan doğası üzerine felsefi sorgulamalar içermeleriyle dikkat çeker. 

1895’ten itibaren ve sessiz sinema dönemiyle birlikte bilim ve kurgunun birleşimi, ilk 

nüvelerini manipülasyon yoluyla görsel fantezileri somutlaştırmak çabasından temellenen 

illüzyon gösterilerinde bulur. Bu bağlamda öncü olan Georges Méliès, Jules Verne’den 

uyarladığı Le voyage dans la lune ile bilimsel temele dayanan illüzyonların görsel 

manipülasyona dönük potansiyelini keşfeden ilk yapımı ortaya koyar. Méliès’in fantastik 

nitelikli arketiplerini takiben, bilimkurgu olarak tanımlanabilecek diğer filmler de hızla ortaya 

çıkmaya başlamış; ancak çoğu erken dönem bilimkurgu anlatısı bilim, korku ve fantastik 

arasındaki belirsiz ve geçirgen sınırda yer almıştır. Kendine özgü bir mantıkla işleyen büyülü 

dünyaların kurgulandığı fantezi anlatısıyla iç içe geçen ilk örneklerin ardından, bilimkurgu, 

Suvin’in vurgusuyla örtüşen şekilde içinde yaşadığımız dünyadan farklı görünse de fiziksel 

gerçeklikle uyumlu ve bilimsel prensiplere dayanarak açıklanabilen farklı dünyaların ve 

teknolojilerin imgelemine dönük biçimde işlemeye başlar. Bu örneklerle birlikte, ileride 

bilimkurgu ve distopyanın ikonik görüntüleri hâline gelecek otonomlar, robotlar ve uzay 

gemileri gibi figürler sahneye çıkarken, sonradan “uzay operaları” olarak adlandırılacak 

melodramatik uzay yolculuğu hikâyeleri ile denizaltı maceraları ve yeryüzündeki sıra dışı 

bölgelerle yaratıkların keşfini anlatan öyküler anlatıya eklemlenir. Özellikle 1930’lu yıllarda, 



 

233 

farklı gezegenlere yolculuk, uzayda yaşam ve kolonileşme, galaksinin keşfi gibi bilimkurgu 

motifleri, çoğunlukla teknolojik açıdan ideal ve barışçıl gelecek imgelemlerine dair hevesli ve 

heyecanlı bir ton içeren, neşeli ve kısmen de ütopik sayılabilecek bir atmosfere yerleştirilir. 

Öte yandan, 1950’lerde ivmelenen Soğuk Savaş’a koşut biçimde değişen tarihsel 

bağlam, özellikle Anglo-Amerikan sinemada bilimkurgu anlatılarının yükselişine eşlik etmiş; 

bu dönemde uzaylı “yabancı”ların istilası; yaratıklar, virüsler ve gezegen dışından taşınan 

hastalıklarla insan bedeninin ele geçirilişi; atom gücü ve silahlanma yarışı ile ilk belirtilerini 

gösterecek olan post-apokaliptik gelecek imgeleri, bilimkurgunun baskın ögeleri hâline 

gelmiştir. Dönemin kaygılı ruh hâline uygun şekilde, nükleer yok oluş ve “kızıl tehlike olarak 

komünizm” istilasına dair Soğuk Savaş paranoyalarının yanı sıra Anglo-Amerikan yaşamda ve 

bilhassa ABD’de ekonomik, toplumsal ve kültürel hayattaki değişimlerden kaynaklı kaygıları 

içererek genişleyen bilimkurgu evreni, sonraki on yıllarda da sosyal ve politik meseleleri 

anlatının odak noktası yapmak doğrultusunda gelişir. 

Nitekim 1950’lerin sonunda distopik anlatının ilk göstergeleri olarak beliren yaratık-

yabancı istilası, bedenin temellük edilişi ve yıkıcı atom gücüne dair korkular ile kıyamet sonrası 

vizyonlar popülerliğini korumakla birlikte, bilimkurgu evreninin distopik temaları yeni yönlere 

evrilmeye başlar. 1960’larda, bir önceki döneme kıyasla, bilimkurgu anlatılarında 

konvansiyonel açıdan daha belirsiz nitelikler gözlemlenirken; 60’ların ikinci yarısında 

uluslararası alanda Hollywood hegemonyasını kıran ortak yapımların üretilmesi ve felsefi 

olanakların keşfiyle, toplumsal ve politik meselelerin ciddiyetle ele alındığı ve söylemsel 

çeşitliliğin arttığı söylenebilir. 1960’lı yılların sonlarından itibaren bilimkurgu anlatılarının 

post-apokaliptik manzaralarına, dış uzaydan gelen tehditler, galaksiler arası istilalar ve nükleer 

soykırımlardan ziyade dünya gezegeni kökenli hastalıklar, ekolojik yıkımlar ve iklim felaketleri 

gibi motifler sirayet etmeye başlar. Bu unsurlar, gezegensel yaşamın ve insan uygarlığının 

devamlılığına karşı konumlanan içe dönük tehlikeler olarak görülür. Bu durum elbette, 1968 



 

234 

Mayıs Hareketi sonrası neoliberalizm ve muhafazakârlığın zorunlu birlikteliğinden doğan 

hegemonik bloğun yükselişi ve sol kanat ideolojik mücadelenin gerilim ve çatışmalarla örülü 

atmosferinin yerini kısmen dolduran karamsar ruh hâliyle ilişkili olarak yorumlanabilir. 

Nitekim 1970’ler ve 1980’ler, toplumsal ilişkiler düzeyinden bireysel var oluş eksenine; eşitlik, 

adalet ve kurtuluşa dönük umuttan uygarlık ve insanlık değerlerinin “yozlaşmaya yazgılı 

doğası” kabulüne kayan söylemlerin baskınlığının arttığı yıllardır. Öte yandan 70’li yıllarda 

yoksulluk, açlık, sömürü ve ekolojik facialar gibi geleceğe dair kasvetli tasavvurların yanı sıra 

toplumsal adaletsizlik, sınıfsal eşitsizlik ve ABD’nin emperyalist politikaları ile Vietnam 

yenilgisinin eleştirel yorumlarına da yer verilir. 

Önceden vurguladığım gibi, 1980’lerde öncelikle bilimkurgu edebiyatında majör bir 

hareket olarak ortaya çıkan siberpunk akımı, “insan olmanın anlamına” yönelik soruları odağa 

alması ve “insanlık” kategorisinin inşasına ilişkin var oluşsal nitelikli sorgulamaların öne çıktığı 

anlatıların ilk örneklerini içermesi bakımından distopik anlatıda önemli yer tutar. Bu bağlamda 

sinema alanında da 1980’ler, siberpunk teması ekseninde gelişen bireysellik, var oluş kaygıları 

ve geleceğe yönelik kasvetli bakış açılarını içermekle beraber; genellikle dramatik biçimde ters 

giden köklü toplumsal revizyonların yol açtığı totaliter sistemler, azalan yaşamsal kaynaklara 

erişimin kısıtlandığı yoksulluk, kıtlık ve hastalıkla bezeli bir gelecek, ağır koşullar altında 

çalıştırılan işçi sınıfının sırtına yüklenen zorunlu üretim faaliyeti ile zengin ve küçük bir 

zümrenin tekeline alınan artı değer ve tüketim ayrıcalığı gibi motiflerle örülü distopik 

senaryoların gündeme geldiği yıllardır. Hâlihazırda içinde yaşadığımız politik, sosyal ve 

ekonomik adaletsizliklerle bezeli dünyada süregiden çatışmaların, çözümsüz bırakılmaları 

hâlinde, gelecekte ödenecek bedellerine ve zuhur edecek potansiyel tehlikelerine karşı uyarı 

niteliği taşıyan bu karanlık hikâyeler, 70’li yıllardan itibaren sinemada yer bulan dört başı 

mamur distopya filmlerinin odak noktasını oluşturur. 



 

235 

70’lerin sonu ve 80’li yıllardaki endüstriyel ve teknolojik gelişmeler, 90’lar ve 

sonrasında belirgin biçimde yükselişe geçen dijital atılımların önünü açar. Bilgisayar teknolojisi 

ve özel efekt sistemlerindeki gelişmeler, bilimkurgunun görsel olanaklarının genişlemesine 

vesile olurken; “sanal gerçeklik” teması, distopya filmlerinin felsefi sınırlarını zorlayan kalıcı 

bir öge hâline gelir. Bu tarihten itibaren sinemada distopik anlatılar, kudretli şehirlerle kasvetli 

dünyalar yaratan ve toplumsal yapıyı değiştiren bilimsel-teknolojik gelişmelerin, bireysel 

duygulanımlar ile kişisel yaşam üzerindeki etkisini anlatan makro ve mikro düzeyde iç içe 

geçmiş hikâyeleri içermeye başlar. 

2000’li yıllarla birlikte bilimkurgu ve distopya filmlerinde sıklıkla görülen zaman 

yolculuğu, yapay zekâ ve insandan ayırt edilemeyen robotlar gibi temalar, insanlık ve uygarlığa 

yönelik felsefi sorgulamaları güçlendiren katalizörler olarak anlatıya eklemlenir; sınıf, etnisite 

ve toplumsal cinsiyet gibi kategorilere dair farklı bakış açılarına olanak tanıyan söylemler ve 

içgörüler öne çıkar. 80’lerin siberpunk anlatıları gibi, 2000’li yılların yapay zekâ temalı 

filmlerinde de insan ile teknolojik yaratım arasındaki sınırların belirsizleştirilmesi suretiyle, 

insan olmanın anlamını kökten değiştirme olasılığı ele alınır. Hastalık, mutasyon ve genetik 

mühendisliği gibi insan merkezli evrimsel unsurları merkeze alan distopyalarda da benzer 

biçimde, insanın biyolojik evrim sürecinde bilim ve teknolojinin neden olabileceği köklü 

değişimler tasavvur edilir. 

Bu bağlamda, 2010 sonrası bilimkurgu ve distopya sinemasına baktığımızda, bu 

anlatıların hızla gelişen teknoloji, küresel sorunlar ve sosyopolitik kaygılar gibi unsurlarla 

önceki on yıllara nazaran daha güçlü bir şekilde sarmalandığını tespit edebiliriz. Bu dönemde 

filmler, teknolojinin etik, toplumsal ve ekolojik etkilerini sorgulamaya devam ederken; insan-

makine, insan-doğa ilişkisi ile kimlik ve bilinç arayışı gibi temalar Her (Spike Jonze, 2013), 

Under the Skin (Jonathan Glazer, 2013), Ex Machina (Alex Garland, 2014), Mad Max: Fury 

Road (George Miller, 2015), Chappie (Neill Blomkamp, 2015), The Girl with All The Gifts 



 

236 

(Colm McCarthy, 2016), Blade Runner 2049 (Denis Villeneuve, 2017), Ghost in the Shell 

(Rupert Sanders, 2017), High Life (Claire Denis, 2018), Annihilation (Alex Garland, 2018), I 

Am Mother (Grant Sputore, 2019), Archive (Gavin Rothery, 2020) ve Dune (Denis Villeneuve, 

2021) gibi filmlerde sıklıkla karşımıza çıkar. Hayatı köklü biçimde değiştiren dijital devrim, 

iklim değişikliği ve küresel gözetim gibi konular, teknolojik kaygı ve korkuların 

palazlanmasıyla birleşerek öne çıkmaya devam eder. Teknolojideki atılımlar ekseninde, 

özellikle yapay zekâ, ekolojik yıkım ve dijital gözetim gibi temalar odak noktası olur. Yapay 

zekâ ve insan karşılaştırması bağlamında “insani” duygulanım ve empati yetisi, özgür irade, 

yaratım ve yaratıcılık motifleri, etik sınırlar ve yaşamın anlamı gibi felsefi sorular ışığında 

distopik tahayyül ve anlatıyı örgütler. Ekolojik yıkım ve iklim krizinin doğa ve uygarlık 

üzerindeki etkileri, toplumsal ve politik tahakküm, dijital gözetim ve mahremiyet ihlâli gibi 

temaların öne çıktığı ve özellikle genç yetişkinlerin savaşımına odaklanan oluşan bir distopik 

anlatı tarzında belirginleşir. Bu bağlamda, The Hunger Games (Gary Ross, 2012), Divergent 

(Neil Burger, 2014) ve The Maze Runner (Wes Ball, 2014) gibi seriler ile Never Let Me Go 

(Mark Romanek, 2010),  In Time (Andrew Niccol, 2011), Elysium (Neill Blomkamp, 2013), 

Snowpiercer (Bong Joon-ho, 2013), Equals (Drake Doremus, 2015), The Platform (Galder 

Gaztelu-Urrutia, 2019), Don’t Look Up (Adam McKay, 2021), Vesper (Kristina Buozyte & 

Bruno Samper, 2022) ve The Creator (Gareth Edwards, 2023)  gibi filmlerde totaliter rejimlere 

karşı verilen mücadeleler, sınıf eşitsizliği, ekolojik yıkım sonrası kapitalist hiyerarşiler ve 

sömürü ile bireysel kimlik, isyan ve özgürlük gibi meseleler vurgulanır. 

1.2. Türk Sinemasında Distopya Anlatıları 

Türkiye’de bilimkurgu ve distopya filmleri, dünya sinemasındaki örneklerle 

karşılaştırıldığında sınırlı sayıda üretilmiş ve genelde düşük bütçelerle gerçekleştirilmiştir. 

Bununla birlikte, bu türden anlatıların, yerel sinemamızın özgün toplumsal ve kültürel 

dinamikleri doğrultusunda kendine has bir yol izlediği söylenebilir. 



 

237 

Scognamillo ve Demirhan’ın işaret ettiği gibi, ilk dönemlerinden itibaren fantastik ve 

masalsı unsurları, illüzyonlar ve hilelerle örülü bilimkurgu motifleri ve büyülü dünyalar ile 

mitlerden ilham alan süper kahramanları anlatısının merkezine yerleştiren sinema, günümüzde 

teknolojik gelişmelerin sağladığı imkânlar neticesinde, yalnızca tahayyül gücünün sınırlarını 

zorlamakla kalmaz; en sıra dışı hayalleri bile görselleştirebilir hâle getirir (Scognamillo & 

Demirhan, 2005, s. 7). Yazarlara göre Türkiye’de sinema, en fazla film üretiminin gerçekleştiği 

dönemlerde fantastik anlatı unsurlarına114 yönelerek kendi içinde çeşitli furyalar yaratmış; 

ancak bu süreç, genellikle yabancı yapımlardan ilham alan öykünmeci bir arayış içinde 

ilerlemiştir. Teknolojiyle henüz tanışmamış bir toplumda ve teknolojik açıdan gelişmemiş bir 

film endüstrisinde, maddi ve teknik yetersizlikler nedeniyle bu türden furyaların sürdürülebilir 

olması elbette mümkün olmamıştır. Teknolojik altyapı eksiklikleri nedeniyle özellikle 

bilimkurgu içerikli anlatıların, Türk film endüstrisinde hiçbir zaman işlevsel bir alan haline 

gelmediği söylenebilir (Scognamillo & Demirhan, 2005, s. 11). 

Türkiye’de bilimkurgu ilk aşamalarında, görsel efektlerin yanı sıra büyük ölçekli set 

tasarımlarıyla öne çıkmış, ilerleyen süreçte ise dijital gelişmelerin katkısıyla daha da görkemli 

bir nitelik kazanmıştır. Ancak genellikle yüksek bütçeler ve ileri çekim teknikleri 

gerektirdiğinden, Yeşilçam sinemasının kısıtlı kaynakları ve zayıf teknik yapısı altında hiçbir 

zaman gerçek anlamda varlık gösteremeyen, erişilmesi zor bir ideal olarak kalır; hatta çoğu 

zaman hayal bile edilmez. Ticari açıdan yaygın olarak kabul görmeyen ve yerleşik bir gelenek 

oluşturmayan bilimkurgu, ülkemizde az sayıda tutkulu sinema meraklısının girişimleriyle 

                                                           
114  Giovanni Scognamillo ve Metin Demirhan, 2000’li yıllar öncesi Türk sinemasında izi sürülebilecek olan ve bilimkurgu 

sayılabilecek ögeler içeren anlatıları, masallar, illüzyonlar, dehşet unsurları ve/veya süper kahramanlara dair motiflerle 

örülü fantastik anlatılar / fantastik tür filmlerine dâhil ederek “Bilimkurgu Gibi” başlığı altında inceler. Fantastik Türk 

Sineması adını taşıyan geniş kapsamlı çalışmalarında, bu sinemanın son derece sınırlı kaynaklarla ve kısa sürelerde 

üretilmiş muhtelif yapımlarla ortaya çıktığını; geniş ve karmaşık bir ekonomik sürecin doğal bir sonucu olarak 

değerlendirilmesi gerektiğini belirtirler (Scognamillo & Demirhan, 2005, s. 8). 

 



 

238 

hayata geçirilen, çoğunlukla başarısız ve nadiren dikkate değer birkaç örnekle sınırlı kalmıştır 

(Scognamillo & Demirhan, 2005, s. 37). 

Scognamillo ve Demirhan’a göre Türkiye’de bilimkurgu, 1955 yılında birbirinden 

tamamen farklı amaçlara ve sonuçlara sahip iki yapımla kendini gösterir; Görünmeyen Adam 

İstanbul’da (Lütfi Ö. Akad) ve Uçan Daireler İstanbul’da (Orhan Elçin).115 İlk film, H. G. 

Wells’in birçok kez sinemaya uyarlanmış olan ünlü romanı The Invisible Man (1897) temel 

alınarak hazırlanmışken, ikinci film ise gerçek bir olayı mizahi bir dille ele alan bir taşlama 

niteliğindedir (Scognamillo & Demirhan, 2005, s. 37). Görünmeyen Adam İstanbul’da, 

dönemin teknik imkânları ve özel efektlerinin kullanımıyla dikkat çeker; Uçan Daireler 

İstanbul’da, o dönemde Edirne’de görüldüğü iddia edilen uçan daireler ile bu olayın peşine 

düşen bir gazetecinin, dişi uzaylılarla karşılaşmasını konu alır. 1950’li yıllarda Türk 

sinemasında bilimkurgu anlatıları pek rağbet görmemiş olsa da 1960’larda bu alanda yeni 

denemeler yapılmaya başlanmıştır. 1964 tarihli Aydede’ye Gidiyoruz (Nuran Şener) filminde, 

bir çocuğun düş dünyası aracılığıyla da olsa, Ay’a yapılan yolculuk anlatılır. Hollywood’un 

1936 yapımı Flash Gordon serisinden ilham alan 1967 tarihli Baytekin Fezada Çarpışanlar 

(Şinasi Özonuk), bir uzay kahramanı sunarak, uzay gemileri ve uzay yaratıkları gibi ikonik 

figürlerin yer aldığı galaksi yolculukları ve gezegen istilalarına dönük anlatıların ilk örneği olur. 

Baytekin Fezada Çarpışanlar, 1930’lu ve 1940’lı yılların ABD yapımı uzay operalarını 

andırırken, 1960’ların gizli ajan ve süper kahraman temalı filmlerinde sıklıkla rastlanan 

bilimkurgu göndermeleri, ileri teknolojiler kullanan uluslararası kötüler ve çılgın bilim 

insanlarıyla mücadele hikâyeleri aracılığıyla anlatıya taşınır. Ölüm Saçan Dudaklar (Cevat 

Okçugil, 1965) bu temayı uç noktalara taşıyan bir film olarak; dört “çılgın” bilim insanının, 

                                                           
115  Bu dönemde çekilmiş olan ve Ali İpar’ın senaryosunu yazıp yönettiği 1954 yapımı Salgın filmi de konusu itibariyle, 

Türkiye’de distopik anlatı bağlamında yorumlanabilecek felaket ögeleri içeren ilk filmlerden biri olarak kabul edilebilir. 

Filmin, Internet Movie Database’deki künyesi şu şekildedir: “Hilal-i Ahmer’de (Kızılay) görev yapan bir hemşire, bir 

salgın sırasında halkı kurtarmak için mücadele eder”. 



 

239 

yalnızca insanları değil hayvanları dahi robotlaştırarak gezegenin kontrolünü ele geçirmek gibi 

inanılmaz bir plânı tasarlamasını anlatır (Scognamillo & Demirhan, 2005, s. 39, 40, 44). 

1970’lere gelindiğinde, robotlar, bilim insanları, laboratuvarlar ve ışın saçan cihazlar 

gibi bilimkurgu ve distopik anlatıları çağrıştıran figürler sinemada daha çok yer bulmaya başlar. 

Bilimsel buluşların, aile sırlarının ve süper kahramanlık hikâyelerinin iç içe geçtiği Yılmayan 

Şeytan (Yılmaz Atadeniz, 1972), “tangayt” adında yeni bir maddenin keşfi ile bu maddenin, 

dünyayı istila etmek için kullanılacak robotları üretmek üzere kötü güçlerce ele geçirilmesini 

konu eder. Bilimkurgu ile kesişen ajan veya süper kahraman temalı filmlerde uzay, zaman 

makinesi ve zaman yolculuğu gibi ögeler genellikle yer bulmazken, bu eksiklik Turist Ömer 

Uzay Yolunda (Hulki Saner, 1973) filmi ile giderilmiştir. Hollywood’un Uzay Yolu (Star Trek) 

dizisinin ünlü uzay gemisi “Atılgan” (Enterprise), Turist Ömer’in yanı sıra Yeşilçam 

izleyicilerini de uzayın derinliklerine taşır. Turist Ömer Uzay Yolunda ayrıca, öncelikle 

televizyon dizisi olarak üretilmiş olan Star Trek’in, Hollywood’dan çok daha önce Yeşilçam 

tarafından beyazperdeye taşınmasına vesile olmuş; bu ilginç girişimin bir sonucu olarak, Türk 

sinemasına hem mizahi hem de sıra dışı bir bilimkurgu örneği kazandırmıştır (Scognamillo & 

Demirhan, 2005, s. 44-50). 

70’lerin sonu ve 80’li yıllara doğru, Yeşilçam’ın seks komedilerinde ve o dönemdeki 

sinema çizgisine özgü erotik unsurların ön plâna çıktığı filmlerde de bilimkurgu ögeleri 

barındıran anlatıların yer aldığı görülür. Bu bağlamda, ilginç bir örnek teşkil eden Astronot 

Fehmi (Naki Yurter, 1978), giderek mekanikleşen bir dünyada sıkılan ve bunalan sıradan bir 

memur olan Fehmi’nin (Aydemir Akbaş) hikâyesini anlatır. Fehmi, bir gün uzaylı kadınlar 

tarafından kaçırılarak yarı çıplak güzel kadınlarla dolu bir gezegene götürülür. Başlangıçta bu 

değişiklik ona cazip ve eğlenceli görünse de teknolojiden kaçmaya çalışan Fehmi, kendini üstün 

bir teknolojiyle donatılmış bir dünyanın tam ortasında bulur. Yemek yerine haplarla beslenmek 

zorunda kalması ise sabrını taşırır. Sonunda gezegeni yöneten teknolojik beyni yok ederek 



 

240 

Dünya’ya geri döner (Scognamillo & Demirhan, 2005, s. 51). Astronot Fehmi, özellikle 2000 

sonrası distopik bilimkurgu filmlerinin önemli bir bileşeni olan yapay zekâ temasını anlatıya 

eklemesi bakımından da kayda değer bir nitelik gösterir. 

Yeşilçam’ın yüzeysel ya da derinlikli bilimkurgu denemeleri, dünya sinemasındaki 

klasik bilimkurgu yapıtlarını da göz ardı etmez. Scognamillo ve Demirhan’ın belirttiği gibi, 

doğrudan ya da dolaylı yollarla bilimkurgu anlatısına yönelen Yeşilçam, kendi tarzı ve 

imkânları doğrultusunda bazen komedi bazen macera bazen de korku ögelerini öne çıkararak 

bilimkurgu uyarlamalarına yer vermiştir. Bu doğrultuda, Young Frankenstein (Mel Brooks, 

1974) filminden uyarlanan Sevimli Frankenstein (Nejat Saydam, 1975), çılgın bir doktor ile 

yaratığını turistik bir kasabaya yerleştirmek suretiyle Mary Shelly’nin klâsikleşmiş figürünü 

kendine özgü şekilde yeniden yorumlarken Badi (Zafer Par, 1983) filmi, büyük bir özgüven 

sergileyerek Steven Spielberg’in E.T. (The Extra-Terrestrial, 1982) yapıtından ilham almayı 

tercih eder. Filmde, uzay ve uzaylılarla ilgili hayaller kuran ve tüm oyunlarını uzay teması 

üzerine kurgulayan afacan bir çocuk hikâyenin merkezindedir. Çevresine topladığı 

arkadaşlarına Erich Von Däniken gibi yazarların kitaplarından bölümler okur; “bilimsel” 

konuşmalar yaparak onları etkilemeye çalışır. Badi’nin anlatısı, genel ya da yer yer özel 

çizgilerde, Spielberg’in filminden çok farklı değildir; ancak senaryo, özgün hikâyeye bazı 

değişiklikler ekler. Spielberg’in karakterleri, uzaya dair bilgileri daha çok televizyon, sinema 

ve çizgi romanlardan edinirken, Badi’de uzayla bilimsel olarak ilgilenen ve bilimkurgu 

kitaplarından ilham alan karakterler öne çıkar. Badi, “uzay çapında uyum ve bütünleşme” veya 

“uzay bilinci” gibi kavramların çocuklar ve yetişkinlerde farklı derecelerde var olduğunu ima 

eder (Scognamillo & Demirhan, 2005, s. 53-56). 

Türk sinemasında bilimkurgu ögeleri taşıyan anlatılar ekseriyetle robotlara yer vermiş 

ve bu figürleri hikâyelerde kullanmıştır. Ancak robotlar, cüsseleri ve yavaşlıkları nedeniyle 

zamanla gözden düşünce, bu kez insan benzeri yapay varlıklar ya da başka bir deyişle 



 

241 

“Android” türevleri sahneye çıkar. Japon İşi (Kartal Tibet, 1987) bu eğilimin en dikkat çeken 

örneğidir. Filmde, çalıştığı gazinonun assolistine platonik biçimde âşık olan bir komiye, Japon 

arkadaşı tarafından assolistin kopyası bir Android hediye edilir ve bu hediye işlerin çığırından 

çıkmasına neden olur (Scognamillo & Demirhan, 2005, s. 57). 

Scognamillo ve Demirhan’a göre, Yeşilçam’da “B” sınıfı yapımlarda kullanılan 

bilimkurgu unsurları çoğu zaman başarılı bir şekilde işlenememiş ya da böyle bir başarı zaten 

en başta hedeflenmemiştir. Öte yandan bilimkurgu ögelerinin anlatılara absürt bir şekilde 

eklenmesi, Dünyayı Kurtaran Adam (Çetin İnanç, 1982) gibi yapımlarla bu türün marjinal 

sınırlarını en uç noktaya taşır. Bilimkurguya yönelik sıra dışı yaklaşımı ve yorumuyla dikkat 

çeken; Yeşilçam’ın kült filmlerinden biri olarak tanımlanan Dünyayı Kurtaran Adam, “uzay 

operası” olarak değerlendirilebilse de hem biçimi hem de içeriğiyle bu alt türün diğer 

örneklerinden belirgin şekilde ayrılır. Hikâyenin merkezinde bulunan iki astronot, Star Wars 

filminden alınan görüntüler eşliğinde uzayın derinliklerinde dolaşırken, bilinmeyen bir 

gezegenden gönderilen güçlü bir enerji patlaması kullandıkları uzay gemisinin düşmesine 

neden olur. Düşüş yaptıkları gezegen, peri bacaları ve mağara evleriyle çevrili, manyetik 

fırtınaların kol gezdiği korkutucu bir yer olarak tasvir edilir. Bu gezegen, piramitler, Sfenks, 

hiyeroglifler ve haç gibi dünyadaki tüm uygarlıkların sembollerini bir araya getirmiş bir 

ortamdır (Scognamillo & Demirhan, 2005, s. 57-58). 

Scognamillo ve Demirhan’ın ele aldığı bu filmler dışında, Gökler Kraliçesi (Mehmet 

Muhtar, 1958),  Kilink Uçan Adama Karşı (Yılmaz Atadeniz, 1967), Uçan Kız (Semih Evin, 

1972), Çılgın Kız ve Üç Süper Adam (Cavit Yürüklü, 1973), Üç Dev Adam (T. Fikret Uçak, 

1973), Süpermen Dönüyor (Kunt Tulgar, 1979), Mavi Muammer (Sırrı Gültekin, 1985), Kobay 



 

242 

(Müjdat Gezen, 1986) ve Homoti (Müjdat Gezen, 1987) 2000’ler öncesi Türkiye’de üretilmiş 

bilimkurgu ögeleri içeren anlatılara örnek gösterilebilir.116 

Cinema in Turkey: A New Critical History (2011) adlı kitabında Savaş Arslan,  

Yeşilçam’ın özellikle 1950’ler sonrası ve 80’li yılları kapsayan döneminin, popüler film 

endüstrisi olarak Türk sinemasının en yüksek noktasını temsil ettiğini belirtir. Bu üretim ve 

dağıtım sisteminde, büyük yapım şirketleri İstanbul ve çevresindeki birinci gösterim 

sinemalarını kontrol ederken, dağıtımcılar daha küçük yapım şirketlerinin karar alma 

süreçlerinde etkili olur. Dört duvarlı sinema salonlarının dışında kalmaya zorlanan ve büyük 

şirketlerle sözleşmeli yıldız oyuncularla çalışma imkânı bulamayan küçük yapım şirketleri, 

şanslarını Hollywood’un B-filmlerini ya da bağımsız sömürü (exploitation) filmlerini andıran 

yapımlarda denemişlerdir. Bilimkurgu da bu süreçte, çizgi romanlar ya da Hollywood 

dizilerinin uyarlamaları gibi hızlı çekim yapımlar üretme pratiğine dahil edilir (Arslan, 2011, s. 

109). Arslan’a göre Yeşilçam, genellikle anti-illüzyonizm ve gerçekçilik hatalarıyla karakterize 

edilse de bu unsurlar özel efektlerin realizmine dayanan yapımlarda, özellikle Batı filmlerinin 

yeniden üretimleri veya fantastik türlerdeki çizgi roman uyarlamalarında parodi tarzı üzerinden 

işler. Uylaşımların yerelleştirilmesi ve sentezine dayanan ve bir nevi “Türkleştirme” olarak 

yorumlanabilecek bu yaklaşımın, Yeşilçam’ın kendine özgü popüler metin üretme tarzıyla 

ilişkili olduğu düşünülebilir (Arslan, 2011, s. 162; 1999, s. 51). Süper kahraman temalı 

bilimkurgu filmleri, toplumun günlük gerçeklerini tam anlamıyla yansıtmayan bir 

“Türkleştirme” pratiği ortaya koyarken; bu tür fantastik filmler, Yeşilçam’ın ne olduğunu ve ne 

olamayacağını vurgulamak suretiyle Hollywood filmlerinin yeniden yapım örneklerini temsil 

eder (Arslan, 2011, s. 162-163). Önceden bahsedildiği gibi, Turist Ömer Uzay Yolunda 

filminin, Star Trek’in bir bölümünü alarak Doğu ile Batı arasındaki karşılaşmaları parodi 

                                                           
116  Ayrıca TRT yapımı 4 bölümlük bir mini dizi olan Kavanozdaki Beyin (Mesut Uçakan, 1987), cinayete meyilli bir inşaat 

işçisinin beyninin entelektüel bir yazarın bedenine nakledilmesini konu alan hikâyesiyle dönemin bilimkurgu ögeleri 

içeren anlatılarına dâhil edilebilir. 



 

243 

yoluyla ele alan bu türden bir yapım olduğu söylenebilir (Arslan, 2011, s. 167). Bu süreçte, 

orijinal yapımların unsurları alınıp yerel, kültürel ve toplumsal bağlamlara uyarlanarak yeniden 

yorumlanmıştır. Arslan, parodinin bu kullanımını, Batı sinemasının etkilerini Türk kültürüyle 

bütünleştirmenin bir yolu olarak değerlendirir. Bu yaklaşım, hem orijinal metinle parodi 

arasındaki hiyerarşik ilişkiyi sorgulamakta hem de parodi yapılan eserle parodinin kendisi 

arasındaki sınırları bulanıklaştırmaktadır. Bu bağlamda, parodi, sadece mizahi bir yeniden 

üretim değil, aynı zamanda kültürel kimlik ve sinemasal ifade biçimlerinin yeniden 

tanımlanması için bir araç olarak görülmektedir. 

Nitekim 90’lı yılların sonuna doğru, Yeşilçam’ın zayıflayarak daha öz-düşünümsel bir 

hâl almaya başlamasıyla Türkiye’de çağdaş sinemanın canlanışına tanık olunan dönemde117 

parodi, Yeşilçam’ın kendine has popüler film üretme geleneğini bu canlanışa dâhil etmenin 

yaygın bir yolu hâline gelmiş ve aynı zamanda bu gelenekle arasındaki ironik mesafeyi koruma 

işlevi görmüştür (Arslan, 2011, s. 167-168). Bu doğrultuda parodi kavramı, Yeşilçam 

döneminde çoğunlukla fantastik anlatı kümesine dâhil edilmiş olan bilimkurgu filmlerinin Batı 

sinemasıyla etkileşimini ve bu etkileşim sonucunda ortaya çıkan, günümüzde de izleri 

sürülebilecek olan kültürel dönüşümleri analiz etmek için önemli bir yere sahiptir.118 

                                                           
117  Melis Behlil ve Ahmet Gürata’nın da belirttiği gibi, Türkiye’de sinemanın gelişim sürecine baktığımızda, 1950’lerden 

itibaren istikrarlı biçimde artan film üretimi ve izleyici sayısının, 1970’lerde doruk noktasına ulaştığı ve akabinde 

2000’lere dek dalgalı bir seyir izlediği gözlemlenebilir. 70’li yıllarda, dünya genelinde yaşanan ekonomik kriz ile 

Türkiye’deki askeri darbenin yol açtığı siyasi çalkantıların birleşimi, bu zirvenin ardından 1980’e kadar süren bir gerileme 

dönemine neden olmuş; sinema sektörünü ciddi bir krizle karşı karşıya bırakır. Öte yandan bu süreçte, sektörün altyapısı 

büyük ölçüde değişmiş, sinema salonlarıyla sıkı bağları bulunan bölge dağıtımcıları sistemi ortadan kalkmış ve yeni 

yapımcılar ortaya çıkmıştır. 1987’den itibaren video piyasasının etkisini kaybetmesiyle Hollywood filmlerinin 

egemenliğinin artması 2000’lere kadar devam edecek olan bir diğer gerileme dönemini başlatır. 1993-1994 yıllarında kısa 

süreli bir canlanma haricinde, ekonomik neoliberalleşmenin etkisiyle, film ithalatının yanı sıra dağıtım ve gösterim 

süreçlerinin çok uluslu şirketler tarafından yürütülmesi sektörün yapısında yeni bir dönüşüme yol açar. Film üretimi ancak 

1990’ların sonlarına doğru yeniden ivme kazanırken; bu dönemde sinema salonlarının ve izleyici sayısının istikrarlı bir 

şekilde artış gösterdiğine de tanıklık edilir (Behlil & Gürata, 2014). 1990’lı yıllarla kıyaslandığında, 2000’lerde sinema 

salonu ve toplam izleyici sayısı gibi olgularda kayda değer bir artış görülürken; üretilen filmlerin eleştirel açıdan 

uluslararası bağlamda ilgiyle karşılanması, Türkiye’de sinema sektörünün geleceğine ilişkin olumlu yaklaşımların 

artmasına vesile olmuştur. 2000’li yıllar bu bağlamda, Türkiye’de sinemanın yenilenmesi ve bir canlanma dönemi olarak 

görülebilir (Behlil & Gürata, 2014, s. 346-347, 351).  

 
118  Burada ayrıca, Scognamillo & Demirhan’nın da altını çizdiği üzere, her ülkenin sinemasında ve film endüstrisinde, zaman 

zaman “garip,” “kötü,” “farklı” ya da “ilkel” olarak nitelendirilen ve ciddi eleştirmenler tarafından küçümsenen filmler 

üretildiğinden bahsetmek gerekir. Bu yapımların bir kısmı, tüm eksikliklerine ve yetersizliklerine rağmen, zamanla (ya da 

hemen) belirli bir izleyici kitlesini etrafında toplamayı başararak, sınırlı ya da geniş bir ölçekte bir “kült” statüsü kazanır 



 

244 

Bununla birlikte, Murat Akser, çağdaş Türk sinemasında taklitçilik eğiliminin, özellikle 

bilimkurgu filmlerinde belirgin bir şekilde görüldüğünü kaydeder. Scognamillo, Demirhan ve 

Arslan gibi Akser de, bilimkurgu anlatılarının, başından itibaren Hollywood sinemasıyla 

metinlerarası etkileşime girdiğini ve güç ilişkisi içinde geliştiğini not etmiştir. Akser’e göre 

2000’ler Türk sinemasında bilimkurgu, genel anlamda Hollywood yapımlarının sinematografik 

biçimine özendiği gibi, bir dereceye kadar içeriğini taklit etmeyi de başarır. Teknolojinin 

etkileri ve kötüye kullanımına dair kaygılar, hem Türkiye hem de Hollywood bilimkurgusunun 

dikkat çeken yönlerindendir; ancak Hollywood bilimkurgusunda insan-doğa ve bilim çatışması 

temel bir izlek olarak öne çıkarken, Türkiye’de üretilen bilimkurgu filmlerinde bu temalar 

genellikle teknokratik ve pozitivist bir bakış açısıyla ele alınır. Batı kapitalizminin doğayı 

kontrol altına alma veya dönüştürme gayesindeki teknolojik gelişimini, Batı’ya koşut bir 

süreçle deneyimlememiş olan Türkiye’de119 bilimkurgu kahramanları, ahlâk ve fazileti ön 

plânda tutarak yoksun durumdaki insanlara yardım eden ideal figürler olarak sunulur (Akser, 

2010, s. 116; 2013, s. 323). 

Teknolojik gelişmelere erişilemezlik ve yoksunluk gerçeğinin, toplumun (bilimkurgu 

anlatısının da temelinde yer alan) yaratıcı hayal gücünü kısıtlamak bakımından kısmen de olsa 

etkili olduğu ve bu doğrultuda film ekiplerinin, yüksek teknolojiler kullanmak yerine basit 

çözümlere yöneldiği söylenebilir. Türk sineması, Hollywood’dan teknik cihazları ithal ederek 

ve anlatıları geri dönüştürerek filmler üretmiştir (Ünal, 2014, s. 168). Bu filmler, Hollywood 

ölçütlerine yaklaşmaya çalıştıkları hâlde, esasen Amerikan teknolojisinin basit taklitlerini 

                                                           
ve adeta bir “tapınma” fenomenine dönüşür. Bir filmin “kült” haline gelebilmesi için yenilikçi veya yaratıcı olması 

gerekmez. Gerekli olan, kuralları hiçe sayarak biçimi bozmak, sınırlı imkânlarla çalışarak sinemayı ilk basitlik ve 

çarpıcılığıyla yeniden inşa etmek, koşullara ve teknik kısıtlamalara özgün bir “mantık” getirmek ve nihayetinde bir şekilde 

izleyiciye “gösteri” sunmaktır. Bu doğrultuda, Turist Ömer Uzay Yolunda, Badi ya da Dünyayı Kurtaran Adam gibi 

fantastik-bilimkurgu kategorisine dâhil edilebilecek Yeşilçam yapımlarına yönelik sıra dışı ilginin tam bu noktada 

başladığı söylenebilir (Scognamillo & Demirhan, 2005, s. 57-58). 
119  Scognamillo’nun belirttiği gibi, Türkiye’de sinema, Batı’daki örneklerinin aksine sanayi devriminin bir ürünü olarak 

doğmaz. Daha ziyade, Batı tipi üretim tarzının üçüncü dünya ülkelerine tesis ettiği bir tüketim ekonomisinin çıktısı olarak 

kavranmalıdır (Scognamillo, 1990, s. 154). 

 



 

245 

kullanmak zorunda kalmıştır. Bu çelişki, türün alt metinlerinde sürekli bir gerilim olarak 

varlığını sürdürür. Türkiye’de bilimkurgu sineması, sınırlı imkânlarla hazırlanan setler, 

kostümler ve temel düzeydeki özel efektlere rağmen, fiziksel gücü ön plânda olan 

yerelleştirilmiş süper kahramanların maceralarına odaklanmıştır. Söylemsel açıdan 

bakıldığında, popüler bilimkurgu örneklerinin film yapım teknolojisindeki eksiklikleri tersine 

çevirmeye çalıştığı söylenebilir. Parodik bilimkurgu yapımları hem yerel kültürün özgünlüğünü 

hem de Batı değerleriyle bir sentez oluşturmaya yönelik potansiyeli vurgular (Akser, 2013, s. 

324).120 Pragmatik bir bakış açısıyla düşünüldüğünde, çağdaş Türk sinemasının taklit etme 

konusundaki yeteneği, Yeşilçam bilimkurgu filmlerinin nostaljik bir yaklaşımla yeniden 

yorumlanabilmesinin yanı sıra Hollywood bilimkurgusunun ileri teknoloji ürünü efektlerinin, 

ulusal sinemanın bir parçası olarak yerelleştirilebileceğini göstermektedir (Akser, 2013, s. 335). 

Nitekim 2000’li yıllarla beraber, Türkiye’de bilimkurgu ve distopya ögeleri içeren 

anlatıların ve bunun yanı sıra, Suvin’in yaklaşımını benimsemek doğrultusunda, yanlış biçimde 

dâhil edildiklerini düşündüğüm “fantastik” etiketinden azat edilmiş; başlı başına bilimkurgu ya 

da distopya olarak tanımlanabilecek uzun ve kısa filmlerin121 üretiminin önceki on yıllara 

kıyasla arttığı gözlemlenmektedir. 2000’li yıllar, bilimkurgu ve distopya anlatıları için hem 

niteliksel hem de niceliksel bir dönüm noktası olmuştur. Bu süreç, teknolojik ilerlemeler ve 

                                                           
120  Kimi örneklerde, materyalizm ve bilime bağlılık gibi Batılı değerlerle dalga geçilirken, aynı zamanda bilimkurgu 

anlatısının pozitivist-teknokratik söylemiyle de oynanır. Bu söylemin unsurları arasında, Amerikan sinemasının biçim ve 

içeriğine duyulan hayranlık, teknolojinin sorunları çözme gücüne olan inanç, heteroseksüelliğin vurgulanışı ve Türklüğün 

tanımlayıcı bir unsuru olarak erkeklik algısı yer almaktadır (Akser, 2013, s. 324). 
121  2000’li yıllardan itibaren çekilen ve kıyamet sonrası, steampunk (buhar çılgınlığı), siberpunk, sanal gerçeklik, simülasyon, 

zaman yolculuğu, uzay yolculuğu, yapay zekâ, makineleşme gibi distopik temaların işlendiği kısa distopya filmlerine 

şunlar örnek gösterilebilir: Simulacra (İlker Canikligil, 2001), Hakimiyet (Alican Serbest, 2007), Checkmate (Sıla Ünlü, 

2008), Ahnectha: Voiceless Room (Can Eren, 2010), Eski Dünyanın Orduları (İsmail Kemal Çiftçioğlu, 2011), Perspektif 

(Mehmet Can Koçak, 2011), Disobedience (Barış Alp, 2015), Evernight (Fatma Belkıs & Emre Birişmen, 2015), Organik 

Uyku (Hasan Can Dağlı, 2016), Joypad (Baturalp Bekar, 2016), Benim, Yalnızlık Aleti (Can Eren, 2016), Zaman (Kerim 

Apaydın, 2017), Soluk (Yağmur Kartal, 2017), Quintessence (Cem Göksoy, 2018), İspanya’da Yağmur (İlker Canikligil, 

2018), Return (Eldar Bora, 2018), Sevinç Vesaire (Kurtcebe Turgul, 2019), APP (Hatice Aşkın, 2019), Visitor (Emir Aktel, 

2020), Alienation (Mert Dizdar & Burak Çakır, 2021), Tunnel (Akın Güngör, 2021), Fraktal: Para Adam (Zahid 

Çetinkaya, 2022). 

Filmlerin künyelerine Internet Movie Database (IMDb) adresinden ulaşılmıştır. Filmlerin sıralı bir listesi için ayrıca bkz. 

https://www.sinefil.com/filmler/turkiye/bilim-kurgu?page=1&sorting[releaseYear]=asc  

https://www.sinefil.com/filmler/turkiye/bilim-kurgu?page=1&sorting%5breleaseYear%5d=asc


 

246 

teknik altyapının gelişmesi doğrultusunda, artan yapım bütçeleri ile değişen sosyoekonomik ve 

kültürel dinamikler içinde şekillenir. 

2000’ler sonrası Türkiye’de bilimkurgu sineması, Batı’daki örneklerle kıyaslandığında 

hâlâ sınırlı bir üretim alanı olarak görülse de, yerel anlatılar ve özgün temalarla dikkat çeken 

filmler üretmeye devam eder. Arslan ve Akser’in parodi, taklit ve yerelleştirme konseptleri 

çerçevesinde değerlendirildiğinde, bu dönemde üretilen bilimkurgu filmlerinin de Yeşilçam’ın 

kendine özgü popüler metin üretme pratiğinin izlerini taşıdığı söylenebilir. Yeşilçam’da daha 

çok uyarlama ve yeniden üretim şeklinde kendini gösteren bilimkurgu anlatıları, 2000’li 

yıllarda parodi ve mizah unsurlarını birleştiren komedi-bilimkurgu örnekleriyle devam etmiştir. 

Bu tür anlatıların çağdaş Türk sinemasının popüler kanadında konumlandığını 

düşündüğümüzde, dijitalleşme sürecinin küresel çapta ivme kazanması ve özel yapım şirketleri 

için dijital teknolojilere erişimin kısmen de olsa kolaylaşması, bilimkurgu sinemasının 

dönüşümünde belirleyici faktörler arasında yer alır. Özellikle 2000’lerden itibaren dijital 

teknolojilerin hızla yaygınlaşması, gelişmiş görsel-işitsel tasarım teknikleri ve CGI efektlerine 

erişimin artması, Türk sinemasında bilimkurgu ve distopya türündeki yapımların önceki 

dönemlere kıyasla daha profesyonel bir biçimde üretilmesine imkân tanımıştır. 

Bu bağlamda G.O.R.A. (Ömer Faruk Sorak, 2004), Türk sinemasında dijital 

teknolojilerin etkin bir şekilde kullanıldığı ilk büyük bütçeli bilimkurgu-komedi filmidir. Uzay 

gemileri, androidler, yapay zekâ figürleri ve diğer efektler filmin teknolojik anlamda dönemin 

standartlarını zorladığını göstermiştir. Akabinde gelen A.R.O.G. (Cem Yılmaz, 2008), gelişmiş 

görsel efektleri taş devri konseptiyle birleştirerek teknolojinin yaratıcı bir şekilde kullanıldığı 

bir diğer bilimkurgu-komedi örneği olarak karşımıza çıkar. Aynı tarihte gösterime giren Nekrüt 

(Ulaş Ak, 2008), ayran stokları tükendiği için Dünya gezegeninde ayran üreten bir ülke 

olduğunu öğrendikleri Türkiye’ye araştırma ekibi gönderen Nekrüt gezegeni sakinlerini konu 

alan ve absürt ögeler taşıyan bir komedidir. Zaman Makinesi 1973 (Aram Gülyüz, 2014) filmi, 



 

247 

geçmişe duyulan özlemi zaman yolculuğuyla buluşturarak 70’lerin sosyokültürel yapısı ve 

Yeşilçam estetiğini bilimkurgu-komedi anlatısına taşımak suretiyle bir adım öteye gider. 

G.O.R.A ve A.R.O.G serisinin devamı niteliğindeki Arif V 216 (Kıvanç Baruönü, 2018) filmi de 

2000’li yıllarda üretilen, görece büyük bütçelerle çekilmiş ve  bilimkurgu ögeleri taşıyan 

popüler komedi anlatılarına örnek olarak gösterilebilir.122 

Türk sinemasının popüler-klâsik anlatı kanadına hâkim görünen damarlardan biri olarak 

bilimkurgu ve güldürü unsurlarının birleştirilmesine yönelik eğilim, toplumunun sinema 

alışkanlıklarına olan güvenden ve daha önce vurgulandığı gibi parodinin, Yeşilçam’ın (baskın 

türü melodramdan sonra) öne çıkan tutumlarından biri olmasından kaynaklanır. G.O.R.A., 

A.R.O.G., Zaman Makinesi 1973 ve Arif V 216 gibi filmler, bilimkurgu unsurlarını Türkiye’nin 

kültürel atmosferine özgü biçimde kullanır ve bu unsurları, kimi zaman absürt ve parodik 

nitelikli mizah dolgusuyla harmanlamak kimi zaman da paradoksal biçimde nostaljinin altını 

çizmek üzere içermek suretiyle yerel izleyiciye hitap etmeyi tercih ederler. 123 

Öte yandan nostalji ve parodi, Türkiye’de bilimkurgu sinemasının popüler kanadını 

harekete geçiren yegane katalizörler değildir. Bu dönemde klâsik anlatının diğer uylaşımları da 

bilimkurgu üst kümesine dâhil olan yapımlarda içerilmeye devam eder. Uzay Kuvvetleri 2911 

(Şahin Michael Derun, 2015), 2911 yılında tehlikeli bir göreve çıkan “TCG Savarona” adlı 

Türk uzay aracındaki ekibin zorluklarla dolu serüvenini anlatan bir 3D animasyon filmidir. 

Metruk (Mehmet Ali Zaim, 2023), uzaylılar üzerine araştırmalar yapan ve gezegen ötesi 

yaşamın varlığına inanan bir yazarın ani bir biçimde sırra kadem basmasının ardından, onu 

bulmak için yola çıkan karısının yaşadıklarını konu alan bir gerilim hikâyesidir. Enosis (Eldar 

                                                           
122  Yeşilçam’ın kült filmlerinden Dünyayı Kurtaran Adam’ın devamı niteliğindeki Dünyayı Kurtaran Adamın Oğlu (Kartal 

Tibet, 2006) filmi de bu dönemde çekilmiştir. Ayrıca bilimkurgu-komedi tarzının en popüler serisi olan G.O.R.A 

filmlerinin dördüncü ayağı Gora 4 Gora (Cem Yılmaz, 2026), bu satırların yazıldığı sırada yapım aşamasında olan bir 

dijital platform projesidir. Ayrıntılı bilgi için bkz.: https://www.ntv.com.tr/n-life/kultur-ve-sanat/cem-yilmaz-duyurdu-

gora-4-gora-geliyor,66bXC5K6JkG8xV7jfRfVDA  
123  “İlk Hafta Sonu Türk Filmleri Seyirci Açılış Rekoru” listesine giren G.O.R.A, A.R.O.G ve Arif V 216 filmlerinin toplam 

seyirci ve salon sayısı bilgilerine ulaşmak için bkz.: https://boxofficeturkiye.com/tum-zamanlar/hafta-sonu/turk-

filmleri/ilk-hafta  

https://www.ntv.com.tr/n-life/kultur-ve-sanat/cem-yilmaz-duyurdu-gora-4-gora-geliyor,66bXC5K6JkG8xV7jfRfVDA
https://www.ntv.com.tr/n-life/kultur-ve-sanat/cem-yilmaz-duyurdu-gora-4-gora-geliyor,66bXC5K6JkG8xV7jfRfVDA
https://boxofficeturkiye.com/tum-zamanlar/hafta-sonu/turk-filmleri/ilk-hafta
https://boxofficeturkiye.com/tum-zamanlar/hafta-sonu/turk-filmleri/ilk-hafta


 

248 

Bora, 2023), 2200 yılının dünyasından Andromeda’ya kaçmak için uzay mekikleriyle yola 

çıkan insanların sabote edilen yolculuğunu ve bu esnada yaşanan bir aşk hikâyesini konu 

ederek, romantik ve dramatik unsurları distopik bilimkurgu anlatısına taşır. AN (Mustafa Uğur 

Yağcıoğlu, 2024) filminde, epilepsi üzerine çalışmalar yürüten ve araştırmaları esnasında nöbet 

geçiren hastalarının uzayla bağlantılı zaman kırılmaları yaşadığını keşfeden bir nörolog, 

zamanın lineer olmadığını ve anlardan oluştuğunu kanıtlamaya çalışırken dramatik ve kişisel 

bir yolculuktan geçer. Romantik komedi ögeleriyle örülü Daha İyi Bir Yarın (Emre Kavuk, 

2024) filmi ise, hayatını sonlandırmak isteyen kişiye âşık olan kimsenin tespit edilmemesi 

koşuluyla intihar etme eyleminin devlet onayı ile gerçekleştiği geleceğin dünyasında geçer; 

başvurusu reddedilen bir adamın, yaşamına yasal olarak son verebilmek için platonik aşkını 

bulup kendinden soğutmaya çalışmasını merkeze alır. Aziz Nesin’in kısa hikâyelerinden 

uyarlanan Mucize Aynalar (Tolga Örnek, 2024), kara mizah ve toplumsal taşlamayı bir araya 

getirerek, distopik ve absürt bir gelecekte hayallerinin peşinden gitme cesareti gösteren 

bireylerin yaşamlarına ışık tutar. 124 

Bahsi geçen bu filmlerin yanı sıra, görece daha düşük bütçeler ve kimi zaman bağımsız 

yapımcılarla gerçekleştirilen ve dijital platformlarda ya da televizyonda gösterime girmek üzere 

çekimiş Doğum (Alper Altuğ, 2021), Su Koruyucuları: Geleceğin Beşlisi (Şevki Es, 2023) ve 

Anunnakiler (Tavakgul Mehraliyev, 2024) gibi filmlerde de bilimkurgu çatı anlatısının görece 

                                                           
124  AN, Enosis, Daha İyi Bir Yarın ve Mucize Aynalar filmleri ayrıca, T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı ile Sinema Genel 

Müdürlüğü’nün desteği ve “International Society for Augmentative and Alternative Communication” (ISAAC) 

Derneği’nin katkılarıyla 2024 yılında üçüncüsü gerçekleştirilen “Evrensel Bilim Kurgu ve Fantastik Film Festivali” 

(US3F) kapsamında gösterime girmiş filmlerdir. Fantastik hikâyeler, paralel evrenler, sıra dışı dünyalar ve uzay maceraları 

gibi alanlarda sinemanın gücünü keşfetmek iddiasıyla yola çıkan festivalin, yaratıcı yöntemlerle hayata geçirilen 

etkinlikleri desteklemek; yerel ve uluslararası konukları bir araya getirmek üzere sinemanın geleceğine yönelik entelektüel 

derinliği bulunan yeni perspektifleri sunmak amacıyla tasarlandığı belirtilir. Festival hakkında ayrıntılı bilgi için bkz.: 

https://us3f.com 

  

https://us3f.com/


 

249 

ciddi ögeleriyle sarmalanmış, distopik tahayyülleri olan ve gerilim, dram ya da komedi 

unsurlarını barındıran örnekler olarak karşımıza çıkmaktadır.125 

Öte yandan Özüm Ünal’ın da belirttiği gibi, Türk sineması ayrıca, geçmişi unutma 

eğilimi ya da ondan kaçma arzusuyla şekillenen kolektif hafızanın yaratıcı sürecinin bir parçası 

olagelmiştir. Geçmişi gömme ya da kendi geçmişinden kaçma güdüsü, geçmişin görmezden 

gelinmesine yönelik ısrarın şimdiki zaman üzerindeki etkisini, vurgusunu ve nüfuzunu daha da 

artıran bir tür kısır döngü yaratır. Nitekim geçmişi görmezden gelme eğilimi, Türk toplumunda 

uzun süre kullanılan bir strateji olmuştur. Bu durum, siyasetin sinema üzerindeki baskısı ve bir 

yandan özgün bir sinema talep ederken diğer yandan bu sinemanın üretimi için gerekli 

koşulların imkânsız hâle getirilmesi bağlamında değerlendirilebilir  (Ünal, 2014, s. 171). 

Ünal’ın önemle vurguladığı gibi, sinema, gelecekle yüzleşmek için fırsatlar yaratabilecek 

işlevsel bir araçtır. Bu doğrultuda post-apokaliptik bilimkurgu ve distopya, sinemasal söylemi 

nasıl kullanabileceğimizi anlamanın bir parçası olabilir ve dikkate alınmayı hak eder (Ünal, 

2014, s. 171). 

Nitekim dünyanın geleceğine yönelik küresel çaptaki modern kaygılar, kıyamet sonrası 

felaket temalarının temelini oluştururken, Türkiye’nin bu türden ciddi konulara yönelik 

sergilediği tutum, büyük bir şokun inkârı olarak yorumlanabilir.126 Post-apokaliptik hikâyeler, 

                                                           
125  Türkiye’de özellikle 2010’lardan sonra öne çıkmaya başlayan dijital platformlar, bilimkurgu ve distopya anlatılarının 

içerildiği ve tercih edildiği serilerin yapımında önemli rol oynar. Börü 2039 (Can Emre & Ahmet Atalay, 2021); Senkron 

(Özcan Deniz, 2021); MetaAşk (Kıvanç Sezer, 2022); Yakamoz S-245 (Umut Aral & Tolga Karaçelik, 2022) ve Sıcak Kafa 

(Mert Baykal, 2022); Derin Mor (Mahmut Fazıl Coşkun, 2023) sırasıyla BluTV, Gain, TVplus, Netflix ve Tabii’de 

gösterime giren ve gerilim, macera, romantizm, komedi unsurları içeren distopik anlatılarla örülü dijital platform 

dizileridir. 
126  Ünal, 26 Nisan 1986’daki Çernobil nükleer felaketine kadar Türkiye’nin, insan kaynaklı bir faciayla sarsılmadığını not 

eder. Ünal’a göre Çernobil felaketinin ardından siyasi ve sosyal arenada yaşananlar, süregelen sistemi meşrulaştırma ve 

her şeyin kontrol altında ve güvende olduğu izlenimini verme çabasından kaynaklanır. Toplum, siyasi yetkinin baskısı 

altındaki medya aracılığıyla uygulanan dezenformasyon politikası nedeniyle sessizliğe itilirken; 24 Haziran 1986’da 

Türkiye Sanayi ve Ticaret Bakanı Cahit Aral, Çernobil’in etkileri üzerine çalışan bilim insanlarını suçlayarak şöyle der: 

“Radyasyonun (Çernobil’den kaynaklı olarak) Türkiye’yi etkilediğini iddia edenler dinsizdir ve vatan hainidir.” 

Cumhurbaşkanı ve başbakan da dahil olmak üzere siyasi liderler, “Azıcık radyasyon faydalıdır” gibi manşetlerle çay 

içerken gazetelerde poz verir. Cahit Aral, “Günde yedi-sekiz bardak çay içiyorum. Yirmi bardak bile zararsızdır… Satışa 

hiç kirlenmiş çay sürmedik… Eşim bile her gün çay içiyor,” derken, Turgut Özal “Radyoaktif çay daha lezzetli, daha tatlı” 

ifadelerini kullanır. Gazeteler, radyasyonun cinsel gücü artırabileceğini bile iddia ederek, “Belirli bir düzeyde radyasyonun 

afrodizyak etkisi var mı?” sorusunu gündeme getirir (Ünal, 2014, s. 170). 

 



 

250 

felaket sonrası insanlığın hayatta kalma mücadelesine dair sert bir gerçekliği tasvir eder. Ancak, 

felaketleri inkâr etme ve geçmişi nostaljik amaçlar dışında hatırlamama eğiliminin, Türk 

toplumunu bilimkurgu anlatısının ciddi kanadından uzaklaştırdığı söylenebilir (Ünal, 2014, s. 

171). 127 

Buna karşın 2000’li yıllarda, Türk sinemasında ciddi bilimkurgu ögelerinin ve distopik 

temaların önceki dönemlere göre daha fazla ilgi görmeye başladığı da aşikâr biçimde 

gözlemlenebilmektedir. Bu olgu en temelde, 21. yüzyılda küresel çaptaki ekolojik ve ekonomik 

krizlerin yükselişi ile bunlardan kaynaklanan politik, toplumsal, kültürel değişimlerin ve 

bunlara karşı gösterilen tepkilerin görmezden gelinme eşiğini aşmasıyla ilgili bir durum olarak 

yorumlanabilir. Bilhassa 2010’lardan itibaren ciddi bilimkurgu ögeleriyle örülen anlatılar, 

bağımsız yapımcıların ilgisiyle farklı bir yöne girer. Bu yıllarda bilimkurgu ve distopyanın 

felsefi, toplumsal ve politik perspektifler içeren örneklerinin bir kısmı yukarıda bahsedildiği 

gibi popüler anlatılara göz kırpmaya devam etse de, söz konusu yönelim çoğunlukla bağımsız 

ve deneysel yapımlarda kasvetli ve derinlikli distopik anlatılarda açığa çıkmıştır. 

Bu yöne doğru atılmış ilk adım olarak değerlendirebileceğimiz ve tek mekânda geçen 

minimalist anlatısıyla dikkat çeken Canavarlar Sofrası (Ramin Matin, 2011), sıradan görünen 

iki çiftin bir akşam yemeği partisinde bir araya gelmesini konu alır. Zamansal ve mekânsal 

olarak distopik ve belirsiz bir gelecekte konumlanan film, günümüz küresel tüketim toplumunu 

hicvederken aynı zamanda, hedonizm, şiddet ve duyarsızlıkla şekillenen karanlık bir geleceğe 

nasıl kolaylıkla evrilebileceğini acımasız ve mizahi bir bakış açısıyla ortaya koyar. 

                                                           
127  Bu tezin yazımı sırasında gösterime giren bir diğer bilimkurgu-komedi filmi Dünya Varmış (Ali Adnan Özgür, 2024), 

küresel çapta karantina önlemlerinin uygulandığı Covid-19 salgınına açık bir referansla bu sefer tamamıyla distopik bir 

anlatıyı parodiye dâhil eden bir örnek olarak, dünyanın sonunu getirecek bir pandeminin arifesinde bir otele toplanan 

seçilmiş bir grup insanın maceralarını konu alır (Box Office Türkiye, 2024). 

 



 

251 

Yanı sıra, İstanbul Kültür ve Sanat Vakfı (İKSV) tarafından düzenlenen İstanbul Film 

Festivali’nin, “Yeni Türkiye Sineması” ve “Yarışma Dışı” gibi başlıkları altında gösterime 

giren128 Uvertür (Alpgiray M. Uğurlu, 2013), Körler- Jaluziler İçin (Ozan D. Adam, 2014), 

Kuluçka (Mustafa Selçuk Bilge, 2017) ve Iguana Tokyo (Kaan Müjdeci, 2022) adlı filmler 

paralel evren, zihin aktarımı, bellek depolama, post-apokaliptik vizyonlar ve sanal gerçeklik 

gibi bilimkurgu motiflerinin içerildiği ve bir dereceye kadar distopik sayılabilecek unsurlarla 

örülü atmosferlerin kurulduğu; büyük bütçelerden azade, minimalist, avangart ve deneysel 

anlatımlar ile öne çıkar. 

Son olarak, tez çalışmasının araştırma evreni kapsamına giren ve baskın distopik 

unsurlar içermekle veyahut başlı başına distopya anlatıları olarak tanımlanmakla kalmayıp, aynı 

zamanda Tom Moylan’ın “eleştirel distopya” tanımı içinde değerlendirilebilecek Körfez (Emre 

Yeksan, 2017), Buğday (Semih Kaplanoğlu, 2017), Bina (Orçun Behram, 2019), Gölgeler 

İçinde (Erdem Tepegöz, 2020), Bir Zamanlar Gelecek 2121 (Serpil Altın, 2022) ve Adresi 

Olmayan Ev (Hatice Aşkın, 2024) adlı filmlere değinmek gerekir.129 Körfez, Türkiye 

modernizminin toplumsal ve bireysel çatışmalarını distopik bir atmosfere taşır; ekolojik bir 

tahribat sonucu sarsılan kent yaşamını, toplumsal düzeni, aile ilişkilerini ve bireyin bu kaos 

içindeki dönüşümünü irdeler. Toprağın kirlendiği ve gezegen çapında tarım kaynaklarının 

tükendiği uzak bir gelecekte insanlığın doğayla kurduğu bağı konu alan Buğday, dinsel 

referanslar ve tasavvufi imgelerle örülü bir distopya örneğidir. Bina, izole bir bölgedeki eski 

bir apartmanda yaşayan ve devletin kurduğu yeni bir anten kulesinin yayınından etkilenmeye 

başlayan insanların mücadelesini anlatırken; otorite, birey ve özgürlükler arasındaki gerilimin 

klostrofobik ve sürreal ögelerle harmanlandığı distopik ve ürkütücü bir dünya yaratır. 

                                                           
128  Adı geçen filmler sırasıyla 32. 33. ve 37. İstanbul Film Festivali kapsamında gösterime girmiştir (E-Kataloglar, tarih yok). 

Ayrıntılı bilgi için bkz.: https://film.iksv.org/tr/arsiv/e-kataloglar 
129  Tezin yazımı sırasında dünya prömiyerini yapan Bir Zamanlar Gelecek 2121 ile Adresi Olmayan Ev, yekpare eleştirel 

distopyalar olarak araştırma evreninin içinde yer alan yapımlardır; ancak erişim olanaklarının kısıtlılığı ve filmlere özel 

olarak ulaşmak için yönetmenlerle yaptığım görüşmelerin olumsuz sonuçlanması nedeniyle, bu filmleri amaçlı örneklem 

seçimi dışında tutmak zorunda kaldığımı belirtmek isterim. 

 

https://film.iksv.org/tr/arsiv/e-kataloglar


 

252 

Teknolojiyle kontrol edilen distopik bir evrende, izole bir fabrikada çalışan işçilerin günlük 

hayatına odaklanan Gölgeler İçinde, kapitalist sistemin mekanizmalarını ve gözetim 

toplumunun işleyişini sorgulayan; düzenin dışına çıkma çabasını öne çıkaran eleştirel bir 

anlatıdır. Bir Zamanlar Gelecek 2121, iklim krizi ve kıtlık nedeniyle yeryüzünün yaşanmaz 

hâle geldiği bir gelecekte, hayatta kalan insanların yeraltı kolonilerinde yaşamaya başladığı ve 

yeni doğan her bebek için yaşlı bir aile üyesinin ölmek zorunda bırakıldığı bir dünyayı tasvir 

eder. Adresi Olmayan Ev filminde ise, büyük suçlardan hüküm giyen herkesin toplumdan 

tamamen silindiği bir ülkede, genç ve gelecek vaadeden bir savcı annesinin suçlu bulunup 

mahkûm edilmesinin ardından bir zamanlar savunmak için mücadele ettiği kuralları 

sorgulamaya başlar.130 

2. İMGE VE FELSEFE ÜZERİNE BİR TASAVVUR 

Tezin dördüncü bölümünün ikinci kısmında, film analizlerine geçmeden önce son 

olarak, Badiou’nun sinema ve düşünce ilişkisini anlamak doğrultusunda öne sürdüğü 

“aksiyomatik yargı”nın öncüllerini oluşturan “felsefi durum”, imge-felsefe ve fikrin 

geçişi/ziyareti önermelerine değinilecektir. 

Badiou’nun yaklaşımının, hem distopya filmlerinin kendine özgü sinematografik 

unsurlarını hem de aydınlanma ve hümanizm felsefesiyle bağlantılı hakikat ve özneleşme 

süreçleri ile bunların kültürel izdüşümlerini tarihselleştirerek kavramak ve yorumlamak 

açısından sağlam ve güncel bir felsefi çerçeve sunabileceğini düşünüyorum. Sebahattin Şen’in 

de belirttiği gibi, Badiou’nun, modern çağın bir ürünü olarak ortaya çıkan sinemaya dair 

düşünceleri oldukça ufuk açıcıdır. Sinema, teknolojik gelişmeler, pazar dinamikleri, ulusal 

                                                           
130  Bahsedilen bu filmlerin dışında, tuhaf alametleri kıyametin yaklaştığına işaret olarak yorumlayan küçük bir kasaba 

halkının deliliğe sürüklenişini anlatan Yol Kenarı (Tayfun Pirselimoğlu, 2017); salgın bir hastalık nedeniyle karantinaya 

alınan küçük bir kasabada bir cinayete tanık olmuş ve çıkış yolu arayan insanların konu edildiği Kerr (Tayfun Pirselimoğlu, 

2021); vahşi doğada yalıtılmış bir hayatı seçtiği hâlde, yaşadığı arazinin yatırımcılara satılması sonucu kardeşiyle birlikte 

ormanın derinliklerine inerek saklı kalmış bir evreni keşfetmek zorunda kalan bir adamın yolcuğuna odaklanan Yuva (Emre 

Yeksan, 2018) adlı filmler kıyamet günü, farklı evrenler, salgın, karantina gibi distopik motifleri gerilim, gizem ve dram 

unsurlarıyla birleştiren; ancak bilimkurgu anlatısından ziyade fantastik anlatıya yakın duran yapımlar olarak karşımıza 

çıkar. 



 

253 

formlar ve kitle kültürüyle doğrudan ilişki içerisinde şekillenmiş, katmanlı ve dinamik bir 

sanatsal form olarak öne çıkar. Çağdaş sanatın bir biçimi olan sinema, hem çok yönlü ve 

çelişkili doğası hem de kitlesel ölçekteki etkisiyle dikkat çeker. Ayrıca, Platon’dan günümüze 

uzanan felsefenin imgelerle olan köklü çatışması bağlamında, sinema, çağdaş felsefe ve 

estetiğin en önemli soruşturma alanlarından biri olma niteliğini sürdürmektedir (Şen, 2019, s. 

295). 

Bu bağlamda, tezin ilk bölümünde bahsettiğim “durum”, “olay”, “hakikat” ve 

“özneleşme” unsurları en temelde şu sorulara cevap vermek üzere analize eklenecektir: 

Distopya anlatısındaki “olay” anı nedir? Toplumsal ya da bireysel düzeyde gerçekliğin 

dokusuna sızan ya da hegemonik alanı dönüştürme / kırma potansiyeli taşıyan bir olay var mı? 

Hangi hakikat rejimleri sorgulanıyor veya savunuluyor? Hakikatle ilişkilenen bir özne ortaya 

çıkıyor mu? Eğer çıkıyorsa, bu özne ne tür bir “sadakat” ya da “müdahillik” yönelimi sergiliyor 

veya nasıl bir kopuş ya da mücadele alanı yaratıyor?” 

Badiou’nun filmler üzerine konuşmanın bir tarzı olarak öne sürdüğü “aksiyomatik 

okuma” yönteminden bahsedebilmek için öncelikle, bu yöntemin temellendiği sinema-felsefe 

ilişkisi hakkındaki ontolojik ve epistemolojik önermelerine değinmek yerinde olacaktır. 

2.1. İmge-Felsefe Olarak Sinemanın Olanakları 

“Cinema as Philosophical Experimentation” (2003) başlıklı yazısında Badiou, sinema 

ve felsefe arasında didaktik bir bilgi ilişkisi olmadığını ifade eder; felsefe, basitçe sinemayı 

anlamamızı sağlayan bir araç değildir. Bu ilişki daha ziyade, canlı ve somut bir dönüşüm 

ilişkisidir. Sinema, felsefeyi dönüştürür. “İdea” kavramını, imgenin kendisini dönüştürür; bir 

ideanın ne olduğuna dair yeni fikirler yaratmaktan ibarettir. Bir başka şekilde ifade edersek, 

sinema, bir “felsefi durum”dur (Badiou, 2013b, s. 202). 



 

254 

Şimdi öncelikle, Badiou’nun “felsefi durum” ile neyi kastettiğini ele alalım. Soyut bir 

ifadeyle, felsefi durum, normalde birbirleriyle ilişkisi olmayan terimler arasındaki ilişkidir; 

birbirine yabancı olan terimler arasındaki bir tür diyalektik karşılaşmadır (Badiou, 2013b, s. 

202). 

Badiou bu karşılaşmayı felsefe ve sinema alanından (politika-sanat-bilim-aşk 

prosedürleriyle de iç içe geçen) üç örnek vererek açıklar. Birincisi, Platon’un diyaloglarından 

biri olan Gorgias örneğidir. Sokrates ve Gorgias arasında geçen bu diyaloğa aniden üçüncü bir 

kişi, Callicles, güçlü bir şekilde dahil olur. Bu karşılaşma anı, Sokrates ile Callicles arasındaki 

ilişki, bir “felsefi durum”dur; çünkü Sokrates’in düşüncesi ile Callicles’in düşüncesi arasında 

ortak bir ölçüt yoktur. Bu iki düşünce birbirine tamamen yabancıdır. Callicles ile Sokrates 

arasındaki tartışma, burada iki tür düşüncenin; birbirine yabancı olan iki terimin karşı karşıya 

olduğunu göstermek üzerine kuruludur. Callicles, “güçlü olan her zaman haklıdır” der ve 

“mutlu” insanın, en nihayetinde herkese hükmeden bir zorba olduğunu savunur. Sokrates ise 

gerçek insanın, adaletli insan olduğunu söyler: “Şiddet olarak adalet” ile “düşünce olarak 

adalet” arasında hakiki bir ilişki yoktur. Dolayısıyla bu aslında bir tartışma değildir; bir 

yüzleşmedir. Diyaloğu okuyan herkes anlar ki burada bir kazanan ve bir kaybeden olacaktır; 

ancak kazanan, diğerini ikna ettiği için değil, diyalog boyunca galip geldiği için kazanacaktır. 

Nihayetinde, Callicles yenilir; ancak bu yenilgi pek tabii yalnızca Platon’un sahnelediği bu 

diyalogda gerçekleşir. Callicles’in ve savunduğu her şeyin yenilgiye uğradığı yegâne an, 

muhtemelen bu kurgusal-sanatsal andır (Badiou, 2013b, s. 202-203). 

İşte bu, bir felsefi durumdur. Badiou, “böyle bir durumda felsefe nedir?” sorusuyla 

devam eder. Felsefe, iki tür düşünce arasında bir seçim yapmamız gerektiğini gösterir. 

Hepimizin bir karar vermesi gerekir: Sokrates’in tarafında mı, yoksa Callicles’in tarafında mı 

olacağımızı seçmeliyiz. Burada felsefe, düşünme olarak seçimdir; düşünme olarak karardır; 



 

255 

seçimi netleştirmek, açıklığa kavuşturmakla ilgilidir.131 Dolayısıyla diyebiliriz ki felsefi durum, 

bir seçimin açıklığa kavuştuğu andır: varoluşsal bir seçim ya da düşünsel bir seçim. İşte bu, 

felsefi durumun ilk tanımıdır (Badiou, 2013b, s. 202). 

İkinci örnek, insanlığın tanıdığı en büyük zihinlerden biri olan matematikçi Arşimet’in 

ölümüdür. Arşimet, Roma işgali sırasında çalışmalarına devam eder ve mantıksal ispatlara 

ulaşmak için kum üzerine geometrik şekiller çizerek çalışma alışkanlığı vardır. Bir gün, bu 

karmaşık şekilleri çizerken bir Roma askeri yanına gelir ve General Marcellus’un kendisini 

görmek istediğini söyler. Nitekim Romalılar, Yunan düşünürlere karşı oldukça meraklıdır; tıpkı 

insanların zeki bir hayvana karşı duyduğu merak gibi. Çalışmasına gömülmüş olan Arşimet 

yerinden kımıldamaz ve cevap vermez. Matematikle pek de ilgilenmeyen bu asker, üçüncü kez 

tekrar eder: “Arşimet! General sizi görmek istiyor!” Arşimet, başını hafifçe kaldırarak, 

“tanıtlamamı bitirmeme izin verin,” der. Asker tekrar ederek, “Ama Marcellus sizi görmek 

istiyor! Bu tanıtlama saçmalığı da neyin nesi?” diye çıkışır. Arşimet, cevap vermeden 

hesaplamalarına devam eder. Bir süre sonra asker, öfkeyle dolup taşarak Arşimet’i 

çalışmasının, çizdiği geometrik şeklin üzerinde öldürür (Badiou, 2013b, s. 203). 

Badiou’ya göre bu, otoritenin hakları ile yaratıcı düşünce arasında ortak bir ölçüt 

olmadığını, asker ve Arşimet arasında gerçek bir tartışmanın bulunmadığını gösterdiği için bir 

felsefi durumdur. Nihayetinde iktidar şiddettir. Yaratıcı düşünce ise yalnızca kendi kurallarını 

tanır. Arşimet, tamamen kendi düşüncesine dalmıştır ve iktidarın eyleminin dışında kalır. Bu 

nedenle, sonunda şiddete maruz kalır. İktidar ile hakikatler -yaratı olarak hakikatler- arasında 

hiçbir ortak ölçüt yoktur. Bu yüzden diyebiliriz ki iktidar ile hakikatler arasındaki mesafe, 

                                                           
131  Sinemanın, hakikati seçim yapma anı içinde somutlaştırma gücünün en güzel ve güncel örneklerinden biri olarak, bu tezi 

yazarken izlediğim ve son dönemde karşıma çıkan en güçlü anlatılardan biri olduğunu düşündüğüm Anatomy of a Fall 

(Bir Düşüşün Anatomisi, Justine Triet, 2023) filmini buraya not düşmek isterim. Film, annesinin, babasını kasten öldürmek 

suçundan yargılandığı uzun bir davanın tek tanığı olan görme engelli bir çocuğun (Daniel) karşı karşıya kaldığı etik ikilemi 

anlatır. Fransız yargı sistemi, burjuva hukuku ve ataerkil cinsiyet normları ile baştan sona bir hesaplaşma içinde geçen 

filmin son sahnelerinden birinde, sosyal hizmetler görevlisi, şüpheye düşen ve emin olamadığını belirten Daniel’e, birini 

yargılamak için yeterli kanıtın olmadığı anlarda yapılması gereken tek şeyin, eminmiş gibi davranmak ya da körü körüne 

inanmaktan tamamen farklı biçimde, “karar vermek” olduğunu söyler.  



 

256 

pratikte Marcellus ile Arşimet arasındaki mesafedir. Felsefe, bu mesafeyi açığa çıkarmalıdır. 

Bu mesafeyi sorgulamalı ve üzerine tefekkür etmelidir (Badiou, 2013b, s. 204). 

Badiou, aşk üzerine yapılmış en güzel filmlerden biri olarak nitelediği The Crucified 

Lovers (Kenji Mizoguchi, 1954) filmini son örnek olarak ele alır. Genç bir kadın, mali 

nedenlerle küçük bir atölyenin sahibi olan, düzgün ama ne sevdiği ne de arzuladığı bir adamla 

evlendirilmiştir. Derken, hayatına âşık olduğu genç bir adam girer. Hikâye Orta Çağ 

Japonya’sında geçer ve burada zina ölümle cezalandırılır; zina yapan âşıklar çarmıha 

gerilmelidir. En nihayetinde âşıklar, kırsal bölgeye kaçarak bir tür şiirsel doğaya sığınır. Bu 

arada kadının iyi yürekli kocası onları korumaya çalışır; ancak âşıklar sonunda yakalanır. 

Filmin son sahnesinde kamera, âşıkları sırt sırta bağlı bir şekilde acımasız bir ölüme 

götürülürken çerçeveye alır. Gelgelelim, yüzlerinde belli belirsiz bir gülümseme vardır 

(Badiou, 2013b, s. 204). 

Bu gülümseme Badiou’ya göre olağanüstü niteliktedir; öte yandan, kesinlikle aşk ile 

ölümün birleştiği türden romantik bir fikri ima etmez; çünkü bu sevgililer kendi istekleri 

doğrultusunda ölümü seçmemiştir. Bu gülümseme, daha yalın ve incelikli bir şekilde aşk 

olayının, aynı zamanda ölüme direnen bir şey olduğunu imler. Dolayısıyla âşıkların 

gülümsemesi, bir felsefi durumdur; zira bu durum, aşk olayının sıradan hayatın kuralları (şehir 

yasaları, evlilik yasaları) ile ortak bir paydada buluşmadığını gösterir. Felsefe ise bu durumda 

şunu söyler: Olayı düşünmeliyiz. İstisnayı düşünmeliyiz. Olağanın dışında kalan hakkında, 

kopuş hakkında ne söyleyeceğimizi bilmeliyiz. Hayattaki değişimi düşünmeliyiz (Badiou, 

2013b, s. 204). 

Şimdi artık, Badiou’nun bakış açısından felsefenin, durumlara ilişkin görevlerini 

özetleyebiliriz: Birincisi, düşüncenin temel seçimlerini açıklığa kavuşturmak. Bu seçim her 

daim, “çıkar gözeten” ile “çıkar gözetmeyen” arasındaki bir seçimdir. İkincisi, düşünce ile 

iktidar arasındaki mesafeyi, otorite ile hakikatler arasındaki mesafeyi açıklığa kavuşturmak. Bu 



 

257 

mesafeyi ölçmek, bu mesafenin aşılıp aşılamayacağını bilmek. Üçüncüsü, istisnanın, olayın ve 

kopuşun değerini açıklığa kavuşturmak; ancak bunu, yaşamın değişmezliği ön kabulüne ve 

toplumsal muhafazakârlığa karşı bir duruşla yapmak (Badiou, 2013b, s. 204-205). 

Demek ki felsefe, yaşamda bir anlam taşıdığı sürece, yalnızca akademik bir disiplin 

olmanın ötesine geçer. Bahsedilen üç unsur (seçim, mesafe ve istisna) arasındaki bağ, felsefenin 

meselesidir. Badiou, Deleuze’e atıfla bu bağın felsefenin yarattığı bir kavram olduğunu 

belirtir.132 Nitekim daha yakından incelendiğinde, felsefenin her zaman bir “bağ” olduğu 

görülebilir: bir karar problemini, bir mesafe ya da açıklık sorununu ya da bir istisna meselesini 

düğümleyen ve düğümü çözerek yeniden tartışmaya açan bir yapı (Badiou, 2013b, s. 205). 

Badiou’ya göre en derin felsefi kavramlar bize şunu söyler: “Yaşamı anlamlı kılmak 

istiyorsanız, olayı kabul etmelisiniz, iktidara mesafeli durmalısınız ve kararınıza sadakatle bağlı 

kalmalısınız.” Bu anlamda, felsefe, hayatı değiştirmeye, hayata müdahale etmeye yardımcı 

olur; özünde, gerçek hayatı var eder. Çünkü gerçek hayat seçimde, mesafede ve olayda 

mevcuttur. Bahsedilen üç örnekte (Callicles ile Sokrates, Roma askeri ile Arşimet, âşıklar ile 

toplum) heterojen terimler arasında bir ilişki bulunur. Bize bir ilişkiden bahsedilir; fakat aslında 

bu ilişki, ilişkisizliğin bir ifadesidir. Nihayetinde bize söylenen şey, bir kopuştur. Bir kopuşu 

anlatmak için, önce bir ilişkiyi anlatmak gerekir (Badiou, 2013b, s. 205): 

Bu nedenle diyebiliriz ki felsefe, ilişki olmayan ilişkilerle ilgilenir. Deleuze, bu tür yapıları 

“ayrıştırıcı sentezler” olarak adlandırır. Böylesi bir ilişkiyi düşündüğünüz her anda felsefe 

mevcuttur. Sonuç olarak, felsefe kopuşların teorisidir. Platon’un söylediği şey tam olarak budur: 

Felsefe bir uyanıştır; ancak uyanış, uykudan kopuşla gerçekleşir. Bu anlamda, felsefe, 

düşüncede yansıyan kopuş anıdır. Her paradoksal ilişkinin olduğu yerde felsefe olabilir. Burada 

şu noktayı vurgulamalıyım: Felsefe, salt düşünülecek bir şey olduğu için var olmaz. Deleuze ile 

aynı fikirdeyim: Felsefe, herhangi bir şey üzerine bir yansıma/tefekkür değildir; yalnızca 

paradoksal ilişkiler, kopuşlar, kararlar, mesafeler ve olaylar hasıl olduğunda mümkündür. 

Felsefe, kopuşları ya da ilişkisiz ilişkileri düşünen şeydir. Lakin bunu başka bir şekilde de ifade 

                                                           
132  Felsefenin, var olan her şey hakkında bir söylem, basit bir konuşma eylemi olmadığını vurgulayan Badiou, Deleuze’e 

referansla, esasen sinema hakkında değil ama sinemanın kavramları hakkında bir düşünce formu geliştirebileceğimizi 

belirtir; dolayısıyla felsefi sorgulama aslen, kendisi için neyi nasıl kuracağını tefekkür eder. Baidou’nun sinema ve felsefe 

hakkındaki düşüncesinin dayanaklarından bir tanesi, “Platon’dan günümüze değin, filozof için nihayetinde en önemli 

soru” olarak gördüğü “adalet” meselesidir. Buna göre konu, yalnızca sinema meselesi ile dolayımsız bir ilişki değil, aynı 

zamanda felsefe için daha üstün bir varış noktası ile ilgilidir. Ontolojik ve epistemolojik sorgusunu sadece akademik bir 

disipline dâhil soruşturmalar olarak değil; “özneyi ve dünyayı değiştirmek suretiyle adaletsizlikten adalete, adil olana 

geçme denemesi” olarak görür (UNSW Arts & Social Science, 2015). 



 

258 

edebiliriz: Felsefe, bir sentez yaratan, bu sentezi verilmediği yerde icat eden şeydir; kopuşun 

olduğu yerde yeni bir sentez yaratır. Yalnızca farklılıkları gözlemlemekle kalmaz; farklılığın 

olduğu yerde yeni sentezler kurar (Badiou, 2013b, s. 205-206). 

 

Toparlarsak, felsefe, sürekli olarak çelişkileri, ayrılıkları ve kopuşları ele alıp bunları 

yeniden yapılandıran bir düşünce pratiğidir. Badiou’nun “bağ” metaforu, felsefenin hem 

sorunları çözme (düğümleri çözme) hem de onları yeniden anlamlandırarak var etme 

(düğümleri atma) yetisini sembolize eder. Böylesi bir pratik, bilhassa karar verme anlarında, 

mesafeler arasındaki ilişkiyi düşünmede ve istisnai durumların değerini belirlemede ayırt edici 

bir rol oynar. Dolayısıyla felsefe, yalnızca çatışmaları analiz etmekle kalmaz; aynı zamanda bu 

çatışmaları bir araya getirerek yeni anlamlar ve diyalektik sentezler yaratır. Bu, bir düğümün 

çözülmesi ve yeniden bağlanması gibi bir süreçtir: her düşünce, çözümün içinde bir başka 

sorunun ipuçlarını taşır. 

Öyleyse diyebiliriz ki, felsefe kopuşu düşündüğünde, seçimi düşündüğünde, mesafeyi 

düşündüğünde, istisnayı ya da olayı düşündüğünde, yeni bir sentez icat eder. Elbette bu sentez, 

bizi bir seçim yapmaya zorlar; ancak bu seçimde, diğer olasılığı koruyan bir şeyler de bulunur. 

Elbette mesafeden yanasınızdır; hakikat, iktidardan tamamen farklıdır. Ama aynı zamanda 

hakikatin bir gücü vardır. Elbette istisnai olaydan yanasınızdır; fakat bu olayın içinde evrensel 

bir vaat de bulunur. Tüm bunlar, Badiou’ya göre felsefenin yeni sentezleridir (Badiou, 2013b, 

s. 206). 

Badiou bu noktanın, sinema ile felsefe arasındaki ilişkiyi düşünmek açısından elzem 

olduğunu vurgular. Eğer felsefe gerçekten kopuş içindeki yeni sentezlerin icadıysa, o zaman 

sinema çok önemlidir; zira bu sentezlerin olanaklarını değiştirir (Badiou, 2013b, s. 207). 

Badiou, sinemanın tamamen yapaylık ve tamamen gerçeklik arasındaki sürdürülemez 

ilişki olduğunu ileri sürer; bu nedenle paradoksaldır ve tam da bu yüzden bir felsefi durumdur. 

Hem gerçekliğin bir kopyasını hem de o kopyanın tamamen yapay boyutunu aynı anda sunar. 



 

259 

Çağdaş teknolojiler sayesinde sinema, gerçek bir yapaylık veya sahte bir gerçeğin kopyasını 

üretebilir –ya da gerçek olmayan bir kopyanın sahte gerçeğini… Çeşitli varyasyonlar 

mümkündür. Bu durum, sinemanın, “varlık” ve “görünüş” arasındaki o çok eski paradoksun 

modern bir formu olduğunu söylemeye eşdeğerdir (Badiou, 2013b, s. 233).133 

Nitekim Badiou’nun vurguladığı gibi birçok eleştirmen, özellikle André Bazin, 

sinemanın asıl meselesinin “varlık” olduğunu çok önceden ifade etmiştir: Bir şeyi 

gösterdiğinizde, aslında neyi gösteriyorsunuz? Bu soru, sinema problematiğinin temelini 

oluşturur ve sonuç olarak, sinema ontolojik bir sanat ilan edilir (Badiou, 2013b, s. 207). 

Badiou “On Cinema as a Democratic Emblem” (2005) başlıklı metninde, bu soruna, 

felsefi ön kabullerden olabildiğince uzak, çok daha basit ve ampirik bir yolla, bir gerçeğin altını 

çizerek yaklaşmak istediğini belirtir: Sinema, bir “kitle sanatı”dır. “Kitle sanatı” şu şekilde 

tanımlanabilir: Bir sanatın başyapıtları, diğer bir deyişle dönemin eğitimli (ya da hâkim, fark 

etmez) kültürü tarafından tartışmasız kabul edilen sanatsal üretimler, tam olarak “yaratıldıkları 

anda” toplumun her kesiminden milyonlarca insan tarafından izleniyor, seviliyor ve takdir 

ediliyorsa, kitle sanatı olarak adlandırılabilir (Badiou, 2013b, s. 233). 

Dolayısıyla “kitle sanatı” ifadesi, paradoksal bir ilişkiyi tanımlar; zira “kitle” temel bir 

politik kategoridir. Öte yandan “kitle sanatı” ifadesinin diğer yarısını oluşturan “sanat” ise, 

zorunlu olarak aristokratik bir kategoridir. Sanatın aristokratik bir kategori olduğunu söylemek, 

yargılayıcı bir tutum takınmak anlamına gelmez; daha ziyade şu tespiti yapabilmektir: Sanat 

kavramı, biçimsel yaratım fikrini, formların tarihinde görünür bir yeniliği içerir ve bu nedenle 

                                                           
133  Badiou, sinemanın, henüz var olmadığı çağda yapılmış ilk ve en önemli felsefi eleştirisinin Platon’un ünlü mağara alegorisi 

olduğunu söyler. Platon’un alegorisinde insanlık, mağarada izlediği imgelerin tek gerçeklik olduğuna inanır. Felsefe ise 

mağaradan çıkma, imgelerin diktatörlüğünden kaçma olasılığını örgütler. Felsefi öngörünün potansiyeli, bu manada çok 

çarpıcıdır; çünkü bir bakıma, Platon’un zamanına kıyasla bugün bir mağaranın içinde olduğumuzu söylemek daha 

doğrudur. Öte yandan günümüzde imgeler dünyasının karmaşıklığı, Platon’un hayal edebileceğinin çok daha ötesine 

geçmiştir. Mağara alegorisi, felsefe ile sinema arasındaki çelişkinin temelini oluşturur. Platon için imge, yanlış bir 

gerçekliktir. Oysa sinema, “gerçeğin kendisiyle yeni bir ilişki kurma” biçimidir. Sinema, karmaşık imgelerden oluşur; 

fakat bu kompozisyon “Ben gerçekliğin ta kendisiyim” demez. Sinema bir illüzyondur; ancak bu illüzyon, mağaradaki 

mahkûmların, imgeleri mutlak gerçeklik olarak kabul etmeleriyle aynı kapıya çıkmaz. Sinema, imgeleri gerçeğin bir 

ikamesi olarak değil, gerçeğin kendisi hakkında yeni bir şey söyleyen bir yapı olarak kullanır; hakikatin yokluğunda yeni 

bir bilgi biçimi sunar (UNSW Arts & Social Science, 2015). 



 

260 

yaratımı anlamak, belli bir eğitim düzeyini gerektirir; sanatın dilbilgisine, tarihine, değişken 

biçimlerine asgari bir yakınlık gereklidir. Bu da uzun ve çoğu zaman meşakkatli bir öğrenme 

sürecini, zihinsel genişlemeyi ve pek tabii beğenileri – ama sofistike, gelişmiş ve kazanılmış 

beğenileri – zorunlu kılar. “Kitle sanatı” bu bağlamda paradoksaldır; saf demokratik unsur (ani 

bir patlama ve olay enerjisi bağlamında) ile aristokratik unsur (bireysel eğitim ve farklılaşmış 

beğeni ölçütleri bağlamında) arasında bir gerilim bulunur (Badiou, 2013b, s. 234-235). 

Badiou’ya göre burada paradoksal ilişkinin temel biçimi, kitlelerin özünde yer aldığı ilk 

büyük sanatın, tam da öncü sanatlar (avangart) çağı içinde ortaya çıkması ve gelişmesi 

durumudur.  Türetilmiş biçimleri ise sinemanın, aristokrasi ve demokrasi, icat ve aşinalık, 

yenilik ve genel beğeni arasında imkânsız ilişkiler dayatmasıdır. Felsefenin sinema ile 

ilgilenmesinin nedeni budur; çünkü sinema kendi başına, geniş ve belirsiz bir paradoksal 

ilişkiler bütünü yaratır. Bu bağlamda “sinemayı düşünmek”; bu ilişkileri zorlamak, gerçek 

filmlerin dayattığı sınırlamalar altında, bağlantı kurmanın yerleşik kurallarını yerinden eden 

kavramları düzenlemek anlamına gelir (Badiou, 2013b, s. 235-236). 

Badiou, “sinemayı düşünmek” veya “sinemanın düşüncesi” anlamındaki yerinden etme 

girişimlerinin beş farklı yolu olduğunu ileri sürer. Birincisi, “imge paradoksu”dur; klasik bir 

giriş noktası olarak sinemanın ontolojik niteliğinin sorgulanmasıyla başlar. İkincisi, “zaman 

paradoksu”dur; sinemanın, zamanı görünür kılma yetisinin yol açtığı çelişkilere odaklanır ve 

zamanın sinematik temsili üzerine yoğunlaşır. Üçüncüsü, sinemanın diğer sanatlarla ilişkisi 

bağlamında “yedinci sanat paradoksu”dur; yerleşik güzel sanatlar sistemiyle sinema arasındaki 

tuhaf ve ayrıksı ilişkiyi inceler. Dördüncüsü, “sanatsal-saf olmayan (impure) paradoksu”dur; 

sinemayı sanat (kültürel metin) ile sanat-olmayanın (endüstri ürünü) sınırında konumlandırır. 

Son olarak beşincisi, “etik paradoks”tur; sinemayı, vicdan figürleriyle dolu bir hazne ve popüler 

bir fenomenoloji olarak ele alır. Sinema, izleyiciye her durumda bir seçim yapma hakkı ve 

zorunluluğu sunan bir deneyim alanı olarak değerlendirilir. 



 

261 

Diken’in de vurguladığı gibi, paradoksal ilişkiler bağlamında Badiou’nun imge 

kavramına önemli bir alan ayırdığı söylenebilir. Pek tabii sinema, imgelerle çalışır ve bu 

nedenle “görselliğin yanılsama olarak en üst noktası”dır. Seyircinin özdeşleşmesi, yanılsamaya 

dayanır ve yanılsama, bağnaz masalları geçersiz kılar. Bu nedenle filmler, “modern çağın 

hikâyeleri” haline gelir. Bu anlamda sinema, her zaman diğer sanat formlarıyla bir ilişki 

içindedir. Bir kitle sanatı olarak sinema, diğer sanatları popülerleştirir ve onların aristokratik 

unsurlarını ortadan kaldırır; diğer sanatları popülerleştirmek suretiyle demokratikleşir 

(Badiou’dan aktaran Diken, 2017, s. 138; Badiou, 2013b, s. 236-238). 

Burada üzerinde durulması gereken, Ebru Thwaites-Diken’in de vurguladığı gibi, 

Badiou’nun sinematik düşünce babında ileri sürdüğü bu yerinden etme girişimlerinin, hakikatin 

konumunu yeniden yapılandırma teşebbüslerine denk düştüğüdür.134 Nitekim Badiou için 

hakikat, “sanat, aşk, politika ve bilim” olmak üzere dört hakikat-prosedüründen biri aracılığıyla 

anlamlandırılabilen bir olaydır. Sinemada hakikat-olayı üreten şey tek başına anlatı, kurgu ya 

da tek başına imgeler değil; bu karmaşıklığı içermekle birlikte “evrensel bir biçime dokunan”; 

düşünceyi damıtan, filmdeki tekil bir unsurdur. Dolayısıyla sinemanın kitlesel gücü, heterojen 

başlangıç noktasındaki (sanat ve endüstri olarak sinema) katışık/saf olmayan durumu, kendi 

başına bir fikre dönüştürmesinde yatar (Thwaites-Diken, 2017, s. 138); Badiou’ya göre fikir, 

“farklı sanatlar arasındaki saf olmayan hareketin içine yerleşen bir ziyaret/uğrayış şeklinde 

ortaya çıkar” (Thwaites-Diken, 2017, s. 129): 

Bir film görünür olandan çekip aldıklarıyla iş görür; filmde görüntü öncelikle kesilir/kurgulanır. 

Hareket engellenmiş, askıya alınmış, yolundan saptırılmış, durdurulmuştur. Yalnızca montaj 

                                                           
134  Ebru Thwaites Diken Badiou ve Deleuze’ün görüşlerini karşılıklı olarak tartıştığı makalesinde, sinemanın, felsefi ve 

sanatsal bir girişim olarak demokratik ve eşitlikçi bir toplum yaratma potansiyeli taşıdığını belirtir. Yazara göre, önemli 

bir yönetsel aygıt olmanın yanı sıra toplumsal yaşamı temsile dönüştüren bir olgu olarak sinema, sadece toplumsal 

gerçekliği betimlemekle kalmaz; toplumsal bilinçdışını da şekillendirir ve izleyicisine felsefi düşünce için gerekli araçları 

sunar (Thwaites-Diken, 2017). Yazar ayrıca, Badiou’nun, sinemada hakikatin konumunu yeniden yapılandırma girişimiyle 

Deleuze’den ayrıldığını belirtir. Deleuze ile Badiou, hakikati bir olayla ilişkilendirme konusunda ortak bir kavrayışı 

paylaşsalar da hakikat kavramına bakışları farklıdır. Deleuze için hakikat, kendi içinde aşkın bir değerdir. Badiou için ise 

hakikat, paradoksal ilişkiler ekseninde felsefi durum ile anlamlandırılabilen bir olaydır. Hakikatin bir üreticisi olarak 

sinema, öznelliğin şekillenmesinde önemli bir rol oynar (Thwaites-Diken, 2017, s. 138). Deleuze sinemayı düşüncenin 

aldığı bir biçim olarak tanımlarken, Badiou için sinema düşünceyi süzen politik ve estetik bir silahtır (Thwaites-Diken, 

2017, s. 139). 

 



 

262 

sonucu değil, öncelikle kadraj sonucunda ve görünür olanın kontrollü biçimde arındırılması 

dolayısıyla, kesme/kurgulama mevcudiyetten daha temel önemdedir. Örneğin Visconti’nin bir 

sekansında gösterilen şu çiçeklerin Mallarmé’vari çiçekler olmaları, yani hiçbir bukette 

bulunmamaları, sinema için mutlak bir önem taşır. Ben bu çiçekleri gördüm, ama bir kurgu 

tarafından kendine has bir tarzda yakalanmış olmalarıdır onlara bölünmez bir tekillik ve ideallik 

sağlayan (Badiou, 2013a, s. 93). 

 

Diğer bir deyişle, Badiou’ya göre filmde düşünceyi temellendiren, İdea’yı kuran, bu 

çiçekleri görmek değil, zaten görmüş olmaktır. Bu bağlamda sinema daimî geçmişin sanatıdır 

ve geçmiş, “uğraklar” üzerine kuruludur. Bir tür ziyarettir bu: Görmüş ya da duymuş 

olacaklarımızın fikri/ideası, uğradığı/ziyaret ettiği müddetçe aklımızda kalır. Görünür olan 

içerisinde, fikrin uğrayışının/ziyaretinin dokunuşlarını/anlamlarını düzenlemek (veya 

kurgulamak) sinemanın sunduğu yeni olanaktır ve bu olanak her defasında, her sanatçının 

kendine özgü işlemleriyle yeniden icat edilir (Badiou, 2013b, s. 88).135 

Badiou, sinemayı bir fikrin damıtıldığı estetik ve politik bir alan olarak değerlendirirken, 

sinematik fikrin merkezine imgeyi yerleştirmez. Sinema düşünür, kavramlara ve anlatılara 

indirgenemeyen fikirler üretir ve imgelerle çalışır. Popülerleştirme ve mit yaratma yoluyla, bir 

gösteri oluşturan en belirgin sanat biçimi olarak işlev görür. Ayrıca diğer sanat formlarını halka 

erişilebilir kılarak demokratik kültüre katkıda bulunur. Böylece, dünyayı kolektif olarak nasıl 

düşünebileceğimizin yollarına hitap eder (Badiou’dan aktaran Thwaites-Diken, 2017, s. 139). 

                                                           
135  Badiou, “The False Movements of Cinema” (1998) başlıklı makalesinde yer alan bu ontolojik sorgulamanın devamında, 

sinematik hareketin/ziyaretin, bütünsel (global), kısmi/yerel (local) ve farklı sanatlarla etkileşim içinde katışık/karmaşık 

(impure) olmak üzere üç farklı biçimde düşünülmesi gerektiğini söyler. Bütünsel hareket, fikri/İdea’yı bir ziyaretin (ya da 

akla gelişin, uğrayışın) paradoksal sonsuzluğuna bağlar; burada mesele, sinemanın küresel anlamda ele alınmasıdır. Kısmi 

hareket, karmaşık işlemler yoluyla görüntüyü kendisinden çıkartan, eksilten, arındıran; kaydedilmiş olmasına rağmen 

sunulmamış (anlamlandırılmamış) hâle getirendir. Kurgunun etkileri, bu hareketin içinde/yerelinde somutlaşır. Son olarak 

katışık hareket, diğer sanatsal pratikleri de kapsayan bir bütünlük içinde saf olmayan bir dolaşımdır; fikri/İdea’yı, 

sanatların özgün amaçlarından koparılmasıyla oluşan karşıt bir göndermeye (ki bu da başlı başına bir eksiltme işlemidir) 

yerleştirir (Badiou, 2013b, s. 88-89). Dolayısıyla sinemayı, diğer sanatlarla ilişkisini kavrayabileceğimiz genel bir uzam 

dışında düşünmek neredeyse imkânsızdır. Nitekim Badiou’ya göre sinema, çok özel bir anlamda yedinci sanattır. Diğer 

altı sanata, aynı seviyede bir ek olarak değil; onları ima ederek, onların içinden geçerek işler. Sinema, bir tür “artı-bir” 

sanattır. Diğer sanatları çıkış noktası olarak alır, müdahale eder ve kendilerinden koparır (Badiou, 2013b, s. 89). 

 



 

263 

Bu doğrultuda Thwaites-Diken, Badiou’dan hareketle bir filmi önemli kılan esas 

unsurun, “sinema salonundan çıktıktan sonra zihnimizde kalanlar” olduğunu vurgular; her film, 

ait olduğu çağa dair bir şeyler anlatır, bir şeyler hatırlatır (Thwaites-Diken, 2017, s. 137-138). 

2.2. Film Hakkında Konuşmak: Aksiyomatik Okuma 

“Can a film be Thought About?” (1994) başlıklı makalesinde Badiou, filmlere, 

düşüncenin politik ve estetik araçları olarak yaklaşmanın; film düşüncesini anlamlandırmanın 

yollarını tartışır. Bir film hakkında konuşmanın ilk yolu, “beğendim” ya da “beni etkilemedi” 

gibi ifadeler kullanmaktır. Bu belirsiz bir tutumdur; çünkü “beğenmenin” nesnel bir ölçütü 

yoktur. Bir film ya da roman beğenilebilir ya da beğenilmeyebilir; iyi ya da kötü olabilir. Ancak 

bu tür çıkarımlar, söz konusu eserleri edebiyatın ya da sinemanın başyapıtı haline getirmez; 

bunlar daha ziyade, bir beklentiye referansla verilen yargılardır. Bu eserlerle geçirdiğimiz kısa 

zamanın niteliğini ya da tonunu belirtirler. Badiou, filmler hakkında konuşmanın bu ilk 

aşamasını “belirsiz (indistinct) yargı” olarak adlandırır. Bu, hayatın vaat ettiği ya da geri çektiği, 

hoş veya belirsiz anlara dair, çoğu zaman gerekli olan fikir alışverişine ilişkin; ancak gelip 

geçici ve bir süre sonra kayıtsızca unuttuğumuz bir yargıdır (Badiou, 2013b, s. 94). 

Bir film hakkında konuşmanın ikinci yolu ise, belirsiz yargıya karşı bir savunma hattı 

oluşturmakla ilgilidir. Badiou’nun “ayırıcı (diacritical) yargı” olarak adlandırdığı bu ikinci 

aşama, söz konusu filmin, yalnızca haz ve gelip geçicilik arasındaki hafıza boşluklarına 

yerleştirilemeyeceğini göstermek amacındadır ki böyle bir gaye, hâlihazırda belirli 

argümanların varlığını gerekli kılar. Burada mesele, filmin sadece kendi kulvarında “iyi ya da 

kötü” olması değil, aksine onunla ilgili bir fikrin belirlenebilmesi ya da en azından 

öngörülebilmesidir. Bu söylem değişiminin yüzeysel işaretlerinden biri, filmin yaratıcısından 

bir yazar (auteur) olarak bahsedilmesidir; ayırıcı yargı, filmi bir “üslup” olarak ele almayı 

önerir. Belirsiz yargı oyunculara, efektlere, çarpıcı bir sahneye ya da anlatılan konuya öncelik 

verirken; ayırıcı yargı, üslubu auteur ile ilişkilendirerek sinemanın unutulmuş hazlar yığınına 



 

264 

terk edilmemesi, sinemadan bir şeylerin kurtarılması gerektiğini savunur. Üslup, belirsizliğe 

karşıt biçimde işler. Yargının bu ikinci türü, “biricikliği” simgesel olarak auteur ile 

ilişkilendiren bir tekilliği referans alır. Bu tekillik, belirsiz yargıya direnir ve filmi, genel 

kanaatlerden ayrıştırmaya çalışır (Badiou, 2013b, s. 94-95). 

Badiou’ya göre ayırıcı yargı, bir bakıma, belirsiz yargının kırılgan inkârından başka bir 

şey değildir. Ayırıcı yargı, filmleri kurtarmaktan ziyade, dağınık üslup unsurlarını korur; gelip 

geçiciliğin göstergesi olarak belirsiz yargının oyuncularla kurduğu ilişkiyi, auteur ile kurar. 

Sofistike ya da farklılaştırılmış bir görüş biçimini tanımlayan ayırıcı yargı, “nitelikli” sinemayı 

işaret eder; ancak uzun vadede, “nitelikli” sinemanın tarihi, herhangi bir sanatsal 

yapılandırmanın sınırlarını çizmez. Bunun yerine, filmin eleştirel tarihini ortaya koyar; çünkü 

her dönemde, ayırıcı yargıya referans noktalarını sunan eleştirinin ta kendisidir. Bunu yaparken 

eleştiri yine de fazlasıyla belirsiz kalır. Aslında, ayırıcı yargının etkilerini bir başka unutma 

biçimi, gelip geçicilik hissi kuşatır; bu unutuş, belirsiz yargının neden olduğu unutmayla aynı 

türden değildir ama nihayetinde aynı kesinliktedir. “Nitelik,” ya da “yazarların mezarlığı”, bir 

dönemin sanatını değil sanatsal ideolojisini ortaya koyar; oysa ideoloji, sanatın her zaman 

delikler açtığı şeydir. Bu nedenle Badiou, bir film hakkında konuşmanın ne belirsiz ne de ayırıcı 

olan üçüncü bir yolunu düşünmek gerektiğini ileri sürer (Badiou, 2013b, s. 95): 

Üçüncü yol, her şeyden önce “yargıya” kayıtsızdır. Her tür savunma pozisyonu terk edilmiştir; 

filmin iyi olması, beğenilmiş olması, belirsiz yargının nesneleriyle ölçülemeyecek olması, ayrı 

bir yere konulması gerektiği… tüm bunlar, zaten onun hakkında konuşmayı tercih ettiğimiz 

gerçeğiyle örtük olarak kabul edilmiş olur. Ancak bunların hiçbiri ulaşılmak istenen hedefi 

temsil etmez. Sanatın geçmişteki yerleşik eserlerine uyguladığımız kural tam olarak bu değil 

midir? Aeschylus’un Oresteia’sı ya da Balzac’ın İnsanlık Komedyası’nın (La Comédie 

Humaine) “beğenilmiş” olmasının herhangi bir anlamı olduğunu düşünme cüretini göstermeyiz; 

ya da “açıkçası, fena değiller” demeyiz. Bu tür durumlarda, belirsiz yargı gülünç hâle gelir. 

Lakin ayırıcı yargı da bundan daha iyi bir performans sergilemeyecektir. Hiç kimse, 

Mallarmé’nin üslubunun Sully Prudhomme’un üslubundan üstün olduğunu kanıtlamak için 

kendini paralamak zorunda değildir (Badiou, 2013b, s. 95-96). 

 

Dolayısıyla bir film hakkında, koşulsuz bir bağlılık temelinde ve sanatsal bir inanç ile 

konuşabiliriz. Bunu filmin sanat statüsünü korumak ya da kurmak için değil, onun tüm 



 

265 

sonuçlarını ortaya çıkarmak için yaparız. Böylelikle, normatif yargıdan – ister belirsiz (iyi-

kötü), ister ayırıcı (üstün) olsun – bir adım öteye geçerek, bir filmin “düşünce üzerindeki 

etkilerinin ne olduğunu” soran “aksiyomatik” bir tutuma ulaşırız. Normatif yargılardan arınmış 

bir yol olarak “aksiyomatik (axiomatic) yargı”, filmin tüm unsurlarının, filmin içinden geçen 

karmaşık bir fikir-imgenin (impure İdea) oluşturduğu bağlamla ilişkilendirilmek suretiyle ele 

alınmasıdır. Sinema, fikir-imgeyi, bir ziyaret, bir geçiş/uğrak biçiminde içerirken diğer tüm 

sanatlara atıfta bulunur; bir anlamda onların “artı-biri”dir (Badiou, 2013b, s. 96). 

Badiou’ya göre filmin bir düşünceyi işleme biçimi, fikir-imgenin karmaşık/katışık 

karakterini benzersiz bir biçimde yakalar. Bir film hakkında konuşmak, o filmde Fikrin/İdeanın 

ele alınışının özgün sonuçlarını incelemektir. Kurgu, plân, bütünsel ya da yerel hareket, renk, 

aktörler, ses gibi biçimsel unsurlar yalnızca Fikrin/İdeanın dokunuşuna ve onun doğal 

karmaşıklığının yakalanmasına katkı sağladıkları ölçüde referans alınmalıdır.136 Film hakkında 

konuşmak, çoğu zaman, yitimin gücüyle şu ya da bu “fikre” nasıl çağrıldığımızı göstermek 

anlamına gelir. Bir film, gerçekten bir Fikrin ziyaretini düzenlediğinde – ki bu, film hakkında 

konuştuğumuzda örtük olarak kabul ettiğimiz bir şeydir – her zaman diğer sanatlardan biri ya 

da birkaçıyla eksiltili (ya da kusurlu) bir ilişki kurar (Badiou, 2013b, s. 96-97): 

Sonuçta sinema, yalnızca çekimler ve kurgudan ibarettir. Başka bir şey yoktur. Burada 

kastettiğim şu: “Filmi” oluşturan başka bir şey yoktur. Bu nedenle, aksiyomatik yargının bakış 

açısından bir filmin, İdeanın geçişini/ziyaretini, çekim ve kurgu aracılığıyla açığa çıkaran bir 

şey olduğunu savunmak gerekir. Fikir, nasıl çekime alınır (prise), nasıl yakalanır (sur-prise)? 

Ve nasıl kurgulanır, birleştirilir? Ancak asıl soru şudur: Sanatların bu dağınık “artı-bir” 

konumunda, çekim ve kurgu aracılığıyla açığa çıkan hangi tekillik, İdea hakkında daha önce 

düşünemediğimiz ya da bilemediğimiz bir şeyi bize gösterir? (Badiou, 2013b, s. 98-97). 

 

                                                           
136  Badiou, F. W. Murnau’nun Nosferatu (1922) filminde, Jonathan’ın ölümsüzler prensi Kont Orlak’ın şatosuna yaklaştığını 

gösteren plân sekansı örnek verir. Aşırı pozlanmış çayırlar, paniğe kapılan atlar, gök gürültüsünü andıran kesmeler… Tüm 

bunlar yaklaşmakta olan bir şeyin dokunuşunu; gecenin gündüze önceden yaptığı bir ziyaretin ve yaşamla ölüm arasındaki 

tarafsız bölgenin Fikri’ni/İdea’sını açığa çıkarır. Ancak bu ziyaret, içinde karmaşık, saf olmayan bir fazlalık da barındırır; 

oldukça belirgin bir şiirsellik, görüntüyü beklentinin ve huzursuzluğun eşiğine taşıyan bir gerilim yaratır. Bu, bize ziyaretin 

kesin hatlarını görme imkânı tanımak yerine, onu belirsizleştirir. Düşüncemiz burada derinlemesine bir tefekkür hâlinde 

değildir. Bilâkis, İdea’yla birlikte sürüklenir, onunla yol alır; fakat onu ele geçirme kudretine sahip değildir. Bundan 

çıkardığımız sonuç, bir Fikri/İdea’yı kat eden, bir filmin içinden geçen düşünce-şiirin, bir kesmeden çok, yitim yoluyla 

kavrayış olarak değerlendirilebileceğidir (Badiou, 2013b, s. 96). 



 

266 

En nihayetinde belirtmek gerekir ki, aksiyomatik yargı, her daim bir hayal kırıklığı 

yaratma potansiyeli taşır; çünkü, söz konusu filmi öncül sanatların kaotik bir rakibine indirgeme 

riskine açık hâle getirir. Badiou bu noktada, esas argümanımızın izini sürmenin mümkün 

olduğunu önemle vurgular; burada temel zorunluluk, belirli bir filmin bizi belirli bir fikirle nasıl 

bir yolculuğa çıkardığını göstermek ve bunun sonucunda, başka hiçbir şeyin bizi keşfetmeye 

götüremeyeceği bir şeyi keşfetmemizi sağlamaktır. Platon’un zaten düşünmüş olduğu gibi, 

fikrin karmaşıklığı (ya da saf olmayışı), her zaman bir “hareketsizliğin geçişine” ya da bir 

“geçişin hareketsizliğine” bağlıdır. İşte bu nedenle, fikirleri unuturuz. Nitekim unutmaya karşı 

Platon, ilk görüşün ve anımsamanın mitini öne sürer. Bir film hakkında konuşmak, her zaman 

bir anımsama hakkında konuşmaktır: Hangi olay –hangi anımsama– belirli bir fikrin bizim için 

mümkün kıldığı bir şeydir? Sinema, hareket ve durağanlık, unutma ve anımsama ile 

kusurlu/karmaşık olan arasındaki bağları ele alır. Bu, bildiklerimizden ziyade bileceklerimizle 

ilgili bir meseledir. Bir filmden söz etmek, düşüncenin kaynaklarından değil imkânlarından 

bahsetmektir. Var olanın ötesinde ne olabileceğini göstermek demektir; ya da başka bir 

ifadeyle, saf olanın katışık ve karmaşık hâle gelmesi (impurification), başka türden saflıkların 

yolunu açar (Badiou, 2013b, s. 98-99). 

Film Çözümlemeleri 

Tez çalışmasının bundan sonraki kısmında, Türkiye’de üretilen ve Tom Moylan’ın 

“eleştirel distopya” kategorisine dahil edilebilecek unsurlar taşıdığını düşündüğüm için amaçlı 

örneklem olarak seçtiğim Canavarlar Sofrası, Körfez ve Gölgeler İçinde filmlerini, hakikatler 

kuramı ve aksiyomatik okuma yöntemi temelinde analiz edeceğim. Badiou’nun felsefesi çok 

katmanlı olduğundan ötürü, analizi tüm filmler için “durum”, “olay”, “hakikat” süreçleri ve 

“müdahil özne” kavramları etrafında öreceğim. Ardından, filmlerin aksiyomatik okumasına 

imkân veren sahneleri, imge-felsefe ve/veya İdeanın/Fikrin geçişi ya da ziyareti bağlamında 



 

267 

inceleyerek bu kavramların sinematik izdüşümlerini yorumlamaya ve somutlaştırmaya 

çalışacağım. 

2.2.1. Mutlak Değerde “Negatif” Müdahale: Canavarlar Sofrası 

Ramin Matin’in 2011 tarihli Canavarlar Sofrası filmi, yakın geleceği imleyen ve 

modern küresel toplumun satirik bir tasvirini sunan; kara mizah ve gerilim ögeleriyle örülü 

minimalist bir distopya olarak tanımlanabilir. Film, J (İbrahim Selim) ve M (Pınar Töre) 

çiftinin, arkadaşları K (Tuğrul Tulek) ve D’yi (Gizem Erdem) akşam yemeği için evlerine davet 

etmesini ve bu davet sırasında gelişen olayları anlatır. İngilizce çekilen film, hedonizm, şiddet 

ve duyarsızlaşmayla birlikte kapitalist kültürün ve tüketim toplumunun sınırları ne kadar 

zorlayabileceğini ve neye dönüşebileceğini, sistemin çıktısı olan “canavarlaşma” olgusu 

üzerinden ironik bir dille anlatır.137 

Akşam yemeği davetinde bir araya gelen topluluk üyelerinin bu etkinliği, başlangıçta 

sıradan ve yüzeysel bir “durum”dur. Ancak diyaloglar derinleştikçe, bu durumun içindeki 

çatlaklar da belirginleşir ve potansiyel bir hakikat “olay”ının kapısı aralanır. İstemsizce 

gerçekleşen yüzleşmeler, bireysel ve toplumsal ilişkilerdeki yozlaşmaları açığa vurur; maskeler 

düşer, çatışmalar ve seçimler keskinleşir. Film boyunca tırmanan gerilim, her bir birey için 

“hakikat”le karşılaşma anına ve seçim yapma zorunluluğuna evrilir: Bencil arzular, geçici 

hazlar ve kibir; ırkçılık, şiddet ve mezalimin doğallaştırılması; içsel çatışmalar, toplumsal 

rolleri sorgulama ve negatif “müdahale”. Misafir odası bu anlamda, hem hâlihazırdaki 

                                                           
137  Ramin Matin, Canavarlar Sofrası’yla ilgili yaptığı konuşmalar ve röportajlarda, “her şeyin içinin boşaldığı, insanların 

insanlıktan çıktığı bir dünyayı anlatmak istediğini” (Seyirci 'Canavarlar Sofrası'na Sansür İstedi, 2011) belirtir. Canavarlar 

Sofrası ve akabinde gelen Kusursuzlar (2013) filmlerinin politik ve etik konumlanışında, ulusal ve küresel düzlemde 

geleceğe dair kaygı ve korkuların önemli bir yer kapladığından bahseder ve bu durumun, bilhassa ilk filminin ortaya 

çıkışında son derece etkili olduğunu vurgular: “Özellikle Türkiye’nin bu durumunda fazlasıyla korku var. Canavarlar 

Sofrası’nın senaryo çalışması sırasında dünyanın gidişatı çok hoş görünmüyordu; Avrupa’da aşırı sağın güç kazanması, 

Türkiye’de olup bitenler… Henüz şimdiki kadar kötü değildi o zamanlar, aslında hayal bile edememişiz ne kadar kötü 

olabileceğini. Dolayısıyla, kesinlikle bir korkudan ortaya çıktı Canavarlar Sofrası. Orada bir ‘Aman dikkat, bu yolda 

devam etmeyelim’ demek istedik” (Ramin Matin: “Festival Sinemasının Kalıplarından Çok Sıkıldım.”, 2017).  



 

268 

durumun/düzenin cisimleştiği yegâne mekân hem de karakterlerin yüzleşmek zorunda 

kaldıkları “etik” seçimlerin ve olayların merkezi olur. 

Totaliter bir rejimin hüküm sürdüğü bir gelecekte, sistemin ayrıcalıklı kesimine dahil 

olduğunu anladığımız J ve M, kendileri gibi üst sınıftan arkadaşları K ve D’yi akşam yemeği 

için ağırlamaya hazırlanır. Misafirler gelir gelmez fazlasıyla samimi görünen bir sohbet başlar; 

ancak bu konuşmalar esnasında, karakterlerin içinde bulunduğu çarpık ilişkilerin izleri de hızla 

belirir. Tüketim, hazcılık, kibir, nefret ve şiddet bu distopik dünyadaki herkes için sıradanlaşmış 

ve normalleşmiş görünmektedir. Her karakter birbirinin arkasından acımasızca konuşur; 

cinsellik fiziksel doyum ve tüketim hazzına indirgenir; yabancı ülkeler ve kültürler aşağılanır; 

farklı etnisitelerden ve alt sınıftan insanlar hor görülür, tüketim ve şiddet nesneleri hâline 

getirilir. Marketten satın alınan bir ev hediyesi olarak, tokatlanmak üzere boynuna tasma 

takılmış bir çocuk getirilir; yemek sırasında karakterler bir aperatif olarak birbirlerinin 

parmaklarından kan emer; tüketim ve fetiş nesnesine indirgenen cinsel arzular hudutsuzca talep 

edilir; hatta gerçekleştirilir. Kan emicilik, şiddet pornografisi ve hedonizm dolayımında tüm bu 

motifler, “canavarca” hazların göstergesi olarak anlatıya eklemlenir. Bu insanları bir arada 

tutan, tüketim hazzı üzerine kurulu ve hor görme, nefret, tiksinme gibi duygulardan beslenen 

bir sistemin dayattığı; sorgusuzca kabul edilmiş görünen kurallar ve ilişkilerdir. Filmdeki 

“canavarlık,” bireylerin hakikate ulaşma, süreci anlama ya da kabul etme kapasitelerindeki 

yozlaşmayı sembolize eder. En nihayetinde kaçınılmaz “olay” anı patlak verir: Filmin başından 

itibaren diğer karakterlerin tedirginliğinden, coşkusundan ya da umursamazlığından kendini 

ayıran ve şüpheli derecede uyumsuz davranışlar sergileyen J’nin, ölümcül bir hastalığa 

yakalandığını itiraf etmesiyle, gecenin seyri herkes için dönüşsüz biçimde değişecektir. 

 

 

 



 

269 

Durum: Sınırlı Mekân, Hâkim Normlar 

Badiou için durum, mevcut olanın düzenidir. Bu düzen, başlangıçta yapısal bir bütünlük 

taşır ve düzeni oluşturan öğeler, görünürdeki meşruiyet biçimlerine denk gelir. Durum, 

dünyadaki hâkim normlar, ilişkiler ve sınırlardır. 

Bu bağlamda Canavarlar Sofrası filminin, tek bir mekânda (evde) geçiyor oluşu çifte 

anlam kazanır. Fiziksel olarak sınırlanmış bir mekânda bir araya gelen üst sınıftan bir grup 

insan, aynı zamanda hâlihazırda kabul ettikleri düzenin, statükonun ve distopik evrenin sınırları 

içine hapsolmuş durumdadır. Toplumsal ilişkilerin yüzeyselliği, güç oyunları ve sınıfsal eleştiri 

anlatının merkezine yerleşerek “saf bir durum” yaratır. Dolayısıyla filmdeki bu “durum”, en 

temel manada burjuva elitlerinin kapalı bir ortamda kurdukları “görünüşte uygar” canavarlık 

düzenidir. Bu durum, statükonun meşruiyetine koşut biçimde estetik açıdan kusursuz görünse 

de toplumsal çürümeyi, yabancılaşmayı ve çelişkileri barındırır. 

Aksiyomatik okuma ekseninde “durum”, mevcut düzenin mikrokozmosu olarak 

yorumlanabilir. 

Film, siyah ekran üzerine bindirilen ve “büyük polis baskını” hakkında haberleri 

bildiren sunucunun sesi ile başlar; ardından yapılan kesme ile polis memuru ve spikerin yer 

aldığı haber görüntüsüne geçilir. Kameranın dışa doğru açılma hareketi eşliğinde, görüntünün 

çerçeve içinde çerçeve olarak televizyon ekranı olduğunu ve sonradan M olduğunu 

anlayacağımız ev sahibesi tarafından izlendiğini anlarız. Polis memuru ile haber spikerinin 

konuşması vesilesiyle, “isimsiz bir ihbar” sonrasında “olay” mahalline giden polis ekiplerinin 

direnişle karşılaştığını, altı “faili” öldürerek etkisiz hâle getirdikleri ve baskın sonucunda on 

dokuz paket sigara ile yetmiş altı adet kurmaca kitabı ele geçirdiklerini öğreniriz. 



 

270 

Bu bağlamda açılış sekansında, karakterlerle veya herhangi bir imgeyle karşılaşmadan 

önce izleyici olarak ilk deneyimlediğimiz öge insan “sesidir” ve filmdeki ilk hareket de 

“olayları dinleme ve izleme eylemi”nin proloğu olarak işlev görür. 

 

Görsel 1: “Olay”ları seyretme eyleminin başlangıcında M. 

 

Haber spikerinin, “cesur polislere” şehri daha güvenli bir hâle getirdikleri için teşekkür 

edip bülteni kapatmasının ardından, bu defa filme eklenen müzik olarak ses devreye girer; bu 

müzik, izleyeceklerimizin absürt ve (kara) mizahi tonunu vurgularcasına, kısa ve ritmik piyano 

vuruşlarından oluşan bir melodidir. Müziğin girişiyle birlikte, kadraj tekrar siyaha keser. 

Karanlık arka plâna tezat oluşturan beyaz ve biçimsiz şekillerin, bir döngüyü imleyen dairesel 

ancak eksiltili, tamamlanmayan hareketleriyle akan jenerikte, insan sesi deneyimine geri 

döneriz: Öncelikle olağanüstü hâl retoriğinden tanıdık bir nutuk gelir: “İşte bu yüzden, sözüm 

ona isyancılar, yüce devletimizin altında ezilecekler! Şundan emin olun: Hepsi yok edilecek!”. 

Hemen arkasından, haber bülteninin parçaları olduğunu anladığımız, bir muhabir ile bir kadın 

arasında geçen diyalog ile iki farklı erkek sesinden monologlar arka arkaya eklenir: 

 



 

271 

Muhabir: Birdenbire yapmaya karar verdiniz, öyle mi? 

Kadın: Evet, yani bilirsiniz işte düşündüm ki, neden olmasın? 

Muhabir: Ama yasadışı olduğunu biliyordunuz? 

Kadın: Evet, tabii, ama sonra düşündüm de kimin umurunda? Amaan! Defolup gidin hepiniz! 

Defolup gidin! Ne olmuş, resim çizdim işte! 

 

Erkek sesi 1: Düşünmek, sanki… 

 

Erkek sesi 2: Önce eve gittim, hemen bir duş aldım ve kıyafetlerimi değiştirdim. O gizemli 

kadınla tekrar karşılaşacağımı biliyordum. […] Bir şey kafamı kurcalıyordu: Charley, neden 

tekrar sigara içmeye başlamıştı? Ve apartmanına o içkileri kim yerleştirmişti? Bunu 

çözmeliydim… 

 

Eşlik eden imgelerin yokluğunda insan sesinin kullanımı, günümüzün toplumsal 

deneyimini çağrıştıran, çok tanıdık bir “duruma” işaret eder gibidir. Bu durum içinde yeni olan 

ise, distopik tahayyülün “artı-biri” olarak anlatıya eklemlenir: birazdan karşılaşacağımız 

evrende, sigara ve içki içmek, kurmaca kitap okumak, resim yapmak ve tefekkür etmek 

yasaktır. 

Haber sesleri ve müziğin eklemlenmesiyle katışık hâle gelen bir sinematik imgenin 

düzenlendiği açılış sahnesinin sonunda, insan sesleri kesilirken, notaların vuruş süresi uzamaya 

ve ritim yavaşlamaya başlar. Bu noktada, daha fazla ayrıntıya ihtiyacımız olmadan fikir bizi 

ziyaret eder; bağlantısız ya da önemsiz gibi duran bu iç içe (hem film karakteri M hem de seyirci 

olarak bizler) “görüntüleri izleme” eyleminin hiç hesapta olmayan, kapıda bekleyen bir “olay” 

ile sarsılacağını düşünürüz. 

Nitekim ev sahipleri J ile M’yi bize tanıtan ve misafirler gelmeden önce yaptıkları 

hazırlıklar ile aralarında geçen konuşmalara odaklanarak distopik evrenin ilk izlenimlerini 

sunan ikinci sekans, J’nin kapıyı açıp eve girişini gösteren sahneyle açılır. Kamera bir süre, 

kendi evine değil de yabancı (ya da farklılaşmış) bir mekâna girer gibi tereddütle içeriyi 

gözleyerek aralık tuttuğu kapıda bekleyen J’ye sabitlenir. J içeri girer ve bir süre aynada kendini 

izler. 



 

272 

 

Görsel 2:  J’nin yabancılaştığı durumun/mekânın kapısında tereddütle bekleyişi ve yüzleşme 

anı. 

 

Akabinde mutfakta sigara içen ve düşünceli görünen M, “sen misin?” diye seslenir. 

Sahnelerin dizilimi, süregiden “durum”a yabancılaşan ve “olay”ın başlangıcı olup “hakikat”e 

sadık kalacak “müdahil özne”nin J olduğunu imler; J, ilk sahneden itibaren “mevcut düzenin 

bir parçası olan kendisi” değildir. 

Film boyunca tonu artacak olan, her türden ilişkinin (romantik ya da dostane) 

yüzeyselliği, samimiyetsizliği ve çıkar gözetme üzerine kurulu dinamiği, ilk sekansta göze 

çarpar. M, J’yle toplumsal statüsünden faydalanmak için evlenmiştir. Fiziksel, cinsel, düşünsel 

ya da duygulanım düzeyinde hiçbir temasa katlanamadığı gibi ondan ayrılmayı plânlamakta; 

ancak J’nin otorite ve baskı aygıtları içindeki ayrıcalıklı konumundan ve bağlantılarından (polis 

baskını ihtimalinin düşük olması nedeniyle evde sigara, içki ve şeker bulundurabilmek) 



 

273 

vazgeçmeyi göze alamadığı için bu plânı yıllardır ertelemektedir. Bunun yanı sıra, J ve M’nin, 

sohbetleri sırasında fiziksel özellikleri ve kişilikleriyle acımasızca dalga geçtikleri K ve D 

hakkındaki hisleri de arkadaşlık ve sevgiden oldukça uzaktır. K’nin çoğunlukla boş 

konuştuğundan ve sıkıcı olduğundan dem vurup, D’nin ayaklarının fazlasıyla büyük 

olduğundan ve muhtemelen çok kötü koktuğu için fazla parfüm kullandığından bahsederler.  

Misafirler nezdinde de durum farklı değildir; ev sahipleri mutfaktayken K ve D kendi aralarında 

M’nin aşçılığını küçümser, J’nin kıyafetleri ve M’nin saçı ile dalga geçerler. 

 

Görsel 3:  Aynı durumun/mekânın içine hapsolmuş karakterlerin (J ve M) arasındaki uzaklığı 

ve kopukluğu gösteren ikiye bölünmüş çerçeve. 

 

Görünüşte uygar düzenin sarsılmaz meşruiyeti, renklerin kontrastı ve biçimlerin keskin 

geometrisi bağlamında estetik açıdan da vurgulanır. Karakterlerinden giysilerinden, 

mobilyalara ve türlü ev eşyalarına kadar her şey siyah, beyaz ve metalik renkte ya da saydam 

görünüştedir; tüm nesneler fütüristik tonlu geometrik hatlara sahiptir. Durumun bu simetrik, 

soğuk ve kontrollü dizilimi hem sınıfsal hiyerarşinin gücünü hem de kırılgan bir yüzeyselliği 

simgeler. 



 

274 

 

Görsel 4:  Yüksek kontrast, keskin geometri ve metalik soğuk tonlar ile vurgulanan distopik 

durum. 

 

Karakterlerin içinde bulundukları belirsiz zaman ve evren, izleyici için birçok açıdan 

hem tanıdık hem de yabancıdır. Sigara ve içki tüketmek, şeker kullanmak yasaktır; maden suyu 

yasağı ise yoldadır. “Düşünme/tefekkür eylemi” gereksiz bir uğraş olarak görülüp 

aşağılanırken, her tür sanat ve yaratıcı etkinlik yasaklanmıştır. Kurmaca kitaplara devlet 

tarafından el konulur; resim yapanlar şiddetli biçimde cezalandırılır. Bu bağlamda filmin dikkat 

çekici yönlerinden bir diğeri de haz, tiksinme ve nefret duygularının gönderge düzleminde yer 



 

275 

değiştirmesiyle yapılanan söylemdir. Bu söylem, en çarpıcı biçimde diyaloglar üzerinden 

işler.138 

Bu noktada bir parantez açıp, film dilinin İngilizce olmasına yönelik tercihe değinmek 

gerekir. Günümüzde, genel anlamda Batı emperyalizminin ve spesifik bağlamda Anglosakson 

popüler kültürün dünya genelindeki yayılmacı politikaları ve tutumları göz önüne alındığında, 

bu tercih daha anlamlı hâle gelir. Keza filmin yönetmeni Ramin Matin’e göre, filmin yarattığı 

distopik evrende ve kültürel kimliklerin bastırılarak klişelerden ibaret kılındığı bu totaliter 

düzende, İngilizcenin en yaygın dil olarak öne çıkması son derece doğaldır. Matin, çağımızda 

artık “herkesin bilmesi ve konuşması beklenen”, “evrenselliği” sorgusuz sualsiz kabul edilmiş 

bir dil olarak İngilizcenin, diğer tüm dillere inkâr edilemez biçimde sızdığından bahseder; 

Türkçede sıkça kullandığımız İngilizce kelimeler bunun açık bir göstergesidir (Canavarlar 

Sofrası Filmi Söyleşi, 2021). 139 

Üçüncü sekans, misafirlerin gelişiyle birlikte başlar ve oturma odası ile mutfak 

arasındaki geçişlerle karakterlerin sohbetlerine odaklanır. Filmin dramatik açıdan en çarpıcı 

eylemlerinden biri, K ve D’nin eve bir çocukla girmesidir; bu sahnede kamera, çocuğun 

boynundaki tasmayı göstermeyecek bir açıda konumlanırken K ve D’yi kısa bir an için sıradan 

                                                           
138  Çınar’a göre, söylemin şekillendirdiği ilk ve en temel alan, kişiler arasındaki gündelik dil, yani diyaloglardır. Diyaloglar, 

genellikle eylemlere eşlik eden ve bir bağlam içinde gerçekleşen dil kullanımları olduğundan söz-edimsel bir nitelik taşır. 

Söz-edimsellikte, bir şeyi dile getirmek aynı zamanda bir eylemi gerçekleştirmek anlamına gelir. Bu açıdan bakıldığında, 

diyaloglar distopya sinemasında kurmaca bir dünyanın tasarımı için önemli bir dramatik araçtır. Distopik bir filmde, etik 

değerler, normatif ahlâki uygulamalar, dil ve söylem gibi unsurlar, belirli bir bağlam oluşturacak şekilde yeniden 

kurgulanır. Bu tür bir filmde, gündelik konuşmaların gerçek dünyadakilerle tamamen aynı olması beklenemez. Bu nedenle, 

distopik sinemada diyaloglar, oluşturulan kurgusal evrenin bağlamıyla uyumlu bir şekilde tasarlanmalıdır. Canavarlar 

Sofrası, bu duruma örnek teşkil eden özgün bir distopya olarak görülebilir. Diyaloglara ustaca yerleştirilen 

bilgilendirmeler, film evreninin somut ve soyut katmanlarını detaylandırır. Bu diyaloglar sayesinde, seyirci kendi 

konumuna yabancı bir dünyanın işleyişini kavramaya başlar. Etik değerlerin, normatif pratiklerin, ritüel ve tabuların 

farklılık gösterdiği bu dünyada, gündelik konuşmalar kendine özgü bir söylem oluşturur (Çınar, 2024, s. 43). 
139  Ramin Matin, filmin açılışındaki haber ekranında “İngilizce Konuşma Yasası”nın 5. yıldönümünü kutlayan bazı 

altyazıların geçtiğine dikkat çeker ve bunun, çoğu izleyici tarafından gözden kaçırılmış olduğuna değinir. Bu bağlamda, 

filmde yer alan dört karakterin İngilizceyi farklı aksanlarla konuşması özellikle tercih edilmiştir. Matin’e göre böylelikle, 

karakterlerin ana dillerinin İngilizce olmadığı; İngiliz ya da Amerikalı olmadıkları açıkça anlaşılmaktadır. Matin aynı 

zamanda, filmde dünya genelini kapsayan bir mesaj iletmek istedikleri için İngilizceyi seçtiklerini de ifade eder. Nitekim 

filmin Türkçe çekilmemesinin en önemli nedenlerinden bir diğeri, izleyicinin bu distopik durumu, doğal bir refleksle 

yalnızca Türkiye’ye özgü bir hikâye olarak yorumlamasını engellemektir. Matin, buna rağmen, Avrupa’da bazı 

izleyicilerin filmi sadece Türkiye ile ilişkilendirmeye devam etmiş olduğundan bahseder (Canavarlar Sofrası Filmi Söyleşi, 

2021). Matin’e göre son derece “ilginç olan bu durum” (Canavarlar Sofrası Filmi Söyleşi, 2021), kültürel emperyalizmin 

“doğallaştırılmış” etki ve baskı gücünü tartışmasız biçimde ortaya koyan ve politik açıdan yorumlanması gereken bir olgu 

olarak değerlendirilebilir.  



 

276 

birer ebeveyn olarak algılarız. D’nin tasma zincirini uzatmasıyla algı bozulur ve çocuk hediye 

olarak ev sahiplerine sunulur. Bu esnada aralarında, “Türk mü Kürt mü bilemiyorum gerçi…”; 

“Ne fark eder canım!” şeklinde diyaloglar geçer ve akabinde, bu distopik düzende çocukların, 

kum torbası misali dövülmek üzere marketlerden satın alınan şiddet boşaltma araçları ve 

tüketim nesneleri hâline geldiğini öğreniriz. 

 

Görsel 5: K ve D’nin, hediye olarak satın aldıkları çocuğu ev sahiplerine takdim etmesi. 

 

Bu bağlamda üçüncü sekansla birlikte, konuşmaların ötekini küçümsemek üzerine 

kurulu tonu ırkçılığa, cinsiyetçiliğe ve sınıf ayrımcılığına evrilir. Üçüncü dünya ülkeleri, eski 

komünist rejimler, etnisite ve cinsellik üzerine aşağılayıcı söylemler dile getirilmeye başlar. K 

ve D, Prag’a yaptıkları seyahatten yeni dönmüşlerdir. K, bazı insanların Çek Cumhuriyeti’nde 

komünist rejimin devam ettiğini düşündüklerini ve bu yüzden ülkenin sefil ve fakir bir yer 

olduğunu sandıklarını söylerken; D, Prag halkının mevcut rejimde hâlihazırda var olan 

sefilliğinden ve fakirliğinden gülerek bahseder. Ardından, “çatlak ve arıza” olarak niteledikleri 

Praglı kadınların cinsel yeteneklerini ve fiziksel özelliklerini överler ve bu yüzden şehrin ziyaret 

edilmesi gereken bir yer olduğunu belirtirler. Sınıf eşitliğinin hor görülmesiyle başlayan sohbet, 

kadın bedeninin nesneleştirilmesi ve cinselliğin pornografik haz düzeyine indirgenerek bayağı 

bir tüketim unsuruna dönüştürülmesi üzerinden devam eder. K ve D, Prag’da bir mekândan 



 

277 

“aldıkları” skolyoz hastası bir kadınla geçirdikleri geceyi grafik bir dille anlatırken; J ve D, 

arabalarına “almak istedikleri” iki “lezbo”nun kendileriyle konuşmaya bile yanaşmadığından, 

herkesin içinin geçtiğinden ve bundan ötürü ülkenin “çivisinin çıkmış olduğundan” dem vurur. 

Hazla tiksinti arasındaki sınırın kaybolduğu, göndergenin yer değiştirdiği anlar da öne 

çıkar. J ve M, misafirlerin önünde sigara içmek ile misafirlerden ilham alarak yan odada 

mastürbasyon yapmak eylemlerini “nezaket” ve “yasa dışılık” açısından karşılaştırırken; K ve 

D, sigarayı bırakma sürecinde uyguladıkları “strossmayer yöntemi”nden övgü ve neşeyle 

bahseder: D, sigaraya her uzanışında K tarafından şiddetle yumruklanmaktadır. Öyle ki bir 

defasında, D’nın hamile olduğunu unuttukları için “ceninin kanlar içinde kayıp gittiğini” ve 

“tüm evin pisliğe battığını” kahkahalar eşliğinde anlatırlar. Akabinde evi nasıl temizlediklerini 

hatırlamaya çalışırlar; büyüdüğünde “çirkin bir şeye dönüştüğü” için evden kovdukları “eski” 

köpekleri Riko’ya yedirerek ya da elektrik süpürgesiyle çekerek ceninden kurtulmuş 

olabileceklerini söylerken rahatlamış biçimde gülmeye devam ederler. J ve K arasında geçen 

bir başka sohbette ise K, D’nin ayaklarının “çocuk mezarı kadar büyük” oluşuna karşı duyduğu 

memnuniyetsizliği ve korkuyu dile getirir; D’nin ayaklarını görmeye dahi katlanamadığından, 

yatarken bile çorap ya da ayakkabı giymesini salık verdiğinden bahseder. Buna karşılık J, M’nin 

ellerinin çok nemli olduğunu ve eline dokunmanın ılık bir yağa avucunu daldırmak kadar iğrenç 

hissettirdiğini söylediğinde, K irkilir; rahatsız olduğunu ve tiksindiğini ifade ederek konuyu 

kapatmasını rica eder. 

Benzer durumlar, yemek masasına geçişle başlayan dördüncü sekansta devam eder. 

Birbirlerinin parmaklarından incelikle kan emmek hazzın doruk noktalarından birini 

oluştururken; yemekleri midede tutmak hoş karşılanmaz ve kusmak için banyoya gitmekten o 

denli keyif duyarlar ki nezaket icabı banyo sırasını birbirlerine teklif ederler. Bu bağlamda 

karakterlerin, en temel fizyolojik ihtiyaç olan yemekleri yeme tarzları, film evreninin kusursuz, 

ideal, saf ve hatasız görünen yüzey estetiğiyle çarpıcı bir tezat oluşturacak biçimde kaba, ilkel 



 

278 

ve tiksindiricidir. Yakın plânlarla çerçevelenen bu değişim, karakterlerin gerçek yüzünü, 

insanlıktan çıkmış hâllerini ve düzenin barbarlığını net biçimde ortaya koyduğu gibi, durumun 

çatlaklarından sızmakta olan bir şeyin sinyalini de verir. 

Canavarlar Sofrası’nda “durum”un tasviri ve söylemine ilişkin son olarak, diyaloglar 

arasına ustaca yerleştirilen “eksilti”lere değinmemiz gerekir. Eksilti kullanımına yönelik tercih, 

filmin aksiyomatik okuması bağlamında önem kazanır; Şen’in de vurguladığı gibi Badiou’nun 

perspektifinden bir filmin aksiyomatik okuması, yalnızca düşüncenin veya fikrin saptanmasıyla 

sınırlı kalmaz; asıl odak, bu fikrin nasıl ortaya çıktığını ve işlendiğini anlamaktır (Şen, 2019, s. 

295). Dolayısıyla fikrin belirme süreçlerini ve sürecin estetik veya anlatısal düzlemde işlenme 

biçimlerini çözümlemeyi gerektirir. K ve D, büyüdükçe çirkinleştiği için sokağa attıkları 

Riko’nun “son derece komik” hikâyesini anlatmak isterler. K hikâyeye başlarken ekran siyaha 

keser; bu esnada filmin başından itibaren duyduğumuz film müziğinin yerini, ritim ve 

armoniden bağımsız, atonal ve manyetik tınılardan oluşan bir başka diegetik olmayan ses alır; 

bu hareket ile ses ve sinematik imge ilişkisinin zamansal ve uzam-mekânsal kurulumu yeniden 

düzenlenir. Duygulanım ve ambiyans yaratıcı müzikten sembolik ve ilişkisel diegetik olmayan 

sese dikey geçiş140 ve eksilti, dördüncü sekansın yemek masası sahnesinde de benzer şekilde 

gerçekleşir. İzleyici adeta filmin diegetik evreninin/mekânın, dolayısıyla “durum”un dışına 

atılır ve burada bir süre beklemesi istenir; öykü (hem diegetik evrenin kendisi olarak hem de 

karakterin o an anlatmaya başladığı hikâye her ne ise) kesintiye uğratılarak fikrin geçişi/ziyareti 

mümkün kılınır. 

 

                                                           
140  Sözen’in belirttiği gibi, sinemada kullanılan sesler (konuşmalar, efektler, müzik), farklı nitelikler ve işlevlerle donatılmış 

dramatik unsurlardır. Ontolojik açıdan çeşitlilik gösteren bu sesler, iç içe geçmiş altı ayrı yapı (anlatımsal, zamansal, 

işlevsel, dramatik, işitsel ve gerçek ya da yapay oluşlarına göre) üzerinden analiz edilebilir. Ses tasarımında, “senkronik 

ve asenkronik”, “paralel ve kontrpuanlı” olmak üzere sırasıyla yatay ve düşey eksenlerde yer alan dört değişkenin bağıntısı, 

ses evreninin semantik yapısını ortaya koyar. Yatay eksen, ses ile imge arasındaki ilişkinin zaman ve mekân bağlamında 

nasıl kurulduğunu gösterirken; düşey eksen, ses-imge ilişkisinin birbirini tamamlayıcı ya da karşıtlık üzerine kurulu 

yapısını incelemeye olanak tanır. Bu dinamikler, estetik ve anlatı açısından ses ve imge arasındaki etkileşimi anlamaya 

yönelik bir çerçeve sunar (Sözen, 2015, s. 4-5). 



 

279 

Olay: Baskın ve “Hastalık” 

Olay, duruma dışsal biçimde eklemlenerek düzeni sarsan, bir bakıma imkânsız görüneni 

mümkün kılan kopuştur. Badiou’ya göre “olay”, ancak bir hakikat prosedürünün başlangıcında 

ortaya çıkar; mevcut durumun çelişkileri ve adaletsizliğine işaret eder. Normların 

yıkılabileceği, düzenin işlevsiz hâle gelebileceği anı temsil eder. 

Aksiyomatik okuma ekseninde Canavarlar Sofrası’nda olay, polis baskını ve 

hastalıktır. 

Olay anlarından ilki, karakterlerin yemek masasına geçmeden önceki sohbetlerinin yer 

aldığı üçüncü sekansta, siren seslerinin duyulmasıyla belirir. Mevcut durumun sıradan bir 

durağanlıkla betimlendiği bu sohbetler sırasında, genellikle orta ölçek çekimlerle 

çerçevelenen;141  mekâna ve karakterlere ağırlık veren mizansen, önemli ölçüde hareket 

özgürlüğü sağlar ve minimal bir anlatımı pekiştirir. Bir bakıma durumun/düzenin sözde 

rahatlığını imler. Diyalogların yüzeyselliği, sahte gülüşler ve göndergelerin yer değiştirdiği 

söylemler de bu bağlamda, durumdaki çatlakların ve kırılganlık potansiyelinin üstünü örtecek 

biçimde işler. 

Polis arabalarının yan binaya gelişiyle birlikte rejimin baskı aygıtlarının her akşam 

21.00 sularında, yasaklara uymayanları avlamak için göreve çıktığını anlarız. Durağanlık bir 

süreliğine bozulur; davul vuruşlarının sese eklenmesi gerginliği yükseltir. İzleyiciye, durumun 

çarpıklığı, soğuk-stilize mükemmelliğin altında yatan çelişkiler hakkında ilk işaretler verilir. 

Öte yandan, K ve D, siren seslerinden tedirgin olup yerlerinde rahatsızca kımıldanırken; M son 

derece sakindir. J’yi tanıdıkları için polislerin kendi evlerine hiç gelmediğini/gelmeyeceğini 

söyler. Misafirler telaşlı ve meraklı bir biçimde pencereye doğru gider, M soğukkanlılıkla 

                                                           
141  Hayward’ın belirttiği gibi, karakterlerin içinde bulundukları durumla ilişkisini gösterebilecek mesafede, bedenden 

yeterince uzak bir konumda yer alan kamera aynı zamanda karakterler arasındaki etkileşimi görsel olarak öne çıkarma 

imkânı sağladığından, genellikle iç mekân sahnelerinde tercih edilmektedir (Hayward, 2012, s. 108). 



 

280 

yerinden kalkar ve onlara katılır, J ise koltuğunda oturmaya devam eder. Kamera bu esnada, 

J’nin yalıtılmış hâline dikkat çekmek ve M’nin rahatlığını öne çıkarmak istercesine, geniş bir 

açıda konumlanarak kadrajı sabit tutar. 

Öte yandan, polis baskını ile vuku bulan bu olay anı, Badiou’nun hakikat prosedürünün 

başlangıcı olarak potansiyel bir müdahaleye evrilmez. K, D ve M olayı pencerelerinden (hem 

karakterlerin hem de bizlerin izleyici olarak pozisyonunu bir kez daha çerçeveleyen bir başka 

ekrandan) heyecanla, adeta bir macera filmi gibi izlerler. Komşuların direnişine, kaçma 

çabalarına gösterdikleri umursamaz ve hatta bazen zalimane tepkilerle gerçekliği askıya alırlar. 

Polisin silahı ateşlemesi ve kurbanların oracıkta can vermesiyle katharsis doruğa ulaşır ve 

“perde kapanır”. 

 

Görsel 6: Hakikat olasılığını es geçip “olayları seyretme” edimine yerleşen karakterler. 

 

 

 



 

281 

Hakikat Süreci Olarak “İtiraf”: Negatif Öznenin İnşası 

Bu noktada asıl kırılma anı olan “hastalık” olayını, hakikat süreci ve müdahil özne 

kavramlarıyla birlikte ele almak gerekir. Badiou’ya göre olay, “her zaman, özneyi bir hakikat 

olarak kuran” (Badiou, 2019, s. 25) tekillikse, “hakikat” de mevcut durumun içindeki sınırları 

aşarak yeni bir anlamlandırma alanı açan süreçtir. Hakikat süreci, olaylar aracılığıyla ortaya 

çıkar ve bireylerin, bu olaylar karşısında aldıkları pozisyonlar etik bir düzlemde anlam kazanır. 

Hakikat sürecinde olayın izini süren, taraf olan ve hâlihazırdaki normları yıkan “özne”nin 

sadakati, hakikati sürdürme cesaretinde somutlaşır. 

Aksiyomatik okuma ekseninde hakikat, düzenden istemsizce kopan negatif-müdahil 

öznenin (aslında sıradan “canavarlar”dan bir tanesinin) olayın yükünü taşıyarak yıkıcı 

sonuçlara sebebiyet veren bir sadakati koruması doğrultusunda, düzenin çürümüşlüğünün ve 

sürdürülmezliğinin ifşa edilmesidir. 

Canavarlar Sofrası’nın, film boyunca kendi hakikat prosedürüne sadık kalan “müdahil 

özne”si ise, bir yokluk/eksilti hâli içinde ve mutlak-negatif bağlamda ortaya çıkar. Düzenin son 

derece işlevsel ve ayrıcalıklı bir parçasını temsil eden ve sistem için çalıştığını bildiğimiz J, 

önceden vurguladığım gibi, kapıyı açıp eve girdiği sahneden itibaren içinde bulunduğu duruma 

yabancılaşmış bir pozisyondadır. Hakikati (hem gerçek hem de mecaz anlamda) “saf” olanı 

bozan “kusurluluk-kirlilik” hâli olarak bir “hastalık” gibi içinde taşırken; düzenin/durumun 

gidişatına yönelik sarf ettiği örtük ve iğneleyici sözleriyle, filmde mütemadiyen ayrıksı bir 

yerde konumlanır. 

Benzer şekilde ilk sahnelerden itibaren M, J’deki sıra dışı hâli fark eder ve bu durumdan 

giderek daha fazla rahatsız olmaya başlar.  Nitekim misafirler gelmeden önce aralarında geçen 

son konuşma “birbirlerine güvenmek” ile “birbirlerine güvenmekle yükümlü olmak” üzerine 

yaptıkları semantik ve ironik bir tartışmadır. Kapı zili ısrarla çalarken J’deki değişimin ilk 



 

282 

sinyallerini alan M tartışmayı erteler ve sahne, “şimdi, mutlu olmaya hazırlanalım” diyen J’nin 

pencere camındaki yansımasının çerçevelenmesiyle kapanır. 

 

Görsel 7: Mutluluk ve haz arasında tercih yapan J. 

 

Bu çerçeve iki açıdan önemlidir: İlkin, J ve M arasında geçen tartışma, anlatı boyunca 

devam edecek olan “güven” sorunsalının fitilini ateşler. Film evreninde pamuk ipliğine bağlı 

görünen ilişkiler, bir nevi güven duygusunun taklit edilmesi üzerine kuruludur. Parlak bir 

yüzeydeki kusursuz yansımalar gibi, gerçeği taklit ederler. Bu bağlamda, distopik evrende 

güven bir yanılsamadır; altında bir boşluk veya yabancılaşma hissi barındırır. Yansımanın, 

kişiyle dış dünya arasında bir bariyer oluşturması gibi bu tür bir güven de bireyler arasındaki 

gerçek temasın önüne geçer. Gerçek bağın eksikliği, bireyleri birbirine yabancılaştırır ve izole 

eder. 

Yansımayı çerçeveleyen bu çekim ayrıca, yapay ve zoraki güven atmosferinin 

merkezinde yer alan öznenin J olduğunu bildirir. Badiou’ya göre, “bir olayın sonuçlarının farklı 

düzeylerde öznel bir parçası haline gelmek” dünyayı değiştirebilecek türde bir müdahaledir. 

Ölümün gücüne karşı kazanılmış bir zafer olarak “bireyin bulunduğu yerde kalma sabrının 

ötesine geçen yeni bir mutluluk biçiminin icadı” da bu sürece dâhildir. Bir hareketin baştan 



 

283 

belirlenmiş gayesi olmaktan ziyade, o hareketin kendi içinde yaratıcı bir şekilde özneleşmesi 

olarak mutluluğu deneyimlediğimizde, dünyada bir şeylerin değişmekte olduğunu fark ederiz.  

Dolayısıyla değişim bir sonuca ulaşmak için değildir; sonuç, değişimin kendisi içindeki yeni 

öznenin biçimi olarak yer alır (Nexus Conference 'How to Change the World?', 2013): 

Mutluluğun, herkesin tatmin olduğu “iyi bir toplum”un soyut bir fikri olmadığını söyleyebiliriz. 

Mutluluk, bir olayın sonuçlarını organize etmek gibi zor bir görevin nesnelliği ve dünya 

yüzeyinin altında saklı olan yeni olanakların keşfidir. Nihayetinde mutluluk, dünyanın bakış 

açısından imkânsız görünen bir şeyin güçlü yaratıcılığına, başka bir deyişle bu imkânsızlığın 

mümkün hâle gelmesine şahit olmaktır. Öyleyse, dünyayı nasıl değiştirebiliriz? Cevap şudur: 

Değişimin bir sonucu olarak değil, değişimin kendisi olarak bir rahatsızlık yaratmak. Bunun 

bedelini ödemeliyiz; bu, bazen tatmin olmamayı kabullenmek demektir. Mutluluk ile haz 

arasında bir seçim yapmamız gerekebilir; “gerçek yaşam”ın şimdi ve burada olduğunu kabul 

etmek ya da olmadığını varsaymak arasındaki tercihtir bu. Nitekim bugünkü dünya, birçok 

eksikliğinin yanı sıra, sahte bir yaşam sunan; bir yanılsamayı vadeden dünyadır. Bu nedenle, 

mutluluğu tatmine tercih etmek; yerel deneyimlere, sanatsal yaratıcılığa ve politik icatlara açık 

olmak; disiplinli bir özgürlüğü benimsemek ve hazzın ötesinde bir yaşamı aramak gerekir 

(Nexus Conference 'How to Change the World?', 2013).  

 

Nitekim J, komşularının ölümüyle sonuçlanan polis baskını sırasında, grubun geri 

kalanının bu olaya karşı takındığı zalimane tavırdan ve pasif “olayları” izleme eyleminden 

kendini açıkça ayırır. Bu canlı gösteriye iştirak etmeme tavrı ve düşünceli, hatta sıkılmış hâli 

M’in gözünden kaçmadığı gibi, misafirlerin de dikkatini çeker. 

Filmin sonunda saf olanın “bozulmasını”, karmaşıklaşmasını imleyen ve “başına gelen” 

bir olay olarak hakikat sürecini başlatan ölümcül hastalığını ifşa etmesiyle, esasen bir tür oyun 

sahnelediğini ve başından beri bildiği bu hakikate bir anlamda sadık kaldığını anlarız. J’nin 

olayı, negatif bağlamda da olsa düzeni sorgulamasına neden olduğu için, herkes adına, öyle ya 

da böyle, eksiye doğru giden bir hakikat sürecini başlatır. Filmin son sekansını oluşturan bu 

itiraf sürecinde, anlatı boyunca karakterlere hareket alanı tanıyan dengeli ve sabit plânların 

yerini yakın çekimler, sıkışık kadrajlar alır. Sarsıntılı kamera hareketleri, karakterler arasındaki 

gerilimi arttırarak, az sonra tepe taklak olacak duruma işaret eder. 

J, bir bakıma, yalnızca kötülüğe dâhil olmayan, “kendi için” bir müdahil-öznedir. 

Karakterlerin ekstrem hazlarından, canavarca ve anlamsız eylemlerinden uzaklaşır; ancak 



 

284 

iştirak etmediği gibi kolektif bağlamda müdahale de etmez. Bir çocuğu ölümüne tokatlamak, 

besinleri kusmak ya da birbirlerinin kanını tatmak eylemlerinden hiçbirini başlatmadığı gibi, 

bunların durumun sıradanlığı içinde gerçekleştirilmesine karşı çıkmaz. Öte yandan filmin 

sonunda, hastalığının aslında ölümcül bir tümör değil, kan yoluyla bulaşan ölümcül bir virüs 

olduğunu ve J’nin bunu başından beri bildiğini anlarız. Dolayısıyla itiraf-hakikat sürecinin 

yıkıcı sonuçları (“negatif mutlak değer” olarak ölüm) bakımından J, müdahil öznenin bir tür 

olumsuzlaması olarak görülebilir. J’nin duruma müdahalesi ve kabullendiği hakikate bağlılığı, 

filmin diğer karakterlerini kaosun ya da “kusurluluğun” ve “kirliliğin” ortasına fırlatmak 

suretiyle dahil ederek nihai yıkıma, Hegelci anlamda çelişkilerin birlik noktasına ya da 

karşıtlıkların sona erdiği “mutlak” olarak “ölüm”e götüren bir özneleşme potansiyelini 

gerçekleştirmeye zorlar. 

 

Görsel 8: Hakikatle birleşme ya da “mutlak” kopuş anı olarak negatif özneleşme. 

 



 

285 

2.2.2. Tamamlayıcılık Etiği ve “Ucuz Doğa”da Yaşam: Körfez 

Emre Yeksan’ın yönettiği 2017 tarihli Körfez, görece yakın geleceğin (ya da şimdinin) 

Türkiye’sinde geçer.142 Filmin merkezinde, hayatını kaldığı yerden sürdürme yetisini 

kaybetmiş gibi görünen Selim (Ulaş Tuna Astepe) karakteri yer alır. Yıllarca İstanbul’da 

yaşamış olan Selim, evliliğinin sonlanmasının ardından memleketi İzmir’e, ailesinin yanına 

dönmüştür. Şehirde amaçsızca gezinirken eski sevgilisiyle karmaşık bir ilişki yaşar, ilk görüşte 

hatırlayamadığı bir arkadaşıyla karşılaşır ve varlıklı ailesine ait kereste atölyesinin iflasın 

eşiğine gelişini izler. Bu esnada, şehrin körfezinde bir petrol tankeri patlar. Tankerin yaydığı 

keskin koku birçok insanı rahatsız edip etkileyerek şehirden uzaklaştırırken, Selim’in yönü 

başka bir yere evrilir. 

Selim’in hikâyesi üzerinden ilerleyen film, şehirdeki çevre felaketiyle beraber bozulan 

düzene ve bireyin bu kaos içindeki dönüşümüne odaklanır. Tankerden yayılan ağır koku hem 

fiziksel hem de metaforik bir unsur olarak arayış ve yüzleşme temalarını pekiştirir. 

Bu bağlamda toplumsal yabancılaşma ile çevresel felaket ve bireyin aidiyet 

sorgulamaları gibi izlekler durum, olay, hakikat ve müdahil özne kavramları üzerinden 

anlamlandırılabilir.  Kapitalist düzenin ekolojik ve toplumsal etkileri (Kapitalosen) bir “durum” 

olarak filme damgasını vururken; körfezdeki patlama, bu düzeni sorgulatan bir “olay” ve 

ekolojik bir uyarı olarak yorumlanabilir. Selim, bireysel ve toplumsal hakikati keşfetmek 

yolunda müdahil özne olarak devreye girdiğinde, doğayla insan arasında tamamlayıcı bir ilişki 

kurma potansiyelinin taşıyıcısı hâline gelir. Körfez, Badiou’nun hakikatler kuramı düzleminde 

ve Moore’un Kapitalosen eleştirisi ile Bookchin’in toplumsal ekoloji-tamamlayıcılık etiği 

çerçevesinde yorumlandığında hem bireysel hem de toplumsal katmanlarla sarmalanmış bir 

                                                           
142  Sinem Şahin Yeşil’in de belirttiği gibi, Körfez, tam anlamıyla bir apokaliptik ya da post-apokaliptik film olarak 

tanımlanmasa da bu anlatılarla yakın ilişki kurmasını sağlayan birçok unsura sahiptir. Bu unsurların belki de en temel 

olanı, diğer post-apokaliptik anlatılarda olduğu gibi, çevresel bir felaket karşısında yaşananları merkeze almasıdır (Yeşil, 

2023, s. 135). 

 



 

286 

hikâye sunar. Bu birleşik çerçeve, filmi yalnızca varoluşsal bir hikâye olarak değil, aynı 

zamanda ekolojik, toplumsal ve felsefi bir dönüşümün temsili olarak okumamıza olanak tanır. 

Film, İstanbul’dan İzmir’e dönen Selim’in otobüs yolculuğu ile açılır. Selim, mola 

yerinde, “gelecek ellerinizde” diyen bir fal makinesi/oyuncağı görür. Elini makineye yerleştirir; 

falını alır. Ardından fal baktırmak isteyen yaşlı bir kadına da yardım eder. İkili, makineden 

çıkan kağıtlarda yazılı geleceklerine bakarken sahne kararır ve ertesi güne kesme yapılır. 

Selim’in ailesinin evine vardığını, kanepede uyuduğunu görürüz. Arka plânda şempanzelerin 

yaşamını anlatan bir belgeselin sesi akar. Selim, belgeseli keyifle izleyen babasının yaptığı 

yorumları ve şempanzelerin seslerini duyarak uyanır. 

Durum: Ucuz Doğa Praksisi ve Uyumsuzluk 

Körfez’de, belirli bir sistemin ya da toplumsal düzen olarak durum, İzmir’in 

“normalleşmiş” çevresel ve toplumsal koşullarıdır. Selim İzmir’e döndüğünde, şehir önceleri 

sakin ve sıradan görünür; ancak ekonomik ve sınıfsal eşitsizlik, ekolojik duyarsızlık ve 

yabancılaşma gibi unsurlar mevcut durumun artı biri olarak alt metne işlemektedir. Badiou’nun 

tanımıyla, hakikati içermeyen bir “mevcut durum” olarak bu düzen, kendi sınırlarını aşan ancak 

olasılık dâhilindeki hakikatleri dışlar. Selim’in bu düzene eklemlenme sürecinde göze çarpan 

eğreti hâli ise, durumun bireysel-varoluşsal veçhesini oluşturur. 

Körfez’de tasvir edilen durumun makro boyutunu, Jason Moore’un Kapitalosen ve ucuz 

doğa praksisi eleştirisi doğrultusunda düşünebiliriz. Moore, Kapitalosen çağını, doğanın 

ekonomik sömürü sistemine tabi kılınmasıyla karakterize eder. Kapitalizm, kendini yeniden 

üretebilmek için doğayı “ucuz bir kaynak” olarak ele almak ve sürekli olarak tüketmek 

zorundadır. Kapitalosen eleştirisinin kalbinde bulunan tüketim odaklı yaşam tarzı (insanlar) ve 

doğanın sömürüsü (insanlar dâhil tüm varlıklar ve maddeler), Selim’in durumu deneyimleme; 

içererek aşma (aufhebung) sürecinin tüm aşamalarına sızan katalizörlerdir. Bu bağlamda 

durumun mikro düzlemdeki tasviri, yeni hayatına alışmaya çalışırken mevcut düzenin hem 



 

287 

içinde hem kıyısında konumlanan Selim’in çevresiyle etkileşimi bağlamında belirir. Bu 

etkileşim sınıfsal, toplumsal ve ekolojik düzeyde tüm varlıklarla dirsek teması aracılığıyla 

şekillenir. Aile bireyleri, hizmetliler, çalışanlar, işçiler, arkadaşlar ve çocuklarla etkileşimin 

yanı sıra, hepsini ve her şeyi kapsayan bir bütün olarak “doğa”nın kendisiyle karşılaşma anları, 

Selim’in içinde bulunduğu gerçekliği/durumu içererek aşması ve hâlihazırda yabancılaştığı 

“şimdiki zaman”dan hem bireysel hem toplumsal katmanlarda özgürleşmesi yönünde ilmek 

atan imge-felsefe ögeleri hâline gelir. 

İnsan-doğa etkileşiminde imge-felsefe olarak fikrin ziyaretine olanak tanıyan 

unsurlardan biri, filmdeki seslerdir. Kuş cıvıltıları, köpek havlamaları, martı sesleri, tahta 

kurusu ve cırcır böceklerinin ötüşü ile bütünleşen imgeler, tüm anlatının, büyük şehrin içine 

yerleştirilmiş devasa bir orman misali algılanmasına yardım eder. 

 

Görsel 9:  Atölyede tahta kurularının yerini tespit etmeye çalışan işçiler. Bu sekans sırasında, 

arka plânda kuş, böcek ve çeşitli hayvan nidalarından oluşan; bir bütün olarak 

yağmur ormanlarını andıran uğultular duyulur.  

 

 



 

288 

Öykü dışı ses olarak anlatıyı çevreleyen doğa seslerinin yanı sıra, hayvanlar da filmde 

sıklıkla yer alır. Bu türden imgeler ve sesler, Kapitalosen çağının yarattığı ekolojik ve toplumsal 

tahribata karşı doğanın hatırlatıcısı ve direniş unsuru olarak görülebilir. Doğa sesleri, Selim’in 

toplumsal ve bireysel düzeyde işleyen uyumsuzluk ve yabancılaşma hâline karşı bir farkındalık 

geliştirmesine olanak tanır. Orman uğultusu, kuş ve böcek sesleri gibi detaylar, kapitalist 

düzenin baskıcı ve yapay dünyasına alternatif olarak doğanın sürdürülebilir ve kapsayıcı 

gerçekliğini temsil eder. 

Nitekim İzmir’deki ilk sabahına, şempanze sesleriyle uyanan Selim, çok geçmeden, 

varlıklı ailesinin hayatının eskisi gibi olmadığını keşfedecektir. Kereste atölyesi iflasın eşiğine 

gelmiş, anne ve babası ise evlerinin haczedilmesini engellemek için formalite icabı boşanmıştır. 

Alışık oldukları ayrıcalıklı yaşam tarzını bir şekilde sürdürmeye çalışan aile üyeleri, Selim’in 

de bir an önce kendi ayakları üstünde durmasını ister gibidir. Annesi, eşyalarının ne zamana 

kadar depoda kalacağını sorgularken; eniştesi, zaten yapacak başka bir işi olmadığı için kereste 

fabrikasında kendisine yardımcı olmasını talep eder. Selim ise, ailesinin çeşitli biçimlerde 

maruz kaldığı bu ekonomik bunalımın ortasına düşmüşken, aile bireylerinden ve insanlardan 

çok, doğanın seslerine ve çevresindeki diğer varlıklara ilgi gösterir gibidir. 

Babasının maddi sıkıntılarını, avukatlardan ve haciz memurlarından kaçıyor olduğunu 

öğrendikten sonra eşyalarını depoya taşımak üzere sokağa indiğinde, muşamba altındaki 

paketlere bir süre ne yapacağını bilemeden bakar. Çok geçmeden, yan bahçeden gelen bir köpek 

sesiyle dikkati dağılır, eşyalardan (eski hayatına dair anılardan ya da yüklerinden) uzaklaşarak 

köpeğin yanına gider. İmge-felsefe olarak hayvanlarla kurulan duygusal temas, yalnızca mikro 

bağlamda varoluşsal sorgulamaya dair fikirleri değil, aynı zamanda makro düzeyde kapitalist 

düzenin bireyci ve tahakkümcü anlayışından uzaklaşarak doğayla daha etik ve tamamlayıcı bir 

ilişkinin inşasını imler. Bu bağlamda, şehirde ne yapacağını bilmez hâlde başı boş dolaştığı 

günlerden birinde kendini bir alışveriş merkezinde bulan Selim’in, olmadık biçimde bir 



 

289 

kaplumbağa ile karşı karşıya gelmesi ironiktir. Bu karşılaşma anı, Moore’un Kapitalosen 

eleştirisini somutlaştırır. Tüketim kültürünün en önemli sembolü olan alışveriş merkezlerinin 

hızlı, dikkat dağıtıcı ve parlak dünyasına tezat biçimde, bir camekânın içinde ortaya çıkan (ya 

da oraya iradesi dışında yerleştirilmiş) kaplumbağa hem kapitalist düzenin mekânsal 

tahakkümünü hem de buna rağmen, doğanın kendi varlığını dayatmaya devam 

ettiğini/edeceğini gösterir.143 Bu imge, Kapitalosen’in çetin gerçekliğinin karşısında, yavaş ve 

makul adımlar ile olsa da direnişin, değişimin ve ilerlemenin imkânına işaret eder. 

 

Görsel 10: Selim’in çevresiyle ve doğayla kurduğu “dirsek teması”nı çağrıştıran imgeler. 

 

Duruma alternatif nitelikte bir direniş kapısını aralayan doğayla temasın özgürleştirici 

ve tamamlayıcı etkisine bir başka örnek, Selim’in denizde ve vapurda geçirdiği anlardır. Sık sık 

vapura bindiğini gördüğümüz Selim, bu yolculuklar esnasında martı seslerini dinlerken ve/veya 

denizi seyrederken çerçevelenir. Köpek ve kaplumbağa ile karşılaşma sahnelerinde olduğu gibi, 

                                                           
143  Filmin ilerleyen sahnelerinde Selim, kaplumbağa ile bir kez daha karşı karşıya gelir. İnsanlar şehri terk etmiş, mekânlar 

boşalmış, hâlinden memnun kaplumbağa ise vitrinden kurtularak özgürce gezinmeye başlamıştır. 



 

290 

bu anlarda da görünürdeki tepkisiz, donuk ve eğreti hâlinden sıyrılarak huzurlu ve mutlu bir 

gülümseme eşliğinde çevresiyle hakiki bir iletişime girer. 

Olay: Patlama, Koku, Arınma 

Filmde, mevcut düzenin sınırlarını aşan, meydan okuyan ve yeni bir hakikatin ortaya 

çıkmasına olanak sağlayan bir kopuş olarak “olay”, körfezdeki patlama ve bu patlamanın 

ardından tüm şehre yayılan kokudur. Körfezdeki patlama, düzeni sorgulamaya sevk eden 

ekolojik bir “kriz” ya da “olay” olarak başlangıç noktasını oluştururken; koku, alışılmış düzenin 

geri dönülmez biçimde sarsılmasına yol açar. Olayın bireysel izdüşümü ise, Selim’in körfezin 

kıyısındaki bir bataklığın içine düşüp hastanede gözlerini açmasıyla gerçekleşen kırılma anıdır. 

“Olay”ın, bazı insanlar için fiziksel bir “rahatsızlık” hâline gelmesi, burjuva 

duyarlılıklarına göre örgütlenmiş düzenin ne denli kırılgan olduğunu gözler önüne serer. 

Ekolojik kriz, doğayı sınırsız ve ucuz bir kaynak olarak tüketme alışkanlığının son derece 

normal ve muhtemel çıktısıdır; aynı zamanda, görmezden gelinen bireysel ve toplumsal 

yabancılaşma biçimlerinin açığa çıkmasına yardımcı olur. Öngörülemeyen ve pek tabii arzu 

edilmeyen değişim, toplumun yüzeysel ve belirli bir kesime ait olduğu anlaşılan “huzurunu” alt 

üst eder. Sıradan yaşamların sakince akıyormuş gibi görünen ritmi, yerini trafiğin sıkışmasına 

neden olan otomobiller eşliğinde toplu kaçışa ve olağanüstü hâl ilanına sebebiyet verecek küçük 

çaplı bir kaosa bırakır. Dolayısıyla olay, fiziksel dünyayla birlikte bireylerin birbirine ve 

çevreye dair algısını da kökten sarsan Badioucu anlamda bir dönüm noktası olarak 

yorumlanabilir. 

Gündelik rutinlerine hapsolmuş; topluma ve çevreye kayıtsız hâle gelmiş insanlar için 

tanker patlaması ilk başta, bu rutini bölen kısa süreli bir heyecana neden olur. İzmir halkının 

çoğu gibi, Selim ve ailesi de yanan tankeri yakından görmek amacıyla sahile iner. Annesi bu 

anı daha önce yaşadığını (déjà vu) söyler. Ortama hâkim olan karmaşa ve merak, ekonomik 



 

291 

çıkarı önceleyen duyarsızlığa dayalı çeşitli soruları ve komplo teorilerini beraberinde 

getirirken; Selim fütursuzca, adeta bir rüyaya dalar gibi körfezi izlemektedir. 

 

Görsel 11: Hakikate yönelik ilk kırılma anında nesnelerin “yok oluşu”nu izleyen Selim’in 

çerçevelenmesi. 

 

Alışveriş merkezinde karşılaştığı askerlik arkadaşı Cihan, televizyonda söylenen her 

şeyin yalan olduğundan dem vurarak “terör diye uyutacaklar milleti” der. Eniştesi ise benzer 

bir minvalde, benzin fiyatlarını yükseltmeye bahane bulmak için tankerin kasten “patlatıldığını” 

söyler ve “ne kadar çok petrol boşa gitmiştir şimdi” diyerek hayıflanır. Buna karşılık Selim, 

“deniz yanıyor, sen hâlâ petrolün derdinde misin?” şeklindeki yanıtıyla, çevresindeki insanların 

tutumlarına karşı ilk defa yargı yüklü bir tepki vermek suretiyle eleştirel bir noktada 

konumlanır. 



 

292 

Bu bağlamda öncelikle, anlatının toplumsal sınıflar arasındaki ayrımları net bir şekilde 

çerçeveleyen imge-felsefe dizilimlerine olanak tanıyacak şekilde örgütlendiğinden bahsetmek 

gerekir. Kamera çoğu kez, işçi sınıfından insanların koşullarıyla burjuva hayat tarzı arasındaki 

çelişkilere dikkat çeken; çalışanların, hizmetlilerin, alt sınıftan insanların eylemlerine 

odaklanan kadrajlar sunar. Ses unsuru, bir kez daha sinematografik açıdan belirleyici bir 

pozisyondadır. Bu tercih en açık şekilde, Selim’in ailesi ve arkadaşlarıyla bir araya gelerek 

sosyalleştiği sahnelerin kurulumunda belirir. Pazar kahvaltısı için ablasının evinde 

toplandıklarında, annesi bir kez daha Selim’in nerede kalacağından ve ne yapacağından söz 

etmeye başlar; kızıyla damadına ait olan ve kiraya verdikleri stüdyo daireye yerleşmesini önerir. 

Zoraki çözümler ve göstermelik tekliflerin üretildiği bu sohbet esnasında, kamera, servis 

yapmak üzere kısa bir an için kadraja giren ev yardımcısı Şükran Hanım’ın peşi sıra mutfağa 

yönelir.  Mülkiyet ve bireycilik olgularının “aile” kurumu ve bağlarına galebe çaldığını sezdiren 

sohbet devam ederken, Şükran Hanım mutfaktaki yerine yerleşir ve kendine bir çay koyup 

gülümseyerek sohbeti dinler. Benzer bir tercih, Selim’in arkadaşlarıyla buluştuğu ve evlilik 

kurumu ile sorumluluklardan söz açılan bir yemek sahnesinde de gerçekleşir. Servisi yapan 

garson, Selim’i atölyeden tanıdığını söyleyerek selam verir. Hemen arkasından kamera, 

garsonu takip ederek arkadaş grubunu kadrajdan çıkarır. Sohbetin devamı, grubun “bizi 

tanımadı bak, seni tanıdı” minvalindeki sınıfsal konumlarını vurgulayan sözleriyle arka plânda 

akarken, garson günlük çalışma rutini içinde çerçevelenir. 

Ses ile görüntü arasındaki kopukluk, fiziksel ve mekânsal ayrımla birlikte toplumsal ve 

sınıfsal farklılıkların bir tezahürü olarak okunabilir. Bu tercih bir kez daha, filmi yalnızca bir 

görsel-estetik bir anlatı olmaktan çıkararak, düşüncenin sahneye taşınmasını sağlayan bir imge-

felsefe kesişimine yerleştirir. 

Her iki sahnede öne çıkan, konuşmalara çoğunlukla iştirak edemiyormuş gibi görünen 

ve ortama / duruma dâhil olmakta zorlanan Selim’in sessiz ve ilgisiz duruşudur. Öte yandan 



 

293 

“olay”la birlikte, Selim’in artık yalnızca doğayla değil, doğanın parçası olan insanlarla da 

belirgin bir etkileşime girmeye başladığını gözlemleriz. Tanker olayının ardından, Cihan’la 

gelişen arkadaşlığı ve yakınlığı, Selim’in hayatını pek çok açıdan dönüştürecektir. Adeta 

katatonik bir düzeyde seyreden tepkisizliğindeki değişim, orta sınıf standartlarına göre 

düzenlenmiş yaşam tarzından uzaklaşmasıyla gerçekleşir ve bilhassa çocuklarla iletişime 

girdiği anları vurgulayan kadrajlar aracılığıyla sunulur. 

Selim’in toplum içindeki eğreti konumunun, filmde doğa sesleri (orman, böcek, kuş 

sesleri) ve hayvanlarla karşılaşma sahneleri (köpekler ve kaplumbağa) aracılığıyla zaman 

zaman çözüldüğünden ve bu noktada doğanın, toplumsal tahakkümden azade bir alternatif 

varoluş olasılığını belirten imge-felsefe olarak düşünülebileceğinden bahsetmiştik. Ancak film, 

insan ile doğa arasındaki sezgisel ve duygusal bağı, yalnızca bireysel kaçış, varoluşsal sancı 

veya içsel dönüşüm meselesinin yankısı olarak ele almakla yetinmez; sınıfsal dayanışmayı da 

anlatıya dahil ederek bu perspektifi genişletir. İnsanın, doğanın üstünde, ondan ayrı veya ona 

hâkim olarak düşünüldüğü hiyerarşik bir insan-doğa dikotomisi ile idealist bir özdeşlik 

yanılgısının üstünü çizer. 

Nitekim alışveriş merkezinde karşılaştıkları ilk gün Selim, Cihan’ı hatırlamaz. Eski 

sevgilisi, bu karşılaşmayı garip bulup güvenmemesi gerektiğini telkin ettiğinde, kısa bir an için 

şüpheye düşer. Tüm bu vurgular, sınıfsal ve toplumsal ön yargıları imlese de aralarındaki 

yakınlık, bireysel bağın ötesine geçerek şehrin “marjinal” kesimlerine ve kenar mahallelerine 

doğru bir yolculuğa evrilir. Anlatı, sınıfsal farklılığın hem bireysel hem toplumsal düzlemdeki 

açılımlarını ve ne şekilde deneyimlendiğini ortaya koyar. Başka bir sekansta, Cihan’a 

gönderdiği sesli mesajı “çav” diyerek bitiren Selim’in, pişman olup kendi kendine söylendiğini 

görürüz. Bu tepki, samimiyetin ve bir tür mesafenin aynı anda var olduğu etkileşimin gidişatına 

yönelik bir göstergedir. Sekansın devamında Selim, kafa karışıklığı ve aidiyet çıkmazını 

simgeleyen; bir tür birikmiş ve gereksiz metalar fazlalığı ve/veya geçmişin yüklerine dair bir 



 

294 

metafor olarak okunabilecek eşya problemini çözmeye yönelik bir adım atar. Cihan’ı tekrar 

arayarak eşyalarını ihtiyacı olan birilerine vermek istediğini dile getirir. Konuşma esnasında 

Selim’in bir köprü ya da üst geçitte konumlandığını ve aşağıda akan trafiği seyrettiğini görürüz. 

Kamera, Selim’in bakış açısını paylaşacak şekilde köprüden aşağıya doğru yönelir. Bu noktada, 

çerçeveye mevsimlik işçileri taşıyan bir kamyon girer. Kamyonun içindeki işçiler arasında bir 

çocuk da bulunmaktadır. Sahne bir kez daha, sınıf ayrımına delâlet eden anlatısal bir strateji 

olarak ses ve görüntü senkronizasyonunun kasten bozulmasıyla kurgulanır. Selim’in Cihan 

aracılığıyla ihtiyaç sahiplerine ulaşma çabası, bireysel bir paylaşım pratiğine girişme arzusunu 

ifade ederken sinematografik düzenleniş, bu eylemin sınıfsal boyutunu imler. 

Çocuk, bir süre sonra başını kaldırarak doğrudan Selim’e, dolayısıyla kameraya bakar 

ve gülümseyerek el sallar. Selim de benzer şekilde gülümseyerek karşılık verir. Bu jest, 

anlatının temelinde yatan sınıfsal gerilimi yumuşatan geçici bir an yaratırken, aynı zamanda 

Selim’in duyarlılığını ve aidiyet arayışını görünür kılar. Burada, kadrajın hareketi ve 

karakterlerin bakışları arasındaki ilişki, salt bir gözlem pratiği olarak işlemez; aynı zamanda 

farkındalığı ve potansiyel dönüşümü ifade eden bir anlatım aracına dönüşür. 

 

Görsel 12:  Selim’in (aynı zamanda kamera ile izleyicinin) bakışının sınıf dayanışması ve 

farkındalığıyla buluşma anı. 

 



 

295 

Selim’in bireysel yolculuğu, filmde mevsimlik işçiler ya da kenar mahallelerde hane içi 

emek pratiklerine şahit olduğumuz kadınlar gibi sistematik olarak dışlanan kesimlerle kurduğu 

kısa ama anlamlı temaslar aracılığıyla, daha geniş bir toplumsal perspektife taşınır. Böylece son 

derece gerçek olan bireysel-varoluşsal sıkıntının, Ursula K. Le Guin’in tabiriyle önlenebilir ve 

gereksiz acıya tekabül eden sınıfsal-ekonomik gerçeklikle kesiştiği bir anlatı yapısı kurulmuş 

olur. Dayanışma ve paylaşım pratiklerine yapılan vurgu, yalnızca maddi yoksunlukları 

gidermeye yönelik bir girişim değil, aynı zamanda mevcut düzenin karşısına farklı bir yaşam 

biçimi öneren bir tavır olarak anlam kazanmaktadır. Film, doğayla kurulan bağın dönüştürücü 

niteliğini, toplumsal dayanışma ve paylaşım ekseninde yeniden yorumlayarak alternatif bir 

kolektif yaşamın imkanlarını sorgular. 

 

Görsel 13: Yapay ve zoraki sterillikten kenar mahallenin hane içi emek pratiklerine ve 

kolektivizmine açılan ilk eşikte Selim. 

 

Cihan’ın dünyası, görece lümpen çevrelere açılan bir kapı gibidir. Bu çevre, bir yandan 

samimiyeti ve kolektivizmi içerirken, diğer yandan burjuva yaşam tarzının “sterilliği” ile 

çelişir. Üst sınıfların kokudan, kirden ve gerçeklikten kaçınma arzusu ve doğallıktan uzak, insan 

icadı hiyerarşiler üzerinden tanımlanan bir dünya inşa etme yönündeki direnci, bu çelişkinin 



 

296 

temelini oluşturur. 

Olaya gösterilen tepkilerin zıtlığı, toplumdaki ayrışmayı çarpıcı bir şekilde görünür 

kılar. Koku tüm şehri etkisi altına alırken, insanlar kâğıt maskeler takarak korunmaya çalışır; 

ancak yeterli olmaz. İmkânı olanlar topluca otomobillerine atlayıp şehrin dışındaki evlerine 

(Kaz Dağları, Şirince) ya da güvenli gördükleri yerleşim yerlerine gitmeyi tercih eder. Bu 

kaçınmacı davranış, son derece steril hayatlar süren burjuvanın doğadan gelen herhangi bir 

reaksiyona karşı ne kadar dayanıksız olduğunu ve krizlerle baş etmek hususundaki 

güçsüzlüğünü gözler önüne serer. Orta ve üst sınıfın uyumsuzluğu, Kapitalosen’in oluşturduğu 

yaşam alanının fanusvari niteliğini; doğadan kopuk ve kırılgan yapısını açığa çıkarır. Öte 

yandan Selim, diğer insanlar gibi kokudan etkilense de bir süre sonra yeni duruma alışır; hatta 

kâğıt maskeden gaz maskesine geçen annesi dâhil herkesin abarttığını söyler. Selim’in kokudan 

rahatsız olmamaya başlaması ve aile üyeleri ile arkadaşlarının aksine şehirden ayrılmamayı 

tercih etmesi hem bireysel uyum hem de sınıfsal algılara dair köklü bir dönüşümün habercisidir. 

Sonuç olarak, Cihan’la başlayan yolculuk, yalnızca bir arkadaşlık hikâyesi değil, aynı 

zamanda bireyin kendisiyle, toplumsal eşitsizlik ve güvensizliklerle yüzleştiği karmaşık bir 

sürecin ifadesi olur. Bu süreç boyunca, bireyselden toplumsala uzanan anlamlandırma pratikleri 

ile modern hayatın steril huzurunun, arzu edilmeyen gerçeklikler karşısında nasıl sarsıldığı 

etkileyici bir biçimde ortaya koyulur. 

Hakikat Süreci Olarak “Tamamlanma”: Tümevarımcı Öznenin İnşası 

Badiou’ya göre müdahil özne, olayın hakikatine sadık kalan ve bu doğrultuda eyleme 

geçen kişidir. Hakikatin olanağı aslında bir anlamda, müdahil öznenin kararlılığına da bağlıdır. 

Filmde Selim, bu bağlamda bir müdahil özne olarak yorumlanabilir. Olay, mevcut durumun 

içindeki hakikati görünür hâle getirirken bireyi bu hakikate dâhil olmaya çağırır. Olayın 

sunduğu yeni düzen veya anlam potansiyeli olarak Körfez’de hakikat, ekolojik krizin ötesine 

geçerek toplumsal ve bireysel dönüşüm olanaklarını açığa çıkarır. Ancak olayın hakikat 



 

297 

potansiyeli, yalnızca ona “sadık kalacak” bir öznenin müdahalesiyle açığa çıkabilir. 

Bu bağlamda, olayın ardından alt sınıfların şehri terk etmemesi önemlidir. Gidecek bir 

yerleri olmadığından ötürü mü yoksa kokudan rahatsız olmadıkları için mi kaldıkları anlatıda 

belirsiz bırakılır; belki de her iki neden birden geçerlidir. Şehirde kalan bu sessiz, çoğunlukla 

görünmeyen (ya da görmezden gelinen) insanlar, patlamanın ardından adeta bir komün düzeni 

içinde ve toplumsal dayanışma pratikleri doğrultusunda yaşamaya başlarlar. Steril ve korunaklı 

yaşamlar ile dayanışma temelli, doğrudan, organik ve tamamlayıcı bağlarla kurulmuş; dayanıklı 

kalmış (ya da dayanıklı kalmak zorunda bırakılmış) topluluklar arasındaki fark, filmde eleştirel 

ve empatik dille betimlenir. Şehirde kalan insanlar için ekolojik kriz, toplumsal açıdan bir yıkım 

olmaktan ziyade, yeni bir yaşam tarzı inşa etmenin yolu olur. Diğer bir deyişle kriz, var olan her 

şeyin daimî sonu değil, Badioucu anlamda tekilliğin üstünü çizen “iki”nin olanağı ve başlangıçtır. 

Selim’in olay karşısında takındığı tavır, sıradan bir bireyin toplumsal düzene 

yabancılaşma pratiğini içererek aşan bir atılıma işaret eder. Olayın hakikatiyle yüzleşerek 

kendini sorgular ve eski yaşam alanını (ya da anlamlarını) terk eder. İzmir’in sıradan toplumsal 

rutinlerinden uzaklaşarak (hem durum bağlamında burjuva yaşam örüntülerine uyumsuzluk 

hem de olay sonrası ayrılmak yerine şehrin daha da derinine inmek manasında) “öteki” 

gruplarla ve mekânlarla etkileşime geçmesi, Selim’in hakikate sadakat gösteren bir özneye 

dönüşümü olarak okunabilir. 

Bu bağlamda, filmde metaforik düzeyde iki kırılma anı öne çıkar. İlki, toplu göçün 

trafiği tıkadığı sırada araçların arasından geçip yolunu bulmaya çalışan Selim’in körfeze 

ulaşmasıyla gerçekleşir. İkincisi ise, körfezdeki yanan tanker olayına referans olacak şekilde, 

Selim’in geriye kalan eşyalarını yakmaya karar verdiği andır. Öznenin kendi hakikatinin 

peşinden gidişini anlamlandırma açısından, “koku” filmin genel yapısını kuşatan bir üst metafor 

olarak değerlendirildiğinde; çamur, bataklık-batıp çıkma, kirlenme ve arınma izlekleri anlatıyı 

dokuyan alt motifler olarak yorumlanabilir. 



 

298 

Kırılma anlarından ilkinde Selim, otobüsten iner; tıkanmış trafiğin içinde yürümeye 

başlar. Şehri terk etmeye hazırlanan ailesiyle bir telefon konuşması yapar ve gitmek 

istemediğini ifade eder. Bu esnada, otomobillerden birinde Pınar’ı görür; aralarında kokunun 

dağılıp dağılmayacağına dair bir sohbet geçer. Selim artık böyle yaşamaya alışması ve hazırlıklı 

olması gerektiğini dile getirirken, Pınar gaz maskesini çekiştirerek saçmalamamasını öğütler.  

Pınar’la vedalaştıktan sonra, güvenlik barikatının önünde toplanmış insan kalabalığına kesme 

yapılır. Selim, körfezdeki dumanı seyreden insanlara bakarak yavaşça ilerlerken kamera aynı 

rahatlıkla Selim’in yürüyüşünü takip eder ve yine aynı sakinlikteki öykü dışı minör bir müzik 

anlatıya eklenir. 

 

Görsel 14: Hakikat ve özneleşme sürecinde ilerlemeyi imleyen, fikrin geçişi/ziyareti 

doğrultusunda imge-felsefeyi kurmakla birlikte, gerçek anlamda bir “geçiş” hâlini 

gösteren uzun yürüyüş ve akabindeki kırılma anı. 

 

 



 

299 

Ardından tekrar kesme yapılır; Selim barikatı geçmiş, körfeze çok daha yakın ve 

kimsenin olmadığı bir kıyıya gelmiştir. Kamera ve müzik Selim’in hareketini takip etmeye 

devam eder. Bu uzun yürüyüş (ya da “yolundan” sapmama iradesi) bataklık bir arazinin içine 

düşmesiyle sonlanırken müzik de aynı anda kesilir. Kadraj sabitlenir; bir süre, battığı yerden 

çıkmaya çalışan Selim’in uğraşını izleriz. 

Bir sonraki sahnede Selim’i bir hastane odasında görürüz. Cihan yanındadır; baygın 

bulunup hastaneye getirildiğini söyler ancak Selim hiçbir şey hatırlamaz. Birlikte hastaneden 

çıkarlar. Şehir iyice boşaldığı için olağanüstü hâl ilan edilmiş, güvenlik kontrol noktaları ile 

kriz merkezleri oluşturulmuştur. Cihan, Selim’i dinlenmesi için Çiğli’ye götürür, Selim 

kendisiyle ilgilendiği için Cihan’a teşekkür eder. 

Özneleşme sürecini dolayımlayan ikinci kırılma anı, Selim’in Çiğli’deki komün 

yaşamını deneyimlemesi sırasında gerçekleşir. Yeme, içme, temizlik, düzen gibi birincil 

önemdeki eylemlerin ortaklaşa ve dayanışma içinde gerçekleştirildiği, herkesin sırayla belirli 

görevleri yerine getirdiği ve sorumluluk aldığı bu yaşam biçimine bir anda dâhil olan Selim, 

hâlâ kısmen içine kapanmış gibi dursa da denizle, rüzgarla, hayvanlarla ve topyekûn doğayla 

doğrudan temasa geçtikçe özgürleşerek huzur bulmaya başlar. Bir gece deniz kıyısında 

yürürken bir fotoğraf bulur; bu sırada kamera bir kez daha, yarı karanlık içinde yürüyen 

Selim’in hareketlerini takip eder. Ardından eşyaları komüne taşımak üzere depoya giderler. 

Selim, evlerin bodrumlarına sızarak yayılmaya başlayan balçıktan kurtardığı eşyalardan arta 

kalan kişisel objeleri, deniz kıyısında ateş yakarak topluca imha eder. Tıpkı tankerin yanışı gibi, 

eşyaların yanışını da büyülenmişçesine izleyen Selim için bu an, metanın zincirlerinden ve 

ketleyici bir nostaljiden kurtulma; geçmişten ve sorgulanmadan içselleştirilmiş alışkanlıklardan 

arınarak özgürleşme “yolu”nda bir başka dönüm noktasıdır. 



 

300 

 

Görsel 15: Nesnelerin “yok edilmesi”yle gerçekleşen özgürleşme ve arınma sürecinin etkin 

öznesi olarak Selim’in çerçevelenmesi. 

 

Eşyalarını yakma eyleminin ardından, Cihan’ın seslenişi eşliğinde sahne kapanır, ertesi 

sabaha kesme yapılır. Cihan ve komün halkının tamamı ortamı terk etmiştir. Selim, sönmeye 

yüz tutmuş ateşin başında tek başına dururken, polis memuru yaklaşır. Agresif bir tavırla ateşin 

nedeni ve eşyalarını yakmak hususunda Selim’i sorgularken; “çöplük mü burası şehrin 

ortasında, satanist misiniz siz, insan kendi eşyasını yakar mı” minvalindeki suçlamalar, 

şirketlerin ve tekellerin şeytana taş çıkartacak hesapları ve çıkarları uğruna yanan tankerler, 

kirlenen doğa, işlevsizleşen yaşam alanı ve mülkiyet olgusunun kırılgan yapısı düşünüldüğünde 



 

301 

oldukça ironik ve eleştirel bir anlam kazanır. En nihayetinde Selim, kriz merkezine 

götürülürken polis aracından dışarı atılır, dayak yer ve evine döndüğünde değişmiş bir ortamla 

karşılaşır. Apartman dairesi, gidecek yeri olmayan işçiler tarafından mesken tutulmuş; deniz 

kıyısındaki komün gibi burada da kadın-erkek ayrımının gözetilmediği ve herkesin eşit 

derecede sorumluluk yüklenerek yaşamı paylaştığı bir alan oluşmuştur. 

 

Görsel 16: “Olay”dan öncesi ve sonrasında, hane içi pratiklerin gösterildiği iki sahne.  

İlkinde, yaşam alanı ve standartları arasındaki ayrım, kapalı ve statik bir formda keskin sınırlarla çerçevelenirken; 

ikincisinde, sınırların ortadan kalktığı ve sınıf ayrımı kadar toplumsal cinsiyet normlarının da çözüldüğü iç içe 

geçmiş bir yaşam alanı, alan derinliği aracılığıyla açık ve devingen bir formda sunulmuştur. 

 

Selim yeni düzeni yadırgamadığı gibi bir süre işçilerle birlikte kalır, birbirlerine yardım 

ederler. Bu bağlamda, filmin son sekansından önceki duş sahnesine değinmek gerekir. Banyoya 



 

302 

giren Selim, duşakabindeki yansımasıyla karşı karşıya gelecek şekilde çerçevelenir. Yıkanırken 

birdenbire gülmeye (ya da ağlamaya) başlar; fonda bir kez daha kuş cıvıltıları ve böcek sesleri 

yükselir. Üzerinden akan sular eşliğinde arınma hâli tamamlanmış olur. 

Nitekim son sekansın başlangıcında Selim, sokak köpekleri dışında neredeyse bomboş 

kalmış merkez caddelerden arabasıyla geçer. Ara sokaklarda ise barikatlar kurulmuş ve geçişler 

kapatılmıştır. Bir noktada, sokaklardan birinde bir arabayı parçalayarak oynayan çocukları 

görür; aracını terk ederek sokağın derinliklerine dalar. Merdivenlerden ve yokuşlardan tırmanan 

ve topluca bir yere ulaşmaya çalışıyor gibi görünen insanların arasına karışır; onlara yardımcı 

olur. Hep birlikte tepedeki mesire alanına varırlar. Bu mesire alanında da insanların bir komün 

oluşturacak şekilde toplandığını görürüz. Bebekler, çocuklar, gençler ve yaşlılar; falını 

öğrenmek isteyen teyze dâhil herkes oradadır. Selim’i ise ilk kez, insanlarla ilgiyle konuşup 

karşılık verirken; sohbete etkin biçimde katılıp ortama uyum sağlarken görürüz. Aynı zamanda, 

filmde öykü dışı ses olarak anlatıya eklemlenen kuş cıvıltıları, çevre ve doğaya dair sesler de 

ilk defa diegetik bir biçimde kullanır. Her türden yapaylığın, yabancılaşmanın ve dikotomik 

belirlenimlerin üstünü çizecek biçimde doğanın yankısı insan sesine karışırken, uzaktan körfezi 

seyreden bir çocuğun çerçevelenmesiyle ekran kararır. İnsan sesleri ve kuş cıvıltıları eşliğinde 

kapanış jeneriği akar. 

İnsan-doğa ilişkisini ne dikotomik ne özdeş; fakat diyalektik bir boyutta değerlendiren 

“tamamlayıcılık” etiği vurgusu, olay sonrası hakikat ve özneleşme süreçlerini yorumlamak 

açısından değerlidir. Önceden değindiğim gibi, Bookchin’in toplumsal-ekoloji yaklaşımı 

ekolojik sorunların kökeninde toplumsal hiyerarşiler ve tahakküm ilişkilerinin yattığını 

vurgular. İnsan ile doğa arasındaki kopukluk ve yabancılaşma, bu tahakküm ilişkilerinin 

doğrudan bir sonucudur. Bu nedenle, doğayı insanın altında, üzerinde veya karşısında değil, 

canlı ve cansız tüm varlıklarla diyalektik bir bütünlük içinde görmek gerekir. İnsan ve doğa 

arasındaki uyum ya da “etik” olarak adlandırabileceğimiz her şey; ancak hiyerarşik olmayan, 



 

303 

paylaşımcı, dayanışmacı ve tamamlayıcı bir ilişki doğrultusunda kurulabilir ve işlevsel biçimde 

yeniden tanımlanabilir. Ucuz doğa praksisinin çöküşü ve krizler hem bireysel hem de toplumsal 

düzeyde umulmadık bir farkındalık ve dönüşüm ihtimalini içinde barındırır. Nitekim Selim’in, 

hayvanlar ve çocuklarla etkileşim dolayımında, doğayla ve insanlarla bütünleşerek sağladığı 

uyum ve çevresine karşı geliştirdiği duyarlılık, Kapitalosen çağının tahakkümüne karşı bir 

direniş ve ezeli ve ebedi görünen durumların aşılmasına; yapay ve hiyerarşik ikinci doğanın 

sorgulanmasına yönelik bir adım olarak görülebilir. Selim’in anlatısal yolculuğu, toplumsal ve 

bireysel ilişkilerin yeni biçimlerine dair bir arayışa işaret ederken; yalnızca bireysel bir 

hakikatin keşfiyle sınırlı kalmaz; Bookchin’in önerdiği şekilde doğa ve toplum arasında 

tamamlayıcı bir bağın yeniden kurulmasını içerir. Müdahil özne olarak Selim, geçmişin 

bağlarından sıyrılıp bütüncül, adil ve dayanışmacı doğanın alanına katılırken hem 

Kapitalosen’in hem de toplumsal yabancılaşmanın eleştirisini kendi dönüşüm yolculuğunda 

somutlaştırır. 

2.2.3. Platon’un Mağarasına “Dönüş”: Gölgeler İçinde 

Erdem Tepegöz’ün yönettiği 2020 tarihli Gölgeler İçinde filmi, ilkel bir teknoloji ile 

yönetiliyormuş gibi görünen, yıkık dökük bir fabrika yerleşkesinde çalışan itaatkâr işçilerin 

yaşamını merkeze alır. Zamandan ve mekândan soyutlanmış gibi görünen bu yerleşkede işçiler, 

günlük görevlerini sorgusuz sualsiz yapmaya alışmıştır. Ancak işçilerden bir tanesi, günün 

birinde, fabrikanın derinliklerinden gelen ve kaynağını bilmediği bir “ses” nedeniyle çalıştığı 

yer hakkında şüphe duymaya başlar. Parçası olduğu fabrikayı ve çalışma sistemini 

sorguladıkça, içinde yaşadığı bu yapının bilmediği yönleri olduğunu keşfedecektir. 

Gölgeler İçinde, izleyiciyi zaman ve mekân açısından tamamen yabancı bir distopik 

evrene taşırken, kapitalist sistemin aşina olduğumuz mekanizmalarını sorgulayan bir yapıt 

olarak öne çıkar. Teknolojiyle kontrol edilen, mekanikleşmiş gündelik yaşamın merkezine, 

sistemin üzerine düşen “karanlık gölgesini” fark ederek bu düzenin dışına çıkmaya çalışan 



 

304 

isimsiz bir işçiyi yerleştirir. Film, minimal diyaloglar ve etkileyici bir sinematografi eşliğinde 

varoluşsal-hümanist nitelikteki sorgulamaları derinleştirir; izleyiciyi bu distopik gerçekliğin 

soyut ve tehditkâr doğasıyla yüzleşmeye davet eder. Kapitalizmin araçsal teknolojisiyle 

şekillenen insan ve sistem ilişkisindeki yabancılaşmayı hem felsefi hem de görsel açıdan 

ustalıkla işler. 

Film evreninin tarafları, yerleşkedeki işçiler, distopik düzenin başat unsuru sistem ve 

ikisi arasında konumlanan tamirci karakteridir. İşçiler, otoriteye boyun eğmiş sessiz figürlerdir; 

mekanizasyonun inorganik bileşenleri misali, bireylikten tamamen arındırılmış tek tip bir 

yaşam tarzını sürdürürler. Sadece yemek, içmek ve barınmak gibi temel ihtiyaçları 

karşılanmaktadır. Kaynağı belli olmayan soyut bir otorite olarak sistem, kameralar ile 

hoparlörlerden oluşan gözetim teknolojisi ve ceza uygulamaları (yemek ve suyu kısıtlamak) 

aracılığıyla varlığını somutlaştırırken144; işçiler üzerindeki tahakkümü ve yabancılaşmayı 

simgeler. Filmin merkezinde yer alan işçilerden biri olan Zait ise, önceleri durumun sıradan bir 

parçasıyken, zaman içerisinde, tamircinin pasif kılavuzluğunda sistem içindeki çatlakları fark 

edip sorgulamaya başlayarak duruma karşı bir direniş figürü hâline gelir. Bu bakımdan filmin 

müdahil öznesi Zait’tir. 

Aksiyomatik okuma ekseninde, Zait’in gölgeler arasından çıkarak hakikatle yüzleşme 

yolunda davranışsal, bedensel ve bilinç düzeyinde geçirdiği başkalaşım, akıl-vicdan-etik/ 

beden-bilgi-adalet unsurlarının iç içe girdiği düşünsel bir hat üzerinden yorumlanabilir. 

Film, ray hattına ait olduğu anlaşılan mekanik seslerle açılır ve bir vagon içerisinde 

tünelden geçirilerek taş ocağına götürülen işçilerin yakın plân çekimleriyle başlar.  Durumun 

                                                           
144  Erdem Tepegöz, film evreninde bir taraf olarak kurduğu; ancak kaynağı tam olarak bilinmeyen otoriteyi “belirtileri, 

işaretleri mevcut, bir düzen var; ancak somut olarak ona ulaşılamıyor, görülmüyor” sözleriyle niteler. Tepegöz’e göre, 

böyle bir nitelik, otoritenin yok olduğunu düşündürebilir; ya da tam aksine sandığımız kadar güçlü olmadığı anlamına da 

gelebilir. Bu bağlamda, tek bir yoruma indirgenmenin önüne geçmek ve izleyiciye alan açmak için “gölgelerin kaynağını” 

göstermemeyi tercih ettiğini belirtir. Böylece her izleyici, kendi kavrayışı veya terimleri doğrultusunda kendi gerçeğini, 

kendi sistemini ve kendi gölgesinin yorumunu filmden çıkarabilecektir (Erdem Tepegöz: Hepimiz ve Her Şey Sanki 

Gölgelerin Ta Kendisiyiz, 2020). 



 

305 

işleyişine dair ilk detaylar, işçilerin yorgun ve tepkisiz yüz ifadeleri aracılığıyla betimlenir. 

Duvarlar ve tellerle çevrelenmiş dar yollar; tüneller ve karanlık taş ocağı, klostrofobik atmosferi 

öne çıkararak sistematik düzenin katı kurallarına tâbi kılınmış ve sınırlı bir hayatı sürdüren 

insanların yalıtılmışlığını aktarır. 

Durum: Döngüsellik ve Gediklerden Dışarı Bakmak 

Açılış sekansı, taş ocağında yaşanan bir patlama ile sonlanırken işçilerin fiziksel iş 

görebilirlik durumlarının incelendiği muayene odasına kesme yapılır. Sıkışmışlık ve kapalılığı 

imleyen yakın plânlara ayrıntı çekimler eklenir. “Durum”un bekası açısından çalışmaya devam 

edebilecek kadar “sağlıklı” işçilerin seçilme aşamasını gösteren bu muayene sırasında fiziksel 

detaylara odaklanan ölçekler, inorganik dışsal bir mekanizma ile insan organizması arasında 

kurulan pragmatist nitelikli bir parça-bütün ilişkisini öne çıkarır. Muayene sırasındaki işçiler 

tedirgin bir bekleyiş içerisindedir. Hemen ardından, sistemin çıkarları açısından asgari düzeyde 

faydası olmadığına kanaat getirilen işçilerin elenerek yerleşkeden dışarı atıldıklarını öğreniriz; 

ancak akıbetlerinin ne olduğu gösterilmez. 

 

Görsel 17:  Gözetim aygıtları ve insan bedeni arasında inorganik parça-bütün ilişkisinin 

kurulması. 

 



 

306 

Bu noktada bir parantez açarak, filmin iç ve dış mekân tercihlerinin, “durum”un görsel 

tasviri açısından kilit öneme sahip olduğunu belirtmek gerekir. Dış mekânı oluşturan yıkık 

dökük fabrika yerleşkesi, iç mekânların (taş ocağı, işçilerin uyuduğu barakalar, muayene odası 

veya yemekhane) darlığına ve klostrofobik atmosferine tezat oluşturacak biçimde geniş ve açık 

bir alana yayılmış gibi görünse de başka bir anlamda sıkışmışlığı ve döngüyü imlemektedir.145 

Nitekim işçilerin kolektif olarak hareket ettiği ortak alanların tamamı, kameralar ve ses 

sistemleriyle donatılmışken, ıskartaya çıkarılanların yerini alacak yeni işçileri yerleşkeye 

getiren teleferik tek taraflı bir hat üzerinde çalışır gibi görünmektedir. Yerleşkeyi çevreleyerek 

hareket ederken, başlangıçta nereden geldiği ya da son noktada nereye ulaşacağı bilinmez. Bu 

bakımdan fabrika yerleşkesinin tamamı, dışarıdan gelecek bir tehlikeyi önlemekten ziyade 

içerideki insanları kuşatmak amacıyla yapılmış bir kale misali, kapalı bir sistemdir.146 

Dolayısıyla Gölgeler İçinde filminde, duruma içre olan döngüsellik gerek mekânsal 

sınırlar gerek işçilerin emek ve yabancılaşma süreçleri ile olay-hakikatin sorgulanma eylemi 

açısından, fikrin geçişine olanak tanıyan bir imge-felsefe unsuru olarak düşünülebilir. 

                                                           
145  Filmi, görsel imajların kavramsal derinliği ve kasvetli renk paletiyle ilişki biçimde Mesih figürü, mekânın baskıcı niteliği 

ve distopik düzenin kaçınılmaz sürekliliği bağlamında döngüselliğe vurgu yaparak analiz eden bir başka çalışma için bkz.: 

(Özgen & Aycıl, 2022). 
146   Erdem Tepegöz, söyleşilerinde, anlatmak istediği alegorinin en güçlü ifadesini bilimkurgu ve distopik bir evren 

tasarımında bulduğunu belirtir. Bu doğrultuda, distopik atmosferin inşasının zorluklarına dikkat çekerken, filmdeki 

mekânın yalnızca bir arka plân ögesi değil, ana karakterlerden biri olarak ele alınması gerektiğini vurgular. Tepegöz’e 

göre, bu atmosferin inandırıcılığını sağlamak adına, mekânın bir kale gibi inşa edilmesi ve içerideki insanları hapsetmek 

için tasarlanmış bir organizma hissi vermesi kritik bir unsurdur. Mekânın yaşayan bir organizmaymış gibi algılanması, 

izleyicinin bu distopik dünyaya inanmasını sağlayan temel öğelerden biri olarak öne çıkar (Erdem Tepegöz: Hepimiz ve 

Her Şey Sanki Gölgelerin Ta Kendisiyiz, 2020); (Erdem Tepegöz İle Söyleşi, 2020); (Erdem Tepegöz ile Gölgeler İçinde 

Üzerine Söyleşi: ‘Bildiğimiz Gerçek ve Daha Sonrası’, 2021). 

 



 

307 

 

Görsel 18: Kapalı ve döngüsel bir sistem olarak fabrika yerleşkesi. 

 

Taş ocağındaki kazadan sonra girdiği muayeneden “iş görür” raporu alarak çıkan Zait’in 

ilk müdahale ve sorgulama anı, en az kendisi kadar sağlıklı görünen arkadaşının sistemden 

dışarı atılması sırasında yaşanır. Olay esnasında korku içinde bekleyen diğer işçilerin arasından 

çıkarak olayın gerçekleştiği muayene odasına zorla girmeye çalışsa da başarılı olamaz. Kafasını 

kurcalayan bu durumu iş arkadaşıyla paylaştığında “bu bizim elimizde değil ki…” yanıtını alır. 

Bir sonraki sekans, işçilerin rutin iş gününü anlatan sahnelere odaklanır. Fordist üretim 

hattının mekanik ve otomatik doğası ile işçilerin yabancılaşmış emek süreçlerini betimleyen 

genel çekimler eşliğinde durumun detaylandırılması devam eder: Sirenlerle uyanan işçiler, 

kimliklerini doğrulamak amacıyla kameraların önünde durup geçiş kontrollerini sağladıktan 

sonra görevlerinin başına geçerler; taşlar yıkanır, makineler çalıştırılır, çarklar döndürülür. 

Herkesin bir görevi vardır, koşullar zor ve yorucudur. Ağır işlerin ortasında gelen bir talimatla, 

işçilerden yeni gelenleri karşılamaları istenir. Zait, teleferik hattına gider, çırağı olacak genç bir 

işçiyi karşılar. Fabrika yerleşkesindeki kuralları ve görevlerini anlatır. Suyun sınırsız olduğunu 

ve aç kalmamak için erzak paketlerinin dağıtılma vaktini kaçırmaması gerektiğini söyler; genç 

işçi onu heyecanla dinlerken son derece mutlu görünmektedir. 



 

308 

Akşam sireni, işçilerin barakalarına çekilme zamanını bildirir. Zait uyurken, 

barakasında bulunan bir delikten kime ait olduğu anlaşılmayan boğuk sesler gelmeye başlar. 

Bu sahne ile izleyiciye, Zait’in sonradan somut biçimde deneyimleyeceği ve vicdan-bilinç-

farkındalık aleminde çatlaklar açacak olan bu seslerin, bir yanılsama ya da sanrı olmadığının 

bilgisi önceden verilmiş olur. 

Ertesi gün, çalışma hattındaki makineler ve çarklar bir anda durur, monoton düzen 

sekteye uğrar. Sistemin tamamen kapatıldığını düşünen işçiler kaygı ve korku içerisindedirler; 

ancak çok geçmeden Zait hariç herkesin makinesi çalışmaya kaldığı yerden devam etmeye 

başlar.  Bu olay, Zait’in öznel-vicdani müdahalesiyle başlayan hakikate ulaşma edimini bir 

adım öteye taşıyacaktır. Çalışma ve emek sürecinden dışlanmak ve yalnızlaştırılmak, durumda 

açılacak gediklerin ve nesnelleşmiş bir değişiminin ilk işaretleridir. 

Olay: Arızalar, Hastalık ve Farkındalık 

Zait, karşılaştığı engele ilişkin başvurabileceği tek mecra olan tamirciye yönelir. 

Tamirci, yerleşkenin içinde bulunmakla birlikte, teleferik hattı aracılığıyla ulaşılan ve işçilerin 

barakalarından farklı bir bölgede yaşamaktadır. Zait, bu bölgeye yaptığı yolculuk sırasında, 

teleferik içindeyken sonradan zamanın ve sistemin dokusuna bir müdahale olduğunu 

anlayacağımız anlık bir duraksama yaşar. Bu sahnede Zait, gözetim kamerasının bakış 

açısından çerçevelenir; kameraya bakar ve sonra kafasını çevirir. Otoritenin ve seyircinin bakış 

açısının eşitlendiği bu çekimle Zait’in artan endişesi ve içinde bulunduğu durumdan 

rahatsızlığı, kameranın varlığına verdiği tepkiyle aktarılmış olur. Ardından Zait’in konumuna 

kesme yapılır; bu defa, kameranın ve seyircinin bakışı müdahil öznenin bakış açısına eşitlenir. 

Çekim yavaşlatılır; kameranın önünde uçuşan toz zerrelerine odaklanılarak zamanın akışındaki 

değişim vurgulanır. 



 

309 

 

Görsel 19:  Durumun işleyişinde açılan ilk gedikler: Zamanın akışındaki değişimin 

vurgulanması. 

 

Bu sahnenin ardından, Zait’in sesleri de ilk defa duyduğunu görürüz. İrkilerek yoluna 

devam eder; tamircinin evine vardığında ise yüksek sütunların, uzun koridorların, taş binaların 

ve işlemeli tahta kapıların olduğu alana bir süre şaşkınlıkla bakar. Tamirci ile aralarında şu 

konuşma geçer: 

Zait: Tamirciyi arıyorum… Tamirci sen misin? 

Tamirci: Ne istiyorsun?  

Zait: Makinem bozuldu.  

Tamirci: Burada hiçbir makine bozulmaz.  

Zait: Gerçekten bozuldu. 

Tamirci: Hangi bölümdensin? 

Zait: Hangisi var ki? 

Tamirci: Döngünün hızı değişti. Zaman kısaldı. Artık zamanı yarı yarıya yaşıyoruz. (…) ve sen, zamanımı 

harcıyorsun! 

 

Bu konuşma ile, zamanın dokusuna koşut biçimde sistemin işleyişinde de gedik açan 

bir olayın gerçekleştiği kesinleşmiş olur. Tamirci, ekmek karşılığı Zait’e yardım etmeyi kabul 

eder. Lakin makineyi çalıştırmayı başarsa da mekanizma Zait’in ellerinde tekrar tekrar 

bozulmaktadır. Bu esnada, tüm hayatını kurallara ve sistemin örgütlenişine uygun olarak 

yaşamış olan Zait, barakasının içinde bulunan bir borudan bazı seslerin geldiğini keşfeder. 

Makinesinin çalışmamasıyla eş zamanlı olarak, adım adım yalnızlaşmaya ve topluluktan izole 



 

310 

edilmeye başlar. Somut biçimde maruz kaldığı bu sesleri kulak ardı edebilmek için boruyu 

kumaş parçalarıyla, taşlarla ve çamurla tıkamaya çalışır; ancak başarılı olmaz. 

Düşüncenin, felsefenin ya da tüm teorilerin ötesindeki basit fakat yaşamsal kaygılar, taş 

taşıyan ve taş yıkayan işçinin gerçekliği olarak Zait’in olay ve müdahale sürecini reddinin 

temeline yerleşir. İşleyişinden sorumlu olduğu makine bozulunca tamirciden beklediği somut 

bir yanıt ve çözümdür. Hayatta kalmak için bildiği tek yol işinin devamlılığını sağlamaktır. 

Tamirci karakteri ve Zait’in karşılaşma anı ve aralarındaki ilişki bu bakımdan önem taşır. 

Tamircinin, durumun işleyişinde açılan gedikler ya da sistemin aksaması konusundaki 

düşünceleri (zamanın kısalması, döngünün hızlanması, maddenin ve makinelerin değişmesi 

gibi) işçi için ilk başta hiçbir şey ifade etmez, uzak ve soyut kalır. Tek sorunu, makinesinden 

kontrol edilmek üzere alınan parçanın geri takıldığında çalışıp çalışmayacağıdır. Tamirci ise 

hem eski işçilerden biri olarak hem de bir çeşit “bilge” ya da “filozof” olarak yorumlanabilir. 

Nitekim onun hakkında filmde herhangi bir bilgiye yer verilmese de gölgelerin ötesini, 

olasılıkları kavramak ya da yapıyı anlayabilmek doğrultusunda bir nevi kılavuz olması, 

sistemdeki geçmişinin ve duruma içkin deneyiminin diğerlerine nazaran çok daha köklü olduğu 

izlenimini uyandırır. Bu açıdan filmdeki metaforların ve alegorinin izleyiciye ilk elden 

sezdirilmesinde ve Zait’in müdahil özneye evrilme aşamasından çok önce, başat konumda olan 

karakterdir.147 

Zait’in, vicdan-etik hattında yaşadığı ilk olayın ardından durumdaki kırılmaya ve girdiği 

değişime yönelik korkusu ilkin bir inkâr sürecini başlatır. Makinesini defalarca tamir ettirir, 

barakasındaki boruyu tıkar, sesleri duymamaya çalışır. Gelgelelim bu yönde attığı her adım 

güçlü bir şekilde geri teper. Durum, adeta bir “bağışıklık sistemi” gibi işleyerek Zait’in zihnine 

                                                           
147  Erdem Tepegöz, tamirci karakterini oluştururken, “cevaplar daha güçlü sorulara yol açtığı müddetçe anlamlıdır” 

düşüncesinden yola çıkarak, bu konulara kafa yoran bilim insanlarının ilk sorgulamalarından, başlangıçtaki çözüm 

arayışlarından ilham aldığını söyler. Tamirci karakterinin, kesin yanıtlar vermek yerine izleyiciyi daha derin sorulara 

yönlendirmesini ve bir şeylerin anlamını bulmak için düşünsel bir yolculuğa çıkmaya teşvik etmesini istediğini belirtir 

(Erdem Tepegöz: Hepimiz ve Her Şey Sanki Gölgelerin Ta Kendisiyiz, 2020). 



 

311 

olduğu kadar bedenine de saldırıda bulunur. Yalnızca barakasında değil, tüm yerleşkeyi saran 

borularda, tünellerde ve yamaçlarda sesler patlak vermeye başlar. Diğer işçilerin bu sesleri 

duymadığını öğrenen Zait’in korku ve endişesi her gün artar; uykusuz kalır ve en nihayetinde 

taş ocağında, seslerin geldiği bir başka borudan üstüne sıçrayan siyah bir sıvı yüzünden 

bedeninde yaralar açılmak suretiyle garip bir hastalığa yakalanır. 

Hastalık evresi bu bakımdan, vicdan-etik bağlamında gerçekleşen olay karşılaşmasını 

akıl-bilinç bağlamında somut ve (hem gerçek hem de mecaz anlamda) bedensel, somut bir 

düzeye taşıyan bir metafor olarak okunabilir. Bedensel yaralanmaya maruz kalmasının 

ertesinde, haftalık dağıtılan erzaktan da mahrum bırakıldığını fark edince yetkililerle 

konuşmaya karar verir. Bu noktada, aç kalmasına göz yummadan yardımına koşan ilk kişi, yeni 

gelen çırak olur. Birlikte yetkililere ait olduğu söylenen odanın önüne giderler, kapıyı çalarlar; 

ancak kimse cevap vermez. Kilitli demir kapının ardında kimse yok gibidir. Ardından genç 

çırağın yönlendirmesiyle kamera ve hoparlörlerin kablosunun boşta olduğunu ve bu cihazların 

hiçbir yere bağlı olmadan çalıştığını şaşkınlıkla fark ederler. Bilinç düzeyinde ilk kırılma, bu 

olay/ziyaret ile gerçekleşir. 

Söküldüğü hâlde çalışmaya devam eden kameranın mekanizması hakkında bilgi almak 

amacıyla tamirciye danıştıklarında, olumsuz bir tepkiyle karşılaşırlar. Tamirci, “anlamıyor 

musunuz, burada hiçbir boşluk yok” der; “yapının bir parçasını” koparmaya yeltendikleri için 

kızar ve evinden gitmelerini ister. Bir sonraki sahnede, sökülen kameranın yerine bir başkasının 

takıldığını öğrenen ve kontrol etmek üzere merakla yetkililerin kapısına tekrar giden genç 

işçinin çığlığı duyulur, bir kaza geçirdiği anlaşılır. Bu kaza, diğer işçilerin huzursuz olmasına 

neden olurken, yemekhanede yapılan toplantıda hainlik yapıp uğursuzluk getirenin Zait olduğu; 

düzeni baltaladığı için garip “olayların” yaşanmaya başladığı ima edilir. Ertesi gün, iyice 

ağırlaşan yaralarını sardıktan sonra barakasından çıkan Zait, çırağının sistemden atıldığını ve 

başka bir işçinin ivedilikle ikame edildiğini duyar. İmge-felsefe olarak isyan ve direniş fikrinin 



 

312 

ziyareti bu noktada belirir. Makinesinin başına geçen Zait, işini yarıda kesip eline geçirdiği 

balyozla kendisini izleyen kamerayı parçalar. Buradan, Zait’in maruz kaldığı ve hastalanmasına 

neden olan kara sıvının yamaçlardaki taşların arasından sızmaya başladığını gösteren çekime 

kesme yapılır; etki, tepkileri doğurmaya devam edecektir. Tüm mekânlardaki tüm kamera 

sistemlerinin, kabloların ve duvarların görüntüleri pan çevrinme eşliğinde kuşatma hissini 

yoğunlaştırarak arka arkaya sıralanır. Bir sonraki çekimde kadraj ters döner; Zait’in dünyasının 

tepe taklak olduğunu anlarız; fikrin geçişi ve nihayetinde bilinç düzeyinde dönüşü olmayan 

kırılma böylelikle tamamlanmış olur. 

 

Görsel 20: Zait’in dünyasının tepe taklak oluşunu gösteren bilinç düzeyindeki dönüşü olmayan 

kırılma anı. 

Hakikat Süreci Olarak “Gediklerden Sızmak”: Kolektif Öznenin İnşası 

Vicdan-etik-akıl-bilinç düzeyleri arasında iç içe geçişlerle olayları tetikleyen (ya da 

olaylar ile tetiklenen) bu diyalektik süreç, Zait’i hakikate sadakatte kararlı bir direniş öznesi 

konumuna getirirken, adım adım başlamış olan dışlanma ve izolasyon hâli doruk noktasına ulaşır. 



 

313 

Zait’in müdahale ve direniş öznesi olarak konumlanışı, aslında filmin başından itibaren 

döngüsellik, durumun içinde kaybolmak ve sistemden dışarı bakmak/gediklerden sızmak 

doğrultusunda sinematografik açıdan incelikle işlenmiştir. Durumun döngüselliğine tabiyken 

ve makinesinin kendi ellerinde tekrar tekrar arızalanmasına çözüm ararken, Zait’i geniş plânlar 

eşliğinde, baraka-fabrika-tamircinin evi arasında mekik dokur hâlde görürüz. Bu çekimlerde 

yürüyüş sahneleri uzun tutulur; zamanın akışı ağır, çerçeveleme gevşektir. Yıkık dökük yapılar, 

merdivenler ve yamaçlardan geçen Zait’in bedeni, mekân içerisinde adeta kaybolur. Sistemdeki 

varlığının “görünmezliğine” ve durumun/mekânın tahakküm alanına kıyasla bedeninin 

önemsizliğiyle “küçüklüğüne” vurgu yapan bu çekimlere karşılık, durumun dışında kalan 

olasılıkları ve düzenden/sistemden öte bir şeylerin varlığını sezdiren; fikrin ziyaretine olanak 

sağlayan imgelerin sıralandığı olayla karşılaşmalar esnasında, kapalı formlara geçiş yapılır. Zait 

bu sahnelerin hepsinde, pencerelerden veya deliklerden içeri bakarken, tünellerden veya 

borulardan dışarı çıkarken gösterilir. Bunlar, kapalılığın ve sıkışmışlığın dışına çıkabilme, öteye 

bakabilme, ötenin imkânına dâhil olabilme anlarıdır. 

 

Görsel 21: Öznenin durumun içinde kayboluşu. 



 

314 

 

Görsel 22: Öznenin durumun dışına/sistemin ötesine bakışı. 

Zait’in sistemi parçalama girişiminden sonra, işçiler olağandışı bir prosedür olarak aniden 

toplanma alanına çağrılır. Kameranın karşısına geçerler, kısa bir an için yer sarsılır, ardından 

hepsine “makinelerin başına gitme, izleme sistemlerine müdahale etmeme ve güvenlikleri için 

kendi makineleri dışında kalan hiçbir bölgeye geçmeme” komutu verilir. Daha önce böyle bir 

sarsıntı yaşamamış ve bu türden bir talimatla karşılaşmamış olan işçilerin korkusu artar; 

kendilerine verilen buyruklara uyarak işlerinin başına dönerler. Zait tek başına kalır. 



 

315 

 

Görsel 23: Sisteme karşı tek başına duran/kalan müdahil özne. 

 

Öte yandan, buyrukları harfiyen takip etmenin ve itaatkârlığın, beklenen sonuçları 

doğurmayacağı anlaşılır. İşçilerden biri, yemekhanede Zait’e sataşır; izleme sistemine 

müdahale ettiğini bildiğini, tüm olayların sorumlusu olduğunu söyler: 

Zait: Boşuna sinirleniyorsun. 

İşçi: Boşuna mı? Yarın birimi kapatırlarsa görürsün boşuna mı değil mi… 

Zait Kapatamazlar. 

İşçi: Dün makinen bozulduğu zaman ağlıyordun. Şimdi ne oldu? (…) Senin yüzünden bizi de 

gönderecekler! 

Zait: Hiçbir şey olmayacak. Kameraları söktüm, kabloları kestim, arkasında bir şey yok! 

Bu tartışma sırasında, başka bir işçi Zait’i korumak için kamerayı örterek, hastalığını 

ifşa eder. Hoparlörden kamerayı açmaları yönünde uyarılar gelmeye başlar, tekrar sarsıntı 



 

316 

verilmesinden korkan işçiler örtüyü kaldırır ve herkes susar. Sahne, Zait’in “korkağız” 

cümlesiyle kapanır. Ertesi gün kimseye yemek verilmez. 

Yemek bulmak için çöpleri karıştırmaya başlayan Zait, son çare olarak tamircinin evine 

tekrar gider. Bu son karşılaşma, düşünce-eylem çatışması ve müdahil öznenin praksisi 

bağlamında önem taşır. Tamirci, döngü tamamlanana kadar felaketlerin süreceğini, en 

alttakileri incelemeden üst kattakileri anlayamayacağını söyler. Durumun işleyişine yönelik 

herkesten fazla bilgiye sahip olduğu aşikâr olan tamircinin, bu türden soyut konuşmalara devam 

etmesi, çaresizliğe düşen Zait’in sabrını taşırır. Kendisine somut bir şey söylemesi, yardım 

etmesi için tamirciyi zorlar. Tamirci, Zait’i “mağaranın dışına doğru” bir yolculuğa çıkarır. 

Bu yolculuk, filmdeki önemli keşif anlarından ilkidir.148 Birlikte düz bir güzergahta 

ilerler. Yerleşkenin yapıları, fabrika ve teleferik hattı geride kaldığı görülür. Bu andan itibaren, 

filmin geneline hâkim olan, mavi-gri tonlarındaki soğuk renk paleti değişir. İlk defa güneş açar. 

Çayırlar ve ağaçlar göz alabildiğince yeşil, evren hiç olmadığı kadar aydınlık ve sıcak görünür. 

Bir müddet sonra yıkıntılar tekrar baş gösterir; Zait yerde sökülüp atılmış başka bir kamera 

bulur. Yeniden sütunlu koridorların, taş evlerin ve tahta kapıların olduğu bir alan girerler. 

Kapılardan birini açıp aşağıya indiklerinde kadraj bir kez daha ters çevrilir; Zait, dümdüz 

ilerledikleri bu yolun, başlangıç noktasına vardığını ve tamircinin evine döndüklerini anlar. 

                                                           
148  Erdem Tepegöz, keşif ve yolculuk temalarının filmdeki önemini şöyle vurgular: “Bu metaforları ve detayları düşünmek 

ve sorgulamak bazen zor, gizli ve anlaşılmaz olabiliyor, ama kafa yormak zorundayız. Sorunları ve sistemleri kolayca 

çözümlemek değil de dönüp dolaşıp aynı odaya gelsek dahi düşünsel yolculuğa çıkmak zorundayız. Görmediklerimizi, 

arkadakileri bir çırpıda öğrenmek değil; gördüklerimizin neyin parçası olduğunu film aracılığıyla düşünmek daha değerli 

geliyor” (Erdem Tepegöz: Hepimiz ve Her Şey Sanki Gölgelerin Ta Kendisiyiz, 2020). 

 



 

317 

 

Görsel 24: Yolculuk ve dönüş. 

 

Alain Badiou, Platon’un Devleti başlıklı kitabında, 21. yüzyılda Platon’a dönüş 

ihtiyacının inkâr edilemez bir aciliyeti olduğunu ileri sürer; zira günümüzde, yaşamımıza etkin 

bir yön tayin edebilmek için mutlak olana bir biçimde ulaşmamız gerektiği düşüncesini yeşerten 

kişi Platon’dur. Öte yandan bunun nedeni, her şeyin üstünde yer alan ve hakikatlere erişen bir 

Tanrı’nın mevcudiyeti (Descartes) ya da dünyadaki tüm varlıkların bu türden bir “Mutlak”ın 



 

318 

tarihsel özne-oluş suretlerine indirgenmiş olması (Hegel) değildir. Asıl neden, varoluşumuzu 

dokuyan “duyumsanabilir”lik niteliğinin, bireysel beden ve kolektif retoriklerin sınırlarını 

aşarak, ebedi hakikatlerin inşasına katkı sunmasıdır (Badiou, 2015, s. 9). 

Badiou, değeri anlaşılmamış olan bu katkı unsurunun, “demokratik materyalizm” olarak 

adlandırdığı yaklaşımın hudutlarının ötesine geçmemizi sağladığını belirtir. Bu yaklaşım, 

sadece bireylerin ve toplulukların varlığını kabul eder ve aralarındaki ilişkilerin bir dizi 

sözleşmeyle düzenlendiğini öne sürer. Günümüz düşünürleri ise, bu anlaşmaların “adil” 

olmasını beklemekle yetinmemiz gerektiğini savunmaktadır. Öte yandan Badiou, “adalet” 

olarak sunulan bu önermenin, düşünür için, dünyada giderek daha dayanılmaz hâle gelen bir 

eşitsizlik biçiminde tecessüm ettiğini saptamaktan başka bir faydası olmadığını vurgular. Bu 

nedenle, dünyada yalnızca bedenler ve dillerin değil, aynı zamanda değişmez hakikatlerin de 

var olduğunu ifade etmek önemlidir. Dahası, bedenlerin ve dillerin zaman içinde bu hakikatlerin 

inşasına tüm güçleriyle katkıda bulunduğunu düşünmek gerekir. İşte Platon’un yorulmak 

bilmeden ve hatta kayıtsız kulaklara dahi duyurmaya çalıştığı temel fikir budur (Badiou, 2015, 

s. 9-10). 

Badiou böylece, adalet fikrine 21. yüzyıldaki önemini teslim etmek amacıyla kendi 

düşünceleri ile genel olarak çağdaş felsefe bağlamında Platon’a geri döner. Platon’un meşhur 

“İyi İdeası”, “Doğru İdeası”na, başka bir deyişle “Hakikat”e çevirir. Benzer biçimde, “ruh” 

kavramını da “Özne” olarak yeniden yorumlar. Bu yüzden artık “ruhun İyiye yükselişi”nden 

değil, “bir Öznenin Hakikate dâhil olması”ndan söz edilmektedir (Badiou, 2015, s. 12-13). 

Ne psikolojik ne aşkın ne de tözel bir nitelik taşıyan; görünen tüm etkisi çıkarma ya da 

eksiltme işlemine dayanan; nesnelleşme ve nesnelleştirmeye karşı duran bu özne, nihayetinde 

üç temel boyutta tanımlanabilir: İnsanlık adıyla, “tekilliği hakikatlerin sonsuz oluşuna açar”; 

bilgi adıyla, canlıya içre olan merak ve tatminsizliği evrenin nötr doluluğunda bir gedik açmaya 

iter; kurmaca adıyla, kendisini yazgının çekiciliğinden uzaklaştırarak eksiltir. Bu bilişsel ve 



 

319 

kurmaca insanlık, öncelikli olarak ve her şeyin ötesinde, yer değiştirme ve hareket 

özgürlüğüdür; gidip gelme, yerini yeniden konumlandırma eylemidir. Özne vardır ve en 

nihayetinde, evrende anlamdan tatmin olmayan, kendi nesnelliğinin inşasını yıkmaya muktedir 

bir canlı var olduğu sürece, bu canlı durumun düzenlenişi içinde her zaman bir ölçüde -

kelimenin hem gerçek hem metaforik anlamıyla- yer değiştirmiş/yersiz bir varlık olarak 

görünür (Badiou, 2017). 

Bu bağlamda Badiou, Platon’un mağarasını, normal, baskıcı ve anlaşılması güç hâliyle 

dünyayı temsil eden bir metafor olarak ele alır. Eşitsizliğin, sömürünün, yoksulluğun hüküm 

sürdüğü bildiğimiz dünyadır bu. Platon’un açıkladığı üzere, bu dünyadan bir çıkış yolu 

bulanabilir; ancak bu çıkış genellikle tesadüfen, öngörülemez bir şekilde ortaya çıkar. 

Genellikle yeni bir keşif, bir aşk, bir karşılaşma ya da bir yenilik aracılığıyla gerçekleşir. 

Platon’a göre bu süreç, dünyaya ilişkin yeni bir anlamın keşfidir. Mağaranın dışına 

çıktığımızda, dünyanın hakikatlerine dair bir şey görürüz. Ve daha önce içeride olduğumuzu 

fark ederiz. Badiou, Platon’un bunu mükemmel bir şekilde betimlediğinden bahseder (Badiou: 

It’s Right to Rebel, 2020): 

Ağaçları görürsünüz, gökyüzünü görürsünüz ve nihayetinde güneşi görürsünüz. Güneş ideası, 

mağaranın (kurmacanın) ya da dünyanın gerçek doğasının metaforudur; hakikatin sembolüdür. 

İşte bu noktada Platon, bu fikirle/ideayla birlikte mağaraya geri dönmek gerektiğini söyler. Peki 

neden geri dönülmelidir? Çıkışı örgütlemek etmek için. Çünkü siz, çıkışı tesadüfen bulmuş 

olabilirsiniz; ancak artık göreviniz, mağaradaki diğer insanlar için bu çıkışı düzenlemektir. Bu, 

mağaradaki seçkin bir azınlık için değil, tüm mağara halkı için yapılmalıdır (Badiou: It’s Right 

to Rebel, 2020). 

 

Bu hareket, müdahil eylemin özüdür: Mağaradan çıkışın, tüm insanlar, tüm varlıklar ve 

doğanın kendisi için organize edilmesi. Platon’un alegorisi bu bağlamda, hakikati keşfetmenin 

bireysel bir deneyimden ziyade kolektif bir sorumluluk olduğunu ve politik eylemin bu kolektif 

dönüşümü mümkün kılmak için bir araç olduğunu vurgular.  Zait’in tamirciye sorduğu son 

sorular ve aldığı cevaplar bu açıdan önem taşır: 

 



 

320 

Zait: Nasıl aynı yere geldik?  

Tamirci: Bildiğim tek şey, şu an buradayız. Şu an burada, geleceği değil geçmişi 

şekillendiriyoruz. […] Bu alanda her şey birbirine dolanıyor; bu düzeneği ben çözemedim, 

kuranı da yöneteni de.  

Zait: Neyin içindeyiz? […] Neden gönderilmiyorum? 

Tamirci: Bize muhtaç. Her makine her madde hayatta kalmak zorundadır. Korkutur, ama hemen 

vazgeçemez. Sen taş taşımak için mi var olduğunu sanıyorsun? … 

 

 

Bu andan itibaren, korkmadığı yüksek sesle dile getiren ve mağaradan çıkışın olanağını 

görmüş olan Zait için yolculuğun ikinci aşaması başlamış olur. “Şimdi”nin sürekli olarak 

yeniden üretildiği; geleceğin değil, geçmişin şekillendirilmesine muhtaç olan mekanizmanın 

derinliklerine indikçe, birbirine dolanmış ancak bir o kadar da mesafeli ve yabancılaştırılmış 

parçalardan oluşan mekanizmanın “ses”lerini daha iyi duyar. Kolektif “biz”in inşası da bu 

noktada başlar. 

Erzaktan mahrum kalan işçiler korku ve dehşet içinde gönderilmeyi beklerken, Zait, 

“kimse yok, biz bizeyiz” der. İşçiler kalan erzaklarını paylaşmak gibi çözümlerle dayanışma 

içine girmeye başladıkça, mekanizmanın duvarları da sarsılmaya başlar. Bir gece, film boyunca 

zaman zaman görünen atla karşı karşıya gelen Zait, hayvanın yularını takip ederek herhangi bir 

yere bağlı olmadığını keşfeder. Bu sahne, sömürü ve rekabete dayanan bir ekonomik sistem 

açısından, insanın diğer hayvanlardan hiçbir farkının olmadığının gösterilmesi ve doğanın 

alanına dâhil olmayan yapay hiyerarşinin üstünün çizilmesi bakımından önemlidir. Nitekim 

Zait, atı muayene odasına götürdüğünde, kontrol mekanizması sağlıklı bir işçiye verilen 

komutları (beyin faaliyetleri normal, bilinci açık, kas yapısı uygun) tekrar ederek 

“organizmanın” çalışabilir ve iş görür durumda olduğu sonucuna ulaşır. İşçilerin, hakikate bu 

şekilde tamamen ve açıklıkla dâhil olmasıyla tansiyon yükselir; ifşanın ardından vuku bulan 

“görünmez kazalar” işçilerin öfkesini artırarak isyanın tamamen kolektif bir niteliğe 

bürünmesinin yolunu açar. 



 

321 

 

Görsel 25:  İnsanların birbirlerine ve diğer canlılara dönüşü vasıtasıyla sistem ve işçiler 

arasındaki sınırın ve mesafenin ortadan kalkması. 

 

Atın böyle bir kazada ölmesi, Zait açısından son nokta olur. Sisteme savaş açar; gözetim 

ve kontrol mekanizmalarını, üretim makinelerini parçalar. Birbirine dolanmış tüm kabloları 

(yaşam alanlarını) sökmeye devam ettikçe, sistemin duvarları yıkılmaya ve işçiler arasındaki 

sınır ve mesafe ortadan kalkmaya başlar. Bu yıkıcı başkaldırının sonunda, mekanizmanın 

yalıtılmış parçaları olarak hiçbir zaman yan yana gelememiş, birbirinden haberdar olmayan tüm 

işçiler yerleşkenin ortasında toplanır. Film, mağaradaki diğer insanları örgütlemek ve sadece 

seçkin bir azınlık için değil, tüm mağara halkı için çıkışı göstermek üzere geri dönen müdahil 

öznenin, kameraya, dolayısıyla bizlere çevrilmiş bakışlarını çerçeveleyerek, açık uçlu bir son 

eşliğinde kapanır. 

 



 

322 

 

  



 

323 

SONUÇ VE “MÜDAHİL ÖZNE”NİN ZİYARETİ 

Bu tez çalışmasında, 21. yüzyılın ayrıcalıklı metinleri olarak ele aldığım Türk 

sinemasına özgü distopik anlatıların, çağın ideolojik ve epistemolojik yönelimleri 

doğrultusunda nasıl konumlandıklarını analiz ederek, insan-sonrası anti-hümanist düşünce ile 

insan-merkezli modern özneleşme süreçleri arasındaki gerilimin kültürel metinlerdeki 

yansımalarını okumayı hedefledim. Kültürel metinlerin yalnızca estetik ve anlatısal bir form 

olarak değil, aynı zamanda içinde üretildikleri dönemin toplumsal-politik gerçekliğini ve 

ideolojik mücadele alanındaki çatışmaları betimleyebilecek felsefi bir gösterge olduğu 

sayıltısından hareketle Slavoj Žižek, Fredric Jameson, Terry Eagleton gibi Marksist filozofların 

eleştirel düşünce hattından ilerleyerek ve Jason Moore ve Murray Bookchin gibi anti-kapitalist 

düşünürlerin günümüz konjonktürüne yönelik politik nitelikli ve pratik yönelimli 

kavramlarından yararlanarak, en nihayetinde tüm bu çerçeve ile uyum içinde işlediğine kanaat 

getirdiğim Alain Badiou’nun hakikat ve özneleşme kuramı ekseninde Canavarlar Sofrası, 

Körfez ve Gölgeler İçinde filmlerini inceledim. Bu filmlerin, teolojik ya da liberal olmayan bir 

insan-merkezli düşünme biçiminin olanaklarına dair güçlü temsiller ve söylemler sunduğunu 

ve günümüz konjonktürü açısından özneleşme süreçlerinin imkân ve sınırlarını yorumlamak 

üzere derin ve eleştirel perspektifler içerebileceğini tespit ettim. 

Bu bağlamda, tez çalışmasının “insan sonrası kuram” ve “insan sonrası durum” olarak 

adlandırdığım ve yeni perspektifler ile düşünce alanları açması amacıyla bir araya getirdiğim 

Marksist literatüre ait kavramlarla örülmüş teorik çerçevesi, salt bir arka plân işlevi görmekten 

çok daha fazlasını amaçlar. Aydınlanma hümanizmi ve eleştirel-Marksist bir izlek 

doğrultusunda insan, özne, tarihsellik ve teorik-eylemsellik (praksis) gibi kavramlara dair 

yürütülen tartışmalar, analiz edilen metinlerin ya da görsel malzemenin yorumunu 

derinleştirmekle beraber, araştırmacı olarak benim akademik ve entelektüel özneleşme 



 

324 

sürecimin temel taşlarını oluşturmuştur. Kapitalosen, tamamlayıcılık etiği, toplumsal ekoloji ve 

eleştirel distopya gibi kavramlar, çağdaş krizlerin teorik ifadesi ve etik, politik ve ekolojik 

sorumlulukları içeren bir düşünme biçiminin zorunlu uzantısı olarak bu çalışmanın parçası 

hâline gelmiştir. Aynı şekilde, Alain Badiou’nun hakikat ve özneleşme kuramı, bu çalışmada 

bir çözümleme aracı olmanın ötesinde, düşünsel bir duruşu imleyen kavramsal bir rehber olarak 

işlev görmektedir. Hakikatin olayla ve eylemle ilişkisi bağlamında “Aydınlanmış” ve praksis 

sürecine girmiş bir öznenin ortaya çıkışı, bu tezin hem içeriksel hem de biçimsel anlamda 

üstlendiği düşünme biçimini tanımlar. 

Film analizlerinde başvurduğum imge-felsefe yaklaşımı ve aksiyomatik okuma yöntemi 

ise, tezin kuramsal çerçevesinin pratik boyutunu somutlaştırarak çalışmanın özgünlüğünü 

ortaya koymuştur. Aksiyomatik okuma, kimi araştırmacılarca yalnızca biçimsel yeniliklere 

odaklanan “avangart” sinema ile ilişkilendirilse de bu çalışma, yöntemin temelini oluşturan 

felsefi düşünme biçimini ve Badiou’nun “hakikat-olay-özne” üçlüsünü merkeze alarak farklı 

bir bakış açısı geliştirmiştir. Tezde benimsenen yaklaşımda, aksiyomatik okuma biçimsel 

kopuşları çözümleme aracı olmaktan ziyade; “felsefi bir sorunsalın sinematografik düzlemdeki 

tezahürünü analiz eden düşünsel bir pratik olarak” ele almıştır. Bu doğrultuda filmlerde 

gözlemlenen sinematografik ve anlatısal kırılmalar, yalnızca estetik devrimler değil, aynı 

zamanda “hakikatin olumsal izlerini taşıyan ve özneleşme imkânını ortaya çıkaran yapılar” 

olarak değerlendirilmiştir. 

Badiou’nun “doğa” (nature) ve “tarih” (history) ayrımı da (ontolojik ve tarihsel 

durumlar arasındaki temel fark), tezde önerilen kavramsal çerçeveye uygun biçimde bu 

yöntemin felsefi temelini derinleştirmiştir. Badiou’ya göre ontolojik olarak yalnızca “boşluk” 

(void) tarafından temellendirilen yapılar “doğal” olarak tanımlanabilirken; yapısal istikrarı 

bozan “olay-yerleri” tarihsel nitelik taşır: “Ontolojik durumda doğal olan, yalnızca boşluk 



 

325 

tarafından temellendirilen şeydir; geri kalan her şey tarihseldir. Tarihsel bir durum, boşluğun 

sınırında yer alan en az bir olay-yer (event-site) içerdiğinde oluşur” (Badiou, 2005, s. 188-189). 

Bu ayrım, özellikle sinema gibi olay-merkezli anlatı sanatları için güçlü bir teorik arka 

plân sunmaktadır. Aksiyomatik okuma bu bağlamda, tam da bu tür tarihsel durumları, başka bir 

deyişle filmlerdeki “olay-yerlerini” çözümlemeye odaklanan “felsefi bir duyarlılık” 

geliştirmiştir. Anlatıdaki kırılma anları, dönüşümler ve kriz sahneleri böylesi bir duyarlılığın; 

hakikatin ve özneleşmenin sinematografik izleri olarak ele alınmıştır. Yöntemin özünü ya da 

“aksiyomatik” olanı, karakterlerin ya da anlatıların belirli olaylar karşısında geliştirdikleri 

düşünsel ve etik sadakat biçimlerinin takibi oluşturmuştur.  

Sonuç olarak aksiyomatik okuma, salt estetik farklılıkları incelemeye yönelik bir 

yaklaşım değil; sinema ile felsefe arasında özgün bir düşünce hattı kurarak, anlatının ötesinde 

hakikat olanaklarını ve özneleşme potansiyellerini araştıran felsefi bir soruşturma biçimi hâline 

gelmiştir. Bu doğrultuda örgütlenen kuramsal çerçeve, eklektik bir sentezden uzak; eleştirel-

Marksist bir düşünsel hattın sürekliliğini taşıyan bütünlüklü bir pozisyon sunmaktadır. Burada 

yöntem, düşüncenin biçimlenme süreciyle özdeşleşmiş ve kuramsal yoğunluk, yalnızca teorik 

bir arka plân olmaktan öte, entelektüel sorumluluğun ve etik özneleşmenin yapısal parçası 

olarak kavranmıştır. 

Tez çalışmasındaki temel argümanlardan biri, çağımızın neoliberal ve muhafazakâr 

hegemonik atmosferi göz önüne alındığında, 2000 sonrası Türk sinemasında karşımıza çıkan 

distopik anlatıların, kültürel bağlamda ve söylemsel düzeyde değerlendirilebilecek direniş 

alanlarına kapı açmasıdır. Bu anlatılar, mevcut duruma muhalif perspektifler geliştirmekle 

kalmayıp insan-öznenin dönüşümü, özgürleşim olanakları ve müdahil olma kararlılığı ile 

yetisine dair önemli sorgulamalar içermektedir. 

Üç filmin merkezinde de insan yer alır; öte yandan bu insan, sadece bireysel-varoluşsal 

kaygılar içinde hapsolmuş bir özne değildir. Tarihsel, ekonomik ve ekolojik süreçlerin içinde 



 

326 

bir varlıktır. Varoluşsal açıdan, filmlerdeki karakterlerin içinde bulunduğu durum, Sartre’ın 

“özgür olmak, özgür olmaya mahkûm olmaktır; insan, özgürlüğe mahkûmdur” (Sartre, 2011, s. 

199, 558, 661) fikriyle örtüşür. Birey karar verme özgürlüğüne sahip olduğu sürece hem kendi 

kaderinin sorumluluğunu taşır hem de sistemin dayattığı sınırlarla mücadele etmek zorunda 

kalır. Marksist-hümanist perspektiften bakıldığında, filmlerde ortak bir unsur olan 

yabancılaşma teması, Marx’ın, üretim ilişkilerinin tahakkümü altındaki bireyin kendi 

emeğinden, doğadan ve toplumsal bağlarından kopuşuna yönelik eleştirisiyle doğrudan 

ilişkilidir. İnsan, kapitalist üretim süreçlerinde yalnızca “herhangi bir araç” hâline gelirken, 

öznel deneyimi ve duygusal dünyası arka plânda kalır. 

Pek çok eleştirmenin gözlemlediği gibi, distopya anlatılarındaki genel değişim, 

1970’lerin sonlarına doğru, neoliberal dünya egemenliğinin yeni bir siyasal paradigma olarak 

ortaya çıkmasıyla örtüşen bir dönemde gerçekleşmiş görünmektedir. Eli Park Sorensen, Science 

Fiction Film Predicting the Impossible in the Age of Neoliberalism başlıklı kitabında, 

bilimkurgu ve distopya anlatılarında gözlemlenen bu dönüşümün, yalnızca estetik ve tematik 

değişimleri değil; aynı zamanda neoliberalizmin yükselişiyle şekillenen toplumsal ve ekonomik 

yapıların imgelem üzerindeki etkisini de ortaya koyduğunu belirtir. Geçmişe yönelik nostaljik 

imgeler ve geleceğe dair distopik kurgular, bu dönemde bilimkurgunun baskın anlatı formlarını 

oluşturmuş ve modern kapitalizmin tarihsel ve zamansal algımızı nasıl şekillendirdiğine dair 

önemli ipuçları sunmuştur (Sorensen, 2021, s. 6). Nitekim Fredric Jameson, neoliberalizmin bu 

aşamasında, zaman ve tarih ile başa çıkma kapasitemizin giderek zayıfladığını ve bir tür tarihsel 

kopuşun meydana geldiğini ileri sürer. Jameson’ın çarpıcı ve kıyametvari bir ifadeyle 

betimlediği üzere, tarih, artık yalnızca geçmişe dair popüler imgelerimiz ve klişelerimiz 

aracılığıyla erişilebilen bir olgu hâline gelirken; bu geçmiş ise, sonsuza dek ulaşılamaz olarak 

kalmıştır. Jameson, bu yeni gerçekliğin zaman boyutunun “sürekli bir şimdi” akışına dönüşerek 



 

327 

“iptal edilmiş bir gelecek” ya da “sonsuz kapitalizm” kavramına evrildiğini savunur (Aktaran 

Sorensen, 2021, s. 6). 

Sorensen’e göre, “gelecek”, artık aynı siyasal sistem içinde yaşamadığımızı fark 

ettiğimiz noktayı ve bu farkındalıkla birlikte, siyasal bedenin kolektif “biz”inin de köklü bir 

dönüşüm geçirdiğini ifade eder. Buradan çıkan sonuç, eğer gelecekte vuku bulan bir olay 

mevcut durumu radikal bir şekilde, özellikle de siyasal anlamda değiştirmiyorsa, bunun gerçek 

anlamda bir “gelecek” oluşturmadığıdır. Aksine, böyle bir durum ancak “şimdiki zamanın yeni 

araçları” olarak tanımlanabilir. Başka bir deyişle, özünde değişmeyen; yalnızca genişletilmiş, 

derinleştirilmiş ve çeşitlendirilmiş bir “şimdi”dir. Dolayısıyla gelecek, yalnızca yarın 

gerçekleşecek herhangi bir şey değildir; ancak “şimdiyi varoluşsal düzeyde dönüştürdüğü 

ölçüde gerçek bir gelecek” olabilir. Bu anlamda, gelecek kavramını doğrudan ele alan anlatılar 

olarak bilimkurgu ve distopya, politik eylemi tasavvur ve tahayyül süreciyle derinden 

bağlantılıdır (Sorensen, 2021, s. 5). Sorensen bunu, “geleceğin siyasal bir problem olarak 

kavranması” ibaresiyle tanımlar. Bu gelecek, mevcut durumla, sürekli bir istisna hâli biçiminde 

bağlantılıdır. Bunun nedeni ise, geleceğin bir olay olarak ortaya çıkması ve mevcut düzenin 

koordinatlarını radikal bir şekilde dönüştürerek bir siyasal yanıtı zorunlu kılmasıdır; istisna hâli 

artık geçici olmaktan çıkıp kalıcı bir yapıya dönüşmektedir (Sorensen, 2021, s. 6-7). 

Bu tez çalışmasında da benzer biçimde, “gelecek” olgusunu, 21. yüzyıl tahayyülünü 

belirleyen bir siyasal mesele olarak ele almaya çalıştığımı ifade edebilirim. Bu doğrultuda, 

hakikat, özgürleşme ve müdahale motiflerinin radikal kullanımlarını içerdiğini düşündüğüm 

yerel distopya örneklerinden yola çıkarak, toplumsal ve bireysel dönüşümlerin, istisnai 

kırılmaların ve şimdiki zamanın/mevcut durumun alternatifleri üzerine düşünmeye imkân veren 

devrimci, mücadeleci ve tarihselleştirilmiş “özne”lerin kültürel temsil düzlemindeki izlerini 

takip etmeye çalıştım. 



 

328 

Çalışmada incelediğim filmleri en genel bağlamda, “Aydınlanma değerlerinden 

bütünüyle kopmamış, insanlığın mutluluğu ve refahı için tahayyülü olan, doğayla tamamlayıcı 

ve diyalektik bir ilişki kuran ve gerçek anlamda özgürleştirici bir özne formunun” yaratıcı 

temsillerini sunan; minimalist bir dil ve anlatımla, yerel distopik tahayyülün politik yankılarına 

kulak veren ve bu yankıları ileten kültürel metinler olarak niteleyebilirim. Olay ve hakikatin, 

bireysel-varoluşsal ve toplumsal düzeyde nasıl işleyebileceğine dair güçlü önermeler sunan bu 

filmlerde, ana karakterlerin yolculuğu, mevcut durumun edilgen bir nesnesi olmaktan çıkıp, 

hakikatin müdahil öznesine dönüşme sürecini yansıtır. Kapitalosen çağının insan, toplum ve 

doğa üzerindeki tahakkümü eleştirel bir bakışla irdelenirken, aynı zamanda bireyin hakikatle 

yüzleşme ve istisnai kopuş anlarına müdahale ederek özneleşme kapasitesi sorgulanır. 

Bu doğrultuda, incelenen filmlerin ortak özelliklerinden bir diğeri, “mevcut durumla, 

sürekli bir istisna hâli biçiminde bağlantılı olan gelecek” ibaresindeki realist vurguya koşut 

şekilde, distopik evrenlerin tanıdık fakat bir o kadar da yabancı olan tekinsiz (unheimlich) bir 

atmosfer yaratmasıdır. Bu doğrultuda, distopik dünyanın tekinsiz niteliğinin yanı sıra birey-

sistem çatışması ve yabancılaşma, üç filmin leitmotifi olarak karşımıza çıkar. 

Bireyin, mevcut sosyoekonomik sistem ile bunun güdümündeki toplumsal ve teknolojik 

dayatmalar içinde kendinden uzaklaşması, bugünün dünyasında karşı karşıya kaldığımız en 

temel varoluşsal sorunlardan biridir ve incelenen filmlerde merkezi bir izlek olarak işlenir. 

Baskının endüstriyel, teknolojik ve kültürel veçheleri dolayımında özneleşme yetisi ve imgelem 

kapasitesi aşınan insan, mekanizmanın/durumun (haz odaklı yüzeysel ve acımasız ilişkiler, 

gözetim sistemleriyle donatılmış bir fabrika ya da burjuva hayat tarzının steril yapaylığı) bir 

nevi uzantısına dönüşür. Filmlerde betimlenen distopik mevcut durum ve karakterlerin bu 

ortamla kurduğu ilişki, bireysel yabancılaşmanın temsili olmanın ötesinde, hâlihazırdaki 

gerçeklik ile bu gerçeklikten kopuş imkânının yüklediği gerilimi somutlaştıran tekinsiz bir 

atmosfer yaratır. Distopik gerçekliğin ruhsuz ve mekanik doğası aracılığıyla şimdiki zamanı ve 



 

329 

geleceği tahayyül etmek, birey ve sistem çatışmasını ya da yabancılaşma unsurunu, kişisel bir 

deneyim olmaktan çıkararak, kolektif ve toplumsal bilinç meselesine dönüştürme 

potansiyelini/gerekliliğini sorgulama olanağı sağlar. Başka bir deyişle, distopik durumun 

tanıdık ve bir o kadar da yabancı atmosferi, bugünden yola çıkarak geleceği 

düşünmeye/yorumlamaya imkân tanır. Nitekim Sorensen’in de ifade ettiği gibi gelecek, 

yalnızca zamanın ilerlemesine yönelik bir olgu değil; şimdiyi varoluşsal düzeyde 

dönüştürebilecek bir kırılma anıdır. Bu dönüşüm gerçekleşmediği sürece, gelecek yalnızca 

zamanın akışı içinde bir ayrıntı olarak kalır ve radikal bir değişim potansiyeli taşımaz. 

İncelenen filmlerde, gerçek anlamda bir “gelecek” ihtimalinin “kaderini” belirleyen 

dönüşüm dinamiklerinin, hakikat ve özneleşme süreçleri dolayımında görünür kılındığı 

söylenebilir. Gelecekte meydana gelen “olaylar”, durumu toplumsal ve siyasal anlamda köklü 

bir şekilde dönüştürebilme niteliğinden azade değildir; dolayısıyla olaylar ve kırılma anları 

gerçek anlamda bir “gelecek” inşa eder. Karakterlerin sistem içinde sıkışıp kalması ve sınırlı 

hareket alanları, distopik düzenin kısır döngüsüne işaret eder. Bu döngü, özneleşme süreçleri 

doğrultusunda kırılmadıkça, zaman ilerleyecek fakat gelecek “gelmeyecektir”. 

Filmlerde öne çıkan bir başka unsur, özneleşme süreçlerinin özgün niteliğidir. 

Badiou’nun hakikat ve özneleşme süreçleri bağlamında düşündüğümüzde, filmlerde yer alan 

ana karakterlerin, olay ve hakikat kırılmalarından geçerek kendilerine özgü deneyimlerle 

özneleşme pratiklerine dâhil olduğunu söyleyebiliriz. 

Canavarlar Sofrası filminde, müdahil özne, hakikatin bireysel-varoluşsal düzlemde 

içerilişi ve hazzın mutlak yıkımı olarak ölümün dönüştürücü imkânı doğrultusunda “negatif” 

bağlamda kurulur. Negatif özne kavramı, bireyin hakikatle yüzleşme sürecindeki varoluşsal ve 

ideolojik dönüşümü temsil eder. Ölüm bu bağlamda, biyolojik bir sona işaret etmekten ziyade; 

mutlak yıkımın dönüştürücü potansiyelini ve mevcut durumun çöküşünü simgeler. Negatif 

özne, itiraf ve yüzleşme aracılığıyla kendini kurar. İtiraf girişimi, baskılanmış gerçeklerle 



 

330 

hesaplaşma anına işaret ederken; bireyin içsel çözülme ve yeniden inşa süreçlerini açığa vurur. 

Aynı zamanda, distopik evrenin ve modern toplumun tahakküm mekanizmalarına yönelik 

eleştirel bir görüyü harekete geçirir. 

Körfez, özneleşme sürecini ekolojik kriz bağlamında ele alırken, bireysel deneyimin 

toplumsal düzlemdeki açılımlarını ve anlamlarını sorgular. Öznenin, varoluşsal çerçevede 

başlayan tamamlanma süreci, insanlarla ve doğayla kurduğu ilişkiler üzerinden gelişerek 

toplumsal-ekoloji boyutunda bir tamamlayıcılık etiğine bağlanır. Doğa, insan ve sistem 

arasındaki kırılgan dengenin bozulması, bireyin kendisini ve dünyayı yeniden 

anlamlandırmasını zorunlu kılan bir dönüşüm alanı yaratır. Böylece öznenin tamamlanma 

süreci, salt psikolojik veya bireysel bir keşif yolculuğu olmaktan çıkar; ekolojik ve varoluşsal 

dinamiklerin iç içe geçtiği çok katmanlı bir değişim sürecine evrilir. 

Gölgeler İçinde, öznenin, kendi algısal sınırlamalarından ve mekanizmanın/durumun 

son derece somut nitelikteki baskıcı kuşatmasından sıyrılarak kolektif hakikate yönelmesini ele 

alır. Platon’un mağara metaforuna doğrudan bir referansla, hakikat sürecinin bireysel olduğu 

kadar kolektif bir katılım ve dönüşüm gerektirdiği vurgulanır. Sistemin sarsılmaz görünen 

döngüselliğinden sızmak suretiyle gerçekleşen hakikat sürecinde, öznenin ontolojik ve 

epistemolojik yolculuğu, bir nevi metamorfoz işlevi görerek kolektif hareketin ve örgütlü 

başkaldırının olanakları üzerine tefekküre davet eden alegorik bir anlatı oluşturur. 

Bu bağlamda, üç filmde öne çıkan başka bir ortak örüntüden bahsetmek için Badiou’ya 

geri dönmemiz gerekir. Badiou’ya göre, insanın hakikatle kurduğu bağ, karşılaştığı önemli 

olaylarda yaptığı seçimler üzerinden şekillenir. Aşk, devrim, bilim ve sanat kategorileri insanın 

kendini yeniden kurduğu alanlara tekabül eder. İnsan, sadece biyolojik varlığını sürdürmeyi 

amaçlayan bir organizma değil; hakikati yaratma kapasitesine sahip bir varlıktır. Bu doğrultuda 

Badiou, burjuva hümanizminin etik anlayışına karşı, hakikatle doğrudan yüzleşme eylemini 

önerir. 



 

331 

Lakin Badiou için hakikat tek ve mutlak değildir. Hakikatin çeşitliliğini ve olayın 

ontolojisini açıklamak için, matematiği ve özellikle topolojiyi felsefenin merkezine taşır. 

Topolojik düşünce, “bir” yerine “iki” kavramıyla başlar. Badiou’nun olay kavramı, “iki”nin 

mantığına dayanır; aralanma, müdahale etme ve boşluğa açılma süreçlerini ifade eder. 

Müdahale, boşluğa dokunarak, mevcut düzenin “bir olarak sayma” yasasından kopar. Bir karar 

anı, olayın varlığını belirler ve onu hem bir yok oluş hem de yeni bir ad kazanma sürecinde 

“iki” olarak gerçekleştirir (Badiou, 2005, s. 205). 

Badiou’ya göre, olay bir kopuştur. Öngörülemez, hesaplanamaz ve mevcut dünya 

yasalarıyla tam anlamıyla anlaşılamaz. Tüm özgün yaratımlar, bir olay ile başlar ve bu olay 

hakikatlerin kaynağıdır. Dolayısıyla, bir olayla karşılaşmak, yalnızca bir bireyin hikâyesini 

değil, bir toplumun “yazgısını” da dönüştürebilir. 

Şimdi, insanın hakikatle kurduğu bağ ve yeniden inşa sürecinin görünümleri açısından, 

analiz edilen filmlerde olay, hakikat ve müdahil özne kavramlarına yönelik tekrar ettiğini 

gözlemlediğim ve Türkiye’de üretilen distopya filmlerine özgü olduklarını öne sürebileceğim 

niteliklere/varyasyonlara değinebilirim. Yerel distopyanın incelenen örnekler nezdinde göze 

çarpan en önemli niteliği, tam da bu çeşitlilik ontolojisi doğrultusunda anlamlandırılan “iki”nin 

mantığı olarak “olay” kavramının, Badiou’nun tespit ettiği aşk, bilim, sanat gibi hakikat 

prosedürlerinin ötesinde, genel olarak distopik evreninin doğasıyla ve özelde Türkiye’nin 

felaketlerle örülü şimdisiyle uyumlu olduğunu öne sürebileceğim bir şekilde, çok daha 

karamsar ve kasvetli aralanma ve müdahale anlarıyla ortaya çıkmasıdır. Başka bir deyişle, 

müdahil öznenin hakikat süreçleri, iyimserliğin üstünü kalın hatlarla çizerken yaratıcılığa, 

tatmine ya da en basit biçimiyle olumlu bir mutluluğa dönük kopuş anlarından ziyade, karamsar 

ama devrimci olarak niteleyebileceğimiz yeni adlar kazanır. 

Nitekim, 2020 yılında tüm dünyayı etkisi altına alan Covid-19 pandemisi, Türkiye’yi de 

mevcut siyasal iktidarın toplumsal kontrol mekanizmalarını tahkim ettiği bir fırsat alanı hâline 



 

332 

gelmek suretiyle derinden etkiler. Pandemi sürecinde uygulanan kapanmalar, bilgi akışının 

tekelleştirilmesi ve medya üzerindeki yoğun sansür, kriz anlarında yurttaşların eleştirel refleks 

geliştirme imkanlarını büyük ölçüde sınırlamıştır. Bu deneyim bir bakıma, ilerleyen yıllarda 

Türkiye’nin yaşadığı diğer felaketlerde de gözlemlenecek olan, hakikatin bastırılması ve 

umutsuzluk edimlerinin ideolojik müdahaleyle kontrol altına alınması eğiliminin öncülü 

olmuştur. 

Türkiye’nin güncel (bilhassa 2010 yılında gerçekleşen anayasa referandumu sonrası) 

siyasal gerçekliğinin, ardı ardına yaşanan doğal felaketlerin ve yapısal krizlerin doğurduğu 

haklı umutsuzluk ve sorgulama anlarını bastırarak, bir tür “zorunlu ve iyimser-müzmin bir 

umut” ideolojisini yaygınlaştırdığı söylenebilir. Hegemonik medya söylemleri, felaket 

haberlerinde dahi “moral bozmama”, “dirençli olma” ve “devlete güvenme” gibi mesajları 

sürekli olarak tekrar ederek, yurttaşların eleştirel duygulanım geliştirme potansiyelini 

bastırmayı hedeflemiştir. Bu ideolojik çerçevede umutsuzluk bile bir politik tehdit olarak 

kodlanmış; “umutsuzluk yaydığı” gerekçesiyle yayınlara sansür uygulanmış ve bağımsız 

medya kuruluşları cezalandırılmıştır. Böylece, felaketlerin hakikatle yüzleşmeyi tetikleyecek 

yarılmalar üretme potansiyeli sistematik bir biçimde bastırılmıştır. Badiou’nun özneleşme 

kuramında da vurguladığı gibi, bir “olay”ın başlangıcı çoğu zaman mevcut düzenin kırılmasıyla 

ve travmatik bir yüzleşmeyle mümkündür; Türkiye’deki bu türden bastırma mekanizmaları ise 

bu sürecin önünü tıkamaktadır. 

2021 yazında yaşanan Manavgat ve Bodrum orman yangınları, bu işleyişin çarpıcı bir 

örneğini sunar. Yangınlara müdahaledeki yetersizlikler kamuoyunun yoğun eleştirisine yol 

açarken, iktidar yanlısı medya organları “manipülasyon” ve “provokasyon” suçlamalarıyla 

yurttaş girişimlerini itibarsızlaştırmış; yangın felaketi karşısında bile “moral bozmama” ve 

“devlete güven” söylemleri ısrarla yeniden üretilmiştir. Eleştirel sesler ise, toplumsal 

dayanışmanın bir provokasyon unsuru gibi sunulmasıyla marjinalleştirilmeye çalışılmıştır. 



 

333 

Aynı yılın sonlarından itibaren derinleşen ekonomik kriz de benzer bir bastırma stratejisinin 

uygulandığı bir başka kriz alanı olmuştur. 2021-2023 arasında yüksek enflasyon, işsizlik ve 

hayat pahalılığı nedeniyle geniş toplum kesimlerinin yaşadığı yoksullaşma deneyimi, medya 

aracılığıyla “sabır”, “şükür” ve “geçici zorluklar” söylemleriyle nötralize edilmeye çalışılmıştır. 

Ekonomik verilerin manipüle edilmesi, TÜİK istatistiklerinin eleştirel tartışmalardan muaf 

tutulması ve enflasyon haberlerine getirilen dolaylı sansürler, ekonomik krizin siyasal sonuçlar 

doğurmasını engellemek amacıyla yürütülen hegemonik söylem seferberliğinin bir parçası 

olmuştur. 6 Şubat 2023 tarihinde meydana gelen Kahramanmaraş merkezli büyük depremler, 

Türkiye’nin felaketler karşısındaki ideolojik işleyişinin en yoğunlaştığı örneklerden birini teşkil 

etmiştir. Deprem sonrası özellikle hükümete yönelik eleştiriler medya kuruluşlarında 

sansürlenmiş; “birlik ve beraberlik zamanı”, “umudu kaybetmeyelim” gibi temalar ısrarla 

dolaşıma sokulmuştur. Depremzedelerin yardım talepleri ve koordinasyon eksikliklerine dair 

eleştiriler ise kimi zaman “provokasyon” olarak etiketlenmiş, muhalif yayın yapan kanallar 

“toplumu karamsarlığa sürüklemek” suçlamasıyla RTÜK tarafından cezalandırılmıştır. 21 

Ocak 2025’te, Bolu Kartalkaya Kayak Merkezi’nde bulunan Grand Kartal Otel’de meydana 

gelen yangın da benzer bir sansür dalgasını tetiklemiştir. Yangında 78 kişinin hayatını 

kaybetmesi ve 51 kişinin yaralanması üzerine, Bolu 2. Sulh Ceza Hakimliği olay hakkında 

yayın yasağı kararı almış, RTÜK ise medya kuruluşlarına yalnızca resmî açıklamalara dayalı 

haber yapmaları yönünde telkinde bulunmuştur. Genel olarak, sansür ve medya üzerindeki 

baskılar, bağımsız gazetecilik alanının daralmasına ve toplumsal hafızanın travmatik olaylar 

karşısında yüzeysel ve resmî söylemlerle ikame edilmesine yol açmıştır. RTÜK’ün muhalif 

yayın organlarına yönelik sıklaştırdığı “toplumsal huzuru bozmak”, “umutsuzluk yaymak” gibi 



 

334 

gerekçelerle verilen cezalar, kriz anlarında hakikatin açığa çıkarılmasını sistematik biçimde 

engellemiştir. 149 

Bütün bu ideolojik müdahaleler, Badiou’nun özneleşme modelinde tanımladığı “olayın 

hakikatiyle yüzleşme ve ona sadakatle bağlanma” imkanını tahrip ederken, alternatif anlatılar 

ve müdahale biçimleri geliştirme potansiyelini de bastırmaktadır. İncelediğim Türkiye yapımı 

distopya filmleri, tam da bu bastırılmış duygulanım rejiminin karşısında, felaketlerin hakikatini 

yaratıcı ve karamsar bir kopuş momenti olarak tahayyül etmekte; böylelikle yeni özneleşme 

olanaklarına kapı aralamaktadır. 

Burada son olarak, Terry Eagleton’un, umut kavramını iyimserlikten ayırarak irdeleyen 

İyimser Olmayan Umut (2015) adlı yapıtındaki düşüncelerine başvurabiliriz. Eagleton, insanı 

karamsarlığa ve dertlere iten eğilimlerin çokluğuyla damgalanan; gelecek kaygısının yaygın 

olduğu çağımızda, ihmal edilmiş olduğunu düşündüğü umut kavramını politik ve felsefi 

açılardan ele almanın önemini vurgular ve umudun iyimserlikle karıştırılmaması gerektiğini 

belirtir. Eagleton’a göre iyimserlik, işlerin kendiliğinden iyiye gideceğine dair pasif bir inançtan 

ibarettir ve çaba gerektirmez. Buna karşılık umut, gerekçelere dayalıdır; sorumluluk ihtiva eder 

(Eagleton, 2020, s. 11-14). “Mizaç olarak iyimserlik”, “profesyonel” ya da “müzmin” iyimser 

olarak adlandırılabilecek kişiler, mutlu olmak için somut gerekçelere ihtiyaç duymazlar. Bu tür 

bir iyimserlik, umuttan farklıdır; çünkü umut, belirsizlik, yanılgı ihtimali ve mücadele içerir. 

Öte yandan “postmodernizmin epistemolojik açıdan daha bön biçimlerinde olduğu gibi inançlar 

üzerine tartışmanın söz konusu olmadığı müzmin iyimserlik” ise, çoğu zaman değişim 

                                                           
149  Bu tez çalışmasının yazım sürecinin sonlarına doğru, 8 Şubat 2025 tarihinde RTÜK Başkanı tarafından kamuoyuna bir 

bildiri sunulmuştur. Yapılan açıklamada, ana haber bültenlerinde yoğun şiddet içerikli görüntülere yer verildiği ve haber 

sunucularının tarafsızlık ilkesinden uzaklaşıp kasıtlı yorumlar yaptığı ifade edilmiştir. RTÜK izleme uzmanlarının 

gerçekleştirdiği denetimler sonucunda hazırlanan bu rapora dayanan açıklamada, yalnızca şiddet odaklı içeriklerin değil, 

aynı zamanda ülkede olumlu gelişmelerin olmadığı yönünde bir algının oluşturulmasının da eleştirildiği belirtilmiştir. 

RTÜK Başkanı, bu bağlamda “karamsarlık aşılayan ‘yandık’, ‘bittik’, ‘mahvolduk’ haberciliğinin kimseye bir faydasının 

olmayacağı” şeklinde ifadeler kullanarak, bu tür bir yayıncılığı toplumsal morali olumsuz etkileyen bir unsur olarak 

nitelendirmiştir. 

Ayrıntılı bilgi için bkz: (İlkiz, 2025); (RTÜK’ten haber bültenlerine üst sınırdan yaptırım tehdidi: ‘Sunucular tarafsızlıktan 

uzak’, 2025); (RTÜK haber bültenleri ve programları için harekete geçti: Gerekli yaptırımlar en üst sınırdan 

uygulanacaktır, 2025).  



 

335 

ihtiyacını göz ardı etmeye ve mevcut durumu olduğu gibi kabul etmeye dayanır (Eagleton, 

2020, s. 15-16). İyimserlik, umuttan ziyade bir inanç meselesiyken; hakiki umut, derin eleştirel 

düşünceyi ve harekete geçmeyi teşvik eder. 

Bu noktada Eagleton, iyimserliğin genellikle muhafazakâr bir tutum olduğunu ileri 

sürer. Nitekim iyimserler, geleceğe dair inançlarını “mevcut durumun özünde iyi olduğu” 

fikrine dayandırırlar: “İyi bir geleceğe duydukları inanç, şimdinin özünde iyi olduğuna 

duydukları güvenden kaynaklanmaktadır” (Eagleton, 2020, s. 18). Nihayetinde böylesi bir 

umut, aynı zamanda, insanları politik atalete itme riski taşıyan bir perspektiftir; çünkü ışıltılı 

bir gelecek güvence altındaysa, insanların bu geleceği gerçekleştirmek için harekete geçmesini 

sağlayacak bir neden bulmak zorlaşır (Eagleton, 2020, s. 22). 

Oysa gerçek umut, var olan düzenin değişebileceğine ve değişmesi gerektiğine 

inanmayı gerektirir. Bu doğrultuda, en kasvetli umutsuzluk anında filizlenerek eyleme geçmeyi 

öneren gerçek umudun, radikal eleştiriyi mümkün kıldığı söylenebilir; çünkü mevcut durumun 

yetersiz olduğunu fark etmek, onu dönüştürme isteğini beraberinde getirir. Dolayısıyla etrafta 

öyle pek umut yoksa bile; bu durumun kendisi, Eagleton’un da önemle vurguladığı gibi 

(neoliberal kapitalizmin ideologları açısından olmasa da) umut verici bir işaret olarak 

görülmelidir; zira bu artık ortada kurtarılacak hiçbir şey kalmadığı anlamına gelir (Eagleton, 

2020, s. 25).  Eagleton burada bir parantez açarak, statüko cenahında, “gerçekliğe dayalı” 

olmaktan çok “inanca dayalı” olan, özellikle politik ve kültürel bağlamda “Amerikan tutumu” 

olarak da adlandırdığı bir hezeyan noktasından söz eder. Buna göre “gerçeklik, vatan haini 

konuşmalarına kulak tıkanması gereken bir kötümserdir. Hakikat çoğunlukla nahoş olduğu için, 

yılmaz bir iradeyle galebe çalınmalıdır” (Eagleton, 2020, s. 27). 

Eagleton, Badiou’ya benzer bir yaklaşımla, çağımızda özgürlük ve refahı hedefleyen 

güçlerin eş zamanlı biçimde insanlığı yok ettiğini; eşitsizlik ve yoksulluk yaratıp insanların 

hayatlarını zorbaca egemenlik altına aldığını vurgular. Barbarlık olmadan uygarlık, yoksulluk 



 

336 

korkusu ve ücretsiz emek olmadan katedraller veya şirketler var olamaz. İnsanlığın sorunu, 

sadece güç veya kaynak eksikliğinden değil, aynı zamanda bu muhteşem evrim sürecinde 

geliştirdiği kabiliyetlerden yoksun kalmasından kaynaklanır (Eagleton, 2020, s. 32). Nitekim 

“hayat dolu dünya bakışlarını olgulara dayandırmaları bakımından müzmin iyimserlikle arasına 

mesafe koyan” ve “makul iyimser” olarak adlandırılabilecek geç kapitalizmin ideologları, 

savundukları sistemin düzenli aralıklarla yol açtığı emperyalist savaşlardan bahsetmek şöyle 

dursun, bu nahoş veçhelerin hemen hepsi konusunda kendinden memnun bir suskunluk 

içindedir. Buna karşılık, teknolojik ilerleme ve insani gelişimi kabul etmekle birlikte, bu 

ilerlemenin getirdiği yıkımlara dikkat çekmek gerektiğini belirten Eagleton’a göre gerçek umut 

ve tarihsel bilinç, gelişimin sadece olumlu yönlerini değil kaçınılmaz sonuçlarını da hesaba 

katmayı gerektirir (Eagleton, 2020, s. 33). 

İşte “müzmin iyimserlik” ya da “makul iyimserlik” olarak adlandırılabilecek, toplumsal 

bilinçten ve bireysel varoluştan ziyade bireycilik ya da beden kutsamasına dönük bu türden 

sözde umutlu hâller ile karamsarlıktan türeyen ve işlerin her an daha kötüye gidebileceğinin 

bilincinde olan, yerel distopyanın en temel ve eleştirel unsuru olarak gördüğüm karamsar ve 

atik müdahil özne arasındaki gerilim, üç filmin ortak noktasını oluşturur. “Potansiyel bir 

felakete uçurumdan aşağı bakar gibi dikkatle bakabilen” (Eagleton, 2020, s. 84) ve bu yönüyle, 

umudu pratiğe döken kişi, sıradan bir iyimserden farklı olarak, hakikatin iç karartıcı yönlerine 

karşı gözlerini kapatmak yerine, onlarla mücadele etmeyi öğrenir. 

Distopik anlatılar, körü körüne iyimserliğe yer bırakmadan, seyirciyi ve karakterleri 

karamsarlıktan doğan bir farkındalığa ve mücadeleye yönlendirir. Üç filmde öne çıkan bireysel 

ya da toplumsal manada tekinsiz atmosferler, edilgen bir korkunun ve katatonik hâllerinin 

yeniden üretimine değil; mevcut düzenin sürdürülemez niteliğini ön görerek, müdahale 

edilebilir bir gelecek tahayyülü geliştirmeye olanak tanır. 



 

337 

Başta bahsettiğim gibi, distopik evrenlerin tanıdık ve tekinsiz atmosferi, iyimser 

olmayan umut kavramının sinemasal yansıması olarak da görülebilir. Aşina olduğumuz 

dünyanın abartılmış, sertleştirilmiş ve otoriter bir versiyonunu izlerken, aslında kendi 

gerçekliğimizi sorgulamaya zorlanırız. Filmler, distopik atmosferi günümüzle ilişkilendiren 

politik ve toplumsal bir farkındalığın aracısı hâline gelebilir. Bu bağlamda, incelenen yerel 

distopyalar, umudu yalnızca bir beklenti olarak değil; eyleme dökülmesi ve hatta Bloch’un 

terimleriyle ifade edecek olursak “öğrenilmesi” gereken, kriz bilinciyle şekillenmiş bir direnç 

alanı olarak ele alır.150 

Karamsarlıktan ya da umutsuzluktan doğan, devrimci-müdahil özne, tarihsel ve 

toplumsal koşulların bir ürünü olarak anlaşılmalıdır. Devrimci öznenin ortaya çıkışı, belirli 

tarihsel anlarda ve sosyal koşullar altında mümkün hale gelir. Mevcut durumun çelişkilerini ve 

adaletsizliklerini fark ederek, düzeni dönüştürmeye yönelik girişimlerde bulunur. Toplumsal 

bilinçten doğan karamsar umut, geleceğin belirsizliğini ve mevcut düzenin krizini fark ederek, 

müdahale edebilme refleksini diri tutar. İşte bu nedenle, filmlerdeki başkaldırı hikâyeleri, 

yalnızca bireysel özgürlük arayışlarını değil, aynı zamanda distopik şimdi içindeki direniş 

biçimlerinin kolektif bağlamını da ortaya koyar. Bloch’un (2020, s. 21-22) “peygamberâne” 

(Bora, 2007) sözleriyle bitirecek olursak: “Şimdi: varsın ölüler gömsünler ölülerini; doğan gün, 

vaktini geçirmiş gecenin onun üzerine örttüğü tereddüt hâlinde bile, iç boğucu tefessühün özsüz 

nihilist mezar çanlarından başka bir şeye kulak veriyor”. 

 

                                                           
150  Ernst Bloch, insan yönelik tahayyülünde iki saik üzerinde durur. Birinci mesele, “umut etmeyi öğrenmek”tir. Umut, 

korkunun üstünde durur ancak ne pasif bir durumdadır ne de bir “Hiçlik”e yüzünü döner. Bu umudun emeği, kendilerini 

“Oluşmakta Olan”a aktif bir biçimde katan insanları ister. Kendini sadece pasif bir şekilde “Olan”ın içine fırlatılmış 

hisseden, özü anlaşılmayan ve üstelik acıklı bir biçimde benimsenmiş bir “Olmakta Olan”a tahammül etmez. Yaşam 

endişesi ve korkuya karşı verilen bu denli etkin bir emek, esasen bu duyguların asli faillerine karşı verilen bir mücadeledir; 

bu failler büyük ölçüde tanımlanabilir ve emek, dünyaya yardımı olacak şeyi bizzat dünyada arar ki bu da bulunabilir bir 

şeydir. Daha iyi bir yaşamın mümkün olabileceğine dair zengin düşler her zaman var olmuştur. Bütün insanların yaşamını 

gündüz düşleri kaplar. Bu düşlerin bir kısmı sinirleri gevşeten, yüzeysel bir kaçış sağlarken, bir kısmı da mevcut kötü 

duruma razı gelmez ve feragat etmez. Bu ikinci kısmın çekirdeğinde “Umut Etmek” vardır ve bu, öğrenilebilir bir eylemdir 

(Bloch, 2020, s. 19-20). 



 

338 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

339 

KAYNAKÇA 

 

AA. (2011, Ekim 13). Seyirci ‘Canavarlar Sofrası’na Sansür İstedi. Aralık 2024 tarihinde 

Akşam Kültür Sanat. https://www.aksam.com.tr/kultur-sanat/seyirci-canavarlar-

sofrasina-sansur-istedi--73146h/haber-73146  

Akan, A. (2016). Alain Badiou: Çağdaş Zamanlarda Felsefe ve İmkânı. Kilikya Felsefe Dergisi 

(3), 27-46. 

Akser, M. (2010). Green Pine Resurrected: Film Genre, Parody and Intertextuality in Turkish 

Cinema. Lambert Academic Publishing. 

Akser, M. (2013). Teknoloji Duygulara Karşı: Türk Bilim Kurgu Filmi ve Parodisi: G.O.R.A 

Bir Uzay Filmi. D. Bayrakdar içinde, Türk Film Araştırmalarında Yeni Yönelimler 10: 

Sinema ve Hayal (s. 323-335). Bağlam. 

Alpay, Y. (2019). Post-Hümanizmin Soykütüğü ve Gelecek Projeksiyonu. Varlık (1336), 6-12. 

Amis, K. (1960). New Maps Of Hell: A Survey Of Science Fiction. Harcourt Brace & Company. 

Arslan, S. (1999). Yeşilçam’ın Şeytan’ı Hollywood’un The Exorcist’ini Döver! Geceyarısı 

Sineması (5), 50-61. 

Arslan, S. (2011). Cinema in Turkey: A New Critical History. Oxford University Press. 

Atasoy, E. (2020). Distopik Kurgu ve Ümitvar Distopya Bağlamında Ütopyacılık Geleneği. 

Gaziantep University Journal of Social Sciences, 19(3), 1135-1147. 

Baccolini, R. (2004). The Persistence of Hope in Dystopian Science Fiction. Special Topic: 

Science Fiction and Literary Studies: The Next Millennium, 119(3), 518-521. 

https://www.aksam.com.tr/kultur-sanat/seyirci-canavarlar-sofrasina-sansur-istedi--73146h/haber-73146
https://www.aksam.com.tr/kultur-sanat/seyirci-canavarlar-sofrasina-sansur-istedi--73146h/haber-73146


 

340 

Baccolini, R., & Moylan, T. (2003). Introduction. Dystopia and Histories. T. M. Raffaella 

Baccolini (Ed.), Dark Horizons: Science Fiction and the Dystopian Imagination (s. 1-

12). Routledge. 

Bacon, F. (2021). Yeni Atlantis. (Çev. Çiğdem Dürüşken). Alfa. 

Badiou, A. (2005). Being and Event. Continuum. 

Badiou, A. (2013a). Başka Bir Estetik, Sanatlar İçin Küçük Bir Kılavuz. (Çev. Aziz Ufuk Kılıç). 

Metis. 

Badiou, A. (2013b). Cinema. Polity. 

Badiou, A. (2015). Platon’un Devleti. (Çev. Savaş Kılıç & Nihan Özyıldırım). Metis. 

Badiou, A. (2017, Mart 18). Georges Canguilhem: Bir Özne Kuramı Var mı? – Alain Badiou 

(Çev. Burcu Yalım). Komünizmin Güncelliği.  

https://komunizminguncelligi.wordpress.com/2017/03/18/georges-canguilhem-bir-

ozne-kurami-var-mi-alain-badiou/  

Badiou, A. (2018). Yüzyıl. (Çev. Işık Ergüden). Sel. 

Badiou, A. (2019). Sonsuz Düşünce. (Çev. Tuncay Birkan & Işık Ergüden). Metis. 

Badiou, A. (2023). Etik, Kötülük Kavrayışı Üzerine Bir Deneme. (Çev. Tuncay Birkan). Metis. 

Badmington, N. (2003). Theorizing Posthumanism. Cultural Critique (53), 10-27. DOI: 

10.1353/cul.2003.0017. 

Balasopoulos, A. (2022). Marxism. J. A.-L. Peter Marks içinde, The Palgrave Handbook of 

Utopian and Dystopian Literatures (s. 315-332). Palgrave Macmillan. 

Bauman, Z. (2011). Postmodern Etik. (Çev. Alev Türker). Ayrıntı. 

https://komunizminguncelligi.wordpress.com/2017/03/18/georges-canguilhem-bir-ozne-kurami-var-mi-alain-badiou/
https://komunizminguncelligi.wordpress.com/2017/03/18/georges-canguilhem-bir-ozne-kurami-var-mi-alain-badiou/


 

341 

Beaumont, M. (2022). The Late Nineteenth Century (1848–1899). P. Marks & J. A. Wagner-

Lawlor & F. Vieira (Ed.), The Palgrave Handbook of Utopian and Dystopian 

Literatures (s. 125-135). Palgrave Macmillan. 

Behlil, M., & Gürata, A. (2014). Yeni Yüzyılda Türkiye Sineması: Bir Gelecek Tasavvuru: 

Sinemanın Yeni Yüzyılı. Ş. A. Çelik (Ed.), Sinemada Bir Asır: Türk Sineması’nın 100. 

Yılına Armağan (s. 343-353). Medeniyet ve Kültür Araştırmaları Merkezi. 

Benjamin, W. (1975). Brecht’le Söyleşiler. (Çev.  Bülent Aksoy). Birikim (7), 31-41. 

Benjamin, W. (2014). Pasajlar. (Çev. Ahmet Cemal). Yapı Kredi. 

Berman, M. (2012). Katı Olan Her Şey Buharlaşıyor Modernite Deneyimi. (Çev. Ümit Altuğ 

& Bülent Peker). İletişim. 

Berriel, C. E. (2022). Humanism. P. Marks, J. A. Wagner-Lawlor, & F. Vieira (Ed.), The 

Palgrave Handbook of Utopian and Dystopian Literatures (s. 293-302). Palgrave 

Macmillan. 

Birkan, T. (2023). Çevirenin Önsözü. Etik, Kötülük Kavrayışı Üzerine Bir Deneme (s. 9-12). 

Metis. 

Bloch, E. (2020). Umut İlkesi Cilt I. (Çev. Tanıl Bora). İletişim. 

Bookchin, M. (1996a). Ekolojik Bir Topluma Doğru. (Çev. Abdullah Yılmaz). Ayrıntı. 

Bookchin, M. (1996b). Toplumsal Ekolojinin Felsefesi: Diyalektik Doğalcılık Üzerine 

Denemeler. (Çev. Rahmi G. Öğdül). Kabalcı. 

Bookchin, M. (2013). Özgürlüğün Ekolojisi Hiyerarşinin Ortaya Çıkışı ve Çözülüşü. (Çev. 

Mustafa Kemal Coşkun). Sümer. 



 

342 

Bookchin, M. (2015). Libertarian Municipalism: A Politics of Direct Democracy. D. B. Blair 

Taylor (Ed.), The Next Revolution: Popular Assemblies and the Promise of Direct 

Democracy (s. 77-86). Verso. 

Bookchin, M. (2018). İnsanlığı Yeniden Büyülemek. (Çev. Gökhan Demir). Sümer. 

Bookchin, M. (2022). The Philosophy of Social Ecology: Essays on Dialectical Naturalism. 

Chico AK Press. 

Booker, M. K. (2006). Alternate Americas Science Fiction Film and American Culture. 

Westport Praeger. 

Booker, M. K. (2010). Historical Dictionary of Science Fiction Cinema. The Scarecrow Press, 

Inc. 

Bora, T. (2007). Peygamberâne ve ‘geveze’? Ernst Bloch ve eleştirel teori: akrabalıklar ve 

mesafeler. Toplum ve Bilim, (110), 132-152. 

Bora, T. (2020). Ernst Bloch Hakkında. Umut İlkesi Cilt I (s. 15-17). İletişim. 

Bottigelli, E. (2011). Sunuş. 1844 El Yazmaları Ekonomi Politik ve Felsefe. (Çev. Kenan 

Somer). (s. 13-77). Sol. 

Bould, M. (2012). Science Fiction. Routledge. 

Box Office Türkiye. (2024, Kasım 7). Engin Altan Düzyatan’ın başrolünde yer aldığı Dünya 

Varmış filminden fragman yayınlandı. Box Office Türkiye. 

https://boxofficeturkiye.com/haber/engin-altan-duzyatan-in-basrolunde-yer-aldigi-

dunya-varmis-filminden-fragman-yayinlandi--6377  

Britton, A. (2009). Blissing Out: The Politics of Reaganite Entertainment. B. K. Grant (Ed.), 

Britton on film: the complete film criticism of Andrew Britton (s. 97-154). Wayne State 

University Press. 

https://boxofficeturkiye.com/haber/engin-altan-duzyatan-in-basrolunde-yer-aldigi-dunya-varmis-filminden-fragman-yayinlandi--6377
https://boxofficeturkiye.com/haber/engin-altan-duzyatan-in-basrolunde-yer-aldigi-dunya-varmis-filminden-fragman-yayinlandi--6377


 

343 

Budakov, V. M. (2010). Dystopia: an Earlier Eighteenth-Century Use. Notes and Queries, 

57(1), 86-88. 

Cassier, E. (2007). Aydınlanma Çağının Düşünme Biçimi. (Çev. Doğan Özlem). Toplumbilim 

(11), s. 37-49. 

Cassirer, E. (1951). The Philosophy of the Enlightenment. (Çev. F. C. Koelln, & J. P. 

Pettegrove). Princeton University Press. 

Cevasco, M. E. (2005). Criticism as Utopia. M. Freitas & F. Vieira (Ed.). Utopia Matters: 

Theory, Politics, Literature and the Arts (s. 81-89). Editora da Universidade do Porto. 

Cevizci, A. (2020). Aydınlanma Felsefesi. Say. 

Cevizci, A. (2022). Felsefe Tarihi Thales’ten Baudrillard’a Say. 

Chang, E. H. (2016). Hollow Earth Fiction and Environmental Form in the Late Nineteenth 

Century. Nineteenth-Century Contexts, 38(5), 387-397. 

Claeys, G. (2010). The Origins of Dystopia: Wells, Huxley and Orwell. G. Claeys (Ed.), 

Utopian Literature (s. 107-131). Cambridge University Press. 

Claeys, G. (2013). Three Variants on the Concept of Dystopia. F. Vieira (Ed.), Dystopia(n) 

Matters: On the Page, on Screen, on Stage (s. 14-18). Cambridge Scholars. 

Claeys, G. (2013a). News from Somewhere: Enhanced Sociability and the Composite 

Definition of Utopia. History, 98(2), s. 145-173. 

Claeys, G. (2013b). The Five Languages of Utopia: Their Respective Advantages and 

Deficiencies With a Plea for Prioritising Social Realism. Cercles 30, 9-16.  

Claeys, G. (2017). Dystopia: A Natural History. Oxford University Press. 



 

344 

Coole, D. (2013). Agentic Capacities and Capacious Historical Materialism: Thinking with 

New Materialisms in the Political Sciences. Millennium: Journal of International 

Studies, 41(3), 451-469. 

Creed, B. (1990). Alien and the Monstrous-Feminine. A. Kuhn (Ed.), Alien Zone Cultural 

Theory and Contemporary Science Fiction Cinema (s. 128-141). Verso. 

Cumur, G. (2021, Ekim 21). Canavarlar Sofrası Filmi Söyleşi. FotoFilm: 

https://www.fotofilm.com.tr/canavarlar-sofrasi-filmi-soylesi/  

Çakkalkurt, F. (2017, Ocak 19). Ramin Matin: “Festival Sinemasının Kalıplarından Çok 

Sıkıldım.”. Aralık 2024 tarihinde CINERITUEL: https://www.cinerituel.com/ramin-

matin-kusursuzlar-roportaj/  

Çan, A. Uğur. (2024). Sinemada Ekolojik Bakışlar: Ekolojik Perspektifte Distopik Türk 

Sineması. (Yayımlanmamış Doktora Tezi). Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, İstanbul. 

Çınar, C. (2024). Distopya Sinemasında Dünya ve Dünyasallığın İnşası Üzerine Fenomenolojik 

Bir Analiz. Akdeniz Sanat, 18(33), 33-58. 

Çiğdem, A. (2003). Aydınlanma Düşüncesi. İletişim. 

Davies, T. (1997). Humanism. Routledge. 

Davis, L. (2012). History, Politics, and Utopia: Toward a Synthesis of Social Theory and 

Practice. P. Vieira, & M. Marder (Ed.), Existential Utopia: New Perspectives on 

Utopian Thought (s. 127-139). Continuum International Publishing Group. 

Davis, L. (2013). Dystopia, Utopia And Sancho Panza. F. Vieira (Ed.), Dystopia(n) Matters: 

On the Page, on Screen, on Stage (s. 23-27). Cambridge Scholars. 

https://www.fotofilm.com.tr/canavarlar-sofrasi-filmi-soylesi/
https://www.cinerituel.com/ramin-matin-kusursuzlar-roportaj/
https://www.cinerituel.com/ramin-matin-kusursuzlar-roportaj/


 

345 

Dellaloğlu, B. F. (2007). Aydınlanma, Modernite, Post Modernite ve Sonrası. Toplumbilim 

(11), s. 85-89. 

Dellaloğlu, B. F. (2007). Giriş. Toplumbilim (11), s. 9-11. 

Descartes, R. (1996). Yöntem Üzerine Söylem. Söylem, Kurallar, Meditasyonlar. (Çev. Aziz 

Yardımlı). İdea. 

Diderot, D. (1992). Political Writings. Cambridge University Press. 

Diken, E. T. (2017). The Relationship of Cinema to Philosophical Thought: Badiou and 

Deleuze. sinecine, 8(1), 127-142. 

Dündar, P. (2024). 2000 Sonrası Bilim Kurgu Filmlerinde Teknofobi ve Nostalji. 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi). Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Ankara. 

E-Kataloglar. (tarih yok). İKSV: İstanbul Kültür Sanat Vakfı. https://film.iksv.org/tr/arsiv/e-

kataloglar  

Eagleton, T. (2020). İyimser Olmayan Umut. (Çev. Emine Ayhan). Ayrıntı. 

Ferrando, F. (2013). Posthumanism, Transhumanism, Antihumanism, Metahumanism, and 

New Materialisms: Differences and Relations. Existenz, 8(2), 26-32.. 

Franklin, H. B. (1990). Visions of the Future in Science Fiction Films from 1970 to 1982. A. 

Kuhn (Ed.), Alien Zone: Cultural Theory and Contemporary Science Fiction Cinema 

(s. 19-31). Verso. 

Gay, P. (1966). The Enlightenment An Interpretation, Vol. I The Rise of Modern Paganism. 

Alfred A. Knopf. 

Geoghegan, V. (2013). Darkness and Light. F. Vieira (Ed.), Dystopia(n) Matters: On the Page, 

on Screen, on Stage (s. 46-48). Cambridge Scholars. 

https://film.iksv.org/tr/arsiv/e-kataloglar
https://film.iksv.org/tr/arsiv/e-kataloglar


 

346 

Gordin, M. D., Tilley, H., & Prakash, G. (2010). Utopia/Dystopia Conditions of Historical 

Possibility. Princeton University Press. 

Göçmen, D. (2024). Yirmi birinci yüzyılda felsefenin problemi ve başlangıcı olarak yeni 

insanlık hali. Gazete Bilim. https://gazetebilim.com.tr/yirmi-birinci-yuzyilda-

felsefenin-problemi-ve-baslangici-olarak-yeni-insanlik-hali/  

Graham, E. (2002). Representations of the Post/human: Monsters, Aliens, and Others in 

Popular Culture. Rutgers University Press. 

Graham, E. (2004). Post/Human Conditions. Theology and Sexuality, 10(2), 10-32. doi: 

10.1177/135583580401000202. 

Hallward, P. (2013). İngilizceye Çevirenin Sonsözü. Etik Kötülük Kavrayışı Üzerine Bir 

Deneme (s. 135-167). (Çev. Tuncay Birkan). Metis. 

Hampson, N. (1990). The Enlightenmet. Penguin Books. 

Hançerlioğlu, O. (1978). Felsefe Ansiklopedisi Kavramlar ve Akımlar (Cilt 5). Remzi Kitabevi. 

Harvey, D. (2012). Yaratıcı Yıkım Olarak Neoliberalizm. Atılım Sosyal Bilimler Dergisi, 2(2), 

67-88. 

Hayles, K. N. (1999). How We Became Posthuman. The University of Chicago Press. 

Hayles, K. N. (2003). Afterword: The Human in the Posthuman. Cultural Critique(53), 134-

137. 

Hayward, S. (2012). Sinemanın Temel Kavramları. (Çev. Uğur Kutay & Metin Çavuş). Es. 

Hegel, G. W. (1986). Tinin Görüngübilimi. (Çev. Aziz Yardımlı). İdea. 

Hegel, G. W. (2021). Felsefe Tarihi - Ortaçağ Felsefesi ve Modern Felsede (Cilt 3). (Çev. 

Doğan Barış Kılınç). Notabene. 

https://gazetebilim.com.tr/yirmi-birinci-yuzyilda-felsefenin-problemi-ve-baslangici-olarak-yeni-insanlik-hali/
https://gazetebilim.com.tr/yirmi-birinci-yuzyilda-felsefenin-problemi-ve-baslangici-olarak-yeni-insanlik-hali/


 

347 

İlkiz, F. Yandık, bittik, mahvolduk haberciliği. (2025, Şubat 10). Bianet. 

https://bianet.org/yazi/yandik-bittik-mahvolduk-haberciligi-304405  

Jameson, F. (1994). The Seeds of Time. Columbia University Press. 

Jameson, F. (2003). Future City. New Left Review, 21, 65-79. 

Jameson, F. (2005). Ütopya Denen Arzu. (Çev. Ferit Burak Aydar). Metis. 

Jameson, F. (2011). Siyasal Bilinçdışı. (Çev. Yavuz Alogan). Ayrıntı. 

Johnston, K. M. (2011). Science Fiction Film A Critical Introduction. Oxford Berg. 

Kalyan, G., & Kalyan, R. (Yönetenler). (2020, Haziran 21). Badiou: It’s Right to Rebel 

[Belgesel Filmi]. Aralık 2024 tarihinde Universus Sosyal Araştırmalar Merkezi. 

https://uni-versus.org/2020/06/21/badiou-its-right-to-rebel-belgesel-film/  

Kant, I. (2007). “Aydınlanma Nedir?” Sorusuna Yanıt (1784). Toplumbilim (11), s. 17-21. 

Kruks, S. (2012). Simone de Beauvoir and the Politics of Ambiguity. Oxford University Press. 

Kruks, S. (2019). For a Modest Human Exceptionalism Simone de Beauvoir and the “New 

Materialisms”. Simone de Beauvoir Studies, 30(2), 252-273. 

Kula, O. B. (2018). Doğu’dan Batı’ya Aydınlanma. Tekin. 

Kumar, K. (2005). Ütopyacılık. (Çev. Ali Somel). İmge. 

Le Guin, U. K. (1990). Mülksüzler. (Çev. Levent Mollamustafaoğlu). Metis. 

Le Guin, U. K. (2015). Foreword By Ursula K. Le Guin. D. Bookchin, & B. Taylor (Ed.), The 

Next Revolution: Popular Assemblies and the Promise of Direct Democracy (s. 6-9). 

Verso. 

Lenton, T. (2016). Earth System Science: A Very Short Introduction. Oxford University Press. 

https://bianet.org/yazi/yandik-bittik-mahvolduk-haberciligi-304405
https://uni-versus.org/2020/06/21/badiou-its-right-to-rebel-belgesel-film/


 

348 

Levitas, R. (2003). Utopia in Dark Times: Optimism/Pessimism and Utopia/Dystopia. R. 

Baccolini, & T. Moylan (Ed.), Dark Horizons: Science Fiction and the Dystopian 

Imagination (s. 13-27). Routledge. 

Levitas, R. (2010). The Concept of Utopia. Peter Lang AG, International Academic Publishers. 

Lichtman, R. (1990). The Production of Human Nature by Means of Human Nature. Capitalism 

Nature Socialism, 1(4), 13-51. 

Lisi, F. L. (2022). Prefigurations. P. Marks & J. A. Wagner-Lawlor & F. Vieira (Ed.), The 

Palgrave Handbook of Utopian and Dystopian Literatures (s. 79-89). Palgrave 

Macmillan. 

Luik, J. C. (1998). Humanism. Routledge Encyclopedia of Philosophy (s. 3673-3677). 

Routledge. 

Manuel, F. E., & Manuel, F. P. (1997). Utopian Thought in the Western World. The Belknap 

Press of Harvard University Press. 

Markovic, M. (1974). The Contemporary Marx Essays on Humanist Communism. Spokesman 

Books. 

Marx, K. (2010). Alman İdeolojisi [Feuerbach]. (Çev. Sevim Belli). Sol. 

Marx, K. (2011). 1844 El Yazmaları Ekonomi Politik ve Felsefe. (Çev. Kenan Somer). Sol. 

Marx, K., & Engels, F. (1978). Manifesto of The Communist Party. R. C. Tucker (Ed.), The 

Marx-Engels Reader (s. 469-501). W. W. Norton & Company. 

Mendelssohn, M. (2007). “Aydınlanma Nedir?” Sorusu Üzerine. Toplumbilim (11), s. 13-15. 

Milner, A. (2012). Locating Science Fiction. Liverpool University Press. 



 

349 

Mittwochsgesellschaft. (2007). Internet Archive. 

https://web.archive.org/web/20120218232452/http:/www.berliner-

klassik.de/publikationen/werkvertraege/panwitz_vereine/04.html  

Moore, J. W. (2015). Capitalism in the Web of Life: Ecology and the Accumulation of Capital. 

Verso. 

Moore, J. W. (2016). Anthropocene or Capitalocene? Nature, History, and the Crisis of 

Capitalism. PM Press. 

Moore, J. W. (2017a). Anthropocenes & The Capitalocene Alternative. Azimuth Philosophical 

Coordinates in Modern and Contemporary Age, (5), 71-80. 

Moore, J. W. (2017b). Confronting the Popular Anthropocene: Toward an Ecology of Hope. 

New Geographies (9), 194-199. 

Moore, J. W. (2017c). Ucuz Doğanın Sonu ya da “Çevre” Hakkında Endişelenmeyi Nasıl 

Bırakıp, Kapitalizmin Krizini Sevmeyi Öğrendim. (Çev. Ali Alper Alemdar). Ekoloji 

Kolektifi Derneği. 

Moore, J. W. (2017d). The Capitalocene, Part I: on the nature and origins of our ecological 

crisis. The Journal of Peasant Studies, 44(3), 1-37. 

Moore, J. W. (2019, September 20). Capitalism Made This Mess, and This Mess Will Ruin 

Capitalism. (M. Simon, Röportaj Yapan). 

More, T. (1997). Utopia. (Çev. Sabahattin Eyüboğlu & Vedat Günyol). Cem. 

More, T. (2009). Mükemmel Bir Devlet Modeli ve Yeni Utopia Adası. (Çev. Çiğdem Dürüşken). 

Kabalcı. 

Moylan, T. (2000). Scraps of the Untainted Sky: Science Fiction, Utopia, Dystopia. Westview 

Press. 

https://web.archive.org/web/20120218232452/http:/www.berliner-klassik.de/publikationen/werkvertraege/panwitz_vereine/04.html
https://web.archive.org/web/20120218232452/http:/www.berliner-klassik.de/publikationen/werkvertraege/panwitz_vereine/04.html


 

350 

Moylan, T. (2013). Step into the Story... F. Vieira (Ed.), Dystopia(n) Matters: On the Page, on 

Screen, on Stage (s. 42-43). Cambridge Scholars Publishing. 

Moylan, T. (2014). Demand The Impossible. Peter Lang AG, International Academic 

Publishers. 

Newton, J. (1990). Feminism and Anxiety in Alien. A. Kuhn içinde, Alien Zone Cultural Theory 

and Contemporary Science Fiction Cinema (s. 82-87). Verso. 

Nexus Conference 'How to Change the World?'. (2013, Haziran 25). Alain Badiou on Being 

Happy. YouTube: https://www.youtube.com/watch?v=oEY14y4jThY  

Oktan Akyol, K. (2021). Teknolojik Distopya Anlatılarında Müphemlik ve Düşünceyi 

Özgürleştirmenin Olanakları Üzerine: Black Mirror Örneği. (Yayımlanmamış 

Doktora Tezi). Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Oskay, Ü. (2014). Çağdaş Fantazya Popüler Kültür Açısından Bilimkurgu ve Korku Sineması. 

İnkılap. 

Outram, D. (2007). Aydınlanma. (Çev. Sevda Çalışkan, & Hamit Çalışkan). Dost. 

Özgen, N., & Aycıl, D. (2022). Erdem Tepegöz’ün Gölgeler İçinde’ki Distopik Dünyasında 

Kavramsal Bir Gezinti. SineFilozofi Dergisi, 7(14), 236-254. 

Palardy, D. Q. (2018). The Dystopian Imagination in Contemporary Spanish Literature and 

Film. Palgrave Macmillan. 

Pangaea. (tarih yok). Online Etymology Dictionary. Temmuz 2024 tarihinde: 

https://www.etymonline.com/word/Pangaea  

Penley, C. (1990). Time Travel, Primal Scene and the Critical Dystopia. A. Kuhn (Ed.), Alien 

Zone Cultural Theory and Contemporary Science Fiction Cinema (s. 116 -127). 

Verso. 

https://www.youtube.com/watch?v=oEY14y4jThY
https://www.etymonline.com/word/Pangaea


 

351 

Phélippeau, M.-C. (2022). The Renaissance. P. Marks & J. A. Wagner-Lawlor & F. Vieira 

(Ed.), The Palgrave Handbook of Utopian and Dystopian Literatures (s. 91-100). 

Palgrave Macmillan. 

Rikowski, G. (2003). Alien Life: Marx and The Future of the Human. Historical Materialism, 

11(2), 121-164. DOI: 10.1163/156920603768311255. 

Rogers, J. J., & M. S. (2004). Continents and Supercontinents. Oxford University Press. 

RTÜK haber bültenleri ve programları için harekete geçti: Gerekli yaptırımlar en üst sınırdan 

uygulanacaktır. (2025, Şubat 8). Sputnik. 

https://anlatilaninotesi.com.tr/20250208/rtuk-haber-bultenleri-ve-programlari-icin-

harekete-gecti-gerekli-yaptirimlar-en-ust-sinirdan-1093489491.html  

RTÜK’ten haber bültenlerine üst sınırdan yaptırım tehdidi: ‘Sunucular tarafsızlıktan uzak’. 

(2025, Şubat 8). Haber Sol. https://haber.sol.org.tr/haber/rtukten-haber-bultenlerine-

ust-sinirdan-yaptirim-tehdidi-sunucular-tarafsizliktan-uzak-396047  

Ryan, M., & Kellner, D. (2010). Politik Kamera Çağdaş Hollywood Sinemasının İdeolojisi ve 

Politikası. (Çev. Elif Özsayar). Ayrıntı. 

Sands, P. (2022). The Early Nineteenth Century (1800–1850). P. Marks & J. A. Wagner-Lawlor 

& F. Vieira (Ed.), The Palgrave Handbook of Utopian and Dystopian Literatures (s. 

113-123). Palgrave Macmillan. 

Sargent, L. T. (1994). The Three Faces of Utopianism Revisited. Utopian Studies, 5(1), s. 1-37. 

Sargent, L. T. (2010). Utopianism: A Very Short Introduction. Oxford University Press. 

Sargent, L. T. (2013). Do Dystopias Matter?. F. Vieira (Ed.), Dystopia(n) Matters: On the Page, 

on Screen, on Stage. Cambridge Scholars Publishing. 

https://anlatilaninotesi.com.tr/20250208/rtuk-haber-bultenleri-ve-programlari-icin-harekete-gecti-gerekli-yaptirimlar-en-ust-sinirdan-1093489491.html
https://anlatilaninotesi.com.tr/20250208/rtuk-haber-bultenleri-ve-programlari-icin-harekete-gecti-gerekli-yaptirimlar-en-ust-sinirdan-1093489491.html
https://haber.sol.org.tr/haber/rtukten-haber-bultenlerine-ust-sinirdan-yaptirim-tehdidi-sunucular-tarafsizliktan-uzak-396047
https://haber.sol.org.tr/haber/rtukten-haber-bultenlerine-ust-sinirdan-yaptirim-tehdidi-sunucular-tarafsizliktan-uzak-396047


 

352 

Sargisson, L. (2013). Dystopias Do Matter. F. Vieira (Ed.), Dystopia(n) Matters: On the Page, 

on Screen, on Stage (s. 40-41). Cambridge Scholars. 

Sartre, J.-P. (1966). Existentialism and Humanism. Methuen & Co. Ltd. 

Sartre, J.-P. (2011). Varlık ve Hiçlik Fenomenolojik Ontoloji Denemesi. (Çev. Gaye Çankaya). 

İthaki. 

Sayers, S. (2013). Marksizm ve İnsan Doğası. (Çev. Şükrü Alpagut). Yordam. 

Scalzi, J. (2005). The Rough Guide to Science Fiction Movies. Rough Guides. 

Schmidt, J. (2007). Aydınlanma Neydi? Moses Mendelssohn ve Immanuel Kant Berlinische 

Monatsschrift’i Nasıl Yanıtladı? (11), s. 23-36. 

Scognamillo, G. (1990). Türk Sinema Tarihi 1896-1986. Metis. 

Scognamillo, G., & Demirhan, M. (2005). Fantastik Türk Sineması. Kabalcı. 

Sibernetik. (t.y.). Türk Dil Kurumu. https://sozluk.gov.tr  

Sobchack, V. (1990). The Virginity of Astronauts: Sex and the Science Fiction Film. A. Kuhn 

(Ed.), Alien Zone Cultural Theory and Contemporary Science Fiction Cinema (s. 103-

115). Verso. 

Somay, B. (1990). Sunuş. Mülksüzler (s. 5-9). Metis. 

Sorensen, E. P. (2021). Science Fiction Film Predicting the Impossible in the Age of 

Neoliberalism. Edinburgh University Press. 

Sözen, M. (2015). Sinemasal Anlatılarda Öznel Ses Tasarımı ve Örnek Filmler. Asos Journal 

The Journal of Academic Social Science, 3(15), 1-20. 

Standish, D. (2007). Hollow Earth: The Long and Curious History of Imagining Strange Lands, 

Fantastical Creatures, Advanced Civilizatio. Hachette Livre. 

https://sozluk.gov.tr/


 

353 

Stock, A. (2022). The Twentieth Century. P. Marks & J. A. Wagner-Lawlor & F. Vieira (Ed.), 

The Palgrave Handbook of Utopian and Dystopian Literatures (s. 137-148). Palgrave 

Macmillan. 

Suvin, D. (1979). Metamorphoses of Science Fiction: On the Poetics and History of a Literary 

Genre. Yale University Press. 

Şen, S. (2019). Alain Badiou’nun Sinema Düşüncesi. Kültür ve İletişim, 22 (2)(44), 284-296. 

Tepegöz, E. (2020, Aralık 9). Erdem Tepegöz: Hepimiz ve Her Şey Sanki Gölgelerin Ta 

Kendisiyiz. (İ. Afacan, Röportaj Yapan). 

Tepegöz, E. (2020). Erdem Tepegöz İle Söyleşi. (K. Özgen, & F. Osmanoğulları, Röportajı 

Yapanlar). 

Tepegöz, E. (2021, Eylül 24). Erdem Tepegöz ile Gölgeler İçinde Üzerine Söyleşi: “Bildiğimiz 

Gerçek ve Daha Sonrası”. (E. B. Büte, Röportaj Yapan). 

Therborn, G. (2016, Mayıs-Haziran). An Age of Progress?. New Left Review (99). 

Thwaites-Diken, E. (2017). The Relationship of Cinema to Philosophical Thought: Badiou and 

Deleuze. sinecine, 8(1), 127-142. 

Tiedemann, R. (2014). “Pasajlar Yapıtı”na Giriş. (Çev. Ahmet Cemal). Pasajlar (s. 9-36). Yapı 

Kredi. 

Tierney, M. (2022). The Twenty-First Century. P. Marks & J. A. Wagner-Lawlor & F. Vieira 

(Ed.), The Palgrave Handbook of Utopian and Dystopian Literatures (s. 149-162). 

Palgrave Macmillan. 

Timuçin, A. (2004). Felsefe Sözlüğü. Bulut. 

Timuçin, A. (2007). Aydınlanma Düşüncesi. Toplumbilim (11), s. 51-56. 



 

354 

Timuçin, A. (2008). Aydınlanma Nedir? A. Timuçin, A. Timuçin, & E. Helvacıoğlu (Ed.), 

Aydınlanma Nedir? (s. 9-17). Bilim ve Gelecek Yayın Kolektifi. 

Timuçin, A., & Timuçin, A. (2010). 50 Soruda Aydınlanma. Bilim ve Gelecek Kitaplığı. 

Todorov, T. (2019). Aydınlanma Zihniyeti. (Çev. Ahmet Nüvit Bingöl). bgst. 

Tooley, B. (2022). The Eighteenth Century. P. Marks & J. A. Wagner-Lawlor & F. Vieira (Ed.), 

The Palgrave Handbook of Utopian and Dystopian Literatures (s. 101-112). Palgrave 

Macmillan. 

Turner, G. (2016). İngiliz Kültürel Çalışmaları. (Çev. Deniz Özçetin & Burak Özçetin). 

Heretik. 

UNSW Arts & Social Science. (2015, Şubat 18). Professor Alain Badiou: Cinema and 

Philosophy. YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=Arwso3fy50M  

Utopia. (1994). C. T.  Onions (Ed.), The Oxford Dictionary of English Etymology (s. 966). 

Oxford University Press. 

Utopia. (2005). E. Craig (Ed.), The Shorter Routledge Encyclopedia of Philosophy. Routledge. 

Ünal, Ö. (2014). Post-Apocalyptic Science Fiction: A New Genre in Turkish Cinema? M. 

Akser, & D. Bayrakdar (Ed.), New Cinema, New Media: Reinventing Turkish Cinema 

(s. 166-175). Cambridge Scholars Publishing. 

Vieira, F. (2010). The Concept of Utopia. G. Claeys (Ed.), The Cambridge Companion to 

Utopian Literature (s. 3-27). Cambridge University Press. 

Wilde, O. (2013). Sosyalizm ve İnsan Ruhu. (Çev. Fuat Sevimay). Aylak Adam. 

Williams, R. (2005). Culture and Materialism Selected Essays. Verso. 

Williams, R. (2010). Kültür ve Materyalizm Seçme Makaleler. (Çev. Ferit Burak Aydar). Sel. 

Wolfe, C. (2010). What is Posthumanism?. University of Minnesota Press. 

https://www.youtube.com/watch?v=Arwso3fy50M


 

355 

Yalvaç, F., & Erçandırlı, Y. (2020). Geç Kapitalizmin İdeolojik Söylemi Olarak Yeni 

Materyalizm: Metalaşmış ‘Şeylerin’ Egemenliği. Mülkiye Dergisi, 44(2), 261-285. 

Yaren, Ö. (2019). Post-Human Aesthetics of Apocalypse. AM Journal, 19, 77-83. 

Yaşar Kemal’e Fahri Doktora. (2014, Kasım 13). Cumhuriyet. 

https://www.cumhuriyet.com.tr/haber/yasar-kemale-fahri-doktora-140299  

Yeşil, S. Ş. (2023). Karanlık Şehirler, Kent Distopyaları ve Ümitvar Açılımlar: Abluka, 

“Üçüncü Çocuk”, Körfez. (Yayımlanmamış Doktora Tezi). Hacettepe Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Žižek, S. (2014). Ahir Zamanlarda Yaşarken. (Çev. Erkan Ünal). Metis. 

Žižek, S. (2020). Umutsuz Olma Cesareti Tehlikeli Hareketlerle Geçen Bir Yılın Günlükleri 

(Çev. Ilgın Yıldız). Eksik Parça. 

 

 

 

  

https://www.cumhuriyet.com.tr/haber/yasar-kemale-fahri-doktora-140299


 

356 

ÖZET 

ÇELİK, Selin. 21. Yüzyılda Distopik Tahayyüller: Türkiye Sinemasında Bir Müdahale İmgesi 

Olarak İnsan ve Sonrası, Doktora, Ankara, 2025. 

Bu çalışmanın çıkış noktası, günümüz entelektüel ikliminde insanın ve “insanlık” kavramının 

evrendeki tüm kötülüklerin asli faili ilan edilmesine karşı duyduğum eleştirel mesafedir. 

İnsanlığı doğaya, diğer canlılara ve kendi varoluşuna karşı işlediği suçların toplamı olarak 

mahkûm eden hâkim söylemler karşısında; tüm çelişkileri, hataları ve krizleriyle birlikte, fakat 

aynı zamanda özgürleşme ve müdahale kapasitesiyle “insan-özneyi” yeniden düşünmenin 

cüretine başvurdum. Belki de bu çağda, hâlâ “özgür, tarihsel ve eylemsel bir insan” fikrine 

tutunmak, başlı başına bir meydan okumaydı. Bu bağlamda, çalışmamda Türkiye sinemasında 

21. yüzyılda üretilen distopik anlatılar ekseninde “özgürleşimci ve müdahil özne” düşüncesini 

araştırdım. Distopyaların, kültürel nesneler olarak direnişçi tahayyülü harekete geçirme 

potansiyelini (Tom Moylan) ve çağın kendini tahayyül etme biçimi olarak “ayrıcalıklı metinler” 

(Alain Badiou) kapsamına alınma imkânlarını sorguladım. Bu sorgulama yalnızca teorik bir 

ilgiyle değil; güncel krizlerin yarattığı entelektüel aciliyet duygusuyla da biçimlendi. Bu 

doğrultuda, “insan-sonrası” (posthümanist) tahayyülü, eleştirel hümanizm ve Aydınlanma 

felsefesinin düşünsel mirası doğrultusunda diyalektik bir okumaya tabi tutmayı tercih ettim; 

“insan-özne” kavramının günümüzdeki işlevini ve gerekliliğini kültürel metinler üzerinden 

yeniden tartıştım. Çalışmanın örneklemini oluşturan Canavarlar Sofrası (Ramin Matin, 2011), 

Körfez (Emre Yeksan, 2017) ve Gölgeler İçinde (Erdem Tepegöz, 2020) filmlerinin 

çözümlemelerinde Alain Badiou’nun hakikat ve özneleşme kuramına koşut biçimde imge-

felsefe ve aksiyomatik okuma yöntemlerini benimsedim. Anahtar kavramlar arasında Jason W. 

Moore’un Kapitalosen tanımı, Murray Bookchin’in Toplumsal Ekoloji ve Tamamlayıcılık Etiği 

yaklaşımları ile Tom Moylan’ın Eleştirel Distopya kavramsallaştırması yer aldı. Tez, insanı 

akıl, özne ve ilerleme kavramlarının pejoratif yorumlarını aşarak yeniden düşünme çabasına 

dayanmakta; kriz çağında insan merkezli bir özgürleşim tahayyülünü kültürel metinler 

aracılığıyla tartışmayı amaçlamaktadır. Önemi ise, zamanlaması ve güncel bir pratik sorunla 

doğrudan ilişki kurması; literatürdeki belirli bir boşluğu doldurma potansiyeli; toplumsal 

etkileşimin temel ilkelerine ve geleceğe yönelik kuramsal açılımlara imkân sağlaması 

üzerinden temellendirilebilir. Özellikle, Aydınlanma’nın ve eleştirel hümanizmin 

kazanımlarına dönerek insanın özgürleşme ve özneleşme kapasitesini yeniden düşünmeye 

yönelmem; tarihsel-eylemsel özne kavramını idealist ve aşkın okumaların ötesinde yeniden 

kurmaya çalışmam, çalışmanın özgünlüğünü belirleyen temel hattı oluşturdu. Yürüttüğüm 

çözümlemeler sonucunda, ele aldığım filmlerde Badioucu “olay”, “hakikat” ve “müdahil özne” 

nosyonlarına özgü belirgin varyasyonların tekrar ettiğini gözlemledim. Türkiye’de üretilen 

distopik anlatılarda “olay” kavramının, aşk, bilim ve sanat gibi klâsik hakikat prosedürlerinin 

sınırlarını aşarak; felaketlerle örülü şimdinin doğası ve yerel sosyopolitik atmosferle uyumlu 

biçimde, karamsar ve kasvetli “müdahale” anları olarak tezahür ettiğini tespit ettim. Müdahil 

özne figürünün ise umut dolu bir kopuştan değil; aksine, umutsuzluk ve çelişkilerin koyu 

gölgesinden doğan devrimci bir iradeyle biçimlendiğini ortaya koydum. Bu anlatılarda 

başkaldırı, yalnızca bireysel kurtuluşu değil; aynı zamanda distopik şimdiki zaman içinde 

filizlenen kolektif direniş tahayyüllerini de görünür kılmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Distopya, Türk Sineması, Özne, İnsan Sonrası, Eleştirel Hümanizm, 

Aydınlanma Felsefesi, Hakikat, Direniş. 

 



 

357 

ABSTRACT 

ÇELİK, Selin. Dystopian Imaginations in the 21st Century: Human and Beyond as an Image of 

Intervention in Turkish Cinema, Ph.D. Dissertation, Ankara, 2025. 

The starting point of this study is the critical distance I take from the prevailing intellectual 

climate in which the concepts of “human” and “humanity” have been all but declared the 

primary culprits behind every evil in the universe. Against dominant discourses that condemn 

humanity as the sum of its crimes against nature, other living beings, and itself, I undertook the 

audacious task of rethinking the “human-subject” — with all its contradictions, failures, and 

crises, yet also with its potential for emancipation and intervention. Perhaps, in our age, clinging 

to the idea of a “free, historical, and active human” is itself the ultimate act of defiance. Within 

this framework, I investigated the notion of the “liberatory and interventionist subject” in 

dystopian narratives produced in Turkish cinema during the twenty-first century. I questioned 

the potential of dystopias, as cultural objects, to mobilize resistant imaginaries (Tom Moylan), 

as well as their qualification as “privileged texts” (Alain Badiou) within the age’s modes of 

self-imagining. This inquiry was shaped not merely by a theoretical interest but by an 

intellectual urgency fueled by the crises of the present. Accordingly, I subjected posthumanist 

thought to a dialectical reading nourished by the intellectual legacy of critical humanism and 

Enlightenment philosophy, aiming to reassess the function and necessity of the “human-

subject” through cultural texts. In the analysis of the selected films — The Monsters’ Dinner 

(Ramin Matin, 2011), The Gulf (Emre Yeksan, 2017), and In the Shadows (Erdem Tepegöz, 

2020) — I employed the methods of image-philosophy and axiomatic reading, in line with 

Alain Badiou’s theories of truth and subjectivation. Key conceptual frameworks included Jason 

W. Moore’s notion of the Capitalocene, Murray Bookchin’s approaches to Social Ecology and 

the Ethics of Complementarity, and Tom Moylan’s theorization of Critical Dystopia. The 

dissertation is grounded to rethink the human by transcending the pejorative interpretations of 

reason, subjectivity, and progress, and aims to explore a human-centered emancipatory 

imaginary through cultural texts in an era of crisis. The significance of this study lies in its 

timely engagement with an urgent practical problem, its potential to fill a gap in the literature, 

and its capacity to offer theoretical insights into the fundamental principles of social interaction 

and future-oriented critical perspectives. Particularly, by returning to the achievements of 

Enlightenment and critical humanism, I sought to reconceptualize human emancipation and 

subjectivation, and to reconstruct the notion of the historical-active subject beyond idealist and 

transcendental readings — a trajectory that constitutes the originality of this research. Through 

my analyses, I observed recurrent variations specific to the Badiouian notions of “event,” 

“truth,” and “interventionist subject” across the films. In Turkish dystopian narratives, the 

concept of the event manifests not through classical truth procedures such as love, science, or 

art, but rather through somber and bleak moments of intervention — in tune with the disaster-

laden nature of the present and the local socio-political atmosphere. I demonstrated that the 

figure of the interventionist subject emerges not from hopeful ruptures, but from a revolutionary 

will be born out of despair, crisis, and contradiction. In these narratives, rebellion is portrayed 

not merely as a quest for individual liberation, but as the cultivation of collective forms of 

resistance within the dystopian present. 

Keywords: Dystopia, Turkish Cinema, Subject, Posthuman, Critical Humanism, 

Enlightenment Philosophy, Truth, Resistance. 


	ÖNSÖZ VE TEŞEKKÜR
	İÇİNDEKİLER
	GÖRSELLER LİSTESİ
	GİRİŞ
	BİRİNCİ BÖLÜM
	İNSAN SONRASI KURAM: FAİLLİKTEN MÜDAHİLLİĞE
	1. AYDINLANMA FELSEFESİ ÜZERİNE
	1.1. Aydınlanma Kavramı
	1.2. Aydınlanmanın Düşünsel Kaynakları
	1.3. Aydınlanmanın Düşünce Biçimi

	2. ÖZNELİĞİN EPİSTEMOLOJİSİ VE ONTOLOJİSİ ÜZERİNE
	2.1. Hümanizm Tartışması
	2.1.1. Aydınlanma Hümanizmi
	2.1.2.  Modern Hümanizmler Olarak Varoluşçu Hümanizm ve Marksist Hümanizm

	2.2. Olay-Hakikat Sahnesinde: Süreç Olarak Özneleşme
	2.2.1. Bir Tekillik Olarak İnsan
	2.2.2. Hakikat Usulü ve Aynı’ya Dönüş
	2.2.3. Hakikatler Kuramı: Durum, Olay, Hakikat, Sadakat



	İKİNCİ BÖLÜM
	İNSAN SONRASI DURUM: “ANTROPOSEN”DEN “KAPİTALOSEN”E
	1. KAPİTALOSEN’E GİRİŞ: “KRİZ”İN İYELİĞİ
	1.1. Dünya-Ekolojisi Perspektifinden Popüler Antroposen
	1.1.1. Kartezyen Devrim ve Düşünce Biçimi Olarak Kapitalizm
	1.1.2. Jeolojik Antroposen ve Kapitalosen’in “Jeo-tarihsel” Diyalektiği
	1.1.3. “Ucuz Doğa” Praksisi


	2. TOPLUMSAL EKOLOJİ VE TAMAMLAYICILIK ETİĞİ
	2.1. Doğa ve İnsan Diyalektiği: Ne Dikotomi Ne Özdeşlik
	2.2. Tamamlayıcı Etik ve Müdahil Özne


	ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
	İNSAN SONRASI TAHAYYÜL: UMUTTAN UMUTSUZLUĞA
	1. ÜTOPYA / DİSTOPYA DİYALEKTİĞİ
	1.1. Ütopyacı Düşünce Geleneği ya da “Ütopyacılık”
	1.2. “Beyhude Ütopya” ile “Kasvetli Distopya” Arasında: Ütopyaya Eleştirel Dönüş
	1.3. Distopik Anlatının Açık Ucu: “Eleştirel Distopya”

	2. ÜTOPYA / DİSTOPYADA TAHAYYÜLÜN TARİHSEL İZLERİ
	2.1. Gündüz Düşleri: Rönesans, Hümanizm, Aydınlanma
	2.2. Devrim Düşleri: Praksis ve 19. Yüzyıl
	2.3. Post Mortem Düşler: 20. ve 21. Yüzyıl

	3. ÜTOPYA/DİSTOPYADA TAHAYYÜLÜN SİYASAL NİTELİĞİ

	DÖRDÜNCÜ BÖLÜM
	İNSAN SONRASI EYLEM: ÂTIL İYİMSERDEN ATİK KÖTÜMSERE
	1. SİNEMADA DİSTOPİK GÖRÜNÜMLER
	1.1. Dünya Sinemasında Distopya Anlatıları
	1.2. Türk Sinemasında Distopya Anlatıları

	2. İMGE VE FELSEFE ÜZERİNE BİR TASAVVUR
	2.1. İmge-Felsefe Olarak Sinemanın Olanakları
	2.2. Film Hakkında Konuşmak: Aksiyomatik Okuma
	2.2.1. Mutlak Değerde “Negatif” Müdahale: Canavarlar Sofrası
	Görsel 1: “Olay”ları seyretme eyleminin başlangıcında M.
	Görsel 2:  J’nin yabancılaştığı durumun/mekânın kapısında tereddütle bekleyişi ve yüzleşme anı.
	Görsel 3:  Aynı durumun/mekânın içine hapsolmuş karakterlerin (J ve M) arasındaki uzaklığı ve kopukluğu gösteren ikiye bölünmüş çerçeve.
	Görsel 4:  Yüksek kontrast, keskin geometri ve metalik soğuk tonlar ile vurgulanan distopik durum.
	Görsel 5: K ve D’nin, hediye olarak satın aldıkları çocuğu ev sahiplerine takdim etmesi.
	Görsel 6: Hakikat olasılığını es geçip “olayları seyretme” edimine yerleşen karakterler.
	Görsel 7: Mutluluk ve haz arasında tercih yapan J.
	Görsel 8: Hakikatle birleşme ya da “mutlak” kopuş anı olarak negatif özneleşme.

	2.2.2. Tamamlayıcılık Etiği ve “Ucuz Doğa”da Yaşam: Körfez
	Görsel 9:  Atölyede tahta kurularının yerini tespit etmeye çalışan işçiler. Bu sekans sırasında, arka plânda kuş, böcek ve çeşitli hayvan nidalarından oluşan; bir bütün olarak yağmur ormanlarını andıran uğultular duyulur.
	Görsel 10: Selim’in çevresiyle ve doğayla kurduğu “dirsek teması”nı çağrıştıran imgeler.
	Görsel 11: Hakikate yönelik ilk kırılma anında nesnelerin “yok oluşu”nu izleyen Selim’in çerçevelenmesi.
	Görsel 12:  Selim’in (aynı zamanda kamera ile izleyicinin) bakışının sınıf dayanışması ve farkındalığıyla buluşma anı.
	Görsel 13: Yapay ve zoraki sterillikten kenar mahallenin hane içi emek pratiklerine ve kolektivizmine açılan ilk eşikte Selim.
	Görsel 14: Hakikat ve özneleşme sürecinde ilerlemeyi imleyen, fikrin geçişi/ziyareti doğrultusunda imge-felsefeyi kurmakla birlikte, gerçek anlamda bir “geçiş” hâlini gösteren uzun yürüyüş ve akabindeki kırılma anı.
	Görsel 15: Nesnelerin “yok edilmesi”yle gerçekleşen özgürleşme ve arınma sürecinin etkin öznesi olarak Selim’in çerçevelenmesi.
	Görsel 16: “Olay”dan öncesi ve sonrasında, hane içi pratiklerin gösterildiği iki sahne.

	2.2.3. Platon’un Mağarasına “Dönüş”: Gölgeler İçinde
	Görsel 17:  Gözetim aygıtları ve insan bedeni arasında inorganik parça-bütün ilişkisinin kurulması.
	Görsel 18: Kapalı ve döngüsel bir sistem olarak fabrika yerleşkesi.
	Görsel 19:  Durumun işleyişinde açılan ilk gedikler: Zamanın akışındaki değişimin vurgulanması.
	Görsel 20:  Zait’in dünyasının tepe taklak oluşunu gösteren bilinç düzeyindeki dönüşü olmayan kırılma anı.
	Görsel 21: Öznenin durumun içinde kayboluşu.
	Görsel 22: Öznenin durumun dışına/sistemin ötesine bakışı.
	Görsel 23: Sisteme karşı tek başına duran/kalan müdahil özne.
	Görsel 24: Yolculuk ve dönüş.
	Görsel 25:  İnsanların birbirlerine ve diğer canlılara dönüşü vasıtasıyla sistem ve işçiler arasındaki sınırın ve mesafenin ortadan kalkması.




	SONUÇ VE “MÜDAHİL ÖZNE”NİN ZİYARETİ
	KAYNAKÇA
	ÖZET
	ABSTRACT

