
TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

KELÂM BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MASLAHATIN KELÂMÎ VE AHLAKİ BOYUTU 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Elif Havva KARATAŞ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ankara, 2025 



 

 

 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

KELÂM BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MASLAHATIN KELÂMÎ VE AHLAKİ BOYUTU 

 

 

 

 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

 

 

 

 

Elif Havva KARATAŞ 

 

 

 

 

 

Tez Danışmanı: 

Prof. Dr. Osman AYDINLI 

 

 

 

 

 

 

Ankara, 2025 



 

 

 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

KELÂM BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

MASLAHATIN KELÂMÎ VE AHLAKİ BOYUTU 

 

 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

 

Tez Danışmanı: 

Prof. Dr. Osman AYDINLI 

 

 

 

TEZ JÜRİSİ ÜYELERİ 

 

Adı ve Soyadı                                                                                    

1- Prof. Dr. Osman AYDINLI 

2- Prof. Dr. Mahmut AY 

3- Prof. Dr. Celal TÜRER 

4- Doç. Dr. Merve ÖZAYKAL 

5- Doç. Dr. Mehmet Akif CEYLAN 

 

 

 

Tez Savunması Tarihi 

07.01.2025



II 

 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü’ne 

Prof. Dr. Osman AYDINLI danışmanlığında hazırladığım “Maslahatın 

Kelâmî ve Ahlaki Boyutu (Ankara, 2025)” adlı doktora tezimdeki bütün bilgilerin 

akademik kurallara ve etik davranış ilkelerine uygun olarak toplanıp sunulduğunu, 

başka kaynaklardan aldığım bilgileri metinde ve kaynakçada eksiksiz olarak 

gösterdiğimi, çalışma sürecinde bilimsel araştırma ve etik kurallarına uygun olarak 

davrandığımı ve aksinin ortaya çıkması durumunda her türlü yasal sonucu kabul 

edeceğimi beyan ederim. 

                                                                                                     04/03/2025    

Elif Havva KARATAŞ

 



 

i 

 

ÖNSÖZ 

“Allah, elçilerini maslahat için gönderir. 

 Bu bakımdan bize göre aklî teklîf sem’î teklîf olmadan da mümkündür.” 

                                                                                                    Kādî Abdülcebbâr, Muğnî, 20:20 

 

            İslam düşüncesinde, farklı bağlamlarda ele alınan maslahat prensibi, hem 

celîlü’l-kelâm kapsamında ele alınan ilahî yaratma, nübüvvet, şeriat gibi konuları, hem 

de dakîku’l-kelâm çerçevesinde değerlendirilen varlık, fiil, bilgi ve değer gibi 

meselelerde merkezi bir öneme sahiptir. Bu yönüyle maslahat, kuramsal yanıyla kelâmî 

düşünceye, pratik açıdan ise fıkıh disiplinine uzanan interdisipliner bir bağlam 

sunmaktadır. Bu karakteristiği temel alınarak hazırlanan çalışmamız, maslahatın kelâmî 

bağlamının kapsamlı şekilde ortaya konmasını ve oluşan klasik muhteva ile modern 

literatürde maslahat temelli olarak yer bulan tıp etiğini de ele almayı amaçlamaktadır.  

              Bir giriş, dört ana bölüm ve bir sonuç bölümünden oluşmaktadır. İlk bölüm, 

maslahat kavramının tanımlanması ve yaygın olarak kullanılan kavramlarla bağlantısını 

celîlü’l-kelâm kapsamında incelenmektedir. İkinci bölümde, maslahatın düşünsel 

muhtevasını, kavramlarla ilişkisi bağlamında dakîku’l-kelâm başlığında ortaya 

konmaktadır. Üçüncü bölümde, klasik düşünceden ahlak çerçevesinde modern 

dönemdeki biyoetiğe geçiş yapılmaktadır. Son bölümde ise maslahat perspektifi olan 

fayda zarar bağlamında biyoetiğin ortaya çıkışı ve İslami biyoetik alanı 

incelenmektedir. Hülasa, bu çalışma, maslahat prensibinin İslam düşüncesindeki 

bağlamları ve maslahatın modern biyoetik sorunlara uygulanabilirliğinin imkânı üzerine 

yapılan bir araştırmadır.  



 

ii 

 

             Bu zorlu tez yazma sürecimde yanımda olan herkese derin minnettarlığımı 

sunarım. İlk olarak ahlak çalışmak istediğimi söylediğimde, bana “maslahat” konusunu 

öneren değerli danışman hocam Prof. Dr. İbrahim Aslan’a ve son süreçte tez 

danışmanlığımı deruhte eden kıymetli danışmanım Prof. Dr. Osman Aydınlı’ya kıymetli 

vakitlerinden ayırarak yazdıklarımı büyük bir titizlikle okuyup, bilgileriyle bana rehber 

oldukları için ne kadar teşekkür etsem azdır; onların desteği olmadan bu çalışma 

mümkün olmazdı. İlaveten, tezin felsefî ve ahlakî bağlamı konusunda her türlü desteği 

veren Prof. Dr. Celal Türer hocama, tez konusunda yönlendirmelerini esirgemeyen 

değerli hocalarım Prof. Dr. Mahmut Ay ve Doç. Dr. Mehmet Akif Aydın’a, konunun 

biyoetik kaynaklarına ulaşma ve tartışma alanlarına vakıf olma konusunda değerli 

katkılar sağlayan hocalarım Doç. Dr. Merve Özaykal ve Doç. Dr. Tuba Nur Umut’a çok 

teşekkür ederim. Süreç içerisinde tezin şekillenmesinde ve doktora sürecini uzaktan 

yönetilmesinde büyük emeği olan değerli arkadaşım Dr. Öğr. Üyesi Tuğba Özoğlu’na 

kalbi şükranlarımı sunarım. Tezin her aşamasında tashih ve redaksiyonlarıyla büyük bir 

özveriyle destek veren çok kıymetli dostum Dr. Elif Çakır’a çok müteşekkirim. Ayrıca 

bu süreçte bana değerli vakitlerinden ayıran Dr. Recep Erkmen ve Dr. Kâmil Çalışkan 

hocalarıma teşekkürü bir borç bilirim. Bilgiye ulaşmamda büyük yardımı olan ve 

gerektiğinde tezimi okuyup düzeltmeler yapan babam Nevzat Sabri Akın’a ve kardeşim 

Muhammet Sinan Akın’a, manevi desteklerini esirgemeyen annem Emine Akın ve kız 

kardeşim Zeynep Akın Dikmen’e, doktora çalışmasından kaynaklı zorlukları sabırla 

karşılayan ve beni daima akademik çalışmaya teşvik eden eşim Cem Onur’a ve göz 

aydınlığım olan oğullarım, Yusuf Ziya ve İrfan Salih’e çok teşekkür ederim.                                                                                                          

                                                                                                       Elif Havva KARATAŞ 

                                                                                                                  12.12.2024 



 

iii 

 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖNSÖZ ............................................................................................................................. i 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................................. iii 

KISALTMALAR ........................................................................................................... vi 

GİRİŞ ARAŞTIRMANIN KONUSU, ÖNEMİ, AMACI VE YÖNTEMİ ..................1 

1. ARAŞTIRMANIN KONUSU .................................................................................... 1 

2. ARAŞTIRMANIN MOTİVASYONU ....................................................................... 2 

3. ARAŞTIRMANIN PROBLEMİ ................................................................................ 3 

4. ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ .................................................................. 5 

5. ARAŞTIRMANIN SINIRLARI ................................................................................ 8 

6. ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ .................................................................................. 9 

7. KAVRAMSAL ÇERÇEVE ....................................................................................... 11 

7.1. Maslahat ve Biyoteoloji Arasındaki Kavramsal Bağ ....................................... 12 

7.2. Biyoteoloji: Dakîku’l-Kelam ve Celîlu’l-kelâm Perspektifinden Bir 

Değerlendirme .................................................................................................. 15 

7.3. Tıp Etiği/Biyoetik ve Maslahat Arasındaki Kavramsal Bağ ........................... 19 

7.4. Biyoetik: Dakîku’l-Kelam ve Celîlu’l-Kelâm Perspektifinden Bir 

Değerlendirme .................................................................................................. 20 

 

BİRİNCİ BÖLÜM                                                                                                     

CELÎLÜ’L-KELAM AÇISINDAN MASLAHAT:  TANIMI VE                       

REFERANS ALANLARI 

 

1. MASLAHATIN KELİME ANLAMI ...................................................................... 28 

2. KUR’AN’DA MASLAHAT ..................................................................................... 32 

3. MASLAHATIN KAVRAMININ İLK KULLANIMLARI ................................... 34 

4. MASLAHAT İLE İLİŞKİLİ KAVRAMLAR ........................................................ 38 

4.1. Maslahat – Maksat İlişkisi ............................................................................... 38 

4.2. Maslahat – İstihlah, İstidlal ve İstihsan İlişkisi ............................................... 39 

4.3. Maslahat – İllet İlişkisi .................................................................................... 47 

4.4. Maslahat – Kıyas İlişkisi ................................................................................. 51 

4.5. Maslahat – Şeriat İlişkisi ................................................................................. 55 



 

iv 

 

5. MASLAHATIN BAĞLAYICILIĞI ........................................................................ 62 

6. DEĞERLENDİRME ................................................................................................ 66 

 

İKİNCİ BÖLÜM                                                                                                    

DAKÎKU’L-KELAM AÇISINDAN MASLAHAT 

 

1. MASLAHATIN KELAMÎ REFERANSLARI ....................................................... 73 

1.1. Maslahat –Nazar İlişkisi .................................................................................. 75 

1.2. Maslahat – Tevhid İlişkisi ................................................................................ 79 

1.3. Maslahat – Aslah İlişkisi ................................................................................. 88 

1.4. Maslahat – Lütuf İlişkisi .................................................................................. 95 

1.5. Maslahat – Nübüvvet İlişkisi ........................................................................... 98 

1.6. Maslahat – Hikmet İlişkisi ............................................................................. 104 

2. MASLAHAT VE DEĞİŞİM ................................................................................... 110 

3. DEĞERLENDİRME ............................................................................................... 117 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM                                                                                                                

MASLAHATIN AHLAKİ TEMELLERİNDEN BİYOETİĞE 

 

1. HUSUN – KUBUH TARTIŞMALARI ................................................................. 121 

1.1. İlahî İradeyi Merkeze Alan Yaklaşım ............................................................ 125 

1.2. Aklı Merkeze Alan Yaklaşım ......................................................................... 128 

1.3. Husun Kubuh Üzerine Felsefi Mülahazalar .................................................. 131 

2. FİİLLER BAĞLAMINDA MASLAHAT ............................................................. 134 

2.1. İlahi Fiiller Bağlamında Maslahat ................................................................. 137 

2.2. Maslahat Temelinde İnsan Fiillerinin Celîlü’l-Kelâm ve Dakîku’l-Kelâm 

Perspektifinden Yorumu ................................................................................. 143 

3. SEM’İ BİLGİDEN ÖNCE EŞYANIN HÜKMÜ .................................................. 149 

4. MASLAHAT VE BİYOETİĞİN ORTAK ZEMİNİ ÜZERİNE ......................... 153 

5. MASLAHAT VE ETİK .......................................................................................... 163 

6. DEĞERLENDİRME .............................................................................................. 174 

  



 

v 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM                                                                                            

MASLAHATIN BİYOETİKTEKİ YANSIMALARI:  DİNİ PERSPEKTİFLER VE 

PRAGMATİK YAKLAŞIMLAR 

 

1. BİYOETİKTE MASLAHAT VE AHLAKİ YAKLAŞIMLAR .......................... 180 

1.1. Pragmatizm ve Maslahat: Biyoetik Bağlamında Bir Değerlendirme ............ 187 

1.2. Biyoetik Bağlamında Teknoloji ve Maslahat ................................................ 190 

1.3. Dini Perspektiften Biyoetiğin Ortaya Çıkışı .................................................. 197 

1.4. Vahiy Geleneklerinde Biyoetik ...................................................................... 204 

2. İSLAMİ BİYOETİK .............................................................................................. 209 

2.1. İslâmî Biyoetik Üzerine Yapılan Eleştiriler ................................................... 217 

2.2. Biyoteolojik İkilemler ................................................................................... 224 

3. DEĞERLENDİRME .............................................................................................. 226 

SONUÇ .........................................................................................................................229 

KAYNAKÇA ................................................................................................................241 

ÖZET ........................................................................................................................... 281 

ABSTRACT ................................................................................................................ 282 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

vi 

 

KISALTMALAR 

A.g.e. : Adı geçen eser 

A.g.m. : Adı geçen makale  

A.mlf. : Aynı Müellif 

Akt. : Aktarım yapmak 

B. : Bin, ibn 

Bk.: Bakınız 

C. : Cilt 

Çev. : Çeviren 

Haz. : Hazırlayan 

İSAM: Türkiye Diyanet Vakfı İslam Araştırmaları Merkezi 

Krş. : Karşılaştır 

M.Ö. : Milattan önce 

M.S. : Milattan sonra 

MEB. : Milli Eğitim Bakanlığı 

Nşr. : Neşreden 

ö. : Ölüm Tarihi 

STS : Science and Technology Studies 

t.y.: Basım Tarihi Yok 

TDV : Türkiye Cumhuriyeti Diyanet Vakfı 

Thk. : Tahkik eden kişi 

Trc. : Tercime Eden 

Der. : Derleyen 

Ed. : Editör 

vb. : Ve Benzeri 

Vd. : Ve diğerleri 

Vol. : Volume 

YEK : Yazma Eserler Kurumu 

 

 

 

 

 

 



 

1 

 

GİRİŞ 

ARAŞTIRMANIN KONUSU, ÖNEMİ, AMACI VE 

YÖNTEMİ 

Kelam ilmi varlık aleminin bütün mevcudatı kuşatmasından dolayı, dini ilimler 

arasında en geniş çerçeveye sahip olan ilimdir. Konusu itibariyle en önemli meselesi 

olduğu için ‘ilmü’t-tevhid’, kullandığı yöntem açısından ‘ilmü’n-nazar ve’l-istidlal’, 

inanç alanını incelemesi açısından ‘usûlü’d-dîn’ isilmleri verilmiştir.
1
 

1. ARAŞTIRMANIN KONUSU 

      Kelam’da maslahat konusunu merkeze alan bu tez çalışması, İslam 

düşüncesinde maslahat kavramının tarihsel ve kavramsal gelişimini ele almakta, kelam 

literatüründe maslahatın farklı kullanım biçimlerinden modern dönemde biyoetik 

alanında benimsenen maslahat anlayışına kadar uzanan genişliği kapsamaktadır. 

      Çalışmada, maslahat kavramının tarihsel gelişim seyrini takip edebilmek için 

kronolojik bir yaklaşım benimsenmiştir. Bu kapsamda, kavramın İslam düşüncesinde 

ortaya çıkışı, kullanım alanları, klasik dönemde kazandığı teorik ve pratik boyutlar, 

modern dönemde yaşadığı dönüşümler ve günümüzdeki kullanımları ele alınacaktır. 

Maslahat düşüncesi üzerinden insana ilişkin bütüncül bir tasavvur oluşturulması 

hedeflenmiştir. Bu doğrultuda çalışma, ontoloji, epistemoloji ve ahlak gibi temel felsefi 

alanları da kapsamına alarak kavramın çok yönlü yapısını ortaya koymaya 

çalışmaktadır. 

                                                 
1
 Ömer Türker, Anlamı Tamamlamak -İslam Düşünce Geleneğinin Anadolu Coğrafyasındaki Bileşenleri-, 

(İstanbul: Ketebe Yay., 2020), 22.  



 

2 

 

      Kelâm, bir teoloji disiplini olarak, insanın ontolojik ve ahlaki boyutlarını 

anlamlandıran kapsamlı bir çerçeve sunmaktadır. Biyoteolojik alan ile kastedilen ise, 

bu teolojinin biyolojik bir varlık olan insan tarafından yorumlanmasıdır. İnsan, hem 

biyolojik hem de metafizik bir varlık olarak, ilahî teolojiyi kendi deneyimleri ve 

varoluşsal gerçekliği üzerinden kavrar ve yorumlar. Bu bağlamda, kelâmın kavramları, 

insanın hem fiziksel hem de manevi boyutlarıyla uyumlu bir biçimde yeniden ele 

alınmaktadır. 

      Maslahat kavramı da bu çerçevede, insanın biyolojik varlığı ve toplumsal 

ihtiyaçları ile metafizik bağlamda ilahî iradeye dayalı düzenlemeler arasında bir köprü 

işlevi görmektedir. Maslahatın kelâmî boyutu, teolojinin insan hayatını nasıl 

şekillendirdiğini ve bireyin fayda-zarar dengesi bağlamında etik kararlarını nasıl 

etkilediğini açıklamaktadır. Kelâmın teolojik bir disiplin olarak biyolojik varlık olan 

insan tarafından yorumlanması, maslahatın da insan yaşamına yönelik bu iki boyutlu 

anlayışını daha geniş bir bağlama taşımaktadır. 

     Sonuç olarak, biyoteoloji ile kelâmın kesiştiği bu noktada, insanın biyolojik ve 

teolojik boyutları bir arada ele alınmakta, kelâmın teolojik yapısının insan varoluşuna 

yaptığı derinlikli katkı daha iyi anlaşılmaktadır. Bu bağlam, sadece teorik bir zenginlik 

sağlamakla kalmamakta, aynı zamanda modern tıbbi ve etik karar süreçlerine önemli 

bir referans sunmaktadır. 

2. ARAŞTIRMANIN MOTİVASYONU 

             Maslahat gibi köklü, önemli ve aynı zamanda farklı alanlara uyarlanabilen bir 

kavramın çalışma konusu olarak seçilmesinde belirleyici pek çok neden bulunmaktadır. 

Öncelikli olarak, bu çalışmanın maslahat ve biyoetik kavramları temelinde yürütülmesi 

kararı, kişisel ve akademik geçmişimden doğrudan etkilenmiştir. Özellikle psikoloji 



 

3 

 

alanında yazmış olduğum yüksek lisans tezim
2
 ve Multiple Skleroz (MS) hastalığıyla 

yaşadığım deneyimler, bu konuyu ele almamda belirleyici olmuştur. 

               Yüksek lisans tezim sırasında, katılımcıların etik onay süreçlerini düzenleyen 

Amerika Birleşik Devletleri'nin Denetim Kuruları (IRBs) kurallarına uyulması 

zorunluluğu, biyoetik kavramına dair farkındalığımı artırmıştır. Bu deneyim, 

araştırmaların bilimsel ve etik boyutlarının anlaşılmasına katkı sağlamıştır. Ayrıca, on 

üç yıldır mücadele ettiğim MS gibi kronik, otoimmün ve nörodejeneratif bir hastalık, 

kişisel tıbbi etik sorgulamalarımı yoğunlaştırmış ve bu alana olan ilgimi arttırmıştır. 

              Biyoetik kavramının, İslam düşüncesindeki maslahat ilkesiyle olan 

benzerliklerini keşfetmem, bu iki alanın entegrasyonuyla yeni bir perspektif 

sunabileceğim fikrini ortaya çıkartmıştır. Kişisel sağlık deneyimlerim, modem tıp 

etiğinin bazı eksiklerini gözler önüne sermiş, özellikle yaşamımda faydalı olanı 

benimseme ve zararlı olanı bertaraf etme çabalarım bu farkındalığımı pekiştirmiştir. Bu 

süreç, maslahat kavramının biyoetikle birlikte ele alınmasının hem bireysel hem de 

toplumsal düzeyde yeni katkılar sunabileceği düşüncesini güçlendirmiştir. Sağlık ve 

maslahat arasındaki bu etkileşim, çalışmanın temel argümanlarını şekillendiren kritik 

dayanak noktası olmuştur. 

3. ARAŞTIRMANIN PROBLEMİ 

 Maslahatın kelamî boyutu ile kavramın biyoetikteki felsefi kullanımı arasındaki 

bağ, İslam düşüncesinin tıp etiği alanına yeni bir boyut kazandırma ve sağlık 

profesyonellerine hastalık tedavisinde etik kararlar almalarına rehberlik edebilme 

imkanını güçlendirecektir. Kelami perspektiften incelenen maslahat kavramı ve biyoetik 

                                                 
2
 Elif Havva Karataş, “First and Second Generation Turkish Muslims”, (New York: Adelphi University, 

General Psychology/Master of Art, 2021) 



 

4 

 

teorilerin felsefi derinlikleri ve iki alanın kesişimi ve farklılıkları çalışmaya zenginlik 

katmanın yanı sıra, farklı bakış açıları da sunabilecektir. Buna ilaveten, maslahatın 

kelamî meselelerden geniş kullanımı ve makâsıdu’ş-şeria bağlamındaki değişimi ve 

gelişiminin, biyoetik meselelerde kullanımının imkanına dair yeni bir perspektif 

sağlayabileceğini umut etmekteyiz. İlaveten, modern dönemde maslahat kavramı, daha 

çok usûl-ı fıkıh çerçevesinde ele alınmıştır. Nazarî bakış, maslahatın iyi ve kötünün 

belirlenmesi, insanın ontolojik varlığı ve toplumsal düzenin sağlanması gibi geniş 

kapsamlı bir değerlendirme alanına sahiptir. Modern dönemde ortaya çıkan bilimsel, 

teknolojik ve etik sorunlar karşısında, maslahatın kelâmî bağlamda ele alınması için 

öncelikle maslahat kavramının hakkıyla kavranması gerekir. Bu amaçla teze şu 11 soru 

yöneltilmiştir:  

1- Maslahat kavramının ortaya çıkışı ve kavramsal gelişimi nasıl olmuştur?  

2- Eş’ârî ve Mu’tezilî, Hanefî ve Malikî düşünce çevrelerinin maslahat 

anlayışları arasında ne gibi farklılıklar bulunmaktadır?                 

3- Maslahatın kuramsal yapısı ve pratik kullanımı arasında nasıl bir ilişki 

vardır? 

4- Akıl temelli maslahat anlayışının karakteristikleri nelerdir ve bu yaklaşımın 

modern maslahat anlayışı ile nasıl bir bağıntısı vardır? 

5- Maslahatın kelamî yönden ele alınmasını mümkün kılan dönem ve Modern 

dönem arasında ne gibi ilişkiler bulunmaktadır? 

6- Maslahat teorilerin klasik kelam düşüncesinin değer metafiziğinin 

şekillenmesi üzerinde nasıl bir etkiye oluştur?  

7- Kelam literatüründe geliştirilen maslahat anlayışları ile modern literatürde 

özellikle bioetik alanda başvurulan maslahat düşüncesi arasında nasıl bir ilişki ve olası 

benzeşimler söz konusudur?  



 

5 

 

8- Maslahat düşüncesine yer veren biyoetiğin dayandığı temel etik anlayışı 

nedir?  

9- Tek tanrılı dinler tarafından benimsenmiş olan müşterek bir maslahat 

anlayışından söz etmek mümkün müdür?  

10- Klasik maslahat teorileri ve modern biyoetik prensipler arasındaki kesişim 

dikkate alındığında yeni ve farklı bir etik perspektiften söz etmek mümkün müdür? 

11- Modern biyoetik, klasik maslahat anlayışının yeniden yorumlanmasıyla 

nasıl bir katkı sunabilir? 

4. ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ 

              İslam düşünce geleneğinde maslahat kavramı, dirayet ve rivayet metodunu 

benimseyen yaklaşımlarda önemli bir kavram, mesele ve tartışma alanı hüviyetindedir. 

Bu itibarla tezimizde maslahatın, kelamın metafizik temellerini nasıl yansıttığı konusu 

ele alındıktan sonra söz konusu kavramın sadece pratik bir kavram olmadığı, kelamın 

teolojik muhtevasıyla da ilişkili olduğu gösterilmeye çalışılacaktır. Bu çerçevede, 

Mu’tezilî, Hanefî, Maturîdî, ve Eş’arî düşünce çevrelerinde maslahat kavramının nasıl 

ele alındığına, diğer taraftan farklı yaklaşımları ve benzerlikleri analiz ederken Ebû 

Hanîfe (ö. 150/767), Eş’arî (ö. 324/935-36), İmam Mâturîdî (ö. 333/944), Bakıllanî (ö. 

403/1013), Kâdî Abdulcebbâr (ö. 415/1025), Ebu’l-Hüseyn el-Basri, (ö. 436/1044), 

Cüveynî (ö. 478/1085), Gazzâlî, (ö. 505/1111) ve Fahrettin Râzî (ö.606/1210) gibi hem 

Kelâm hem fıkıh usûl-i alanlarında önemli yeri olan doktriner düşünürlerin maslahat 

düşüncesi açısından hangi bağlamlarda ve nasıl ayrıştıklarını incelemeyi 

hedeflemektedir. 

              Geçmişte ortaya konulan görüşler ve bu görüşler etrafında şekillenen 

taassuplar, modern dönemde araştırmacıların bir taraf tutmasından ziyade, bu fikirlerin 



 

6 

 

yeniden ele alınarak üzerine yeni düşünceler inşa edilmesini sağlar. Farklı düşünce 

ekollerini tanımak, geçmişin birikiminden faydalanarak bu birikimi günümüz 

düşünceleriyle ilişkilendirme fırsatı sunar. Bu yaklaşım, hem tarihsel bağlamı anlayarak 

ondan ders almayı hem de mevcut düşünce sistemlerine katkıda bulunmayı mümkün 

kılar. Aynı zamanda, geçmiş fikirlerin bugüne nasıl uyarlanabileceğini, hangi 

noktalarda geliştirilip dönüştürülebileceğini ve gelecekte hangi yolların izlenebileceğini 

göstermesi açısından da büyük bir değer taşır. Bu nedenle, geçmişle bağ kurarak 

geleceğe yönelik yenilikçi düşünce yolları inşa etmek, entelektüel gelişimin temel 

taşlarından biri olarak görülmektedir. 

     Bu çalışmanın kapsamı, maslahat prensibini yalnızca İslam düşüncesinin 

Kelam ve Fıkıh literatüründeki yansımalarıyla değil, aynı zamanda Modern dönem 

felsefe geleneğinde “fayda” kavramıyla olan ilişkisi ve bu kavramın farklı bağlamlarını 

da dikkate alarak ele almayı amaçlamaktadır. Maslahat, klasik çerçevesinde ortaya çıkıp 

gelişmesine rağmen, modern dönemde daha karmaşık ve çok boyutlu bir problem 

alanına dönüşmüştür. Bu durum, kavramın klasik literatürdeki içeriğini doğru bir 

şekilde anlamayı, zamanla geçirdiği değişimi ve kazandığı yeni bağlamları görmeyi 

zorunlu kılmaktadır
 3
 

Zamanın ilerlemesi ve değişimin kaçınılmaz doğası, maslahatın hem Felsefe 

hem de Kelam alanlarında farklı değer anlayışlarına göre incelenmesini gerektirmiştir. 

Bu, çalışmanın hedefleri açısından büyük önem taşımaktadır; çünkü her alimin 

“hakikati bir perspektiften, bir vecheden ya da bir noktadan anlamayi denediği bu 

                                                 
3
 Ebu’l Hasan el-Eşârî, el-İbane, (Beyrut: Defais yay., 2010); Kâdî Abdulcebbâr, el-Muğnî, en-Nazar ve’l-

Meârif, thk. İbrâhim Medkûr-Tâhâ Hüseyin, (Kahire: el-Müessesetü’l-Mısrıyyetü’l-Âmme, 1962), 

Mâturîdi, Te’vîlâtu’l Kur’an, thk. Ertuğrul Boynukalın, (İstanbul: Mizan Yay. 2006); Cüveynî, Luma’u 

Edille, çev. Murat Serdar, (Kayseri: Kimlik yay. 2017), Gazzâlî, Muhammed b. Muhammed, Şifâu’l-ğalîl 

fî beyani’ş-Şebeh ve’l-Muhil mesaliki’t-Talil, (Bağdat 1970). 



 

7 

 

girişimler hakikat karşısında her filozofun her zaman sıfır noktasından başlandığını da 

ifşa eder.”
4
 Bu çerçevede, maslahat kavramının hem klasik hem de modern bağlamdaki 

dönüşümünü ele almak, kavramın entelektüel gelişim sürecini anlamak ve gelecekteki 

uygulamaları için yeni bir zemin hazırlamak açısından kritik bir öneme sahiptir. 

              Yukarıda ifade edilen bağlamda kavramın klasik temellerinin tespitinin ötesine 

giderek modern dönemde maslahat kavramının söylem alanı içerisinde mütalaa etmeyi 

ve felsefi altyapısını ortaya koymayı da hedeflemektedir. Çalışma, klasik olanla modern 

olanı içselleştiren bu yapısal örüntüden hareketle klasik maslahat düşüncesi ile tıp 

etiğinde ortaya çıkan modern dönemdeki maslahat anlayışını birbiriyle ilişkilendirmeyi 

anlamlı ve değerli bulmaktadır. Bu temelde, çalışmada, biyoetik ve biyoteoloji önemli 

kavramsal araçlar olarak kavramlarının kullanılması uygun görülmüştür. Bu kavramlar 

arasındaki ilişki, modern modern tıbbi uygulamaların maslahat bağlamında 

değerlendirilmesini, kelâmın ahlakî ve metafiziksel boyutlarıyla birleştirerek mümkün 

kılmaktadır. Bu çerçevede, maslahatın hem kelâm hem de modern tıp bağlamında 

yeniden ele alınması, insanın biyolojik ve metafizik boyutları arasında dengeli ve 

uyumlu bir bütünlük kurmaya zemin oluşturmaktadır. Bu bakış açısı, insanın fiziksel ve 

manevi yönlerini bir arada değerlendirerek biyoetik ve biyoteolojik söylemi daha geniş 

ve kapsamlı bir bağlama oturtmayı hedeflemektedir.
5
  

Modern tıp etiğinin bedene “zarar vermeme ilkesinden” hareket eden maslahat 

anlayışı ile pek çok noktada örtüşen bir art alana sahip olduğu gösterilmeye 

                                                 
4
 Celal Türer, Felsefe – Kendimizi ve Dünyayı Algılamak –, (Ankara: Eskiyeni Yay., 2024), 173. 

5
 Bk. Warren T. Reich, Encylopedia of Bioethics, (New York: The Free press, 1978); Michael Cavanaugh, 

Biotheology, (Lantham Md.: University Press of Amerika, 1995); Tom L. Beauchamp and James F. 

Childress, Biomedical Etik Prensipleri, Çev. Kemal Temel, (İstanbul: Betim Yay., 2017); Brain Edger, 

“Biotheology: Theology, Ethics and the New Biotechnologies”, – ISCAST Online Journal, (2009), 1-19. 



 

8 

 

çalışılacaktır. Yanı sıra çalışmada maslahat kavramının modern içeriğini ve alt yapısını 

oluşturan teknoloji ve maslahat ilişkisine de açıklık getirilmesi hedeflenmektedir.  

  Aynı zamanda çalışmamızda, Batı düşünce geleneğindeki kullanımıyla maslahat ile 

benzer kavramsal örüntülere sahip olan Kant felsefesine, utilitaryanizm ve pragmatizm 

gibi etik teorilere de karşılaştırmalı olarak yer verilmektedir. Böylesi bir ilişkilendirme, 

maslahat kavramının modern dönemdeki yapısını oluşturan teknoloji faktörüne de 

değinmeyi gerektirmektedir.
6
 Bu durum, Kant düşüncesinin hem kendisinden sonra 

gelen tüm filozofları etkileyerek değişen felsefî söylemlerin etki alanını göstermesi 

sebebiyle, hem de biyoetiğin fayda ve zarar eksenli yapısına temel teşkil etmesi 

nedeniyle büyük önem arz etmektedir.
7
 

5. ARAŞTIRMANIN SINIRLARI 

               Çalışmayı tematik açıdan sınırlandırmak, bilimsel niteliğinin bir gereği olup 

bu durum, çalışmanın kapsamını ve hangi alanlara odaklandığını belirlemek açısından 

büyük önem arz etmektedir. Kapsamlı çalışmalarda, araştırmanın sınırlılıklarının net bir 

şekilde belirlenmesi, çalışmanın gerçekçi ve yeterli bir şekilde ele alınmasını 

sağlayacaktır. Bu amaçla tezin sınırlılıklarını üç kategoride ele almak uygun 

görünmektedir. Bunlardan ilki maslahat kavramının zaman sınırlılığı olacaktır. 

Kavramın ortaya çıkışı ve gelişip teori haline geldiği dönem olarak hicri II. yüzyıldan 

                                                 
6
 Bk. Jeremy Bentham, Introduction to Principles of Ethics and Legistlation, “Ahlak Yasama ve İlkelerine 

Giriş”, çev. A. Doğan, Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, 2008; Shook, Amerikan 

Pragmatizminin Öncüleri, çev. Celal Türer, (İstanbul: Fol Yay., 2021); Metin Aydın, Klasik Faydacılık, 

(Ankara: Eskiyeni yay., 2022). 

7
 Bk. Réne Descartes, Metod Üzerine Konuşma, (Ankara, 1947); Immanuel Kant, Evrensel Doğa Tarihi 

ve Gökler Kuramı, çev.  Selvi, (İstanbul: Say Yay., 2007); el-Farukî, İsmail Raci A., “Batıda ve İslamî 

Gelenekte Değerlerin Metafizik Statüsü Problemi”, çev. Yunus Emre Çiçek, İslam Ahlak Metafiziği, ed. 

İbrahim Aslan, (İstanbul: Endülüs Yay., 2020). 



 

9 

 

VII. yüzyıla kadar olan dönemle sınırlamayı Kelam ilminin gelişim dönemi esas 

alınması bakımından uygundur.  

Düşünce çevreleri ve bu çevrelere nispet edilen alimler arasında bir sınırlama 

yapmanın uygun olacağını düşünülmüştür. Ekollerin tamamından ya da temsilcilerinden 

söz etmek mümkün olamayacağı için mesele, rivayet ve dirayet ekollerinden bazı 

alimler seçilmiştir. Sözü geçen ekollerden hem Kelam hem Fıkıh alanlarında önemli 

katkılar vermiş Eş’arî alimlerin yanı sıra, Mutezile ekolünden Nazzam (ö. 231/845), 

Câhız (ö. 255/866) Kâdı Abdulcebbâr (ö. 415/1025) ve Hüseyn el-Basrî (ö. 436/1044), 

gibi alimlerin görüşleri değerlendirilmiştir. Aynı zamanda Şafiî (ö. 204/820), Kaffâl eş-

Şâşî Muhammed b. Ali (ö. 365/976) Şafiî alimleri ve Cessâs (ö. 370/980-1) gibi Hanefî 

alimlerin yanı sıra İbn Abdüsselam (ö. 660/1262), Karafî (ö. 684/1285) ve Şâtıbî (ö. 

790/1388) gibi maslahat hakkında önemli görüşleri olan Maliki mezhebi imamlarına da 

yer verilmiştir.
8
 

6. ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ 

  Maslahat, kelam literatüründe merkezî tartışma alanı akıl-vahiy ilişkisi 

ekseninde şekillenmesi sebebiyle nitel araştırma yöntemi üzerinden incelenmiştir.
9
 Bu 

temelde araştırma problemi araştırma sorularının kuramsal çerçeve içerisinde 

tanımlanması ve verilerin toplanması etrafında şekillenmekte ve metin analizi üzerinden 

maslahat kavramının serencamı tespit edilmeye çalışılmaktadır. Maslahat kavramının 

nitel incelemesi ise bütüncül bir bakış açısıyla uygulanmıştır. Bu yöntemle kaleme 

                                                 
8
 Bk. Ebu Abdillah Muhammed b. İdris Şâfiî, el- Umm, 2 cilt, thk. Ali Muhammed-Adil Ahmed, (Beyrut: 

Daru’l-İhyâi’l-Turasî, 2001); Şâşi Kâsım b. Muhammed Kaffâl, Mehasınu’ş-Şeria fi furüi’Şafiîyye, thk. 

Muhammed Ali Samak, (Beyrut: 2007), 

9
 Amos J. Hatch, Doing Qualitative Research in Education Settings, (New York: State University of New 

York Press, 2002), 3-34. 



 

10 

 

alınmış olan kaynaklarda incelenen meseleler hakkında analitik bir perspektife 

başvurulmaktadır.
10

 Verilerin analizinde kullanılan doküman/metin incelemesi
11

,
 

“maslahat ile ilintili bilgiler içeren temel kaynakların ayrıntılı olarak taranması ve elde 

edilen bilgilerin tezin bütünlüğü içerisinde tespit edilmesi ve tahlil edilmesi ile 

sınırlandırılmıştır.  

Çalışmada başvurulan içerik analizi ise “tümevarımsal bir analiz türü olması 

sebebi ile araştırma konusu olan maslahatın temel kullanımlarına odaklanmaktadır ve 

bu yolla verilerin temelinde yatan tamamlayıcı kavramlar ve bu kavramlar arasındaki 

ilişkiler ve bağlantılar ortaya çıkarılmaya çalışılmaktadır. Nitel araştırmanın mantığını 

teşkil eden tanımlayıcı ve ayrıntılı veriler maslahat kavramına ilişkin temaları keşfetme 

ve elde edilen verileri sistematik bütünlüğe kavuşturma hedefiyle kullanılmaktadır.
12

 Bu 

yolla maslahat kavramına ilişkin elde edilen veriler ayrıntılı olarak ele alınmış ve kendi 

ilişki ve bağlamları içerisinde tahlil edilmiş olacaktır. Çalışmanın üzerine kurulduğu 

maslahat, bir kavram olması hasebiyle kavramsal analize gitmeyi de gerektirmektedir. 

Bu temelde kavramsal analiz yöntemi, literatürde maslahat ile ilgili olan temel 

kaynakların ve ikincil terimlerin incelenmesini de hedeflemektedir.  

     Nitel araştırma niteliğini kullanarak
13

 maslahatın farklı kelamî söylem 

çevrelerindeki muhtevasını ve değişkenliklerini tespit etmeyi ve bu yolla kavramın 

                                                 
10

 Sharan B. Merriam, Qualitative research in practice, SB Ed. Merriam, & RS Grenier, (San Francisco, 

Jossey - Bass, 2002), 3-36.  

11
 John W. Creswell, Nitel Araştırma Yöntemleri, (İstanbul: Siyasal Kitapevi, 2013), 764-770.  

12
 Hasan Şimşek-Ali Yıldırım, “Sosyal bilimlerde nitel araştırma yöntemleri”, (Ankara: Seçkin Yay., 

2011); Ali Baltacı, “Nitel veri analizinde Miles-Huberman modeli”, Ahi Evran Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, (2017), 13:1-14.  

13
 Clive Seale, “Quality Issues in Qualitative Inquiry.” Qualitative social work: QSW: research and 

practice, (2002), 1:97–110; Web; Catherine Marshall, and Grechen B. Rossman, “Designing qualitative 



 

11 

 

kuramsal ve pratik çeşitliliğini ortaya koymayı amaçlamaktadır. Çalışmada maslahat 

kavramının, Eş’arî ve Mu’tezilî, Hanefî ve Malikî çevrelerin bakış açıları önde gelen 

imamların görüşleri doğrultusunda kazandığı anlam çeşitliliği karşılaştırmalı olarak ele 

alınacaktır. Bu yönüyle maslahat kavramı, hem klasik dini düşünce içerisindeki teorik 

muhtevası hem de modern sağlık bilimi alanındaki pratik uygulamalara temel oluşturan 

yönleriyle iki boyutlu bir bütünlük çerçevesinde incelenmektedir. Böylelikle, kavramın 

hem dini hem de modern bağlamdaki işlevselliği ortaya konulmaya çalışılacaktır. 

7. KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

             İnsanın düşünme sürecini etkin bir şekilde gerçekleştirebilmesi, anlamlı ve 

işlevsel kavramlar aracılığıyla mümkün olur. Bu süreçte, kavramların net bir şekilde 

tanımlanması, içeriğinin doğru bir bağlamda sunulması ve derinlemesine bir anlam 

taşıması, bireyin düşüncelerini geliştirmesi ve yapılandırması için vazgeçilmez bir 

öneme sahiptir.
14

 Maslahat kavramı, kuşkusuz her kavramda olduğu gibi anlam ve 

bağlam farklılaşmasından kaynaklanan saiklerle değişime maruz kalmıştır. Bu, 

kavramların zaman ve mekân koordinatında yaşanan değişim sürecinin ve ortaya çıkan 

olay, olgu, durum, söylem ve yöntem gelişiminin doğal bir sonucudur. Bu temelde 

Maslahat düşüncesine derinlik kazandıran bazı klasik dönem alimleri, geliştirdikleri 

teorilerle dinî düşüncenin birbiri ile anlamlı olan kelamî ve fıkhî alanlarına esaslı 

katkılarda bulunmuşlardır.  

               Bu çalışmada, biyoetik ve biyoteoloji kavramlarının önemli kavramsal araçlar 

olarak kullanılması uygun görülmüştür. Bu kavramlar arasındaki ilişki, modern tıbbi 

                                                                                                                                               
research”, (Sage publications 2004); Michael L. Connelly, “Trustworthiness in qualitative research, 

Medsurg nursing”, 15/6, (2016), 435.  

14
 Aristoteles, Organon IV: İkinci Analitikler, çev. H. Ragıp Atademir, (İstanbul: MEB Yay., 1996), 91 



 

12 

 

uygulamaların maslahat bağlamında değerlendirilmesini sağlarken, kelâmın ahlakî ve 

metafiziksel boyutlarıyla da birleştirilmesini mümkün kılmaktadır. Bu çerçevede, 

maslahat kavramının hem kelâm hem de modern tıp bağlamında yeniden ele alınması, 

insanın biyolojik ve metafizik boyutları arasında dengeli ve uyumlu bir bütünlük 

kurmaya zemin hazırlayabilir. Böyle bir bakış açısı, insanın fiziksel ve manevi yönlerini 

birlikte değerlendirerek biyoetik ve biyoteolojik söylemi daha geniş ve kapsamlı bir 

bağlama oturtmayı hedeflemektedir. 

       İslam düşüncesinde, Müslümanlar inançlarını sürdürme konusunda iki temel 

yaklaşım benimsemişlerdir: Öncelikle, Kur'an ve Sünnet gibi kendi kutsal metinlerine 

dayanmışlar
15

; ardından, içinde bulundukları dünyadaki kültürleri dönüştürerek 

yaşanabilir bir ortam oluşturma sürecine girmişlerdir. Bu süreçte, en doğru hakikatlerin 

kendi kutsal kitaplarında yer aldığına inanmış ve diğer hakikat iddialarını Kur'an'a göre 

değerlendirilmesi gerektiğini savunmuşlardır.
16

 

7.1. Maslahat ve Biyoteoloji Arasındaki Kavramsal Bağ  

Biyoteoloji, biyoloji ve teoloji kavramlarının birleşmesinden türeyen, teolojik 

düşünceyi biyolojik gerçeklerle ilişkilendirmeye çalışan disiplinler arası bir kavramdır. 

Bu bağlamda biyoteoloji, ulûhiyet merkezli geleneksel kelam anlayışını insan merkezli 

bir yaklaşımla yeniden yorumlama fırsatı sunar. Biyoteolojik yaklaşım, kelamın insanın 

bireyselliğine ve özgürlüğüne ve bilişsel kapasite temel alınarak yeniden inşa edilmesi 

gerektiğini savunur. Bu, insan biyolojisinin daha iyi anlaşılmasının, inançla ilgili 

                                                 
15

 Bk. Eş’arî, el-Lüma’, (Beyrut: Kütüb-ü İlmiyye, 2012); Cüveynî, el-Akidetü’n-Nizamiyye, çev. Muhittin 

Bağçeci, (Ankara: Kitabe Yay., 2016); Ebu’l-Muin en-Nesefî, Bahru’l Kelam, çev. Y. Arıkan, (İstanbul: 

Arıkan Yay., 2019); Kâdî Abdulcebbâr, Muğnî -Fırak Ğayru’ul-İslamiyye, thk. M. Muhammed el-

Hudarî), 5:189.  

16
 Ömer Türker, “Var Olma Çabası Olarak Ahlak”, Ahlakın Temeli, ed. Ömer Türker, (Ankara: Nobel 

Akademik Yay., 2016), 113. 



 

13 

 

meselelerin yeniden yorumlanmasına ve kavranmasına büyük katkı sağlayabileceği 

düşüncesine dayanır.
17

 

     Edgar’ın biyoteoloji üzerine yaptığı çalışmada, biyoteolojik ilkeleri biyoetik 

bağlamında değerlendirilmiş ve şu şekilde kısımlara ayırılmıştır: Tüm yaşamın içsel 

değerine saygı göstermek, insan benzersizliğini değerli bulmak, organizmal bütünlüğü 

korumak, ekolojik bütünlüğü korumak, gelecekteki zarar oluşturabilecek hususları en 

aza indirmek ve toplumsal fayda sağlamak şeklinde sıralanmıştır. Bu ilkeler, yaşamın ve 

varlığın tüm düzeylerinde (insan, hayvan, bitki ve cansız varlıklar) etik ve teolojik 

yansıma yapmayı mümkün kılan bir çerçeve oluşturmayı hedefler. Böylece biyoteoloji, 

etik ve teolojik meseleleri çok boyutlu bir şekilde ele alma imkânı sağlar.
18

 Edger 

makalesinde, biyoteknolojinin ortaya çıkardığı karmaşık ve çeşitli konulara dair anlayışı 

derinleştirmek amacıyla, biyoteknolojiyi biyoetikle uyumlu hale getirerek (biyoetiğin 

geleneksel dar tanımını genişleterek) ve sistematik teolojinin daha geleneksel alt 

disiplinleri olan teolojik antropoloji (insan doktrini), kristoloji, pneumatoloji ve 

eklesiyolojinin yanında yer alacak bir yaşam teolojisi olarak yeni bir biyoteoloji alanı 

önermektedir.
19

 Yazarın Hristiyan teolojisine uyumlu olarak geliştirdiği düşünce biçimi 

İslam düşüncesi için benzeri bir yaklaşımın geliştirilmesine imkan sunmaktadır. 

Biyoteolojik düşüncenin merkezinde, biyolojik çeşitlilik ve ortaklık kavramları 

yer alır. Bu yaklaşım, canlıların birbirlerinden farklı özellikler taşısalar da ortak bir 

zemine sahip olduklarını kabul eder. İnsanların biyolojik yapıları, dini inanç ve 

                                                 
17

 Nicholas Capaldi, “How Philosophy and Theology Have Undermined Bioethics”, Christian Bioethics, 

(2007), 13:53-66; Cavanaugh, Biotheology, XI. 

18
 Brain Edger, “Biotheology: Theology, Ethics and the New Biotechnologies”, 5. 

19
 Brain Edger, “Biotheology: Theology, Ethics and the New Biotechnologies”, 3. 



 

14 

 

tahayyüllerindeki farklılıklarına rağmen, ortak bir yaratılış temelinde birleşir. Bu 

anlayış, modern kelam söylemi için önemli bir imkân sağlar.
20

  

Biyoteoloji kavramı, batıda insanın biyolojik yapısından yola çıkarak teolojiyi 

biyolojik yapıya uyacak şekilde değiştirmenin imkanını ve bu yolla insanlarını daha 

uyumlu bir zemine kavuşacağını varsayar. Bu imkân ve arayışlar, Hristiyan teoloji 

geleneği ekseninde yoğunlaşmış; kurumsal kimliğiyle kilise, Hıristiyan toplumun sosyal 

ve psikolojik ihtiyaçları, Hristiyan dininin sevgi temelli yapısını temel almaktadır.
21

 

Dolayısıyla kavramın müstakil bir kavram olarak ele alınması, kendi şartları ve bağlamı 

içine alınarak değerlendirilmesi, İslamî düşünceden çok daha farklı yapıda olsa da, bu 

durum onun kelam ve usûli’dîn alanını dahil edilemeyeceği anlamına gelmez. Maslahat 

kavramını biyoteoloji kavramını esas alarak yeniden değerlendirilmesi bizlere yeni bir 

perspektif kazandıracaktır.  

    Edger makalesinde, biyoteknolojinin ortaya çıkardığı karmaşık ve çeşitli konulara 

dair anlayışı derinleştirmek amacıyla, biyoteknolojiyi biyoetikle uyumlu hale getirerek 

(biyoetiğin geleneksel dar tanımını genişleterek) ve sistematik teolojinin daha 

geleneksel alt disiplinleri olan teolojik antropoloji (insan doktrini), kristoloji, 

pneumatoloji ve eklesiyolojinin yanında yer alacak bir yaşam teolojisi olarak yeni bir 

biyoteoloji alanı önermektedir.
22

 Yazarın Hristiyan teolojisine uyumlu olarak geliştirdiği 

düşünce biçimi İslam düşüncesi için benzeri bir yaklaşımın geliştirilmesine imkan 

sunmaktadır. 

                                                 
20

 Cavanaugh, Biotheology, 6.  

21
 Daniel P. Sulmasy, Sugarman J “The Many Methods of Medical Ethics (Or, Thirteen Ways of Looking 

at a Blackbird)”, Methods in Medical Ethics, (Washington DC: Georgetown University Press, 2001), 3-

18; Cavanaugh, Biotheology, 282. 

22
 Brain Edger, “Biotheology: Theology, Ethics and the New Biotechnologies”, 3. 



 

15 

 

  Biyoteoloji kavramının İslam düşüncesi içerisinde Celîlu’l-kelâm ve Dakîku’l-

Kelam alanlarına entegre edilerek yeni yorumlara zemin hazırlaması mümkündür. İnsan 

doğası ve toplumsal ihtiyaçlar eksenindeki yaklaşımlarından ilham alınarak, maslahat 

kavramını biyoteoloji çerçevesinde yeniden değerlendirmek, İslam düşüncesine hem 

kuramsal hem de pratik düzeyde yeni bir perspektif kazandırabilir. Özellikle Edger’in, 

biyoteknolojinin biyoetikle ve teolojik disiplinlerle uyumlu hale getirilmesine yönelik 

önerisi, İslam düşüncesinde de insanın biyolojik yapısı ve ilahi hikmet arasındaki 

ilişkiyi sistematik bir şekilde ele almayı mümkün kılar. Böylece, maslahatın 

biyoteolojik bir bağlamda yeniden yorumlanması hem klasik İslam düşüncesine hem de 

modern etik tartışmalara katkı sunabilir. Bu yaklaşım, İslam kelamında insanın 

yaratılışı, ahlaki sorumlulukları ve ilahi düzenle uyumunu daha geniş bir bağlamda 

değerlendirme imkânı sağlar. 

7.2. Biyoteoloji: Dakîku’l-Kelam ve Celîlu’l-kelâm Perspektifinden Bir 

Değerlendirme 

           Dakîku’l-Kelam ve Latîfu’l-Kelâm terimleri, IX. ve X. yüzyıllarda kelamcıların 

felsefi ve bilimsel konulara olan ilgilerini ifade etmek için kullanılan önemli 

kavramlardır. Bu terimler, kelâm ilminin sadece teolojik meselelerle sınırlı kalmayıp, 

aynı zamanda doğa felsefesi, mantık ve bilimsel konular gibi alanlara olan yönelimini 

de vurgular.
23

 

             Bağdat Mu‘tezile ekolünün önde gelen şeyhlerinden biri olan Ebü’l-Hüseyin el-

Hayyât (ö. 300/913 [?]), bu kavramlara erken dönemde eserlerinde yer veren önemli bir 

düşünürdür. Onun Kitâbü’l-İntisâr adlı eseri, günümüze ulaşabilen ve bu kavramları 

                                                 
23

 Mehmet Bulğen, “Kelam İlminde Klasik Yaklaşımlar: Celîlu’l-kelâm ve Dakikû’l-Kelâm Ayrımı 

Ekseninde Bir Değerlendirme”, İslâmî İlimlerde Klasik ve Modern Yaklaşımlar (Milletlerarası Tartışmalı 

İlmî Toplantı), (İstanbul: Ensar Yay., 2022), 201; Bk. Şerafettin Gülcük, “Hayyât”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslam Ansiklopedisi, 17:13. 



 

16 

 

içeren en erken dönem kaynaklardan biri olarak kabul edilmektedir. Dakîku’l-Kelam, 

kelamcıların daha derin, ince ve felsefi tartışmalara eğilmesini ifade ederken; bu 

tartışmalar kelâm ilmini sadece dinî savunma aracı olmaktan çıkarıp, felsefi ve bilimsel 

yöntemlerle desteklenmiş bir düşünce sistematiği haline getirmiştir. Kelâm ilmi, temel 

meselelerde büyük ölçüde bir birliktelik sergilerken, tâlî (fer‘î) konularda farklı 

yorumların ve ihtilafların doğal olarak karşılanması gerektiğini ifade eder. Ebü’l-

Hüseyin el-Hayyât, tevhid, adalet, nübüvvet ve vahiy gibi celîlu’l-kelâm konularında, 

âlimlerin ittifak içerisinde olduğunu vurgulamaktadır.
24

    

              Mu’tezilî düşünceden etkilenen Eş‘arî, Maḳālât adlı eserinde birinci bölümünü 

“celilü’l-kelam” olarak isimlendirmiş; bölümde Allah’ın varlığı, nübüvvet ve sem‘iyyât 

meseleleri yer almıştır. İkinci bölümde ise Dakîku’l-Kelam olarak; dış dünyaya ait 

canlılığı ilgilendiren metafiziksel meseleler ele alınmıştır.
25

  

                Modern dönemde Mu‘tezilî düşünce üzerine yazılan Usûl ve Esaslarıyla 

Mu‘tezile’ye Giriş adlı eser, dakîku’l-kelam - celîlü’l-kelam ayrımı esas alarak kendi iç 

yapısını iki bölüme ayırmıştır. Kitabın giriş kısmında açıklandığı üzere, Mu‘tezile’nin 

varlık, bilgi, etik, estetik ve siyaset gibi felsefenin temel alanlarını sistematik bir şekilde 

tartıştığı bölümler; birinci bölümünde, doğa, insan, toplum, tarih ve siyaset gibi konular 

ele alınmış ve celîlu’l-kelâm olarak isimlendirilmiştir. İkinci bölüm ise Tanrı ve din 

meselelerine odaklanarak, dakîku’l-kelam olarak isimlendirilmiştir.
26

 Böylece, 

kavramları doğrultusunda iki ayrı kısma ayırarak Mu‘tezile âlimlerinin bu konulardaki 

                                                 
24

 Ebü'l-Hüseyin Hayyât, Kitabü’l-İntisar haz. Albert Nasri Nader, (Beyrut 1957), s. 13-17; Mehmet 

Bulğen, “Kelam İlminde Klasik Yaklaşımlar: Celîlu’l-kelâm ve Dakikû’l-Kelâm Ayrımı Ekseninde Bir 

Değerlendirme”, 201. 

25
 Bk. Ebü’l-Hasen el-Eş‘arî, Maḳālâtü’l-İslâmiyyîn, thk. Helmut Ritter (Wiesbaden: Franz Steiner 

Verlag, 1980). 

26
 Bk. Usûl ve Esaslarıyla Mu’tezileye Giriş, Ed. Ömer Türker – Yunus Cengiz, (İstanbul: Endülüs Yay., 

2023).  



 

17 

 

görüşlerini kapsamlı bir şekilde incelemektedir. Bu düzenleme, klasik dönemin kelâm 

geleneğiyle modern yaklaşımlar arasındaki sürekliliği ortaya koymakta ve Mu‘tezile’nin 

felsefî ve teolojik katkılarını daha açık bir şekilde anlamayı mümkün kılmaktadır.  

            “Mu’tezile kelamı, mantıksal çıkarım açısından vakıadan, doğadan ve insandan 

hareketle teolojik meseleleri çözümleyen bir yapıya sahiptir ele alınan meselelerin 

Celîlu’l-kelâm ve Dakîku’l-Kelam olmak üzere ikiye ayrılması birincisinde insan ve 

fizik konularını, ikincisinde ise Tanrı’nın varlığı, zâtı ve sıfatlarını ele almaları 

bakımından mutezile düşünürler tarafından önemsediğini göstermektedir.”
27

 

          Benzer bir ayrım, Ramazan Altıntaş ve Ahmet Mekin Kandemir’in Dakîku’l 

Kelam – Kelam Kozmolojisi: Metin Seçkisi isimli çalışmalarında da ortaya konulmuştur. 

Bu araştırmalarda, klasik dönem kelâm kaynaklarında ele alınan konular, celîlu’l-kelâm 

ve şeklinde iki temel kategoriye ayrılmıştır. Celîlu’l-kelâm, Allah’ın zatı ve sıfatları, 

vahiy, nübüvvet ve ahiret gibi temel inanç esaslarının ele alındığı bölümleri ifade eder. 

Bu konular, aynı zamanda kelâm ilminin ana meselelerini ve teorik çerçevesini 

oluşturmaktadır. Dakîku’l-kelam ise atom, hareket ve sükûn, zaman ve mekân, süreklilik 

ve süreksizlik, boşluk, mekân, uzay, nedensellik, ağırlık ve hafiflik, ışık gibi fiziksel ve 

kozmolojik problemlere odaklanır.
28

 

             Bu ayrımın temel amacı, inanç esaslarını aklî ve mantıkî argümanlarla 

temellendirmenin yanı sıra deney ve gözlem gibi yöntemlerle desteklemektir. Kelâm 

ilminin değişkenleri (vesâil) olarak nitelendirilen bu meseleler, ileri düzeyde ihtisas ve 

entelektüel birikim gerektirdiğinden, kelâmın dakîk (ince ve derin olması 

kastedilmiştir.) konuları olarak sınıflandırılmıştır. Kelâmcıların eserlerinde tabiat 

                                                 
27

 Hayyât, el-İntisâr, 50; Yunus Cengiz, “Mu’tezile ile Karşılaşma Usûlü”, 26. 

28
 Ramazan Altıntaş ve Ahmet Mekin Kandemir’in Dakîku’l Kelam – Kelam Kozmolojisi: Metin Seçkisi, 

(İstanbul: Kitaparası Yay., 2020) 



 

18 

 

felsefesine dair bu tür konulara yer vermesi, inkârcı akımlara karşı dinî esasların 

savunulmasına katkı sağlamıştır.
29

 

  Çalışmada maslahat kavramını konu alan tezimiz yapısı itibariyle dakîku’l-

kelam konularını içermesi sebebiyle bu tür bir ayrıma tabi tutulmaktadır. İslam 

düşüncesinde maslahat prensibi meselesinin temelinde yer alan iyi ve kötü değer 

hükümleri (husun-kubuh), bunların tanımı, mahiyeti, kaynağı ve nasıl bilinebileceği ile 

ilgili konular Dakîku’l-Kelam, kapsamında yer almaktadır. Bu bağlamda, farklı vahiy 

tasavvurları, dinî sorumluluk anlayışları ve aklın değer otoritesi olup olamayacağına 

dair mülahazalar, birbirinden ayrışan maslahat teorilerinin geliştirilmesine zemin 

hazırlamıştır. Dolayısıyla klasik metinlerde ahlakın normatifliği özerine yapılan 

tartışmalar, maslahat anlayışlarının şekillenmesinde esaslı bir faktör olarak işlev 

görmüştür.  

Maslahat kavramı, usûl-i fıkh kapsamında, vahyin insan hayatına bakan yönüyle 

hem ilahî buyrukların meşruiyet referansı olarak hem de değişim temelinde ortaya çıkan 

ve hakkında hüküm bulunmayan yeni durumların dinin değer sistemi içerisinde mütalaa 

edilme imkân ve sınırlarını tanımlayan bir prensip olarak celîlu’l-kelâm başlığı altında 

yer almaktadır. Bu yönüyle usûl-i fıkh, dinin kelamî yanı ile amelî yanlarını birleştiren 

müşterek bir alan hüviyetine sahiptir. 

Maslahat kavramının kuramsal yani kelamî bağlamındaki içeriği, ilâhî yaratma, 

vucûb alellah, ilahî teklîf, nübüvvetin ispatı ve delilleri gibi temel meseleleri kapsar. Bu 

konular, celîlu’l-kelâm başlığı altında alt tematik konular arasında yer alır. Maslahat, 

                                                 
29

 Bk. Mehmet Bulgen, “Kelam İlminde Klasik Yaklaşımlar: Celîlu’l-kelâm ve Dakikû’l-Kelâm Ayrımı 

Ekseninde Bir Değerlendirme”, 195-246; Muhammed Bâsil et-Tâî, “Kelâm Kozmolojisinin (Dakîku’l-

Kelam) Bilimsel Değeri”, çev. Mehmet Bulğen, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 39/2, 

149-162. 



 

19 

 

ilahî iradeyi ve mutlaklığı esas alan Eş’ârî ve Hanbelî yaklaşımlarında, ilahî irade ve 

hüküm için bir illet olarak kullanılmaktadır.   

Öte yandan, olgu ve akıl referansından hareket eden dakîku’l-kelam 

yaklaşımında ise maslahat, ilahî iradenin tüm fiillerini kapsadığı gibi, her ilahî irade ve 

hükme de temel sağlar. Bu perspektiften, maslahat, ilahî iradenin insan ile ilişkisi 

bağlamında; tüm varlıkların insan yararına yaratılmış olduğu ve insanı zarardan koruma 

amacını ifade eden teolojik ve metafizik bir anlam kazanmaktadır.
30

 

            Bu bağlamda maslahat, hem celîlu’l-kelâm’ın kozmolojik ve genel ilkelerine 

hem de dakîku’l-kelam’ın bireysel ve detaylı meselelerine hitap eden çift yönlü bir yapı 

sunmaktadır. Bu ayrım, kavramın kelamî ve fıkhî alanlardaki çok yönlülüğünü ortaya 

koyar.   

7.3. Tıp Etiği/Biyoetik ve Maslahat Arasındaki Kavramsal Bağ  

      Maslahat prensibi modern etik literatürde teolojik kimliğini ve önemini 

korumaya devam ederek, felsefî ve ahlakî bir yapısını koruyup genişletmesi 

mümkündür. Bu bağlamda, son yıllarda Müslüman düşünürlerin biyoetik alanındaki 

çalışmaları artan bir ilgiyle karşılanmıştır. Yapılan araştırmalar, maslahatın hem klasik 

kaynaklardan beslenen yönlerini hem de modern kaynaklarla ele alınan boyutlarını 

inceleyerek iki perspektif arasında dikkate değer bir paradigma değişimini ortaya 

koymuştur. 

      Kelamın ilk ortaya çıktığı dönemdeki evren anlayışı ve günümüz evren anlayışı 

arasında yapılacak olan kıyaslama araştırma için önemli görülmüştür. Bu nedenle, 

                                                 
30

 Ebû Bekr Ahmed b. Ali Er-Râzî Cessâs, Ahkâmu’l-Kur’an, (Beyrût: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2013),  

2:6; Ebu’l-Hüseyn el-Basrî, el-Mutemet fi’l-Usûl-i Fıkh, thk. Muhammed Hamidullah (Dımaşk: 1970), 

2:803-808. 



 

20 

 

değişen evren anlayışı ele alınmış ve bu dönüşümlerin modern dönemdeki felsefî 

düşüncelerle nasıl bir ilişki içinde olduğu incelenmiştir. Bu yaklaşım, maslahat 

kavramının klasik çerçeveden modern bağlama nasıl evrildiğini anlamada kilit bir adım 

teşkil etmektedir. 

7.4. Biyoetik: Dakîku’l-Kelam ve Celîlu’l-Kelâm Perspektifinden Bir 

Değerlendirme  

Tıp temelli maslahat anlayışı, tarihsel olarak Yunan düşüncesinde Hipokrat’a 

(M.Ö. 469-370) kadar geri gitmekte ve modern döneme kadar kesintisiz bir şekilde 

devam etmektedir. Hipokrat’ın etik ilkeleriyle başlayan bu süreç, yirminci yüzyılın 

ortalarına gelindiğinde modern teknolojinin sağladığı kazanımlarla daha da gelişmiş ve 

bağımsız bir alan haline dönüşmüştür.
31

 Özellikle kişisel haklar ve toplum sağlığını 

ilgilendiren hususlarda, ahlaki kararlar sıklıkla maslahat temelinde ele alınmıştır. Bu 

anlamıyla biyoetik ve problematiği, İslamî literatürde başvurulan maslahat düşüncesi ile 

uyumlu bir bütünlük sergilemektedir.
32

  

                                                 
31

 Vardit Rispler-Chaim, Islamic Medical Ethics in the Twenties Century, (Leiden: Brill, 1993); Jonathan 

E. Brockopp, Islamic Ethics of Life: Abortion, War, and Eıthanasia, (University of South: Carolina Press, 

2003),  10; Dariusch Atighetchi, İslamic Biyoethics: Problems and Perspectives, (New York: Springer, 

2007), 130-181; M. Ali Shomali, “Islamic Bioethics: A General Scheme”, Journal of Medicine Ethics and 

History of Medicine, (2008), 1/1,  1-8;  Abdul Halim Ibrahim, Noor Naemah Abdul Rahman, Shaikh 

Mohd Saifuddeen,  Madiha Baharuddin, “Maqasid al-Shariah based Islamic bioethics: A comprehensive 

approach”, Bioethical Inquiry, (2019), 16:345.  

32
 Mesele şu şekilde özetlenmektedir: “Geleneksel Tıp Etik anlayışına göre sağlık çalışanları hastalar için 

en iyi olanı yapmalıdır. Hipokrat andına göre hekim, hastalara karşı yardımsever olmalıdır. Birey ve hasta 

kavramlarının zaman içerisinde değişmesiyle birlikte bu geleneksel tutum çağdaş anlayış ve söylem alanı 

içerisinde sürdürülebilir olmaktan çıkmıştır. Buna göre sağlık bakımının öncelikli amacı, hasta sağlığını 

ve iyiliğini artırmaktır. Hekimin temel yükümlülüğü hastaya tıbbi açıdan yarar sağlamaktır. Bu hususta 

var olan temel sorun, tıp uygulamaları sürecinde karar verme yetkisinin hastaya bırakılmasıdır. Özerkliğe 

saygı üzerinden geliştirilen bu kavram, tıp uygulamaları içerisinde "yarar/maslahat" prensibiyle çelişen 

bir durum ortaya çıkarmaktadır. Nermin Ersoy – Erdem Aydın, “Tıbbi Etikte Yararlılık İlkesi”, Tıp Etiği-

Hukuku-Tarihi Dergisi (1994), 2:2. 



 

21 

 

Biyoetikte başvurulan iyi-kötü kavramlarının felsefi içeriğinden hareketle bir 

yandan tıp etiği içerisinde alınan kararların maslahat değerini göstermek diğer yanda ise 

bu anlayış ile İslam düşüncesindeki maslahat anlayışları arasındaki paralellikleri tespit 

etmek amaçlanmaktadır.
33

  

Biyoetik, klasik felsefe geleneğinden ve modern etik müktesebatından yoğun 

şekilde beslenmiş; bu da İslamî literatürdeki maslahat düşüncesi ile uyumlu bir yapıyı 

ortaya çıkarmıştır. Çağdaş dönemde Müslüman düşünürler, biyoetik alanına maslahatın 

teolojik karakteristiğini entegre ederek, bu alanın genişlemesine ve teolojik bir örüntü 

kazanmasına katkıda bulunmuşlardır.
34

 Biyoetik bağlamında, maslahatın güncel 

tartışmalara etkisi, dakîku’l-kelam ve celîlu’l-kelâm perspektiflerinden ele alınarak 

kapsamlı bir şekilde değerlendirilebilir. Dakîku’l-kelam çerçevesinde, biyoetiğe zemin 

oluşturan teknolojik gelişmelerin analizi, diğer dinlerin biyoetik yaklaşımlarının 

karşılaştırılması ve yarar-zarar temelli biyoetik ile kelâm arasındaki ilişkinin 

incelenmesi yapılmaktadır. Teknolojinin etik üzerindeki dönüştürücü etkisi, modern 

                                                 
33

 Cüveynî, Kitabu’l-İrşad, 150-9; Kâdî Abdulcebbâr, Muğnî -Fırak Ğayru’l-İslamiyye, 189; Layman C. 

Stephan, “God and the Moral Order”, Faith and Philosophy: Journal of the Society of Christian 

Philosophers, 19/3, (2002) 304-14; Celal Türer, “Din – Teoloji İlişkisine Felsefi Bir Yaklaşım”, Felsefe ve 

İslami İlimler, Ed. Süleyman Taşkın, (Çanakkale: Paradigma Yay., 2022), 27-47; Anscombe, G. E. M., 

“Modern Moral Philosophy”, Phisophy, 33/124, (January 1958), 1:16. 

34
 Rispler-Chaim, Islamic Medical Ethics, in the Twenties Century, (Leiden: Brill, 1993; Brockopp, 

Jonathan E., Islamic Ethics of Life: Abortion, War, and Eıthanasia, (University of South: Carolina Press, 

2003),  10; Atighetchi, Dariusch, İslamic Biyoethics: Problems and Perspectives, (New York: Springer, 

2007), 130-181; M. Ali Shomali, “Islamic Bioethics: A General Scheme”, Journal of Medicine Ethics and 

History of Medicine, (2008), 1/1,  1-8;  Ibrahim, A. H., Rahman, N. N. A., Saifuddeen,  M., & 

Baharuddin, M., “Maqasid al-Shariah based Islamic bioethics: A comprehensive approach”, Bioethical 

Inquiry, (2019), 16:345.  



 

22 

 

bilimsel gelişmelerin İslam düşüncesindeki maslahat anlayışıyla nasıl 

ilişkilendirilebileceğini ortaya koyar.
35

 

            Modern teknolojinin ortaya çıkışı ve kullanım alanlarının genişlemesi, bireylerin 

ve toplumların yaşamında köklü değişimlere yol açmıştır. Bu dönüşüm, özellikle sağlık 

alanında etkisini göstererek, tıbbi uygulamalardaki teknolojik yeniliklerin etik 

sınırlarının incelenmesini gerekli kılmıştır. Celîlu’l-kelâm kapsamında, maslahat 

kavramı, ilahî yaratma, ilahî fiiller ve vahiy bağlamında ele alınarak, teknolojinin 

teolojik çerçevede değerlendirilmesini sağlamaktadır. Müslüman nüfusun yoğun olduğu 

bölgelerde biyoetik meseleler genellikle fıkhî bir perspektiften ele alınsa da modern 

biyoetiğin felsefi ve etik boyutlarının göz ardı edilmesi önemli bir eksiklik olarak 

değerlendirilmektedir. Bu bağlamda, teknolojinin etik üzerindeki derin etkileri, 

maslahatın uygulamadaki sınırlarını spekülatif bir hale getirirken, fayda-zarar dengesi 

üzerinden yeni tartışmaların kapısını aralamaktadır. 

             Teknoloji ve kültür arasındaki etkileşim, etik normların değişim ve dönüşüm 

sürecini hızlandırmış; bu bağlamda, dakîku’l-kelam kapsamında akıl, insanî fiiller ve 

teknolojinin bireysel etkilerine odaklanılarak meselelerin derinlemesine incelenmesini 

mümkün kılmıştır.
36

 Hans Jonas’ın sorumluluk anlayışı ve John Dewey’in teknolojiye 

dair pragmatist yorumları, teknolojinin insan ve toplum üzerindeki etkilerini anlamak 

için önemli katkılar sunmaktadır.
37

 Jonas’ın vurguladığı etik sorumluluk, teknolojinin 

etkilerini dakîku’l-kelam’ın detaylı analizlerine ve maslahat ilkesine dayandırarak, 

                                                 
35

 Mehmet Bulğen, “Klasik Dönem Kelâmında Dakīku’l-Kelâmın Yeri ve Rolü”, İslâm Araştırmaları 

Dergisi, (2015), 33:39-72 

36
 Antonio Casado da Rocha, and David Rodriguez-Arias, “Hans Jonas’ Contribution to Bioethics: 40 

Years after His ‘Philosophical Reflections on Experimenting with Human Subject’” Appraisal 

(Loughborough, England) 7.2 (2008): 4-12 

37
 Josef Keulartz Michael K., Maartje S., and Tsjalling S., “Pragmatism in Action”, Pragmatist Ethics in a 

Tecnological Culture, (Dorderct/Boston/London: Cluver Academic Publishers, 2002), 306-311.  



 

23 

 

bireysel kararların ahlaki çerçevede değerlendirilmesini sağlamaktadır. Böylece, 

maslahat kavramı, hem celîlu’l-kelâm’ın kapsamlı teolojik ilkeleri hem de dakîku’l-

kelam’ın analitik çerçevesiyle, teknolojik araçların ahlaki ve toplumsal etkilerini 

değerlendirmek için etkili bir yöntem sunmaktadır. 

  



 

24 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

CELÎLÜ’L-KELAM AÇISINDAN MASLAHAT:  

TANIMI VE REFERANS ALANLARI 

Modern dünyanın içinde bulunduğu koşullarda, din, felsefe, metafizik ve etik 

tartışmalardan hareket edildiğinde maslahatın ‘dogmatik saiklerden’ bağımsız olarak 

salt felsefi bir bakış açısıyla değerlendirilmesi bir zaruret halini almıştır. Tezin temel 

kaynaklarının etüt edilmesi sonucunda bu zaruretin Modern dünyanın içine girdiği ve 

iki temel ayağının ortaya çıkarılmasının gerektiği bir krize çözüm değeri sunma 

imkanını da ifade etmektedir. Bunlardan ilki meselenin temelinde yer alan klasik 

maslahat tartışmalarının güncel meselelerle olan ilişkisidir. Kelâm literatürüne hâkim 

olan maslahat fikri, Eş’arî kelâmının maslahat anlayışı vahiy temelli bir perspektiften 

yola çıkarak, makasıd olarak isimlendirilerek, usûl-i fıkıh alanında hüküm koymanın bir 

aracı olarak hizmet ederek araçsal bir işlev kazanmıştır. Daha açık bir ifadeyle Allah’ın 

hükümlerinin maksatlarını araştırarak ve bu maksatlar İslam hukuku içinde hüküm 

koyma araçlarından biri olarak usûl-i fıkıhın konusu olmuştur. Bu yanıyla maslahatı 

celîlü’l-kelâm bağlamında incelenmesi anlaşılmasını kolaylaştıracaktır. 

 İmam Mâturîdî, Ebu Hanife (ö. 150/787)’nin geleneğini devam ettirerek, dinin 

itikadî alanında aklın önemini vurgulamıştır. Allah’ın, insanlara iyi ile kötüyü, faydalı 

ve zararlı olanı temyiz etmek üzere verilmiş bir yeti olarak yorumlayan İmam Mâturîdî, 

insanın bu dünyaya başıboş gelmediğini, oluş ve bozuluş aleminde sadece yok olmak 

üzerine yaratılmadığını ifade eder. Ayrıca, insanın varoluş gayesinin ve yaratılış 

hikmetinin yine akıl yoluyla bulabileceğini beyan etmektedir.
38

  

                                                 
38

 Mâturîdi, Kitabu’t-Tevhid, çev. Bekir Topaloğlu, (İstanbul: İSAM Yay., 2014), 4; Gazzâlî, el-Mustasfâ, 

267.  



 

25 

 

Akıl ve ahlak temelli kelamî yaklaşımlar, biyoetik gibi çağdaş meseleleri ele 

almanın verimli yollarını sunabilir. Bu akıl temelli düşünce biçimi, özellikle dakîku’l-

kelâm bağlamında, biyoetik alanındaki karmaşık sorunlara derinlemesine ve kapsamlı 

çözümler sunma potansiyeline sahiptir. Modern dönemde ivme kazanan biyoetik 

meseleleri, maslahat bağlamında ele alındığında, insan ufkunu genişleten ve teorik 

faaliyetleri zenginleştiren nebevi bir idrak geliştirmemizi beklememiz makuldür.
39

 Bu 

temel üzerine, biyoetik meselelerinin ele alınması, yeni bir söylem ve analiz yöntemi 

geliştirilmesine olanak tanır. Günümüzün ihtiyaçlarına uygun çözümler üretmek için, 

yalnızca mevcut yaklaşımları kullanmak yeterli olmayıp, biyoetik alanındaki eleştiriler 

de dikkate alınmalıdır. Tıp ve teknoloji alanlarında elde edilen ilerlemeler, sağduyulu bir 

bilimsel anlayış ve felsefi derinlikle değerlendirildiğinde, biyoetik meselelerine dair 

anlayışımızı artırabilir ve bu alanda yeni perspektifler açmamıza katkı sağlar. Bu tür bir 

yaklaşım, biyoetik meselelerin daha iyi anlaşılmasını ve bu alanda yenilikçi çözüm 

yollarının keşfedilmesini kolaylaştırır.
40

 

Modern dönemde teknolojinin ilerlemesiyle birlikte biyoetik tartışmalar da önem 

kazanmış; bir tefekkür ve araştırma sahası haline gelmiştir.
41

 Bu alanda ortaya çıkan ve 

araştırmaya konu edilen meseleler, Müslüman entelektüel çevrelerde Kur’an ve sünnet 

gibi temel dinî kaynaklardan ve klasik fıkıh eserlerinden hareketle inceleme konusu 

                                                 
39

 Bk. Ahmet Ekşi, İslam Tıp Hukuku (Çağdaş Tıp Problemlerine İslam’ın Getirdiği Çözümler), (İstanbul: 

Ensar Yay., 2011),  245-51; Zeliha  Nurten, “İslam Hukuku ve Biyoetik”, (Isparta: Süleyman Demirel 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2013),  79-81; Merve Özaykal, “İslam Hukukuna Göre Beden 

Üzerine Tasarruf ve Organ Nakli”, (Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2018),  

265-73; a. mlf, Fıkıh ve Biyoetik-İslam Hukuku Bakımından Tıbbi Konularda Karar Verme Süreci-2, ed. 

M. İhsan Kararman, Hakan Ertin, Murtaza Bedir, (İstanbul: İsar Yay., 2021),  182-214; Kitap yerli ve 

yabancı yazarlar tarafından fıkıh perspektifi ile birçok yazar tarafından kaleme alınmıştır. 

40
 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usû’l-Hamse, 6:114,118,122,162,240. 

41
 Ayrıntılı bilgi için bk. Din, Hukuk ve Teoloji, ed. Adnan Bülent Baloğlu-Yıldıray Sipahi, (Ankara: 

Diyanet Vakfı Yay., 2023), 7-11; Çınar, Sevda B., “İnsan Aklının Çocuğunu İnşa Etme Serüveni; 

Makinaya Ruh Üflemek mi? Hayaleti Çağırmak mı?”, Din, Hukuk ve Teoloji, 237-56. 



 

26 

 

yapılmıştır. Ancak, ele alınan meselelerin dayandırıldığı dinî refaranslarda açık ve kesin 

hükümlerin bulunmaması, konuların maslahat perspektifinden ve vahyin temel 

amaçlarına uygun şekilde ele alınmasını zorunlu kılmıştır.
42

 Bu durum zaman zaman 

belirsizliklere yol açsa da maslahat prensibinin üretme kapasitesinin ön plana 

çıkarmıştır.
43

 

Nitekim Şâtıbî, İmam Mâlik’in istihsan tanımını “külli kıyas karşısında 

maslahatın alınması” şeklinde tanımlanmıştır.
44

 Şâtıbî, özgün bir bakış açısıyla İmam 

Malik’in kıyas yoluyla hüküm çıkarmayı; “en güvenilir maslahata dayanarak hüküm 

vermeyi istihsan” olarak belirtmiştir. Ona göre maslahatın, zevk ve çıkarlara hizmet 

eden bir şey olmadığını, bilakis insan yararına, Kur’an’a ve temel dinî kükmüne hizmet 

eden bir yapıda olduğunu belirtmiştir.
45

 Eş’arî geleneğinin önemli ismi Fahreddîn 

Râzî’ye bakıldığında o maslahatı, ‘illet’ kavramı içerisinde sadece maslahatın bir yönü 

olarak değerlendirmiştir.
46

 Buna göre yarar sağlayan şey anlamında ele alındığında 

maslahat, aynı zamanda bir illet niteliğine sahip demektir. Bu durum, maslahatın 

objektif olmasını da gerektirir.
47

  

Modern dünya son süreçte değişim kabiliyeti, hızı ve gücü açısından fevkalade 

bir aşamaya gelmiş durumdadır. Bu durum dinamik yaşamı kendi zamanı, durum ve 

şartları içerisinde ele almayı gerektirmektedir. Böylesi bir değişimin merkezinde ise 

dijitalleşen teknoloji yer almaktadır. Bu yapısal örüntünün ortaya çıkardığı değişim ve 

dönüşüm, akıl ve ahlak gibi değerler celîlü’l-kelâm temelinde maslahat fikrinden 

                                                 
42

 Muhammed Tahir b. Muhammed Tunisi İbn Aşur, İslam Hukuk Felsefesi: Gaye Problemleri, çev. M. 

Erdoğan-V. Akyüz, (İstanbul: İklim Yay., 1988), 77. 

43
 Şâtıbî, Muvafâkât, 2:307. 

44
 Şâtıbî, Muvafakât, 2:206. 

45
 Özen, “II. Yüzyılda İstihsan ve Maslahat Kavramları”, 48. 

46
 Râzi, Muhassal -Ana Meseleleriyle Kelâm ve Felsefe-, 284. 

47
 Râzî, Muhassal, 5:290-1. 



 

27 

 

hareketle yeniden değerlendirilmesi gerekmektedir.
48

 Bu bağlamda çağdaş dünyada 

aktif kullanılan aktif bakış açısını ele almak önemli olmakla beraber, biyoetik alanını 

eleştiren isimlere de değinmek tıp alanında elde edilen kazanım ve ortaya çıkan 

değişimleri sağduyulu bir yaklaşımla, alçakgönüllü bir bilimsellik anlayışıyla ve özgün 

felsefi bir birikimle irdelemeyi kolaylaştıracaktır.
49

  

Klasik dönem literatüründe bu bağlama ilişkin iki karşıt bakış açısı geliştirildiği 

söylenebilmektedir. İlk görüşe göre “eşyada asıl olan ibahâdır”. Hakkında yasaklama 

olmadıkça her şey mubahtır. Diğer görüşe göre ise “eşyada asıl olan kerahettir”. Bu 

ilkesel bakış açısına göre hakkında hüküm olmadıkça her şey mekruhtur.
50

 İbaha 

anlayışı, akıl ve ictihad metodolojisini temel alırken; kerahet anlayışı ise dini rivayetleri 

temel alan bir bakış açısının ana kurucu prensibi olarak tezahür etmiştir. Bu bağlamda, 

meseleyi felsefi ve ahlaki temelde kelâmî perspektiften yeniden değerlendirme 

zorunluluğu ortaya çıkmıştır.
51

 

                                                 
48

 Hans Jonas, The Phenomenon of Life: Toward a Philosophical Biology; [Essay [First edition]. (New 

York: Harper & Row, 1966); Jonas, Hans, “Philosophical Reflections on Experimenting with Human 

Subjects”, (Daelalus: Cambridge, 1969), 219-247; Jonas, Hans, 'Against the Stream: comments on the 

definition and redefinition of death', In Philosophical Essays: From Ancient Creed to Technological Man, 

(New Jersy/Prentice-Hall: Englewood Cliffs, 1974), 132-140; Jonas, Hans, The Imperative of 

Responsibility, In Search of an Ethics for the Technological Age, (Chicago/London The University of 

Chicago Press, 1984), 6-8, 39, 90-92, 95-96, 108;  Edmund G. Howe, “Defining the Beginning and End 

of Life: Readings on Personal Identity and Bioethics”, Edited by John P Lizza, ED. Psychiatry 

(Washington, D.C., 2011), 74/2,  172–182.  

49
 Casado da Rocha, and David Rodriguez-Aria “Hans Jonas’ Contribution to Bioethics: 40 Antonio Years 

after His ‘Philosophical Reflections on Experimenting with Human Subjects’” Appraisal (Loughborough, 

England) 2008, 4–12. 

50
 Mâturîdî, Kitabu’t-Tevhid, çev. Bekir Topaloğlu, İstanbul: İSAM Yay., 2014), 4; Süyûtî, İmam 

Celaluddin Abdurrahman b. Ebi Bekr, el-Eşbâh ve’n-Nezâir, thk. Muhammed el-Mu’ttasımbillah, el-

Bağdadî, (Beyrut 1997), 257.  

51
 Muhâsibî, el-Akl ve Fehmu’l-Kuran, thk. Hüseyin el-Kuvvetli, Beyrut 1402/1982, 205; Şerefu’l-Akl, 

nşr. Mustafa Abdulkadir Ata, (Beyrut 1406/1986), 17; Mahmut Ay, “Theo-Ethical Admissible And 



 

28 

 

Şimdi, maslahat kavramının etimolojik kökenini ve kavramsal çerçevesini 

detaylı bir şekilde ele alarak, bu tartışmalardaki rolünü ve anlamını daha kapsamlı bir 

şekilde incelemeye geçebiliriz. 

 

1. MASLAHATIN KELİME ANLAMI 

Maslahat, kelime olarak “ ل- ح - ص   ” kökünden gelmektedir. “Doğru, düzgün, 

uygun ve yararlı” gibi temel anlamlara sahiptir. “İyiliğe, menfaate, fayda ve yarara 

sebep olan şey anlamındaki “الصلاح” bu kelimeden türetilmiştir.
52

 Kelimenin 

kavramsallaşması ise kelâm tartışmalarına öncülük eden Mutezilî söylem çevresinin 

kelâmî tartışmaları sayesinde olmuştur. Kelâm disiplini, özellikle kader sorunu gibi ilahî 

takdire bağlanan ve çelişkiler oluşturan kaderci görüşleri aşarken, nübüvvet meselesinde 

de Kur’ân’a yönelik eleştirilere cevap vermek için vahyin nihaîsini açıklamıştır. Ayrıca 

Mu’tezile’nin iyinin kendi içinde derecelere sahip olduğunu ileri sürdüğü ve lütuf 

kavramına başvurduğu bağlamda salah kavramı da kullanmıştır. Salah, iyiye götüren 

                                                                                                                                               
Limitations of Tampering with Human Nature in Islamic Theology”, Islam and Bioethics, (Ankara 2011), 

99-109; Bu çalışma, konuyu felsefî ve ahlakî çerçevede objektif açıdan ele almakta ve konunun teolojik 

boyutlarını tahlil etmektedir.  

52
 Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed el-Ezherî, Tehzîbu’l-Luga, (Kahire: ed-Dâru’l-Mısriyye li’t- Te’lîf 

ve’t-Terceme, 1967), 4:243; Ebû Nasr İsmâîl el-Fârâbî el-Cevherî, es-Sıhâh Tâcu’l-Luga ve 

Sıhâhu’l‘Arabiyye, (thk. Ahmed Abdulgafûr), Dâru’l-‘İlm li’l-Melâyîn, Beyrût 1990,  1:383; Ebu’l-Kâsim 

Huseyn b. Muhammed er-Râgıb el-İsfehânî, Mufredâtu Elfâzi’l-Kur’ân, thk. Safvân Adnan Davûdî, 

(Dimeşk: Dâru’l-Kalem, 2009), 489; Ebu’l-Fadl Cemâluddîn Muhammed b. Mukrem b. Manzûr, 

Lisânu’l- ‘Arab, (Beyrût: Dâru Sâdır), 516; Ahmed b. Muhammed b. ‘Alî el-Feyyûmî, el- Misbâhu’l-

Munîr, (Beyrût: Mektebetu Lübnân, 1987), 132; Firuzabadi, Kamusu’l Muhit, çev. Mütercim Asim 

Efendi, 2:1171-1172. 



 

29 

 

şeyler olarak kullanılırken, onun zittı fesat kelimesi, kişiyi iyilikten uzaklaştıran her şey 

olarak tanımlanmıştır.
53

 

Bu bağlam içerisinde maslahat, Allah’ın fiillerinde faydayı gözetmesi ve ona 

insanlar için en iyiyi yaratması anlamında doktriner bir muhteva kazanmıştır. Mutezilî 

yaklaşımda iyi ve en faydalı olanın yaratılması, uluhiyetin mantıksal bir sonucu olarak 

savunulmuş ve zorunlu (vâcib) olduğu kabul edilmiştir. Bu yanıyla kavramın zaman 

zaman lütuf kavramıyla birlikte ve eş anlamlı olarak kullanıldığı da dikkat çekmektedir. 

Zira lütuf kavramı, yumuşak, merhametli ve zerafet sahibi olmak anlamıyla iyilik 

yapmayı kolaylaştıran her türlü şey olarak tanımlanmıştır.
54

 Mu’tezile ekolü, kelâm 

disiplininde Eş’arî görüşlerinin tam zıddında yer alır ve kavramı Allah’ın adaleti
55

 ile 

doğrudan ilişkilendirerek
56

 ele alır. Mu’tezile, insanın iradesinin özgür olduğunu 

savunur; bu bağlamda Allah’ın insanın iradesini bloke etmediğini, zorlamadığını ve her 

fiilini kendi tercihine bıraktığını öne sürer. Bu yaklaşım, insan iradesine geniş bir alan 

tanıyan özgürlükçü bir yaklaşımdır.
57

 Öte yandan Eş’arî alimlerden Cüveynî’ye göre, bu 

                                                 
53

 Kadî Abdülcebbâr, el-Muğnî, thk. İbrahim Medkur-Taha Hüseyin, (Kahire: Müessese Mısrıyye Âmme, 

1962), 12:92-99; Basrî, Ebu’l-Hüseyn, el-Mutemet fi’l-Usûl-i Fıkh, thk. Muhammed Hamidullah, 

(Dımaşk 1970), 2:803-888; İbn Kayyım el-Cevziyye, İlâmu’l-Muvakıîn, (Kahire 1323), 2:3; Detaylı bilgi 

için bk. İbrahim Kâfi Dönmez, “Maslahat” maddesi, DİA, (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

2003), 28:79.  

54
 İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, 36; Muhammed el-Huseyin b. Mesud Begavî, Meâliimul’t-Tenzîl, thk. 

Muhammed Abdullah, (Dârul Tabiah 1997), 3/173; Ragıp el- İsfehanî, Müfredât fi Garîbi’l-Kur’an, thk. 

Seyyid Kîlânî, (Beyrut: Daru’l-Marife, 450); Hulusi Arslan, Mu’tezile’de İyilik ve Kötülük-(Hüsün ve 

Kubuh) Problemi, (İstanbul: Endülüs Yay., 2021), 144-145. 

55
 Kaffâl Şâşi, Mehasınu’ş-Şeria fi furüi’Şafiîyye, thk. Muhammed Ali Samak, (Beyrut: 2007), 34; Kâdî 

Abdulcebbâr, el-Muğnî, en-Nazar ve’l-Meârif, thk. İbrâhim Medkûr-Tâhâ Hüseyin, (Kahire: el-

Müessesetü’l-Mısrıyyetü’l-Âmme, 1962), 7:420.  

56
 Detaylı bilgi için bk. Kâdî Abdulcebbâr, el-Muğnî -fî Ebvâbi’t-Tevhîd ve’l-Adl-, (et-Ta’dîl ve’t-Tecvîr), 

thk. Ahmed Fuâd el-Ehvân), (Kâhire: Müessesetü’-Mısriyyetü’l-Âmme, 1962), 6:58.  

57
 Kâdî Abdulcebbâr, el-Muğnî, thk. Tevfîk et-Tavîl-Saîd Zâyid, (Kahire: el-Müessesetü’l-Mısrıyyetü’l-

Âmme, 1963), 8:42.  



 

30 

 

kavram Allah tarafından insana yeti olarak verilen ve eylemi ve amacın vukuunu 

kolaylaştıran her türlü yaratması anlamında ele alınmıştır.
58

 

Etimolojisinden hareket edildiğinde tezimizin ana omurgasını oluşturan maslahat 

kavramı, fesad kelimesinin zıddıdır. Kaynak sözlüklerde kelimenin çoğulu mesâlih 

olarak kaydedilmiştir. Kök formu ve mastar kullanımıyla salah kelimesi, doğru, düzgün, 

isabetli, yerinde olma ve kusursuz olma, fayda temin eden şey, kar, kazanç, zorunluluk, 

zaruret, ihtiyaç anlamlarına, birinin faydasına olan şey ve kamu yararı gibi manalara 

gelmektedir.
59

 Fayda anlamına gelen “نفع” kelimesinden türetilen menfaat kelimesinin, 

yarar elde etme anlamında olduğu kadar olası bir zararı engelleme veya ortadan 

kaldırma anlamında da kullanıldığı görülmektedir.
60

  

             Hanbelî alimlerden Tûfi (ö. 716-1316), maslahat üzerine kaleme aldığı müstakil 

risalesinde kavramı karşıtıyla birlikte iyi olduğuna ya da kötü olduğuna hükmetmek 

anlamlarında et-tahsîn ve’t-takbîh ifadelerine yer vermiştir. Onun maslahat teorisinin 

özünde “zarar vermenin ve zarara zarar ile karşılık vermenin olmadığı” bir değer 

anlayışı vardır. Ona göre iyi ve faydalı olanın elde edilmesi ile kötü ve zararlı olanın 

engellenmesi nihaî telos olmalıdır.
61

 Tufî’nin mensubu olduğu Hanbeli geleneğinde 

genel eğilim değerin otoritesi (tahsîn ve takbîh) mutlak anlamda Allah’a aittir. Bu 

yanıyla bu düşünce çevresine göre ilahî irade dışında hiç referans (akıl, ahlak, olgu vs.) 

değer otoritesi olarak kullanılamaz. Bu bakış açısı, daha ılımlı biçimiyle Eş’arî kelâm 

                                                 
58

 Abdulmelik b. Abdullah Cüveynî, Kitabu’l-İrşad, thk. Muhammed Yusuf Musa, Ali Abdulmunim 

Abdulhamid, (Mısır 1950), 300; Gazzâlî, Şifâ Gâil, 160. 

59
 İbn Manzur, Lisan al’Arab, 348; Firuzabadi, Kamusu’l Muhit, çev. Mütercim Asim Efendi), 2:1171-

1172. 

60
 Mâturîdi, Kitabu’t-Tevhid, 4; Kādî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, çev. İlyas Çelebi, İstanbul 

2013, 95; İbn Fürek, Mücerredü’l-Makalât, nşr. Daniel Gimaret, Beyrut 1986, 127. 

61
 Tûfî, Risaletun fi Riayeti’l-Maslahat, thk. Ahmed Abdurrahim es-Sayih, (Lübnan: Daru’l-Mısriyye el-

Lübnaniyye), 1413/1993, 23; İbn. Kayyım el-Cevziyye, Miftâhu Dari’s-Saade, 2:35. 



 

31 

 

çevresinde sürdürülmüştür. Bu bakımdan Hanbelî geleneğe mensup olmasına karşın 

Tûfi’nin maslahat konusundaki görüşleri ciddi tartışmalara yol açmıştır. Kendisine 

yöneltilen eleştirilerin yakın olduğu Bağdat Hanbelî muhitinden ziyade klasik Hanbelî 

söylemin yurdu Irak Hanbelî muhitte güçlü bir muhalefetle
62

 eleştiri konusu olmuştur.   

Akıl temelli maslahat anlayışının bir örneği olarak, Hanefî çevrede değer ve hüküm, bir 

şeyin tabiatı ve özellikleri üzerinden ele alınmış; bu bakış açısı adına istihsan teorisi 

içerisinde incelenmiştir. Burada hüküm, şeyin, durumun ve olayın iç ve dış dinamikleri 

dikkate alınarak ele alınmış; iyi veya kötü hükmü bu bütünlükte ortaya çıkarılmaktadır.  

Diğer taraftan Zahiri ekolün temsilcilerinden İbn Hazm (ö. 456-1064), usûl-i 

fıkhın delillerinden biri olan kıyası sıkı bir şekilde eleştirmekte ve bu eleştirmelerini 

Aristoteles (MÖ. 322) mantığına dayandırmaktadır. Bu, İbn Hazm’ın kelâm ve fıkıh 

anlayışının kendi içerisinde tutarlı bir felsefi temele sahip olduğunu gösterir ve İslam 

Hukuk metodolojisinde farklı yaklaşımları vurgular.
63

 Bu çerçevede, İbn Hazm gibi 

mantıkçı bir alim, mantık alanında kıyısı savunurken, fıkıh anlamında ise kıyas 

yöntemini eleştirmiştir. Böylece onun hem mantık hem de fıkıh disiplinlerindeki 

tutarlılığını ve kritik yaklaşımını gösterir.
64

 

Hanefî çevrede, değer ve hüküm, bir şeyin tabiatı ve özellikleri temel alınarak 

değerlendirilmiş; bu söylem istihsan olarak adı verilen bir teoriye dönüşmüştür. Bu 

teoride hüküm, bir durumun veya olayın içsel ve dışsal dinamikleri göz önünde 

bulundurularak verilir; iyi veya kötü yargısı bu geniş bağlamda şekillendirilir. Aklın, 

                                                 
62

 Ahmed b. Hanbel, Müsned, thk. Ahmed Muhammed Şakir, (Kahire 1955), 6:220; İbn Hazm, el’İhkâm fî 

Usûli’l-Ahkâm, thk. Ahmet Şakir, (Kahire: Matbaatul’l-Âsıme, 1992), 2:770-90; İbrahim Aslan, “el-

Usūlu’l-Hamse’nin Hanbelī Yorumu: el-Kâdī Ebū Ya’la el-Ferrā’ Örneği”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 53/1, (2012), 56. 

63
 Oğuzhan Tan, “İbn Hazm Örneğinde Kıyassız Bir Fıkhın İmkânı”. Diyanet İlmi Dergi, 50/4 (Aralık 

2014), 11. 

64
 İbn Hazm, el’İhkâm, 2:503. 



 

32 

 

olgunun ya da olayın gerçekliğinin ve ahlakî kavrayışın öncelikli olduğu bu 

metodolojide, bütüncül bir otorite anlayışı benimsenmiştir.
65

  

Usûl-u fıkıh disiplini, dinin bağlayıcılık içeren muhtevasını ve insanlık 

durumunun değişen ve dönüşen yapısını ele alarak, uygulama yöntemleri geliştirmiştir. 

Bu disiplin içerisinde Maslahat kavramı “yararlı olanı çıkarmaya çalışmak ve zararlı 

olanı engellemek” şeklinde tanımlamıştır.
66

 Maslahat, vahiy temelinde üç kısma 

ayrılmıştır; “itibar edilen”, “geçersiz kabul edilen” ve “bu ikisi arasında kalan”. Bu 

ayrımla, “fayda temin eden ve zararı engelleyen veya ortadan kaldıran eylemler” 

edinmek anlamına gelen kesb kelimesi ile ilişkilendirilmiştir.
67

 

 

2. KUR’AN’DA MASLAHAT  

Teolojik çerçeve oluşturması bakımından Kuran’da maslahat kelimesinin anlam 

kümesi içerisinde yer alan üç kelime dikkati çekmektedir: Bunlar iyilik, fayda, ve güzel 

kavramlarıdır. Bunların ilki, Zümer suresi 10. ayette (h-s-n) fiili kökünden gelmekte ve 

iyilik yapanların iyilik bulacağına dikkati çekmektedir.
68 

 Aynı kökten gelen hasene 

                                                 
65

 Cessâs, el-Fusûl fi’l Usûl, thk. Casım en-Neşemî, (Kuveyt: Vizarâtu’l-Evkâf, 1994/1414), 4/228; 

Muhammed, Ebu Zehra, Tarîhu’l-Mezahibi Fıkhıyye, çev. Abdulkadir Şener, (Ankara 1969), 342. 

66
 Harezmî, Mefatihu’l-Ulum, Beyrut 1989, 8; Kaffâl, Mehâsin, 34; Karâfi, Şerh-u Tenkîhi’l- Fusul, 427; 

Âmidî, İhkam, 3:253; Opwis, Maslaha, 16. 

67
 Ayrıntılı bilgi için bk. Kādî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, 107; Gazzâlî, Mustasfa (İslam 

Hukukunda Deliller ve Yorum Metodolojisi), çev. Yunus Apaydın, (Kayseri: Rey Yay., 1994), 333. 

68
 Kur’ân’da geçen ifade şu şekildedir: “De ki: Ey inanan kullarım! Rabbinize karşı gelmekten sakının bu 

dünyada iyilik yapanlar iyilik bulacaklardır Allah’ın arzı geniştir. Sabredenlere mükafatları hesapsız 

verilecektir”. 



 

33 

 

يِّئةَ ُؕ) ve karşıtı olarak seyyie (الْحَسَنةَ  )  kelimeleri de çeşitli ayetlerde söz konusu (السَّ

edilmektedir.
69 

 

Kuran’da ilahî fiillerin en güzel fiiller olduğu açıklanırken husun tabiri ve yakın 

anlama gelen ihsan ve fazilet tabirleri kullanılmıştır.
70

 ‘Tayyib’ kökünden gelen iyi 

manasındaki ayetlere örnek
71

, faydanıza anlamında ‘sehhara’ fiili,
72

 yarar/fayda 

                                                 
69

 Buna şu ayetleri örnek olarak verebiliriz: “Ey iman edenler! Bir topluluk diğer bir toplulukla alay 

etmesin; zira onlar kendilerinden daha iyi olabilirler. Kadınlar da başka kadınlarla alay etmesinler; çünkü 

alay edilenler edenlerden daha iyi olabilirler. Biriniz değerinizi aşağılamayın, birbirinize kötü ad 

takmayın. İman ettikten sonra fasıklarla anılmak ne kötüdür! Günahlarına tövbe etmeyenler yok mu, ı̇şte 

zalimler onlardır.” (Bakara 2/11); “Söyle onlara, (sevineceklerse) Allah’ın lütfu ve rahmeti ile, evet 

bununla sevinsinler; çünkü bu, onların toplayıp biriktirdiklerinden daha değerlidir.” (Yunus 10/58); “Bu 

kitap, ı̇nsanların aklına aydınlatan ışık, inananlar için bir kılavuz, bir rahmettir.” (Câsiye 45/20); “Ey  

imân edenler! Sizi hayat verecek şeylere Çağırdıklarında Allah ve Resul’ünün çağrısına uyun ve şüphesiz 

bilinki, allah kişi ile kalbinin arasına girer. Unutmayın ki, O’nun huzuruna götürüleceksiniz.” (Enfal 

8/24).   

70
 Örnek olarak bakılabilir: “Anne babasını makamına çıkardı. Hepsi onun huzurunda yere kapandılar; 

Yûsuf dedi ki: ‘Babacığım! İşte daha önce gördüğüm rüyanın manası buymuş; rabbim onu gerçekleştirdi. 

Doğrusu Rabbim bana lütufta bulundu: beni zinadan çıkardı, sizi çölden (çıkarıp buraya) getirdi üstelik 

şeytan benimle kardeşimin arasını bozduktan sonra! Şüphesiz Rabbim dilediğine çok lütufkardır. 

Kuşkusuz O çok iyi bilendir, hikmet sahibidir.” (Yusuf 12/100); “ı̇man Edip dünya ve ahiret için yararlı 

işler yapanlar, içlerinin izniyle içinde ebedi kalacakları ve altından Irmaklar akan cennetlere koyulacak 

kılar ve orada selamla karşılayacaklardır.”  (Mu’minun 23/14), “O (Allah) ki, yarattığı her şeyi güzel 

yapmış ve ilk başta insanı çamurdan yaratmıştır.” (Secde 32/7); “(Oysa onların tek gerçek kabul ettikleri) 

bu Dünya hayatı hakikatte sadece bir oyun ve eğlenceden ibarettir; ahiret yurduna gelince işte asıl hayat 

odur; keşke bunu bilselerdi!”, 40/64; “Allah’ın, iman Edip dünya ve ahireti faydalı işler yapan kullarına 

verdiği müjde işte bu! ‘De ki: Sizden akrabalık sevgisinden başka bir karşılık istemiyorum.’ Kim çaba 

harcayıp bir iyiliği gerçekleştirirse bu konuda ona daha büyük güzellikler bahsederiz. Şüphesiz Allah çok 

bağışlayıcıdır ve iyiliği asla karşılıksız bırakmaz.” (Şûra 42/23).  

71
 “Bugün size iyi ve temiz nimetler helal kılınmıştır…” (Mâide 5/5); “iki apaçık yolu (hayır ve şer) 

vermedik mi?” (Beled 90/10).  

72
 “Görmüyor musunuz ki, Allah yeryüzündekileri ve O’nun emriyle denize akıp giden gemileri sizin 

hizmetinize verdi! Kendi izni olmadıkça yerkürenin üzerine düşmemesi için göğü tutan da O’dur. 

Şüphesiz Allah insanlara çok şefkatli, çok merhametlidir.” (Hâc 22/65). 



 

34 

 

manasında menfaat kelimesinin çoğulu ‘menafıu’ kelimesi
73

 ve nimet
74

 ile ifade 

edilmiştir. 

Maslahat, kelime olarak Kuran’da geçmemesinde rağmen bu kelimenin anlam 

alanı içerisinde yer alan ve onu delaletini tamamen veya kısmen yansıtan ifadeler iyiliği 

emretmeyi ve kötülükten sakındırmayı salık veren ayetlerde yer almaktadır. Müminlerin 

tanımı yapılırken iyi ve faydalı olanları (etrafına) yaydıkları, kötü ve zararlı olanı 

engellemeye çalıştıkları belirtilmiştir.
75

 Peygamber’in özelliklerinden olarak iyiliği ve 

yararlı olanı emretmesi ve kötülüğü yasaklaması manasında geçmektedir.
76

  

 

3. MASLAHATIN KAVRAMININ İLK KULLANIMLARI 

Modern dönem araştırmalarında dinin fıkhî boyutu içerisinde maslahatın ilk 

kullanımına Mutezilî görüşlerden etkilendiği kabul edilen Ebu Bekir el-Cassas’ın 

                                                 
73

 “Eti yenen büyük ve küçük baş hayvanları da O yarattı. Onlarda sizin için soğuktan koruyucu şeyler ve 

başka yararlar vardır, ayrıca onlardan beslenirsiniz.” (Nahl 16/5). 

74
 “Allah’ın, göklerde ve yerde bulunan şeyleri hizmetinize verdiğini, niteletlerini gizli ve açık olarak 

önünüze bolca serdiğini görmez misiniz? İnananlardan öyleleri vardır ki bir bilgi, bir rehber ve aydınlatıcı 

bir kitap olmadan Allah hakkında tartışmaya kalkışırlar” (Lokman 31/20). 

75
 Örnek ayetler şu şekildedir: “Siz, İnsanlar için ortaya çıkarılmış en hayırlı ümmetseniz. İyiliği 

emredersiniz kötülükten alıkoyarsınız ve Allah’a inanırsınız. Ehli kitap da inanmış olsalardı elbette onlar 

için hayırlı olurdu; ı̇çlerinden inananlar da var, fakat çoğu yoldan çıkmıştır.” (Âl-i İmran 3/110); 

“Gündüzün iki tarafında, gecenin de gündüze yakın saatlerinde namaz kılın. Şüphesiz ki iyilikler 

kötülükleri yok eder. İşte bu, öğüt almak isteyenler için bir hatırlatmadır.” Â(l-i İmran 3/114); 

“müminlerin erkekleri de kadınları da birbirlerinin velileridir; ı̇yiliği teşvik eder, kötülükten alıkoyarlar, 

namazı kılarlar, zekâtı verirler, Allah ve Resulü’ne itaat ederler. İşte onları Allah merhametiyle kuş 

atacaktır. Kuşkusuz Allah mutlak güç ve hikmet sahibidir.” (Tevbe 9/71). 

76
 Kur’ân’da A’râf suresinde geçen ayet şu şekildedir: “Onlar, ellerindeki Tevrat’ta İncil’de yazılı 

buldukları o elçiye, ümmî peygambere uyarlar. Peygamber onlara iyiliği emreder ve onları kötülükten 

meneder; yine onlara temiz şeyleri helal, pis şeyleri haram kılar. Ağırlıklarını kaldırır, etrafındaki 

zincirleri çözer. O peygambere inanan, onu koruyup destekleyen, ona yardım eden ve onunla birlikte 

gönderilen nura uyanlar, ı̇şte bunlardır kurtuluşa erenler.”, (A’râf 7/157). 



 

35 

 

eserlerinde rastlanmaktadır.
77

 Bu bakış açısının benzer şekilde hicri V. asırda Mu’tezile 

Usûlcü Ebu’l-Hüseyin el-Basrî (ö. 436/1044)’nin eser ve görüşlerinde
78

 de yer aldığı 

görülmüştür. Kavramın bu Mu’tezilî alimin terminolojisinde “bir hükmün akılla mı 

yoksa vahiyle mi bilinebileceği” ana tartışması bağlamında kullanıldığı görülmektedir.  

Maslahat kavramının Fıkıh usulünde, ilk kez Mâlik b. Enes (ö. 179/714) 

tarafından maslahat-ı mürsele olarak ele alınmıştır.
79

 Malikî fıkhının önemli ismi Şâtibî 

(öl.790/1388)’nin tanımlamasıyla dinî ve dünyevî olanı eşdeğerde kapsayan bir 

muhteva kazanmıştır.
80

 Hasılı maslahat, klasik ve modern kullanımıyla hem dinî hem 

dünyevî olanı insan yararını gözeten temel bir yaklaşımı öne çıkarmış görünmektedir. 

Bu temelde tanımlanan makâsıd, hukukî yönü ağır bassa da ahlakî ve dinî içeriğe de 

sahip olmuştur.  

Maslahat kavramına bir hüküm çıkarma yöntemi olarak bakmadığını belirtmiş; 

bu temelde kavramı ilahî buyrukların nötr kaldığı yani hüküm beyan etmediği alanlarda 

iyi ve kötü değer yargılarını oluşturma vesilesi olarak değerlendirmiştir.
81

 Ancak bu 

tutumun Hüseyin el-Basri’nin maslahat teorisinde aklın çok daha güçlü bir şekilde 

                                                 
77

 Cassâs, Fusûl, 4:240-246; Kādî Abdülcebbâr, Muğni, 6:51; Kâdî Abdulcebbâr, Şerh’u-Usûli’l-Hamse, 

1:70, 84, 86, 90, 126, 191; Ebu’l-Huseyn el-Basrî, Mutemed fi Usûli’l-fıkh, thk. Halil Meyyis, (Beyrut: 

Dâru’l-Kütüb-i’l-İslamiyye, 2005), 2:320; Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, 14:377; Yunus Cengiz, “Kâdı 

Abdülcebbâr’da Bilgi sisteminde Akıl-Algı İlişkisi|”, Mukaddime, 2:2, (2010), 1-21; Felicitas Opwis, 

Maslaha, 12.  

78
 Basrî, Ebu’l-Huseyn, Mutemed, 2:322; Hourani, George F., “Mu’tezilî Etik Akılcılığın İslâmî ve İslâmî 

Olmayan Kökenleri”, çev. İ. Aslan, Şarkiyat Çalışmalarında İslam Ahlak Metafiziği, (İstanbul: Endülüs 

Yay., 2020), 178; Macid Fahri, İslam Ahlâk Teorileri, 56; Ali Bakkal, “İmam Şafiî’de Nesh Anlayışı”, 

Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 1997, 3:118.  

79
 Mâlik b. Enes, Muvatta’, thk. Muhammed Fuad Abdulbaki, (Beyrut: Dâru’l İhyai’Türasi, 1406/1985); 

Ebu’l-Hüseyn Basrî, Muhammed b. Ali b. et-Tayyip, Mutemet fi’l-Usûl-i Fıkh, thk. Muhammed 

Hamidullah, (Dımaşk: 1970); Şatıbî, Muvafakat, 2:206. 

80
 Şâtıbî, Muvafakat, 2:11. 

81
 Cessâs, Fusûl, 4:90-3; Felicitas, Maslaha, 31.  



 

36 

 

merkezileştiği bir bakış açısına dönüştüğü görülmektedir. Zira akıl temelli maslahat 

anlayışında insanlık durumu içerisinde ortaya çıkan yeni durumlar aklın kavrayış 

kapasitesi içerisinde ele alınmalıdır.
82

 

Maslahat fikrini güçlendiren isimlerden biri olan Eş’ari kelâmcı ve fakih 

Bakıllani (ö. 478.1013) ve kendisinden sonra gelen Cüveyni (ö. 478-1085) maslahatı 

kendi içerisinde zaruriyyât
83

, hâciyyât
84

 ve tahsiniyyât
85

 olmak üzere üç alanda 

incelemiştir. İmam Gazzâlî (ö. 505/1111), bu bakış açısını yenileyerek maslahatı dinin 

beş küllî prensibi ekseninde incelemiştir.
86

 Buna göre ilahî buyruklar, beş 

evrensel/tümel/küllî gereksinimi karşılamak üzere vazedilmiştir. Bunlar: dini korumak, 

aklı korumak, malı korumak, nesli korumak ve canı korumak.
87

 Gazzâlî, böylelikle 

dinin/nübüvvetin/şeriatın temelde insan yararını gözeten bir temel üzerine kurulu 

olduğunu savunmakta ve maslahatı delil niteliği açısından şeriatın maksatlarının 

korunması şeklinde ilahî buyruk otoritesine bağlamaktadır.  

İlahî buyruk teorisine bakan yanıyla maslahat kavramı, kelâm problematiğinde 

özellikle uluhiyet düşüncesinin teşekkülü sürecinde Mu’tezilenin aslah olarak bilinen 

teorisine temel sağlamıştır. Bu bakış açısında maslahat, bir yanıyla Allah’ın en iyi olanı 

                                                 
82

 Hüseyin el-Basrî, Mutemed, 2:343.  

83
 Zorunlu ve vazgeçilmez olarak görülen hususlar anlamında kullanılmaktadır. 

84
 İhtiyaç ve gereksinim olarak görülen hususlar anlamında kullanılmaktadır. 

85
 Güzelleştirmeye ve iyileştirmeye olarak görülen hususlar anlamında kullanılmaktadır. 

86
 İbn Fürek, Mücerredü Makalâti’ş-Şeyh Ebi Hasan el-Eşarî, Din Felsefesi Açısından Eş’arî Gelenek, 

(İstanbul: İz Yay., 2019),  150; Gazzâlî, Muhammed b. Muhammed, Şifâu’l-ğalîl fî beyani’ş-Şebeh ve’l-

Muhil mesaliki’t-Talil, (Bağdat 1970),  168; Cüveynî, Burhan, 2:923-927; İmam Gazzâlî, Mustasfa, 1:333; 

Râzî, Fahreddîn, Muhassal -Ana Meseleleriyle Kelâm ve Felsefe-, (çev. E. Altaş),  284; Şatıbî, Ebu İshak 

İbrahim b. Musa, Muvafâkât, (Mısır 1975), 2:307; Şaban, İslam Hukuk İlminin Esasları,  148; Ayman 

Shihadeh, Fahreddîn er-Râzi’nin Gayeci Ahlak Anlayışı, çev.  Çınar-K. Şenel, (Ankara: İlem Kitaplığı, 

2016), 6. 

87
 Gazzâlî, Şifâu’l-ğalîl, 168. 



 

37 

 

yaratması, diğer yanıyla ise her türlü kötülükten tenzih edilmesi olarak iki yönlü bir 

delalet niteliği kazanmıştır.  

Maslahat kavramının İslam fıkıh ve kelâm düşüncesi içerisinde yer ve 

işlevselliğini incelediğimizde bu kavramın hem teorik hem de pratik boyutlarıyla dini 

hükümlerin uygulanışına merkezi bir katkı sağladığını görmekteyiz Maliki ve Hanefi 

geleneklerinde Maslahat değişen sosyal koşullar ve yeni oluşan durumlar karşısında 

hukuki ve ahlaki çözümler üretme aracı olarak öne çıkmıştır. Özellikle Maliki 

düşüncede maslahata mürsele ve Hanefi düşüncede istihsan yöntemleri sabit vahiy 

kaynaklarının dışında kalan ve icma ya da kıyas ile çözümlemeyen meselelere 

pragmatik ve esnek yaklaşımlar sunmuştur bu yaklaşımlar dinamik doğasını ve 

toplumun değişen ihtiyaçlarına göre cevap verme kabiliyetini pekiştirirken: Şafiî 

ekolünün kıyas ve istıhap gibi yöntemlere başvurmasına rağmen, istihsanı eleştirmesi, 

metodolojik çeşitliliği ve yorum farklılıklarını ortaya koymuştur. Aktarılan kısım 

Maslahat kavramının yaygın kullanımı konusunda bir giriş niteliğindedir. Çalışmanın 

ilerleyen bölümlerinde maslahatın kelâmî yönü, husun ve kubuh temelinde geniş bir 

perspektiften alınarak ilahi yaratmanın devamı olarak nübüvvet ve teklif, hükümlerin 

ahlaki yapısı gibi tematik konuları içererek daha da derinlemesine incelenmesi 

hedeflenmektedir. Kelâm literatüründe yer aldığı şekliyle fiilleri İlahi fiiller ve insanî 

fiiller olarak fayda ve zarar temelinde değerlendirilecektir. 

 



 

38 

 

4. MASLAHAT İLE İLİŞKİLİ KAVRAMLAR 

4.1. Maslahat – Maksat İlişkisi 

Maslahatın kavramsal yapısını oluşturan tanımlayıcı ve kuşatıcı ifadelerden biri 

de “makâsıd”dır. Maslahat düşüncesi, kelâmî ve fıkhî söylemlerin teşekkül koşulları 

içerisinde eksen değeri kazanmış; söylemlerin yapısı içerisinde kısmen veya tamamen 

farklılaşmıştır.
88

 Maslahat düşüncesi günümüze geldiğinde daha çok makasıd 

bağlamında tartışılması dikkat çekmektedir. Dikkat çeken husus ise Gazzâlî’den sonra 

maslahat kavramı metodolojik olarak usûl-i fıkıhta kullanılmaya devam etmiş, kavram 

adeta maslahat ve makasıd kavramları benzer anlamlı olarak kullanılmaya başlamıştır. 

Burada görüldüğü üzere erken dönemde daha geniş anlamda kullanılan kavramın 

kullanımı kutsal metnin ötesine geçen durumlar için yeni hüküm koyma hususunda 

merkezi bir öneme sahip olmaya başlamış ve giderek artmıştır.  

Kelime olarak bakıldığında makâsıd, Türkçe’de yaygın şekilde kullanılan 

‘maksat’ kelimesinin çoğuludur.
89

 Kavram olarak Allah’ın kâinatı bir gaye ve maksat 

için en güzel bir şekilde yarattığı düşüncesini nitelemektedir. Gazzâlî açısından 

hareketle ontolojik olay ve olguları, kavramsal anlam alanı içerisinde etrafında 

açıklamaktadır. O, kavrama onun şer’î hükümler alanına hüküm oluşturma metodu 

olarak dahil edilip edilemeyeceğine geniş yer ayırmıştır. Malikî fıkıh geleneğinde ilahî 

iradenin ve bağlayıcılık doğuran emir ve yasaklarının kuramsal kavranışını ve 

                                                 
88

 Detaylı bilgi için bkz; Karâfi, Muhtasâru Tenkihi’l-Fusul fi’l-Usûl, 199; Şevkânî, Muhammed b. Ali b. 

Muhammed el-Havlanî, 427; Âmidî, İhkam, 3:253; Felicitas, Maslaha, 335-55; Yaran, “Karâfî’den 

Şâtıbî’ye Makâsıd/Maslahat Söylemi”, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (2013), 16:5-30. 

89
 Şeyhülislam Mustafa Sabri Efendi, Mevkıfu’l-Akıl, (Kahire: 1401/1981), 1:439; Yaren, Rahmi, 

“Cüveynî Öncesi Makâsıd/Maslahat Söylemi”, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (2014), 

28- 35; Ömer Yılmaz, “Makasıd Düşüncesinin Ortaya Çıkışı ve İlk Kaynakları”, (Marmara Üniversitesi, 

Doktora Tezi). 

 



 

39 

 

temellendirilişini niteleyen kavram, bir şeyi yaparken belirli bir gaye ve hedefe sahip 

olmak anlamına gelmektedir. Bu yanıyla kavram
90

, dini pratiğini düzenleyen fıkıh 

düşüncesinde vahiy tarafından düzenlenen ve hüküm bildiren ilahî buyrukların makul 

ve meşru dayanaklarını, gerekçelerini, hikmetlerini ve illetlerini tespit etme imkanını 

nitelemektedir. Fıkıh terminolojisinde durum makâsıdu’ş-şerî’a kavramsallaştırmasıyla 

ön plana çıkmıştır. Maslahat kavramının anlam ve delalet alanını kuşatan bu kavram, bir 

yandan nübüvvetin gayesini diğer yandan ise ilahî buyrukların spesifik dayanaklarını 

açıklama amacını ortaya koymaktadır.  

Maslahat hicri V./miladi XI. yüzyılda fıkıh usûlünün temel amaçları anlamında 

‘makasıdu’ş-şerî’a’ anlamında kullanılmıştır. Bu yönüyle kavram klasik değeri ve 

Kur’an’ın ruhuna uygunluğu temelinde fıkıh düşüncesinin gelişimine ve değişmesine 

işaret eden bir boyut kazanmıştır. Zira maslahat, bu yanıyla, değişen ve dönüşen 

insanlık durumunu ve sorunlarını çözmek imkân ve sahası ortaya koymaktadır. Böylece 

nass’a açık bir atıf yapılmadan yeni bir hüküm verme imkânı ve meşruiyeti 

sağlamlaşmış olmaktadır. Maslahat temelinde ne kadar şer’î bir değişiklik yapabileceği 

hususu elbette hüküm koyacak kuramsal ve pratik kavrayışa bağlı bir durumdur. 

Tarihsel durum ve maslahata duyulan gereksinim nedeniyle bu kavram 19. yy ile 

birlikte her yerde ifade edilen bir değer kazanmıştır.  

4.2. Maslahat – İstihlah, İstidlal ve İstihsan İlişkisi 

 Şer’i hükümler, insanın maddi ve manevi yaşantısını ilgilendirmesi sebebiyle 

dünyevi ve uhrevî mutluluğu içeren maslahatlara sahiptir. Şer’i hükümlerin genel hatları 

itibariyle insanların maslahatlarını içinde barındırdığına inanılmaktadır.
91

 Bu nedenle 

insanoğluna fayda sağlayan ferdi ve ictimai bütün fiiller ya emredilmiş ya da tavsiye 

                                                 
 

91
 Karâfi, Şerh-u Tenkîhi’l- Fusul, 427. 



 

40 

 

edilmiştir. Zarar verici nitelikte olan hususlar ise yasaklanmıştır.
92

 Bu metodolojik 

tutumun, hakkında hüküm bulunmayan meselelerde çözüm geliştirme imkânı 

sağladığına dikkati çekmektedir.
93

 Şartlar, pratikte, İstihsan metodolojisinin ihtiyaç ve 

zorunluluk gibi nedenlerden dolayı daha geniş bir yelpazede ele alınmasını 

gerektirmiştir. Bu bakımdan istihsan olay, olgu ve durumu adil şekilde çözümleme 

amacına, istislah ise daha ziyade kamu yararını sağlamak amacıyla en iyi çözümü elde 

etme hedefine yönelik olmuştur.
94

  

Maslahat, fıkıh alanında özellikle nass ve icma bulunmayan konularda 

başvurulan bir metot olarak karşımıza çıkar. Bu bağlamda Maslahat yeni durum olay ve 

olgular hakkında hüküm verme imkânı sunar. Hanefî geleneğinde, istihsan
95

 adı altında 

bir yöntem olarak yer bulurken; Malikî fukaha nezdinde ise insanların yararını gözetme 

anlamında maslahat-ı mürsele kavramı ı̇le önemli bir yer edinmiştir. Bu kavram, hicri 

IV. yüzyıla kadar Maliki fıkıh geleneğinde ıstıslah terimi aracılığıyla bir hüküm çıkarma 

metodu olarak kullanılmıştır.
96

 İstihsan, istislah ve re’y metodolojisine dayanarak 

verilen hükümler aslında maslahat ilkesi ekseninde verildiği söylenebilir.  Bu ilişkiyi 

daha yakından görmek için maslahat ve istislahtan, istidlal ve istihsan arasındaki anlam 

ilişkisinin incelenmesinde yarar vardır. İstihsan, bir konuda icma ve kıyas gibi kuvvetli 

                                                 
92

  Nahl 16/90. 

93
 Eş’arî, el-Luma’, 47, Cüveynî, Kitabu’l-İrşad, 159; Şükrü Özen, “Hicrî II. Yüzyılda İstihsan ve 

Maslahat Kavramları”, 35.  

94
 Âmidî, el-İhkâm, 3:285; Abdülaziz el-Buhari, Keşfu’l-Esrâr, 1:271; Noel J. Coulson, İslam Hukuk 

Biliminde İhtilaf ve Gerilimler, çev. F. Koca, (Ankara: Ankara Okulu Yay., 2016), 17, 34. 

95
 Kaffâl Şâşi, Mehasınu’ş-Şeria fi furüi’Şafiîyye, 40; Yaren, “Cüveynî Öncesi Makâsıd/Maslahat 

Söylemi”, 35; daha fazla bilgi için bkz. Ömer Yılmaz, “Makasıd Düşüncesinin Ortaya Çıkışı ve İlk 

Kaynakları”, (Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İlahiyat Anabilim Dalı, Doktora Tezi 

2010). 

96
 İzzeddin ibn Abdüsselam, İslami Hükümlerin Esas ve Hükümleri, çev. Süleyman Kaya -Soner Duman, 

(İstanbul: İz Yay., 2006), 31; Ayrıntılı bilgi için bk. Gazzâlî, Şifâu’l-Ğalîl, 160; Fahreddîn er-Râzî, el-

Mahsul, 1992/1412, 5: 160; el- Karafi: Envaru'l- Buruk Fi Envai'l- Furuk, 1998, 2:61-69. 



 

41 

 

delillerden vazgeçerek, hukukun amacına daha uygun görülen diğer bir görüşe yönelme 

olarak tanımlanabilir. Maturidî bakış açısına göre istihsan, “kişinin, iki ihtimalli bir 

durum ile karşılaştığında kıyastan vazgeçerek zihinde ağır basan olasılığa göre hüküm 

vermesi ya da hakkında hüküm bulunmayan bir meselede olasılıklar içerisinde en iyi 

olanı tercih etmesi” olarak tanımlanmıştır.
97

 

Erken dönemde Hz. Ömer, her ne kadar maslahat kavramını terimsel bir anlamda 

kullanmasa da verdiği kararlarda bu anlayışa dayalı bir akıl yürütme ve karar verme 

pratiği sergilemiştir. Hanefî geleneğinin önemli isimlerinden İmam Ebu Yusuf (ö. 182-

798), tarafından daha sistematik hale getirilmiş
98

; iyiliği gözetme ve genel faydayı 

sağlama odaklı bir metodolojiyle maslahat anlayışına önemli bir yer kazandırmıştır.
99

 

istidlal ve istihsan kavramları kişisel görüş ve akıl yürütme yöntemi üzerinde 

olmamasına rağmen, bu terimler genellikle maslahatı temeli alarak verilen hükümlerin 

keyfiliğe dayanmayan, ilahi emirlerle ve hukukun genel prensipleri ile çelişmeyen 

objektif kararlar vermeyi amaçlamaktadır. Bununla birlikte İmam Şafiî, istihsan 

metodolojisini, “delilsiz hüküm vermek” şeklinde eleştirmiştir.
100

 Eleştiriye konu olan 

yöntemin temelinde, görünüşte çelişkili hükümler arasında maslahatı gözeterek seçim 

amacı yatar.
101

 Bu geleneğin kelâmî çevresinin en önemli isimlerinden olan İmam 

                                                 
97

 Emrullah Dumlu, “Hafî Kıyas İstihsanı”, Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 2/2, (2002), 899-

926; Ali Bardakoğlu, “İstihsan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 23:341. 

98
 Ebu Yusuf, Kitâbu’l-Harac, (Kahire, 1977), 1:194; Cessâs, Fusûl, 2:62; 

99
 Opwis, Felicitas, Maslaha and The Purpose of Law-Islamic Discourse on Legal Change from the 

4th/110th to 8th/14th Century, (Boston: Brill, 2010), 12. 

100
 Şafiî, er’Risâle, (Kahire: 1979), 504; Cüveynî, Kitabu’l-İrşad, 159; İbn Ebi Şerif, Kemaleddin, el-

Müsamere, (Bulak 1317), 160.  

101
 Ebu’l Hasan el-Eş’ari, Kitabu’l-Lüma’, (Beyrut: Kütübü İlmiyye, 2012), 19; a.mlf., el-İbane, (Beyrut: 

Defais Yay., 2010, 109; Cüveynî, el-Akidetu’n-Nizamiyye fi’l-Erkâni’l-İslamiyye, thk. Muhammed Zahid 

el-Kevserî), (Kahire: Mektebetü’l-Ezheriyye, 1992), 43; Ebu’l-Muin en-Nesefî, Bahru’l Kelâm, çev. 

Yusuf Arıkan, (İstanbul: Arıkan Yay., 2019), 91; Cüveynî, Luma’u Edille, çev. Murat Serdar, (Kayseri: 

Kimlik yay. 2017), 54; Watt, Montgomery, İslam Düşüncesinin Teşekkül Devri, çev. Ethem Ruhi Fığlalı, 



 

42 

 

Maturidî, maslahatın ve makasıdın sınırlarını daha ileriye taşıyarak ilahi bir hükmün 

ictihat yoluyla askıya alınabileceği görüşünü eklemiştir. Dolayısıyla, Hz. Ömer 

döneminde Kur’an ve sünnete dayanarak yapılan birçok düzenleme de maslahat ve 

makasıd anlayışına uygun olarak ‘muellefe-i kulûb’ konusundaki yaklaşımıyla 

gerekçelendirmiştir.
102

 

Eş’ârî düşünce geleneğinde önemli katkılarda bulunan Cüveynî, istihsanı, ‘iki 

kıyas arasında en uygun olanı tercih etmek’
103

 şeklinde tanımlamış ve bu yöntemi, aklı 

temelli olması ve vahiyden bağımsız olması sebebiyle meşru delil olarak kabul 

etmemiştir. İstihsan kullanımı hususunda akıl temelli yorumların yapılması nedeniyle, 

ortaya çıkan hükümlerin şer’î olmaktan ziyade indî, yani kişisel keyfiyet taşıdığı iddia 

edilmiş, meşru delil/yöntemler arasında kabul edilmemiştir. Bu konuda oldukça önemli 

bir örnek olarak Cüveynî’nin öğrencisi Gazzâlî, kavramı ve metodolojik açılımını 

“insan aklıyla iyi olanı bulması”
104

 olarak değerlendirirken; bu hükümlerin zanna dayalı 

olması ve vahiyden bağımsızlığı sebebiyle şer’î delillere dayanmadığı gerekçesiyle bu 

yaklaşıma karşı çıkmıştır.
105

 Gazzâlî istishan’ın üç anlamı bulunduğunu; bunlardan 

                                                                                                                                               
(Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi, 1981), 305; Osman Aydınlı, Akılcı Din Söylemi (Farklı 

Yönleriyle Mu’tezile Ekolü), (Ankara: Hitit kitap Yay., 2010), 353; Şükrü Özen, “Hicrî II. Yüzyılda 

İstihsan ve Maslahat Kavramları, 56.  

102
 Mâturîdi, Te’vîlâtu’l Kur’an, thk. Ertuğrul Boynukalın, (İstanbul: Mizan Yay. 2006), 6:392; Cessâs, el-

Fusûl fi’l Usûl, 1:198; Kur’ân’da 6/60. ayette zekât verilecek kimseler şu şekilde sayılmaktadır; “Zekatlar 

sadece fakirlere, yoksullara, zekatların toplanmasında görevde olan kişilere, kalpleri iman ısındırılacak 

olanlara, kölelere, borçlulara, Allah yolunda cihat edenlere ve zorda kalmışlara verilir. Allah’ım bu 

konudaki kesin emri ve taksimi böyledir Allah her şeyi hakkıyla bilen ve her işi ve hikmeti sağlam 

olandır”; buradaki ayette ‘muellefe-i kulûb’ diye geçen tabir ile kalpleri imâna ısındırılacak olan kişiler 

olarak belirtilmektedir; ayrıca bk. Âl-i İmran 3/103, Enfal 8/63; Buhârî, “Menâkıb”, 25, “Meğâzî”, 61; 

Müslim, “Zekat”, 142-160; Ahmed b. Hüseyn el-Beyhâkî, es-Sünenü’l-Kübra, (Haydarabad: 1344). 

103
 Cüveynî, el-Burhân fi Usûl-i Fıkh, hk. Abdülazim Dib, Devha (1399), 2:1113-4; Özen, “Hicrî II. 

Yüzyılda İstihsan ve Maslahat Kavramları”, 48.  

104
 Gazzâlî, Mustasfa, 1:274. 

105
 Gazzâlî, Mustasfa., 21274; İzzeddin İbn Abdusselam, el-Kavâidu’l-Kübra, 1:50-9. 



 

43 

 

ilkine göre müçtehidin “bir şeyi aklıyla güzel bulması” olarak tanımlayarak bunun 

Kitap, sünnet, icma seviyesinde bir yargı olarak kabul edilmesine karşı çıkarak, heva ve 

şahsi arzuya göre verilen bir karar olarak değerlendirmiştir. Ancak âlim kişinin ictihad 

edebileceğini belirterek şerî delillere başvurmadan ancak vehmetme olduğundan 

altından bir fayda çıkmayacağını ve sonuca varılmasının mümkün olmadığını belirtir.
106

 

İkinci tanımına göre “ictihad müçtehidin zihninde oluşup açıkça ifade edemediği delil” 

olarak ifade etmiştir.
107

 Fakat âlimin yönelmesine bile direk bir delille desteklenmediği 

için hayal hükmünde olduğunu belirtir.
108

 İstihsanın üçüncü bir anlamı Kuran ve 

sünnetten bir delil
109

 göstererek kıyas yapmayı kastetmiştir.  

Gazzâlî’nin istihsan konusunda Şâfî’nin “İstihsan yapan kendiliğinden hüküm 

koymuş olur” sözünü aktararak, bu yöntemin sınırlarını eleştirel bir şekilde 

değerlendirmiştir. Gazzâlî bu bağlamda Maslahat meselesini istislah başlığı altında ele 

almış ve maslahatın meşruiyetini şer’î delillere dayanma koşuluna bağlamıştır. Ona göre 

Maslahat şer’î delillerle desteklendiğinde meşru kabul edilmelidir; ancak bu 

dayanaklardan yoksun olduğunda kesin bir şekilde reddedilmelidir. Muğlaklık içeren 

durumlarda ise kıyas yönteminin kullanılması gerektiğini belirtmiştir. Gazzâlî kıyasın 

denklik esasına dayandığını ve kişisel yöntemlerin önüne geçerek objektif bir çerçeve 

                                                 
106

 Gazzâlî, Kur’an’da Sözü dinleyip en gözeline uyanlar var ya işte onlar Allah’ın hidayete erdirdiği 

kimselerdir. İşte onlar akıl sahiplerinin ta kendileridir.”  (Zümer 39/18) ayetini delillere uyma olarak 

yorumlamıştır. Ümmetin bir şeyin değeri konusunda icma etmesinin delil yoluyla ve gerekçeli olabileceği 

görüşünü benimsemiştir. 

107
 Gazzâlî, el-Mustasfâ, 1:327-8. 

108
 Gazzâlî, Ebû Hanîfe’nin istihsanı kendi düşüncesini karşılaştırıp, Onun görüşünün herkes tarafından 

kabul edilen bir görüş olmadığını, sadece kişinin kendi görüşü ve kanısı olduğunu ifade eder. Bk. Gazzâlî, 

el-Mustasfâ, 1:330.  

109
 Gazzâlî, bu konuda Ebû’l-Hasan el-Kerhî (ö. 200/815)’nin görüşüne yer vermiş ve onaylamıştır. Bk. 

Gazzâlî, el-Mustasfâ, 1:331. 



 

44 

 

sunduğunu vurgulamış, böylece maslahat düşüncesine daha sınırlı ve kontrollü bir 

paradigmadan değerlendirdiğini ifade edilmiştir.
110

 

Alan araştırmacılarından Opwis, klasik dönemde maslahat anlayışının tarihi 

serüvenini ele alan hacimli eseriyle tanınmaktadır. Kitabında yerinde bir tespitle 

maslahat anlayışının hicrî II. ve III. yy’larda normatif bir karakter sergilediğini ve daha 

çok sosyal anlamda iyi anlayışına dayandığını belirtmektedir. O, teknik bir terim olan 

Istıhlah teriminin ilk defa Harezmi tarafından IV. yy’da kullanılmaya başlandığını ifade 

etmekte ve bu haliyle istislah teriminin Malikî fıkıh geleneğinin bir parçası olduğunu 

ileri sürmektedir.
111

 Kavramın Hanefi fıkhının önemli ismi Ebu Bekir el-Cessâs (ö. 

370/980) tarafından kullanılmış olsa da söz konusu kullanımın belirsiz ve kavramsal 

derinlikten uzak olduğunu tespit etmektedir.
112

 Eş’ârî kelâm ve fıkıh geleneğinin önemli 

ismi Gazzâlî, maslahat kavramını hak ettiği kavramsal yapı içerisinde tanımlamıştır. O, 

maslahatın imkân ve sınırlarını tespit etmeyi hedefleyen değişkenleri açısından tahlil 

etmektedir. Gazzâlî, Maslahat’ı uluhiyet
113

 alanına bakan yanıyla Allah’ın amacı ve ilahi 

buyrukların temeli anlamında makasıd kelimesiyle ilişkilendirerek kullanmaktadır. Bu 

yaklaşımıyla Gazzâlî, maslahat kavramıyla “şeriatın maksatlarının korunması” 

temelinde insanın iyiliği için beş küllî prensibe (el-külliyyâtu’l-hamse) yer vermiştir.
 114

 

                                                 
110

 Gazzâlî, el-Mustasfâ, 1:332-33; Ali Bardakoğlu, “İstihsan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, 23:339; Opwis, “New Trends in Islamic Legal Theory: Maqâsıd al-Sharī’a as a New 

Source of Law”, 124.  

111
 İmam Celaluddin Abdurrahman b. Ebi Bekr Süyûtî, el-Eşbâh ve’n-Nezâir, (thk. Muhammed el-

Mu’ttasımbillah el-Bağdadî), (Beyrut 1997), 257; Opwis, Felicitas, Maslaha, 9.  

112
 Cessâs, Fusûl, 93; Şatıbî, Ebu İshak İbrahim b. Musa b. Muhammed el-Gırnati, Muvafakât-İslami 

İlimler Metodolojisi-, (çev. M. Erdoğan), İstanbul 1990, 2:307. Felicitas, Maslaha, 31 

113
 Eş’ari, el-Luma’, 47, Cüveynî, Kitabu’l-İrşad, 159; Kâdı Abdülcebbâr, Muğni, 6:18. 

114
 Gazzâlî, Mustasfa, 2:281. 



 

45 

 

Bahsi geçen beş unsur sınıflamasından bazı kavramlarda
115

 değişiklikler olsa da 

çoğunlukla muhafaza edilmiştir.
116

 İbn Aşur modern dönemde maslahatı İslam 

meselelerini çözümünde kullanarak kendisi farklı kavramlar da katarak yorum 

getirmiştir. Çağdaş alimlerden İbn Aşur, hüküm çıkarırken maslahatın hükmün konma 

gerekçesini belirlemek yerine genellikle benzerliklere dayanarak yapılan kıyasa 

başvurulmasını eleştirmektedir. İbn Aşur'a göre, birçok fakih, Allah’ın ifade ettiği 

anlamı gösteren doğrudan bir ifadeden başka bir özelliğe geçiş yapan tümdengelime 

dayalı bir kıyas yerine, İslam hukukunun evrensel amaçlarını ortaya çıkarmak için 

tümevarımsal bir akıl yürütme sürecini benimsemelidir. Böylece fakihler, Peygamber 

zamanında ele alınmayan meselelere hukuki çözümler bulurken, bu tür çözümleri 

maslahata dayandırarak onların İslami hukuk kuralları olduğundan emin olabilirler. İbn 

Aşur, kıyas anlayışını daha geniş ölçekteki ilahi muradı da içerecek şekilde 

genişletilmesi gerektiğini savunur. Diğer yandan, bazı alimler kıyası maslahat altında 

toplayarak ters bir yönde hareket ettiği dikkate değerdir.
117

 

    Opwis, modern dönemde maslahatın gelişimi üzerine derinlemesine analizler 

yaptığı makalesiyle de dikkat çeker. Bu çalışmasında, çağdaş Müslüman âlimlerin 

maslahat hakkındaki görüşlerine yer verirken, önemli tespitlerde bulunur. Opwis’e göre, 

günümüzde birçok İslam âlimi, maslahat konusundaki yorumlarını klasik dönemdeki 

âlimlerden, özellikle Gazzâlî ve Şâtıbî'nin kavramlarına dayandırsa da, bu kavramı 

kendi dünya görüşlerine göre yeniden şekillendirmiştir. Bu modern âlimler, maslahatı 

                                                 
115

 Burada etik ve estetik vurgusu olan tahsiniyat ifadesi yerine tamamlayıcı ve ikincil anlamına gelen 

‘tetimme’ ifadesi geçmektedir; İzzeddin İbn Abdusselam, el-Kavâidu’l-Kübra, 1:50-9; Yaran, “Karâfî’den 

Şâtıbî’ye Makâsıd/Maslahat Söylemi”, 8. 

116
  Opwis, “New Trends in Islamic Legal Theory: Maqâsıd al-Sharī’a as a New Source of Law”, 126. 

117
 İbn Aşur, İslam Hukuk Felsefesi: Gaye Problemleri, 77-85. 

 



 

46 

 

uyarlama biçimleriyle klasik âlimlerden ayrılmakta ve beş külli esasın Allah’ın 

maksatları olarak sınırlandırıcı bir yapıda olduğunu vurgulamaktadır. Opwis, bu 

noktada birçok İslam hukukçusunun "geleneksel usul-u fıkıh" anlayışının, modern 

hukuki sorunlara çözüm bulmada yetersiz kaldığını düşündüğünü belirtir. Bu sebeple, 

İslam hukukunun maksatlarına, yani "makâsıdu'ş-şeriʻa"ya ve maslahata odaklanan yeni 

yaklaşımlar geliştirdiklerini ifade eder. Bazı ülkelerde bu yaklaşımlar, "devlet 

ideolojisi" haline gelmiş; böylece İslam hukukunun maksatları artık sadece hüküm 

çıkarma sürecinde değil, toplumsal politika ve ideolojinin temel ilkeleri olarak 

benimsenmiştir. Opwis’in gözlemlerine göre, bu uygulamalarla birlikte, Allah’ın 

insanoğlu için koyduğu hedeflerin sorumluluğu, politikaları uygulayan ve yasaları 

çıkaran devlet kurumlarına yüklenmiştir. Başka bir deyişle, İslam hukukunun amaçları 

bazı ülkelerde sadece hukuki kaynaklar olmaktan çıkmış, devlet tarafından benimsenen 

toplumsal politika ve ideolojiye dönüşmüştür.
118

  

Görüldüğü üzere, istislah, istidlal ve istihsan kavramlarının kullanılması ve 

değer affedilmesi, mezhepler arasında önemli farklılıklar göstermektedir. Nitekim, Şafiî 

düşüncesi, zaman ve mekânın değişmesine bağlı olarak hükümlerin değişebileceği 

fikrimin, İslam’ın evrenselliği ilkesiyle çeliştiğini ve beşerî hükümlerle bulanıklığa yol 

açabileceğine savunmaktadır.
119

 Bu perspekliften hareketle, Gazzâlî’nin maslahat 

kavramını ele alışı, akıl ile insanın ‘yararı elde etmesi ve zararlı olanı defetmesi’ fikrinin 

vahyi koruma amacı taşıması nedeniyle makasıd anlayışıyla bütünleşmiştir. Bu 

yaklaşım, ilahî iradenin, ilimin ve hikmetin mutlaklığını koruma gerekliliği ile 

temellendirilmiş; dolayısıyla istihsan yöntemi, sadece kıyasın uygulanabilirliğini 

güçlendirmek amacıyla sınırlı bir araç olarak kullanılmıştır. Böylelikle, Hanefî düşünce 

                                                 
118

 Opwis, “New Trends in Islamic Legal Theory: Maqâsıd al-Sharī’a as a New Source of Law”, 28-31. 

119
 Şafiî, er’Risale, 504; İbn. Kayyım el-Cevziyye, Miftâhu Dari’s-Saade, (Kahire: 1323), 2:15.  



 

47 

 

çerçevesindeki maslahatın esnek ve pratik yapıya sahip olduğu görülürken, Eş’arî ekolü 

bu kavramı daha sınırlı ilahî iradeye bağlı bir çerçevede el ele almıştır. Bu durum iki 

ekol arasındaki masat anlayışının yapısal farklılıklarını açık bir şekilde ortaya 

koymaktadır.  

4.3. Maslahat – İllet İlişkisi 

Maslahat meselesi fıkıh literatüründe genel itibariyle illet bahsi içinde delil olma 

özelliği açısından incelenmiştir.
120

 Maslahatı; “şeriat’ın temel amaçlarını esas alarak 

mevcut şer’î hükümleri yeni durumu dikkate alarak korumak” olarak kabul edenler 

olduğu gibi, “illetin tespitinin imkânsız olduğu durumlarda maslahatı uygun illet” olarak 

değerlendirenler de olmuştur.
121

 Burada iki farklı yöntemden bahsedilebilir: İlki 

maksadın esas alınması
122

 ikincisi ise kıyâs, ta’lîl ve lafızların yorumlanması.
123

 Fıkıh 

usûl-i literatüründe itibar edilen maslahat, mahiyeti itibariyle makul olması, makbul 

                                                 
120

 Gazzâlî, Şifâu’l-Ğalîl, 160; Fahreddîn er-Râzî, el-Mahsul, 5: 160; el- Karafi, el- Furuk: Envaru'l- 

Buruk Fi Envai'l- Furuk, 1998, 2:61; Ali Haydar Efendi, Dürerü'l-Hükkam Şerhu Mecelleti'l-Ahkâm, 

1?41; İbrahim Kâfi Dönmez, “Maslahat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 29, 86. 

121
 Taceddîn Subkî, el-Eşbâh ve’n-Nezair, (thk. Ebû Ubeyde Meşhur b. Hasan), Dâru İbn Affan, 2:61-3; 

el-Cabiri, “Çağdaş Dünyada ‘Şeriat’ın Tatbiki’ Problemi -İslam Hukuk Felsefesinde Metodolojik Yeniden 

Yapılanmanın Zorunluluğu-”, 36. 

122
 Bu yöntemde bir hüküm ele alınarak hükmü koyanın yani Allah’ın bugünkü getirmek için olabilecek 

sebep ve niyetleri yani ileti almaya çalışır. Bu illetin ortaya çıkarılması hükmün nedeninin ortaya 

çıkarılması anlamına gelir benzeri durumlarda buna göre yorumlanır. Basit ve pratik olan bu yönteme 

genellikle içkinin haram kılınması örneği verilir buradaki sarhoş ediciliği bir şey yok içilen şeye kıyas 

edilebilir görüldüğü üzere bunun kullanılması kolay ve faydalı olmuş olur, ama buradaki türü iyi 

belirlemek gerekir hükmün kapsadığı alanın dışına çıkmamak için zorlama bir hale gelmesi söz 

konusudur; Taceddîn Subkî, el-Eşbâh ve’n-Nezâir, 30-63. 

123
 Bu yöntemde Allah’ın hiçbir şeye ihtiyacı olmadığı düşünülür başlangıç olarak bu durumda insanların 

maslahatı göze aldığı esas alındığı için bu hükmün anlaşılması esas prensip olmaktadır Maslahat en temel 

ilke olarak belirlenmiş ve uygulaması çok geniş bir alana yayılarak içtihat her türlü durumda 

uygulanabilir hale gelmiştir. Câbirî bu yöntem kullanılmasını sürekli değişen dünyada Şeriat’ın 

uygulanması için zorunlu olarak görmektedir; el-Cabiri, Muhammed Abid, “Çağdaş Dünyada ‘Şeriat’ın 

Tatbiki’ Problemi -İslam Hukuk Felsefesinde Metodolojik Yeniden Yapılanmanın Zorunluluğu-”, 36-40. 



 

48 

 

görülen nitelikte fayda ya da zarar niteliğinde olması ve ibadetler dışında bir meseleyle 

ilgili olması koşulları etrafında ele alınmıştır.
124

 İbadetler teabbudî kategoride yer aldığı 

için onlardan salt akıl yoluyla hikmetleri ve fayda boyutları tam olarak idrak edilemez. 

Daha açık bir ifade ile, teabbudî hükümler, içinde maslahat taşımakla birlikte, 

maslahatının keyfiyeti tam olarak bilinemez. Bu kategoride ele alınan hususlar kıyas 

kapsamının dışında tutulmuştur.
125

  

Maslahatın bağlayıcılığı bağlamında temel alınan illet kavramı, “hükmün 

oluşmasını gerekli kılan mana ve gerekçe” olarak tanımlamıştır. Bu kavram; hükmün 

konulmasına uygun bir durum, amaçlanan gaye yani menfaat ve bu ikisi arasındaki 

mantıki ilişki “münasebet” olmak üzere üç farklı bağlamda incelenmiştir.
126

 Görüldüğü 

üzere, maslahat ve hikmet kavramlarıyla bir benzerlik gösteren illet kavramı, fıkıh usûl-i 

alanında hükmü gerektiren bir unsur olarak ele alınmış ve böylece keyfi kullanımların 

önüne geçilmiştir.
127

  

Fahreddîn er-Râzî’ye bakıldığında o, illet kavramını sadece maslahatın bir yönü 

olarak değerlendirmiştir.
128

 Buna göre yarar sağlayan şey anlamında ele alındığında 

maslahat, aynı zamanda bir illet niteliğine sahip demektir. Bu durum, maslahatın 

objektif olmasını da gerektirir.
129

 Râzî, daha ileri bir adımla maslahatın duruma ve 

şartlara göre değişebilir olması dolayısıyla mutlak olmayacağını savunmuştur. Dayanağı 

bakımından ise maslahat, Râzî’ye göre, Şafiî bakış açısının kurucu ilkesi kıyas ile 

doğrudan ilişkili olup yarar sağlama (tahsîl) ve zararı engelleme (ibkâ) nitelikleri 

                                                 
124

 Karâfî, Furûk, 2:107; Şaban, Zekiyyüddin, İslam Hukuk İlminin Esasları, 172. 

125
 Âmidi, el-İhkam, 3:285; Abdülaziz el-Buhari, Keşfu’l-Esrâr, 1:271. 

126
 Şaban, İslam Hukuk İlminin Esasları, 148.  

127
 İbrahim Kâfi Dönmez, “İllet”, Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 12:118.  

128
 er-Râzî, Fahreddîn, Muhassal -Ana Meseleleriyle Kelâm ve Felsefe-, 284. 

129
 er-Râzî, el-Muhassal, 5:290-1.  



 

49 

 

üzerine kuruludur.
130

 O, bunu bağımsız bir hüküm koyma aracı olarak görmemiş, onu 

sadece hikmet, illet ve münasebet temelinde bir sebep olarak değerlendirmiştir.
131

  

Bu bağlamda Mutezilî usûlcü Ebu’l Hüseyin el-Basrî maslahatı “illet, emâre, 

şart, sebeb” bağlamında incelemiş ve onu ulaşılan gaye olarak tanımlamıştır.
132

 Ona 

göre maslahat illetle alakalı olup akıl yoluyla bilinebilir. Fıkıh usûlünde Hanefi 

yaklaşımla büyük ölçüde örtüşen bu bakış açısı ‘illet’ kavramına dayanan bir maslahat 

anlayışına temel sağlamıştır.
133

 Ebu’l-Hüseyin el-Basrî, eserinde illet temelli maslahat 

anlayışını kelimenin çoğul formunda “mesâlih” olarak ortaya koymuştur. O, bazı 

ayetlerin maslahatlarını anlayamasak da her bir ayetin bir maslahat taşıdığını 

savunmuştur.
134

 O benzer bir şekilde nesh meselesini de maslahat ile ilişkilendirerek ele 

almıştır. Ona göre nesih, bir zamanda maslahat içeren bir hükmün başka bir zamanda bu 

niteliğini kaybederek maslahat değerini koruyacak şekilde yeni bir hüküm 

kazanmasıdır.
135

 Bu bakımdan maslahata karar verebilmek için konuyla ilgili ayet 

aramaya gerek olmadığını savunmuş; ayetlerin genel amaçlarını gözeterek maslahatın 

korunabileceğini ve yeni hükümler verilebileceğini kabul etmiştir.
136

 Maslahat 

anlayışını haber-i vahid hükmüne sahip rivayetlerin delil niteliği konusunda da göz 

önünde bulundurmuş; özgün ve dinamik bir usûl anlayışı geliştirmiştir.
137

  

                                                 
130

 er-Râzî, Muhassal, 5:157.  

131
 er-Râzî, el-Muhassal, 5:285.  

132
 Basrî, Ebu’l-Hüseyn, el-Mutemet fi’l-Usûl-i Fıkh, thk. Muhammed Hamidullah, (Dımaşk 1970), 

2:803-888.  

133
 Şaban, İslam Hukuk İlminin Esasları, 147.  

134
 el-Basrî, el-Mutemed, 1:219.  

135
 el-Basrî, el-Mutemed, 1:368.  

136
 el-Basrî, el-Mutemed, 2:205.  

137
 el-Basrî, el-Mutemed, 2:98-110.  



 

50 

 

Maslahat ile illet ilişkisi konusunda Gazzâlî’nin kendisinden önceki 

usûlcülerden daha tutarlı ve sistematik bakış açısı ortaya koyduğu düşünülmektedir.
138

 

Bunun sebebi, onun maslahatı hüküm geliştirme yöntemi olarak kullanması bakımından 

önceki usûlcülerden ayrışmış olmasıdır. Onun ortaya koyduğu hüküm geliştirme 

metodolojisi sadece çok gelişmiş bir hukuk teorisi olmakla kalmıyor, aynı zamanda 

modern fıkıh teorilerine de temel sağlayıcı niteliktedir.
139

 Bunun yanında Gazzâlî’nin 

maslahat kavramını el-Menhûl, Şifâu’l-Ğalîl ve el-Mustasfâ’sında genel itibariyle 

maslahtın delil olma özelliği “çok yönlü” olması dikkat çekicidir.
140

 Alan 

araştırmacılarına göre onun maslahat teorisi iki eserde birbirinden farklılıklar 

sergilemektedir. Maslahatı kabul etme koşullarının Şifa’ul-Ğalil ve Mustasfâ 

kitaplarında birbirinden değişiklikler barındırdığı ve akla verilen yetkinin de birbirinden 

farklı olduğu belirtilmiştir.
141

 Buna göre ilk maslahat anlayışı, dinî hükümlerin Allah 

tarafından insanın yararı ve iyiliği gözetilerek gelmiş olmasını ifade ederken; diğer 

maslahat anlayışı ise yeni bir hüküm çıkarmak ve kıyas yapmak amacıyla illetin ve 

                                                 
138

 Opwis, Maslaha, 65.  

139
 Karaman, Anahatlarıyla İslam Hukuku, 1:125; Kaynakta Gazzâli’nin ortaya koyduğu yöntem 

aktarılmaktadır, Naslarda bir kısım hükümlerin hikmetlerine ve faydalarına işaret edilmiş ve açıklama 

yapıldığını, bunlar incelendiğinde ise bu hükümlerin dini, hayatı, malı, aklı ve nesli muhafaza etmek için 

konulduğu anlaşıldığı belirtilir. 

140
 Soner Duman, “İmam Gazzâlî’nin Maslahat Düşüncesine Katkıları”, İslam Hukuku Araştırmaları 

Dergisi (2011), 18, 9-32.  

141
 Wael b. Hallaq, “Usûl al-Fikh: Beyond Tradition”, Journal of Islamic Studies, 3/2,  189. Önceki eseri 

Şifâu’l-Ğalîl göre daha kısıtlayıcı olduğunu bunun sebebininse sonraki eseri Mustasfâ Gazzâlî’nin manevi 

krizi ve dünyevi meselelerden uzaklaşmasının ardından öğrencileri için öğrenmeye yönelik yazılan bir 

kitap olduğunu belirten Hallaq, Şifâ’ el-Ğalîl’in başlangıcında ilmi çokça yer verdiğini ve akıl üzerine 

vurgu yaptığını belirterek, kendi okuyucusunu eski inançlarından ve alışmış olduğu düşünme 

biçimlerinden ayrılmalarını ve çözülmemiş sırları anlamaya istekli bir yapıda olmaları gerektiğini 

belirtmektedir. Maslahat konusunu merkezde bir yere koydu münasebet tartışmasına atıfta bulunarak, o 

kitabın büyük bir bölümünde bu hususa dikkat çekmiş şeriatın hukuki kurallarına giden bir yol olarak akla 

önemli bir güç atfetmiştir. Ama Mustasfâ’da daha muhafazakâr bir tutum ve yaklaşım dikkat çekmektedir. 



 

51 

 

yararın ve faydanın belirlenmesi konusunda yararın/faydanın belirlenmesi olarak 

tanımlanmıştır.
142

 

4.4. Maslahat – Kıyas İlişkisi 

Kelam ilmi, İslam düşüncesinde inanç ve metafizik meseleleri akıl yoluyla 

temellendirme çabasıyla öne çıkan bir disiplindir. Bu ilim, özellikle gözlemlenebilir 

alem ile gözlemlenemeyen metafizik gerçeklikler arasında bağlantı kurarak, Allah’ın 

varlığı ve sıfatları gibi temel konulara açıklık getirmek amaçlanmıştır. Bu 

bağlamda, kelamcılar, kıyas kavramının fıkıhta kullanılan anlamını doğrudan kelam 

alanında uygulamanın, ilahi hakikatlerin fıkhi hükümlere benzetilmesi gibi yanlış bir 

algıya yol açabileceğinden endişe etmişlerdir. Bu nedenle kelam ilminde kıyas 

yerine istidlal kavramını tercih etmişlerdir. İstidlal, kelamî meselelerin daha derin bir 

temele dayandırılması gerektiğini ifade eder ve ilahi hakikatlerin incelenmesinde daha 

uygun bir yöntem olarak görülmüştür.
143

  

Hicri 4./10. yıldan sonra Mutezilî alimlerin ortaya koyduğu, daha sonra fıkıhta 

yaygın olarak kullanılacak olan kıyasu’l-ğâib ala’şâhit (şahidin gâibe kıyâsı) metodunu, 

gözlemlenebilir alemden hareketle, gözlemlenemeyen metafizik gerçekliklere ulaşmak 

için bir usûl olarak belirtilmişdir.
144

 Kelamcılar, şâhid alemden hareketle 

(gözlemlenebilir gerçeklikler), gâib (gözlemlenemeyen metafizik gerçeklikler) hakkında 

çıkarımlarda bulunmak esas alınmıştır. “Şâhid alemde bir şeyin iyi olması hâlinde daha 

üstün bir varlık için o fiilin daha iyi olduğu” düşüncesi bu yöntemin temel ilkelerinden 

                                                 
142

 Opwis, Maslaha, 67.  

143
 Câbiri, Arap-İslam Kültürünün Akıl Yapısı, 190-191 akt. Ahmet Erkol, “Kelâm İlminde ‘Kıyasü’l gâib 

ala’’ş-şâhid’ Metodunun Kullanılması”, 8/20, (Erzurum: Kültür ve Eğitim Vakfı Yay., 2004), 164. 

144
 Kâdî Abdulcebbâr, el-Muhit bi’t-Teklif, thk. Ömer Seyyit Azmi, (Kahire: 1965), 168; Yunus Cengiz, 

“Mu’tezile ile Karşılaşma Usûlü”, 28. 



 

52 

 

biri olmuştur. Bu bağlamda, şâhid alemde gözlemlenen bir özelliğin ya da sebebin, gâib 

alemde Allah hakkında daha güçlü bir biçimde bulunduğu kabul edilmiştir.
145

 

Maslahat ve kıyas, İslam hukukunda hukuki karar verme süreçlerinde önemli 

roller oynayan iki kavramdır. Her iki kavram da fıkıh alimleri tarafından, şer'i 

hükümlerin oluşturulmasında ve uygulanmasında kullanılır, ancak aralarındaki ilişki ve 

kullanım alanları farklılık gösterebilir. Kıyas, İslam hukukunda bir hukuki meseleye 

Kur'an, Sünnet ve İcma'da açık bir emsal bulunmadığı durumlarda, benzer bir duruma 

dayanarak hüküm çıkarma yöntemidir. Kıyas, bir durumun hükmünü, zahirde benzer 

olan başka bir durumun hükmüne dayanarak çıkarır. Kıyas, öncelikle dört temel unsura 

dayanır: Asl (kendisine kıyas yapılacak asıl mesele), fer' (kıyas edilebilecek yeni 

mesele), illet (asıl da bulunan hükmün üzerine bina edildiği vasıf) ve hüküm (nassta 

sabit olan) anlamlarında kullanılmıştır.
146

 

Şafiî ekolüde, kitab, sünnet, icma ve kıyas yoluyla çözümlenemeyen yeni durum 

ve şartlardaki meseleleri kıyasu’ş-şebeh, kapalı kıyas, illet ve istishâb gibi yeni çözüm 

arayışlarına başvurmuştur.
147

 Eş’arî ve Şafiî söylem çerçevesinde merkezî öneme sahip 

kıyas perspektifi, maslahatı açıkça ifade edilmiş olan bir hükümden hareketle elde 

etmeye yönelmiştir. Bu anlayışa göre, hükmün illeti açıkça ifade edilmiş olan hükümden 

hareketle benzer illete sahip fakat hükmü açıkça ifade edilmemiş başka bir durumla 

kıyaslayarak elde etmeye çalışılmıştır.
148

 Şafiî'nin yaklaşımı, re’y ve ictihad’ın serbest 

kullanımına itiraz ederek, nasstan bağımsız hüküm verme anlayışını reddetmiştir. Bu 

                                                 
145

 Kâdî Abdulcebbâr, Muğni, 12:184;  

146
 Bk. Abdullah Kahraman, “Şer’î Deliller”, İslam Hukuku -El Kitabı-, ed. Talip Türcan, (Ankara: 

Grafiker Yay., 2013), 164-171;  

147
 Ali Bardakoğlu, “Tabiî Hukuk Düşüncesi Açısından İslam Hukukçularının İstihsan ve İstislah 

Görüşü”, Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 1986, 4/3:133; Enver Emon, Islamic Natural 

Law Theories, (Oxford: Oxford University Press, 2010), 7. 

148
 Dönmez, “Maslahat”, Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 29:86. 



 

53 

 

tutum, Şafiî'den sonraki dönemlerde, özellikle Cüveynî ve Gazzâlî gibi alimler üzerinde 

büyük bir etki yaratmıştır. Bu alimler, Şafiî'nin sıkı kıyas metodolojisinden ilham alarak, 

maslahatı daha sistemli bir şekilde kıyas süreçlerine entegre etmişlerdir. Bu, Şafiî'nin 

naslara sıkı sıkıya bağlı kalmak yönündeki yaklaşımının, sonraki dönemlerde maslahat 

ve kıyasın entegrasyonuna zemin hazırlamıştır.
149

 

Özellikle, Hanefî geleneği içinde yaygın olarak benimsenen istihsan yöntemi, 

dinin temel ve evrensel hedeflerine uyumlu bir şekilde uygulanmış ve metodolojik bir 

değer sunmuştur.
150

 

Malikî fıkıh düşüncesinde maslahat prensibinin temelinde ‘zarar vermeme’ ilkesi 

bulunur. Bu ekol içerisinde kavramsallaşan maslahat-ı mürsele, faydayı önceleyen bir 

bakış açısı sunmaktadır. Bu geleneği kıyas anlayışının, bu gelenekte istidlal ve 

maslahat-ı mürsele’ye yakın olduğu farkedilmektedir. İstihsan ise, bireyin değil kamu 

yararının öncelendiği bir bakış açısı olup bu niteliğiyle doğrudan maslahat-ı mürsele’ye 

benzetilmiştir. İstidlâl de maslahat açısından bir gerekçe olarak değerlendirilmiş; bu 

yolla elde edilen çözümün maslahat temelli olduğu kabul edilmiştir.
151

 İzzeddin b. 

Abdusselam tarafından şeriatın faydasının insanın faydasına dönüştüğü söylenebilir.
152

 

Sonraki dönemde onun öğrencisi Karâfî maslahat teorisini nass, icma ve kıyas bağlamı 

dışında oluşturmaya çalışmış; hükmün oluşumuna katkı sağlayan her delili maslahat 

niteliğinde kabul etmiş, ruhsat ve seddi zerâ-i gibi kavramları vahyin amacı maslahat 

bağlamında yorumlamıştır. Verilen hükümlerin nas ile çatışması halinde maslahat ile 

                                                 
149

 Bagby, “The Issue of Maslahat”, 3.  

150
 Şehâbettin Karafî, Şerhu Tenkîhu’l-Fusûl, nşr. Taha Abdurrauf Sa’d, (Kahire 1414/1993), 445-447; 

Şükrü Özen, “Hicrî II. Yüzyılda İstihsan ve Maslahat Kavramları, 57.  

151 Malik b. Enes, Muvatta, 31; Karâfi, el-Furuk, 2:61; Hârizmî (ö. 387/997), Muhammed b. Ahmed, 

Mefâtihu’l-Ulum, (Kahire 1342/1923), 8; İbrahim Kâfi Dönmez, “Maslahat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, 29:86. 
152

 İzzeddin İbn Abdusselam, el-Kavâidu’l-Kübra, 1:50-59. 



 

54 

 

ulaşılan bir hükmün kabul edilebileceğini savunması bağlı olduğu Malikî geleneğin 

maslahat anlayışının bir sonucu olmuştur.
153

  

Karâfi, hocası İzzeddin b. Abdusselam gibi şer’î hükümleri makâsıd ve vesâil 

olarak ayırdıktan sonra hizmet derecesindeki maslahatlara göre gruplara ayrılır.
154

 

Birbiri ile çelişen iki maslahat arasında zaruret ve önem sırasına göre daha aşağıda 

bulunan maslahatlar birbirleriyle kıyas edilemeyeceklerini belirtir.
155

 

Modern dönemde de maslahat kavramı, şer'î hedefleri belirlemede makasıdü’ş-

şeri’a çerçevesinde ele alınmakta, Kur’an’ın temel amaçlardan hareketle ve çağdaş 

ihtiyaçlara uygun hükümler geliştirmek için kullanılmaya devam etmektedir. Klasik 

dönemde Kur’an, sünnet, icmâ ve kıyas olarak formüle edilen bu yaklaşım, fıkıh 

alanında genel amaçlarını temel alarak hüküm üretme sürecini günümüzde de 

sürdürmektedir.
156

 Felicitas, bu süreci analiz ederken iki farklı akıl yetisi bağlamında ele 

almıştır. Geleneksel yaklaşımı benimseyen alimler, aklın bağımsız olarak maslahat 

temelli bir hukuki prensip ortaya koyma yetisine sahip olmadığı; ancak nasslarda ifade 

edilen illeti ve maslahatı anlama kapasitesine sahip olduğu görüşünü savunmuşlardır. 

Buna karşılık, Mu'tezile ekolü, maslahatı nasslardan bağımsız bir ahlaki perspektif 

üzerinden değerlendirme ve bu temelde hüküm koyma yetisini akla vermiştir. 

Bu yaklaşım, şeriatın ahlaki temellere dayanarak daha rasyonel ve bilgiye dayalı 

bir yapı kazanabileceğini öne sürmüştür. Her iki bakış açısı da, maslahat kavramının 

                                                 
153

 Karâfi, Şerh-u Tenkîhi’l- Fusul, 427; Âmidî, İhkam, 3:253; Apaydın, “Karâfi’nin İzlediği Yöntemin 

Genel Çizgileri ve Maslahat Anlayışı”, 270. 

154
 Karâfî, el- Furuk: Envaru'l- Buruk Fi Envai'l- Furuk, 1998, 2:61; Yaran, “Karâfî’den Şâtıbî’ye 

Makâsıd/Maslahat Söylemi”, 8. 

155
 Karâfî, el- Furuk, 2:108. 

156
 Opwis, Felicitas, “New Trends in İslamic Legal Theory: Maqāsid al-Sharī”a as a New Source of 

Law?” Koninklijke Brill NV, (Leiden 2017), 122.   



 

55 

 

hem ahlaki hem de hukuki boyutlarının nasıl şekillendiğini anlamak adına önemli 

katkılar sunmaktadır. Bu bağlamda, şeriatın maslahatı sağlama potansiyeli, ahlaki ve 

bilgi temelli bir yapı içerisinde ele alınarak, çalışmanın ilerleyen bölümlerinde daha 

ayrıntılı bir şekilde analiz edilecektir. 

4.5. Maslahat – Şeriat İlişkisi 

Dini hükümler, dinî literatürde bağlayıcılık doğuran emir ve yasaklar bütünü 

olarak şeriat kavramı çerçevesinde ele alınmış ve incelenmiştir. Kur’an’da yer alan 

bağlayıcı hükümler, ahlakî bir iyi kötü denklemi üzerine kurulmuş olup insanı iyiye 

yönlendirme amacını taşır. İlahi mesajlarda doğrudan yer almayan hususlar ise, Allah’ın 

emir ve yasaklarındaki temel maksat olan insanların maslahatını sağlama ilkesi 

doğrultusunda yeni hükümler çerçevesinde değerlendirilmiştir.
157

  

Nesh konusunda Allah’ın kudretine vurgu yapan İmam Şafiî, bir kısım şer’î 

hükmün sabit olduğunu, diğer bir kısmının ise Allah’tan bir rahmet olarak nesh 

edildiğini ifade etmiştir. Bu görüşünü, Kur’an’daki ayetlere
158

 dayanarak 

temellendirmiştir.
159

 Ama Şafiî, nesh konusunda güçlü deliller aranması gerektiğini 

vurgulamış; Kur’an’ı yalnızca Kur’an’ın, sünnetin ise yalnızca sünnet yoluyla nesh 

edebileceğini belirtmiştir. Bu iki referansın birbirini nesh edemeyeceğini ileri sürerek 

metnin literal anlamına sıkı sıkıya bağlı kalmış ve bu bağlamda maslahat anlayışına yer 

vermemiştir.
160

 Bu yaklaşım, Şafiî’nin nesh konusundaki 

metodolojisinin literalist ve metin merkezli bir karakter taşıdığını göstermektedir. 

                                                 
157

 Kaffâl, Mehâsin, 38; Zekiyüddin Şaban, İslam Hukuk İlminin Esasları, 172. 

158
“Biz bir ayetin hükmünü yürürlükten kaldırır veya onu unutursak, mutlaka daha iyisini veya bir 

benzerini getiririz. Bilmez misin ki Allah her şeye kâdirdir.”, Bakara 2/106 

159
 Şafiî, er-Risale, 211; er-Râzî, Mahsûl, 2:223. 

160
 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, 14:18; Ali Bakkal, “İmam Şafiî’de Nesh Anlayışı”, 118. 



 

56 

 

Böylelikle maslahatın yeni hüküm koyma süreçlerindeki rolü, Şafiî ekolü açısından 

sınırlı bir çerçevede ele alındığı söylenebilir. 

Din ve şeriatin birbirinden farklı olduğu
161

 dinin tüm peygamberlerde aynı 

olduğu fakat şeriatın peygamberden peygambere değişiklik gösterdiği kabul 

edilmektedir.
162

 Hanefî ve Maturidî gelenekte din ve şeriat ayrımı çok daha güçlü ve 

belirgindir. Din tüm gönderilen resullerin bağlı olduğu sabit bir yapı olarak ele 

alınmıştır. Şeriat ise, peygamberlerin kendinden önceki mesajları bir yandan onaylamış, 

diğer yandan ise insanlık durumu ve tarihsel süreç gereği yeni ve farklı hükümler 

getirdiğini savunmuştur.
163

 

Şeriatın değişmesi, Kur’an’ın bağlayıcılık bildiren tüm hükümlerini de 

kapsayacak şekilde genişleten yeni bazı görüşler de söz konusudur.
164

 Şeriatın 

değişmesine ilişkin tartışmalar, klasik dönemlerden bu yana güncelliğini korumuştur. Bu 

bağlamda İmam Mâturîdî, Allah’ın fiillerinin hikmet temelinde ele alarak insan aklının 

şeriat konusunda sorumluluk alması ve tasarrufta bulunmasına olumlu yaklaşmıştır. 

Maslahat temelinde belirlenen şer’î hükümler içerisinde ayetin ayetle, ya da sünnetle 

                                                 
161

 Hüseyin Atay, “Dini Düşüncede Reformun Yöntemi ve Bir Örnek”, 4:1, 2006, 20-23; Said Hatipoğlu, 

“Din ve Şeriat Ayrımı Üzerine”, 10; Saffet Köse, “Hz. Ömer’in Bazı Uygulamaları Bağlamında Ahkâmın 

Değişmesi Tartışmalarına Bir Bakış”, İslam Araştırmaları Dergisi, 2006, 7:3-50. 

162
 Fazlurrahman, Ana Konularıyla Kuran, çev. A. Açıkgenç, (Ankara: Ankara Okulu Yay., 2014), 94.  

163
 Ebu Hanife Maide suresi 5/48 ayetini örnek olarak göstererek: “(Resulüm!) Sana da kendisinden 

önceki kitapları tasdik edici ve onları destekleyici olarak bu kitabı hak ile indirdik. Artık aralarında 

Allah’ın indirdiği ile hükmet. Sana gelen gerçeği bırakıp da onların isteklerine uyma. Her birinize bir 

şeriat ve bir yol yöntem verdik.”, Şûrâ 42/13: “O Nûh’a buyurduklarını, sana vahyettiklerimizi, 

İbrahim’e, Musa’ya ve Îsa’ya buyurduklarımızı size din kıldı ki o dini ayakta tutasınız, o konuda ayrılığa 

düşmeyesiniz” ayetlerini göstererek dinin değişemeyeceğini fakat şeriatlerin değişebileceğini belirtmiştir. 

Şeriat’te bazı insanlar için haram kılınanların bazı insanlar için helal kılınabildiğini, ya da tam tersi 

şekilde bazıları için serbest olanın bazı şeriatlerde yasaklandığını belirterek şeriatlerin birbirinden farklı 

yapıda olduğunu vurgulamıştır. Bk. Ebû Hanife, el’Alim ve’l-Müteallim, 16. 

164
 Kâdı Abdulcebbar, Dinin- Temel İlkeleri / el-Muhtasar Fi Usuli’d-Din, çev. H. Arslan, (İstanbul: 

Endülüs Yay., 2017), 3; İlhami Güler, Sabit Din Dinamik Şeriat, (Ankara: Ankara Okulu Yay., 2015), 11. 



 

57 

 

veya ichihadla değişmesinin yani neshini mümkün görmüştür.
165

 O, nesh konusunda bir 

hükmün süresinin geçebileceğini ya da belirli süre ile geçici hükümler konabileceğini 

ifade etmiş; bu durumu, maslahatın değişmesi olarak kurumsallaştırmıştır.
166

 Mâturîdî 

ictihad yoluyla ilahi bir hükmü iptal etme imkanını ve meşruiyetini Hz. Ömer’in 

muellefe-i kulûb ile ilgili içtihadı üzerinden savunmuştur. O, bu yöntemle bir hükmün 

içerisindeki maslahatın kalkması sonucunda maslahatı sağlayan başka bir hükmün 

oluşturulmasını hedeflemiştir. Temel hükmün de tamamen ortadan kaldırılmadığını, 

ihtiyaç olduğunda maslahat koşuluyla şer’i hükme geri dönülebileceğini kabul 

etmiştir.
167

 

Mâturîdî maslahat ilkesi temelinde değişimi savunmuş olsa da dinde haram ve 

helal kılma yetkisini insan aklına vermemiştir. O, aklı insanlık durumunu ve değişiminin 

yegâne imkânı olarak değerlendirmiştir.
168

 Bu yaklaşım sonraki dönemde “şerî 

hükümleri illetten ziyade maslahata dayandıran ve dini sorunların çözülmesinde akla 

büyük bir nüfuz alanı tanıyan Ebû Hanife’nin akılcı yöntemi içerisinde etkili 

                                                 
165

 İmam Mâturîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 300-5; Sönmez Kutlu, “Mâturîdî Akılcılığı ve Günümüz Meseleleri 

Çözmeye Katkısı” el-Makâlât (Mezhep Araştırmaları), 2009, 2:23. Kutlu, bu yaygın görüşü İslam 

düşünce tarihinde bulunan zihniyetleri sınıflandırarak, “akla, akıl yürütmeye, içtihada, nazar ve istidlale 

önem veren ve farklılıkların bir arada yaşamasına imkân tanıyan ‘Akılcı-hadarî zihniyet” üzerinde 

durarak başlangıcını Ebû Hanîfe’ye dayandırmıştır. Sonrasında onun açtığı yoldan devam eden İmam 

Mâturîdî’nin teolojik, epistemolojik ve felsefi açıdan analiz edilmesinin günümüz sorunların çözümü 

konusunda önemli katkıları olacağı kanaatindedir. 

166
 Mâturîdi, Te’vîlatu’l Kur’an, 1:259; Teftâzânî, Şerhu’l-Akâid, thk. A Kemal, (Beyrut: Dâru’l-İhyâ-u 

Turâsu’l-Arabiyye, 2014), 81; Kalpleri İslam’a ısındırılması için verilen vergilerin Hz. Ömer döneminde 

yürürlükten kaldırılmış, sonrasında Ömer b. Abdulaziz zamanında tekrar şartların gerçekleştiği 

düşünülerek tekrar uygulamaya geçmiştir. Bk. İbn Abdürabbih, el-Ikdu’l-Ferîd, Dâru’l- (Beyrut: Kütüb-ü 

İlmiyye), 1984, 1:33-35. 

167
 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, thk. A. b. Abdulmuhsin et-Turkî, (Kahire: Dâru’l-Hicr, 1998), 7:665-

95; Sönmez Kutlu, “Mâturîdî Akılcılığı ve Günümüz Meseleleri Çözmeye Katkısı”, 24.  

168
 İmam Mâturîdi, Tevîlatu’l-Kuran, 5:203. 



 

58 

 

olmuştur.”
169

 Ahlakîliğin insan doğasına aklın delaleti içerisinde yer aldığına işaret eden 

İmam Mâturîdî, insan aklı ile şeriatı benzer şekilde hüküm oluşan referanslar olarak 

kabul etmiştir. Akla göre iyi olan bir şeyin şeriat tarafından da iyi olarak tanımlandığını 

savunmuş; bir şeyin emredilmiş olmasının veya yasaklanmış olmasının bu ahlakî temel 

üzerine kurulu olduğunu kabul etmiştir.
170

 

Mutezilî düşünce, İmam Mâturîdi’ye benzer şekilde, şeriatın farklılaşması 

meselesini nesh kavramı üzerinden ele almıştır. Farklı zaman dilimlerinde şeriatın 

değişmesini insan için bir maslahat ve lütuf olarak değerlendirmiştir. Ona göre bir şeyin 

maslahat değeri taşıması insan için iyi ve yararlı olması veya olası bir zararı 

engellemesidir. Bu açıdan bir şeyin maslahat değeri zamana ve haline bağlı olarak 

değişkenlik gösterir. Şeriatın tarihsel olarak süreklilik (ittisalî) niteliği taşımadığını 

bilakis süresiz (infisâlî) yani süreksiz halde olduğunu ileri sürmüştür.
171

  

Kelâmî düşüncede şeriatın değişmesi konusuyla ilişkili olan önemli 

problemlerden biri “halku’l Kur’an”, yani Kur’an’ın yaratılmışlığı meselesi yer 

almaktadır. Bu tartışma, Kur’an’ın beşerî ve ilahî zeminde nasıl konumlandıracağına 

dair İslam düşüncesinde farklı yaklaşımların ortaya çıkmasına neden olmuştur. 

Tartışmanın temelinde, Allah’ın kelâm sıfatı ve bu sıfatın mahiyeti üzerine yapılan derin 

tartışmalar yer almaktadır. Burada ilahî kelâmın, Allah’tan bir parça olarak kabul edilip 

edilemeyeceği ve kutsallığı bağlamında değişebilirliği veya yaratılmışlığı gibi meseleler 

gündeme gelmiştir. Mutezilî alimler, Kur’an’ın yaratılmış olduğu görüşünü savunarak, 

bu iddialarını naklî ve aklî deliller ile temellendirmeye çalışmışlardır. Bu yaklaşım, 

onların Allah’ın sıfatlarının mahiyeti ve ezelîliği konusunda genel olarak tutundukları 

                                                 
169

 Mâturîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 303; Sönmez Kutlu, “Mâturîdî Akılcılığı ve Günümüz Meseleleri Çözmeye 

Katkısı”, 10.  

170
 Mâturîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 278. 

171
 Kādî Abdülcebbâr, Şerhu Usûl-u Hamse, 1:575. 



 

59 

 

pozisyona dayanmaktadır. Mu’tezile’ye göre, Allah’ın sıfatları hâdis (sonradan 

yaratılmış) olup O’nun zatından ayrı olarak düşünülmemelidir. Bu görüş, 

Kur’an’ın kadim (ezelî) olamayacağı fikrini doğurmuştur ve kelâmî geleneğin en fazla 

Mu’tezile ile anılan meselelerinden biri haline gelmiştir.
172

 Tartışmanın arka planında 

Allah’ın sıfatlarının ezeliliği ile ilgili üç ana görüş öne çıkmaktadır: Bu konuda 

Mu’tezilî düşünce, Kelâm sıfatını yaratılmış (mahlûk) olarak kabul etmiş ve ezelî 

olamayacağını savunmuştur. Onlara göre sadece Allah’ın zatı ezelîdir; sonradan var 

olan herhangi bir şeyin Allah’a ait olan kıdem sıfatı taşıması mümkün değildir. Eş’arî 

düşünce ise Kur’an’ın Allah’ın kelâm sıfatının bir tecellisi olarak ezelî olduğunu ileri 

sürmüştür. Bu meselede herhangi bir görüş belirtmeyip tartışmadan uzak durmayı tercih 

eden bir grup da mevcuttur; bunlara ‘tevakkuf edenler’ diye isimlendirilmiştir.
173

  

Bu tartışma, İslam düşüncesinde ilahî irade, vahyin mahiyeti ve şeriatın 

değişebilirliği gibi konularla doğrudan ilişkilidir. Allah’ın kelâm sıfatının ezelî kabul 

edilmesi, Kur’an’ın değişmezliği ve ilahî bir hükmün kesinliği gibi argümanları 

desteklerken; yaratılmışlık fikri, ilahî kelâmın zaman ve mekâna bağlı olarak insana 

ulaştığı gerçeğine vurgu yapmaktadır. Mu’tezile ile diğer mezhepler arasındaki bu görüş 

ayrılıkları, vahyin mahiyeti ve şeriatın değişebilirliği gibi önemli konuların 

anlaşılmasında belirleyici olmuştur. 

Konunun tartışma alanı ‘İlahî kelâmın doğası’ başlığı altında da incelenmiştir. 

Kelâm-ı Lafzî ve Kelâm-ı Nefsî kavramları, Eş'arî ve Mâturîdî ekolleri tarafından ortaya 

konmuş bir ayrım olarak bilinir. Bu iki kavram, Allah’ın kelâmının ezeli mi yoksa 

yaratılmış mı olduğu sorusuna dair önemli bir çözüm sunar. Tartışmanın maslahat ile 

                                                 
172

 Cüveynî, el-Burhan, 10; Osman Aydınlı, Akılcı Din Söylemi (Farklı Yönleriyle Mu’tezile Ekolü), 

(Ankara: Hitit kitap yay., 2010), 353. 

173
 Cessas, el-Fusûl fî’l-usûl, 1:110. 



 

60 

 

irtibatı, Allah'ın kelamının doğası ve nasıl anlaşılması gerektiği, yasaların ve ahlaki 

kuralların nasıl formüle edildiğine kaynaklık etmesi sebebiyle dikkate değerdir. Ayrıca, 

Allah'ın insanlarla olan iletişimi ve emirlerinin yorumlanması bağlamında 

düşünüldüğünde, Allah'ın kelamının doğası ve nasıl anlaşılması gerektiği, yasaların ve 

ahlaki kuralların nasıl formüle edildiği, hangi eylemlerin maslahata uygun olduğu veya 

olmadığı gibi konularda belirleyici yapıdadır. 

Kelâm-ı Nefsî kavramı, Allah’ın içsel, ezeli ve yaratılmamış kelâmını ifade eder. 

Kelâm-ı Nefsî, Allah’ın zâtında mevcut olan ve ezeli olduğu düşünülen bir anlam veya 

iradeyi ifade eder. Bu kelâm, ses veya harflerden bağımsızdır ve bir iç konuşma 

niteliğindedir. Allah’ın bu kelâmı, varlığının bir parçası olup, zaman ve mekândan 

münezzeh kabul edilir. Eş'arîler ve Mâturîdîler, Allah’ın kelâmının bu yönünü ezeli ve 

değişmez olarak kabul ederler, bu yüzden de yaratılmamış olduğunu savunurlar. Kelâm-

ı Lafzî ise Allah’ın kelâmının, harfler ve seslerle ifade edilmiş halidir. Bu kelâm, 

Allah’ın insanlara vahiy yoluyla ulaştırdığı sözlü ifadeyi kapsar. Kelâm-ı Lafzî, 

Kur’an’ın belirli kelimelerle insan dilinde var olan hali olarak kabul edilir ve yaratılmış 

olduğu düşünülür. Eş'arî ve Mâturîdî ekollerine göre, Kur’an’ın lafzî yönü yaratılmıştır; 

çünkü harfler, sesler ve kelimeler sonradan var edilmiştir. Ancak bu, Kur’an’ın 

kendisinin yaratılmış olduğunu değil, onun dilsel ifadesinin yaratılmış olduğunu ifade 

eder. Bu ayrım, vahiy sürecinde Cebrail’in ve Hz. Muhammed’in rolünü açıklamada da 

kullanılır. Kelâm-ı Nefsî, Allah’ın ezeli bilgisi ve iradesi olarak O'nda bulunurken, 

Kelâm-ı Lafzî ise Cebrail aracılığıyla Hz. Muhammed’e iletilmiş ve insanlar tarafından 

anlaşılabilir bir forma bürünmüştür.
174

 

                                                 
174

 İbrahim Aslan. Aklın ve Dilin Sınırlarında Kur’an. Ankara: Ankara Okulu Yay., 2016; Mustafa 

Altundağ, “Kelâmullah – Halku’l-Kur!an Tartışmaları Çerçeesinde ‘Kelâm-ı Nefsî – Kelâm-ı Lafzî’ 

Ayrımı”, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (2000), 18:149-182.  



 

61 

 

Eş’arî düşünce Mutezilî düşünceyi eleştirmek amacıyla vahiy düşüncesine 

Allah’ın sıfatları, kelâm sıfatı ve Halku’l-Kur’an başlıkları altında yer verilmiştir.
175

 

İmam Eş’arî Allah’ın sıfatlarının ezeli olduğunu iddia ederek bunun hakiki manada 

mecaz olmadığını belirtmiştir.
176

 Söz ile yaratma arasına vurgu yapa alim Kur’an’ın 

yaratılmış olacağının mümkün olamayacağını belirtmiştir.
177

 Bu başlıklar altında dikkat 

çeken özellik, ebedi olarak iddia edenlerin bir tepkisellik sonucu Kuran’ın üstünlüğünü 

vurgulayarak onun değişme ihtimalinin önüne engel konulmasının -amaçlanması bir 

diğer motivasyon kaynağı olduğu da ilave edilmiştir- hedeflenmiş olmasıdır.
178

 

      Kādî Abdülcebbâr, bu denklemde neshi; doğru oluşları, iyi oluşları ve değişim 

yönleri olmak üzere üç bağlamda incelemiştir. Fiiller farklılaştığında değişim yönleri de 

farklılaşır. Fiilerdeki maslahat yönlerini farklılaşması veya birleşmesi ekseninde 

incelemiştir. İlahî teklif açısından iyi ve kötü arasındaki farkı belirlemek için maslahatın 

yönlerine dikkat çekmiştir. İbadetin kesin olduğu durumlarda neshin hakikatini ve 

bağlayıcılık yönlerini tartışmaya açmıştır.
179

  

Burada maslahatın değeri o dönemin koşullarının değişmesine bağlı olarak kendi 

gerçekliği içerisinde değerlendirilmiştir. Bu açıdan maslahat kavramı üzerinden şeriatın 

akılla çelişmeyeceğine ve değişimin bir gerçeklik olarak değerlendirilmesi gerektiğine 

                                                 
175

 Ebu’l-Muin en-Nesefî, Bahru’l Kelâm, çev. Y. Arıkan, (İstanbul: Arıkan Yay., 2019), 91; Ebu’l Hasan 

el-Eşarî, el-İbane, (Beyrut: Defais Yay., 2010), 109; Cüveynî, Luma’u Edille, çev. M. Serdar, (Kayseri: 

Kimlik Yay., 2017), 54. 

176
 Eş’arî, el-Lüma’, (Beyrut: Kütübü İlmiyye, 2012), 19. 

177
 Eş’arî, el-Lüma’, 23; Cüveynî, el-Akidetü’n-Nizamiyye, çev. M. Bağçeci, (Ankara: 2016), 42-43. 

178
 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, 16:82; Montgomery Watt, İslam Düşüncesinin Teşekkül Devri, çev. E. 

Ruhi Fığlalı, (Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi, 1981), 305. 

179
 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, 16:49,112. 



 

62 

 

vurgu yapmıştır.
180

 Dinin usûllerinin tevhit ve adaletin akıl ile bilinebileceğini 

savunduğu için insan ile olan ilişkisinin insanın eylemlerine göre değerlendirilmesi 

gerektiğini savunmuştur.
181

 

 

5. MASLAHATIN BAĞLAYICILIĞI 

Klasik dönem alimlerine göre şer’i hükümler, insanın maddi ve manevi 

yaşantısını ilgilendirmesi sebebiyle dünyevi ve uhrevî mutluluğu içeren maslahatlara 

sahiptir. Şer’i hükümlerin genel hatları itibariyle insanların maslahatlarını içinde 

barındırdığına inanılmaktadır.
182

 Bu nedenle insanoğluna fayda sağlayan ferdi ve ictimai 

bütün fiiller ya emredilmiş ya da tavsiye edilmiştir. Zarar verici nitelikte olan hususlar 

ise yasaklanmıştır.
183

 Buna karşın, klasik dönem literatüründe, hakkında doğrudan 

hüküm bulunmayan konulara yaklaşım konusunda iki farklı bakış açısı gelişmiştir. 

“Eşyada aslolan ibahâ” ve “eşyada aslolan kerahe”
184

 görüşlerinden hareketle ibaha 

anlayışını, akıl ve ictihad metodolojisi olarak; kerahet anlayışını ise dini rivayet olarak 

kabul eden bakış açısının temel kurucu prensibi olarak yorumlanması önemli bir felsefi 

soruyu gündeme getirmiştir.  

Dinin bağlayıcılığını aklın objektif delaleti temelinde ele alan Mu’tezile, 

değer teorisini teklif; kapsamda vacip, kabih ya da hasen gibi hükümler insan aklı 

üzerinden açıklanmıştır. İnsan aklının fiil, olgu ve durumların değersel hükmünün 

                                                 
180

 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, 15:58; Aslan, Kādî Abdülcebbâr’a Göre Dinin Aklî ve Ahlakî Savunusu, 

72-3. 

181
 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, 6:60-4; Aslan, Kādî Abdülcebbâr’a Göre Dinin Aklî ve Ahlakî Savunusu, 

125-6. 

182
 Gazzâlî, Şifâu’l-‘Ğalîl,  160; Fahreddîn er-Râzî, el-Mahsul,  61-5; Karâfi, Şerh-u Tenkîhi’l- Fusul, 427.  

183
  Nahl 16/90. 

184
 Süyûtî, el-Eşbâh ve’n-Nezâir, (thk. Muhammed el-Mu’ttasımbillah), el-Bağdadî, Beyrut 1997, 257.   



 

63 

 

bilgisine zorunlu olarak değil fiil, olgu ve durumların tabiatı üzerinde aklî tefekkür 

ile bilinebileceği vurgulanmıştır.
185

 Bu konuda öne çıkarılan metodolojik çerçeve 

fiillerin iyi veya kötü olup olmadıklarının sahip oldukları illetlere dayandığı, bu 

illetler üzerinden fiillerin değer hükümlerinin bilinebileceği üzerinden çizilmiştir Bu, 

bir cismin hareket etmesi ile nedeni arasındaki illet gibi Allah’ın da her fiilinin değer 

temelinde bir illetinin olduğu anlamına gelen bir postülaya dayanır.
186

 

Arapça kaynak sözlüklerde iyi oluşun ve iyiliğin kaynağı veya nedeni 

anlamlarına gelen maslahat kelimesi, bazen “toplumsal iyilik” ve “kamu yararı” olarak 

da ele alınmıştır. Bireysel bağlam Kelam disiplini altında incelenirken; toplumsal iyi 

oluş ve kamunun yararı anlamına gelen yönü usûl-i fıkıh alanında ele alınmaktadır. Bu 

bakımdan maslahatın farklı disiplinler altında farklı yönlerden ele alındığını söylemek 

mümkündür. Kuran’da maslahat kelimesi bizatihi geçmese de delalet açısından benzer 

anlama sahip bir terminolojinin var olduğu görülmektedir. Kuran’da konusu edilen 

kullanım şer’î hükümlerin insanların dünyevi ve uhrevî bağlamda içerdiği anlam ve 

sağladığı kazanım örgüsü içerisinde yer bulmuştur.
187

 Bu, dinin bağlayıcılık niteliğinin 

                                                 
185

 Kâdî Abdulcebbâr, el-Muhît bi’t-Teklîf, thk. Ömer Seyyid Azmi, (Kahire: 1965), 32. 

186
 Kâdî Abdülcebbâr, Muğni, 6:576.  

187
 Cüveynî, el-Burhan, 1113; Şâtıbî, Muvafakât, 2:11; Fûrek, Mücerredü Makålât, 125-30; Nîsâbûri el-

Mesâil, 405; Serahsi, Mebsût, 10:145; Şevkânî, İrşâdu’l-Fuhûl İlâ Tahkîki İlmi'l-Usûl, 242; Opwis, 

Maslaha, 1-9; Opwis’e göre Şeriat amaçlarıyla ilişkilendirilse de şer’î değişiklikler için ayetlerden yeni 

şer’î bir hüküm çıkarma veya duruma göre mevcut hükmü uyarlama aracı olarak yani usûl olarak 

değerlendirmektedir. O, maslahat prensibinin, şeriatın amacı olarak ortaya çıkmamasına rağmen zaman 

içerisinde nasıl bir değişim seyri izlediğini göstermeye çalışmıştır. O, bu sayede Müslüman fukahanın 

katkılarıyla ortaya çıkan klasik şer’î örüntü ve dönüşümün tamamını ele alamasa da amacının ve 

kavramının şekillenmesini etkileyen temel özellikleri ortaya koyarak geliştirilen yorumlara yer vermiştir. 

Bu bağlamda o, usûl-i fıkıh ulemasının maslahatı geçerli bir şer’î yöntem haline getirmek amacıyla 

karşılaştıkları zorluklara dikkat çekmiş; böylece hüküm koyma sürecinin değişim sürecine ne kadar bağlı 

olduğunu göstermeyi hedeflediğini belirtmiştir. Bu amaçla kendisinin usûl-i fıkıh alanına yöneldiğini, 

furû’ yani fıkhî uygulama kısmını göz ardı ettiğini söylemiştir. Böylece maslahatı hüküm elde etme 

yöntemi olarak kullanıp onu sağlam bir temele oturtan bazı önemli kişilere çalışmasında yer vermiştir. 



 

64 

 

temellendirilmesine duyulan ihtiyaçtan ve ortaya çıkan yeni olgu ve durumların 

çözümlenmesini gerektiren koşullardan kaynaklanmıştır. Bu yönüyle kavram durum ve 

değişim temelinde tarihsel şartlara bağlı olarak bir gereksinime karşılık gelmektedir.  

Hz. Peygamber’den nakledilen rivayetler arasında yer alan ve maslahatı delil 

olarak kabul edenlerin kabul ettikleri en güçlü dayanak, Hz. Peygamberin Muaz b. 

Cebel’i Yemen’e vali/kadı olarak gönderirken aralarında geçen konuşmanın muhtevası 

olarak gösterilir.
188

 Bu rivayet, İslami hukukta maslahatın delil olarak kullanılmasını 

destekleyen ve ona güçlü bir dayanak sağlayan bir örnektir. Ayrıca, hukuki karar verme 

sürecinde esneklik ve yerel koşulların önemini vurgular, böylece hâkimlerin ve kadıların 

adaleti en iyi şekilde sağlamalarına örnek teşkil eder.
189

 

                                                                                                                                               
Fakat kendi çalışmasının belirli bir düşünce okulunda/dini mezhepte ya da belirli bir dönemdeki gelişimi 

hakkında yapılan kapsamlı bir çalışma olmasının ötesinde, Hanefi düşünce ekolü ve bazı fıkıh 

teorisyenleri bu kavrama yer vermediğinden ya da önemli katkıları olmaması sebebiyle onları 

çalışmasında göz ardı ettiğinden şer’î örüntünün değişim sürecine vurgu yaparak düzenleyici mekanizma 

olmadığı durumlarda hükmün yorumlanması ve değişim sürecine odaklanarak kavramın geniş bir teorisini 

ortaya koyduğunu ve gerçeklemesine katkı sağlayan faktörleri ortaya çıkarmaya çalıştığını ifade etmiştir. 

188
 Tirmîzî, Ahkam, 3; İbn Mâce, Menâsık, 38; Şaban, İslam Hukuk İlminin Esasları, 172. 

189
 Hz. Peygamber'in Muaz b. Cebel'i Yemen'e vali ve kadı olarak gönderirken aralarında geçen konuşma, 

İslam hukukunun uygulanmasında maslahatın önemini vurgulayan kritik bir olaydır. Bu konuşma, Hz. 

Muaz'ın karar verme sürecinde nasıl hareket edeceğine dair Hz. Peygamber'in yönlendirmesini içerir ve 

İslam hukuk anlayışında önemli bir yer tutar. Hz. Peygamber, Muaz'ı Yemen'e göndermeden önce ona şu 

soruları sormuştur: "Karşılaştığın durumlarda nasıl hüküm vereceksin?" Muaz ise şu cevabı vermiştir: 

"Allah'ın Kitabı'na göre hüküm vereceğim." Hz. Peygamber bunun üzerine sordu: "Eğer Kitap'ta 

bulamazsan?" Muaz cevapladı: "Allah'ın Resulü'nün sünnetine göre hüküm vereceğim." Hz. Peygamber 

tekrar sordu: "Peki, sünnette de bulamazsan?" Muaz, şöyle dedi: "Kendi re'yimle (ictihadımla, yani kendi 

görüşümle) çaba gösterip hüküm vereceğim. "Bu diyalog, İslam hukukunda karar verme sürecinde 

başvurulacak kaynakların sıralamasını ve bir hâkimin veya kadının nasıl hareket etmesi gerektiğini 

gösterir. İlk önce Kur'an, ardından Sünnet ve eğer bu ikisinde de açık bir hüküm bulunamazsa, kadının 

veya hâkimin kendi ictihadını, yani bağımsız yargı kararını kullanması teşvik edilmiştir. Bu, aynı 

zamanda maslahatın (toplumun çıkarını gözetme) da dikkate alınabileceği anlamına gelir, zira hâkimin 

veya kadının kendi görüşünü kullanması, mevcut duruma en uygun ve faydalı çözümü bulmayı amaçlar; 



 

65 

 

Bu bağlamda Gazzâlî, bağlı olduğu Eş‘arî geleneğin önemli bir temsilcisi ve 

hocası Cüveynî’nin metodolojisinden etkilenmiş ve maslahat anlayışını bu temelde 

şekillendirmiştir.
190

 Her iki düşünür de şer‘î hükümleri temellendirmek ve desteklemek 

amacıyla ihale, münasebet ve maslahat benzer anlamlarda kullanmışlardır. Cüveynî’nin 

maslahat kavramına ilişkin görüşleri, Gazzâlî ve onun takipçileri için güçlü bir teorik 

temel oluşturmuştur.
191

  

Klasik ulema, genel olarak maslahat kavramına olumlu bir tutumla yaklaşmış; 

bu tutum, Kur’an ayetlerinin insanların iyiliğini önceleyen genel amacı ve Hz. 

Peygamber’in uygulamalarının insanların menfaatlerini sağlama ve zorlukları ortadan 

kaldırma yönündeki yaklaşımına dayandırılmıştır. Bu bakış açısı, sonraki dönem 

ulemasının da benzer bir eksende hareket etmesine zemin hazırlamıştır. Bununla 

birlikte, bu kuramsal yaklaşımda fikir birliği bulunmasına rağmen, maslahata dayalı 

hüküm geliştirmenin delil niteliği taşıyıp taşımadığı konusunda görüş ayrılıkları ortaya 

çıkmıştır. Çünkü bir husus delil niteliği kazandığında, onun meşruiyeti ve etkisi daha 

güçlü bir şekilde sağlanmış olur. Gazzâlî’nin maslahata ilişkin benimsediği yaklaşım, bu 

bağlamda dikkat çekici bir örnek teşkil etmektedir. Onun maslahat anlayışı, hem teorik 

hem de pratik açıdan delil niteliği taşıyan bir yöntemi vurgulamış ve bu yöntemin 

sınırlarını netleştirme çabası içerisinde olmuştur.
192

  

                                                                                                                                               
Sema Gül, “Muaz b. Cebel'i Yemen'e Gönderilmesiyle İlişkilendirilen Rivâyetlerin Şekil Yönünden 

Tahlili”, Iğdır Üniversitesi İlahiat Fakültesi Dergisi, (2015), 6:183-208. 

190
 Cüveynî, el-Burhan, 924-7; Şâtıbî, el-Muvafakat, 2:11; İbn Fûrek, Mücerredü Makålât, 125-30. 

Burada “akılla kavranılabilen her şey “zaruriyyat” olarak, daha alt seviyedeki hususlar “haciyyat” olarak 

ve onların da altında olan estetik ile ilgili hususlar da tahsiniyyat olarak tasnif edilmiştir. 

191
 Gazzâlî, el-Mustasfa, 310-311.  

192
Ayrıntılı bilgi için bk; Gazzâlî, Şifâu’l-Ğalîl, 160; Fahreddîn er-Râzî, el-Mahsul, 1992/1412, 5:160; el- 

Karafi: Envaru'l- Buruk Fi Envai'l- Furuk, (1998), 2:61; Ali Haydar Efendi, Dürerü'l-Hükkam Şerhu 

Mecelleti'l-Ahkâm, 1:41; Rahmi Yaran, “Karâfî’den Şâtıbî’ye Maslahat Söylemi”, Marmara Üniversitesi 



 

66 

 

6. DEĞERLENDİRME  

    Bu bölümde, maslahat kavramının kelime anlamından başlayarak Kur’an’daki 

yansımalarına, kavramın tarih boyunca nasıl evrildiğine ve ilgili diğer kavramlarla olan 

derin ilişkilerine kadar geniş bir çerçeve içinde incelenmiştir. Maslahat, İslam hukuk ve 

ahlak düşüncesinde merkezi bir role sahiptir ve kelamcılar tarafından sıkça başvurulan 

bir kavramdır. Maslahatın maksat, istihlah, istidlal, istihsan, illet, kıyas ve şeriat gibi 

kavramlarla olan ilişkisi, onun kelam doktrininde nasıl işlendiğini ve fıkhî hükümlerle 

nasıl bütünleştiğini açıklamaktadır. 

      Celîlü’l-kelâm açısından maslahat, yalnızca fıkhi bir araç değil, aynı zamanda 

İslam toplumunun evrensel değerlerini yansıtan bir yönlendirme aracı olarak işlev 

görmektedir. Bu bölümde maslahatın çeşitli yönleri ele alınarak, onun kelamî yorum ve 

uygulamalarındaki yerini daha iyi anlamamıza olanak tanımıştır. Ayrıca, maslahatın 

kelam doktrininde nasıl bir referans noktası oluşturduğu ve farklı kelamî meselelerle 

nasıl ilişkilendirildiği detaylı bir şekilde incelenmiştir. 

Sonuç olarak, maslahat kavramının derinlemesine analizi, İslam düşüncesinin temel 

prensipleriyle nasıl uyumlu olduğunu ve dinamik bir İslam hukuk anlayışının nasıl 

şekillendirildiğini göstermektedir. Kavramın farklı yorum ve uygulamaları, maslahatın 

sadece geçmişteki değil, aynı zamanda günümüzdeki ve gelecekteki İslam hukuk ve 

ahlak uygulamalarında da nasıl bir temel taşı işlevi görebileceğini ortaya koymaktadır. 

Bu, maslahatın sadece tarihsel bir inceleme konusu olmadığını, aynı zamanda çağdaş 

İslam düşüncesinin ve uygulamalarının şekillendirilmesinde kritik bir rol oynadığını 

vurgulamaktadır. 

                                                                                                                                               
İlahiyat Fakültesi Dergisi, 5-8; İhsan A. Bagby, “Klâsik İslam Hukuku Teorisi’nde (Fıkıh Usûlü’nde) 

Maslahat Meselesi”, çev.  Selim Has, Marife: Dini Araştırmalar Dergisi 2003, 3:1, 8. 



 

72 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

DAKÎKU’L-KELAM AÇISINDAN MASLAHAT 

 Maslahat kavramı, insanlık durumu ve zamanın koşulları gereği bireysel ve 

toplumsal dinamiklerin değişmesi ile doğrudan ilişkili olup var olan ve beklenen yararın 

ve faydanın korunması üzerine kuruludur. Bu yanıyla maslahat, insan düşüncesinin 

kuramsal veya pratik tüm alanlarını yakından ilgilendirmektedir. Bu bağlam dini 

düşünce söz konusu olduğunda çok daha önemli olmuştur. Zira dinî düşüncede dinin 

bağlayıcılık doğuran şer’î boyutu ile insanlık durumunun değişmesi arasındaki 

diyalektik ilişki, değer ve maslahat gibi tartışmaları kaçınılmaz hale getirmiştir. Bu 

temelde Kelâm düşüncesi maslahatın metafiziksel bağlamını; fıkıh düşüncesi 

maslahatın pratik boyutunu ve fıkıh usûlü ise maslahatın kuramsal bağlamını inceleyen 

klasik İslamî disiplinler olarak konumlanmıştır. Bu çerçevede maslahatın kelâmî yönü, 

ilâhî yaratma, ilahî teklif ve nübüvvetin nihaî gayesi gibi meseleleri ihtiva etmektedir. 

Usûl-i fıkıh alanında ise kavram, gönderilen vahyin maslahat olması dışında yeni ortaya 

çıkan meselelerde çözüm arama amaçlı yeni hüküm oluşturma çabası etrafında 

şekillenen bir maslahat anlayışından bahsetmek mümkündür. 

Felsefi düşüncede ise maslahat, fayda ve zarar eksenli olup kişiler arası ilişkileri 

ve toplumsal hayatı düzenleyen kuralları oluşturmasına yönelik ahlakî bir temele 

dayanır. Bu çerçevede maslahat, doğru yaşamı araştırmak ve bu amaca uygun eylemlere 

ile sonuçları teşvik etmek amacıyla etik anlayışlarla bütünlük içerisinde incelenmiştir. 

Burada eylem ve niyet odaklı ‘deontolojik ahlak’ anlayışından; eylemin sonuçlarında 

elde edilen fayda ve zarara odaklanan ahlak anlayışı ‘faydacı ahlak’ gibi çeşitli 



 

73 

 

söylemlerden söz etmek mümkündür.  Maslahat, bu bakış açılarında eylem dolayımında 

en yüksek faydayı, haz ve mutluluğu niteleyen bir bakış açısına dayanmaktadır. 

Maslahat, sadece İslamî düşüncede birbirine paralel söylemlerde değil aynı 

zamanda klasik dönemden modern döneme tüm felsefi geleneklerde de yeri olan bir 

kapsam alanına sahiptir.  

1. MASLAHATIN KELAMÎ REFERANSLARI 

Kelâm düşüncesinde ve literatüründe maslahat kavramı, teolojik ve metafiziksel 

bir bağlama sahiptir. Kavram, bazı kelâmî meselelerde vahiy temelli ulûhiyet 

tasavvurlarının açıklanmasında önemli bir yer edinmiş ve ilgi görmüştür. Bu bağlamda, 

dinin meşruiyetini ortaya çıkarmak amacıyla dini düşüncenin iç dairesi ve dış 

dairesi olmak üzere iki entelektüel alanı ayırt etmek mümkündür. İnancı konu edinen 

alan, dinin dilsel ve yorumlama boyutlarını inceleyen bir disiplin olarak, dini 

düşüncenin bağlayıcılığını ele alır ve bu alan dinin iç dairesini temsil eder. Buna 

karşılık, ulûhiyet ve ilahî irade gibi meseleler ise dinin dış dairesi olarak adlandırılabilir. 

Her iki boyut da Kur’an’ın ilahî hitap olarak anlaşılması ve yorumlanmasını 

hedeflerken, kelâm (Usûlu’d-Dîn) ve Fıkıh (Usûlu’l-Fıkh) alanları kendilerine has varlık 

(ontoloji) ve bilgi (epistemoloji) teorileri ortaya koymuşlardır.
193

 Maslahat 

                                                 
193

 Eş’arî, el-Lüma’, nşr. Hammûd Gurâbe, (Kahire: el-Hey’etü’l-âmme li-şuûni’l-metâbii’l-Emîriyye, 

19759), 115-32; Eş’arî, el-İbâne an usûli’d-Diyâne, nşr. Abdülkadir Arnaût, (Beyrut: Mektebetü dâri’l-

beyân, 1981), 119-65; Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 346; Kaffâl, el-Mehâsin, 27-33;
 
Ebü’l-Muîn Meymûn b. 

Muhammed b. Muhammed b. Mu‘temid en-Nesefî, Tebṣıra-tü’l-edille, thk. Hüseyin Atay - Şaban Ali 

Düzgün, (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yay., 2003), 2:253; İbn Haldun, Mukaddime, Muhammed, 

Ebu Zehra, Tarîhu’l-Mezahibi Fıkhıyye,  18; İbn Âşûr, Muhammed b. Tâhir Tunisi, İslam Hukuk 

Felsefesi: Gaye Problemleri, çev. Mehmet Erdoğan-Vecdi Akyüz, (İstanbul: Rağbet Yay., 2022),  132-89; 

Adem Yılgın, “Fukaha Metodunun Genel Yapısı”, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

(2003), 24/1,  65; Sachedina, İslamic Biomedical Ethics,  17; İbrahim Aslan, Aklın ve Dilin Sınırlarında 

Kur’an, (Ankara: Ankara Okulu Yay., 2016),  18-19. 



 

74 

 

kavramını yatay ve dikey olmak üzere iki farklı bağlamda ele almak mümkündür. Dikey 

bağlam, Allah-insan ilişkisi ve ulûhiyetle ilgili meseleleri kapsar. Bu çerçevede 

nübüvvet, ilahî fiillerin illetli ve amaçlı (gāî) olup olmadıkları, Allah’ın en iyi/en yararlı 

olanı yapmak zorunda olup olmadığı (aslah teorisi) gibi temel kelâmî sorunlar yer alır. 

Buna karşılık, yatay bağlam, maslahatın ahlakî ve varoluşsal boyutlarına odaklanır. Bu 

düzlemde, "husn" (iyilik) kavramının ontolojik yapısı ve temelleri, maslahatın zamanla 

ve değişen koşullarla nasıl evrilebileceği, aklın bu süreçte tek başına bir delil olarak 

hareket edip edemeyeceği gibi tâlî meseleleri ele alınır. Sonuç olarak, maslahat kavramı 

hem metafiziksel/teolojik bir derinlikte dikey bir anlayışla ele alınırken, hem de ahlakî 

ve pratik yönleriyle yatay düzlemde incelenerek geniş bir düşünsel zemine 

oturtulmaktadır. Bu yaklaşım, İslam düşüncesinde maslahatın çok yönlü ve dinamik 

yapısını ortaya koymaktadır. 

Maslahat kavramı, kelâm literatüründe, husun ve kubuh / iyilik ve kötülük 

tartışmalarının merkezinde yer almakta ve iyi ile kötünün zâtî nitelik taşıyıp 

taşımadıkları, bu nitelikler hakkında bilgi edinme imkanları, bu bilgilere ulaşmanın 

sınırları ve yöntemleri gibi meseleleri kapsamaktadır. Problematiğiyle doğrudan ilişkili 

olmakla birlikte, iyi ve kötü kavramlarının nitelikler olup olmadıkları, bu niteliklerin 

bilgisine ulaşabilme imkânı, sınırları ve elde etme keyfiyeti gibi hususları ihtiva 

etmektedir. Epistemolojik açıdan maslahat kavramı, aklın delaleti ve idrak sınırları 

açısından tartışma konusu olup, kelâm terminolojisinde ilahi hitabın mahiyeti, din ve 

şeriat ayrımı gibi meselelerle ilişkilendirilerek ele alınmaktadır. 

Maslahat kavramı, İslam düşüncesinin farklı disiplinlerinde ele alınmış ve 

özellikle kelâm ilminde teolojik, ahlaki ve epistemolojik bağlamlarda derinlemesine 

işlenmiştir. Kelâm, temel amacı olan dinî inançları akli ve nakli delillerle savunma 

misyonu çerçevesinde, maslahatı sadece fıkhî bir ilke olarak değil, aynı zamanda 



 

75 

 

ulûhiyet, nübüvvet ve hikmet gibi temel kelâmî meselelerin anlaşılmasında merkezi bir 

kavram olarak değerlendirmiştir. Bu bağlamda, maslahat; insanın akıl yürütme 

süreçlerini, ilahi düzenle ilişkisini, peygamberlerin rehberliğini ve değişen insanlık 

durumlarına yönelik çözümleri içeren çok yönlü bir yapı sunar. 

Maslahat, nazar ile bilgiye ulaşma süreçlerinde aklın işlevselliğini; tevhid ile 

Allah’ın mutlak birliğini ve bu birliğin insan yararına yönelik düzenlemelerdeki 

yansımalarını; aslah ile ilahi iradenin insan için en iyi olanı seçme ilkesiyle ilişkisini 

ortaya koyar. Bununla birlikte, lütuf ile Allah’ın insanlığa sunduğu iyiliklerin maslahata 

dayalı düzenlemelerdeki rolü; nübüvvet ile peygamberlerin insan maslahatını gözeten 

misyonları ve hikmet ile ilahi düzenin maslahatın temelinde nasıl işlediği gibi 

bağlantılar, bu kavramın kapsamını genişletmektedir. Ayrıca, maslahatın değişim 

bağlamında, zaman ve mekânın getirdiği yeni ihtiyaçlara yönelik dinamik bir çözüm 

aracı olarak işlev gördüğü, kelâmî perspektiften dikkat çeken bir unsurdur. 

Bu başlıklar altında yapılacak değerlendirmeler, maslahatı klasik ve modern 

yaklaşımlar çerçevesinde ele alarak, onun kelâm ilmindeki teorik zenginliğini ve pratik 

kullanımını daha iyi anlamayı amaçlamaktadır. Bu doğrultuda, maslahatın kelâmî 

bağlamdaki farklı yönlerine dair kapsamlı bir analiz sunmak sonraki bölümler için 

önemli görülmektedir. 

1.1. Maslahat –Nazar İlişkisi 

           Maslahat ile nazar arasındaki ilişki, İslam düşüncesinde akıl yürütme ve delil 

temellendirme süreçlerinin insan yararını gözetme ilkesiyle nasıl bir arada 

değerlendirildiğini anlamak açısından önemlidir. Nazar, kelâm literatüründe bilgiye 

ulaşma ve doğruyu bulma aracı olarak aklın işleyişini ifade ederken, maslahat ise bu 

bilgi ve akıl yürütmenin insanın faydasını ve zarardan korunmasını hedefleyen bir 



 

76 

 

çerçeve sunar. Bu bağlamda, maslahat-nazar ilişkisi, insanın akli kapasitesini kullanarak 

dini hükümlerin maksadını anlama ve uygulama çabasını temsil eder. Kelâm disiplini 

içerisinde “akıl”, bilgi kategorileri arasında önemli bir bilgi edinme yolu olarak kabul 

edilmiş ve “nazar” kavramıyla isimlendirilmiştir.
194

 Klasik kelâm terminolojisinde akıl 

“nazar” ile akıl yürütme “’istidlal” birbirinden ayrı tutulmuş, ikincisi “nazar” 

kavramıyla nitelenmiştir.
195

 Akıl ise anlam ve delalet olarak insanın zihinsel 

yetkinleşmesi (kemâlu’l-akl)
196

 temelinde ele alınmıştır.
197

 

              İnsan, akıl sahibi, şüphe duyan, anlama çabasında olan, sorgulayan, 

yorumlayan, kutsallaştıran ve deneyimleyen bir varlıktır. Bireysel karakter farklılıkları 

ve insan doğasındaki psikolojik eğilimler, genelde tepkisel, akılcı, gelenekçi, sezgisel-

deneyimci, radikal veya uzlaşmacı tipolojiler şeklinde sınıflandırılabilir. Bu bağlamda, 

düşünce ve söylem farklılıklarını anlamada bireysel karakter analizi önemli bir yere 

sahiptir. Farklı dini söylemler ve düşünce ekolleri, bu tür bireysel ve toplumsal 

eğilimler ışığında analiz edildiğinde, onların içinde bulundukları sosyo-politik ve 

kültürel bağlamlarla şekillendiği görülmektedir.
198

 

                                                 
194

  Ebî Abdillah el- Hâris Muhasibî, Risâle fî Maiyyeti’l-Akl, thk. Kuvvetli, (Beyrut 1971), 149-218; 

Bâkıllânî, et-Temhîd, 34; Ebû Reşid Nîsâbûri, el-Mesâil beyne’l-Basriyyin ve’l-Bağdadiyyin, thk. Maan 

Ziyade-Rıdvan Seyyid, (Beyrut: Mahdu’lünmâil Arabî. 1979), Beyrut 1979, 345; Gazzâlî, el-Mustasfâ, 

131; Eserde dikkat çekici olan husus, nazar ve istidlalin ön plana çıkarılması ve terki halinde ilahi teklifin 

terk edileceğini belirtilmesidir. 

195
 Kâdî Abdulcebbâr, el-Muğnî, thk. Muhammed Ali en-Neccar, (Kahire: ed-Daru’l-kütübi’l-Mısriyye, 

1963), 11/379, Yunus Cengiz, “Kādî Abdülcebbâr’da Bilgi Sistemi”, Mukaddime, 2010, 2/9.    

196
 Kâdî Abdulcebbâr, Kemalu’l-Akl ile aklın olgun seviyeye gelmesini kastetmiştir; Kâdî Abdulcebbâr, 

Muğni, 12/55-58. 

197
 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usû’l-Hamse, 1:120,340-376; Nîsâbûri, Mesâil, 347; Stephen Toulmin, “A 

Defence of `Synthetic Necessary Truth.” Mind 58/30 (1949), 160; Meryem Attar, İslam Ahlakı (İslam 

Düşüncesinde İlâhi Emir Teorisi), (İstanbul: Litera Yay., 2019), 193.  

198
 Judith Glück, “Measurement of Wisdom”, 89-104; Behlül Tokur – Sakin Özışık, “Hikmet Kavramına 

Dinî ve Psikolojik Yaklaşım”, 380-384. 



 

77 

 

Eş‘arî geleneğinde, bilgiye ulaşma sürecinde nazar kavramı önemli bir yere 

sahiptir. Bakıllânî, nazarı “bilinen üzerine düşünmek” olarak tanımlamış ve bu kavramı, 

kuşkudan uzaklaşarak kesin bilgiye ulaşmayı sağlayan insani bir yeti olarak 

değerlendirmiştir. Gazzâlî ise nazar kavramını, kelâm ilminde mantık metodolojisi ile 

entegre ederek “önermesel bir akıl yürütme” olarak yorumlamıştır. Gazzâlî’nin bu 

yaklaşımı, kelâmın epistemolojik araçlarını zenginleştirerek mantıksal çıkarım yapma 

süreçlerini daha sistematik hale getirmiştir. Böylece nazar, kelâm ilmi 

içerisinde delillendirme, tahkik ve bilgi üretme süreçlerinin merkezinde yer alarak, aklî 

yetkinliğin geliştirilmesine ve metodolojik tutarlılığın sağlanmasına katkıda 

bulunmuştur.
199

 

  Allah’ın, insanlara iyi ile kötüyü, faydalı ve zararlı olanı temyiz etmek üzere 

verilmiş bir yeti
200

 olarak yorumlayan İmam Mâturîdî, insanın bu dünyaya başıboş 

gelmediğini, oluş ve bozuluş aleminde sadece yok olmak üzerine yaratılmadığını ifade 

eder. Ayrıca, insanın varoluş gayesinin ve yaratılış hikmetinin yine akıl yoluyla 

bulabileceğini beyan etmektedir. Dünyada rehbersiz yol bulmanın güçlüğü ve hikmete 

aykırılığı nedeniyle, peygamberlerin insanlara rehberlik etmek üzere görevlendirildiğini 

belirtir. İmam Mâturîdî’nin bilgi anlayışında, nesnelerin gerekliğinin kavranması için 

“duyuların idraki, haber ve istidlal”
201

 üç çeşit bilgi edinme yolları mevcuttur. İnsan aklı 

bir haberi değerlendirir ve onun doğruluğuna karar verir. Haber aracılığıyla ulaşan 

                                                 
199

 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usû’l-Hamse, 6:114,118,122,162,240; Aslan, Dinin Akli ve Ahlaki 

Savunusu, 63. 

200
 Mâturîdi, Kitabu’t-Tevhid, 4. krş. Gazzâlî, el-Mustasfâ, 267; Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usû’l-Hamse, 

6:114,118,122,162,240 

201
 Mâturîdi, Kitabu’t-Tevhid, krş. Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, 14:23; “Ebû Mansur el-Mâturîdî’nin Bilgi 

Edinme Yolları”, İmam Mâturîdî ve Maturidilik, (Ankara: Otto Yay. 2011), 195. 



 

78 

 

bilginin doğruluğu son tahlilde yüne akıl yoluyla değerlendirilir.
202

 Böylece bilgi 

edinmenin her aşamasında aklı araç olarak kullanılması belirtilmiştir. 

Maslahat kavramının kullanım alanını genişleten Mu’tezile, ilahi kelâmın aklın, 

dinin ve ahlakın delalet alanları içerisinde tahakkuk etmesini de bir tür maslahat olarak 

değerlendirmektedir.
203

 Fayda olarak nitelenen husus, ilahi kelâmın insan idrakine, aklî- 

ahlakî kavrayışına açık olması ve maksada ulaşılabilirlik ölçülerini taşıması olarak 

anlaşılmaktadır.
204

 Bu anlayış temelinde, Mu’tezile’nin Kuran’ı, mahiyeti itibarıyla bir 

dil varlığı olarak ve içerik olarak ise akıl ve ahlak ile uyumlu bir mesaj olarak 

yorumlayan görüşü ortaya çıkmıştır.
205

  

Mu’tezile, maslahat kavramının kullanımını genişleterek, ı̇lahî kelâmın akıl, din 

ve ahlak rehberliğinde tezahür etmesini alanlarda bir tür ıslahat olarak 

değerlendirilmiştir. Bu bağlamda, fayda; ı̇lahi kelâmın insan anlayışına uygun olması, 

akıl ve ahlaki değerlerle uyumlu bir kavrayış sunması ve belirlenen amaçlara 

ulaşabilirliği ifade etmektedir. Bu perspektiften hareketle, Mu’tezile’nin Kur’an’ı, 

özünde bir dil varlığı olarak ve içeriği itibariyle akıl ile ahlakı temel alan bir mesaj 

olarak yorumlaması, bu anlayışın bir sonucudur. 

              Mürcie, akla ve akıl yürütmeye dayalı bir yaklaşım geliştirdikleri için "rey 

taraftarları" olarak adlandırılmıştır. Onlara göre, Emevîlerin son dönemlerinde rivayet 

edilen hadislerin sınırlı olması (yaklaşık dört bin) karşısında, geri kalan meselelerde 

kişisel görüşlere ve derinlemesine incelemelere dayanılması gerektiği savunulmuştur. 

Bu anlayış, dini meselelerde aklî değerlendirmeye olan ihtiyacı ön plana çıkaran bir 

                                                 
202

 Mâturîdi, Kitabu’t-Tevhid, 14; Kādî Abdülcebbâr, Muğni, 12:9. 

203
 Kâdî Abdulcebbâr, el-Muğnî, thk. İbrahim Ebyârî, (Kahire: eş-Şeriketü’l-Mısriyye, 1961), 7:121.  

204
 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, 7:4; Gazzâlî, Şifâu’l-‘Ğalîl, 160.  

205
 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, 7:22; Gazzâlî, Şifâu’l-‘Ğalîl,  333; Nesefî, Tebṣıra-tü’l-edille, 2:18. 



 

79 

 

tutum olarak dikkat çekmektedir. Ancak, Mürcie’nin akıl vurgusu, diğer mezheplerin 

yaklaşımlarına göre daha sınırlı bir perspektif sunmuş ve kapsamlı bir teolojik çerçeve 

geliştirme noktasında eksik kaldığı iddia edilmiştir.
206

 

            Benzer şekilde, Mu‘tezile özgün ve akılcı bir teoloji geliştirmiştir. Mâturîdî ise 

bilginin kaynakları meselesini kelâm ilminin temel konuları arasına dahil ederek, bu 

alanda önemli bir açılım sağlamıştır. Bu yaklaşım, daha sonra Mu‘tezile ve diğer 

mezheplerden bazı âlimler tarafından da sürdürülmüştür. Özellikle Mâturîdî ve 

Mu‘tezile âlimleri, itikadi meselelerde delaleti ve sübutu kesin (kat‘î) nassları mutlak 

bilgi kaynağı olarak kabul etmişlerdir. Bu bakış açısına göre, Kur’an ayetlerinin tamamı 

sübutu kat‘îdir. Ancak, anlamı açık ve kesin olmayan müteşabih ayetlerin 

yorumlanması gerektiği sonucuna ulaşmışlar ve bu yorumlar doğrultusunda ahlak, akıl 

ve vahiy arasındaki uyumu merkeze alan bir düşünce sistemi geliştirmişlerdir.
207

 

1.2. Maslahat – Tevhid İlişkisi 

  Maslahat, İslam düşüncesinin temel kavramlarından biri olan tevhid ile 

doğrudan ilişkilidir. Tevhid, Allah’ın birliğini ve mutlak otoritesini ifade ederken, 

maslahat, ilahi iradenin insan hayatındaki tezahürlerini anlamayı ve uygulamayı 

mümkün kılan bir ilkedir. Maslahatın tevhidle olan ilişkisi, ilahî iradenin insan yararını 

gözeten düzenlemeleriyle, bireyin ve toplumun hayatını nasıl şekillendirdiğini anlamaya 

yönelik bir perspektif sunar. Bu bağlamda maslahat, tevhid ilkesi doğrultusunda ahlaki 

ve hukuki düzenin dinamik bir unsuru olarak değerlendirilebilir. 

                                                 
206

 Bk. Uğur Erman, “Ehl-Ii Hadîs ve Ehl-Ii Re’y Arasında Yaşanan Polemiklerin Cerh ve Ta’dîl İlmine, 

Dönemin Te’lîfâtına ve Sosyal/Beşerî İliişkilere Yansıması (Hicrî III. Asır)”, e-Şarkiyat İlmi Araştırmalar 

Dergisi, 9/2 (2017), 990-1010.  

207
 Anton M. Heinen, “Kelâmcılar ve Matematikçiler Süregelen Neticeleriyle Bir Tartışmanın İzleri”, çev. 

Mehmet Bulğen, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 43/12, (2012), 305-320.  



 

80 

 

Bu çerçevede, Allah’ın selbî ve sübûtî sıfatları incelendiğinde, O’nun 

yarattıklarına benzememesi ve mekândan münezzeh oluşunun akıl yoluyla bilinmesi 

mümkündür. Mutezilî düşüncede, Allah’ı bilmek vacip olarak nitelendirmiş ve bu 

bilgiye sahip olmamanın kötülük olarak nitelenmesi gerektiği belirtilmiştir. Bu noktada 

Mu’tezile kötülükten bilgi vesilesiyle uzaklaşılmasının mümkün olacağını savunur; 

dolayısıyla Allah’ı bilmemek insanın zararına sebep olabileceği için bir eksiklik be bir 

kötülük olarak değerlendirilmiştir.
208

 

Mu’tezile, Allah’ın varlığının ve birliğinin zorunlu olarak bilinebileceğini 

savunurken, O’nu müşahede etmenin mümkün olmadığını maslahat bağlamında 

açıklamıştır. Allah’ın varlığına delil, bunun bizim isteğimiz ve ilişkin sebeplere 

başvurmamız sonucunda gerçekleşmesi sebebiyle olduğu ve isteksizlik ya da vazgeçme 

sonucunda gerçekleşemeyeceği belirtilmiştir.
209

 ‘Duyulardan biriyle idrak etme’
210

 

manasına gelen müşahede tabiri Allah’ı bilmek zorunlu olsaydı içerisinde kuşku ve 

şüphenin olmayacağını, (bilen ve bilinen arasında) bir sıfatın hasıl olması sonucu 

adaletin iyi ve insan için faydalı olacağını; zulmün ise kötü zarara sebep olacağını 

bilmemiz gibi bilmemiz gerektiğini savunmuştur.
211

 

Bu konuda Kādî Abdülcebbâr, cins tabirini kullanarak eşyayı, fiil, olgu ve 

durumu ontolojik bir bakış açısıyla değerlendirmiştir.  Böylece, kişiye elem ve acı veren 

her şeyin zorunlu olarak kötü olmadığını veya kişiye haz veren her şeyin zorunlu olarak 

faydalı olarak nitelenemeyeceğini savunmuş; fiil, olgu ve durumun doğurduğu veya 

                                                 
208

 Kādî Abdülcebbâr, Şerhu’l Usûl-u Hamse, 1:70. 

209
 Kādî Abdülcebbâr, Şerh’u-Usûli’l-Hamse, 1:86; a.mlf., el-Muhît bit’Teklîf, 343. 

210
 Kādî Abdülcebbâr, Şerh’u-Usûli’l-Hamse, 1:84; a.mlf., el-Muğnî, 4:58. 

211
 Kādî Abdülcebbâr, Şerh’u-Usûli’l-Hamse, 1:90; Jürgen Habermas, İletişimsel Eylem Kuramı, çev. M. 

Tüzel, (İstanbul: Kabalcı Yay., 2001), 110; Hourani, Islamic Rationalism The Ethics of ‘Abd al-Jabbar, 

106-109. 



 

81 

 

sahip olduğu sonuçlara göre değerlendirilmesi gerektiğini ileri sürmüştür. Bu temel 

koşulun yanında fiilin iradî olmasıyla zorlayıcı nedenlere bağlı olarak ortaya çıkmamış 

olmasına da dikkati çekmiştir. Bu bütünlükte, fiilin aklın doğuştan getirdiği verili etik 

yargılarla ilgili bilgisi ve bu bilginin yönlerine göre değer kazandığını ileri 

sürülmüştür.
212

  

    Mu’tezilî geleneğin diğer bir önemli ismi Ebu’l-Hüseyin el-Basrî, insanın 

maslahatı bilme hususunda husun ve kubhu bilme konusunda akla öncelik veren 

yaklaşım sergilemiştir. Allah’ın varlığı ve mahiyeti gereği kendisinden kötülüğün sadır 

olamayacağını, onun tarafından yapılan her fiilin iyi olması gerektiğini ve eşyanın değer 

hükümlerinin insan aklıyla tek başına bilinebileceğini savunmuştur.
213

 O, aklın merkezi 

konumunu insan fiillerinin niteliği ve değer boyutunun tespitinde de aynı şekilde 

korumuştur.  

Hüseyin el-Basrî, Kādî Abdülcebbâr’ın terminolojisinde vucûh olarak nitelenen 

hususu vacib kavramıyla ilişkilendirerek her durumun bir illetinin olduğu ana fikriyle 

ortaya koymuştur.
214

 Kötülük niteliği olmayan herhangi bir şeyin zorunlu olarak iyi 

olduğunu ileri sürmüştür. Ancak kötülük niteliğine sahip herhangi bir durum ve olgu 

                                                 
212

 Kādî Abdülcebbâr, Şerh’u-Usûli’l-Hamse, 1:191; Fârâbî, Kitabu Tahsili’s-Saade, çev. A. Arslan,  

(Ankara: Vadi Yay., 1999), 52-70. 

213
 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, 8:27-30; el-Basrî, Ebû’l-Huseyn, Kitâbu’l-Mutemed, 2:320.  

214
 Bu hususta Kādî Abdülcebbâr, ‘vucûhu’t-taalluk’ kavramını, iki şey arasındaki bağıntıyı açıklamak 

için kullanmış ve bu bağlamda söz ile sözün sahibi arasındaki ilişkiye dair önemli bir çerçeve sunmuştur. 

Abdülcebbâr’a göre, söz, sahibinde gerçekleşen bir eylem olup, bu eylem, söz sahibini gerektirir ve bu 

şekilde onun bir fiili olarak nitelendirilir. Bu durum, söz ile söz sahibinin arasında makûl bir niteliğe sahip 

bir bağ olduğunu göstermektedir. Bu bağın, rasyonel bir düzlemde var olduğunu ve mantıksal bir ilişkiye 

dayandığını savunan Kādî Abdülcebbâr, söz ile söz sahibini birbirine bağlayan bu bağıntıyı şu yönlerle 

açıklar: Söz, sahibinde ortaya çıkmakla kalmaz, aynı zamanda söz sahibinin bir etkinliği olarak 

değerlendirilebilir. Bu açıklamalar, söz ve onun sahibine atfedilen bağın hem ontolojik hem de mantıksal 

boyutlarını aydınlatmaktadır. bk. Abdulcebbar, el-Muğnî, 7:10-50. 



 

82 

 

için ise bir işaret olması gerektiğini savunmuştur. İyi oluş için tek koşul kötülük 

içermemesi iken; kötü oluş için ise bir illete sahip olmasıdır.
215

 Tüm bu değersel 

çerçevenin akıl ile bilinebileceğini vurgulamış; özellikle kötü oluşun gerekçelerine ve 

koşullarına ayrıntılı şekilde dikkat çekmiştir.
216

  

Bu temelde marifetullah yani yaratıcının varlığını bilmek vacip olarak 

temellendirilmiş; bu bilginin kötülüklerden sakınma eğilimine dönüşmesiyle bir lütuf 

değer olarak kabul edilmiştir. Zira lütuf, insanı zarardan uzak durmaya yönlendiren her 

bir faktör olarak işlev görür.
217

 Mu’tezile’nin lütuf kavrayışında, Allah’ın insan 

davranışına yönelik yönlendirmesi insan özgürlüğü açısından tartışma konusu olmuş, 

ilahî lütfun çağıran anlamında dâî olarak değerlendirildiği ve insanın psikolojik olarak 

Allah’ın yardımını almasının zorlayıcı bir etki oluşturmadığı şeklinde 

yorumlanmıştır.
218

  

            Bu durumun, ebeveynin çocuklarına yönelik eğitsel yönlendirmelerini örnek 

verilmiş; bu tür yönlendirmenin halk muhayyilesinde lütuf olarak değerlendirildiğini 

hatırlatmıştır. Bu yanıyla lütuf, iyinin ortaya çıkma imkanına olduğu kadar kötüden 

sakınma eğilimine de temel sağlayıcı niteliktedir.  Bu nedenle lütuf fiillerin yanı sıra 

teklif ile alakalı meselelerde etkin bir biçimde kullanılmıştır.
219

 Bir eğilim olarak dâî, 

ilahî lütuf temelinde eylemin teşekkül koşulları içerisinde kişide ve onun özgür 

kapasitesine bağlı olarak temellendirilmiştir. Çünkü fiil, onu yapan tarafından irade 

                                                 
215

 Ebû’l-Huseyn el-Basrî, Kitâbu’l-Mutemed, 1:343.  

216
 Ebû’l-Huseyn el-Basrî, Kitâbu’l-Mutemed, 1:317.  

217
 Kādî Abdülcebbâr, Şerhu’l Usûli’- Hamse, 1:105-6; a.mlf., el-Muhit bi’t-Teklîf, 329. 

218
 Bakara 2/251. Ayrıca bk. Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, 8:32.  

219
 Cüveynî, el-İrşâd, 363-5; Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, 8:33.  



 

83 

 

edilmiş olması ve güç yetirilebilir olması koşulları sağlandığında hiçbir zorunluluk 

olmaksızın bir imkân olarak ortaya çıkar.
220

  

Mu'tezile, bir şeyin ahlaki olarak değerli oluşunu teolojik açıdan fayda üzerinden 

açıklamaya çalışır. Bu anlayışa göre, bir şeyin akli olarak faydalı olması için mutlaka 

somut bir faydaya işaret etmesi gerekmez; bazen soyut veya zihinsel bir fayda da bu 

tanıma dahil edilir. Bu fayda, bir zararın ortadan kaldırılması olarak da anlaşılabilir. 

Eş'arî düşüncede ise fayda, emir kategorisi içinde ele alınır ve Tanrı’nın gücüne 

odaklanarak daha farklı bir yapıya sahiptir. Modern fayda anlayışına dayalı etik 

düşüncelerle Mu'tezile arasında benzerlikler kurulabilirken, Eş'arî düşünceyle arasında 

belirgin bir farklılık ilişkisi vardır. Şurası açıktır ki, kelâmî düşünceler referans itibarıyla 

teolojik temellere dayanırken, felsefi düşünceler insanı ve aklı etik açıdan merkeze alan 

bir yapıya sahiptir. Konunun daha iyi anlaşılması için bu iki alan arasındaki semantik, 

metodolojik ve tematik benzerlik ve farklılıkların ortaya konulması önem taşımaktadır. 

Kādî Abdülcebbâr, bir davranışı yapmaya ya da yapmamaya bizi yönlendiren 

itici bir gücün yani içsel bir güdünün
221

 olduğundan bahsetmektedir. Bir davranışı 

yapmaya iten bir eğilimin altında da bir fayda veya zararı engellemesi durumu, ya da 

fiilin iyi olduğuna yönelik insanda var olan önceden oluşmuş bir bilgi sonucu olduğunu 

belirterek, o işi ya da davranışı yapmamaya iten sebebin ise kötülüğe sebep olabilecek 

bir zarar oluşturması veya var olan bir faydayı engellemesi veya azaltması olarak 

belirtmiştir.
222

 Yemeğin zehirli olduğu bilgisi ondan sakınmaya neden olması gibi, 

kendisinde yarar olduğu bilgisi de yapmaya temel sağlar.
223

 

                                                 
220

 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, 6:150.  

221
 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, 7:408; Hulusi Arslan, Mu’tezile’de İyilik ve Kötülük, 199.  

222
 Kādî Abdülcebbâr, Şerhu’l Usûl-u Hamse, 2:342; a.mlf., el-Muğni, 6:196. 

223
 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, 6:149. 



 

84 

 

Kādî Abdülcebbâr, itici güç olarak tanımlanan dâî’nin; hür irade ile kesinleşen, 

yapmaya ya da yapmamaya temel sağlayan ve bu süreçleri kolaylaştıran olmak üzere üç 

yönlü bir etkiye sahip olduğunu belirtmiştir. Bu sayede kişi sahip olduğu fiil yapma 

imkanından hareketle eylemini iyi ya da kötü olacak şekilde gerçekleştirebilmektedir.
224

 

Bu temelde fiiller amaca göre de iyi ve kötü hükümleri alabilmektedirler. İçinde 

iyi veya kötü niyet olan taşınan fiilin amaca göre tahakkuk etmesi bunu göstermektedir. 

Kādî Abdülcebbâr, bu bakış açısıyla fiili, özü itibariyle iyi olarak nitelense de fiziksel 

özellikleri açısından kötü olabileceğine de dikkati çekmiştir.
225

 Ona göre güdü bir inanç, 

bilgi ve zan kategorisinde değerlendirilip, kendin de iyi olan şeyler aynı zamanda kişi 

için de faydalı bir yapıdadır.
226

  

Kādî Abdülcebbâr, maslahatla ilişkilendirerek başvurduğu vacip kavramını ise 

yapılmadığında yergiyi gerektiren her bir durum olarak tanımlamaktadır.
227

  “Mubah” 

kavramını da yapıldığında ne övgü ne de yergi doğurmayan her bir durum olarak 

değerlendirilmiştir.
228

 O, ‘iyi fiili fayda temelinde, kötü fiili ise zarar temelinde 

incelemiştir. Amaçsız yapılan ve hiçbir fayda doğurmayan durumları ise abes olarak 

nitelemiştir. Bu üç kategori üzerinden Kādî Abdülcebbâr, Allah’ın tüm fiillerinin iyi 

kategorisinde yer aldığını savunmuştur. Faydayı gözeten tüm fiillerinin ilahî adaletin bir 

gereği olduğunu düşünmüştür. Aksi durum Allah’ın zulümle nitelenebileceği imkanını 

benimsemek anlamına gelecektir.
229

 Kuran’da emredilen hususların içinde maslahat 

barındırdığı için vacip görülmesi gerektiğini vurgulayan Kādî Abdülcebbâr, namaz gibi 

                                                 
224

 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, 15:50. 

225
 Kādî Abdülcebbâr, Şerhu’l Usûl-u Hamse, 1:216. 

226
 Ayman Shihadeh, Fahreddîn er-Râzî’nin Gayeci Ahlak Anlayışı, 36.  

227
 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, 14:377; Yunus Cengiz, Kâdı Abdülcebbâr’da Bilgi sisteminde Akıl-Algı 

İlişkisi, 2/2, (2010), 2-22.  

228
 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, 4:139. 

229
 Kādî Abdülcebbâr, Şerhu’l Usûl-u Hamse, 1:301. 



 

85 

 

teabbudî hükümlerin maslahat barındırdığı için vacip olduğunu, yasaklanan hükümlerin 

ise mefsedeti içerdiği için yasaklandığını belirtmiştir. 

Mu’tezile’ye göre insanı bir fiili yapmaya ve yapmamaya yönlendiren sebebin o 

yapılan eylemin bir fayda getirmesi veya bir zararı gidermesidir.
230

 Kādî 

Abdülcebbâr’ın fayda tanımı; “sonucu kendisini aşan bir zararla bitmeyen haz ve 

mutluluk (surûr) ya da bunlara götüren şey” şeklindedir. Zarar tanımı ise şöyledir; 

“sonu daha büyük bir fayda ile bitmeyen her acı ve kederdir”.
231

 Bu düşünce, faydacı 

ahlak anlayışını çağrıştırmaktadır. Kādî Abdülcebbâr’ın fayda kavramı geniş bir anlam 

içeriğine sahip olduğunu belirten Arslan, bunun dar anlamda bir pragmatist ahlak 

anlayışı olmadığını vurgulamıştır.
232

 Bir davranışı kötü yapacak özellikleri sıralayan 

Kādî Abdülcebbâr, o eylemin zarar verici özellikte olması veya bir yarara ulaşmayı 

engellemesi ve o eylemi kötü yapan özelliğinin açıklanabilir olmasını şart 

koşmaktadır.
233

 

Mu’tezile’nin beş ilkesinden biri olan ‘el-va’d ve’l-vâid’ prensibini Allah’ın 

sözünden dönmeyeceği bağlamında açıklamıştır. ‘Va’d’ ile insanın gücünün 

yetmeyeceği bir şey ile sorumlu tutulamayacağını belirtirken, bunun olmadığı durumda 

ise insana bir zararın geleceğini ya da bir faydanın elde edilmesini engellenmiş olan 

durumu ‘vaid’ olarak belirtilmiştir.
234

 Va’d’in diğer bir tanımı “birine gelecek olan 

faydanın veya bir zararın gelmeden önceden haber verilmesi”, va’îd ise “bir kişiye 

                                                 
230

 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, 6:196. 

231
 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğnî, 7:44. 

232
 Arslan, Mu’tezile’de İyilik ve Kötülük, 200. 

233
 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, 6:18. 

234
 Kâdî Abdulcebbâr, Şerh’u-Usûli’l-Hamse, 34. 



 

86 

 

gelebilecek bir zarar için ya da gelebilecek bir faydanın engellenmesi” şeklinde 

olmuştur.
235

  

Doğruluğun iyi, yalanın ve zulmetin kötü olması gibi bilgilerin her insanda 

bulunduğunu belirten Kādî Abdülcebbâr, bunun aklın olgunluğa erişmesinden sonra 

oluşacağını söylemiştir.
236

 Kendisi vacip, hasen ve kabîh ayrımı yaptıktan sonra var 

olan acıların iyi ve kötü ayrımına giren, aklın kemale ulaşması sonrasında belli faydalar 

elde etmek için acını çekilmesinin sonuçta fayda saylayacağını belirtmiştir.
237

 Bu 

konuda yolculuğa çıkmayı örnek olarak vermiştir, yolculuğun uykusuz kalma, zorluk 

çekme gibi sebeplerden dolayı bize meşakkat getireceği düşünülerek kötü olarak 

görülebileceğini beyan etmiştir. Fakat aklı olgunluğa erişmiş kişiler bu seyahat 

sonucunda elde edeceği kazanca ya da eğitime odaklanarak yaşadığı meşakkati iyi 

olarak görebilir.  

İnsanın fiillerinde benzerlikleri bir şeyi arzuladığı zaman bütün varlığıyla ona 

yöneldiğini belirten Kādî Abdülcebbâr, insanın nefret ettiği bir şeyi gördüğünde ise 

ondan uzaklaşmak istediğini belirmiştir. Fakat buna rağmen insan kendisi için sonuçta 

daha büyük bir fayda getireceğini bildiği şey için tahammül gösterip istemedikleri bir 

şeyi yapabileceğine örnek olarak iyileşmeyi isteyen bir hastanın acıya katlanmasını 

örnek olarak vermektedir.
238

 

Özetle Mu’tezile’nin ahlak teorisinde beş temel ilkeden bahsedilebilir. İlk olarak 

iyi ve kötü olmak üzere bahsedilen nesnenin kendisi değil onların sıfatlarıdır. Bu 

yanıyla eşyanın değer hükmü objektif olarak tanımlanmıştır. İkinci olarak Allah yaratıcı 

                                                 
235

 Kâdî Abdulcebbâr, Şerh’u-Usûli’l-Hamse, 1:218. 

236
 Kâdî Abdulcebbâr, el-Muhtasar fî Usûli’d-Din, 172. 

237
 Kâdî Abdulcebbâr, Şerh’u-Usûli’l-Hamse, 1:296. 

238
 Kâdî Abdulcebbâr, Şerh’u-Usûli’l-Hamse, 1:344. 



 

87 

 

olarak daima iyi olanı idare eder ve insanların yaptığı kötülükler onlarla alakalıdır ve 

Allah’a atfedilemez. Üçüncü olarak fiillerin taşıdığı değerler insan tarafından, onun akıl 

yetisi ile bilinebilmektedir. Bunun devamında bilme kabiliyeti olan insanın özgür 

olduğu ve bildiklerinden sorumlu olduğudur. Sonuncu olarak adil olan Allah vaadinden 

dönmeyerek insana iyi ve kötü olarak faili olduğu her fiilinin karşılığını verecektir.
239

  

Fahreddîn er-Râzî, Hüseyn el-Basrî ve Kādî Abdülcebbâr’dan etkilenerek, insan 

güdüsünün temelinde hazzı aramak ve zarardan kaçınmanın yattığını öne sürer. Ona 

göre, faydalı olan, hazzı doğrudan sağlayan şeydir; aynı şekilde, zararın veya faydayı 

engelleyen unsurların ortadan kalkması da fayda olarak tanımlanır. Zarar kavramını ise 

üç ana kategoride değerlendirir: Birincisi, hemen ortaya çıkan doğrudan zarar; ikincisi, 

zararı önleyen etkenin ortadan kalkması ve üçüncüsü, faydayı engelleyen durumun 

ortadan kaldırılmasıdır.
240

 Fahreddîn Râzî’nin Mutezilî düşünce ile aralarında fark 

güdünün zorunlu olarak eyleme götürmesi hususundadır. Bu açıdan onun böyle bir 

zorunluluğu savunmanın insanı bir tür cebre götüreceğini belirtmiştir. Çünkü öznenin 

güdüleri diğer güdülere bağlı olarak değil Allah’ın yarattığı güdülerden kaynaklandığını 

belirtmiştir.
241

 

Görüldüğü üzere güdüleri mutlak bir özgür irade ve zorunluluğa imkân verecek 

şekilde eyleme götürülmesine sebebiyet verecek iki husus mevcuttur. Bunun temelinde 

varoluşsal düzlemde dinin algılanmasıyla alakalıdır. Ahlaki olarak insanın yararını 

gözeten Tanrı tasavvuru, aklı tam yetkinliğiyle kullanılmasına imkân veren, 

eylemlerinde bireysel özgürlük ve sorumluluğa dayanan insan modeli aklı tüm 

yetkinliğiyle kullanılmasına vurgu yapan görüş, Hanefî gelenek ve Mu’tezililer 

                                                 
239

 Kādî Abdülcebbâr, Muğni, 14:51; George F. Hourani, “Mu’tezilî Etik Akılcılığın İslâmî ve İslâmî 

Olmayan Kökenleri”, İslam Ahlak Metafiziği, 178. 

240
 Râzî, Mahsûl, 2:222; Shihadeh, Fahreddîn er-Râzî’nin Gayeci Ahlak Anlayışı, 36.  

241
 er-Râzî, Mahsûl, 2:218-25; Shihadeh, Fahreddîn er-Râzî’nin Gayeci Ahlak Anlayışı, 41. 



 

88 

 

tarafından seslendirilmiştir. Bunun karşısında İlahî kudrete vurgu yaparak yaratıcıya 

herhangi bir zorunluluk atfedilemeyeceğini, belirten vahye dayalı bir akıl tasavvuru, 

insan eylemlerinde ikili bir müdahaleyi kabul eden görüş mevcuttur. Bu farklı 

varoluşsal anlayışlardan hareketle, maslahatın daha pratik yönüne geçmek amaçlı 

sıradaki bölümde değişim minvalinde eyleme kapı aralaması amacıyla Nübüvvet ve 

Şeriat konularına, sonrasında ise maslahatın uygulama alanı Usûl’deki şekillenmesine 

yer verilecektir. Bu amaçla üçüncü bölüme bir alt yapı hazırlanması amaçlanmıştır. 

1.3. Maslahat – Aslah İlişkisi 

Aslah, Allah’ın insan için en iyi ve en faydalı olanı seçtiği inancını ifade eder. 

Maslahat kavramı, bu bağlamda ilahî hikmetin bir yansıması olarak görülür ve aslah 

ilkesiyle birleşerek insanlık için en uygun olanı temin etmeyi hedefler. Maslahat-aslah 

ilişkisi, ilahî irade ile insan yararı arasında bir köprü işlevi görür ve bu ilişkinin temeli, 

Allah’ın yaratışında ve hükümlerinde insanların maslahatını gözettiği anlayışına 

dayanır. 

Kelam disiplininde aslah konusu, Allah'ın adaleti, hikmeti ve insanlarla ilişkisi 

bağlamında tartışıldığı için büyük bir öneme sahiptir. Aslah, Allah’ın yaratılış ve ilahi 

düzeninde, kulları için en uygun ve en faydalı olanı yapması gerektiği fikrini ifade eder. 

Bu kavram, özellikle Mu‘tezilî düşünce ile özdeşleşmiş olup, kelam ilminin önemli 

meselelerinden biri olarak görülmüştür. Allah ile insan arasındaki ilişkinin önemli bir 

boyutu olan Allah’ın insanlar için en iyiyi istemesinin bir zorunluluk olarak görülmesi 

ve O’nun dünyada kötülük yaratmasının mümkün olup olmadığı meselesidir. Bu 

yaklaşım, Allah’ın mutlak adalet ve hikmet sahibi olduğu anlayışıyla ilişkilendirilir ve 

ilahi iradenin, insanlara zarar verebilecek herhangi bir fiile yönelmeyeceği fikrini temel 

alır. Böylece Allah’ın yarattığı her şeyin, insanlık için iyi ve faydalı olduğu düşünülür; 



 

89 

 

kötülük ise Allah’tan değil, insanın kendi tercihlerinden kaynaklanır. Bu, ilahi iradeye 

kötülük nispet etmemek ve Allah’ın adaletini vurgulamak adına yapılan önemli bir 

açıklamadır.
242

  

Mu’tezile “vucûb alallah” meselesinde adalet, hikmet ve maslahat temeline ele 

alarak, Allah’ın kulları için en uygun olanı yaratmasının gerekliliğini tartışmıştır. 

Bağdat Mu‘tezilesi’nin liderlerinden Ebü’l-Kâsım el-Ka’bî (öl. 319/931) 

Allah’ın aslah (en uygun olan) olanı yaratmasının zorunlu olduğu görüşünü 

benimsemiştir.
243

 Ona göre, Allah’ın adalet ve hikmet sıfatları, kulları için en iyi olanı 

yaratmayı gerekli kılmaktadır. Ancak, aynı ekolden bir diğer önemli düşünür olan Bişr 

b. el-Mu‘temir (ö. 210/825), başlangıçta bu görüşe karşı çıkarak Allah’ın her 

durumda aslah olanı yaratmasının imkânsız olduğunu savunmuştur. Bişr’e göre, 

iyiliklerin bir sınırı olmadığı gibi, her iyiliğin daha üstün bir iyiliği bulunabileceğinden, 

Allah’ın mutlak anlamda aslah olanı yaratması zorunlu değildir. Daha sonra ise görüş 

değişikliğine giderek her şerde bile bir aslah bulunduğu sonucuna varmıştır.
244

 

 Basra Mu‘tezilesi’nin önde gelen isimlerinden Kādî Abdülcebbâr ise, Allah’ın 

yaratmada salah ve aslahı gözetmesini ahlaki bir zorunluluk olarak görmüştür.
245

  

Nitekim bu konuda Kādî Abdülcebbâr’ın görüşü; Allah’ın iyi olan vasıflarla 

nitelenebileceği, zulüm ve kötülük gibi sıfatlarla vasıflandırılamayacağı, şayet 

vasıflandırılacak olursa bu nitelemenin Allah’ın şahsına yakışmayacağı ve O’nu noksan 

                                                 
242

 Bağdat Mutezilesine ait bir görüştür. Bu gruptan Hayyat’ın eserine ya da Kabi’nin eserine bakılabilir; 

Hayyât, İntisâr, 20-26. 

243
 Robert Brunschvig, “Mu’tezile ve Aslah”, çev. Hulusi Arslan, Dinbilimleri Akademik Araştırma 

Dergisi 2/4 (2002), 240 akt. Osman Aydınlı, “Mu’tezile Ekolünün Hikmet Anlayışı”, Disiplinler Arası 

İlişki Açısından Hikmet Kavramının İncelenmesi ve Değerlendirilmesi, ed. Ferhat Gökçe - Halil İbrahim 

Doğan, (Ankara: Astana Yay., 2023), 282-286. 

244
 Osman Aydınlı, “Mu’tezile Ekolünün Hikmet Anlayışı”, 282. 

245
 Kâdî Abdulcebbâr, Şerhu’l-Usû’l-Hamse, 393; Kâdî Abdulcebbâr, Muğni, 13:506; a. mlf., 4:388-405. 



 

90 

 

yapacağından dolayı bu nitelemenin O’na uygun olmayacağını savunmuşlardır.
246

 Ona 

göre, böyle bir nitelendirme, Allah’ın noksan sıfatlarla anılmasına yol açacağından 

kabul edilemezdir. 

Basra Mu‘tezilesi’ne yakın bir çizgide duran Cessâs da, Allah’ın müminleri iyi 

amelleri nedeniyle hikmeti gereği ödüllendirmesi gerektiğini savunmuştur.
247

 Cessâs’ın 

bu görüşü, Allah’ın adaletine ve hikmetine dayanan bir anlayışın ifadesidir. Bu 

yaklaşımlar, Mu‘tezile düşüncesinin adalet, hikmet ve maslahat kavramlarını 

derinlemesine ele aldığını ve bu çerçevede farklı yorumlar geliştirdiğini göstermektedir. 

Mutezilî düşünce, husun ve kubuh meselesini beş temel esasın ‘adalet’ prensibi 

üzerinde ele almakta ve Allah’ı kötülüklerden tenzih etme amacıyla hasen, kabih, vacib, 

salah, aslah, adalet, zulüm kavramlarının açıklamaları üzerinden bir değerler sistemi 

oltaya koymaktadır. Kādî Abdülcebbâr’a göre, iyi olanı yapması uygun olan Allah, 

fiillerin sahip olduğu iyi veya kötü olacak özellikleri, bu değer ifade eden özelliklerin 

hangi sebeplerle geldiğini açıklaması gerekmektedir.
248

 Ona göre Allah’ın emrettiği 

şeyler aslah kategorisinde, yasakladığı şeyler ise fesad kategorisinde yer almaktadır.
249

  

Kötülük sorunu, Batı felsefesinde benzer şekilde teolojik bir mesele olarak ele 

alınmıştır. Tarihin ilk dönemlerinden itibaren kötülüğün varlığı ile iyi ve merhametli bir 

Tanrı fikrinin bağdaşmayacağı yönümdeki düşünceler tartışmıştır. Kelâm literatüründe 

aslah başlığı altında ele alınan bu meseleyi ilk kez dillendirenlerin başında Mutezilî 

                                                 
246

 Kâdî Abdulcebbâr, Muğni 6:127; a. mlf., 14:61-29. 

247
 Cessâs, Ahkâmu’l-Kur’an, 2:368. 

248
 Kâdî Abdulcebbâr, Muğni. 6:3-4; Bağdadî, el-Fark beyne’l-Fırak, 97; Şehristâni, e-Milel ve’n-Nihal, 

(Beyrut: Muessesetu’l-Kütübi’l-Sekafiyye, 1994), 1:60-68. 

249
 Kâdî Abdulcebbâr, Muğni, 6:103.  



 

91 

 

düşünür Nazzam (ö. 231/845) gelmektedir.
250

 Nazzam’ın aslah görüşünün çağdaşı 

olduğu bazı filozoflardan etkilenerek dillendirdiği ile sürülmüştür. İlahi adaleti 

savunmak üzere ilk defa “teodise” kavramını ortaya sunmakla bilinen Leibniz (ö. 1646), 

Gazzâlî’nin de ortaya koyduğu, bu dünyanın yaratılmış dünyaların en iyisi olduğu tezini 

savunur. İlahi adalet kavramını açıklamak için "teodise" kavramını ilk defa sistemli 

olarak kullanan düşünür Leibniz (ö. 1646), Gazzâlî’nin de savunduğu bir tezi 

benimseyerek bu dünyanın, yaratılabilecek dünyaların en iyisi olduğunu öne sürmüştür. 

Gazzâlî, bu görüşün temelini ilahi cömertliğe dayandırırken, Leibniz, Tanrı’nın 

mükemmelliğinin gereği olarak daha azını yaratmasının bir eksiklik oluşturacağını ve 

çelişkili bir yapı ortaya koyacağını belirtmiştir. Leibniz'in, Tanrı’nın en yüce akıl 

doğrultusunda hareket ettiğini vurgulaması, Mutezilî görüşe felsefi bir derinlik 

kazandırdığı şeklinde yorumlanabilir.  

Mutezilî düşünce, fiiller konusunda yaptığı gerekçelendirmede Allah’ın kötü 

fiiller yapması mümkün olmayan bir fail olduğu ana fikrine temel almış; ilahî fiillerin 

temel niteliğinin “adalet” olduğunu, yani “kendisi için değil insanın da içerisinde yer 

aldığı tüm canlı-cansız varlıkların yararını gözeten  ve ortaya çıkması muhtemel olası 

zararları engelleme eksenine sahip olduğunu düşünmektedir.
251

 Buna göre Allah, kötü 

olanın kötülüğünü bildiği için onu yapmaktan müstağnidir, zira bu bilgi sebebiyle O, 

asla kötü olanı tercih etmez. Yarattıkları için en faydalı olanı yani “aslahı” irade eder. 

                                                 
250

 Ebû’l-Huseyn Hayyât, İntisâr, 20-6; Ebu Ride, Muhammed Abdulhâdî, İbrahim b. Seyyar ve Arauhu’l-

Kelâmiyyetü’l-Felsefiyye, Kahire 1946, 3-4; J. V. Ess, “Ebu İshak en-Nazzam Örneği Üzerinden Kelâm-

Bilim İlişkisi”, çev. Mehmet Bulğen, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakiltesi Dergisi, 46/46, (İstanbul 

2014), 272. 

251
 Câbirî, Arap Ahlaki Aklı, 112-113. 



 

92 

 

Fayda bu yanıyla salâh ile, salah da maslahat ile iç içe birbirini içerecek şekilde 

bütünsel bir ağa dönüşmüştür.
252

  

Mutezilî düşünce Allah’ın kötü olan bir şeyi meydana getirmeyeceği noktasında 

görüş birliği içerisindedir; ancak bazı âlimlerin, Allah’ın kötülüğü yaratmaya kadir olup 

olmadığı hususunda ayrıştığı bilinmektedir.
253

 Bu bağlamda Allah’a atfedilen 

zorunluluk, ontolojik değil ahlaki bir zorunluluktur. İnsanı sorumlu kılmak suretiyle, 

Allah bir bakıma kendi iradesini sınırlamış olmaktadır;
254

  çünkü bu husus, sınanmanın 

adil şartlarda gerçekleşmesi için gerekli bir husustur.  

Mutezili alimlerinin aslah fikrini benimseyen alimler de Allah’ın din ve dünya 

için aslah olanı yaratmasını vacip statüsünde değerlendirerek, alemin meydana 

gelmesinin insanların maslahatına olacağı için yaratmanın da vacip olduğunu 

belirtmişlerdir.
255

 Bu bağlamda Kādî Abdülcebbâr ilahi adaleti Allah’ın tüm fiillerinin 

iyi olduğu ve tüm kötülüklerden menedilmesi gerektiğini savunur; bu savdan hareketle 

de O’nun fillerinin maslahata yani insanın iyiliğine de uygun olduğunu sonucunu 

çıkarır. Çünkü O adaletinin gereği olarak da zulmetmez, hak edene karşılığını verir.
256

 

Âlemde kötülüklerin mevcudiyeti ile Allah’ın mutlak ve iyi oluşu arasında 

çelişki olup olmadığı İslam düşüncesinde önemle ele alınan bir meseledir. Genel tutum 

bu durumun çelişki doğurmayacağı yönünde olmuştur. Hayır ve şerrin; iyilik ve 

                                                 
252

 Kâdı Abdülcebbâr, bu noktada Fussilet 41/46, Nisa 4/40 ve Kehf 18/49. ayetleri delil getirerek Allah’ın 

kendi üzerine tüm fiillerinin iyi olmasını ve kötülük yapmayacağını kendi üzerine vacip kıldığını 

belirtmektedir. Bk. Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, 315. 

253
 Hayyât, Ebu’l Hüseyin, Kitâbu’l-İntisâr ve’r-Reddu alâ İbn Ravendi el-Mulhid, thk. Albert Nasri 

Nader, (Beyrut 1957), 47; Arslan, Mu’tezile’de İyilik ve Kötülük, 119.  

254
 Bağdadî, el-Fark beyne’l-Fırak, çev. Ethem R. Fığlalı, (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yay., 2011), 

109. 

255
 Muhammed Aziz Nazmi Sâlim, İbrahim b. Seyyâr en-Nazzâm, Ebû İshak İbrahim b. Seyyar b. Hâni, 

(İskendiriye 1983), 31; İlyas Çelebi, Akılcılık ve Kādî Abdülcebbâr, (İstanbul: Rağbet Yay., 2002), 294.  

256
 Hayyât, İntisâr, 20-6; Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l Usûl-u Hamse, 483.  



 

93 

 

kötülüğün ilahî yaratma kapsamına alınması, Allah’ın mutlaklığının mantıksal bir 

sonucu olarak değerlendirilmiştir. Fiillere ilişen iyilik ve kötülüğün insan iradesine ve 

seçme özgürlüğüne bağlı olarak gerçekleştiğine de dikkat çekilmiştir. İlahî mesajlarda 

iyilik niteliğine sahip olan hususların emredilmesi ve kötülük niteliğine sahip hususların 

yasaklanması bu bakış açısını desteklemektedir. Bu iki önermesel tutumda iyi ve kötü 

hükümlerinin kategorik düzeyde ilahî irade tarafından takdir edildiği, ancak eylemlerin 

gerçekleşme düzeyinde iyi ve kötü oluşun insan iradesine bağlı olduğu yönünde bir 

ayrım söz konusudur.  Eş’ârî ve Maturidî çevrelerde kesb nazariyesi içerisinde 

açıklanan bu bakış açısı kötülük probleminin ilahî iradeye nispet edilmesinin doğru 

olmadığını fiilin kazandığı değer hükmünün izafî veya yapay anlamda insan iradesine 

yer açmasıyla gerekçelendirmeye çalışmıştır.  

Akılcı yaklaşımlarda Allah’ın mutlak iyi olarak değerlendirilmesi; iyiden de 

ancak iyilik sadır olacağı ve O’ndan kötülük sadır olmayacağı sonucuna ulaştırmıştır. 

Âlemde ortaya çıkan mağduriyet ve mahrumiyete neden olan kötülükler insan fiillerinin 

sonucu olarak değerlendirilmiştir. Yine Kur’an’da birçok âyette ifade edildiği üzere 

semadaki kusursuz ahenk, enginlik ve yeryüzünün türlü çeşit nimetlerle ve güzelliklerle 

bezenmesi, Allah'ın insanlığı yarattıktan sonra onları başıboş bırakmaması, ilahi vahiy 

yoluyla peygamber göndermek suretiyle onlara bir sorumluluk yüklemesi ve böylece 

onları ebedi hayata hazırlaması O'nun iyiliğinin eseri, iyi olduğunun göstergeleri olarak 

değerlendirilmiştir. Bu temelde Mu’tezile, insan fillerinin öznesinin kendisi olduğunu, 

iyi ve kötü nitelikleriyle birlikte bu fillerin Allah’a nispet edilemeyeceğini, sorumluluk 

ilkesi temelinde sadece insana ait eylemler olarak değerlendirilmesi gerektiğini kabul 

etmiştir.
257

   

                                                 
257

 Kādî Abdülcebbâr, el-Muhit bi’t-Teklif, 11. 



 

94 

 

İmam Gazzâlî bu konuda Allah’ın bütün halleriyle âdil olduğunu bu dünyada ve 

öldükten sonraki hayat düzeninin iyi ve mükemmel yapıda olmasında da adil olduğunu 

vurgulamaktadır. Eğer daha iyi bir ihtimali olsaydı, o ihtimalin tercih edilmemiş olması 

ya onun insanlara zulmetmesine ya da gücünü yetmemesine hamledilir ki, bu da O’nun 

mutlak kudreti ya da cömertliği ile çelişeceğini belirtmektedir.
258

  

Allah’ın iyilik ve kötülüğü insanın iradesine ve seçme özgürlüğüne göre 

yarattığını düşünen Eş’arî görüş, kesb teorisi üzerinden insan fiillerini, irade bakımından 

insana, yaratma bakımından Allah’a atfetmiştir. Öte yandan, Mu’tezile’nin görüşünde 

insan, kendi fiillerinin yegâne öznesi olarak kabul edilmekte, aslah nazariyesi etrafında 

ise maslahat prensibiyle ilişkilendirilmektedir. Bu yaklaşım, iyilik ve kötülük 

konusunda teolojik sorumluluğu Allah'a yüklemez; temelinde insanın özgürlüğü ve 

sorumluluğu yatar. Bu, insanın kendi kararlarının ve sonuçlarının öznesi olduğu 

anlamına gelir.  

Bu bağlamda, İslam düşüncesinde insanın yaratılışı, ilahi hikmet doğrultusunda 

iyiyi ve kötüyü ayırt etme, irade ve akıl yoluyla sorumluluklarını yerine getirme amacı 

taşır. Mu‘tezilî düşünceye göre bu süreçte Allah’ın insanlara verdiği nimetler, özellikle 

doğruyu seçme ve kötülükten sakınma yetisi, lütuf olarak değerlendirilir. Kādî 

Abdülcebbâr’a göre insanın faydalı işler yapabilme kapasitesi, sağlıklı yaratılışı ve 

maslahatla uyumlu şekilde iyiliği seçmesi, Allah’ın iyiliği gözeten bir düzen yarattığını 

gösterir. Bu bağlamda lütuf, insanın menfaat sağlayarak nihai gayesine ulaşmasını 

mümkün kılan ilahi hikmetin bir tezahürü olarak anlaşılır. Şimdi, bu kavramı daha 

ayrıntılı incelemek için lütuf başlığına geçiyoruz. 

                                                 
258

 Gazzâlî, İhya’u Ulumu’d-Din, 4:277; Nîsâbûri, el-Mesâil, 305. 



 

95 

 

1.4. Maslahat – Lütuf İlişkisi 

İslam düşüncesinde insanın yaratılışı, ona yüklenen sorumluluklar ve fiillerinin 

değerleri, ilahi irade ve hikmet bağlamında ele alınmaktadır. Yaratıcı, insanı yalnızca 

dünyada var olmakla sınırlı bir varlık olarak değil, iyiyi ve kötüyü ayırt etme, doğruyu 

ve yanlışı seçme kabiliyetine sahip bir varlık olarak yaratmıştır. Bu durum, insanın 

kendisini ispat etmesi, ilahi rızayı kazanması ve sonuçta mükafatlandırılması için 

gerekli olan bir sınav sahnesi olarak dünya hayatının anlamını pekiştirir. Bu bağlamda 

Allah, peygamberler aracılığıyla insanlara yol gösterici hükümler göndermiş ve onları 

doğru yola teşvik etmiştir. Bu süreçte insanın kendi iradesiyle gerçekleştirdiği fiillerin 

anlam kazanması ve insanın bu eylemler aracılığıyla hem kendi yararını gözetmesi hem 

de ilahi iradeye uygun davranışlar sergilemesi esastır. Bu bağlamda lütuf  kavramı 

dakîku’l-kelam ve celilu’l-kelamla birlikte ele almayı mümkün kılan ve esasında 

diyalektik bir tarzda içerdiği söylenebilir. Lütuf, Allah’ın insana karşılıksız olarak 

sunduğu iyilik ve nimetleri ifade ederken, maslahat, bu ilahi lütufların insanın hayatında 

nasıl işlevsel hale geldiğini anlamaya yardımcı olur. Maslahat-lütuf ilişkisi, Allah’ın 

rahmetinin ve adaletinin, insanın iyiliğini gözeten şer’i düzenlemelerde nasıl tezahür 

ettiğini inceleyen bir çerçeve sunar. Bu bağlamda, Allah’ın lütufları, maslahat 

anlayışıyla birleştirilerek bireysel ve toplumsal yararın temininde önemli bir rol oynar. 

Mu’tezilî geleneğin önemli ismi Kādî Abdülcebbâr menfaati lütuf düşüncesi ile 

ilişkilendirerek ele almıştır. O, menfaat kavramını zevk ya da mutluluğa götüren ve 

zararı gideren şeyler olarak tanımlamış ve bu kavramı üç tür menfaat üzerinden ele 

almıştır. İlk olarak, bir kişinin başkasının yararına yaptığı iyilikler, lütuf anlamında 

tefaddül ve ihsan olarak adlandırılmıştır. İkinci tür menfaat, kişinin mükellef olup 



 

96 

 

olmamasına bakılmaksızın yaratıldığı için hak ettiği faydalardır. Son olarak, ibadet ve 

yüceltme karşılığında kazanılan sevap da menfaat olarak kabul edilmiştir.
259

 

Aklın delaleti içerisinde iyi-kötü, güzel ve çirkini aklıyla bilebilme imkanına 

sahip olmayı da lütuf olarak değerlendirilmiştir.
260

 Açıkçası, insanların faydalı ve zararlı 

olanı ayırt edebilme yetisi, bir lütuf olarak değerlendirilmesi, vahyin insanlara faydalı ve 

zararlı şeyleri bildirmesi, bir lütuf olarak tanımlanmaktadır. Bu bağlamda, bildirmesi de 

lütuf olarak nitelenmesine imkân verir. Bu lütuf ilahî irade temelli Eş’ari bakış açısından 

farklı olarak insanın maslahatı seçmesi ve mefsedeti reddetmesi, kötülükten sakınma 

anlamında insan fiilini de kapsamaktadır. Maslahatın diğer bir kullanımı da fiilin lütuf 

olacak şekilde meydana gelmesidir.
261

 Bu açıdan Allah’ın fiilleri kapsamında onun 

yasakladığı hususlar, yani şer’an kötü olarak değerlendirilen hususlar -içki gibi- 

Allah’ın onu yasakladığı için kötü olmadığı onun bir maslahattan uzaklaştırdığı için 

kötü olarak vasıflandırıldığını belirtmektedir.
262

 Ayrıca belirli bir ihtiyaçtan yola çıkarak 

fayda elde etme beklentisi, insana özgü bir özelliktir. Fayda beklentisinin, uluhiyetin 

                                                 
259

 Kâdî Abdulcebbâr, Şerh’u-Usûli’l-Hamse, 1:126. 

260
 Kâdı Abdülcebbâr, Şerhu'l-Usûli'l-Hamse, 1:415; Kaffal, Mehâsin, 27-33;

 
Âmidî, Ahkâm, 3:253. 

İbnü't- Tayyib, el- Mu'temed fi Usûli'l- Fıkh, 2:316-317; Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, 345-51; Ömer Türker, 

“İlahi Fiillerin Nedenliliği Sorunu: Gazzâlî’nin Meseleye Yaklaşımı ve Katkısı”, İslam Araştırmaları 

Dergisi, 11:17, (İstanbul, 2007), 6. 

261
 Kâdı Abdülcebbâr, Muğni, 13:28; Bâkıllânî, et-Tagrîb ve’l-İrşâd, thk. Abdülhamid b. Ali Ebû Zenid, 

Beyrut 1993, 1/279; el-Gazzâli, İhya-u’Ulûmi’d-Din; el-İmla an İşkalati’l-İhya, 1:366; İbn Fûrek, (406-

1015), Mücerredü Makålâti’ş-Şeyh Ebi’l- Hasan el-Eş‘arî, nşr. Daniel Gimaret, (Beyrut: Dârü’l-Meşrık, 

1987), 120-140; Bûtî, Davabitü'l-Maslaha fi'ş-Şeriati'l- Islâmiyye, 59-60. Amidî, el-İhkâm fî Usûli’l-

Ahkâm, Matbaatu Muhammed, 1968, 3:252; Şâtibi, el-Muvafakat fî Usûli'ş-Şeria, 2:8.  

262
 Kâdı Abdülcebbâr, el-Muğni, 13/33,67,164; Gazzâlî, Şifâu’l-Ğalîl, 160; Fahreddîn er-Râzî, el-Mahsul 

fî İlmi Usûli'l-Fıkh, 1992/1412, 5:160; Ali Haydar Efendi, Dürerü'l-Hükkam Şerhu Mecelleti'l-Ahkâm, 

1:41-42; İbn Fürek, Mücerredü Makålât, 125-130. Vehbe Zuhayli, el-Veciz fi Usûlli'l-Fıkh, (Beyrut-

Lübnan-Dimaşk-Suriye: Daru'l-Fikri'l-Muasır, 2008), 108. 



 

97 

 

aşkınlığı ile gereksinim duymayan bir varlık birlikte düşünülmez.
263

 Allah’ın insanlara 

verdiği ilk nimetin bu hayat olduğunu belirten Kādî Abdülcebbâr insanın sağlıklı olarak 

yaratılmasını insanın faydalı işler yapabilme kapasitesinde yaratmış olduğunu 

belirtmiştir. Bu anlamda sağlıklı olmak bir nimet özelliği taşıyarak, insanın menfaat 

sağlama amaçlı yaptığı iyilik bu tanımın altında yer almasını lütuf bağlamında 

değerlendirmek mümkündür.
264

  

Sonuç olarak, İslam düşüncesinde insanın yaratılış amacı, ilahi hikmet 

doğrultusunda iyiyi ve kötüyü ayırt ederek sorumluluklarını yerine getirmektir. 

Yaratıcının insana bahşettiği irade ve akıl, onun dünya hayatında kendisini ispat etmesi 

için bir sınav vesilesi olarak görülmüş, peygamberler ve ilahi emirler de bu yolda 

insanlara rehberlik etmiştir. Bu bağlamda, insanın fiilleri, kendi iradesi ve ihtiyarı ile 

anlam kazanarak nihai mükafata ulaşma gayesi taşır. Allah’ın insanı ve dünyayı 

yaratırken insana iyi ve kötü fiiller işleyebilme kabiliyeti verdiği ve bu yetkinin insanın 

sorumluluğunu artırdığı düşüncesiyle başlar. Yaratıcı, peygamberler aracılığıyla 

insanlara yol gösterici hükümler ve nasihatler göndermesi Mu’tezilî düşüncede lütuf 

kapsamında ele alınmıştır. Allah’ın kullarının iyiliğini gözettiği anlamına gelir. Fiillerin 

değer kazanması ise insanın irade ve tercihine bağlıdır; dolayısıyla kötülük insana aittir 

ve Allah’ın insanı bu özellikte yaratması onun iyiliğini amaçlayan bir düzen olarak 

aslah değeri taşır, maslahat anlayışına uygundur. 

                                                 
263

 Kâdî Abdülcebbâr, el-Muğni, 6:18; Kâdî, burada maslahatı mefsedetin zıttı olarak fayda anlamında, 

mefsedeti ise zarar olarak değerlendirmiştir. Karşılaştırma için bk. Seyyid Şerif Cürcani, Arapça- Türkçe 

Terimler Sözlüğü, 234; İzzeddin ibn Abdüsselam, İslami Hükümlerin Esas ve Hükümleri, çev. Süleyman 

Kaya -Soner Duman, (İstanbul: İz Yay., 2006), 31.  

264
 Kâdî Abdulcebbâr, Şerh’u-Usûli’l-Hamse, 1:98; a.mlf., el-Muhît bit’Teklîf, 343. 



 

98 

 

1.5. Maslahat – Nübüvvet İlişkisi 

             Kelâm literatüründe maslahat kavramının belirgin hale geldiği bağlamlardan 

biri nübüvvet meselesidir. Nübüvvet, ilahi mesajların peygamberler aracılığıyla 

insanlara ulaştırılmasını ifade ederken, maslahat, bu mesajların insan hayatındaki yarar 

ve zararın gözetilmesine yönelik yönlerini temsil eder. Maslahat-nübüvvet ilişkisi, 

peygamberlerin insanlığa rehberlik etme misyonunun, insan hayatında iyiliği artırma ve 

kötülüğü engelleme amacıyla nasıl birleştirildiğini anlamak açısından önemlidir. Bu 

ilişki, nübüvvetin maslahatı gerçekleştiren bir araç olduğu ve peygamberlerin insanlığın 

maslahatını gözetme misyonuyla hareket ettiği gerçeğine dayanır. Nübüvvetin 

meşruiyeti, anlamı ve değeri üzerine gayrimüslim çevrelerle yapılan tartışmalar, farklı 

nübüvvet teorilerinin ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. Mu'tezilî kelâmcılar, bu 

teoriler içinde nübüvvetin varlık nedenini maslahat prensibine dayandırmış ve dinin 

bağlayıcı emir ve yasaklarını bu çerçevede değerlendirmişlerdir. 

Nübüvvetin imkânı, anlam ve değeri etrafında önem kazanan bakış açılarında 

ilahî mesajların insanın ahlaki olgunlaşmasını sağlama amacı ağır basmıştır.  Bu 

temelde Mu’tezile nübüvvetin mevcudiyetini vacip görürken ilahî emirlerin emredici ve 

yasaklayıcı özelliği iyi ve kötünün niteliksel olarak değişmesine bağlıdır. Bu konu genel 

itibariyle “nesh” başlığı altında incelense de bu bölümde meselenin “vahyin nüzul 

realitesi”
265

 bağlamında değerlendirilecektir. Zira nübüvvet tartışmalarının temelinde 

yer alan vahiy konusu ve dolayısıyla vahyin gerçekliği hususu, bu çalışma çerçevesinde 

vahiy akıl ve maslahat temelini gözetmeden değerlendirilemez.  

Nübüvvet, Allah’ın fiilleri meselesine bağlı bir konudur. Bu bağlamda nübüvvet, 

gönderiliş amacı açısından farklı yaklaşımlarla incelenmiş ve teorilere konu 

                                                 
265

 Kâdı Abdulcebnâr, el-Muğnî, 38-9; Aslan, Aklın ve Dilin Sınırlarında Kur’an, 159. 



 

99 

 

edilmiştir.
266

 Maslahat teorisi, nübüvvetin insana bakan yanıyla bir değer perspektifi 

olarak ileri sürülmüş; vahyin akıl ile olan ilişkine kuramsal açıdan açıklık getiren ahlaki 

bir nazariye olarak savunulmuştur.
267

  

Eş’arî kelâm çevresi, Kuran’ı Hz. Peygamber’in bildirmesi olarak ele almış; onu 

Allah ile elçisi arasındaki ilişkiyi temel alarak değerlendirmiştir. Bu ilişkinin aklın 

sınırlarını aşan bir yapısı olduğunu vurgulayarak tecrübi olarak kanıtlanacağını 

belirtmiştir. Allah’ın peygamber olarak seçtiği kimsenin kalbine bazı gerçekleri koyması 

ve ona bazı sesleri duyurması şeklinde tanımlamıştır. Gazzâlî, aklın bu hususların nasıl 

olduğundan ziyade onların anlamlarını kavrayabileceğini belirtmiştir. İnsanların aklıyla 

kavrayamayacağı hususları Allah’ın bildirmesiyle, onun faydasına olacak, onu 

mutluluğa götürecek ve zarara götürecek şeyler konusunda uyarmasını içererek onun 

maslahatını hedeflemiştir. İnsanlar bu önermeleri dikkate alıp uyguladıklarında 

faydasını görerek de doğruluklarını kanıtlanabilir. Tüm bu hususlar dikkate alındığında 

nübüvvet hikmete mutabık ve mümkün yapıdadır.
268

 Fakat söz konusu insanın fiilleri 

olunca husun ve kubuh olarak değerlendirilmeye tabi tutulabilir ve Allah’a atfedilmesi 

söz konusu değildir.
269

 Çünkü “Allah yarattığı her şeyi güzel olarak yaratmıştır”
270

 

ayetini delil olarak göstermiştir. 

Diğer görüş ise maslahat temelinde Kuran’ı toplumsal gerçekliği temelinde 

değerlendirmeyi öne süren anlayış biçimidir. Fakat bu Mutezilî düşünce iyi ve kötünün 

vahiy olmadan bilinmesini öne sürerek vahyin zaruri olmadığı intibaını verdiği 

                                                 
266

 Bağdadî, el-Fark beyne’l-Fırak, 111; Gazzâlî, el-İktisad fi’l-İtikad, 11. 

267
 Kādî Abdülcebbâr, el-Muhtasar fî Usûli’d-Dîn, 1:238; İlyas Çelebi, “Klasik Bir Kelâm Problemi: 

Hüsün-Kubuh”, 65. 

268
 Cüveynî, eş-Şâmil, thk. H. Klobfer, (Kahire: 1959), 18-28; Gazzâlî, el-İktisad fi’l-İtikad, 121. 

269
 Ebû Ya’lâ el-Ferrâ, el-Mutemed, thk. N. Harrad, (Beyrut: 1974), 18-25; Kâdı Abdülcebbâr, Şerhu’l-

Usûli’l-Hamse, 2:96. 

270
 “O (Allah) ki, yarattığı her şeyi en güzel yapmış; insanı yaratmaya da çamurdan başladı”. Hacc, 32/7.  



 

100 

 

düşünülerek eleştirilmiştir.
271

 Konu incelendiğinde bu eleştiriyi yapanların konunun 

detaylarıyla ele alamadığı görülecektir. Nitekim Kuran’ın haber niteliğini önceleyen 

Mu’tezilî gelenek, bu hususu sonra gelen nesillerin habere duyduğu ihtiyacı 

vurgulamıştır. Ayrıca Kādî Abdülcebbâr bu düşünceyi benimseyen Berâhime isimli 

grubu kendisi eleştirmiştir; “Kıyâm, kuûd, rukû, secde gibi namazın rükünleri; telbiye, 

hervele, şeytan taşlama, tavâf gibi haccın erkânı cinsinden peygamberin getirdiği şeyler 

tümüyle akıl yönünden (kabih) ve münkerdir. Çünkü her akıllı kişi olgun aklı ile bunun 

kötü olduğunu görür ve kınar. Bu nedenle peygamberlerin getirdikleri şeylerin kabul 

etmemeleri ve reddetmeleri gerekir”. Görüldüğü üzere, Berâhime, peygamberlerin 

getirdiklerinin akla uygun olanların olduğu gibi akla aykırı olanların da bulunduğunu 

belirtmiş, doğru olanın sahte peygamberlerden ayırt edilebilmesi için akla muhalif olan 

hususların reddedilmesi gerektiğini iddia etmişlerdir. Hatta onlar peygamberleri 

getirdiklerini mucizeye dayandırılmasına da itiraz ederek, mucize de hilenin ya da büyü 

gibi şeylerin birbiri ile karıştırılabileceğini öne sürerek, zorunlu olarak akla dayanmadı 

gerektiğini vurgulamışlardır.
272

 

Akıl sahibi insanın Allah’ın ona verdiği akıl yetisi ile kendisini korumak ve 

zararı önleme imkanının olduğunu vurgulayan Kādî Abdülcebbâr, insanın 

yaptıklarından dolayı sorumlu olduğunu da göz önünde bulundurarak, teklifin yerine 

getirilmesine daha yakın olması gerekir. Çünkü aklın menfaat ile zararı ve vacipleri 

belirleme konusunda bazı eksiklerinin olduğunu lutüf ve maslahatı ayrıntılı şekilde 

bilemeyeceğimiz için bize vahyini peygamber ile göndermiştir.
273

 Bu anlamda vahiy, 

                                                 
271

 Cüveynî, eş-Şâmil, 20-5; Tahsin Görgün, “Husun-Kubuh Meselesi-Kādî Abdülcebbâr’ın Yaklaşım 

Şeklinin Tahlilî Bir Tasviri veya Toplumsal Varlığı Sürdürmenin Ma’kul Yolları Üzerine Bir Araştırma-”, 

İslam Araşturmaları Dergisi 2001, 5:75. 

272
 Kâdı Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, 2:422. 

273
 Kâdı Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, 2:423; Kâdı Abdülcebbâr, el-Muğnî, 9:4. 



 

101 

 

insan için iyi olana götürdüğü, onu zarardan koruması sebebiyle lütuf ve maslahat 

olarak değerlendirilmektedir. 

Konuyu daha da detaylandıran Kādî Abdülcebbâr, fiillerin yönlerine bağlı olarak 

iyi veya kötü olabileceğini öne sürerek, bir fiilin tamamen iyi ya da tamamen kötü 

olduğunu reddeder. Bu yaklaşımıyla, bir fiili, belirli bir amaç doğrultusunda 

değerlendirmeye tabi tutar: Fiil, istenilen amaca hizmet ettiği ve kötü unsurlardan uzak 

olduğu sürece iyi olarak kabul edilir; aksi takdirde kabih (çirkin) olarak değerlendirilir. 

Bu düşünce yapısı, fiillerin durumlara göre değerlendirilmesine olanak tanıyarak 

değişime açık bir anlayış için önemli bir zemin sunmaktadır.
274

 “Çoğunluğu taklid 

ederiz. Çünkü çoğunluğun ayrıcalığı vardır” tezine karşı; “Çoğunluk, hak üzere 

bulunmanın, azınlık da bâtıl üzere olmanın alâmeti değildir.” gerekçesiyle karşı çıkan 

Kādî Abdülcebbâr, Kuran üzerinden delil getirmiştir. “Onların çoğu hakkı kabul 

hususunda isteksizdir”
275

 ve “onların çoğu bilmezler”
276

  ayetlerinden hareketle 

çoğunluğun yerildiğine dikkati çekmiş ve “iman edip iyi işlerde bulunanlar bunu 

yapmaz. Bunların sayısı da çok azdır”
277

, ve “insanlardan hakkıyla şükredenler çok 

azdır”
278

 ilahî beyanlardan hareketle de sayı itibariyle az olanlar övülmüştür.
279

 

                                                 
274

 Kâdı Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, 2:426. 

275
 İlgili ayet şu şekildedir: “Sen sözü ister açığa vur (ister gizle), O gizliyi de, gizlinin gizlisini de bilir.” 

(Enfal 8/7).  

276
 İlgili ayetler şu şekildedir: “Gökleri, yeri ve bunların arasındakileri oynayıp eğlenmek için yaratmadık. 

Bunları hakikat ve hikmet çerçevesinde yarattık, fakat çoğu bunu bilmez.” (Duhan 44/39); “Allah size, 

hiçbir şeye gücü yetmeyen, başkasının mülkü konumundaki köle ile katımızdan kendisini 

rızıklandırdığımız ve bundan gizli-açık başkalarına da yararlandıran kişiyi örnek veriyor: bunlar hiç eşit 

olur mu? Hamd Allah’a mahsustur ama çoğu bilmezler.” (Nahl 16/75).  

277
 İlgili ayet şu şekildedir: “Dâvûd şöyle dedi: ‘Senin koyununu kendi koyunlarına katmak istemekle 

doğrusu sana karşı haksızlık etmiştir. Zaten aralarında ortaklık ilişkileri bulunanların çoğu birbirine 

haksızlık ederler; yalnız iman edip dünya ve âhiret için yararlı işler yapmakta olanlar böyle değildir; ama 

onlar da o kadar az ki.’ Dâvûd (böyle bir temsil ile)” kendisini sınadığımızı anladı. Bunun üzerine 

Rabbinden kendisini bağışlamasını dileyerek secdeye kapandı ve bütünüyle O’na yöneldi.”; (Sa’d 38/24).  



 

102 

 

Hz. Peygamber döneminde yaşamış olan insanlar, vahyi doğrudan tecrübe etme 

imkanına sahipken, ondan sonraki kuşaklar vahyi ancak o dönemde yaşayanların 

aktardıkları bilgilerle bilebilmektedir. İlahî hitabın akli veya duyusal bir temele 

dayanmasındansa, bu hitabı bildiren Hz. Peygamber’in varlığı ve ardından bu hitabın 

toplanarak Kur’an’ın oluşması, zorunlu bilgi kategorisinde yer alır. Çünkü bu bilgi, 

kişiden kişiye değişen öznel bir bilgi değil, nesnel bir gerçeklik olarak kabul 

edilmiştir.
280

 Hz. Peygamber’den sonraki dönemdeki insanların akıl ve duyular aracılığı 

ile vahye ulaşamamaları sebebiyle vahye duyulan ihtiyaç kaçınılmaz olmaktadır. Vahyin 

de “haber-i rusul” olarak yalan üzerine birleşmeleri mümkün olmayan bir topluluktan 

aktarılan haber olarak doğruluğu ortaya konmuştur.  

Kādî Abdülcebbâr nübüvvetin Hz. Muhammet ile son bulduğunu belirterek, 

sonrasında insanların bu şeriattan faydalanacağını belirtmiştir.
281

 Yani Hz. Muhammed 

yoluyla bize ulaşan vahiy olan kitap doğru bilgi olarak kabul edilmiştir. Kitabın doğru 

olduğunun delili onun adil, hâkim ve yalan söylemesi mümkün olmayan birinin sözü 

olmasıdır. Sünnet ise hâkim ve adil olan Allah’ın elçisinin sünneti olması nedeniyle delil 

olarak görüldüğünü belirtilmiştir.
282

  

Mu'tezilî düşüncede, sem'î (vahiy yoluyla gelen) bilginin kaynağı ile akıl yoluyla 

elde edilen bilginin kaynağı aynı kabul edilir. Bu yaklaşım, akıl ile sem'î deliller 

                                                                                                                                               
278

 İlgili ayet şu şekildedir: “Ona Süleyman’a, isteğine göre yüksek ve görkemli binalar, heykeller, havuz 

gibi lengerler, yerinden kalkmaz kazanlar imal ederdi. Ey Dâvûd ailesi, şükür için çaba gösterin. Kullarım 

arasında hakkıyla şükredenler pek azdır.” (Sebe 34/13).  

279
 Kādî Abdülcebbâr, Şerhu’l Usûl-u Hamse, 1:100.  

280
 Nâşî el-Ekber, Kîtâbu’l-Evsat, thk. Josef Vas Ess, (Beyrut: 1971), 109; Kâdî Abdulcebbâr, el-Muğni, 

15:317.  

281
 Kâdî Abdulcebbâr, el-Muhit bi’t-Teklif, 25; Kâdî Abdulcebbâr, el-Muğni, 15:22-3. 

282
 Kādî Abdülcebbâr, Şerhu’l Usûl-u Hamse, 1:146.  



 

103 

 

arasında bir çelişkinin bulunmayacağını öne sürer.
283

 Ancak daha ayrıntılı konularda, 

akıl yoluyla bilinen bir şeyin şeriat tarafından bildirilen bilgi ile tamamen örtüşmesi 

önemlidir.
284

 Kādî Abdülcebbâr, bu durumu vacip ve nafile namaz örneğiyle açıklar: 

Namaz, aklen nötr veya kötü olarak değerlendirilebilecek bir eylem iken, şeriat onu 

vacip kılmıştır. Aynı şekilde, aklen kötü olarak kabul edilebilecek bazı eylemler nafile 

ibadetler olarak teşvik edilmiştir. Örneğin, zekât ve kefaretler aklen iyi olarak 

görülürken şeriat tarafından da vâcip kılınmıştır. Yemek yemek gibi mübah (nötr) bir 

eylem, oruç sırasında haram kabul edilir; yani, normalde aklen uygun görülen bir şey, 

şeriatın hükmüyle kötü olarak değerlendirilebilir. Ayrıca, aklen sakıncalı görülen bazı 

fiiller de şeriat tarafından mübah kılınmıştır. Kādî Abdülcebbâr, örneğin, peygamberin 

bazı eylemlerin yapılmasını ya da terk edilmesini öğretmesiyle, bu eylemlerin ahlaki 

veya hukuki olarak yapılıp yapılmaması gerektiğinin bilinebileceğini ifade etmiştir. Bu 

durum, Mu'tezilî düşüncede akıl ve vahiy arasında bir denge arayışını ve şeriatın akıl 

tarafından kabul edilmeyen bazı yönleri nasıl değerlendirdiğini göstermektedir.
285

 

İslam düşüncesinde Kur’an’daki ayetlerin insanların maslahatına uygun olarak 

kullanılması ve sonradan ortaya çıkan hukuk kurallarının insan maslahatını öncelik 

kabul edip, zarar verici unsurları gidermeye çalışması temel bir ilke olarak görülür.
286

 

Usûl-u fıkıhta insan fiilleri, maslahatı üstün olan, mefsedeti içine alan, mefsedeti üstün 

                                                 
283

 Kâdî Abdulcebbâr, el-Muğni, 8: 280; Kâdî Abdulcebbâr, Şerh’u-Usûli’l-Hamse, 1:272. 

284
 Kâdî Abdulcebbâr, el-Muhtasar fî Usûli’d-Din, 204; a.mlf, Şerh’u-Usûli’l-Hamse, 1:100,396. 

285
 Kâdî Abdulcebbâr, 1:236; a.mlf, 1:162,238,324. 

286
 Cüveynî, Kitabu’l-İrşad, 150-59; Kâdî Abdulcebbâr, Muğnî -Fırak Ğayru’ul-İslamiyye, thk. M. 

Muhammed el-Hudarî, (Kahire: 1957), 5:189. 



 

104 

 

olan ve maslahat veya mefsedeti bakımından eşit olan fiiller olmak üzere beş kısma 

ayırmıştır.
287

 

Allah’ın yarattıklarının maslahat ve mefsedet çerçevesinde ele alınması, bazen 

zararı engellemek için elem verici bir durumun uygun görülmesini de kapsar. 

Mu'tezilîler, ilahi adaleti merkeze alarak insan fiillerinde herhangi bir ilahi müdahalenin 

olamayacağını savunur. Bu görüşe karşı Eş'arîler, yaratmanın yalnızca Allah’a ait 

olduğunu vurgulayan “kesb” teorisini geliştirmişlerdir. Eş’arî düşüncede insan fiilleri, 

Allah’ın yarattığı güç sayesinde insan tarafından gerçekleştirilir; ancak yaratma fiili 

Allah’a aittir.
 
 Mu'tezile’ye göre, akıl yoluyla bilinebilen konularda vahye ihtiyaç 

yoktur, ancak vahyin gerekliliği aklın kavrayamadığı meselelerde ortaya çıkar. Bu 

düşüncede aklın aktif kullanımına vurgu yapılmasının zorluğu, üzerinde bir uzlaşı 

sağlanmasının güçlüğünü de beraberinde getirir. İslam düşüncesinde maslahat ilkesi, 

hem ilahi emirlerin hem de şeriat kurallarının insanların yararını gözetmesi gerektiği 

düşüncesine dayanır. Mu'tezilîler, akıl ile bilinebilen hususlarda vahyi gereksiz 

görürken, Eş'arîler ise her fiilin temelinde Allah’ın yaratıcı kudretinin olduğunu 

savunarak insanın sorumluluğunu kesb teorisi ile açıklar. Bu yaklaşımlar, İslam 

hukukunda ve teolojisinde Allah’ın adalet ve hikmetinin insan yararına nasıl işlediğine 

dair farklı bakış açıları sunar.
 288

 

1.6. Maslahat – Hikmet İlişkisi 

             Hikmet, her şeyin özündeki ilahi amacı ve düzeni ifade ederken, maslahat, bu 

ilahi düzenin insan hayatındaki yansımalarını temsil eder. Maslahat-hikmet ilişkisi, ilahi 

                                                 
287

 Abdulkadir Şenel, “İslam Hukukunda Maslahat ve Mefsedet Anlayışı”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 8:105. 

288
 Kâdî Abdulcebbâr, Şerh’u-Usûli’l-Hamse, 256; Bağdâdî, el-Fark beyne’l-Fırak, (Beyrut: 1973), 335-

38; Şehristânî, Nihayet-u’l-İkdâm, 319; Abdulkadir Şenel, “İslâm Hukukunda Maslahat ve Mefsedet 

Anlayışı”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1970, 8:105. 



 

105 

 

iradenin ahlaki, hukuki ve toplumsal düzenlemelerdeki rolünü anlamak açısından 

önemlidir. Bu bağlamda, hikmet, maslahata yön veren ilahi bir ilke olarak insanın hem 

dünyevi hem de uhrevi hayatını şekillendiren bir rehber niteliğindedir. 

              Bu bağlamda hikmet ile maslahat iki ana eksende ele alınmıştır: İlk eksen, 

inançla ilgili olup insan zihninin inşası sürecine işaret etmiştir. Bu bağlamda Kur’an’ın 

inançla ilgili bölümleri, insanın zihinsel ve ruhsal dünyasını şekillendirmeyi ve inşa 

etmeyi hedeflemiştir. İkinci eksen ise, bu zihinsel yapılanmanın, bireyin davranışlarını 

hangi kurallar doğrultusunda yönlendireceğini belirlemesiyle ilişkisi konusunda 

maslahat kavramı ile derin bağları bulunmaktadır. Bir ilke veya bilgi teorik olarak kabul 

edildiğinde, bunun pratik hayata yansıması, yani davranışlara dönüşmesi, uygulamalı 

etik bağlamında bir dizi normatif kuralın belirlenmesini zorunlu kılmıştır. Bu noktada, 

İslam filozofları, kelamcılar peygamberlik vasfına sahip olmayan bireylerin yasak 

koyma yetkisinden yoksun olduğunu savunmuşlardır. Bunun gerekçesi, bireyin, bir 

bilginin veya ilkenin hangi kurallar çerçevesinde davranışa dönüşeceğini tespit 

edebilecek yeterli yetkinliğe ve otoriteye sahip olmamasıyla açıklanmıştır. Bu yaklaşım, 

bireyin sınırlı aklî yetileri ile ilahî yasaların hikmetini kavramada karşılaşabileceği 

zorlukları vurgulamış ve aynı zamanda ahlakî ve hukuki rehberliğin peygamber 

aracılığıyla ilahî kaynaktan alınmasının önemini ön plana çıkarmıştır. Böylece, hikmet 

ve maslahat kavramları, hem teorik hem de pratik düzlemde bir bütünlük oluşturmuş ve 

Kur’an’ın evrensel rehberlik iddiasını pekiştirmiştir.
289

  

             Hikmet, kazanılması açısından bir tür eylem; varlık alanına gelmesi itibarıyla 

ise bilginin kendisi olarak değerlendirilebilir. Bu bilginin temelini, iyi ile kötü, doğru ile 

yanlış ve güzel ile çirkin arasında yapılan ayrım oluşturmaktadır. Çünkü hikmet, nefsin 

                                                 
289

 Adnan Koşum, “İctihatta hata ve İsabet Tartışmaları Işığında Öznellik ve Nesnellik Sorunu”, Usul 

İslam Araştırmaları 5/5, (2006), 5-36; Zygmund Bauman, Yasa Koyucular ve Yorumcular: Postmodernite 

ve Entellektüeller Üzerine, çev. Kemak Atakay, (İstanbul: Metis Yay., 2018), 7-13. 



 

106 

 

varlıkları oldukları gibi idrak etmesi, yani varlıkların hakikatini kavraması ve buna 

uygun eylemlerde bulunmasıdır.
290

 

  Mâturîdî değer perspektifi ise varlık ve hayat, amaçlı bir varoluş üzerine kurulu 

olup “hikmet” ekseninde hareket etmektedir. Aksi duruma sahip olma sefahet ile 

ilişkilendirilmiş; yapanına nispetle ise “alemin ve oluşun kusurlu olması, eksiklikler 

barındırması ve temelinde bilgi ve tasarım eksikliğinin bulunması” üzerinden 

incelenmiştir.
291

 Zihinsel inşadan söz edildiğinde ise bu inşanın, kalpte yeşeren 

inançların bilgiye dayalı bir anlam kazanmasıyla mümkün olduğu vurgulanmalıdır. 

İnsan zihni, var olanlara dair bilgilerin tamamını, inançlarının muhtevası veya açılımı 

olarak anlamlandırır. Bu bağlamda hikmet kavramı, bu bilgilerin etrafında şekillenen bir 

değerlendirme çerçevesi sunar. Çünkü varlığa dair tüm bilgiler –ister bitkilere, 

minerallere, nesnelere, isterse de hayvanlara ve insanlara dair olsun– Allah’a dair bilgiyi 

de içerir. Dolayısıyla Müslümanlar, insan iradesinden bağımsız olarak meydana gelen 

tüm mevcutlara dair bilgiyi, yani varlık hakkında düşünmeyi ifade eden bilgi çabasına 

nazarî hikmet adını vermiştir.
292

 

             Mâturîdî, insanı “küçük âlem” olarak belirterek akıl sahibi varlık da insan 

olarak nitelemesi; “Nefsini tanıyan Rabb’ini de tanımış olur” insanın, Allah ile olan 

                                                 
290

 Platon, Devlet, 428b-429a; Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, 1138b.20-1145a.10; Kindî, “Tarifler 

Üzerine”, 187; İbn Sînâ, “Risâle fî ‘İlmi’l Ahlâk”, 25, 29, 46, 47; a.mlf., “Risâle fî’l Birr ve’l İsm”, s. 

240-241; a.mlf., “Risâle fî Ma‘rifeti’n Nefsi’n Nâtıka ve Ahvâlihâ”, 190; İbn Miskeveyh, Tehzîbu’l-Ahlâk, 

s. 7, 8; Tûsî, Ahlâk-ı Nâsırî, s. 89, 92; Îcî, Ahlâk-ı ‘Adudiyye, 155; Devvânî, Ahlâk-ı Celâlî, 52; Gülşenî, 

Ahlâk-ı Kirâm,  234; Râgıb el-İsfahânî, Erdemli Yol, 89, 96; a.mlf., Mutluluğun Kazanılması, 169; 

Gazzâlî, Mîzânü’l ‘Amel, 65, 90-92; akt. Tuğba Günal, “Nefs Fenemolojisi”, (Ankara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, İlahiyat Fakültesi, Doktora Tezi), 335. 

291
 Mâturîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 4,311,312.  

292
 Judith Glück, “Measurement of Wisdom”, The Psychology of Wisdom: An Introduction, ed. Judith 

Glück - Robert J. Sternberg (Cambridge: Cambridge University Press, 2022), 89-104. 



 

107 

 

ilişkisindeki konumunu da içine alacak çerçevede geniş bir alanda ele almıştır.
293

 Izutsu 

(ö. 1993), Kur'an'ın merkezinde Allah'ın bulunduğunu vurgulayarak, Allah-insan 

ilişkisinin dört temel boyutta ele alınabileceğini öne sürmektedir. Birinci boyut, Yaratıcı 

ile yaratılan arasındaki ontolojik ilişkiyi ifade eder; bu bağlamda Allah, insanın ve tüm 

varlığın kaynağı olarak tanımlanır. İkinci boyut, iletişimsel bir ilişkiye işaret eder ve 

vahiy aracılığıyla yukarıdan aşağıya, dua yoluyla ise aşağıdan yukarıya gerçekleşen 

bağlantıyı ifade eder. Üçüncü boyut, Allah’ın mutlak kudretine vurgu yapan ve insanın 

bu kudret karşısında tam bir teslimiyet sergilediği kul-efendi ilişkisini tanımlar. 

Dördüncü boyut ise, Allah’ın hem iyi ve merhametli hem de azabı şiddetli olduğuna 

dikkat çekerek, insan açısından bu yönlere karşılık gelen şükür ve takva ile küfür 

arasında ahlâkî bir ilişkiyi ortaya koyar. Bu dört boyut, Allah-insan ilişkisinin kapsamlı 

bir şekilde anlaşılmasına olanak sağlar.
294

 

              Benzer bir şekilde İmam Mâturîdî de Allah-insan ilişkisinin ahlaki bir temele 

dayandığını vurgular. Ona göre, havf (korku) kavramı epistemolojik bir anlam taşır ve 

ilim yerinde kullanılabilir. Çünkü havf, korkunun nedenine dair tam bir kanaatin 

oluştuğu noktada kesin bilgiye dönüşür.
295

 Bu bağlamda korku, yaratıcı karşısında bir 

denge unsuru olarak işlev görür ve insanı sınırları aşmaktan sakındırır. Mâturîdî bu 

hususta, “Allah’ı en iyi bilen, O’ndan en çok sakınandır; en cahil olan ise en cüretkâr 

olandır,”
296

 diyerek korku ve cehalet arasındaki ilişkiye işaret eder. Havf ve reca (korku 

                                                 
293

 Mâturidî, Kitâbu’t-Tevhid, 5,170; Emine Öğüt, “Matürîdî’nin Düşünce Sisteminde Şer-Hikmet 

İlişkisi”, Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İlahiyat 

Fakültesi, Doktora, 2007), 378.  

294
 Izutsu, “Kur’an’da Tanrı ve İnsan Kur’ânî Dünya Görüşü’nün Semantiği”, çev. M. Kürşat Atalar, 

(İstanbul: Pınar Yay. 2017), 123-127 

295
  İmam Mâturîdi, Tevîlatu’l-Kuran, 17:118 

296
 İmam Mâturîdi, Tevîlatu’l-Kuran, 17:314 



 

108 

 

ve ümit) kavramları, kulluk ve tevhid anlayışında önemli bir yere sahiptir ve insan-

Allah ilişkisini şekillendiren temel unsurlardır. 

             Mâturîdî’nin düşüncesinde tevhid, kulluk, havf ve reca, statik bir durumdan 

ziyade dinamik bir süreci ifade eden Kızılkaya,  bahsi geçen kavramların, insanın 

bilinçli bir farkındalık ve zihinsel uyanıklık içinde hareket etmesini gerektiğini 

belirtir.
297

 Özellikle tevhidin başka varlıklara yöneltilmesi bir zulüm olarak görülürken, 

Allah’a karşı duyulan havf ve reca, insanın kulluk bilincini derinleştirir. Bu yaklaşımlar, 

hem zihinsel hem de ahlaki bir uyanışın ifadesi olarak insan-Allah ilişkisini çok boyutlu 

bir şekilde ele alır ve bu ilişkinin temellerini daha derin bir anlamda kavramayı 

mümkün kılar. Hikmet, bu bağlamda, hem insan zihninin inşasını hem de bu zihinsel 

çabanın ilahî iradeye uygun bir yaşam tarzına dönüşümünü ifade eder. İslam 

düşüncesinde, hikmetin bu iki yönlü işlevi –inançtan davranışa, teoriden pratiğe geçiş 

sürecindeki düzenleyici rolü– insanın varlığa ve varoluşa dair anlayışını derinleştiren ve 

şekillendiren bir çerçeve sunar. 

            Hikmet, “varlıkların yaratılış sebep ve amaçları, hem de bunların neticesinde 

meydana gelecek sonuçları kapsayan geniş bir muhtevaya sahip” olduğu 

belirtilmiştir.
298

 Nazari hikmet, insan iradesinden bağımsız olarak meydana gelen 

nesneleri inceleyen, nesneden yaratıcıya gitmesiyle, fizikten metafiziğe doğru ilerlemesi 

nedeniyle kelâm lanı içerisinde mütalaa edilmektedir. Bu açıdan Hikmet’in anlamca 

olmasa da uygulamaca genişlediği ifade edilebilir.
299

  

                                                 
297

 Talip Kızılkaya, Mâtûrîdî’de İlâhî Hikmet ve İnsan Fiilleriyle İlişkisi, (Adana: Çukurova Üniversitesi, 

Doktora, 2022), 195-198 

298
 Hulusi Arslan, “Maturîdî’ye Göre Evren Ve İnsanın Yaratılış Hikmeti”, Hikmet Yurdu (İmam Maturîdîlik 

Özel Sayısı), 2/4, 71-90. Hatice Arpaguş, “Bağdat Mu’tezile Ekolü: Kâ‘bî Örneği”, İslam Medeniyetinde 

Bağdat (Medîneti’s-Selâm), Uluslararası Sempozyum, (2008), 157-185. 

299
 Emine Öğük, Matürîdî’nin Düşünce Sisteminde Şer-Hikmet İlişkisi, 19.  

 



 

109 

 

            Eş‘arîler, hikmeti Allah’ın kudreti ve bilgisinin somut bir şekilde tecelli etmesi, 

yani bir oluşa dönüşmesi olarak anlamlandırmışlardır. Bu bağlamda hikmet, olayların 

ve durumların ilahî irade doğrultusunda gerçekleşmesi olarak yorumlanır. Hikmet, bu 

yönüyle ilahî bilginin ve iradenin insan hayatındaki somut yansımalarını ifade eder. Bu 

anlayış, Kur’ân ve sünnette hikmet kavramının kullanılma biçimiyle de uyumludur. 

Ancak, Mâturîdîlerin yorumunun, Kur’ân ve sünnette hikmetin daha kapsamlı bir 

şekilde anlaşılmasına uygun olduğu söylenebilir. Mâturîdîler, hikmeti sadece oluşa 

dönüşen bir kavram olarak değil, aynı zamanda ahlaki ve toplumsal düzeni sağlayan bir 

ilke olarak ele almışlardır. Zamanla hikmet kavramının anlamında genişleme 

yaşanırken, maslahat kavramında bunun tersi bir süreç gözlemlenmiştir. Mütekaddimûn 

dönemi âlimleri için maslahat daha geniş bir anlam dünyasına sahipken, zamanla anlamı 

daralmış ve fıkıh ile fıkıh usûlünde daha spesifik bir terim haline gelmiştir. Günümüzde 

maslahat, şer‘î hükümlerin içerdiği ya da akıl ve tecrübe yoluyla belirlenmekle birlikte 

bu hükümlerle uyum içinde olan faydalar olarak tanımlanmaktadır. Bu, maslahat 

kavramının, İslam hukukunun belirli bir çerçeveye oturtulan teknik bir unsuru haline 

geldiğini göstermektedir. 

            Maslahat ve hikmet arasındaki bu anlam değişiklikleri, İslam düşüncesindeki 

kavramların zamana ve ihtiyaçlara göre yeniden yorumlanmasını ve 

işlevselleştirilmesini yansıtmaktadır. Bu durum, hem klasik dönemde hem de modern 

biyoetik ve toplumsal düzen tartışmalarında bu kavramların önemini koruduğunu ortaya 

koymaktadır. 

              Maslahat, hikmet ile birlikte ele alındığında, sadece var olan durumların değil, 

imkândan oluşa geçiş sürecinin de ahlaki ve pratik yansımalarını anlamaya olanak tanır. 

Hikmet, bu bağlamda, insanın ilahî iradeyi kavrayarak davranışlarını ve ilişkilerini iyiye 

yönlendirmesi ve geleceği şekillendiren bir ilke olarak işlev görürken, maslahat, bu 



 

110 

 

sürecin somut pratiklerdeki yansımasını ifade eder. Maslahatın bu şekilde yeniden 

değerlendirilmesi, modern dönemde kavramın anlamını genişleterek, hikmet 

bağlamında daha kapsamlı bir perspektif sunabilir. Böylece, maslahatın kelâmî 

boyutlarını tartışarak, klasik İslam düşüncesi ile modern etik ihtiyaçları arasında köprü 

kurma imkânı sağlayabilir. Maslahat, hikmetin epistemolojik ve ontolojik derinliği ile 

birleştirildiğinde, yalnızca şer‘î hükümlerle sınırlı bir araç olmaktan çıkar; insanın 

biyolojik, ahlaki ve metafizik boyutlarını bir bütünlük içerisinde anlamayı mümkün 

kılar. 

            Bu yaklaşımdan hareketle, biyoetik ve biyoteoloji ayrımına dayalı bir perspektif 

geliştirmek mümkündür. Modern tıbbi uygulamaların maslahat bağlamındaki 

değerlendirilmesi, kelâmın ahlakî ve metafizik boyutlarıyla birleştirildiğinde, insanın 

biyolojik ve metafizik yönleri arasında daha uyumlu bir bütünlük sağlanabilir. Bu bakış 

açısı, insanın hem fiziksel hem de manevi boyutlarını bir arada değerlendirerek, 

biyoetik ve biyoteolojik söylemi daha geniş bir bağlama oturtmayı hedefler. Bu 

bağlamda, maslahat kavramının modern dönemdeki dar anlamını genişleterek hikmet ile 

bir araya getirilmesi, sadece kelâmî bir tartışma değil, aynı zamanda biyoetik gibi 

disiplinlerarası alanlara da yenilikçi bir katkı sunabilir. 

             

2. MASLAHAT VE DEĞİŞİM 

          Değişim, insan varoluşunun en temel unsurlarından biri olarak bireylerin, 

toplumların ve hatta dini anlayışların sürekli bir yenilenme sürecinde olduğunu 

göstermektedir. Değişim kavramının, toplumsal ve kültürel boyutları açısından 

maslahat kavramıyla ilişkilendirildiği kadar, aynı zamanda insanın biyolojik ve 

metafizik varoluşuyla da derin bir ilişkisi vardır. İlerleyen bölümde biyoetik alanını da 



 

111 

 

kapsayacağından, değişim kavramını daha geniş bir perspektiften incelemek yerinde 

olacaktır.  

           Canlılık, bu değişim sürecinin merkezinde yer alarak hem biyolojik hem de 

metafiziksel bir zemin sunar. İnsanın biyolojik bir varlık olarak zamanla zorunlu bir 

değişime tabi olması gibi, fiziksel ve toplumsal süreçlerde ortaya çıkan sorunlara 

yaklaşım da insanın hem kendisiyle hem de çevresiyle kurduğu ilişkilere bağıdır. 

Canlılık olgusunun değişimle olan bu derin ilişkisi hem maslahat hem de biyoetik 

tartışmaları için bir başlangıç noktası oluşturmaktadır. 

           Canlılık biyolojik varlıkların zamanla sürekli bir büyüme ve değişim içerisinde 

olduğunu gösterir. Canlının fiziksel durumunu inceleyen çalışmalar erken dönemlerden 

başlayarak merak konusu olmuştur. Antik felsefede bu süreç, physis
300

 kavramıyla ifade 

edilmiş ve büyüme ile değişim arasındaki ilişkiye dikkat çekilmiştir. Bu anlamda Câhız 

el-Hayevân’da nesnelerin değişmeyen bir tabiata sahip olup olmadığını ve tabiatların 

değişime konu olup olmadığını araştırarak; beslenme ve büyüme arasında doğrudan ve 

ciddi bir ilişki bulunduğunu üreme gibi temel yaşamsal işlevlerin devamlılığı ancak 

beslenme dolaylı olarak değişim ile mümkün olduğunu belirtmiştir.
301

 Araştırılan 

toplumlar da araştırmacıların ait olduğu toplumlar da sürekli bir değişim içindedir. 

             Canlılık, insan varoluşunun hem fiziksel hem de metafizik yönlerini anlamada 

temel bir kavram olarak düşünüldüğünde, canlılık ile ilgili çalışmaların fiziğe mi yoksa 

metafiziğe mi ait olduğu sorusu, insan varoluşunu iki boyutlu ele alan yaklaşımıyla yeni 

bir anlam kazanır. Duralı’ya göre insanın biyolojik boyutunu temsil eden beşer, canlılık 

                                                 
300

 Francis E. Peters, “Physis”, Greek Philosophical Terms: A Historical Lexicon, (New York: New York 

University Press, 1967), 158-159. 

301
 Câhız, Kitâbü’l-Hayevân, (Mısır: Mektebetu Mustafa el-Bâbî el-Halebî, 1965-1968), 4/70-71, 5:370; 

akt. Miray Hallaq, “Câhız Kitâbu’l-Hayevân Eseri Üzerine Antropolojik ve Teolojik İnceleme”, (Ankara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kelâm Anabilim Dalı, Doktora, 2024), 175. 



 

112 

 

ve büyüme süreçleri üzerinden biyolojinin inceleme alanına girerken, insanın "insan" 

olarak ifade edilen yönü ilahiyat ve metafiziğin inceleme alanını oluşturur. Beşer, 

biyolojik bir varlık olarak canlılıkla sınırlandırılmışken; insan, canlılık ötesi bir varlık 

olarak metafiziksel anlamda derin bir kavrayışı gerektirir. Bu durum, insanın salt bir 

varlık olmaktan öte, kültür ve toplumu inşa eden bir özne olarak tarih, kültür ve toplum 

felsefeleri bağlamında incelenmesini zorunlu kılar.
302

 

Canlılık hem değişim hem de maslahat kavramlarının merkezinde yer alarak 

biyoetik tartışmalar için ortak bir zemin sunar. İslam düşüncesinde canlılık, ilahi 

yaratılışın bir tezahürü olarak, değişimin sürekli olduğu bir varlık alanını temsil eder. 

Canlı varlıkların karşılaştığı fizyolojik ve ontolojik değişimler, aynı zamanda etik karar 

süreçlerini ve maslahatın uygulanabilirliğini etkileyen dinamiklerdir. Maslahat, bu 

bağlamda, yalnızca mevcut durumu değerlendirmekle kalmayıp, canlılık üzerinden 

geleceğe yönelik fayda-zarar dengesi kurmayı ve bu süreçte değişimi yönlendirmeyi 

amaçlar.  

“Değişim” insanın da üyesi olduğu ontolojik gerçekliğin en yalın varoluş 

niteliğidir. Değişim doğa için zorunlu bir süreç, insan için hem zorunlu hem de iradî bir 

süreçtir. Biyolojisi ve doğası açısından bakıldığında, değişim insan için kaçınılmaz bir 

durum iken; kültür, ahlak ve inanç konularına yerleşik kabuller açısından bakıldığında 

ise iradî karaktere sahip olur. Bu ayrımdan hareketle değişim, yaygın şekliyle insanın 

iradî yanına ilişkin bir gereksinim olarak ortaya çıkar.
303

  

                                                 
302

 Bk. Şaban Teoman Duralı, Felsefe-Bilimin Doğuşu: Aristoteles’te Bilim ve Canlılar Sorunu, (İstanbul: 

Dergâh Yayınları, 2018).  

303
 Nadir Sugur, Sosyolojiye Giriş, (Eskişehir Anadolu Üniversitesi Yay., 2010), 10-1; Şaban A. Düzgün, 

“Değişim Kavramı ve Toplumsal Değişimin Şartları”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

(1998), 38:309.  



 

113 

 

Değişim doğası gereği bazı riskleri beraberinde getirir. İnsan psikolojisi, 

bilinmeyene duyduğu çekince nedeniyle genellikle değişime direnir ve tanıdığı, bildiği 

alandan ayrılmamayı tercih eder. İslam düşüncesinde de bu durum gözlemlenmiştir; 

yeni olan çoğunlukla kuşkuyla karşılanmış ve değişimle ilgili tartışmalar genellikle 

bid'at kavramı çerçevesinde yürütülmüştür. İslam’ın yayılma sürecinde, karşılaşılan yeni 

sorunların ortaya çıkması kaçınılmazdı. Bu değişim sürecinde, ilk olarak Kur’an’ın 

pratik hayatı düzenleyen hükümlerine başvurulmuş, sonrasında ise yeni hükümlerin 

konulması gerekmiştir. Maslahat kavramı da, sınırlı sayıdaki hukuk ayetlerinin, sınırsız 

sayıdaki muhtemel duruma nasıl uygulanabileceği sorusuna bir çözüm sağlamak 

amacıyla gelişmiştir. 

Değişim, bireylerin ve toplumların kendilerini yenileyerek daha iyiye ulaşmasını 

sağlarken, kesin inançlılık durumu incelenmesi gerekir. Değişimle çatışmanın 

temelinde, inancın epistemolojik doğası ve onun çevresel faktörlerle ilişkisi 

yatmaktadır. Kesin inançlı düşünce, mevcut inançlarının tüm durumlarda geçerli 

olduğunu varsayarak değişimi ahlaki veya epistemik bir zayıflık olarak algılama 

eğiliminde olmaları yeniliklere karşı bir direnç geliştirmeye yol açabilir. Bu bağlamda, 

kesin inançlı bir birey ya da topluluk için değişim, yalnızca yanlışın yayılmasını değil, 

aynı zamanda doğru olarak kabul edilen mutlak değerlerin bozulmasını da temsil 

edebilecek yapıdadır.
304

 

Bunun aksine, değişim süreçleri, bilginin dinamik ve bağlama duyarlı bir yapı 

taşı olduğunu öne sürerek, mutlak doğrular yerine farklı yorumlara ve uygulamalara 

                                                 
304

 Eric Hoffer, Kesin İnançlılar: Kitle Hareketlerinin Anotomisi, çev: Erkıl Gönur, (İstanbul: İm Yay., 

1993), 23-29. 



 

114 

 

alan açar. Bu anlayış, tıpkı Kur'an’da ifade edilen nefislerde olanı değiştirme yasasına
305

 

benzer şekilde, Allah'ın yasaları çerçevesinde bireysel ve toplumsal değişimin insan 

iradesine bağlı bir unsur olduğuna işaret eder. Bu bağlamda, Allah’ın lütuf ve 

nimetlerini sürdürebilmenin şartı, insanın kendi içsel durumunu, yani niyetlerini, 

davranışlarını ve değerlerini, olumlu yönde muhafaza etmesine bağlıdır. Aksi takdirde, 

insanın kendi iradesiyle gerçekleştirdiği olumsuz değişimlerin ilahi lütufların geri 

alınmasına yol açacağı vurgulanmıştır. Böylece, insanın içsel durumu ve ahlaki 

tercihleri hem bireysel hem de toplumsal düzeyde değişimin ve dönüşümün temel 

belirleyicileri haline gelir. 

Bu bağlamda, değişim ve ahlaki değerlerin evrimi arasında güçlü bir ilişki 

vardır. İnsan davranışlarının ve toplumsal normların şekillenmesinde hem bireysel irade 

hem de toplumsal yapılar önemli rol oynar. Her ne kadar ahlaki değerler, bir toplumun 

tarihsel, kültürel ve sosyolojik dinamiklerine göre değişiklik gösterse de, bu değerlerin 

temelinde insanın içsel dünyasında meydana gelen değişimler yatar. Kur'an'daki 

nefisleri değiştirme yasası da, bireylerin kendi içsel yönelimleri ve iradeleriyle 

toplumsal değişimlerin şekillendiğini vurgular. Böylece, ahlaki değerler ve normlar, 

sadece dışsal bir toplumsal baskının ürünü değil, aynı zamanda bireylerin içsel dönüşüm 

süreçlerinin de bir yansıması olarak değerlendirilebilir. 

Ahlak teorileri ve söylemleri genellikle basitten karmaşıklığa doğru bir gelişim 

seyri takip etmiştir. Birey ve toplumları tanzim eden bu teori ve söylemler, kurucu 

referanslar olarak işlev görmüşlerdir. Bu temelde ahlaki değer yargıları, delalet 

açısından bazı durumlarda tarihsel, kültürel ve sosyolojik durumlara bağlı olarak 

değişkenlik göstermiştir. Antropolojik araştırmalara göre bir eylemin değeri, değişkenlik 

                                                 
305

 “Bu, Allah'ın, bir kavme verdiği nimeti, onlar kendilerinde olanı değiştirinceye kadar, 

değiştirmeyeceğinden ötürüdür; Allah işitendir, bilendir.” Enfal 8/53.  



 

115 

 

çizgisinde karşıt uçlar haline dönüşebilmekte; bir toplumda yapılması zorunlu olarak 

kabul edilen bir eylem, başka bir toplumda kesin olarak yasaklanabilmektedir.
306

 Ahlaki 

yargıların uygulama alanındaki bu değişkenliği, bir görüşe göre, dört unsur üzerinden 

denetlenebilir ve minimize edilebilir. Nitekim bazı ahlakî kurallar her insanın fıtratıyla 

ilgili iken, bazı hususlar ise kültürel, toplumsal ve sosyolojik dinamikler içerisinde 

bağlayıcılık değeri kazanır.
307

  

Din, insan hayatında merkezi öneme sahip bir anlam ve değer referans alanı 

olarak, etki alanı, tarihsel şartlarla doğrudan ilişkilidir. Dinler bulundukları zaman 

içerisinde yeni ortaya çıktıkları süreçte, var olan sisteme eleştiriler getirmek suretiyle 

çok büyük değişimlere sebep olmuşlardır. Fakat zaman ilerledikçe değişimi kendilerine 

zarar vermesi hususunda endişe ederek, iç yapılarını korumak amaçlı değişime 

direndikleri gözlemlenmiştir.
308

 Değişme yapısı itibariyle kendi içerisinde bazı riskler 

barındırmaktadır. Bu sebeple insan fıtratı psikolojik olarak değişime direnmeyi ve kendi 

bildiği alandan ayrılmamayı tercih etmişlerdir.  

 Tarih boyunca peygamberler, toplumsal değişimlerin itici gücü olarak, mevcut 

düzenleri dönüştürme ve daha adil yapılar kurma görevini üstlenmişlerdir. Bu genel 

çerçevede İslam, toplumsal dönüşümleri şekillendiren bir dinamik olarak, tarih boyunca 

değişimle çift yönlü bir ilişki içinde olmuştur. Hz. Peygamber’e gelen vahiy ile başlayan 

ve vefatına kadar süren süreç, değişimin İslam düşüncesinde ne denli merkezi bir yer 

tuttuğunu açıkça göstermektedir. Bununla birlikte, Hz. Peygamber’in vefatından sonra, 

İslam düşüncesi değişim karşısında iki temel yaklaşım sergilemiştir. Bir yanda, 

                                                 
306

 Reinhold Niebuhr, An Interpretation of Christian Ethics, (New York: Harper-Brothers Publishers, 

1935), 65; Cavanaugh, Biotheology, 160. 

307
 David Solomon, 2005, “Christian Bioethics, Secular Bioethics, and the Claim to Cultural Authority”, 

Christian Bioethics, 349-359; Cavanaugh, Biotheology, 162. 

308
 Şaban Ali Düzgün, “Değişim Kavramı ve Toplumsal Değişimin Şartları”, 310. 



 

116 

 

yeniliklere karşı temkinli bir tavır benimseyen ve değişimi sınırlandırmayı savunan bir 

anlayış ortaya çıkmış; bu bağlamda bid‘at kavramı üzerinden yeniliklerin kontrol altına 

alınması gerektiği vurgulanmıştır. Diğer yanda ise, yeni durumlara uyum sağlama çabası 

içinde akıl yürütmeye dayalı yöntemler geliştirilmiş ve değişimin getirdiği sorunlara 

çözüm üretilmiştir. Bu iki yaklaşım, dini düşüncenin muhafazakârlık ve yenilik 

arasındaki dengesini yansıtırken, akıl ve kıyas gibi yöntemlerin değişime verilen 

cevaplarda oynadığı rolü de gözler önüne sermektedir. 

İslam dünyası farklı kültürlerle etkileşime girmiş ve bu etkileşimle birlikte yeni 

meseleler ve yeni bir toplumsal denge ortaya çıkmıştır. Mecelle’de belirtildiği gibi, 

‘zamanın değişmesiyle birlikte hükümlerin de değişmesi’ mümkün olduğundan, bu yeni 

koşullarda değişime duyulan ihtiyaç giderek artmıştır. Maslahat, bu süreçte problemlere 

çözüm arama noktasında önemli bir çıkış yolu olarak görülmüş ve tarih boyunca 

değişim karşısında esas alınan temel ilke haline gelmiştir.
309

  

Opwis kitabının giriş bölümünde her türlü karar ve yargısal yorumların zaman 

içerisinde değişen bir yapısı olduğu gibi İslamî fıkhın da değişen bir yapıyı sergilediğini 

vurgulayarak, değişmez olduğu düşünülen doğa kanunlarının bile zaman içerisinde yeni 

keşiflerle yenilendiğini örnek olarak ine sunmaktadır. Hz. Muhammed’in vefatından 

sonra ilahi vahiy sona ermiş olsa da içeriği zamanı ve sosyal, siyasi ve ekonomik 

çerçevesi, dil, hukuk ve teolojiyi yorumlama biçimlerinin değişmesinden etkilenerek 

veya ona bağlı kalınarak bir hukukçu tarafından yeniden yorumlandığını vurgulamıştır. 

                                                 
309

 Ali Haydar Efendi, Dürerü'l-Hükkam Şerhu Mecelleti'l-Ahkâm, 141; İbrahim Kâfi Dönmez, 

“Maslahat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 29, 86. 



 

117 

 

Bu yönüyle onun çalışması maslahat kavramının entelektüel tarihini ortaya koyması 

bakımından önemli görülebilir.
310

  

3. DEĞERLENDİRME  

       Bu bölümde nazar, tevhid, aslah, nübüvvet, lütuf ve hikmet kavramlarının 

maslahatla olan ilişkisi detaylı şekilde ele alınmıştır. Nazar, insan aklının ilahî iradeyi 

anlamadaki rolünü vurgularken, maslahatın bilgi ve tefekkür süreçlerinde insanın yol 

göstericisi olduğunu göstermektedir. Tevhid, Allah’ın mutlak birliğini ve düzenin 

yaratıcısı olarak O’nun maslahat temelli hüküm koyma iradesini açıklamakta; bu da 

maslahatın ilahî düzenin bir parçası olduğunu işaret etmektedir. Aslah ilkesi, Allah’ın 

kulları için en uygun olanı yaratma iradesiyle maslahatın ahlaki temellerine dayandığını 

gösterirken, nübüvvet ise peygamberlerin vahiy yoluyla maslahat doğrultusunda 

insanlığa rehberlik etmeleri üzerinden değerlendirilmiştir. Lütuf kavramı, Allah’ın 

nimetlerini insan yararına düzenleme iradesiyle maslahatın iyiliği öne çıkaran bir 

çerçevede işlediğini ortaya koyarken, hikmet kavramı ise maslahatın ontolojik ve 

epistemolojik boyutlarını genişleterek ahlaki karar süreçlerinde ilahî bir derinlik 

kazandırmaktadır. 

      Bu kavramların her biri, dakîku’l-kelâm bağlamında ele alındığında, fiziksel ve 

metafizik düzenin insana fayda sağlayacak şekilde düzenlendiği tartışmalarıyla 

ilişkilendirilmektedir. Dakîku’l-kelâm, evrenin detaylı yapısına yönelik kelâmî 

analizlerle, maslahatın hem bireysel hem de toplumsal fayda odaklı yönlerini 

kozmolojik bir zemine oturtmaktadır. Bu tartışmalar, maslahatın yalnızca bireysel 

faydayı değil, ilahî düzen ve kozmolojik uyum bağlamında daha geniş bir perspektifi 

içerdiğini göstermektedir. 

                                                 
310

 Opwis, Maslaha, 1.  



 

118 

 

     Sonraki bölümde, hüsn ve kubuh, insan fiilleri ve ahlaka zemin oluşturan diğer 

temel konular ayrıntılı bir şekilde ele alınacaktır. Bu kavramlar, bireysel ve toplumsal 

yaşamda ahlaki yargıların belirlenmesinde kritik bir rol oynamakta ve aynı zamanda 

modern biyoetik tartışmalar için teorik bir temel sunmaktadır. İslam düşüncesinde sem‘ 

öncesi eşyanın hükmü tartışmaları, ilahi vahiyden bağımsız olarak eşyanın mahiyetine 

ve ahlaki statüsüne yönelik çözüm arayışlarıyla dikkat çeker. Bu tartışmalar, günümüz 

biyoetik meseleleriyle paralellikler taşıması nedeniyle, modern bağlamda önemli bir 

referans noktası oluşturmaktadır. 

     Bu bağlamda, bir eylemin veya durumun kendi özünde iyi mi yoksa kötü mü 

olduğu sorusuna yönelik kelâmî yaklaşımlar, modern biyoetiğin fayda-zarar dengesi ve 

ahlaki sorumluluk gibi meselelerine ışık tutabilecek bir yapıdadır. Özellikle, insan 

fiillerinin ilahi irade ve evrensel ahlak ilkeleriyle nasıl bağdaştırılacağı, biyoetik karar 

süreçlerinde önemli bir zemin teşkil edebilir. Bu bölüm, klasik kelâm tartışmalarından 

hareketle, çağdaş etik sorunlara teorik bir köprü kurmayı amaçlamış; bu temel 

anlayışların ardından, biyoetik alanına geçiş yaparak, maslahat kavramının insan 

hayatına yönelik etik ilkelerde nasıl bir karşılık bulduğu, modern biyoetik sorunlara 

İslam düşüncesi açısından nasıl yaklaşılabileceği incelenecektir. Böylelikle, ilahi ve 

insani amaçların harmanlandığı bir çerçevede, İslam ahlakının biyoetik bağlamda nasıl 

bir yön tayin edebileceği araştırılması uygun olacaktır.  

          Bu bölümde, dakîku’l-kelâm perspektifinden maslahat kavramının detaylı bir 

şekilde ele alınışı, kavramın teolojik ve ontolojik boyutlarını daha iyi anlamamızı 

sağlamıştır. Her bir ilişki, maslahatın hem kelam doktrinindeki yerini hem de İslam 

hukukuna nasıl temel oluşturduğunu göstermektedir. Bu açıdan, maslahatın İlahî olan 

ile ilişkisi, merkezi bir rol oynadığını açıkça görülmektedir. Bu bağlamda hikmet, 



 

119 

 

yalnızca Allah'ın ilahi iradesinin ve bilgisinin insan hayatına yansıması olarak değil, 

aynı zamanda insanın zihnini ve davranışlarını şekillendiren bir süreç olarak 

değerlendirilerek ele alınmıştır. İlahi iradeyle uyumlu bir yaşam sürmek için hikmetin 

rehberlik ettiği bir kavrayışa sahip olmak, insanın kendi varoluşsal ve ahlaki gelişimini 

derinleştirmesine yardımcı olur. Hikmet, bu yönüyle, maslahat ile birlikte İslam ahlak 

ve hukuk anlayışında dinamik bir yapı taşı olarak işlev görür. 

          Maslahatın nebevî olanla ilişkisi, insanın bu dünyadaki varlık alanına dair 

düşüncelerini doğrudan etkilemektedir. İnsanın ilahî olana dair tasavvurları, insanın hem 

bireysel hem de toplumsal yaşamındaki rolünü aydınlatmaktadır. Hikmetin 

epistemolojik ve ontolojik derinliği ile maslahatın pratik uygulamaları, modern 

sorunlara İslam düşüncesinden cevaplar üretme potansiyelini artırmakta ve insanın 

varoluşsal sorularına dair kapsamlı bir çerçeve sunmaktadır. 

           Maslahat, İslam hukukunun teknik bir unsuru olarak anlaşılmaktan öte, hikmet 

ile birlikte ele alındığında, İslam düşüncesinin evrensel ve zamana uyum sağlayan 

yönlerini vurgular. Maslahat ve hikmet arasındaki ilişki, İslam düşüncesindeki 

kavramların zamanla nasıl evrildiğini ve ihtiyaçlara göre nasıl yeniden 

şekillendirildiğini gösterir. Bu durum, klasik İslam hukuku ve ahlakı ile modern 

dünyanın etik ihtiyaçları arasında köprüler kurarak, maslahatın uygulama alanlarını 

genişletir ve daha derin bir anlam katmanı sunar. 

          Maslahat ve değişim arasındaki bağlantı, özellikle modern dünyadaki hızlı 

teknolojik ve sosyal değişimler ışığında, maslahatın nasıl uyarlanabileceği ve 

günümüzde nasıl etkili bir şekilde uygulanabileceği konusunda önemli içgörüler 

sunmaktadır. Bu, maslahatın yalnızca tarihsel bir öneme sahip olmadığını, aynı zamanda 

çağdaş dünya için de kritik bir öneme sahip olduğunu vurgulamaktadır. 



 

120 

 

           Sonuç olarak, maslahat kavramının dakîku’l-kelâm çerçevesindeki incelenmesi, 

kelam ve fıkıh arasındaki ilişkiyi daha da güçlendirmiş ve İslam ahlakı ile hukukunun 

nasıl bir bütünlük içinde işlediğini göstermiştir. İleri bölümlerde, maslahatın çağdaş 

meselelere nasıl uygulanabileceğini daha detaylı bir şekilde incelenecek ve böylece 

maslahatın modern dünyadaki ahlaki ve rolünü daha geniş bir çerçevede ele alınacaktır. 



 

121 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MASLAHATIN AHLAKİ TEMELLERİNDEN BİYOETİĞE 

    Dakik ve Celil yönleriyle maslahat kavramını analiz ettiğimiz birinci ve ikinci 

bölümden sonra, kavramı detaylı bir şekilde ele alarak, farklı bağlamlarda nasıl 

işlediğini ve hangi boyutlarının öne çıktığını incelemeye yönelik bir çaba gösterilmiştir. 

Bu analiz, burada kavramı parçalarını ayırarak anlamayı ve açıklamayı amaçlamakta 

olup, üçüncü bölüme hazırlık niteliğindedir. 

   Bu bölümde, biyoetiğin temel sorunlarına teorik bir zemin oluşturmak amacıyla, 

kelâm ilminde yer alan husun ve kubuh meselesi, fiillerin değerlendirilmesi ve sem‘ 

öncesi bilginin statüsü ele alınacaktır. Söz konusu meseleler, modern dönemde 

karşılaşılan biyoetik problemlere yanıt verebilecek ve bu bağlamda bir sentez 

oluşturabilecek potansiyele sahiptir. Bu yaklaşım, kelâmın klasik tartışmalarının, çağdaş 

etik ve biyoetik meselelerle ilişkilendirilmesine olanak tanıyacaktır. 

 

1. HUSUN – KUBUH TARTIŞMALARI 

    Maslahat kavramı, İslam düşüncesinde derin kökleri bulunan ve zamanla önemli 

bir felsefi ve ahlaki çerçeve haline gelen bir kavramdır.
311

  Fiillerin ‘iyi’ ya da ‘kötü’ 

olarak nitelendirilmesini içeren maslahat, felsefi içeriği ve ahlaki boyutlarıyla bireyin 

                                                 
311

 Celal Türer, Ahlak – İyi’ye ve Kötü’ye Dair Duyarlılık Anlayışımız, (Ankara: Eskiyeni Yay., 2024, 92-

102; Celal Türer - Metin Aydın, “ ‘Utilitarianism’ ve ‘Pragmatism’: Farklar ve Ortak Noktalar”, Felsefe ve 

Sosyal Bilimler Dergisi 2019, 28:133; Celal Türer, “Din-Teoloji İlişkisine Felsefi Bir Yaklaşım”, Felsefe 

ve İslami İlimler, (Çanakkale: Paradigma Akademi Yay., 2022),  27-47. 



 

122 

 

kendisini ve diğerlerini anlamasında kilit bir role oynar. Aynı zamanda maslahat, 

bireylerarası ve toplumsal ilişkilerde karşılaşılan etik meselelere çözüm sunmayı 

amaçlamaktadır. 

Düşünce tarihi, insanî davranışları ve değer yargıları üzerine kurulu temel 

sorunları inceler: “İyi nedir?”, “Kötü nedir?”, “Bir şeyin değeri nasıl bilinebilir?”. Bu 

sorular, etik alanının temelini oluşturur ve felsefi bilgi alanı olarak ele alınır. gibi 

tanımlayıcı sorular üzerinden ele alan etik bir alanı ortaya çıkarmıştır. Felsefî bir ilgi 

alanı olarak ortaya çıkan bu etik alan, dinî düşünce tarihi içerisinde temel soruları aynı 

olmakla birlikte kısmen farklılaşan teolojik bir bağlam ve muhteva kazanmıştır. Dinî 

düşünce tarihi de benzer temel soruları ele alırken, bu sorulara teolojik bir bağlam ve 

içerik katarak farklılaşır.
312

 Ahlaki değerlerin yapısını ve metafiziksel temellerini 

inceleyen aksiyoloji, maslahat kavramı ile yakından ilişkilidir. Aksiyoloji, değerlerin 

Yunanca karşılığı olan 'axia' kelimesinden türetilmiş olup, etik davranışları yönlendiren 

ahlaki ilkeler üzerine yoğunlaşır.
313

 Bu alan, değerlerin geniş bir çalışma alanını kapsar 

ve ahlaki eylemlerin 'iyi' veya 'kötü' olarak değerlendirilmesiyle ilişkilidir.".
314

  

    İslam düşüncesinin ilk yüzyılında ahlak, büyük ölçüde celîlü’l-

kelâm çerçevesinde, Kur’an’ın ilkeleri ve Hz. Peygamber’in öğretileri etrafında 

şekillenmiştir. Bu dönemde ahlaki ilkeler, daha çok vahiy kaynaklı emir ve yasaklar ile 

bireylerin ahlaki davranışlarına rehberlik eden ilahi öğretiler üzerinden ele alınmıştır. 

                                                 
312

 Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, (İstanbul: Paradigma Yay., 2002), 250; Anscombe, G. E. M., “Modern 

Moral Philosophy”, Phisophy 33, No. 124, (January 1958), 1-16; Layman C. Stephan, “God and the 

Moral Order”, Faith and Philosophy: Journal of the Society pf Christian Philosophers 2002, Vol. 19/3, 

304-314. 

Robert as a Science, “Axiology as a Science”, 29/4, (Ekim 1962), 412-433.  

313
 Cevizci, Etik ve Ahlak Felsefesine Giriş, 14-15. 

314
 Ahmet Cevizci, Etik-Ahlak Felsefesi, (İstanbul: Say Yay., 2008), 3.  



 

123 

 

Ahlak anlayışı, pratik yaşamda dindarlığın bir tezahürü olarak kabul edilmiştir ve 

bireylerin Allah’a olan sorumluluğu temel bir öncelik taşımıştır. 

       Sonraki yüzyılda ise, İslam coğrafyasının sınırlarının genişlemesi ve farklı 

kültürlerle karşılaşılmasıyla birlikte, ahlak konusuna dair daha çeşitli ve felsefi 

yaklaşımların İslam düşüncesine dahil olduğu görülmüştür. Antik Yunan felsefesi, Pers 

kültürü ve Hint düşüncesi gibi çeşitli medeniyetlerden alınan etkiler, ahlak konusunun 

daha soyut ve sistematik bir şekilde ele alınmasına yol açmıştır. Bu süreçte 

özellikle dakîku’l-kelâm çerçevesinde ahlakın teorik boyutları, insan iradesi, özgürlük, 

mutluluk ve adalet gibi kavramlar üzerinden tartışılmaya başlanmıştır. 

       Hüsn ve Kubuh (iyilik ve kötülük) tartışmaları, İslam düşüncesinde ahlaki 

değerlerin kaynağı ve mahiyetiyle ilgili temel bir mesele olarak ortaya çıkmıştır. Bu 

tartışmanın ilk ortaya çıkışı, İslam kelamının erken dönemlerine, özellikle 8. 

yüzyılda Mu‘tezile  gibi kelam ekollerinin şekillendiği döneme dayanır. Ancak, bu 

tartışmanın kökenleri yalnızca İslam düşüncesine değil, Antik Yunan felsefesine ve İran, 

Hint gibi çevre kültürlere kadar geri götürülebilir. 

Husun kelimesi sözlükte “sevilen, rağbet edilen şey” anlamlarına gelmektedir.
315

 

Bu bağlam, ilahî fillerin değersel tanımından kaynaklanan ve eşyanın mahiyetini ortaya 

koyarak ilahî irade ve yaratmayı kötülükten tenzih etme ana hedefine dayalı olarak 

şekillenmiştir. Dinî düşüncede bir otorite alanı olarak Allah’a tek kurucu öznelliğinin 

verilerek otorite alanının daraltılmasıyla aklın yetki alanını daraltılmıştır. Bu bakış 

açısını savunan Ehl-i Hadis ve Eş’arî çevreler, ilahî iradeye ve vahye otoritatif bakış 

açılarının sonucu olarak her türlü değersel hükmün yani iyinin ve kötünün vahye 

dayanması gerektiğini savunmuştur. Dini düşüncede geliştirilen diğer görüş ise, 

Maturîdî ve Mutezilî düşünce kelâm çevreleri tarafından geliştirilmiştir. Bu yaklaşıma 

                                                 
315

 İbn Manzûr, Lisanu’l- Arab, (Beyrut: Daru’l-Kütübü İlmiyye, 2003), 1:253. 



 

124 

 

göre değerin temel referansı akıldır. İnsan aklıyla vahiy olmadan, ilahi yaratma ile var 

olan eşyanın değer hükümleri bilinebilir.  

           Birer değer hükmü olan iyi ve kötü kavramları öncelikli olarak eylem sonucunda 

bir yargı belirtmek için kullanılmakta olup ortaya çıkardığı sonuçlar üzerinden iyi ya da 

kötü olarak tanımlanmıştır.
316

 Bu anlamda maslahat iyi ve kötü kavramları üzerinde 

kuruludur ve kavramsal değerinin ortaya çıkması Mu’tezile’nin uluhiyet alanını akıl ve 

ahlak temelinde ele alan perspektifi sayesinde olmuştur. Sonraki süreçte bu kavram çifti 

usûl-i fıkıh alanında başlığı altında ele alınmaya başlanmıştır. Böylece kavram, ilahî 

irade tarafından emredilen ve izin verilen bir şeyin iyi olarak tanımlandığı; yasaklanan 

ve onaylanmayan her şeyin/durumun kötü olarak nitelendiği bir değer kavrayışını 

ortaya çıkarmıştır.
317

 İslam düşünce tarihine bakıldığında bu değersel kavrayışın süreç 

içerisinde sadece Kelâm alanını değil Felsefe, Fıkıh, Fıkıh Usûlü, Tasavvuf ve Ahlak 

gibi kurucu disiplinleri de içine alacak şekilde genişlemesiyle interdisipliner bir 

karakteristiğe kavuştuğunu söylemek gerekir.
318

  

  Kelâm’da değer tartışmalarının kuramsal boyutu husun- kubuh olarak bilinen 

ve fıkıh usûl-i literatürüne de yansıyan mesele etrafında ortaya çıkmıştır. İleri sürülen 

görüşler ve söyleme dönüşen yaklaşımların odağında iyi, kötü, adalet, zulüm, doğru, 

yalan, maslahat, mefsedet gibi temel değer yargılarımızın kaynağının ne olduğu ve bu 

değer hükümlerinin mahiyetlerinin nasıl bilinebileceği ve tanımlarının nasıl 

yapılabileceği vardır. Bu bağlam, akıl, vahiy, ahlak, olgu, değişim, şeriat, nesih, 

                                                 
316

 Kâdî Abdulcebbâr, Şerh’u-Usûli’l-Hamse, 1:464.  

317
 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, 6:63; Gazzâlî, Mustasfâ, 73. Gazzâlî, bu eserinde daha çok istislah 

kavramı üzerinden tartışma yürütürken; Şifâul-Ğalîl’de ise meseleyi münasebet kavramı üzerinden 

tartışmıştır.   

318
 Fahreddîn er-Râzî, Muhassal (Kelâma Giriş), 221; İlyas Çelebi, “Klasik Bir Kelâm Problemi: Hüsün-

Kubuh”, 58. 



 

125 

 

mahiyet ve tanım gibi pek çok referansın iç içe yer aldığı zengin bir ilişki ağına 

kavuşmuştur.
319

  

Maslahat, bu değer hükümleri yelpazesinde insanın menfaatini temin eden bir 

nitelik olarak tanımlanmış, ancak tanıma esas teşkil eden referansa göre iki farklı 

söyleme göre iki farklı yaklaşıma kaynaklık etmiştir.  İlahî iradeyi ve otoritesini esas 

alan Ehl-i Hadis ve Eş’arî yaklaşıma göre, bir hükmün kendisi kendinden değere sahip 

değildir; şeyler dolayısıyla hühümler ilahî irade ile değer kazanırlar. Bu, bir fiilin Allah 

emrettiği için iyi yasaklandığı için de kötü olduğu anlamına gelen teistik bir değer 

sistemi sunmaktadır.
320

 İnsan aklını, ahlakı ve olguyu esas alan ikinci görüş ise, bir 

şeyin değer hükmünün o şeyin tabiatı olduğunu ileri sürer. Akıl, olgudaki bu değeri 

küllî olarak kavrar ve tespit ettiği illet ile hükme bağlar. Buna göre bir şeyin değeri ve 

maslahat niteliği, ilahî iradeye değil şeyin kendisine, tahavvül halindeki koşullarına ve 

ortaya çıkardığı neticelere dayanır.
321

  

1.1. İlahî İradeyi Merkeze Alan Yaklaşım  

Eş’ari düşünce, fiillerin değer hükümlerinin oluşmasında insan aklının doğrudan 

bir etkisinin bulanmadığını, her türlü değer hükmünün ilahî iradeye dayandığını 

savunmuştur.
322

 İmam Eş’ârî (ö. 324/935) bu temelde hocası Ebû Alî el-Cübbâî (ö. 

303/916) ile yaptığı üç kardeş olarak bilinen ihve-i selâse tartışmasıyla Mu’tezile’den 

ayrılmış; Kuran’ın otoritesini önceleyen Ehl-i Hadis söyleme kısmen hak veren bir 

bakış açısıyla vahyi akla önceleyen bir bakış açısını benimsemiştir. Böylece o, hadis 

                                                 
319

 Sâ’dûddîn Teftazânî, Şerh’ul-Akâid, çev. Taha A. Alp, (İstanbul: İfav Yay., 2017), 203; İlyas Çelebi, 

“Klasik Bir Kelâm Problemi: Hüsün-Kubuh”, 59 

320
 Gazzâlî, el-Mustasfa, 57; İmam Eş’arî, Kitab’u-Lum’a, 71; bk. Seyyid Şerif Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 

(Beyrut: Daru’l-Kütübü İslamiyye, 201). 

321
 Kādî Abdülcebbâr, Şerhu’l Usûl-u Hamse, 31; Mâturîdî, Kitâbu’t’Tevhîd, 202. 

322
 Cüveynî, Kitabu’l-İrşad, 210; Nesefî, Tabsıratu’l-Edille, 128. 



 

126 

 

taraftarlarının tutumunu akılcı bir yöntemle bir kelâm söylemine dönüştürmüştür.
323

 

Vahyi akla önceleyen bu kelâm çevresi, değer otoritesi olarak vahyi esas almış; aklın bu 

eksene bağlı olması gerektiğini savunmuştur.
324

  

Eş‘arî düşünce, ilâhî irade ve kudret sıfatlarının ezelî olduğunu ve her şeyi 

kuşattığını savunur. Bu anlayışa göre, var olan ve gelecekte meydana gelecek her şey, 

doğrudan Allah’ın bilgisi, iradesi ve kudreti kapsamındadır. Eş‘arîler, Allah’ın iradesi 

dışında hiçbir varlık veya olayın gerçekleşemeyeceğini vurgular. Ayrıca, eşyayı var 

edici herhangi bir güç ya da failin, Allah’ın kudreti dışında var olamayacağını ifade 

ederler. Bu yaklaşım, ilâhî iradenin mutlak hâkimiyetini ve evrendeki tüm olayların 

Allah’ın takdiri ile gerçekleştiğini ortaya koyar.
325

 

Vahyin önceliğini savunan bu bakış açısına göre Gazzâlî, vahiy öncesinde aklın 

bir şeyin iyi ya da kötü olduğuna hükmedemeyeceğini ileri sürmüş ve bu meseleyi 

“hükmün hakikati” başlığı altında incelemiştir.
326

 Gazzâlî, önce, Mu’tezile’nin konu ile 

ilgili görüşlerini aktararak ardından onların görüşlerini eleştiri üzerinden kendi 

yaklaşımını geliştirmiştir. Ona göre, bu konu üç alt başlıkta ele alınmalıdır: Birincisi, 

aklın zorunlu olarak iyi ve kötü diye hükmettiği şeyler; ikincisi, yarar ve zarar 

ölçütlerine dayalı akıl yürütmelerle elde edilen iyi ve kötü hükümleri; üçüncüsü ise 

vahyin iyi ya da kötü olarak belirttiği konulardır. Gazzâlî, Mutezilî görüşüne dayanarak 

iyi ve kötü hükümlerini amaca uygunluk açısından değerlendirmiş; amaca uygun 

olanları “iyi”; uygun olmayanları ise “kötü”; ne iyi ne de kötü kabul edilenleri ise boş 

ve faydasız anlamında “abes” olarak nitelendirmiştir. Bu sınıflamanın kişiye bağlı 

                                                 
323

 Eş’ârî, el-İbâne, (Beyrut: 1999), 41-9; Erkan Yar, “Eşarî ve Metodolojisi”, Fırat Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, (2005), 35.  

324
 Eş’arî, Kitâbu’l-Luma,117.  

325
 Cüveynî, el-İrşâd, 187; Bâkıllânî, Temhîd, 317.  

326
 Gazzâlî, el-Mustasfâ, 1:75. 



 

127 

 

olduğunu, amaca göre farklılık gösterebileceğini belirtmiştir. Dolayısıyla, Gazzâlî, 

insanların doğasındaki farklılıklara bağlı olarak iyi ve kötü nitelendirmelerinin de 

farklılık göstereceğini öne sürmüştür.
327

  

Gazzâlî, iyi-kötü nitelemesinin insanlar arasında yaygın bir şekilde 

kullanılmasına rağmen, kavramların maslahat değerine ulaşmasıyla ilgili üç tür yanılgı 

olduğunu belirmiştir. Birincisi, insanın yapısı gereği objektif olamamasından 

kaynaklıdır. İkincisi, kötü olarak kabul edilen şeylerin (yalan gibi) nadiren de olsa belli 

koşullarda iyi olarak görülebilmesidir. İkincisi, kötü olarak nitelenen bazı şeylerin 

(örneğin yalan gibi) nadiren de olsa bazı koşullarda iyi olarak değerlendirilebilmesidir; 

bu bağlamda yalanın fayda sağlayabileceğine dikkat çeker. Üçüncüsü ise, insanın 

duygusal yapısı gereği, içinde bulunduğu şartlarda sübjektif eğilim 

sergileyebilmesidir.
328

  

Ahlakın İslamî literatürde özellikle kelâma bakan yanını etüt eden önemli 

isimlerden biri olan George Hourani, Gazzâlî’nin el-Iktisâd fi’l-İtikâd ve el-Mustasfâ 

min’ilmi’l-Usûl’de husun kavramına farklı tanımlar getirmiş olduğuna dikkati çekmiştir. 

el-Mustasfâ’da iyi, daha izafi bir bakış açısıyla tanımlanmış; kötü ise amaca ulaşmayı 

engelleyen şey olarak değerlendirilmiştir. el-İktisad’ta ise iyi ve kötü kavramları, daha 

objektif bir bakış açısıyla ele alınmış; kısmen vucubiyet niteliğine sahip bir delalet 

olarak tanımlanmıştır. Bakıldığında el-Mustasfa’da ilahî irade tarafından yapılmasına 

müsaade edilen her şey ‘iyi’ olarak nitelenmiş; Şifâu’l-Ğalîl’de ise bu hüküm, sonucuna 

bakılmaksızın Allah’ın yaptığı eylemlerin temel niteliği olarak kabul edilmiştir.
329

 

                                                 
327

 Gazzâlî, Mustasfâ, 1:73. 

328
 Gazzâlî, Mustasfâ, 1:77-80.  

329
 Nesefî, Tabsıratu’l-Edille, 2:199; Hourani, Reason and Tradition in İslamic Ethics, 142. 



 

128 

 

Eş’ârî kelâm geleneğinden Fahreddîn Râzî, iyi, kötü, fayda ve zarar 

kavramlarının vahiy olmadan bilinebileceği görüşünü akıl-nübüvvet uyumunun zorunlu 

olmasının bir sonucu olduğu gerekçesi üzerinden savunmuştur. Akıl ile nübüvvet 

arasındaki uyum ilişkisi ve delalet temeli ortadan kalktığında dinin bağlayıcılık getiren 

temeli de sarsılmış olacaktır.
330

 Dolayısıyla vahiy makuliyet temelinden kopmadan 

muhatabına bilgi verdiği gibi aklın kavrayış kapasitesini aşan bilgiler de sunar.
331

 

Râzî’nin akıl ve vahyi makuliyet temelinde uzlaştırma arayışı, klasik Eş’arî yaklaşımın 

tadil edilmesi veya eleştirisi anlamında dikkat çekicidir. Ayrıca onun yaklaşımı 

kendisinden önceki Eş’arî kelamcılarından daha karmaşık bir yapı içermektedir.
332

 

1.2. Aklı Merkeze Alan Yaklaşım 

Mu‘tezile düşüncesinde akıl, insanın düşünce ve davranışlarına yön veren en 

önemli bilgi kaynağı olarak kabul edilir. İlk Mu‘tezilî kelâmcılar, aklı kötü şeylerden 

alıkoyup iyi şeylere yönelten bir bilgi olarak tarif etmişlerdir. Cübbâî’nin akıl tanımı da 

bu yaklaşımı destekler niteliktedir: “Akıl, kötü şeylerden alıkoyan ve iyi şeylere 

yönelten bilgidir.” Bu tarif, aklın insan davranışlarını ve kararlarını şekillendiren 

merkezi bir rol oynadığını vurgular. Mu‘tezilîlere göre akıl, insanın kalbinde Allah 

tarafından yaratılan düşüncelerin (havâtır) kullanılmasıyla çalışır ve bireyin ahlaki 

sorumluluğunu yerine getirmesinde belirleyici bir faktör olarak öne çıkar.
333

 

Vahyi önceleyen Eş’ârî bakış açısının karşısında iyi ve kötünün epistemik 

kaynağı olarak aklı esas alan Mu’tezilî anlayış yer almaktadır. Bu geleneğin önemli 

                                                 
330

 er-Râzî, el-Muhassal, 513. 

331
 er-Râzî, el-Muhassal, 518; Aklın kapasitesini aşan bilgilere ilahî sıfatların bilgisini örnek olarak 

vermektedir; Bk. Shihadeh, Fahreddîn er-Râzî’nin Gayeci Ahlak Teorisi, 135. 

332
 Shihadeh Ayman, “Theories of Ethical Value in Kalam: A New Interpretation”, The Oxford Handbook 

of Islamic Theology, ed. Sabine Schmidtke, (Oxford, Oxford University Press Online, 2014), 1-29,  

333
 Âlûsî, Rûhu’l-Me’ânî, 17:168; Bağdâdî, Usûlü’d-Dîn, 27; Yusuf Şevki Yavuz, “Akıl”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslam Ansiklopedisi, 242-246. 



 

129 

 

kelâmcılarından Kādî Abdülcebbâr, vahye dayanan bilgi ile akla dayanan bilgiyi delalet 

açısından aynı kategoride değerlendirmekte; hüküm kaynağı açısından ise aklın önce 

geldiğini savunmaktadır. Bu tutum, Allah tarafından yasaklanan hususların akıl 

temelinde kötü olduğu ve emredilen hususların ise akıl temelinde iyi olduğu anlamına 

gelen bir eşdeğerlik ifade eder. Böylece iyi ve kötünün kaynağı temelde her insanın 

‘bilişsel’ kapasitesine dayandırılmış olmaktadır.
334

 

Kādî Abdülcebbâr, bu eşdeğer tutumuyla vahye dayanan her türlü dinî emir ve 

yasağın değer yüklü olduğunu belirtmiştir. Bir şeyin iyi, kötü, vacip oluşuyla ilgili 

bilgiler, ona göre, Allah’ın her bireye bahşettiği aklın delaletine dayanır. Duyusal olarak 

bilinen şeyler ne ise aklın iyi ve kötü bilgisini elde etmesi de aynıdır.
335

 Bu bakımdan 

akıl beş duyumuz gibi dış dünyayı müşahede eden bir uzuv olduğunu ve her bir iyi ve 

kötünün bir olmadığı bir kısmının diğerine temel teşkil ettiğini belirtmektedir.
336

  

Zorunlu olarak bilinen bir hususun istidlâli olarak da bilinmesinin mümkün 

olacağı belirtilerek, doğru bir bilgi müşahede yoluyla olabileceği gibi doğru habercinin 

getirdiği haber yoluyla da olabilir. 

Mu'tezile mezhebi, ahlâk anlayışını akıl temelli bir yaklaşımla şekillendirmiştir. 

Bu ekole göre, bir fiilin iyi veya kötü olarak değerlendirilmesi, o fiilin doğasından ve 

sonuçlarından bağımsız olarak, akıl yoluyla belirlenebilir. Yani, ahlâkî değerler, insan 

aklının değerlendirmeleriyle tespit edilir ve bu değerlendirmeler, fiillerin özünde 

bulunan özelliklere dayanır. Bu yaklaşım, ahlâkî değerlerin nesnel ve evrensel olduğunu 

savunur. Mu'tezile'nin görüşü, ahlâkî değerlerin kaynağını akılda arayan rasyonalist bir 

                                                 
334

 Kâdî Abdulcebbâr, el-Muğni, 6:25; Aslan, Dinin Akli ve Ahlaki Savunusu, 349. 

335
 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, 6:213. “Kâdî Abdulcebbâr ahlâkî değerler ile estetik değerleri birbirinden 

ayırmakta ve hasen ve kabih kavramlarının hakiki anlamda ahlâkî değerler için geçerli olduğunu ifade 

etmektedir. Ahlâkî değerler ise daha çok iyi ve kötü kavramları ile ifade edilmektedir.”  

336
 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, 6:196; Îcî, Ahlâk-ı ‘Adudiyye, 170; Şevkânî, İrşâdu’l-Fuhûl, 240-5. 



 

130 

 

etik anlayışını yansıtır. Kādî Abdülcebbâr, bu temelde acı, sıkıntı, üzüntü, dert, keder 

veren her şeyin kötü olarak nitelenemeyeceği gibi lezzet, nimet, güzellik, keyif veren 

her şeyin de iyi olarak görülemeyeceğini belirtmiştir. Zira acı veren bir husus iyi 

olabilir. Bu acı ile iyi arasında oluşan bağın temelinde bu kavramların aynı cins 

oldukları, bu anlamda birbirlerine zıt olmadıklarına dayanır. Eylem üzerinden meydana 

gelen bu vasıflar ortaya çıktıktan sonra fiili yapanın aynı anda (kavramsal olarak) 

birbirine zıt nitelemeyi alamayacağını vurgulamıştır.
337

 

İmam Mâturîdî, akılcı söylemin önemli temsilcilerinden biri olarak, husun ve 

kubuh meselesini ilahî hikmet temelinde ele almıştır. O, Mu’tezile’nin görişlerine yakın 

bir şekilde, insanın aklıyla iyi ve kötüyü ayırt edebileceğini, yararlı ve zararlı olanı 

tespit savunmuştur. Ona göre, eşya hem yararlı hem zararlı nitelikler barındırabilir. Bu 

konuda ve su örneğini verir, ateşteki yakma özelliğini yemek pişirmek için de kullanılır 

Bu durumu açıklamak için ateş ve su örneğini vermiştir. Ateş bir yandan yemek 

pişirmek gibi faydalı amaçlarla kullanılabilirken, diğer yandan yakıcı özelliğin 

nedeniyle zarar verebilir. Benzer şekilde insan hayatı su vazgeçilmez olmasına rağmen 

insanın boğulmasına neden olabilecek bir tehlike taşır.
338

  

Bu örnekler, eşyanın çift yönlü niteliklerinin insanın bilişsel yapısıyla uyumlu 

bir şekilde değerlendirilebileceğini gösterir.
339

 Bu bağlamda, İmam Mâturîdî insanın 

ahlaki doğasından temel alarak, akıl ile Şeriatın birbiriyle uyumlu şekilde ilerlediğini 

ifade etmiştir. Ona göre ilahi irade tarafından emredilen bir şey, zaten iyi olduğu için 

                                                 
337

 Kâdı Abdülcebbâr, Şerhu’l Usûl-u Hamse, 1:2-5, Ebû’l-Huseyn el-Basrî, el-Mutemed, 1:126, 464. 

338
 Mâturîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 138. 

339
 Mâturîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 284; İmam Mâturîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 138. 



 

131 

 

emir konusu olur; yasaklanan bir şey ise kötü ve zararlı olduğu için yasaklanma 

iradesine konu edilir.
340

  

İlerleyen bölümlerde, fayda sağlama amacının yalnızca insanlara mı özgü 

olduğu, Yaratıcı’nın da bu tür özelliklere sahip olup olmadığı ve O’nun insanlar için iyi 

ve faydalı olanı yapma zorunluluğu bulunup bulunmadığı gibi hususlar daha detaylı bir 

şekilde ele alınacaktır. 

1.3. Husun Kubuh Üzerine Felsefi Mülahazalar 

Ele alınan iki başlıktan elde edilen bilgilerden hareketle; ahlaki doğruların ve 

yanlışların, Tanrı’nın emirlerinden bağımsız olarak akılla bilinebileceğini savunan 

Mu’tezile, ahlaki rasyonelliği ve ahlaki realizmi savunmaktadır. İnsan aklının vahye 

başvurmadan iyiyi ve kötüyü bilebileceği, hüsun ve kubuh fiilin özünde bulunan 

değişmez gerçekler olarak değerlendirilmesi sonucunda, Doğal yasa ahlakı açısından 

Tanrı ile ahlaki yargılar arasında doğrudan değil dolaylı bir irtibat vardır. Teleolojik 

iradecilik yaklaşımında ise Tanrı ile ahlakî yargılar arasında doğrudan ve ontolojik bir 

ilişki bulunmamaktadır.
341

 

Eş’arî düşüncede ise fiillerin iyi veya kötü olarak nitelendirilmesi, Allah’ın 

onları emretmesi ya da yasaklamasına bağlıdır. Adalet, Tanrı adaleti emrettiği için iyidir; 

zulüm ise Tanrı zulmü yasakladığı için kötüdür. Husun ve kubuh, fiillerin özünde 

bulunan nitelikler değil, Tanrı’nın iradesine bağlı kavramlardır. Tanrı kaynaklı bakış 

açısı ahlak “ilahi buyruk teorisi” hâkim olmakla birlikte, Teolojik iradecilik, Tanrı’nın 

                                                 
340

 Mâturîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 278. 

341
 George F. Hourani, “İslam’ın İlk Dönemlerinde İki Değer Kuramı”, çev. F. Kerim Kazanç, Ondokoz 

Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 8:271. 



 

132 

 

sadece mutlak anlamda kudretli oluşuna vurgu yaparak katı ve sınırlı bir irade anlayışını 

temsil eden görüşe yakın bir çerçeve sunmaktadır.
342

  

Felsefi içeriğinde Tanrı-ahlak ilişkisi, “euthyphron ikilemi” olarak bilinen 

iyiliğin Tanrı merkezli mi yoksa ahlak merkezli mi olduğu üzerine şekillenmiştir. Tanrı 

bir şeyi iyi olduğu için mi emreder yoksa o şeyin değeri Tanrı’nın emretmesi dolayısıyla 

mı iyi olmaktadır? Ahlakın kökenini aramaya yönelik olan bu soru ahlak metafiziğinin 

temel meselelerinden birine işaret etmektedir. Bu ikilemi, Tanrı’dan hareketle aşanlar 

‘voluntarist’ yani teistik iradecilik anlayışını benimsemiş olmaktadır.
343

 Bu bakış 

açısına göre bir şeyin ahlaki değeri, Tanrı’nın emretmesi temelinde bakıldığında iyi 

olması söz konusudur. Teorinin temelinde ahlaki değerlerin değişmeyen kendinde 

değere sahip olmadığı postülası vardır. Değerin kendinden kavranışı, Tanrı’nın ilahiliği 

ile çelişir. Bu nedenle ahlaki önermeler, Tanrı’ya bağlı olmalıdır ve dayanmalıdır. 

“Euthyphron ikilemi” üzerine hazırlanan doktara tezinde konu felsefi olarak detaylı 

incelenmekte ve İmam Mâturîdî düşüncenin Tanrı merkezli mi yoksa akıl merkezli mi 

olduğu üzerine eğilmektedir.
344

 

İslam düşüncesinde, felsefi ve teolojik literatür incelendiğinde, kelam 

çerçevesiyle uyumlu ahlak teorilerinin derin bir zenginlik sunduğu görülmektedir. Bu 

                                                 
342

 Jonathan Dancy, “Moral Nonnaturalizm”, Stanford Encylopedia of Philosiphy, First Published 1 Şubat 

2003.  

343
 Reçber, “Tanrı ve Ahlâkî Doğruların Zorunluluğu”, 137. 

344
 Bk. Kayhan Özaykal, “Theological-Ethical and Epistemological: The Euthypro Dilemma and The 

Metaethics of Al-Mâturīdī”, (Sakarya Üniversitesi, Sosyal Biilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2017); 

diyalogda her iki tarafın da birbirini çürütemeyen iddialar ileri sürdüğü tespit edilmektedir. Buna göre, 

Sokrates’in Euthyphro’nun iddiasını yanlış olduğunu gösterecek bir argüman sunamadığı gibi, 

Euthyphro’nun da Sokrates’in karşıt iddiasını geçersiz kılacak bir delil ortaya koyamadığı ifade 

edilmektedir. Bu durumda, diyalogun temel düzeyinde, her iki tarafın görüşlerini karşılıklı olarak 

tartışabileceği bir zeminin bulunmadığı anlaşılmaktadır. Bununla birlikte, Sokrates, Euthyphro’nun tezini 

terk etmesini gerektirecek güçlü bir gerekçe öne sürememiş olsa da, kendi yaklaşımına yönelik açık bir 

sorun olmadığı sürece, sorgulamasını sürdürmek için dayanak bulabilmektedir. 



 

133 

 

gelenek içerisinde iki temel yaklaşım öne çıkmaktadır: Bunlardan ilki, ahlaki yargıları 

akla ve olgusal gerçeklere dayandıran Mu'tezile’nin geliştirdiği yaklaşım; diğeri ise 

ahlaki yargıları ilahi iradeye dayandıran Eş'arîlerin savunduğu yaklaşımdır.
345

 Bu ikili 

tasnifi belirgin hale getiren isimlerden biri olan F. George Hourani, Mu'tezile’nin 

görüşünü "rasyonel objektivizm" (akılcı nesnellik) olarak tanımlamış ve bu ekolün 

adalet, iyilik gibi ahlaki kavramların nesnel olarak varlığını kabul ettiğini belirtmiştir. 

Buna karşılık, Eş'arîlerin görüşünü ise "teistik sübjektivizm" (Tanrı merkezci görüş) 

olarak sınıflandırmış ve ahlaki değerlerin Allah’ın iradesine bağlı olduğu fikrini 

vurgulamıştır.
346

 Hourani’nin bu tasnif ve analizlerinden yararlanan Opwis, kendi 

çalışmalarında önemli tespitlere yer vermiştir.
347

 Benzer bir şekilde, Anver Emon da 

"doğal hukuk teorileri" kavramsallaştırmasından hareketle, "katı doğal yasa" ve "esnek 

doğal yasa" olmak üzere iki farklı teorik çerçeve ortaya koymuştur.
348 Bu alanda dikkat 

çeken bir diğer araştırmacı olan Meriam al-Attar, İslam düşüncesinde "ilahî yasa teorisi" 

veya "ahlaki iradecilik" anlayışlarının hâkim teoriler olmadığını savunmaktadır. Al-

Attar, Eş'arî ve Mu'tezilî ahlak anlayışlarının birbirine zıt olmadığını, aksine bu iki 

yaklaşımın birçok ortak noktaya sahip olduğunu ve birbirini tamamlayıcı özellikler 

taşıdığını ileri sürmektedir. Bu analizler, İslam düşüncesinde ahlak teorilerinin çatışan 

                                                 
345

 Macid Fahri, İslam Ahlâk Teorileri, çev. M. İskenderoğlu-A. Arkan, (İstanbul: Litera Yay., 2004), 20.  

346
 George F. Hourani, The Ethics of Kādî Abdülcebbâr, (London: Cambridge University Press, 2007), 57-

9.   

347
 Opwis, Maslaha, 30. 

348
 Gazzâlî, Şifau’l-Galîl, 160; Antony J. Lisska, Aquinas’s Theory of Law: An Analitic Reconstruction, 

(Oxford: 1996, 125-30); ‘Doğal Hukuk Yasaları’ ifadesi çok çeşitli konuları ele almaktadır; bazıları hukuk 

hakkında akıl yürütmeye rehberlik eden ilkelerin veya iyi olanın varlığına ve bu ilkeleri belirleme 

üzerinde aklın otoritesine odaklanmaktadır, diğer bir grup ise dini bağlamda tanrının varlığının doğal 

hukuk felsefesine nasıl katkı bulabileceğini ele almaktadır dini bağlamda teoloji ve hukuk felsefesinin 

birbiri üzerindeki etkilerini engelleyecek kadar ayrı disiplinler olmadığını görmek normaldir. Kavramı 

kullanırken de bazı hukukçular var olan ilahi prensipleri, bazıları mantıksal yol gösterme için mantıksal 

hususları ya da aklın bu prensipleri belirleyen otoritesini kastetmektedir. Anver Emon, Islamic Natural 

Law Theories, (Oxford, Oxford University Press, 2010), 7. 



 

134 

 

fikirlerden değil, aynı zamanda ortak bir teolojik ve felsefi zeminden beslendiğini 

göstermektedir.
349

 

Ahlak çalışmaları, Hourani'nin 1970'lerde yayımladığı araştırmalarla birlikte, 

Basra ve Bağdat Mu'tezililiğinin savunduğu ahlaki realizm ile klasik Eş'arî düşüncesinin 

karşıt görüşleri arasında önemli bir ayrım olduğunu ortaya koymuştur. Shihadeh, 

Fahreddin er-Râzî’nin, hem Mu'tezile’nin hem de klasik Eş'arî ekolünün ötesine geçen 

bir ahlak teorisi geliştirdiğini iddia etmektedir. Râzî’nin bu yaklaşımı, insan düzeyinde 

ahlaki rasyonalizmi savunurken, aynı rasyonalizmi Tanrı’nın fiillerine uygulamaması 

bakımından dikkat çekicidir. Ayrıca, Eş'ari ekolünün klasik yalnıca basit bir "ilahi 

buyruk" ahlak teorisine bağlı kalmadığı; aksine, bu teoriyi oldukça gelişmiş bir anti-

realizme dayandırdığı ifade edilmektedir. Bu anti-realizm, Neo-Eş'arî kaynaklarında 

daha sofistike bir sonuççu (consequentialist) ahlak anlayışının temelini oluşturmuştur.
350

  

Bu yorum, Eş'ariliğin ahlak yaklaşımının, genellikle tasvir edildiğinden çok daha 

karmaşık olduğunu ve teolojik temellerini sonuççu bir perspektifle harmanladığını 

göstermektedir. Bu dönüşüm, İslam ahlakının entelektüel gelişiminde, klasik teolojik 

doktrinleri pratik etik değerlendirmelerle birleştiren kritik bir aşamayı temsil etmektedir. 

2. FİİLLER BAĞLAMINDA MASLAHAT 

Mu'tezile’nin fiil tasnifi ve insanın sorumluluğu konusundaki yaklaşımı 

oldukça önemli bir kelâmi meseledir. Sizin belirttiğiniz üzere, Mu'tezile’ye göre 

fiiller, doğrudan (mübâşir) ve dolaylı (mütevellid) olarak ikiye ayrılır. Bu ayrımın 

detayları şu şekildedir:  

                                                 
349

 Meryem Attar, İslam Ahlakı (İslam Düşüncesinde İlâhi Emir Teorisi), (İstanbul: Litera Yay., 2019), 

193.  

350
 Ayman Shihadeh, “Theories of Ethical Value in Kalam: A New Interpretation”, 56. 



 

135 

 

a. Mübâşir (Doğrudan) Fiil 

Mübâşir fiil, insanın doğrudan kudretiyle ve herhangi bir aracı olmadan 

gerçekleştirdiği eylemi ifade eder. Bir kişinin taş atma yazı yazma veya bir şeyi tutma 

gibi bir eylemi bizzaithi gerçekleştirmesi doğrudan fiiller olarak nitelenmiştir. Bir 

kişinin taş atması mübâşir fiil olarak nitelenmiş ve bu tür fiillerde, insanın iradesi ve 

kudreti doğrudan etkili olduğundan, kişi bu fiilinden sorumlu tutulacağı 

vurgulanmıştır.
351

 

b. Mütevellid (Dolaylı) Fiil 

Mütevellid fiil, doğrudan yapılan bir fiilin neticesinde ortaya çıkan ikinci bir 

eylemdir. Bu fiil, doğrudan değil, bir veya daha fazla vasıta ile gerçekleşir. Eylemin 

sonucunda bir camın kırılması mütevellid fiil olarak isimlendirilmiştir. Bu fiillerde de 

kişinin kudret ve iradesi bulunduğu; ancak bu fiiller, doğrudan değil, dolaylı bir 

şekilde meydana geldiği için farklı bir değerlendirme gerektirmektedir. Tevlîd, 

mütevellid fiilin meydana gelme sürecine verilen isimdir. Yani bir fiilin aracılar 

vasıtasıyla sonuç ortaya çıkarmasıdır. Mütevellid, tevlîd sürecinde meydana gelen 

sonuçtur. Örneğin, taşın cama çarpıp kırılması bir mütevelli fiildir. Bu bağlamda 

insan, seçme özgürlüğü bulunan her fiilinden mutlak suretle sorumlu olduğu 

vurgulanmıştır. Hem mübâşir hem de mütevellid fiiller, insanın iradesi ve kudretiyle 

gerçekleştiği ölçüde ona nispet edilir. Ancak mütevellid fiilin değerlendirilmesinde, 

fiilin doğrudan mı yoksa dolaylı mı olduğuna dikkat edilir. İnsan, mütevellid fiillerin 

doğrudan sebebi olduğunda, bu fiillerden de sorumlu tutulur.
352

 

Mu’tezile, fiillerin iyi oluş yönlerini “nedb, tefaddul, mübah ve vacib” olarak 

                                                 
351

 Kâdî Abdülcebbâr, Muğni, 9:36. 

352
 Kâdī Abdülcebbâr, Muğni, 9: 37-38 krş. Eş’arî, Makâlat, 2:402-409; Osman Demir, "Tevlîd", Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 41:37-38. 



 

136 

 

isimlendirilmiştir.
353

 Tefaddul ve nedb kavramlarını kullanarak insanın yaptığı iyilik 

ya da faydayı derecelendirilmekte; nedb ile ise vahiy ile gelen ve insanın kendisi için 

yaptığı bir iyilik olarak tanımlanmaktadır. Tafaddul da başkası için yapılan her türlü 

iyi fiili ifade edecek şekilde kullanılmaktadır.
354

 Bu temelde bir şeyin değersel 

yönünü anlamak için onun cinsini bilmek tek başına yeterli değildir. Bu yolla şeyin 

iyi veya kötü olduğu anlaşılamaz. Zira bir şeyin cinsi kötü olarak görülse de fayda 

doğurabilir. Buna göre bir şeyin yönü doğurduğu sonuç (fayda ya da zarar) dikkate 

alınarak tespit edilebilir.
355

  

Bu değersel ve analitik taksimde “mubah” olarak nitelenen fiil, durum ve 

olgu, iyi ve kötünün arasında yer almakla birlikte nötr eylemlerden farklılık gösterir. 

Çünkü mubah kategorisi, nefes almak ve yemek yemek örneklerinde olduğu gibi 

kendinde iyidir, ancak mubah oluşu açık bir faydayı içermemesi ile ilgilidir.
356

 

Görüldüğü üzere Mu'tezile, dinin bağlayıcılığını aklın ahlakî bağlayıcılığı üzerine 

ikame etmeye çalışmış;
357

 Eş'arî kelâm çevresi tarafından yüksek bir motivasyonla 

önemli eleştirilere maruz kalmıştır.
358

 

George Hourani, çalışmasında Mu'tezile’ye göre bir fiilin iyi oluşunun üç 

farklı tezahürünün bulunduğu bilgisine yer vermiştir. Bunlar, adil olması, fayda-

maslahat değeri taşıması, doğru olması şeklindedir. Kötü oluş ise “kötü olduğu sabit 

olan bir şeye neden olması, iyi olan bir şeyden yoksun bırakması, yalan içermesi, 

vacip olmayan bir şeyi gerektirmesi, kötü olduğu bilinen bir fiile sebebiyet vermesi, 

karşılığında sevap ya da günah olmayan bir fiilden mahrum bırakması ve insan 

                                                 
353

 Kâdī Abdülcebbâr, Muğni, 6:7-8-9.  

354
 Kādî Abdülcebbâr, Muğni, 6:37-39.  

355
 Kādî Abdülcebbâr, Muğni, 6:12.  

356
 Kādî Abdülcebbâr, Muğni, 6:31.  

357
 Kâdî Abdulcebbâr, Muğni, 6:151- 153; Ayrıca bk. Hulusi Arslan, Mu’tezile’de İyilik ve Kötülük, 13-44.  

358
 Cüveynî, el-İrşâd, 213-6.  



 

137 

 

kapasitesini aşması” gibi gerekçelerle ilişkilendirilmiştir.
359

  

Mu'tezilî bakış açısına göre insan fiilleri içerisinde fayda vermeyen veya 

doğurmayan hususlar ‘zarar doğurmayan ve zarara sebep olmayan; hususlar ise ‘iyi’ 

olarak isimlendirmiştir.
360

 Acı veren bir şey, zararı engellememesi ya da fayda 

getirmemesi durumlarında kötü olarak değerlendirilmiştir.
361

  

2.1. İlahi Fiiller Bağlamında Maslahat 

İslam kelâmında, ilahi fiillerin hikmet ve maslahat çerçevesinde 

değerlendirilmesi, evrendeki düzenin ve varlıkların ahlaki anlamda nasıl ele alınması 

gerektiğine dair önemli bir tartışma alanıdır. Eş'arî, Mâturîdî ve Mu'tezilî kelâmcılar, 

ilahi fiillerin anlamını ve insan fiilleri üzerindeki etkilerini farklı perspektiflerden 

yorumlamışlardır. Bu yorumlar, ilahi hikmetin varlık ve hayat üzerindeki belirleyici 

rolünü ve insana yönelik değer hükümlerinin temelini oluşturmaktadır. Bu bağlamda, 

fiillerin iyi ya da kötü olarak nitelendirilmesinin yalnızca akılla değil, vahyin 

rehberliğinde şekillenmesi gerektiği öne sürülmüş; maslahat ve hikmet kavramları, 

ilahi iradenin hem düzenlen hem de anlamlandıan gücü olarak vurgulanmıştır. 

Eş’ârî kelâmcı Bâkıllanî, fiilin gerçekleşme yönü ve iyi veya kötü oluş 

niteliği üzerindeki muğlaklığı kaldırarak, fiilin oluş açısından sevap veya günah 

hükmü kazanamayacağına dikkati çekmiştir. O, iyi ve kötü hükümlerinin eşyanın 

                                                 
359

 George Hourani, Islamic Rationalism: The Ethics of ʻAbd al-Jabbār, Clarendon Press, Oxford 1971, 

162-4. 

360
 Hulusi Arslan, Mu’tezile’de İyilik ve Kötülük, 14-5; “Mu’tezile, husn ve kubh kelimelerini sıfat olarak 

değil mastar olarak kabul etmektedir. Belki bu yüzden fiilleri sıfatlandırırken hasen ve kabîh kavramlarını 

kullanmışlardır. “Yazar çalışmasında genel olarak fiillerin iyiliğini ve kötülüğünü incelediği için, 

çalışmasının ismini “Mu’tezile’ye Göre iyilik ve Kötülük (Husn ve Kubh) Problemi” olarak koymayı 

uygun gördüğünü belirtmiştir. Bu kelimelerin Türkçeye tercüme edilişlerinin de vurgulayan yazar, ‘iyilik 

ve kötülük’ kavramlarını sıfat olarak kullanmaktansa Arapça’da hem fiil hem de suretler için kullanılması 

sebebiyle bu şekilde kullanmadığını belirtmiştir.  

361
 Kādî Abdülcebbâr, Muğni, 6:77. 



 

138 

 

birer niteliği olmadığını ve ortaya çıkan fiilin gerçek failinin insan olmadığını ileri 

sürmüş ve değer hükümlerinin vahiy eksenine bağlı olması gerektiğini 

savunmuştur.
362

 Bu bağlamda, yaratıcı fiiller ve yapacaklarını maslahat kavramları 

çerçevesinde değerlendirilmekte, aksi durumun abes olacağı vurgulanmaktadır. İnsan 

davranışlarını da dinin uygun görülmediği bir şeyin yapılması, insanın kendi yararına 

olanı tercih etmemesi kendisine zulmetme olarak ifade edilmiş, kötü hükmünü 

alması gerektiği belirtmiştir.
363

 

Hikmet kavramı üzerinden kalbin eşyanın hakikatini kavrayabilmesiyle ondaki 

faydayı ve zararlıyı ayırt etmesinin mümkün olduğu belirtilmiştir.
364

 Fayda sağlama 

amacı taşıma özelliğinin sadece insanlarla ilişkili olduğunu yaratıcının böyle bir şeye 

ihtiyaç duymadığını ve insanlar için de güzel ve faydalı olanı yapmaktan 

vazgeçmeyeceğini belirtilir. Ona göre ihtiyaç sadece şehvet ve nefret duygularını 

barındıranlar için mümkündür, çünkü bu hasletler bir eksiklik barındırması sebebiyle 

insanlarda bulunduğunu, Allah’ın bir cisim olmaması sebebiyle onda herhangi bir 

ihtiyaçtan söz edilmesinin mümkün olmayacağını vurgulamıştır.
365

 

İmam Mâturidî’nin insan tanımına baktığımızda onun anlayışının temelinde 

insanın onurunu göz önünde tutarak onun güzel olan ve çirkini, doğru ve yanlışı, iyi ve 

                                                 
362

 Cabirî, Cüveynî’nin Bakıllânî’den daha ileri bir adım attığını şu şekilde özetlemektedir: “İnsanın 

gücünü ve yapabilirliğini inkâr etmek, aklın ve duygunun kabul edebileceği bir şey değildir. Allah’ın 

gücünün insan fiillerini insanın kendi gücüne nisbet etmek gerekir, ama bu, insanın o fiili yoktan var ettiği 

anlamına gelmez. Söz konusu fiilin varlığı insanın gücüne dayanmaktadır.” Böylece sürüp giden silsile ile 

Allah’ın varlığına yani onun gücüne dayanmaktadır, çünkü bu güç bağımsız bir güç olmadığını ilk sebebe 

dayandığını vurgulamaktadır. Bk. Muhammed Âbid el-Câbirî, Arap Ahlaki Aklı, 10. 

363
 Mâturîdî, Muğni, 6:362.  

364
 Nesefî, Tabsıratu’l-Edille, 2:352; Hanefi Özcan, Mâturîdî’de Dini Çoğulculuk, (İstanbul: Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yay., 1995), 80.  

365
 Kâdî Abdulcebbâr, Şerh’u-Usûli’l-Hamse, 1:344; Nesefî, Tabsıratu’l-Edille, 1:143. 



 

139 

 

kötüyü, faydalı ve zararlı olanı
366

, ayırabilme ve aralarında tercih yapabilme kapasitesi 

olduğunu belirtmektedir.
367

 İmam Maturîdî hikmet kavramını açıklarken hem bilgi hem 

de davranış bağlamında ele almıştır. Bilgi kaynaklarını haber, akıl ve duyular olarak 

sınıflandıran İmam Maturîdî, bilginin doğruluğunu tespit etme görevini akla verir. 

Ancak, aklın sınırları olduğunu da açıkça kabul eder; çünkü bazı meselelerin yalnızca 

akılla kavranamayacağını ve insanın yaratılmış olması nedeniyle bilgiye ulaşmada 

sınırlılıkları bulunduğunu ifade eder.
368

 Bunun sebebi olarak da insanın sonradan 

yaratılmış olmasını ve insanın incelediği hususların teferruat içermesi sebebiyle 

olduğunu belirtmiştir. Aynı zamanda bu eksiklikler ve zorluklar karşısında aklı doğruya 

götürme anlamında bir engel taşımadığını belirtir.   

Fiilleri gerçekleşme süreçlerini dikkate alarak inceleyen Mutezile teorisini 

‘vucûh’ kavramı üzerinden ortaya koymuştur. Bu teorinin nirengi noktası, fiilin değer 

hükmünün oluş sürecindeki yön ya da yönler olduğu ana fikrine dayanır.
369

 Örneğin, 

“yalan söylemek” özü itibarıyla bir şeyi olmadığı şekilde ifade etmesi dolayısıyla 

kötüdür.  Fayda sağlaması veya zararı engellemesi durum unda koşullu olarak iyi 

hükmü kazanır. Bu açıdan fiilin değer hükmü sabit ve mutlak değil, değişkenlik 

gösteren gerçekleşme koşullarına bağlı olması bakımından izâfîdir.
370

 Kādı 

Abdülcebbâr, böylece fiilin değerini yönler anlamında ‘vucuh’ kavramına; ‘hal’ 

kavramı ile ise fiilin kişiden kişiye değişmeyen niteliğini birbirinden ayıırmaya 

çalışmıştır.
371

 Burada atıf yapılan hal ifadesi fiilin ait olduğu koşulları nitelemekte 

                                                 
366

 Mâturîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 136.  

367
 Mâturîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 364.  

368
 Mâturîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 8.  

369
 Kādî Abdülcebbâr, Muğni, 6:10. 

370
 Kādî Abdülcebbâr, Muğni, 6:12. 

371
 Aslan, Dinin Akli ve Ahlaki Savunusu, 138. 



 

140 

 

olup
372

 fiilin değerinin belirlenmesine esas teşkil eden tüm nesnel faktörleri ifade 

etmektedir.  

 Allah’a kötülük atfedilmemesi O’nun mutlak anlamda iyi olması düşüncesinden 

ileri gelmektedir. Bu sebeple O’nun kötülük içeren bir şeyi irade etmesi ya da yapması 

söz konusu olmaz.
373

 Kabih ve kötü olanların yaratıcısı Allah olduğuna göre dünyada 

var olan kötülüğün onun yaptıklarına atfedilmemesini Kādî Abdülcebbâr ‘hikmet’ 

üzerinden açıklamaktadır. Kötülüğü dış görünüş ve şekil üzerinden değil hükmet 

yönüyle inceleyerek, ona göre bir fiilin görüntü açısından kötü olup hikmet açısından 

güzel olmasına bir engel olmadığı için Allah’ın fiillerinin her birinin hikmet açısından 

güzel olduğunu, vurgulamıştır.
374

 

Kādî Abdülcebbâr, yaşamda var olan, insanların zararına sebebiyet veren yırtıcı 

hayvanların yaratılması konusunda bazı şeylerin görünüşleri itibariyle çirkin ve kötü 

olarak görülmelerine rağmen onların barındırdıkları hikmetler ve maksatlar açısından 

değerlendirilmesi gerektiğini belirtir. Canlıların yaratılışındaki lütuf üzerine vurgu 

yaparak onların insan için dini ve dünyevi faydalarına odaklanılması gerektiğini 

belirtmiştir. Dünyevi menfaatlere yılan ve akrep örneğini vererek onun insanı zehirleme 

özelliği olduğu gibi insanlar için panzehir özelliğini taşıdıklarını da vurgulamıştır. Dini 

menfaatler konusunda ise Allah’ın cezayı hak eden insanlar için bunları örnek 

göstererek onları azaptan korumaya yönelik uyarısı şeklinde anlaşılmaktadır. İnsanlar bu 

açıklamaya rağmen bu hayvanların insanlar için zararlı olduğu ve Allah’ın onları 

yaratmasının kötü olduğunu savunanlara karşı onların insanların verdiği zarardan daha 

fazla bir zarar vermediklerini savunmuştur. Hem de onların yaratması kötü olarak 

                                                 
372

 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, 6:7.  

373
 Kâdî Abdulcebbâr, el-Muğni, 8:43. 

374
 Kâdî Abdulcebbâr, Şerh’u-Usûli’l-Hamse, 1:214. 



 

141 

 

değerlendirilmesi durumunda diğer zarar veren insanların yaratılmasının da bu şekilde 

değerlendirilmesi gerekeceğinden mantıklı olmayacağını belirtmiştir.
375

 

Eşarî kelâm geleneğinin önemli isimlerinden Gazzâlî, bu bağlamda Allah’ın 

aslah olanı yapmasının zorunlu olduğunu savunan Mu'tezilî görüşü reddetmiş; 

mutlaklığı ve uluhiyeti dolayısıyla O’nun dilediğini yapabileceğini kabul etmiştir.
376

 

Çünkü Allah için uymak zorunda olduğu hiçbir bağlayıcı yasa olamaz. O, lütfuyla 

insanların maslahatını gözetir. Gazzâlî, ilahî iradenin bir lütuf olarak insanların 

maslahatını gözettiğini gösteren en açık kanıt Kuran’da beyan edilen ile insan- aklı 

arasındaki uyumdur. Bu bakış açısını sürdüren Fahreddîn er-Râzî, ilahî iradede keyfiliği 

reddetmiş; vahyin kaynaklık ettiği dinî hükümlerin akıl ile uyumunu savunmuştur.
377

  

Gazzâlî, insanî düzlemde kullanılan iyi ve kötü yargılarının Allah’a atfedilmesi 

yönündeki görüşe şiddetle karşı çıkmıştır. Ona göre burada yapılan kıyas şâhidden 

gaibe dayandığı için geçersizdir. Yanı sıra o, Mu'tezile’nin aklen zorunlu olarak kabul 

edilen bilgilerin gerçekte zorunlu olmadıklarını, bahse konu zorunluluğun temelinde 

fayda teminin bulunduğunu savunmuştur.
378

 

Eş’arî düşünce, Allah’ın fiillerinde gaye aranamayacağını savunmuştur. Nimet 

veren karşı tarafa bir menfaat bir yarar sağlamayı hedeflemesinin yanı sıra kendisi için 

de bir fayda beklentisi olursa bu gerçek bir nimet veren olmayacağını belirmektedir. 

Keza onlara göre, ibret için yapmasa bile veya karşılıklarını vermese dahi Allah’ın acı 

çektirmesi zulüm değil adalettir. Buradan, Eş'arîlerin adâleti, Allah’ın fiillerinin ölçütü 

                                                 
375

 Kâdî Abdulcebbâr, Muğni, 1:333-334. 

376
 Kādî Abdülcebbâr, Şerhu’l Usûl-u Hamse, 300; Mongomory W. Watt, İslam Düşüncesinin Teşekkül 

Devri, çev. Ethem Ruhi Fığlalı, (Ankara: 1981); Burada bahsedilen husus Kuran’da geçen üç çocuk 

hikayesi üzerinden şekillenmektedir; Kehf 12/80,81.  

377
 Anver M. Emon, İslamic Natural Law Theories, (New York: New York University Press, 2010, 132-9. 

378
 Gazzâlî, el-Mustasfâ, 1:81.       



 

142 

 

olarak değil, Allah’ın fiillerini, adaletin ölçütü olarak kabul ettikleri anlaşılmaktadır. 

Şöyle ki; Allah’ın bizden bir karşılık beklememesi nimet vermek olarak nitelenirken, bir 

ücret karşılığı bir menfaat düşünülmesi nimet vermek olarak tanımlanmamaktadır.
379

  

İnsanın yaratılış gayesinin fayda ve zarar esasına dayanan, (Cebriye’nin iddia 

ettiği üzere) aksi durumun ise uygun olmayan bir iş (abes) olacağını belirttikten sonra 

Kādî Abdülcebbâr, böyle bir durumun uluhiyetle bağdaşmayacağını vurgulamıştır.
380

 

Mu'tezile ve Eş'ârî ekolleri, ilahi fiillerin niteliğini, Allah’ın iradesini ve 

evrendeki kötülüğün açıklamasını farklı perspektiflerden ele alarak özgün teoriler 

geliştirmişlerdir. Mu'tezile, fiilin değerini koşullara göre izâfî bir yapıya sahip olarak 

değerlendirmiş, "vucûh" ve "hal" kavramlarını kullanarak fiilin yönlerini ve sabit 

özelliklerini birbirinden ayırmaya çalışmıştır. Bu bağlamda, Allah’a kötülüğün 

atfedilmemesi gerektiğini savunmuş ve her fiilin ardında bir hikmet bulunduğunu ileri 

sürmüştür. Kādî Abdülcebbâr, yırtıcı hayvanların bile aslında insanlara dini ve dünyevi 

faydalar sunduğunu, dolayısıyla görünürde kötü görünen şeylerin ardında bir hikmet 

bulunduğunu vurgulamıştır. 

Öte yandan, Eş'ârî kelâmcıları, özellikle Gazzâlî ve Fahreddîn er-Râzî, Allah’ın 

mutlak irade sahibi olduğu ve dilediğini yapabileceği görüşünü savunmuşlardır. Gazzâlî, 

insanî iyi ve kötü yargılarının Allah’a atfedilmesini reddetmiş ve ilahi iradenin insan 

aklına üstün olduğunu savunmuştur. Eş'ârîler için Allah’ın fiillerinde bir gaye aramak 

anlamlı değildir; bu, Allah’ın mutlak otoritesine sınır koymak olurdu. Bu nedenle, 

Allah’ın fiilleri adaletin bir ölçütü olarak değil, adaletin Allah’ın fiillerinin bir ölçütü 

olarak değerlendirilmiştir. 

                                                 
379

 Kâdî Abdulcebbâr, Şerh’u-Usûli’l-Hamse, 1:129-30. 

380
 Kâdî Abdulcebbâr, Şerh’u-Usûli’l-Hamse, 1:138.  



 

143 

 

Sonuç olarak, İslam düşüncesinde Allah’ın fiilleri ve evrendeki kötülük 

problemi, Mu'tezile'nin hikmet ve maslahat temelli izâfî değer anlayışı ile Eş'ârîlerin 

mutlak ilahi irade ve otoriteyi esas alan yaklaşımları etrafında şekillenmiştir. Her iki 

yaklaşım da ilahi fiillerin açıklanması ve anlaşılması sürecinde insan aklının sınırlarını 

ve ilahi iradenin yüceliğini ortaya koymaktadır. Bu tartışmalar, İslam düşünce 

geleneğinde Allah’ın iradesi, hikmet ve adalet kavramlarına dair zengin bir miras 

sunarak düşünsel çeşitliliği gözler önüne sermektedir. 

2.2. Maslahat Temelinde İnsan Fiillerinin Celîlü’l-Kelâm ve Dakîku’l-

Kelâm Perspektifinden Yorumu 

Müslüman alimler, maslahat düşüncesini kuramsal ve pratik boyutları açısından 

ortaya koyarken üç temel noktadan hareket etmiştir: İlahî vahiy, vakıa ve akıl. Maslahat 

düşüncesi, bu üç referansın öncelikli olduğu farklı, benzer ve karşıt söylemlerin 

geliştirildiği güçlü bir muhteva sergilemiştir. İlahî vahye dayanan yaklaşımlarda, 

Kur’ân’ın insan yararını gözeten maksatları içerdiği, ancak bu hükümlerin 

bağlayıcılığının ilahî iradeye dayanması sebebiyle insan yararı açısından zorunlu 

görülemeyeceği belirtilmiştir. Kuramsal açıdan bu görüş, Eş'ârî kelamcılar tarafından 

savunulurken; pratik uygulamada ise Hanbelî ve Şafiî fukahası tarafından 

benimsenmiştir.  

Vakıaya dayanan maslahat anlayışında ise, dinin ve bağlayıcılık getiren 

hükümlerin, insanın yaşam şartları ve değişen durumları ile doğrudan bağlantılı olduğu 

ve temelde insan yararını sağlamayı hedeflediği ileri sürülmüştür. Akla dayanan 

maslahat düşüncesi ise, ilahî hükümlerin özünde insan yararını korumayı, zararı 

engellemeyi ve mümkün olduğunca tamamen ortadan kaldırmayı amaçlayan ahlakî ve 

aklî bir temele dayandığını vurgular. Bu üç referans, maslahat düşüncesinin geniş 



 

144 

 

yelpazede güçlü bir literatür ortaya koymasını sağlamış, İslam düşüncesinde merkezi bir 

kavram haline gelmesine zemin hazırlamıştır. 

Celîlü’l-kelâm perspektifinde İnsan fillerinin değerlendirilmesinin merkezinde 

teklif kavramı yer almaktadır. Bu kavram İslam düşüncesinde Allah’ın insanı sorumlu 

tutması olarak değerlendirilir ve ilahi adalet ile hikmetin bir yansıması olarak görülür. 

Teklif insanı yaptıklarından sorumlu tutması, insanı akıl sahibi, bilinçli, kendi fiillerini 

yapma gücüne sahip irade sahibi olması ve dışarıdan bir etki altında olmadan yani özgür 

olmasını içermektedir. Nübüvvet bu anlamda teklifin tamamlayıcısı olarak maslahatın 

ortaya çıkmasını ve mefsedetin engellemesinin amaçlamaktadır. 

Allah tasavvurunda; adaleti ve hikmeti gereği, kabih (çirkin) olanı asla irade 

etmeyen ve yapmayan bir varlık olarak tanımlandığı bu anlayış, ilahi fiillerin mutlaka 

iyilik barındırması, hasen olması gerektiği fikrini temel bir ilke olarak kabul eder. Bu 

bağlamda, Allah’ın insanı sorumlu tutması (teklif) da değer açısından iyi olarak 

nitelendirilmiştir. İnsana verilen içsel dürtüler "yapma" ve "yapmama" olmak üzere iki 

karşıt eğilim şeklinde belirlenmiştir.
381

 Teklif ise, zorlayıcı olmaksızın, sorumluluk 

bilincine sahip bireye ulaştırılan, içinde meşakkat barındıran bir yükümlülüktür; bu 

yükümlülük, yerine getirildiğinde kişiye fayda sağlar, terk edildiğinde ise zarar getirir. 

Teklifin amacı, esas olarak iyiyi ve faydalı olanı teşvik etmek, kötü ve zararlı olandan 

ise sakındırmak ve gerektiğinde cezalandırmaktır.
382

 Ancak teklifin zorlayıcı olmaması 

önemlidir; çünkü zorlama, eylemi gerçekleştirmeye yönlendiren bir sebep doğurur ki bu 

da teklifin yapısına uygun düşmez. Teklif açısından vacip, iyi ve kötü kavramları 

arasında da sıkı bir ilişki bulunmaktadır.
383

 Teklifin tanımı yapılırken mecburiyeti 

                                                 
381

 Kādî Abdülcebbâr, Şerh’u-Usûli’l-Hamse, 2:342. 

382
 Kādî Abdülcebbâr, el-Muhid bi’t-Teklif, 11. 

383
 Cüveynî, el-Akidetu’n-Nizamiyye, 43; Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, 15:130-8. 



 

145 

 

vurgularken burada zorlamanın olmaması üzerinde durulur. Zorlamanın sonucu olarak, 

kişi eylemi yapmaya yönlendiren bir sebebe bağlanır ki bu da teklifin özüne uygun 

değildir. Teklif bağlamında, vacip, iyi ve kötü kavramları arasında sıkı bir ilişki 

bulunmaktadır.
384

  

Allah özelinde insanlığa bir davet olarak sorumluluğun verilmesinin ilahi bir 

yardım şeklinde ifadesidir. Bu lütuf kavramı ile açıklanarak insanlığın iyiliğine yani 

maslahatına uygun olduğu belirtilerek, aklî ya da şerî olarak meydana gelebilecek 

şekilde olmasıyla temelde zararın engellenmesinin olduğunu belirtilmiştir.  Daha açık 

bir ifade ile insanların güzeli, çirkini aklıyla bilebilmesi de lütuf kapsamına girer, 

Allah’ın vahiy yoluyla insanlara bildirmesi de lütuf olarak nitelendirilebilmektedir. 

Cüveynî teklifin sorumluluğunu üstlenecek kişinin onu kabul edebilmesi için 

anlama yetkinliğine sahip olması gerektiğini vurgulamaktadır.
385

 Çocuklar, akıl hastaları 

ve hayvanlar teklifden sorumlu olmayan gruplardır. Onun dışındakiler ise vacip 

konusunda onu yerine getirilmesine engel olan şeyler tüm yönleriyle çirkindir, buradaki 

istisna teklif sahibi olmayanlar içindir.
386

 Bu bağlamda, insanın akıl sahibi bir varlık 

olarak çevresindeki nesneleri anlayabilmesi, onları ayırt edebilmesi ve ilahi emirleri 

yerine getirme kapasitesine sahip olması önem arz etmektedir. Bu özelliklerin her biri, 

insanın yararının gözetildiğini göstermektedir.
387

  

Namaz, oruç ve diğer ibadetlerin geçerlilik şartı olarak, Allah’ı bilmek, O'nun 

birliğini ve adaletini tasdik etmek temel şartlar olarak kabul edilmektedir. Bu şartlar 

yerine getirildiğinde, ibadet geçerli sahih ve hasen olarak kabul edilirken, aksi halde 

                                                 
384

 Kādî Abdülcebbâr, Şerhu’l Usûl-u Hamse, 1:70; Kādî Abdülcebbâr, Muğni, 14:153. 

385
Cüveynî, el-Akidetu’n-Nizamiyye, 55; Gazzâlî, Şîfâu’l-Galîl, 176. 

386
 Gazzâlî, el-Mustasfâ, 1:340-8 krş. Kādî Abdülcebbâr, Şerhu’l Usûl-u Hamse, 1:97. 

387
 Cüveynî, el-Akidetu’n-Nizamiyye, 42; er-Râzî, Mahsûl, 2: 225-8. 



 

146 

 

kabih olarak değerlendirilir.
388

 Bu durum, iyi olanın doğru ve vacip kavramlarıyla aynı 

kategoride yer aldığını göstermektedir. Ancak hasen kavramı, şer‘î hükümlerde vacip ile 

eş anlamlı olarak kullanılsa da bazı durumlarda iki kavram birbirinden ayrılmaktadır. 

Vacip olan bir fiilin, maksadın gerçekleşmesi ve fiilin zamanına uygunluk açısından 

sahîh kavramıyla ilişkilendirdiğini belirtmiştir.  

Bir fiilin hasen ya da kabih olarak değerlendirilmesi, kişinin o fiili 

gerçekleştirme yeteneğine sahip olmasıyla doğrudan ilişkilidir. Bu bağlamda, bir fiilin 

iyi veya kötü değer hükmüne açık olması, kişinin durum ve şartlarının göz önünde 

bulundurulmasını gerektirir.
389

 Örneğin, ‘vaktinden önce vakit namazının kılınması’ 

veya ‘gücü yetmediği halde hacca gitmek’ gibi durumlar, kişinin içinde bulunduğu 

koşullara göre değerlendirildiğinde, bu tür fiiller hasen olmadığı gibi farz olarak da 

nitelendirilemez. Dolayısıyla, her vacip fiilin otomatik olarak hasen kabul 

edilemeyeceği, bu iki kavram arasındaki ayrımın hükümlerin bağlamına göre değişiklik 

gösterebileceği vurgulanmaktadır. Sonuç olarak, vacip olan bir fiilin hasen olabilmesi 

için marifetullah yani Allah’ı bilme ve tasdik etme şartı aranmaktadır. Bu yaklaşım 

doğrultusunda, yalnızca hasen olan bir şeyin vacip hükmü taşıyabileceği ifade 

edilmektedir.
390

 Bu bakış açısı, ibadetlerin değer hükümleri ve geçerliliği arasındaki 

ilişkiyi derinlemesine anlamak için önemli bir zemin sunmaktadır. 

Celîlü’l-kelâm perspektifinde İnsan fillerinin değerlendirilmesinin merkezinde 

insanın yapısı yer almaktadır. İnsan yapısının, sorumluluğa el verişli olması bakımından 

ahlaki eğilimler ele alınmıştır. Sorumluluk noktasında insan fiillerinin irade sonucu 

                                                 
388

 Kādî Abdülcebbâr, Şerhu’l Usûl-u Hamse, 1:123 krş.  Gazzâlî, Şîfâu’l-Galîl, 178. 

389
 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni 5:33; Gazzâlî Şerhu’l Usûl-u Hamse, 1:174. 

390
 Kādî Abdülcebbâr, Şerhu’l Usûl-u Hamse, 1:125. 



 

147 

 

ortaya çıktığına vurgu yapan Mutezilî görüş, sorumluluğun atfedilebilmesi için başka 

bir zorunluluğun olmamasını da temel şart olarak görmektedir.
391

  

Kādî Abdülcebbâr insanı fiile götüren temel sebebin maslahat olduğunu yani iyi 

ve faydalı olanı istemek kötü ve zararlı olandan kaçınmak olduğunu belirtmesinin
392

 

yanında insanın yapısı ile ilgili önemli bir eğilimi ortaya koymuştur. İnsanı eyleme 

götüren bir etkiden bahsederek buna “dâî” ismini vermiştir.
393

 Burada vurgu yapılmak 

istenen husus Allah’ın insanda yarattığı bir eğilim sonucu insanda fiillerin gerçekleştiği 

ve burada İlahî iradenin direk bir müdahalesi olmamasıdır. 

İlk dönem alimlerden Buhârî (ö. 256/870), İslam düşüncesinde yer alan insan 

fiillerine dair kaderiye ve cebriyenin görüşlerine yer vermiştir. Kendi ayrımını 

yaratmayı Allah’a has kılarak insan fiillerinin yaratılmış olduğunu, Kur’an ekseninden 

lafza ilişkin hususları insanî olarak değerlendirerek manaya ilişkin olanın ise ilahî 

olduğunu belirtmiştir.
 394

 

İnsan fiilleri açısından ele alınan önemli meselelerden biri, Allah’ın insana 

gücünün üzerinde bir sorumluluk yükleyip yüklemeyeceği meselesidir. ‘Teklîf-i mâlâ 

yutâk’ olarak isimlendirilen bu konu, bir fiilin oluşmadan önce o fiili yapabilecek 

kudretin bulunması gerektiği anlayışıyla tartışılmıştır.
395

 Teklif kavramı, belirli şartların 

yerine getirilmesiyle anlam ve geçerlilik kazanan bir olgu olarak tanımlanmıştır. Bu 

koşulların birincisi, bireyin fiilleri üzerinde etkili bir kudrete sahip olmasıdır. İkinci şart, 

teklife muhatap olan kişinin, teklif sırasında onu kavrayacak akli bir yetiye sahip olması 

                                                 
391

 Kādî Abdülcebbâr, Şerhu Usûl-u Hamse, 122; Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, 8:84.  

392
 Kādî Abdülcebbâr, el-Muğni, 6:12-15. 

393
 Hayyât, el-İntisâr, thk. Henrick Samuel Nyberg, (Beyrut: Evrâku’l-Şarkiyye, 1989), 85-7; Kādî 

Abdülcebbâr, el-Mustasfâ, 8:32. 

394
 Buharî, Halk-u Efâli’l-İbâd, thk. Fuad b. Suleyna Fuheyl, (Riyad: Daru’l-Turasu Hadara, 2005), 10. 

395
 Nesefî, el-Umde fi’l-Akdid, çev. Temel Yeşilyurt, (Malatya: Kubbealtı Yay., 2000), 54.  



 

148 

 

ve kendisine yöneltilen teklifi anlayabilmesidir. Üçüncü koşul, teklif edilen şeyin 

gerçekleştirilmesinin mümkün olmasıdır. Son olarak, dördüncü şart ise teklifin 

sonucunda sevap veya cezanın bulunması gerektiğidir.
396

 

Bu bağlamda Allah, insanlara şer‘î ve aklî yükümlülükleri yerine getirmelerini 

ve kötü davranışlardan sakınmalarını zorunlu kılmıştır. İnsan doğasında kötülüğe karşı 

bir eğilim ve iyilikten uzaklaşma duygusu da yaratmıştır. Bu yükümlülüklerin yerine 

getirilebilmesi için, Allah’ın insana yeterli akıl, açık kanıtlar, gerekli güç ve uygun 

araçları sağlaması zorunlu kabul edilmiştir.
397

 Bu anlayış, insanın tanrı tasavvurunu 

etkilediği, onun emir ve yasaklarında bir gaye ve maslahat arama arayışını ortaya 

çıkarmıştır. Bu anlayış, insanın Allah tasavvurunu şekillendirmiş ve ilahi emir 

yasakların bir gaye ve maslahat taşıması gerektiği düşüncesini ortaya çıkarmıştır. Bu 

bağlamda geliştirilen uluhiyet tasavvurunda önemli bir tartışma konusu olmuştur.  

Mu’tezile, Mâtürîdîyye ve Şiâ kelamcılar, Allah’ın insana gücünün üzerinde bir yük 

yüklemeyeceği (teklîf-i mâ lâ yutâk) görüşünde birleşmişlerdir. Bu ekoller, aklen ve 

dinen, böyle bir teklisin uygun olmadığını savunmuşlardır.
398

 Kâdı Abdulcebbâr, 

Allah’dan gelen tekliflerin bir maslahat taşıması iyiliği barındırması gerektiğini 

belirtmiş, bu sebeple Allah’ın insana gücünün üzerindeki bir yükü yüklemesinin bu 

anlayışla çelişeceğini ileri sürmüştür.
399

 

                                                 
396

 Bk. Cüveynî, Akidetü’n-Nizamiyye fî erkani’l-İslamiyye, 42-55 krş. Kādî Abdülcebbâr, Şerhu’l Usûl-u 

Hamse, 1:33; Nûsreddin es-Sâbûnî, Mâtüridiyye Akaidi, çev. Bekir Topaloğlu, (Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yay., 2000), 141-144. 

397
 Ebu Feth M. b. Abdulkerim b. Ebi Bekr Ahmed Şehristânî, el-Milel ve’n-nihal, thk. Emir Ali Mehna, 

Ali Hasan Faur, (Beyrut: Daru’l-Marife, 2001), 1:95 akt. Abdulnasır Süt, “İlahi Teklifin Alakî ve Kelamî 

Arka Planı: Teklîf-i mâlâ Yutâk Örneği”, Mukaddime, 6/2, (2015), 292. 

398
 Bu hususta Bakara 2/286 ayeti delil olarak göstermişlerdir. 

399
 Kâdı Abdulcebbâr, Muğnî, 7:23-32 krş. Gazzâlî, Kavaidü’l-akaid, 60-200. 



 

149 

 

Teklif-i mâlâ yutâk, günümüz biyoetik tartışmalarında hastaların kapasitesini 

aşan tıbbi müdahaleler, etik olarak tartışmalı tedavi yöntemleri ve yaşam sonu bakım 

gibi konularda bir rehber olarak kullanılabilir. Bu kavram, bireyin gücünü ve iradesini 

zorlayan, insani kapasitenin ötesine geçen yaklaşımların ahlaki açıdan sorgulanması 

gerektiğini hatırlatır. Böylece hem İslam düşüncesi hem de biyoetik, insan kapasitesinin 

sınırlarını aşmayan, onun yararını gözeten bir etik anlayışın inşasında birleşir. Bu 

bağlam, dini ve seküler etik sistemlerinin kesişim noktalarını gösterirken, biyoetikte 

İslami kavramların uygulanabilirliğini de vurgular. 

3. SEM’İ BİLGİDEN ÖNCE EŞYANIN HÜKMÜ 

Peygamberlik sisteminden önce teklifin olup olmadığı konusu, kelâmî 

mezhepler arasında tartışma konusu olmuştur. Bu konuda Hanefî görüş insanların 

yararlanmasının mümkün olduğu şeylerin sem’den önceki hükümlerinin ne olduğu 

konusunda ihtilaf etmişlerdir: Cessâs, bu konudaki farklı görüşleri üçe ayırmaktadır. 

Bunlardan ilki aklın kubuh (küfür, zulüm ve yalan gibi) olduğu sonucuna vardığı ve 

aklın vücub (tevhid ve nimet verene şükretmek gibi) olduğuna delalet etmedikçe hepsi 

mübahtır, demiştir. Bunlar dışındakilerin yapan kişiye kınama ya da sevap 

getirmeyeceği mübah kategorisinin içerisinde yer almaktadır. İkincisi; aklın vücub 

(tevhid ve nimet verene şükretmek gibi) olduğuna delalet ettiği hususlar dışındakilerin 

mahzurlu olduğu olduğunu; üçüncü grup ise sem’den önce mübah ya da mahzurlu 

denilemeyeceğini söylediklerini belirtmiştir. Çünkü ibaha, mübah kılan (karar verici), 

hazr da mahzurlu kılanı (karar vericiyi) gerektirir. Bu sebeple zulüm ve küfür gibi 

fiilleri işleyenlerin kınanamayacağını söylemişlerdir. Cessâs kendinden öncekilerin 

görüşlerini belirttikten sonra, kendi görüşünü belirtir. Cessâs, semâvi bir delil (sem') 

gelmeden önce eşyalar (şeyler) akıl yoluyla üç kategoride değerlendirerek, kendisini 



 

150 

 

belirttiği grupların ilkine dahil eder.  Allah’a inanmak, şükretmek ve insaflı olmak gibi 

eylemlerin kesinlikle yapılması gerektiğine hükmederek değiştirilemez (teğattür ve 

tebdil uygun olmadığı) hususlar olarak değerlendirir. Küfür ve zulüm gibi yapılması 

yasak olarak görülen hususların, doğası gereği çirkin (kabih binefsihi) olan şeyler 

olduğunu, bunların yapılmasının hiçbir durumda caiz olmadığını belirtir. Caiz olan 

hususların ise, mükellefin durumuna bağlı olarak fayda veya zarar sağlayabileceğini; 

faydasına göre ibaha (serbestlik), zararın büyüklüğüne göre yasaklama (hazr) veya 

zorunluluk (icap) durumu söz konusu olabileceğini belirtir.
400

 

Mu'tezilîler, insana verilen akıl gücünün iyi ile kötüyü, güzel ile çirkini ayırt 

etme kapasitesine sahip olduğunu ve bu yüzden teklifin aklî bir hüküm olarak 

görülebileceğini savunmuştur. Bu anlayışa göre, akıl, insanın maslahatını gözetir. 

Ancak Eş'arîler, teklifi dini bir hüküm olarak değerlendirir ve Allah’ın emirlerine 

uygunluğu, maslahata uygunluk olarak görürler. Böylece, her iki mezhep arasında 

paradigma farklılıkları belirgin hale gelir. Klasik kelâm kaynaklarında ef’alu’l-ibâd 

konusu açıklanırken kullanılan temel kavramlar arasında hasen ve kabih kavramları da 

yer almaktadır. Eş’arî düşüncenin arka planında Allah’ın yüceltilmesi ve yapma 

gücünün tümüyle ona nispet edilmesi nedeniyle insan eliyle ortaya çıkan fiillerin de bu 

yapma gücü üzerinden açıklanmıştır.
401

 Bu perspektifi tahkim edenlerin başında gelen 

Gazzâlî, bağlı olduğu Eş'arî söylemi benimsemekle birlikte meseleyi üç farklı bağlama 

yerleştirerek daha sistematik bir yapıya kavuşturmuştur. Bunlardan ilki, yapan kişinin 

amacına uygun davranışı “iyi”, amacına aykırı olanı “kötü”, bu ikisi arasında kalan 

durumu ise “abes” olarak birbirinden ayırmıştır.
402

  

                                                 
400

 Cessâs, el-Fusûl fi’l Usûl, thk. 3:247-248. 

401
 Cüveynî, el-İrşâd, 158.  

402
 Gazzâlî, el-Mustasfâ, 1:45; Nesefî, Tebsıratu’l-Edille, 2:720. 



 

151 

 

Gazzâlî, ilk defa insanın tabiatı gereği iyi olana meylettiğini ve kötüden sakınma 

eğilimi gösterdiğini ileri sürmüştür. Ona göre insan tabiatındaki bu değersel eğilimden 

bağımsız olarak Allah’ın beyanına konu ettiği hususların (insanın amaçlarına ve 

maslahatlarına uygun olup olmadığına bakılmaksızın) olduğu gibi kabul edilmelidir.
403

 

Gazzâlî, insandaki doğal eğilim ile dinî bağlayıcılık ifade eden hükümleri birbirinden 

ayıran bu bakış açısıyla fiilin gerçekleşme dinamikleri etrafında ortaya çıkan iyi, kötü, 

fayda ve zarar gibi değersel hükümlerin güçlü bir sübjektiviteye sahip olduğu için dinîn 

bağlayıcılık ve ahlak boyutu ile eşdeğer görülemeyeceğini göstermeye çalışmıştır.
404

 

Dolayısıyla husun ve kubûh ahlaki değer yargılarını vererek hükmü oluşturanın ilahî 

yaratıcı olması gerektiği anlaşılmaktadır. 

Vahiy gelmeden önce eşyanın hükmüne dair tartışmalar, celîlü’l-kelam ve 

dakîku’kelâm bağlamlarında ele alındığında, günümüz biyoetik tartışmalarının bu bakış 

açısıyla değerlendirilmesi mümkündür. Bu konu, etik değerlerin akılla belirlenmesi, 

insanı bu konudaki sorumluluğunun kapsamı ve ahlaki kararların temellendirilmesi gibi 

meselelere önemli katkılar sağlayabilecek niteliktedir. Örneğin, organ bağışı, genetik 

müdahale veya yaşam sonu kararları gibi konularda, insan aklının maslahatı gözetme 

yeteneği, bu tür kararların evrensel fayda-zarar analizine dayalı bir çerçevede 

değerlendirilmesini mümkün kılmaktadır. Modern biyoetik anlayışı celîlü’l-kelam 

düşüncenin bir yansıması olarak, ahlaki kararların temellendirme amacıyla Kur’an ve 

Sünnet gibi dini kaynaklara başvurmayı veya bu doğrultuda dini otoritelerin yorumlarını 

dikkate almayı önemli bir referans noktası olarak görmektedir.  

Bununla birlikte, klasik kelâm söyleminin, oluştuğu tarihsel bağlamda şekillenen 

yaklaşımıyla günümüz dünyasına doğrudan katkı sağlamasını beklemek zor 

                                                 
403

 Gazzâlî, el-Mustasfâ, 1:180; Serahsi, Usûlü's-Serahsi, 225; Kitâbu’l-Mebsût, 15:119-23. 

404
 er-Râzi, el-Muhassal, 503; Âmidî, el-İhkâm, 3:253; Şevkânî, İrşâdu’l-Fuhûl, 140. 



 

152 

 

görünmektedir. Bu nedenle, geçen zaman içerisinde meydana gelen değişimleri ve 

ortaya çıkan yeni sorunları dikkate almak, kelâm söylemini güncelleyerek modern 

meselelerle ilişkilendirilmesini mümkün kılacaktır. Bu tür bir yaklaşım, kelâmın teorik 

çerçevesini ve değerler sistemini, çağdaş biyoetik tartışmalara uyumlu bir şekilde 

yeniden yorumlama fırsatı sunmaktadır.  

              Hourani, özellikle Mu'tezilî alimlerin geliştirdikleri ahlaki perspektifin ve 

kullandıkları terminolojinin, modern felsefi etik tartışmalar için öncü nitelikte olduğu 

görüşüne yer vermektedir. Bu değerlendirme, İslam düşüncesinin ahlak teorilerinin 

yalnızca teolojik bir tartışma olmaktan öte, felsefi etik tartışmalara da katkıda 

bulunabilecek bir zemin sunduğunu göstermektedir.
405

  

              Eş'arî mezhebi içerisindeki çeşitlilik, felsefi yorumlar ve teolojik perspektifler 

arasındaki farklar göz önünde bulundurulduğunda, Gazzâlî öncesi ve sonrası dönemlerin 

dakik bir şekilde ele alınması gerekmektedir. Gazzâlî öncesi dönemde keskin mezhepsel 

ayrımların aksine, felsefi Eşariler olarak adlandırılan grup, mezhebin daha geleneksel 

yorumlarından belirgin bir şekilde ayrılır. Bilindiği üzere, Gazzâlî sonrası dönem, felsefi 

anlamda daha karmaşık bir görüntü çizen ve birbirlerinden yoğun şekilde etkilenen 

düşünce yapılarını barındırır. Tezimin bu aşamasında, maslahat kavramının kelam 

tarihindeki evrimine ve özellikle Gazzâlî sonrası döneme neden odaklanmadığımızı 

açıklamak gerekir. Maslahat anlayışı, Gazzâlî sonrası dönemlerde oldukça karmaşık ve 

çeşitlenmiş bir yapıya bürünmüştür. Ancak, bu çalışmada maslahatın ilk ortaya çıktığı 

ve teolojik olarak şekillendiği dönemleri temel almayı tercih ettim. Bunun nedeni, 

maslahat kavramının biyoetikteki modern uygulamalarına olan benzerliklerin ve 

etkilerin daha açık bir şekilde ortaya konabilmesidir. Günümüz biyoetiğinde, maslahatın 

                                                 
405

 Hourani, Reason and Tradition in Islamic Ethic, 20. 



 

153 

 

nasıl bir temel oluşturduğunu ve ahlaki çerçeveler içinde nasıl işlev gördüğünü anlamak 

için, kavramın köklerine ve temel yapısına yönelik bir analiz gereklidir. Bu yaklaşım, 

maslahatın ahlaki ilkelerle olan ilişkisini daha net bir şekilde göstermek ve biyoetik 

tartışmalarına zemin hazırlamak amacıyla yapılmıştır. Bu amaçla, ilerleyen bölümlerde 

ahlak konusunda yapılan tartışmalardan fayda-zarar temelinde, maslahatla aynı köklere 

sahip biyoetik ve biyoetiğin yararlandığı felsefi düşüncelerin maslahat ile ilişkisine yer 

verilecektir. Klasik dönemden modern döneme geçişi barındıran bu geçiş, çalışma 

açısından maslahatın modern dönemde fayda ve zarar temeline dayanarak bir ortak 

zemin içermesi sebebiyle önemsenmektedir. 

4. MASLAHAT VE BİYOETİĞİN ORTAK ZEMİNİ ÜZERİNE 

Maslahat, İslam düşüncesinde bireysel ve toplumsal faydayı gözeten bir ilke 

olarak şekillenmiş; biyoetik ise modern dönemde insan yaşamını ve sağlıkla ilgili etik 

sorunları ele alan bir disiplin olarak ortaya çıkmıştır. Her iki yaklaşımın da fayda ve 

zarar prensiplerini merkeze alması, etik kararların insan onuru, adalet ve sorumluluk 

gibi değerler temelinde alınmasını sağlamaktadır. Bu bağlamda, maslahat ve biyoetik, 

farklı tarihsel ve kültürel zeminlerde şekillenmiş olsalar da, etik karar alma süreçlerinde 

benzer ilkesel yaklaşımlar sunmaktadır. 

 İnsanlık tarihi boyunca, çevresini anlamaya çalışan insan, merak duygusuyla 

etrafını incelemiş, güvenliğini sağlamak için dayanışma içine girmiş ve hastalık ile 

ölüm gibi temel meseleleri kavrayarak düşünsel ve kavramsal bir tecrübe geliştirmiştir. 

Bu süreçte, insanın olayları anlamlandırma çabası çoğunlukla din temelli yaklaşımlarla 

şekillenmiş ve bu durum 'teolojik tahayyül' olarak adlandırılmıştır. Hastalık, ölüm ve 

yaşam gibi evrensel meseleler karşısında dinin rehberliğiyle üretilen çözümler, yalnızca 

metafizik değil, aynı zamanda etik boyutlar da taşımaktadır. Maslahat ve biyoetik bu 



 

154 

 

bağlamda, insanın iyilik ve zarar dengesini gözetme arayışının, farklı tarihsel ve 

kavramsal zeminlerdeki iki güçlü ifadesi olarak ortak bir zeminde buluşmaktadır.
406

  

İnsanlık, tarihin erken dönemlerinden itibaren hastalıklar ve yaşamın temel 

meselelerini anlamlandırma çabasında dinî referansları merkeze almıştır. Hayatı, varlığı 

ve anlamı tanımlayan bir kurucu unsur olarak din, birçok kültürde olduğu gibi İslam 

düşüncesinde de hastalıklar ve ölüm gibi konulara özel bir ilgi göstermiştir. İslam, 

insanın faydasını gözeten bir yaklaşımı benimseyerek bu çabayı 'maslahat' kavramı 

etrafında şekillendirmiştir. Ancak, modern çağın bilimsel ve teknolojik gelişmeleri, 

özellikle biyoetik alanında, ahlaki değerlerin seküler bir temelde öne çıktığı bir yapı 

ortaya çıkarmıştır. Genetik mühendislik, organ nakli ve yapay zekâ destekli tıbbi 

kararlar gibi yeni uygulamalar, geleneksel dinî öğretilerin kapsamını aşan karmaşık etik 

meseleleri beraberinde getirmiştir. Sekülerleşmenin etkisiyle, dinin toplumsal alandaki 

etkisinin azalması, etik değerlerin evrensel ahlaki prensipler doğrultusunda ele 

alınmasını sağlamış ve biyoetikte dinler üstü, kapsayıcı bir çerçevenin oluşmasına 

zemin hazırlamıştır. Bu süreç, maslahat kavramı ile biyoetik arasındaki bağlantıyı 

anlamlandırma açısından önemli bir perspektif sunmaktadır. 

Ahlak, temelde neyin iyi neyin kötü olduğunu inceleyen bir tefekkür alanı olarak 

insanlık tarihinin büyük bir bölümünde dinlerin rehberliğinde şekillenmiş ve kurucu bir 

referans olarak iyi ile doğruyu ortaya çıkarma noktasında yol gösterici olmuştur. 

Yukarıda, ahlak felsefesinin bir alt dalı olarak etiğin, ahlaki yaşamı yorumlama ve 

sorgulama süreçlerinde izlenebilecek farklı yolların tümünü kapsadığına dikkat 

çekilmişti. Bu bağlamda, iyi ve kötünün mahiyeti ve tanımı, esas alınan referansa göre 

farklılık göstermiştir. Ancak, bu referans noktasının tam olarak belirlenememesi, farklı 

                                                 
406

Orijinal metinde “Theologic Imagination” olarak yer almaktadır; Ayrıntılı bilgi için bkz; Gordon 

Kaufman, Religious Imagination, (Philedelphia: The Westminister Yay., 1981), 10.  



 

155 

 

ahlak ekollerinin ortaya çıkmasına ve bu ekoller arasında yoğun bir tartışma zemini 

oluşmasına yol açmıştır. Modern biyoetik tartışmaları da bu tarihsel zemine dayalı 

olarak şekillenmiş, iyi ve kötünün değerlendirilmesinde farklı dinî, etik ve seküler 

yaklaşımları bir araya getiren bir düşünce alanı haline gelmiştir.
407

  

Biyoetik alan, modern dönem düşüncesinde yüksek ilgiyle ele alınan alanlardan 

biri olarak dikkat çekmektedir. Zira bu alanda insan hayatı, hastalık ya da engellilik 

durumunda ilişkin etik tartışmalar güçlü bir yoğunlaşma sergilemiştir. Biyoetik 

perspektife göre bir kişi, vücut bütünlüğü açısından kendisini ilgilendiren hususlarda her 

türlü kararı verebilme hakkına sahip olmalıdır. Bu ana fikir, Kant’ın idealist söylemi ya 

da faydacı yaklaşımına göre durumlara ve tercihlere göre değişkenlik gösteren 

prensipleri dikkate alınarak temellendirilmiştir. Fakat birbiri ile çelişebilen bu iki 

öğretinin kullanılması bazı problemlere neden olması dolayısıyla kendi doktrinlerini 

geçerli ve tutarlı bir şekilde savunmaları gerekmiştir.
408

  

Ahlaki değerlerin kaynağına ilişkin bu tartışmalar, yalnızca bireysel yaşamda 

değil, toplumsal yapı ve iş hayatında da kendini gösterir. Özellikle modern dönemde, 

şehirleşme ve değişen yaşam tarzları, iş ve meslek alanlarında etik ilkelerin yeniden 

tanımlanmasını zorunlu kılmıştır. Endüstri devrimi ile ivme kazanan modern şehirleşme 

olgusu, değişen yaşam tarzlarını ve çeşitli meslek gruplarını müşterek yaşam alanlarının 

merkezine yerleştirmiştir. İş ve mesleklerin gereksinimleri karşılanırken yalnızca kişisel 

tatmini değil aynı zamanda başkasının faydasının da gözetilmesi ve bunun eğitim 

süreçlerine bağlı olarak elde edilmiş olması ve kazanç sağlaması için belli etik değer ve 

ilkelerin mevcudiyetine bağlıdır.
409

 Meslek etiği olarak formüle edilen bu etik değer ve 

                                                 
407

 Kılıç, Din ve Ahlak Felsefesi, 73.  

408
 Donald C. Ainsle, “Bioethics and The Problem of Pluralism”, s, 4.  

409
 Kemal Bakır, “Biyoetik”, Etik ve Etik Sorunlar, ed. C. Türer, Nobel Yay., Eylül 2019, 302. 



 

156 

 

ilkeler, toplumsal kültür ve değerlerden farklıdırlar. Zira meslek etiğinin ilkeleri, meslek 

örgütlenmesi içerisinde belirlenir. Bu kapsamda tıp etiği, eğitim etiği ve hukuk etiği gibi 

çeşitli meslek etikleri oluşturulmuştur.
410

  

Beauchamp ve Childress otonomi (autonomy), nimetlenme/faydalanma 

(beneficence), zarar vermeme (non-maleficence) ve adalet (justice) olarak ortaya 

koyduğu dört ilkeyi kullanarak pratik sorunları ele almışlardır. Pragmatik teoriler genel 

itibariyle eylem için rehber niteliğinde olduğu ve daha spesifik meselelere uygulanması 

konusunda yüksek hassasiyet barındırması durumunda bahsedilen bu dört ilkenin 

pragmatist ilkeler olduğu savunulabilir.
411

 

Modern felsefe uygulamalı etiğin genel karakteristiğini ortaya koymaktadır. 

Eylemin altında yatan niyet ve eylemin sonuçlarının dayandıkları etik teori ve bunların 

evrenselleştirilebilir olabilmesi üzerinde durmakta; fakat bu konunun önemi Beauchamp 

and Childress’ın Biomedical Etik Prensipleri isimli çalışmasında yer almamaktadır. 

Ancak tıp ve sağlık alanında teknolojinin gelişimini ahlaki problemlere yol açtığı ve 

tartışma kaynağı olduğu açıktır.
412

 Biyomedikal etik, felsefe ile ilişkisi açısından meta-

etik, uygulamalı etik ve normatif etik olmak üzere üçlü paradigma ekseninde 

incelenmektedir.
413

 Bu temelde ahlak felsefesi, insanların kendi ahlak kurallarını 

yetersiz bulmasıyla birlikte yeni arayışlara girmesi sonucu daha da gelişmiştir. Normatif 

                                                 
410

 Ahmet Coşkun, “Meslek Etiği”, Etik ve Etik Sorunlar, ed. Celal Türer, (Ankara: Nobel Yay., 2019, 

238. 

411
 John D. Arras, “Pragmatism in Bioethics: Been There, Done That”, Ellen Frankel Paul, Fred D. Miller, 

Jr., and Jeffrey Paul, Biyoethics, 29.  

412
 Keulartz. vd, “Ethics in a Technological Culture”, 5.  

413
 Qaiser Shahzad, Biomedcal Ethics, 35 



 

157 

 

yükümlülük teorisi, eylemler konusunda karar ve yargıda bulunmamızı sağlar, 

davranışlarımızı yönlendirir, genel ahlaki normları ve nedenlerini de kapsar.
414

  

Meslek etiğini tanımlayan normlarının yaptırım gücü normatifliğini dışarıdan 

değil kendi içerisinden alır. Müşterek maslahat ifade eden bu etik norm hem meslek 

erbabını hem de bu meslek alanından yararlananları kapsar. Buradaki maslahat veya 

fayda, etik açıdan meslekî davranışların düzenlenmesidir. Sübjektif eğilimler yerine 

mesleki alana uygun, tutarlı ve kararlı olma, belirsiz durumlarda nasıl davranılması ve 

güç dengesizliğinin önlenmesi gibi birçok faydayı temin etmektedir. Bu hususta meslek 

mensuplarının yeni bir durumla karşılaştıklarında farklı etik yaklaşımlar sonucunda 

farklı kararlar alması da mümkündür. Örneğin her kurumda etik olarak doğrunun 

yapılmasını söyleyen Kantcı ödev etiğine sahip olan birisi bazen sonuçları öngörerek 

toplam menfaatin maksimum olduğunu düşündüğü zaman, bu düşünce kendisini Mill ve 

Benthamcı sonucu esas alan etiğe göre davranmaya yöneltebilir.
415

 

Biyoetik insanın varlığının devamı için gerekli olduğu düşünülen bir öneme 

sahiptir. Zira biyoetik, geçmişteki düşünürlerin yapmaya çalıştıklarına benzer olarak 

insan hayatını daha iyiye götürme amacı üzerine kuruludur. Çok sayıda mesleğin, 

mesleği önemseyenler ve icra edenler tarafında oluşturulmuş genel geçer ahlak 

yasaları
416

 mevcuttur. Öncelikle mesleği yapacak kimsenin becerileri, donanımı ve 

yetenekleri belirlenerek mesleğe alınmaktadır. Tıp mesleğinin de diğer meslekler gibi 

                                                 
414

 Beauchamp - Childress, Biomedical Etik Prensipleri, 4; Megan-Jane Johnstone, 2012, “Bioethics, 

Cultural Differences and the Problem of Moral Disagreements in End-of-Life Care: A Terror 

Management Theory”, Journal of Medicine and Philosophy, 37:181-200.  

415
 Gülfem Sezen Balçıkanlı, “Spor Etiği” Etik ve Etik Sorunlar, ed. Celal Türer, (Ankara: Nobel Yay., 

2019), 340-341. 

416
 Genel geçer ahlak kurallarından kasıt belli bir ahlak paradigması kastedilmeden, doğası herkes 

tarafından kabul edilebilir, kültüre ve bireylere göre değişmeyen temel bir kuralları içermesi ve 

bağlayıcılığının olması kastedilmektedir. Beauchamp - Childress, Biomedikal Etik Prensipleri, 5-6.  



 

158 

 

birbirinden farklı kendisine has kuralları vardır. Tarihde ı̇nsani koşullar ve 

perspektiflerin değişmesine bağlı olarak ahlaki paradigmalar da değişmiş ve yeni etik 

kodlar oluşturulmuştur.
417

  

Biyoetik, ilk defa 70’li yıllarda kullanılmaya başlanmış ve hayatımıza girmiş bir 

kavramdır. Bu kavram ilk defa 1930’larda Anglosakson dünyada ortaya çıkmıştır. 

Geçtiğimiz yüzyılın sonlarına doğru “Medical humanities” bilinen disiplinin önemli ve 

tamamlayıcı bir parçası haline gelmiştir. Bu anlamda Biyoetik, tıp alanı ve sosyal 

bilimlerin etkileşimi sonucu ortaya çıkmıştır.
418

 Başka bir deyişle biyoetik, 

profesyonelleşme ve teknolojik gelişmelerle birlikte insanî boyutun geri planda 

olmasından kaynaklanan kaygıların etki alanı içerisinde ortaya çıkmıştır.
419

 Kendisini 

ortaya çıkaran dinamikler açısından bakıldığında biyoetik, din, hukuk, etik alanlarında 

tartışmalara neden olacak birçok problemi de beraberinde getirmiştir. 

Biyoetik; biyomedikal etik ve tıbbi etik isimleri ile anılsa da bu terminolojinin 

ortaya çıkış ve kapsamları birbirinden farklıdır.
420

 W. T. Reich, biyoetiği; “yaşam 

biçimleri ve sağlık bilimleri alanında insan davranışlarının, ahlaki ilkeler ve prensipler 

ışığında incelendiği sistematik bir çalışma alanı” olarak tanımlamıştır.
421

  

Modern felsefenin temelini oluşturan “evrensel akıl” kavramı, Tanrı ile 

bağlantılı olup olmamasından bağımsız olarak, “sebeplerin kavranması” anlamında 

Aristotelesçi akla dayanır. Biyoetik, bu perspektiften hareketle modern felsefi 

birikimden yararlanarak oluşturulmuş ahlaki prensip ve kuralları temel alan bir 

                                                 
417

 Beauchamp – Childress, 12-13.  

418
 Beauchamp – Childress, Biomedical Etik Prensipleri, önsöz. 

419
 Hakan Ertin vd., Nuran Yıldırım’a Armayan, 6-7. 

420
 Ahmet Coşkun, “Meslek Etiği”, Etik ve Etik Sorunlar, Nobel yay., 2019, 233. 

421
 Warren T. Reich, Encylopedia of Bioethics, (New York: The Free press, 1978), 1/19. 



 

159 

 

araştırma alanıdır.
422

 Bu düşünce yapısının değişmez sayılabilecek unsurları şunlardır: 

Akıl ve tabiat arasında doğrudan bir ilişki vardır; akıl, tabiatı yorumlama ve onun 

sınırlarını keşfetme kapasitesine sahiptir ve bu yapı, bir yanını akla, diğer yanını ise 

tabiata dayandırır.
423

  

Biyoetik, her ne kadar son yüzyılda ortaya çıkmış bir alan olsa da klasik felsefi 

düşüncelerin etkisini taşır. Tıpkı ahlak gibi, biyoetik de daha iyi bir yaşam için ilke ve 

kurallar oluşturma çabasıyla değerler dünyasından yola çıkmıştır. Ahlakın bir alt dalı ve 

özelde pratik ahlakın bir parçası olarak kabul edilen biyoetik, özellikle teknolojik 

gelişmelerin beraberinde getirdiği ahlaki soruları ele alır. Bu noktada, biyoetiğin tarihsel 

gelişiminde ahlaki değerlerin kaynağı ve temelleri üzerine yapılan felsefi sorgulamalar 

önemlidir. Antik Yunan geleneğinde değerlerin doğasına dair yapılan sorgulamalarda 

olduğu gibi, biyoetik de “iyi” ve “doğru” kavramlarının kökenine odaklanır.
424

 Psikoloji 

biliminde de yer olan zihinsel, duygusal ve davranışsal ayrımın da hareketle insan 

zihninde birçok şeyin düşünülebilir ve vicdan vasıtasıyla bizim duygularımızı harekete 

geçirmesi ve sonrasında bir davranışa geçmesi söz konusudur. Öyleyse ahlaki 

davranışın temelinde, değerlerin kaynağına ilişkin sorgulamalar yer alır; bu nedenle etik 

ilkeler, ahlaki davranıştan önce gelir. 

Biyoetik metodolojisinde genel bir tutum henüz netleşmemiştir. İyi-kötü veya 

doğru-yanlış gibi temel etik kavramların belirlenmesinde farklı görüş ayrılıkları 

mevcuttur. Başlangıçta ahlaki yargıların çoğunlukla dine dayalı olduğu düşünülse de 

ahlaki yargılar değişen şartlar ve durumlarla birlikte farklı yorumlanabilir. Dinin aşkın 

bir temele dayalı yapısı ve ahlak sisteminde değişime kapalı olması, biyoetiğin 

                                                 
422

 Beauchamp - Childress, Biomedical Etik Prensipleri, 4-5.  

423
 el-Câbirî, Arap-İslam Aklının Oluşumu, 32. 

424
 Mehmet Evkuran, Ahlâk Hakikat Kimlik-İslam Kelâmında Aklak Problemi-, (Ankara: Araştırma Yay., 

2013), 238. 



 

160 

 

metodolojik çeşitliliğine katkıda bulunur. Yine de biyoetik, farklı teolojik görüşleri göz 

ardı etmeksizin, genel geçer ve geniş kapsamlı bir etik sistem geliştirme hedefini 

sürdürmektedir.
425

 

Biyoetik, ahlaki ilkeleri farklı yaklaşımlar temelinde ele alır. İlk yaklaşıma göre 

biyoetik, felsefi ahlak ilkelerini biyomedikal problemlere uygulama amacını taşır. İkinci 

yaklaşıma göre, ahlaki ilkeler klinik yargılar için bir metodoloji olarak kullanılabilir. 

Üçüncü yaklaşım ise ahlaki ilkelerin disiplinler arası bir kamu araştırması niteliğinde, 

geniş bir sorgulama alanı sunduğunu kabul eder.
426

 Bu üç seviyeli epistemolojik yapı, 

biyoetiğin karmaşıklığına işaret eder. 

Biyoetik ve İslami literatürdeki maslahat kavramı arasında ilginç paralellikler 

bulunur. Biyoetiğin ilgi alanları, metodolojisi ve hedefleri, maslahat kavramıyla 

makasıd (şeriatın amaçları) açısından birçok ortak unsura sahiptir. Bu benzerlik, 

biyoetik ve maslahatın, insana fayda sağlamayı ve toplumsal yararı gözetmeyi 

amaçlayan bir değer sistemi kurma çabasını paylaştığını gösterir. 

Allah’ın fiillerinin insanlığın iyiliğini gözeten fiiller olduğunu ve fiillerinde gāî 

bir sebep
427

 olduğunu Kuran’ın genel söyleminden anlaşılmaktadır.
428

 Fakat bu şekilde 

                                                 
425

 Burada vurgulanan dini yapı Roma-Katolik kilisesi tarafından temsil edilen statik doğa-üstü bir yapı 

kastedilmektedir; Fatih Topaloğlu, “Biyoetik: Felsefi ve Teolojik Arka Plan”, Atatürk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi 2016, 20/3, 1143.  

426
 Massimo Reiclin, “Observation on the Epistemological Status of Bioethics”, The Journal of Medicine 

and Philosopy: A Forum for Bioethics and Philosophy of Medicine, 19/1 (February 1994), 79-102, 

Published: 01 February 1994.  

427
 Eş’arî ilk dönem alimlerinden Bâkıllânî ve Cüveynî yaratılmışların bir amaç ve düzen içerisinde 

yaratıldıklarına yer vermişlerdir. Onlar yaratılmışlar arasında böyle bir amaçlılığı Allah’a zorunlu 

kılmamışlardır; Bâkıllânî, et-Temhîd, 47; Cüveynî, İrşâd, 60-63. 

428
Ayrıntılı bilgi için örnek ayetler; Kasas 28/43; Sâd 23/115; Mu’minûn 38/27 ayetlerde insanın boş yere 

yaratılmadığı, vahyin gelmesinin insanlar için yol gösterici ve hidayet olarak geçmektedir, Maide 5/44; 

ayette ise Tevrat’ın hidayet ve nur olarak Allah tarafından indirildiği geçmektedir, A’raf 7/154’te de 



 

161 

 

gelen vahyin insanın sosyo-kültürel yapısı içerisinde yazılı metni okuyan kimsenin 

ontolojik ve epistemolojik bir yapıya bürünmesi farklı zaman ve mekân ile alakalıdır. 

Bu anlamda Allah’ın sıfatlarını zatî sıfatlar ve fiilî sıfatlar olarak ikiye ayrılması,
429

 

Kuran’ın ilahî sıfatların değişkenlik ifade eden, tarihsel koşulların seyrine göre farklı 

kelâmlara veya farklı emir ve yasaklara kaynaklık etmesi bir maslahattır. Bu noktada 

epistemoloji kavramı ile kastedilen metot ve dünya görüşünü ele alacak şekilde o 

dönemde var olan bilgi sistemi içerisinde kültürün değişmezleri o dönemdeki aklın 

yapısını göstermektedir.
430

 

Bu amaçla çalışmanın bu bölümünde biyoetik ile kurulacak ilişkinin temelini 

teşkil eden modern felsefedeki iyi kavramının zemini irdelenmeye çalışılmıştır. Bu 

amaç yelpazesi biyoetik alanda yapılan çalışmalarda da öncelikli hedefler arasında yer 

almaktadır. Biyoetik, kamu yararını gözeten değerler içermekle birlikte kişiye özgü olan 

değerleri korumayla da ilgilidir. Zararı gidermenin yanı sıra pozitif bir katkı yapmayı da 

hedefler. Yarar ve risk veya ödenecek bedeller arasında hassas bir ilişki kurulması 

gerektiğini savunur.
431

  

Biyomedikal ahlak anlayışı üzerine derin analiz yapabilmek, pratikte Faydacılık 

(Utilitarizm), Kantçılık (Kantinianism), hak kuramcılığı ve eylem etiği olarak belirlenen 

                                                                                                                                               
benzer şekilde Allah tarafından gönderilen mesajların hidayet ve rahmet olduğuna dair bir vurgu 

bulunmaktadır. 

429
 Kadî Abdülcebbâr, el-Muğnî, thk. İbrahim Medkur-Taha Hüseyin, (Kahire: Müessese Mısrıyye Âmme, 

1962), 12:92-99; Şamil Öçal, “Kelâmullah’ın Çift Doğası: Kelâm-ı Lafzî ve Kelâm-ı Nefsî”, İslamiyât, 

11/1, (Ankara: 1999), 95.  

430
 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usû’l-Hamse, 1:26,36,45,50,68,70; Muhammed Âbid el-Câbirî, Arap-

İslam Aklının Oluşumu, çev. İbrahim Akbaba, (İstanbul: Kitapevi Yay., 2001), 44-45. 

431
 Beauchamp - Childress, Biomedikal Etik Prensipleri, 307. 



 

162 

 

ahlak kuramlarının bilinmesi koşuluna bağlanmıştır.
432

 Bu eylem yelpazesinde kişi, 

kendisini ilgilendiren hususlarda her türlü kararı verebilme hakkına sahip olmalıdır. 

Kantcı ya da Utilitaryen yani faydacı anlayış açısından bu durum, durumlara ve 

tercihlere göre değişkenlik gösteren prensiplerden hareketle temellendirilmiştir. Fakat 

birbiri ile çelişebilen bu iki öğretinin kullanılması bazı problemlere neden olması 

dolayısıyla kendi doktrinlerini geçerli ve tutarlı bir şekilde savunmayı 

gerektirmektedir.
433

 

Maslahat kavramı üzerine İslam düşüncesinde ortaya çıkan ve kendi içeriğini 

kazanmış bir kavramdır. Bu kavramın incelenmesi, hem 'ötekini anlamak, kendini 

anlamak' için zorunlu bir unsur olması sebebiyle, hem de iyi ve kötü gibi temel ahlaki 

değerleri içermesi nedeniyle Batı ahlak felsefesi ile kesişim noktaları sunar. Bu 

bağlamda, çalışmanın ilerleyen kısımlarında maslahat kavramının biyoetikle ilişkisini 

daha detaylı bir şekilde anlamak, Batı ahlak felsefesi çerçevesinden de desteklenecektir. 

Bu yüzden, ahlak felsefesinin temellerinden yararlanmak, kavramın felsefi ve pratik 

yönlerini aydınlatmak açısından önemlidir. Maslahat ve Biyoetik arasında ortak noktalar 

arasında yer alan, faydacı ahlak anlayışı ve Kantcı ahlak anlayışını ele almak yerinde 

olacaktır. Çünkü iki felsefi düşünüş hem maslahatla benzer kavramları barındırmakta 

hem de biyoetik kararların verilmesinde temek referans alanına sahiptir. Bu açıdan 

konuya genel bir geçiş olması amacıyla ahlak konusu, faydacı anlayış ve sonuç odaklı 

yaklaşım ele alınacaktır.   

                                                 
432

 David Alvargonzalez, 2013. “Alzheimers Disease and the Conflict Between Ethics, Morality and 

Politics” Journal of Alzheimer’s Disease and Parkinsonism 10/4, special issue entitled Neurodege- 

nerative Disorders, doi: 10.4172/2161-0460.S10-004; Beauchamp - Childress, Biomedical Etik 

Prensipleri, 537. 

433
  Ainsle, “Bioethics and The Problem of Pluralism”, 4. 



 

163 

 

5. MASLAHAT VE ETİK 

            Maslahat ve etik, insan davranışlarının düzenlenmesi, toplumsal faydanın 

sağlanması ve ahlaki doğruların belirlenmesi konularında birçok ortak noktaya sahiptir. 

Her iki kavram da insanın bireysel ve toplumsal yaşamında rehberlik eden değerler, 

normlar ve ilkeler bütünü olarak öne çıkar. Etik, ahlaki kararların ardındaki derin yapı 

ve evrensel ilkeleri inceleyen bir disiplin olarak, maslahatın İslam düşüncesindeki 

kapsamlı işleviyle anlamlı bir ilişki kurmaktadır. Bu bağlamda hem klasik hem de 

modern düşünce sistemlerinde etik ve maslahat kavramlarının bir araya getirilmesi, 

ahlaki meselelerin çözümüne yeni perspektifler sunabilir. Bu bölümde, etik ve maslahat 

arasındaki ilişkiyi anlamak için kavramların temellerine inilerek, bu iki alanın kesişim 

noktaları ele alınacaktır.
434

 

Etik, ilgi alanı ve problematiği açısından diğer tüm disiplinler içerisinde dikkat 

çekmektedir. Etik, ahlakın eylem boyutunu tamamlayan nitelikte epistemik ve ontolojik 

bir metafizik arka plan taşımaktadır. Ahlak kavramının Batı’daki karşılığı olan etik 

sözcüğü, Grekçe ethos kelimesinden türemiştir ve “karakter, huy, yaratılış” gibi ahlâkî 

içerikli anlamlar taşır.  Felsefenin disiplini içerisinde etik “iyi, kötü, doğru, yanlış” gibi 

değer ifade eden kavramların doğasını sistemli bir şekilde inceleyen bir alandır.
435

 

Literatürde ahlak, insanın kendisiyle, diğer insanlarla ve diğer varlıklarla olan ilişkisini 

nitelemekte ve bu ilişkilerden doğan sorumlulukları tanımlayan değerleri ele 

almaktadır.
436

       

                                                 
434

 Aristoteles, Organon IV: İkinci Analitikler, çev. H. Ragıp Atademir, (İstanbul: MEB Yay., 1996), 91. 

435
 Henry Williams Herbert -Sidgwick, Henry, “Ethics”, The Encyclopedia Britannica Dictionary of Arts, 

Sciences, Literature and General İnformation”, Edwardes to Evangelical Association, 9:808,809  

436
 Ahmet Cevizci, Etik-Ahlak Felsefesi, (İstanbul: Say Yay., 2008), 3.  



 

164 

 

     Klasik ve modern terminolojide sıklıkla birbirinin yerine kullanılan 'ahlak' ve 

'etik' kavramları arasındaki farkları vurgulamak yararlıdır. Etik, ahlakı da kapsayan, 

daha geniş bir yapıya sahiptir ve yalnızca insanları değil, diğer varlıkları da içerebilir. 

Ahlak, belirli inançlara dayanan değerler, normlar ve ilkeler doğrultusunda sergilenen 

iradi davranışları ifade ederken; etik, bu insan merkezli ve eylemsel yönü 

tamamlayarak, epistemik ve ontolojik bir metafizik arka plan sunar.
437

 Bu şekilde, etik, 

ahlaki kararların ve davranışların temelinde yatan derin yapıları ve evrensel ilkeleri 

keşfetme çabasını sürdürür.  

          Maslahat kavramı ile benzer anlamlara sahip olan bazı felsefi düşünceler tarihin 

erken dönemlerine kadar uzanmaktadır. Bu felsefi söylem ve teorilerin genel prensipleri 

ile İslam düşüncesindeki maslahat kavramı arasında felsefi temelde bir karşılaştırma 

yapmak tezin amaçlarına olumlu katkı sağlayacaktır.  Bu bölümde modern felsefenin 

ahlak alanındaki temellerini ele alacağız. Antik Yunan'dan başlayarak modern döneme 

kadar uzanan geniş bir yelpazede evrimleşen etik düşüncesi, farklı ahlaki yaklaşımların 

nasıl ortaya çıktığını ve bu yaklaşımların felsefi temellerini inceleyeceğiz. Bu inceleme, 

ahlaki yargıların, kavramların ve değerlerin derinlemesine anlaşılmasına olanak 

tanıyacak.  

            Etik genel olarak ikiye ayrılır; ilki ne yapılması gerektiğine vurgu yapan 

deontoloji olarak isimlendirilmiştir. İkinci olarak da ahlak kuralları üzerinde 

düşünmenin ve eylemde bulunmanın temelinde mutluluğu elde etmek vardır.  Mutluluk 

ise değer felsefesinin yol göstericisi olarak değerlendirlmiştir.
438

 İnsanın mutluluğunu 

temel alan ilk ahlaki öğreti, "eudaimonizm" olarak bilinir. Bu teori, tarihsel süreçte 

hazcılık veya faydacılık gibi farklı biçimlere evrilmiştir. Mutluluğu en yüksek iyi olarak 

                                                 
437

 İlke Bazen Aydoğdu, “Tıp Etiğinden Biyoetiğe Doğru İlerlerken”, Sağlık Bilimlerinde Süreli 

Yayıncılık, 130.  

438
 Metin Aydın, Klasik Faydacılık, (Ankara: Eskiyeni yay., 2022), 338. 



 

165 

 

tanımlayan Platon, insan davranışlarının temel hedefinin bu mutlak iyiye yönelerek 

mutluluğa ulaşmak olduğunu vurgulamıştır. Mutluluğu haz olarak niteleyen Epiküros 

gibi düşünürler olduğu gibi, onu mutluluk ve hazzın eşlik ettiği erdemli memnuniyet 

olarak gören Aristoteles gibi düşünürler de vardır.
439

  

 Teleolojik anlayışa göre mutluluk iyi olarak tanımlanırken, acı kötü olarak 

değerlendirilmiş; yapılan eylemler, sonuçlarına göre zarar ve fayda getirmelerine göre 

iyi veya kötü olarak nitelendirilmiştir. Epiküros'a göre haz, acının yokluğu olarak 

tanımlanır; yani, acıdan kurtulmak hazzı oluşturur. Ancak, acı içermeyen hazların da 

varlığı vurgulanır. Günümüzde ise odak noktası yarar üzerine yoğunlaşmıştır; yararlı 

olmayan şeylere karşı olumsuz bir tutum sergilenmekte ve bilginin meşruiyeti yarar 

üzerinden değerlendirilmektedir. Bu durum, teknolojinin bilgiyle birleşerek belirli bir 

amaca hizmet ettiğinde bilginin değerli kabul edilmesine yol açmaktadır. Faydacılık 

anlayışı siyaset, iktisat, hukuk, sosyoloji ve eğitim gibi birçok alanda da paylaşılan 

etkiler ortaya çıkarmıştır.
440

 Batı ahlak literatüründe etkili bir anlayışa göre kişinin 

yaptıkları eylemlerde ‘fayda’ esastır.  Faydacılık anlayışı olarak bilinen bu tutum, bir 

eylemin ahlaki olarak doğru olmasını o eylemin etkilediği insanların benzeri bir eylem 

ile karşılaştırılarak daha fazla fayda üretmesine bağlı olduğu kabulüne dayanır. Bu teori, 

antik Yunan geleneğinden gelen hazzın iyi olduğu düşüncesinde inanılan faydacılık 

anlayışına, mümkün olan en yüksek sayıda insanın, mümkün olan en fazla miktarda 

mutluluğu elde etmesi olarak ya da en yüksek mutluluk ilkesi olarak 

isimlendirilmiştir.
441

 

                                                 
439

 Bedia Akarsu, Mutluluk Ahlakı, (İstanbul: İnkılap Yay.,1998); Rachels, James-Stuart, The elements of 

Moral Philosophy, (New York / Mc Graw Hill, 2010), 157, 160-165. 

440
 Harun Anay, “Hilmi Ziya Ülken’in Yararcılığa Eleştirileri”, Türk Kültürü ve İncelemeleri Dergisi, 

(İstanbul: 2011), 24, 104.  

441
 Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, (Ankara: Paradigma Yay., 2009), 34.  



 

166 

 

            Epikür'ün hazcılığı, bir anlamda mutluluk olmadan erdemin olamayacağı 

anlayışı, sonraki yüzyıllarda felsefeyi ve bağlantılı bilimleri kendi hazlarını araç olarak 

gören hedonizm ile Bentham ve Mill'in faydacı ahlak düşüncesine zemin 

hazırlamıştır.
442

 17. ve 18. yüzyılda ortaya çıkan ve mutluluğu bir ölçüt olarak kullanan 

hedonistler haz ve acı kıstasına göre mutluluğu ölçebileceğini iddia etmişlerdir. 

   Faydacılık, Antik Çağ’a kadar uzandığı iddia edilse de David Hume (ö. 1776) 

ve Adam Smith’e (ö. 1790) nispetle ele alınmıştır. Tarihsel süreç içerisinde değişen ve 

gelişen haliyle faydacılık anlayışı, Jeremy Bentham (ö. 1832), James Mill (ö. 1851) ve 

John Stuart Mill (ö. 1873) gibi önemli isimlerle temsil edilmiştir. Bu bakış açısına göre 

bir eylemin değeri, sağladığı faydaya göre belirlenir.
443

 Faydacılık anlayışına göre, 

insan eylemlerine yön veren eylemler çoğunlukla haz temellidir. Bütün canlı varlıkların 

doğaları gereği ‘acıdan kaçıp hazza yöneldikleri’ gerçeğinden hareketle bu teori, 

gözlemlenebilir ve ölçülebilir bireysel fayda fonksiyonlarının toplamından oluşan bir 

‘fayda fonksiyonu’ olarak kabul edilmiştir.
444

  

Maslahat ile faydacı ahlak anlayışı arasındaki ilişki, özellikle İslam hukukundaki 

maslahat yaklaşımı ile modern Batı’daki faydacılık arasında önemli benzerlikler ve 

farklılıklar içerir. İslam hukukunda maslahat, yalnızca bireysel ya da toplumsal faydayı 

değil, aynı zamanda ilahi iradenin yansımasını gözetir. Fayda kavramı burada dünyevi 

                                                 
442

 Soner Sautcher, “Batı ve İslam Düşünce Dünyasında Ahlak-Hukuk ve Siyaset İlişkisi, Biyoetik Bir 

Tartışma”, Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Doktora Tezi), 177. 

443
 Beyazıt Taş, Faydalı Etik, (Ankara: Kanguru Yay, 2009), 34.  

444
 Jeremy Bentham, “Ahlak Yasama ve İlkelerine Giriş”, çev. A. Doğan, Ankara Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Dergisi, 2008, 4:15.  



 

167 

 

ve uhrevi boyutlarıyla ele alınır. Bu açıdan maslahat, yalnızca yararı artırmayı değil, 

zararı önlemeyi ve ilahi bir düzenin gözetilmesini de içerir.
445

 

   Maslahat, yararı artırmayı değil, zararı önlemeyi ve ilahi düzenin korunmasını da 

amaçlayarak toplumsal dengeye odaklanır. Buna karşın modern Batı’da ortaya çıkan 

faydacı ahlak anlayışı, bireysel haz ve toplumsal faydayı esas alırken çoğu zaman ilahi 

bir boyutu boyutu çoğu zaman gözardı edilir. Jeremy Bentham ve John Stuart Mill gibi 

düşünürler, bir eylemin etik değerini sonuçlarının verdiği haz ve faydaya bağlayarak, 

maddi ve toplumsal faydayı önceliklendirmişlerdir. İslam’daki maslahat anlayışı ise 

daha kapsayıcı bir yapıya sahiptir; yalnızca bireysel hazları değil, toplumsal düzeni, dini 

değerleri ve evrensel etik ilkeleri gözetir. Faydanın ölçüsü, bireysel çıkarların ötesinde 

toplumsal dengeyi sağlamayı ve ilahi rızayı hedefler. Bu sistematik yaklaşım, İslam 

düşüncesindeki maslahat kavramını Batı’daki faydacılık anlayışından belirgin şekilde 

ayırır.
446

  

Bununla birlikte, modern dönemde yeni bir bakış açısı geliştirerek bir sentez 

oluşturmak mümkündür. Faydacı ahlak anlayışının insan tecrübesine odaklanan 

yaklaşımı ile maslahat anlayışı birleştirildiğinde hem bireysel hem de toplumsal 

faydanın göz önünde bulundurulduğu, aynı zamanda ahlaki ve dini boyutları da içeren 

bir çerçeve ortaya çıkabilir. Bu yaklaşım, maslahatın evrensel değerlerle 

harmanlanmasını sağlayarak, çağdaş etik problemlere daha geniş bir perspektiften 

çözüm sunabilir. 

Faydacı ahlak anlayışının karşısında sonuçları ne olursa olsun eyleme götüren 

ilkelere vurgu yapan deontolojik ahlak anlayışı doğru eylemi gerçekleştirme 

                                                 
445

  Abdurrahman Haçkalı, “İslâm Hukuk Metodolojisinde Maslahat Tanımları ve Bunların Analizi”, 

İslami Araştırmalar Dergisi, 12/1, (2000), 47-59. 

446
 Haçkalı, “İslâm Hukuk Metodolojisinde Maslahat Tanımları ve Bunların Analizi”, 47-59. 



 

168 

 

sorumluluğuna odaklanmaktadır.
447

 Bu anlamda dini olarak iyi ve kötünün belirlendiği 

tek dayanak olarak vahyin belirlenmesi ve bu yönde hareket edilmesini vurgulayan 

Eş’arî düşünce deontolojik ahlak anlayışı kategorisinde değerlendirilebilir. Eş'arî 

düşüncesi, ahlaki değerlerin belirlenmesinde vahyi temel kaynak olarak kabul eder ve 

bu doğrultuda hareket edilmesini vurgular. Bu yaklaşım, deontolojik ahlak anlayışıyla 

örtüşmektedir. Deontolojik ahlak, eylemlerin ahlaki değerini sonuçlarından ziyade, 

belirli kurallara veya ilkelere uygunluğuna göre değerlendirir. Eş'arîler, iyi ve kötünün 

belirlenmesinde insan aklının yetersiz olduğunu savunarak, ahlaki hükümlerin yalnızca 

ilahi vahiy yoluyla bilinebileceğini ileri sürerler. Bu nedenle, ahlaki yükümlülüklerin 

kaynağı olarak vahyi esas alırlar. Bu yaklaşım, ahlaki eylemlerin değerini belirlerken 

sonuçlardan ziyade, ilahi buyruklara uygunluğu esas alan deontolojik ahlak anlayışına 

paralellik gösterir.   

Göreceliliğin azaltılması, herkes için geçerli evrensel değerlerin ortaya konması 

açısından dini ahlaki öğretilerle benzeşse de öldükten sonraki yarar ve zarara vurgu 

yapmaları açısından ertelenmiş bir faydacılık anlayışı da söz konusu olabilmektedir.
448

 

Yani amaç, maksat, menfaat olması gerekir. Bu arada fiil bir araç gibidir, bizi gayeye 

ulaştırmak için, bir yarar; arzu ve beklentiye işaret eder. Yararı olmayan bilgilerden 

Allah’a sığınırız. Yararı olan yok olup gidecek olan arzular ve gösterişli nimetler 

değildir, asıl yarar ahiret sevabı için çalışmaktır’ şeklinde açıklamaktadır.
449

  

İmmanuel Kant bilindiği üzere ‘en yüksek iyinin imkânı’ kavramını merkeze 

alarak, Tanrı’nın varlığını zorunlu olarak düşünmeyi gerektirdiğini savunmuştur. Ona 

göre ‘pratik aklın en önemli amacı olan yüksek iyiyi düşünmek’, ahlaki bir 

                                                 
447

 Kâdî Abdulcebbâr, Muğni, 6:65; Hourani, Reason and Tradition in Islamic Ethics, 154. 

448
 Soner Sautcher, “Batı ve İslam Düşünce Dünyasında Ahlak-Hukuk ve Siyaset İlişkisi”, 196.  

449
 Cüveynî, el-Burhan, 10-12; Gazzâlî, el-Mustasfâ, 162-168. 



 

169 

 

zorunluluktur’.
450

 Tanrı’nın kötüyü yaratma ihtimali ya da Tanrı’nın iyiyi yaratma 

zorunluluğu gibi metafizik meseleleri doğurur. Bu meseleler, ahlaki doğruların ontolojik 

olarak Tanrı’dan ayrı olup olmadığı ile doğrudan ilişkilidir. Kant, Tanrı’nın tabiatını ve 

yaratma iradesini ayırt ederek, Tanrı’nın tabiatının iyilikten azade olamayacağını ifade 

eder. Bu nedenle, Tanrı’nın iyilik halinden bağımsız olarak düşünülemez; bu durum 

ahlakın ilahi bir temele dayandığını gösterir.
 451

 

Aristotelesçi teleolojik anlayış, evrendeki her şeyin bir gayeye yönelik hareket 

ettiği fikrine dayanırken, modern dönemde Renè Descartes (ö. 1650) ile birlikte 

mekanik evren anlayışına geçilmiştir. Bu yeni yaklaşım, hareketin temel 

ilkesini kendiliğinden değil, doğa yasalarına dayandırır. Descartes, başlangıçta 

Tanrı’nın doğa yasalarını tasarladığına ve bu yasaların nesnelerin mekanik bir şekilde 

hareket etmesini sağladığına inanmıştır. Teleolojik anlayıştan farklı olarak, bu mekanik 

görüşte doğadaki nesneler, bir amaca hizmet etmek yerine doğa yasalarına uygun 

şekilde hareket eder.
452

 

         Yunan ahlakında "iyi" kavramı, ontolojik bir temel üzerinden, yani varlıkla ilişkili 

olarak ele alınmıştır. Ancak modern dönemde epistemolojinin ön plana çıkmasıyla, 

"haklı" veya "adil" gibi daha normatif kavramlar öne çıkmıştır. Bu, ahlaki değerlerin 

metafizik yerine birey ve toplumun bilgi, deneyim ve rasyonel değerlendirme 

süreçlerine dayanmasına yol açmıştır.
453

 Ancak bu değişim, metafiziğin tamamen terk 

edildiği anlamına gelmez. Aksine, metafizik temeller hala değer sistemlerinde arka 

planda bir yapı sunmaya devam etmektedir.            

                                                 
450

 Reçber, “Tanrı ve Ahlâkî Doğruların Zorunluluğu”, 135-136.  

451
 Reçber, “Tanrı ve Ahlâkî Doğruların Zorunluluğu”, 55-56. 

452
 Réne Descartes, Metod Üzerine Konuşma, (Ankara, 1947), 56. 

453
 Celal Türer, Ahlaktan Felsefeye Felsefeden Ahlaka, (İstanbul: Dergâh Yay., 2017), 171, 172) 



 

170 

 

          Felsefe tarihinde Aristoteles ve Platon’un oluşturduğu klasik felsefe yapısı, 

Immanuel Kant tarafından birçok açıdan eleştirilmiş ve dönüştürülmüştür. Kant’ın 

eleştirel felsefesi, bilginin temellerini sorgulamak ve insan aklının sınırlarını belirlemek 

üzere inşa edilmiştir. Bu yaklaşımı, yukarıdan bir toprak bütünlüğünü yeniden 

yapılandırma çabası olarak tanımlamak mümkündür. Kant’ın düşüncesinde, yargı fiili 

hem bir yeti hem de bir düşünme eylemi olarak, aklın verdiği ilkeler ile insanın inşa 

ettiği nesneler arasında bir aracılık görevi üstlenir. Bu bağlamda nesne, insana 

göründüğü şekilde düşünce aracılığıyla inşa edilip kavranır. Dolayısıyla, Kant’a göre 

nesneler ve içinde yaşadığımız dünya, insanın algılama yetisine bağlı olarak bilinebilir 

hale gelir.
454

 

Bu süreç, Descartes ve Kant ile başlayan ile yeni bir metafizik evren anlayışının 

başlangıcını oluşturmuştur. Descartes’in meşhur “(Ben) düşünüyorum, o halde varım” 

cümlesi varlığın kesinliğini kendi düşünmesinde bulduğunu ifade eder.
455

 Mekanik 

teleolojik doğa anlayışının ilk öğesi maddenin belirli yasalara bağlı olduğunu, maddeler 

serbest bırakıldığında ortaya kaçınılmaz olarak güzel birleşimler çıkardığını belirtmiştir. 

Doğadaki maddelerin ilk neden (Tanrı) tarafından uyumlu ilişkilere sokulduğu ve 

kusursuz bir plana göre hareket ettiğini vurgulamıştır.
456

 Kant, insan idrakini merkeze 

yerleştirerek bilginin insanın nesneleri kurup inşa etmesiyle oluştuğunu savunmuştur. 

Çitil’e göre, bu yaklaşım, Kant’tan sonra Nietzsche’nin “olgular yoktur, ancak yorumlar 

vardır” sözüyle desteklenmiştir. Nietzsche, bu ifadeyle bizden bağımsız bir gerçekliğin 

olmadığını ve her şeyin insan idrakine ve yorumuna bağlı olduğunu vurgulamıştır. Bu 

                                                 
454

 Stephan E. Toulmin, The Place of a Reason in Ethics, (Cambridge: The University Press, 1953), 136-

166; A. Ayhan Çitil, Kant Okumaları I. Kritik, (İstanbul: Dergâh Yay., 2021), 19. 

455
 Erdal Yılmaz, “Teknoloji-Etik İlişkisine ve ‘İyi-Yaşam’ İmkanına Dair Bir Soruşturma”, Dijital Hayat 

ve Etik, 6/12 (Mayıs 2021), 249; a.mlf., “Metafizikten Fenemolojiye: Özne Metafiziğine Hedeggerci 

Eleştiri”, Dîvân (Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi), 23/45, (2018/2), 4. 

456
 Immanuel Kant, Evrensel Doğa Tarihi ve Gökler Kuramı, çev.  Selvi, (İstanbul: Say Yay., 2007), 45.   



 

171 

 

bağlamda, teleolojik bir düzen anlayışından mekanik bir doğa ve bilgi anlayışına geçişin 

modern felsefenin temellerini oluşturduğu söylenebilir.
457

 

          Kant felsefesinde yargı yetisi, nesneleri kategorilere ayırarak bir bütünlük 

oluşturur. Bu süreç, aklın teleolojik bir sınıflandırma ön kabulüne dayalı bir düşünme 

biçiminin sonucudur. Kant’ın ifadelerinde belirttiği üzere, “telos” (amaç veya erek), 

yargının kendisine verdiği kuraldır. Bu bağlamda, yargı yetisinin kurduğu tümellik 

evrensel bir boyuta sahipken, bu evrenselliği algılayan insan zihni özneldir. Kant, bu 

evrensel ve öznel olan arasındaki dengeyi telos kavramıyla temellendirir. Ancak bu 

gayelilik fikri, evrende amaçlılığın yalnızca öznel bir biçimde iddia edilebileceğini, 

nesnel bir temele dayandırılamayacağını savunur.
458

 Bu yaklaşım Kant’ın klasik 

anlayıştan ayrıldığının bir göstergesidir. 

             Kant’ın gaye anlayışını İslam düşüncesinde kelamcılar üzerinde oldukça etkili 

olan İbn Sînâ'nın gayelilik anlayışı ile kıyaslanması maslahat kavramının modern ve 

geleneksel yorumunun kıyaslanması önemli karşılaştırmayı açığa çıkarması açısından 

önemlidir. kavramıyla doğrudan ilişkilidir.  Ona göre, kâinatta bulunan her şeyin bir 

amacı ve bu amaca uygun bir düzeni vardır. Bu düzen, insanın iyiliğini ve faydasını 

gözetir. İbn Sînâ’nın gayeliliği, Tanrı’nın hikmetiyle ilintili bir maslahat anlayışı sunar 

ve ahlaki düzenin bu hikmetle şekillendiğini savunur.
459

  Bu bakış açısı, insanın ahlaki 

seçimlerinin yaratılış gayesiyle uyumlu olması gerektiğini vurgular. 

             Kant’ın gayelilik anlayışı ise, maslahat kavramından farklı bir ze0min üzerine 

kuruludur. Kant, insan zihninin düzenleme işleviyle evrende bir amaçlılık algısı 

                                                 
457

 Kant, Ahlak Metafiziğinin Temellendirilmesi, 8-14. 

458
 Ayşe H. Akın, “I. Kant’ın Eleştirel Felsefesinde Teleolojik Yargı ve Muhayyile Yetisi Arasındaki 

İlişki”, (İstanbul: Üniversiyesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı, Doktora 

Tezi, 2022), 192. 

459
 İlhan Kutluer, “Gâiyyet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 8:295. 



 

172 

 

oluşturduğunu savunur. Ancak bu algı, öznel bir temele dayandığı için evrendeki nesnel 

bir maslahat düzenine işaret etmez. Kant’ın telos anlayışı, bireysel ahlaki yasalar 

oluşturmakta işlevseldir, ancak toplumsal maslahat veya ilahi bir düzen fikrini 

desteklemez. 

           İbn Sînâ’ya göre, maslahatın temel dayanağı yaratılış gayesi ve ilahi hikmettir. 

İnsan, bu gayeyi kavradığında hem bireysel hem de toplumsal olarak maslahat ilkelerine 

uygun bir yaşam sürebilir. Kant ise ahlakı, özerk akıl ve evrensel ahlak yasaları üzerine 

kurar. Bu yönüyle Kant’ın ahlak anlayışı, insanın kendi özerkliği ve bireysel yargısına 

dayanırken, İbn Sînâ’nın anlayışı, ilahi hikmetin insan ve toplum üzerindeki etkisini 

esas alır. 

            Sonuç olarak, İbn Sînâ’nın gayelilik anlayışı maslahat kavramıyla bütünleşerek 

insanın hem bireysel hem de toplumsal faydayı gözeten bir ahlaki düzen içinde hareket 

etmesini sağlarken, Kant’ın gayelilik anlayışı, ahlaki seçimlerin öznel bir temele 

dayanmasını ve bireysel akıl yoluyla düzenlenmesini ön plana çıkarır. İbn Sînâ’nın ilahi 

irade merkezli gayeliliği, İslam felsefesindeki maslahat anlayışıyla güçlü bir bağ 

kurarken, Kant’ın teleolojik yaklaşımı, modern biyoetikteki pragmatik eğilimlerle daha 

yakın bir ilişki kurar. Bu karşılaştırma, klasik metafizik ile modern ahlak felsefesi 

arasındaki temel ayrımları ve maslahatın iki farklı düşünce sistemi içerisindeki işlevini 

anlamak açısından önemlidir. 

             Bu anlamda Kant’ın eleştirel felsefesinin anlaşılması, klasik teolojik ve etik 

konuların modern bağlamda yeniden ele alınmasında bir zemin sunar. Cengiz’in 

belirttiği özere: “modern bir özneden kendisine has koşullarda oluşmuş kelâmî söylemi, 

entellektüel dünyasına olduğu gibi katması beklenemez”.
460

 Dolayısıyla, Kant’ın 

                                                 
460

 Yunus Cengiz, “Mu’tezile ile Karşılaşma Usûlü”, Usûl ve Esaslarıyla Mu’tezileye Giriş, Ed. Ömer 

Türker – Yunus Cengiz, (İstanbul: Endülüs Yay., 2023), 17. 



 

173 

 

gayelilik kavramının, maslahat düşüncesiyle doğrudan ilişkilendirilmek yerine, dönemin 

fizik anlayışlarının değişimi bağlamında ele alınmak daha isabetli olacaktır. Bununla 

birlikte, maslahatın temelinde yer alan insan yararını gözetme, zararı engelleme ve 

faydayı artırma ilkeleri, Kant’ın evrensel yargı anlayışındaki öznel ve evrensel 

dengenin, doğayı anlamlandırma çabasındaki teleolojik perspektif ile bir uyum da söz 

konusudur. Dolayısıyla, bir şeyin genel geçer bir ilke veya kural çerçevesinde 

değerlendirilebileceğini ifade etmek, insanın öznel algı ve deneyimlerinden bağımsız 

değildir. Kant’a göre, yargı, nesneleri anlamlandırırken insan zihninin öznelliği ile 

evrensel ilkeler arasında ilişki bir anlamlandırma sürecidir. İnsan zihni tarafından 

kurulan bu ilişki maslahat düşüncesindeki "insanın faydasını gözetme ve zararı 

engelleme" gibi ilkelerle örtüşür. Çünkü her iki durumda da bireysel (öznel) 

değerlendirmeler, daha geniş evrensel bir düzen ve amaç fikrine hizmet edecek şekilde 

yapılandırılması hedeflenmiştir. 

 Bunun yanında modern dönemde birlikte gerçekleşen gelişim, ahlak ve değerler 

alanında da büyük bir değişim yaşandığı göz ardı edilmemelidir. Başlangıçta doğaya 

önem verilmeyip, anlamsız ve değersiz görülürken, Batı düşüncesinde zamanla insanın 

kendisinin de benzer bir şekilde önemsiz hale geldiği önemli bir iddiadır. Bu durum, 

insanın amacını hatırlatan ve gerçek, objektif değerler sunan klasik felsefi ve dini 

düşüncelerin etkisinin azalmasına yol açmıştır. Sonuç olarak, günümüzde ahlaki yaşam 

anlayışında önemli boşluklar oluşmuştur. Metafizik veya dinin sağladığı anlam ve değer 

dünyasının gücü azalmış, yaşamın amacı ve bilgelik ihmal edilmiştir. Teknolojinin 

yükselişi, doğrudan ahlaki kavramların ve söylemlerin değer kaybetmesine sebep 

olmasa da maslahat düşüncesi boşluğu doldurmada sınırlı kalmıştır. Biyoetik, yaşamı 

uzatmak ve refah içinde yaşamak gibi sınırlı hedeflerle ilişkilendirilmiş, ancak yaşamın 

diğer önemli yönlerini göz ardı etmiştir. Modern dönemdeki anlayış bize istediğimiz 



 

174 

 

şeyleri yapma özgürlüğü verirken, neyin önemli olduğu konusunda rehberlik etmekten 

kaçınmaktadır. Ahlaki ilkeler ve yasaların temelleri zayıflamış, bu da 

potansiyellerimizin nasıl düzenlenmesi gerektiği konusunda belirsizlik yaratmıştır. 

Ancak yapılan çalışmalar, filozofların çabaları ahlak ve değerlere duyulan ihtiyacın hala 

devam ettiğini ve insanların bu arayışlarını sürdürdüğünü göstermektedir. Bu durum, 

düşüncenin önemini vurgulamaktadır. 

6. DEĞERLENDİRME  

      Üçüncü bölümde, maslahat kavramının İslam ahlak düşüncesindeki yeri husun-

kubuh, fiillerin değerlendirilmesi ve vahiy öncesi eşyanın hükmü bağlamında ele 

alınmıştır. Aynı zamanda konunun biyoetik ile ilişkisi, felsefi görüşler çerçevesinde ele 

alınmıştır. Bu analizle, maslahatın temel ahlaki amaçları olan yararlı olanı ikame etme 

veya koruma, zararlı olanı engelleme veya ortadan kaldırma ve adaleti tesis 

etme ilkelerinin, biyoetik alanında da benzer bir zemin üzerinde şekillendiği ortaya 

konmaya çalışılmıştır. 

     Bu bölüm, maslahat kavramının İslam ahlak felsefesinden modern biyoetiğe 

uzanan geniş bir spektrumu kapsayacak şekilde ele alınmıştır. Husun ve kubuh 

tartışmaları, İslam düşüncesindeki etik temelleri aydınlatırken, bu tartışmaların ilahi 

irade ve akıl merkezli yaklaşımlar arasındaki dinamikleri de sergilemiştir. İlahi fiiller ve 

insan fiilleri bağlamında maslahatın değerlendirilmesi, kelam doktrinlerinin etik 

meselelere nasıl uygulanabileceği konusunda bir anlayış sunabilir. Bu analizler, 

maslahatın etik bir ilke olarak içerisinde farklı düşünceleri barındırmasının, günümüzde 

de benzer şekilde işlev görmesinin önünü açmaktadır. 

      Sem‘i bilgiden önce eşyanın hükmü bölümü, İslam düşüncesinde vahiyde ele 

alınmayan konuların objektif etik değerlendirmelerle ele alınabileceğini göstermektedir. 



 

175 

 

Bu değerlendirmelerden hareketle, günümüz sorunlarını da aynı bağlamda ele 

alınmasının mümkün olduğunu gösterir. Dolayısıyla, Sem‘i bilgiden önce eşyanın 

hükmü konusundaki tartışmalar, teknoloji sonrası ortaya çıkan yeni meselelerin 

değerlendirilmesine çeşitli imkanlar sunar. Yeni olguların insan aklının objektif bir 

şekilde değerlendirmesi sonucu, maslahat ve biyoetiğin ortak zemini üzerine yapılan 

değerlendirmeler, utilitaryanizm ve deontoloji gibi Batı etik teorileri ile İslam etik 

anlayışının nasıl diyalog kurabileceğini ortaya koymaktadır. 

     Genel olarak, bu bölüm, maslahatın ahlaki temellerinden biyoetiğe olan 

yolculuğunu, celîlu’l-kelâm ve dakîku’l-kelâm bağlamında, evrensel sorunlara çağdaş ve 

esnek çözümler sunabileceği potansiyelini vurgulamaktadır. Bu çalışma, maslahatın 

hem kelamî yönlerini hem de pratik uygulamalarını kapsayıcı bir şekilde ele alarak, 

klasikten moderne geçiş sürecinde ahlaki zeminin nasıl sağlamlaştırılabileceğini 

göstermektedir. 

      Maslahat, bu bölümde işlendiği gibi, yalnızca İslam düşüncesinde değil, aynı 

zamanda küresel etik diyaloglarda da etkili bir araç olarak değerlendirilmelidir. İleri 

araştırmalar, maslahatın spesifik biyoetik konular üzerinde nasıl uygulanabileceğini 

detaylandıracak ve İslam düşüncesinin küresel etik sorunlar karşısında nasıl bir rol 

oynayabileceğini daha geniş bir çerçevede inceleyecektir. Böylece, maslahatın kelamî 

boyutları ve modern etik ihtiyaçları arasında köprü kurarak, her iki dünyadan en iyi 

uygulamaları birleştirme fırsatı bulunabilir. Dolayısıyla, İslam kelam felsefesinde derin 

kökleri olan maslahat kavramının, günümüzün etik sorunlarına uygulanabileceği ve bu 

süreçte klasik İslam düşüncesinden modern etik çerçevelere doğru bir geçişin nasıl 

sağlanabileceği üzerinde durulmaktadır. Bu bağlamda anahtar noktalar şunlardır: 

Burada, maslahatın teolojik ve felsefi temelleri, kavramın nasıl yorumlandığı ve dini 

metinlerde nasıl işlendiği gibi unsurların günümüz dünyasında karşılaşılan etik sorunlar 



 

176 

 

ve bu sorunlara yönelik ihtiyaçlar ifade edilmektedir. Biyoetik, çevre etiği, yapay zeka 

gibi alanlarda karşılaşılan yeni etik meseleler bu kategoriye girer. İki farklı düşünce 

yapısı ve zaman dilimi arasında bağlantı kurulması elzemdir. Maslahat gibi eski 

dayanan köklü bir kavramın, modern dünyadaki yeni ve karmaşık sorunları çözmede 

nasıl kullanılabileceği üzerinde durularak; İslam düşüncesinin esnekliği ve 

uyarlanabilirliği, çağdaş sorunlarla başa çıkmak için teorik ve pratik yöntemler üzerine 

odaklanır. Bu yaklaşım, İslam düşüncesinin derinliklerinden ve modern etik 

yaklaşımlarından hareketle, her iki alandan gelen en etkili çözüm ve yöntemleri 

kullanma fırsatı oluşturur. Böylece hem tarihsel bilgelik hem de modern bilimsel ve etik 

anlayışları içeren bir bütünleşme sağlıklı bir zemine oturmuş olur. 

         Önümüzdeki son bölüm olan dördüncü bölümde Modern dönemde maslahat, 

fayda ve zararın temelleri bağlamında derinlemesine ele alınmış ve biyoetik 

literatüründe önemli bir yer edinmiştir. Geçtiğimiz bölümde, maslahat kavramının 

modern bilimsel ve etik sorunlarla kesişimini görmüş olduk. Bu kavram, hem teolojik 

hem de ahlaki temellerinden hareketle fayda-zarar dengesini esas almış ve İslam 

düşüncesinde bireysel ve toplumsal düzeydeki karar alma süreçlerini destekleyen 

önemli bir araç olmuştur. Maslahat, yalnızca bireysel fayda sağlamayı değil, toplumsal 

düzenin devamlılığını ve ilahi emirlerin hikmetine uygunluğu hedefleyen bir yaklaşımı 

temsil eder. 

           Bu bağlamda, bir sonraki bölümde maslahat kavramı, celîlü’l-

kelâm perspektifinde maslahata dayalı teolojik ve ahlaki ilkeleri ele alacak, aynı 

zamanda dakîku’l-kelâm çerçevesinde pragmatik yaklaşımların biyoetik bağlamdaki 

yerini analiz edecektir. Celîlü’l-kelâm bağlamında, maslahata dayalı yaklaşımın ahlaki, 

metafizik ve ontolojik temelleri tartışılırken; dakîku’l-kelâm perspektifinden, maslahata 



 

177 

 

dayalı pragmatik uygulamalar ve bunların günümüz biyoetik literatüründeki yeri 

değerlendirilecektir. 

           Sonuç olarak, bu yaklaşım, biyoetikte maslahat kavramının sadece fayda-zarar 

dengesiyle sınırlı kalmadığını, aynı zamanda ahlaki ve teolojik boyutlarının da ele 

alınması gerektiğini göstermektedir. Böylelikle, maslahatın hem bireysel hem de 

toplumsal düzeyde, etik ilkeler ışığında nasıl bir yön belirlediği kapsamlı bir şekilde 

incelenecektir. 

  



 

178 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

MASLAHATIN BİYOETİKTEKİ YANSIMALARI:  

DİNİ PERSPEKTİFLER VE PRAGMATİK 

YAKLAŞIMLAR 

Ahlak, pratiğe bakan yanıyla büyük bir çeşitlenme ve özelleşerek farklı alt 

tematik araştırma alanlara dönüşmüş durumdadır. Maslahat prensibini ilgilendiren 

yanıyla biyoetik bu alanlar içerisinde en dikkat çekenidir.
461

 Biyoetik, son dönemde 

kazandığı tematik muhtevasıyla maslahatın kelâmî ve ahlakî yönünü özellikle sınırları 

açısından yakından ilgilendiren bir bütünlük kazanmıştır.  

Biyoetik, tematik açıdan klasik usûl-i fıkıhın bu ilgi alanı ile büyük ölçüde 

örtüşen bir maslahat fikrine sahiptir. Burada kendi tarihsel koşulları içinde ortaya çıkan 

maslahat düşüncesini biyoetikte olduğunu söylemek yerine yine kendi şartları içinde 

ortaya çıkan biyoetik anlayışının günümüzde etkisinin yoğun hissedildiği ve klasik 

geleneğimizden gelen benzerliklerle onu anlamaya çalışıyoruz. Biyomedikal etik 

anlayışın temelde insan için faydalı olanı ortaya koymayı ve zararlı olanı engellemeyi 

esas alan metodolojisi iki alanın ortak noktası olarak kabul edilebilir. Bu yanlarıyla 

biyoetikteki fayda ve zarar perspektifi, modern teknolojinin getirdiği değişim ile eş 

zamanlı bir değer arayışını temsil etmektedir.  

Önceki bölümde maslahat kavramının muhtevası ve değersel boyutu tespit 

edilmeye çalışılmış; bu temelde maslahatın, şeriat ve vahiy gibi konular celûl-kelâm 

kapsamında; akıl ve insanî fiiller gibi konuların dakîku’l-kelâm çerçevesinde 

değerlendirilmiş, bir tematik yelpazede nasıl değer hükmü olarak tezahür ettiği tespit 

                                                 
461

 Soner Sautcher, “Batı ve İslam Düşünce Dünyasında Ahlak-Hukuk ve Siyaset İlişkisi, Biyoetik Bir 

Tartışma”, (Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Fakültesi, Doktora Tezi, 2020), 175. 



 

179 

 

edilmeye çalışılmıştır. Tespit edildiği üzere maslahat, önceki bölümde insan yararını 

sağlanması, koruması ve var olan veya ortaya çıkabilecek olan zararı engellenmesi 

temel ilkesi yer almaktadır. Bu kavrayışın usûl-i fıkha bakan yanında ise, dinin 

bağlayıcılık içeren şerî muhtevasının ahlakî ve aklî veya teolojik ı̇yi temelinde faydayı 

gerçekleştirme ve zararı ortadan kaldırma amacının kuramsal biçimlerini ihtiva 

etmektedir. Yanı sıra bu iki yönlü değersel maslahat anlayışı, insanlık durumunun 

değişim ve gelişim dinamiklerine paralel olarak yeni durumları da aynı bakış açısıyla 

çözümleme olanağı sağlayan yeni hüküm koyma imkânı, metodolojisi ve sınırları olarak 

da kullanılmaktaydı.  

Bu bölümde benzer perspektiften hareketle, maslahat ile biyoetik meselesi iki 

bağlamda incelenecektir; ilki biyoetiğin maslahatı gerçekleştirmeyi amaçlayan felsefi 

temelleri ve ikinci olarak da çağdaş dönemde ön plana çıkarılan dini temeller. Bu ikili 

ayrım birinci ve ikinci bölümle bağlantılı olarak dakîku’l-kelâm ve celîû’l-kelâm 

şeklinde ayırarak değerlendirmek mümkündür. Bu bağlamda, bölümde içerisindeki 

birinci başlıkta yer alan ‘ahlaki yaklaşımlar’ dakîku’l-kelâm çerçevesinde, ‘İslamî 

Biyoetik’ ikinci kısımda ise celîlû’l-kelâm bağlamında ele almak mümkündür. 

Biyoetik, klasik kelâmî maslahat anlayışının spekülatif ve metafizik 

temellerinden kısmen ayrılarak, maslahatı daha çok felsefi etik ilkelerle ilişkilendiren 

bir yapıya sahiptir. Bu yaklaşım, fayda ve zarar kavramlarının teorik bir çerçevede 

yeniden değerlendirilmesine olanak sağlamaktadır. Bu bağlamda biyoetik, modern 

teknolojinin doğurduğu ahlaki dönüşümleri ve etik sorunları ele alırken, aynı zamanda 

farklı dinlerin biyoetik yaklaşımlarını ve felsefi etik anlayışını da inceleyen bir disiplin 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Böylece biyoetik, ahlaki değerlerin değişimini sorgulayan 

ve bu değerlerin güncel sorunlar karşısında nasıl şekillenmesi gerektiğine dair bir 

söylem ve tartışma alanı sunmaktadır. 



 

180 

 

           Bu bütünlükte, vahiy temelli dinî geleneklerin meseleyi kendi metafiziksel ve 

teolojik eksenlerinde incelemiş olmaları oldukça önemli bir noktadır. Bu meseleye dair 

yaklaşımların çalışmamız açısından ikincil düzeyde bir değer taşımaktadır. Modern 

dönemde "İslamî biyoetik" olarak adlandırılan Müslümanların biyoetik anlayışlarının 

temelinde, dinî metafizikle örtüşen ve bu metafiziğe dayandırılan bir perspektif yer 

almaktadır. Bu perspektif, klasik İslam hukukunda ‘makasıdu’ş-şerîa’ olarak ifade 

edilen ve şeriatın ilahi maksatlarını merkeze alan bir anlayış üzerine inşa edilmiştir. 

1. BİYOETİKTE MASLAHAT VE AHLAKİ YAKLAŞIMLAR 

Biyoetik, insan yaşamını ve ahlaki değerlerin korunmasını merkeze alan bir alan 

olarak, modern tıp ve teknolojinin gelişimiyle daha fazla önem kazanmıştır. Maslahat 

kavramı, biyoetiğin etik tartışmalarında güçlü bir temele dayanan bir perspektif sunarak, 

faydayı artırma ve zararı önleme ilkeleri üzerinden insanlık onurunu korumayı 

hedeflemektedir. Çalışmanın bu bölümünde, biyoetikte maslahatın kavramsal niteliği ve 

ahlaki statü kuramlarıyla ilişkisi ele alınarak, modern etik sorunlara yönelik bir 

değerlendirme sunulmaktadır. 

Tıp etiği bağlamında meslek etiği, genel olarak, kişinin mesleğini icra ederken 

iyi, doğru ve adil bir biçimde davranmasını gerektiren değerlerin öncelikli olarak 

gözetilmesini ifade eder. Tıp etiği, meslek etiğinin bir alt dalı olarak, hasta mahremiyeti 

ve bilgilendirilmiş onam gibi bireyin saygınlığını gözeten prensipleriyle ön plana 

çıkmıştır. Maslahat, bu değerlerin özünü oluşturarak, bireysel faydayı artırma ve 

zararları önleme prensipleriyle etik kararların temelini oluşturur. Hipokrat etiğinden 



 

181 

 

modern tıp etiğine kadar uzanan süreçte maslahat, birey haklarını toplumsal fayda ile 

dengede tutmayı başaran bir araç olarak biyoetiğin merkezinde yer alır.
462

  

Batı'da biyoetiğin temel eseri olarak kabul edilen Biyomedikal Etik 

Prensipleri çalışması, insanın yapısal boyutunu, ahlaki özelliklerden bağımsız olarak ele 

alır. Bu yaklaşım, "ahlaken haksızlığa uğrayabilecek" kişilerin maslahatını korumayı 

hedefler. Maslahat, embriyo ve bitkisel hayattaki bireyler gibi hassas durumlarda 

insanlık onurunu ve temel hakları koruma amacı taşır. Ahlaki statü, yalnızca bilişsel 

yeterlilik değil, aynı zamanda insan olmanın verdiği temel haklar çerçevesinde ele 

alınır. Bu bağlamda, maslahatın bireylerin sırf insan olmaları sebebiyle sahip olduğu 

hakları koruma kapasitesi, biyoetikte ahlaki statü kuramlarıyla doğrudan ilişkilidir..
463

 

Pragmatizm, etik karar alma süreçlerinde fayda ve zarar analizi yaparak birey ve 

toplumu korumayı hedefler. Bu anlayış, maslahatın faydayı artırma ve zararı önleme 

ilkeleriyle örtüşmektedir. Teknolojik müdahalelerin insan üzerindeki etkilerini 

değerlendirirken maslahat ve pragmatizm, etik sorunların çözümünde birbirini 

tamamlayan bir rol üstlenir. Örneğin, genetik müdahaleler ve organ nakli gibi konular, 

maslahatın toplumsal faydayı gözeten yaklaşımı ile pragmatizmin uygulamaya yönelik 

perspektifiyle daha sağlam bir temele oturtulabilir. 

Bireyin kendilik bilinci, yalnızca bir farkındalık düzeyinde kalmayıp 

davranışlara da yansır. Bu bağlamda davranışların en önemli boyutlarından biri, iyi ve 

                                                 
462

 Ahmet Coşkun, “Meslek Etiği”, Etik ve Etik Sorunlar, 233-264; Neyyire Y. Yalın, “Tıp Etiği”, Etik ve 

Etik Sorunlar, -265-298; A.mlf., “Biyoetik”, Etik ve Etik Sorunlar, 299-330. 

463
 Detaylı bilgi için bkz: Fârâbî, Kitâbu Tahsili’s-Sa’âde çev. A. Arslan, (Ankara: Vadi Yay., 1999), 93-

107; İbnü’l Cevzî, et-Tıbbu’r Rûhânî, thk: Ebu Hacer Muhammed es-Sa’id b. Besyûnî Zağlûl, (Kahire: 

Mektebetü’s Sekafeti ve’d Diniyye, 1987/1406), 51-52; Râgıb el-İsfahânî, Erdemli Yol, 286-288; ez-

Zerî‘a ilâ Mekârimi’ş Şerî‘a/Erdemli Yol, thk: Ebu’l Yezid el-Acemi, çev: Muharrem Tan, (İstanbul: İz 

Yay., 2015), 68-71. 



 

182 

 

kötü farkındalığına konu olmalarıdır. İnsan, iyi ve kötü kavramlarını yalnızca fiziksel ya 

da bedensel bir düzlemde değil, aynı zamanda zihinsel, ruhsal ve bilinç düzeyinde de 

değerlendirir. Bu durum, ahlakın yalnızca bedensel bir yapıdan ibaret olmadığını, 

bilincin, ruhun ve zihnin etkisi altında şekillenen bir olgu olduğunu gösterir. Ahlaki 

değerlendirmelerde, bir davranışın iyi ya da kötü olarak nitelenmesi, hareketin 

kendisinden ziyade ortaya çıktığı bağlam, amacı ve sonuçları ile ilişkilidir. Aynı hareket, 

farklı zamanlarda ve farklı durumlarda farklı anlamlar taşıyabilir; bu da ahlakın, 

hareketin fizikselliğinden ziyade anlam ve niyetle temellendirildiğini ortaya koyar. 

İrade, bu süreçte merkezi bir rol oynar. Eğer birey, fiziksel ve zihinsel durumları 

arasında bir çatışmayı aşacak şekilde irade sergileyemiyorsa, bu durumda ahlaki bir 

değerlendirme yapmaktan söz edilemez. Dahası, zihinsel anlamların davranışlara 

yansıtılabilmesi gerekir; aksi halde kavranan ahlaki değerlerin davranışlarla 

bütünleşmesi mümkün olmaz. Dolayısıyla, insanın kendilik bilinci ve idrak kapasitesi, 

yalnızca bireyin varlığını sorgulamakla kalmaz, aynı zamanda bu sorgulamaların 

davranışlara taşınmasını sağlar. Bu süreçte iyi ve kötü gibi ahlaki kavramlar, bireyin 

hem anlam dünyasında hem de davranışlarında bir temel oluşturur. Ahlak, yalnızca 

fiziki bir hareketin değerlendirilmesi değil, aynı zamanda bireyin iradesi, amacı ve 

anlam dünyasıyla şekillenen bir yapıdır. İnsan, alet yapımı gibi somut bir eylemde dahi, 

bu eylemi anlamla doldurmakta ve onu bir bağlam içinde değerlendirmektedir. Bu 

durum, ahlakın insan davranışlarındaki merkezî yerini ve bireyin anlam arayışında 

oynadığı rolü bir kez daha vurgular.
464

 

Ayrıca, biyolojik insan özellikleri ile bireyin kendisi hakkında karar verebilme 

hakkı arasında bir bağ kurulmuştur. Bilişsel özellikleri temel alan kuramlar, ahlaki bir 

                                                 
464

 İbni Sîna, İşaretler ve Tembihler, çev.Muhittin Macit, Ali Durusoy ve Ekrem Demirli, (İstanbul: Litera 

Yay., 2014), 26-27; Ömer Türker, Ahlâk: Yeni Bir Yaklaşım, (İstanbul: Ketebe Yay., 2019), 62. 



 

183 

 

statü kazanmanın dil yetisi, kendini ifade edebilme, muhakeme yapabilme ve özgürce 

eylemde bulunabilme gibi özelliklere bağlı olduğunu savunur. Maslahat anlayışı, bu 

özellikleri bireyin insan olma durumuyla bütünleştirerek, ahlaki statüyü insanlık 

onuruyla bağdaştırır. Özerklik bağlamında, bireyin kendisi hakkında karar verebilme 

hakkı maslahatla uyumlu bir şekilde ele alınır; bu da bireyin haklarının ve refahının 

korunmasını destekler.
465

  

Bu çerçevede, ahlaki statü kuramları ana başlık altında değerlendirilmekte olup, 

değer ve makuliyet temelinden ele alınan bu kuramların hiçbiri tek başına yeterli 

görülmemektedir. Tek bir kuram altında toplanmaları sakıncalı bulunarak, bu kuramların 

ayrı ayrı ele alınması ancak bir bütün oluşturmaları gerektiği savunulmaktadır. İnsana 

özgü kuramlar çerçevesinde, embriyo evresindeki veya kalıcı olarak bilinç kaybı 

yaşayan bireyler de dahil, tüm insanların sırf insan olmaları nedeniyle temel insan 

haklarına sahip olmaları gerektiği vurgulanmıştır.
466

  

Ayrıca, biyolojik özellikler yanında bireyin kendi hakkında karar verme hakkına 

sahip olması, ahlaki statü kazanımı açısından önemlidir. Ancak bireyin bu özelliklere 

hangi ölçüde sahip olması gerektiği konusu tartışmalı olduğundan, bu mesele diğer 

kuramlarla birlikte değerlendirilmelidir. Bilişsel özellikleri temel alan kuramlar, ahlaki 

bir statü kazanmanın dil yetisi, kendini ifade edebilme, muhakeme yapabilme ve 

özgürce eylemde bulunabilme gibi özelliklere bağlı olduğunu savunur. Bununla birlikte, 

ahlaki statü için hangi niteliklerin ne ölçüde gerekli olduğu, kuramın kısıtlı olduğu 

durumlarda daha belirleyici hale gelir. Bu kuramsal bakış açısına göre, kişinin bilişsel 

                                                 
465

 Robert Veatch, “Henry Beecher’s Contributions to the Ethics of Clinical Research,” Perspectives in 

Biology and Medicine, (2016), 59:3-17; Beauchamp - Childress, Biomedical Etik Prensipleri, 97. 

466
 Robert Veatch, “The Birth of Bioethics: Autobiographical Reflections of a Patient Person,” Cambridge 

Quarterly of Healthcare Ethics 11, 2002, 345-346; Beauchamp - Childress, Biomedical Etik Prensipleri, 

99. 



 

184 

 

yeterliliği ne kadar hassas ve zor erişilen bir yapıdaysa, sağlanacak fayda da o ölçüde 

sınırlı olacaktır.
467

 

Biyoetikte bulunan bir yaklaşım olarak, ahlaki özne olma kuramı, bireyin 

eylemlerini doğru ve yanlış açısından değerlendirebilmesini ve fayda-zarar sezgisini 

kullanabilmesini gerektirir. Burada esas vurgu, bireyin ahlaki eylemler 

gerçekleştirmesinden ziyade, temel bir ahlak yetisine ve perspektifine sahip olmasıdır. 

Ahlaki özerklik konusundaki çalışmalarda, insan dışı varlıkların öz bilince sahip 

olmamaları nedeniyle insana fayda sağlamak amacıyla deneysel olarak kullanılabileceği 

görüşü öne çıkmaktadır. Bu konuda Kant’ın geliştirdiği ahlaki özerklik kuramı, 

biyomedikal etik literatüründe temel bir referans olarak kabul edilmektedir. Ahlaki 

özerkliği temel alan bu görüş, herkesin eşit derecede kapsanmasını öngörmektedir.
468

 

Ayrıca duyumsama yetisini temel alan kuram, acı ve haz duyabilmeyi şart koşar. Bu 

yaklaşıma göre, acı veren şey kötülük, haz veren şey ise iyilik olarak kabul edilir. 

Duyumsal kuram, ahlak düşüncesinin temellerini oluşturur; çünkü zarardan kaçınma ve 

faydaya yönelme sürecinde birey kendisi için maslahatı gerçekleştirmiş olur.
469

 Bu 

kuramsal yaklaşım ahlak düşüncesinin oluşmasına da temel sağlamıştır. Çünkü acı, haz, 

iyi ve kötü kavramlarından hareketle zarardan kaçarak ve faydaya yönelerek kendisi 

için maslahatı gerçekleştirmiş olmaktadır. 

                                                 
467

 George J. Annas and Michael A. Grodin, The Nazi Doctors and the Nuremberg Code: Human Rights 

in Human Experimentation, (New York: Oxford University Press, 1992), 3; Beauchamp - Childress, 

Biomedical Etik Prensipleri, 106. 

468
 Susan E. Lederer, “‘Ethics and Clinical Research’ in Biographical Perspective”, Perspectives in 

Biology and Medicine 59/1, 2016, 19:24-27; Beauchamp - Childress, Biomedical Etik Prensipleri, 108.  

469
 Fabrizio Benedetti, “Beecher as Clinical Investigator: Pain and the Placebo Effect,” Perspectives in 

Biology and Medicine 59/1, (2016), 37-45; Tom L. Beauchamp - Childress, Biomedical Etik Prensipleri, 

110. 



 

185 

 

İnsanın özerkliği konusunda biyomedikal etik alanındaki araştırmacıların genel 

yaklaşımı bir kanıta değil daha ziyade kanıya dayalıdır. Bu temelde insan dışı varlıklar, 

öz bilince sahip olmadıkları için insana fayda yönünde deneysel amaçla kullanılabilir.
470

 

Bu konuda Kant tarafından geliştirilmiş olan kuram oldukça rağbet görmüştür. Ahlaki 

özerklik konusundaki görüşleri biyomedikal etik literatüründe temel olarak referanslar 

arasında yer almıştır. Ahlakî temelde özerk iradeyi temel alan görüş, herkesi kapsayacak 

şekilde geniş tutulmuştur.
471

 

Bu çerçevede dikkat çekilebilecek olan son kuram, ilişkileri esas alan 

yaklaşımdır. Buna göre hasta-doktor ilişkisi güven temelinde şekillenmekte, hak ve 

yükümlülükler bunun üzerinden belirlenmektedir.
472

 Böylece biyomedikal etik 

prensipler bu beş kuramsal yaklaşımdan hareketle ölçülü ve tutarlı yeni bir bakış açısı 

getirmeyi hedeflemektedir.  

Biyoetik, yöntem bakımından felsefeye entegre olmak yerine, din, gelenek ve 

kültür gibi temel alanlara yönelmiş görünmekle birlikte
473

 klonlamadan GDO’lu 

ürünlere kadar birçok meseleyi etik perspektif ve maslahat üzerinden incelemektedir.
474

 

                                                 
470

 Beecher, Experimentation in Man, Charles C. Thomas Publisher, Springfield, IL 1958; Jay Katz, 

“‘Ethics and Clinical Research’ Revisited: A Tribute to Henry K. Beecher,” The Hastings centre Report 

23/5, (1993), 31-39; Beauchamp - Childress, Biomedical Etik Prensipleri, 106. 

471
 Hans Jonas, The Phenomenon of Life: Toward a Philosophical Biology, Northwestern University 

Press, Evanston, (Ilinois: Northwestern University Press, 2001), 74-78. 

472
 Vincent J. Kopp, “Henry Knowles Beecher and the Development of Informed Consent in Anesthesia 

Research,” Anesthesiology 90, (1999), 56-57; Beauchamp - Childress, Biomedical Etik Prensipleri, 115. 

473
 Warren Reich, “A Corrective for Bioethical Malaise: Revisiting the Cultural Influences That Shaped 

the Identity of Bioethics,” in The Development of Bioethics in the United States, ed Jeremy R. Garrett et 

al., (Dordrecht: Springer, 2013), 89-91. 

474
 Shaikh Saudeddeem Mohd, Noor Naemah Abdul Rahman and Noor Munirah İsa, “Maqasid al- 

Shariah as a Complementary Framework to Conventional Bioethics”, 318. 



 

186 

 

Sonuç olarak, biyoetik, insan yaşamı ve ahlaki değerlerin korunması amacıyla 

meslek etiği, tıp etiği ve farklı ahlaki kuramları bir araya getiren geniş bir çerçeve sunar. 

Hipokrat’tan günümüze gelişerek gelen tıp etiği ve Batı’da biyoetiğin temel taşlarından 

olan Biyomedikal Etik Prensipleri gibi kaynaklar, insan hakları, bireysel özerklik ve etik 

kararların temelini oluşturan prensipleri derinleştirir. Biyoetiğin ana hedeflerinden biri, 

bireylerin sadece biyolojik varlıklar olarak değil, aynı zamanda ahlaki bir statüye ve 

haklara sahip özne olarak ele alınmasını sağlamaktır. 

Bu bağlamda biyoetik, duyumsama yetisi, bilişsel yeterlilik, ahlaki özerklik ve 

ilişkisel sorumluluk gibi unsurları gözeterek etik tartışmalara sağlam bir temel sunar. 

Aynı zamanda, toplumun dini, kültürel ve geleneksel değerleriyle de uyum içinde, 

klonlama, GDO ve hasta hakları gibi konuları maslahatı temel alarak değerlendirmeye 

çalışması, biyoetik alanı, insana dair etik sorunların yalnızca bilimsel veya felsefi bakış 

açılarıyla değil, bütüncül bir yaklaşımla ele alınmasını mümkün kılarak insan yararını 

merkeze alır ve gelecekteki ahlaki çözümlemeler için zengin bir zemin sağlar. 

        Biyoetikte maslahat, insan yaşamını ve ahlaki değerleri merkeze alan bir etik 

çerçeve sunmaktadır. Maslahatın teolojik boyutu ile pragmatizmin seküler yaklaşımı 

birleştirilerek, modern etik sorunların çözümünde daha bütüncül ve sürdürülebilir 

çözümler üretilebilir. Bu bağlamda maslahat, hem birey hem de toplum için etik 

değerlerin korunmasını destekleyen bir araç olarak biyoetiğin merkezinde yer 

almaktadır. Böylece, insana dair etik sorunların çözümünde hem fayda hem de onur 

gözetilerek daha kapsayıcı bir yaklaşım mümkün hale gelir. 



 

187 

 

1.1. Pragmatizm ve Maslahat: Biyoetik Bağlamında Bir Değerlendirme 

 Pragmatik ahlak nazariyesi, felsefe ve biyoetik arasındaki bağı 

güçlendirebilecek yeni bir terminoloji sunma potansiyeline sahip olduğu öne sürülür.
475

 

Bu bağlamda, John Dewey’in “dramatik prova” yöntemi, problemi çözme ve karar 

verme konusunda etkili bir yöntem olarak değerlendirilmektedir. Bu yöntem, fayda ve 

zararı gerçekleştirilme ilkelerine odaklanarak, bireyin dürtü ve alışkanlıklarının yol 

açtığı yönelimleri ve bu yönelimlerin ortaya çıkardığı uyumsuzlukları araştırmaktadır.
476

 

Bu yaklaşım, klasik maslahat anlayışında fayda ve zarar dengesini gözetme ilkesine 

benzer bir şekilde, insanın davranışlarının sonuçlarını değerlendirme ve toplumsal 

uyumu sağlama çabası ile ilişkilendirilebilir. 

Klasik pragmatik, Tanrı’nın varlığı konusunda kesin bir sonuca ulaşmayı 

reddederken, bireydeki dini tecrübenin ve inancın değerini ele alabilmektedir. Ancak bu 

tutum, pragmatik düşüncenin dini düşünce içerisinde uygulanamayacağı anlamına 

gelmez. Pragmatik düşünceye göre Tanrının varlığı konusunda kesin bir yargıya ulaşma 

mümkün olamasa da bireyde yerleşik olan inancı ve bu inancın kaynaklık ettiği 

dindarlık tecrübesini değerlendireme imkânı bulunmaktadır. Bu bağlamda, John Dewey, 

içsel (intristic) ve araçsal (enstrumental) değer alanları arasında çatışma riskinin 

bulunduğuna dikkat çekmiştir.
477

 Maslahat anlayışı ise bu değerler arasında bir denge 

kurmayı hedefler. makâsid bağlamında maslahat, toplumsal refah ve adaleti sağlamak 

                                                 
475

 Glenn McGee, Pragmatic Bioethics, First edition. Nashville, Tenn: Vanderbilt University Press, 1999; 

Eric Racine, “Which Naturalism for Bioethics? A Defense of Moderate (Pragmatic) 

Naturalism”, Bioethics 22.2 (2008): 92-100; Stephen E. Napier, Uncertain Bioethic: Human Dignity and 

Moral Risk. Place of publication not identified: Taylor & Francis, (2018), 50-1. 

476
 John F. McVera, “Construction Good Decision in Ethically Charged Stuation: The Role of Dramatic 

Rehearsal”, Journal of Business Ethics, (2007), 70:375. 

477
 Hickman Larry, “Pragmatic Resourses for Biotechnology”, Pragmatist Ethics for a Technological 

Culture, (Dordrecht, Boston, London: Kluwer Academic Publishers, 2002), 26. 



 

188 

 

için dini ve dünyevi değerleri uyumlu bir şekilde harmanlayarak bu çatışmayı en aza 

indirme amacı taşır. Dolayısıyla, pragmatik düşüncenin bireysel ve toplumsal faydayı 

dikkate alan yönü, maslahat anlayışıyla paralellik göstermektedir.
478

 

Pragmatik etik felsefenin biyoetik konusuna katkısı, genellikle yavaş ve yetersiz 

olarak görülse de metodolojik pragmatizmin, farklı klasik söylemleri bir araya getirme 

kapasitesi, biyoetiğin temel prensiplerini oluşturmak için faydalı bir yöntem 

sunmaktadır.
479

 Benzer şekilde, toplumsal yararı gözeten ve zararları en aza indiren 

ilkeleriyle, maslahat anlayışı da biyoetikteki fayda ve zarar dengesiyle örtüşmektedir. 

Özellikle tıbbi etik konularında, insan refahını merkeze alan maslahatın yönü, pragmatik 

etikle ortak bir zeminde buluşmaktadır. 

 Biyoetik ve pragmatizm ilişkisi hakkında yapılan çalışmalar, teknoloji alanında 

yeni bir ahlaki yapı geliştirdiği söylenmesine rağmen, bu yapıların biyoetikte yetersiz 

kaldığı aşikardır. Yine de pragmatist etik anlayışının teknolojinin etki alanı içerisinde 

hırs, kıskançlık ve nefret gibi duyguları önleyerek birey ve toplumları iyileştirme 

potansiyeli olduğuna inanılmaktadır.
480

 Biyoetiğin bilimsel bir yapısının olmaması, 

tutarlı bir sınıflandırma çabasını güçleştirirken, bu sınıflandırmanın temelini oluşturacak 

felsefi kriterlerin belirlenmesini de zorlaştırmaktadır. Felsefi temellendirme, 

argümanlara dayanmak zorunda olduğundan, bu çerçevenin biyoetik uygulamalardan 

önce geliştirilmesi önemlidir.
481

 Bu aşamada, İslami düşüncede derin köklere sahip olan 

                                                 
478

 Cessâs, Ahkâmu’l-Kuran, 2:6; Mâturîdi, Kitabu’t-Tevhid; Ebu’l-Hüseyn el-Basrî, el-M’utemed fi’l-

Usûl-il-Fıkh, 2:803-808.  

479
 Bart Gremmen, “Methodalogical Pragmatism in Bioethics: A Modest Proposal?”, Pragmatist Ethics 

for a Technological Culture, (Dordrecht, Boston, London: Kluwer Academic Publishers, 2002), 100.  

480
 Elizabeth Mauritz, “Jozef Keulartz, Michiel Kortzhals, Maartje Schermer and Tsjalling Swierstra 

(eds): Pragmatist Ethics for a Technological Culture”, J Agric Environ Ethics, (2002), 22:98. 

481
 David, lvargonzalez, “On The Structure of Bioethics As A Pragmatic Discipline.” Metaphilosophy 48.4 

(2017): 467-483 



 

189 

 

maslahat anlayışı, felsefi temellendirme ile ayetler aracılığıyla sağlam bir köprü 

kurabilmesi mümkündür.
482

 

İslami maslahat anlayışı ise, yalnızca pratik faydaları değil, aynı zamanda ahlaki 

değerleri ve insanlık onurunu da önemseyen kapsamlı bir çerçeve sunar. Bu çerçevede, 

Kuran ayetleri, etik değerlendirmelerde güçlü bir temellendirme aracı olarak işlev 

görebilir. Örneğin, Kur'an'da yer alan “Allah sizin için kolaylık ister, zorluk istemez”
483

 

ve “Size ne zarar veriyorsa ondan kaçının”
484

 ayetleri, maslahatın temel ilkeleri olan 

zararı önleme ve yararı teşvik etme konularında doğrudan rehberlik eder. Bu ayetler, 

biyoetikte fayda-zarar değerlendirmelerini yaparken felsefi ve teolojik bir derinlik 

sunarak, pragmatik yaklaşımların ahlaki ve insani boyutlarını güçlendirir. 

    Maslahat düşüncesi ile paralel düşüncelere sahip olan Jonas, pragmatizme daha 

eleştirel bir perspektifle yaklaşarak, modern pragmatizmin kadim etik teorilerden 

uzaklaşmasını ve yalnızca pratik yarara odaklanmasını eleştirmiştir. Jonas’ın bu 

eleştirisi, maslahat anlayışının kadim teolojik temellerine vurgu yaparak, fayda odaklı 

yaklaşımların derinlikten yoksun olabileceğini hatırlatmaktadır. Maslahat, sadece pratik 

faydaya değil, aynı zamanda ahlaki değerlerin korunmasına ve insanlık onuruna da 

odaklanan kapsamlı bir çerçeve sunar. Bu bağlamda, Jonas’ın eleştirileri, pragmatik 

etiğin maslahatın bütüncül yaklaşımıyla daha güçlü bir etik model sunabileceğini 

göstermektedir.
485

 

                                                 
482

 Bakara 2/271; Mustafa Yeşilyurt, Hz. Peygamber ve İnsan Onuru, (Ankara: Dib Yay. 2013), 11-21. 

483
 Bakara 2/185  

484
 A'raf 7/33  

485
 Hans Jonas, Against The Stream: Commends on the Definition and Redefinition of Death, Prentice-

Hall, 1974, 141-2; Julia Palmieri, “A Philosophical critique of American Bioethics in its Origins, 

Applying the Contribution of Hans Jonas Towards a way Forward”, (Washington DC, PhD Dissertation, 

2022), 65-78. 



 

190 

 

     Maslahat ve pragmatik etik, birey ve toplumların etik açıdan iyileştirilmesi için 

önemli araçlar sunmaktadır. Biyoetik bağlamında maslahat, sadece bireysel faydayı 

değil, aynı zamanda toplumsal refahı ve ilahi buyrukların amaçlarını gözeten bir 

yaklaşımla hareket eder. Pragmatizm ise bireylerin ahlaki karar alma süreçlerinde fayda 

ve zarar analizi yapmalarını teşvik eder. Her iki yaklaşımın kesişim noktası, teknolojinin 

insan üzerindeki etkisini değerlendirirken etik ilkeleri uygulama konusunda ortaya çıkar. 

Bu ortak zemin, biyoetiğin daha sağlam ve sürdürülebilir bir temele oturmasını 

desteklemektedir. Pragmatik etik nazariyesi ve maslahat anlayışı, biyoetik bağlamında 

birey ve toplumların etik açıdan iyileştirilmesi için önemli bir potansiyel taşımaktadır. 

Ancak bu potansiyelin hayata geçirilebilmesi, fayda ve zarar analizi ile ahlaki değerlerin 

dengelenmesini gerektirmektedir. Pragmatik etik, klasik maslahat anlayışının ilkeleriyle 

entegre edildiğinde, hem bireyler hem de toplumlar için daha derinlikli ve tutarlı bir 

biyoetik anlayışı geliştirme imkânı sunabilir. Bu bağlamda, maslahat ile pragmatik 

etiğin seküler yaklaşımlarını bir araya getirmek, biyoetik alanında daha etkili ve 

bütüncül çözümler geliştirilmesine katkı sağlayabilir. 

1.2. Biyoetik Bağlamında Teknoloji ve Maslahat  

Teknolojinin ortaya çıkması ve kullanım düzeyinin artmasıyla hayatımızda 

yaşanan değişimler büyük oranda çeşitlilik kazanmıştır. Bu değişimlerin gözlenebileceği 

alanlardan birisi de sağlık alanıdır.
486

 Tıp alanında uygulanan teknolojik yeniliklerin 

artması beraberinde elde edilen teknolojik imkanların sağladığı değişimin sınırlarının 

etik açıdan incelenmesini gerektirmiştir. Bu bağlam, yaşanılan yer ve kültüre göre, hatta 

tartışılan alana göre farklı düzeylerde ele alınmıştır. Müslüman nüfusun yoğun olduğu 

bölgelerde biyoetik sorunlar ele alınırken bu bağlam meselenin pratiği düzenleyen 

                                                 
486

 Megan-Jane Johnstone, “Bioethics, Cultural Differences and the Problem of Moral Disagreements in 

End-of-Life Care: A Terror Management Theory.” Journal of Medicine and Philosophy, 2012, 37:181-

200. 



 

191 

 

klasik çerçeveye uygun olarak fıkhî bir perspektifle değerlendirilmiştir.
487

 Bu durum, 

biyoetiğin modern bağlamını ıskalamaya ve kazandığı felsefî ve etik örüntüden uzak 

kalmaya neden olduğu iddiası
488

 önemli bir iddia olarak görülmektedir.  

Teknoloji, modern hayatımızda, kuşkusuz, kendimizle ve çevreyle ilişkilerimizi 

derinden etkileyen bir gerçekliğe dönüşmüş durumdadır. Bu etki alanı sadece düşünsel 

alandaki gelişmelerle sınırlandırılamaz. Zira o, aynı zamanda değişimin esası olmasını 

temin eden dinamiklere de sahiptir. Bu temelde içinde yaşadığımız teknolojik kültür 

ortamında etik anlayışın bilim ve teknoloji araştırmalarında çok az hesaba katılması 

hatta tersine etik anlayışın da teknolojiyi hesaba katmada yetersiz kaldığı aşikardır.
489

 

Bu konuda John Dewey, teknoloji ve kültürün birbirine oldukça bağlı olduğunu, 

teknolojinin bir anlam ve değer oluşturmaktan sorumlu tutulamayacağını savunmuştur. 

Çünkü teknoloji bir amaç için kullanılır ve bu nedenle amaçlar tümüyle insan tarafından 

belirlenmelidir. Yeni pragmatist anlayışa göre değer, büyük oranda teknoloji dili ile 

ilişkili olup ondan bağımsız görülemez.
490

 Bu etik söylem çevresine göre teknolojinin 

dili evrensel doğruları söylemek üzerine değil spesifik meseleleri mekâna bağlı kalarak 

çözümleme amacına dayanır.
491

  

                                                 
487

 Nurten Z. Şahin, “İslam Hukuku ve Biyoetik (Sorumluluk ve Özerklik Ekseninde Biyoetik 

Tartışmalar)”, (Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Anabilim 

Dalı, Doktora Tezi, 2013), 1; Plumwood, Val., “Ecofeminism: An Overview and Discussion of Positions” 

Australasian Journal of Philosophy, 64/1, 1986, 120–38.  

488
 Dariusch Atighetchi, Problems of Islamic Biyoethics, (Netherlands: Springer, 2007), 228; Savulescu, 

Julian. 2001. “Procreative Beneficence: Why We Should Select the Best Children.” Bioethics 15:5-6, 

413–26; Keulartz vd., “Pragmatism in Action”, Pragmatist Ethics in a Tecnological Culture, 247. 

 

490
 Keulartz, vd., “Pragmatism in Action”, 51; Hegde, Negendra R., Mohan  Madur, Srini V. Kaveri, and 

Jagadeesh Bayry, 2009, “Reasons to Include Viruses in the Tree of Life”, Natural Reviews of 

Microbiology, 7/7,  306-11. 

491
 Tsjalling Swierstra, Moral Vocabularies and Public Debate, Pragmatist Ethics in a Tecnological 

Culture, Cluver Academic Publishers, Dorderct/Boston/London, 225; Gert, Bernard, and K. Danner 

Clouser, “A Critique of Principlism.” Journal of Medicine and Philosophy, 15/ 2, (1990), 219-36. 



 

192 

 

Modern dönemde teknolojinin birçok etkisinden söz etmek mümkündür. 

Teknolojinin sunduğu imkanlar elbette riskleri de beraberinde getirmektedir. Faydalı 

olarak kabul edilen teknolojik araçların barındırdığı riskler, diğer bir tabirle beraberinde 

ortaya çıkması muhtemel zararlar, maslahat fikrinin spekülatif hale gelmesine yol 

açmıştır.
492

 Fayda, klasik tanımıyla, aklî ve ahlakî metafiziğe dayandığı kadar toplum ve 

kültürel değerlerle de etkin bir biçimde alakalıdır. Müşterek temellere sahip olsalar da 

İslamî değer metafiziğine sahip toplumsal gerçeklik diğer toplumsal değer 

kavrayışlarından doğal olarak ayrışmıştır. 

Batı’da STS (Science and Technology Studies) olarak gelişen bilim ve teknoloji 

araştırmaları teknoloji ve kültür arasındaki etkileşimi merkeze yerleştiren bir bakış 

açısına sahiptir. Zira teknoloji ve kültür, toplumun birlikte geçirdiği bir evrim olarak 

değerlendirilmiş, kültür bu temelde dinamik bir yapı olarak ele alınmış, eski olan 

kültürel ögenin yeni olanla değiştiği veya dönüştüğü bir süreç olarak incelenmiştir. Bu 

bakış açısından hareketle değer ve normlar değişim prensibi temelinde tartışmalı hale 

gelmiş; ahlakî sorunlara ve toplumsal çatışmalara uygun yeni bir ahlak anlayışı 

geliştirme arayışlarını ortaya çıkmıştır. Ne var ki bu arayış, klasik biyoetik alanın 

dinamik karakterine uygun bir terminolojiye kavuşamamıştır.
493

 

Toplumun dokusu kavramı, tam da bu bağlam içerisinde değerin kültürel 

karakterini ifade etmek amacıyla kullanılmaktadır. Değer, içerisinde oluştuğu toplumun 

bir parçası olup müesses hale gelen ilişkilerin iç dokusu olarak ifade edilmiştir. Bu 

yanıyla değer, derin ve karmaşık bir ortama ait olarak değerlendirilmiştir. ‘Geography of 

                                                 
492

 Glenn McGee, Pragmatic Bioethic First edition. Nashville, Tenn: Vanderbilt University Press, 1999; 

Eric Racine, “Which Naturalism for Bioethics? A Defense of Moderate (Pragmatic) 

Naturalism”, Bioethics 22.2 (2008): 92–100; Stephen Napier, Uncertain Bioethic: Human Dignity and 

Moral Risk. Place of publication not identified: Taylor & Francis, 2018, 50-1. 

493
 Keulartz, Pragmatist Ethics For a Technological Culture, XVİİ  



 

193 

 

resposibilities’ (sorumluluk coğrafyası) kavramıyla ise bilimsel dürüstlüğe, etik bilgi 

birikimine, insan topluluğuna, fiziksel çerçeveye, topluluklara, toplum ve insanlığa 

dikkat çekilmektedir. Fakat bu sorumlulukları yerine getirmenin kişisel çatışmalara yol 

açabilecek büyük zorluklar doğurabileceği belirtilmiştir.
494

 

Teknolojinin ortaya çıkardığı araçlar, iyi amaçlarla ve iyiyi ortaya çıkarması 

yönünde kullanılmadır. Aksi halde fayda prensibi üzerinden geliştirilen araçlar işlevi ve 

amacı dışına çıkarak kötülüğün ortaya çıkmasına neden olurlar. Tıp doktoru, sağlık 

sorunlarının tedavisinde maslahatın gerçekleşmesinde en önemli unsurlardan biridir. 

Kullanılan tedavi yöntemi, diğer olası yöntemler göz ardı edildiğinde ya da kullanılan 

ilaçların yanlış uygulanması sonucu iyileşme olasılığı olumsuz etkileyen bir sonuç 

ortaya çıkarabilmektedir.  Tedavi yöntemlerindeki alternatiflerden söz edilmemesi, 

öngörülen tedavi ve yazılan ilacın yan etkileri ile ilgili formu imzalayarak etik-hukukî 

yükümlülükten kaçınması gibi pek çok durum teknoloji yoluyla elde edilmesi umulan 

ve hedeflenen maslahatı gölgeleyici niteliktedir. Dolayısıyla teknê olarak kavramlaşan 

ve maslahat üzerine geliştirilen araçların ve alanın amacına uygun şekilde kullanılması 

ve alan dışı sonuçlar ortaya çıkmasına karşı nasıl kontrol edilebileceği temel bir sorun 

olarak önümüzde durmaktadır.
495

 

Bu konuda otoimmün hastalıklar ve teknisyenlerin yaklaşımı bir durum 

incelemesi olarak ele alınabilir niteliktedir. Modern tıp, bu bağlamda çözüm olarak 

bağışıklık sistemini baskılayıcı ilaçlar önermekle yetinmekte ve olası kötü senaryolar 

konusunda hastayı uyarmakla kalmaktadır. Bağışıklık sistemini baskılamaya yönelik 

tedavi yöntemleri enfeksiyona bağlı ölüm riski de dahil birçok yan etkiye yol açıcı 

                                                 
494

 Richard L. Morrill, “The Resposibility of Geography”, Annals of the Association of American 

Geographers, 74/1, (1984), 1. 

495
 Tuba Nur Umut, “Teknoloji-Değer İlişkisi”, (Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Doktora 

Tezi, 2018), 96.  



 

194 

 

niteliktedir. Maslahat ilkesi gözetilerek tercih edilen bu tedavilerin neden olduğu 

mazarrat dikkatli bir şekilde ele alındığında ise yüksek düzeyde yan etkiye sahip olması 

bakımından fayda sağlamadığı ve yaşanan sağlık sorunlarından kaynaklı zararı 

engellemediği görülmektedir. Uygulanan tedavi yöntemleri, yanı sıra, fiziksel, ruhsal ve 

psikolojik pek çok sorunlara da sebebiyet vermektedir. immünosupresan ilaçların yan 

etkileri ve uzun vadeli sağlık komplikasyonları nedeniyle yalnızca zaruret hallerinde 

uygulanması maslahatın fayda-zarar dengesini gözeten bir yaklaşımı 

desteklemektedir.Öte yandan, yeni bilimsel araştırmalarla geliştirilen ilaç ve tedavi 

yöntemlerinin kullanılmaya başlanması ve ilaçların maliyeti göz önüne alındığında, 

bağışıklık sistemi hastalıklarında semptomları azaltmaya yönelik alternatif yaklaşımlar 

dikkat çekmektedir. Bu yaklaşımlar zarar-fayda ekseninde değerlendirilmelidir. 

Özellikle, otoimmün hastalıkları tedavi etme amacıyla uygulanan yöntemler ve önerilen 

ilaçların fayda ve zarar açısından tartışmalı bir yapı sergilemektedir.
496

 

Teknoloji felsefesi konusunda önemli çalışmaları olan Hans Jonas (ö. 1993), 

sağlık hizmetlerine bu konudaki etik anlayışına da katkı sağlayarak biyoetik alanının 

doğmasına önemli bir katkısı olmuştur.
497

 Biyoetiğin doğuşu birçok etkenden beslenmiş, 

bu yüzden karmaşık bir süreç olarak değerlendirilmiştir. Tarihi köken olarak, biyoetik üç 

temel alanda temellendirilmiştir; ahlaki araştırma, sağlık uygulama ve çevre etiği. 

                                                 
496

 Ayşe Altıntaş – Gölçin Benbir, “Multiple Skeleroz’da Kök Hücre Tedavisi: Deneyimler, Sorular ve 

Sorunlar”, Türk Nololoji Derneği, 12/5, (2024), 325-336. 

497
 Antonio Casado da Rocha, and David Rodriguez-Arias, “Hans Jonas’ Contribution to Bioethics: 40 

Years after His ‘Philosophical Reflections on Experimenting with Human Subject’” Appraisal 

(Loughborough, England) 7.2 (2008): 4–12; Din, Hukuk ve Teoloji, Ed.: Adnan Bülent Baloğlu-Yıldıray 

Sipahi, (Ankara: Diyanet Vakfı Yay., 2023), 7-11; Sevda B. Çınar, “İnsan Aklının Çocuğunu İnşa Etme 

Serüveni; Makinaya Ruh Üflemek mi? Hayaleti Çağırmak mı?”, Din, Hukuk ve Teoloji, 237-56. 



 

195 

 

Jonas’ın sağduyulu yaklaşımı, bilimsel alçakgönüllülüğü ve felsefi derinliğiyle tıbbi 

ilerleme konusundaki şüpheleri paylaşmıştır.
498

  

Jonas’ın dikkat çeken konularından biri, doktorların öldüğünü belirttiği bilinci 

kapalı hastaların menfaatlerinin korunmasıdır. Kişinin yaşamına yönelik etik 

müdahalelerin pratik felsefe içinde değerlendirilmesi gerektiğini savunur, insanın 

kırılgan, ölümlü doğasının felsefi bakışla ele alınmasının önemine vurgu yapar. Bu 

anlamda, ı̇nsanın ölümlülüğüne rağmen nefes aldığı sürece yaşamın değerli olduğu 

düşüncesini, geleneksel Yahudi bilgeliğine de atıfta bulunarak öne sürmüştür.
499

  

Jonas, dini öğretilerinden etkilenerek ölüm zamanının insan tarafından 

belirlenmesini reddeder; ancak yaşamı uzatacak müdahalelerin sınırlandırılması 

gerektiğini savunur. İnsanlar üzerinde deney yapmanın ahlaki bir gereklilik 

olabileceğini kabul etmekle birlikte, bunun sınırları ve sorumlulukları da dikkate 

alınmalıdır. Hans Jonas’ın biyoetiğe katkısı, sorumluluk kavramını merkeze alarak, 

genç biyoetik uzmanlarına ve felsefi düşünceye değer veren doktorlara ilham kaynağı 

olmuştur. Jonas, The Imperative of Responsibility kitabında, teknolojinin insana 

sağladığı gücün ahlaki sorumluluğu da artırdığını savunur.
500

 

Bu bağlamda Jonas, sorumluluğun üç dinamiğinden bahseder; eylemin dünya 

üzerinde bırakacağı etkinin nedensel güçü, bu eylemin failin kontrolü altında olması ve 

failin sonuçları öngörebilme ihtimali. Bu koşullar altında, sorumluluk iki açıdan 

                                                 
498

 Casado da Rocha, Antonio, and David Rodriguez-Arias, “Hans Jonas’ Contribution to Bioethics: 40 

Years after His ‘Philosophical Reflections on Experimenting with Human Subjects,’” Appraisal 

(Loughborough, England) 7/2 (2008): 4 

499
 Kitab-ı Mukaddes, Genesis 7:22; Casado vd., “Hans Jonas’ Contribution to Bioethics: 40 Years after 

His ‘Philosophical Reflections on Experimenting with Human Subjects,’”, 4-12. 

500
 Jonas, “The Imperative of Resposibility”, In Search of an Ethics for the Technological Age, (Chicago: 

University of Chicago Press, 1984), 44-45. 



 

196 

 

değerlendirilir: birincisi, kişinin eylemlerinden dolayı hesap verme yükümlülüğü 

anlamına gelen resmi sorumluluk; ikincisi ise, sorumluluğu yerine getirmek amacıyla 

belirli bir nesne veya aracın görevlendirilmesi olarak maddi sorumluluktur.
501

 

Bir hekimin sorumluluğu, iki farklı boyutta ele alınır: birincisi, mesleki 

uzmanlığı ve onuru gereği üstlendiği resmi sorumluluk; ikincisi ise hastanın kendisine 

güvenerek yüklediği ve onu bir aracı kıldığı maddi sorumluluktur. Bu anlamda Opwis, 

maslahat konusundaki açıklamalarında “formal sorumluluk” ve “substantive 

sorumluluk” ayrımını kullanır. Bu iki kavram, isim olarak benzerlik gösterse de içerik 

olarak farklıdır. Jonas’a göre, resmi sorumluluk geçmişte yapılan eylemlerin dolaylı ya 

da doğrudan sonuçlarını kapsarken, maddi sorumluluk geleceğe yöneliktir ve aracı 

olarak kılınan kişinin sorumluluğuyla ilgilidir.
502

 

Sonuç olarak, modern dönemde teknolojinin sunduğu imkanlar, fayda ve 

risklerin birlikte değerlendirilmesi gerektiğini ortaya koymaktadır. Teknoloji kendi 

başına bir anlam ya da değer yaratmaz; insana hizmet eden bir araçtır ve dolayısıyla 

teknolojinin amaçları, tümüyle insanın belirlediği etik değerler çerçevesinde 

şekillendirilmelidir. John Dewey’n yaklaşımı yol gösterici yapıdadır, teknolojinin dili 

evrensel doğrulardan ziyade, mekâna özgü ve belirli sorunları çözme amacına yönelik 

olarak gelişmesi maslahat anlayışı ile örtüşmektedir. 

                                                 
501

 Jonas, “Technology, Ethics, and Biogenetic Art: Observations on the New Role of Man as Creator”, 

Communio 1985, 97; Susanna Lindberg, “Hans Jonas’ Theory of Life in the Face of Responsibility”, 

Phänomenologische Forschungen, (2005), 180-181. 

502
 Opwis, Maslaha, 59-64; Hans Jonas, Levy, David J. Hans Jonas: The Integrity of Thinking, University 

of Missouri Press, (2002), 89.  



 

197 

 

1.3. Dini Perspektiften Biyoetiğin Ortaya Çıkışı 

Din temelli biyoetik, ilk ortaya çıktığı zamanlarda katkısı bakımından zayıf ve 

tartışmalı olsa da günümüzde müstakil bir araştırma alanı hüviyetine kavuşmuştur. 

Dinin biyoetik alana yapması beklenen katkı, ekseriyetle sağlık alanında yapılan 

çalışmaların özellikle zengin tüketicilere yönelik bir tahsisi ortadan kaldırmaya ve 

sağlık hizmetlerine erişimde yaşanan zorlukları sosyal adalete yapacağı vurgu ile 

aşmaya yöneliktir.
503

  

Biyoetik alanındaki araştırmalar, hastaların kendi sağlık kararlarını vermelerini 

kolaylaştırmak, tedavi süreçlerinde daha aktif rol almalarını sağlamak ve bilimsel 

çalışmalarda denek olarak kullanılan bireylerin haklarını korumak üzerine 

yoğunlaşmaktadır. Bu gelişmeler, biyoetikte teolojik söylemin zayıflamasına paralel 

olarak ilerlemektedir. Ancak, bu durum teologların karşılaştığı zorlukları 

artırmaktadır.
504

 Bu nedenle, teologların ahlaki iddiaların ötesine geçerek, kâr amacı 

güden biyoteknolojik yeniliklere hikmet kavramı ile yaklaşmaları önem kazanmaktadır. 

Hikmetin öne çıkarılması, etik değerlerin korunmasına yardımcı olacak ve teknolojik 

ilerlemenin insan onurunu zedelemesinin önüne geçecektir.  

          Hikmet, ilahî olanla uyumlu bir şekilde insan hayatının düzenlenmesini ifade 

eden kapsamlı bir kavramdır. Bu bağlamda, hikmet hem yasaya hem de yasada ortaya 

çıkan iyilik ve maslahata vurgu yapar. Hikmetin bu yönü, iyilik ve yasanın daima var 

olan hakikatler olduğu fikrini destekler. Bununla birlikte, hikmetin üçüncü bir boyutu, 

olmayan bir şeye, yani gelecekte meydana gelebilecek olaylara odaklanmasıdır. İnsan 

                                                 
503

 Edmund D. Pellegrino, “Doctors Must Not Kill”, In Euthanasia: The Good of the Patient, the Good of 

Society, Frederick, (Md.: University Publishing Group, 1992), edited by Robert I. Misbin, 33-34; Lisa 

Cahill, “Bioethics, Theology and, Social Change”, The Journal of Religious Ethics 2003, 31/3, 363. 

504
 Julian Savulescu, “Procreative Beneficence: Why We Should Select the Best Children.” Bioethics 

15/5-6, (2001), 413-426; Cahill, “Bioethics, Theology and, Social Change”, 364. 



 

198 

 

hayatının en kritik özelliği, sürekli bir imkânın fiile dönüştüğü bir süreç olmasıdır. Açık 

bir ifadeyle, henüz yaşanmamış ve gerçekleşme ihtimali olan olaylar, sonsuz sayıda 

alternatifi dışarıda bırakılarak bir gerçeklik haline gelir. İrade, bu dönüşüm sürecini 

sağlayan temel unsurdur. Hikmetin bir insana verilmesi, imkânları yasa ve iyilik 

doğrultusunda fiile dönüştürme kabiliyetini ifade eder. 

            Bu açıdan hikmet, bireyin hem kendisini hem de çevresindeki ilişkilerini 

geleceğe yönelik olarak hakiki iyilik ve o iyiliği temsil eden yasaya göre yönetmesini 

sağlayan bir kavram olarak değerlendirilebilir. Hikmetin birine verilmesi, yalnızca iyiyi 

bilmekle sınırlı değildir; aynı zamanda iyilik ve kötülük idrakını, geleceği yöneten 

davranış kalıplarına dönüştürme becerisini de içerir. Bu bağlamda hikmetin sünnetle 

birlikte zikredilmesi, vahyin ayrıntılı bir şekilde idrak edilip bir yaşam tarzına 

dönüştürülmesini ifade eder. Peygambere verilen sünnet, ondaki hikmeti de ihtiva 

etmektedir; zira sünnet, hikmetin pratik hayata yansıyan boyutunu temsil etmektedir. 

         Hikmetin tüm anlamlarını birleştiren dördüncü boyutu ise Allah’ın “Hakîm” sıfatı 

ile ilişkilidir. Allah’ın Hakîm oluşu, hikmeti öğrenme ve yaşama kabiliyeti 

kazandığımız bir ilke olmasının yanı sıra, var olanların belirli bir düzen, anlam ve amaç 

içinde yaratılmasını sağlayan ilmi ve iradesini ifade eder. Bu anlamda Allah, sadece 

hikmetin kaynağı değil, aynı zamanda hâkim olan, yani hüküm koyan ve bu hükümleri 

nizam içerisinde gerçekleştiren bir varlıktır. İmam Mâturîdî’ye göre, hikmet sıfatı, 

değerleri aşan bir bilgi ve kudret sıfatı olarak, gelişigüzellikten arınmış, bir düzen ve 

gaye ile mevcutların varlığını sürdüren bir nizamı ifade eder. Bu bağlamda hikmet, 

varoluşun düzenleyici bir ilkesi olarak karşımıza çıkar.
505

 

                                                 
505

 Emrullah Yüksel, Sistematik Kelâm, (İstanbul: İz Yay., 2014), 37; Emine Taşçı Yıldırım, “Mâturîdînin 

Hikmet Temelli İnayet Anlayışı”, İmam Mâturîdî ve Tevîlâtü’l-Kur’ân, ed. Hatice K. Arpaguş v. dğr., 

(İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yay., 2019), 642.  



 

199 

 

            Hikmet, bu yönleriyle sadece bireysel bir erdem değil, aynı zamanda toplumsal 

ve evrensel düzenin bir ilkesidir. Maslahat kavramı da hikmetin bir uzantısı olarak, hem 

bireyin hem de toplumun iyiliğini sağlama amacını taşır. Bu nedenle, hikmet ve 

maslahat arasındaki ilişki, insanın hem bireysel hem de kolektif düzeyde ilahî düzeni 

idrak etme ve bu düzene uyum sağlama çabalarını ifade eden bir bütünlük 

sunmaktadır.
506

 

Modern dönemde metodoloji, niteliksel olandan niceliksel olana geçerek kesin 

bilgiye ulaşma yöneliminde önemli bir ilerleme sağlamış; sorunlar matematiksel dille 

çözülmeye çalışılmış ve bu sayede büyük başarılar elde edilmiştir.
507

 Rönesans öncesi 

dönemde (14. yüzyıl sonları - 15. yüzyıl başları) felsefe ve bilim ilişkisinde Aristotelesçi 

evren anlayışı hakimdi; ancak bu anlayış, sonraki tarihsel süreçte deney ve gözleme 

dayalı bir yaklaşımın egemen olmasıyla değişmiş ve evrenin anlaşılması giderek 

matematiksel bir temele dayanmaya başlamıştır.
508

 Bu süreçte, fiziği metafizik teolojiye 

bağlayan "gai neden" perspektifi, 18. yüzyıldan itibaren bilimin gelişimi önünde bir 

engel olarak görülmeye başlanmıştır. Descartes, evrenin yapısını mekanik yasalarla 

açıklayan bir anlayışa temel atarak, evrenin mekanik işleyişini gai neden yerine doğa 

yasalarıyla açıklamıştır.
509

 Bu dönemde yapılan keşifler, dünyanın evrenin merkezi 

olmadığı yönündeki yeni evren anlayışını desteklemiş ve her şeyin insan için 

düzenlendiği klasik görüşle çelişmiştir. Bu değişim, "disenchantment" (büyünün 

                                                 
506

 Zemahşeri, Ebü’l-Kasım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî, Esasu’l-belağa (Beyrut:Daru’l 

Fikir, 1989), 137. akt. Sadık Kılıç, “Geleneğin Dünyasında Varoluşsal Huzur Bağlamında ‘Hikmet 

Hakikati’”, Bilge Adamlar Düşünce Kültür ve Edebiyat Dergisi 27 (2011), 5-7. 

507
 John Henry, Bilim Devrimi ve Modern Bilimin Kökenleri, çev.  Değirmenci, (İstanbul: Küre Yay., 

2009), 27; Umut, “Teknoloji Felsefesi”, 106. 

508
 Hans Jonas, “Seventeen Century and After: The Meaning of the Scientific and Technological 

Revolution”, Philosophical Essays: From Ancient Creed to Tecnological Man, Englewood Cliffs, New 

Jersey 1974, 50; Umut, “Teknoloji Felsefesi”, 98. 

509
 Umut, “Teknoloji Felsefesi”, 108. 



 

200 

 

bozulması) olarak ifade edilen, maddenin manadan ve gayeden ayrılmasıyla doğaya dair 

metafiziksel anlamların ve kutsallığın yitirilmesi bakış açısını ortaya çıkarmıştır.
510

  

İslam düşüncesinin genel çerçevesine bakıldığında, temelde Allah, insan ve 

tabiat olmak üzere üç unsur etrafında şekillenmiştir. Bu çerçevede, İslam düşüncesinde 

Tanrı fikri, belirleyici bir rol oynarken, akıl ise bu keşfe katkı sağlayan yardımcı unsur 

olarak görülmüştür. Bu bağlamda bir yanda ‘Allah’a ulaşmak’ diğer yanda ‘tabiatı 

anlama’ motivasyonları ‘nedenlerin kavranması’ ile doğrudan irtibatlıdır. İslam 

düşüncesinde kullanılan akıl, davranış ve ahlak ile ilişkili birbirinden iki farklı duruş 

şeklinin üretim ve işleyişi de birbirinden farklı olmuştur.
511

 

Tarihi süreçte doğa anlayışındaki değişmeyle birlikte, metafiziğin geri plana 

itilmesi, gayeci bir çerçeveden, Tanrı’yı merkez alarak evreni onunla ilişkilendiren 

anlayış, zamanla kendi içinde hareket eden, mekanik bir evren tasavvuruna dönüşmesi 

klasik dönemdeki atomculuk düşüncesini hatırlatmaktadır.  

              Tarihte atomculuk, her türlü doğaüstü güce karşı çıkan materyalist bir dünya 

görüşü olarak tanımlanmaktadır. Demokritos materyalist felsefesini, Epikür ise hazcılık 

anlayışını atomculuk üzerine inşa etmiş, cismanî varoluşun ötesindeki her türlü Tanrı 

fikrini reddetmişlerdi. Doğayı, herhangi bir teleolojik düzen ya da harici etki 

olmaksızın, tamamen kendi iç süreçleriyle açıklamayı amaçlayan atomculuk anlayışı, 

taşıdığı materyalist imalar nedeniyle ortaya çıktığı dönemde diğer filozoflar tarafından 

uzun süre dışlanmıştır.
512

 Wolfson’a göre, kelâmcılar atomculuğun iki temel özelliğini 

değiştirmiştir. İlk olarak, atomların hareketlerinin rastlantısal mekanik süreçlerle değil, 

Allah’ın sürekli yaratıcı iradesiyle gerçekleştiğini savunmuşlardır. Böylece, atomların 

                                                 
510

 İhsan Fazlıoğlu, Kendini Bulmak, (İstanbul: Papersene Yay., 2015), 34.  

511
 el-Câbiri, Arap-İslam Aklının Oluşumu, 34-5. 

512
 Josef Van Ess, Flowering Muslim Theology, çev. Jane Marie Todd, (England, 2006), 121. 



 

201 

 

varoluşu ve hareketi tamamen Tanrı’nın iradesine dayandırılmıştır. İkinci olarak, 

kelâmcılar atomların ezelî ve sonsuz olduğu fikrini reddetmiş, bunun yerine sayıca 

sınırlı ve sonlu olduklarını ileri sürmüşlerdir. Bu değişiklikler, atomculuğun materyalist 

ve determinist yönlerini bertaraf ederek, onu İslam teolojisiyle uyumlu hale getirmiştir. 

Bu dönüşüm, kelâmcıların atomculuğu materyalizmin ötesine taşıyarak teolojik bir 

çerçeveye oturttuklarını göstermektedir.
513

 

              İslam kelâmındaki en etkili kozmolojik Teorilerin başında gelen atomculuğun 

Yunan mı yoksa Hint kaynaklı mı olduğu tartışma konusu olmasına rağmen, Yunan 

felsefesine dayandığı yaygın bir görüştür.
514

 Bulğen, İslam Atomculuğu konusunda 

hazırladığı kapsamlı tezinde, atomculuğun, Batı dünyasında Orta Çağ boyunca Aristocu 

süreklilik anlayışının dogmatik hâkimiyeti altında kaldığını belirtir. Ancak İslam 

düşüncesinde, "havâdisin sonluluğu" ilkesiyle bu teori kelâmcılar tarafından yeniden 

yorumlanmıştır. Kelâmcılar, yalnızca maddenin değil, zaman, mekân ve hareketin de 

sonlu birimlerden oluştuğunu ileri sürerek, atomculuğu Tanrı’nın evreni sürekli yeniden 

yarattığı vesileci bir teolojik sistemle uyumlu hale getirmişlerdir. Geliştirilen bu 

düşünce 10. ve 12. yüzyıllar arasında İslam dünyasında hâkim bir evren tasavvuru 

haline gelmiştir.
515

 

            Bu tasavvurların maslahat düşüncesi ile irtibatı kurulduğunda, her gördüğünde 

bir hikmet olduğu yönündeki metafizik perspektif, yerini sürekli değişen ve evrilen bir 

tabiat anlayışına, iradesi olmayan cansız bir doğaya ve irade sahibi insanın 

                                                 
513

 Harry Austryn Wolfson, Kelâm Felsefeleri, çev. Kasım Turhan, (İstanbul: Kitapevi Yay., 2021), 557. 

514
 Wolfson, Kelam Felsefeleri, 362. 

515
 Mehmet Bulğen, “Klasik Dönem Kelâm Atomculuğunun Günümüz Kozmolojisi Açısından 

Değerlendirilmesi”, (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kelâm Ana Bilim Dalı, 

Doktora İstanbul, 2012); 417; Celal Türer, Ahlak -İyiye ve Kötüye Dair Duyarlılık Anlayışımız-, (Ankara: 

Eski Yeni Yay., 2024), 93.  



 

202 

 

“denetlenebilir ve manipüle edilebilir bir nesnesi”
516

 olduğu düşüncesi kelamcıların 

üzerine yoğunlaşması gereken hususlar arasındadır. Evrende belirli dönemlerde hâkim 

olan evren anlayıı yani dakik bir anlayış hâkim anlayışla uyum içerisinde olmazsa tüm 

metafizik düşünceler, selefi bir nitelik kazandığı söylenebilir. Bu açıdan, kelami 

düşünceler Mutezile ya da Eş’âri düşünce güncel düşünce ile uyumlu hale 

getirilemezlerse, bütün içerisinde sabit bir konuma gelerek gerilemesi söz konusu 

olabilir. 

Bu bağlamda, dinin klasik dönemlerdeki merkezi rolü düşünüldüğünde biyoetik 

konular evvel emirde teologlar tarafından ele alınmaktaydı. Modern seküler döneme 

gelindiğinde böylesi bir durumdan söz etmek mümkün görünmese de dini anlayış insan 

hayatına kaçınılmaz olarak temel sağlama işlevini sürdürmektedir. Dinî biyoetiğin 

sosyal anlamda eşitlikçi adalet anlayışının sağlanabilmesi konusunda katkıları 

olabileceği gibi ahlaki kuralların oluşturulmasında ve uygulanmasında da önemli bir 

işleve sahiptir.
517

 Ne var ki ortada biyoetiğin yeni ortaya çıkan bir disiplin olması ve 

kompleks bir yapı sergilemesi dolayısıyla hangi dinin ne tür katkılarda bulunabileceği 

hususunda önemli belirsizlikler bulunmaktadır. Dinlerin farklı inanç ve yapılar 

sergilemesi, beraberinde bazı problemleri de ortaya çıkarmaktadır. Sadece Amerika’da 

bulunan yerel dinî söylemler ve aidiyetler düşünüldüğünde ortada sayıları binleri bulan 

büyük bir çeşitlilik bulunmaktadır.
518

  

Batı’da biyoetik alanda Hıristiyan ve Yahudi temelli söylem ve çalışmalar hatırı 

sayılır bir ilgi alanına sahiptir. Ancak aynı şeyi İslam, Hinduizm ve Budizm için 

                                                 
516

Umut, “Teknoloji Felsefesi”, 110. 

517
 Courtney Campbell, “Religion and Moral Meaning in Bioethics”, The Hasting Center Report, 20. 

Sayı, no: 4, Ağustos 1990, 9. 

518
  James P. Wind, “What Can Religion Offer Bioethics”, The Hasting Center Report, 20/4, (Ağustos 

1990), 18. 



 

203 

 

söylemek henüz mümkün görünmemektedir. İslam düşünce geleneğinin bu alana 

fazlasıyla geç bir evrede dahil olmasının anlaşılabilir bazı nedenleri olduğu 

bilinmektedir.
519

  

Batılı üniversitelerde ve Müslüman dünyasında George Hourani (ö. 1984) ve 

Majid Fakhry’nin (ö. 2021) çalışmaları sonrası Hıristiyan-Helenistik akli düşünce ile 

olan benzerlikleri ortaya çıkarılınca İslam ahlak düşüncesi ciddi olarak ele alınmaya 

başlanmıştır. Aristoteles’in etik anlayışı İslam dünyasında, değer yaşantılarını bireyin 

ruhsal ve ahlaki gelişiminin bir parçası olarak ele alınmıştır. Sachedina; “İslami tıbbi 

etik anlayışının, etik kararların ardındaki ahlaki akıl yürütmenin anlaşılmasına yönelik 

çabalara yönelik söyleyecek çok az şeyi mevcuttur.”
520

  

Sachedina Muslim Biomedical Ethics adlı incelemesinde Müslüman düşünürlerin 

beyin ölümü gerçekleşmiş bir bedenden organ nakli gibi tartışmalı meselelerde net bir 

tutum sergileyemediklerini belirtmiştir. Bunun sebebi olarak klasik geleneksel 

düşüncede yer alan düşünceler ile kıyas edilmesi ve problem çözme yetkisinin 

Mekke’de bulunan Sünni ve Şii hukukçulardan oluşan topluluğa karar (icma) yetkisinin 

verilmesini göstermektedir. Bu konsilin insanın ahlaki eylemlerini ve İslami biyoetik 

açısından geniş kapsamlı sonuçlarını göz ardı etmesini ve meseleyi sadece fıkhî açıdan 

kural koyma metodunu uygulamaya çalıştıklarını vurgulaması oldukça önemlidir. Yazar 

kitap buyunca da ele aldığı biyoetik meselelerin hukuki karar noktasına odaklandığı ve 

konunun ahlaki yönünün göz ardı edildiğini belirtmiştir. Yazarın eleştirdiği önemli 

                                                 
519

 Abdulaziz Sachedina, “Defining the Pedagogical Parameters of Islamic Bioethics”, Med Ethics J, 2/5, 

2008, 25. 

520
 Abdulaziz Sachedina, “Defining the Pedagogical Parameters of Islamic Bioethics”, Muslim Medical 

Ethics, (South Caroline University Press\ 2021), 241; Megan-Jane Johnstone, 2012. “Bioethics, Cultural 

Differences and the Problem of Moral Disagreements in End-of-Life Care: A Terror Management 

Theory.” Journal of Medicine and Philosophy, 37:181-200. 



 

204 

 

sorunlardan birisi de İslam dünyasını genelinde dini kurumlar açısından ortalama bir 

insanın dini ve ahlaki güçlendirilmesi konusu tartışılmaya açık görünmemesidir.
521

  

Bu konuda klasik kelâm düşüncesinde insanın özgür ve yaptıklarından sorumlu 

bir birey olarak onun maslahatına olduğunun vurgulanması ön plana çıkarıldığı zaman 

akla verilen sorumluluk ve yetki alanı artarak güncel biyoetik tartışmaların hem ahlaki 

zeminde tartışma alanı açılacak hem de bireysel ve toplumsal açıdan sorunların çözüme 

ulaşma yolu açılacaktır. 

1.4. Vahiy Geleneklerinde Biyoetik 

Dini inanışlar ile seküler temel üzerinde gelişen biyoetik arasındaki etkileşim 

sonucunda farklı kültür ve gelenekler arasında başvurulabilecek ortak bir dile ihtiyaç 

ortaya çıkmıştır. Bu bağlam, vahiy geleneğine dayanan dinî geleneklerin müşterek 

zorluklarla karşı karşıya kalmaları bakımından daha da önemli hale gelmiştir. Bu 

temelde özellikle ortak bir dil oluşturulması sayesinde Yahudî teololojik çevrede 

kullanılan akıl yürütme süreçleri ve İslam fıkhında geliştirilen metodolojiler arasındaki 

benzerlik ve farklılıklardan hareketle güçlü bir müzakere temelinin oluşmasını mümkün 

hale getirmiş olacaktır.
522

 

Biyoetik alan, problemleri, metodolojisi ve kavramsal şeması açısından genel 

geçer ahlak kurallarını ortaya koymayı hedeflemektedir. Bu normları ortaya koyarken 

dini geleneklerde sistemleştirilen söylem ve yapıları örnek almıştır. Bu temelde Yahudî 

gelenekteki dini, hukuki ve ahlaki prensipleri ve İslam alimlerinin benzer saiklerle 

geliştirilen fetva sistemi arasında karşılaşılan müşterek sorunlara çözümler sunmaya 

                                                 
521

 Sachedina, İslamic Biomedical Ethics, 222; Bernard, and K. Danner Clouser, “A Critique of 

Principlism.” Journal of Medicine and Philosophy, 15/2, (1990), 219-36. 

522
 Sachedina, “Defining the Pedagogical Parameters of Islamic Bioethics”, 300; Renee C. Fox, and Judith 

P. Swazey, 1984, “Medical Morality Is Not Bioethics: Medical Ethics in China and the United States”, 

Perspectives in Biological Medicine 27/3, 336. 



 

205 

 

çalışan bir çevreden bahsedilmiştir. Bu müşterek perspektif, tarihsel olarak Hıristiyan 

düşüncesindeki Roma Katolik Kilisesi kazüistiğini çağrıştıran bir etkileşim değeri 

sunduğu belirtilmiştir.
523

 

Orta çağ ve erken modern dönem felsefesinde “kazüistik” kavramı oldukça etkin 

olmuş bir düşünüş biçimidir. Modern döneme gelindiğinde bu metodolojinin biyoetiğe 

uygulanışı vakalar arasındaki benzerliklere dayalı ahlaki çıkarsamada bulunmayı ifade 

eder. Biyoetikte buradan hareketle herkes için geçerli olabilecek değişmez prensiplerin 

geliştirilmesi hedeflenmiştir.
524

 

Yahudilik, Hıristiyanlık ve İslam’da yaratıcının mutlak iyi olduğuna ve onun 

gücünün her şeye yeteceğine inanılmaktadır. İnsanın bu dünyada acı çekmesini ilahî 

adalet ile imtihan ve insanı geliştirici güç olarak değerlendirilmiştir. Vahiy temelli dinî 

geleneklerde Allah’ın çok merhametli ve her şeye gücü yeten kuramsal yaklaşımına 

karşın vakıada yaşanan ve büyüyen adaletsizlik olgusu zihinleri bu çelişkili durumu 

anlamaya ve çözümlemeye zorlamaktadır.
525

 

Hıristiyan inanç çevreleri arasında geleneksel yapının ve değerlerinin 

değişmesinden endişe duyan ve bu sebeple modern dönemin getirdiği yeniliklere direnç 

gösteren muhafazakâr eğilimler de söz konusudur. Yenilikçi uygulamalara daha olumlu 

bir şekilde bakan ve biyomedikal ilerleme ve uygulamalar konusunda, İncil’deki 

yaratılış imgesi gibi teolojik söyleme başvurulabileceğini düşünen söylemler de 

bulunmaktadır. Bu iki karşıt söylem ve tutum bir arada değerlendirildiğinde din ve 

                                                 
523

 Beauchamp - Childress, Biomedical Etik Prensipleri, 9. 

524
 Glenn McGee, Pragmatic Bioethics, First edition. Nashville, Tenn: Vanderbilt University Press, 1999; 

Racine, “Which Naturalism for Bioethics? A Defense of Moderate (Pragmatic) Naturalism”, 92–100; 

Napier, Stephen E. Uncertain Bioethic: Human Dignity and Moral Risk. Place of publication not 

identified: Taylor - Francis, 2018, 50-1, Beauchamp - Childress, Biomedical Etik Prensipleri, 610-1. 

525
 Sachedina, “Islamic Bioethics”, 94-5. 



 

206 

 

kullanılacak teolojik dilin, sosyal ve politik ortamdan faydalanarak biyoetik uygulama 

ve politikalarının şekillenmesine katkıda bulunabileceği anlaşılmaktadır.
526

  

Hıritiyan teoloji geleneğinde İslam düşüncesindeki maslahat anlayışına benzer 

şekilde “yaratıcının tüm varlıkların faydasını amaçladığı” yönünde bir düşünce de 

mevcuttur.
527

 Gazzâlî’nin sistematik hale getirdiği biçimiyle maslahatın beş esasından 

biri olan canın korunması esası Hıristiyan teolojisinde de yer almaktadır. Bu bakış 

açısının yirminci yüzyılın ortalarına dek tıbbi alanda etkin şekilde kullanılmadığı ve 

zayıf kaldığı görülmektedir.
528

 

Seküler perspektif üzerine ikame edilen biyoetik anlayış, dinî söylem 

çevrelerinin muhafazakâr tutumları ve bilimsel ilerlemeye mesafeli olmaları dolayısıyla 

dine karşı temkinli bir yaklaşım içerisinde olmuştur. Bu anlamda biyoetik alan, yaşam 

ve sağlık alanındaki Hıristiyan vizyonunu da doğayı ve tüm canlıları içine alacak 

şekilde genişletilmiştir.
529

  

Katolik dinî çevrelerde maslahat ya da ortak fayda düşüncesi birey ve toplumun 

müşterek çıkarlarını gözeten bir dayanışma ve yardımlaşma esasından hareket 

                                                 
526

 Robin Downie, “Is There a Right to Be Unhealthy?”, Nursing Mirror 1983, 158: 30; 

Eckenwiler, Lisa, Christine Straehle, and Ryoa Chung, 2012, “Global Solidarity, Migration and Global 

Health Inequity”, Bioethics 26/7, 382–90; Cahill, Lisa C., Teological Bioethics, (Washington D.C.: 

Georgetown University Press, 2005), 16. 

527
 Lisa C. Cahill, Bioethics and the Common Good, (Milwankee, Wisconsin: Marguette University Press, 

2004), 11. 

528
 Bernard Baumrin, “Physician, stay thy hand!” In Physician Assisted Suicide: Expanding the 

Debate1998, edited by Margaret P. Bat- tin, Rosamond Rhodes, and Anita Silvers, 177–81; Cahill, 

Bioethics and the Common Good, 8. 

529
 Renee C. Fox, and Judith P. Swazey. 1984. “Medical Morality Is Not Bioethics: Medical Ethics in 

China and the United States”, Perspectives in Biological Medicine 27/3, 336–60; Cahill, Teological 

Bioethics, 1. 



 

207 

 

etmektedir.
530

 Bu anlamda Katolik düşüncesinde, bir eylemin doğru veya yanlış 

olmasının o eylemin sonuçlarına göre değerlendiren faydacı ahlak düşüncesi ile eylemin 

içsel doğru ve yanlış değerlere dayanmasına -Kant’ın kategorik emparatif teorisi- 

belirlenmesini ön gören düşüncenin ortasında konumlandırdığı ‘proportionalism’ 

(sonuca göre eyleme geçen etik teorinin ismi) anlayışı egemen olmuştur. 1960’larda 

ortaya çıkan bu düşünce, temelde eylemin sonucunu önemsediğini belirtirken, eyleme 

niyet edilirken onun münasip bir amaca dayanmasını da gerekli görmüştür. Bahsi geçen 

teori açısından maslahat
531

 prensibinden yararlanılabileceği kabul edilmiştir.
532

 

Teoloji’de deneysel yöntem kendi içerisinde vucut bulmuş olan bir metot 

değildir, bilakis Hıristiyan teolojisindeki taleplerden ziyade dayatılarak kendisine yer 

bulmuştur. Bu bakımdan alana ilişkin kavramlar yerli yerine tam oturmamıştır. Bu 

temelde deneyim (experience) kavramı deneysel (emprical) kavramı ile karıştırılmıştır. 

Çünkü kimya alanında uygulanan metodolojinin aynısının teolojide de uygulanması 

dolayısıyla bunun yerine farklı yaklaşımlar geliştirilmelidir. Bu yaklaşımlar iki alanını 

birbiri ile çeliştiği düşünülse de Hegel’in diyalektiği veya realitenin ortaya çıkardığı 

potansiyeller sayesinde ortak faydaya erişim imkânı sağlayacak bir metoda gereksinim 

vardır.
533

 

Hıristiyan teoloji literatüründe ortak iyinin belirlenmesinde iki türlü belirsizlik 

söz konusudur. İlki, doğru ve ahlaki bilginin belirlenmesinden kaynaklı yetersizliklerle, 

diğeri ise aklın bu husustaki rolüdür. Aklın rolü insanın ölümlü ve günahkâr olması 

                                                 
530

 Cahill, Bioethics and the Common Good, 8;  

531
 Maslahat ile benzer anlama gelen ortak iyi (Comman Good) kavramı çalışmada yoğunluklu olarak 

kullanılmaktadır; Cahill, Bioethics and the Common Good. 

532
 Val. Plumwood, “Ecofeminism: An Overview and Discussion of Positions,” Australasian Journal of 

Philosophy, 64/1, (1986), 120–38; Cahill, Bioethics and the Common Good, 62. 

533
 Paul Tillich, “The Problem of Theological Method: II”, The Journal of Religion, 27/1, 16-7.  



 

208 

 

nedeniyle, kişisel çıkarların göz önünde bulundurulması sebebiyle insan muhakemesinin 

güvenilmez oluşu ön planda olmuştur. 

Herkesin kendi çıkarını önemsediği modern Amerikan tipi yaşam tarzı, ilerici-

yenilikçi gruplar tarafından ortak faydanın ön plana çıkarılmasıyla kültürel bir 

değişimin olabileceği savunularak, teolojik biyoetik anlayışın birçok açıdan öncü 

olabileceğini vurgulanmıştır. Çünkü mevcut sistemde, bireyciliği, bilimsel gelişmeyi 

iddia ederek, piyasa ekonomisini, demokrasi ve özgürlüğü koruma kisvesi altında 

kişisel çıkarları meşrulaştırma söz konusudur. Kendi çıkarlarının önemsemenin 

karşısına, empati gücünün arttırılması, adalet prensibi ve toplumsal dayanışma 

erdeminin ön plana çıkarılması ile mümkün olduğu iddiası üzerine kurulmuştur.
534

 

Hristiyan düşüncesi, günümüzde birçok insanın ölüm korkusu ya da anlamsızlık 

ile boğuştuğu gerçeğinden hareketle dini düşünce yoluyla yapılabileceklere vurgu 

yapmıştır. Bu konuda özellikle, maddi yetersizlikler sebebiyle tıbbi destek eksikliğinin 

olması gibi maddi ve manevi sıkıntıların çözümü olarak, maslahat anlayışı ön plana 

çıkarılmıştır. Ortak iyinin tahsis edilmesi ilkesinden yola çıkarak ortak değer, erdem ve 

pratiklere vurgu yapılması; sonrasında ise müşterek katılımın sağlanmasıyla herkes 

tarafından onaylanan dinamik bir karakterde dinler arası bir yaklaşım geliştirilebilmesi 

büyük önem arz etmektedir.
535

  

Vahiy temeline dayanan tek tanrılı inançların sonuncusu olan İslam, Yahudilik ve 

Hıristiyanlık ile benzer veya yakın manevi, ahlaki ve kültürel geleneksel yapıya 

sahiptir.
536

 Bu yanıyla o, müslüman toplumun kuralları anlamında şeriat, ibadet ve 

                                                 
534

 Cahill, Teological Bioethics, 54. 

535
 Stephen E Napier, Uncertain Bioethic: Human Dignity and Moral Risk. Place of publication not 

identified: Taylor & Francis, (2018), 50-1; Cahill, Teological Bioethics, 100. 

536
 Sachedina, İslamic Biomedical Ethics, 3. 



 

209 

 

muamelât olarak bilinen alanlarda yapılması emredilen hususları içerdiği gibi toplumsal 

meseleler de içermektedir. 

 

2. İSLAMİ BİYOETİK 

Yaşamın değerine yönelik tartışmalar, yaşam süresinin uzatılması veya 

kısaltılması gibi konular biyoetikte tartışılan konular arasındadır. Kelam literatüründe 

bu konu ecel başlığı altında tartışılmıştır. Örneğin, modern tıbbın sunduğu yaşam destek 

üniteleri veya organ nakli gibi uygulamalar, ecelin doğal sürecine müdahale olarak 

görülebilir mi? ya da Kelâmcıların, ölümün Allah’ın bir takdiri olduğu görüşü, modern 

biyoetikte yaşamın sonlandırılmasına yönelik etik tartışmalarla ilişkilendirilebilir mi? 

          Maslahat açısından, Allah’ın ecel-i müsemmâyı belirlemesi, kulun dünyadaki ve 

ahiretteki faydasını gözeten bir sistemin olarak yorumlanabilir. İnsanların ecellerinin 

uzatılması veya kısaltılması, bireyin ya da toplumun faydası için “Bir canlıya ömür 

verilmesi de onun ömründen azaltılması da mutlaka bir kitaptadır” ifadesi, ömrün belirli 

bir plana göre değişebileceğine işaret eder. Kur’an’da eceli müsemma diye bahsedilen 

hususun kıyamet günü olarak değerlendirilmiştir.
537

 Ecel; hayat süresi ve ölüm vakti 

anlamlarından “Ve böylece, Mu’tezilîler, elleriyle oluşturdukları gerçek dünyaya 

dokunurken, bakışlarını da ahlâkî ve metafiziksel dünyaya yönelterek; her iki dünyayı 

birbirine yakınlaştırmayı amaçlamışlardır. Kur'an’da, her toplumun ve bireyin 

belirlenmiş bir eceli (ömür süresi) olduğu ve bu sürenin ne öne alınabileceği ne de 

ertelenebileceği vurgulanmaktadır. A'râf Suresi 34. ayette bu durum şöyle ifade edilir: 

"Her ümmetin bir eceli vardır. Ecelleri geldiğinde, ne bir an geri kalırlar ne de bir an 

                                                 
537

  “Sizi çamurdan yaratan, sonra ölüm zamanını taktir eden O’dur. Bir de O’nun katında muayyen bir 

ecel vardır. Siz hala şüpke ediyorsunuz”; Bakara 2/165; En’am 6/2. 



 

210 

 

ileri geçebilirler."
538

 “Vakti gelince de artık hiçbir toplum ne ecelini bir an öne alabilir, 

ne de onu bir an geciktirebilir.” Ayette belirtildiği üzere Allah'ın insanları zulümleri 

nedeniyle hemen cezalandırmadığı, onlara belirli bir süre tanıdığı ve bu sürenin 

dolduğunda cezanın kaçınılmaz olduğu ifade edilir. Bu durum, Allah'ın merhametini ve 

kullarına tövbe etmeleri için fırsat verdiğini gösterir.
 539 

 

             Mutezilî düşüncede uygun olan manasında canlının kendi cinsine göre yaşaması 

beklenen süreye kadar yaşaması salah kavramı ile ifade edilmiştir. Canlının bir 

müdahale sonrası ölmesinde ise bu süreye müdahil olması suretiyle ölmesini de salah 

olarak nitelendirilmiştir.
540

 Fiili yapan açısından ortaya zarar çıkması sebebiyle kubuh 

olarak nitelenmiştir. Ölmesi ya da öldürülmesi ahiret için daha iyi sonuç verecekse bu 

da ilahi hikmete aslaha uygun olarak tezahür edecektir. Bu çerçevede, kader ile insan 

fiilleri arasındaki dengeyi salah ve aslah ilkeleri üzerinden değerlendirir; öldürmenin 

veya yaşatmanın ahiret hayatına etkisine vurgu yapar.
541

 

 Kādî Abdülcebbâr Allah’ın fiillerinin insanlığın iyiliğini gözeten fiiller 

olduğunu belirtmektedir. Onun Allah’ın fiillerinde gāî bir sebep
542

 olduğunu iddia 

etmesini Kuran’ın genel söyleminden rahatlıkla anlaşılabilir.
543

 Fakat bu şekilde gelen 

                                                 
538

 Hicr 15/5 

539
 Nahl 16/61  

540
 Kâdı Abdulcebbâr, Muğni, 9/7,8. 

541
 Osman Aydınlı, “Mu’tezile Ekolünün Hikmet Anlayışı”, Disiplinler Arası İlişki Açısından Hikmet 

Kavramının İncelenmesi ve Değerlendirilmesi, ed. Ferhat Gökçe - Halil İbrahim Doğan, (Ankara: Astana 

Yay., 2023), 271-301 

542
 Eş’arî ilk dönem alimlerinden Bâkıllânî ve Cüveynî yaratılmışların bir amaç ve düzen içerisinde 

yaratıldıklarına yer vermişlerdir. Onlar yaratılmışlar arasında böyle bir amaçlılığı Allah’a zorunlu 

kılmamışlardır; Bâkıllânî, et-Temhîd, 47; Cüveynî, İrşâd, 60-63. 

543
Ayrıntılı bilgi için örnek ayetler; Kasas 28/43; Sâd 23/115; Mu’minûn 38/27 ayetlerde insanın boş yere 

yaratılmadığı, vahyin gelmesinin insanlar için yol gösterici ve hidayet olarak geçmektedir, Maide 5/44; 

ayette ise Tevrat’ın hidayet ve nur olarak Allah tarafından indirildiği geçmektedir, A’raf 7/154’te de 



 

211 

 

vahyin insanın sosyo-kültürel yapısı içerisinde yazılı metni okuyan kimsenin ontolojik 

ve epistemolojik bir yapıya bürünmesi farklı zaman ve mekân ile alakalıdır. Bu anlamda 

Allah’ın sıfatlarını zatî sıfatlar ve fiilî sıfatlar olarak ikiye ayrılması,
544

 Kuran’ın ilahî 

sıfatların değişkenlik ifade eden, tarihsel koşulların seyrine göre farklı kelâmlara veya 

farklı emir ve yasaklara kaynaklık etmesi bir maslahattır. Bu noktada epistemoloji 

kavramı ile kastedilen metod ve dünya görüşünü ele alacak şekilde o dönemde var olan 

bilgi sistemi içerisinde kültürün değişmezleri o dönemdeki aklın yapısını 

göstermektedir.
545

 

İslam felsefesinde de kâinatta var olan her bir nesnenin gaye ve nizam delili ilâhi 

iradeye dayandırılmaktadır.
546

 İbn Sînâ’da kâinatta gayelilik olması onun metafiziğinin 

temelinde yer almaktadır. Alemin varlığının bir tesadüf sonucu değil bir amaca mâtuf 

olduğunu ispatlamak için çaba göstermiştir.
547

 Bu mirası devralan İbn Rüşd (ö. 

595/1198), ilâhi yaratıcının gayesi olarak bu kâinatın insan yapısına uygun olduğu 

belirten ‘inayet delilini ortaya koymuştur.
548

 

 İnsanın diğer canlılardan farklı olarak nihai bir gayeye sahip olması, ahlaki 

tefekkürün davranışlarda görünür hale gelmesini mümkün kılar. Bu nihai gaye, insan 

davranışlarına bir hiyerarşi kazandırır ve bu sayede davranışlar ahlaki bir anlam taşır; 

                                                                                                                                               
benzer şekilde Allah tarafından gönderilen mesajların hidayet ve rahmet olduğuna dair bir vurgu 

bulunmaktadır.  

544
 Kadî Abdülcebbâr, el-Muğnî, (thk. İbrahim Medkur-Taha Hüseyin), Müessese Mısrıyye Âmme, 

Kahire 1962, 12:92-99; Şamil Öçal, “Kelâmullah’ın Çift Doğası: Kelâm-ı Lafzî ve Kelâm-ı Nefsî”, 

İslamiyât, 11:1, (Ankara: 1999), 95.  

545
 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usû’l-Hamse, 1:26,36,45,50,68,70; Muhammed Âbid el-Câbirî, Arap-

İslam Aklının Oluşumu, çev. İbrahim Akbaba, (İstanbul: Kitapevi yay., 2001), 44-45. 

546
 Fârâbî, Kîtâbu’l-Cem beyne’r-Re’yeyi’l-Hakiîmeyn, thk. Nasri Nadir, (Beyrut 1987), 103.  

547
 İlhan Kutluer, “Gâiyyet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 8:295. 

548
 Ahmed b. Muhammed İbn Rüşd, Keşf an Menâhici’l-Edille fî Akaidi’l-Mille, thk. Muhammed Câbirî, 

(Beyrut 1998), 119-23. 



 

212 

 

aksi takdirde, oluşturulan düzen yalnızca kurallara dayalı ve ahlaki olmaktan uzak kalır. 

Kurallar belirli bir düzen sağlasa da, bu kurallar tek başına ahlakın varlığını garanti 

etmez. Zira kurallar, insan dışındaki hayvanların bile toplumsal yaşamlarında işleyen bir 

mekanizma olarak gözlemlenebilir ve bu tür bir düzenin yetkinlik veya ahlaki olgunluk 

anlamına gelmediği açıktır. 

Ahlakın teorik zeminini sağlamlaştıran, insanın varoluşuna ilişkin başlangıç 

(mebde) ve son (mead) idrakidir. Mebde, insanın yaratılış gayesini anlamasını; mead ise 

bu gayeye ulaşma çabasını temsil eder. Bu iki kavrayış olmaksızın, yalnızca kurallara 

dayalı bir yapıdan bahsetmek mümkündür; ancak bu yapı, ahlakî bir sistemin 

derinliğine ve olgunluğuna ulaşamaz. Dolayısıyla, insan davranışlarının ahlaki bir 

nitelik taşıması, bu davranışların nihai bir gayeye yönlendirilmesiyle mümkün hale 

gelmektedir. 

İbni Sînâ, ahlak alanında yazdığı eserlerle bilimsel, felsefi, kelami ve tıbbi 

konulara vurgu yaparak, kendi döneminde ve sonrasında etkili bir isim olmuştur. 

Özellikle “fî İlm-i’l-Ahlak”, “fi’l Birr ve’l-İsm’” ve “Şifâ” isimli eserleri, ahlakî ve tıbbi 

meseleleri ele alarak öne çıkmıştır. Bu eserler, insan davranışlarının ahlaki bir nitelik 

kazanması için nihai gayeye yönelik bir hiyerarşiyi nasıl desteklediğini 

göstermektedir.
549

 İbn Sînâ gibi, İbn Rüşd de ahlak ve sağlık alanlarında önemli İslam 

filozofları arasında yer almaktadır. İbn Rüşd, özellikle hijyen, sağlığın korunması ve 

hastalıklardan kurtulma gibi tıp alanlarını ele alarak, sağlık ve ahlak arasındaki ilişkiyi 

derinlemesine incelemiştir.
550

 

                                                 
549

 Macit Fahri, İslam Ahlak Teorileri, 127. 

550
 Macit Fahri, İslam Ahlak Teorileri, 130-131. 



 

213 

 

Müslüman düşünürlerin oluşturduğu çağdaş literatürde biyoetik alanında en çok 

tartışılan konulardan biri, teknolojik ilerlemelerle sağlanan yeni imkanlar doğrultusunda 

insan bedeni üzerinde yapılan müdahalelerin sınırları meselesidir. Yaygın olarak kabul 

gören görüşe göre, insan bedeninin bütünlüğü, dokunulmazlığı ve saygınlığı 

korunmalıdır. Ancak teknolojik kazanımlarla ortaya çıkan yeni imkanlar çoğunlukla 

seküler bir perspektiften değerlendirildiği için, İslamî mefkurede bedene müdahale ve 

sınırlarına yönelik hassasiyetler yeterince dikkate alınmamaktadır. 

Seküler bakış açısında bedene müdahalenin sınırları daha esnek bir yapı 

sergilerken, İslamî perspektifte daha katı bir yaklaşım benimsenir ve bedenin doğal 

halini koruma ilkesi ön plandadır. Bu nedenle, dini temelli biyoetik araştırma 

metodolojisi ile seküler paradigmaya dayalı metodoloji arasındaki bedene müdahale ve 

sınırları belirleme konusundaki maslahat anlayışına dayalı farklılıklar, incelenmeye 

değer bir karşılaştırma sunmaktadır.
551

  

Biyoetik alanında etik prensipler incelenirken "adalet" kavramı ayrı bir başlık 

altında ele alınmıştır. Önceki bölümlerde tartışıldığı üzere, Mu'tezilî düşüncede adalet 

kavramı, maslahat bağlamında Allah’ın fiillerinin iyi olduğu, O’nun kendisine vâcib 

olanı terk etmeyeceği ve kötülük yapmayacağı inancına dayanır. İnsan açısından 

değerlendirildiğinde ise, insanın özgür ve sorumlu olduğu, akıl yetisi ile kendisine 

faydalı ve zararlı olanı ayırt edebileceği ifade edilmiştir.
552

 

Biyoetik alanında ise adalet, metafiziksel ndan ziyade insan ilişkileri bağlamında 

ele alınmış; eşit olanlara eşit, farklı konumda olanlara ise durumlarına uygun şekilde 

farklı davranılmasını vurgulamıştır. Bu bakış açısı, hak edişe dayalı adalet anlayışını 

                                                 
551

 Merve Özaykal, “Tıp ve Fıkhın Kesişim Noktasında Çağdaş Bir Alan Biyofıkıh”, Düşünce Dergisi, 

(2018), 31:203-229. 

552
 Bk. Beauchamp - Childress, Biomedical Etik Prensipleri, 380-447. 



 

214 

 

yansıtır ve bazen en dezavantajlı durumda olanların daha fazla yarar sağlanması 

gerektiğini savunur.  

Dinî metafiziğe dayanan ahlak anlayışı, ahlakî aksiyomlarını fayda ya da zarar 

prensiplerinden hareketle geliştirir. Bu ana eksende gelişen teolojik 

söylemler/mezhepler kısmî anlamda farklı referanslar ve önceliklere başvurmuş, ortaya 

çıkan yeni durumlar dini referanslar üzerinden değerlendirilmiştir.
553

 Usûl-u fıkıh, farklı 

dinamiklere bağlı olarak gelişen ve değişen durumları ilişkili olduğu alanlarla bütünlük 

içerisinde interdisipliner bir yaklaşımla mütalaa etmeye duyulan gereksinimden 

doğmuştur. Bu temelde kelâm ve usûl-i fıkıh metodolojileri, terminolojileri ve felsefi 

karakteristikleri açısından ahlak ve hukuk arasındaki ilişkide olduğu gibi birbirini 

tamamlayıcı disiplinlerdir. 

Başlıkta ele alındığı üzere, biyoetikte adalet kavramı, insan ilişkilerinde eşitlik 

ve hak edişe dayalı bir bakış açısıyla ele alınmış; Mu'tezilî adalet anlayışında olduğu 

gibi, her bireyin durumu ve ihtiyaçları doğrultusunda fayda ve hakkaniyet ilkelerine 

dayandırılmıştır. Bu perspektif, özellikle en dezavantajlı durumda olan bireylerin 

korunması gerekliliğini öne çıkarır. Bu çerçevede, biyoetikte adalet prensibi, etik ve 

ahlaki değerlerin yalnızca metafizik bir düzlemde değil, toplumsal ve bireysel düzeyde 

uygulanabilirliğini sorgulayan bir bakış açısı sunmaktadır. 

Bu temeller üzerine, İslam düşüncesinin fıkıh alanındaki yaklaşımıyla biyoetiğin 

kesişim noktasını oluşturan biofıkıh başlığı altında, İslami etik çerçevesinde adalet, 

maslahat ve insan hakları gibi değerlerin nasıl yorumlanmıştır. Biyofıkıh, biyoloji alanı 

ile ve klasik fıkıh alanını birleştiren yaşam ve canlılarla ilgili meselelerin dinî perspektif 

üzerinden değerlendirilmesini mümkün kılan bir inceleme sahasıdır. Bu kesişimde 

                                                 
553

 İsmail Kıllıoğlu, İnsan ve Değerler Kavramı Açısından Ahlak ve Hukuk, (İstanbul: Büyüyenay Yay., 

2020), 346. 



 

215 

 

Biyofıkıh, genel anlamda tüm canlılar üzerinde uygulanan tıp teknolojisine dayalı 

müdahaleleri ve genetik mühendisliğin gelişmesiyle ortaya çıkan etik problemleri 

araştırarak İslamî değer metafiziğine uygun bir metodoloji ve çözümleme oluşturmayı 

hedeflemektedir. Bu ilgi alanı, tıp etiğinden daha kapsamlı bir araştırma alanına sahip 

olup hayatın başlangıcından sonuna kadar insan bedeni üzerinde yapılabilecek tüm 

tasarrufları, genetik mühendisliği, GDO ve hayvan hakları gibi pek çok meseleyi 

kapsamaktadır.  

Daha ileri adımla bu alan, özelde insan hayatının başından sonuna kadar başına 

gelebilecek her türlü tıbbî müdahalelerin ahlakî boyutlarını, hatta doğum öncesi 

embriyo aşamasında müdahaleyi, tüp bebek, taşıyıcı annelik, klonlama, tıbbî tedavi 

yöntemleri, organ nakli, kürtaj, beyin ölümü, yaşam destek üniteleri, ötenazi, kadavra ve 

otopsi gibi geniş yelpazeye yayılan meselelerin ahlakî ve dinî değerlendirmesini ihtiva 

etmektedir. Klasik dönemde benzeri konular tartışılmış olsa da bu alan, içerik olarak 

inter-disipliner bir yaklaşımla büyüyen bir ilgiye sahip görünmektedir.  Zira bu alanda 

gündeme gelen meseleler, klasik ve yeni uygulamaları dinî ve ahlakî değerini (câizlik) 

araştırması ve modern hayatın pratiklerine hitap etmesi bakımından özgün bir bağlam 

taşımaktadır.
554

 

           Modern dönemde Kur’ân ve Sünnet’te bulunmayan hususlar, makâsıdu’ş-

şeria olarak kavramsallaştırılan alan içerisinde aklın, dinin, neslin, malın ve canın 

                                                 
554

 Süleyman Ateş, “Dinî Açıdan Problem Oluşturan Tıbbî Meseleler”, Güncel Dinî Meseleler İstişâre 

Toplantısı II, (ed. M. Bulut), Diyanet İşleri Başkanlığı Yay., Ankara 2009,  155-86; Hasan Maçin, 

“Koruyucu Anneliğin Fıkhî ve Etik İmkanı Üzerine Bir Deneme”, İslami İlimler Araştırmaları Dergisi, 

(2020), 55-70.  



 

216 

 

korunması gibi küllî prensipler etrafında değerlendirilmektedir.
555

 Klasik dinî 

kaynaklarda söz konusu edilen “canın korunması” ve “neslin korunması” kavramları 

modern terminolojideki ‘bedenî haklar’ kavramı çerçevesinde değerlendirilmektedir.
556

 

Örneğin canın korunması prensibi insan yaşamının tümünü kapsamakla birlikte bedenin 

bütünlüğünü ve saygınlığını da içerecek şekilde ele alınmaktadır.
557

  

Maslahat durumunda bedene müdahaleye izin verilirken; bu koşulu sağlamayan 

keyfi müdahalelere zarara sebebiyet vereceği gerekçesiyle karşı çıkılmaktadır.
558

 

Modern literatürde, kasik Usûl-u Fıkıh alanında insan bedeninin dokunulmazlığına 

işaret etmek üzere ‘keramet’ kavramına, bedenin dokumalığına ise ‘hürmet’ kavramı 

üzerinden dikkat çekilmektedir.
559

  

Sonuç olarak, çağdaş biyoetik meseleleri ele alırken, tıbbi müdahalelerin geniş 

yelpazesinde yer alan konular, inter-disipliner bir bakış açısıyla incelenmektedir. 

Modern dönemde, Kur’ân ve Sünnet’te doğrudan yer almayan hususlar, maslahat 

kavramı ve makâsıdu’ş-şeria çerçevesinde değerlendirilirken, insanın canı, dini, nesli, 

malı ve akıl bütünlüğünün korunması gibi küllî prensipler merkeze alınmaktadır. Bu 

                                                 
555

 Shaikh Mohd Saiduddeem, Noor Naemah Abdul Rahman, Noor Munirah Isa, Azizan Baharuddin, 

“Maqasid al- Shariah as a Complenentary Framework to Conventional Bioethics”, Sringer 

Science+Business Media Dordrecht (2013), DOI 10.1007/s11948-013-9457-0, 317. 

556
 Ebu Yusuf, Kitâbu'l-Harac, (Kahire: 1397), 153; Hasan Hacak, “İslam Hukukunun Klasik 

Kaynaklarında Hak Kavramının Analizi”, Doktora Tezi, Marmara Üniversi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

2000, 122. 

557
 Muhammed b. Mustafa Muhammed Ebu Zehra, Usûl-u Fıkıh, 367. Hacı Mehmet Günay, “Tıbbî 

Uygulamalar”, Günümüz Fıkıh Problemleri, (ed. Hacı Mehmet Günay), Anadolu Üniversitesi 

Açıköğretim Fakültesi, Eskişehir 2010, 104-129; Fatih Topaloğlu, “Biyoetik: Felsefi ve Teolojik Arka 

Plan”, 1139-1154.  

558
 Fahrettin Attar, Fıkıh Usûlü, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yay., İstanbul 2014, 124-5; 

Özaykal, “İslam Hukukuna Göre Beden Üzerine Tasarruf ve Organ Nakli”, 95.  

559
 Hacı Mehnet Günay, “Tıbbî Uygulamalar”, Günümüz Fıkıh Problemleri, Ed.: Hacı Mehmet Günay, 

Anadolu Üniversitesi Açıköğretim Fakültesi, (Eskişehir 2010), 104-129; Nurten, “İslam Hukuku ve 

Biyoetik”, (Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 2013), 63. 



 

217 

 

bağlamda, canın ve neslin korunması kavramları, bedenî haklar gibi modern 

terminolojilerle yeni bir yorum katmanı kazanmış, insan hayatı ve beden bütünlüğünün 

saygınlığı ve dokunulmazlığı üzerine vurgular derinleştirilmiştir. Maslahat durumunda, 

bedene müdahalelerin kabul edilirliği ahlaki ve dinî değerlendirmelerle sınırlanırken, 

keyfi ve zarar verici müdahalelere ise dinî ve etik normlar çerçevesinde açıkça karşı 

çıkılmaktadır. İslam hukukunda ve modern literatürde, insan bedenine saygının ve 

korunmasının altını çizen ‘keramet’ ve ‘hürmet’ gibi kavramlar, bu etik çerçevenin nasıl 

uygulanabileceğini göstermektedir. Böylece, dinî metinler ve klasik yorumlar, çağdaş 

biyoetik tartışmalarına zengin bir içerik sunarken, bu tartışmaların her dönemde güncel 

ve evrensel değerlerle uyumlu olmasını sağlamaktadır. 

2.1. İslâmî Biyoetik Üzerine Yapılan Eleştiriler 

Bilimsel gelişmeler, ahlak ve teoloji alanlarında yeni bir inceleme ve 

değerlendirme alanı açmıştır. Bu durum, dogmatik teolojinin dünyadaki tüm olayları 

doğrudan Tanrı’ya atfetme eğilimi nedeniyle, din ve bilimin, kendi yapı ve dinamikleri 

içerinde meseleleri ele alırken zaman zaman gerilim yaşamasına sebep olmuştur. 

Özellikle biyoetik gibi hızla gelişen alanlarda Müslüman entelektüellerin yeterince 

kapsamlı ve çözüme yönelik yaklaşımlar geliştiremedikleri, bu gelişmelere daha çok 

tepkisel bir tavırla yaklaşmaları eleştirisi konusu olmuştur.
560

  

Öncelikle, modern İslamî çalışmalarda biyoetik alanında yapılan araştırmalarda 

'İslamî' ifadesi etkin bir biçimde kullanılması sorunudur. Batı literatüründeki 'Islamic 

bioethics' kavramı, monolitik ve tek tip bir söylem alanını çağrıştırmaktadır. Bu çağrışıma 

karşın, klasik İslam düşünce geleneği, farklı düşünce ve yaklaşımları barındıran zengin bir 

çeşitlilik sergilemektedir. Örneğin, İslam ahlakı kavramsallaştırması içinde hem vahiy 

                                                 
560

 Mahmut Ay, “Theo-Ethical Admissible And Limitations of Tampering with Human Nature in Islamic 

Theology”, Islam and Bioethics, (Ankara: 2011), 99. 



 

218 

 

temelli hem de akıl temelli yaklaşımlar bulunmaktadır. Bu durum, 'İslamî' ifadesinin, ileri 

sürülen görüşlere ve geliştirilen söylemlere meşruiyet kazandırma arayışının bir yansıması 

olarak düşünülmesine neden olmuştur.
561

 Dolayısıyla, ‘İslamî’ etiketinin, farklı İslamî 

düşünce akımlarını ve geleneklerini yansıtmakta yetersiz kalabileceği ve dar bir perspektife 

indirgenebileceği dolayısıyla zaman zaman sorunlu bir yapı sergilediği söylenebilir. 

Tıp dünyasında yer alan bedene müdahale veya beden üzerine tasarruf gibi 

konular, İslam dünyasında yeterince detaylı şekilde ele alınmadığı öne sürülmüş; aynı 

zamanda temel İslam kaynaklarından hareketle doğrudan bir hüküm bulunamayan 

durumlarda, maslahat prensibinin etkin bir şekilde kullanılmadığı ileri sürülmüştür.
562

 

Eksiklik olarak ileri sürülen önemli bir husus, kelâmî mezheplerinin de merkezinde yer 

alan, ahlak, şeriat ve akıl ilişkisine dair tartışmalarla önemli benzerlikler taşımaktadır. 

Dolayısıyla, kelâmî mezheplerin ahlaki değerleri belirlemede akla verdikleri önemin 

derecesi ve aklı merkezi bir otorite olarak görüp görmedikleri, bu tartışmada belirleyici 

bir rol oynamaktadır. 

Dinî düşünce geleneği, insanın bedensel acı çekmesinin ağırlıklı olarak ilahî 

iradenin insanın manevi gelişimine yönelik bir tasarrufu olarak değerlendirmektedir. 

Toplum sağlığını ise fayda-zarar denkleminde ele almaktadır. Bu bakımdan toplum 

sağlığını ilgilendiren hususların herkesi ilgilendiren boyutları açısından değerlendirilmesi 

gerektiği kabul edilmiştir. Yaşanılan çağın dinamikleri göz önünde alındığında, koruyucu 

yaklaşımlar olarak nitelenen sağlıklı yeme, içme ve egzersiz yapma gibi bedensel ve 

                                                 
561

 Sachedina, “Islamic Bioethics”, Religious Perspective Bioethics, (New York, 2009), 27. 

562
 Merve Özaykal, “Maslahat Teorisi Açısından Bedene Yapılan Müdahalenin Fıkhi Sınırları”, Tıbbî, 

Dinî, Hukukî ve Etik Açıdan Bedene Yapılan Müdahaleler, İstanbul 2020, 193.  



 

219 

 

fiziksel durumlar dini geleneklerde şeriat mefhumuna referansla önerilmektedir.
563

 

Müslüman entelektüellerin biyoetik alanına yönelik çalışmalara, ortaya çıkan 

gereksinimleri sonucu yöneldikleri görülmektedir. Bu kapsamda Batı’da konuya ilişkin 

literatürünün zayıf olması yanında bu ilgi alanı ahlaki boyuttan ziyade hukukî bir bağlam 

kazanmıştır. Bu bağlamda ortaya çıkan literatürde maslahat kavramına ahlaki ve hukukî 

açılardan yarar ve fayda denkleminde vurgu yapılmıştır. Bu kaynaklarda kök hücre, kürtaj 

ve yaşamın sonlandırılması gibi meseleler, yanı sıra tıp ile ilgili bilimsel kararların ahlaki 

değerlendirmeden ve uygulama şekilleri açısından doğruluk ve yanlışlığının derinlemesine 

ele alınmaması şaşırtıcı görülmemelidir.
564

 

Biyoetik alanının gelişimi, çeşitli eleştirilere konu olmuştur; özellikle bu alanın 

pedagojik süreçlerden geçmemiş olması ve eksik kalmış yapısı nedeniyle eleştirilmiştir. 

Eleştirmenler, biyoetiğin kelâm, usûl-i fıkıh ve İslam felsefesi gibi disiplinlerle 

karşılaştırmalı olarak ele alınmasını ve Batı'da gelişen biyoetik literatürünün detaylı bir 

şekilde incelenmesi gerektiğini vurgulamaktadırlar.
565

  

Günümüzde, Müslümanların biyoetik konusundaki ilgisi, metodolojik ve perspektif 

açıdan iki farklı eğilim göstermektedir. Bir yandan, biyoetik, İslami geleneğe dayalı bir 

                                                 
563

 Antes, Peter, “Medicine and the Living Tradition f Islam”, Healing and History: Health and Medicine 

in the World’s Religious Traditions, editor: Lawrence E. Sullivan, (New York: Mcmillian, 1989), 203-208; 

Sachedina Abdulaziz, “Islamic Bioethics”, 169-70; http://www.fiqhcouncil.org/node/23; Wahaj D. Ahmed 

-Malika Haque -Faroque A. Khan, İMANA Ethics Comittee, Stem Cell Research: The IMANA 

Perspective, 1-16, http://www. abidsheikh.com /IMANA, (05.07.2024).  

564
 Sachedina, “Defining the Pedagogical Parameters of Islamic Bioethics”, 25; Mohammed Ali Al-Bar - 

Hassan Chamsi Pasha, Contemporary Bioethics- Islamic Perspectives, (Cham: Sprenger Open, 2015), 

260.  

565
 Sachedina, “Defining the Pedagogical Parameters of Islamic Bioethics”, 32; Ghaly, Mohammed, 

“Sharia Scholars and Modern Biomedical Advancements: What Role for Religious Ethicsin the Genomic 

Era?”, Islamic Ethics and The Genome Question, (Leiden/Netherlands/Boston/Massachusetts: Brill Open, 

2018), 7-47. 

http://www.fiqhcouncil.org/node/23


 

220 

 

yaklaşımla ele alınırken; diğer yandan, modern tıbbın evrensel ve müşterek insan aklına 

dayandığı düşüncesinden yola çıkılmaktadır. Bu bağlamda, bazı görüşler, doktor 

tavsiyelerinin, din adamlarının tavsiyelerinden daha önemli ve değerli olduğunu 

savunmaktadır. Burada önemli olan sorunlar, bir din aliminin verdiği fetvanın tüm 

Müslümanlar için bağlayıcı olup olmadığı ve biyoetik kararların fayda-zarar temelinde 

hangi gerekçelerle ve hangi otorite tarafından verileceğidir. Bu farklı yaklaşım ve 

tecrübeler, biyoetik meselelerinin karmaşık bir görünüm sergilemesine yol açmaktadır.
566

  

Doğru karar verme imkanının klasik fıkıh geleneğindeki fetvalara bırakılmış olması 

daha otoriter bir söylemin oluşmasını beraberinde getirdiği söylenebilir. Halbuki, tıp 

alanında hür insan iradesinin ve kavrayışının desteklenmesi birçok faydayı ortaya 

çıkarması mümkündür. Kişilerin ahlaki sorgulama mekanizmasını ön plana çıkarmaları, bir 

yandan akıl yürütmeyi diğer yandan ise bu arayışın meşruiyetinin önünün açabilecektir.
567

 

Biyoetik alanında tezahür eden iki metodolojik yaklaşım, fıkıh alimlerinin hüküm 

koyarken maslahatı gözetmelerine rağmen, bu hükümlerin ahlaki temellerden yoksun fıkhî 

bir karakter taşıması dolayısıyla biyoetik dışı bir faaliyet olarak değerlendirilmesine yol 

açmaktadır. Bu durum, ortaya konan hükümlerin gerekçelendirilmediği sürece, ahlaki 

açıdan faydaya dayalı olsa da fetva karakteristiğinden kurtulamamasına neden olmaktadır. 

Dolayısıyla, İslamî biyoetik çabalar, ahlaki ve teolojik temellerle desteklenmediği takdirde 

                                                 
566

 Marcia C. Inhorn, “Globalization and Gametes: Reproductive ‘tourism,’ Islamic Bioethics, and Middle 

Eastern Modernity.” Anthropology & medicine, 18/1 (2011): 87–103; Sherine Hamdy, “Reframing Islamic 

Bioethics”, Contending Modernities, University of Notre Dame, 2013. 

567
 Sachedina, “Defining the Pedagogical Parameters of Islamic Bioethics”, 27; Mohammed. Ghaly, 

“Islamic Bioethics in the Ywenty-First Century: With Mohammed Ghaly, ‘Islamic Bioethics in the 

Twenty‐first Century’; Henk Ten Have, ‘Global Bioethics: Transnational Experiences and Islamic 

Bioethics’; Amel Alghrani, ‘Womb Transplantation and the Interplay of Islam and the West’; Shoaib A. 

Rasheed and Aasim I. Padela, ‘The Interplay between Religious Leaders and Organ Donation among 

Muslims’; Padela, ‘Islamic Verdicts in Health Policy Discourse: Porcine‐Based Vaccines as a Case 

Study’; Ghaly, “Collective Religio‐Scientific D.” Zygon 48/3 (2013):  592–599. 



 

221 

 

sınırlı bir alanın ötesine geçemediği iddia edilmiştir.
568

 Fıkıh, yapısı gereği bireysel ve 

toplumsal yaşamı düzenlemeye yönelik pratik hükümlere odaklanmıştır. Ancak bu 

hükümler, genellikle bağlayıcı normlar şeklinde uygulanmış; ahlaki temeller ve evrensel 

değerler bağlamında derinlemesine gerekçelendirme açısından eksikliği sergilediği iddia 

edilmiştir. Bu durum, özellikle biyoetik gibi dinamik bir alanda fıkhın sınırlı kalmasına yol 

açmaktadır. Özellikle maslahat ilkesi, uygulamada çoğu zaman yalnızca pragmatik bir araç 

olarak kullanılmakta; bu da hükümlerin ahlaki ve teolojik boyutlarının yeterince ele 

alınmamasına neden olmaktadır. 

Fetva karakteristiği ile sınırlı olduğu ifade edilen diğer bir husus, müslüman alan 

araştırmacılarının alıntılarında ciddi metodolojik hatalara düşmesi; hermenötik yaklaşımın 

zayıf kalması olduğu belirtilmiştir. Bu nedenle kavramlar daha açıklayıcı şekilde ele 

alınarak karmaşıklıktan kurtarılması bu eleştirilerin önüne geçecektir.
569

  

Kapsayıcılığı güçlü olan hedefler, makâsıdu’i-şeria kavramsallaştırmasıyla biyoetik 

modelindeki kavramsal boşlukların ve metodolojik sorunların
570

 giderilmesine katkı 

sağlamaya devam etmektedir; bunun yanı sıra diğer dünya görüşleriyle ortak bir bağlamın 

tespit edilmesine de olanak tanımaktadır. Böylece, klasik İslam düşüncesinin vahiy temelli 

yapısı, biyoetik alanındaki etkisini önemli ölçüde sürdürmektedir. Bu durum, ahlak 

alanında normatif bir yaklaşımın öne çıkmasına neden olmakta; akıl ve ahlaka dayalı 

                                                 
568

 Sachedina, “Defining the Pedagogical Parameters of Islamic Bioethics”, Muslim Medhical Ethics: 

From Theory to Practice, University of South Carolina (2008), 30. 

569
 Hans Jonas, “Philosophical Reflections on Experimenting with Human Subjects,” Daedalus 98/2, 

(1969), 191; Aasım I. Padela, Ahsan Arozullah, and Ebrahim Moosa. “Brain Death in Islamic-Legal 

Deliberation for Applied Islamic Bioethics”, Bioethics 27/3, (2013), 132–139. Abbas Rattani, “A 

Chritigue of Contemporary Islamic Bioethics”, Journal of Bioethical Inquiry, 2021, 1/ 2, 360. 

570
 Padela Aasim I, “Using the Maqāssıd al-Sharia’ah to Furnish a Islamic Bioethics: Conceptual and 

Practical Issues”, Journal of Bioethical Inquiry, 2019, 16/3, 347; Mohd Zailani, Muhammad Faiq, 

Mohammad Naqib Hamdan, and Aimi Nadia Mohd Yusof. “Human–Pig Chimeric Organ in Organ 

Transplantation from Islamic Bioethics Perspectives” Asian bioethics review 15/2, (2023): 181–188.  



 

222 

 

yaklaşımların etkisinin sınırlanması riskini doğurabilmektedir.
571

 

Çağdaş dönemde biyoetik alanında yapılan çalışmalar ve süregelen tartışmalar, 

temelleri itibariyle klasik İslamî metafiziğin etkisini taşımaktadır. Bunun en belirgin 

örneklerinden biri, klasik literatürdeki husun ve kubuh nazariyesi çerçevesinde akıl-nakil 

karşıtlığına dair tartışmaların, akıl sahibi ve sorumlu birey olarak insanın özgürlük alanı ve 

sınırları üzerine hâlâ devam etmesidir. Bu yapısıyla, İslamî metafizik temelinde şekillenen 

biyoetik, bilimsel gelişmelerin etkisiyle ortaya çıkan yeni inceleme ve değerlendirme 

alanlarıyla gerilim yaşamaya devam etmektedir. Zira klasik dinî düşüncede, yeryüzünde 

meydana gelen her şeyin doğrudan Tanrı’ya atfedildiği bir anlayış hakimdir. Bu çerçevede, 

Müslüman entelektüeller, biyoetik alanındaki yeni kazanımlara yönelik özgün ve yenilikçi 

yaklaşımlar geliştirmekte zorlandığı, bilimsel gelişmelere karşı daha savunmacı ve reaktif 

bir tavır sergilemelerine yol açtığı iddia edilmiştir.
572

 

Organ nakli gibi biyoetik alanını ilgilendiren konular, klasik İslam fıkhının hüküm 

koyma yöntemleriyle modern dönemin etik ihtiyaçlar arasında önemli bir gerilim alanı 

oluşturmuştur. Hanefî mezhebi çevresinde organın bedensel bütünlükten ayrılabilir bir 

"mal" gibi değerlendirilmesi, belli şartlar altında organ nakline izin verilmesine olanak 

tanımıştır. Bu değerlendirme, genellikle hayat kurtarma gibi zaruret ilkesiyle ve maslahat 

prensibiyle ilişkilendirilmiştir. Ancak bu izin, organın bedensel bütünlükten farklı bir 

hüviyet arz etmesi ve insan canıyla birebir kıyaslanamaz bir niteliğe sahip olması 

gerekçesiyle sınırlandırılmıştır.
573

 Ancak bu izin, organın bedensel bütünlükten farklı bir 

                                                 
571

 Inhorn, “Globalization and Gametes: Reproductive ‘tourism,’ Islamic Bioethics, and Middle Eastern 

Modernity.”, 87–103; Rattani, “A Chritigue of Contemporary Islamic Bioethics”, 357-8. 

572
 Mahmut Ay, “Theo-Ethical Admissible And Limitations of Tampering with Human Nature in Islamic 

Theology”, 99. 

573
 Daha detaylı bilgi için; Merve Özaykal, “Maslahat Teorisi Açısından Bedene Yapılan Müdahalenin 

Fıkhi Sınırları”, Tıbbi, Dini, Hukuki ve Etik Açıdan Bedene Yapılan Müdahaleler, (İstanbul 2020), 179-86. 



 

223 

 

hüviyet arz etmesi ve insan canıyla birebir kıyaslanamaz bir niteliğe sahip olması 

gerekçesiyle sınırlandırılmıştır.
574

  

Klasik ve modern yapısıyla maslahat, genellikle bireysel ve toplumsal faydayı göz 

önüne alarak kısa vadeli çözüm odaklı bir araç olarak ele alınması, maslahat ilkesinin daha 

geniş ahlakî ve teolojik ilkelerle ilişkilendirilmemesi nedeniyle modern biyoetik sorunlara 

yanıt verme kapasitesini sınırlandırmıştır. Örneğin, kök hücre araştırmaları ve genetik 

mühendislik gibi karmaşık etik meselelerin klasik fıkıh metotlarıyla doğrudan bir çözüm 

alanı bulamadığını belirtmektedir. Bu tür meseleler, çoğunlukla fetva mekanizması 

içerisinde, somut gerekçelendirmelerden ziyade normatif yaklaşımlarla ele alınmıştır. 

Fetvaların fıkıh temelli bir bağlama oturtulması, kelâmın metafiziksel ve ahlakî boyutlarını 

sınırlı olarak ele alınması, modern bilim ve teknolojinin ortaya çıkardığı etik sorunlarda 

kapsamlı çözümler üretilmesini zorlaştırmıştır. Ayrıca, maslahat ilkesinin yalnızca bireysel 

değil, toplumsal faydayı gözeten daha geniş bir çerçevede yeniden yorumlanması 

gerektiğini ortaya koymaktadır. Örneğin, insan klonlama veya yapay zekâ gibi güncel 

sorunlar, kelâmın aklî ve metafizik boyutlarından destek almadıkça mevcut fetva 

anlayışlarıyla sınırlı kalmaktadır. 

Sonuç olarak, biyoetik meselelerin çözümünde daha kapsayıcı ve disiplinler arası 

bir yaklaşımın benimsenmesi gerekmektedir. Bu yaklaşım, klasik fıkıh metodolojisinin 

maslahat ilkesini yeniden yorumlayarak, ahlakî ve teolojik bir derinlikle ele almasını; aynı 

zamanda kelâmın metafiziksel katkılarının bu sürece entegre edilmesini içermelidir. 

Böylece, İslamî perspektif, modern biyoetik tartışmalarda daha etkili ve kapsamlı bir 

çerçeve sunabilir. 

                                                 
574

 Hans Jonas, “Philosophical Reflections on Experimenting with Human Subjects,” 219-247; Özaykal, 

“Maslahat Teorisi Açısından Bedene Yapılan Müdahalenin Fıkhi Sınırları” 104. 



 

224 

 

2.2. Biyoteolojik İkilemler 

Canlı ve cansız insan bedenine müdahalenin imkân ve sınırları biyoetik ve 

biyofıkıh alanında tartışılan önemli bir başlık olmuştur. 21. yy’da insan genom projesi ile 

insan ile ilgili tüm sınırların ortadan kalktığına dair bir tartışma ortaya çıkması bedenin 

birçok manipülasyona açık olduğunu gözle önüne sermiştir.
575

 Hayatın başlangıcı doğum, 

hatta doğum öncesi süreç ve anne karnında canlının oluşumu da ele alınarak ve hayatın 

sonu ölüm, ölen bedenden yapılan organ transferine kadar birçok konu ele alınmaktadır. 

Özellikle organ nakli gibi birçok mesele küresel ekonominin neo-liberal yasalarına göre 

yönetilen tıbbi bir turizmden olduğu göz önüne alındığında meselenin dini ve ahlaki olarak 

ele alınması hayati öneme haizdir.
576

 

Teknolojinin gelişmesiyle birlikte 1978 yılında yapılan tüp bebek yöntemi,
577

 üreme 

ile cinsellik arasındaki zorunlu ilişkinin koparıldığı yönündeki iddiaları gündeme 

getirmiştir.
578

 Bu konuda Diyanet işleri başkanlığı tarafında tüp bebek uygulamasına fetva 

verilmiş; ancak bu fetva, yumurta ve spermin anne ve babadan alınmasıyla embriyonun 

annenin rahmine yerleştirilmesi
579

 şartıyla sınırlı tutulmuştur. Maslahat açısından bu 

                                                 
575

 Nazife Şişman, “Bir İntihar Biçimi Olarak Ötanazi” Karizma 3 Aylık Düşünce Dergisi, (2002), 12:35-

39.  

576
 Çelik Faik, “Yirminci Yüzyıl Tıbbı ve Felsefesinden Kopuş”, Nurhan Yıldırım Armağan Kitabı-Tıp 

Tarihinin Peşinde Bir Ömür, (221); Şişman, Hayatın, “Bedenin ve Ölümün Değişen Sınırları”, 37. 

577
 Health, Culture and the Human Body- Epidemiology, Ethics and History of Medicine, Perspectives 

From Turkey and Central Europe, Ed.: İlhan İlkkılıç, Hakan Ertin, Rainer Brömer, Hejo Zeeps, (İstanbul: 

Betim Center Press, 2014), 137-67; Hans-Martin Sass, Biset Ekinci, “The Dignity of Begining of the 

Life”, Health, Culture and the Human Body,  403-33; Sakine, Üreme hakkı kapsamında üremeye yardımcı 

teknikler. (İstanbul Medipol Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2018), 403-32. 

578
 Dragica Popovska, “Beginning of th Life/Productory Medicine”, Health, Culture and the Human 

Body, 379-93; Merve Çağlar and Ümran Yeşiltepe, Oska Y. "İnfertilite ve cinsel yaşam üzerine 

etkileri." Journal of Academic Research in Nursing (JAREN) 6/1, (2020), 157-162. 

579
 (20.05.1992);  

https://kurul.diyanet.gov.tr/Karar-Mutalaa-Cevap/9669/organ-naklinin-dini-hukmu; Kararda 

döllendirilecek yumurta ve spermin her ikisinin de nikâhlı eşlere ait olması, yani bunlardan herhangi 

https://kurul.diyanet.gov.tr/Karar-Mutalaa-Cevap/9669/organ-naklinin-dini-hukmu


 

225 

 

uygulamanın neslin korunması için gerekli olduğu vurgulanmıştır. Benzer şekilde, organ 

nakli
580

 konusunda da insan yaşamını korumanın zorunluluğu bağlamında beden üzerine 

müdahalelere izin verilmiştir.
581

 Ancak, Diyanet İşleri Başkanlığı tarafında alınan kararla 

tedavideki zorunluluk ilkesine dayanarak kan, doku ve organ nakli uygun bulunmuş; buna 

karşın, rahim nakli için aynı izni vermemişlerdir.
582

 

Modern dönemde biyoetik konusundaki tartışmalara çözüm bulmak amacıyla bazı 

kuruluşlar karar verme amaçlı toplanıp paneller düzenlemiştir. Bunlardan birisi The Islamic 

Institute Foundation, The Graduate School of Islamic Social Sciences ve The International 

Institute of Islamic Thought, birlikte düzenledikleri panelde vahyin amaçlarının 

doğrultusunda karar alma amacıyla toplanmışlardır. Islamic Medical Association of North 

America Etik Komitesi insan olma potansiyeli olan döllenmiş yumurtanın insanın faydası 

                                                                                                                                               
birisinin yabancıya ait olmaması; döllenmiş olan yumurtanın, başka bir kadının rahminde değil de 

yumurtanın sahibi olan eşin rahminde gelişmesi; 

işlemin, gerek anne-babanın gerek doğacak çocuğun maddî, ruhi ve akli sağlığı üzerinde olumsuz bir 

etkisinin olmayacağı tıbben sabit olmak şartıyla tüp bebek yöntemine başvurmakta bir sakınca olmadığı 

bir kadının yumurtasının alınması veya kocası dışında yabancı bir erkeğin sperminin kullanılması ile bir 

kadının gebeliğinin sağlanması ise caiz olarak görülmemiştir.  

580
 Organ Naklinin Dini Hükmü, Karar No: 13, 1980; Zarurete nedeniyle cesedin kesilmesi, organ ve 

dokularından bir kısmının alınmasının caiz olup olmadığı, hastalığın tedavisinin zaruret sayılıp 

sayılmayacağı (Haram ile tedavinin hükmü) ve Organ ve doku nakli caiz ise hangi şartlarla caiz 

olduğunun bilinmesine göre İslam fakihleri, karnında canlı halde bulunan çocuğun kurtarılması için ölü 

annenin karnının yarılmasına ve başka yoldan tedavileri mümkün olmayan kimselerin kırılmış 

kemiklerinin yerine, başka kemiklerin nakline gibi çeşitli durumları göz önünde bulundurarak karar 

vermektedir. 

581
 Detaylı bilgi için bk. Nurhan Yıldırım Armağan Kitabı-Tıp Tarihinin Peşinde Bir Ömür, Ed.: 11-45; 

Nurten, “İslam Hukuku ve Biyoetik”, 72. 

582
 Cessâs, Ahkâmu’l-Kuran, 1:156; Üreme organlarının nakli organ nakli gibi görülmemesinin sebebi 

genetik özelliklerini taşımaya devam ettiği için o rahimden tekrar doğacak çocuğa aktarılması sakıncalı 

olarak görülmüştür; Veli Yalçın, “rahim nakli caiz midir?”, D.İ.B. Kurumunun Konu ile İlgili Fetvası, Din 

İşleri Yüksek Kurulu, 11.14.2017. 



 

226 

 

amaçlandığı için deneysel olarak kullanılmasına onay vermişlerdir.
583

 

Görüldüğü üzere biyoetik alan, temelde, fayda ve zararsızlık temelinden 

hareketle kişiler arası ilişkileri korumaya çalışmış; birçok ahlakî kuramın temelinde yer 

alan zararsızlık prensibi yararlılık prensibi altında incelenmektedir. Bu kavrayış, 

herhangi bir kişiye ve diğer canlılara kötülük etmemek, zarar vermemek, herhangi bir 

kişinin ve canlının zarara uğramasını engellemek, herhangi bir kişiden/canlıdan uğradığı 

zararı gidermek ve iyiliklerin ilerlemesi ve çoğalması şeklinde çok yönlü bir bağlam 

sağlamaktadır.
584

 Biyoetik alanda yapılan çalışmalar her ne kadar dini kaygıları 

doğrudan referans almasalar da dini yargıların temelinde yer alan fayda ve zarar 

kavrayışına dayanmaktadır.
 

Felsefe, Psikoloji ve Antropoloji gibi seküler bilimler 

insanın anlam arayışına dair geliştirdikleri söylem, yöntem ve teoriler itibarıyla klasik 

teolojideki söylem, yöntem ve teoriler ile bağlantılı ortak noktaların imkanına alan 

açmaktadır.
585

  

3. DEĞERLENDİRME 

    Bölüm içerisinde, maslahat kavramının biyoetik alanındaki uygulamaları ve etik 

yaklaşımlarla olan ilişkisi ele alınmıştır. Pragmatizm ve maslahatın birleşimi, biyoetikte 

pratik ve esnek çözümler sunarken, teknolojinin etikle nasıl iç içe geçtiği ve dini 

perspektiflerin biyoetiğin gelişimindeki rolü aydınlatılmıştır. Vahiy geleneğinin biyoetik 

üzerindeki etkileri, maslahatın farklı kültürel ve dini bağlamlarda nasıl işlendiğini 

göstermektedir. 

                                                 
583

https://en.wikishia.net/view/Islamic_Institute_of_New_York. https://iiit.org/en/home/(05/04/2024); 

https://fiqhcouncil.org/node/23(06/04/2024). (04/04/2024). 

584
Inhorn, “Globalization and Gametes: Reproductive ‘tourism’. Islamic Bioethics, and Middle Eastern 

Modernity.”, 87–103; Beaucham - Childress, Biomedical Etik Prensipleri, 228.  

585
 Carlin, “Correlating Biology and Theology”, American Journel of Bioethics, 20/12, 49. 

https://en.wikishia.net/view/Islamic_Institute_of_New_York
https://iiit.org/en/home/(05/04/2024)
https://fiqhcouncil.org/node/23(06/04/2024)


 

227 

 

Bu bölümde, özellikle dakîku’l-kelâm ve celîû’l-kelâm çerçevesinde modern 

dönemde ahlak ve değerler alanında yaşanan değişimlere dikkat çekilmiştir. Batı 

düşüncesinde doğanın ve insanın önemsizleştirildiği bir süreç yaşanmış, bu durum 

klasik felsefi ve dini düşüncelerin etkisini azaltarak ahlaki yaşam anlayışında boşluklara 

neden olmuştur. Teknolojinin yükselişi, ahlaki kavramların değer kaybetmesine 

doğrudan sebep olmamakla birlikte, maslahat düşüncesinin bu boşluğu doldurmada 

yetersiz kaldığı belirtilmiştir. Biyoetik, yaşamı uzatma ve refah sağlama hedefleriyle 

sınırlı kalırken, yaşamın diğer önemli yönleri ihmal edilmiştir. Ahlaki ilkelerin 

temellerinin zayıflaması, bireylerin potansiyellerini düzenlemekte belirsizlik yaratmıştır. 

Ancak, ahlak ve değerlere duyulan ihtiyacın devam ettiği ve bu konuda süregelen 

arayışların, felsefenin önemini yeniden vurguladığı ifade edilmiştir. Bölümde ayrıca, 

geleneksel metafiziğin modern anlamda değişimi, maslahata bağlı teknolojik yönler, 

biyoetiğin felsefi temelleri ve çağdaş dini temeller ele alınmıştır.  

     Özellikle İslami biyoetik üzerine yapılan eleştiriler, maslahatın çağdaş dünyadaki 

etik meselelere nasıl uyarlanabileceğine dair değerli içgörüler sağlamaktadır. Bu 

eleştiriler, İslam düşüncesinin evrensel sorunlara esnek ve kapsayıcı çözümler üretme 

kapasitesini gözler önüne sermektedir. Biyoetik, teknoloji ve dini öğretiler arasındaki 

dinamik etkileşim, maslahatın modern dünyada nasıl bir rol oynayabileceğini ve etik 

ilkelerin nasıl uyarlanabileceğini göstermektedir. 

    Sonuç olarak, bu bölüm maslahatın hem İslam düşüncesindeki derin köklerinden 

hem de biyoetik alanındaki pratik uygulamalarından gelen çeşitlilik ve adaptasyon 

kabiliyetini vurgulamaktadır. Maslahat, İslam düşüncesinin ve biyoetiğin ortak 

zemininde, küresel sorunlar karşısında dinamik ve esnek çözümler sunarak, hem teorik 

hem de pratik düzeyde önemli bir köprü görevi görür. Bu durum, maslahatın yalnızca 



 

228 

 

İslam hukukunda değil, aynı zamanda küresel etik diyaloglarda da etkili bir araç 

olabileceğini öne çıkarır.  

  



 

229 

 

SONUÇ 

    İslam Düşüncesinde İlahî Vahiy, vakıa ve akıl hareket noktasından 

kavramsallaştırılan maslahat düşüncesi, insan yararını sağlama ve zararı engelleme 

gayesi taşımaktadır. Bu çalışmada maslahat düşüncesinin değer alanı ile ilişkisi, ortaya 

çıkma sürecinde farklı yaklaşımları kapsayacak şekilde dakîku’l-kelâm ve celîû’l-kelâm 

çerçevesinde ortaya çıkmaktadır. Bu süreçte kavramı kadim dönemden günümüze 

getirme amaçlı, metafiziksel yapının değişimi bağlamında teknoloji zemininde biyoetik 

alan üzerinden açıklamaya çalışılmıştır. 

          Maslahat kavramının, dakîku’l-kelâm ve celîû’l-kelâm incelenmesi ağırlıklı olarak 

Mutezilî ve Eş'arî alimlerin görüşlerinden yararlanarak geniş bir tematik yelpazede 

incelenmiştir. Bu alimler, ilahi yaratıcının mahlukatı maslahat temelinde yarattığını ve 

peygamberlerin bu amaca hizmet etmek üzere görevlendirildiğini, vahiyde yer alan 

hükümlerin insanın maslahatını gözetmek amacıyla verildiği, akıl yetisinin ise insanın 

maslahatını bulmasında kritik bir rol oynadığı belirtilmiştir. Bu çerçeve içinde Allah’ın 

kudretine yapılan vurgularla ele alınmış ve Allah’a herhangi bir zorunluluk 

atfedilemeyeceği üzerinde durulmuştur. Her iki ekol de maslahatı, insan yararının 

sağlanması, korunması ve mevcut ya da potansiyel zararların engellenmesi olarak ortak 

bir temelde ele almıştır. Usûl-i fıkh açısından ise, maslahat, dinin şer’î ve bağlayıcı 

muhtevasının ahlakî, aklî ve teolojik olarak iyiyi gerçekleştirme ve zararı ortadan 

kaldırma amaçlarına hizmet eden teorik ifadelerini içermektedir. Bu iki yönlü maslahat 

anlayışı, insanlık durumunun değişen ve gelişen dinamiklerine uyum sağlayarak, yeni 

olay ve durumların çözümlenmesi için hüküm koyma yeteneği, metodolojisi ve 

sınırlarını da belirlemektedir. Bu, maslahatın hem tarihsel sürekliliğini hem de çağdaş 

uygulamalarına olan esnekliğini göstermektedir. 



 

230 

 

               Çalışma maslahat prensibinin detaylı bir incelemesini sunmuştur. Çalışma 

boyunca maslahatın kelamî ve fıkıhî bağlamdaki teorik boyutları ve modern biyoetikle 

olan ilişkileri ele alınmıştır. Bu çerçevede, maslahat prensibinin etik, hukuki ve 

toplumsal bağlamlarda nasıl bir perspektif sunduğu detaylı bir şekilde tartışılmıştır. İlk 

bölümde, celîlü’l-kelâm açısından maslahatın tanımı ve referans alanları incelenmiştir. 

Bu kapsamda maslahatın kelime anlamı, Kur’an’daki yansımaları ve ilk kullanımları 

detaylandırılmış, maslahat ile ilişkili olan kavramlar arasındaki bağlantılar tartışılmıştır. 

İkinci bölümde, dakîku’l-kelâm açısından maslahatın referans alanları ele alınmıştır. Bu 

bölümde maslahatın kelamî atıfları ve değişim ilişkisi üzerine odaklanılmış, nazar, 

tevhid, aslah, lütuf, nübüvvet ve hikmet ile ilişkileri açıklanmıştır. Üçüncü bölüm, 

maslahatın ahlaki temellerinden biyoetiğe geçişi incelenmiştir. Bu geçişe zemin 

oluşturması planlanan kelamî konular; husun ve kubuh tartışmaları, ilahî ve insani filleri 

içeren fiiller meselesi ve sem’ öncesi eşyanın hükmü ele alınmıştır. Ayrıca, maslahat ve 

biyoetik ortak zemini üzerine etik, utilitaryanizm ve deontolojik ahlak anlayışına dair 

değerlendirmeler yapılmıştır. Dördüncü bölüm, maslahatın biyoetikteki yansımalarını, 

dini perspektifler ve pragmatik yaklaşımlar açısından ele almıştır. Biyoetikte maslahat 

ve ahlaki yaklaşımlar, pragmatizm ve maslahatın biyoetik bağlamındaki 

değerlendirmeleri, biyoetiğin teknolojiyle ilişkisi ve İslami biyoetik üzerine yapılan 

eleştiriler ve biyoteknolojik ikilemler tartışılmıştır. 

             Maslahatın temelinde yer alan iyi ve kötü değer hükümleri olan husun ve 

kubuhun tanımı mahiyeti kaynağı ve nasıl bilinbileceği konuları ele alınmış; konu ile 

ilgili görüş farklılıkları kaynaklar etrafında incelenmiştir. Varolan farklılığın sebebi 

farklı vahiy tasavvurlarının, dini sorumluluk anlayışlarının ve aklın değer otoritesi olup 

olmayacağı gibi pek çok bağlamda birbirinden ayrıştıkları gözlemlenmiştir. Bu açıdan 

maslahat kavramı dinin kaynağının neliğine ilişkin tartışmaların merkezinde yer alması 



 

231 

 

kavramın önemine ortaya çıkması dakîku’l-kelâm başlığının kapsamı altında olması 

dikkat çekicidir. 

Çalışma, maslahat kavramının İslam düşüncesinde teorik ve pratik boyutlarıyla 

kilit bir üstlendiği rol celîû’l-kelâm çerçevesinde; sabit fıkhî metinlerin yüksek referans 

değeri ile sürekli değişen insan durumları arasında dinamik bir köprü işlevi görmüştür. 

Klasik dönemde maslahat, Tanrı’nın iradesini yansıtan bir ilke olarak hem bireysel hem 

de toplumsal hayatı düzenlemeye yönelik çözümler sunarken, modern dönemde değişen 

insan tecrübeleri ve hukuki ihtiyaçlar karşısında yeniden yorumlanma gerekliliğini 

ortaya koymuştur.
 
Alimler arasında bu kavrama yönelik farklı yaklaşımlar, aklın hareket 

kabiliyeti ve ilahi metnin korunması arasındaki hassas dengenin bir sonucu olarak 

şekillenmiştir. Bu farklılıklar, maslahatın zengin bir düşünsel temele sahip olmasını 

sağlamış; modern hukuki prensipler ve yöntemlerle uyumlu bir şekilde yeniden ele 

alınmasına imkân tanımıştır. Böylelikle, maslahat kavramı hem klasik referanslarını 

koruyarak dini ilkelerin sürekliliğini temin etmiş hem de çağdaş sorunlara çözüm 

üretme potansiyeliyle İslam düşüncesinin güncelliğini ve canlılığını muhafaza etmiştir. 

Modern dünyanın bu değişim yelpazesiyle ilişkilendirildiğinde İslam 

düşüncesinde geliştirilen klasik maslahat teorilerinin özgün bir referans değeri 

sağlayabileceği ve biyoetik tartışmalarda Müslüman alimlerin kavrama duydukları 

gereksinim tezin önemli bulguları arasında yer almaktadır. Teknoloji sayesinde elde 

edilen kazanımlar ve yeniliklerin, tıp alanında maslahatın klasik çerçevesi ile sınırlı 

biçimde çözümlenemeyecek kadar farklı ve derin bir yapıda olduğu bu tezin önemli 

hususları arasındadır.  

Teknolojiyi ortaya çıkaran felsefenin günümüzdeki hakimiyeti herkesi 

kapsamaktadır.  İlahi yaratıcıya atıf olmadan sadece insan iradesine indirgenen bu 



 

232 

 

anlayışın birçok probleme sebebiyet verdiği söylenebilir. Bu durumun gelişimini ahlaki 

problemlere yol açtığı ve tartışma kaynağı olduğu belirtilmelidir. Bilginin Bacon’cı 

anlayışla var olan doğanın inceleme amacıyla kullanımı yerine, güç yarar elde etmesine 

vesile olabilen yıkıma da sebebiyet verebilen yapısı dikkatle incelenmesi gereken 

hususlar arasındadır. Modern dönemde yarar/menfaat/çıkar kavramları benzer anlamda 

kullanılarak, üzerinde hâkim bir otoritenin olmaması güçle harmanlanan modern 

düşünce yapısını oluşturmuştur. Tıp alanında elde edilen kazanım ve ortaya çıkan 

değişimlerin sağduyulu bir yaklaşımla, alçakgönüllü bir bilimsellik anlayışıyla ve özgün 

felsefi bir birikimle irdelenmesi kaçınılmaz hale gelmiştir. 

Maslahat kavramının ortaya çıkışında Cassâs, maslahat kavramına bir hüküm 

çıkarma yöntemi olarak bakmadığını belirtmiş; bu temelde kavramı ilahî buyrukların 

nötr kaldığı yani hüküm beyan etmediği alanlarda iyi ve kötü değer yargılarını 

oluşturma vesilesi olarak değerlendirmiştir. Ancak bu tutumun Kâdı Abdulcebbâr ve 

Hüseyin el-Basri’nin maslahat teorisinde aklın çok daha güçlü bir şekilde merkezileştiği 

bir bakış açısına dönüştüğü görülmektedir. Zira akıl temelli maslahat anlayışında 

insanlık durumu içerisinde ortaya çıkan yeni durumlar aklın kavrayış kapasitesi 

içerisinde ele alınmalıdır. Maslahat fikrini güçlendiren isimlerden biri olan Eş'ari 

kelâmcı Cüveynî maslahatı kendi içerisinde zaruriyyât, hâciyyât ve tahsiniyyât olmak 

üzere üç alanda incelemiştir. İmam Gazzâlî, bu bakış açısını dinin maksatları anlamında 

maslahatı dinin beş küllî prensibi ekseninde incelemiştir. Buna göre ilahî buyruklar, beş 

evrensel ve küllî gereksinimi karşılamak üzere vazedilmiştir. Bunlar: dini korumak, aklı 

korumak, malı korumak, nesli korumak ve canı korumaktır.  Gazzâlî, böylelikle 

dinin/nübüvvetin/şeriatın temelde insan yararını gözeten bir temel üzerine kurulu 

olduğunu savunmakta ve maslahatı delil niteliği açısından şeriatın maksatlarının 

korunması şeklinde ilahî buyruk otoritesine bağlamaktadır.  



 

233 

 

             Maslahat, hikmet ile birlikte ele alındığında, sadece var olan durumların değil, 

imkândan oluşa geçiş sürecinin de ahlaki ve pratik yansımalarını anlamaya olanak tanır. 

Hikmet, bu bağlamda, insanın ilahî iradeyi kavrayarak davranışlarını ve ilişkilerini iyiye 

yönlendirmesi ve geleceği şekillendiren bir ilke olarak işlev görürken, maslahat, bu 

sürecin somut pratiklerdeki yansımasını ifade eder. Maslahatın bu şekilde yeniden 

değerlendirilmesi, modern dönemde kavramın anlamını genişleterek, hikmet 

bağlamında daha kapsamlı bir perspektif sunabilir. Böylece, maslahatın kelâmî 

boyutlarını tartışarak, klasik İslam düşüncesi ile modern etik ihtiyaçları arasında köprü 

kurma imkânı sağlayabilir. Maslahat, hikmetin epistemolojik ve ontolojik derinliği ile 

birleştirildiğinde, yalnızca şer‘î hükümlerle sınırlı bir araç olmaktan çıkar; insanın 

biyolojik, ahlaki ve metafizik boyutlarını bir bütünlük içerisinde anlamayı mümkün 

kılar. 

          Tezin birinci ve ikinci bölümü Maslahatın kuramsal yapısı ve pratik kullanımı 

arasında nasıl bir ilişki olduğu üzerine kuruludur. Bu ilişki özellikle maslahatın genel 

tanımları başlığında biyoetik alanına geçişte bu bölüm köprü görevi görmektedir. Kelâm 

literatürüne bakıldığında maslahat, kavram olarak, dakîku’l-kelâm ve celîû’l-kelâm 

bağlamında Allah’ın bu dünyayı ve insanları yaratması, peygamberi göndermesi, 

peygamberle gelen vahiy, bu vahyin içeriğinin genel amacı olarak hem dünyada hem de 

ahirette insanların maslahatlarını gözetmek ve onlardan mefsedeti uzaklaştırmak olarak 

anlaşılmıştır. Kuramsal yapısını büyük oranda Kelâm disiplinin alanına girmekle 

birlikte, pratik yönü büyük oranda usûl-i fıkıh u’nun alanına girmektedir. Fıkıh 

literatüründe ise kavram
 

bu temelde bir Müslümanın yerine getirmesi gereken 

sorumlulukları, Allah’ın insanların maslahatı için amaçladığı maksatlar olarak 

şekillendirilmiştir.                                                                                                      



 

234 

 

    Modern dönemde biyoetik ikilemlere maslahat kavramı ve şeriatın maksatları 

üzerinden çözüm arandığı tez sürecinde dikkat çeken önemli hususların başında 

gelmektedir. Biyoetik alanının yeni bir alan olduğu ve ortaya çıktığı coğrafya 

bakımından diğer din (Yahudilik ve Hıristiyanlık) mensuplarının yoğunlukta bulunduğu 

göz önünde bulundurulduğunda anlaşılacağı üzere Müslüman düşünürler bu alana daha 

geç dahil olmuşlardır. Araştırmacılar tarafından İslamî biyoetik konusunu ismi başta 

olmak üzere birçok eleştiriye tezde yer verilmiştir. Bu eleştirilerin dikkate alınması ileri 

çalışmalarda yeni bir perspektif oluşturması amacıyla tezde yer almıştır. Peki, Maslahat 

düşüncesine yer veren Biyoetiğin dayandığı temel etik anlayışı nedir? 

   Çalışmada, maslahatın tanım ve sınırları, yeni olguya fayda ve zarar prensipleri 

temelinde yaklaşması ve tefekkür alanını klasik fıkıh alanıyla sınırlaması nedeniyle 

daha geniş bir perspektif geliştirmeyi zorunlu görmüştür. Maslahat bağlamında 

Descartes ve Kant ile başlayan felsefi dönüşüm ile teknolojinin gelişmesi olgusunu ele 

almayı uygun görmüştür. Aynı zamanda Kant’ın savunduğu deontolojik ahlak anlayışı 

ile Bentham ve Mill’in öncülüğünü yaptığı sonuçcu (concequantalist) ahlak anlayışı 

biyoetik alanının biyomedikal etik literatüründe temel referanslar arasında yer alması 

sebebiyle incelemeye dahil edilerek dakîku’l-kelâm etrafında yer etmiştir. 

  Kant’ın ortaya koyduğu metafizik anlayış, geleneksel anlamda insanı ve onun 

içinde bulunduğu evreni inşa eden metafizik anlayıştan ayrılarak, insanın inşa ettiği bir 

metafizik anlayışına dayanmaktadır. Bu hâkim algının günümüze kadar geldiği 

düşünüldüğünde, maslahat düşüncesinin günümüze getirmeyi planladığımız bu 

çerçevede Biyoetiğin iki temel referansı genel hatlarıyla tezde incelenmiştir. Üzerine 

güçlü bir vurgu yapılmayı hak eden husus, şöyle ki, tıp etiği alanında başvurulan önemli 

kitap olan ‘Biyomedikal Etik Prensipler’ kitabının temelinde yer alan birbiriyle çelişme 

altyapısına sahip iki farklı ahlak teorisi dikkat çekicidir. Biomedikal Etik Prensibleri 



 

235 

 

kitabına göre bu iki husus birbiriyle çelişmemekte ve duruma göre uygulanıldığı iddiası 

tartışma konusu olmakla birlikte açık bir şekilde temellendirilememiştir. Eğer mesele 

etrafında, bu bağlamda Horani’nin değerlerin objektif ve doğa üstü oluşu ile Kant’ın 

erdem deontolojik ahlakının ilahi vahye benzetilmesi; husun ve kubuh değer yargılarının 

insan aklıyla faydaya dayalı bir şekilde inşa edilmesi concequantalist anlayışla ortak 

noktalar barındırmaktadır. 

          Her şeyden öte, İbrahimî monoteist dinler Yahudilik, Hıristiyanlık ve İslam dinine 

mensup olanlar, yaratıcının mutlak iyi olduğuna ve ilahi olanın gücünün her şeye 

yeteceğine inanan görüşlerin seküler perspektif üzerine ikame edilen biyoetik anlayışa 

yaklaşımları dikkate değerdir. Dinî söylem çevrelerince muhafazakâr tutumların 

bilimsel ilerlemeye daha temkinli yaklaşmalarına sebebiyet verdiği iddia edilir. Fakat, 

biyoetik alanına Müslüman düşünürlerin diğer tek tanrılı dinlerden sonra dahil olduğu 

düşünüldüğünde, konunun önceki ele alınma şekli bir örnek teşkil etmiştir. Hristiyan 

teoloji geleneğinde İslam düşüncesindeki maslahat anlayışına benzer şekilde 

“yaratıcının tüm varlıkların faydasını amaçladığı” yönünde bir düşünce de mevcut 

olduğu, Gazzâlî’nin sistematik hale getirdiği biçimiyle maslahatın beş esasından biri 

olan canın korunması esası, prensip olarak Hıristiyan teolojisinde de yer aldığı ortak bir 

yaklaşım olarak saptanmıştır.  

              Klasik maslahat teorileri ve modern biyoetik prensipler arasındaki kesişim 

dikkate alındığında yeni ve farklı bir etik perspektiften söz etmek mümkündür. Klasik 

maslahat teorileri kadim değer anlayışından hareketle var olan yapıyı düzenlemeyi amaç 

edinmiştir. Biyoetik prensiplerin altında yatan değer anlayışı var olanı yönetme ve 

şekillendirme, pragmatist anlayışla teknoloji dili ile ilişkili olup evrensel doğruları 

söylemek üzerine değil spesifik meseleleri mekâna bağlı kalarak çözümleme amacına 

dayanır. Yeni durumun değer anlayışının karmaşık bir yapıda olduğu söylenebilir. 



 

236 

 

Temelde insan yararını korumayı amaçlasa da modern zamanda değerlerin kişisel 

çıkarlara dönüşmesi söz konusudur. 

Modern dönemdeki bilgi ve varlık anlayışını anlamadan biyoetikteki fayda ve 

zarar perspektifini ele almak sınırlı bir girişim olacağından tezin üçüncü bölümü bu 

çerçevede şekillenmiştir. Bu anlamda biyoetik modern teknolojinin getirdiği değişim ile 

eş zamanlı bir değer arayışını temsil ederek, metafizik zemine atıf yapmadan ilerlediği 

bir anlam alanına sahiptir. Maslahat kavramı ise bir erdem olarak ilahi tasavvurdan 

insan tasavvuruna şekillendirici bir erdem tasavvuruna sahiptir. Tematik açıdan klasik 

usûl-i fıkh ’ın temelde insan için Maslahatın kuramsal boyutu, ilahî buyruklar temelinde 

dinin bağlayıcılık değerini koruma ve bu zeminde şeriatı yenileme amacını korumaya 

çalışan usûl-i fıkıh ile maslahat fikrinin metafiziksel boyutunu, kavramsal düzeyini, 

fayda ve zararın tanımsal eksenlerini inceleyen kelâm arasında bir yerde durmaktadır.  

           Aklın etkili bir şekilde kullanılmaması ve vahye doğrudan bir atıf yapma ihtiyacı, 

aklı kullanarak yeni bir hüküm koymak suretiyle dolaylı olarak ilahi iradeye atıf 

yapılmasını gerektirir. Bu bağlamda, geçmiş metinlere bağlı kalarak olan olguya, yani 

dolaylı metafiziksel olana dolaylı yolla akıl kullanarak atıfta bulunmak, günümüz 

eğilimlerine paralel bir şekilde cereyan etmektedir. Daha net bir ifadeyle, Kant'ın inşa 

ettiği ve günümüzde hakim olan metafizik sistem, geleneksel töze dayalı metafizikten 

ayrılarak, insanın yeniden inşa ettiği temsillere dayalı bir metafizik anlayışı 

oluşturmuştur. Bu durum, ilk dönem kelamcıların materyalist bir teori olan atomculuk 

düşüncesini ilahi yaratıcı düşüncesi ile yeniden inşa etmeleri örnekliğinden hareketle, 

yeni bir perspektif sunar. Bu yeni perspektif, kelamcıların atomculuk düşüncesini kendi 

içlerine alırken ilahi yaratıcı düşüncesi ile yeniden yapılandırmaları sürecine ışık tutar. 



 

237 

 

Bir diğer önemli konu, değer anlayışımızın temelinde bulunan ve ahlak 

anlayışımızı şekillendiren maslahat anlayışımızdır. Sachedina’nın da vurguladığı gibi, 

bilimsel gelişmelerin etkisiyle tıp alanında uygulanan tedavi şekilleri ve uygulanan 

yöntemler değişmiştir. Beyin ölümü gerçekleşmiş bir hastadan organ naklinin 

gerçekleşmesi gibi konuların temelinde varlık ve insan anlayışımız yatmaktadır. Bu 

anlayışın felsefi olarak değişmiş olması ahlaki davranışlarımızı etkileyebilir. Müslüman 

düşünürlerin tartışmalı meselelerde net bir tutum sergileyememelerinin temelinde bu 

değişimi göz ardı etmeleri olabilir. Hayyât’ın, belirttiği üzere, kelâm ilminin temelinde 

yer alan ana meselelerde bir birlik vardır, tâlî meselelerdeki farklı görüşlerin İslam 

düşüncesinin doğası gereği olduğunu vurgulaması konuyla alakalı kritik bir husustur. 

Önemli sorunlardan bir diğeri, İslam dünyasını genelinde dini kurumlar 

açısından ortalama bir insanın dini ve ahlaki güçlendirilmesi konusu tartışılmaya açık 

görünmemesidir. Bu konuda klasik kelâm düşüncesinde insanın özgür ve yaptıklarından 

sorumlu bir birey olarak onun maslahatına olduğunun vurgulanması ön plana çıkarıldığı 

zaman akla verilen sorumluluk ve yetki alanı artarak güncel biyoetik tartışmaların hem 

ahlaki zeminde tartışma alanı açılacak hem de bireysel ve toplumsal açıdan sorunların 

çözüme ulaşma yolu açılacaktır. Bu amaçla alimler tarafından ulaşılan etik kararların 

arkasındaki ahlaki akıl yürütmeyi anlaşılabilir şekilde açıklamaları bu konuda faydalı 

olacaktır. 

Çalışmada, vahiy gelmeden önce eşyanın hükmüne dair tartışmaları, celîlü’l-

kelam ve dakîku’kelâm bağlamlarında ele alınmıştır. Alimlerin erken dönemde yaptığı 

tartışmalarda maslahatın kullanımı ve günümüz biyoetik tartışmalarının hususunda 

benzerlikler göstermektedir. Bu konu, etik değerlerin akılla belirlenmesi, insanı bu 

konudaki sorumluluğunun kapsamı ve ahlaki kararların temellendirilmesi gibi 

meselelere önemli katkılar sağlayabilecek niteliktedir. Örneğin, organ bağışı, genetik 



 

238 

 

müdahale veya yaşam sonu kararları gibi konularda, insan aklının maslahatı gözetme 

yeteneği, bu tür kararların evrensel fayda-zarar analizine dayalı bir çerçevede 

değerlendirilmesini mümkün kılmaktadır. Modern biyoetik anlayışı celîlü’l-kelam 

düşüncenin bir yansıması olarak, ahlaki kararların temellendirme amacıyla Kur’an ve 

Sünnet gibi dini kaynaklara başvurmayı veya bu doğrultuda dini otoritelerin yorumlarını 

dikkate almayı önemli bir referans noktası olarak görmektedir.  

Çalışmamızda biyoetik alanında global değişimleri tecrübe eden tek tanrılı 

inanca sahip kişilerin güncel durumu değerlendirme biçimleri bizim içinde örneklik 

teşkil edebileceği üzerinde durulmuştur. Yeni teknolojik önerilerin sonucunda daha fazla 

sorumluluk taşımamız gerektiği, en çok vurguyu hak eden öneridir. Bu aslında yeni 

durumun dini değerler etrafında yeniden değerlendirilmesi, doğa ve diğer varlıklara olan 

sorumluluklarımızı göz ardı etmeden bir çıkış yolu arayışıdır. Ancak, bu öneriler 

değerlerin kaynağına dair farklı görüşlerin, önerilen çözümleri nasıl etkilediğini de 

gösteriyor. Son yüzyıllarda, değerler çoğunlukla metafizik bir temele 

dayandırılmaksızın ele alınması ve farklı düşünürlerin değerleri farklı şekillerde ele 

alması söz konusudur. Bu anlamda Hans Jonas ontolojiye ve sorumluluğu vurgu 

yapması itibariyle klasik Mutezilî görüş ile örtüşmektedir. Maslahat anlayışı 

metafiziksel bir temele dayanırken, pragmatist anlayış deneyimi temel alarak hareket 

alanı belirlemektedir. Günümüz felsefesinde, aşkın değerlere dayanmaksızın değerlere 

bir temel bulma çabası hâkim olduğu göz önünde bulundurulursa insanın faydasını 

önceleyen ve zararını engellemeyi hedefleyen maslahat düşüncesi deneyimi öne çıkaran 

pragmatist anlayış ve sonucda elde edilen utilitarian faydacı anlayışta ayrışmaktadır. 

Sorulması gereken temel soru; fayda, yarar, menfaati önceleyen bu anlayışların 

buluşabileceği ortak zeminin nasıl oluşturulacağıdır. Bu anlamda evrensel değerlerin 

belirlenmesiyle teknolojinin ortaya çıkardığı gücün sınırlanması ve yönlendirilmesi 



 

239 

 

amacıyla değer meselesinin kökeni üzerine derinlemesine düşünülmesi gerektiğini 

gösteriyor ve diğer güncel meseleleri de maslahat temelinde daha kapsamlı bir tartışma 

gerektiğini ortaya koymaktadır. 

Dini düşüncenin sorumluluk ve irade gibi temel unsurları içermesi gerektiğinden 

posthümanizm ve transhümanizm gibi yeni insan anlayışları önerilse de bu temel 

unsurlar insan olmanın özünü oluşturmaktadır. Teknolojinin ilerlemesi, insanı daha 

karmaşık bir varlık haline getirirken, insan doğasına dair geleneksel anlayışa meydan 

okuduğu açıktır. Yeni teknolojilerle şekillenen bu yeni insan anlayışında, değerlerimiz 

kadar, bu değerlere temel olan varlık ve insan anlayışımıza yön veren maslahat 

anlayışımızı gözden geçirmemiz zorunlu hale gelmektedir. Klasik maslahat anlayışına 

meydan okuyan bu yeni durumda, bu yeni düşüncelere karşı nasıl bir tavır alacağımız, 

ahlaki ve dini öğretilerle nasıl bir yanıt vereceğimiz üzerinde hassas bir şekilde 

odaklanmak her zaman olduğu gibi bugün de önemini korumaktadır. 

Son olarak, maslahat düşüncesini, teknolojik gelişmelere de bağlı olarak nasıl 

yorumlayıp uygulayacağımızı yeniden düşünmemiz gerekiyor. Özellikle dini düşünce, 

maslahatın metafiziksel boyutu insanın manevi boyutunu ön plana çıkararak 

değerlerimizi güçlü bir şekilde temellendirme fırsatı sunar. İslam düşüncesinde 

maslahata bağlı uluhiyyet tasavvuru, Allah'ın her şeyi insan maslahatına göre yaratması, 

kâinatı sadece fiziksel bir gerçekliğin ötesinde ilahi düzenin bir parçası olarak 

görmemizi sağlayacaktır. Bu bakış açısına ilaveten, insanın fiillerini maslahat temelinde 

değerlendirmek, ona kendi potansiyelini artırmasına ve geleceğe yönelik 

sorumluluklarımızı kapsamlı bir şekilde ele almasına katkı sağlayacaktır. Ancak, bir 

değer olarak maslahatın teknolojiye bağlı yeni sorunlarla başa çıkıp çıkmadığı, biyoetik 

ikilemlerde etkili kullanımı, genişletilip uygulanabilir hale getirilip getirilmediği de 

tartışılmalı olan hususlar olarak karşımızda durmaktadır. Kant ile birlikte başlayan 



 

240 

 

süreçte maslahatın değişen dünya ile ilişkisi, hâkim olan pragmatik felsefi anlayışın 

karşısında mı yanında mı yer alacağı, değerlerimizi göz ardı etmeden, dengeli bir 

şekilde yeniden kurulması gerekmektedir. Küresel ölçekli sorunlar karşısında sadece 

inananları kapsamasının ötesinde adalet, hikmet ve maslahat gibi kavramların yeni 

tartışmalarda nasıl yer alacağını düşünmeliyiz. Dinî düşünce, sadece inananların hitap 

etmekle kalmaz, aynı zamanda küresel diyaloglarda etkili olabilir. Sonuç olarak, 

maslahat ile ilgili bu meseleler, geniş kapsamlı çalışmalar gerektiren, önemli 

sorunlardır. Türkiye'de de bu konuların üzerine düşünülmesine, disiplinler arası 

çalışmalara ihtiyaç olduğu açığa çıkmaktadır.  

           Bu çalışma, maslahat prensibinin İslam düşüncesindeki bağlamları ve maslahatın 

modern biyoetik sorunlara uygulanabilirliğinin imkânı üzerine yapılan bir araştırmadır. 

Gelecek çalışmalar, maslahatın daha spesifik biyoetik konular üzerinde nasıl 

uygulanabileceğini detaylandırmalı ve bu uygulamaların etik, hukuki ve toplumsal 

sonuçlarını daha geniş bir çerçevede incelemelidir. Ayrıca, farklı İslam mezhepleri 

arasında maslahat anlayışının karşılaştırmalı bir analizi, İslam hukukunun evrensel 

sorunlar karşısında nasıl bir çeşitlilik gösterebileceğini daha iyi ortaya koyabilir. 

 

 



241 

 

KAYNAKÇA 

AHMED B. HANBEL. Müsned. 6. cilt, thk Ahmed Muhammed Şakir, Kahire 1955. 

AKARSU, Bedia. Felsefe Terimleri Sözlüğü. İstanbul: İnkılab Yay., 1998. 

AKIN, Ayşe H. “I. Kant’ın Eleştirel Felsefesinde Teleolojik Yargı ve Muhayyile Yetisi 

Arasındaki İlişki”. İstanbul Üniversiyesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe 

ve Din Bilimleri Anabilim Dalı, Doktora Tezi, 2022. 

AKINCI, Şahin. Türk Özel Hukukunda İnsan Kökenli Biyolojik Madde (Organ Doku) 

Nakli Kavramı ve Bundan Doğan Hukuki Sonuçlar. Ankara: Yetkin Yay., 

1996.  

AL-BAR, Mohammed Ali - Chamsi Pasha, Hassan. Contemporary Bioethics- Islamic 

Perspectives-. Sprenger Open, Cham 2015. 

ALİ HAYDAR EFENDİ. Durerru’l-Hukkam min Şerhi Mecelleti’l-Ahkam, 1. cilt, 

Matbaa Ebuzziya, İstanbul 1330.  

ALTINTAŞ, Ayşe, Kantarcı, Orhun, Siva, Aksel, Otoimmun Nörolojik Hastalıklarda 

Tedavi Strajileri, Türk Nöroloji Dergisi, 1996. 

…………… - Benbir, Gülçin. “Multiple Skleroz’da Kök Hücre Tedavisi: Deneyimler, 

Sorular ve Sorunlar”. Türk Noroloji Derneği - Turkish Journal of 

Neurology. 12/5, (2024), 325-336. 

ALVARGONZALES, David. “Alzheimers Disease and the Conflict Between Ethics, 

Morality and Politics”. Journal of Alzheimer’s Disease and Parkinsonism, 



 

242 

 

10/004, 2013, special issue entitled Neurodege- nerative Disorder. doi: 

10.4172/2161-0460.S10-004. 

AMÎDÎ, Ebu’l-Hasan Seynfeddin Ali b. Muhammed. İhkâm fî Usûli’l-Ahkam. Kahire: 

Matbaat-u Muhammed, 1968. 

ANAY, Harun, “Hilmi Ziya Ülken’in Yararcılığa Eleştirileri”, Türk Kültürü ve 

İncelemeleri Dergisi, İstanbul 2011. 

ANCOMBE, G. E. M., “Modern Moral Philosophy”, Phisophy 33/124, 1-16, (January 

1958)  

ANNAS, George J. and Grodin, Michael A., The Nazi Doctors and the Nuremberg 

Code: Human Rights in Human Experimentation, Oxford University Press, 

New York 1992. 

ANVER, M. Emon. İslamic Natural Law Theories. New York: New York University 

Press, 2010. 

ANTES, Peter. “Medicine and the Living Tradition f Islam”. Healing and History: 

Health and Medicine in the World’s Religious Traditions. Ed: Lawrence E. 

Sullivan, Mcmillian, New York 1989. 

APAYDIN, Yunus. “Karâfi’nin İzlediği Yöntemin Genel Çizgileri ve Maslahat 

Anlayışı”, Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 

45/102-118, (Aralık 2020). 

ARAL, Vecdi. “Hukuk Felsefesinde Değer Rölativizmine Karşı Değer Objektivizmi”, 

Journal of Istanbul University Law Faculty 41/4, 521-552, (2011). 



 

243 

 

ARDEBELİ, Faezeh Azimzadeh. “Lineage and the Rights of Cloned Child in the 

Islamic Jurisprudence”. Journal of Reproduction and Infertility 2012. 

ARİSTOTELES, Organon IV: İkinci Analitikler, çev. H. Ragıp Atademir, İstanbul:  

                   MEB Yay., 1996. 

ARPAGUS, Hatice. “Bağdat Mu’tezile Ekolü: Kâ‘bî Örneği”. İslam Medeniyetinde 

Bağdat (Medîneti’s-Selâm), Uluslararası Sempozyum, (2008), 157-185. 

ARRAS, John D. “Pragmatism in Bioethics: Been There, Done That.” Journal of Social 

Philosophy & Policy, 19/2, 29–58, 2002. 

ARSLAN, Ahmet. Felsefeye Giriş, İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yay., 2010. 

ARSLAN, Hulusi. Mu’tezile’de İyilik ve Kötülük (Husun ve Kubuh Problemi). Endülüs 

Yay., İstanbul, 2021. 

…………“Maturîdî’ye Göre Evren Ve İnsanın Yaratılış Hikmeti”, Hikmet Yurdu (İmam 

Maturîdîlik Özel Sayısı), 2/4, 71-90 

ASLAN, İbrahim. Aklın ve Dilin Sınırlarında Kur’an. Ankara: Ankara Okulu Yay., 

2016. 

…………., “el-Usūlu’l-Hamse’nin Hanbelī Yorumu: el-Kâdī Ebū Ya’la el-Ferrā’ 

Örneği”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 53/1, (2012). 

ATAR, Fahrettin, Fıkıh Usûlü, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yay., 

İstanbul 2014.  

ATAY, Hüseyin. “Dini Düşüncede Reformun Yöntemi ve Bir Örnek”. IV/1, (2006). 



 

244 

 

ATEŞ, Süleyman. “Dinî Açıdan Problem Oluşturan Tıbbî Meseleler”. Güncel Dinî 

Meseleler İstişâre Toplantısı 2, Ed.: Mehmet Bulut, Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yay., 2009. 

ATTAR, Meryem. İslam Ahlakı (İslam Düşüncesinde İlâhi Emir Teorisi). İstanbul: 

Litera Yay., 2019. 

ATIGHETHI, Dariusch. İslamic Biyoethics: Problems and Perspectives. New York: 

Springer, 2007. 

AY, Mahmut. “Theo-Ethical Admissible and Limitations of Tampering with Human 

Nature in Islamic Theology”. Islam and Bioethics. Ed.: Berna Arda - Vardit 

Risper-Chaim. Ankara 2011. 

AYDIN, Metin. Klasik Faydacılık (Utilitarianizm). Ankara, Eskiyeni yay., 2022. 

……….. John Stuart Mill’in Ahlak Felsefesi ve Problemleri. Sakarya Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2013. 

AYDINLI, Osman. “Mu’tezile Ekolü: Teşekkülü, İlkeleri ve İslâm Düşüncesine 

Katkıları”. Marife: Dini Araştırmalar Dergisi (Bilimsel Birikim) 3/3, 2003. 

…………… “Kur’an’ın Yaratılmışlığı Meselesi ve Mu’tezile Tarîhî Seyrindeki Yeri”. 

Dinî Araştırmalar, (Ocak-Nisan 2001). 

…………. Akılcı Din Söylemi (Farklı Yönleriyle Mu’tezile Ekolü). Ankara: Hitit Kitap 

Yay., 2010.  



 

245 

 

………… “Mu’tezile Ekolünün Hikmet Anlayışı”, Disiplinler Arası İlişki Açısından 

Hikmet Kavramının İncelenmesi ve Değerlendirilmesi, ed. Ferhat Gökçe - 

Halil İbrahim Doğan, (Ankara: Astana Yay., 2023), 271-301 

AYDOĞDU, İlke Bazen- Nesrin Çobanoğlu, “Tıp Etiğinden Biyoetiğe İlerlerken 

Biyoetik Uzmanı: Sorun Kümesi mi Çözüm mü?”, Sağlık Bilimlerinde 

Süreli Yayıncılık (2009). 

BAGBI, Ihsan A.  “Klâsik İslam Hukuku Teorisi’nde (Fıkıh Usûlü’nde) Maslahat  

                 Meselesi”. çev. S. Selim Has. Marife: Dini Araştırmalar Dergis,i (2003). 

BAĞDÂDÎ, Ebû Mansur Abdulkâdir b. Tâhir b. Muhammmed et-Temimî, el-Fark 

beyne’l-Fırak, Beyrut 1973. 

BAKER, Robert. “Bioethics and History.” Journal of Medicine and Philosophy, 27/4, 

(2002). 

BÂKILLÂNÎ. et-Tagrîb ve’l-İrşâd. thk. Abdülhamid b. Ali Ebû Zenid, Beyrut 1993. 

…………. Temhîdu’l-Evail ve’t-Tehlîsu’d-Devail. Kitâbi’s-Sekafıyye. Beyrut 1987. 

BAKIR, Kemal, “Biyoetik”, Etik ve Etik Sorunlar, Ed. Prof. Dr. Celal Türer, Nobel 

Yay., Eylül 2019. 

BAKTIR, Mustafa. “Sosyal Değişim ve Maslahat”. Kutlu Doğum 2002: Çağımızda  

                   Sosyal Değişme ve İslâm, (2007). 

BALOĞLU, Adnan. “Müslüman Bilincin Yeniden İnşası ve İlmi Kelâm”. KADER  

                     Kelâm Araştırmaları Dergisi. (Ocak 2009). 



 

246 

 

BALTACI, A. “Nitel veri analizinde Miles-Huberman modeli” Ahi Evran Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi (2017). 

BARDAKOGLU, Ali, “Tabii Hukuk Düşüncesi Açısından İslam Hukukçularının 

İstihsan ve İstihlah Gorüşü”, Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

4/4, 111-136, (1996). 

BASRÎ, Ebu’l-Hüseyn Muhammed b. Ali b. et-Tayyip, Mutemet fi’l-Usûl-i Fıkh , thk. 

Muhammed Hamidullah, Dımeşk 1970.  

BAUMAN, Zygmund. Postmodern Etik. çev. Alev Türker. İstanbul: Ayrıntı Yay., 1993. 

………… Yasa Koyucular ile Yorumcular: Postmodernite ve Entellektüeller Üzerine. 

çev. Kelam Atakay. İstanbul: Metis Yay., 2018. 

BAYRAM, Yılmaz, “John Stuart Mill’in Demokrasi Üzerine Bir Değerlendirme”, 

Trabzon Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Trabzon 2014. 

BAUMRIN, Bernard, “Physician, stay thy hand!” In Physician Assisted Suicide:  

                   Expanding the Debate, edited by Margaret P. Bat- tin, Rosamond  

                    Rhodes, and Anita Silvers, 177–81, (1998). 

BEAUCHAMP Tom L.-F. Childress, Biyomedikal Etik Prensipleri, çev. M. Kelâm 

Temel, İstanbul: Betim Yayınevi, 2017. 

BEECHER, Experimentation in Man. Springfield, IL: Charles C Thomas Publisher,  

1958. 

BEGAVÎ, Muhammed el-Huseyin b. Mesud. Meâliimul’t-Tenzîl, thk. Muhammed 

Abdullah, Dârul Tabiah 1997. 

BENEDETTI, Fabrizio, “Beecher as Clinical Investigator: Pain and the Placebo Effect,” 

Perspectives in Biology and Medicine, 59/1, 2016. 



 

247 

 

BENTHAM, Jeremy, “Ahlak Yasama ve İlkelerine Giriş”, çev. Dr. A. Doğan, Ankara 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, 2008. 

BOLAY, Süleyman Hayri. “Ahlâk Felsefesi”, Felsefe Doktrinleri ve Terimleri Sözlüğü. 

Ankara: Nobel Yay., 2013. 

BROCKOPP, Jonathan E., Islamic Ethics of Life: Abortion, War, and Eıthanasia, 

University of South Carolina Press, 2003.  

BUHÂRÎ, Muhammed b. İsmail, Halk-u Efâli’l-İbâd, thk. Fuad b. Suleyna Fuheyl, 

Riyad: Daru’l-Turasu Hadara, 2005. 

BULĞEN, Mehmet. “Kelâm İlminde Klasik Yaklaşımlar: Celîlu’l-kelâm ve Dakikû’l-

Kelâm Ayrımı Ekseninde Bir Değerlendirme”. İslâmî İlimlerde Klasik ve 

Modern Yaklaşımlar (Milletlerarası Tartışmalı İlmî Toplantı). (İstanbul: 

Ensar Yay., 2022), 195-246.  

…………., “Klasik Dönem Kelâmında Dakīku’l-Kelâmın Yeri ve Rolü”, İslâm 

Araştırmaları Dergisi, 33. 

…………… “Klasik Dönem Kelâm Atomculuğunun Günümüz Kozmolojisi Açısından 

Değerlendirilmesi” (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Kelâm Ana Bilim Dalı, Doktora İstanbul, 2012). 

BŪTÎ, Muhammad SS. Ramadan, Dawabit al-maslahah fi al-Şerîati’l-İslamiyyah, 

Mu’assasat al-Risalah, Beirut 2001. 

CÂBİRÎ, Muhammed Âbid, Arap Aklının Oluşumu, çev. İbrâhim Akbaba, İz Yay., 

İstanbul 2001. 



 

248 

 

…………, Arap Ahlâki Aklı -Arap Kültüründeki Değer Düzenlerine Yönelik 

Çözümleyici Eleştirel Bir Araştırma-, çev: Muhammet Çelik, Mana Yay., 

İstanbul 2015. 

CÂHIZ, el-Kinânî, Resâilu’l-Câhız, thk. Abdusselam Hârun, Beyrut 1991. 

…………. Amr b. Bahr, Kitâbü’l-Hayevân, 4 ve 5, (Mısır: Mektebetu Mustafa el-Bâbî 

el-Halebî, 1965-1968). 

CAHİLL, Lisa, “Bioethics, Theology and, Social Change”, The Journal of Religious 

Ethics, 31. Sayı, no:3, kış sayısı 2003. 

…………., Teological Bioethics, Georgetown University Press, Washington D.C.  

CAPALDI, Nicholas, “How Philosophy and Theology Have Undermined Bioethics”,  

                  Christian Bioethics, 13, 2007. 

CARLİN, Nathan, “Correlating Biology and Theology”, American Journel of Bioethics,    

                    c.20, no.12. 

CASADO DA ROCHA, Antonio, and David Rodriguez-Arias, “Hans Jonas’ 

Contribution to Bioethics: 40 Years after His ‘Philosophical Reflections on 

Experimenting with Human Subjectss.’ ”Appraisal (Loughborough, 

England), 7.2, 2008. 

CASCAİS, Fernando, “Bioethics: History, Scope, Object” Global Bioethics, c.10, no.1-

4, 1997. 

CASSİER, Ernst, Kant’ın Yaşamı ve Öğretisi, (çev. Doğan), Özlem, Ege Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Yay., İzmir 2007. 



 

249 

 

CAMPBELL, Courtney S., “Religion and Moral Meaning in Bioethics”, The Hasting 

Center Report, 20/4, Ağustos 1990. 

CAVANAUGH, Michael. Biotheology – A New Synthesis of Science and Religion -, 

Lanham, Md.: University Press of America, 1995. 

CENGİZ, Yunus. “Kādî Abdülcebbâr’da Bilgi Sistemi”, Mukaddime, 2010, 2/9.    

…………… “Mu’tezile İle Karşılaşma Usûlü”. Usûl ve Esaslarıyla Mu’tezile’ye Giriş. 

İstanbul: Endülüs Yay. 2023. 

CESSÂS, Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî, Ahkâmu’l-Kuran, I-V, Beyrut: Dâru’l-İhya, 

1992.  

…………. el-Fusûl fi’l Usûl. c.4, thk. Casım en-Neşemî. İstanbul 1994. 

CEVHERÎ, Ebû Nasr İsmâîl el-Fârâbî, es-Sıhâh Tâcu’l-Luga ve Sıhâhu’l-‘Arabiyye, c.I, 

thk. Ahmed Abdulgafûr, Beyrût: Dâru’l-‘İlm li’l-Melâyîn, 1990. 

CEVİZCİ, Ahmet. Felsefe Sözlüğü, Istanbul: Paradigma Yay., 2000. 

…………, Etik-Ahlak Felsefesine Giriş, İstanbul: Say Yay., 2014. 

CONELLY, L. M., “Trustworthiness in qualitative research”, Medsurg nursing, 25/6, 

(2016). 

COŞKUN, Ahmet. “Meslek Etiği”. Etik ve Etik Sorunlar, ANKARA: Nobel yay., 2019. 

COŞKUN, Ahmet. “Mucize”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. (Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2004), 

COULSON, Noel J., İslam Hukuk Biliminde İhtilaf ve Gerilimler. Çev. F. Koca. Ankara: 

Ankara Okulu Yay, 2016.  



 

250 

 

CREWELL, J. W. “Nitel araştirma yöntemleri/Qualitative research methods”. M. Bütün 

& SB Demir, Trans. (Eds.). İstanbul: Siyasal Kitapevi, 2013. 

CÜRCÂNÎ, Seyyid Şerif. Şerhu’l-Mevâkıf. Çev. Çmer Türker, İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu, 2015 

CÜVEYNÎ, İmâmü’l-Haremeyn Ebü’l-Meâlî Rüknüddîn Abdülmelik b. Abdillâh b. 

Yûsuf el- Cüveynî et-Tâî en-Nîsâbûrî. eş-Şâmil fî usûli’d-dîn. Münşeâtü’l-

Maârif. thk. Ali Sâmi en-Neşşâr, İskenderiye 1969.  

………… Ebu’l Meali İmamu’l-Harameyn Rükneddin Abdulmelik, Burhân fi Usûl-i 

Fıkh, thk. Abdülazim Dib, Devha 1399. 

…………. el-Akidetu’n-Nizamiyye fi’l-Erkâni’l-İslamiyye. thk. Muhammed Zahid el-

Kevserî, Kahire: Mektebetü’l-Ezheriyye, 1992. 

…………. Akidetü’n-Nizamiyye, (çev. Muhittin Bağçeci), Kitabe Yay., Ankara 2006. 

…………. Kitabu’l-İrşad, thk. Muhammed Yusuf Musa, Mısır: Ali Abdulmunim 

Abdulhamid, 1950. 

…………… Şâmil. thk. Helmut Klobfer, Kahire 1959. 

……….. Luma’u Edille. çev. Murat Serdar, Kayseri: Kimlik yay., 2017.  

CRESWELL, J. W., “Nitel araştirma yöntemleri/Qualitative research methods”. M. 

Bütün & SB Demir, Trans, (Eds.), Siyasal Kitapevi, İstanbul 2013. 

ÇAĞLA, Cengiz. “John Stuart Mill’in Siyaset Felsefesi”, thk. C. Çağla, İstanbul: Say 

Yay., 2007. 



 

251 

 

ÇAĞLAR, Merve, and Ümran Yeşiltepe, Oska Y. "İnfertilite ve cinsel yaşam üzerine 

etkileri." Journal of Academic Research in Nursing (JAREN). 6/1, (2020). 

ÇAĞLAYAN, Harun. “Hüsün ve Kubuh Terimleri Bağlamında Kelâm İlminde 

Maslahata Bir Bakış”. İslâmî İlimlerde Maslahat. Ed. Ayten Erol. Ankara 

Gece Kitaplığı Yay., 2017. 

ÇELEBİ, İlyas. İslam İnanç Sisteminde Akılcılık ve Kadı Abdulcebbar. İstanbul: Rağbet 

Yay., 2002. 

ÇELİK, Faik. “Yirminci Yüzyıl Tıbbı ve Felsefesinden Kopuş”, Nurhan Yıldırım 

Armağan Kitabı-Tıp Tarihinin Peşinde Bir Ömür. Ed. Hakan Ertin, M. İnanç 

Özemekçi. İstanbul: Betim Yay., 2016. 

ÇINAR, Sevda B. “İnsan Aklının Çocuğunu İnşa Etme Serüveni; Makinaya Ruh 

Üflemek mi? Hayaleti Çağırmak mı?”. Din, Hukuk ve Teoloj., Ed.: Adnan 

Bülent Baloğlu-Yıldıray Sipahi, Ankara: Diyanet Vakfı Yay., 2023.  

ÇİTİL, A. Ayhan. Matematik ve Metafizik Kitap I: Sayı ve Nesne, Alfa Yay. İstanbul 

2012.  

ÇUBUKÇU, İbrahim Agah. “Mu’tezile ve Akıl Meselesi”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, c.12, s.1-4, 1964. 

DANCY, Jonathan, “Moral Nonnaturalizm”, Stanford Encylopedia of Philosiphy, First 

Published 1 Şubat 2003.  

DEMİR, Hilmi, Delil ve İstidlâlin Mantıkî Yapısı: İlk Dönem Sünnî Kelâm Örneği, 

İSAM, İstanbul, 2012.  



 

252 

 

DEMİR, Osman. “Mu’tezile ve İnsan: Kādî Abdülcebbâr’da Eylemin İtici Unsuru 

Olarak Güdüler (Devâ’î)”. Kādî Abdülcebbâr’da Bilgi Sistemi”. 

Mukaddime, 2010, 2/9.    

DEMİRLİ, Ekrem. Sadrettin Konevi’de Bilgi ve Varlık, (İstanbul: İz Yay. 2005). 

DEWEY, John, A Common Faith, Yale University Press, Connecticket 2013. 

DÖNMEZ, İbrahim Kâfi, “Maslahat” maddesi, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, XXIX. Cilt. 

DOWNİE, Robin, “Is There a Right to Be Unhealthy?”, Nursing Mirror 1983, 158: 30; 

Eckenwiler, Lisa, Christine Straehle, and Ryoa Chung, 2012,“Global 

Solidarity, Migration and Global Health Inequity”, Bioethics, c.26, no. 7. 

………….., İbrahim Kâfi, “İllet” maddesi, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

XXII. Cilt. 

DUMAN, Soner, “İmam Gazzâlî’nin Maslahat Düşüncesine Katkıları”, İslam Hukuku 

Araştırmaları Dergisi, Sayı, 2011.  

DURALI, T. Şaban, Felsefe-Bilimin Doğuşu: Aristoteles’te Bilim ve Canlılar Sorunu, 

(İstanbul: Dergâh Yayınları, 2018). 

DÜZGÜN, Şaban, “Değişim Kavramı ve Toplumsal Değişimin Şartları”, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1998. 

EBU NASR, Muhammed b. Muhammed, Kitabu Tahsili’s-Saade, Mutluluğu Kazanma, 

çev. Ahmet Aslan, Vadi Yay., Ankara 1999. 



 

253 

 

EBU RİDE, Muhammed Abdulhâdî, İbrahim b. Seyyar ve Arauhu’l-Kelâmiyyetü’l-Felsefiyye, 

Kahire 1946. 

EBÛ YA’LÂ, el-Ferrâ, Mutemed fî Usûl-u’d-Dîn, thk. Nezzan Harrad, Beyrut 1974. 

EBÛ YÛSUF, Yakub b. İbrâhim, Kitâbu’l-Harâc, I. cilt, Kahire, 1352. 

EBU ZEHRA, Muhammed, Tarîhu’l-Mezahibi Fıkhıyye, çev. Abdulkadir Şener, 

(Ankara 1969). 

………….., İmam Mâlik, çev. Osman Keskioğlu, Ankara 1984. 

EDGAR, Brain. “Biotheology: Theology, Ethics and the New Biotechnologies”. 

Christian Perspectives on Science and Technology – ISCAST Online 

Journal. (2009). 

EMON, Anver. Islamic Natural Law Theories. Oxford Oxford: University Press, 2010. 

EKŞİ, Ahmet. İslam Tıp Hukuku (Çağdaş Tıp Problemlerine İslam’ın Getirdiği 

Çözümler). İstanbul: Ensar Yay., 2011. 

ERDOĞAN, Mehmet. “İslam Hukuku’nda Ahkamın Değişmesi”, Marmara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, İstanbul: 1989. 

ERKOL, Ahmet. “Kelâm İlminde ‘Kıyasü’l-gâib ala’ş-şâhid’ Matodunun Kullanımı”. 

Ekev Akademi Yay. 8/20, 2004. 

ERMAN, Uğur. “Ehl-I Hadîs ve Ehl-I Re’y Arasında Yaşanan Polemiklerin Cerh ve 

Ta’dîl İlmine, Dönemin Te’lîfâtına ve Sosyal/Beşerî İliişkilere Yansıması 

(Hicrî III. Asır)”. e-Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi. 9/2 (2017), 990-

1010. 



 

254 

 

ERTİN, Hakan - M. Özemekçi, İnanç, Nuran Yıldırım Armayan Kitabı (Tıp Yarihinin 

Peşinde Bir Ömür), İstanbul 2016. 

ESS, J. V., Van Ess, Flowering Muslim Theology, çev. Jane Marie Todd, (England, 2006) 

………….Ebu İshak en-Nazzam Örneği Üzerinden Kelâm-Bilim İlişkisi, çev. Mehmet 

Bulğen, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakiltesi Dergisi, c.46, s.46, İstanbul 

2014. 

EŞ’ARÎ, Ebû Hasan Ali b. İsmail (324/936), Maḳālâtü’l-İslâmiyyîn. Thk. Helmut Ritter. 

Wiesbaden: Franz Steiner Verlag, 1980. 

…………. -el- İbâne an Usûli’d-Diyâne, nşr. Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1990.  

………… el-İbâne an usûli’d-Diyâne, nşr. Abdülkadir Arnaût, Mektebetü dâri’l-beyân, 

Beyrut 1981. 

………… el-Lümaʿ fi’r-red ʿalâ ehli’z-zeyġ ve’l-bid’a. thk. Hammûd Gurâbe. el- 

Kahire: Hey’etü’l-âmme li-şuûni’l-Mesâlihşi’l-Emîriyye, 1975. 

EVKURAN Mehmet, Ahlâk Hakikat Kimlik-İslam Kelâmında Aklak Problemi-, 

Araştırma Yay., Ankara 2013. 

EZHERÎ, Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed, Tehzîbu’l-Luga, ed-Dâru’l-Mısriyye li’t- 

Te’lîf ve’t-Terceme, IV. cilt, Kahire 1967.  

FAHRİ, Macid, İslam Ahlâk Teorileri, çev. M. İskenderoğlu-A. Arkan, Litera Yay., 

İstanbul 2004. 



 

255 

 

FÂRÂBÎ, Ebû Nasr, Muhammed b. Muhammed, Kitâbu Mebâdiʾi Ârâ’i Ehli'l 

Medîneti'l Fâzıla/İdeal Devlet, çev: Ahmet Arslan, Divan Kitap, İstanbul, 

2012. 

..………., Kitab-u Tahsili’s-Saade, Mutluluğu Kazanma, çev. Ahmet Aslan, Vadi Yay.,  

                 Ankara 1999. 

FAZLIOĞLU, İhsan, Kendini Bulmak, Papersene Yay., İstanbul 2015.   

FAZLURRAHMAN, Ana Konularıyla Kuran, çev. Alparslan Açıkgenç, Ankara Okulu 

Yay., Ankara 2014. 

FELİCİTAS, Opwis, “New Trends in İslamic Legal Theory: Maqāsid al-Sharī”a as a 

New Source of Law?” Koninklike Brill NV, Le’den 2017. 

…………., Maslaha and The Purpose of Law, Brill, Baston 2010. 

FEYYÛMÎ, Ahmed b. Muhammed b. ‘Alî el-Feyyûmî, Misbâhu’l-Munîr, Mektebet-       

Lübnân, Beyrût 1987. 

FOX, Renee C., and Judith P. Swazey. 1984. “Medical Morality Is Not Bioethics:  

                     Medical Ethics in China and the United States”, Perspectives in Biological  

                     Medicine, c.27, no. 3. 

GAZZÂLÎ, Ebû Hamid (505/111). el-İḳtiṣâd fi’l-iʿtiḳād (İtikadda Orta Yol). Trc. Osman 

Demir. İstanbul: Klasik Yayınları, 2012. 

………….,, -el-Mustasfa (İslâm Hukuku’nda Deliller ve Yorumlar Metodolojisi), çev. 

Yunus Apaydın, 2 Cilt, Kayseri: Rey Yay., 1994. 

………….,, Şifâu’l-gâlîl fî beyâni’ş-Şebeh ve’l-Muhil ve Mesâliki’t-Talil, Bağdat, 1970. 



 

256 

 

GERD, Bernard, and K. Danner Clouser, “A Critique of Principlism.” Journal of  

                   Medicine and Philosophy 15/2, 219–236. (1990). 

GHALY, Mohammed, “Human Cloning Through The Eyes of Muslim Scholars: The 

New Phenomenon of the Islamic International Religion Scientific 

Institutions”, Zygon, 2010.  

…………., “Sharia Scholars and Modern Biomedical Advancements: What Role for 

Religious Ethicsin the Genomic Era?”, Islamic Ethics and The Genome 

Question, Leiden/Netherlands, Boston/Massachusetts 2018. 

GIDDENS, Antony, Modernliğin Sonuçları, (çev. Ersin Kuşdil), Ayrıntı Yay. İstanbul 

1990. 

GLÜCK, Judith. “Measurement of Wisdom”, The Psychology of Wisdom: An 

Introduction, ed. Judith Glück - Robert J. Sternberg. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2022. 

GÖRGÜN, Tahsin, “Husun-Kubuh Meselesi-Kādî Abdülcebbâr’ın Yaklaşım Şeklinin 

Tahlilî Bir Tasviri veya Toplumsal Varlığı Sürdürmenin Ma’kul Yolları 

Üzerine Bir Araştırma”, İslam Araşturmaları Dergisi 2001, ss.5. 

GREMMEN, Bart, “Methodalogical Pragmatism in Bioethics: A Modest Proposal?”, 

Pragmatist Ethics for a Technological Culture, Kluwer Academic 

Publishers, Dordrecht, Boston, London 2002. 

GÜLER, İlhami, Sabit Din Dinamik Şeriat, Ankara Okulu Yay., Ankara 2015. 



 

257 

 

GÜNAY, Hacı Mehmet, “Tıbbî Uygulamalar”, Günümüz Fıkıh Problemleri, Ed.: Hacı 

Mehmet Günay, Anadolu Üniversitesi Açıköğretim Fakültesi, Eskişehir 

2010. 

GÜRİZ, Adnan, “Faydacı Teoriye Göre Ahlak ve Hukuk”, Ankara Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Dergisi, s.4, Ankara 2008. 

HABERMAS, Jürgen, İletişimsel Eylem Kuramı, çev. Mustafa Tüzel, Kabalcı Yay., 

İstanbul, 2001. 

HACAK, Hasan, “İslam Hukukunun Klasik Kaynaklarında Hak Kavramının Analizi”, 

Doktora Tezi, Marmara Üniversi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2000. 

HAÇKALI, Abdurrahman Haçkalı, “İslâm Hukuk Metodolojisinde Maslahat Tanımları 

ve Bunların Analizi”, İslami Araştırmalar Dergisi, 12/1, (2000), 47-59. 

HALLAQ, Miray. “Câhız Kitâbu’l-Hayevân Eseri Üzerine Antropolojik ve Teolojik İnceleme”. 

(Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kelâm Anabilim Dalı, Doktora, 

2024). 

HALLAQ, Wael B. “UṢŪL AL-FIQH: BEYOND TRADITION.” Journal of Islamic 

Studies, vol. 3, no. 2, 1992. 

……………, Şerī’a, Theory, Practice, Transformation, Cambridge University Press, 

Cambridge 2009. 

……………, A History of İslamic Legal Theories: An Intraduction to Sunnī Usūl al-Fıkıh, 

Cambridge University Press, Cambridge 2005.  

HAMDY, Sherine, “Reframing Islamic Bioethics”, Contending Modernities, University 

of Notre Dame, 2013. 



 

258 

 

HANS, Jonas, Against The Stream: Commends on the Definition and Redefinition of 

Death, In Philosophical Essays: From Ancient Creed to Technological Man, 

Englewood Cliffs, New Jersy Prentice-Hall, 1974. 

…………., The Imperative of Responsibility. In Search of an Ethics for the 

Technological Age, The University of Chicago Press, Chicago/London 1984. 

………….., The Phenomenon of Life: Toward a Philosophical Biology, Northwestern 

University Press, Evanston, Ilinois 2001. 

………….., “Philosophical Reflections on Experimenting with Human Subjects”, 

Daelalus, Cambridge 1969. 

…………, Levy, David J.. Hans Jonas : The Integrity of Thinking, University of 

Missouri Press, 2002.   

…………, “Seventeen Century and After: The Meaning of the Scientific and 

Technological Revolution”, Philosophical Essays: From Ancient Creed to 

Tecnological Man, Englewood Cliffs, New Jersey 1974.  

…………,  The Integrity of Thinking, “Ethics and Resposibility in a Technological 

Age”, University of Missory Press 2002. 

HANS-MARTİN, Sass, Biset Ekinci, “The Dignity of Begining of the Life”, Health, 

Culture and the Human Body. 

HAREZMÎ, Muhammed b. Ahmed, Mefâtihu’l-Ulum, Kahire 1342/1923. 



 

259 

 

HATCH, J. A., Doing qualitative research in education settings, State university of 

New York press 2002; Merriam, S. B., Qualitative research in practice, SB 

Merriam, & RS Grenier, Eds., San Francisco 2019. 

HAYYÂT, Ebu’l-Hüseyin, İntisâr, thk. Henrick Samuel Nyberg, Beyrut: Evrâku’l-

Şarkiyye, 1989. 

HEDGE, Negendra R., Mohan S. Madur, Srini V. Kaveri, and Jagadeesh Bayry, 2009,  

                   “Reasons to Include Viruses in the Tree of Life” Natural Reviews of  

                     Microbiology 7/7, 306–11. 

HEİMSOETH, Kant’ın Felsefesi, Doğu Batı Yay., (çev. T. Mengüşoğlu), İstanbul 2014. 

HEINEN, M. Anton. “Kelâmcılar ve Matematikçiler Süregelen Neticeleriyle Bir Tartışmanın 

İzleri”, çev. Mehmet Bulğen, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 43/12 

(2012), 305-320. 

HEMEDÂNÎ, Ebu’l-Hasan b. Ahmed el-Hemedânî el-Esedâbâdî, el-Muğnî fî ebvâbi’t-

Tevhid ve’l-Adl: et-Teklîf, thk. XI. Cilt, Muhammed Ali en-Neccar, ed-

Daru’l-Mısriyye 1963.    

HENRY, John, Bilim Devrimi ve Modern Bilimin Kökenleri, çev. Selim Değirmenci, 

Küre Yay., İstanbul 2009. 

HICKMAN, Larry, “Pragmatic Resourses for Biotechnology”, Pragmatist Ethics for a 

Technological Culture, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht, Boston, 

London 2002. 

HILDEBRANT David, “Dewey’s Pragmatism: Instrumentalism and Meliorism” , 

Cambridge Companion to Pragmatism, ed. Alan Malachowski, Cambridge 

University Press, 2011. 



 

260 

 

HORASÂNÎ, Şerhu’l-Akâid, thk. Ali Kemal, Dâru’l-İhyâ-u Turâsu’l-Arabiyye, Beyrut 

2014. 

HOURANİ, George F., Ethical Value, The University of Michigan Press, Michagen 

1955. 

……………..,  İslamic Rasyonalism: The Ethics of ‘Abd-al-Jabbar, Clarendon    Press, 

Oxford, 1971.  

………….,, Reason and Tradition in İslamic Ethic, Cambridge University Press, 1985. 

………..,…. “Mu’tezilî Etik Akılcılığın İslâmî ve İslâmî Olmayan Kökenleri”, Çev. 

İbrahim, Aslan, Şarkiyat Çalışmalarında İslam Ahlak Metafiziği, İstanbul: 

Endülüs Yay.,2020. 

…………..,   “İslam’ın İlk Dönemlerinde İki Değer Kuramı”, çev. Fethi Kerim Kazanç, 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sayı. 8, Samsun 

1996. 

HOWE, Edmund G., “Defining the Beginning and End of Life: Readings on Personal 

Identity and Bioethics”, Edited by John P Lizza, ED. Psychiatry 

Washington, D.C., 2011. 

HULUSİ, Arslan, Mu’tezile’de İyilik ve Kötülük-(Hüsün ve Kubuh) Problemi, Endülüs 

Yay., İstanbul 2021. 

IBRAHİM, A. H., Rahman, N. N. A., Saifuddeen, S. M., & Baharuddin, M., “Maqasid 

al-Shariah based Islamic bioethics: A comprehensive approach”, Bioethical 

Inquiry, 2019. 



 

261 

 

INHORN, Marcia C. “Globalization and Gametes: Reproductive ‘tourism,’ Islamic 

Bioethics, and Middle Eastern Modernity.” Anthropology & medicine18.1 

2011. 

IZUTSU, Kur’an’da Tanrı ve İnsan Kur’ânî Dünya Görüşü’nün Semantiği, çev. M.  

                     Kürşat Atalar, (İstanbul: Pınar Yay. 2017). 

İBN ABDURRABBİH, el-Ikdu’l-Ferîd, I. cilt, Dâru’l-Kütüb-ü İlmiyye, Beyrut 1984. 

İBN ÂŞUR, Muhammed Tahir b. Muhammed Tunisi, İslam Hukuk Felsefesi: Gaye 

Problemleri, çev. M. Erdoğan-V. Akyüz, İklim Yay., İstanbul 1988. 

İBN FÛREK, Mücerredü’l-Makalât, nşr. Daniel Gimaret, Beyrut 1986. 

……………, Mücerredü Makalâti’ş-Şeyh Ebi Hasan el-Eşarî, Din Felsefesi Açısından 

Eş’arî Gelenek, İz Yay., İstanbul 2019. 

İBN HAZM, Ebû Muhammed Ali b. Ahmed b. Saîd, el’İhkâm fî Usûli’l-Ahkâm, thk, 

Ahmet Şakir, Matbaatul’l-Âsıme, Kahire 1992, II. cilt. 

İBN KESÎR, Ebu’l-Fidâ, el-Bidâye ve’n-Nihâye, thk. Abdullah b. Abdulmuhsin et-

Turkî, XII. Cilt, Dâru’l-Hicr, Kahire 1998. 

……………., Ebu’l-Fadl Cemâluddîn Muhammed b. Mukerrem b. Manzûr,  

                         Lisânu’l- ‘Arab, II. cilt, Dâru Sâdır, Beyrût. 

İBN KAYYIM, el-Cevziyye, İlâmu’l-Muvakıîn, II. cilt, Miftâhu Daru’s-Sa’âde, Kahire 

1323. 

……………., Miftâhu Dari’s-Saade, II. cilt, Kahire 1323. 



 

262 

 

İBN SÎNÂ. İşaretler ve Tembihler. çev. Muhittin Macit, Ali Durusoy ve Ekrem Demirli. 

İstanbul: Litera Yay., 2014. 

İSFEHÂNÎ, Ebu’l-Kâsim Huseyn b. Muhammed er-Râgıb, Mufredâtu Elfâzi’l-Kur’ân, 

thk. Safvân Adnan Davûdî, Dâru’l-Kalem, Dimeşk, 2009. 

İVARGONZALES, David, “On The Structure of Bioethics As A Pragmatic 

Discipline.” Metaphilosophy 48.4 (2017).  

İZZETTİN B. ABDUSSELAM, İslami Hükümlerin Esas ve Hükümleri, çev. Süleyman 

Kaya -Soner Duman, İz Yay., İstanbul 2006. 

JAMES, William, Pragmatism, New York 1907. 

……  ….., Pragmatizm ve Din, çev. Celal Türer, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, VIII. sayı 2000. 

JOHNSTONE, Megan-Jane. 2012. “Bioethics, Cultural Differences and the Problem of 

Moral Disagreements in End-of-Life Care: A Terror Management Theory.” 

Journal of Medicine and Philosophy 37: ss. 181–200. 

KĀDÎ ABDÜLCEBBÂR, Ebu’l-Hasan b. Ahmed el-Hemedânî el-Esedâbâdî  

(415/1024), el-Muğnî fî Ebvâbi’t-Tevhîd ve’l-Adl, I-XX. 

…………., -Fırak Ğayru’ul-İslamiyye, V. Cilt, thk, Mahmud Muhammed el-Hudarî, 

Kahire 1957. 

…………., VI. cilt, et-Ta’dîl ve’t-Tecvîr, thk. Ahmed Fuâd el-Ehvânî, Müessesetü’-

Mısriyyetü’l-Âmme, Kâhire 1962.  

………….., VIII. cilt, thk. Tevfîk et-Tavîl-Saîd Zâyid, el-Müessesetü’l-Mısrıyyetü’l-

Âmme, Kâhire 1963. 



 

263 

 

……………, XII. cilt, en-Nazar ve’l-Meârif, thk. İbrâhim Medkûr-Tâhâ Hüseyin, el-

Müessesetü’l-Mısrıyyetü’l-Âmme, Kâhire 1962. 

 ……………. el-Muhid bi’t-Teklif, thk. Ö. Azmi-E. Ahvani, Mısır, İbn Murtaza 

(480/1437), Kitabu’l-Milel ve’n-Nihal, thk. Muhammed Cevad Meşkûr, 

Tebriz 1959. 

……………… Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, thk. Abdulkerim Osman, nşr. Mektebetu’l-

Vehbe, Kâhire 1988. 

……………… Şerhu'l-Usûli'l-Hamse, I-II cilt, Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı, İstanbul 2013. 

……………. Tes̱bîtü Delâʾili’n-Nübüvve. trc. M.Şerif Eroğlu (İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2017). 

KAFFÂL, Şâşi, Mehasınu’ş-Şeria fi furüi’Şafiîyye, thk. Muhammed Ali Samak, Beyrut 

2007. 

KAGAN, Shelly. Normative Ethic. Boulder: Westview Press, 1998. 

KAHRAMAN, Abdullah. “Şer’î Deliller”. İslam Hukuku -El Kitabı-. ed. Talip Türcan. 

Ankara: Grafiker Yay., 2013. 

KAHRAMAN, Hüseyin. “Akıl Anlayışları ile Temel İlkeleri Arasındaki İlişki Açısından 

Bir Mu’tezile-Eş’ariyye Mukayesesi = A comparasıon between Mu’tazilites 

and Aş’arites on Reason and Their Basic Prınciples”, Mütefekkir, Aksaray 

Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi Dergisi, c.7, s.13, 2020, ss. 53-74. 



 

264 

 

KAHRAMAN, İhsan, Fıkıh ve Biyoetik-İslam Hukuku Bakımından Tıbbi Konularda 

Karar Verme Süreci-2, (Ed. M. İhsan Kararman, Hakan Ertin, Murteza 

Bedir), İsar Yay., İstanbul 2021. 

KANT, Immanuel, Arı Ussun Eleştirisi, çev. Aziz Yıldımlı, İdea Yay. İstanbul 2010. 

…………., Yargı Yetisinin Eleştirisi, çev. A. Yardımlı, İdea Yay. İstanbul 2011. 

…………., Evrensel Doğa Tarihi ve Gökler Kuramı, çev. S. Selvi, Say Yay., İstanbul 

2007. 

KÂRÂFÎ, Şehâbettin, Şerhu Tenkîhu’l-Fusûl, nşr. Taha Abdurrauf Sa’d, Kahire 

1414/1993. 

KARÂFÎ, Ebu’l-Abbas Şehâbettin Ahmet b. İdris b.  Abderrahman el-Mısrî, Muhtasâru 

Tenkihi’l-Fusul fi’l-Usûl, thk. Velid, Dımeşk 2007. 

……….., - Furuk: Envaru'l- Buruk Fi Envai'l- Furuk, Beyrut 1998, II. cilt,  

KARAMAN İhsan Kararman, Hakan Ertin, Murteza Bedir, Fıkıh ve Biyoetik-İslam 

Hukuku Bakımından Tıbbi Konularda Karar Verme Süreci-2, İsar Yay., 

İstanbul 2021. 

KATZ, Jay. “‘Ethics and Clinical Research’ Revisited: A Tribute to Henry K. Beecher”. 

The Hastings centre Report 23. no. 5, 1993. 

KAUFMAN, Gordon, Religious Imagination, The Westminister Yay., Philedelphia 

1981. 

KEULARTZ, Josef, Michael K., Maartje S., and Tsjalling S., “Ethics in a Technological 

Culture-A Proposol for a Pragmatist Culture”, Pragmatist Ethics for a 



 

265 

 

Technological Culture, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht, Boston, 

London 2002. 

…………, Josef vd. “Pragmatism in Action”. Pragmatist Ethics in a Tecnological 

Culture. Cluver Academic Publishers, Dorderct/Boston/London, 2002. 

KILIÇ, Recep. Din ve Ahlak Felsefesi, Ankara: Ankuzem Yay. 2006. 

KILIÇ, Sadik. “Geleneğin Dünyasında Varoluşsal Huzur Bağlamında ‘Hikmet 

Hakikati’”. Bilge Adamlar Düşünce Kültür ve Edebiyat Dergisi 27 (2011). 

KILLIOĞLU, İsmail, İnsan ve Değerler Kavramı Açısından Ahlak ve Hukuk, 

Büyüyenay Yay., İstanbul 2020. 

KOPP, Vincent, “Henry Knowles Beecher and the Development of Informed Consent in 

Anesthesia Research,” Anesthesiology 90, 1999. 

KÖSE, Saffet, “Hz. Ömer’in Bazı Uygulamaları Bağlamında Ahkâmın Değişmesi 

Tartışmalarına Bir Bakış”, İslam Araştırmaları Dergisi, VII. Sayı, 2006. 

KUTLU Sönmez, “Mâturîdî Akılcılığı ve Günümüz Meseleleri Çözmeye Katkısı”, el- 

Mezhep Araştırmaları, 2009. 

………..… “İslam Düşüncesinde Tarihsel Din Söylemleri Olgusu”, İslamiyât, (2001), 4:15-    

                   36. 

LAYMAN, C. Stephan, “God and the Moral Order”, Faith and Philosophy: Journal of 

the Society pf Christian Philosophers 2002, Vol. 19, Issue. 3, Article 3, s. 

304-14. 

LEADER, Susan E., “‘Ethics and Clinical Research’ in Biographical Perspective”,  

Perspectives in Biology and Medicine 59, no. 1, 2016. 



 

266 

 

MACİT Fahri, İslam Ahlâk Teorileri, (çev. M. İskenderoğlu-A. Arkan), Litera Yay.,  

                  İstanbul 2004. 

MAÇIN, Hasan, “Koruyucu Anneliğin Fıkhî ve Etik İmkanı Üzerine Bir Deneme”, 

İslami İlimler Araştırmaları Dergisi 2020. 

MAIER, Barbara, Warren A., Shibles, The Philosophy and Practice of Medicine and 

Bioethics, -A Naturalistic-Humanistic Approach, Springer, 2011. 

MÂTURÎDÎ, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd, Kitâbü’t-Tevhîd, nşr. 

Bekir Topaloğlu ve Muhammed Aruçi, TDV iSAM Yayınları, Ankara 2003. 

…………, Kitabu’t-Tevhid, çev. Bekir Topaloğlu., İSAM yayınları, İstanbul 2014. 

…………,  Te’vîlâtu’l Kur’an, thk. Ertuğrul Boynukalın, Mizan Yay. İstanbul 2006.  

MARSHALL, C., & Rossman, G. B., “Designing qualitative research”, Sage 

publications 2004. 

MAURİTZ, Elizabeth, “Jozef Keulartz, Michiel Kortzhals, Maartje Schermer and  

Tsjalling Swierstra (eds): Pragmatist Ethics for a Technological Culture”, J 

Agric Environ Ethics, 22. Sayı, 2002. 

MCCOMAS, C. Henry. The Psychology of Religious Sects,. (London, 1973). 

MCGEE, Glenn. Pragmatic Bioethics, First edition. Nashville, Tenn: Vanderbilt 

University Press, 1999. 

MCVERA, John F., “Construction Good Decision in Ethically Charged Stuation: The 

Role of Dramatic Rehearsal”, Journal of Business Ethics, 2007. 



 

267 

 

 MOHD, Saiduddeem, Shaikh, Noor Naemah Abdul Rahman, Noor Munirah 

Isa, Azizan Baharuddin, “Maqasid al- Shariah as a Complenentary 

Framework to Conventional Bioethics”, Sringer Science+Business Media 

Dordrecht 2013. 

MOLD, Zailani, Muhammad Faiq, Mohammad Naqib Hamdan, and Aimi Nadia Mohd 

Yusof, “Human–Pig Chimeric Organ in Organ Transplantation from Islamic 

Bioethics Perspectives” Asian bioethics review 15.2 (2023). 

MORGAN, David L., Focus groups as qualitative research, 16, London: Sage 

publications, 1996. 

MOREIRA, David, and Purificacion Lopez-Garcıa. “Ten Reasons to Exclude Viruses 

from the Tree of Life.” National Review of Microbiology 7/4, 306–11. 

(2009). 

MUHÂSIBÎ, el-Akl ve Fehmu’l-Kuran, nşr. Hüseyin el-Kuvvetli, Beyrut 1402/1982. 

……………..  Şerefu’l-Akl, nşr, Mustafa Abdulkadir Ata, Beyrut 1406/1986. 

 …………… Risâle fî Maiyyeti’l-Akl, thk. Kuvvetli, Beyrut 1971.   

MUSTAFA SABRİ EFENDİ. Mevkıfu’l-Akıl. Kahire 1401/1981. 

NADER, A. N. Le Systéme Philosophique des Mu‘tazila, (Beyrut: Premiers Penseurs de 

l’Islam, 1956), 

NAESS, Arne. “The Shallow and the Deep, Long-Range Ecology Movement: A 

Summary.” Inquiry 16/1, 95–100, (1973). 



 

268 

 

NAPİER, Stephen E. Uncertain Bioethic: Human Dignity and Moral Risk. Place of 

publication not identified: Taylor & Francis, 2018. 

NÂŞİ EL-EKBER, Ebu’l Abbas Abdullah b. Muhammed b. Muhammed b. Abdillah el-

Ebârî, Kîtâbu’l-Evsat, thk. Josef Vas Ess, Beyrut 1971. 

NESEFÎ, Ebü’l-Muîn Meymûn b. Muhammed b. Muhammed b. Mu‘temid, Tebṣıra-tü’l-

edille fî uṣûli’d-dîn, thk. Hüseyin Atay - Şaban Ali Düzgün, Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yay., Ankara 2003.  

…………., Şerhu’l-Akâid, thk. Ali Kemal, Beyrut: Dâru’l-İhyâ-u Turâsu’l-Arabiyye, 

2014. 

…………., el-Umde fi’l-Akdid, çev. Temel Yeşilyurt, Kubbealtı yay., Malatya 2000. 

…………., Bahru’l Kelâm, çev. Yusuf Arıkan, Arıkan Yay., İstanbul 2019. 

…………., Kitâbu’t-Temhîd li-Kavâ’idi’t-Tevhîd, çev. Hülya Alper, İstanbul: İz Yay., 

2017. 

NATHAN, Carlin. “Correlating Biology and Theology”. American Journel of Bioethics, 

20/12, 1-4, (2020). 

NEŞŞÂR, Ali Sami. Neş’etu’l-fikri’l-İslâmî (İslâm’da Felsefi Düşüncenin Doğuşu). 

Çev. Osman Tunç. İstanbul: İstanbul Yay., 1999. 

NIEBUHR, Daniel P., Sugarman J, “The Many Methods of Medical Ethics (Or, Thirteen 

Ways of Looking at a Blackbird)”, Methods in Medical Ethics, Georgetown 

University Press, Washington DC 2001. 



 

269 

 

NIEBUR, Reinhold, An Interpretation of Christian Ethics, Harper-Brothers Publishers, 

New York 1935. 

NÎSÂBÛRÎ, Ebû Reşîd, Mesâil beyne’l-Basriyyin ve’l-Bağdadiyyin thk. Maan Ziyade-

Rıdvan Seyyid. Beyrut: Mahdu’lü-İnmâil Arabî, 1979. 

NİSABÛRÎ, Ebû Bekir Muhammed b. Hasan b. Fûrek el-İsfehânî. Mücerredü 

Makålâti’ş-Şeyh Ebi’l- Hasan el-Eş‘arî. nşr. Daniel Gimaret, Dârü’l-Meşrık, 

Beyrut 1987. 

NURTEN, Zeliha S. “İslam Hukuku ve Biyoetik”, Isparta: Süleyman Demirel              

                 Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İlahiyat Fakültesi, Doktora Tezi  

                 2013. 

ONORA, O'neill, Autonomy and Trust in Bioethicss, Cambridge University Press, 2002. 

OPWIS, Felicitas, Maslaha and the Purpose of the Law: Islamic Discourse on Legal 

Change from the 4th/10th to 8th/14th Century, Leiden: Brill, 2010. 

……….. “New Trends in Islamic Legal Theory: Maqāsid al-Sharī‘a as a New Source of 

Law”, Die Welt Des Islams 57, (2017), 7-32.  

ÖCAL, Şamil. “Kelâmullah’ın Çift Doğası: Kelâm-ı Lafzî ve Kelâm-ı Nefsî”. İslamiyât 

11/1, Ankara 1999. 

ÖĞÜT, Emine. “Matürîdî’nin Düşünce Sisteminde Şer-Hikmet İlişkisi”. Marmara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İlahiyat Fakültesi, 

Doktora, 2007). 



 

270 

 

ÖZAYKAL, Kayhan. “Theological-Ethical and Epistemological: The Euthypro 

Dilemma and The Metaethics of Al-Mâturīdī”, (Sakarya Üniversitesi, Sosyal 

Biilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2017) 

ÖZAYKAL, Merve. “İslam Hukukuna Göre Beden Üzerine Tasarruf ve Organ Nakli” 

Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İlahiyat Fakültesi, Doktora 

Tezi, 2018. 

……………”Tıp ve Fıkhın Kesişim Noktasında Çağdaş Bir Alan Biyofıkıh”, Düşünce Dergisi, 

(2018), 31:203-229. 

………… “Maslahat Teorisi Açısından Bedene Yapılan Müdahalenin Fıkhi Sınırları”, 

Tıbbî, Dinî, Hukukî ve Etik Açıdan Bedene Yapılan Müdahaleler, İstanbul: 

İsar Yay., 2020. 

…………… Tıp ve Fıkhın Kesişim Noktasında Çağdaş Bir Alan Olarak Biyofıkıh, 

Düşünce Dergisi, 15/207-220, 2022 

ÖZEMEKÇİ, M. İnanç. Nurhan Yıldırım Armağan Kitabı-Tıp Tarihinin Peşinde Bir  

               Ömür. Ed. Hakan Ertin, Özemekçi, Betim Yay., 2016. 

ÖZEN, Şükrü. “Hicri II. Yüzyılda İstihsan ve Maslahat Kavramları”. Marife Dini 

Araştırmalar Dergisi, 3/1, (Mayıs 2003). 

PADELA, Aasim I., “Using the Maqāssıd al-Sharia’ah to Furnish a Islamic Bioethics: 

Conceptual and Practical Issues”. Journal of Bioethical Inquiry 16/3, 347-

52, (2019). doi: 10.1007/s11673-019-09940-2. 

…………. - Ahsan Arozullah and Ebrahim Moosa. “Brain Death in Islamic-Legal 

Deliberation for Applied Islamic Bioethics” Bioethics, 27/3 (2013). 



 

271 

 

PAMELA, Aasim I. “Using the Maqāssıd al-Sharia’ah to Furnish a Islamic 

Bioethics: Conceptual and Practical Issues”. Journal of Bioethical Inquiry. 

16 (2019). 

…………. Aasım I. Ahsan Arozullah, and Ebrahim Moosa. “Brain Death in Islamic-

Legal Deliberation for Applied Islamic Bioethicss.” Bioethics 27/3 (2013). 

PAPINI, Giovanni, Yitik Adam, çev. Sinem Carnabuci, İstanbul: Monokl Yay., 2012. 

PALLEGRİO, Edmund D. “Doctors Must Not Kill”. In Euthanasia: The Good of the 

Patient, the Good of Society. Frederick, Md.: University Publishing Group, 

edited by Robert I. Misbin, 33–34, (1992). 

PETERS, E. Francis, Greek Philosophical Terms: A Historical Lexicon, (New York: New York  

                         University Press, 1967). 

PIPER, Annamarie. Etiğe Giriş. İstanbul: Ayrıntı Yay., 1999 

POPOVSKA, Dragica, “Beginning of th Life/Productory Medicine”, Health, Culture  

                     and the Human Body. İstanbul: Betim Yay., 2014. 

QAISER, Shahzad. Biomedical Ethics (Philosophical and Islamic Perspectives), 

Islamabad: Pakistan, Islamic Research Instetute, International İslamic 

University, 2009. 

RACINE, Eric. “Which Naturalism for Bioethics? A Defense of Moderate (Pragmatic) 

Naturalism”. Bioethics. 22/2 92–100(2008) 

RATTANİ, Abbas, “A Chritigue of Contemporary Islamic Bioethics”, Journal of  



 

272 

 

                   Bioethical Inquiry, 16/3, 333-345, (2021). 

RÂZÎ, Fahreddîn. Muhassal (Kelâma Giriş). çev. Hüseyin Atay, Ankara: Kültür 

Bakanlığı Yay., 2002.  

PLUMWOOD, Val. “Ecofeminism: An Overview and Discussion of Positionss.” 

Australasian Journal of Philosophy, 64/1, 1986. 

RACİNE, Eric. “Which Naturalism for Bioethics? A Defense of Moderate (Pragmatic) 

Naturalism”. Bioethics 22/2 (2008). 

RAGIP EL-İSFEHÂNÎ. Müfredât fi Garîbi’l- Kur’an, thk. Seyyid Kîlânî, Beyrut: 

Daru’l-Marife, 1412/1992. 

……….. Müfredat (Kur’an Kavramları Sözlüğü). https://archive.org/details/mufredat-

isfahani-kuran-kavramlari-sozlugu/page/376/mode/2up. 

RATTANİ, Abbas. “A Chritigue of Contemporary Islamic Bioethics”. Journal of 

Bioethical Inquiry, (2021).  

REÇBER, M. Sait. “Tanrı ve Ahlâkî Doğruların Zorunluluğu”. Ankara: Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, XLIV, (2003). 

REICH, Warren. “A Corrective for Bioethical Malaise: Revisiting the Cultural 

Influences That Shaped the Identity of Bioethics”. Development of Bioethics 

in the United States. ed. Jeremy R. Garrett et al., Dordrecht: Springer, 2013. 

…………. Encylopedia of Bioethics. New York: The Free press, 1978. 

REICHLIN, Massimo Reiclin. “Observation on the Epistemological Status of  

                  Bioethics”. The Journal of Medicine and Philosopy: A Forum for Bioethics  



 

273 

 

                   and Philosophy of Medicine, 19/1 (February 1994). 

REINHOLD, Niebuhr, Reinhold. An Interpretation of Christian Ethics. New York: 

Harper Brothers Publishers, 1935. 

RISPER-CHAIM, Vardit. Islamic Medical Ethics in the Twenties Century. Brill: Leiden 

1993. 

SÂBÛNÎ, Nûsreddin Mâtüridiyye Akaidi, çev. Bekir Topaloğlu, Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yay., 2000, 

SACHEDİNA, Abdulaziz, Contending Modernities 2/5, Indiana: University of Notre 

Dame, 2008. 

……………., , Abdulaziz, “Defining the Pedagogical Parameters of Islamic Bioethics”, 

Med Ethics J, 2/5, (2008). 

……………. İslamic Biomedical Ethics (Principleds and Aplication), London: Oxford 

University Press. 2009. 

……………  “Islamic Bioethics”. Religious Perspective Bioethics New York: Taylor 

and Francis Group, 2009. 

SAUTCHER, Soner. “Batı ve İslam Düşünce Dünyasında Ahlak-Hukuk ve Siyaset 

İlişkisi”. Biyoetik Bir Tartışma”. Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2020. 

SAVULESCU, Julian. “Procreative Beneficence: Why We Should Select the Best  

                    Children.” Bioethics 15/5–6, 413–26. 2001. 



 

274 

 

SEALE, Clive. “Quality Issues in Qualitative Inquiry.” Qualitative social work: QSW: 

research and practice 2002. 

SEMERKANDÎ, Alâuddî Ebi Bekr Muhammed b. Ahmed. Mizânu’lü-usûl fî netâici’l-

ukûl, thk. Abdulmelik Abdurrahman Sa’dî, Medine: Mezaratu’l Evkâf, 1987. 

SERAHSÎ, Ebubekir Şemsulimme Muhammed b. Ahmedb. Sehl. Kitabu’l Mebsûd, 10. 

Cilt, Mısır 1914.  

SHERİNE, Hamdy. “Reframing Islamic Bioethics”. Contending Modernities. Indiana: 

University of Notre Dame, 2013. 

SHOMALI, M. Ali. “Islamic Bioethics: A General Scheme”. Journal of Medicine 

Ethics and History of Medicine, Iran: Tehran University of Medical 

Sciences, 2008. 

SHIHADEH, Ayman. Fahreddîn er-Râzi’nin Gayeci Ahlak Anlayışı. çev.  Çınar-K. 

Şenel. Ankara: İlem Kitaplığı, 2016. 

…………… “Theories of Ethical Value in Kalam: A New Interpretation”. The Oxford 

Handbook of Islamic Theology. ed. Sabine Schmidtke. Oxford, Oxford 

University Press Online, 2014, 1-29. 

SHOOK, R. John. Amerikan Pragmatizminin Öncüler -Peirce, James, Dewey, çev. 

Celal Türer, İstanbul: FOL Yay., 2021. 

SOLMAZ, İsmail - Konuşkan, Bahadır. “Nöroimmunolojik Hastalıkların Ortaya Çıkış 

Mekanizmaları”. Temel Pediatrik Nöroloji: Tanı ve Tedavi.4. Cilt, 2022. 

STROLL, Avrum. “Hıristiyan Etiği”. Çev. Mehmet Türkeri. Etik Kuramları. Ankara: 

Lotus Yay., 2013.  



 

275 

 

SULMASY, Daniel P. - Sugarman J “The Many Methods of Medical Ethics (Or, 

Thirteen Ways of Looking at a Blackbird)”. Methods in Medical Ethics, 

Washington DC: Georgetown University Press, 2001. 

SUYÛTÎ, İmam Celaluddin Abdurrahman b. Ebi Bekr. el-Eşbâh ve’n-Nezâir. thk. 

Muhammed el-Mu’ttasımbillah el-Bağdadî. Beyrut 1997. 

SWIESTRA, Tsjalling. “Moral Vocabularies and Public Debate”. Pragmatist Ethics in a 

Tecnological Culture, 3/223-240, Cluver Academic Publishers, 

Dorderct/Boston/London, 2002. 

ŞABAN, Zekiyüddin. İslam Hukuk İlminin Esasları, çev. İbrahim Kâfi Dönmez. 

Ankara: Diyanet Vakfı Yay., 2010.  

ŞAFİÎ, Ebû Abdullah Muhammed b. İdris b. Abbas. er’Risale, Kahire 1979. 

ŞAHİN, Nurten. “İslam Hukuku ve Biyoetik (Sorumluluk ve Özerklik Ekseninde 

Biyoetik Tartışmalar)”. Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı, Isparta: Doktora Tezi, 2013. 

ŞÂTİBİ, Ebu İshak İbrahim b. Musa b. Muhammed el-Gırnati. İ’tisâm, Kahire: 

Matbatu’l-Menar, 1914. 

……….. el-Muvafakât. Mısır 1975. 

………., Muvafakât -İslami İlimler Metodolojisi-. çev. Mehmet Erdoğan. İstanbul: İz 

Yay., 1990. 

ŞEHRİSTÂNÎ, Ebu’l-Feth Tâcettîn. el-Milel ve’n-Niḥal. Kahire 1968. 



 

276 

 

ŞENEL, Abdulkadir. “İslâm Hukukunda Maslahat ve Mefsedet Anlayışı”. Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi,18/105-108, 1970. 

ŞEVKÂNÎ, Muhammed b. Ali b. Muhammed el-Havlanî. İrşâdu’l-Fuhûl İlâ Tahkîki 

İlmi'l-Usûl. thk: Ebi Vus’ab Muhammed Said el-Bedrî, Beyrut 1992/1412. 

ŞİMŞEK, H. ve Yıldırım, A., “Sosyal bilimlerde nitel araştırma yöntemleri”, Ankara: 

Seçkin Yayıncılık, 2011. 

ŞİŞMAN, Nazife. “Bir İntihar Biçimi Olarak Ötenazi”. Karizma (3 Aylık Düşünce 

Dergisi), İstanbul: Karizma Yay., 2002. 

TAŞ, Beyazıt. Faydalı Etik. Ankara: Kangru Yay, 2009. 

TEFTAZÂNÎ, Sâ’dûddîn. Şerh’ul-Akâid. çev. Taha A. Alp. İstanbul: İfav Yay., 2017. 

………… Mesud b. Ömer b. Abdullah Saduddin. Şehu’l-Mekasıd. thk. Abdurrahman 

Ubeyra, Beyrut 1989. 

TILLICH, Paul. “The Problem of Theological Method: II”. The Journal of Religion. 

27/1, New York: The University of Chicago Press, 1933. TOPALOĞLU, 

Bekir. “Ebû Mansur el-Mâturîdî’nin Bilgi Edinme Yolları”. İmam Mâturîdî 

ve Maturidilik, Ankara: İsam, 2011. 

TOKUR, Behlül - – Sakin Özışık, “ Hikmet Kavramına Dinî ve Psikolojik Yaklaşım”, 

Disiplinler Arası İlişki Açısından Hikmet Kavramının İncelenmesi ve 

Değerlendirilmesi, ed. Ferhat Gökçe - Halil İbrahim Doğan, Ankara: Astana 

Yay., 2023. 



 

277 

 

TOPALOĞLU, Fatih. “Biyoetik: Felsefi ve Teolojik Arka Plan”. Erzurum: Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 20/3, 2016. 

TÜRER, Celal. Ahlâktan Felsefeye Felsefeden Ahlâka, İstanbul: Dergâh Yay., 2017. 

…………… “Pragmatizm’in Doğruluk Evi”. Bilimname 17/2. 1-24, 2009. 

…………... - Aydın, Metin. “ ‘Utilitarianism’ ve ‘Pragmatism’: Farklar ve Ortak 

Noktalar”, Isparta: Felsefe ve Sosyal Bilimler Dergisi, 2019.  

…………... Pramatik Estetik (John Dewey’in Sanat Felsefesi), Ankara: Fol Yay., 2020. 

…………… “Din-Teoloji İlişkisine Felsefi Bir Yaklaşım”, Felsefe ve İslami İlimler, 

Çanakkale: Paradigma Akademi Yay., 2022. 

…………… Amerika’da Felsefe ve Klasik Pragmatizm, Ankara: Eskiyeni Yay., 2024. 

…………… Pragmatizm (Deneyimi Hayatın Merkezine Koymak), Ankara: Eskiyeni 

Yay., 2024. 

……………. Ahlak – İyi’ye ve Kötü’ye Dair Duyarlılık Anlayışımız. Ankara: Eskiyeni 

Yay., 2024. 

TÜRKER, Ömer. “İlahi Fiillerin Nedenliliği Sorunu: Gazzâlî’nin Meseleye Yaklaşımı 

ve Katkısı”. 11/17. İstanbul: İslam Araştırmaları Dergisi, 2007. 

………….. Ahlakın Temeli, Ankara: İlem Kitaplığı, 2016. 

………….. Ahlâk: Yeni Bir Yaklaşım, İstanbul: Ketebe Yay., 2019. 

………….Anlamı Tamamlamak (İslam Düşünce Geleneğinin Anodolo Coğrafyasındaki 

Bileşenleri). İstanbul: Ketebe Yay., 2020. 



 

278 

 

………….– Yunus Cengiz. Usûl ve Esaslarıyla Mu’tezileye Giriş. (İstanbul: Endülüs 

Yay., 2023). 

ÜLGER, Şeyma. “Abdulaziz Sachedina, Islamic Biomedical Ethics: Principles and 

Application.” Marife Dini Araştırmalar Dergisi 22/1. 

VEATCH, Robert. “Henry Beecher’s Contributions to the Ethics of Clinical Research,” 

Perspectives in Biology and Medicine 59. 

…………. Robert “The Birth of Bioethics: Autobiographical Reflections of a  

                     Patient Person,” Cambridge Quarterly of Healthcare Ethics 11, 2002. 

VEHBE ZUHAYLİ. el-Veciz fi Usûlli'l-Fıkh. Beyrut: Daru'l-Fikri'l-Muasır, Lübnan, 

Dimaşk, Suriye, 2008.  

WAEL B. HALLAQ. A History of İslamic Legal Theories -An Introduction to Sunnī 

Usūl Al-Fiqh-. London: Cambridge University Press, 1997. 

WALKER, Rebecca L. “Bioethics”. Encyclopedia of Philosophy. editor: Donald M. 

Borchert, I. cilt. Avutralia: Monash University, 2006. 

WATT, Mongomery. İslam Düşüncesinin Teşekkül Devri. çev. Ethem R.  Fığlalı. 

Ankara: Umran Yay., 1981. 

WENSICK, Arent. J. The Muslim Creed. London: Frank Class, 1965. 

WILKINSON, John. Christian Ethics in Health Care. Edinburgh: The Handsel Press, 

2012.  

WIND, James P. “What Can Religion Offer Bioethics”, The Hasting Center Report, 

20/4, 18-20. Ağustos 1990. https://doi.org/10.2307/3562780. 

https://doi.org/10.2307/3562780


 

279 

 

WOLFSON, Harry Austryn Wolfson, Kelâm Felsefeleri, çev. Kasım Turhan, İstanbul: 

Kitapevş Yay., 2021 

WOOD, Allen W. Kant. çev. A. Kovankaya, Ankara: Dost Kitapevi, 2005. 

YALKIN, Erden Miray Yazgan. Doğudan Batı’ya Sağlık Turizmi ve Etik Arayış. 

İstanbul: Demavend Yay, 2020. 

YAR, Erkan. “Eşarî ve Metodolojisi”. 10/2. Elazığ: Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 2005. 

YAREN, Rahmi. “Cüveyni Öncesi Makâsıd/Maslahat Söylemi”. 10/2. İstanbul: 

Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2014. 

YAZGAN, Erdem Miray. Doğudan Batı’ya Sağlık Turizmi ve Etik Arayış. İstanbul: 

Semavend Yay., 2020. 

YILDIRIM, Emine Taşçı. “Mâturîdînin Hikmet Temelli İnayet Anlayışı”. İmam 

Mâturîdî ve Tevîlâtü’l-Kur’ân. ed. Hatice K. Arpaguş v. dğr. İstanbul: 

Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yay., 2019. 

YILGIN, Adem. “Fukaha Metodunun Genel Yapısı”. 24/1. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 2003. 

YILMAZ, Bayram. “John Stuart Mill’in Demokrasi Üzerine Bir Değerlendirme”. 

Trabzon: Trabzon Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 2014. 

YILMAZ, Yılmaz. “Teknoloji-Etik İlişkisine ve ‘İyi-Yaşam’ İmkanına Dair Bir 

Soruşturma”. Dijital Hayat ve Etik, 6/12 (Mayıs 2021). 



 

280 

 

…………..  “Metafizikten Fenemolojiye: Özne Metafiziğine Hedeggerci Eleştiri”. 

Dîvân (Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi). 23/45, (2018/2). 

YILMAZ, Ömer. “Makasıd Düşüncesinin Ortaya Çıkışı ve İlk Kaynakları”. İstanbul: 

Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İlahiyat Fakültesi, 

Doktora Tezi, 2010. 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=miZuL2dp7T_Wos

oDyKBUkg&no=-2J_15tne_XQngpod8rjvQ  

YÜKSEL, Emrullah, Sistematik Kelâm, (İstanbul: İz Yay., 2014)  

ZAİLANİ, Mohd, Muhammad Faiq, Mohammad Naqib Hamdan, and Aimi Nadia 

Mohd Yusof. “Human–Pig Chimeric Organ in Organ Transplantation from 

Islamic Bioethics Perspectthics review. 15/2, 2023. doi: 10.1007/s41649-

022-00233-2 

ZEKİYÜDDİN, Şaban. İslam Hukuk İlminin Esasları [Usûl-ül’-Fıkh]. trc. İbrahim Kâfi 

Dönmez. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yay, 2010.  

ZEMAHŞERÎ, Muhammed b. Ömer. el-Keşşaf. thk. Muhammed Abdisselam Salih, 

Beyrut: Daru’l-Kütübü İlmiyye, 1995.  

…………. Ebü’l-Kasım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî, Esasu’l-belağa 

(Beyrut:Daru’l Fikir, 1989). 

 

 

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=miZuL2dp7T_WosoDyKBUkg&no=-2J_15tne_XQngpod8rjvQ
https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/tezDetay.jsp?id=miZuL2dp7T_WosoDyKBUkg&no=-2J_15tne_XQngpod8rjvQ
https://doi.org/10.1007/s41649-022-00233-2
https://doi.org/10.1007/s41649-022-00233-2


 

281 

 

ÖZET 

    İslam Düşüncesinde hem değişen durum ve şartlara göre uyum sağlama aracı hem 

de ilahi vahyin temel gayesi olarak ortaya çıkıp şekillenen maslahat, kelâm 

düşüncesinde farklı bağlamlarda ve düşünce zemininde konum edinmiştir. Bu tez, 

maslahat kavramını İslam düşüncesi çerçevesinde çok boyutlu bir bakış açısıyla 

incelemekte ve bunun fıkıh, kelâm, ahlâk ve modern biyoetik gibi farklı disiplinlerdeki 

uygulamalarını ve evrimini araştırmaktadır. Tezin temel amacı, maslahah’ın İslam 

düşüncesindeki anahtar bir ilke olarak işlevini ve çağdaş biyoetik ve biyoteknoloji 

gelişmeleriyle ilgili tartışmalardaki güncel önemini incelemektir. Birinci bölümde, 

celîl’ül-kelâm perspektifinden maslahat konusu ele alınmıştır. Bu bölümde, maslahatın 

kelime anlamı, Kur’an’daki kökenleri ve maksat, illet, kıyas, istidlāl ve bağlayıcılığı ele 

alınmıştır. İkinci bölümde, dakîk’ül-kelâm açısından maslahat ele alınmıştır. Burada, 

maslahat, nazar, tevhid, aslah, nübüvvet, lütuf ve hikmet gibi temel kelâmî kavramlarla 

ilişkisi üzerinden incelenmiştir. Üçüncü bölümde, kelamî ve modern ahlaki yaklaşımlar 

ışığında maslahatın rolü tartışılmış ve biyoetiğe geçiş yapılmıştır. Son bölüm olan 

dördüncü bölümde ise, celîl’ül-kelâm ve dakîk’ül-kelâm açısından fayda ve zarar ortak 

zemininden maslahat ile biyoetik ilişkisi ve İslami biyoetik konuları ele alınmıştır. 

Sonuç olarak, bu çalışma günümüz İslam düşüncesini ve biyoetiğini şekillendirmeye 

devam eden dinamik ve temel bir ilke olduğunu göstermektedir. maslahatın hem klasik 

hem de çağdaş bağlamlarda incelenerek, İslami etik ilkelerinin modern bilimsel 

zorluklarla nasıl etkileşime girdiğini ve çağdaş biyoetik tartışmalarına nasıl yön 

verebileceğini daha derinlemesine anlamamıza katkı sağlamaktadır. 

  Anahtar Kelimeler: Maslahat, Kelâm, Fıkıh, Ahlak, Biyoetik. 

 

 

  



 

282 

 

ABSTRACT 

          In Islamic thought, maslahah has emerged as both a means of adapting to 

changing circumstances and conditions and as the fundamental purpose of divine 

revelation. It has shaped and positioned itself in different contexts and intellectual 

frameworks within theological thought. This thesis examines the concept of maslahah 

from a multidimensional perspective within Islamic thought, exploring its applications 

and evolution across various disciplines such as Islamic jurisprudence (fiqh), theology 

(kelâm), ethics, and modern bioethics. The primary aim of the thesis is to investigate the 

role of maslahah as a key principle in Islamic thought and its contemporary relevance 

in bioethics and biotechnological discussions. In the first chapter, the concept of 

maslahah is analyzed from the perspective of Celîl’ül-Kelâm. This section covers the 

semantic meaning of maslahah, its Quranic roots, and its relationship with concepts 

such as maqṣad (purpose), ‘illat, qiyas, istidlāl and its binding. The second chapter 

explores maslahah from the perspective of Dakîk’ül-Kelâm, examining its connection 

to key theological concepts such as nazar, tawhid, aslah, nubuwwah, lutf and hikmah.In 

the third chapter, the role of maslahah is discussed in light of both theological and 

modern ethical approaches, leading to the transition into bioethics. The final chapter 

focuses on the relationship between maslahah and bioethics, examining the intersection 

of celîl’ül-kelâm and dakîk’ül-kelâm perspectives on the concepts of benefit and harm, 

as well as key issues in Islamic bioethics. In conclusion, this study demonstrates that 

maslahah continues to be a dynamic and fundamental principle that shapes 

contemporary Islamic thought and bioethics. By exploring maslahah in both classical 

and contemporary contexts, the thesis contributes to a deeper understanding of how 

Islamic ethical principles interact with modern scientific challenges and inform 

contemporary bioethical discussions. 

Keywords: Maslahah, Kelâm, Fiqh, Ethics, Bioethics. 


