
 

 

TC. 

MUŞ ALPARSLAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

Yasemin ACAR 

 

 

İBNÜ’L-LEBBÂD EL-KAYREVÂNÎ’NİN “KİTÂBÜ’R-RED ʿALE’Ş-

ŞÂFİʿÎ” İSİMLİ ESERİ ÇERÇEVESİNDE İMÂM ŞÂFİÎ ELEŞTİRİSİ 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

 

 

MUŞ-2025 



 

 

  



 

 

TC. 

MUŞ ALPARSLAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

Yasemin ACAR 

 

 

İBNÜ’L-LEBBÂD EL-KAYREVÂNÎ’NİN “KİTÂBÜ’R-RED ‘ALE’Ş-

ŞÂFİʿÎ” İSİMLİ ESERİ ÇERÇEVESİNDE İMÂM ŞÂFİÎ ELEŞTİRİSİ 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

TEZ JÜRİ ÜYELERİ 

          Tez Danışman : Dr. Öğr. Üyesi Halil KILIÇ 

Jüri Üyesi        : Dr. Öğr. Üyesi Şeyma YEŞİLYAYLA 

Jüri Üyesi : Dr. Öğr. Üyesi Veli TATAR 

 

 

 

MUŞ-2025  



I 

 

İÇİNDEKİLER 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................... I 

ÖZET ............................................................................................................................. IV 

ABSTRACT .................................................................................................................... V 

ÖN SÖZ ......................................................................................................................... VI 

KISALTMALAR DİZİNİ .......................................................................................... VII 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE VE TARİHSEL ARKA PLAN 

1.1. KAVRAMSAL ÇERÇEVE ..................................................................................... 4 

1.1.1. Reddiyye ............................................................................................................. 4 

1.1.2. Mezheplerin Birbirine Reddiye Yazma Sebepleri .............................................. 5 

1.2. TARİHSEL ARKA PLAN ...................................................................................... 8 

1.2.1. Reddiye Bağlamında Mâlikî ve Şâfiîlerin İlk Etkileşimleri ................................ 8 

1.2.2. İmam Şâfiî’ye Reddiye Yazan Mâlikî Âlimler ................................................. 15 

1.2.2.1. İbn Sahnûn ................................................................................................. 15 

1.2.2.2. Hammâd b. İshâk ....................................................................................... 17 

1.2.2.3. İbn Abdilhakem .......................................................................................... 18 

1.2.2.4. Abdullah b. Tâlib ....................................................................................... 20 

1.2.2.5. İsmâîl b. İshâk el-Cehdamî ........................................................................ 21 

1.2.2.6. Yûsuf b. Yahyâ el-Megâmî ........................................................................ 23 

1.2.2.7. Yahyâ b. Ömer el-Kinânî ........................................................................... 24 

1.2.2.8. İbnü’l-Lebbâd el-Kayrevânî ....................................................................... 26 

1.2.2.9. Dîneverî Ebû Bekr Ahmed b. Mervân ....................................................... 29 

1.2.2.10. Bekr b. Muhammed b. Ala’ el-Kuşeyri .................................................... 30 

1.2.2.11. Ahmed b. Ebi Ya‘lâ.................................................................................. 31 

İKİNCİ BÖLÜM 

İBNÜ’L-LEBBÂD’IN ELE ALDIĞI MESELELERİN ANALİZİ 

2.1. BAYGINKEN KILINMAYAN NAMAZLARIN HÜKMÜ ............................... 32 

2.2. SÜT AKRABALIĞININ OLUŞUMU İÇİN GEREKLİ OLAN EMME 

MİKTARI VE ŞEKLİ .................................................................................................. 34 

2.3. VİTİR NAMAZI .................................................................................................... 39 



II 

 

2.4. KÂBE’NİN İÇİNDE KILINAN NAMAZ ............................................................ 41 

2.5. İHRAMLININ ÖLDÜREBİLECEĞİ VE ÖLDÜREMEYECEĞİ 

HAYVANLAR ............................................................................................................... 43 

2.6. ÖLDÜRENİN SELEBİ .......................................................................................... 45 

2.7. KÖPEĞİN YALADIĞI KABIN HÜKMÜ .......................................................... 47 

2.8. UMRÂ ..................................................................................................................... 53 

2.9. HUBUBATIN ZEKÂTI ......................................................................................... 58 

2.10. MECLİS MUHAYYERLİĞİ .............................................................................. 61 

2.11. İHRAMLININ KALICI KOKU SÜRMESİ ...................................................... 76 

2.12. NAMAZLARIN CEM’İ MESELESİ ................................................................. 82 

2.13. İHRAMLININ BAŞINI VE YÜZÜNÜ ÖRTMESİ ........................................... 84 

2.14. GAYR-İ MÜSLİM KADINLA EVLİLİK BAĞININ DEVAMI ..................... 89 

2.15. BİR ŞAHİTLE VE YEMİNLE HÜKÜM VERME .......................................... 93 

2.16. MEHRİN KUR’ÂN’DAN BİR SÛRE OLARAK BELİRLENMESİ .............. 96 

2.17. ÖLÜNÜN KARNININ ÜZERİNE AĞIRLIK KOYMA .................................. 98 

2.18. CUMA NAMAZI KILINIRKEN İKİNDİ VAKTİNİN GİRMESİ ................. 99 

2.19. MAHREM KİŞİYE DOKUNMANIN ABDESTE ETKİSİ ........................... 101 

2.20. ÇOCUĞUN ERKEKLİK ORGANINA DOKUNMANIN ABDESTE ETKİSİ

 ....................................................................................................................................... 104 

2.21. CENAZEYE DOKUNMANIN ABDESTE ETKİSİ ....................................... 107 

2.22. İKİ KİŞİNİN KIBLE KONUSUNDA FARKLI İÇTİHATLARININ OLMASI

 ....................................................................................................................................... 111 

2.23. SULARDAN BİRİNİN TEMİZ DİĞERİNİN NECİS OLDUĞU DURUM . 113 

2.24. NAMAZ ESNASINDA ERGENLİĞE ULAŞAN ÇOCUK ............................ 116 

2.25. NAMAZDA FÂTİHA SÛRESİNİN OKUNMASI .......................................... 119 

2.26. KOYUNLARIN DİNLENDİĞİ YERDE NAMAZ KILMAK ....................... 123 

2.27. BİR MEKÂNIN İDRARDAN TEMİZLENMESİ .......................................... 127 

2.28. DOMUZ VE KÖPEK HARİCİNDEKİ HAYVAN DERİSİNİN 

TABAKLANARAK TEMİZLENMESİ ................................................................... 129 

2.29. İNSAN SAÇININ TEMİZLİĞİ ........................................................................ 134 

2.30. KIRIK KEMİĞİN TEDAVİSİ ......................................................................... 136 

2.31. KAFASINDAN KESİLEN HAYVANIN HÜKMÜ ........................................ 139 



III 

 

2.32. NAMAZ İÇİN EZAN VAKİTLERİ ................................................................. 144 

2.33. İMAM VE ONA UYAN KİŞİNİN NİYETLERİNİN FARKLI OLMASI ... 147 

SONUÇ ......................................................................................................................... 152 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 154 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



IV 

 

ÖZET 

YÜKSEK LİSANS 

İBNÜ’L-LEBBÂD EL-KAYREVÂNÎ’NİN “KİTÂBÜ’R-RED ʿALE’Ş-

ŞÂFİʿÎ” İSİMLİ ESERİ ÇERÇEVESİNDE İMÂM ŞÂFİÎ ELEŞTİRİSİ 

Yasemin ACAR 

Tez Danışmanı: Dr. Öğr. Üyesi Halil KILIÇ 

2025, 168 sayfa 

İmâm Şâfiî’nin görüşlerini eleştirmek için yazılıp günümüze kadar bir bütün 

halinde gelen tek kitap, İbnü’l-Lebbâd el-Kayrevânî’nin Kitâbü’r-Red ʿale’ş-Şâfiʻî isimli 

eseridir. Bu eseri incelemeyi amaçlayan çalışmamız iki bölümden oluşmaktadır. İlk 

bölümde reddiye kavramının ne olduğu ile ilgili bilgi verilmiştir. Ayrıca reddiye 

yazarlarının bu türden eser vermelerinin sebepleri incelenmiştir. İmam Şâfiî’nin ilmi 

kişiliği hakkında bilgi verilip İmam Mâlik’e yazdığı reddiyenin hangi aşamaları geçerek 

oluştuğuna değinilmiştir. Ayrıca İmam Şâfiî’nin İmam Mâlik’e reddiye yazması üzerine 

Mâlikî âlimlerden Şâfiî’ye reddiye yazan kişilerin hayatları, eserleri ve ilmi kişilikleri 

incelenmiştir. 

İkinci bölümde ise İbnü’l-Lebbâd el-Kayrevânî’nin Kitâbü’r-Red ʿale’ş-Şâfiʻî 

isimli eserinin içeriği incelenmiştir. Eserde İmâm Şâfiî’nin konu ile ilgili delilleri 

zikredilmediği için Şâfiî’nin konu ile ilgili delilleri tespit edilmeye çalışılmıştır. Konunun 

ana hatları verilmiş İmâm Mâlik’in konu hakkında görüş ve delilleri incelenmiş daha 

sonra İmâm Şâfiî’nin konu hakkındaki görüş ve delilleri orta konulmuştur. Her konunun 

sonunda kısa bir değerlendirme yapılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Fıkıh, Mâlikîlik, Şâfiîlik, Reddiye. 

 

 

 

 

 



V 

 

ABSTRACT 

MASTER’S THESİS 

A CRİTİCAL EXAMİNATİON OF IMÂM AL-SHÂFİ‘Î İN THE CONTEXT OF 

IBN AL-LABBÂD AL-QAYRAWÂNÎ’S WORK KİTÂB AL-RADD ‘ALÂ AL-

SHÂFİ‘Î 

Yasemin ACAR 

Advisor: Dr. Öğr. Üyesi Halil KILIÇ 

2025, Page:168 

The only surviving work written as a critique of Imâm al-Shâfiʿî’s views in its 

entirety is Kitâb al-Radd ʿ alâ al-Shâfiʿî by Ibn al-Labbâd al-Qayrawânî. This study, which 

aims to examine that work, is structured in two main parts. The first part explores the 

concept of raddiyya (refutation) and provides an overview of the motivations behind 

scholars writing such works. It also includes a discussion of Imâm al-Shâfiʿî’s scholarly 

profile and outlines the stages through which his refutation of Imâm Mâlik developed. 

Moreover, it analyzes the responses of Mâlikî scholars who, in defense of Mâlik, authored 

refutations against al-Shâfiʿî—focusing on their biographies, scholarly contributions, and 

intellectual approaches. 

The second part provides a detailed examination of the content of Kitâb al-Radd 

ʿalâ al-Shâfiʿî. Since al-Shâfiʿî’s evidences regarding the discussed issues are not 

explicitly cited in the work, efforts have been made to reconstruct and identify these 

proofs. The key themes of the debate are outlined, beginning with an analysis of Imâm 

Mâlik’s views and evidences, followed by an exploration of al-Shâfiʿî’s corresponding 

positions. Each section concludes with a brief critical evaluation. 

Key words: Fiqh, Mâlikî School, Shâfiʿî School, Refutation.  

 

 

 

 

 



VI 

 

ÖN SÖZ 

Reddiye türü eserler farklı bakış açılarını göz önüne sermenin yanı sıra mezheplerin 

delil çıkarma yöntemlerini de ortaya koyduğu için önemlidir. Mezhep savunucuları, kendi 

mezheplerinin görüşlerinin daha doğru olduğunu ortaya koymak için mezhep imamının 

görüşlerinden yola çıkarak hüküm çıkarma metotlarını anlamaya çalışmış ve böylece 

mezhebi daha sistematik hale getirmişlerdir.  

Bu çalışmada İmâm Şâfiî’nin görüşlerine yönelik reddiye türünde yazılan ve 

günümüze kadar ulaşabilen tek eser olan Kitâbü’r-Red ʿale’ş-Şâfiʿî kitabı incelenmiştir. 

Kitabın yazarı İbnü’l-Lebbâd el-Kayrevânî, özelde İmâm Mâlik genelde ise Mâlikîlik 

mezhebini savunmak amacı ile kitabını yazmıştır. Çalışmamızın mezheplerin hüküm 

çıkarmada izledikleri yöntemler hakkında elimize ulaşan bilgileri arttıracağı ve İmâm 

Şâfiî’nin fıkhî düşüncelerini anlamada önemli bilgiler sunacağı kanaatindeyiz.  

  Çalışmamızın konusunun belirlenmesinden başlayarak çalışmamızın sonuna 

kadar olan her aşamada görüş, tavsiye ve teknik yönlendirmelerde bulunan, sabır ve 

ilgiyle değerli vaktini esirgemeyip beni cesaretlendiren ve teşvik eden, müsveddeleri 

okuyup tashih eden kıymetli danışman hocam Dr. Öğretim Üyesi Halil KILIÇ’a saygı ve 

şükranlarımı arz ederim. Bu süreçte kütüphanesinden istifade ettiğim, tezi okuyarak 

düzeltmeler yapan, tavsiyelerde bulunan Dr. Öğr. Üyesi Şeyma YEŞİLYAYLA’ya 

teşekkür ederim. Ayrıca eğitim hayatım boyunca dualarını ve desteklerini hiçbir zaman 

eksik etmeyen aileme teşekkür ederim. 

 

 

Muş-2025                                                                                                  Yasemin ACAR 

 

 

 

 

  



VII 

 

KISALTMALAR DİZİNİ 

b. : İbn (oğlu) 

Bkz. : Bakınız 

bt. : Binti (kız) 

H. : Hicrî 

Hz. : Hazreti 

ö. : Ölüm yılı 

s.  : Sayfa 

sav : Sallallahu aleyhi ve selem 

TDV : Türkiye Diyanet Vakfı 

vb. : Ve benzeri 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

GİRİŞ 

I. ARAŞTIRMANIN KONUSU 

İmâm Şâfiî (ö. 204/820), hocası olan İmâm Mâlik’e (ö. 179/795) onun vefatından 

sonra İhtilâfü Mâlik ve’ş-Şâfiʻî isimli bir reddiye kaleme almıştır. Bu reddiyenin 

yazılmasının pek çok sebebi ve aşaması vardır. Reddiye, İmâm Mâlik’in vefatından sonra 

kaleme alındığı için haliyle o, bu reddiyeye bir cevap yazamamıştır. Ancak İmâm 

Mâlik’in öğrencileri, İmâm Şâfiî’nin yanıldığını ispat etmek ve özelde hocalarını genel 

de ise Mâlikî mezhebini savunmak adına İmâm Şâfiî’ye reddiyeler yazmışlardır. Bu 

reddiyeler genellikle hicrî II. ve III. yüzyıllarda yazılmış olup neredeyse aynı coğrafyada 

yaşayan âlimler tarafından kaleme alınmıştır. Ancak bu reddiyelerin büyük bir çoğunluğu 

günümüze kadar ulaşamamıştır. Sadece İbnü’l-Lebbâd el-Kayrevânî’nin (ö. 333/944) 

yazdığı Kitâbü’r-Red ʿale’ş-Şâfiʻî isimli reddiye bir bütün halinde günümüze 

ulaşabilmiştir. Yahyâ b. Ömer b. Yûsuf el-Kinânî’nin (ö.289/902) ve Yûsuf b. Yahyâ b. 

Yûsuf ed-Devsî el-Megâmî’nin (ö.288/901) yazmış olduğu reddiyelerin ise bir bölümü 

günümüze ulaşabilmiştir. Biz bu çalışmamızda İbnü’l-Lebbâd el-Kayrevânî’nin yazdığı 

Kitâbü’r-Red ʿale’ş-Şâfiʻî isimli eseri inceleyip İmâm Şâfiî’ye yönelttiği eleştirilerin 

hangi konuları kapsadığını ve İmâm Şâfiî’ye nispet ettiği görüşlerin doğruluğunu 

incelemeye çalıştık. 

II. ARAŞTIRMANIN ÖNEMİ VE AMACI 

İmâm Şâfiî, İmâm Mâlik’in vefatından sonra bazı meseleler hakkında Mâlikî 

âlimleri ile müzakerelerde bulunmuştur. Ancak zamanla bu müzakereler münazaraya 

dönüşmüştür. İmâm Şâfiî kendisini hem daha iyi ifade edebilmek hem de hangi 

meselelerde İmâm Mâlik’in görüşlerine muhalefet ettiğini tam olarak ortaya koymak 

adına İhtilâfü Mâlik ve’ş-Şâfiʿî isimli eserini yazmıştır. İmâm Mâlik’in vefatından sonra 

yazılan bu esere Mâlikî âlimler yazdıkları reddiyeler ile cevap vermişlerdir. Yazılan bu 

reddiyelerden günümüze bir bütün halinde ulaşabilen tek eser İbnü’l-Lebbâd el-

Kayrevânî’nin yazdığı Kitâbü’r-Red ʿ ale’ş-Şâfiʿî isimli eseridir. İbnü’l-Lebbâd, kitabında 

otuz altı başlık altında İmâm Şâfiî’ye yönelik eleştirilerde bulunmuştur. Biz bu 

eleştirilerin gerek Mâlikî gerek de Şâfiî mezhebinin fıkıh usulünü anlamada önemli 

bilgiler sunacağı kanaatindeyiz. Nitekim mezheplerin birbirlerine yapmış olduğu 

eleştiriler, hüküm ortaya koymada izlemiş oldukları yöntem hakkında bizlere bilgi 



2 

 

vermektedir. Çalışmamızın mezheplerin hüküm çıkarmada izledikleri yöntemler 

hakkında elimize ulaşan bilgileri arttıracağı ve Şâfiî mezhebinin fıkhî düşüncelerini 

anlamada önemli bilgiler sunacağı kanaatindeyiz.  

III. ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ VE KAYNAKLARI 

Konu ile ilgili literatür taraması yaptık. Tespit, karşılaştırma ve tahlil yöntemlerini 

kullanarak ulaşabildiğimiz bilgileri derledik. 

Kâdî İyâz’ın (ö. 544/1149) Tertîbü’l-Medârik isimli kitabını esas alıp İmâm 

Şâfiî’ye “er-Red ʿale’ş-Şâfiʻî” başlıklı eser telif edenleri belirlemeye çalıştık. Daha sonra 

Zehebî’nin (ö. 748/1348) Siyeru a‘lâmi’n-nübelâ ile Burhâneddin İbn Ferhûn’un (ö. 

799/1397) ed-Dîbâcü’l-Müzheb isimli eserlerini inceleyip Şâfiî’ye reddiye yazan Mâlikî 

âlimlerinin hayatlarının ana hatlarını ve eserlerinin isimlerini belirledik. Bu aşamada 

Tâceddin es-Sübkî’nin (ö. 771/1370) Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-kübrâ gibi Şâfiî mezhebinin 

tabakat kitaplarını da inceleyip, bilgilerin her iki mezhebin tabakat kitaplarında nasıl 

geçtiğini karşılaştırdık. Araştırmamız sırasında Türkçe yazılmış kaynaklara da 

başvurduk. Arapça kaynaklarda isimlerini bulduğumuz Mâlikî âlimlerinin kendileriyle 

ilgili Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi’nde bir maddeleri varsa onu da 

incelememizde göz önüne aldık. Ayrıca editörlüğünü M. Mahfuz SÖYLEMEZ’in yaptığı 

Gelenekselci ve Modernist Paradigmalar Kıskacında İmâm Şâfiî isimli eserden ve 

Muammer ARANGÜL’ün yazmış olduğu İmâm Şâfiî’nin “İhtilâfu Mâlik Ve’ş-Şâfiî” Adlı 

Eseri Çerçevesinde İmâm Mâlik Eleştirisi isimli tezinden de faydalandık. 

Veriler toplanırken İbnü’l-Lebbâd el-Kayrevânî’nin (ö. 333/944) Kitâbü’r-red 

ʿale’ş-Şâfiʿî isimli eserini inceleyerek tahkik eden Dr. Abdulmecid b. Hamde’nin kitabı 

basıma hazırlarken yazdığı bilgilerden faydalandık. İmâm Şâfiî’nin, hocası İmâm 

Mâlik’in görüşlerini eleştirmek için yazdığı İhtilâfü Mâlik ve’ş-Şâfiʿî isimli eserini ve 

İmâm Şâfiî’nin kavl-i cedîd diye bilinen fıkhî birikimini içeren el-Üm isimli eserini 

inceledik. Eleştiri konusu yapılan meseleleri önce İmâm Mâlik’in el-Müdevvene isimli 

eserinde inceleyip Mâlik’in konu ile ilgili görüşlerini araştırdık daha sonra Şâfiî’nin el-

Üm isimli eserine baktık. İbnü’l-Lebbâd’ın, Şâfiî’ye nispet ettiği görüşlerin Şâfiî’ye ait 

olup olmadığını, Şâfiî’nin kadîm görüşü mü cedîd görüşü mü olduğunu tespit etmeye 

çalıştık. Daha sonra hem Mâlikî hem de Şâfiî fıkıh kitaplarından konu ile ilgili bilgileri 

tarayıp delilleri ortaya çıkarmaya çalıştık.  Kitâbü’r-red ʿale’ş-Şâfiʿî isimli eserde 



3 

 

birbirine yakın gördüğümüz konu başlıklarını bir başlık altında topladık. Bazı konu 

başlılarını birebir tercüme ederken bazılarını ise konunun daha iyi anlaşılması için 

değiştirdik. Kitabın hadis ilmi ile ilgili olduğunu düşündüğümüz, rivâyetlerdeki isimlerin 

tashihine dair İbnü’l-Lebbâd’ın İmâm Şâfiî’yi eleştirisine ise çalışmamızda yer vermedik. 

Çalışmamızda yer alan ayetlerin meâlleri için Diyanet İşleri Bakanlığı’nın yayınlamış 

olduğu Kur’an-ı Kerim meâlinden yararlandık.  

 

 



4 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 KAVRAMSAL ÇERÇEVE VE TARİHSEL ARKA PLAN 

1.1. KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

1.1.1. Reddiyye 

Reddiyye kelimesi Arapça رد “redde” fiilinden Osmanlı Türkçesi’nin kurallarına 

uygun olarak türetilmiş bir kelimedir.1 Sözlükte delillerle çürütmek, bir halden bir hale 

çevirmek, cevap olarak geri döndürmek gibi anlamlara gelir.2 Harf-i cerler ile 

kullanımında küçük de olsa bir anlam değişikliği yaşar. Kelime   على  “alâ” harf-i cerri ile 

kabul etmemek, reddetmek anlamlarına gelirken, الى “ilâ” harf-i cerri ile cevap vermek, 

havale etmek anlamlarına gelir.3 Kur’ân-ı Kerîm’de, istisnaları olsa da harf-i cerli 

kullanımındaki bu anlam farklılığının dikkate alındığını görmek mümkündür. Nitekim 

Kur’ân-ı Kerîm’de على  redd ‘alâ”  ayıplamak, yererek cevap vermek için“ رد 

kullanılırken,4 الى  red ilâ” olumlu cevap verme durumları için kullanılmaktadır.5“ رد 

Kur’ân’ın bu uygulamasına paralel olarak İslam âlimleri, düşüncelerini doğru 

bulmadıkları kimseleri yermek veya onlara cevap vermek amacıyla kitaplar yazmak 

istediklerinde, eserlerine “redd ‘alâ” şeklinde başlık vermişlerdir.6 Böylelikle reddiye 

kelimesi terminolojide bir düşünceyi ya da savunuyu çürütmek amacıyla yazılan kitap 

veya risaleler için kullanılmaya başlanmıştır.  

Reddiye türünden eserlere İslami ilimlerin hemen hemen her alanında rastlamak 

mümkündür. Nahiv, fıkıh, felsefe gibi çeşitli alanlarda pek çok reddiye kitapları 

yazılmıştır.7 Örneğin el-Müberred’in (ö. 286/900) er-Red ʿalâ Sîbeveyhi isimli eseri, 

nahiv alanında yazılan reddiyelere örnekken, Ali b. Nu’mân el-Kummî el-Becelî el-

 
1 Mustafa Sinanoğlu, “Reddiye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2007), 34/516. 
2 Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ İbn Fâris, Mu’cemü mekâyîsı̇’l-luğa, ed. Abdusselâm 

Muhammed Hârûn (b.y.: Dâru’l-Fikr, 1979), 2/386; Fâdıl Sâlih es-Sâmerrâî, Me‘âni’n-nahv (Ürdün: 

Dâru’l-Fikr, 2000), 2/31. 
3 Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî İbn Manzûr, 

Lı̇sânü’l-Arab (Beyrut: Dâru Sâdr, 1414), 3/173; Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-Hüseynî 

ez-Zebîdî, Tâcu’l-’arûs min cevâhiri’l-Kâmûs, thk. Mecmu’atü mine’l-muhakkın (b.y.: Dâru’l-Hidâye, 

ts.), 8/89. 
4 Âl-i İmrân 3/149. 
5 Kasas 28/13. 
6 Niyazi Kahveci, “Şia ve Mutezile’nin Reddiye Literatürü Üzerine Çalışma”, Dini Araştırmalar 8/23 

(2005), 72-73. 
7 Ayrıntılı bilgi için bkz. Ebü’l-Ferec Muhammed b. Ebî Ya‘kub İshâk b. Muhammed b. İshâk en-İbnü’n-

Nedîm, el-Fihrist, thk. İbrahim Ramazan (Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, 1997), 197. 



5 

 

Ahval’in (ö.160/777) Kitabu’r-red ale’l Mu’tezile fî imâmeti’l-mefdûl isimli eseri kelam 

ilminde yazılan reddiyelere örnektir.8 Ayrıca farklı din mensuplarına cevap niteliğinde 

reddiyeler de kaleme alınmıştır. Örneğin Ya‘kûb b. İshâk el-Kindî’nin (ö. 252/866) 

Makâle fi’r-red ʿale’n-nasârâ isimli eseri Hristiyanlığı eleştirmek için kaleme alınan 

reddiye kitaplarındandır.9  

Reddiye yazma geleneği Hz. Peygamber’in (sav) vefatından sonra Müslümanlar 

arasında ortaya çıkan görüş farklılıklarıyla başlamış, fetihlerle birlikte genişleyen İslam 

toplumunda ortaya çıkan inanç ve fikir ayrılıkları ile de yaygınlık kazanmıştır.10 Reddiye 

türü eserlerin kaleme alınmasındaki amaç, âlimlerin ihtilafa düştükleri mezhep ve 

fırkaların görüşlerini, Kur’ân’dan ve sünnetten deliller getirerek çürütmek istemeleridir.11 

Reddiye eserlerinde genelde iki metot kullanıldığı görülür. Birinci metotta muhatap 

bellidir ve iki kişi karşılıklı diyalog halindeymiş gibi yazılır. Yazar görüşüne katılmadığı 

kişinin düşüncelerini “o dedi (kâle)” diyerek kaleme aldıktan sonra kendi savunduğu 

görüşü ise “ona denir (yukâlu lehu)” şeklinde başlayarak açıklar. İkinci metotta ise 

reddiye yazarı katılmadığı görüş sahibinin sadece söyledikleri üzerinden değil 

söyleyebilecekleri üzerinden de görüşlerini inceler. Bu yöntemde “eğer o derse (fe-in 

yakul)” “ona denir (yukâlu lehu)” ya da “eğer biri derse (ve-in kâle kâilun)” “biz deriz 

(kulnâ)” veya “kimse diyemez ki (ve-lâ yukâlu)” “çünkü biz deriz (li-ennâ nakûl)” 

kalıpları kullanılır. Böylece henüz düşünüp ortaya koyabileceği savunuların da mesnetsiz 

ve kabul edilemez olduğu belirtilmiş olunur.12 

1.1.2. Mezheplerin Birbirine Reddiye Yazma Sebepleri 

İslam dininde farklı görüş ve fetvalar Hz. Peygamber’in (sav) vefatından sonraki 

ilk dönemlerden bu yana mevcuttur. Sahabe ile başlayan bu durum günümüze kadar 

devam etmiştir. İnsanın fıtratı gereği devam edecektir. Bu sebeple İslam’ın ilk 

döneminden bu yana âlimler birbirlerinin eksik gördükleri yönlerini tamamlamış, yanlış 

buldukları taraflarını düzeltmiş ve hatta bazen birbirlerinin görüşlerini reddetmişlerdir. 

Sahabe döneminde en bilinen örnekler Hz. Âişe (ö. 58/678) ve Ebû Hüreyre (ö. 58/678) 

 
8 Kahveci, “Şia ve Mutezile’nin Reddiye Literatürü Üzerine Çalışma”, 73-77. 
9 Mahmut Kaya, “Kindî, Ya‘kûb b. İshak (Hayatı ve Şahsiyeti)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(Ankara: TDV Yayınları, 2002), 26/43. 
10 Sinanoğlu, “Reddiye”, 34/516. 
11 Halis Demir, “Hanefi Mezhebinde Reddiye Literatürüne Dair Bazı Eserler”, İslam Düşüncesinde Eleştiri 

Kültürü ve Tahammül Ahlakı, ed. Mahsun Aytepe - Teceli Karasu (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2019), 245. 
12 Kahveci, “Şia ve Mutezile’nin Reddiye Literatürü Üzerine Çalışma”, 75-76. 



6 

 

arasında yaşanmıştır. Hz. Âişe bazen kendisine ulaştırılan hadisleri “Eksik duyulmuştur.” 

diyerek düzeltmiş bazen ise fetva veren kimselerin fetvasına ters düşen hadisleri aktarmış 

ve fetvanın değişikliğine vesile olmuştur. Örneğin Ebû Hüreyre’nin “Cünüp olarak 

sabahlayan bir kimsenin oruç tutamayacağını.” belirten fetvası sorulduğunda Hz. Âişe, 

Hz. Peygamber’in (sav) uygulamasını delil göstererek bu fetvayı çürütmüştür.13 Buna 

benzer pek çok örnek bize daha ilk zamanlardan içtihatların reddine dair fikirler 

vermektedir. Tabi bütün bunlar tedvin döneminden önce cereyan etmiştir. İlimler yavaş 

yavaş tedvin edilmeye başlayınca fıkıh alanında da kitaplar ortaya çıkmaya başlamıştır. 

Hicri 143 yılını tedvin yılı olarak temel alırsak bu yıldan itibaren fıkıh alanında da düzenli 

kitaplar yazılmaya başlandığı söylenebilir.14 Tüm görüşler kendi kitabını oluşturma ve 

diğer bir görüşü inceleme imkânı bulmuştur. Elbette görüş sahipleri kendi görüşlerinin 

aksine olan görüşleri sadece incelememiş bunların hatalı yönlerini tespit edip ayrıca 

kitaplaştırmışlardır. Gerek dinler gerek de mezhepler arası bu tartışmaları konu edinen 

eserler hicri birinci asırdan itibaren yazılmaya başlanmıştır.15 Bu bölümde İslam âlimlerin 

neden böyle bir yolu tercih ettiklerini incelemeye çalışacağız.   

Öncelikle İslâmî ilimler ile meşgul olanların büyük bir çoğunluğunun temel amacı 

İslam’ın daha iyi anlaşılıp yaşanmasını sağlamak ve İslam’da olmayan bir bilginin 

İslam’danmış gibi algılanmasına engel olmaktır. Yani dinin korunması amacı ile 

çalışmalar yürütülmüştür. Emir bi’l-ma‘rûf nehiy ani’l-münkeri temel alarak yanlışa 

düştüğünü düşündükleri Müslüman kardeşlerini doğru yola davet etmeyi 

amaçlamışlardır. Bu Müslümanlar üzerine Kur’ân-ı Kerîm’in verdiği bir vazifedir. 

Nitekim Allah Âl-i İmrân 110. âyette16 Müslümanlara “İyiliği emredip kötülükten 

sakındırma” vazifesini vermiştir.17 Bu sebeplerle yanlışa düştüğünü tespit ettikleri kişinin 

görüşlerini delilerle çürütmek için kitaplar telif etmişlerdir. Yazılan reddiye kitaplarının 

temel sebebi de budur.  Örneğin Hasan-ı Basrî (ö. 110/728) Risâle fi’l-kader adlı eserinde 

 
13 Ebû Abdillâh Bedrüddîn Muhammed b. Bahâdır b. Abdillâh et-Türkî el-Mısrî el-Minhâcî ez-Zerkeşî, el-

İcâbe, thk. Rıfat Fevzi Abdulmuttalib (Kahire: Mektebetu’l-Hancî, 2001), 1/102; Mehmed Said Hatipoğlu, 

“Hazret-i Aişe’nin Hadis Tenkitçiliği”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 19/1-4 (1973), 67. 
14 Hasan Hacak, “Klasik Dönemde Fıkıh Usûlü”, İslam Düşünce Atlası, (Erişim: 10 Ekim 2023).  
15 Zeynep Yücedoğru, İbn Hazm ve er-red ‘alâ İbnı̇’n-Nağrı̇le el-yehûdî İsı̇mlı̇ Reddı̇yesı̇nı̇n Analı̇zı̇ 

(Sakarya Üniversitesi Sosyal bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2009), 28. 
16 “Siz, insanlar için ortaya çıkarılmış en hayırlı ümmetsiniz. İyiliği emredersiniz, kötülükten alıkoyarsınız 

ve Allah’a inanırsınız. Ehl-i kitap da inanmış olsalardı elbette onlar için hayırlı olurdu; içlerinden inananlar 

da var, fakat çoğu yoldan çıkmıştır.” Âl-i İmrân 3/110. 
17 Rifat Yıldız, “Eleştiri Kültürü ve Tahammül Ahlakına Fıkhî Yaklaşım”, İslâm Düşüncesinde Eleştiri 

Kültürü ve Tahammül Ahlâkı, ed. Mahsun Aytepe - Teceli Karasu (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2019), 388. 



7 

 

insanın iradesini ortadan kaldıran kader anlayışını ele almış ve bunu reddetmiştir. Yine 

Ahmed b. Hanbel (ö. 241/855) er-Red ʿale’z-zenâdıka ve’l-Cehmiyye isimli eserinde 

doğru yolda olmadığını düşündüğü Mu‘tezile’nin görüşlerini reddetmiştir.18 

Reddiye kitaplarının yazılma amaçlarından biri de İslam’ın yayılmasıyla 

karşılaşılan dinlere ve felsefelere karşı İslam’ın üstünlüğünü kabul ettirmektir. 

Müslümanlar, İslam’ın ilk dönemlerinden bu yana Hristiyanlarla ve Yahudilerle yakın 

ilişkiler içinde olmuşlardır. Müslümanlar, temelde Hristiyanlığın ve Yahudiliğin Allah 

tarafından gönderilen hak dinler olduğunu kabul ederler. Ancak gerek Kur’ân-ı 

Kerîm’den gerek de hadislerden öğrendikleri bilgiler doğrultusunda bu iki dinde tahrifat 

olduğunda hem fikirdirler. Tam bu noktada Müslümanlar bu tahrifatı Yahudi ve 

Hristiyanlara delillerle ispatlayıp onları, son ve hak din olan İslam’a davet etmek için 

kitaplar telif etmişlerdir. Örneğin Ebû Bekr Abdurrahman b. Keysân el-Esamm’ın (ö. 

200/816) Kitâbu’r-Red ‘ale’l-Yehûd isimli eseri Yahudilere karşı yazılmış ilk reddiyeler 

arasındadır.19 İslam tarihinde Yahudilerden ziyade Hristiyanlara karşı yazılan reddiyeler 

daha fazladır. Bunun pek çok sebebi vardır. Bunlardan biri Hristiyanların İslam’a karşı 

yazmış olduğu eleştirilerdir.20 Bu eleştirilere cevap niteliğinde reddiye kitapları kaleme 

alan Müslüman âlimler vardır. Örneğin el-Câhiz (ö. 255/869) er-Red ale’n-nasârâ ve’l-

yehûd adlı eserini Hristiyanların, Kur’ân-ı Kerîm’in Hristiyan ve Yahudilere dair yanlış 

bilgiler verdiğini iddia etmeleri üzerine yazmıştır.21  

Reddiye kitaplarının yazılmasının bir diğer sebebi ise yazarın kendi hocasının ya 

da bağlı bulunduğu mezhebin diğerlerine üstünlüğünü ortaya koyma isteğidir. Kulağa 

mutaassıp bir yaklaşım gibi geliyor olsa da yazarın buradaki amacı, hata yaptığını 

düşündüğü dindaşını doğru yola döndürmektir. Örneğin Ebû Yûsuf’un (ö. 182/798) 

Kitâbü’r-Red ʿ alâ Siyeri’l-Evzâʿî isimli eseri bu amaç için yazılmıştır. Evzâî (ö. 157/774), 

Ebû Hanîfe’nin (ö. 150/767) İmâm Muhammed’e (ö. 189/805) yazdırdığı es-Siyerü’s-

sağîr’ini eleştirince Ebû Yûsuf da ona bu kitapla cevap vermiştir.22 Yine kaynaklarda 

 
18 Sinanoğlu, “Reddiye”, 34/516. 
19 Yücedoğru, İbn Hazm ve er-red ‘alâ İbnı̇’n-Nağrı̇le el-yehûdî İsı̇mlı̇ Reddı̇yesı̇nı̇n Analı̇zı̇, 34. 
20 Bekir Zakir Çoban, “Bı̇r Eleştı̇rı̇ Türü Olarak İslam Geleneğı̇nde Hirı̇stı̇yanlara Karşı Yazılan 

Reddı̇yeler”, İslâm Düşüncesinde Eleştiri Kültürü ve Tahammül Ahlâkı, ed. Mahsun Aytepe - Teceli Karasu 

(İstanbul: Ensar Neşriyat, 2019), 385. 
21 Ramazan Şeşen, “Câhiz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 

7/22. 
22 Demir, “Hanefi Mezhebinde Reddiye Literatürüne Dair Bazı Eserler”, 246. 



8 

 

Bekkâr b. Kuteybe’nin (ö. 270/884) Şâfiî’ye karşı Ebû Hanîfe’yi savunmak için yazdığı 

bir reddiyesi olduğundan bahsedilir.23 

1.2. TARİHSEL ARKA PLAN 

1.2.1. Reddiye Bağlamında Mâlikî ve Şâfiîlerin İlk Etkileşimleri 

Şâfiî ve Mâlikîlerin etkileşimini, İmâm Şâfiî’nin İmâm Mâlik’e talebelik ettiği 

yıllardan başlayarak incelemek yerinde olacaktır. Şâfiî mezhebi üzerinde Mâlik’in 

fikirlerinin ne kadarlık bir etkiye sahip olduğunu ve Şâfiî’nin fikirlerinin hangi dönüm 

noktalarından sonra oluşmaya başladığının bilinmesi kanaatimizce önem arz etmektedir. 

Nitekim Kaffâl es-Sağîr’e (ö. 417/1026) göre Şâfiî’nin kadîm görüşleri hocası Mâlik’in 

etkisiyle oluşmuştur. Hatta Safedî (ö. 764/1363), Şâfiî’nin tüm kadîm görüşlerinin 

Mâlik’in görüşlerinden etkilenerek oluştuğunu söylemiştir. Nevevî (ö. 676/1277) ise 

Şâfiî’nin bazı görüşlerinin Mâlik’in görüşleri ile örtüşmesinin tabiî bir durum olduğunu 

sonuçta aynı kaynaktan beslendikleri için bütün müçtehitler arasında bir dereceye kadar 

bu benzerliğin görülebileceğini söylemiştir.24  Tüm bu tartışmalar bizi, Şâfiî’nin 

görüşlerinin hangi aşamalardan geçerek oluştuğunu incelemeye sevk eder. Bu bölümde 

ilk olarak Şâfiî’nin ilmi birikiminden daha sonra ise Mâlikîler ile etkileşimlerinden 

bahsedilecektir.  

Şâfiî hicri 150 yılında Askalân şehrine bağlı Gazze’de dünyaya gelmiştir.25 Soyu 

Hz. Peygamber’in (sav) dördüncü kuşaktan dedesi Abdulmenâf’a dayanır.26 Babasını 

erken yaşlarda kaybeden Şâfiî’yi annesi Fatıma iki yaşındayken Mekke’ye götürmüş ve 

Şâfiî burada eğitim hayatına başlamıştır.27 Mekke’de içlerinde Süfyan b. Uyeyne (ö. 

198/813) ve Müslim b. Halid ez-Zencî gibi isimlerin de bulunduğu pek çok hocadan ders 

 
23 Hacı Halife Kâtip Çelebi, Süllemü’l-vusûl ilâ tabakâti’l-fuhûl, thk. Mahmud Abdulkadir Arnaûd 

(İstanbul: Mektebetu İrsika, 2010), 1/383. 
24 Abdurrahman Candan, “İmam Şâfiî’nin Kadîm Görüşlerinin Oluşum Süreci ve Cedit Görüşlerine Geçişin 

Temel Nedenleri”, Gelenekselci ve Modernist Paradigmalar Kıskacında İmam Şâfiî, ed. Mehmet Mahfuz 

Söylemez (Ankara: Araştırma Yayınları, 2014), 480. 
25 Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî, el-Künâ ve’l-esmâʾ, thk. Abdürrahîm 

Muhammed el-Kâşgarî (Medine: el-Câmiatü’l-İslâmiyye, 1984), 1/503; Ebû İshâk Cemâlüddîn İbrâhîm b. 

Alî b. Yûsuf eş-Şîrâzî, Tabakatü’l-fukahâʾ, thk. İhsan Abbas (Lübnan: Dâru’l-râidî’l-arab, 1970), 71. 
26 Ebü’t-Tayyib Muhammed Sıddîk Bahâdır Hân b. Hasen b. Alî el-Kannevcî, et-Tâcü’l-mükellel min 

cevâhiri meʾâsiri’t-tırazi’l-âhiri ve’l-evvel (Katar: Vezâratu’l-Evkâf, 2007), 90; Bilal Aybakan, “Şâfiî”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 38/223. 
27 Ebü’l-Muzaffer Şemsüddîn Yûsuf b. Kızoğlu et-Türkî el-Avnî el-Bağdâdî Sıbt İbnü’l-Cevzî, Mirʾâtü’z-

zamân fî târîhi’l-aʿyân (Dımaşk: Dâru’r-Risâleti’l-ʿÂlemiyye, 2013), 13/400; Bilal Aybakan, “İmam Şâfiî: 

Hayatı, İlmî Kişiliği ve Yaşadığı Dönem”, İmam Şâfiî Paneli, 2018, 13. 



9 

 

almıştır.28 Şâfiî henüz yirmi yaşına ulaşmadan İbn Uyeyne ve ez-Zencî tarafından fetvaya 

ehil kabul edilmiştir.29 Mekke’de iken hocalarının da tavsiyesiyle, şöhretini de duyduğu 

Mâlik b. Enes’ten ders almaya karar vermiş ve onun el-Muvatta’ adlı eserini temin edip 

ezberlemiştir.30 Mâlik’in yanında ne zaman ders almaya başladığına dair farklı rivâyetler 

bulunsa da en kabul edilebilir rivâyete göre 23 yaşında Mâlik’e talebelik etmeye 

başlamıştır. Bu talebelik en az altı yıl devam etmiştir.31 Şâfiî’nin Mâlik’e talebelik yaptığı 

dönem; Mâlik’in kendi reyi ile hüküm verdiği fıkhi yönünün azaldığı, ehl-i hadis yönünün 

ise daha fazla ön plana çıktığı bir döneme rastlar.32 Şâfiî bu dönemde bütünüyle Mâlik’in 

talebesi konumundadır ve ehl-i hadisin fikirlerini savunmuştur. Aslında Şâfiî bu süre 

zarfında hocası Mâlik’ten bağımsız, müstakil bir ders halkası kurmamıştır.33 Ancak 

Safedî’nin (ö. 764/1363) aktardığı bir rivâyete göre Şâfiî, hocası Mâlik’in de bulunduğu 

bir ortamda sorulan bir soruya hocasının görüşünden farklı bir fetva vermiş ve bu fetvası 

hocası Mâlik tarafından beğenilmiştir.34 Aslında bu ilginç bir bilgidir. Çünkü Safedî, 

Şâfiî’nin kadîm görüşlerinin bütünüyle Mâlik’e bağlı olduğunu haber vermiştir.35 Hâlbuki 

ilk bilgi Şâfiî’nin, hocasına, henüz görüşleri kadîm ve cedîd diye ayrılmadan çok önce 

muhalefet ettiğini göstermektedir.  

 
28 Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî, Tabakatü’l-

huffâz (Beyrut: Dâru’l-Kutubu’l-İlmiyye, 1403), 158. 
29 Muammer Arangül, “İmam Şâfiî’nin İmam Mâlik’ten Kopuşu”, Gelenekselci ve Modernist 

Paradigmalar Kıskacında İmam Şâfiî, ed. Mehmet Mahfuz Söylemez (Ankara: Araştırma Yayınları, 2014), 

320. 
30 Aybakan, “İmam Şâfiî: Hayatı, İlmî Kişiliği ve Yaşadığı Dönem”, 14. 
31 Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî el-Beyhakî, Menâkıbü’ş-Şâfiʿî, thk. Seyyid Ahmed Sakr (Kahire: 

Dâru’t-Türâs, 1970), 1/101; Arangül, “İmam Şâfiî’nin İmam Mâlik’ten Kopuşu”, 320. 
32 Arangül, “İmam Şâfiî’nin İmam Mâlik’ten Kopuşu”, 322. 
33 Yunus Araz, “İmam Şâfiî’nin Fıkıh Anlayışındaki Değişim”, Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 2 (2015), 54. 
34 Rebi’şöyle aktarmıştır: “Şâfiî, Mâlik, Süfyan b. Uyeyne ve Müslim b. Halid ez-Zencî’nin bulunduğu bir 

meclise kuş satıcısı bir adam geldi. Bir kuşu ‘susarsa karımı boşarım’ diyerek sattığını birkaç saat sonra ise 

müşterinin ‘kuş sustu’ diyerek kuşu iade ettiğini söyledi. Bu durumda karısından boşanıp boşanmadığını 

sordu. Mâlik, karısından boşanmış olduğuna hükmetti. Adam meseleyi Şâfiî’ye anlattı. O ise ‘Kuşu 

satarken kuşun asla susmayacağını mı yoksa konuşmasının susmasından fazla olduğunu mu kastettin?’ diye 

sordu. Adam ‘Kuşun konuşmasının susmasından fazla olduğunu kastettim, ben biliyorum ki kuş yer, içer 

ve uyur.’ diye cevap verdi. Şâfiî bu durumda karısından boşanmamış olduğuna hükmetti. Şâfiî’nin bu 

hükmü Mâlik’e ulaştığında Şâfiî’ye neye dayanarak böyle bir hüküm verdiğini sordu. O da Fâtıma bt. Kays 
(ö. 54/674) hadisine dayanarak böyle bir hüküm verdiğini söyledi. Nitekim Fâtıma’ya hem Muâviye (ö. 

60/680) hem de Ebû Cehm (ö. 70/690) talip olduklarında Resulullah, Muâviye’nin fakir bir adam olduğunu 

Ebû Cehm’in ise elinden sapayı düşürmediğini söylemişti. Şâfiî, ‘halbuki Ebû Cehm istirahat ederken 

sopayı bırakır. O halde Resulullah’ın sözünden genellikle böyle olduğu anlamı çıkar. Ben de buna göre 

hüküm verdim’ diye cevap verdi.” Salâhuddîn Halîl b. İzziddîn Aybeg b. Abdillâh es-Safedî, el-Vâfî bi’l-

vefeyât, thk. Ahmed Arnaud, Turkî Mustafa (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâs, 2000), 2/122. 
35 Candan, “İmam Şâfiî’nin Kadim Görüşlerinin Oluşum Süreci ve Cedit Görüşlerine Geçişin Temel 

Nedenleri”, 480; Arangül, “İmam Şâfiî’nin İmam Mâlik’ten Kopuşu”, 324. 



10 

 

H. 179’da Mâlik’in vefatıyla birlikte Şâfiî, Mekke’ye geri dönmüştür. Bir müddet 

sonra Yemen’e idari bir görev için giden Şâfiî, burada Leys b. Sa‘d’ın (ö. 175/791) 

görüşlerini öğrenme fırsatı bulmuştur. Aslında Leys b. Sa‘d ile doğrudan karşılaşma 

ihtimali olmasına rağmen Şâfiî ondan bizzat ders alamamış, Yahyâ b. Hassan vasıtasıyla 

fikirlerini öğrenmiştir. Şâfiî’nin Mâlik’in görüşlerine eleştirel bir bakış açısı 

oluşturmasında Leys b. Sa’d’ın etkisi olabilir. Nitekim Leys b. Sa‘d’ın Mâlik’e dair 

eleştirilerini kaleme aldığı Kitâbu mesâili’l-fıkh adlı müstakil bir eseri vardır.36 

Şâfiî’nin farklı bir bakış açısı yakalamasındaki en büyük adım, bir entrika sebebiyle 

h. 184 yılında Rakka’da halife Hârûn er-Reşîd’in (ö. 193/809) karşısına çıkarılmasından 

sonraki döneme rastlar. Burada Hanefi imamlardan Muhammed b. el-Hasen eş-Şeybânî 

(ö. 189/805) ile tanışmış ve onunla ilmî münazaralarda bulunma fırsatı yakalamıştır. Şâfiî 

böylece daha önce Mâlik’in tasvip etmediği ama ehl-i reyin en önemli metotlarından biri 

olan tartışma metodunu öğrenmiştir. Şâfiî, Bağdat’taki zorunlu ikameti bitince Mekke’ye 

geri dönmüştür. Yaklaşık dokuz yıl süren bu dönemde Şâfiî, Mâlik’ten öğrendikleri ile 

onun vefatından sonra edindiği bilgileri karşılaştırma fırsatı yakalamıştır. Aslında bu 

dönem Şâfiî’nin, her ne kadar açıklamasa da Mâlik’ten fikrî anlamda ayrılığının başladığı 

dönemdir.37  

 Şâfiî, h. 195 yılında Bağdat’a bir daha gitmiş ancak Hârûn er-Reşîd’in (ö. 193/809) 

vefatından sonra iki oğlu Emîn (ö. 198/813) ve Me’mûn (ö. 218/833) arasındaki iktidar 

mücadelesi sebebiyle Bağdat’ta siyasi bir karışıklık olduğu için iki yıldan fazla 

kalamamıştır. H. 198 de ortalığın yatıştığını düşünen Şâfiî, Bağdat’a tekrar gitmiş ancak 

aradığı huzurlu ortamı bulamamış ve üç ay sonra Mısır’a gitmeye karar vermiştir.38 

Mısır’a ne zaman vardığına dair farklı rivâyetler bulunsa da h. 199 yılının sonlarında ya 

 
36 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 248; Ebü’l-Haccâc Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdirrahmân b. Yûsuf el-Mizzî, 

Tehzîbü’l-Kemâl fî esmâʾi’r-ricâl, thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf (Beyrut: Müessesetü’r-Risale, 1980), 24/358; 

Arangül, “İmam Şâfiî’nin İmam Mâlik’ten Kopuşu”, 327. 
37 Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd, thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf (Beyrut: Dâru’l-

Ğarbi’l-İslamî, 2002), 2/392; Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr İbn Kesîr, el-

Bı̇dâye ve’n-Nı̇hâye, thk. Ali Şîrî (b.y.: Dâru’l-İhyâ, 1988), 10/275; Araz, “İmam Şâfiî’nin Fıkıh 

Anlayışındaki Değişim”, 55; Abdurrahman Güneş, “İmam Şâfiî’nin Kavl-i Kadîm ve Kavl-i Cedîd’inin 

Oluşmasına Etki Eden Sosyal Faktörler”, Mesned İlahiyat Araştırmaları Dergisi 10/10 (2019), 174. 
38 Aybakan, “Şâfiî”, 38/224. 



11 

 

da h. 200 yılının başlarında Mısır’a vardığı kabul edilir.39 Şâfiî vefat ettiği tarih olan 29 

Recep 204/19 Ocak 820 yılına kadar Mısır’da yaşamaya devam etmiştir.40 

Şâfiî, Mısır’a geldikten sonra fikirlerinde değişikliğe gitmiştir. Bunu yapan ilk âlim 

Şâfiî değildir. Nitekim Ebû Hanîfe’nin de gerek ibadet gerek muamelat gerek de ukûbât 

ile ilgili kırk iki içtihadından dönüp farklı bir karar verdiği bilinmektedir.41 Hatta sahabe 

arasında bile görüş değişikliği yapanlar vardır. Hz. Ali’nin ümmehâtü’l-evlâd’ın42 satımı 

ile ilgili daha önce verdiği satılamaz görüşünü değiştirip satılabileceğine hükmetmesi 

buna örnektir.43 Şâfiî’nin görüş değişikliği yapmasının bu kadar meşhur olmasının sebebi 

“Benden kadîm görüşlerimi rivâyet eden kimselere hakkımı helal etmem.”44 diyerek 

görüşlerini değiştirdiğini ilan etmesi ve kadîm görüşlerinin aktarılmaması için özel çaba 

sarf etmesi olabilir. 

Şâfiî’nin Mısır’a gelmeden önceki dönemde ortaya koyduğu görüşlerine mezheb-i 

kadîm; Mısır’a geldikten sonra ortaya koyduğu görüşlerine ise mezheb-i cedîd denir. 

Şâfiî’nin görüşleri üzerinden ilk defa böyle bir ayrım yapan kişi ise Şâfiî’nin Mısırdaki 

öğrencilerinden olan Ebû İbrâhîm İsmâîl b. Yahyâ b. İsmâîl el-Müzenî’ dir (ö. 264/878). 

Müzenî el-Muhtasar’ında Şâfiî’nin kadîm ve cedîd görüşlerini karşılaştırarak 

zikretmiştir.45  

Şâfiî’nin fikirlerindeki bu değişimin birçok sebebi vardır. Öncelikle dört mezhep 

imâmı arasında en fazla yer değişikliği yapıp farklı coğrafyaları tanıma imkânı kazanan 

Şâfiî’dir.46 Döneminin iki ilimi çatışmasını yerinde ve neredeyse birincil ağızdan 

öğrenme fırsatı bulmuştur. Ehl-i hadîs ve ehl-i re’y diye isimlendirebileceğimiz bu iki 

ilmi çatışmayı kısaca özetlemek gerekirse daha homojen bir yapıya sahip olan Hicaz 

 
39 Ebü’l-Kasım Alî b. el-Hasen b. Hibetillâh b. Abdillâh b. Hüseyn ed-Dımaşki eş-Şâfiî İbni Asâkir, Târîhu 

Medînetı̇ Dimaşk, thk. Amr b. Ğurâme (b.y.: Dâru’l-Fikr, 1995), 51/271; Aybakan, “İmam Şâfiî: Hayatı, 

İlmî Kişiliği ve Yaşadığı Dönem”, 22. 
40 Sıbt İbnü’l-Cevzî, Mirʾâtü’z-zamân fî târîhi’l-aʿyân, 13/414; Aybakan, “Şâfiî”, 38/224. 
41 Güneş, “İmam Şâfiî’nin Kavl-i Kadîm ve Kavl-i Cedîd’inin Oluşmasına Etki Eden Sosyal Faktörler”, 

178. 
42 Tekili ümmü’l-veleddir. Efendisinden çocuk doğurmuş kadına denir. Efendisi ölürse cariye özgür olur. 

Mehmet Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü (İstanbul: Ensar, 2010), 592. 
43 Araz, “İmam Şâfiî’nin Fıkıh Anlayışındaki Değişim”, 61. 
44 Ahmad b. Abdilazîz Haddâd, “Şâfiî’nin Eski Mezhebi ve İmam Mâlik’in Mezhebi ile Alakası”, 

Gelenekselci ve Modernist Paradigmalar Kıskacında İmam Şâfiî, ed. Mehmet Mahfuz Söylemez (Ankara: 

Araştırma Yayınları, 2014), 363. 
45 Candan, “İmam Şâfiî’nin Kadîm Görüşlerinin Oluşum Süreci ve Cedit Görüşlerine Geçişin Temel 

Nedenleri”, 477-478. 
46 Güneş, “İmam Şâfiî’nin Kavl-i Kadîm ve Kavl-i Cedîd’inin Oluşmasına Etki Eden Sosyal Faktörler”, 

170. 



12 

 

bölgesinde hadis ağırlıklı bir fıkıh anlayışı olduğunu; Irak bölgesinde ise daha çok re’y’e 

bağlı bir fıkıh anlayışı olduğunu söyleyebiliriz.47 Bu da Şâfiî’ye her iki grubu en doğru 

şekilde karşılaştırma ve sentezleme yeterliliği vermiştir.  İkinci sebep olarak ise Şâfiî’nin 

hocalarından farklı olarak sınırları daha belirgin ve keskin bir fıkıh anlayışı ortaya koyma 

isteğidir.48  

Şâfiî’nin Mısır’a geldikten sonra önceki fikirlerinin tamamını değiştirip farklı 

fikirler edindiğini söylemek hatalı olur. Nitekim değişikliğe uğrayan fikirlerinin 

değişmeyenlerin yanında az olduğu söylenmektedir.49 Bütün bu fikir değişikliğinden 

hocası Mâlik’ten edindiği bilgi birikimi de payını almıştır. Özellikle Mâlik’in vefatından 

sonra yaşadığı ve karşılaştığı olaylar Şâfiî’de şimdiye kadar öğrendiği bilgileri gözden 

geçirme isteği uyandırmıştır. Her ne kadar Mısır’a geldikten sonra Mâlik’e bir reddiye 

yazdığı bilinse de Şâfiî’nin henüz Mısır’a gelmeden önce Mâlik’in fikirlerinden 

uzaklaştığı gelen rivâyetlerden anlaşılmaktadır. Nitekim Mısır’a gelmeden önce Şâfiî’nin 

Mâlik’e beş cüzlük bir reddiye yazdığı kaynaklarımızda geçmektedir.50 

Şâfiî, Irak ehlinin görüşlerini inceleyip eleştirdiği devirde Mâlik’in bir talebesi ve 

onun mezhebinden biri olarak tanınsa da yapılan araştırmaların henüz o dönemde 

Mâlik’in görüşlerinden ayrıldığını ve aralarında ehl-i hadisin savunuculuğu dışında bir 

ortak yönün kalmadığı sonucuna bizleri götürür. Nitekim Şâfiî henüz Mısır’a gitmeden 

önce, er-Rebî‘ b. Süleyman’dan (ö. 270/884) Mısır halkının durumu ile ilgili Mâlik ve 

İmâm Ebû Hanîfe’nin baskın geldiğini belirten sözlerini duyunca, Mısır halkını her iki 

imâmın görüşünden vaz geçireceğini umduğunu belirtmiştir.51 Yine kaynaklarda geçen 

bir rivâyete göre Kâdî Hârûn b. Abdullah ez-Zührî (ö. 124/742), Şâfiî’ye Medine halkının 

anlayışına aykırı kitaplar telif ettiğini söylemiş, Şâfiî ise bunları da sahiplenecek insanlar 

 
47 Güneş, “İmam Şâfiî’nin Kavl-i Kadîm ve Kavl-i Cedîd’inin Oluşmasına Etki Eden Sosyal Faktörler”, 

182. 
48 Candan, “İmam Şâfiî’nin Kadîm Görüşlerinin Oluşum Süreci ve Cedit Görüşlerine Geçişin Temel 

Nedenleri”, 504. 
49 Araz, “İmam Şâfiî’nin Fıkıh Anlayışındaki Değişim”, 58. 
50 Ahmed b. Abdillâh b. İshâk el-İsfahânî Ebû Nuaym, Hı̇lyetü’l-evlı̇yâ ve tabakâtü’l-asfiya (Mısır: 

Matbaatü’s-Sûâde, 1974), 9/80. 
51 Beyhakî, Menâkıbü’ş-Şâfiʿî, 1/238. 



13 

 

olacağını bildirmiştir. Bu rivâyet Şâfiî’nin daha Mısır’a gelmeden önce Mâlik’in 

görüşlerine zıt fikirler ortaya koyduğunu göstermesi açısından önemlidir.52 

Şâfiî ve Mâlikîlerin ilk etkileşiminin Şâfiî’nin Mâlik’ten ders aldığı dönemle 

başladığını söylemek doğru olmaz. Çünkü Şâfiî o dönem henüz bir talebedir ve onun 

müstakil görüşleri ya da ders halkası yoktur. Şâfiî’nin Mısır’a gelmesiyle başlayan 

olayları iki mezhebin ilk karşılaşması olarak kabul etmek daha doğru olur. Mısır’daki bu 

karşılaşmada Mâlik’in mezhebine bağlı olduklarını iddia eden kimselerin, Şâfiî’ye çok da 

dost davrandıkları söylenemez. Şâfiî’nin Mısır’da bulunduğu sırada kendisine, Mâlik’e 

ait bazı özel eşyaların özellikle sarığının yağmur duasına giderken kullanıldığı gibi 

haberlerin ulaşması, Şâfiî’de Mâlik’e karşı olan görüşlerini açıklama isteğini 

hızlandırdığı söylenebilir.53  

Şâfiî Mısır’a geldiğinde Mâlik’in vefatından sonra talebelerinin ortaya koyduğu 

ilmi birikimin olabileceğinin farkındadır ve bu birikimi okuyup öğrenmeye 

koyulmuştur.54 Mısır’da kendisine en çok yardım eden Abdullah b. Abdilhakem’in (ö. 

214/829) kütüphanesinden faydalanır. Ayrıca Eşheb b. Abdulazîz (ö. 204/820) ile bizzat 

görüşüp münazara etme fırsatını yakalar. Bu görüşme sebebiyle Şâfiî’in, Mâlikîler için 

önemli bir kaynak olan el-Esediyye’yi de inceleme imkânı bulduğu söylenebilir.55 

Şâfiî’nin Mısır’a geldiği ilk zamanlar için Mâlik’e açık eleştirilerde bulunmadığını 

biliyoruz. Ama karşılaştığı bazı Mâlikîler sebebiyle Şâfiî, görüşlerini dile getirmekten 

çekinmemiştir. Abdullah b. Abdilhakem’in oğlu olan Muhammed b. Abdillâh b. 

Abdilhakem (ö. 268/882), Şâfiî’nin Fityan b. Ebû’s-Sehm ile tartışmalarından ve 

Fityan’ın ileri diyebileceğimiz davranışlarından sonra Mâlik’e eleştiride bulunduğunu 

haber vermiştir.56 Şâfiî’nin İhtilâfu Mâlik ve’ş-Şâfiî adlı eserini de bu sıra tamamlayıp 

gün yüzüne çıkardığı anlaşılmaktadır. Şâfiî, görüşlerini belirttikten sonra Mâlikî 

mezhebindekilerin tepkisiyle karşılaşmıştır. Hatta valiye gidip Şâfiî’yi Mısır’dan sürgün 

etmesini talep etmişler, vali de bu talepler karşısında daha fazla direnememiş ve Şâfiî’yi 

 
52 Ebü’l-Fazl İyâz b. Mûsâ b. İyâz el-Yahsubî Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik ve takrîbü’l-mesâlik li-maʿrifeti 

aʿlâmi mezhebi Mâlik, thk. Muhammed b. Şerif (Mağrip: Matbaatu Fedale, 1981), 3/179-180; Aybakan, 

“İmam Şâfiî: Hayatı, İlmî Kişiliği ve Yaşadığı Dönem”, 22. 
53 Aybakan, “İmam Şâfiî: Hayatı, İlmî Kişiliği ve Yaşadığı Dönem”, 29. 
54 Arangül, “İmam Şâfiî’nin İmam Mâlik’ten Kopuşu”, 335. 
55 Araz, “İmam Şâfiî’nin Fıkıh Anlayışındaki Değişim”, 60. 
56 Beyhakî, Menâkıbü’ş-Şâfiʿî, 1/508. 



14 

 

Mısırdan sürgün etmeye karar vermiştir. Ancak Şâfiî’nin validen üç gün süre istemesi bu 

süre zarfında valinin vefat etmesi üzerine sürgün kararı tatbik edilememiştir.57  

Mısır halkının farklı ictihatlara bu derece tahammülsüz olmasını Şâfiî; “Ben; cehli, 

ilim zanneden bu denli bir topluluğu daha önce görmemiştim.” diyerek eleştirmiştir.58 

Nitekim o dönem için ilk defa reddiye kitabı yazan Şâfiî değildir.  Şâfiî’nin ilk reddiye 

yazdığı kişi de Mâlik değildir. Şâfiî’den çok önce Leys b. Sa‘d’ın Mâlik’in görüşlerini 

eleştirdiği Mesâʾilü’l-fıkh isimli eserini kaleme aldığı bilinmektedir.59 İmâm Muhammed 

ise Medine’de kaldığı üç yıllık süre zarfında Mâlik ve Medineli diğer âlimlerle yaptığı 

İlmi tartışmaları derlediği el-Hücce ʿalâ ehli’l-Medîne isimli bir eser yazmıştır.60 Mâlik’e 

henüz hayatta iken yazılan reddiyelerden başka vefatından sonra da reddiye yazılmıştır. 

Örneğin kaynaklarda İbn Hazm’ın (ö. 456/1064) Kitâbü’r-Red ʿale’l-Mâlikî isimli bir 

eserinden bahsedilmiştir.61 Tüm bu bilgiler, Mâlik’e reddiye yazan tek ismin Şâfiî 

olmadığını ortaya koyması açısından önemlidir. Daha önce belirttiğimiz gibi Şâfiî sadece 

Mâlik’e reddiye yazmamıştır. Yani ilk defa ve tek eleştirdiği görüşler Mâlik’e ait değildir. 

Şâfiî, Mâlik’e reddiye yazmadan çok önce Şeybanî’ye er-Red ʿalâ Muhammed b. el-

Hasan eş-Şeybânî isimli bir reddiye yazmıştır.62 Anlaşılacağı gibi reddiye türünden eser 

yazmak ilk defa Şâfiî’nin bulduğu ya da yaptığı bir telif yöntemi değildir.   

Mısır’da Mâlikî mezhebi mensuplarının Şâfiî’ye neden bu denli tepki verdikleri 

müstakil bir araştırma konusu olabilir. Nitekim o dönem Mısır halkı sadece Mâlikî 

mezhebine mensup insanlardan oluşmamaktaydı. Hanefîlerin de bulunduğu bir ortam 

vardı. Şâfiî’nin ise Irak ehline bir reddiye yazdığı bilinmektedir, Mâlikîlerin Şâfiî’ye 

göstermiş oldukları tepkinin aynısını neden Hanefî mezhebi mensupları da 

göstermemiştir? Kanaatimizce bu mesele dönemin düşünce yapısını ortaya koyması 

açısından önemlidir. 

 
57 Beyhakî, Menâkıbü’ş-Şâfiʿî, 2/339. 
58 Safedî, el-Vâfî bi’l-vefeyât, 2/125. 
59 Şükrü Özen, “Leys b. Sa‘d”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 

27/167. 
60 Aydın Taş, “Şeybânî, Muhammed b. Hasan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2010), 39/41. 
61 Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb b. Muhammed el-Fîrûzâbâdî, el-Bulga fî terâcimi 

eʾimmeti’n-nahv ve’l-luga (b.y.: Dâru’s-Saiddiddin li’t-taba’, ts.), 1/201. 
62 Beyhakî, Menâkıbü’ş-Şâfiʿî, 1/246. 



15 

 

Şâfiî’ye Mâlikîlerin tepkisi Şâfiî’nin ölümü ile son bulmamıştır. Şâfiî vefat ettikten 

sonra Mâlikî âlimleri tarafından onun görüşlerine reddiyeler yazılmıştır. Yazılan bu 

reddiye kitaplarından sadece İbn Lebbâd’ın kitabı bir bütün olarak günümüze kadar 

ulaşabilmiştir.  

Sonuç olarak Mâlikîler ile Şâfiîler ilk karşılaşması Mâlik’in talebesi olan Şâfiî’nin, 

kendi içtihatlarını açıkladığı Mısır’da yaşanmıştır. Bu karşılaşma öncesinde Şâfiî 

mezhebi diyebileceğimiz şekilde içtihatlarını açıklayan bir Şâfiî yoktur. Aslında Şâfiî h. 

195 senesinden sonra kendi özgün fikirlerini telif etmeye başlamıştır ancak daha 

öncesinde ehl-i hadisin savunuculuğunu yaptığı dönemde Mâlik'in mezhebinden sayıldığı 

için çalışmaları yine Mâlikî mezhebi içerisinde değerlendirilmiştir. Ancak Şâfiî’nin 

Mısır’a gelip Mâliki mezhebinin müntesiplerinin taklide çok daldığını görmesi, hatta 

Mâlik’in insanî yönünü neredeyse unutturacak uygulamaları ile karşılaşması, Şâfiî’in 

düşüncelerini açıklamada daha keskin ve hızlı davranmasına sebep olmuştur. 

1.2.2. İmam Şâfiî’ye Reddiye Yazan Mâlikî Âlimler 

Şâfiî’nin Mısır’a geldikten sonra Mâlik’e bir reddiye yazdığından, bu reddiyenin 

yazım aşamalarından ve sebeplerinden daha önce bahsetmiştik. Şâfiî’nin bu reddiyesi 

Mâlikîlerin, Şâfiî’nin görüşlerini inceleyen ve eleştiren eserler ortaya koymasına 

sebebiyet vermiştir. Çalışmamızın bu kısmında Şâfiî’ye Kitâbü’r-Red ʿale’ş-Şâfiʿî 

ismiyle reddiye yazan Mâlikî âlimlerinin hayatlarını inceleyeceğiz.  

1.2.2.1. İbn Sahnûn 

Ebû Abdillâh Muhammed b. Sahnûn Abdisselâm b. Saîd et-Tenûhî el-Kayrevânî, 

202/817 yılında Kayrevan’da dünyaya gelmiştir.63 Babası el-Müdevvenetü’l-Kübrâ isimli 

kitabın yazarı olan Sahnûn’dur (ö. 240/854). Babasının yanında başladığı eğitimine daha 

sonraları Mûsâ b. Muâviye es-Sumâdıhî (ö. 225/839), Abdullah b. Ebû Hassân el-Yahsubî 

(ö.226/840), Abdülazîz b. Yahyâ el-Medenî el-Hâşimî (ö. 232/846), Ebû Mus‘ab ez-Zührî 

(ö. 242/857), Ya‘kûb b. Humeyd b. Kâsib (ö. 241/855), Seleme b. Şebîb en-Nîsâbûrî (ö. 

247/861) ile devam etmiştir.64 

 
63 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/219; Ali Bakkal, “İbn Sahnûn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1999), 20/300. 
64 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/204; Ebu Bekr el-Mâliki Abdullâh b. Ebû Abdullâh, Riyâdu’n-nüfûs fî 

tabakâti ʻulemâi’l-Kayruvân ve İfrîkiyye ve zühhâduhum ve ʻubbâduhum ve nüssâkuhum (Beyrut: Dâru’l-

Ğarbi’l-İslamî, 1994), 1/444; Bakkal, “İbn Sahnûn”, 20/300. 



16 

 

 Babası hayatta iken kendine has bir ders halkası olduğu bilinen65 İbn Sahnûn’un, 

öğrencileri arasında şu isimleri sayabiliriz; İbrâhim b. Attâb el-Havlânî, Muhammed b. 

Sâlim el-Kattân, Ebû Muhammed Saîd b. Hakemûn, İbn Ebü’l-Velîd el-Hatîb ve 

Kayrevan Mezâlim Mahkemesi başkanı Ebü’l-Kâsım et-Tûrî.66 

Ebü’l-Arab (ö. 333/945), İbn Sahnûn’unun sika biri olduğunu ve Mâlikî 

mezhebinin âlimlerinden kabul edildiğini belirtmiştir. İbn Hâris, İbn Sahnûn’un başarılı, 

âlim, fakih bir kişi olduğunu birçok kitap telif ettiğini ve babasından sonra ders halkasının 

başına geçtiğini haber vermiş Hemdis el-Kattan (ö. 289/903) ise Mekke, Medine ve 

Mısır’ın âlimlerini gördüğünü ancak içlerinde Sahnûn ve oğlu gibisini görmediğini 

belirtmiştir.67 İbn Sahnûn’un ilim öğrenmek adına doğu seferine çıktığı bu sırada 

Şâfiî’nin önde gelen talebesi Müzenî’nin onu gördüğü ve İbn Sahnûn hakkında “Ondan 

daha bilgili ve zihni daha keskin kimseyi görmemiştim.” şeklinde bir açıklama yaptığı 

rivâyet edilmiştir.68 İbn Haris, İbn Sahnûn’un birçok kitap telif ettiğini, iki yüze yakın 

kitabı olduğunu haber vermiştir.69 

İbn Sahnûn ile Kesâi’s-Sağîr’in ders halkasından olan Ebû Süleyman en-

Nehevi’nin, Halku’l-Kur’ân meselesi hakkında bir münazara yaptıklarını ve münazaranın 

İbn Sahnûn’un ona sorduğu tek bir soru ile sona erdiğini kaynaklarımız nakletmiştir. 

Ayrıca kendisiyle münazaraya giren bir Yahudi’nin münazara sonunda Müslüman olduğu 

da rivâyet edilmiştitir.70 

Şâfiî’ye Kitâbü’r-Red ʿale’ş-Şâfiʿî ve ehli’l-ʿIrâk isminde bir reddiye yazdığı 

bilinen İbn Sahnûn, birçok kitap telif etmiştir. Bu kitaplar arasında el-Müsned, es-Siyer, 

Tefsîrü’l-Muvattaʾ, el-Hücce ʿale’l-Kaderiyye, el-Hücce ʿale’n-Nasârâ, el-İbâha, er-Red 

ʿale’l-Bekriyye, el-Îmân ve’r-red ʿalâ ehli’ş-şirk, er-Red ʿalâ ehli’l-bidaʿ, Tabakâtü’l-

ʿulemâʾ, Kitâbü’l-Eşribe ve garîbü’l-hadîs, et-Târîh, er-Risâle fî es-sünne, er-Risâle fi 

edebi’l-münazara adlı eserleri sayabiliriz. Bazı kimseler onun; siyer, kadılık, feraiz, tarih- 

 
65 Abdullâh b. Ebû Abdullâh, Riyâdu’n-nüfûs, 1/444. 
66 Bakkal, “İbn Sahnûn”, 20/301. 
67 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/205. 
68 Abdullâh b. Ebû Abdullâh, Riyâdu’n-nüfûs, 1/444-445. 
69 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/206. 
70 Abdullâh b. Ebû Abdullâh, Riyâdu’n-nüfûs, 1/448-451. 



17 

 

tabakat gibi farklı alanlarda olmak üzere yüz kısımdan oluşan büyük bir kitap telif ettiğini 

söylemişlerdir.71 

İbn Sahnûn, babasının vefatından on altı yıl sonra 256/870 yılında elli dört 

yaşındayken Sahil’de vefat etmiştir. Naaşı Kayrevan’a getirilmiş ve burada gömülmüştür. 

Cenaze namazını dönemin emiri olan İbrâhîm b. Ahmed b. el-Ağleb (ö. 289/902) 

kıldırmıştır. Mezarının üstünün kapalı olduğu ve insanların aylarca kabrinin etrafında 

çadır kurup yaşadığı hatta bir çarşı oluşturdukları rivâyet edilmiştir.72 

1.2.2.2. Hammâd b. İshâk 

Ebû İsmâîl Hammâd b. İshâk b. İsmâîl el-Ezdî el-Bağdâdî el-Mâlikî, 199/815 

yılında Basra’da doğmuştur.73 Lakabı Ebû İsmail’dir.74 Hammâd b. Zeyd’in (ö. 179/795) 

soyundan gelir.75 Mâlikî mezhebinin Irak’ta yayılmasında önemli etkileri olan bir 

ailedendir.76 Oğlu İbrahim, babasına bir soru yöneltildiğinde soruyu Mâlikî mezhebinin 

öğretilerine bağlı kalarak cevaplandırdığını haber vermiştir.77 Hammâd b. İshâk 

muhaddis ve fakihtir.78 Hammâd b. İshâk’ın fıkıh ve hadis dersleri aldığı hocaları arasında 

Ka‘nebî (ö. 221/836), İsmâil b. Ebû Üveys (ö. 226/841), Ebü’l-Abbas İbnü’l-Muazzel (ö. 

240/854), Ebû Mus‘ab ez-Zührî, Ebû Muhammed el-Hakemî, Ebû Şakir b.Muhammed b. 

Mesleme El-Mahzûmî, İshâk el-Furuvî, İbni Ebi Sabit el-Medînî’nin bulunduğu 

nakledilmiştir.79 Başta oğlu İbrahim olmak üzere birçok talebe yetiştirmiştir. Bu talebeleri 

arasında kardeşi İsmail b. İshâk (ö. 282/896), Ebû Bekir Muhammed b. Ca‘fer el-Harâitî 

(ö. 327/939) ve Kâdî Hüseyin b. İsmâil el-Mehâmilî (ö. 330/942) sayılmıştır.80  

Hammâd b. İshâk’ın Abbasi halifelerinin yanında kıymetli bir yeri olduğu 

belirtilmiş. Ayrıca el-Muvaffak lakaplı Ebû Ahmed b. Mütevekkkil (ö. 278/891) ile bir 

 
71 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/207. 
72 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/219-220. 
73 Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit Hatîb el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd, thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf (Beyrut: 

Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 2002), 9/22. 
74 Ömer Rızâ Kehhâle, Muʿcemü’l-müʾellifîn (Beyrut: Mektebetu’l-Müsennâ, ts.), 4/72. 
75 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, Sı̇yeru a‘lâmı̇’n-nübelâ (b.y.: 

Müessesetü’r-Risale, ts.), 13/16. 
76 Saffet Köse, “Hammâd b. İshak”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1997), 15/486. 
77 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/294. 
78 Kehhâle, Muʿcemü’l-müʾellifîn, 4/72. 
79 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/294. 
80 Hatîb el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd, 9/22. 



18 

 

arkadaşlıkları da olduğu nakledilmiştir.81 Ancak Hammâd b. İshâk’ın halife Mühtedî-

Billâh döneminde (869-870) 255 senesinde Bağdat kadılığı da yaptığı bir sırada Halifenin 

kırbaçlı sorgulamasına maruz kaldığı ve bir katırın üstünde Sâmerrâ şehrinin halkına 

teşhir edildiği de haber verilmiştir.82 Bu olaydan sonra Mühtedî’nin ölümüne kadar 

hüküm vermesi engellenmiştir. 83Hatta kardeşi İsmail de kadılıktan azledilmiştir.84  

 Kâdî Vekî‘ (ö. 306/918), Hammâd b. İshâk’ın iffetli ve sırdaş biri olmasının yanı 

sıra birçok ilmi anlamış ve yazmış biri olduğunu haber vermiştir.85 Şâfiî’ye Kitâbü’r-Red 

ʿale’ş-Şâfiʿî isimli bir reddiye yazdığı bilinen Hammâd b. İshâk’ın günümüze kadar gelen 

tek eseri Teriketü’n-nebî’dir.86 Bu iki kitap haricinde el-Mühâdene isimli bir eseri daha 

olduğu kaynaklarımızda geçmiştir.87 Hammâd b. İshâk, 267/881 senesinde Sûs’ta vefat 

etmiştir.88 

1.2.2.3. İbn Abdilhakem 

Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Abdilhakem b. A‘yen el-Mâlikî, 15 

Zilhicce 182/27 Ocak 799 tarihinde dünyaya gelmiştir.89 Babası Ebû Muhammed 

Abdullah b. Abdilhakem b. A‘yen b. Leys (ö. 214/829) olup Mâlik’in (ö. 179/795) 

öğrencilerinden biri olduğu nakledilmiştir.90  

Ebû Abdillâh babasının himayesinde başladığı ilim yolculuğuna İbnü’l-Kâsım (ö. 

191/806), İbn Vehb (ö. 197/813), Yahyâ b. Sellâm (ö. 200/815), Eşheb el-Kaysî (ö. 

204/820), Şâfiî (ö. 204/820), Abdullah b. Nâfi‘ (ö. 206/822), İbnü’l-Mâcişûn (ö. 

212/827), Ebû Abdurrahmân el-Mukrî (ö. 213/828), Ka‘nebî (ö. 221/836), Harmele b. 

Abdülazîz el-Cühenî, Şuayb b. Leys ile devam etmiştir.91 

 
81 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/294. 
82 Hayreddin ez-Ziriklî, el-A‘lâm (b.y.: Dâru’l-İlm li’l-melâyîn, 2002), 2/271. 
83 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/294. 
84 Zehebî, Sı̇yeru a‘lâmı̇’n-nübelâ, 13/16. 
85 Kasım Ali Said, Cumhuretu’t-terâcimi’l-fukahâi’l-Mâlikiyye (Dubai: Dâru’l-Buhûs li’d-Dirâsâti’l-

İslâmiyye ve İhyâi’t-Türâs, 2002), 2/1053. 
86 Köse, “Hammâd b. İshak”, 15/486. 
87 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/294. 
88 Kehhâle, Muʿcemü’l-müʾellifîn, 4/72. 
89 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, Târîhu’l-İslâm ve vefeyâtü’l-

(tabakâtü’l) meşâhîr ve’l-aʿlâm, thk. Beşar Avvad Magruf (b.y.: Dâru’l-Ğarbi’l-İslamî, 2003), 6/410. 
90 Saffet Köse, “İbn Abdülhakem, Ebû Abdullah”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 1999), 19/277. 
91 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/157; Zehebî, Sı̇yeru a‘lâmı̇’n-nübelâ, 12/497; Köse, “İbn Abdülhakem, 

Ebû Abdullah”, 19/277. 



19 

 

 Yetiştirdiği öğrenciler arasında ise Ebû Bekr Abdurrahmân b. Keysân el-Esamm 

(ö. 200/816), İbnü’l-Mevvâz (ö. 269/883), Ebû Hâtim er-Râzî (ö. 277/890), Muhammed 

b. Nasr el-Mervezî (ö. 294/906), Amr b. Osman el-Mekkî (ö. 297/910), Nesâî (ö. 

303/915), Ebû Ca‘fer et-Taberî (ö. 310/923), Ebû Bekr Muhammed b. İshâk b. Huzeyme 

(ö. 311/924), İbnü’l-Münzir en-Nîsâbûrî (ö. 318/930), Muhammed b. Futays (ö. 319/931), 

Ebû Ca‘fer et-Tahâvî (ö. 321/933), Abdurrahman b. Ebû Hâtim (ö. 327/938), Ebü’l-

Abbâs el-Esam (ö. 346/957), İbrahim b. Muhammed el-Halvânî sayılmıştır.92  

Müzenî ile çağdaş olan Ebû Abdillâh, Mısır diyarının âlimlerinden kabul edilmiştir. 

Nesâî, Ebû Abdillâh’ın sika olduğunu belirtmiştir. Ayrıca Huzeyme, İslam fakihleri 

arasında sahâbî ve tâbiîlerin görüşlerini Ebû Abdillâh’tan daha iyi bilen birini 

görmediğini söylemiştir.93 

Kindî (ö. 252/866), Ebû Abdillâh için zamanının en fakihi olduğunu söylemiş ve 

Sahnûn’un (ö. 240/854) ders halkasından olan İbn Melül’ün, Ebû Abdillâh’ı gözettiğini 

ve onu Sahnûn’dan daha bilgili bulduğunu belirtmiştir.94 

Babasının teşviki ile Şâfiî’ye talebelik yapan Ebû Abdillâh, Şâfiî’nin hastalığı 

sırasında Büveytî (ö. 231/846) ile mezhebin riyaseti konusunda bir tartışma yaşamıştır. 

Ancak Humeydî’nin (ö. 219/834) Şâfiî’nin kendisinden sonra ders halkasının başına 

Büveytî’nin geçmesini istediğini belirtmesiyle tartışma sona ermiştir. Ebû Abdillâh, 

yaşadığı bu tartışma sonucunda Şâfiî mezhebinin ders halkasından ayrılmıştır.95 Gerek 

Şâfiî gerekse Mâlikî mezhebi tabakat kitapları olayın bu şekilde cereyan ettiğinde hem 

fikirdir. Sübkî (ö. 771/1370) Tabakâtü’ş-Şâfı̇ı̇yyetı̇’l-kübrâ isimli eserinde bu olay 

neticesinde Ebû Abdillâh’ın, er-Red ʿale’ş-Şâfiʿî fîmâ hâlefe fîhi’l-Kitâb ve’s-Sünne 

isimli kitabını yazdığını belirtmiştir.96 Ancak bu bilgiye ihtiyatla yaklaşmakta fayda 

vardır. Nitekim Kâdî İyâz (ö. 544/1149), Ebû Abdillâh’ın Şâfiî henüz hayatta iken ona 

muhalif görüşler dile getirdiğini ve Ebû Abdillâh’ın Şâfiî’nin mezhebinden ziyade 

Mâlik’in mezhebinden ders aldığını rivâyet etmiştir.97  

 
92 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/157; Zehebî, Târîhu’l-İslâm, 6/410; Köse, “İbn Abdülhakem, Ebû 

Abdullah”, 19/277. 
93 Zehebî, Sı̇yeru a‘lâmı̇’n-nübelâ, 10/137. 
94 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/157-158. 
95 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/162-163; Zehebî, Sı̇yeru a‘lâmı̇’n-nübelâ, 10/137. 
96 Ebû Nasr Tâcüddîn Abdülvehhâb b. Alî b. Abdilkâfî es-Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfı̇‘ı̇yyetı̇’l-kübrâ, thk. 

Mahmud Muhammed et-Tenahî (b.y.: Hacer Basım, Yayın ve Dağıtım, 1413), 2/62. 
97 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/163. 



20 

 

Ebû İshâk eş-Şîrâzî (ö. 476/1083) Ebû Abdillâh’ın Halku’l-Kur’ân meselesi ile 

ilgili olaylar esnasında İbn Ebû Duâd’ın (ö. 240/854) huzuruna çıkarıldığını ancak İbn 

Ebû Duâd’ın istediği yönde bir cevap vermeyince Mısır’a geri gönderilip Mısır’daki ilim 

halkasının sona erdirildiğini söylemiştir.98 

Ebû Abdillâh’ın Kitâbü’r-Red ʿale’ş-Şâfiʿî, isimli kitabının haricinde Ahkâmü’l-

Kurʾân, er-Red ʿalâ fukahâʾi (ehli)’l-ʿIrâk, el-Vesâʾik ve’ş-şürût, Edebü’l-kudât, ed-

Daʿvâ ve’l-beyyinât, İhtisâru kütübi Eşheb, er-Red ʿalâ Bişr el-Merîsî isimli eserleri de 

vardır.99  

Ebû Abdillâh 15 Zilkade 268/882 yılında çarşamba günü vefat etmiştir. Cenaze 

namazını Hanefî fakihi Bekkâr b. Kuteybe (ö. 270/884) kıldırmıştır.100 

1.2.2.4. Abdullah b. Tâlib  

Abdullah b. Tâlib b. Süfyan b. Sâlim b. Ukkal b. Hufface et-Temimi b. Âm beni 

Ağleb, 217/832 yılında doğmuştur. Künyesi Ebû Abbas’tır.  Abdullah b. Tâlib ismi ile 

biliniyor olsa da Tâlib b. Saîd b. Süfyan ismi ile de anılmıştır. Sahnûn’dan (ö. 240/854) 

ve Mâlikî mezhebinin âlimlerinden ders almıştır. Mısır’da Muhammed b. Abdilhakem (ö. 

268/882) ve Yûnus b. Abdüla‘lâ (ö. 264/878) ile karşılaşmıştır. İbnü’l-Lebbâd el-

Kayrevânî (ö. 333/944) ve Ebü’l-Arab’ın (ö. 333/945) yanı sıra pek çok talebe Abdullah 

b. Tâlib’den ders almıştır.101  

İki kez Kayrevan kadılığına atanmış ve bu görevi yürütmüştür.  İyi giyinimli, güzel 

yüzlü, zeki ve münazara yeteneği kuvvetli biri olduğu rivâyet edilmiştir. İbnü’l-Lebbâd; 

“Yahyâ b. Ömer (ö. 289/902) hariç Abdullah b. Tâlib’den daha fakih bir kimse 

görmedim.” demiştir. Ebü’l-Arab ise; adaletli, hükmünde tavizsiz ve dikkatli, âlim, sika 

ve Mâlikî mezhebinin savunucusu olduğunu söylemiştir. Eserleri arasında Şâfiî’ye bir 

reddiyesi olduğu bilinen Abdullah b. Tâlib’in bundan başka Fi’r-red ʿala men hâlefe 

Mâliken ve fi’r-red ʿale’l muhâlifîn isimli iki eseri daha vardır.102 

 
98 Zehebî, Târîhu’l-İslâm, 10/410. 
99 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/159-160. 
100 Zehebî, Sı̇yeru a‘lâmı̇’n-nübelâ, 10/138. 
101 Burhâneddin İbrâhîm b. Ali b. Muhammed İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb fi maʿrifeti aʿyâni 

‘ulemâi’l-mezheb, thk. Muhammed el-Ahmedî Ebu’n-Nûr (Kahire: Dâru’t-Türâs, ts.), 1/421-423. 
102 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 1/421-423. 



21 

 

Abdullah b. Tâlib, mihne olaylarında hapse atılanlardan birisidir. Kadılıktan 

azledildikten yaklaşık bir ay sonra elli sekiz yaşında 275/888 yılında vefat etmiştir.103 

1.2.2.5. İsmâîl b. İshâk el-Cehdamî 

Ebû İshâk İsmâîl b. İshâk b. İsmâîl el-Ezdî el-Cehdamî, 200/816 yılında Basra’da 

doğmuştur.104 Abisi Hammad b. İshâk’tır.105 Babasının yanı sıra birçok hocadan hadis, 

kıraat ve fıkıh dersleri almıştır. İsmâîl b. İshâk, Cehdamî ismi ile tanınmıştır. Hocaları 

arasında Muhammed b. Abdullah el-Ensarî (ö. 215/830), Hacâc b. Minhal el-Enmâtî (ö. 

217/832), el-Ka‘nebî (ö. 221/836), Süleyman b. Harb (ö. 224/839), Ebû’l-Velid et-

Tayâlisî (ö. 227/841), Müsedded b. Müserhed (ö. 228/843), Ali b. Medînî (ö. 234/848-

49), Ebû Bekir b. Ebû Şeybe (ö. 235/849), Ebü’l-Abbâs İbnü’l-Muazzel (ö.240/854), Ebû 

Mus‘ab ez-Zührî ve Nasr b. Alî el-Cehdamî (ö. 250/864) sayılmıştır.106 

Öğrencileri ise Yahyâ b. Ömer el-Endelüsî (ö. 289/902), Abdullah b. Ahmed b. 

Hanbel (ö. 290/903), Mûsâ b. Hârûn (ö. 294/906), el-Firyâbî (ö. 301/913), Nesâî (ö. 

303/915), Ebû Bişr ed-Dûlâbî (ö. 310/923), Ebü’l-Kâsım el-Begavî (ö. 317/929), Yahyâ 

b. Sâid (ö. 318/930), Yûsuf b. Yakûb (ö. 318/930), Ebû Ömer el-Kâdî (ö. 320/932), 

İbrâhîm b. Muhammed b. Arafe Niftaveyh (ö. 323/935), İbrâhîm b. Hammâd (ö. 

323/934), İbn Mücâhid el-Mukrî (ö. 324/935), Ebû Bekir İbnü’l-Enbârî (ö. 328/940), Ebû 

Bekir b. El-Cehm (ö. 329/940), Ebü’l-Ferec el-Kâdî (ö. 331/942), Kâsım b. Asbağ el-

Endelüsî (ö. 340/951) ve Bekr el-Kuşeyrî (ö.344/955) olduğu nakledilmiştir.107  

İsmâîl b. İshâk, Mütevekkil-Alellâh (ö. 247/861) döneminde Bağdat’ın doğu 

kısmına kadı olarak atanmıştır. Ancak hicri 255 yılında Mühtedî-Billâh (ö. 256/870) 

tarafından İsmâîl b. İshâk’ın kadılık görevine son verilmiştir. Mühtedî-Billâh’ın 

ölümünden sonra hicri 256 yılında Mu‘temid-Alellah (ö. 279/892) kadılık görevini 

yeniden İsmâîl b. İshâk’a vermiştir. İsmâîl b. İshâk, başlarda Bağdat’ın doğu daha sonra 

batı kısmının kadılığını yürütmüştür.  Dört yıl sonra da tüm Bağdat’ın kadılık görevini 

üstlenmiştir. Bu görevi ölünceye kadar sürdürmüştür.108 Ebû Amr ed-Dânî (ö. 444/1053) 

 
103 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 1/421-423. 
104 Alican Tatlı, “Cehdamî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 

7/224. 
105 Zehebî, Sı̇yeru a‘lâmı̇’n-nübelâ, 13/16. 
106 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 1/283. 
107 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 1/284. 
108 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/289; Tatlı, “Cehdamî”, 7/224. 



22 

 

İsmail b. İshâk’ın otuz iki sene kadılık yaptığını belirtmiştir. Ancak iki senelik azli hariç, 

elli seneden fazla kadılık yaptığını söyleyen âlimler de vardır.109  

Hatîb el-Bağdâdî (ö. 463/1071), İsmâîl b. İshâk’ın Mâlikî mezhebini takip eden, 

mezhebi şerh edip özetleyen, savunan, âlim, başarılı ve fakih bir kimse olduğunu ve 

Kur’ân ilmi üzerine birçok kitabı olduğunu nakletmiştir. Ayrıca Cehdamî’nin Mâlik’in, 

Yahyâ b. Saîd el-Ensârî’nin (ö. 143/760) ve Eyyûb es-Sahtiyânî’nin (ö. 131/749) 

hadislerini derleyip topladığını da aktarmıştır.110 

el-Müberred (ö. 286/900) ise İsmâîl b. İshâk hakkında “Sika kabul edilir ve eğer 

fıkıh ve kadılıkla meşgul olmayıp nahiv ve edebiyatla meşgul olsaydı bizim riyasetimiz 

onda olur ve bu işi Basra’dan Bağdat’a taşırdı.” demiştir. Mâlikî mezhebinin Irak’ta onun 

vesilesiyle yayıldığını da belirtmiştir.111 Nasr b. Alî, “Hammâd b. Zeyd’in ailesinde 

İsmail b. İshâk’tan daha faziletli bir kimse yoktur.” demiş; Ebü’l-Velîd el-Bâcî (ö. 

474/1081), “Mâlik’ten sonra bu seviyeye ulaşabilen tek kişi İsmail’dir” demiştir.112 İsmâîl 

b. İshâk’ın kendi rivâyetiyle Medinelilerin fıkıhla ilgili görüşlerinin münazara edildiği bir 

toplulukta Yahyâ b. Eksem (ö. 242/857) İsmâîl b. İshâk için “İşte Medine geldi.” 

demiştir.113 

Cehdamî bidat ehline karşı oldukça sert bir tutum izlemiş hatta onun kadılık yaptığı 

dönemde bidat ehli Bağdat’tan uzak durmuştur.114 

Cehdamî, Kitâbü’r-Red ʿale’ş-Şâfiʿî fî mesʾeleti’l-humus isimli eserinin haricinde 

birçok alanda kitap telif etmiştir. O’nun eserleri arasında şunları sayabiliriz; el-Muvatta’, 

Ahkâmü’l-Kurʾân, Meʿâni’l-Kurʾân ve iʿrâbüh, Kitâbü’l-Kırâʾât, Kitâbü’r-Red ʿalâ 

Muhammed b. el-Hasan, Kitâbü’r-Red ʿalâ Ebî Hanîfe, el-Mebsût, Muhtasarü’l-Mebsût, 

Kitâbü’l-Emvâl, Kitâbü’ş-Şüfʿa, Kitâbü Fazli’s-salât ʿale’n-nebî, Kitâbü’l-Ferâʾiz, 

Ziyâdâtü’l-câmiʿ mine’l-Muvattaʾ, Şevâhidü’l-Muvattaʾ, Müsnedü hadîsi Sâbit el-

Bünânî, Müsnedü Yahyâ b. Saîd el-Ensârî, Müsnedü hadîsi Mâlik b. Enes, Müsnedü 

(Tenkîhu) hadîsi Eyyûb es-Sahtiyânî, Müsnedü hadîsi Ebî Hüreyre.115 

 
109 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/288; İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 1/287. 
110 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/280. 
111 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 1/285. 
112 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 1/286. 
113 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/281; Tatlı, “Cehdamî”, 7/224. 
114 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/290. 
115 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 1/289. 



23 

 

İsmâîl b. İshâk, zilhicce ayında bir çarşamba günü yatsı namazı vaktinde 282/896 

yılında aniden vefat etmiştir.116 

1.2.2.6. Yûsuf b. Yahyâ el-Megâmî  

Ebû Ömer Yûsuf b. Yahyâ b. Yûsuf ed-Devsî el-Megâmî, Ebû Hüreyre’nin (ö. 

58/678) soyundan gelmiştir.117 Tuleytula (Toledo) şehrinin Megâm köyünden olduğu 

belirtilmiştir.118 Kurtuba’da doğmuş ve eğitim hayatına orada başlamıştır.119 Humeydi (ö. 

488/1095), künyesinin Ebû Ömer olduğunu nakletmiştir. Ancak kaynaklarımızda 

künyesinin Ebû Amr olduğu da geçmiştir.120 

Yûsuf b. Yahyâ, Endülüs’te Yahyâ b. Yahyâ el-Leysî (ö. 234/849), İbn Habîb es-

Sülemî (ö. 238/853) ve Saîd b. Hassân’dan (ö.249/863) ders aldıktan sonra doğuya ilim 

yolculuğuna çıkmıştır.121 Bu ilim yolculuğunda Mısır’a, Mekke’ye gitmiş ve birçok 

hocadan ders almıştır. Bu hocaların arasında Yahyâ b. Müzeyn (ö. 259/873), Ali b. 

Abdülazîz el-Begavî (ö. 286/899), Yûsuf b. Yezîd el-Karâtisî (ö.287/900), Ebû Mus‘ab’ 

(ö. 242/857) sayılmıştır.122 Bu yolculuk esnasında Haremeyn’de yedi yıl kalmıştır.123 

Ahmed b. Nasır, Yûsuf b. Yahyâ’nın ilim yolculuğunun toplamda on bir yıl sürdüğünü 

nakletmiştir.124 Yûsuf b. Yahyâ daha sonra Endülüs’e geri dönmüş birkaç yıl burada 

kalmıştır. Endülüs’teki bu birkaç yılın sonunda Mısır’a geri dönmüş ve bir ders halkası 

kurup ders vermeye başlamıştır. Temim b. Muhammed el-Kayrevânî, babasından Yûsuf 

b. Yahyâ’nın Mısır’daki eğitim metodu ile ilgili Yûsuf’un yanında yaklaşık yüz kitabın 

olduğunu ve Mısır halkının ona bazen sorular sorduğunu bazen ise kitapları kendilerine 

okumasını istediklerini söylediğini nakletmiştir. Yûsuf b. Yahyâ, Mısır’ın ardından 

Kayrevân’a gitmiş ve orada vefat etmiştir.125 

 
116 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 1/290. 
117 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 2/365. 
118 Ahmet Özel, “Megâmî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 

28/358. 
119 Kasım Ali Said, Cumhuretu’t-terâcimi’l-fukahâi’l-Mâlikiyye, 3/1397. 
120 Zehebî, Sı̇yeru a‘lâmı̇’n-nübelâ, 13/336. 
121 Özel, “Megâmî”, 28/358. 
122 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 2/365. 
123 Muhammed Mahfuz, Terâcimü’l-müellifîn et-Tûnisiyyîn (Lübnan; Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l İslamî, ts.), 

4/345. 
124 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 2/366. 
125 Safedî, el-Vâfî bi’l-vefeyât, 29/166; Zehebî, Sı̇yeru a‘lâmı̇’n-nübelâ, 13/336. 



24 

 

Endülüs’te, Mısır’da, San‘a’da ve Deyr’de ders halkaları oluşturduğu bilinen Yûsuf 

b. Yahyâ pek çok öğrenci yetiştirmiştir. Bu öğrencileri arasında şu isimleri sayabiliriz: 

Ali b. Abdülazîz el-Begavî (ö. 286/899), Ebü’l-Arab (ö. 333/945), İbnü’l-Lebbâd el-

Kayrevânî (ö. 333/944), Saîd b. Fahlûn (ö. 346/957), Ebü’l-Abbas el-İbyânî (ö. 352/963), 

Ebû’z-Zikr el-Kâdî, Ebû Abdullah Muhammed b. Rebi‘ el-Cîzî. Derslerinde özellikle İbn 

Habîb es-Sülemî’nin el-Vâzıha’sını nakletmiştir.126 

Ali b. Abdulazîz’e (ö. 286/899) bir şey hakkında bir soru sorulduğunda “Size 

Haremeyn’nin fakihi Yûsuf b. Yahyâ lazım, nitekim o Haremeyn’de yedi yıl kaldı. Onun 

anlayışı yüksek ilmi ise çoktur.” dediği nakledilmiştir. Şîrâzî, Yûsuf b. Yahyâ’nın fakih 

ve âbid bir kimse olduğunu, Şâfiî’ye on ciltlik bir reddiye yazdığını söylemiştir. Şâfiî’ye 

yazdığı bu reddiyenin bir kısmı günümüze ulaşmıştır.127 Bu eserinden başka Yûsuf b. 

Yahyâ’nın Fezâilü’l Mâlikî ve Fezâilü’l Ömer b. Abdilazîz isimli iki eseri daha 

kaynaklarımızda geçmektedir.128 

Yûsuf b. Yahyâ, 288/901 yılında Kayrevân’da vefat etmiştir. Cenaze namazını 

Hamdîs el-Kattan (ö. 289/901) kıldırmıştır.129 Ancak 283 veya 285’te vefat ettiğine dair 

rivâyetler de vardır.130 

1.2.2.7. Yahyâ b. Ömer el-Kinânî 

Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Ömer b. Yûsuf el-Kinânî el-Endelüsî, 213/828 yılında 

Endülüs Kurtuba’da dünyaya gelmiştir.131 Künyesi Ebû Zekeriyyâ’dır.132 İlkin İbn Habîb 

es-Sülemî’nin (ö. 238/853) yanında ilim almaya başlamıştır. Daha sonra on iki yaşında 

kardeşi Muhammed ile birlikte ilim yolculuğuna çıkmıştır.133 Bu yolculuk esnasında 

Dimyâtî (ö. 226/840), Sahnûn (ö. 240/854), Harmele b. Yahyâ (ö. 243/858), Ebû İshâk 

el-Berkı (ö. 245/859), Hâris b. Miskîn (ö. 250/864), Ebî Zeyd b. Ebü’l-Gumr (ö. 255/868), 

Avn b. Yûsuf (ö. 298/910), Ebû Zekeriyyâ el-Cefrî, Yahyâ b. Bükeyr, Ebû Tâhir İbnü’s-

Serh, Hârûn b. Sa‘îd el-İylî,  Ubeyd b. Mu‘âviye, Nasr b. Merzûk, İbn Kâsib, Ahmed b. 

 
126 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 2/366; Özel, “Megâmî”, 28/358. 
127 Özel, “Megâmî”, 28/358. 
128 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 2/366. 
129 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 2/366. 
130 Zehebî, Sı̇yeru a‘lâmı̇’n-nübelâ, 13/336. 
131 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 2/357. 
132 Zehebî, Sı̇yeru a‘lâmı̇’n-nübelâ, 13/462. 
133 Ahmet Özel, “Kinânî, Yahyâ b. Ömer”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV 

Yayınları, 2002), 26/33. 



25 

 

İmrân el-Ahfeş ve İbrahim b. Merzûk’tan ders almıştır.134 Kendi döneminde birçok kişi 

Yahyâ b. Ömer ile görüşüp, ondan ilim öğrenmek amacıyla onun yanına gelmiştir. Bu 

kimseler arasında şu isimleri sayılmıştır: Kardeşi Muhammed, Ömer b. Yûsuf (ö. 

286/910), Ebû Bekir İbnü’l-Lebbâd (ö. 333/944), Ebü’l-Arab (ö. 333/945), Ebü’l-Abbas 

el-İbyânî (ö. 352/963),  Ahmed b. Hâlid el-Endelûsî.135 

El-Kasrî, Yahyâ b. Ömer hakkında “Ona bir mesele ile ilgili soru sorduğumda bana 

cevaplardı. Aradan bir müddet geçtikten sonra aynı mesele hakkında yine sorardım bana 

aynı cevabı verirdi. Hâlbuki başkaları mesele hakkındaki görüşünü çoktan değiştirmiş 

olurdu.” demiştir.136 İbnü’l-Lebbâd ise Yahyâ b. Ömer’in çok namaz kıldığını, çok oruç 

tuttuğunu ve duası kabul olan birisi olduğunu haber vermiştir. Yine ilim talebelerine 

parasal yardımlarda bulunduğu rivâyet edilmiştir.137  

 Tartışmalı konulara ve münazaralara katılmak istemediğini bildiğimiz Yahyâ b. 

Ömer’in reddiye türünden eserleri kaleme alması bulunduğu dönemin sosyal yapısı 

hakkında bilgi vermesi açısından önemlidir.138 Onun er-Red ʿale’ş-Şâfiʿî isimli bir eseri 

vardır. Bu eserin bir kısmı Tunus’ta Dârü’l-kütübi’l-vataniyye’de kayıtlı olup günümüze 

ulaşabilmiştir.139 Yahyâ b. Ömer’in Kitâbü’r-Red ʿale’ş-Şâfiʿî isimli eseri haricinde 

birçok eseri daha vardır; Kitâbü’l-Mîzân, Kitâbü’r-Rüʾye, İhtisârü’l-müstahrece (el-

Müntehabe), İhtilâfü İbni’l-Kâsım ve Eşheb, Kitâbü’n-Nisâʾ, Fazlü’l-vudûʾ ve’s-salât, 

Kitâbü’l-Vesvese, Fezâʾilü’l-Münestîr ve’r-ribât, Kitâbü Ahmiyeti’l-hüsûn, er-Red ʿ ale’l-

Mürciʾe, er-Red ʿale’ş-Şükûkiyye bunlardan bazılarıdır.140  

Hayatının son dönemlerini Sûse şehrinde geçirmiş ve orada vefat etmiştir. Kabri 

orada bulunmaktadır.141 289/902 yılında vefat eden Yahyâ b. Ömer vefat ettiği sırada 

yetmiş yaşında olduğu belirtilmiştir.142  

 
134 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/357-358. 
135 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/358. 
136 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 2/356. 
137 Zehebî, Sı̇yeru a‘lâmı̇’n-nübelâ, 13/463. 
138 Özel, “Kinânî, Yahyâ b. Ömer”, 26/33. 
139 Özel, “Kinânî, Yahyâ b. Ömer”, 26/33. 
140 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 2/355. 
141 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/357. 
142 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 2/357. 



26 

 

1.2.2.8. İbnü’l-Lebbâd el-Kayrevânî 

Ebû Bekr Muhammed b. Muhammed b. Vişâh el-Lahmî el-Kayrevânî, daha 

tanınmış ismi ile İbnü’l-Lebbâd el-Kayrevânî, 250/864 yılında dünyaya gelmiştir.143 

Dedesi Endülüs’ü fetheden Emevî komutanı Mûsâ b. Nusayr’ın azatlısı olan Akra‘nın 

mevlası olup dokumacılıkla uğraşmıştır.144 Çocukluk ve gençlik yılları hakkında bir 

bilgiye ulaşamadığımız İbnü’l-Lebbâd el-Kayrevânî, bir dönem Kayrevân Mezâlim 

Mahkemesi kadısı İbnü’l-Haşşab’ın kâtipliğini yapmıştır.145 İbnü’l-Lebbâd el-

Kayrevânî’nin hayatı ile ilgili ulaşabildiğimiz en eski kaynak Kâdî İyâz’ın (ö. 544/1149) 

Mâlikî mezhebinin fakihlerini esas alarak yazdığı fukahâ tabakat kitabı olan Tertîbü’l-

medârik’tir. Kâdî İyâz İbnü’l-Lebbâd el-Kayrevânî için herhangi bir rihle yani ilmî 

yolculuk yapmadığını hatta hacca dahi gitmediğini kaydetmiştir.146 Ancak İbnü’l-Lebbâd 

el-Kayrevânî’nin pek çok hocadan ders aldığı bilinmektedir. Nitekim İbnü’l-Lebbâd’ın 

hocaları arasında Ebû Abbâs Abdullah b. Tâlib (ö. 275/889), Abdulcebbâr b. Hâlid (ö. 

281/894), Yahyâ b. Ömer el-Kinânî (ö. 289/901), Hamdîs el-Kattân (ö. 289/901), Ahmed 

b. Ebî Süleymân (ö. 291/904), Ebû Abdullâh Muhammed b. Ömer (ö. 297/909), İbnü’l-

Haddâd el-Mağribî (ö. 302/915), Ebû Bekir İbnü’l-Cezzâr el-Kayrevânî (ö. 369/979) ve 

Ebü’t-Tâhir, Muhammed b. Münzir ve ez-Zebîrî’yi sayılmıştır.147 

İbnü’l-Lebbâd el-Kayrevânî birçok öğrenci yetiştirmiştir. Bu öğrencileri arasında 

Ziyâd b. Abdurrahman el-Karevî, Ebü’l-Arab et-Temîmî (ö. 333/945), Abdullah b. 

Ahmed el-İbyânî (ö. 352/963), Derrâs b. İsmâîl el-Fâsî (ö. 357/968), Muhammed b. Hâris 

el-Huşenî (ö. 361/972), Ebû Muhammed İbnü’t-Tebbân (ö. 371/982) ve İbn Ebî Zeyd el-

Kayrevânî (ö. 386/996) sayılmıştır.148 

İbnü’l-Lebbâd’ın, hafızasının, kavrama yeteneğinin, Mâlikî mezhebinin mezhep içi 

görüş farklılıkları bilgisinin ve içtihadının meşhur olduğu nakledilmiştir. Kur’ân 

 
143 Muhemmed Bûzigîbe, “İbnü’l-Lebbâd El-Kayrevânî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(Ankara: TDV Yayınları, 2000), 21/119. 
144 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/286. 
145 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/287; Bûzigîbe, “İbnü’l-Lebbâd El-Kayrevânî”, 21/119. 
146 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/287. 
147 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/286; Ebû Bekr Muhammed b. Muhammed b. Vişâh el-Kayrevânî İbnü’l-

Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, thk. Abdülmecîd b. Hamde (Tunus: Dâru’l-Arabî li’t-tıba‘a, 1986), 10; 

Bûzigîbe, “İbnü’l-Lebbâd El-Kayrevânî”, 21/119; Bedri Aslan, “Malikilerin İmam Şâfiî Eleştirisi: İbnü’l-

Lebbâd’ın ‘Kitabu’r-Redd Ala’ş-Şafiî’ Adlı Kitap Örneğinde”, Anemon Muş Alparslan Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi 9 (2021), 46. 
148 Aslan, “Malikilerin İmam Şâfiî Eleştirisi”, 46. 



27 

 

ilimlerinde bir benzerinin olmadığı, ricâl ilmindeki bilgisinin de oldukça geniş olduğu 

söylenmiştir.149 İbnü’l-Lebbâd el-Kayrevânî’yi, ortak hocaları Yahyâ b. Ömer el-

Kinânî’den muhtemelen aynı dönem birlikte eğitim gördükleri ders arkadaşı Ebü’l-Arab 

(ö. 333/945) şu sözlerle tanıtmıştır: “Kadri yüce bir fakihti, ehl-i Medine’nin ayrılığa 

düştüğü ve birleştikleri noktaları bilen bir âlimdi, ağırbaşlı ve itaatkârdı.”150 Kendisi 

hakkında söylenenlerin ortak sonucu olarak oldukça dindar, takva ve zühd ehli olduğu 

anlaşılan İbnü’l-Lebbâd’ın hayatının son dönemlerinde felç olması üzerine şişmiş ve şekli 

değişmiş ayaklarına bakıp ağladığı ve “Allah’ım ayakların kayacağı o gün sen bu ikisini 

sabit tut. Sen de biliyorsun ki o ikisi sana isyanda yürümedi.” şeklinde dua ettiği 

kaynaklarda yer almıştır.151  

Zühdü, takvası ve tarafgirlikten uzak kalmasıyla bilinen İbnü’l-Lebbâd’a bir ara 

Fâtımîler’in kurucusu Ubeydullah el-Mehdî’nin (ö. 322/934) kadılık teklif ettiği ancak 

kendisinin bunu reddettiği nakledilmiştir.152 Hayatının bir döneminde İbnü’l-Lebbâd, 

Fatımîlerin Keyrevân kadısı İbn Ebü’l-Minhâl tarafından hapsedilmiş daha sonra ders ve 

fetva vermesi yasaklanarak serbest bırakılmıştır. Bu sebeple ders halkasında önemli 

ölçüde dağılma yaşanmasına rağmen İbnü’l-Lebbâd evinde birkaç öğrencisine gizlice 

ders vermeye devam etmiştir.153 Mihne başlığı altında olayı kitabında aktaran Kâdî İyâz, 

bu olayın aslında İbnü’l-Lebbâd ile İbn Ebü’l-Minhâl’in bir cenaze esnasında 

karşılaşmaları sebebiyle olduğunu, bu karşılaşmada İbn Ebü’l-Minhâl’in İbnü’l-

Lebbâd’ın arkasında cenaze namazını kıldığını ancak İbnü’l-Lebbâd’ın İbn Ebü’l-

Minhâl’in arkasında namaz kılmaması üzerine cereyan ettiğini bize aktarmıştır.154 Kâdî 

İyâz, İbnü’l-Lebbâd’ın yeğeninin çabaları sayesinde hapisten çıktığını ancak çıkarken 

kendisine şart koşulan “Ders vermeyeceksin.” şartını “Bu iş burada bitmedi.” diyerek 

kabulüne dair bir emare göstermeden olduğuna işaret etmiştir.155 

Hicri 4. yüzyılın başlarında Mâlikîliğin riyaseti, hocası İbnü’l-Haddâd el-

Mağribî’nin vefatından sonra İbnü’l-Lebbâd el-Kayrevânî’ye geçmiştir. İbnü’l-

 
149 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 11. 
150 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/287. 
151 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/288. 
152 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 11; Bûzigîbe, “İbnü’l-Lebbâd El-Kayrevânî”, 21/119. 
153 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 11. 
154 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/292. 
155 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/293. 



28 

 

Lebbâd’ın vefatından sonra ise mezhebin riyaseti öğrencisi ve “Küçük Mâlik” olarak da 

nitelendirilen İbn Ebî Zeyd el-Kayrevânî’ye geçmiştir.156 

 İbnü’l-Lebbâd, birçok kitap telif etmesine rağmen Kitâbü’r-red ʿale’ş-Şâfiʿî kitabı 

hariç günümüze bunların sadece isimleri ulaşmıştır.157 İbnü’l-Lebbâd Kitâbü’r-red ʿ ale’ş-

Şâfiʿî isimli eserinde otuz altı meseleyi Mâlik ve Şâfiî’nin görüşlerini karşılaştırarak ele 

almıştır. Her iki imâmın görüşlerini delilleri ile verdikten sonra Mâlik’in isabet ettiğini 

Şâfiî’nin ise hataya düştüğünü yer yer sert bir dille ifade etmiştir.158 Ayrıca bu eser, tespit 

ettiğimiz kadarıyla, Şâfiî’ye yazılan reddiyelerden bir bütün olarak elimize ulaşan tek eser 

olması yönüyle de önemlidir.159 İbnü’l-Lebbâd’ın, diğer kitaplarının isimleri ise şöyledir: 

Kitâbü’t-Tahâre, ʿİsmetü’n-nebiyyîn (İsbâtü’l-hücce fî beyâni’l-ʿisme), el-Âsâr ve’l-

fevâʾid, Kitâbü Fezâʾilü Mâlik.160 

İbnü’l-Lebbâd el-Kayrevânî, ömrünün son yıllarını felçli geçirmiş olup sefer ayının 

ortalarında cumartesi günü Hâricî reisi Ebû Yezîd en-Nükkârî’nin (ö. 336/947) şehre 

girmesinden beş gün önce 333/944 yılında vefat etmiştir.161 İbnü’l-Lebbâd, hayatının 

özellikle son yılları Kayrevan şehrindeki siyasi çalkantılar sebebiyle oldukça farklı bir 

döneme denk gelmiştir. Nitekim Fâtımîler’in bölgeye hâkim olmayı istemesiyle Ehl-i 

sünnet ile (özellikle Mâlikî mezhebi) Hâricîler’in (bilhassa İbâzıyye ve Sufriyye) 

varlığıyla zaten mevcut olan karışıklık iyice artmıştır.162 Esası İsmâîlîlik hareketine 

dayanan Fâtımî Devleti’nin bölgede söz sahibi olmasını istemeyen Sünnî Mâlikî âlimleri 

direniş ve protestolara başlamışlardır.163 Bu direnişe ne derece katıldığına dair net bir 

bilgimizin olmadığı İbnü’l-Lebbâd el-Kayrevânî, büyük ihtimal olayların yaşandığı süre 

zarfında evinde öğrencileriyle zor şartlar altında ilmi faaliyetlerine devam etmiş ya da 

felç hastalığı ile mücadele etmiştir.   

 
156 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 10. 
157 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 11-12. 
158 Aslan, “Malikilerin İmam Şâfiî Eleştirisi”, 47. 
159 Muammer Arangül, İmam Şâfı̇î’nı̇n “İhtı̇lâfu Mâlı̇k ve’ş-Şâfı̇î” Adlı Eserı̇ Çerçevesı̇nde İmam Mâlı̇k 

Eleştı̇rı̇sı̇ (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2009), 3. 
160 Bûzigîbe, “İbnü’l-Lebbâd El-Kayrevânî”, 21/119. 
161 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 4/294. 
162 Eymen Fuâd Seyyid, “Fâtımîler”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1995), 12/229. 
163 Seyyid, “Fâtımîler”, 12/229. 



29 

 

1.2.2.9. Dîneverî Ebû Bekr Ahmed b. Mervân 

Ahmed b. Mervân, Mâlikî mezhebine bağlı olup muhaddis ve fakihtir. Hadisle daha 

fazla meşgul olduğu için bu yönüyle meşhur olmuştur. Hocaları arasında Yahyâ b. Maîn 

(ö. 233/848), Sâlih b. Ahmed b. Hanbel (ö. 266/880), Ebû Kılâbe er-Rekâşî (ö. 276/890), 

Ebû Muhammed İbn Kuteybe (ö. 276/889), Ebû Bekr Ebü’d-Dünyâ (ö. 281/894), İbrahim 

b. Deyzil (ö. 281/894), Kâdı İsmâîl (ö. 282/896), Alî b. Abdilazîz (ö. 286/899), 

Muhammed b. Yunus el-Kudeymi (ö. 286/899), Abdurrahman b. Merzûk el-Bûzûrî (ö. 

297/910), Abbas b. Muhammed ed-Dûrî gibi isimlerin olduğu nakledilmiştir.164 Bağdat 

ve Mısır’da pek çok kişiye ders verdiği bilinen165 Dîneverî’nin talebeleri arasında şu 

isimler sayılmıştır; Ebû Bekir Ebherî (ö. 375/986), Hasan b. İsmâîl ed-Derrâb (ö. 

392/1002), İbrahim b. Ali et-Temmâr el-Mısrî.166 

Dârekutnî (ö. 385/995) onun hadis uyduranlardan biri olduğunu söyleyerek Ahmed 

b. Mervân’ı itham etmiştir. Ancak Müslime, Ahmed b. Mervân’ın sika olduğunu 

söylemiştir.167  

İbn Zûlâk (ö. 387/997) Ahbâru kudât el-Mısrî isimli kitabında Ahmed b. Mervân’ın 

birkaç yıl Esvan’da kadılık yaptığını zikretmiştir. Ayrıca İbn Zûlâk, İbn Kuteybe’nin oğlu 

Ebû Ca‘fer, Mısır’a kadı olarak atandığında Ebû Ca‘fer’den Ahmed b. Mervan zamanı 

ile ilgili bir şey yazması istendiğini, Ebû Ca‘fer’in ise öyle birini tanımadığını söylediğini 

aktarmıştır.  Ancak İbn Zûlâk, daha sonra Ahmed b. Mervân’ın Ebû Ca‘fer’e bir mektup 

yazarak kendisini çocukluk yıllarından tanıdığını söyleyerek hatırlatması üzerine Ebû 

Ca‘fer’in bir özür mektubu yazdığını rivâyet etmiştir. 168 

Ahmed b. Mervân’ın Kitâbü’r-Red ʿale’ş-Şâfiʿî isimli kitabının yanı sıra Mücâlese 

ve Kitâbün fî Menâkıb Mâliki isimli iki eseri daha olduğu bilinmektedir.169 

Hicri 333/944 yılında vefat ettiği düşünülen170 Ahmed b. Mervân’ın, Zehebî (ö. 

748/1348) Siyeru a‘lâmi’n-nübelâ isimli kitabında ölüm tarihinin net olmadığını ancak 

 
164 Zehebî, Sı̇yeru a‘lâmı̇’n-nübelâ, 15/427; İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 1/152-153. 
165 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 1/152-153. 
166 Zehebî, Sı̇yeru a‘lâmı̇’n-nübelâ, 15/427. 
167 Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed İbn Hacer el-Askalânî, Lı̇sânü’l-mîzân, thk. 

Abdulfettâh Ebû Ğudde (b.y.: Dâru’l-Beşâiri’l-İslamiyye, 2002), 1/672. 
168 Zehebî, Sı̇yeru a‘lâmı̇’n-nübelâ, 15/428; İbn Hacer el-Askalânî, Lı̇sânü’l-mîzân, 1/67. 
169 Zehebî, Sı̇yeru a‘lâmı̇’n-nübelâ, 15/427; Kasım Ali Said, Cumhuretu’t-terâcimi’l-fukahâi’l-Mâlikiyye, 

1/278. 
170 Ziriklî, el-A‘lâm, 1/256. 



30 

 

330 yılından sonra vefat ettiğini belirtmiştir.171  Ahmed b. Mervân’ın 84 yaşında sefer 

ayının ortalarında 293 yılında vefat ettiğine dair rivâyetler de vardır.172 

1.2.2.10. Bekr b. Muhammed b. Ala’ el-Kuşeyri 

Tam ismi Bekr b. Muhammed b. Ala’ b. Muhammed b. Ziyâd b. Velîd b. Hamîm 

b. Melik b. Damre b. Urve b. Şenûe b. Seleme Hayr b. Beşîr b. Ka‘b el-Kuşeyrî’dir.173 

Künyesi Ebû Fadl’dır.174 Aslen Basralı olan daha sonra Mısır’a yerleşen Bekr b. 

Muhammed’in anne tarafından soyunun, sahabî İmrân b. Husayn’e (ö. 52/672) dayandığı 

rivâyet edilmiştir.175 Hadis ve tefsir âlimi olarak tanınmıştır.176 Hocaları arasında şu 

isimler sayılmıştır: Kâdî İsmâîl (ö. 282/896), Sehl et-Tüsterî (ö. 283/896), Ebû Müslim 

el-Keccî (ö. 292/904), el-Firyâbî (ö. 301/913), Ebû Halife el-Cumahî (ö. 305/917), Ebû 

Ömer el-Kâdî (ö. 320/932), İbrahim b. Hammâd (ö.323/934), İbn Hişam, Ahmed b. 

İbrahim b. Abd, Saîd b. Abdurrahman el-Kerâbîsî, Muhammed b. Salih et-Taberî .177 Her 

ne kadar Kâdî İsmail’in ders halkasından olmadığı konusunda farklı bilgiler nakledilmiş 

olsa da Ebû İshâk eş-Şîrâzî (ö. 476/1083), onun Kâdî İsmail’in ders halkasından olduğunu 

rivâyet etmiştir.178 Gerek Endülüs’ten gerek Mısır’dan gerek de Karaviyyîn’den gelen 

pek çok kişi ondan ders almıştır.179 Bu öğrencileri arasında şu isimler sayılmıştır: İbn 

Ayşûn (ö. 341/952), Ebû Abdullah en-Na‘âl (ö. 372/982), İbn Avnullah (ö. 378/988), İbn 

Müferric (ö. 380/990), Abdullah b. Muhammed b. Esed el-Kurtubî (ö. 395/1004), Ebû 

Muhammed Abdurrahman b. Ömer en-Nehhâs (ö.416/1025), el-Hasen b. Reşîk (ö. 

456/1064), Ebû Irak, Ahmed b. Sâbit, Ebû Zeyd b. Ebû  ‘Âmir el-Bestî.180 

Bekr b. Muhammed’in eserleri arasında Kitâbü’r-Red ʿale’ş-Şâfiʿî isimli eseri 

dışında; Ahkâmü’l-Kur’ân, er-Red ‘ale’l-Müzenî, Eşribe, Usûl-i Fıkıh, Kıyas, Kitâbu fi 

Mesaili’l-Hilâf, Kitabu’r-Red âla Kaderiyye isimli eserleri zikredilmiştir.181 

 
171 Zehebî, Sı̇yeru a‘lâmı̇’n-nübelâ, 15/428. 
172 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 1/152-153. 
173 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 5/270. 
174 Safedî, el-Vâfî bi’l-vefeyât, 10/136. 
175 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 5/270. 
176 Adil Nuvayhid, Mu’cemü’l-Müfessirin (Beyrut, Lübnan: Müessesetü Nuveyhid es-Sekafiyyetü li’t-

Te’lifi ve’t-Tercümeti ve’n-Neşri, 1988), 1/110. 
177 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 5/271; Zehebî, Sı̇yeru a‘lâmı̇’n-nübelâ, 15/428. 
178 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 5/271. 
179 Adil Nuvayhid, Mu’cemü’l-Müfessirin, 1/110. 
180 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 5/271; Zehebî, Sı̇yeru a‘lâmı̇’n-nübelâ, 15/428. 
181 Şemseddin Muhammed b. Ali b. Ahmed ed-Dâvûdî, Tabakâtü’l-müfessirîn (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-

İlmiyye, ts.), 1/120. 



31 

 

Bekr b. Muhammed 23 Rebîülevvel cumartesi günü 344/955 yılında seksen yaşında 

iken vefat etmiştir. Kabri Mukattam’da bulunmaktadır.182 

1.2.2.11. Ahmed b. Ebi Ya‘lâ  

Tam ismi Ahmed b. Abdulvehhâb b. Hüseyin b. Yûsuf b. Yakûb b. İsmail b. 

Hammâd b. Zeyd el-Basrî olup künyesi Ebû Ali’dir.183 Âlim ve fakih bir kimse olduğu 

rivâyet edilmiştir.184  Mısır’a gidip aralarında Ebû İshâk İbn Abdussamed el-Haşimî (ö. 

325/937), İbn Dâse (ö. 346/957), Abdussamed b. Hüseyin (ö. 353/964), Ebû Hasan Ali b. 

İbrahim b. Hammâd (ö. 356/967), Ebü’l-Hasen Alî b. Ömer b. Ahmed el-Bağdâdî (ö. 

397/1007), amcası Kâdî Ebü’l-Hasan, Ebû Tayyib Ahmed b. İbrahim b. Abdurrahman el-

Bağdadî ve Hammâd ailesinin şeyhlerinin de bulunduğu birçok hocadan ders almıştır.185 

Talebeleri ise Ebû Ömer Ahmed b. Abdullah el-Bâcî (ö. 396/1006), Ebû Abdullah b. 

Ahmed b. Abdullah el-Bâcî (ö. 400/1010), Ebû Ömer et-Talemenkî (ö. 429/1037), Ebû 

İmran b. Saîd’dir.186  

Şâfiî’ye Kitâbü’r-Red ʿale’ş-Şâfiʿî isimli bir reddiye yazdığı bilinen Ahmed b. Ebî 

Ya‘lâ, bu kitaptan başka Kitâbü’l lukata ve Kitabü’l-hucce fi’l-kıble isimli iki eseri daha 

olduğu kaynaklarımızda geçmiştir.187 

Ahmed b. Ebî Ya‘lâ 375/985 yılında vefat etmiştir.188 

 

 

 

 

 

 

 

 
182 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 5/272. 
183 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 6/181. 
184 İbn Ferhûn, ed-Dîbâcü’l-müzheb, 1/173. 
185 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 6/181. 
186 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 6/182. 
187 Kâdî İyâz, Tertîbü’l-medârik, 6/182. 
188 Arrabita.ma, “Muhammedî Alimler Birliği Portalı”, (Erişim: 10 Ekim 2023).  



32 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

İBNÜ’L-LEBBÂD’IN ELE ALDIĞI MESELELERİN ANALİZİ 

2.1. BAYGINKEN KILINMAYAN NAMAZLARIN HÜKMÜ 

غماءإ  “iğmâ” kelimesi, sözlükte gizlemek, örtmek, bayılmak, baygınlık anlamına 

gelir. عليه  muğmâ aleyh” ise bilincin kapalı olması sebebiyle bayılan kimseye“ مغمى 

verilen isimdir.189 Aklın kullanımını geçici olarak ortadan kaldıran bu hal, koma şeklinde 

uzun süre devam edebileceği gibi kısa süre de devam edebilir. Muğmâ aleyhin yani 

baygın kişinin namazı konusunda farklı görüşler mevcuttur. Hanefilere göre beş vakitten 

fazla baygın kalan kimse, kaçırdığı namazların kazasını kılmak zorunda değildir. Şâfiî ve 

Mâlikîlere göre ise tam bir vakit baygın kalan kimse kaçırmış olduğu bu namazın kazasını 

yapmak zorunda değildir.190  

Şâfiî ve Mâlikî mezhepleri arasında, baygınlık geçiren bir kişinin ayıldığı anda 

namaz sorumluluğunun başlayıp başlamayacağı hususunda görüş ayrılığı bulunmaktadır. 

Mâlikîler, baygın bir kimsenin bir namazın vakti sona ermeden önce en az bir rek‘ât 

kılabilecek kadar bir süre kala ayılması durumunda o namazı kılmakla yükümlü olacağını 

belirtirler.191 Bu görüş, namazın vakti içinde kılınması gerektiğine dair genel bir prensibi 

temel almaktadır. Şâfiîler ise bu konuda farklı bir ölçüt koymuşlardır. Şâfiî’ye göre 

baygın kişi, namaz vaktinin sona ermesine sadece tekbir alacak kadar bir süre kala ayılırsa 

o namazı kılma sorumluluğu taşır.192  

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin bu görüşüne itiraz etmiştir. Ona göre Şâfiî’nin bu 

yaklaşımı, Hz. Peygamber’den (sav) rivâyet edilen şu hadise ters düşmüştür: Ebû 

Hureyre’den rivâyetle Resûlullah şöyle buyurmuştur: “Kim sabah namazına güneş 

doğmadan önce bir rek‘ât kılacak kadar yetişirse sabah namazına yetişmiştir. Kim de 

ikindi namazına güneş batmadan önce bir rek‘ât kılacak kadar yetişirse ikindi namazına 

yetişmiştir.”193 İbnü’l-Lebbâd, hadiste açıkça “rek‘ât” ifadesinin geçtiğini vurgulamış ve 

Şâfiî’nin baygınlık halinden çıkan bir kişinin herhangi bir namazın vaktinin sona 

 
189 İbn Fâris, Mu’cemü mekâyîsı̇’l-luğa, 4/392; Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 233. 
190 Ebü’l-Velîd Muhammed b. Ahmed b. Muhammed el-Kurtubî İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid ve 

nihâyetu’l-muktesid (Kahire: Dâru’l-Hadîs, 2004), 1/107. 
191 Ebü’l-Velîd Süleymân b. Halef b. Sa‘d et-Tücîbî el-Bâcî, el-Müntekâ (Mısır: Matbaatü’s-Sûâde, 1332), 

1/10. 
192 Muhammed b. İdrîs eş-Şâfiî, el-Üm (Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, 1990), 1/88. 
193 Buhârî, “Mevâkît”, 28. 



33 

 

ermesine yalnızca “tekbir” getirme süresi kadar bir zaman kala ayılması durumunda 

namazdan sorumlu tutulabileceği yönündeki görüşünün bu hadisle çeliştiğini ifade 

etmiştir.194  

Şâfiî’den bu meselede iki farklı görüş aktarılmıştır. Müzenî’nin rivâyet ettiği bir 

görüşe göre Şâfiî de Mâlikîler gibi “bir rek‘âtlık” süreyi esas almış ve bir rek‘ât kala 

ayılan kimsenin, bu namazı eda etmekle yükümlü olduğunu ifade etmiştir. Ancak 

Şâfiî’nin diğer bir görüşü ise farklı bir yoruma dayanmaktadır. Bu görüşe göre hadiste 

geçen “rek‘ât” ifadesi, namazın bir cüz’ünü ifade eder. Bu bağlamda “tekbir” de namazın 

bir cüz’ü olarak değerlendirilmiş ve “rek‘ât” ile aynı anlamda kabul edilmiştir.195 

Şâfiîlerin bu konuda dayandığı delil, Hz. Peygamber’den (sav) nakledilen şu hadistir, 

“Kim ikindi namazına güneşin batmasına bir secde (miktarı) kala yetişirse veya sabah 

namazına güneşin doğmasına bir secde (miktarı) kala yetişirse o namaza yetişmiştir.”196 

Şâfiîlere göre bu hadis, namazın herhangi bir kısmına yetişilmesi durumunda o namazla 

yükümlü olunacağını göstermektedir. Secde, tıpkı tekbir gibi namazın bir parçasıdır. 

Dolayısıyla tekbir de rek‘ât gibi kabul edilip onunla aynı anlamı taşır.197 Müslim (ö. 

261/875), el-Câmiʿu’s-sahîh isimli eserinde bu hadisi naklettikten sonra şu açıklamayı 

ekler: “Secde rek‘âttır.”198 Ancak ikinci hadisle ilgili olarak Nesâî’nin (ö. 303/915) bir 

rivâyetinde “ilk secde” ifadesi yer almıştır. Hattâbî (ö. 388/998) ise bu açıklamaya 

dayanarak hadiste geçen “secde” kelimesinin kıyamı, rükûsu ve secdesiyle tamamlanmış 

bir rek‘âtı temsil ettiğini, bu bütünlüğün “secde” kelimesiyle ifade edildiğini 

belirtmiştir.199  

Mâlik’e göre Hz. Peygamber (sav), hadiste geçen “rek‘ât” kelimesiyle azla çoğu 

kastetmiştir. Buna karşılık Şâfiî’ye göre Hz. Peygamber (sav), “rek‘ât” kelimesiyle çokla 

azı kastetmiştir.200 Yani Mâlik’e göre “rek‘ât” kelimesi, bir namazın en az kısmını işaret 

etmiştir. Ancak Şâfiî, “rek‘ât” kelimesiyle onu oluşturan kısımların kastedildiğini 

 
194 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 47-48. 
195 Ebû İshâk Cemâlüddîn İbrâhîm b. Alî b. Yûsuf eş-Şîrâzî, el-Mühezzeb fî fıkhi’l-imâm eş-Şâfiʿî (b.y.: 

Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, ts.), 1/105. 
196 Müslim, “Mesacîd”, 31. 
197 Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed en-Nemerî İbn Abdülberr, el-İstizkâr, thk. 

Salim Muhammed Ata’ - Muhamed Ali Muavvad (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 2000), 1/227. 
198 Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî Müslim, el-Câmı̇‘u’s-sahîh el-müsemmâ bi 

sahîhi’l-Müslim (Beyrut: Dâru’l-Ceyl, ts.), 2/102. 
199 İbrahim Canan, Kütüb-i Sitte Muhtasarı Tercüme ve Şerhi, ed. Ahmet Hikmet Ünalmış (Ankara: Akçağ 

Yayınları, 1995), 8/280. 
200 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/108. 



34 

 

savunmuştur. Şâfiî bu görüşünü de “Her kim ikindi namazından bir secdeye…” hadisiyle 

desteklemiştir. 

Mâlikîler, Şâfiîlerin bir kimsenin cuma namazına yetişmiş sayılması için tam bir 

rek‘âta yetişmesini şart koşarken, tekbiri rek‘ât ile aynı kabul etmelerini tutarsızlık olarak 

değerlendirmişlerdir.201 Çünkü Şâfiî, cuma namazının yalnızca rükûuna yetişen bir 

kimseyi bu namaza yetişmiş saymamış ve bu namazın dört rek‘âta tamamlaması 

gerektiğini ifade etmiştir.202 Mâlikîlere göre bu durum, Şâfiî’nin cuma namazında rükûu 

rek‘âtın bir cüz’ü kabul etmemesine rağmen diğer namazlarda tekbiri ya da secdeyi 

namazın bir cüz’ü saymasıyla çelişmektedir. 

Müzenî, Şâfiî’nin “Kim sabah namazından bir rek‘âta...” hadisini delil getirerek bir 

kimsenin cuma namazına yetişmiş sayılması için bir rek‘âtı kılmasını yani iki secdeye 

yetişmiş olmasını şart koştuğunu aktarmaktadır.203  

Bu bilgiler, baygın kimsenin namazıyla ilgili olarak Şâfiî’den iki farklı görüş 

nakledildiğini ortaya koymaktadır. Müzenî’nin el-Muhtasar isimli eserinde Şâfiî’nin 

kadîm görüşlerine de yer verdiği bilinmektedir. Müzenî, Şâfiî’nin bir namaza 

yetişebilmek için bir rek‘âtlık süreye ulaşmak gerektiğini mezheb-i kadîm olarak 

belirtmez. Ancak el-Üm adlı eserde rek‘ât ile “tekbir”in aynı manayı ifade ettiğinin 

belirtilmesi Şâfiî’nin mezheb-i cedîdinin bu yönde olduğunu ortaya koyan güçlü bir 

delildir. 

2.2. SÜT AKRABALIĞININ OLUŞUMU İÇİN GEREKLİ OLAN EMME 

MİKTARI VE ŞEKLİ 

İslam’da süt emzirme yoluyla oluşan süt akrabalığı, Kur’ân-ı Kerîm ile sabittir.204 

Âyetlerde geçen رضاع “radâ‘” kelimesi, sözlükte çocuğun, emzirene temasıyla süt 

emmesi anlamına gelmektedir.205 Istılahta ise hamile kalabilecek yaşta olan bir kadından 

bir çocuğun belli bir yaş aralığında süt emmesi şeklinde tanımlanır.206 Âlimler süt emme 

yoluyla evlilik engelinin oluşacağı konusunda hemfikirdir. Ancak emziren ve emen 

 
201 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 1/327. 
202 Şâfiî, el-Üm, 1/236. 
203 Ebû İbrâhîm İsmâîl b. Yahyâ b. İsmâîl el-Müzenî, el-Muhtasar (Beyrut: Dâru’l-Ma‘rife, 1990), 1/104. 
204 Bakara, 2/233; Nisâ, 4/23; Lokman, 31/14; Ahkaf, 46/15. 
205 Ebû ʿAmr İshâk b. Merrâr Ebû ʿAmr eş-Şeybânî, el-Cîm, thk. İbrâhîm el-Ebyârî (Kahire: el-Heyʾetu’l-

ʿÂmme, 1394), 3/222. 
206 Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 473. 



35 

 

taraflarda bulunması gereken bazı şartlar hakkında farklı içtihatlar mevcuttur. Sütannenin 

yaşı, ölmüş bir kişiden bir şekilde emilen sütün hükmü, sütannenin cinsiyeti, medeni 

durumu ve dini gibi hususlarda farklı görüşler ortaya konmuştur. Ayrıca sütün miktarı, 

içilme yöntemi ve sütün başka maddelerle karıştırılarak ya da dönüştürülerek verilmesi 

gibi konular da tartışılmıştır.  

İbnü’l-Lebbâd, süt emme ile evlenme yasağı oluşan kişiler başlığı altında Şâfiî’nin 

görüşlerini ele almıştır. Şâfiî’yi, süt akrabalığının oluşması için en az beş emme şartını 

ileri sürmesine rağmen ağız ya da burna damlatılan sütle süt akrabalığına hükmetmesi 

konusunda eleştirmiştir. İbnü’l-Lebbâd’a göre bu, Şâfiî’nin düştüğü çelişkiyi gösterir. 

Zira Şâfiî, süt hısımlığı için beş emmeyi şart koşarken ağza ve burna damlatılan bir 

damlayı, süt hısımlığı için yeterli görmüştür.207  

 Eserin ilerleyen bölümlerinde İbnü’l-Lebbâd, bu konuyu tekrar ele alır ve süt 

emme sayısıyla ilgi rivâyetleri değerlendirir. Ona göre Şâfiî, süt akrabalığının alt sınırını 

beş emme şeklinde belirleyerek hata etmiştir. Çünkü âyette süt emme sebebiyle 

evlenilmesi yasak olan kadınlar sıralanırken “radâ‘” kelimesi mutlak olarak zikredilmiş 

ve bir sınırlama getirilmemiştir. Ayrıca Urve b. Zübeyr’in (ö. 94/713) Hz. Âişe’den (ö. 

58/678) naklettiği rivâyetin aksine tek bir damla sütün bile evlenme engeli oluşturacağını 

ifade etmesi, süt emme konusunda bir alt sınır belirlenemeyeceğine işaret etmiştir. İbnü’l-

Lebbâd’a göre Şâfiî, Hz. Âişe’nin hadisinde geçen معلومات “bilinen” kelimesini 

yorumlarken meseleyi gereksiz yere karmaşık hale getirmiştir.208 

Bu tartışmanın temelinde süt emmenin nikâhı haram kılacak ölçüde bir akrabalık 

doğurması için alt sınırın bulunup bulunmadığı meselesi yatmaktadır. Hz. Ali (ö. 40/661), 

İbn Mes‘ud (ö. 32/652-53), İbn Ömer (ö. 73/693) ve İbn Abbas (ö. 68/687-88) gibi 

sahabîler, süt emmenin bir alt sınırı olmadığı görüşündedir. Hanefî ve Mâlikî âlimler de 

benzer şekilde önemli olanın sütün çocuğun midesine ulaşması olduğunu, alt sınır 

belirlemenin gerekmediğini savunmuşlardır.209 Süt emmenin alt sınırı olduğunu kabul 

edenler ise farklı görüşler öne sürmüşlerdir. Ebû Ubeyd (ö. 224/838) ve Ebû Sevr (ö. 

240/854), bir ya da iki emme ile süt hısımlığının oluşmayacağını bildiren hadisler ışığında 

 
207 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 49. 
208 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 67-71. 
209 Alî b. el-Hüseyn b. Muhammed es-Suğdî, en-Nütef fi’l-fetâvâ, thk. Selâhaddin Abdüllatîf en-Nâhî 

(Umman: Dâru’l-Furkân, 1984), 1/316. 



36 

 

alt sınırı üç emme olarak belirlemişlerdir. Süt hısımlığının beş emme ile gerçekleşeceğini 

ifade edenler arasında sahabeden İbn Zübeyr ve Hz. Âişe, Şâfiî, Hanbeliler ve Zahiriler 

bulunmaktadır. Hz. Hafsa’nın (ö. 45/665) da benimsediği bir başka görüş ise bu alt sınırı 

on emme olarak belirlemiştir.210  

Mâlikîlere göre bir çocuğun sütanneden bir defa dahi süt emmesi, süt akrabalığının 

oluşması için yeterlidir.211 Mâlikîlerin bu görüşü dayandırdığı delillerden biri Nisâ sûresi 

23. âyetinde 212 süt emmeden dolayı evlenme yasağının ifade edildiği yerde “radâ‘” 

kelimesinin herhangi bir sınırlama olmaksızın mutlak bir şekilde zikredilmesidir.213 Bir 

diğer delil, Ümmü’l-Fazl bt. Hâris’ten gelen ve Hz. Peygamber’in (sav)  süt akrabalığını 

oluşturan emmeyi bir veya iki emme şeklinde belirttiği rivâyettir.214 Mâlikîler, bu 

rivâyette herhangi bir sayı sınırı belirtilmediğini ifade etmişlerdir.215 Ayrıca süt emme ile 

ilgili hadislerde “radâ‘” kelimesi, bir sınırlamaya tabi tutulmadan mutlak anlamda 

zikredilmiştir.216 Bu hadisler arasında “Nesepten dolayı evlenmesi haram olanlar, süt 

emmeden dolayı da birbirlerine haram olurlar.”217, “Radâ‘, eti oluşturan ve kemikleri 

geliştiren emmedir.”218 , “Radâ‘, bağırsakları birbirinden açan emmedir.”219, “Radâ‘, 

ancak bir kimsenin açlığını giderecek kadar emmesinden dolayıdır.”220 ifadeleri 

bulunmaktadır. Bu delillere dayanarak Mâlikîler, süt hısımlığı için belirli bir emme 

sayısını şart koşmamışlardır.  

Mâlikîlerin diğer bir delili, Urve b. Zübeyr’in Hz. Âişe’den naklettiği “Beş emme 

 
210 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 3/59-60; Şevket Pekdemir, “Anne Sütünün Evlenme Engeli Oluşturma 

Şartları”, Journal of Turkish Studies 11/17 (2016), 355. 
211 Ebû Abdillâh Mâlik b. Enes b. Mâlik b. Ebî Âmir el-Asbahî el-Yemenî Mâlik b. Enes, el-Müdevvene 

(b.y.: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1994), 2/295. 
212 “Anneleriniz, kızlarınız, kız kardeşleriniz, halalarınız, teyzeleriniz, erkek kardeşin kızları, kız kardeşin 

kızları, sizi emziren anneleriniz, sütbacılarınız, eşlerinizin anneleri, kendileriyle birleştiğiniz eşlerinizden 

olup evlerinizde bulunan üvey kızlarınız size haram kılındı. Eğer onlarla birleşmiş değilseniz (nikâh ortadan 

kalktığında) kızlarını almanızda size bir sakınca yoktur. Kendi sulbünüzden olan oğullarınızın eşleri ve iki 

kız kardeşi birden almak da size haram kılındı; ancak geçen geçmiştir, Allah çok bağışlayıcı ve 

esirgeyicidir.” Nisâ 4/23. 
213 Ebü’l-Fazl İyâz b. Mûsâ b. İyâz el-Yahsubî Kâdî İyâz, İkmâlü’l-muʿlim şerhi Sahîhi Müslim (b.y., ts.), 

4/328. 
214 Müslim, “Radâ‘”, 5. 
215 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 2/295. 
216 Davut İltaş, “Süt Akrabalığının Fıkhî Açıdan Değerlendirilmesi”, Süt Akrabalığı ve Süt Bankası, ed. 

İlhan İlkılıç - Abdullah Uçar (İstanbul: İstanbul Araştırma ve Eğitim Vakfı Yayınları, 2016), 101. 
217Buhârî, “Şehadet”, 7; İbn Mâce, “Nikâh”, 34. 
218 Ebû Dâvud, “Nikâh”, 8. 
219 İbn Mâce, “Nikâh”, 37. 
220 Buhârî “Nikâh”, 21; İbn Mâce, “Nikâh”, 37. 



37 

 

ile neshedildi.”221 rivâyetine zıt bir şekilde tek bir damla sütün bile evlenme engeli 

oluşturacağını ifade etmesidir. İbrahim b. Ukbe’nin, ilkin Saîd b. Müseyyeb’e daha sonra 

da Urve b. Zübeyr’e iki yıl içinde emzirilen çocuğun durumunu sorması üzerine her 

ikisinin de tek bir damla sütün evlenme yasağı oluşturacağına hükmettiği rivâyet 

edilmiştir.222 Mâlikîler, bu durumda bir “ızdırâp”223 olduğunu ve ravinin kendi rivâyetine 

aykırı davrandığını ileri sürmüşlerdir. 

Şâfiîlere göre ise Nisâ sûresi 23. âyetinde mutlak olarak zikredilen “radâ‘” kelimesi, 

Hz. Âişe’den gelen “On bilinen emmenin evlilik engeli oluşturacağı Allah’ın Kur’ân’da 

indirdikleri arasında vardı. Sonra bu, ‘beş bilinen emme’ ile neshedildi. Hz. Peygamber 

(sav) vefat ettiğinde Kur’ân’da okunanlar arasında bu da vardı.”224 Rivâyetiyle Hz. 

Peygamber (sav) tarafından beş emme ile sınırlandırılmıştır.225 Şâfiî, bu sınırlandırmayı, 

hırsızlık cezasını bildiren âyette226 geçen “hırsızlık yapan erkek ve kadın” ifadesinin tüm 

hırsızlık türlerine değil, çeyrek dinar miktarındaki hırsızlıklara sınırlandırılmasına 

benzetmiştir.227  

Şâfiî’nin Nisâ sûresi 23. âyetindeki mutlak ifadeyi (radâ‘), haber-i vâhid ile 

sınırlandırmasına yönelik eleştiriler olsa da Şâfiî mezhebi âlimleri Kur’ân’ın haber-i 

vâhid ile sabit olmayacağını ancak hükümlerinin haber-i vâhid ile uygulanabilir olduğunu 

ifade etmişlerdir.228 Şâfiîlerin diğer bir delili ise “Sâlim hadisi” olarak bilinen rivâyettir. 

Bu hadiste Hz. Peygamber (sav), Sehle bt. Süheyl’e, evlatlığı Sâlim’i (ö. 12/633) beş defa 

emzirmesini229 ve böylece süt akrabalığı oluşacağını bildirmiştir.230Ayrıca “Bir ve iki 

emme haram kılmaz.”231 hadisi, Şâfiîlere göre âyetin mukayyede hamledilmesini gerekli 

 
221 Müslim, “Radâ‘”,6; Ebû Dâvud, “Nikâh”, 9. 
222 Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed en-Nemerî İbn Abdülberr, et-Temhîd limâ fi’l-

Muvattaʾ mine’l-meʿânî ve’l-esânîd, thk. Mustafa b. Ahmet el-Ulvi - Muhammed Abdulkebir el-Bekri 

(Mağrib: Vizâratu ʿUmûmi’l-Evkâf ve’ş-Şuʾûni’l-İslâmiyye, 1967), 8/269. 
223 Sened ve metinlerinde çözülemeyen ihtilâflar barındıran hadis. 
224 Müslim, “Radâ‘”,6; Ebû Dâvud, “Nikâh”, 9 
225 Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-Nevevî, el-Minhâc fî şerhi sahîhi Müslim b. el-Haccâc 

(Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâs, 1392), 10/27. 
226 “Hırsızlık eden erkek ve hırsızlık eden kadının yaptıklarına karşılık bir ceza, Allah’tan bir ibret olarak 

ellerini kesin. Allah güçlüdür, hikmet sahibidir.” Mâide, 5/38. 
227 Şâfiî, el-Üm, 5/29. 
228 Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed el-Hatîb eş-Şirbînî, Muğnı̇’l-muhtâc (b.y.: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 

1994), 5/131. 
229 Müslim, “Radâ‘”,7. 
230 Şâfiî, el-Üm, 5/29. 
231 Müslim, “Radâ‘”, 5. 



38 

 

kılmaktadır.232  

Şâfiî, burun ve ağızdan damlatılan sütün de radâ‘ kapsamına girdiğini çünkü 

kafanın da جوف “cevf” 233 sayıldığını ifade eder. Bu nedenle Şâfiî’ye göre burun ve ağza 

damlatılan sütle süt hısımlığı oluşur, ancak bu durumda beş emme şartı aranmaz. Bu 

görüş, Şâfiî’nin emzirmede beş emme şartını kabul etmesine rağmen ağız ve burna 

damlatılan sütü yeterli görmesi sebebiyle tutarsızlık olarak değerlendirilmiştir. Şâfiî ise 

bu durumun çelişki olmadığını, çünkü Hz. Peygamber’den (sav) rivâyet edilen hadislerin 

süt emmede beş emme sınırını ortaya koyduğunu ifade ederek savunma yapmıştır.234 

Halbuki ağza ve burna süt damlatılır. 

Mâlikîlere göre ağza damlatılan süt, süt hısımlığı oluşturur, burna damlatılan süt ise 

mideye ulaştığı kesinleşirse aynı hüküm uygulanır.235  

İbnü’l-Lebbâd, Mâlikîlerin bu konuda daha tutarlı olduğunu çünkü emme sayısını 

sınırlamadıklarını ve böylece ağız veya burun yoluyla mideye ulaşan tek bir damla sütün 

dahi süt hısımlığını doğuracağını savunduklarını ifade etmiştir. Ancak İbnü’l-Lebbâd, 

Şâfiîlerin beş emmeyi şart koşup aynı zamanda ağza ve burna damlatılan sütü, süt 

hısımlığı için yeterli görmelerini tutarsızlık olarak nitelendirmiştir. Şâfiîlerin delillerine 

ise eserinde yer vermemiş, yalnızca sonuç odaklı bir değerlendirme yapmıştır.236  

Mezhep imamlarının konuya ilişkin delilleri birçok araştırmada detaylı bir şekilde 

incelenmiştir.237 Kur’ân-ı Kerîm’de emzirmenin miktarına ilişkin açık bir hüküm 

bulunmamakla beraber Hz. Peygamber’den (sav) bu konuda hem bir sınır olduğunu hem 

de herhangi bir sınır olmadığını ifade eden rivâyetler nakledilmiştir. Mezhep imamlarının 

rivâyeti kabul ve değerlendirme şartlarının farklılığı mesele üzerinde birçok görüş ortaya 

çıkarmıştır. 

 
232 İltaş, “Süt Akrabalığının Fıkhî Açıdan Değerlendirilmesi”, 99. 
233 Cevf kelimesi insandaki boşluk anlamına gelir. Eşyadaki boşluğa da cevf denilir. İbn Fâris, Mu’cemü 

mekâyîsı̇’l-luğa, 1/495. 
234 Şâfiî, el-Üm, 5/29. 
235 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 2/295. 
236 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 49. 
237 Bkz. Adil Yavuz, “Evlenmeyı̇ Haram Kilan ‘Beş Kez Süt Emme’ Üzerı̇ne Bı̇r Değerlendı̇rme 

(Kur’ân’dan Bir Ayet Mi, Peygamberimizden Gelen Bir Rivayet Mi?)”, Necmettin Erbakan Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 23/23 (2007), 51-71; Esra Özdemir, “İslam’da Süt Akrabalığı ile Ilgili 

Rivayetlerin Değerlendirilmesi”, İlahiyat 2 (2019), 15-32; Orhan Çeker, “İslam Hukukunda Süt 

Akrabalığı”, İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 34 (2019), 341-358. 



39 

 

2.3. VİTİR NAMAZI 

Vitir kelimesi sözlükte bir ve tek anlamına geldiği gibi kelimenin “vetir” şeklinde 

okunmasıyla gücenme, darılma, kindarlık anlamlarına da gelir.238 Vitir namazı ise beş 

vakit namazdan sonra birden on bir rek‘âta kadar kılınabildiği ve gece namazlarını tek 

hale dönüştürdüğü için bu isimle anılmıştır.239 

Vitir namazının hükmü, zamanı, rek‘ât sayısı, nasıl kılınacağı ve kaza edilip 

edilmeyeceği konusunda mezhepler arasında ihtilaf bulunmaktadır. Örneğin; Ebû Hanîfe, 

vitir namazının vacip olduğunu belirtirken, Şâfiî ve Mâlik ise sünnet bir namaz olduğunu 

ancak diğer sünnet namazlardan daha önemli olduğunu belirtirler. Hanefilere göre vitir 

namazı üç rek‘ât olup ilk iki rek‘ât teşehhüdle ayrılırken; Şâfiî ve Mâlikîlere göre ise vitir 

namazının ilk iki rek‘âtı ile son bir rek‘âtının arası selam ile ayrılır. Rek‘ât sayısı ile ilgili 

de bir ihtilaf vardır. Hanefilere göre vitir namazının rek‘ât sayısı üç iken; Şâfiîlere ve 

Mâlikîlere göre ise rek‘ât sayısı bir, üç, beş, yedi, dokuz, on bir olabilir. Mâlikîler, Şâfiîler 

gibi tek rek‘âtlık vitir namazı kılınabileceğini, fakat önceden iki rek‘âtlık bir nafile 

namazının kılınması gerektiğini savunurlar.240 

İbnü’l-Lebbâd Şâfiî’nin,  İbn Ömer’den (ö. 73/693) nakledilen241 mürsel242 bir 

hadise dayanarak öncesinde nafile namaz kılmadan da bir rek‘âtla vitir namazı 

kılınabileceğini savunmasını eleştirmiştir. İbnü’l-Lebbâd’a göre Mâlikîlerin savunduğu 

görüş olan vitrin son rek‘âtından önce en az iki rek‘âtlık nafile kılınması gerektiği daha 

doğru bir çıkarımdır. “Gece namazı ikişer ikişer (kılınandır). Sabah namazının vaktinin 

girmesinden korkan olursa bir rek‘ât kılar. Böylece bu tek rek‘ât önce kılınanı 

tekleştirir.”243 İbnü’l-Lebbâd bu hadisi kitabında delil göstererek öncesinde nafile namaz 

olmadan kılınan tek rek‘âtın neyi tekleştireceğini, Şâfiî’ye gıyabında sormuştur. İbnü’l-

 
238 Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd el-Cevherî, es-Sıhâh Tâcu’l-luğa ve sıhâhu’l-‘Arabiyye, thk. Ahmed 

Abdulğafûr Attâr (Beyrut: Dâru’l-İlim li’l-melâyîn, 1987), 2/842. 
239 Sami Erdem, “Vitir Namazı”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2013), 43/111. 
240 Ebû Bekr Şemsü’l-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-Serahsî, el-Mebsût (Beyrut: Dâru’l-

Maʿrife, 1993), 1/164; İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/209-210. 
241 İmâm Mâlik, Nâfi‘den şöyle rivâyet eder: “Ben Mekke’de Abdullah İbni Ömer ile beraberdim. Hava 

kapalıydı. Abdullah sabah olmasından korktu ve bir rek‘ât vitir namazını kıldı. Sonra hava açıldı da hâlâ 

akşam olduğunu gördü. Önceden kıldığı namaza bir rek‘ât daha ekledi. Bundan sonra iki rek‘ât iki rek‘ât 

daha kıldı. Sonra sabah olmasından endişelenince bir rek‘ât vitir kıldı.” Muvatta’, “Salâtü’l-leyl”,3 
242 Usul âlimleri ve fıkıhçıların kullanımına göre senedinin herhangi bir yerinden bir veya birden çok râvisi 

düşen hadis demektir. 
243 Buhârî, “Vitr”,1; Ebû Dâvûd, “Kıyamü’l-leyl”,9. 



40 

 

Lebbâd, Mâlik’in de görüşünün; vitir namazından önce mutlaka nafile bir namaz kılmak 

olduğunu aktarmıştır.244  

Mâlik, bir kimsenin öncesinde iki rek‘ât olmaksınız vitir namazını tek rek‘ât olarak 

kılmasını uygun bulmamıştır. Tek rek‘âtlık vitir namazından önce iki rek‘âtlık namaz 

kılınıp selam verilmesini daha sonra vitir namazı kılınmasını uygun görmüştür.245 

Rebi’, konu ile ilgili Şâfiî’ye, bir kimsenin öncesinden nafile bir namaz olmadan 

vitir kılmasının caiz olup olmadığının sorulduğunu, Şâfiî’nin ise caiz olduğunu 

söylediğini haber vermiştir.246 Şâfiî’nin konu ile ilgili delilleri ise Malik’ten naklettiği 

İbnü’l-Lebbâd’ın da aktardığı hadisin yanı sıra yine Mâlik’ten naklettiği şu hadistir: “ Hz. 

Âişe’den rivâyetle; Hz. Peygamber (sav) on bir rek‘ât gece namazı kılardı, onu tek 

rek‘âtla vitir yapardı.”247 Yine Şâfiî Hz. Osman’ın ve Muaviye’nin bir rek‘âtla vitir 

namazı kılıp geceyi ihya ettiklerini konuya delil göstermiştir.248 

Rebi’, Mâlikîlik mezhebini kastederek kendilerinin ilk iki rek‘ât ile son rek‘âtının 

selam ile ayrıldığı en az üç rek‘âtlık bir namaz dışında vitri tek rek‘ât kılmayı hoş 

karşılamadıklarını söylemesi üzerine Şâfiî, hangi delille dayanarak Mâlikîlerin bu şekilde 

bir hüküm verdiklerini bilmediğini belirtmiştir. Şâfiî, Mâlikîleri kastederek tek rek‘âtı hoş 

karşılamayıp öncesinden iki rek‘âtlık bir namazı onunla kılmayı uygun bulmanın, doğru 

bir çıkarım olmadığını söylemiştir. Nitekim Şâfiî’ye göre iki rek‘âttan sonra yapılan 

selam, kılınan namazdan önceki namazın arasını da sonraki namazın arasını da ayırmıştır. 

Çünkü selam namazların arasını en iyi ayırandır.249  

Sonuç olarak Şâfiî’ye göre vitir namazını tek rek‘ât kılmayı uygun bulduktan sonra 

tek rek‘âtlık bir namazın kendisinden önce selamla bitirilmiş iki rek‘âtlık bir namazın 

devamı kabul etmek tutarlı bir davranış değildir. Nitekim Şâfiî, İbnü’l-Lebbâd’ın iddia 

ettiği gibi bu konudaki görüşlerini sadece mürsel bir hadise de dayandırmamıştır.   

 
244 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 49-50. 
245 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 1/212. 
246 Şâfiî, el-Üm, 1/165. 
247 Müslim, “Salâtu’l-musâfirîn”, 17 
248 Şâfiî, el-Üm, 1/165. 
249 Şâfiî, el-Üm, 1/165. 



41 

 

2.4. KÂBE’NİN İÇİNDE KILINAN NAMAZ 

Bakara sûresi 149-150. âyetlerde 250 de açıkça belirtildiği gibi Müslümanlar namaz 

kılarlarken Kâbe’ye yönelmelidirler. Bu konuda mezhepler arasında bir ihtilaf mevcut 

değildir. Ancak Kâbe’nin içinde namaz kılınıp kılınamayacağı konusu tartışmalıdır. 

Kâbe’nin içinde namaz kılmak ile ilgili biri İbn Abbas’tan (ö. 68/687-88) diğeri ise İbn 

Ömer’den gelen iki hadis mevcuttur. İbn Abbas’tan gelen rivâyete göre Hz. Peygamber 

(sav) Kâbe’nin içine girmiş, içeride iken dua etmiştir. Kâbe’nin dışına çıktıktan sonra iki 

rek‘ât namaz kılmış ve “Bu kıblenizdir.” demiştir.251 İbn Ömer’den gelen rivâyete göre 

ise Hz. Peygamber (sav) yanında Üsâme b. Zeyd (ö. 54/674), Osmân b. Talha (ö. 42/662) 

ve Bilâl b. Rebâh (ö. 20/641) ile Kâbe’nin içine girmiş, Kâbe’nin kapısını kapatmış ve bir 

müddet içeride kalmıştır. İbn Ömer, Bilâl b. Rebâh’a Hz. Peygamber’in (sav) içeride ne 

yaptığını sormuş o da Hz. Peygamber’in (sav) iki sütunu soluna bir sütunu ise sağına 

diğer üç sütunu ise arkasına alarak iki rek‘ât namaz kıldığını söylemiştir.252 Kâbe’nin 

içinde namaz kılmakla ilgili ihtilaflar bu iki hadise dayanarak genelde üç görüş üzerinde 

toplanmaktadır. İbn Abbas’tan gelen rivâyeti esas alan görüşe göre Kâbe’nin içinde 

herhangi bir namaz kılınamaz. İbn Ömer’den gelen rivâyeti esas alanlara göre ise 

Kâbe’nin içinde farz olsun nafile olsun mutlak surette namaz kılınabilir. İki hadisi 

cemetmeye çalışan görüşe göre ise Kâbe’nin içinde nafile namaz kılınabilir. Çünkü İbn 

Ömer’den gelen rivâyet bu yöndedir. Ancak farz namaz kılınamaz çünkü İbn Abbas’tan 

gelen rivâyeti de göz önünde bulundurmamız gerekir.253 

Mâlik, Kâbe’nin içinde farz namazının, vacip olan tavaf namazının, vitir namazının 

ve fecr namazının kılınamayacağını sadece nafile namazın kılınabileceğini belirtmiştir. 

Kâbe’nin içinde farz namaz kılan bir kimsenin durumu sorulduğunda Mâlik, bu kimsenin 

namazını vaktinde tekrar kılması gerektiğini çünkü durumunun kıbleye dönmeden namaz 

kılan kimsenin durumu gibi olduğunu söylemiştir.254  

 
250 “Her nereden (yola) çıkarsan yüzünü Mescid-i Harâm tarafına çevir. Bu, elbette rabbinden gelen bir 

gerçektir. Allah yaptıklarınızdan habersiz değildir. Her nereden çıkarsan, yüzünü Mescid-i Harâm tarafına 

çevir. Nerede bulunursanız yüzünüzü yine o tarafa döndürün ki, -haksızlığa saplanmış olanları dışında- 

insanların aleyhinize kullanacakları bir delil bulunmasın. Onlardan korkmayın, benden korkun. Ve bir de 

size nimetimi tamamlayayım, siz de hidayete eresiniz.” Bakara 2/149-150. 
251 Buhârî, “Salât”, 30. 
252 Buhârî, “Hac”,51. 
253 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/120. 
254 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 1/182. 



42 

 

Şâfiî, farz veya nafile olmasına bakılmaksızın Kâbe’nin içinde namaz 

kılınabileceğini söylemiştir. Şâfiî bu konuda Bilal ve Üsâme’den gelen rivâyetleri 

değerlendirip Bilal’in Hz. Peygamber’in (sav) Kâbe’nin içinde namaz kıldığını söylediği 

rivâyeti Üsâme’nin kılmadı şeklinde naklettiği rivâyetten daha kesin bir delil olduğunu 

belirtmiştir. Hz. Peygamber (sav) Kâbe’ye girdikten sonra Kâbe’nin kapısını kapatmış ve 

dua etmeye başlamıştır. Bu sıra Üsâme de dua ile meşgul olmuş ve kendisinden uzakta 

olan ancak Bilal’e yakın olan Hz. Peygamber’in (sav) namaz kıldığını o karanlıkta 

görememiştir.255 Şâfiî’ye göre Bilal, Hz. Peygamber’in (sav) namaz kıldığını görmüş ve 

bunu da rivâyet etmiştir Üsâme ise Hz. Peygamber’in (sav) namaz kıldığını görmemiştir. 

Gören kimsenin rivâyeti görmeyen kimsenin rivâyetinden daha katîdir.256 Bütün bu 

deliller göz önüne alındığında Hz. Peygamber’in (sav) Kâbe’nin içinde namaz kıldığı 

kesindir. Mâlikîler de Şâfiîlerin bu görüşüne katılırlar ancak onlara göre Hz. 

Peygamber’in (sav) Kâbe’nin içinde kıldığı nafile namazdır ve bu sebeple Kâbe’nin 

içinde farz namaz kılınamaz. 

İbnü’l-Lebbâd bu konuyu inceleyerek Şâfiî’yi istikbâl-i kıble emrine uymadığı için 

eleştirmiştir. Çünkü İbnü’l-Lebbâd’a göre Allah Kâbe’ye dönmemizi emretmişse 

Kâbe’ye sırt çevirmemizi de yasaklamıştır. Eğer Kâbe’nin içinde namaz kılınacak olursa 

Kâbe’nin bir kısmına sırt dönülmüş olunur. Bu da âyetin mefhumuna terstir. Tabi eğer 

Hz. Peygamber’in (sav) bir uygulaması varsa bu âyeti tahsis edebilir. Gelen rivâyetlerden 

çıkarılan sonuç Hz. Peygamber’in (sav) nafile namaz kılarak âyetin umumunu tahsis 

etmiş olduğudur. İbnü’l-Lebbâd, Mâlik’in sadece nafileyi kabul etmesini sünnete 

uygunluk olarak değerlendirip hadiste ne bir artmaya ne de bir eksiltmeye gitmediğini 

ancak Şâfiî’nin Kâbe’nin içinde farz namaz kılınabileceğini söylemesini ise Hz. 

Peygamber’in (sav) sünnetine muhalefet olarak değerlendirmiştir. İbnü’l-Lebbâd’a göre 

Şâfiî, hadiste geçmediği halde Kâbe’nin içinde kılınan namaza farzı da ekleyerek hadise 

olmayan şeyi eklemiştir.257 

Şâfiî, Kâbe’nin dışında namaz kılan kimsenin Kâbe’nin bütün duvarlarını 

hizalayarak namaz kılamayacağını tıpkı Kâbe’nin içinde namaz kılmak isteyen bir kimse 

gibi bütün duvarlara yönelemeyeceğini belirtmiştir. Mâlikîlerin Kâbe’nin içinde nafile 

 
255 Nevevî, El-Minhâc fî Şerhi Sahîhi Müslim, 9/82. 
256 Şâfiî, el-Üm, 7/214. 
257 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 50-51. 



43 

 

namaz kılınabileceğini ancak farz namaz kılınamayacağını iddia etmelerini ise Şâfiî, 

cehaletin son noktası olduğunu söyleyerek sert bir dille eleştirmiştir. Şâfiî, Mâlikîlere 

yönelik “Nafile namazın kılındığı yerlerde farz namaz kılmak haram mıdır? Farz 

namazlar ancak Hz. Peygamber’in (sav) nafile namaz kıldığı yerlerin dışında mı kılınır?” 

sorularını sormuş ve yeryüzünün herhangi bir yerinde kılınan nafile namazın orada farz 

namazın da kılınabileceğine delil olduğunu belirtmiştir.258 

İbnü’l-Lebbâd, Hz. Peygamber’in (sav) Kâbe’nin içinde namaz kıldığı konusunda 

Şâfiî ile aynı görüştedir. İhtilafa düştükleri konu Hz. Peygamber’in (sav) kıldığı namazın 

hükmü konusundadır. Şâfiî’ye göre hadisten Kâbe’nin içinde farz, nafile ve vacip fark 

etmeksizin namaz kılınabileceği sonucu çıkarken İbnü’l-Lebbâd’a göre ise Kâbe’nin 

içinde farz namaz kılınabilir sonucu çıkmamaktadır. 

2.5. İHRAMLININ ÖLDÜREBİLECEĞİ VE ÖLDÜREMEYECEĞİ 

HAYVANLAR 

Mâide sûresi 95. âyetinde 259 ihramlı bir kimsenin kara hayvanlarını avlamasının 

yasak olduğu açıkça ifade edilmiştir. Eğer ihramlı bir kimse, bir kara hayvanını öldürürse 

bunun kefareti olarak o hayvanın dengi bir hayvanı fidye olarak vermesi gerekir. Ancak 

Hz. Peygamber (sav) ihramlı kimsenin beş tür hayvanı öldürmesinin cezasız olduğunu 

belirtmiştir. Bu hayvanlar, karga, çaylak, akrep, fare ve yırtıcı köpektir.260 

İbnü’l-Lebbâd, bu meseleye dair değerlendirmesinde Şâfiî’nin bu hayvanlara eşeği 

de eklemesini eleştirmiş ve bu yaklaşımı, hadiste bulunmayan bir unsuru hadise dahil 

etmek olarak yorumlamıştır.261 Öte yandan Mâlik, hadiste geçen “yırtıcı köpek” ifadesini 

geniş bir anlamda yorumlamış ve bu kategoriye aslan, kaplan, çita ve kurt gibi yırtıcı 

hayvanları da dahil etmiştir. Ona göre bu hayvanlar ister ihramlı kişiye saldırsın ister 

saldırmasın, öldürülebilir ve bu durumda ihramlı ceza ödemez. Ancak bu hayvanların 

yavruları, saldırı durumu olmadığı sürece öldürülemez; eğer öldürülürse ihramlı fidye 

 
258 Şâfiî, el-Üm, 7/214. 
259 “Ey iman edenler! İhramda iken av hayvanlarını öldürmeyin. Sizden kim böyle bir hayvanı kasten 

öldürürse öldürdüğüne denk bir evcil hayvanı ceza olarak öder. Bunu -Kâbe’ye ulaştırılacak bir kurbanlık 

olmak üzere- aranızdan adalet sahibi iki kişi takdir eder. Yahut o kişi, yoksulları doyurarak veya ona denk 

olacak kadar oruç tutarak bir kefâret öder ki böylece yaptığı fiilin vebalini tatmış olsun. Allah geçmişi 

affetmiştir. Fakat kim bunu yeniden işlerse Allah onun cezasını verir. Allah suçlunun hakkından gelen 

mutlak güç sahibidir.” Mâide 5/95. 
260 Müslim, “Hac”, 9. 
261 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 51-52. 



44 

 

ödemekle yükümlüdür. Ayrıca karga ve çaylak dışındaki kuşların ihramlı tarafından 

öldürülmesini Mâlik uygun bulmamış, ancak yırtıcı bir kuş ihramlıya saldırırsa bu, nefsi 

müdafaa çerçevesinde değerlendirilmiş ve cezasız kabul edilmiştir.262 Mâlik’in bu 

konudaki görüşlerinin genel olarak hayvanın ihramlıya zarar verip vermediğine dayalı 

olarak şekillendiği anlaşılmaktadır. el-Müdevvene’nin yazarı Sahnûn’a, Mâlik’in 

görüşüne göre kedi, tilki ve sırtlan gibi hayvanları öldüren ihramlı kimsenin ceza alıp 

almayacağı sorulduğunda Sahnûn, Mâlik’in görüşüne göre bu durumda ceza ödenmesi 

gerektiğini belirtmiştir. Ancak saldırı durumunda, kendi şahsi görüşüne dayanarak, 

ihramlı kişinin bu hayvanları öldürmesi halinde ceza ödemeyeceğini ifade etmiştir.263 Bu 

yaklaşımdan hareketle Mâlik’in hadiste sayılan hayvanların zarar verici hayvanlar olduğu 

için öldürülebileceği kanaatinde olduğu söylenebilir. 

Şâfiî ise bu meseleye dair Arâf sûresi 157. âyetine atıfta bulunarak “… (Peygamber) 

onlara temiz şeyleri helal, çirkin şeyleri ise haram kılmıştır…” ifadesini hatırlatır. Şâfiî, 

bu âyetteki temiz ve çirkin şeylerin âyetin muhatabı olan toplumun anlayışına göre 

belirlendiğini dile getirmiştir. Mâide sûresinde ise Allah’ın, ihramlı kimseye avlanmayı 

yasaklarken bunun sadece “av” olarak değerlendirilebilecek hayvanları kapsadığını 

belirtmiştir. Şâfiî’ye göre Allah eti yenen kara av hayvanları için fidye ödenmesini 

emrederken, eti yenmeyen hayvanlar için böyle bir yükümlülük getirmemiştir. Zira 

avcılık, esasen yemek için yapılır, öldürmek için değil. Nitekim Mâide sûresi 94. 

âyetinde264 Allah, ihramlı iken avcılığı bir imtihan olarak zikretmiştir. Ayrıca Mâide 

sûresi 96. âyetinde265 deniz hayvanlarının avlanmasının ihramlıya helal kılındığı ifade 

edilmiş, bu bağlamda kara hayvanlarının avlanmasının yasaklanması, ihram öncesinde bu 

hayvanların etinin tüketilmesinin yasaklanması anlamına gelmiştir. Hz. Peygamber’in 

(sav) ihramlı kimseye karga, çaylak, fare, saldırgan köpek, aslan, kaplan ve saldırgan kurt 

gibi hayvanları öldürmeyi helal kıldığı görülmektedir. Bu hayvanların ortak özelliği, 

etlerinin yenilmemesi olarak değerlendirilebilir. Şâfiî’nin ihramlı bir kimsenin 

öldürebileceği hayvanları belirlerken eti yenen ve yenmeyen ayrımını esas aldığı 

 
262 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 1/449-450. 
263 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 1/449-450. 
264 “Ey iman edenler! Allah, görmedikleri halde kendisinden korkanları ortaya çıkarmak için ellerinizin ve 

mızraklarınızın yetişebileceği bir miktar av ile muhakkak ki sizleri sınayacaktır. Bundan sonra kim sınırı 

aşarsa onun için elem verici bir azap vardır.” Mâide 5/94. 
265 “Kendinize ve yolculara geçimlik olmak üzere sularda avlanmak ve onu yemek size helâl kılındı. Kara 

avı ise ihramda bulunduğunuz sürece size haram kılındı. Toplanıp huzuruna varacağınız Allah’tan korkun.” 

Mâide 5/96. 



45 

 

anlaşılmaktadır. Ona göre Allah kara hayvanlarının avlanmasını yasaklarken bu yasağın 

onların etlerini tüketmeye yönelik olduğu açıktır. Dolayısıyla eti yenmeyen bir hayvanın 

ihramlı tarafından öldürülmesinde bir sakınca yoktur. Şâfiî’nin eşek ile ilgili görüşü ise 

şöyledir: Ehlî eşeğin eti yenmediği için ihramlı bir kimse onu öldürdüğünde fidye 

ödemez. Ehlî eşek, vahşileşmiş olsa dahi aslı ehlî olduğu için ihramlıya onu avlamak 

yasak değildir. Buna karşın yabani eşek eti yenilebildiği için ihramlı bir kimsenin onu 

öldürmesi durumunda fidye ödemesi gerekir. Ehlileştirilmiş bir yabani eşek dahi aslen 

yabani olduğundan ihramlı tarafından avlanması yasaktır.266 

Sonuç olarak Mâlikîlere göre hadiste ihramlı tarafından öldürülmesine izin verilen 

hayvanların ortak özellikleri saldırgan veya zararlı olmalarıdır. Şâfii’ye göre ise hadiste 

belirtilen bu hayvanların ortak özellikleri etlerinin yenilemez olmasıdır. Bu çıkarım 

farklılığından dolayı Şâfiî, eti yenmeyen ehlî eşeğin ihramlı tarafından öldürülmesinde 

bir beis görmez. Anlaşılacağı üzere İbnü’l-Lebbâd’ın iddia ettiği gibi Şâfiî, ehlî eşeği 

zikrederek hadise bir eklemede bulunmamıştır. Nitekim ehlî eşeği hadise bir ekleme 

olarak değerlendirecek olursak Mâlik’in de hadiste geçmemesine rağmen kurt, kaplan, 

çita gibi diğer saldırgan ve zararlı hayvanları hadise eklediği sonucuna ulaşmış oluruz.  

2.6. ÖLDÜRENİN SELEBİ 

Selebin sözlük anlamı “zorla alınan şey” olmakla birlikte terim olarak savaşta 

öldürülen düşman askerinin üzerinde ya da yanında bulunan kıymetli eşyalar, giysiler, 

silahlar ve benzeri malzemeler anlamına gelir.267 Bu kavramla yakından ilişkili olan 

“tenfil” ise seferden sorumlu olan kimselerin askerlere ganimet dışında fazladan bir pay 

vaat ederek veya herhangi bir vaatte bulunmaksızın savaşta üstün başarı gösterenlere ek 

ganimet takdim etmesi anlamında kullanılan bir terimdir.268 

Ebû Katâde (ö. 54/674), Hz. Peygamber’in (sav) Huneyn Savaşı sonrasında seleb 

hakkında şu ifadeleri kullandığını nakletmiştir: “Biz Hz. Peygamber (sav) ile Huneyn 

seferindeydik. Müslümanların mola verdiği bir esnada müşriklerden birinin bir 

Müslümanın üzerine çıkmış olduğunu gördüm. Ona yöneldim ve arkasından yaklaşıp 

 
266 Şâfiî, el-Üm, 2/265. 
267 Ahmet Yaman, “Seleb”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 

36/398. 
268 Ahmet Yaman, “Tenfîl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 

40/451. 



46 

 

omzuna kılıcımla vurdum. Adam bana döndü, bana sarıldı, ölümün kokusunu hissettim, 

ardından öldü ve beni bıraktı. Daha sonra Hz. Ömer ile karşılaştım. Bana bu insanların 

hali ne dedi ben de bu Allah’ın emridir dedim. Sonra insanlar döndüler ya da dağıldılar. 

Hz. Peygamber (sav) şöyle buyurdu: ‘Kim birini öldürür ve buna dair bir delili de varsa 

onun selebi ona aittir.’ Ebû Katâde, bunun üzerinde ayağa kalktım ve kim bana şahittir? 

dedim, ardından oturdum. Hz. Peygamber (sav) aynı sözü tekrar etti. Yeniden ayağa 

kalkarak kim bana şahittir? dedim. Bu durum üç kez tekrarlandı. Üçüncü seferinde Hz. 

Peygamber (sav), ‘Ebû Katâde neyin var, ne oluyor?’ diye sordu. Olayı anlattım. Orada 

bulunan bir kişi, ‘doğru söylüyor ya Resulullah, Ölen kişinin selebi benim yanımda, onu 

ona bırak’ dedi. Hz. Ebû Bekir: ‘Allah’a yemin ederim ki eğer o, Allah’ın aslanlarından 

birine yönelmezse, Allah ve Resulü adına savaşın ve onun ganimetini size verin.’ dedi. 

Hz. Peygamber (sav) de ‘Doğru söyledin onu ona verin’ diye buyurdu. Ebû Katâde, o 

bana verildi, kalkanı sattım ve onun parasıyla meyvelerin içine konulduğu bir kap satın 

aldım, bu benim İslam’da zenginleştiği ilk mal idi.” dedi.269  

Bu hadis hem Mâlikî hem de Şâfiî kaynaklarda aynen bu şekilde aktarılmış, ancak 

hadisin bir hükme mi yoksa bir içtihada mı delalet ettiği tartışma konusu olmuştur.  

Mâlik’e göre hadis içtihada delalet etmektedir. Bu sebeple selebin ordu 

komutanının iznine bağlı olarak verilebileceği sonucuna ulaşmıştır.270 Bu anlayış 

çerçevesinde Mâlikîler selebin ganimete dahil edilmesi gerektiğini savunmuşlardır. 

Onlara göre savaşın ardından ordu komutanı “Beyyinesi olan gelip selebini alsın!” 

dediğinde askerler seleblerini alır. Ancak komutanın izin vermediği durumda toplanan 

selebler ganimete dahil edilir ve paylaştırılır. Mâlikîlere göre seleb, bir tür tenfil 

hükmündedir.  

 Şâfiî, hadisin doğrudan bir hükme delalet ettiğini ve dolayısıyla savaşa katılan her 

askerin ordu komutanının izni olsun ya da olmasın seleb hakkına sahip olduğunu 

belirtmiştir.271 Şâfiî’ye göre seleb, ganimet kapsamına alınamaz. Asker öldürdüğü 

düşmana dair bir delil sunabildiği sürece savaştan sonra selebini alma hakkına sahiptir 

demiştir. Bunun yanı sıra Şâfiî, bu hakkın yalnızca birebir çarpışmada öldürülen kişilere 

uygulanabileceğini, kaçıp kurtulmaya çalışanların öldürülmesinde böyle bir hakkın 

 
269 Ebû Dâvûd, “Cihad”,157; Buhârî, “Fardü’l-Humus”, 18; Müslim, “Cihad ve Siyer”, 13. 
270 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 1/517. 
271 Şâfiî, el-Üm, 7/240. 



47 

 

doğmayacağını vurgulamıştır.272  

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin kaçan düşmanın selebinin alınamayacağı görüşüne itiraz 

etmiş, bu sonuca hadisten ulaşılamayacağını ileri sürmüştür. Ona göre hadislerde, selebin 

yalnızca birebir çarpışanlardan mı yoksa kaçanlardan mı alınabileceği konusunda net bir 

ifade yoktur. Hz. Peygamber’in (sav) böyle bir ayrım yaptığına dair bir delil 

bulunmadığından Şâfiî’nin bu yorumunun hadise ekleme niteliğinde olduğunu ifade 

etmiştir.273 

 Şâfiî, Hz. Peygamber’in (sav) savaşta birebir çarpışarak düşmanını öldüren kişiye 

selebi verdiğinin açık olduğunu savunmuştur. Ebû Katâde hadisi, onun bu görüşünü 

destekler niteliktedir, çünkü Ebû Katâde’nin öldürdüğü düşmanla devam eden bir savaş 

sırasında çarpıştığı hadisten anlaşılmaktadır.274 Ayrıca Şâfiî’ye göre âlimler arasında 

savaşta kendisini savunamayacak durumda olan birini öldüren kişiye seleb verilmemesi 

gerektiği konusunda icmâ bulunmaktadır. Hz. Peygamber’in (sav) hadiste sözünü ettiği 

kimse, savaş silahı kullanan, savaşçı ve kendisini savunabilecek durumda olan birisidir.275  

Mâlikîlere göre kaçan bir düşmanı öldüren kişiye de seleb verilebilir. Bu 

görüşlerinin delili Seleme b. Ekva‘ (ö. 74/693) hadisidir. Bu rivâyette Seleme’nin kaçan 

bir düşmanı öldürdüğü ve Hz. Peygamber’in (sav) onun selebini Seleme’ye verdiği 

belirtilmiştir.276 Ancak Mâlikîler, Ebû Cehil’in öldürülmesiyle ilgili hadislerin bu konuda 

delil olarak kullanılmasını kabul etmezler. Çünkü bu rivâyetlerde Ebû Cehil ile onu 

öldürenler arasında birebir bir çarpışmanın gerçekleştiğine dair bir bilgi bulunmadığı gibi 

bir hile ile öldürüldüğüne dair ifadeler yer almaktadır.277 

Kanaatimizce Şâfiî, kaçan bir düşmanın öldürülmesinin İslam savaş ahlakına aykırı 

olduğunu ve bu kişiyi öldürenin seleb ile ödüllendirilmesinin doğru olmayacağı 

görüşündedir. 

2.7. KÖPEĞİN YALADIĞI KABIN HÜKMÜ 

İslam temizlik konusuna büyük önem verdiği için fıkıh kitaplarında temiz ve 

 
272 Şâfiî, el-Üm, 4/149. 
273 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 52-53. 
274 Müzenî, el-Muhtasar, 8/248-249. 
275 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 14/138. 
276 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 14/145-146. 
277 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 14/147. 



48 

 

temizleyici maddeler hakkında detaylı bilgilere yer verilmiştir. Bu konu genellikle sular 

temelinde ele alınmış olsa da suyun bulunmadığı durumlarda toprakla yapılan temizlik, 

yani teyemmüm meselesine de değinilmiştir. Nitekim İslam’da temizlik, su ve toprakla 

sağlanabilir ve bu konuda açık âyetler bulunmaktadır.278 

Fıkıh âlimleri, suyun temiz ve temizleyici olması arasında bir ayrım yapmışlardır. 

Örneğin saf hâliyle su hem temiz hem de temizleyici kabul edilirken içerisine rengini, 

kokusunu ve tadını değiştiren bir maddenin karışması durumunda temizleyici özelliğini 

ve hatta bazı durumlarda temiz olma vasfını kaybeder.279 

 Necis bir madde suya karışarak suyun kokusunu, rengini ve tadını değiştirmesi 

halinde bu suyun temizleyici olma özelliğini yitirdiği konusunda görüş birliği 

bulunmaktadır. Ancak necasetin suyun bu özelliklerini değiştirmemesi durumunda ortaya 

çıkan hüküm tartışılmıştır. Bu bağlamda Mâlik’ten konu ile ilgili farklı görüşler 

nakledilmiştir. Bir rivâyete göre Mâlik, su az ya da çok olsun, vasfı değişmediği sürece 

necis bir şeyin düşmesinin suyu pisletmeyeceğini belirtmiştir. Diğer bir rivâyete göre ise 

az miktarda suyun içine necaset düşmesiyle necis hale gelebileceğini ifade etmiştir. Diğer 

bir rivâyete göre ise böyle bir suyun mekruh olduğunu söylemiştir.280 Şâfiî’ye göre ise iki 

kulleden281 az olan durgun suya necis bir şey karışmışsa bu su temiz değildir.282  

Bu konudaki tartışmalar, ilgili hadislerin zahiri ifadeleri arasındaki farklılıklardan 

kaynaklanmaktadır. Mesela Ebû Hüreyre’den nakledilen hadislerde, “Sizden biri 

uyandığında kabın içine ellerini sokmadan önce iki elini de üç kere yıkasın. Çünkü gece 

uyurken ellerinin nerede gecelediğini bilemez.”283, “Sizden biri, durgun suya idrar yapıp 

ardından bu su ile yıkanmasın!”284 veya “Sizden biri cünüp iken durgun suda 

yıkanmasın!”285 ifadeleri, az miktarda necasetin az miktarda suyu kirlettiği izlenimini 

vermektedir. Ancak Enes b. Mâlik’ten (ö. 93/711-12) “Bir bedevi gelip, mescidin 

 
278 Enfâl 8/11; Nisâ 4/43. 
279 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/29. 
280 Ebü’l-Hasan el-Lahmî, et-Tabsira, thk. Ahmed Abdulkerim Necib (Katar: Vezâratu’l-Evkâf, 2011), 

1/17; İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/30. 
281 Sıvılar için kullanılan bir ölçü birimi. Ayrıntılı bilgi için bkz. Cengiz Kallek, “Kulle”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2002). 
282 Şâfiî, el-Üm, 1/18. 
283 Buhârî, “Vudû”, 26; Müslim, “Tahâret”,26; Ebû Dâvûd, “Tahâret”,49; İbni Mâce, “Kitâbu’t-Tahâret ve 

Sünenihâ”, 40. 
284 Buhârî, “Vudû”,68; Müslim, “Tahâret”, 28 Ebû Dâvûd, “Tahâret”,36. 
285 Müslim, “Tahâret”, 29; Ebû Dâvûd, “Tahâret”,36; İbn Mâce, “Kitâbu’t-Tahâret ve Sünenihâ”, 109. 



49 

 

köşesine idrarını yaptı. İnsanlar ona engel olmaya kalkıştıklarında, Hz. Peygamber (sav) 

onların bunu yapmalarına izin vermedi. Bedevi idrarını yapmayı bitirdiğinde, Hz. 

Peygamber (sav) bir kova ile su dökülmesini emretti ve su döküldü.”286 şeklinde gelen bir 

rivâyette ise az miktarda necasetin az suyu kirletmediği anlaşılmaktadır. Ayrıca Ebû Saîd 

el-Hudrî’den (ö. 74/693-94) “Hz. Peygamber’e (sav) Budâ’a kuyusunun suyu 

kullanılıyor, oysa kuyuya köpek leşleri, pis çaputlar ve insan pislikleri atılmaktadır 

dendiğinde Hz. Peygamber (sav) hiçbir şey suyu necis etmez buyurdu.”287 şeklinde gelen 

rivâyet de bu konunun tartışılmasına sebep olmuştur. Şâfiî, hadisler arasındaki zahiri 

çelişkiyi Ebû Hüreyre hadislerini az miktarda suya, Ebû Saîd hadisini ise çok miktarda 

suya delalet olarak yorumlamıştır. Bedevi ile ilgili olan hadis hakkında ise içine necaset 

giren su ile necasetin üzerine dökülen suyun farklı şeyler olduğunu söyleyerek bir çelişki 

olmadığını ifade etmiştir. Mâlikî âlimleri ise Ebû Hüreyre hadisini kerahete, Ebû Saîd ve 

Enes b. Mâlik hadisini ise caizliğe yorumlanabileceğini ifade etmişlerdir. 288  

Hayvanların artığından kalan suyun temizliği de tartışılmıştır. Deve, sığır ve davar 

gibi hayvanların artığının temiz olduğu konusunda ittifak bulunurken, diğer hayvanların 

artığı konusunda ihtilaf mevcuttur. Mâlik’ten bu konuda iki görüş nakledilmiştir: Bir 

görüşe göre bütün hayvanların artığı temizdir, diğer görüşe göre ise domuz hariç bütün 

hayvanların artığı temizdir. Şâfiî’ye göre ise köpek ve domuz hariç tüm hayvanların artığı 

temizdir. Bazı âlimler yırtıcı hayvanları istisna etmişken bazı âlimler ise hayvanın etinin 

yenilip yenilmediğine göre hüküm vermiştir.289  

İbnü’l-Lebbâd kitabında Ebû Hüreyre’nin rivâyet ettiği “Köpek sizden birinizin 

kabını yalarsa onu yedi defa yıkasın!”290 hadisini ele alarak Şâfiî’yi hadiste açıkça 

belirtilmediği halde köpek ve kabı necis kabul etmesi sebebiyle eleştirmiştir. İbnü’l-

Lebbâd’a göre bu hadisten Hz. Peygamber’in (sav) köpeğin necis olduğu için kabın 

yıkanmasını emrettiği şeklinde bir anlam çıkarılamaz. Nitekim Mâlik de bu hadisten 

böyle bir sonuç çıkarmamıştır.291  

Mâlik’e göre köpek ve köpeğin artığı temizdir. Hz. Peygamber’in (sav), köpeğin 

 
286 Buhârî, “Vudû”, 58; Müslim, “Tahâret”, 30; İbn Mâce, “Tahâret ve Sünenihâ”, 78. 
287 Ebû Dâvûd, “Tahâret”,34; Tirmizî, “Tahâret”,49. 
288 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/30-32. 
289 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/34. 
290 İbn Mâce, “Tahâret”, 31; Ebû Dâvûd, “Tahâret” 37; Müslim, “Tahâret”, 27. 
291 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 53-55. 



50 

 

yaladığı kabın yedi defa yıkanmasını emretmesi, tamamen taabbüdî bir emir olarak 

değerlendirilmiştir. Mâlik, Ebû Hüreyre’den rivâyet edilen ilgili hadisi “اذا ولغ/yalarsa” 

yerine “اذا شرب/içerse” şeklinde nakletmiştir. Bu sebeple hadis “Köpek sizden birinizin 

kabından içerse onu yedi defa yıkasın!”292 anlamını taşımaktadır. Mâlik bu kelime 

farklılığını esas alarak köpeğin ağzını sürdüğü kapta su bulunuyorsa o kabın yedi defa 

yıkanması gerektiğini; ancak içinde bir yiyecek türü varsa yıkama zorunluluğu olmadığını 

ileri sürmüştür.293 Mâlikî mezhebinin bu konudaki temel delillerinden biri, Mâide 

sûresinde294 köpeğin avladığı avın helal kılındığının belirtilmesidir. Mâlikîlere göre 

köpeğin avladığı hayvanın yenilebilir olması, kaçınılmaz olarak av üzerinde köpeğin 

salyasının bulunmasını da içerir. Dolayısıyla köpeğin salyasının temas ettiği bir şeyin 

necis kabul edilmesi tutarlı bulunmamaktadır.295 Bir diğer delil ise Hz. Peygamber’in 

(sav) yıkama işlemi için sayıyı şart koşmuş olmasıdır. Eğer bu emir, taabbüdî bir niteliğe 

sahip olmasaydı Hz. Peygamber’in (sav) yedi defa yıkamayı vurgulaması gerekmezdi; 

zira bir defa yıkama dahi temizliği sağlamak için yeterli olabilirdi. Bunun yanı sıra diğer 

rivâyetler de köpeğin necis olmadığı görüşünü destekler niteliktedir. Örneğin Ebû 

Katâde’den nakledilen ve kedilerin necis olmadığını belirten hadis, “Kediler necis 

değildir, çünkü kedi daima kap kaçaklarımız arasında dolaşan bir hayvandır.”296, 

kedilerin sürekli insanlar arasında dolaşan hayvanlar olduğu gerçeğine dayandırılmıştır. 

Benzer şekilde köpeklerin de insanlar arasında dolaşan hayvanlar olması sebebiyle necis 

sayılmaması gerektiği düşünülmüştür. Ayrıca Hz. Peygamber’e (sav) Mekke ile Medine 

arasındaki su birikintileriyle ilgili olarak buralara köpeklerin ve yırtıcı hayvanların girip 

çıktığı sorulduğunda Hz. Peygamber’in (sav) “Onlar kendi kısmetlerini alırlar, siz de 

kalanından bol bol içer ve yıkanırsınız.”297 şeklindeki cevabı, Mâlikîler tarafından 

köpeklerin necis olmadığına dair bir delil olarak zikredilmiştir.298  

Şâfiî’ye göre Ebû Hüreyre’den nakledilen köpeğin yalaması ile ilgili hadis, köpeğin 

 
292 Buhârî, “Vudû”,33. 
293 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 2/208-209. 
294 “Sana, kendileri için nelerin helâl kılındığını soruyorlar. De ki: “İyi ve temiz olanlar size helâl 

kılınmıştır.” Yırtıcı hayvanlardan olup Allah’ın size öğrettiği ile eğiterek avcı hale getirdiğiniz hayvanların 

sizin için yakaladıklarından da yiyin; (hayvanı ava salarken besmele çekerek) üzerine Allah’ın adını da 

anın. Allah’tan korkun, şüphesiz Allah’ın hesabı pek çabuktur.” Mâide 5/4. 
295 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 2/209; Muhammed Bağçivan, Lafız ve Gaye Eksenı̇nde İmam Şâfı̇ı̇’nı̇n Hukuk 

Metodolojı̇sı̇ (İstanbul: Kitap Dünyası, 20024), 96. 
296 İbn Mâce, “Tahâret”, 32; Ebû Dâvûd, “Tahâret”, 38; Tirmizî, “Tahâret”, 69. 
297 İbn Mâce, “Tahâret”, 76. 
298 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/36. 



51 

 

necis olduğuna delalet etmiştir. Şâfiî mezhebine göre az miktarda bir suya necaset 

bulaşmışsa bu su dökülür, kap ise bir kere yıkanır; ancak üç kez yıkanması daha uygun 

görülmüştür. Bununla birlikte eğer kap köpeğin veya domuzun içmesi sebebiyle necasete 

maruz kalmışsa bu kap mutlaka biri toprakla olmak üzere yedi kez yıkanmalıdır.299 Şâfiî, 

buradan hareketle temiz bir şeyin yedi kez yıkanmasının emredilemeyeceğini ifade 

etmiştir. Mâlikîlerin abdest alırken uzuvların temiz olsa bile yıkanmasını delil 

göstermelerini ise Şâfiî, yeterli bulmamıştır. Zira abdestle ilgili bu uygulamanın bir fazilet 

olduğu hadislerde belirtilmişken temiz bir kabın yedi defa yıkanmasının fazilet olduğuna 

dair bir çıkarım mümkün değildir.300 Şâfiî, bütün necasetlerin hayız kanına kıyas edilmesi 

gerektiğini savunmuştur. Hz. Peygamber’in (sav) elbiseye bulaşan hayız kanının 

yıkanmasını emredip sayı zikretmemesi, bir defa yıkamanın necaseti gidermek için yeterli 

olduğunu göstermiştir. Ancak köpeğin yalamasıyla ilgili hadiste yedi sayısının 

vurgulanması bu durumun farklı bir necaset türü olduğunu ortaya koymuştur.301 Bu sayı, 

Mâlikîlerin düşündüğü gibi taabbüdî bir emir değildir; zira necaset türleri birbirinden 

farklılık arz edebilir ve bir necaset diğerine göre daha ağır kabul edilebilir.302 Şâfiî’ye 

göre hayız kanı bir defa yıkamakla giderilir; oysa köpeğin yalamasından kaynaklanan 

necaset ancak yedi kez yıkama ile temizlenebilir. Şâfiîlerin köpeği necis kabul 

etmelerinin bir diğer gerekçesi, köpeğin diğer hayvanlardan farklı olduğunu 

düşünmeleridir. Hadislerde köpeğin bulunduğu bir evde sevapların azalacağı veya 

meleklerin o eve girmeyeceği gibi yer alan bilgiler Şâfiîler tarafından köpeğin diğer vahşi 

hayvanlardan farklı bir konumda olduğuna delil olarak kabul edilmiştir.303 Ayrıca 

Mâlikîlerin Mâide sûresindeki âyeti delil getirerek köpeğin avladığı şeyin yenilebilir 

olmasının, köpeğin yaladığı şeyin temiz olduğuna işaret ettiğini öne sürmelerine karşılık 

Şâfiî, köpeğin avladığı şeyin yıkandığını öne sürerek çözüme kavuşturmuştur.304 

Şâfiî’nin bu konudaki en önemli eleştirilerinden biri, Mâlikîlerin kabın yedi defa 

yıkanmasının illetini açıklayamamalarıdır. Mâlikîlere göre bu yıkama emri, sebebi 

bilinmeyen (taabbüdî) bir hüküm olarak kabul edilmektedir.305 Ancak Şâfiî, Mâlikîlerin 

 
299 Şâfiî, el-Üm, 1/19. 
300 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 2/209-210. 
301 Şâfiî, el-Üm, 1/19-20. 
302 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/37-38. 
303 Şâfiî, el-Üm, 1/20. 
304 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/36. 
305 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 1/ 115. 



52 

 

bu yaklaşımını eleştirerek su hariç kabın içinde bulunan süt, et suyu gibi sıvıların içilebilir 

veya bu tür bir suyla abdest alınabilir olduğuna dair görüşlerini kesinlikle kabul edilemez 

bulmuştur. Şâfiî’ye göre eğer kabın necis olmadığı söyleniyorsa bu durumda kabın 

yıkanmasına gerek kalmaz; eğer kabın necis olduğu kabul ediliyorsa o zaman da kabın 

içindeki şeylerin yenilip içilemeyeceği açıktır.306 Dolayısıyla bu meselede Şâfiî, 

Mâlikîlerin görüşünü tutarlı bulmamıştır. Bu tartışmaların bir sonucu olarak bazı Mâlikî 

âlimleri, köpeğin artığının necis kabul edilmesinin daha güçlü bir görüş olduğunu 

belirtmişlerdir.307  

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’yi domuzu da köpekle aynı hükümde değerlendirmesi 

nedeniyle eleştirmiştir. Hadislerde domuzdan açıkça bahsedilmemesine rağmen Şâfiî’nin 

domuzun artığını da necis kabul etmesini hadise yaptığı bir ilave olarak 

değerlendirmiştir.308  

Şâfiî’nin bu konuda daha önce de benzer eleştirilere maruz kaldığı, kendi 

eserlerinden anlaşılmaktadır. Şâfiî bu yaklaşımını “Domuz köpekten daha şerli değilse de 

daha hayırlı değildir, biz bu sebeple kıyasta bulunduk” şeklinde açıklamıştır.309 Ayrıca 

Mâlik’ten domuzun durumu hakkında iki farklı görüş nakledilmiştir. Bu görüşlerden 

birinde Mâlik de domuzu diğer hayvanlardan ayrı tutarak artığını temiz olarak 

değerlendirmiştir.310 

Şâfiî, köpeğin yaladığı bir kabın yedi defa yıkanması gerektiğini belirtmiş, bu 

yıkamalardan birinin veya sonuncusunun toprak ile yapılmasını şart koşmuştur. Eğer 

toprak bulunamazsa temizlik amacıyla toprak yerine geçebilecek kum veya çakıl gibi 

maddelerin kullanabileceğini belirtmiştir. Ancak bu konuda Şâfiî’ye ait iki farklı görüş 

aktarılmıştır. İlk görüşte temizlik için mutlaka toprak bulunmasının zorunlu olduğu ifade 

edilmişken ikinci görüşte toprak yerine istincâda olduğu gibi toprak benzeri bir şeyle de 

temizlik yapılabileceği belirtilmiştir.311 

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’yi teyemmümde temiz kabul etmediği toprağı, köpeğin 

yaladığı kabın temizliğinde uygun görmesi sebebiyle eleştirmiştir. Ona göre Şâfiî, 

 
306 Şâfiî, el-Üm, 7/221. 
307 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/37-38. 
308 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 54. 
309 Şâfiî, el-Üm, 1/19. 
310 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/34. 
311 Şâfiî, el-Üm, 1/19. 



53 

 

teyemmümde kepek, kireç ve saman karışımı bir toprağı temizleyici kabul etmemişken 

köpeğin yaladığı kabın bu maddelerle temizlenebileceğini kabul etmiştir. İbnü’l-Lebbâd, 

bu durumun bir tutarsızlık teşkil ettiğini ileri sürmüştür.312 

 Yaptığımız araştırma neticesinde elde edilen bilgilere göre Şâfiî’nin köpeğin 

yaladığı kabın temizliğinde kullanılan malzemelerle teyemmümde kullanılan toprağı aynı 

kategoride değerlendirmediği anlaşılmaktadır. Şâfiî, bazı taş türlerini teyemmüm için 

uygun görmemişken313 istincâ konusunda taşlar arasında böyle bir ayrım yapmamıştır. 

Müzenî, el-Muḫtaṣar adlı eserinde Şâfiî’den bu meseleye dair iki farklı rivâyet 

nakletmiştir. İlk rivâyete göre köpeğin yaladığı kabın yalnızca toprak ile 

temizlenebileceği ifade edilmişken diğer rivâyete göre toprak yerine geçebilecek benzer 

bir maddeyle de temizlenebileceği belirtilmiştir. Ayrıca Müzenî, bu toprak benzeri 

maddelerin istincâda temizlik için uygun görülen maddeler arasında yer aldığını 

bildirmiştir.314 Bu bilgilerden hareketle şu sonuca ulaşılabilir: Şâfiî, köpeğin yaladığı ve 

necis kabul ettiği kabın temizliğinde istincâ için geçerli temizlik maddelerinin kullanımını 

uygun görmüş; ancak teyemmüm konusunda temiz toprakla ilgili farklı bir hükme 

varmıştır.  

2.8. UMRÂ  

Umrâ, hibenin ya hibeyi yapanın ya da hibeyi alan kişinin ömrü ile sınırlandırıldığı 

bir hibe türüdür. Bu tür bir hibe, kişinin bir malı, “Benim ömrüm boyunca ya da senin 

ömrün boyunca bu mal senin olsun.” şeklinde bağışlamasıyla gerçekleşir. Bu tür bir 

hibede, önceliğine bakılmaksızın umrâ yapanın ya da umrâ yapılanın ölmesi ile malın 

umrâyı yapana geri dönmesi amaçlanmaktadır. Görünüşte rukbâ uygulamasını çağrıştırsa 

da umrâ, rukbâdan farklı bir bağış şeklidir. Çünkü rukbâda bağışı yapan ile bağışı alan 

kişiden hangisinin önce vefat edeceğine göre mal, hayatta kalana aittir. Eğer bağışı yapan 

önce ölürse mal bağışı yaptığı kişide kalırken bağışın yapıldığı kişi önce ölürse mal bağışı 

yapana geri döner.315 Umrâ konusu ele alınırken süknâ kavramının da açıklanmasının 

faydalı olacağı kanaatindeyiz. Süknâ, bir evin tamamından veya bir bölümünden 

 
312 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 54-55. 
313 Şâfiî, el-Üm, 1/67. 
314 Müzenî, el-Muhtasar, 8/100-101. 
315 Hacı Mehmet Günay, “Rukbâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2008), 35/218. 



54 

 

yararlanma hakkı olarak tanımlanabilir.316 

Âlimlerin umrâ konusundaki görüşlerini üç ana başlık altında toplamak 

mümkündür. İlk görüşe göre umrâ hem menfaati hem de mülkiyeti kesin bir hibe 

hükmündedir ve hangi şartla yapılırsa yapılsın, umrâ malı hibeyi yapana geri dönmez. 

Cumhur bu görüşü benimsemiştir. İkinci görüşe göre ise umrâ, belirlenen şartlara 

bağlıdır. Buna göre umrâyı yapan kişi “Senin hayatın boyunca” şartını eklerse, umrâ 

yapılan kişi vefat ettiğinde mal, umrâyı yapana geri döner. Ancak umrâyı yapan kişi 

“Senin ve çocuklarının hayatı boyunca” şeklinde şart koşarsa, umrâ yapılan kişinin soyu 

tükenirse mal umrâyı yapana döner; soy tükenmezse mal, umrâ yapılanın mirasçılarına 

intikal eder. Bu görüş, Mâlik’e nispet edilmektedir. Üçüncü görüşe göre umrâyı yapan 

kişi “Bu mal senin ömrün boyunca sana aittir” derse, umrâ yapılan kişi vefat ettiğinde 

mal umrâyı yapana geri döner. Ancak “Bu mal senin ve çocuklarının ömrü boyunca sana 

aittir” derse, bu durumda mal umrâyı yapana dönmez; umrâ yapılan kişinin mirasçılarına 

geçer.  Bu görüşü savunanlar arasında Ebû Sevr (ö. 240/854) ve Dâvûd (ö. 270/884) yer 

alır.317 Mâlik’in de bu görüşte olduğu ileri sürülse de Ebû Ömer’e göre Yahyâ b. Yahyâ 

dışında hiç kimse Mâlik’ten böyle bir görüş aktarmamıştır.318 

Umrâ konusundaki görüş ayrılıklarının temel sebebi, Hz. Peygamber’den (sav) bu 

hususta nakledilen hadislerdeki farklılıklardır. Ebû Seleme (ö. 4/625), Câbir b. 

Abdullah’ın (ö. 78/697), Hz. Peygamber’den (sav) şu sözleri işittiğini aktarmaktadır: “Bir 

kimse sana ve çocuklarına diyerek umrâ yaparsa, verilen mal umrâ yapılan kişinin olur. 

Verilen mal umrâ yapana kesinlikle geri dönmez. Çünkü bu mal bağışlanmış ve mirasa 

konu olmuştur.”319 Yine Ebû Seleme, Câbir’in Hz. Peygamber’den (sav) şu hükmü 

naklettiğini rivâyet etmiştir: “Hz. Peygamber (sav) umrânın bağışlanan kişiye ait 

olduğuna hükmetmiştir.”320  

Bir diğer rivâyette ise Ebû Zübeyr (ö. 126/743-44), Câbir’den Hz. Peygamber’in 

(sav) şu ifadelerini aktarmaktadır: “Ey Ensar topluluğu, mallarınızı elinizde tutun; 

mallarınızı umrâ yapmayın. Kim birinin hayatıyla sınırlı olarak bir şey umrâ ederse, o 

 
316 Hacı Mehmet Günay, “Süknâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2010), 38/48. 
317 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 4/116. 
318 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 22/317. 
319 Müslim, “Umrâ”;20. 
320 Müslim, “Hibât”, 4. 



55 

 

mal hem hayatında hem de ölümünde umrâ yapılan kişiye aittir.”321 Bir başka rivâyette 

ise Câbir, Hz. Peygamber’den (sav) şu şekilde nakletmiştir: “Umrâ ve rukbâ yapmayın. 

Kim bir malı umrâ veya rukbâ yaparsa, o mal umrâ yapılan kişinin mirasçılarına 

aittir.”322 

Görüleceği üzere bu hadisler arasında dikkat çeken bir fark bulunmaktadır. Ebû 

Seleme’nin Câbir’den naklettiği hadislerde “çocuk” ifadesi geçerken, Ebû Zübeyr’in 

Câbir’den naklettiği hadislerde bu ifade yer almamaktadır ve umrâ mutlak olarak 

zikredilmiştir. Bu durum, görünürde bir şart izlenimi oluşturmaktadır. Şâyet umrâ mutlak 

olarak ifade edilirse, malın umrâ yapılan kişinin neslini de kapsadığı ve malın umrâ 

yapana geri dönmesinin mümkün olmadığı anlaşılmaktadır. Ancak “çocuk” ifadesinin 

zikredilmediği ve yalnızca “senin ömrün boyunca” ifadesiyle yapılan umrâlarda, malın 

umrâ yapana geri dönebileceği izlenimi ortaya çıkmaktadır. Bu fark, mezhepler 

arasındaki görüş ayrılıklarının temelini oluşturmaktadır. Mâlikîlere göre Ebû Seleme’nin, 

Câbir’den naklettiği hadis, bir şart izlenimi taşımaktadır ve “Malımı sen hayatta olduğun 

sürece sana veriyorum.” ifadesi ile “Malımı sen ve çocukların hayatta olduğu sürece sana 

veriyorum.” ifadesi arasında fark bulunmaktadır. Cumhura göre ise Ebû Zübeyir’in, 

Câbir’den naklettiği hadis esas alınmalıdır. Buna göre umrâda zikredilen herhangi bir 

şartın bağlayıcı bir niteliği yoktur ve mal “çocuk” ifadesi söylensin ya da söylenmesin, 

mutlak surette umrâ yapılan kişiye ait kabul edilmelidir. 

İbnü’l-Lebbâd, eserinde Mâlik’in şu görüşünün isabetli olduğunu ifade etmektedir: 

“Bir kimse, ‘Sen hayatta olduğun sürece bu malı sana verdim’ derse, umrâ yapılan kişi 

öldüğünde mal umrâyı yapana geri döner. Ancak ‘Sen ve çocukların hayatta olduğu 

sürece’ derse, umrâ yapılan kişi öldüğünde mal umrâyı yapana geri dönmez.” İbnü’l-

Lebbâd, Şâfiî’nin umrâda şartı kabul etmeme görüşünü eleştirerek, bu yaklaşımın hadise 

muhalif olduğunu iddia etmiştir.323  

İbnü’l-Lebbâd’ın Mâlik’in görüşü olarak naklettiği bu görüş Mâlik’ten nakledilen 

meşhur görüş değildir. Mâlik’in bu konudaki görüşü bir kimse, “Sen hayatta olduğun 

sürece bu malı sana verdim” derse, umrâ yapılan kişi vefat ettiğinde mal umrâyı yapana 

geri döner. Ancak “Sen ve çocukların hayatta olduğunuz sürece” derse, umrâ yapılan kişi 

 
321 Müslim, “Hibât”, 4. 
322 Ebû Dâvûd, “İcâre”, 52. 
323 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 55-57. 



56 

 

öldüğünde ve nesli tükenmişse mal umrâyı yapana geri döner; nesli tükenmemişse mal, 

umrâ yapılan kişinin mirasçılarına geçer görüşüdür.324 Mâlikîlerin bu konudaki 

delilerinden biri umrâ hadisini nakleden Câbir b. Abdullah’ın Hz. Peygamber’in (sav) 

caiz kabul ettiği umrânın sana ve çocuklarına denilen umrâ olduğunu, sen yaşadığın 

sürece denilerek yapılan umrânın ise sahibine geri döneceğini söylediği haberdir.325 

Böylece Mâlikîlere göre Câbir, Hz. Peygamber’den (sav) naklettiği hadisin nasıl 

uygulandığını açıklamıştır. Mâlikîlerin konu ile ilgili başka bir delili ise Hz. Hafsa’nın 

yeğenine yaşadığı sürece evini tahsis etmesi, Hz. Hafsa’nın yeğeni vefat ettikten sonra 

İbn Ömer’in bu eve mirasçı olmasıdır.326 Çünkü Hz. Hafsa’nın çocuğu yoktur ve tek 

mirasçısı kardeşi İbn Ömer’dir. Mâlikîlere göre umrâ dönülemez bir hibe olsaydı İbn 

Ömer, Hz. Hafsa’nın mirası olarak bu evi alamazdı. Demek ki umrâ malı umrâ yapana 

geri dönebilmektedir. Bir diğer delil, Kâsım b. Muhammed’in umrâ hakkında verdiği bir 

cevaptır. Kâsım, kendisine umrâ konusunda ne bildiği sorulduğunda, “Ben insanların 

mallarını verirken şartlar koştuklarından başka bir şey bilmiyorum.” demiştir. Mâlikîlerin 

bir diğer delili ise Ebû Bekir b. Muhammed’in oğulları Abdullah ve Muhammed 

arasındaki tartışmadır. Abdullah, kardeşi Muhammed’i, Hz. Peygamber’in (sav) umrâ 

hadisi doğrultusunda hükmetmediği gerekçesiyle eleştirmiş ve umrâ malının geri 

dönmeyeceği yönünde neden hüküm vermediğini sormuştur. Muhammed ise “Ben 

insanların uygulamasını bu şekilde bulmadım.” diyerek cevap vermiştir. Abdullah, 

kardeşini ikna etmeye çalışmışsa da Muhammed, bu yaklaşımı kabul etmemiştir.327 Tüm 

bu delillere dayanarak, Mâlikîlere göre Medine’de umrâ şartlara bağlı olarak yapılmakta 

ve bu durum umrâ malının umrâyı yapana geri dönebileceğini göstermektedir. 

 Şâfiî’ye göre umrâ, kesin bir hibedir ve umrâyı yapan kişi hangi şartı öne sürerse 

sürsün, mal umrâyı yapana geri dönmez. Şâfiî, Mâlikîlerin delil olarak öne sürdükleri 

Kâsım b. Muhammed’in şu sözünü değerlendirmiştir: “Ben insanların mallarını verirken 

şartlar koştuklarından başka bir şey bilmiyorum.” Şâfiî’ye göre bu ifade herhangi bir 

bağlayıcı hüküm içermemekte yalnızca insanların uygulamalarını aktarmaktadır. 328 

Kâsım b. Muhammed’in umrâ şartlarını tasdik ettiğine veya bunun bağlayıcı bir hüküm 

 
324 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 4/116. 
325 Müslim, “Umrâ”, 23. 
326 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 22/318. 
327 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 22/318-319. 
328 Şâfiî, el-Üm, 4/66. 



57 

 

olduğuna dair bir beyanı bulunmamaktadır. Ayrıca, Şâfiî’ye göre Kâsım b. 

Muhammed’in Câbir b. Abdullah’tan nakledilen hadisi duymamış olma ihtimali de göz 

ardı edilemez.329 Şâfiî, umrâda ileri sürülen şartların hükümsüz ancak umrânın geçerli 

olduğunu savunmuştur. Bu görüşünü desteklemek için Hz. Peygamber’in (sav), bir köleyi 

azat etmek amacıyla satın almak isteyen bir kişiye, satıcının “Velâ330 hakkı satıcıya aittir.” 

şeklindeki şartını Hz. Peygamber (sav) geçersiz kılmış ancak satış akdini geçerli kabul 

ettiği yönündeki uygulamasını örnek vermiştir. Şâfiî’ye göre umrâda da durum benzerdir. 

Öne sürülen şart hükümsüzdür, ancak mal umrâ yapılan kişiye geçmiştir. Şâfiî’nin 

konuya dair bir diğer delili, bedevilerden bir adamın İbn Ömer’e başvurarak oğluna bir 

deveyi umrâ ettiğini ve devenin yavruladığını belirterek hüküm talep etmesi üzerine, İbn 

Ömer’in, “Oğlun hayatta iken de vefat ettikten sonra da deve ona aittir.” şeklinde hüküm 

vermesidir.331 Ayrıca Şâfiî, Zeyd b. Sâbit’in Hz. Peygamber’in (sav) umrâyı mirasçılara 

verdiğini haber vermesini de delil olarak zikretmiştir. Ebû Rebâha’nın Câbir b. 

Abdullah’tan naklettiği, “Umrâ ve rukbâ yapmayın. Kim bir şeyi umrâ veya rukbâ ederse, 

bu miras için bir yol olur.”332 şeklindeki hadis de Şâfiî’nin görüşünü destekleyen deliller 

arasındadır. Şâfiî ayrıca, Şüreyh’in umrâ malının mirasçılara kalması yönünde hüküm 

verdiğini belirterek bu görüşünü teyit etmiştir.333 

Şâfiî, Mâlikîlerin, İbn Ömer’in Hz. Hafsa’nın evine mirasçı olmasını delil olarak 

sunmalarına eserlerinde yer vermemiştir. Ancak cumhurun, umrâ ve süknâyı aynı 

kapsamda değerlendirmedikleri dikkate alındığında, Şâfiî’nin bu olayı bir umrâ olarak 

kabul etmemiş olması muhtemeldir. Zira Mâlikîlere göre süknâ ve umrâ aynı hükümleri 

doğururken, cumhura göre bu iki uygulama birbirinden farklı hükümler 

gerektirmektedir.334 

Umrâ ile ilgili gelen bazı hadislerde “çocuk” lafzının geçip bazılarında geçmemesi 

umrâ ile ilgili farklı görüşler ortaya çıkarmıştır. Nitekim bazı alimler “Sana umrâ 

yapıyorum.” ile “Sana ve çocuklarına umrâ yapıyorum.” cümleleri arasında fark olduğuna 

 
329 Şâfiî, el-Üm, 4/68. 
330 “Âzatlıktan veya muvâlât sözleşmesinden doğan hükmî akrabalık bağını ifade eder.” Ayrıntılı bilgi 

için bkz. Şükrü Özen, “Velâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2013). 
331 Şâfiî, el-Üm, 4/66-67. 
332 Ebû Dâvûd, “İcâre”, 52. 
333 Şâfiî, el-Üm, 4/67. 
334 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 4/117. 



58 

 

hükmetmişlerdir. Şâfiî, hadislerden yola çıkarak umrâda istisna yapılamayacağına 

hükmetmişken İbnü’l-Lebbâd yine aynı hadislerden yola çıkarak umrâda istisna 

yapılmanın mümkün olduğunu savunmuştur. 

2.9. HUBUBATIN ZEKÂTI 

Öşür, Arapça “uşr” kelimesinden türeyerek dilimize geçmiş olup sözlükte “onda 

bir” anlamına gelir. Terim olarak ise toprak mahsullerinden alınan zekâtı ifade eder.335 

Öşrün farz olduğu, Kur’ân, sünnet ve icmâ ile sabittir. Bakara sûresinin 267. âyetinde 

yerden çıkan ürünlerden infak edilmesinin emredilmesi ve En’âm sûresi’nin 141. 

âyetinde hasat günü mahsullerin haklarının verilmesinin belirtilmesi, toprak ürünlerinden 

zekât alınmasına ilişkin Kur’ânî delillerdendir. Ayrıca, Hz. Peygamber’in (sav) “Yağmur 

ve kaynak suyu gibi doğal yollarla sulanan veya sulamaya ihtiyaç duymayan bitkilerde 

zekât oranı onda bir, özel bir şekilde sulanan bitkilerde ise yirmide birdir.” buyurduğu 

hadisi de öşrün farz olduğunu açıkça ortaya koymaktadır.336 Ulema arasında, toprak 

ürünlerinde nisâp miktarının gerekliliği, hangi ürünlerden öşür alınacağı ve öşrü alınan 

ürünlerin birbirine eklenip eklenemeyeceği gibi konular tartışmalı olmakla birlikte, 

toprak ürünlerinden zekât alınması gerektiği hususunda icmâ vardır. 

Ebû Hanîfe dışındaki diğer mezhepler, toprak ürünlerinden zekât alınabilmesi için 

nisâp miktarının beş vesk (yaklaşık 650-660 kilogram) olması gerektiği konusunda ittifak 

halindedir. Hz. Peygamber’den (sav) nakledilen “Beş veskten az olan toprak ürününde 

zekât yoktur.”337 hadisini, daha önce umum olarak bildirilen öşürle ilgili emirlerin bu 

şekilde tahsis edilmesi olarak değerlendirmişlerdir.338 

Hangi ürünlerden zekât alınacağı konusu, âlimler arasında ihtilaflıdır. Ebû 

Hanîfe’ye göre topraktan çıkan ot, odun, kamış ve meyvesiz ağaçlar dışında tüm toprak 

ürünlerinden zekât verilmesi gerekir. Ancak, öğrencileri Ebû Yûsuf ve Muhammed, bir 

yıl boyunca çürümeden dayanabilen toprak ürünlerinin zekâta tabi olduğunu ifade 

etmişlerdir.339 Mâlikî mezhebine göre ise buğday, arpa, çavdar, mısır, pirinç, mercimek, 

 
335 Ebû Saîd Neşvân b. Saîd el-Himyerî, Şemsu’l-‘ulûm ve devâu kelami’l-‘Arab mine’l-külûm, thk. Hüseyin 

b. Abdullah Ömeri vd. (Beyrut, Lübnan: Dâru’l-Fikr, 1999), 7/4549-4550. 
336 Buhârî, “Zekât”, 55; İbn Mâce, “Zekât”, 17. 
337 Buhârî, “Zekât”, 42. 
338 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 2/ 27. 
339 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 2/27; Radıyyüddîn Ebû Bekr b. Alî b. Muhammed el-Haddâd, el-

Cevheretü’n-neyyire (b.y.: el-Matbaʿatu’l-Hayriyye, 1322), 1/125; Mehmet Erkal, “Toprak Mahsullerinin 

Zekâtı: Öşür”, İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 9 (2007), 31. 



59 

 

burçak, fasulye, susam ve yenilebilir her türlü hububat zekâta tabidir.340 Şâfiî ise zekâta 

konu olan hububatın, insanların ekip biçtiği, kurutulabilen, depolanabilir ve pişirilerek ya 

da ezilip püre veya ekmek haline getirilerek tüketilebilen gıda maddelerinden olması 

gerektiğini vurgulamıştır.341 

Hububatta nisâp miktarını kabul eden âlimler, bir üründe nisâp miktarına 

ulaşılamaması durumunda başka bir ürünle birleştirilip birleştirilemeyeceğini de 

tartışmışlardır. Genel görüş, toprak ürünlerinin birbirine eklenemeyeceği yönündedir. 

Ancak, Mâlikî mezhebine göre buğday, arpa ve çavdar gibi hububat türleri birleştirilerek 

zekâtları verilebilir.342 Örneğin iki vesk buğdayı ve üç vesk arpası olan bir kişi, bu 

miktarların toplamı beş vesk nisâp miktarına ulaştığı için zekât vermekle yükümlüdür. 

Buna karşılık Şâfiî, farklı hububat türlerinin birbirine eklenerek nisâp miktarının 

tamamlanamayacağını savunur. Şâfiî’ye göre kendine özgü adı, yapısı, tadı ve 

yetiştirilme şekli farklı olan hububat türleri, zekât için birleştirilemez. Aynı türün alt 

çeşitleri birleştirilebilir, ancak farklı türler aynı sınıf altında toplansa bile zekât için bir 

araya getirilemez. Örneğin Şâfiî’ye göre kırmızı kuru üzüm ile siyah kuru üzüm 

birleştirilip zekât verilebilirken, buğday ile arpanın birbirine eklenerek zekât verilmesi 

mümkün değildir.343 Bu doğrultuda, iki vesk buğdayı ve üç vesk arpası olan bir kişi zekât 

vermekle yükümlü sayılmaz. Ancak Şâfiî, buğdayın farklı türlerinin birbirine eklenerek 

zekât verilmesine cevaz vermektedir. 

 Şâfiî’ye göre buğday türlerinden biri olan “ales” diğer buğday türlerinden farklı 

özelliklere sahiptir. Ales, harmanlama işleminden sonra ikinci bir kabuğa sahiptir ve bu 

kabuğun içinde iki dane bulunur. Normal buğday, harmanlama işlemiyle hazır hale 

gelirken ales buğdayında ikinci kabuk çıkarılmadan muhafaza edilmesi gerekir. Ales türü 

buğdayın daha az dayanıklı olduğu ve bu nedenle ikinci kabuğuyla depolanması gerektiği 

ifade edilmiştir. Ayrıca Şâfiî’nin aktardığına göre ales türü buğdayın kabuklu hali ile 

kabuksuz hali arasında ağırlık bakımından yarıya varan bir fark bulunmaktadır. Bu 

gerekçelerle, Şâfiî’ye göre ales türü buğday ikinci kabuğuyla depolanırsa nisâp miktarı 

on vesk olarak hesaplanmalıdır. Ancak kabuğu çıkarılarak depolanırsa bu durumda nisâp 

 
340 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 9/255. 
341 Şâfiî, el-Üm, 2/37. 
342 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 9/258. 
343 Şâfiî, el-Üm, 2/38. 



60 

 

miktarı beş vesk olarak değerlendirilir.344 Zira buğdayın söz konusu türünde kabuk, 

toplam ağırlığa iki kat bir yük getirmektedir. Şâfiî’nin görüşüne göre zekâta tabi olan 

toprak ürünlerinin temel niteliklerinden biri yenilebilir olmalarıdır. Bu değerlendirme, 

kabuğun yenilebilir bir özellik taşımaması dolayısıyla zekâta dâhil edilemeyeceği 

görüşüne dayanmaktadır. Bu bağlamda Şâfiî’ye göre üç vesk normal buğdayı ve iki vesk 

kabuklu ales buğdayı olan bir kişi, toplam beş vesk nisâp miktarına ulaşamadığı için zekât 

vermekle yükümlü değildir. Zira iki vesk ales buğdayı, kabuğu çıkarıldığında bir veske 

düşmektedir. Ancak üç vesk normal buğdayı ve dört vesk kabuklu ales buğdayı olan bir 

kişi, toplam beş vesk nisâp miktarını ulaştığı için zekâtla mükellef olur.345  

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’yi ales buğdayı hakkındaki hükmü sebebiyle eleştirmiştir. Ona 

göre hadiste toprak ürünlerinin nisâp miktarının beş vesk olarak belirtildiği açık olmasına 

rağmen Şâfiî’nin ales buğdayı için bunu on vesk olarak değerlendirmesi, hadisin zahirine 

aykırı bir tutumdur. Ayrıca İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin buğdayı iki ayrı sınıfa ayırmasının 

da Hz. Peygamber’in (sav) sünnetine muhalif olduğunu ifade etmiştir; zira ona göre Hz. 

Peygamber’in (sav) sünnetinde buğdayın farklı sınıflara ayrıldığına dair bir işaret 

bulunmamaktadır.346 

Bu mesele, fıkıhta hububatın zekâtı verilirken birleştirilmesi tartışması etrafında 

şekillenmiştir. Mâlik’e göre baklagiller tek bir sınıf olarak değerlendirilir. Bu bağlamda 

buğday, arpa ve çavdar aynı sınıfa girer ve zekâtları birleştirilerek verilebilir. Ancak 

pirinç ve mısır ne birbirleriyle ne de buğday, arpa veya çavdarla birleştirilebilir.347 Buna 

karşılık Şâfiî, Ebû Hanîfe ve Ahmed b. Hanbel, hububatların isimlerine göre farklı alt 

sınıflara ayrıldığını ve zekât verilirken birbirleriyle karıştırılarak Nisâp miktarını 

tamamlamalarının mümkün olmadığını savunmuşlardır. Bu tartışmanın temelini, bir 

ürünün sınıflandırılmasında ürünün özelliği ve kullanım amacının mı yoksa isminin mi 

esas alınması gerektiği meselesi oluşturmaktadır. Ürünün özelliği ve kullanımını esas 

alanlara göre tüm ürünler benzer kullanım alanlarına sahiptir ve bu nedenle tek bir sınıf 

olarak kabul edilmelidir. Ancak ismi esas alanlara göre ürünlerin farklı isimlere sahip 

olması, onların ayrı sınıflarda değerlendirilmesini gerektirir.348  

 
344 Şâfiî, el-Üm, 2/37-38. 
345 Şâfiî, el-Üm, 2/38. 
346 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 57-59. 
347 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 1/ 384. 
348 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 2/28. 



61 

 

 Mâlik’in baklagillerin tamamının tek bir sınıf olarak değerlendirilmesi gerektiğine 

dair görüşü için öne sürdüğü delil, Abdullah b. Ebû Bekir’in (ö. 11/632-33) Amr b. 

Hazm’a (ö. 53/673) söylediği: “Hurmanın, arpanın, buğdayın ve çavdarın sulanması deve 

ile yapılırsa bunlarda yirmide bir, eğer bunların sulaması yağmur suyu ile ise ya da su 

gerektirmiyorsa onda bir zekât vardır. Bunların her birinin öşrü birdir.” sözüdür.349 

Şâfiî, görüşlerini kitabında açıkladıktan sonra, Hz. Peygamber’in (sav) zirai 

ürünlerden öşür aldığına yönelik eleştiriyi şu şekilde cevaplamıştır: Hz. Peygamber (sav), 

tüm zirai ürünlerden öşür alınması gerektiğini ifade etmiş ve bu ürünlerin zekâta tabi olma 

hususunda birleştirildiğini belirtmiştir. Ancak bu, ürünlerin birbirine eklenmesi gerektiği 

anlamına gelmez. Şâfiî, bu eleştiriye, ürünlerin zekâta tabi olma açısından aynı hükme 

tabi olduğunu, fakat birbirlerine eklenmelerinin söz konusu olmadığını ifade ederek yanıt 

vermiştir.350 

Şâfiî, ales buğdayını diğer buğday türlerinden ayırmamıştır. Şâfiî’ye göre 

yenilemeyen zirai ürünlerden zekât alınamayacağı için ales türü buğdayın kabuğundan da 

zekât alınamaz. Bu sebepten ales buğdayının zekâtı kabuksuz bir şekilde hesaplanmalıdır. 

Ancak ales buğdayı kabuksuz depolandığında çabuk bozulacağı için zekâtı verilirken 

kabuğunun ağırlığı da göz önünde bulundurulmalıdır.  

2.10. MECLİS MUHAYYERLİĞİ 

İslam hukukunda muhayyerlikler, akitlerin gerek kuruluş aşamasında gerekse 

sonrasında taraflara, işlemi özgür iradeleriyle yapma ve gerektiğinde vazgeçme imkânı 

tanıyan bir haktır. Muhayyerlikler hem tercih etme hem de akitten cayma yetkisi olarak 

tezahür eder. Çeşitli türleri bulunan muhayyerliklerin bazıları mezhepler arasında ihtilaf 

konusu olmuştur. Bu bağlamda, meclis muhayyerliği de üzerinde görüş ayrılıklarının 

bulunduğu bir türdür. Meclis muhayyerliği, akit meclisinde îcab ve kabul gerçekleştikten 

sonra tarafların meclisten ayrılmadan akitten cayma hakkına sahip olması şeklinde 

tanımlanabilir. Bu muhayyerlik türü, Şâfiîler ve Hanbelîler tarafından kabul edilmekle 

birlikte, Hanefîler ve Mâlikîler tarafından benimsenmemiştir.351 

Meclis muhayyerliğinin daha iyi anlaşılabilmesi için, îcab, kabul, akid meclisi ve 

 
349 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 1/384. 
350 Şâfiî, el-Üm, 2/38-39. 
351 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 14/8; Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-Nevevî, el-Mecmû‘ (b.y.: 

Dâru’l-Fikr, ts.), 9/184. 



62 

 

muhayyerlik kavramlarının açıklanması önem arz etmektedir. Îcab, “Bir akdi 

gerçekleştirmek üzere ilk söylenen söz” olarak tanımlanır.352 Hanefîlere göre taraflardan 

birinden gelen ilk irade beyanı îcabtır;353 diğer mezheplerin tanımına göre ise îcab 

satıcıdan gelen irade beyanıdır.354 İslam hukukundaki hâkim görüşe göre îcabta bulunan 

kişi, henüz kabul gerçekleşmeden îcabından dönebilir. Örneğin satıcı “bu kalemi on liraya 

sattım/satıyorum” dese alıcı henüz “aldım/alıyorum” demeden satıcının bu teklifinden 

dönme hakkı vardır. Oysa Mâlikî mezhebinin îcaba yüklediği anlama göre îcapta bulunan 

kişi, îcabından dönemez.355 Bununla birlikte, Mâlikî mezhebinin yaklaşımı, teklifin 

geçersiz sayılabileceği durumları da içermektedir. Eğer taraflar arasında meclis birliğini 

bozan bir durum meydana gelirse örneğin, taraflardan birinin başka bir işle meşgul 

olması, farklı konuların gündeme gelmesi ya da taraflardan birinin akidden yüz çevirmesi 

ile îcab geçersiz hale gelebilir. Bu bağlamda, Mâlikîlerin, sözlü beyanlardan dönüşe izin 

vermemekle birlikte, fiilî olarak meclis birliğinin bozulması yoluyla teklifin geçersizliğini 

kabul ettikleri görülmektedir. Bu yaklaşım, sözlü beyan ile fiilî durum arasında bir denge 

arayışını yansıtır. Mâlikîler bu durumun doğurduğu çelişkiyi fark etmiş olmalı ve 

meselenin diyanî boyutunu çözümlemek adına Mâide sûresi’nin ilk âyetine 356 vurgu 

yapmışlardır.357 Onlara göre bir Müslümanın verdiği sözden dönmesi ahlaki bir zaaf 

göstergesidir ve dürüst bir davranış değildir.358 Ayrıca, satıcının îcabdan önce yeterince 

düşünmesi gerektiği, dolayısıyla sonradan pişman olma ihtimalinin gündeme gelmemesi 

gerektiği belirtilmiştir.359 

Kabul, “Bir akdi gerçekleştirmek üzere ikinci olarak söylenen söz olup, akid bu 

beyanla tamamlanır.” şeklinde tanımlanır.360 İslam hukukunda kabul muhayyerliği, 

mezheplerin tamamı tarafından benimsenmiştir. Bu durum, akitlerde geçerli olan rızâilik 

 
352 Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 222. 
353 Alâüddîn Ebû Bekr b. Mes‘ûd b. Ahmed el-Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ (b.y.: Dâru’l-

Kutubi’l-İlmiyye, 1986), 5/133. 
354 Ayşe Darendeli, İslam Hukuku Akid Teorisi Açısından İnternet Üzerinden Yapılan Sözleşmeler 

(Kahramanmaraş: Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2019), 10. 
355 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Muhammed b. Abdirrahmân el-Hattâbî, Mevâhibü’l-celîl li-

şerhi muhtasarı Halîl (b.y.: Dâru’l-Fikr, 1992), 4/230. 
356 “Ey iman edenler! Sözleşmeleri yerine getirin.” el-Mâide 5/1. 
357 Hasan Şahin, “İslam Hukukunda Akid Meclisine Ait Muhayyerlikler”, Tokat Gaziosmanpaşa 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 6/2 (2018), 343. 
358 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 20/234. 
359 Ayrıntılı bilgi bkn. Şahin, “İslam Hukukunda Akid Meclisine Ait Muhayyerlikler”. 
360 Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 282. 



63 

 

ilkesinin doğal bir sonucudur. Buna göre bir akit sırasında satıcının yaptığı îcab, alıcı 

tarafından kabul veya reddedilebilir. Kabul için tanınan süre, Şâfiî mezhebi hariç olmak 

üzere, akid meclisinin devam ettiği süreyle sınırlıdır. Diğer bir ifadeyle, akid meclisinin 

sona erdiğine hükmedilmediği müddetçe kabul beyanında bulunulabilir. Ancak Şâfiîler, 

îcab ve kabul arasında yalnızca zorunlu olarak geçen kısa bir sürenin varlığı dışında, bu 

iki irade beyanının arka arkaya gelmesi gerektiğini savunurlar.361 Kabul gerçekleştikten 

sonra ise, akid meclisi içerisinde Hanefî ve Mâlikî mezheplerine göre alıcının kabul 

beyanından dönme hakkı bulunmamaktadır. Buna karşılık, Şâfiîler ve Hanbelîler, kabul 

gerçekleştikten sonra dahi akid meclisi devam ettiği müddetçe bu beyanın geri 

alınabileceğini kabul etmektedirler.362  

Akid meclisi, “akid” ve “meclis” kelimelerinden meydana gelen bir terkiptir. Akid 

kelimesi, د-ق-ع  (a-k-d) kökünden türemiş olup sözlükte düğüm atma, bağlama ve 

sözleşme gibi anlamlara gelir. Çoğulu عقود (‘ukûd) şeklindedir. Terim anlamı itibarıyla 

ise farklı tanımlamalar yapılmıştır. Muhammed Kadri Paşa (ö.1306/1888), Mürşidü’l-

Hayrân isimli eserinde akdi, “akdin konusu üzerinde bir hüküm doğuracak şekilde 

taraflardan birinin îcabı ile diğerinin kabulünden oluşan işlem” olarak tarif etmiştir.363 

Fıkıh ve hukuk terimleri sözlüklerinde akid; “Nikâh, hibe, vasiyet, alışveriş gibi şer‘î bir 

işlemi, iki tarafın karşılıklı iltizam ve taahhüt etmesi olup, îcab ile kabulün birbirine 

bağlanması” şeklinde tanımlanmıştır.364 Mecelle’nin 103. maddesinde ise akid: 

“Tarafeynin bir hususu iltizam ve taahhüt etmeleridir ki îcab ve kabulün irtibatından 

ibarettir.” şeklinde tanımlanmıştır. 

Akid meclisi, akdin gerçekleştirildiği yer anlamına gelir. Tanımda her ne kadar yer 

unsuruna vurgu yapılmış olsa da akid meclisinin zaman kavramıyla da güçlü bir 

ilişkisinin bulunduğu görülmektedir. Nitekim Mecelle, akid meclisini tanımlarken bu 

hususa dikkat çekmiştir. Mecelle’de akid meclisi “Meclis-i bey’, pazarlık için olunan 

içtimadır.” şeklinde tarif edilmiştir.365 Akid meclisi, tarafların akdi gerçekleştirmek üzere 

bir araya gelmeleridir. Bu birleşme hakiki bir şekilde, yani fiziksel bir araya gelişle 

 
361 İbrahim Tüfekçi, “İslam Hukukunda Meclı̇s Muhayyerlı̇ğı̇”, İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 20 

(2012), 16. 
362 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 3/187. 
363 Kadri Paşa, Mürşidü’l-hayrân ilâ ma‘rifeti ahvâli’l-insan (Bulak: el-Matbaatü’l-Kübrâ el-Emîriyye, 

1981), 27. 
364 Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 19. 
365 Mecelle, md.181. 



64 

 

olabileceği gibi, hükmi birleşme yoluyla da meydana gelebilir. Örneğin, akid hem satıcı 

ve alıcının aynı anda aynı mekânda bulunmasıyla gerçekleşebilir hem de satıcının 

mağazada olup alıcının iletişim araçları yoluyla akde katılmasıyla vuku bulabilir. Hatta 

tarafların her ikisinin de iletişim araçları aracılığıyla bir araya gelmesiyle de akid meclisi 

oluşabilir. Bu bağlamda, akid meclisi hem hazırlar hem de gaipler arasında mümkündür. 

Eğer akid hazırlar arasında meydana geliyorsa, Hanefî ve Mâlikî mezheplerine göre îcab 

ve kabul ile akid tamamlanmış olur ve meclis sona erer. Akid meclisinin süresi ise îcab 

ve kabul arasında geçen zamandır. Buna karşılık, Şâfiî ve Hanbelî mezheplerine göre 

akid, tarafların fiziksel olarak birbirinden ayrılmasıyla tamamlanır.366 Şâfiî mezhebi, îcab 

ve kabulün art arda olmasını şart koştuğu için akid meclisinin süresini oldukça sınırlı 

kabul ederken; Hanbelîler, akid meclisinin süresini Hanefîlerle benzer şekilde, îcabın 

ardından kabul gerçekleşinceye kadar geçen süre olarak değerlendirir.367 Yani akid meclis 

süresi teklifin yapıldığı andan itibaren başlar. Akid meclisinin ne zaman sona ereceği 

konusunda mezhepler arasında farklı görüşler bulunmaktadır. Hanefîlere göre akid 

meclisi, tarafların bulundukları mekânı değiştirmesi ya da konu değişikliğini gösteren bir 

emarenin ortaya çıkmasıyla sona erer. Şâfiîlere göre ise îcab ile kabul arasına fevriliği 

bozacak şekilde bir fasılanın girmesi meclis süresinin sona ermesi için yeterli görülür.368  

Fıkıh eserlerinde muhayyerlik kavramı genellikle “el-hıyâr” terimiyle ifade 

edilmektedir. Sözlükte, “Kendisine seçim hakkı (hakk-ı hıyâr) tanınmış olan kişinin, 

diğer tarafın rızasına gerek duymaksızın akdi feshetme yetkisi” şeklinde tanımlanır. En 

genel anlamıyla muhayyerlik, onama, cayma ve tercih hakkını ifade eder.369 

İslam hukukunda muhayyerlik, akid esnasında (örneğin, îcab ve kabul muhayyerliği 

gibi) ve akidden sonra (örneğin, şart muhayyerliği, meclis muhayyerliği ve görme 

muhayyerliği gibi) pek çok şekilde karşımıza çıkar. Literatürde kırka yakın muhayyerlik 

türünden söz edilmekle birlikte, bu sayı her bir fıkıh âliminin kendi hukuki nazariyesine 

göre değişiklik göstermektedir. Örneğin, Mecelle’ye göre muhayyerlik türleri beş başlık 

altında toplanırken, Mecelle şârihi Ali Haydar Efendi (ö. 1353/1935) yirmi ikiye, İbn 

 
366 Hüseyin Amuce, İslam Borçlar Hukukunda Meclis ve Hükümleri (Konya: Selçuk Üniversitesi, Yüksek 

Lisans Tezi, 2007), 23; Darendeli, İslam Hukuku Akid Teorisi Açısından İnternet Üzerinden Yapılan 

Sözleşmeler, 20. 
367 Şahin, “İslam Hukukunda Akid Meclisine Ait Muhayyerlikler”, 335. 
368 Hayreddin Karaman, Mukayeseli İslam Hukuku (İstanbul: İz Yayıncılık, 2009), 2/82-83. 
369 Hasan Şahin, Akı̇dlerde Muhayyerlı̇k Teorı̇sı̇ (Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Doktora Tezi, 

2016), 23. 



65 

 

Nüceym (ö. 970/1563) on sekize, İbn Kudâme (ö. 620/1223) ona ve Nevevî (ö. 676/1277) 

ise yediye ayırmıştır.370 Bu farklılık, muhayyerliklerin tasnif edilmesinde oluşturulan 

başlıkların altına eklenen türlerin farklı olmasından kaynaklanabileceği gibi, mezhep 

imamlarının kabul ettiği ve etmediği muhayyerlik türlerindeki ayrılıklardan da ileri 

gelmektedir. Muhayyerliklerin varlık sebebi, akdi gerçekleştirirken hem alıcı hem de 

satıcı açısından tam bir irade serbestisi sağlamak ve tarafların aldanma ya da zarar görme 

ihtimalini ortadan kaldırmaktır.371 Kaynağı itibarıyla muhayyerlikler, hükmî ve iradî 

olmak üzere iki kategoriye ayrılır. Akdin doğal bir sonucu olarak, yani şeriatın akitlere 

tanıdığı bir muhayyerlik türü söz konusu olduğunda bu hükmî ya da kanunî muhayyerlik 

olarak adlandırılır. Ancak muhayyerlik, akdin taraflarının kendi aralarında şart 

koşmasıyla ortaya çıkıyorsa buna da iradî muhayyerlik denir.372 

Tüm bu bilgiler ışığında meclis muhayyerliği, tarafların îcab ve kabul gerçekleşerek 

akdin tamamlanmasından sonra, akid meclisini terk etmedikleri sürece hem alıcı hem de 

satıcı açısından akitten dönme hakkını ifade eder.373 Öncelikle, meclis muhayyerliğini 

kabul edenlerin bu muhayyerliğin yalnızca konusu mal olan ve bağlayıcı nitelikteki 

akitlerde geçerli olduğunu ittifakla benimsediği belirtilmelidir.374 Örneğin, nikâh akdinde 

meclis muhayyerliği uygulanamaz. Ayrıca, bu muhayyerlik türünü kabul edenler, bunun 

yalnızca hazırlar arasındaki akitler için geçerli olduğunu, gaipler arasında gerçekleşen 

akitlerde meclis muhayyerliğinin söz konusu edilemeyeceğini ifade etmişlerdir.375 

Şâfiî ve Hanbelî mezhepleri, akdin taraflarına meclis muhayyerliği hakkını 

tanırken, Hanefî ve Mâlikî mezhepleri bu tür bir muhayyerliği kabul etmez. Bu görüş 

ayrılığının temelinde, meclis muhayyerliğinin meşruiyetine delil olarak sunulan bir hadis 

ve bu hadis üzerinde yapılan farklı değerlendirmeler bulunmaktadır. İlgili hadis şu 

şekildedir: 

“ وَ    كَذبَاَ  وَإِّنْ   ، مَا  هِّ بيَْعِّ في  لهَُمَا  كَ  بوُرِّ وَبيََّنَا  صَدَقاَ  فإَِّنْ  قاَ،  يَتفَرََّ لَمْ  مَا  ياَرِّ  بِّالْخِّ برََكَةُ الْبيَ ِّعاَنِّ  قَتْ  مُحِّ كَتمََا 

 
370 Avcı, İslâm Hukukunda Tarafların Ön Anlaşma İle Belirlediklerı̇ Muhayyerlikler: Şart Muhayyerliğı̇, 

11. 
371 H. Yunus Apaydın, “Muhayyerlik”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2006), 31/26. 
372 Apaydın, “Muhayyerlik”, 31/26; Şahin, Akı̇dlerde Muhayyerlı̇k Teorı̇sı̇, 82. 
373 Elif Büşra Özen, Şart Muhayyerlı̇ğı̇nde Malin Mülkı̇yetı̇ Meselesı̇ (Konya: Necmettin Erbakan 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019), 10-11. 
374 Tüfekçi, “İslam Hukukunda Meclı̇s Muhayyerlı̇ğı̇”, 20. 
375 Şahin, Akı̇dlerde Muhayyerlı̇k Teorı̇sı̇, 111. 



66 

 

مَ  هِّ  Beyyiân ayrılmadığı sürece muhayyerdirler. Eğer birbirlerine karşı dürüst olurlarsa/بيَْعِّ

alışverişleri bereketlenir. Şayet birbirlerinden bir şey saklar ve birbirlerine yalan 

söylerlerse alışverişlerindeki bereket silinir, yok edilir.”376  

Bu hadiste geçen البيعان “el-Beyyi‘ân” ve يتفرقا “Yeteferrakâ” kelimeleri etrafında 

yapılan sözcük analizleri, meclis muhayyerliğine dair farklı yorumların ortaya çıkmasına 

neden olmuştur. 

 :el-Beyyi‘ân” kelimesinin anlamı üzerinde iki farklı görüş bulunmaktadır“ البيعان

1. Hanefîler ve Mâlikîler, bu kelimenin “alışveriş yapmakta olanlar” veya 

“pazarlık sürecindeki taraflar” anlamına geldiğini savunmaktadır. 

2. Şâfiîler ve Hanbelîler ise kelimenin “alışverişi tamamlamış, akdi 

gerçekleştirmiş olan taraflar” anlamına geldiğini ileri sürmektedir.377  

Hanefîler, البيع “el-bey‘” kelimesine iki farklı anlam yüklemektedir: 

* Birinci anlamı, “satmak”tır. Bu bağlamda “el-Beyyi‘ân” kelimesi hakikatte 

satıcıya, hükmen ise müşteriye delalet eder. 

* İkinci anlamı ise “akit yapmak”tır. Bu anlam, “el-Beyyi‘ân” kelimesinin henüz 

alışverişin sonuçlanmadığı, pazarlığın devam ettiği süreci ifade etmesi demektir. 

Hanefîler, kelimeye bu ikinci anlamı yüklemişlerdir.378 Buna göre hadis, akit sürecinde 

satıcının îcabından dönme ve alıcının kabul muhayyerliği hakkına işaret etmektedir. 

Mâlikîler de kelimeye “pazarlık sürecindeki taraflar” anlamını vermekte, ancak 

Hanefîlerden farklı olarak îcabı gerçekleştiren kişinin îcabından dönmesini mümkün 

görmemektedir.379 

Şevkânî (ö.1250/1834), Hanefîlerin “el-Beyyi‘ân” kelimesini “pazarlık yapanlar” 

şeklinde anlamlandırarak bu kelimenin hem satıcıyı hem de müşteriyi ifade edemeyeceği 

yönündeki itirazlarını kabul etmez. Ona göre bir kişiye “hırsız” veya “zina eden” 

denilebilmesi için bu fiilleri işlemiş olması gerektiği gibi, bir kimsenin “satıcı” ve “alıcı” 

 
376 Buhârî, “Büyû’”, 44. 
377 Tüfekçi, “İslam Hukukunda Meclı̇s Muhayyerlı̇ğı̇”, 22. 
378 Tüfekçi, “İslam Hukukunda Meclı̇s Muhayyerlı̇ğı̇”, 22. 
379 Muhammed b. Muhammed Salim el-Meclisî eş-Şenkiti, Levâmi‘ü’d-dürer, thk. Dâru’r-Rıdvan 

(Moritanya: Dâru’r-Rıdvan, 2015), 8/406. 



67 

 

olarak adlandırılabilmesi de akdin tamamlanmış olmasını gerektirir.380 Şâfiî de bu görüşe 

katılarak, tarafların “el-Beyyi‘ân” olarak nitelendirilebilmesi için îcab ve kabulün 

gerçekleşip akdin kesinleşmiş olması gerektiğini savunur.381 Bu bağlamda, hadis 

yorumlarındaki bu farklılık, meclis muhayyerliği hakkına ilişkin mezhepler arasındaki 

görüş ayrılığının temelini oluşturmaktadır. 

Mezhep imamlarının hadiste yer alan ve farklı anlam yükledikleri bir diğer kelime 

ise “Yeteferrakâ” fiilidir. Bu kelimeyle ilgili olarak Şâfiî ve Hanbelî mezhepleri, teferruk 

kelimesinden bedensel bir ayrılığı anlamaktadır. Buna karşın Hanefî ve Mâlikî 

mezhepleri, kelimenin kelâmî bir ayrılığı ifade ettiğini savunmaktadır. Hanefîler ve 

Mâlikîler, bu görüşlerini desteklemek için Kur’ân-ı Kerîm’den çeşitli âyetleri delil olarak 

göstermektedirler. 

Bu bağlamda, Hanefîler ve Mâlikîler, şu âyetleri örnek verir: 

نْ بَعْدِّ مَا جاءتهم الْبيَ ِّنَةُ “ .1 تاَبَ اِّلََّّ مِّ قَ الَّذينَ اوُ۫توُا الْكِّ  Ehl-i kitap ancak kendilerine o / وَمَا تفَرََّ

açık kanıt geldikten sonra ayrılığa düştüler.”382 

2. “ ً حَكيما عاً  وَاسِّ  ُ اللّٰه وَكَانَ  سَعتَِّه  نْ  مِّ كُلاًّ   ُ اللّٰه يغُْنِّ  قَا  يتَفَرََّ  Eğer karı koca (çaresiz kalıp) /وَاِّنْ 

ayrılırlarsa Allah bol rızkından onların ihtiyaçlarını giderir. Allah’ın lütfu geniştir, 

hikmeti sonsuzdur.”383 

Hanefîler ve Mâlikîler, Beyyine sûresi 4. Âyetindeki  َق  fiilinin bedensel bir تفََرَّ

ayrılıktan çok fikrî veya kelâmî bir ayrılığı ifade ettiğine vurgu yapar. Aynı şekilde, Nisâ 

sûresi’nin 130. âyetinde de bu kelimenin bir boşanma durumunu ifade etmek için 

kullanıldığını belirterek, bunun anlamının fikrî bir ayrılıktan ziyade daha kapsamlı bir 

ayrılığı içerebileceğini savunurlar.384 Ancak Nisâ sûresi’nin 130. âyetindeki kullanım 

dikkate alındığında, kelimenin yalnızca fikrî bir ayrılığı değil, aynı zamanda fiilî bir 

ayrılığı da ifade ettiği açıktır. Şâfiî ise bu kelimenin zahirî anlamını terk ederek, dilin 

doğal yapısı içinde gelişen diğer anlamlarını tartışmaya açmanın Arap dilini bilmemek 

 
380 Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Muhammed es-San‘ânî el-Yemenî eş-Şevkânî, Neylü’l-evtâr, thk. 

İsâmuddîn es-Sabâbitî (Mısır: Dâru’l-Hadîs, 1993), 5/220. 
381 Tüfekçi, “İslam Hukukunda Meclı̇s Muhayyerlı̇ğı̇”, 24. 
382 Beyyine 98/4. 
383 Nisâ 4/130. 
384 Serkan Başaran, “Muhteva-Yorum İlı̇şkı̇sı̇ Bağlamında Alışverı̇şte Meclı̇s Muhayyerlı̇ğı̇ Hadîsı̇”, 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 27/2 (2018), 178. 



68 

 

anlamına geldiğini ifade etmektedir.385 

İbn Ömer’den rivâyet edilen hadisler ve onun bu hadislere dayanarak yaptığı 

uygulamalar, meclis muhayyerliği konusunda tartışma konusu olmuştur. Rivâyete göre 

İbn Ömer, Hz. Peygamber’den (sav) şöyle buyurduğunu işitmiştir: 

“Alışveriş yapan iki kişi, birbirinden ayrılmadıkça muhayyerdir. Ya alışverişi 

kesinleştirirler ya da vazgeçerler.”386 

İbn Ömer’in, bir mal satın aldığında oturuyor durumdaysa satışın kesinleşmesi için 

ayağa kalkarak bulunduğu mekânı terk ettiği nakledilmiştir. Bir başka hadiste ise şu 

ifadeler yer alır: 

“ بَ  قَ صَاحِّ لُّ لَهُ أنَْ يفُاَرِّ يَارٍ وَلََّ يحَِّ قاَ إِّلََّّ أنَْ تكَُونَ صَفْقَةَ خِّ يَارِّ مَا لَمْ يتَفَرََّ هُ خَشْيَةَ أنَْ يَسْتقَِّيلَهُ البيَ ِّعاَنِّ بِّالخِّ /Alıcı 

ve satıcı birbirinden ayrılıncaya kadar alışverişi yapıp yapmamakta serbesttirler. Ancak 

muhayyer olarak alışveriş yapmışlarsa belirttikleri zamana kadar muhayyerlik devam 

eder. İkâle korkusuyla taraflardan birinin alım satım yerinden ayrılması helal olmaz.”387 

Bu hadislerden anlaşıldığı üzere, İbn Ömer akdin kesinleşmesi için bulunduğu 

mekânda değişiklik yapmış, böylece akdin tamamlanmasını sağlamıştır.  

Bu bağlamda tartışılan konulardan biri, الإقالة “İkâle” kelimesinin anlamıdır. İkâle, 

sözlükte “feshetmek, kaldırmak, düşürmek” anlamlarına gelirken terim olarak “tarafların 

karşılıklı icap ve kabulüyle bir akdin sona erdirilmesi” anlamında kullanılır.388 Meclis 

muhayyerliğini kabul edenler kelimenin sözlük anlamını esas alırken, Hanefîler terim 

anlamını dikkate almışlardır.389 Hz. Peygamber (sav), alışverişte ikâleyi teşvik etmiş ve 

şöyle buyurmuştur: 

القيامة“ يوم  عثرته  الله  أقاله  مسلما  أقال   Kim bir Müslüman kardeşinin herhangi bir/من 

sebeple alışverişteki caymasını kabul ederse, Allah’ta o kimsenin kıyamet günü bir 

hatasını affeder.”390 

İkâlenin mahiyeti ise başka bir tartışma konusudur. İkâlenin fesih mi yoksa yeni bir 

 
385 Tüfekçi, “İslam Hukukunda Meclı̇s Muhayyerlı̇ğı̇”, 25. 
386 Tirmizî, “Buyû”, 26. 
387 Tirmizî, “Buyû”, 26. 
388 Bilal Aybakan, “İkâle”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 

22/14. 
389 Tüfekçi, “İslam Hukukunda Meclı̇s Muhayyerlı̇ğı̇”, 26. 
390 İbn Mâce, “Ticaret”, 26. 



69 

 

akid mi olduğu hususunda ihtilaf bulunmaktadır. Hanefîler, ikâlenin fesihten ziyade, 

karşılıklı irade beyanına ihtiyaç duyması sebebiyle yeni bir akid olduğunu ifade 

etmişlerdir.391 Buna mukabil İbn Hazm, Hanefîlerin bu anlayışını eleştirmiş ve ikâlenin 

fesih değil de yeni bir akid kabul edilmesi durumunda, hadisin yeni bir hüküm ortaya 

koymayacağını savunmuştur. Çünkü ona göre Hanefîlerin anladığı şekilde ikâle, akit 

sonrasında her zaman mümkündür. Meclis muhayyerliğini kabul edenlere göre ise İbn 

Ömer’in burada yaptığı şey, meclis birliğini bozarak akdi kesinleştirmektir.392 

Bir diğer rivâyet, Sâlim b. Abdullah’tan, onun da babası Abdullah b. Ömer’den 

aktardığı şu hadistir: 

“ ِّ بْنِّ عُمَرَ   ِّ عَنْ عَبْدِّ اللَّّٰ نِّينَ عثُْمَانَ مَالًَّ   -رضى الله عنهما    -عَنْ سَالِّمِّ بْنِّ عَبْدِّ اللَّّٰ يرِّ الْمُؤْمِّ نْ أمَِّ قاَلَ بِّعْتُ مِّ

نْ بيَْتِّهِّ ، خَشْيَةَ أنَْ   ا تبَاَيَعْناَ رَجَعْتُ عَلَى عَقِّبِّى حَتَّى خَرَجْتُ مِّ يْعَ ، وَكَانَتِّ السُّنَّةُ يرَُادَّنِّى الْبَ بالوادي بِّمَالٍ لَهُ بِّخَيْبرََ ، فلََمَّ

ى وَبَيْعهُُ رَأيَْتُ   ا وَجَبَ بَيْعِّ ِّ فَلَمَّ قاَ ، قاَلَ عَبْدُ اللَّّٰ ياَرِّ حَتَّى يتَفََرَّ أنَ ِّى قدَْ غَبنَْتهُُ بِّأنَ ِّى سُقْتهُُ إِّلىَ أرَْضِّ ثمَُودٍ  أنََّ الْمُتبَاَيِّعيَْنِّ بِّالْخِّ

ينَةِّ بِّثلَاَثِّ ليَاَلٍ بِّثلَاَثِّ ليََ  الٍ وَسَاقَنِّى إِّلَى الْمَدِّ /Sâlim b. Abdullah’ın Abdullah b. Ömer’den aktardığına 

göre o şöyle dedi; “Ben Mü'minlerin emiri Osman’dan, onun Hayber'deki bir malı 

mukabilinde diğer bir vadide bir mal satın aldım. Alışverişi yaptığımız zaman ben 

topuğum üzerinde gerisin geri dönüp onun evinden çıktım. Böyle çabuk dışarı çıkışım, 

satışı geri almak istemesinden korktuğum içindi. O zaman sünnet olan, alıcı ile satıcının 

birbirlerinden ayrılıncaya kadar muhayyer olmalarıydı. Abdullah dedi ki: Evinden 

çıkmamla benim ve onun bu satış muamelesi vacip olunca ben bu satış işinde onu 

aldattığımı düşündüm. Çünkü ben onu üç gecelik yol ile Semûd kavmi arazisine sevk 

etmiş, o da beni üç gecelik yol ile Medine'ye sevk etmişti.”393 

Bu rivâyette yer alan “o zaman sünnet olan” ifadesi, meclis muhayyerliğini kabul 

etmeyenlere göre bedeni ayrılığın yürürlükte olmadığına bir delildir. Ancak meclis 

muhayyerliğini kabul edenler, bu ifadeden hareketle meclis muhayyerliğini reddetmenin 

mümkün olmadığını belirtirler. Zira bu ifade, sünnetin terk edildiğine dair bir serzeniş 

veya bir sitem olarak da anlaşılabilir. 

Meclis muhayyerliğini kabul etmeyenlerin bu konudaki delillerinden biri, Hz. 

Peygamber’in (sav), Hz. Ömer ve İbn Ömer’in bir seyahat esnasında gerçekleştirdikleri 

 
391 Aybakan, “İkâle”, 22/14; Tüfekçi, “İslam Hukukunda Meclı̇s Muhayyerlı̇ğı̇”, 25. 
392 Tüfekçi, “İslam Hukukunda Meclı̇s Muhayyerlı̇ğı̇”, 26. 
393 Buhârî, “Buyû”, 47. 



70 

 

alışveriştir. Rivâyete göre İbn Ömer’in bindiği ve Hz. Ömer’e ait olan bir deve, 

huysuzlanarak kafilenin önüne geçmeye çalışmış, Hz. Ömer ise bu deveyi zapt etmeye 

çalışmasına rağmen başarılı olamamıştır. Bunun üzerine Hz. Peygamber (sav), Hz. 

Ömer’in devesini satın almış ve ardından bu deveyi İbn Ömer’e vermiştir.394 Meclis 

muhayyerliğini kabul etmeyenler, eğer bir akdin tamamlanması için bedeni ayrılık şart 

olsaydı, Hz. Peygamber’in (sav) deveyi satın aldıktan hemen sonra İbn Ömer’e teslim 

etmeyeceğini, çünkü hadis metninde bir bedeni ayrılık olduğuna dair hiçbir işaret 

bulunmadığını savunurlar. Buna karşılık, meclis muhayyerliğini kabul edenler, hadisenin 

bir yolculuk sırasında gerçekleştiğini ve Hz. Peygamber’in (sav) deveyi satın aldıktan 

sonra belki bir-iki adım atarak meclis birliğini bozduğunu ileri sürmektedirler.395 Ayrıca, 

burada İbn Ömer’e yapılanın bir satıştan ziyade bir hibe olduğunu da iddia etmektedirler. 

Hadis metninde meclis muhayyerliğini açıkça destekleyen bir ifadenin olmadığı açıktır. 

Ancak İbn Hazm, hadiste satış bedeline dair bir bilginin de bulunmadığını, hâlbuki 

Hanefîlere göre bedelin mutlaka konuşulması gerektiğini belirterek, bu rivâyetten meclis 

muhayyerliğinin reddedilemeyeceğini ifade etmiştir.396  

Meclis muhayyerliğini kabul etmeyenlerin öne sürdükleri bir diğer delil, meclis 

muhayyerliği kabul edildiğinde lazım akid kavramının ortadan kalkacağı yönündedir. 

Onlara göre bir mal satıldıktan sonra akdin tamamlanmış sayılmaması ve bedeni ayrılığın 

da şart koşulması durumunda, meclis muhayyerliği süresince malın mülkiyetinin hangi 

tarafa ait olduğu belirsiz kalacaktır. Bu bağlamda Şâfiîler arasında üç farklı görüş 

bulunmaktadır: 

1. Birinci görüş: Akid yapılır yapılmaz mal da semen de el değiştirir.  

2. İkinci görüş: Mal ve bedel, muhayyerlik süresi sona erene kadar taraflarda kalır; 

bu süre zarfında mal satıcıda, bedel ise alıcıda kalmaya devam eder. 

3. Üçüncü görüş Akid, muhayyerlik süresi sona erene kadar mevkuf (askıda) kalır 

ve ancak muhayyerlik sona erdikten sonra mal ve bedel el değiştirir.397 

Meclis muhayyerliği ile ilgili özet bilgilerin ardından, İbnü’l-Lebbâd’ın bu mesele 

 
394 Buhâri, “Buyû”, 44.  
395 Tüfekçi, “İslam Hukukunda Meclı̇s Muhayyerlı̇ğı̇”, 39. 
396 Tüfekçi, “İslam Hukukunda Meclı̇s Muhayyerlı̇ğı̇”, 27. 
397 Avcı, İslâm Hukukunda Tarafların Ön Anlaşma ile Belirledikleri Muhayyerlı̇kler: Şart Muhayyerlı̇ğı̇, 

89-90. 



71 

 

üzerinden Şâfiî’ye yönelttiği eleştirileri ele alabiliriz. İbnü’l-Lebbâd, eserinde iki hadisi 

delil göstererek, meclis muhayyerliğinin akdi meçhul bir hale getirdiğini ve bu görüşü 

nedeniyle Şâfiî’nin hata ettiğini savunmuştur. Ona göre Şâfiî’nin akdin bağlayıcı olması 

için bedeni ayrılığı şart koşması yanlış bir yaklaşımdır. Zira eğer akid bedeni ayrılma 

gerçekleşmeden bağlayıcı olmazsa, mal hâlâ satıcının mülkiyetinde olacağından satıcı, 

bu malı başka bir kişiye satma hakkına sahip olacaktır. Ancak, bir malın müşteri 

tarafından kabzedilmeden satılmasının caiz olmadığına dair gelen hadis, kabzetme 

işleminin akdin kesinleşmesini sağladığını açıkça ifade etmektedir.398 

İbnü’l-Lebbâd, bu iddiasını şu iki hadis ile desteklemektedir: 

يَارِّ “ الْخِّ بيَْعَ  إِّلََّّ  قاَ،  يتَفَرََّ لَمْ  مَا  بِّهِّ  صَاحِّ عَلَى  ياَرِّ  بِّالْخِّ نْهُمَا  مِّ دٍ  وَاحِّ كُلُّ   Alışverişi yapan iki /الْمُتبَاَيِّعاَنِّ 

kişiden biri diğerine karşı ayrılmadıkları sürece muhayyerdir. Muhayyerlik şartıyla 

yapılan alışveriş müstesnadır.”399 

يَسْتوَْفِّيَهُ “ حَتَّى  يَبِّيعهُُ  فلَاَ  ابْتاَعَ طَعاَمًا   Bir kimse satın aldığı yiyeceği kabzetmeden bir /مَنِّ 

başkasına satmasın.”400 

İbnü’l-Lebbâd, bu iki hadis ışığında Şâfiî’nin meclis muhayyerliğinin varlığına dair 

görüşünü eleştirmiştir. Ona göre meclis muhayyerliğinin kabulü, henüz mülkiyeti belirli 

olmayan bir malın satılması anlamına gelir ki bu durum, Hz. Peygamber’in (sav) 

yasakladığı “hablü’l-habale”401 gibi henüz elde bulunmayan bir malın satışına 

benzemektedir. Özellikle “Bir kimse satın aldığı yiyeceği, kabzetmeden başka birine 

satmasın” hadisi, kabzedilmeyen malın satılmasının kesin bir şekilde yasaklandığını ifade 

etmektedir. İbnü’l-Lebbâd, meclis muhayyerliğinin kabul edilmesiyle birlikte 

muhayyerlik süresi sona erene kadar malın mülkiyetinin kime ait olduğunun 

belirsizleştiğini ve bu durumun akdi meçhul hale getirdiğini ileri sürmüştür. Ona göre bu 

meçhullük, satım akdinin sıhhatine engel teşkil eder. Oysa Hz. Peygamber (sav), içinde 

belirsizlik (meçhullük) barındıran satışları yasaklamıştır. Bu nedenle, İbnü’l-Lebbâd’a 

göre Şâfiî’nin görüşü bu deliller ışığında reddedilmelidir.402  

İbnü’l-Lebbâd, “Alışverişi yapan iki kişiden biri diğerine karşı ayrılmadıkları 

 
398 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 59. 
399 Buhârî, “Büyû’”, 44. 
400 Buhârî, “Büyû”, 51. 
401 Hamile hayvanın karnındaki yavruyu henüz doğmadan satmak anlamına gelen bir terimdir. 
402 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 60. 



72 

 

sürece muhayyerdir.” hadisinin, lafzının açık ve kesin bir anlam taşımadığını 

savunmuştur. Ona göre hadiste alışveriş taraflarının ne zaman ayrılmaları gerektiği 

belirtilmediği gibi, ayrılmanın ne şekilde gerçekleşeceği de net olarak ifade edilmemiştir. 

Hadiste geçen teferruk kelimesi, her ne kadar Arapça’da bedensel ayrılık anlamında 

kullanılabilse de Kur’ân-ı Kerîm’de bu kelimenin daha çok sözlü bir ayrılığı ifade etmek 

için kullanıldığına dikkat çekmiştir. Hadisteki teferruk kelimesinin bedensel bir ayrılığı 

ifade ettiği kabul edilse bile, bu ayrılığın ne şekilde gerçekleşeceği meçhul olduğundan, 

yine akdin oluşumunda bir belirsizlik meydana gelecektir. Örneğin, bu ayrılık; tarafların 

birbirini göremeyeceği bir mesafede uzaklaşmaları mı, alışverişin yapıldığı mekândan 

ayrılmaları mı, alışveriş meclisinin dağılması mı, yoksa alışveriş yapan kişilerin 

birbirlerinden fiziksel olarak uzaklaşmaları mı anlamına geldiği açıklığa kavuşmamıştır. 

Ayrıca İbnü’l-Lebbâd, bu bağlamda Şâfiî’nin Ebû Berze403 hadisini meclis muhayyerliği 

konusunda delil olarak kullanmasını da eleştirmektedir. Ona göre söz konusu hadisteki 

kişiler anlaşmazlık yaşamış ve geceyi birlikte geçirmiş olsalar bile bu zaman diliminin 

akdin gerçekleştirildiği mecliste geçtiği söylenemez. Bunun yanı sıra Ebû Berze’nin 

yanına geldiklerinde, doğal olarak akdi gerçekleştirdikleri meclisten ayrılmış oldukları da 

açıktır. Bu nedenle, İbnü’l-Lebbâd, Ebû Berze hadisinin meclis muhayyerliğini savunmak 

için tutarlı bir delil olamayacağını ifade etmiştir.404  

İbnü’l-Lebbâd, Abdullah b. Ömer’den nakledilen hadisin bedenen ayrılığı ispat 

eden bir delil olarak ileri sürülemeyeceğini ifade etmiştir. Ona göre İbn Ömer, ilgili hadisi 

yalnızca nakletmiş, ancak bu şekilde bir uygulama yapılmasını teşvik edici bir açıklama 

eklememiştir. Bu durum, İbnü’l-Lebbâd’a göre Şâfiî’nin İbn Ömer’in bir davranışını 

kendi görüşüne uygun şekilde yorumlayarak meclis muhayyerliğini savunmasında bir 

zorlama olduğunu göstermektedir.405 

İbnü’l-Lebbâd ayrıca Şâfiî’nin meclis muhayyerliğinin bedenen ayrılma ile son 

 
403 “Bize Hammâd b. Zeyd haber verdi. O Cemil b. Mürre’den, o Ebû’l-Vedî’den şöyle dediğini rivâyet 

etti: Biz bir gazadaydık. Birisi bir adamdan bir at satın aldı. Tam yola çıkacakken Ebû Berze’ye onu şikâyet 

etti. Ebû Berze ben Hz. Peygamber’den (sav) ‘Alışveriş yapanlar birbirlerinden ayrılmadıkları sürece 

muhayyerdirler.’ dediğini duydum. İmâm Şâfiî dedi ki bu hadise açıklık getiren bilgiler mevcuttur. Ben bu 

bilgileri bana ezberleteni hatırlamıyorum ancak ben bunu başkasından da dinlemiştim. Bu iki kişi bir gece 

geçirdikten sonra sabah davalaşmışlardı. Ebû Berze de ‘Ayrılmış olduğunuz kanaatinde değilim.’ diyerek 

satıştan sonra geceyi aynı yerde geçirdikleri için muhayyerlik hakkı tanımıştı.” Ebû Bekr Ahmed b. el-

Hüseyn b. Alî el-Beyhakî, Maʿrifetü’s-sünen ve’l-âsâr (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, ts.), 4/276. 
404 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 60-63.  
405 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 61. 



73 

 

bulacağı yönündeki görüşünü eleştirmiş ve bu görüşün hadislerle açık bir çelişki 

içerdiğini savunmuştur. Ona göre Şâfiî’nin bu yaklaşımı, akid meclisinde müşteri malı 

kabzetse dahi, bedenen ayrılık gerçekleşmediği müddetçe satıcının bu malı bir başkasına 

satabileceği sonucuna yol açmıştır. Oysa Hz. Peygamber (sav), bir yiyeceği satın alıp 

kabzeden kimsenin bu yiyeceği bir başkasına satabileceğini ifade etmişken Şâfiî’nin 

yaklaşımı bu hakkı müşteriden almak anlamına gelir. Bu durum, İbnü’l-Lebbâd’a göre 

Şâfiî’nin görüşü ile sünnet arasında bir uyumsuzluk olduğunu ortaya koymaktadır.406 

İbnü’l-Lebbâd, meclis muhayyerliğini reddetme gerekçeleri arasında müşterinin 

malı kabzetmiş olmasına rağmen tüm tasarruf haklarına sahip olamamasını dile 

getirmiştir.407 Kanaatimizce bu itiraz, yalnızca meclis muhayyerliği için değil, tüm 

muhayyerlik türleri için de geçerli olabilir. Örneğin, şart muhayyerliğinde, satıcı lehine 

üç günlük bir muhayyerlik şart koşulmuşsa, mal müşteri tarafından kabzedilmiş olsa bile, 

bu süre dolmadan satıcı akdi feshedip malı başka birine satabilir. Bu durumda, İbnü’l-

Lebbâd’ın meclis muhayyerliği hakkındaki eleştirisi, aynı mantıkla şart muhayyerliğine 

de yöneltilmelidir. Ancak İbnü’l-Lebbâd dahil hiçbir mezhep, şart muhayyerliği 

konusunda böyle bir itirazda bulunmamıştır. Bu durum, İbnü’l-Lebbâd’ın meclis 

muhayyerliği ile ilgili eleştirisinin çelişkili olduğunu düşündürmektedir.  

Şâfiî, meclis muhayyerliğini savunurken delillerinden biri olarak, bu muhayyerliğin 

olmadığına dair herhangi bir hadisin nakledilmemiş olmasını göstermektedir. Ona göre 

“Alışverişi yapan iki kişiden biri diğerine karşı ayrılmadıkları sürece muhayyerdir, 

muhayyerlik şartıyla yapılan alışveriş müstesnadır.” hadisine hiçbir sahabenin sözlü ya 

da fiili olarak muhalefet etmediği göz önünde bulundurulmalıdır. Öyle ki Usâme b. 

Zeyd’in, Hz. Peygamber’in (sav) bir dinarın iki dinara karşılık satılmasını yasakladığına 

dair rivâyeti, âyetlerle ve diğer sahabilerden gelen rivâyetlerle uyuşmadığı gerekçesiyle 

hiçbir mezhep tarafından uygulanmamışken, meclis muhayyerliğinin yokluğuna dair bir 

rivâyet bulunmamasına rağmen, bu hadisin reddedilmesi ve görmezden gelinmesi doğru 

değildir.408  

Şâfiî’ye göre Mâlikîler de dahil olmak üzere, meclis muhayyerliğine açıkça aykırı 

bir bilgi nakledilmemiştir. Ancak, Sahnûn’un, Eşheb’den aktardığına göre Hicaz âlimleri, 

 
406 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 62. 
407 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 60. 
408 Şâfiî, el-Üm, 3/6. 



74 

 

şart muhayyerliği haricindeki tüm akitlerin bağlayıcı olduğunu ifade etmişlerdir. Buna ek 

olarak “Alışverişi yapan iki kişiden biri diğerine karşı ayrılmadıkları sürece 

muhayyerdir.” hadisinin uygulanmadığı, meclis muhayyerliği ile ilgili rivâyet edilen 

hadisin ise şu iki hadisle nesh edildiği iddia edilmiştir:409 

1. “Müslümanlar şartları üzeredirler.”410  

2. “Alıcı ve satıcı ihtilafa düşerlerse satıcının yemin etmesi gerekir. Alıcı ise o malı 

almakta veya almamakta serbesttir.”411  

Ancak daha sonraki Mâlikî kaynaklarında, meclis muhayyerliği konusunda 

tartışmaların yaşandığı ve ilgili hadisin kabul edildiği görülmektedir.412 Bu durum, 

Şâfiî’nin, hadisin geçerliliğini ve uygulama gerekliliğini savunan görüşlerini 

desteklemektedir.  

 Şâfiî, meclis muhayyerliği lehine bir başka delil olarak, el-Beyyi‘ân kelimesinin 

Mâlikîlerin anladığı şekilde “pazarlık yapanlar” anlamına gelemeyeceğini ifade etmiştir. 

Ona göre ancak satış akdi tamamlandıktan sonra alıcı ve satıcıya el-Beyyi‘ân denilebilir. 

Satım akdinden önce bu kişiler yalnızca “pazarlık yapanlar” olarak nitelendirilir. Şâfiî bu 

durumu açıklarken şu örnekleri vermiştir: 

1. İki kişi pazarlık yaparken üçüncü bir şahıs, “Siz alışverişi tamamlarsanız ben 

karımı boşarım.” derse, boşamanın geçerli olabilmesi için satım akdinin tamamlanması 

gerekmektedir. 

2. Bir kimse, başka birine dava açıp, “Senden hakkımı almadan ayrılmam.” diye 

yemin ederse, hakkını almadan fiziksel olarak ayrıldığında yemini bozulmuş olur.  

Bu örnekler, Şâfiî’ye göre el-Beyyi‘ân kelimesinin anlamını ve Arapçanın dil 

mantığını doğru şekilde anlamayı zorunlu kılmaktadır. Dolayısıyla, hadiste geçen 

terimlerin Arapçaya uygun bir şekilde yorumlanması ve buna göre bir hüküm çıkarılması 

gerektiğini savunmuştur.413 

Şâfiî, meclis muhayyerliği görüşünü desteklemek için Hz. Ömer’in iki sahabe 

 
409 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 3/223. 
410 Ebû Dâvûd. “Kazâ”, 12. 
411 Dârekutnî, “Büyû” 14. 
412 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 3/225. 
413 Şâfiî, el-Üm, 3/7. 



75 

 

arasında gerçekleşen bir sarf akdine yönelik tutumunu delil olarak öne sürmektedir. Bu 

olayda, sahabilerden biri altınları eline almış, diğerine ise “Bekle, birazdan hazinedarım 

gelecek.” demiştir. Hz. Ömer, bu iki kişinin hazinedar gelmeden birbirlerinden 

ayrılmalarına izin vermemiştir. Şâfiî’ye göre bu durum, meclis muhayyerliğinin 

geçerliliğine işaret eder. Eğer sahabilerden biri altını elinde tutarken diğeri bunun 

karşılığını almadan meclisten ayrılsaydı, akid tamamlanmış olacağından, bu işlem faizli 

bir akde dönüşecekti.414 Zira Hz. Peygamber (sav), sarf akitlerinin elden ele ve anında 

gerçekleştirilmesi gerektiğini ücretin sonra ödenemeyeceğini açıkça bildirmiştir.415  

 Şâfiî, İbn Ömer’in naklettiği “Alışverişi yapan iki kişiden biri diğerine karşı 

ayrılmadıkları sürece muhayyerdir.” hadisinin, İbn Ömer’in fiiliyle de desteklendiği 

kanaatindedir. Eğer böyle olmasaydı, İbn Ömer’in alışverişi yaptıktan sonra akid 

meclisinden ayrılıp bir müddet yürümesinin bir anlamı olmayacaktı. Ayrıca, Şâfiî’ye göre 

Hz. Peygamber’in (sav) bu hadisi, meclis muhayyerliği bağlamında ifade ettiği mantık 

kurallarıyla da uyum göstermektedir. Zira Mâlikîlerin ve Hanefîlerin iddia ettiği gibi, bu 

hadiste sadece pazarlık aşamasındaki tarafların satma ve alma özgürlüklerinden 

bahsediliyorsa, hadisin alım satımla ilgili yeni bir hüküm getirmesi söz konusu 

olmayacaktır. Çünkü zaten alışverişin doğal yapısında, satıcı satma, alıcı ise alma 

konusunda özgürdür.416 

Şâfiî, alıcı ve satıcının bedenen ayrılıncaya kadar malın mülkiyet durumu konusunu 

eserlerinde detaylı bir şekilde ele almıştır. Ona göre malın kabzedilip edilmediğinden 

bağımsız olarak, bedenen ayrılıncaya kadar muhayyerlik hakkı geçerlidir ve mülkün aslı 

satıcıya aittir. Bu nedenle, akid meclisi dağılmadan önce müşteri malı kabzetmiş ve bu 

mal müşterinin elinde ziyan olmuşsa, müşteri malı tazmin etmekle yükümlüdür. Ancak 

müşteri malı kabzetmediği sürece bu tür bir sorumluluk doğmaz. Eğer mal satıcının elinde 

zayi olursa, akid kendiliğinden feshedilir. Bu durum köle satışlarında da benzer şekilde 

işler. Eğer alıcı ve satıcı ayrılmadan alıcı, satın aldığı köleyi azat eder ve satıcı meclis 

muhayyerliğini kullanarak akdi feshederse, kölenin azadı geçersiz hale gelir. Benzer 

şekilde, alıcı, meclis dağılmadan önce satıcının bir ihmalinden faydalanarak cariye ile 

ilişkiye girerse ve satıcı bu akdi feshederse, alıcı, cariyeye mehr-i misl ödemekle yükümlü 

 
414 Şâfiî, el-Üm, 3/7. 
415 Buhârî, “Büyû”, 54. 
416 Şâfiî, el-Üm, 3/7-8. 



76 

 

olur.417 

Meclis muhayyerliğini kabul etmeyenlerin delil olarak öne sürdükleri “Alıcı ve 

satıcı ihtilafa düşerlerse satıcının yemin etmesi gerekir. Alıcı ise o malı almakta veya 

almamakta serbesttir.”418 hadisini Şâfiî, munkatı’419 bir hadis olarak değerlendirmiştir. 

Ona göre sahih bir hadisin munkatı’ bir hadisle karşılaştırılması ve sahih olanın 

reddedilmesi kabul edilemez.420 Dolayısıyla, meclis muhayyerliği görüşü, sahih hadislere 

dayandığı için daha güçlü bir zemine sahiptir. 

Meclis muhayyerliği, mezhepler arasında ihtilaflı bir konudur. Temelde bu ihtilaf, 

konu ile ilgili gelen rivâyetlerin değerlendirilmesindeki ve kabulündeki farklılıktan 

kaynaklanmaktadır. 

2.11. İHRAMLININ KALICI KOKU SÜRMESİ 

İhram kelimesi, Arapça if‘âl babından türemiş olup kökü حرم “h-r-m” fiiline 

dayanmaktadır. Sözlükte “haram kılmak, kendini belirli şeylerden sakındırmak ve hac 

aylarına girmek” gibi anlamlara gelir. Terim olarak ihram, hac veya umre ibadetini ifa 

etmek için niyet ederek telbiye getirme suretiyle daha önce helal olan bazı fiil ve 

davranışlardan geçici olarak sakınmayı ifade eder. Bunun yanı sıra, hac ve umre 

esnasında giyilen özel kıyafet de ihram olarak adlandırılmaktadır.421 

Kur’ân-ı Kerîm ve hadislerde ihramla ilgili çeşitli yasaklara işaret edilmektedir. 

İhramlı bir kimsenin dikişli elbise giymesi,422 avlanması,423 tıraş olması,424 cinsel ilişki 

kurması ve başkaları ile tartışması425 yasaklanan bazı davranışlardandır.  

Hac ve umre için ihrama giren bir kimsenin ihrama girdikten sonra parfüm/koku 

süremeyeceği tüm mezheplerce kabul edilmiştir. Ancak ihrama girmek isteyen bir 

kimsenin ihramdan önce, ihrama girdikten sonra da kalacak şekilde bir koku sürmesinin 

 
417 Şâfiî, el-Üm, 3/5. 
418 Dârekutnî, “Büyû” 14. 
419 Senedin sahâbîden sonra gelen kısmında bir veya daha çok râvisi atlanarak rivayet edilen hadis 

anlamında terim. 
420 Şâfiî, el-Üm, 3/10. 
421 Sâlim Öğüt, “İhram”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 

21/539; Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 235. 
422 Buhârî, "Hac", 21. 
423 Mâide 5/194. 
424 Bakara 2/196. 
425 Bakara 2/197. 



77 

 

caiz olup olmaması tartışılmıştır. 426 Sahabeden Sa‘d b. Ebî Vakkas (ö. 55/675), İbn 

Abbas, Ebû Saîd Sa‘d el-Hudrî (ö. 74/693-94), Hz. Âişe, Ümmü Habibe (ö. 44/664), 

Abdullah İbn Zübeyr (ö. 73/692) ve Muâviye ihrama girmeden önce koku sürmenin caiz 

olduğunu ifade etmişlerdir. Fıkıh âlimlerinden Ebû Hanîfe, Ebû Yûsuf, Süfyân es-Sevrî 

(ö. 161/778), Şâfiî, Ahmed b. Hanbel, İshâk b. Râhûye (ö. 238/853) ve Ebû Sevr ihrama 

girerken kalıcı ya da uçucu nitelikte bir koku sürmenin caiz olduğunu 

benimsemişlerdir.427 Buna karşılık, Hz. Ömer, Hz. Osman, Abdullah b. Ömer ve 

Abdullah b. Amr b. Âs (ö. 65/684-85), ihramlı bir kimsede hoş kokunun bulunmasını 

mekruh görmüşlerdir. Mâlik ise ihrama girmeden önce sürülen kokunun, ihram süresi 

boyunca kalıcı bir şekilde hissedilmesi durumunda bunu mekruh kabul etmiştir.428  

İbnü’l-Lebbâd, eserinde ihram konusunu ele alırken Şâfiî’yi Hz. Âişe’den rivâyet 

edilen bir hadis bağlamında eleştirmiştir. Ona göre Şâfiî, Hz. Âişe’nin: “Ben Hz. 

Peygamber’e (sav) ihrama girmeden önce de ihramdan çıkıp Kâbe’yi tavaf etmeden önce 

de koku sürerdim.”429 rivâyetini kendi görüşüne uygun düşecek şekilde yorumlamış ve 

hadise bazı çıkarımlarla eklemelerde bulunmuştur. Zira İbnü’l-Lebbâd’a göre bu hadiste 

Hz. Âişe’nin kullandığı kokunun kalıcı mı yoksa uçucu mu olduğuna dair bir açıklama 

mevcut değildir. İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’ye yönelik eleştirisini şu şekilde ifade etmiştir: 

“Sen de biliyorsun ki kokular farklı türlerde olur; kimisi kalıcıdır, kimisi ise uçucudur. 

Ancak sen, bu hadiste belirtilmeyen bir durumu varsayarak kokunun kalıcı olduğu 

sonucuna ulaştın.” İbnü’l-Lebbâd’a göre Hz. Âişe’nin hadisinin zahirinde kullanılan 

kokunun türüyle ilgili bir bilgi bulunmamaktadır. Bu nedenle Mâlik’in, uçucu kokulara 

izin verirken kalıcı kokular hususunda bir görüş bildirmemesinin isabetli bir yaklaşım 

olduğunu vurgulamıştır. Buna ek olarak İbnü’l-Lebbâd, Hz. Âişe’den gelen başka rivâyeti 

delil olarak sunmuştur: “Ben Hz.  Peygamber’e ihrama gireceği zaman koku sürerdim 

sonra o, eşlerini ziyaret ederdi ve ihrama girerdi.”430 Bu rivâyeti yorumlayan İbnü’l-

Lebbâd, Hz. Peygamber’in (sav) ihrama girmeden önce koku sürdüğünü, ardından 

hanımlarını ziyaret ettiğini ve ihrama girdiğini belirtmiştir. Hz. Peygamber’in (sav) 

 
426 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 11/58. 
427 İbn Abdülberr, et-Temhîd, 2/256. 
428 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 11/58; Erkan Özmantar, “Merğînânî’nı̇n el-Hı̇dâye’sı̇nde İhram Konusunda 

İmam Mâlı̇k’e Nı̇sbet Edı̇len Görüşlerı̇n Tespı̇t ve Tahkîkî”, The Journal of Social Sciences 40/40 (2019), 

599. 
429 Buhârî, “Hac”, 18; Müslim, “Hac”, 7; Muvatta’, “Menasîk”, 7. 
430 Müslüm, “Hac”, 7. 



78 

 

hanımlarını ziyaret ettikten sonra mutlaka gusül abdesti aldığına işaret eden İbnü’l-

Lebbâd, gusül işleminin Hz. Peygamber’in (sav) sürdüğü kokuyu gidermiş olacağını ifade 

etmiştir.431  

Mâlik, ihrama girmeden önce kalıcı koku sürmeyi mekruh olarak 

değerlendirmiştir.432 Bu görüşüne delil olarak Ya‘lâ b. Ümeyye’den rivâyet edilen şu 

hadisi göstermiştir: “Biz Hz. Peygamber (sav) ile Ci’râne denilen bir yerde bulunuyorduk. 

Bir adam gelerek, ‘Ey Allah’ın Resulü, bir kimse koku yaydığı halde umre için ihrama 

girerse bu konuda ne dersiniz?’ diye sordu. Hz. Peygamber (sav) bir süre sustu. 

Sonrasında kendisine vahiy geldi. Vahiy hali sona erdiğinde, ‘Umre hakkında soru soran 

kişi nerede?’ diye sordu. Adam getirildiğinde Hz. Peygamber (sav) şöyle buyurdu: 

‘Üzerindeki kokuyu üç kez yıka ve cübbeni çıkar. Hac yaptığın gibi umreni de yap.’”433 

Kalıcı kokuyu ihrama girmeden önce sürmenin mekruh olduğunu savunanların dayandığı 

bir diğer delil ise Hz. Ömer’den nakledilen şu rivâyettir: Hz. Ömer, bir yerde güzel bir 

koku duyduğunda, “Bu güzel koku kimden geliyor?” diye sordu. Bunun üzerine Muâviye 

b. Ebî Süfyân, “Benden geliyor, ey Emîrü’l-Mü’minîn” dedi. Hz. Ömer, “Senden mi?” 

diye sorduğunda, Muâviye, “Ümmü Habîbe bana koku sürdü.” şeklinde cevap verdi. 

Bunun üzerine Hz. Ömer, “Kesin hükmüm şudur: Hemen geri dön ve sürdüğün kokuyu 

yıka!” buyurdu.434  

Münteşir’den gelen bir rivâyet de bu görüşü desteklemektedir. Münteşir şöyle 

nakleder: “Ben İbn Ömer’e, ‘Bir adam koku sürüp ihrama girerse bu konuda ne dersiniz?’ 

diye sordum. O da bana, ‘Ben ihramlı bir kimsenin koku yaymasından hoşlanmam. Beni 

katranla kaplamaları, bu şekilde koku sürmesinden daha sevimlidir.’ dedi.” Münteşir, 

daha sonra Hz. Âişe’nin yanına giderek İbn Ömer’in bu sözlerini aktarmış, bunun üzerine 

Hz. Âişe şu şekilde cevap vermiştir: “Ben Hz. Peygamber’e (sav) ihrama gireceği zaman 

koku sürerdim. Sonra o, eşlerini ziyaret eder ve ihrama girerdi.”435 İhramdan önce 

sürülen kokunun ihrama girdikten sonra kalıcı olmaması gerektiğini savunanların bir 

diğer dayanakları kıyastır. Bu kıyasa göre nasıl ki ihramlı bir kimse, ihrama girmeden 

 
431 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 63-65. 
432 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 2/93. 
433 Buhârî, “Hac”, 17. 
434 Muvatta’, “Menasîk”, 8.  
435 Müslim, “Hac”, 7. Bu hadisin başka bir tarikinde “İhrama girerdi ve Hz. Peygamber’den (sav) hoş bir 

koku yayılırdı.” şeklinde geçmektedir. İbn Abdülberr, et-Temhîd, 2/257. 



79 

 

önce avladığı bir hayvanı veya ihramdan önce giydiği bir elbiseyi ihramdayken 

kullanamaz, aynı şekilde ihrama girmeden önce sürdüğü kokuyu da ihramdayken 

üzerinde bulundurmamalıdır.436 

İhrama girmeden önce kalıcı bir koku sürmenin caiz olduğunu savunanların 

dayandığı deliller arasında, Hz. Âişe’den rivâyet edilen hadisler önemli bir yer tutar. Hz. 

Âişe şöyle demiştir: “Ben Hz. Peygamber’e (sav) ihrama girmeden önce de ihramdan 

çıkıp Kâbe’yi tavaf etmeden önce de koku sürerdim.”437 Bu konuyla ilgili Osman b. 

Urve’nin rivâyeti de dikkat çekicidir: “Babamın şöyle dediğini işittim: ‘Ben, Hz. Âişe’nin 

Hz. Peygamber’e (sav) ihrama girerken ve ihramdan çıkarken koku sürdüğünü 

söylediğini duydum.’ Ona, ‘Hangi kokuyu sürerdiniz?’ diye sordum. Hz. Âişe, ‘En güzel 

kokuyu,’ diye cevap verdi.”438 İbn Ömer de Hz. Âişe’den şöyle nakletmiştir: “Ben Hz. 

Peygamber (sav) ihrama gireceği zaman ona katı, kaliteli bir koku sürerdim.”439 Ayrıca 

el-Esved’in, Hz. Âişe’den aktardığı rivâyet de bu görüşü desteklemektedir: “Ben sanki 

Hz. Peygamber’in (sav) saçlarının arasındaki kokunun parlaklığını görür gibiyim. O 

sırada ihramlıydı.”440 Bu hadisin başka bir tarikinde ise Hz. Âişe şöyle demiştir: “Ben, 

Hz. Peygamber (sav) ihramlıyken üç gün sonra bile saçlarının arasındaki kokunun 

parlaklığını görürdüm.”441  

 Şâfiî, Hz. Âişe’den gelen hadislerin, ihrama girmeden önce koku sürmenin caiz 

olduğunu açıkça ifade ettiğini belirtmiştir. Ancak bu bağlamda erkeklere özel bir 

kısıtlama getirmiş ve safran gibi sarı renk bırakan kokuların kullanılmasını yasaklamıştır. 

Şâfiî’ye göre bu tür bir yasak kadınlar için geçerli değildir. Ayrıca, ihramdan çıkış 

aşamasında, yani cemrelere taş atıp erkeklerin tıraş olmaları ve kadınların saçlarını 

kısaltmalarından sonra da ihramdan çıkan bir kimsenin koku sürmesine cevaz vermiştir. 

Bu görüşünü, Hz. Âişe’den rivâyet edilen şu hadisle destekler: “Ben Hz. Peygamber’e 

(sav) ihrama girmeden önce de ihramdan çıkıp Kâbe’yi ziyaret etmeden önce de koku 

sürerdim.”442 Şâfiî, Ya‘lâ b. Ümeyye’den nakledilen ve Hz. Peygamber’in (sav), bir 

kimseye sürülen kokuyu yıkamasını emrettiği hadis hakkında da açıklamalarda 

 
436 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 2/94. 
437 Buhârî, “Hac”, 18; Müslim, “Hac”, 7; Muvatta’, “Menasîk”, 7. 
438 Şâfiî, el-Üm, 2/165. 
439 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 11/63. 
440 Buhârî, “Hac”, 18. 
441 İbn Abdülberr, et-Temhîd, 2/255. 
442 Şâfiî, el-Üm, 2/165. 



80 

 

bulunmuştur. Ona göre bu hadis kokunun “huluk” türünden bir koku olmasından 

dolayıdır. Nitekim “huluk” safrandan elde edilen ve sarı renk bırakan bir kokudur.443 Bu 

sebeple Hz. Peygamber (sav), bu kokunun yıkanmasını emretmiştir. Şâfiî, hadisin başka 

rivâyetlerinde soruyu soran kişinin “huluk” türü kokudan sorduğu444 ve hatta bu kişinin 

elbisesinde de sarı renk bırakan bir iz bulunduğunun belirtildiğini vurgulamıştır.445 Hz. 

Peygamber’in (sav), erkeklere safran ile boyanmış elbise giymelerini yasakladığına dair 

rivâyetler de Şâfiî’nin bu konudaki görüşünü destekler niteliktedir. Örneğin, Ebû Mûsâ 

el-Eş‘arî, Hz. Peygamber’den (sav) şu hadisi nakletmiştir: “Bir adamın vücudunda 

‘huluk’tan bir şey varsa, onun namazı kabul edilmez.”446 Benzer şekilde, Enes b. 

Mâlik’ten rivâyet edilen bir hadis, Hz. Peygamber’in (sav) safranla boyanmış elbiseleri 

yasakladığını ifade eder.447 

 Şâfiî’ye göre Ya‘lâ b. Ümeyye’den nakledilen ve ihramlının sürdüğü kokunun 

yıkanmasını emreden hadis, Veda Haccı’nda Hz. Peygamber’in (sav) ihrama girmeden 

önce koku sürmüş olmasıyla neshedilmiştir. Şâfiî, bu değerlendirmesini olayların 

kronolojik sırasına dayandırmıştır. Ya‘lâ b. Ümeyye hadisesi, Hicri 8. yılda Cir’ane’de 

vuku bulmuşken, Hz. Peygamber’in (sav) Veda Haccı Hicri 10. yılda gerçekleşmiştir. Bu 

nedenle, Şâfiî’ye göre Veda Haccı’nda uygulanan fiil, önceki hükmü geçersiz kılmıştır. 

Şâfiî’nin bu konuda öne sürdüğü bir diğer delil ise, Hz. Âişe’den Hz. Peygamber’in (sav) 

ihram öncesinde koku sürdüğüne dair gelen hadislerin, Hz. Ömer’in bu durumu uygun 

görmediğine ilişkin rivâyetlerden daha fazla kişi tarafından ve daha sahih bir şekilde 

nakledilmiş olmasıdır. Bu bağlamda Şâfiî, Hz. Ömer’in koku sürülmesini 

yasaklamasının, belki de kokunun içerdiği sarı rengin giderilmesi amacıyla olduğu 

ihtimalini de dile getirmiştir. Ayrıca Şâfiî, Hz. Ömer’in bu konudaki tutumu ile Hz. 

Peygamber’in (sav) fiili arasında bir çatışma olduğu takdirde, Müslümanlar için bağlayıcı 

olanın Hz. Peygamber’in (sav) sünneti olduğunu vurgulamıştır. Bu nedenle, Hz. Ömer’in 

kokuya yönelik tutumu ne olursa olsun, Hz. Peygamber’in (sav) koku sürme 

uygulamasının esas alınması gerektiğini ifade etmiştir.448 Bu görüş, Şâfiî’nin sünneti 

 
443 Ebû İshâk İbrâhîm b. İshâk el-Harbî, Ğarîbü’l-hadîs, thk. Süleyman İbrahim Muhammed el-Ayidî 

(Mekke: Câmiʿatu Ummi’l-Kurâ, 1405), 1/24. 
444 Müslim, “Hac”, 1. 
445 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 11/51. 
446 İbn Abdülberr, et-Temhîd, 2/258. 
447 Şâfiî, el-Üm, 2/167. 
448 Şâfiî, el-Üm, 2/167. 



81 

 

referans alarak hüküm çıkarma metodolojisini ve rivâyetler arasındaki önceliklendirme 

ilkesini ortaya koymaktadır. 

Koku sürülmesine cevaz veren bazı âlimler, Hz. Ömer’in uygulamasının ihtiyata 

dayalı olduğunu ifade etmişlerdir. Onlara göre Hz. Ömer, bir kimse tarafından sürülen 

kokunun etkisinin bir gece boyunca devam etmesi durumunda, cahil bir kişinin bu 

kokunun ihrama girdikten sonra sürüldüğünü zannedebileceği endişesiyle kokunun 

yıkanmasını emretmiştir.449 Bu ihtiyat, olası yanlış anlamaların ve hatalı uygulamaların 

önüne geçmek amacıyla ortaya konulmuş bir tutumdur. 

Hz. Peygamber’in (sav) koku sürüp ardından hanımlarını ziyaret ederek ihrama 

girdiğini haber veren hadislerden, Hz. Peygamber’in (sav) bu esnada mutlaka gusül 

abdesti aldığı sonucunu çıkaranların değerlendirmeleri ise bazı âlimler tarafından isabetli 

bulunmamıştır. Zira bu âlimlere göre Hz. Peygamber’in (sav) hanımlarını ziyaret etmesi, 

yalnızca cinsel ilişki amacıyla gerçekleşmemiş olabilir. Belki de bu ziyaretler, 

hanımlarına ihrama nasıl girileceğini veya hac ibadetinin nasıl yerine getirileceğini 

öğretmek gibi amaçlar taşımaktadır. Bu görüşlerini desteklemek için Hz. Âişe’den 

nakledilen Hz. Peygamber’in (sav) ihramlı olduğu hâlde üzerinden üç gün geçmesine 

rağmen sürdüğü kokunun ışıltısının belli olduğu hadisini delil getirmişlerdir.450 

İhramdan önce koku sürülmesine cevaz verenler, kokunun ihramlı kişinin giyeceği 

elbise veya yanında bulunduracağı av hayvanıyla kıyaslanamayacağını savunmuşlardır. 

Onlara göre sünnet, bu hususların arasını ayırmıştır. Nitekim Hz. Peygamber (sav), 

ihrama girerken koku sürülmesine izin vermiş ve bu kokunun parlaklığı onun saçlarının 

arasından bile belli olmuştur. Ancak yine Hz.  Peygamber, ihramlı bir kişinin dikişli elbise 

giymesini ve yanında av hayvanı bulundurmasını yasaklamıştır. Bu bağlamda, koku 

sürülmesini elbise ve avla kıyas etmek, sünnetin açıkça ayırdığı meseleleri birleştirmek 

anlamına gelir ve bu yaklaşımın hatalı olduğunu belirtmişlerdir.451 

Mâlikî literatüründe, Ya‘lâ b. Ümeyye’den nakledilen hadis zikredilirken soruyu 

soran kişinin sürdüğü koku sebebiyle üzerinde sarı izler bulunduğuna dair ifadeler yer 

alır. Ancak Hz. Peygamber’in (sav) bu kokunun safrandan kaynaklı olduğu için 

 
449 İbn Abdülberr, et-Temhîd, 2/259. 
450 İbn Abdülberr, et-Temhîd, 2/257. 
451 İbn Abdülberr, et-Temhîd, 2/261. 



82 

 

yıkanmasını emrettiği yönünde bir yorumda bulunulmamaktadır. Bu yaklaşımın sebebi, 

büyük ihtimalle Mâlik’in, erkekler için safranla boyanmış elbiseyi yasaklamadığı 

görüşüdür. Nitekim Mâlik, bu konuda İbn Ömer’in böyle bir kıyafet giymesini kendi 

görüşüne bir delil olarak sunmuştur.452 

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin hadislerde belirtilen kokunun türü ile ilgili bir bilgiye 

sahip olmadan ihramlıya kalıcı koku sürme izni vermesini, Hz. Peygamber’in (sav) 

sünnetine aykırılık olarak değerlendirmiştir. Ona göre hadislerde geçen kokunun uçucu 

olduğunu varsaymak daha doğru bir yaklaşım olacaktır. Ancak Şâfiî, konu ile ilgili gelen 

hadisleri değerlendirdiğinde kokunun kalıcı olduğuna hükmetmenin daha isabetli 

olacağını belirtmiştir. 

2.12. NAMAZLARIN CEM’İ MESELESİ  

İslam’da beş vakit namazın kendi vaktinde kılınması esas olmakla birlikte, bazı 

durumlarda iki namazın birleştirilerek tek bir vakitte kılınması mümkündür. Fıkıh 

literatüründe bu uygulama "cem‘-i salâteyn" olarak adlandırılır ve sûri cem‘, hakikî cem‘, 

cem‘-i takdîm ve cem‘-i te’hîr kavramları altında ele alınır. Sûri cem‘, iki namazdan 

birinin son vaktinde, diğerinin ise ilk vaktinde kılınmasıdır ve bu şekilde namazlar ardışık 

olarak eda edilerek bir cem‘ görünümü ortaya çıkar. Hakikî cem‘ ise bir namazın diğer 

bir namazın vaktinde kılınmasıdır. Cem‘-i takdîm, öğle ve ikindi namazlarının öğle 

vaktinde ya da akşam ve yatsı namazlarının akşam vaktinde birleştirilmesidir. Cem‘-i 

te’hîr ise öğle ve ikindi namazlarının ikindi vaktinde, akşam ve yatsı namazlarının ise 

yatsı vaktinde birleştirilerek kılınmasıdır.453 

Âlimler, Arafat’ta öğle ile ikindi namazlarının öğle vaktinde, akşam ile yatsı 

namazlarının ise yatsı vaktinde birleştirilmesine dair icma etmişlerdir.454 Ancak sabah 

namazının herhangi bir namazla birleştirildiğine dair bir uygulama nakledilmemiştir.455 

Bunun yanı sıra, hacda cem‘ uygulamasının haccın menasikinden mi yoksa yolculuk 

durumundan mı kaynaklandığı, cem‘in hangi mazeretlere bağlı olarak yapılabileceği ve 

 
452 İbn Abdülberr, et-Temhîd, 2/258. 
453 Osman Şahı̇n, “Ahkâm Hadı̇slerı̇nı̇n Çoklu Yöntemle Anlaşılması ve Yorumlanması: Namazların Cem’ı̇ 

Örneğı̇”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 43 (2017), 36; Mustafa Çakır, “Fikhî 

Açıdan Namazlarda Cem‘ Sebeplerı̇”, Diyanet İlmî Dergi 55 (2019), 41. 
454 Ebû Bekr Muhammed b. İbrâhîm b. el-Münzir en-Nîsâbûrî İbnü’l-Münzir, el-İcmâʿ, thk. Fuâd 

Abdülmün‘im Ahmed (b.y.: Dâru’l-Müslim li’n-Neşir ve Tevzi’, 2004), 38. 
455 İmâmü’l-Haremeyn Ebü’l-Meâlî Rüknüddîn Abdülmelik b. Abdillâh b. Yûsuf el-Cüveynî, Nihâyetü’l-

matlab fî dirâyeti’l-mezheb, thk. Abdülazim Muhammed ed-Dîb (b.y.: Dâru’l-Minhac, 2007), 2/467. 



83 

 

yolculukta cem‘ yapmanın şartlarına ilişkin çeşitli ihtilaflar bulunmaktadır. Ayrıca, 

mazeret olmaksızın cem‘in yapılıp yapılamayacağı da tartışmalı bir meseledir. 

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’yi İbn Abbas’tan gelen “Resûlullah korku ve yolculuk 

olmaksızın öğle ile ikindiyi; akşam ile de yatsıyı cem‘ etti.”456 hadisine dayanarak hüküm 

vermesi sebebiyle eleştirmiştir. İbnü’l-Lebbâd’a göre bu hadisten Hz. Peygamber’in (sav) 

öğle namazını mı ikindi vaktinde yoksa ikindi namazını mı öğle vaktinde kıldığı ya da 

akşam namazını mı yatsı vaktinde yoksa yatsı namazını mı akşam vaktinde kıldığı açıkça 

anlaşılmamaktadır. Bu nedenle İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin, Hz. Peygamber’in (sav) 

Arafat’taki uygulamasına dayanarak, hac dışında da öğle ile ikindinin cem‘-i takdîm, 

akşam ile yatsının ise cem‘-i te’hîr şeklinde kılınabileceği sonucuna varmasını hatalı 

bulmuştur. Ona göre Mâlik’in yalnızca akşam ve yatsının cem‘-i takdîm şeklinde 

birleştirilebileceği yönündeki görüşü daha isabetlidir. Çünkü İbn Ömer’den, yağmurlu 

havalarda valilerin akşam ile yatsıyı cem‘ ettikleri ve kendisinin de onlara uyduğuna dair 

bir rivâyet gelmiştir.457 Ayrıca, Medine ehlinin uygulaması da bu yönde olmuştur.458 

Mâlik, yağmurlu gecelerde akşam ile yatsı namazlarının akşam vaktinde 

birleştirilmesine cevaz vermiştir. Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer ve Hz. Osman’ın da bu 

uygulamayı benimsemiş olduklarını belirtmiştir.459  

 Şâfiî’nin namazların cem‘ edilmesi konusundaki görüşü öğle ile ikindinin, akşam 

ile yatsının cem‘ edilebileceği ve bu cem‘in, cem‘-i takdîm ya da cem‘-i te’hîr şeklinde 

olabileceği yönündedir. Şâfiî’ye göre öğle namazı vaktinde öğle ve ikindi namazının 

kılınabileceği gibi bu namazlar ikindi namazı vaktinde de birleştirilerek kılınabilir, aynı 

şekilde akşam ve yatsı namazları akşam namazı vaktinde kılınabileceği gibi yatsı namazı 

vaktinde de kılınabilir, sünnetten çıkan hüküm budur. 460 Şâfiî’nin konu ile ilgili 

delillerinden biri Resûlullah’ın Tebük Gazvesi’nde öğle, ikindi, akşam ve yatsıyı cem‘ 

etmesi461 ve İbn Abbas’dan gelen şu rivâyettir: “Size Hz. Peygamber’in (sav) yolculuk 

yaparken namazından haber vereyim mi? Güneş zeval vaktinde ve Hz. Peygamber (sav) 

evindeyse öğle ve ikindi namazını zeval vaktinde birleştirirdi. Eğer yolculuğa zeval 

 
456 Müslim, “Müsâfirîn” 6. 
457 Muvatta’, “Kitabu’s-Salât”, 30. 
458 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 65-67. 
459 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 1/203-204. 
460 Şâfiî, el-Üm, 1/96. 
461 Müslim, “Müsâfirîn” 6. 



84 

 

vaktinden önce çıkmışsa öğle namazını ikindi namazının vaktine kadar ertelerdi ve ikindi 

vaktinde birleştirerek kılardı.” Şâfiî, akşam ve yatsı namazının da buna göre olduğunu 

haber vermiştir.462  

Şâfiî’ye göre Arafat’ta cem‘-i takdîm, Müzdelife’de ise cem‘-i te’hîr yapılması, 

Arafat’ta duanın sürekliliği ve Müzdelife’de yolculuğun devamı açısından uygun bir 

yöntemdir.463 Ayrıca, İbn Abbas’ın naklettiği bir rivâyette, Hz. Peygamber’in (sav) korku 

ve yolculuk durumu olmadan da namazları cem‘ etmesinin, ümmete kolaylık sağlama 

niyetiyle olduğu belirtilmiştir.464 

Kanaatimizce İbnü’l-Lebbâd, namazların cem‘i meselesine eserinde yer verme 

gerekçesi, Şâfiî’nin bu konuda Mâlik’i eleştirmiş olmasıdır. Zira Şâfiî, İbn Abbas’tan 

nakledilen hadisin yalnızca bir kısmıyla amel ettiği ve bu hadisi yağmurlu günlerle 

sınırlandırarak tevil ettiği gerekçesiyle Mâlik’i eleştirmiştir.465 

2.13. İHRAMLININ BAŞINI VE YÜZÜNÜ ÖRTMESİ 

Hac ve umre ibadetlerini yerine getirmek isteyen bir kimsenin, bu ibadetlere 

mahsus olarak ihrama girmesi şarttır. İhrama girilmesiyle birlikte, daha öncesinde mübah 

olan bazı davranışlar yasak hale gelir. Bu durum, literatürde “ihram yasakları” olarak 

nitelendirilir. Bunları kısaca dikişli elbise giyme yasağı, koku sürme yasağı, vücudun 

herhangi bir yerinden kıl kesme ya da koparma yasağı ve cinsel ilişkiye girme yasağı 

olarak sayabiliriz.466 

İhramlı bir erkeğin başını örtemeyeceği hususunda fakihler arasında icmâ 

bulunduğu ifade edilmiştir. Ancak ihramlı bir kimsenin yüzünü örtmesi meselesi 

tartışmalıdır. Bu konuda ashaptan farklı rivâyetler nakledilmiştir. Örneğin, Abdullah b. 

Ömer ihramlının yüzünü örtemeyeceği görüşünü savunurken, Hz. Osman, Zeyd b. Sabit, 

Câbir, Abdullah b. Abbas ve Sa’d b. Ebû Vakkas’tan ihramlı bir kimsenin yüzünü 

örtebileceğine dair rivâyetler bulunmaktadır.467 

 
462 Müzenî, el-Muhtasar, 8/119. 
463 Müzenî, el-Muhtasar, 8/119. 
464 Müslim, “Müsâfirîn” 6 
465 Şâfiî, el-Üm, 7/203; Arangül, İmam Şâfı̇î’nı̇n “İhtı̇lâfu Mâlı̇k ve’ş-Şâfı̇î” Adlı Eserı̇ Çerçevesı̇nde İmam 

Mâlı̇k Eleştı̇rı̇sı̇, 160. 
466 Bakara 2/196; Bakara 2/197; Mâide 5/194; Buhârî, "Hac", 21. 
467 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 2/92-93. 



85 

 

İbnü’l-Lebbâd, Hz. Osman’ın ihramlı iken yüzünün örtülü olduğu ve İbn Ömer’in 

çenenin üst kısmını yüzden sayıp ihramlının örtmesini yasakladığı birbirine zıt rivâyetleri 

konu ile ilgili zikretmiştir. Aynı konu başlığı altında Hz. Peygamber’in (sav) Amr b. 

Hazm’a diyetlerle ilgili yazdığı mektupta mûdıhanın diyetinin beş deve olduğunu 

söylediğini de aktarmıştır. Mûdıhanın ise yüz ve başta oluşan bir yaralama olduğunu 

belirtmiştir. İbn Ömer’in ihramlı için çenenin üst kısmını örtmeyi yasaklamasını yüzün 

de baştan sayıldığına bir delil olduğunu söylemiştir. İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin abdest 

âyetinden yola çıkarak Allah’ın yüzü yıkamayı başı ise mesh etmeyi emretmesi sebebiyle, 

yüz ve baş arasında bir ayrım olduğunu iddia ettiğini aktarmıştır. Ayrıca Şâfiî’nin, Hz. 

Osman’ın yüzünü örttüğü hadisten de yola çıkarak başını örtemeyen ihramlının yüzünü 

örtebileceğine hükmettiğini belirtmiştir. Ancak daha sonra Şâfiî, diyetler konusunda yüz 

ve başı aynı görmüştür. İbnü’l-Lebbâd’a göre bu bir çelişkidir. Çünkü Şâfiî, ihramlının 

yüzünü örtebileceği konusunda yüz ve başın ayrı bölgeler olduğunu söylemiş ancak 

mûdıha konusunda yüzü ve başı bir bölge olarak kabul etmiştir.468 

 Mâlik, ihramlı bir kimsenin yüzünü örtmesini tıpkı başını örtmesi gibi ihram 

yasaklarından saymış ve yüzündeki örtüyü çıkarmazsa fidye ödemesi gerektiğine 

hükmetmiştir.469 Mâlikîlerin bu konudaki delilleri İbn Ömer’den nakledilen “Çenenin üst 

kısmı baştan sayılır ve ihramlı bir kimsenin onu örtmemesi gerekir.” rivâyetidir.470 Bu 

rivâyete dayanarak Mâlik, göre yüz ve çeneyi ihramdan saymıştır.471 

 Şâfiî’ye, ihramlı bir kimsenin yüzünü örtmesi meselesi sorulduğunda ihramlının 

başını örtemeyeceğini ancak yüzünü örtmesinde bir sakınca olmadığını söylemiştir. 

Görüşüne delil olarak ise Mâlik’ten rivâyet ettiği Abdullah b Âmir b. Rebîa hadisini 

zikretmiştir. Abdullah b Âmir b. Rebîa şöyle rivâyet etmiştir: “Ben Hz. Osman’ı o, ihramlı 

iken bir yaz günü Arc472 denen yerde gördüm. Yüzü mor kadife bir şeyle örtülüydü. Sonra 

ona av hayvanı getirildi. Arkadaşlarına onu yiyin dedi. Onlar sen yemeyecek misin, 

dediler. Ben sizin heyetinizden değilim, bu av hayvanı benim içindir, dedi.”473 Hz. 

Peygamber’in (sav), ihramlı iken ölen birisinin yüzünün değil de başının açılmasını 

 
468 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 71-72. 
469 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 1/463. 
470 Muvatta’, “Hac”, 6. 
471 İbn Abdülberr, et-Temhîd, 15/110. 
472 Medine’ye yetmiş sekiz mil uzaklıkta bir köy.  
473 Muvatta’, “Hac”, 25. 



86 

 

emretmesi ve koku sürmeden üzerindeki elbiselerle kefenlenmesini söylemesi bir başka 

delil olarak zikredilmiştir.474 Şâfiî’nin konu ile ilgili bir diğer delili ise Abdurrahman b. 

Kâsım’ın babasından naklettiği “Hz. Osman, Zeyd b. Sabit ve Mervan b. Hakem ihramlı 

iken yüzlerini örtmüşlerdi” rivâyetidir. Şâfiî kendi delillerini zikrettikten sonra 

muhatabına İbn Ömer mi yoksa halife olan Hz. Osman mı tercih edilmelidir ki Hz. 

Osman, İbn Ömer gibi tek başına da değildir, diye sorar. Şâfiî, ihramlının yüzünü 

örtebileceğine dair rivâyetlerin birçok sahabi tarafından nakledildiğini belirtmiştir. 

Mâlikîlerin amel-i ehl-i Medine kıstasına göre böyle bir durumda ihramlının yüzünü 

örtebileceğine izin vermeleri gerektiğini söylemiştir. Şâfiî, Mâlikîleri amel-i ehl-i Medine 

derecesine çıkacak kadar çok sahabenin görüşünü terk edip tek bir sahabinin rivâyetini 

esas alarak ihramlının yüzünü örtmesine izin vermedikleri için eleştirmiştir.475 

 Şâfiî, başın ve yüzün ayrı şeyler olduğunu Şârî’in bunların arasını ayırdığını 

söylemiştir. Konuyu soran muhatabına abdest âyetini476 zikretmiş Allah’ın yüzün 

yıkanmasını ancak başın mesh edilmesini farz kıldığını hatırlatmıştır. Yine bir kimsenin 

ihramdan çıkmak için saçlarını kısaltması ya da tıraş etmesi gerektiğini ancak çenesinin 

üstündeki tüylerin kısaltılması ya da tıraş edilmesi ile ihramdan çıkamayacağını da 

belirtmiştir.477 

Konu ile ilgili üzerinde tartışma olan bir diğer rivâyet ise İbn Abbas’tan gelen Hz. 

Peygamber’in (sav) ihramlı iken devesinden düşüp ölen bir kimsenin başının 

örtülmemesini emrettiği rivâyetidir.478 İhramlının yüzünü örtebileceğine cevaz verenlere 

göre İbn Abbas’ın rivâyeti yüzün mutlaka açık kalması gerektiğine bir işaret değildir. 

Ancak ihramlı bir kimsenin yüzünü örtmesine cevaz vermeyenlere göre ise yüzün 

örtülmesi durumunda başın örtülmesinin önüne geçmek zor olabilir. 479 

 
474 Buhârî, “Cezau’s-Sayd”, 20-21. 
475 Şâfiî, el-Üm, 7/255. 
476 “Ey iman edenler! Namaz kılmaya kalkacağınız zaman yüzlerinizi, dirseklere kadar ellerinizi yıkayın; 

başlarınızı meshedin, ayaklarınızı da topuk kemiklerine kadar (yıkayın). Eğer cünüp olursanız temizlenin. 

Şayet hasta veya yolculuk halinde bulunursanız veya içinizden biri ayak yolundan gelirse yahut kadınlarla 

cinsel ilişkide bulunursa, bu hallerde su bulamadığınız takdirde temiz bir toprağa yönelin (teyemmüm edin), 

yüzünüzü ve ellerinizi onunla meshedin. Allah size herhangi bir güçlük çıkarmak istemez, fakat O sizi 

tertemiz kılmak ve üzerinizdeki nimetini tamamlamak ister ki şükredesiniz.” Mâide 5/6. 
477 Şâfiî, el-Üm, 7/256. 
478 Müslim, “Hac”, 14. 
479 Nevevî, el-Mecmû‘, 7/268. 



87 

 

Mâlikî mezhebine ait sonraki dönem eserlerinde bu konu tekrar ele alınmış ve Hz. 

Osman hadisinden yola çıkılarak şiddetli sıcaklarda yüzün örtülmesinde bir sakınca 

olmayacağı sonucuna varılmıştır.480 Bu görüşte olanlar Hişâm b. Urve’nin (ö. 146/763) 

Fatıma binti Münzir’den şöyle rivâyet ettiğini aktarmışlardır: “Biz ihramlı iken yüzümüzü 

örterdik, bizimle Esmâ binti Ebi Bekir de vardı.”481 Mâlik’in konu ile ilgili görüşü 

ihramlının yüzünü örtemeyeceği hatta uzun süre eliyle bile yüzüne gölge yapamayacağı 

iken Eşheb, Mecmuat adlı eserinde bilerek ya da unutarak veya şiddetli sıcak ya da soğuk 

sebebiyle yüzünü kapatan bir kimsenin fidye ödemesine gerek olmadığını yazmıştır.482  

Şâfiî mezhebine ait sonraki dönem eserlerinde ise Şâfiî’nin görüşüne zıt fikirler 

görülmektedir. Nitekim Şâfiî, ihramlının yüzünü örtebileceğine cevaz verirken sonraki 

Şâfiî fıkıh eserlerinde ihramlının yüzünün, arka kısımlara ulaşmasa bile örtemeyeceği 

söylenmiştir. Konu ile ilgili delilleri ise Hz. Peygamber’in (sav) ihramlı ölen kimsenin 

başının açık bırakılmasını söylediği hadistir. Tedavi, sıcaklık ya da soğukluk gibi 

durumlarda örtmek ise caizdir demişlerdir.483  

İbnül-Lebbâd’ın Şâfiî’yi mûdıha konusunda yüz ve başı bir bölge olarak kabul 

etmesini eleştirdiği kısma geçmeden önce kanaatimizce konunun daha iyi anlaşılması için 

bazı kavramların tanımının yapılması yerinde olacaktır. İslam hukukunda cezalar had, 

kısas, diyet ve ta‘zîr şeklinde ayrılır. Kısas, kasten adam öldürme veya yaralama 

durumlarında suçun dengi bir ceza ile cezalandırılması, haksız yere öldürdüğü cana 

karşılık katilin öldürülmesi ya da kasten yapılmış yaralamalarda benzeri ile muamele 

görmesini ifade eden kavramdır.484 İslam ceza hukukunda kasten adam öldürenin cezası 

kısastır, ancak maktulün ailesi katili affederse ya da öldürme işi hatâen olmuşsa bu diyete 

döner. 485 Diyet, bir kimsenin haksız yere öldürülmesi ya da yaralanması sonucu ödenen 

mal veya parayı ifade eder.486 Ancak diyet kavramı genellikle ölümle sonuçlanan fiiller 

için kullanılırken kasten yaralamalarda erş veya hükûmet-i adl kavramları devreye girer. 

 
480 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 4/140. 
481 Muvatta’, “Hac”, 6. 
482 Ebû Muhammed Abdullāh b. Ebî Zeyd Abdirrahmân el-Kayrevânî en-Nefzî İbn Ebû Zeyd, en-Nevâdir 

ve’z-ziyâdât ʿalâ mâ fi’l-Müdevvene min ğayrihâ mine’l-ümmehât, thk. Abdulfettah Muhammed el-Helevî 

(Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1999), 2/348. 
483 Vehbe ez-Zuhaylî, el-Fıkhu’l-İslâmî ve edilletuhu (Dımaşk: Dâru’l-Fikr, ts.), 3/2291. 
484 Şamil Dağcı, “Kısas”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 

25/488. 
485 Bakara 2/178-179; İsrâ 17/33; Nisâ 4/92. 
486 Ali Bardakoğlu, “Diyet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 

9/473. 



88 

 

Erş, ölümle sonuçlanmayan yaralamalarda ya da sakat bırakma durumunda mağdura 

ödenen mal veya parayı ifade eden kavramdır.487 Hükûmet-i adl ise nasla belirlenmemiş, 

ölümle sonuçlanmayan yaralanmalarda veya sakat bırakmalarda mağdura ödenecek 

tazminat miktarının hâkimin kararına bırakılmasını ifade eden kavramdır.488 

Ölüm haricinde diyeti gerektiren iki durum vardır: biri şecce diğeri ise uzuv 

kaybıdır.489 Şecce, sadece baş ve yüzde olan yaralanmalara denir, bedende olan 

yaralanmalara cirâh denir.490 Şeccenin çoğulu şirâcdır. Fıkıhta ve sözlükte on tür şecce 

vardır. Cildin kanamasını ifade edene dâmîye, cildin yarılmasını ifade edene hârîse, etin 

yarılmasını ifade edene bâdıa, etin oyulmasını ifade edene mütelâhîme, et ve kemik 

arasındaki ince zara ulaşan yaralanmaları ifade edene simhâk, kemiğin açığa çıkmasını 

ifade edene mûdıha, kemiğin kırılıp parçalanmasını ifade edene hâşime, kemiğin yerinden 

çıkmasını ifade edene munakkıle, beyin zarına ulaşan yaralanmaları ifade edene 

me’mûme, boşluğa kadar ulaşan yaralanmaları ifade edene câife denir. Bu tür 

yaralanmalarda diyet mûdıha ve üzerindeki yaralanmalara uygulanmaktadır. Mûdıhanın 

altındaki yaralanmalarda hükümet-i adl vardır.491 

 Mûdıhanın diyeti (erşi) konusunda fukaha hatâen oluşan mûdıhanın diyetinin beş 

deve olduğu konusunda hem fikirdir. Bu da Resûlullah’ın Amr b. Hazm için yazdığı 

mektupta sabittir.492 Ayrıca Amr b. Şuayb babasından o da dedesinden Resûlullah’ın 

şöyle dediğini rivâyet etmiştir: “Mûdıhada beş deve vardır.”493 

 Mâlik, Ebû Hanîfe ve Şâfiî mûdıhanın yüz ve baş bölgelerinde olan yaralamalar 

için kullanılan bir kelime olduğunda hem fikirdirler. Ancak Mâlik mûdıhanın baş 

kısmında, alında ve üst çenedeki bölgelerde olabileceğini; alt çenenin boyundan sayılması 

sebebiyle burnun ise yüzden olmayıp çıkıntı bir kemik olması sebebiyle mûdıhadan 

 
487 Ali Şafak, “Erş”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 11/307. 
488 Şamil Dağcı, “Hükûmet-i Adl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1998), 18/463. 
489 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 4/202. 
490 Ebû Habîb Sa‘dî, el-Kâmûsu’l-fıkhî (Dımaşk;Suriye: Dâru’l-Fikr, 1988), 60; İbn Abdülberr, et-Temhîd, 

17/370. 
491 Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellâm el-Herevî, el-Ğarîbu’l-musannef, thk. Safvân Adnân Dâvûdî (b.y.: 

Mecelletu’l-Câmiʿati’l-İslâmiyye, ts.), 2/493; Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî 

İbn Kuteybe, el-Cerâsîm, thk. Muhammed Câsim el-Hamîdî (Dımaşk: Vizâretu’s-Sekâfe, ts.), 1/453; İbn 

Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 4/202. 
492 Şâfiî, el-Üm, 6/81. 
493 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 4/202. 



89 

 

sayılamayacağını söylemiştir.494 Şâfiî ve Hanefilere göre ise mûdıha, yüz ve başın 

tamamıdır. Şâfiî’ye göre başın tamamı aynıdır, yüzün alt kısmı üst kısmı, çenenin alt 

kısmı üst kısmı, başta saç bitiminden sakalların alt kısmına kadar iki kulak arasındaki her 

şey mûdıhadan sayılmıştır.495 

Mâlikî mezhebinin fıkıh kitaplarında Şâfiî ve Ebû Hanîfe’nin mudıhayı tüm baş 

saymalarındaki delillerinin Enfâl sûresinde geçen “Boyunlarının üstüne vurun!”496 âyeti 

ile İbn Ömer’den gelen çenenin üst kısmının da baştan sayıldığı rivâyeti olduğu 

belirtilmiştir.497 Ancak yaptığımız araştırmada gerek Şâfiî mezhebinde gerek de Hanefi 

mezhebinde mûdıha konusu ile ilgili başlıklar altında bu delillere rastlayamadık.  

 Şâfiî’nin mûdıhayı tüm baş olarak kabul ettiği kesindir çünkü Şâfiî konuyu kelime 

bazlı ele almıştır. Hadiste mûdıha kelimesi geçmektedir ve mûdıhanın anlamının ise 

kemiğe ulaşan, kemiği ortaya çıkaran bir şecce (yüz ve başta olan yaralanma) 

olduğudur.498 Nitekim kitabında mûdıhanın abdestten farklı olarak baş ve yüzü 

birleştirdiğini söylemektedir.499 

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin ihramlı bir kimse için başını örtmesine izin vermeyip 

yüzünü örtmesine izin vermesini ancak mûdıha türü yaralanmalarda yüzü de baş 

bölgesinden saymasını bir çelişki olarak görmüştür. Ona göre eğer yüz baş bölgesinden 

sayılırsa ihramlı başını örtemediği gibi yüzünü de örtememelidir. Ancak yatığımız 

araştırmaya göre Şâfiî, konuyu kelime anlamı etrafında incelemiş. Gelen rivâyetlerden 

ihramlının yüzünün örtülebileceği sonucunu çıkarırken mûdıha kelimesinin anlam 

çerçevesi dahilinde yüzü, baş bölgesinden saymıştır.  

2.14. GAYR-İ MÜSLİM KADINLA EVLİLİK BAĞININ DEVAMI 

İslam dini toplumun en küçük yapı taşı olan aileye büyük önem atfetmiştir. Ailenin 

sevgi ve saygı temeli üzerine inşa edilmesi gerektiğini belirtmiştir.500 Bu sebepten aile 

 
494 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 4/566. 
495 Şâfiî, el-Üm, 6/82; Suğdî, en-Nütef fi’l-fetâvâ, 2/678. 
496 Enfâl 8/12. 
497 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 8/93. 
498 Ebû Abdirrahmân el-Halîl b. Ahmed b. Amr b. Temîm el-Ferâhîdî, Kitâbü’l-‘ayn, thk. Mehdî Mahzûmî 

- İbrâhim es-Sâmerrâî (b.y.: Dâru ve Mektebetü’l-Hilâl, ts.), 3/266; Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellâm el-Herevî, 

Ğarîbü’l-hadîs, thk. Muhammed Abdulmu‘îd Hân (Haydarâbâd: Matbaatü Dâireti’l-Ma‘ârifi’l-Osmaniyye, 

1964), 3/76; Sa‘dî, el-Kâmûsu’l-fıkhî, 382. 
499 Şâfiî, el-Üm, 7/334. 
500 Rum 30/21. 



90 

 

içinde oluşabilecek muhtemel kargaşaları, fikir ayrılıklarını henüz aile kurulmadan belli 

bazı sınırlamalarla engellemiştir. Bu sınırlamalar evlenme engelleri başlığı altında sürekli 

ve geçici evlenme engelleri olarak iki kısma ayrılmıştır. Din farklılığı geçici evlenme 

engellerindendir. Bir Müslüman, gayr-i müslim biri ile evlenmek istediğinde o kimsenin 

mutlaka İslam ile şereflenmesi gerekmektedir.501Ayrıca Müslüman erkeklerin ehl-i 

kitapla evlenmelerine âyetle izin verilmiş olmasının yanı sıra502 Müslüman bir kadın, ehl-

i kitap bir erkekle evlenmek istediğinde yine o kimsenin İslam ile şereflenmesi 

gerekmektedir. İkisi de Müslüman olmayan karı ve kocadan birinin, daha sonra 

Müslüman olması ile nikahlarının durumunun ne olacağı yine geçici evlenme engeli 

başlığı altında din farklılığı konusu içinde işlenmiştir.  

 Mâlik, Ebû Hanîfe ve Şâfiî, kadının kocasından önce Müslüman olması durumunda 

kadının iddeti süresince kocasının İslam’a girmesiyle nikahlarının sabit olacağına 

hükmetmişlerdir. Bu iddet ise üç hayız dönemidir.503 Yani koca, karısının üç hayız 

dönemi içerisinde karısı gibi Müslüman olursa nikahları devam eder. Bu duruma delil 

olarak Âtike bt. Velîd’in, kocası Safvân b. Ümeyye’den önce Müslüman olduğu haberdir. 

Safvân, yaklaşık bir ay sonra Müslüman olmuş Resûlullah, nikahlarını muteber saymıştır. 

Yine İbn Şihâb’dan nakledildiğine göre kocası kâfir olup dârü’l-küfürde yaşayan bir 

kadının hicret etmesi durumunda, Resûlullah tarafından eşler arasındaki nikâh bağının 

sona erdirileceği belirtilmiştir. Ancak kocanın, iddet süresi sona ermeden önce hicret 

etmesi durumunda ise hükmün farklı olduğu ifade edilmiştir.504 Benzer bir şekilde İbn 

Abbas’tan rivâyetle; “Resûlullah zamanında bir kadın Müslüman oldu, hicret etti ve 

evlendi. Kadının ilk eşi Müslüman olup Resûlullah’a geldi. Ben onunla Müslüman 

olmuştum, o da benim Müslüman olduğumu biliyordu dedi. Resûlullah kadını yeni 

 
501 Bakara 2/221. 
502 “Bugün size iyi ve temiz nimetler helâl kılınmıştır. Kendilerine kitap verilenlerin yiyeceği size helâldir; 

sizin yiyeceğiniz de onlara helâldir. Gayri meşrû ilişkide bulunmak veya gizli dost tutmak şeklinde değil 

de meşrû bir nikâhla evlenmek şartıyla mümin kadınlardan iffetli olanlar ile sizden önce kendilerine kitap 

verilenlerden iffetli kadınlar -mehirlerini verdiğiniz takdirde- size helâldir. Kim inanmayı reddederse ameli 

kesinlikle boşa gider. O, âhirette de hüsrana uğrayanlardandır.” Mâide 5/5. İbn Ömer bunu uygun 

görmemiş, Allah’ın kullarından biri olduğu halde bir kadının “Rabbim İsa’dır” demesinden daha büyük 

şirk tasavvur edemiyorum, demiştir. Buhârî, “Talak”, 18;Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî el-Cessâs, 

Ahkâmü’l-Kur’ân, thk. Muhamed Sadık Kâmhavî (Beyrut: Dâru’l-İhyâ, 1405), 3/324. 
503 “Boşanan kadınlar kendi başlarına (evlenmeksizin) üç âdet süresince beklerler. Allah’a ve âhiret gününe 

iman ediyorlarsa, Allah’ın rahimlerinde yarattığını gizlemeleri onlara helâl olmaz. Eğer taraflar arayı 

düzeltmeyi istiyorlarsa kocaları, onları kendilerine geri çevirme hususunda başkalarından daha ziyade hak 

sahibidirler. Kadınların, mâkul ve meşrû ölçülerde ödevlerine denk hakları vardır; erkeklerin ise onların 

üzerinde bir dereceleri mevcuttur. Allah izzet ve hikmet sahibidir.” Bakara 2/228. 
504 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 3/72. 



91 

 

kocasından ayırdı ve ilk kocasına geri verdi”505 rivâyeti ile Müslüman olan karısının 

iddeti bitmeden önce Müslüman olan kocaya nikahın devamı hakkı tanınmıştır. Mezhep 

imamlarının tartıştığı konu kocanın karısından önce Müslüman olması durumunda 

aralarındaki nikah bağının devamı konusundadır.  

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’yi bu bağlamda eleştirmiş, kocanın önce Müslüman olması ile 

kadının önce Müslüman olması arasında herhangi bir fark gözetmemesini isabetsiz 

bulmuştur. Nitekim İbnü’l-Lebbâd’a göre hadislerden de anlaşılacağı gibi kadının önce 

Müslüman olması ile kocanın önce Müslüman olması arasında fark vardır. Safvân b. 

Ümeyye’nin (ö. 41/661) müşrik olarak Huneyn ve Tâîf savaşlarına katılırken karısının 

Müslüman olması ve nikahlarının devam etmesi karısının kocasından önce Müslüman 

olması durumuna örnektir. Yine İbn Şihâb ez-Zührî’den gelen rivâyette, hicret eden bir 

kadının iddet süresi içinde kocasının da Müslüman olması durumunda, eşler arasındaki 

nikâh bağının muhafaza edildiği sabittir. Kocanın Müslüman olup kadının Müslüman 

olmadığı durumlarda ise Mâlik, kadına İslam’ın teklif edileceğini eğer kabul etmezse 

aralarının ayrılacağını söylemiştir. Bu görüşüne de Mümtehine sûresi 10. âyetini506 delil 

getirmiştir. Kadına yapılan bu teklifin süresi ise Hind bt. Utbe’nin (ö. 14/635) Müslüman 

olması için beklenildiği kadardır demiştir. İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’yi, kocanın önce 

Müslüman olduğu durumlarda da kadının iddet süresinin beklenmesi gerektiğini 

söyleyerek herhangi bir hadis nakletmeksizin kendi içtihadına dayalı bir hüküm verdiği 

gerekçesiyle tenkit etmiştir.507 

Mâlik, Mümtehine sûresindeki “Kâfir kadınları nikâhınız altında tutmayın.”508 

âyetini delil getirmiştir. Kocanın karısından önce Müslüman olan evliliklerde kadına, 

İslam’ın teklif edileceğini eğer kabul etmezse aralarındaki evlilik bağının sona ereceğine 

hükmetmiştir.509 İslam’ın teklif edilmesiyle kadının birkaç gün içinde kararını vermesi 

 
505 Ebû Dâvûd, “Talak”, 24; Tirmizi, “Nikâh”, 43. 
506 “Ey iman edenler! Mümin kadınlar göç ederek size geldiklerinde -onların imanlarını Allah daha iyi 

bilmekle beraber- siz onları sınayın. Eğer mümin olduklarını anlarsanız, onları kâfirlere iade etmeyin. 

Bunlar onlara helâl değildir, onlar da bunlara helâl olmaz. Onlara (kocalarına) harcadıklarını (mehirleri) 

geri veriniz. Mehirlerini ödediğiniz takdirde bu kadınlarla evlenmenizde sakınca yoktur. Kâfir kadınları 

nikâhınız altında tutmayın. Siz harcadığınızı (verdiğiniz mehri) isteyin, onlar da harcadıklarını istesinler. 

Allah’ın hükmü işte budur. Aranızda hükmünü böyle veriyor. Allah hakkıyla bilmektedir, hüküm ve 

hikmet sahibidir.” Mümtehine 60/10. 
507 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 73-75. 
508 Mümtehine 60/10. 
509 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 5/519. 



92 

 

istenmiştir. Ebû Zeyd, İbn Kâsım’dan koca karısına İslam’ı iki ya da üç gün içinde arz 

eder, eğer kadın İslam’ı reddederse kendini hayız ile temizler dediğini rivâyet etmiştir.510 

 Şâfiî ise, kocanın karısından önce Müslüman olması ile karının kocasından önce 

Müslüman olması arasında bir fark görmemiştir. Her ikisinin de iddet süresi içerisinde 

Müslüman olması durumunda nikah akitlerinin devam edeceğine hükmetmiştir. İddet 

süresince aralarındaki nikah mevkuf durumdadır ve cinsel ilişkide bulunmak helal 

değildir. Eğer iddet süresi bitmeden diğer eş Müslüman olmazsa aralarındaki nikah bağı 

sona erer ve nikah boşama olmadan feshedilir, demiştir. 511 Şâfiî’nin bu konudaki delili; 

İbn Şihâb’ın rivâyeti ile Mahreme b. Nevfel’in (ö. 54/674) karısı Şifâ bt. Avf’dan; Ebû 

Süfyân b. Harb’ın (ö. 31/651-52) karısı Hind bt. Utbe’den; Hakîm b. Hizâm’ın (ö. 54/674) 

karısı Zeyneb bt. el-Avâm’dan önce Müslüman olup daha sonra karılarının Müslüman 

olması ve nikahlarının devam etmesidir.512 

 Şâfiî’ye göre Mâlikîler, Mümtehine sûresinde geçen âyeti kendi görüşlerine uygun 

tevil etmekle hata etmişlerdir. Nitekim âyette nikahlarının hemen düşmesi anlamı 

çıkarken Mâlikîler, İslam teklif edilir kabul etmezse nikah düşer demişlerdir. Âyette bunu 

destekleyecek herhangi bir şey yoktur. Kendi görüşlerini bir habere dayandırmamış 

olmalarını Şâfiî, bir haber olmadan âyetin zahirinin dışında bir şey söylemek caiz değildir 

diyerek reddetmiştir. Yine Şâfiî’ye göre İslam’ın teklif edilmesinin, zamansal olarak 

ucunun açık olması da bir sorundur. Şâfiî’ye göre bu teklif edilme işi bir saat içinde de 

olabilir bir yıl veya daha fazla bir zaman dilimi içinde de olabilir, bir haber olmadan 

zamanı belirlemek doğru değildir. Ayrıca kadının kaybolması, konuşamaması ya da 

baygın olması gibi durumlarda boşamanın ya hemen gerçekleşmesi ya da bu durumdaki 

kadının beklenmesi gerekmektedir. Şâfiî, “Boşama hemen gerçekleşir derseniz İslam’ın 

teklif edilmesi gerekir görüşünün dışına çıkmış olursunuz, böyle bir durumdaki kadın 

beklenir derseniz bu durumda da kafir bir kadınla nikah akdini devam ettirmiş olursunuz” 

diyerek Mâlikîleri eleştirmiştir.513 

Mâlikîler ve Şâfiî, Ebû Süfyân’ın karısı Hind’den önce Müslüman olduğu rivâyeti, 

kendi görüşlerine delil olarak öne sürmüşlerdir. Ebû Süfyân, Merru'z-Zehran'da 

 
510 Ebûbekr Muhammed b. Abdillah et-Temîmî es-Sıkıllî İbn Yûnus, el-Câmi‘ li-mesâili’l-Müdevvene (b.y.: 

Câmiʿatu Ümmi’l-Kurâ, 2013), 9/373. 
511 Şâfiî, el-Üm, 5/48. 
512 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 5/521. 
513 Şâfiî, el-Üm, 7/230-231. 



93 

 

Müslüman olduktan sonra Mekke’ye dönmüş Hind ise o sırada hâlâ iman etmemiştir. 

Ancak günler sonra Müslüman olmuş ve nikahları devam etmiştir.514 Mâlikîler, bu 

haberdeki “günler” kelimesini kısa bir süreye hamletmiş ve iddeti esas almamışlar, Şâfiî 

ise bunun iddet süresi dışında bir zaman dilimine hamledilmesini gerektirecek farklı bir 

haber olmadığını söylemiştir. Görüleceği üzere rivâyetteki “günler” kelimesinin 

hamledildiği anlam farklılığından dolayı konu ile ilgili hüküm de farklılaşmıştır. 

2.15. BİR ŞAHİTLE VE YEMİNLE HÜKÜM VERME 

Şahitlik ve yeminin, İslam ceza hukukunda ispat yöntemlerinden olduğu ulema 

tarafından kabul edilmiştir. Ancak farklı dava türlerindeki şahitlerin sayısı, yeminin 

şahitlikle eş değer görülüp görülmeyeceği, şahitlik yapan kimsenin cinsiyeti ile ilgili 

konularda ulema arasında fikir ayrılıkları oluşmuştur. Malî davalarda tek şahit ve 

davacının yemini ile hakkın ispatı da yine tartışılan konulardandır.  

İbnü’l-Lebbâd’a göre Şâfiî ve Irak ehli, Mâlik’in tek şahit ve yeminle hüküm 

verilebileceği görüşünü eleştirmişlerdir. Şâfiî ve Irak ehli görüşlerine delil olarak Bakara 

sûresi 282. âyette515 Allah’ın iki erkek şahit ya da bir erkek iki kadın şahidi zikrettiğini 

belirtmişlerdir. Bu âyetten hareketle şahitliğin alt sınırının iki erkek veya bir erkek ile iki 

kadın şahit olduğunu, dolayısıyla tek şahidin yeterli olamayacağını savunmuşlardır.516 

Yaptığımız araştırmaya göre İbnü’l-Lebbâd’ın Şâfiî’nin görüşü diye zikrettiği 

görüş Şâfiî’ye ait değildir. Nitekim Şâfiî de Mâlik gibi tek şahitle birlikte yemin ile hüküm 

verilebileceği görüşündedir.517  

Ebû Hanîfe, Sevrî, Evzâî ve ehl-i Iraktan olan cumhura göre hangi dava olursa olsun 

bir şahitle birlikte davacının yemini ile hüküm verilemez. Çünkü şahitliğin en alt sınırı 

 
514 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 3/72-73. 
515 “Ey iman edenler! Belirlenmiş bir zamana kadar bir borç ilişkisi kurduğunuzda bunu yazın. Aranızdan 

bir kâtip bunu adaletle yazsın. Kâtip Allah’ın kendisine öğrettiği gibi yazmaktan geri durmasın. Artık o 

yazsın, borçlu da yazdırsın; rabbi olan Allah’tan korksun ve borçtan hiçbir şeyi eksik bırakmasın. Eğer 

borçlu akılca zayıf veya eksik yahut kendisi yazdıramaz durumda olursa velisi adaletle yazdırsın. 

Erkeklerinizden iki şahidi de tanık tutun. Şahitler iki erkek olmazlarsa, rıza göstereceğiniz şahitlerden bir 

erkekle -biri yanılırsa diğerinin ona hatırlatması için- iki de kadın olsunlar. Çağrıldıklarında şahitler 

gelmezlik etmesinler. Borç küçük olsun büyük olsun vadesini belirterek onu yazmaktan üşenmeyin. Böyle 

yapmanız Allah katında daha adaletli, şahitlik için daha destekleyici ve şüpheye düşmemeniz için daha 

uygundur. Borç ilişkisinin, aranızda alıp vererek bitirdiğiniz peşin ticaret olması müstesnadır; onu 

yazmamanızda sizin için bir sakınca yoktur. Alışveriş yaptığınızda şahit tutun. Kâtip de şahit de zarar 

görmesin. Eğer zarar verirseniz şüphesiz bu sizin yoldan çıkmanız demektir. Allah’tan korkun, Allah size 

öğretiyor, Allah her şeyi hakkıyla bilmektedir.” Bakara 2/282. 
516 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 78-79. 
517 Şâfiî, el-Üm, 7/91-92. 



94 

 

Bakara sûresi 282. âyette iki erkek şahit, bulunmazsa bir erkek ve iki kadın şahit olarak 

belirlenmiştir.518 Bir şahitle birlikte davacının yemini ile hüküm vermenin kabul edilmesi 

âyete ziyade olur. Âyete ziyade ise nesih demektir. Nesih ise ancak mütevâtir sünnet ile 

olur.519 Bir şahitle birlikte davacının yeminini hüküm vermede kabul etmeyenlerin bir 

diğer delili ise Resûlullah’tan gelen, kendisine gelen husumetli iki kişiye “Ya senin iki 

şahidin ya da onun yemini!” şeklindeki rivâyettir.520 Bu rivâyet, hüküm için iki şahit 

bulunmasını aksi takdirde davalının yemin etmesinin gerekli olduğunu göstermektedir. 

 Mâlik, Şâfiî, Ahmed b. Hanbel, Dâvûd, Ebû Sevr ve Medineli yedi fakihe göre ise 

bir şahitle birlikte davacının yemini ile hüküm verilebilir. Bu şekilde hüküm vermek 

âyetin neshi anlamına gelmez ancak âyetin hükmünü değiştirmeyen bir ziyadedir.521 

Ayrıca Allah, Bakara sûresindeki mezkûr âyetle bundan başka hüküm verme çeşidi 

olmadığını da söylememiştir. Örneğin davalının ikrarı ile hüküm verilebileceği, âyette 

geçmemesine rağmen bu şekilde hüküm verilebileceğine dair âlimler arasında icmâ 

vardır.522 Nitekim Resûlullah’ın ve ashabının da bir şahit ve davacının yemini ile hüküm 

verdiğine dair pek çok rivâyet vardır. Sahnûn, Resûlullah’ın ve Hz. Ali’nin bu şekilde 

hüküm verdiğini ve Resûlullah’ın şöyle buyurduğunu rivâyet eder; “Allah katında Cibril 

bana geldi, bana bir şahitle birlikte yeminle hükmetmemi emretti.”523 Yine Rebi’, 

Şâfiî’nin İbn Abbas’ın naklettiği bir rivâyetti delil getirdiğini belirtmiştir. İbn Abbas’tan 

Hz. Peygamber’in (sav) şöyle dediğini nakletmiştir: “Resûlullah bir şahitle birlikte 

yeminle hüküm vermiştir.”524 Amr, bunun malî davalarla ilgili olduğunu söylemiştir. Saîd 

b. Ubâde ise “Resûlullah Amr b. Hazm’a bir şahitle birlikte yeminle hükmetmesini 

emretti.” diye rivâyet etmiştir. Yine Ebû Hureyre, Saîd b. Müseyyeb ve Ca’fer b. 

Muhammed de Resûlullah’ın bir şahit ve davacının yemini ile hüküm verdiğini rivâyet 

etmişlerdir.525 

 Şâfiî, kitabında konu için ayrı bir başlık açarak bir şahit ve davacının yemini ile 

hükmetmeyi kabul etmeyenleri sünnete aykırı davrandıkları için eleştirmiştir. Şâfiî, iddia 

 
518 Ebû Muhammed Ali b. Zekeriyya Munbeci, el-Lübab fi’l-cem beyne’s-sünne ve’l-kitâb, thk. Muhammed 

Fadl Abdülaziz Murad (Dımaşk: Dâru’l-Kalem, 1994), 2/574-577. 
519 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 4/251. 
520

 Buhârî, “Şehadet”,20; Müslim, “İman”,63. 
521 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 4/251. 
522 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 7/113. 
523 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 4/42. 
524 Müslim, “Akdiyye”, 1. 
525 Şâfiî, el-Üm, 6/273; Müzenî, el-Muhtasar, 8/414. 



95 

 

edildiği gibi bunun Kur’ân’a muhalefet olmadığını tam aksine Hz. Peygamber’e (sav) 

itaat etmeyi emreden âyetlere uygun olduğunu söylemiştir. Abdest âyetini örnek getiren 

Şâfiî, âyette ayakların yıkanmasının geçtiğini ve mestler üzerine mesh edilmesi ile ilgili 

bir şeyin yazılmadığını ancak uygulamada bir şahit ve davacının yeminini kabul 

etmeyenlerin de edenlerin de bunu yaptıklarını hatırlatmıştır. Yine sünnetten yola 

çıkılarak her hırsızlık yapanın elinin kesilmediğini belirtmiştir. Ayrıca bir kadının halası 

veya teyzesi ile bir nikah altında toplanılamayacağının da hadislerden yola çıkılarak 

uygulandığını söylemiştir. En’âm sûresi 145. âyette leş, kan, domuz eti ve Allah’tan 

başkası adına kesilmiş hayvanların haram olduğu zikredildikten sonra “…Bunlardan 

başka yasaklanmış bulamıyorum…” diye geçmesine rağmen yine her iki grubun da azı 

dişi olan yırtıcı hayvanları sünnete binaen haram kabul etmesini de bir şahit ve davacının 

yemini ile hüküm vermeyi gerekli kıldığını belirtmiştir. Bunun gibi pek çok meselede 

Resûlullah’ın sünnetine uyulduğunu çünkü onun, âyetlerin açıklayıcısı olduğunu 

zikrederek tek şahitle olan yeminin kabul edilmemesi sünnet ile açıklanan ve uygulanan 

her şeyi terk etmeyi gerekli kıldığını ifade etmiştir.526  

 Mâlik’in, bir şahitle birlikte davacının yeminini kabul etmesine dair delili, 

hadislerin yanı sıra nükûl meselesine dayanmaktadır.527 Nükûl, davalının yeminden 

kaçınması durumunda sadece davacının yemin ettirilmesiyle davanın onun lehine 

sonuçlanmasını ifade etmektedir.528 Bilindiği üzere “Beyyine davacıya yemin davalıya 

düşer”529 hadisine binaen davacının şahidi yoksa davalıya yemin teklif edilir eğer davalı 

yemin ederse mahkeme davalının lehine sonuçlanır. Ancak davalı nükûl eder (yeminden 

kaçınırsa) yemin teklifi davacıya yapılır, eğer davacı yemin ederse dava onun lehine 

sonuçlanır. Anlaşılacağı üzere Mâlik’e göre nükûl halinde yalnızca davacının yeminiyle 

hak sabit oluyorsa, nükûl olmayan durumlarda davacının hem yemin etmesi hem de bir 

şahit getirmesiyle hakkın sabit olması evleviyetle kabul edilmelidir. Bu bağlamda Mâlik, 

bir şahitle birlikte davacının yeminini yeterli görmüş ve bu uygulamayı meşru kabul 

etmiştir. 

 
526 Şâfiî, el-Üm, 7/91-92. 
527 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 7/114. 
528 Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 459. 
529 Tirmizi, “Ahkam”, 12. 



96 

 

İbnü’l-Lebbâd aynı başlık altında davalının nükûl etmesi ile davacıya yemin 

ettirmeden hakkın sabit olacağı düşüncesini de eleştirir.530 Ancak bu görüş yine Şâfiî’ye 

ait değildir. Ebû Hanîfe ve ashabı davalının nükûl etmesiyle davacıya yemin ettirilmeden 

mahkemenin, davacının lehine sonuçlanacağına hükmetmişlerdir.531 

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin konu ile ilgili görüşlerini yanlış aktarmıştır. Bu bağlamda, 

Mâlik ve Şâfiî arasındaki tartışma, hangi tür davalarda bir şahitle birlikte davacının 

yeminine itibar edileceği ve bir erkek şahit bulunamadığında iki kadın şahitle birlikte 

davacının yemin edip edemeyeceği meselesi etrafında şekillenmektedir.532Ancak İbnü’l-

Lebbâd kitabında bu konuya değinmemiştir. 

2.16. MEHRİN KUR’ÂN’DAN BİR SÛRE OLARAK BELİRLENMESİ 

Mehir, fıkıh literatüründe kadının nikah akdiyle hak kazandığı mal olarak 

tanımlanır.533 Kur’ân-ı Kerîmde mehrin bilinen bu anlamı için “ücûr”, “farîza” ve 

“sadûka” kelimeleri kullanılırken hadislerde genellikle “mehir” ve “sadâk” kelimeleri 

kullanılır.534 Mehrin verilmesi gerektiği hem âyet535 hem de hadislerle536 sabittir. Fakihler 

arasında mehrin üst sınırının bulunmadığı hususunda ittifak varken, alt sınırı konusunda 

ihtilaf mevcuttur.537  

İbnü’l-Lebbâd, Muhammed b. Abdillâh b. Abdilhakem’den rivâyetle Şâfiî’nin 

Kur’ân’dan bir sûre ile evlenmeyi yani Kur’ân’dan bir sûreyi kadına öğretmesi 

karşılığında nikahlanmayı caiz gördüğünü rivâyet etmiştir. İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin ücret 

karşılığında Kur’ân öğretilmesini ise caiz görmediğini aktarmıştır. İbnü’l-Lebbâd’a göre 

Şâfiî burada bir tenakuza düşmüştür. Çünkü Kur’ân öğretmekle ücret kazanılamayacağını 

söylemiş ancak mutlaka bir bedel karşılığında olması gereken mehrin, Kur’ân öğreterek 

karşılanabileceğine hükmetmiştir.538  

 
530 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 78-79. 
531 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 7/115. 
532 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 4/252. 
533 Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 356. 
534 Mehmet Âkif Aydın, “Mehir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 

2003), 28/389. 
535 Bakara 2/236-237; Nisâ 4/4, 24, 25; Mâide 5/5. 
536 İbn Mâce, “Nikâh”,18; İbn Mâce. “Talak”, 27. 
537 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 3/45. 
538 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 79. 



97 

 

İbnü’l-Lebbâd’ın, Şâfiî’ye nispet ettiği Kur’ân öğretiminde ücret alınmayacağı 

iddiası hatalıdır. Nitekim Şâfiî, Kur’ân öğreten kişinin ücret alabileceğini söylemiştir. 

Şâfiî, Mâlik’ten rivâyetle Resûlullah’ın bir kadını, sahabilerden birine Kur’ân’dan bildiği 

bazı sûreleri kadına öğretmesi karşılığında nikahladığını haber vermiştir.539 Bu rivâyete 

binaen Şâfiî, Kur’ân’dan bir sûreyi kadına öğretmesi karşılığında kadının nikahlanmasını 

ve Kur’ân öğreten kişinin ücret almasını caiz görür.540 Çünkü Şâfiî’ye göre nikah ancak 

bir semen veya icare karşılığında olabilir.541 O halde Kur’ân öğretiminde ücret almak 

caizdir.542 Şâfiî’nin konu ile ilgili bir diğer delili ise Ebû Saîd el-Hudrı’den gelen şu 

rivâyettir: “Hz. Peygamber’in (sav) ashabından bir grup sefere çıktılar. Bir Arap kabilesi 

ile karşılaşıncaya kadar yola devam ettiler. Onlarla karşılaşınca kendilerini misafir 

etmelerini istediler. Onlar ise bu grubu misafir etmek istemediler. Arap kabilesinin 

liderini bir hayvan soktu. İyileştirmek için her şeyi denediler ama başarılı olamadılar. 

İçlerinden bir grup ‘Belki de gelen şu cemaatin içinden biri bir çare biliyordur.’ dedi. 

Gelip Müslüman gruba ‘Liderimizi bir hayvan soktu biz çare aradık ama bulamadık, 

aranızdan biri çaresini biliyor mu?’ diye sordular. İçlerinden biri ‘Evet biliyorum, ben 

onu okuyarak iyileştirebilirim. Ancak biz sizden bizi misafir etmenizi istedik siz ise 

reddettiniz. Şimdi bize bir ücret vermezseniz iyileşmesi için ona okumam.’ dedi. Bir koyun 

sürüsüne anlaştılar. O kişi kabile reisinin yanına gidip Fâtiha sûresini okudu ve üfledi. 

Reis bağlarından sıyrılmış gibi canlandı ve yürümeye başladı. Kabile anlaştıkları gibi 

koyunları verdi. Bazıları ‘Aramızda koyunları bölüştür.’ dediler. Ancak Fâtiha’yı okuyan 

kişi ‘Bunu Hz. Peygamber’e (sav) gidinceye kadar yapmayın.’ dedi. Hz. Peygamber’e 

(sav) gelince olan biteni anlattılar ve emrini beklediler. Hz. Peygamber (sav), ‘Sen 

okuyarak iyileştirmeyi nereden biliyordu? İsabet etmişsiniz. Koyunları aranızda paylaşın 

ve bana da bir pay ayırın.’ buyurdu.”543 

Araştırmamıza göre Şâfiî’nin kadîm görüşü de Kur’ân’ı öğretmekle nikah 

kıyılabileceği ve ücret alınabileceği yönündedir. Çünkü Müzenî, Şâfiî’nin bir kimse 

Kur’ân öğretmek üzerine birini nikahlar, ona Kur’ân’ı öğrettikten sonra henüz cima da 

etmeden boşanırlarsa Kur’ân öğretme ücretinin yarısını geri alır diye hükmettiğini 

 
539 Buhârî, “Nikâh”, 40. 
540 Şâfiî, el-Üm, 5/64. 
541 Şâfiî, el-Üm, 2/140. 
542 Nevevî, El-Minhâc fî Şerhi Sahîhi Müslim, 14/188. 
543 Buhârî, “İcâre”, 16; Müslim, “Selam”, 23. 



98 

 

bildirir.544 Anlaşılacağı üzere İbnü’l-Lebbâd konu ile ilgili Şâfiî’nin görüşünü yanlış 

aktarmıştır. 

2.17. ÖLÜNÜN KARNININ ÜZERİNE AĞIRLIK KOYMA 

İslam hukukuna göre kişi vefat ettikten sonra gözleri kapatılır, çenesi bağlanır, 

üzerine bir örtü serilir, cenazesi yıkanır, namazı kılınır ve defnedilir. Kişinin boğularak 

vefat etmesi hariç545 defnedilmesinde hızlı davranılır.546  

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin ölen bir kimsenin üzerine metal bir şey koyulmasını 

gerekli görmesini eleştirmiştir. İbnü’l-Lebbâd’a göre Şâfiî, herhangi bir dayanağı 

olmadan insanlara bunu yapmasını emretmiş ve yapmayan kimselerin de günaha 

girdiklerini söylemiştir. Şâfiî’nin bu görüşünü ya sünnete ya da tıbba dayandırması 

gerektiğini belirten İbnü’l-Lebbâd’a göre sünnette bunun bir dayanağı yoktur. Tıpta ise 

her ölü bedeni çürümeyeceği gibi çürüyenler bile aynı zaman miktarında çürümedikleri 

için Şâfiî’nin bunu emretmesi muhal bir iştir.547 

 Şâfiî, bazı insanların ölen kimselerin üzerine demir, kılıç vb. şeyleri, bunları 

bulamadıklarında nemli toprağı koyduklarını gördüğünü aktarmıştır. Bu şekilde ölünün 

karnının şişmesini engellemek istedikleri ve hoş olmayan bir şeyi ölüden uzaklaştırmayı 

bildikleri için bunu yapmalarında -Allah’ın izni ile- bir sakınca görmediğini de 

eklemiştir.548 Şâfiî’nin sözlerinden de anlaşılacağı gibi ölünün üzerine metal bir şey 

koymanın mutlaka gerekli olduğu ve yapmayan kimselerin günahkâr sayılacağı gibi bir 

anlam çıkmamaktadır. Şâfiî, sadece bunun yapılmasında bir beis olmadığını söylemiştir. 

Mâlikî fakihlerinden Halîl b. İshâk b. Mûsâ el-Cündî’nin (ö. 776/1374) el-Muhtasar 

isimli eserinde ölünün defin işlemlerine hazırlanırken “üzerine bir ağırlık konur” ifadesi 

geçmektedir.549 Kitabın şerhini yapan Taceddîn Behrâm b. Abdillah b. Abdilaziz ed-

Demîrî (ö. 803/1400) ise bunun müstehap olduğunu kılıç, demir, bıçak gibi şeylerin 

bulunmaması durumunda nemli toprağın da ölünün karnının üzerine konulabileceğini 

aktarmıştır. Bunun yapılma sebebinin ise ölünün karnının şişmesinin engellenmesi 

 
544 Müzenî, el-Muhtasar, 8/281. 
545 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/238-239. 
546 İbn Mâce, “Cenâiz”, 18; Tirmizî, “Salât”, 127.  
547 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 79-80. 
548 Şâfiî, el-Üm, 1/313. 
549 Taceddîn Behrâm b. Abdillah b. Abdilaziz ed-Demîrî, Tahbîru’l-muhtasar, thk. Ahmed b. Abdulkerîm 

Necîb - Hafız b. Abdirrahman Hayr (b.y.: Merkezu’n-Necibeveyh, 2013), 1/574. 



99 

 

olduğunu da eklemiştir.550 El-Cündî’nin, Muhtasar isimli eseri üzerine yazılan bir diğer 

şerhte ise Hulûlû’nun (ö. 898/1492) bu görüşe itiraz ettiği ve Mâlikî mezhebinin böyle 

bir görüşü olmadığını söylediği aktarılmıştır. Hulûlû, Mâlikî mezhebinden kimsenin bunu 

kabul etmediğini Şâfiî hariç bir başkasının da bunu mendup olarak nitelemediğini 

aktarmıştır. İbn Arafe (ö. 803/1401), İbn Abdüsselâm el-Hevvârî’nin (ö. 749/1348) 

ölünün üzerine metal koyulabileceği ilgili Mâlikî mezhebinin bir görüşü olduğunu 

söylemesini reddetmiştir. Ancak İbn Arafe’nin bunu reddetmesi, İbn Habîb es-Sülemî’nin 

(ö. 238/853) de ölünün üzerine metal koyulabileceği ile ilgili bir görüşü olması sebebiyle 

kabul edilmemiştir.551 Dikkat edileceği üzere es-Sülemî hicri 238’de vefat etmiştir. 

İbnü’l-Lebbâd’ın, kendisinden önce yaşamış olan es-Sülemî’nin, ölünün üzerine metal 

bırakılması ile ilgili görüşünden haberdar olmaması ilginçtir. 

Sonuç itibarıyla, ölünün karnına metal koyma uygulaması mezhepler arasında 

ihtilaflıdır. Şâfiî mezhebi bunu bir ruhsat olarak değerlendirirken, Mâlikîler arasında 

görüş ayrılığı bulunmaktadır. Bu uygulamanın dini bir zorunluluk olarak kabul edilmesi 

ise tartışmalıdır. Şâfiî’nin ölünün şişmemesi için ağır bir eşyanın konulmasında bir 

sakınca görmemesini İbnü’l-Lebbâd bir emir olarak algılamıştır. Halbuki Şâfiî, bunda bir 

beis olmadığını belirtmiştir. 

2.18. CUMA NAMAZI KILINIRKEN İKİNDİ VAKTİNİN GİRMESİ 

Cuma namazının vakti konusunda cumhur, zevalden sonra öğle namazı vaktinde 

olduğu hususunda ittifak etmiştir. Ahmed b. Hanbel ise zevalden önce de kılınabileceğini 

ifade etmiştir.552 İhtilaf, cuma namazının vaktinin ne zaman sona ereceği noktasında 

ortaya çıkmıştır.  

İbn Kâsım’dan gelen rivâyette Mâlik’e göre cuma namazı güneş batmadan önceye 

kadar kılınabilir.553 İbn Kâsım’a göre güneş batmadan önce cuma namazının bir rek‘âtı 

kılınmış ise güneş battıktan sonra bir rek‘ât daha kılınır ve bu namaz cuma namazına 

tamamlanır.554 Ancak bazı Mâlikî âlimleri cuma namazının vaktinin ikindi namazı 

vaktinin girmesiyle son bulacağını söylemişlerdir. Nitekim Ebû Bekr el-Ebherî (ö. 

 
550 Demîrî, Tahbir’ul-muhtasar, 1/577. 
551 Şenkiti, Levâmi‘ü’d-dürer, 3/91. 
552 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/167. 
553 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 1/239. 
554 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 1/56. 



100 

 

375/986), “İkindi vakti girmeden iki secdesi ile tam bir rek‘ât cuma namazı kılınmışsa 

ikindi vakti girse bile bu namaz cuma namazına tamamlanır; ancak ikindi namazı vakti 

girmeden önce cuma namazından iki secdesi ile tam bir re’k‘ât kılınmamışsa bu namaz 

öğle namazına tamamlanır” demiştir.555 

Ebû Hanîfe ve Şâfiî’ye göre cuma namazının vakti ikindi namazının vaktinin 

girmesi ile sona erer.556 Ebû Hanîfe’ye göre bir secde ya da bir oturuş eksikken ikindi 

namazının vakti girmişse o namaz öğle namazına dönüştürülür.557 Şâfiî’ye göre ise cuma 

namazı kılan bir kimse selam vermeden önce ikindi namazının vakti girerse namazını 

öğle namazına tamamlamalıdır. Çünkü Şâfiî’ye göre cuma namazının vakti zevalden 

sonra öğle namazının bitişine kadardır. Bu vakitten önce ya da sonra cuma namazı 

kılınmaz.558 

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin, ikindi vakti girince cemaatin cuma namazını öğleye 

çevirmesi gerektiği görüşünü eleştirmiştir. İbnü’l-Lebbâd’a göre cuma namazı ve öğle 

namazı birbirlerinden farklı iki namazdır; halbuki Şâfiî sanki bunlar birbirlerine denkmiş 

gibi bir farzdan diğer farza geçmiştir. İbnü’l-Lebbâd, cuma namazının farzının iki rek‘ât 

olduğunu, öncesinde hutbe bulunduğunu ve imamın cehrî kıraat ile namazı kıldırdığını 

oysa öğle namazının farzının dört rek‘ât olduğunu, öncesinde hutbe bulunmadığını ve 

imamın sırrî kıraat ile namaz kıldırdığını belirtmiştir. Bu sebeple Şâfiî’nin niyet getirilen 

cuma namazını, öğle namazı ile tamamlatmasını doğru bulmamıştır. İbnü’l-Lebbâd, Hz. 

Peygamber’in (sav) “Namazın anahtarı abdesttir, namaza tekbir ile girilir ve selam ile 

çıkılır.”559 hadisine binaen, bir namazın ancak selamla tamamlanabileceğini ve diğerine 

dönüşemeyeceğini vurgulamıştır. Şâfiî’nin, ikindi namazının vaktinin girmesi ile selam 

vermeden cuma namazını, öğle namazına dönüştürmesini hadise aykırılık olduğunu 

belirtmiştir.560 

Mâlikîlere ve Şâfiîlere göre bir kimse cuma namazının ilk rekatını kaçırırsa namazı 

öğle namazına tamamlar.561 Bu bilgi ışığında İbnü’l-Lebbâd’ın Şâfiî’ye yönelttiği 

 
555 Ebü’l-Velîd Muhammed b. Ahmed b. Ahmed el-Kurtubî İbn Rüşd, el-Beyân ve’t-tahsîl, thk. Muhammed 

Hacî (Lübnan; Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1988), 1/236. 
556 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 1/253. 
557 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 1/56. 
558 Şâfiî, el-Üm, 1/223. 
559 İbn Mâce, “Tahâret”, 3; Ebû Davyt, “Tahâret”, 31; Tirmizî, “Tahâret”, 3. 
560 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 80-81. 
561 Şîrâzî, el-Mühezzeb, 1/208; Hattâbî, Mevâhibü’l-celîl li-şerhi muhtasarı Halîl, 1/408. 



101 

 

“Cemaat cumaya niyet etmişti ama sen onlara öğle namazını kıldırdın.” eleştirisi anlamsız 

olur. Çünkü Mâlikîler de bütün bir cemaat olmasa bile cuma namazına niyet edip geç 

kalan bir kimsenin öğle namazını kılması gerektiğini söylemiştir. Üstelik böyle bir 

kimsenin selam vermesi gerektiğine dair bir kayıt da yoktur. 

2.19. MAHREM KİŞİYE DOKUNMANIN ABDESTE ETKİSİ 

İslam’da bazı ibadetlerden önce abdest alınmasının farz olduğu gerek âyetlerle562 

gerek hadislerle563 üzerinde ittifak edilen bir meseledir. Âlimler abdestin idrar, dışkı, 

yellenme, meni ve vedi’ ile bozulduğuna dair görüş birliği içindedirler. Ancak insan 

vücudundan sebileyn dışında bir yerden çıkan şeylerin, uykunun, kadına dokunmanın, 

erkeklik organına dokunmanın, ateşte pişen gıdaları yemenin, namazda gülmenin ve 

cenaze taşımanın abdesti bozduğu konusunda ise ihtilaf etmişlerdir.564  

Kadına dokunmanın abdesti bozup bozmayacağına dair ihtilafın sebebi  َاء  اوَْ لٰمَسْتمُُ الن ِّسََٓ

“Kadınlara dokunursanız”565 âyetindeki  ُُلٰمَسْتم “lâmestum” kelimesidir. Âyetteki  اللَّمْس 

“lems” kelimesi hakikatte elle dokunmak anlamına gelir, mecazi olarak ise cinsel ilişki 

manasında kullanılmaktadır.566  

 Mâlik’e göre eğer bir erkek bir kadına şehvet ile dokunursa ya da bir kadın bir 

erkeğe şehvetle dokunursa her ikisinin de abdesti bozulur. Şehvetle dokunuş elbise 

üzerinden bile olsa abdest bozulur.567 

 Şâfiî’ye göre ise şehvetle olsun ya da olmasın bir erkek bir kadına dokunursa ya da 

bir kadın bir erkeğe dokunursa abdestleri bozulur. Ancak elbise üzerinden dokunurlarsa 

abdestleri bozulmaz.568  

İbnü’l-Lebbâd’ın aktardığına göre Şâfiî, bir kimsenin annesine, kızına ve kız 

kardeşine dokunmasının abdesti bozacağını ifade etmiştir. İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin bu 

görüşüne karşı sunulabilecek en büyük delilin Hz. Peygamber’in (sav) torunu Ümâme bt. 

Ebi’l-Âs’ı (ö. 50/670) taşıyarak kıldığı namaz olduğunu belirtmiştir.569 Ayrıca İbnü’l-

 
562 Nisâ 4/43; Mâide 5/6. 
563 Buhârî, “Hıyl”, 2; Müslim, “Tahâret” 2; İbn Mâce, “Tahâret” 2; Ebû Dâvûd “Tahâret” 31. 
564 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/40-46. 
565 Nisâ 4/43; Mâide 5/6. 
566 Ebû Nasr İsmâil b. Hammâd El-Farabi El-Cevheri - Ahmed Abdulğafur Attar, es-Sıhah Tacül-Luga ve 

Sıhahül-Arabiyye (Beyrut: Daru’l İlmi Lilmelayin, 1987), 3/975. 
567 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 1/121. 
568 Şâfiî, el-Üm, 1/29-30. 
569 Buhârî, “Salât”, 106; Müslim, “Mesâcîd”, 10. 



102 

 

Lebbâd’a göre Hz. Peygamber’in (sav) namaz esnasında secdeye gitmek istediğinde, 

kıblesi üzerinde uyuyan Hz. Âişe’nin ayaklarına dokunduğuna ve onun da ayaklarını 

topladığına dair hadis 570 de Şâfiî’nin bu görüşüne karşı bir delildir.571  

Kanaatimizce İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’yi abdestin bozulmasında “şehvet olması” 

şartını aramadığı için eleştirir. Ona göre âyetteki “dokunma” kelimesi mutlak olarak 

alınırsa ve şehvet ile olmasına bağlanmazsa kişinin annesine, kızına ve kız kardeşine 

dokunması ile abdestin bozulacağı sonucu çıkar. Yine Hz. Âişe’den gelen rivâyeti Şâfiî 

de naklettiği halde hadise muhalif davranmış olur. 

 Şâfiî’nin el-Üm isimli eserinde mahrem olanlara dokunan kişinin abdestinin 

bozulacağı ile ilgili bir bilgi mevcut değildir. Ancak Şâfiî mezhebinin diğer kaynaklarında 

Şâfiî’nin, konu ile ilgili iki farklı görüşü olduğu nakledilmiştir. Şâfiî’den gelen bir görüşe 

göre âyetin umumu dikkate alındığında mahrem olsun ya da olmasın bir erkek, bir kadına 

dokunursa abdesti bozulur. Bir diğer görüşe göre ise ki bu görüş sahih olup kadîm ve 

cedîd görüşünde yer alır, dokunmanın maksadı göz önüne alınarak mahrem kişilere 

dokunmanın abdesti bozmayacağıdır. Çünkü dokunmadaki maksat genel itibariyle şehvet 

duygusudur ki bu duyguda mahrem olan kimselere karşı kaybolmuştur. Bu tıpkı adamın 

adama ya da kadının kadına dokunması gibidir. Nitekim Hz. Peygamber (sav) de 

torununu namazda iken taşımıştır. Onu taşırken mutlaka ona dokunmuş olmalıdır.572 Yine 

Zâhirîlerin önemli temsilcilerinden sayılan İbn Hazm’ın aktardığına göre Şâfiî, kadının 

erkeğe veya erkeğin kadına bilerek ve arada bir engel olmadan dokunmasının abdesti 

bozacağını ve dokunulanın dokunanın annesi, kızı, babası, oğlu olmasında bir fark 

gözetmediği görüşündedir.573 

Kanaatimizce Şâfiî kaynakların mahrem kişilere dokunmada abdestin 

bozulmamasını şehvet duygusunun olmayışı ile açıklamaları ilginçtir. Çünkü Şâfiî 

kaynakların öne sürdüğü gibi mahreme dokunmanın abdesti bozmamasının sebebi şehvet 

duygusunun olmayışı ise bu Mâlik’in konu ile ilgili görüşüdür ki bu durumda her 

dokunmada şehvet duygusunun olup olmadığına bakmak gerekir. Bu da Şâfiî’nin şehvetli 

 
570 Buhârî, “Salât”, 22. 
571 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 81-83. 
572 Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî el-Mâverdî, el-Hâvı̇’l-kebîr, thk. Şeyh Ali Muhammed 

Muavvad - Şeyh Âdil Ahmed Abdulmevcûd (Beyrut, Lübnan: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1999), 1/188; 

Şîrâzî, el-Mühezzeb, 1/51. 
573 Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd b. Hazm el-Endelüsî el-Kurtubî İbn Hazm, el-Muhallâ (Beyrut: 

Dâru’l-Fikr, ts.), 1/227. 



103 

 

olsun ya da şehvetsiz olsun erkeğin kadına kadının erkeğe dokunması abdesti bozar 

görüşü ile çelişir. Yani mahremde şehvet duygusunu esas alırken mahrem olmayanda ise 

şehvet duygusu önemini yitirmiş olur. Halbuki Şâfiî, kadının saçına dokunmanın abdesti 

bozmayacağını açıklarken şehvet duygusunun kalpte olduğuna hükmün ise amele göre 

verilmesi gerektiğini ve saçın, ciltten sayılmadığı için bir dokunma teşkil etmediğini 

söylemiştir.574 Ancak akıllara şöyle bir soru da gelebilir eğer dokunmada şehvet 

duygusunun varlığına bakılmazsa mutlak dokunma yani mahrem olsun olmasın kadının 

erkeğe erkeğin kadına dokunması abdesti bozmaz mı? Halbuki daha önce de belirttiğimiz 

gibi Şâfiî’nin sahih olan görüşüne göre mahreme dokunmak abdesti bozmaz.  

Âyetlerde geçen “lems” kelimesinin hakikatte elle dokunmak anlamına geldiğini, 

mecazi olarak ise cinsel ilişki manasında kullanıldığına dair görüş farklılıkları olduğunu 

daha önce belirtmiş, Mâlikîlerin ve Şâfiîlerin kelimeye elle dokunmak anlamını verdiğini 

de söylemiştik. Ancak “lems” kelimesine elle dokunmak anlamını verenler de kendi 

aralarında kelimenin kendisiyle has murat edilen bir umum mu yoksa umum ifade eden 

bir umum mu olduğunda ihtilaf etmişlerdir. Kelimeye has anlam murat edilen bir kelime 

olarak bakanlara göre dokunmadaki maksat lezzet duymaktır ve lezzet duyulursa abdest 

bozulur. Kelimeye umum anlamını verenlere göre dokunmada lezzet duymak şart değildir 

ve lezzet duyulmayan dokunmalarda da abdest bozulur. Lezzet duyulmasını şart 

koşanların bir diğer delili ise Hz. Peygamber’in (sav) secde ederken Hz. Âişe’nin 

ayaklarına dokunduğu hadisinin575 yanı sıra  Urve’nin Hz. Âişe’den naklettiği 

Resûlullah’ın bazı hanımlarını öptüğü, sonra abdest almadan namaza gittiği 

hadisidir.576Ancak Ebû Ömer bu hadisi, Hicaz muhaddislerinin zayıf, Kûfe 

muhaddislerinin ise sahîh gördüğünü söylemiştir. Kendisi ise hadisi Ma‘bed b. Nebâte 

tariki ile sahih kabul etmiştir. Ayrıca Şâfiî’nin, hadisin Ma‘bed b. Nebâte yoluyla geldiği 

sabit olsaydı gerek öpme konusu ile ilgili gerek de dokunma konusu ile ilgili görüş beyan 

etmeyeceğini söylemiştir.577 

 Mâlik’in abdestin bozulması için dokunmada lezzet duyulması şartı ile ilgili İbn 

Rüşd, sahabeden kimsenin böyle bir şartı dile getirmediğini haber verir.578 Ancak 

 
574 Şâfiî, el-Üm, 1/30. 
575 Buhârî, “Salât”, 22. 
576 Ebû Dâvûd, “Tahâret”,69 
577 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/30. 
578 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/44. 



104 

 

Mâlikîler âyetlerin maksadının yorumu ve konu ile ilgili gelen hadislerden şehvet 

duygusunun olması gerektiği sonucuna varmışlardır. 

 Şâfiî’ye göre âyetteki dokunmadan maksat el ile dokunmadır ve kadın erkek 

arasındaki her dokunma abdesti bozar. Ancak mahrem olana dokunma abdesti bozmaz. 

Hattâbî (ö. 388/998) mahrem olana dokunmada abdestin bozulmayacağı hükmünün 

Ümâme bt. Ebi’l-Âs hadisine dayandığını söylemiştir.579 Yani Şâfiîlere göre âyet umum 

bir ifade ile hüküm vermiştir ancak hadis âyetin umumunu tahsis etmiştir.  

Mâlikîlerin şehvetsiz dokunmanın abdesti bozmayacağı görüşüne delil olarak 

zikrettikleri Hz. Âişe’den gelen Hz. Peygamber’in (sav) namaz kılarken onun ayağına 

dokunduğu hadisini ise Şâfiîler, hadiste Hz. Âişe’nin ayaklarının çıplak olduğuna dair bir 

işaret olmadığı gerekçesiyle Mâlikîlerin görüşlerine delil olarak kullanılamayacağını 

söylemişlerdir. Muhtemelen Hz. Âişe’nin üzerinde bir örtü vardı ve Hz. Peygamber (sav) 

bu örtü üzerinden Hz. Âişe’nin ayağına dokunmuştur, çünkü uyuyan kişinin üzerinde bir 

örtü olması normaldir demişleridir.580 O halde Şâfiî, şehvetin varlığını abdestin bozulması 

için bir ölçüt kabul etmeyerek Mâlik’ten, mahrem kişilere dokunmanın abdesti 

bozmayacağını söyleyerek de İbn Hazm’dan ayrılmıştır.  

2.20. ÇOCUĞUN ERKEKLİK ORGANINA DOKUNMANIN ABDESTE ETKİSİ 

Abdestin bozulması ile ilgili ulemanın yedi mesele üzerinde ihtilaf ettiğini daha 

önce belirtmiştik. Bu yedi meseleden biri de erkeklik organına dokunulduğunda abdestin 

bozulması ile ilgilidir. Bu ihtilafın sebebi konu ile ilgili iki farklı rivâyetin bulunmasıdır. 

Mervan b. Hakem’in (ö. 65/685) Büsre bt. Safvân’ dan naklettiği “Ben Resûlullah’tan 

şöyle işittim: kim erkeklik organına dokunursa abdest alsın.”581 rivâyetine göre kişinin 

erkeklik organına dokunması sebebiyle abdesti bozulur. Ancak Talk b. Ali’nin 

babasından naklettiği “Bedevinin biri Resûlullah’a erkeklik organına dokunmanın 

abdesti bozup bozmayacağını sordu. Resûlullah ‘O da sizden olan bir et parçası değil 

mi?’ diye cevap verdi.”582 rivâyetine göre ise kişinin erkeklik organına dokunmak abdesti 

bozmaz.  

 
579 Ebû Süleymân Hamd (Ahmed) b. Muhammed, Tefsiru Süneni Ebû Dâvûd, ts., 1/ 191. 
580 Nevevî, El-Minhâc fî Şerhi Sahîhi Müslim, 4/330. 
581 İbn Mâce, “Tahâret”, 63; Ebû Dâvûd, “Tahâret”, 69; Tirmizî, “Tahâret”, 61. 
582 Tirmizî, “Tahâret”, 62. 



105 

 

Ebû Hanîfe ve ashabı, Büsre bt. Safvân hadisini zayıf bulup, Talk b. Ali hadisini 

tercih ettikleri için erkeklik organına dokunmanın abdesti bozmayacağına 

hükmetmişlerdir. 583 Mâlik ve Şâfiî ise Büsre bt. Safvân hadisini sahih görmüşlerdir. Bu 

hadise binaen bir kimse avuç içi ile erkeklik organına dokunursa abdestinin bozulacağına 

hükmetmişlerdir.584 Mâlik’ten konu ile ilgili birçok görüş nakledilmiştir. Bir görüşe göre 

eğer dokunan kişi duygulanırsa abdesti bozulur, duygulanmazsa bozulmaz iken diğer bir 

görüşe göre ise elin içi ile dokunursa abdest bozulur elin dışı ile dokunursa bozulmaz 

yönündedir.585 

  Şâfiî, Büsre bt. Safvân hadisinin yanı sıra Ebû Hüreyre’den naklettiği “Kim 

erkeklik organına arada bir engel olmaksızın el uzatır/ dokunursa abdest alsın.” hadisini 

de delil olarak zikretmiştir. Şâfiî, konu ile ilgili hadisleri zikrettikten sonra bilerek ya da 

bilmeyerek arada bir engel olmaksızın erkeklik organına avucunun içi ile dokunan kişinin 

abdestinin bozulacağına, yine bir çocuğun erkeklik organına dokunmanın ya da bir 

kadının kendi organına dokunmasının abdesti bozacağına hükmetmiştir.586 Şâfiî mezhebi 

kaynaklarında erkeklik organına dokunmanın abdesti bozacağına dair sahabeden on küsür 

hadis nakledilmiştir.587  

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’yi çocuğun erkeklik organına ve anüsüne dokunulduğunda 

abdestin bozulacağını savunduğu için eleştirmiştir. İbnü’l-Lebbâd bu görüşün Şâfiî’ye ait 

olduğunu ondan başka kimsenin de böyle bir görüş ileri sürmediğini ekleyip Şâfiî’ye 

gıyabında bu görüşün delilinin Kur’ân mı hadis mi olduğunu sormuştur. İbnü’l-Lebbâd 

kendi görüşüne ise Ebû Zibyân’dan naklettiği “Resûlullah Hz. Hüseyin’in bacaklarını 

ayırdı ve onun üzümcüğünü öptü” 588 hadisini delil göstermiştir. İbnü’l-Lebbâd bu 

 
583 Ebû Abdillâh Muhammed b. el-Hasen b. Ferkad eş-Şeybânî, el-Hucce ʿalâ ehli’l-Medîne, thk. Mehdi 

Hasan Keylani Kadiri (Beyrut: Âlemu’l-Kutub, 1403), 1/59-60; İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/45. 
584 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 1/118.; Şâfiî, el-Üm, 1/34. 
585 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/45. 
586 Şâfiî, el-Üm, 1/34. 
587 Nevevî, el-Mecmû‘, 2/42; Hüseyin Kahraman, “Hadislere Göre Cinsel Organa Dokunmanın (Messü’l-

Ferc) Abdeste Etkisi”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 19/1 (2010), 111-142. 
588 Eserde Ebû Zibyan’dan nakledilen hadiste  َُزَبِّيبتَه “zebibetehu” kelimesi yerine رنينه “renînehu” kelimesini 

kullanılmıştır. Yaptığımız araştırmalara göre ise hadisin metninde  َُزَبِّيبتَه “zebibetehu” kelimesi geçmektedir. 

Ebû Bekr Abdullah b. Muhammed b. Ubeyd el-Kureşî el-Bağdâdî İbn Ebü’d-Dünyâ, el-‘İyâl, thk. Necm 

Abdurrahman Halef (Suudiyye: Dâru İbni’l-Kayyım, 1990), 1/376; Ebü’l-Kâsım Süleymân b. Ahmed et-

Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, thk. Hamdî b. Abdülmecid Selefî (Kahire: Mektebetu İbn Teymiyye, ts.), 

12/108; Ebû Ahmed Abdullâh b. Adî b. Abdillâh el-Cürcânî İbn Adî, el-Kâmil fî duʿafâʾi’r-ricâl, thk. Adil 

Ahmed Abdulmevcûd (Beyrut, Lübnan: el-Kutubu’l-ʿİlmiyye, 1997), 7/175. 



106 

 

hadisten yola çıkarak Hz. Peygamber’in (sav) ağzıyla dokunduğu şeye kişinin parmağı 

ile dokunması sebebiyle abdestinin bozulmayacağını ifade etmiştir.589 

İbnü’l-Lebbâd’ın kendi görüşüne delil olarak sunduğu bu hadis, senedindeki Kâbus 

b. Ebî Zibyân’dan dolayı muhaddislerce tenkit edilip zayıf kabul edilmiştir.590 Nitekim 

İbn Sa‘d (ö. 230/845) et-Tabakâtü’l-Kübrâ isimli eserinde Kâbus b. Ebî Zibyân’da 

zayıflık olduğundan delil olarak kullanılamayacağını söylemiştir.591 Nesâî (ö. 303/915) 

de Kâbus b. Ebî Zibyân için zayıftır demiştir.592  

 Şâfiî, erkeklik organına dokunmanın abdesti bozacağına işaret eden hadisleri 

kitabında zikrettikten sonra herhangi bir özel delil getirmeden çocuğun erkeklik organına 

dokunmanın da abdesti bozacağına hükmetmiştir. Kanaatimizce Şâfiî, hadiste geçen ذكََر 

“erkelik organı” kelimesini umuma hamletmiştir. Nitekim sonraki dönemde yazılan Şâfiî 

mezhebi fıkıh kitaplarında ismin şümulüne binaen böyle bir hüküm verildiği 

anlaşılmaktadır.593  

Mâlikî mezhebine göre çocuğun erkeklik organına dokunmak abdesti bozmaz.594 

Bu görüşlerini ise şöyle temellendirmişlerdir: “Baliğ olan kişinin erkeklik organına 

dokunmakla abdest bozulur. Çünkü bu dokunmadan abdesti bozan mezinin çıkması 

muhtemeldir. Çocukta ise mezi olmadığı için çocuğun erkeklik organına dokunmak 

abdesti bozmaz.”595 Mâlikî fakihler çocuğun erkeklik organına dokunulduğunda abdestin 

bozulacağı görüşünün hadisin umumundan çıkarıldığını ancak hadisin zahirinde bu 

görüşe yönlendiren herhangi bir sebebin bulunmadığını söylemişlerdir.596 

 Şâfiî, yetişkin bir kimsenin erkeklik organına dokunmanın abdesti bozacağına dair 

hadisleri esas alarak yetişkin olsun çocuk olsun kişinin erkeklik organına dokunmanın 

 
589 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 83-84. 
590 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, el-Mücerred fî esmâʾi ricâli 

Süneni İbn Mâce, thk. Bâsim Faysal Ahmed el-Cevâbire (Suudiyye: Dâru’r-Râye, 1988), 168. 
591 Ebû Abdillâh Muhammed b. Sa‘d b. Menî‘ İbn Sa‘d, et-Tabakâtü’l-kübrâ, thk. Muhammed Abdulkadir 

Âta (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1990), 6/330. 
592 Şevkânî, Neylü’l-evtâr, 2/78. 
593 Ebü’l-Hüseyn Yahyâ b. Ebü’l-Hayr el-İmrânî, el-Beyân fî mezhebi’l-İmâm eş-Şâfi‘î, thk. Kâsım 

Muhammed en-Nurî (Cidde: Dâru’l-Minhâc, 2000), 1/187; Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed 

İbn Hacer el-Heytemî, el-Minhâcü’l-kavîm (b.y.: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 2000), 38. 
594 Ebû Abdillâh Muhammed b. Yûsuf b. Ebi’l-Kâsım el-Mevvâk, et-Tâc ve’l-iklîl ʿalâ muhtasarı Halîl 

(Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1398), 1/302; Zuhaylî, el-Fıkhu’l-İslâmî ve edilletuhu, 1/432. 
595 Şemsüddîn Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Arafe ed-Desûkı, Hâşiyetü’d-Desûkî ‘ala’ş-şerhi’l-

kebîr (b.y.: Dâru’l-Fikr, ts.), 1/121. 
596 Ebû Muhammed Abdullah b. Ebî Zeyd Abdirrahmân el-Kayrevânî en-Nefzî İbn Ebû Zeyd, ez-Zeb ʿan 

mezhebi Mâlik, thk. Muhammed el-Alemî (b.y.: Memleketü’l-Mağrebiyye, 2011), 1/281. 



107 

 

abdesti bozacağına hükmetmiştir. Mâlikîler ise çocuklarda mezinin olmamasını gerekçe 

gösterip erkeklik organına dokunma sebebiyle abdestin bozulmasını yetişkinlere has 

kılmışlardır. İbnü’l-Lebbâd ise Şâfiî’nin konu ile ilgili görüşlerini muhaddislerce tenkit 

edilen bir hadisle eleştirmiştir.  

2.21. CENAZEYE DOKUNMANIN ABDESTE ETKİSİ 

Abdesti bozan tartışmalı yedi meseleden biri de ölmüş bir kimseye dokunmanın 

abdesti bozup bozmayacağıdır. Temelde bu tartışma Ebû Hüreyre’den gelen “Kim ölmüş 

bir kimseyi yıkarsa gusül alsın ve kim ölmüş bir kimseyi taşırsa abdest alsın.”597 hadisi 

ile Esmâ bt. Umeys’in (ö. 40/661), kocası Hz. Ebû Bekir vefat ettiğinde onu yıkayıp sonra 

etrafındaki sahabeye “Ben orucum, bugün de çok soğuk bir gün, benim gusül abdesti 

almama gerek var mı?” diye soruduğu sahabenin ise “hayır” diye cevap verdiği 

rivâyet598 arasındaki çelişkidir. Ancak Ebû Hüreyre rivâyeti, sahih kabul edilmezken 

Esmâ rivâyeti, sahih kabul edilmiştir. İbn Rüşd’e göre aslında Esmâ rivâyeti Ebû Hüreyre 

rivâyeti arasında bir çakışma yoktur. Nitekim Esmâ, etrafındaki sahabeye guslün gerekli 

olup olmadığını sorduğunda orada bulunan sahabeye konu ile ilgili herhangi bir hadis 

ulaşmamış olabilir.599 Bu sebeple konu ile ilgili görüşler Ebû Hüreyre hadisinin etrafında 

yoğunlaşmıştır. Ebû Hüreyre hadisi sened ve metin bakımından incelenmiş ve hadisin 

senedini sahih görmeyenlerin yanı sıra senedini sahih görenler ise hadisin metnini farklı 

anlamlara hamletmişlerdir.600  

Tirmizî, Ebû Hüreyre hadisini hasen olarak değerlendirip bunun üzerinde âlimlerin 

ihtilaf ettiğini kiminin ölüyü yıkayanın gusül abdesti alması gerektiğini söylerken kiminin 

ise abdest alması gerektiğini söylediğini haber verir. Yine Tirmizî hadisle ilgili yaptığı 

açıklamada Mâlik ve Şâfiî’nin ölüyü yıkamaktan dolayı gusül abdestini hoş gördüklerini 

ancak vacip/farz görmediklerini aktarır.601  

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin Müslüman bir kimsenin ölü bedenine dokunmanın ya da 

el ile cesedinin sıvazlanmasının abdesti bozacağına hükmettiğini aktarmıştır. İbnü’l-

 
597 Ebû Dâvûd, “Cenâîz”, 39. 
598 Muvatta’, “Cenâîz”,1. 
599 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/229. 
600 Ayrıntılı bilgi için bkn. Halil İbrahim Doğan, “Ölüyü Yıkayanın Gusül ve Taşıyanın Abdest Almasıyla 

İlgili Rivayetlerin Sened ve Metin Açısından Değerlendirilmesi”, Abant İzzet Baysal Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 11/1 (2023), 21-44. 
601 Tirmizî, “Cenâîz” 17.  



108 

 

Lebbâd’a göre bu görüş, Hz. Peygamber’den (sav) ve ashabından gelen haberlere 

aykırıdır. Nitekim Hz. Âişe’den gelen rivâyete göre Hz. Peygamber (sav), Osmân b. 

Maz‘ûn (ö. 2/624) vefat edince onu öpmüş ve onun için ağlamıştır.602 Yine İbn Abbas’tan 

rivâyetle Hz.  Peygamber vefat ettiğinde Hz. Ebû Bekir, onun örtülü yüzünü açmış ve 

öpmüştür. Abdullah b. Ömer ise Saîd b. Zeyd’in (ö. 51/671) ölen çocuğuna hanut otunu 

sürmüş, onu taşımış sonra mescide girip abdest almadan namaz kılmıştır.603 İbnü’l-

Lebbâd’a göre tüm bu haberler, ölüye dokunmanın canlı birine dokunmak gibi olup 

abdesti bozmadığını gösterirken; Şâfiî, bu delillerin aksine ölüye dokunmanın abdesti 

bozacağına hükmetmiştir. İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’yi köpek ve domuza dokunmanın abdesti 

bozmayacağını söyleyip vefat etmiş bir müminin bedenine dokunmanın abdesti 

bozacağına hükmetmesi sebebiyle eleştirmiştir. Ona göre Şâfiî, bu görüşüyle ölmüş 

mümin bedenini domuz ve köpekten daha necis kabul etmiştir.604 

Mâlikî fıkıh kitaplarında bu konu “İnsanoğlu ölümle necis olur mu?” sorusu 

etrafında incelenmiştir. Mâlikî âlimler bu konu hakkında farklı fikirler öne sürmüşlerdir. 

İbnü’l-Kassâr (ö. 397/1007), konu ile ilgili Mâlik’ten gelen bir metnin olmadığını ve 

kendisinin de ölmüş insan bedenini, Hz. Peygamber’in (sav) Osmân b. Maz‘ûnûn naaşını 

öpmesini delil göstererek temiz kabul ettiğini zikretmiştir. Ancak el-Utbiyye isimli eserde 

ve başka eserlerde Mâlik’in, ölüyü yıkayan kimsenin gusül abdesti alması görüşünde 

olduğuna dair rivâyetler vardır. Hatta Mâlik’in “Ben insanları böyle yaparken buldum.” 

dediği de zikredilmiştir.605 

 Mâlik Muhtasar isimli eserinde ölüyü yıkayan kimsenin gusül abdesti almasının 

güzel olacağını ancak ölüyü taşıyanın abdest almasına gerek olmadığını zikretmiştir. 

Mâlikî fakihi İbn Habîb (ö. 238/853) ise ölüyü yıkayan kişinin gusül abdesti ya da 

taşıyanın abdest almasına gerek olmadığını hem sahâbenin ve tâbiînin hem de Mâlik’in 

görüşünün bu yönde olduğunu söylemiştir.606 Mâlik’e göre ölüyü yıkayan kimsenin gusül 

alması güzel olur. Nitekim ölüden ona sakınamayacağı bir şey bulaşabilir. Ölüye 

dokunmaktan dolayı, ona hanût otu sürmekten ya da onu taşımaktan dolayı abdest 

 
602 Ebû Dâvûd, “Cenâîz”,40; Tirmizî, “Cenâîz”, 14. 
603 Muvatta’, “Tahâret”, 4. 
604 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 84-86. 
605 İbn Yûnus, el-Câmi‘ li-mesâili’l-Müdevvene, 3/1035-1036. 
606 İbn Ebû Zeyd, en-Nevâdir ve’z-ziyâdât, 1/546. 



109 

 

almasına ise gerek yoktur. Eğer eline bir şey bulaşırsa sadece elini yıkar.607 İbn Abdülber 

en-Nemerî (ö. 463/1071) de  ölüyü taşımaktan dolayı abdest alınmayacağı hususunda 

ittifak olduğunu haber vermiştir.608 Ölüye dokunmaktan dolayı abdest alınmasının cenaze 

namazına hazırlık mahiyetinde olduğu da yine Mâlikî âlimlerce zikredilmiştir.609 

Mâlikî fıkıh kitapları konu ile ilgili hadisin Ebû Hüreyre’den rivâyetle “Kim ölüyü 

yıkarsa gusül alsın.” şeklinde el-Muvatta’da geçtiğini söylemişlerdir.610 Kanaatimizce bu 

nedenle konu, gusül abdestinin gerekli olup olmadığı etrafında yoğunlaşmış ve ölüye 

dokunmanın abdesti gerekli kılıp kılmayacağına pek değinilmemiştir. Mâlikî âlimler 

gusül abdestinin gerekliliği konusunda farklı fikirler öne sürmüşlerdir. Bazıları ölüyü 

yıkamaktan dolayı alınan gusül abdestinin taabbüdî bir emir olup vacip/farz olduğunu 

belirtmişken bazıları ise bunun bir illete bağlı olarak mendûb olduğunu belirtmiştir. Bir 

illetle mendûb olduğunu söyleyenler bu illetin ne olduğu konusunda ihtilaf etmişlerdir. 

Bir kısım âlime göre yıkamadaki illet ölüden, yıkayan kişinin üzerine bir şey sıçrama 

ihtimali iken611 bir kısım âlime göre ise burada kastedilen cünüplükteki gibi bir gusül 

abdesti olmayıp sadece üzerine bulaşan veya sıçrayan şeyin yıkanmasıdır, çünkü o 

ölümden dolayı necis olmuştur.612 Ancak ölünün necis olduğu görüşünü bazı Mâlikî 

âlimleri kabul etmemiştir. Onlara göre gusül abdestinin alınmasının sebebi insanın 

hayatta iken de öldükten sonra da saygın bir varlık olmasından kaynaklıdır. Nitekim İsrâ 

sûresi 70. âyette 613 buna işaret edilmiştir.614 

 Şâfiî, ölüyü yıkayan kişinin gusül abdestini terk etmesini, ölüyü taşıyanın ise 

abdesti terk etmesini hoş karşılamaz ancak bu durumdaki kişi için guslün de abdestin de 

vacip/farz olduğuna hükmetmez. Şâfiî, konu ile ilgili gelen hadisin senedindeki bir kişi 

 
607 Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî el-Mâzerî, Şerhu’t-telkîn, thk. Muhammed Muhtâr es-Selâmî (b.y.: 

Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 2008), 1/1123. 
608 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 1/174. 
609 İbn Yûnus, el-Câmi‘ li-mesâili’l-Müdevvene, 3/1037. 
610 Yaptığımız araştırmada İmâm Mâlik’in el-Muvatta’ adlı esrinde bu hadisi bulamadık. Ancak el-Muvatta’ 

şerhlerinde Esmâ binti Umeys hadisi şerh edilirken Ebû Hüreyre hadisine de değinilmiştir. Ebû Abdillâh 

Mâlik b. Enes b. Mâlik b. Ebî Âmir el-Asbahî el-Yemenî Mâlik b. Enes, el-Muvatta’, thk. Takiyyuddîn en-

Nedvî (Dımaşk: Dâru’l-Kalem, 1991), 2/84. 
611 Kâdî Abdülvehhâb Ebû Muhammed Abdülvehhâb b. Alî, el-Ma’une ala mezhebi âlimi’l-Medine “el-

İmam Malik b. Enes”, thk. Hûmeyş Abdulhak (Mekke: Mektebetu’l-Ticariyye, ts.), 343. 
612 Desûkı, Hâşiyetü’d-Desûkî ‘ala’ş-şerhi’l-kebîr, 1/416. 
613 “Andolsun biz Âdemoğluna şan, şeref ve nimetler verdik; onları karada ve denizde taşıdık, kendilerine 

güzel güzel rızıklar verdik ve onları yarattıklarımızın çoğundan üstün kıldık” İsra 17/70. 
614 Ebü’l-Hasan Ali b. Saîd er-Recrâcî, Menâhicü’t-tahsîl ve netâicu letâifi’t-te’vîl (b.y.: Dâru İbn Hazm, 

2007), 2/13-14. 



110 

 

sebebiyle ikna olmadığını, bu sebeple ölüyü yıkayan kimseye guslü, ölüyü taşıyan 

kimseye ise abdesti vacip/farz görmediğini söylemiştir. Eğer bu hadis konusunda ikna 

edilebilirse hem guslü hem de abdesti vacip/farz kılacağını da eklemiştir.615 Beyhakî’ye 

göre Tirmizî hasen dese de “Kim ölmüş bir kimseyi yıkarsa gusül alsın ve kim ölmüş bir 

kimseyi taşırsa abdest alsın.” hadisi zayıftır. Nitekim ravilerinde meçhullük vardır.616 

Müzenî el-Muhtasar isimli eserinde Şâfiî’nin eğer Hz. Peygamber’den (sav) gelen hadis 

sabit olsaydı cünüplükten dolayı alınan gusül abdestinden sonra en çok vacip/farz olan 

guslün, ölüyü yıkamaktan dolayı alınan gusül ile ölüye dokunmaktan dolayı alınan abdest 

olduğuna hükmedeceğini aktarmıştır.617  

Şâfiî fıkıh kitaplarında bu konu “Cuma namazı için alınan gusül abdesti mi daha 

gereklidir yoksa ölüyü yıkamaktan dolayı alınan gusül abdesti mi daha gereklidir?” 

sorusu çerçevesinde tartışılmıştır.618 Şâfiî, eğer mezkûr hadis sabit olsaydı ölüyü 

yıkamaktan dolayı alınan guslün daha gerekli olacağına hükmedeceğini zikretmiştir. 

Müzenî ise hadis sabit olmadığına göre cuma namazı için alınan gusül abdestinin daha 

gerekli olduğunu belirtmiştir. Nitekim Müzenî, kendi görüşünü “Domuza veya leşe 

dokunmakla abdest veya gusül gerekmeyeceğine dair icmâ varken mümin bir kimsenin 

ölmüş bedenine dokunmak nasıl guslü veya abdesti gerekli kılar?” diye sorarak akli bir 

çıkarımla da desteklemiştir.619  

 Şâfiî, hadisi zayıf kabul ettiği için ölüyü yıkayan kimseye guslü ve ölüye dokunan 

kimseye abdesti vacip görmez ancak bunları yapmanın sünnet olduğuna hükmeder. 

Çünkü her ne kadar Ebû Hüreyre’den gelen hadis zayıf olsa da Hz. Âişe’den gelen “Hz. 

Peygamber (sav) şu dört şeyden dolayı gusül alırdı: cünüplük, cuma namazı, hacamat ve 

ölü yıkamak.” şeklinde bir başka hadis daha vardır.620 Nevevî, konu ile ilgili iki görüş 

zikretmiştir. En sahih görüşe göre hadis sahih kabul edilse bile ölüyü yıkamaktan dolayı 

alınan gusül abdesti sünnettir ve istishâba hamledilir. Diğer bir görüşe göre ise Şâfiî, 

kadîm görüşünde konuyu muallakta bırakmış hadis sahih kabul edilirse ölüden sonra 

gusül abdestinin vacip/farz olacağını söylemiş ancak cedîd görüşünde ölüyü yıkamaktan 

 
615 Şâfiî, el-Üm, 1/53. 
616 Nevevî, el-Mecmû‘, 5/185. 
617 Müzenî, el-Muhtasar, 8/103. 
618 Cüveynî, Nihâyetü’l-matlab fî dirâyeti’l-mezheb, 1/310. 
619 Müzenî, el-Muhtasar, 8/103. 
620 Mâverdî, el-Hâvı̇’l-kebîr, 1/377. 



111 

 

dolayı alınan gusül abdestinin sünnet olacağını söylemiştir.621 Ölüye dokunmaktan dolayı 

abdest alınması konusunda bazı Şâfiî âlimler, bunun ölünün fercine dokunmaktan dolayı 

olduğunu bazıları ise bunun sadece dokunmaktan kaynaklı müstehap olduğunu 

zikretmişlerdir.622 İmrânî (ö. 558/1163) ise ölüye dokunmaktan dolayı abdest alınması 

hususunun cenaze namazını kaçırmamak için olduğunu ya da burada kastedilen şeyin 

ellerin yıkanması olduğunu belirtmiştir.623 

İbnü’l-Lebbâd’ın aktardığının aksine Şâfiî, ölü bir kimsenin bedenine dokunan kişi 

için abdesti gerekli görmemiştir. Çünkü konu ile ilgili zikredilen hadis, Şâfiî’ye göre 

zayıftır. Ancak Şâfiî, Hz. Âişe’den gelen farklı bir rivâyeti göz önüne alarak ölü bir 

bedene dokunan kişinin abdest almasını sünnete uygun bulur.  

2.22. İKİ KİŞİNİN KIBLE KONUSUNDA FARKLI İÇTİHATLARININ 

OLMASI  

Namaz kılarken kıbleye yönelmenin şart olduğu konusunda Müslümanlar arasında 

Bakara sûresi 149. âyetine624 binaen ittifak vardır. Yine Kâbe’nin gözle görüldüğü 

yerlerde bizzat Kâbe’ye dönmenin gerekliliği konusunda da ittifak vardır. Ancak 

Kâbe’nin gözle görülemediği yerlerde bizzat Kâbe’ye mi yoksa Kâbe’nin bulunduğu 

yöne mi dönülmesi gerektiği ya da isabetin şart olup olmadığı konusunda ihtilaf vardır. 

Kimi fakihler Kâbe’nin bizzat kendisine dönülmesi gerektiğini kimileri de Kâbe’nin 

bulunduğu tarafa yönelmenin yeterli olacağını belirtmiştir. Yine Kâbe’ye isabet etmenin 

gerekli olup olmadığı konusunda kimisi Kâbe’ye isabet edilmezse namazın iade edilmesi 

gerektiğini kimisi ise iadenin gerekli olmadığını söylemiştir. Şâfiî, kıbleye isabet etmeyen 

kişinin namazını mutlaka iade etmesi gerektiğine hükmetmişken; Mâlik ise vakit 

çıkmamışsa bu namazı iade etmesinin müstehap olduğunu söylemiştir.625 

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin iki kişi kıble konusunda farklı içtihatlara sahipse biri 

diğerine tabi olamayacağı görüşünde olduğunu nakletmiştir. Ayrıca gözü gördüğü halde 

hava bulutlu olduğu için Kâbe’yi göremeyen ya da kıbleyi tespit etmek için gerekli 

işaretlere bir şekilde sahip olamayan kişinin kör hükmünde olacağını söylediğini 

 
621 Nevevî, el-Mecmû‘, 5/185. 
622 Cüveynî, Nihâyetü’l-matlab fî dirâyeti’l-mezheb, 1/311. 
623 İmrânî, el-Beyân fî mezhebi’l-İmâm eş-Şâfi‘î, 3/37. 
624 “Her nereden (yola) çıkarsan yüzünü Mescid-i Harâm tarafına çevir. Bu, elbette rabbinden gelen bir 

gerçektir. Allah yaptıklarınızdan habersiz değildir.” Bakara 2/149. 
625 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/118-119. 



112 

 

aktarmıştır. İbnü’l-Lebbâd, kör bir kimsenin kendisine kıbleyi gösteren gözü gören 

birinin verdiği bilgi doğrultusunda namazını kılacağına dair hükmün bulunduğunu 

hatırlatmıştır. Bütün bu bilgilerden sonra Şâfiî’nin; “Gören bir kimse kendisine kıblenin 

delilleri gizli kalmışsa bir başkası ona kıbleyi gösterdiğinde ona tabii olamaz.” görüşünde 

çelişkiye düştüğünü söylemiştir. İbnü’l-Lebbâd Şâfiî’nin aynı konu hakkında birbiriyle 

çelişkili iki farklı hüküm verdiğini belirtmiştir. Nitekim Şâfiî, kendisine kıble tespitindeki 

deliller gizli kalan kişiyi kör bir kimseye benzetmiş ama bu kimsenin kör kimse gibi bir 

başkasının bilgisine dayanarak kıbleyi tespit etmesine de izin vermemiştir.626 

 Mâlik, kıbleyi bulma delillerinin yokluğundan dolayı doğru yöne yönelerek namaz 

kılamayan ve bunu namazın bitiminden sonra fark eden kimse için vakit devam ediyorsa 

namazı iade etmesi gerektiğine, vakit çıkmışsa iade etmesine gerek olmadığına 

hükmetmiştir. Nitekim Câbir b. Abdullah’tan (ö. 78/697) gelen bir rivâyette havanın 

bulutlu olması sebebiyle kıble içtihat ile tespit edilmiş ancak daha sonra bunun yanlış 

olduğu ortaya çıkmıştır. Durum Resûlullah’a bildirildiğinde Resûlullah yaptıklarının 

güzel olduğunu beyan etmiş ve namazın iadesini emretmemiştir.627 el-Müdevvene’de kör 

bir kimsenin namazı ile ilgili bir bilgi bulunmamaktadır. Ancak daha sonraki Mâlikî fıkıh 

kitaplarında konu incelenmiştir. Mâzerî (ö. 536/1141), içtihattan yoksun olan kişinin kör 

kimse gibi olduğunu ve adil bir kimseyi taklit etmesi gerektiğine hükmetmiştir. İbn Şâs 

(ö. 616/1219) da kıbleyi bulmaktan aciz olan kör bir kimsenin mükellef, Müslüman ve 

kıble yönünün delillerini bilen bir kimseye uyması gerektiğini belirtmiştir.628 

 Şâfiî’nin konu ile ilgili görüşleri ise İbnü’l-Lebbâd’ın aktardığı gibi değildir. Şâfiî, 

gözü gördüğü halde delillerden yoksun olduğu için kıbleyi tespit edemeyen biri ile kör 

birini eşit görmüş ve her ikisi de bir başkasına sorarak kıbleyi tespit edebilir demiştir. 

Ancak Şâfiî, gözü gördüğü halde delillerin yokluğundan dolayı kıbleyi bulamayan ile kör 

olduğu için kıbleyi bulamayan kişi arasında bir konuda ayrıma gitmiştir. Şâfiî’ye göre kör 

birine x isminde bir adam gelip kıblenin doğu yönünde olduğunu söylese ve kör adam bu 

bilgi ışığında namazını kılsa, ancak daha sonra y isminde başka bir adam gelip kıblenin 

batı yönünde olduğunu söylese ve kör kişi, x ile y isimli bu adamların birini diğerine 

güvenilir olmaları konusunda da önceleyemiyorsa namazını iade etmez. Eğer y isimli 

 
626 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 86-87. 
627 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 1/184. 
628 Mevvâk, et-Tâc ve’l-iklîl ʿalâ muhtasarı Halîl, 1/510. 



113 

 

adamın daha güvenilir olduğunu biliyorsa namazını iade eder. Ancak gözü gördüğü halde 

kıbleyi delillerin yokluğundan dolayı bulamayan bir adama x isimli biri gelip kıblenin 

doğu tarafında olduğunu söylese o kişi de buna uygun olarak namazını kılsa sonra y isimli 

bir başkası gelip kıblenin batıda olduğunu söylese gözü gören kişi için bu iki kişinin delil 

değeri eşit olacağı için namazını iade etmesi gerekir. Çünkü Şâfiî’ye göre gözü gören kişi 

ya içtihatla ya da kesin bilgiye göre namazını kılar. Hava kapalı ve kendisi içtihatta 

bulunacak delillerden yoksun ise, bu durumda birine sorup kıbleyi öğrenebilir. Bu da 

kesin bilgiye girer. Ancak bir başkası, ona kıbleyi gösteren kişiden farklı istikameti 

gösterirse, ilk bilgi kesin bilgi olma özelliğini kaybeder ve şüpheli olur. Halbuki gözü 

gören kişi şüpheli bir bilgiye göre namaz kılamaz.629 Nitekim Müzenî de Şâfiî’nin, 

birbirinden faklı içtihatlarla kıble yönünü belirleyen kişilerin birbirlerine 

uyamayacaklarını söylediğini haber verir. Bu şekilde farklı iki yönün kıble olduğunu 

düşünen kimselerden birine kör bir kişinin tabii olmasının caiz ancak gözü gördüğü halde 

kıbleyi gösteren delillerin kendisine kapalı kaldığı kişiye ise caiz olmadığını 

söylemiştir.630 

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin kör bir kimse ile gözü gördüğü halde kıble yönünü 

bulmada zorluk çeken kişi arasında koymuş olduğu ince farkı aktaramamıştır. Şâfiî, kör 

bir kimse ile gözü gördüğü halde kıble yönünü tespit edemeyen kişiyi bir başkasının 

onlara kıble yönünü göstermesi konusunda eşit görmüştür. Ancak kıble yönünü gösteren 

kişinin yanılması konusunda kör ile gözü gördüğü halde kıble yönünü tespit edemeyen 

kişi arasında bir fark olduğuna hükmetmiştir. Çünkü kör kimse için gözü gören farklı 

içtihatlara sahip iki kişinin delil değeri aynı iken gören kimse için bu iki kişinin delil 

değeri yoktur. Nitekim kendisi de tıpkı onlar gibi görebilmektedir. Bu sebepten onların 

kıble yönünü göstermesi delil derecesinde değil içtihat derecesindedir. 

2.23. SULARDAN BİRİNİN TEMİZ DİĞERİNİN NECİS OLDUĞU DURUM  

Mâlikî ve Şâfiî mezheplerinin temiz ve necis sular hakkındaki görüşlerini 

çalışmamızın “Köpeğin yaladığı kabın hükmü” başlığı altında incelenmiştik. Bu başlıkta 

ise iki sudan birinin necis olduğu ancak ilk bakışta hangisinin necis olduğu anlaşılmayan 

sular ile alınan abdest üzerindeki ihtilafa değinilecektir. Bilindiği üzere suyun 

 
629 Şâfiî, el-Üm, 1/114-116. 
630 Müzenî, el-Muhtasar, 8/106. 



114 

 

bulunmadığı ya da kullanımının mümkün olmadığı durumlarda teyemmüm abdesti alınır. 

Suyu bulamayan yolcu ve hasta kişilerin teyemmüm abdesti alacağına dair ittifak vardır. 

Ancak su bulabildiği halde kullanımının sakıncalı olduğu hasta, su bulamayan mukîm, su 

bulabilen ayrıca hasta da olmayan ancak suya ulaşmasına bir korkunun engel olduğu 

yolcu ve şiddetli soğuktan dolayı suyu kullanmaktan çekinen kişinin teyemmüm abdesti 

almasında ise ihtilaf vardır.631  

İbnü’l-Lebbâd; Şâfiî’nin, biri necis diğeri temiz olan sular konusunda kişinin 

içtihadı ile abdest alıp namazını kılabileceğine hükmettiğini aktarmıştır. Ayrıca Şâfiî’nin 

bu şekildeki iki su arasında bir içtihada varılamadığı ve şüpheye düşüldüğü durumlarda 

her iki suyun da terk edilerek teyemmüm abdesti alınması gerektiğine ve daha sonra bu 

namazların iade edilmesi gerektiğine hükmettiğini nakletmiştir. İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin 

çelişkiye düştüğünü belirtmiştir. Çünkü bu durumda ya temiz suyun varlığı dikkate 

alınarak abdest alınmasına ya da temiz suyun bulunmadığı söylenerek teyemmüm 

alınmasına hükmedilmesi gerekir. Eğer teyemmüm abdesti alması söylenirse bu kişinin 

kıldığı namazı iade etmemesi gerekir. Yani hem su bulamayan kişi olarak teyemmüm 

abdesti almasına hükmedip hem de kıldığı namazları iade ettirmek doğru değildir. 

Nitekim bu bir zorlamadır. Hâlbuki Allah Kur’ân-ı Kerîm’de su bulunmadığında 

teyemmüm abdesti almaya izin vermiş,632 insanı gücünün yetemeyeceği şeylerle sorumlu 

tutmamış633 ve dinde zorluğun olmadığını634 bildirmiştir.635 

 Mâlik’in el-Müdevvene adlı esrinde biri temiz diğeri necis olan iki kap su ile ilgili 

bir hükme rastlayamadık. Ancak İbnü’l-Mâcişûn (ö. 212/827) ve Sahnûn, hangisinin 

temiz hangisinin necis olduğu bilinmeyen sulardan biri ile abdest alınıp bir namaz 

kılınacağını sonra diğeri ile abdest alınıp bir namaz daha kılınacağını belirtmişlerdir.636  

 Şâfiî’ye göre necis sudan başka su bulamayan kişi teyemmüm abdesti alır. Bununla 

birlikte yanında iki kap su bulunan ve bu sulardan birinin temiz diğerinin ise necis 

 
631 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/72. 
632 Nisâ 4/43; Mâide 5/6. 
633 Bakara 2/286. 
634 Hac 22/78. 
635 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 87-88. 
636 Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed en-Nemerî İbn Abdülberr, İhtilâfu akvâli Mâlik 

ve ashâbuhu, thk. Hamîd Muhammed Lahmer - Miklos Muranyi (b.y.: Dâru’l-Ğarbi’l-İslamî, 2003), 27; 

Ebû Muhammed Celâlüddîn Abdullâh b. Necm es-Sa‘dî İbn Şâs, ‘Ikdü’l-cevâhiri’s-semîne fî mezhebi 

‘âlimi’l-Medîne, thk. Hamîd b. Muhammed Lahmer (Beyrut, Lübnan: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 2003), 1/24. 



115 

 

olduğunu bilen ancak hangisinin temiz hangisinin necis olduğunu bilmeyen kişi, 

teyemmüm abdesti alamaz. Bu durumda olan kişi, içtihadı ile temiz olduğuna hükmettiği 

suyu kullanır diğerini ise döker. Çünkü teyemmüm abdesti alabilmesi için yanında temiz 

su bulunmaması gerekir. Halbuki hangisi olduğunu bilmese bile yanında temiz su vardır. 

İçtihadı ile temiz kabul ettiği suyun daha sonra necis olduğu kesinleşirse, kıldığı namazı 

iade etmesi gerekir. Şâfiî’ye göre yolculukta necasete dokunan ya da kendisine necaset 

bulaşan ve su bulamayan kişi, teyemmüm abdesti alarak namazını kılar. Ancak daha sonra 

kıldığı namazı iade eder. Çünkü teyemmüm, vücuda temas eden necaseti temizlemez.637 

Şâfiî, İbnü’l-Lebbâd’ın aktardığı üzere yanında biri temiz diğeri necis olduğunu 

bildiği ama hangisinin temiz hangisinin necis olduğunu tayin edemediği su bulunan 

kişinin teyemmüm abdesti almasına hükmetmemiştir. Şâfiî, bu kişinin iki sudan birinin 

temiz olduğuna içtihadı ile belirlemesini istemiştir. Ancak daha sonra hükmettiği suyun 

necis olduğu kesinleşirse kıldığı namazı iade edeceğini belirtmiştir. Şâfiî, necasete 

dokunan ve su bulamayan kişiye teyemmüm abdesti almasını ve namazını kılmasını daha 

sonra ise bu namazı iade etmesini söylemiştir. İbnü’l-Lebbâd’ın Şâfiî’yi eleştirdiği husus 

kişiye hem teyemmüm abdestini aldırtıp namaz kıldırıp hem de daha sonra namazını iade 

etmesini istemesidir. İbnü’l-Lebbâd, teyemmüm abdestinin alınabileceğine dair âyette 

namazın iadesi ile ilgili bir bilgi verilmediği ve bunun Müslümanlara dinini yaşamada 

zorluk çıkaracağı üzerinde durmuştur.  

Anlaşılacağı üzere Şâfiî, teyemmüm abdestinin hadesten taharet için yeterli olduğu, 

necasetten taharet için ise yeterli olmadığı düşüncesindedir. Nitekim Mâlik de istincâda 

taş kullanımı hariç, necasetin ancak su ile giderilebileceğine hükmetmiştir.638 Burada akla 

şu soru da gelebilir: Madem Şâfiî, necasetin teyemmüm abdesti ile giderilemeyeceğini 

söylemektedir, neden kişiye teyemmüm abdesti aldırıp namaz kıldırıp daha sonra bunun 

iadesini istemektedir? Bu bir zorluk değil midir? Bunun sebebi Şâfiî’nin, bir şekilde 

namaz kılma imkânı olan kişinin namazını kılmayıp vakti geçirmesini caiz 

görmemesidir.639 Ayrıca bu şekilde hem namazı kıldırıp hem de iade etmesini isteme 

durumu sadece Şâfiî’ye has değildir. Nitekim Mâlikî kaynaklar hapiste olup su ve temiz 

toprağa ulaşma imkânı olmayan kişinin namazı konusunda ihtilafa düşmüşlerdir. İbnü’l-

 
637 Şâfiî, el-Üm, 1/24-25. 
638 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/90. 
639 Şâfiî, el-Üm, 1/68. 



116 

 

Kâsım (ö. 191/806) bu durumdaki kişinin namazını kılacağına, su veya temiz toprağa 

ulaştığında ise kıldığı namazı iade edeceğine hükmetmiştir.640 

İbnü’l-Lebbâd, konu ile ilgili Şâfiî’nin görüşünü yanlış aktarmıştır. O, Şâfiî’nin 

necasete dokunmuş ancak su bulamayan kimse için verdiği hükmü, yanında biri temiz 

diğeri necis su bulunan ancak hangisinin temiz hangisinin necis olduğunu bilemeyen 

kimse için verdiği hükümle karıştırmıştır. 

2.24. NAMAZ ESNASINDA ERGENLİĞE ULAŞAN ÇOCUK 

İslam hukukunda bulûğ yaşı, kişinin bazı hak ve sorumluluklarını doğurduğu için 

önemlidir. Bulûğ, sözlükte ulaşmak anlamına gelir. Terim olarak ise bir insanın dinî 

yükümlülüklerle sorumlu tutulması, yani mükellef kabul edilmesi için çocukluk sınırını 

aşmasına denir. Böylece tasarruflarındaki sınırlama da kalkar. Erkek çocuklarının ihtilam 

olma, birini hamile bırakabilme veya meninin çıkması gibi belirtiler ile bulûğa erdikleri 

kabul edilir. Kız çocuklarının ise ihtilam olma, hayız görme ve hamile kalabilme gibi 

belirtiler ile bulûğa erdikleri kabul edilir. Eğer bu belirtiler çocukta olmazsa hem erkek 

hem de kız çocuklarının on beş yaşını tamamlamaları bulûğa erdiklerinin belirtisi olarak 

kabul edilir. Bulûğ yaşının en alt sınırı ise erkeklerde on iki, kızlarda ise dokuz yaştır.641 

Erkekler on iki, kızlar dokuz yaşından sonra bulûğa girme belirtilerinden birini 

gösterirlerse buna fiilî bulûğ denir. Eğer bulûğa girme belirtilerini göstermezlerse genel 

kanaate göre on beş yaşını tamamlamaları ile bâliğ kabul edilmelerine ise hükmen bulûğ 

denir.642 Çocuk fiilî buluğ belirtileri göstermemiş ancak on beş yaşını da tamamlamamışsa 

bu dönemdeki çocuğa mürâhik denir. Mürâhik, çocuğun bulûğa girmesine yakın 

olduğunu ifade eden bir terimdir. Kız çocukları için mürâhika kelimesi kullanılır.643 

Âlimler mürâhik çocuğun ibadeti ile ilgili bazı konular üzerinde tartışmışlardır. Örneğin 

mürâhik bir çocuk Arafât vakfesinden önce bulûğa ererse Mâlik’e göre bu durumda 

ihramdan çıkmak mümkün olmayacağı için ihram devam eder ancak yapılan hac İslam’ın 

 
640 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 1/304. 
641 Muhammed ’Umeym el-İhsân el-Müceddidî el-Bereketî, et-Ta’rîfatü’l-fıkhiyye (b.y.: Dâru’l-Kutubi’l-

İlmiyye, 2003), 46. 
642 Ali Bardakoğlu, “Bulûğ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 

6/413-414. 
643 Muhammed b. Ahmed b. Muhammed b. Süleyman b. Battal Battal, en-Nuzumü’l-müstazeb fi tefsiri 

garabi elfazi’l-mühezzeb, thk. Mustafa Abdulhafız Sâlim (Mekke: Mektebetu’l-Ticariyye, 1991), 2/129; 

Berektî, et-Tarifatü’l-fıkhiyye, 201. 



117 

 

farz olan haccının yerine geçmez. Şâfiî’ye göre ise bu hac İslam’ın farz olan haccının 

yerine geçer.644 

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin bir çocuk namazdayken veya oruç tutarken henüz bu 

ibadetlerini tamamlamadan on beş yaşına girdiğinde namazını ve orucunu 

tamamlamasının sonra bunları iade etmesinin güzel olacağına dair görüşünü aktarır. 

İbnü’l-Lebbâd’a göre Şâfiî birbirlerine kıyaslanamayacak, hükümleri farklı olan oruç ve 

namazı birbirine kıyaslamıştır. Ayrıca Şâfiî hesaplaması neredeyse imkânsız olan bir 

durum hakkında görüş belirtmiştir. Nitekim çok kısa süren namaz ibadetinde çocuğun on 

beş yaşına girip girmediğini tespit etmek oldukça zordur. İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’yi on beş 

yaşına girmesine dakikalar kalan çocuğun namazı ve orucu ile ilgili görüş belirtmesine 

rağmen aynı çocuğun cihadı ile ilgili görüş belirtmemesi konusunda da eleştirir. İbnü’l-

Lebbâd ’a göre on beş yaşına girmesine birkaç saat kala cihada katılmış kişi ile ilgili de 

aynı hükmü vermek gerekir. Bu kıyas sonucunda on beş yaşına girmesine birkaç saat kala 

savaşa katılıp henüz on beş yaşına girmeden savaş kazanılırsa bu çocuğa ganimetten pay 

düşmemesi gerekir. Halbuki Hz. Peygamber’den (sav) ve ashabından buna dair bir bilgi 

gelmemiştir. Tam aksine İbn Ömer on dört yaşında Uhud savaşına katılmak istemiş Hz. 

Peygamber (sav) onu savaşa katmamıştır. On beş yaşına geldiğinde Hendek savaşına 

katılmak istediğinde Hz. Peygamber (sav) onun savaşa katılmasına izin vermiştir. Halbuki 

o daha on beş yaşını tamamlamamıştı.645 

Şâfiî’nin mürâhikin namaz ve oruç esnasında bulûğa ermesine dair bir görüşüne el-

Üm’de rastlayamadık. Ancak Şâfiî fıkıh kitaplarında Şâfiî’nin bu mesele ile ilgili görüşü 

aktarılmıştır. Şâfiî’ye göre mürâhik çocuk, edâ etmekte olduğu namaz veya oruç ibadeti 

içerisinde on beş yaşını doldurursa Şâfiî, başladığı ibadeti tamamlamasını ve iade 

etmesini tavsiye etmiştir. Ancak Şâfiî’ye göre ibadetin iadesinin zorunlu olduğu açık 

değildir. Müzenî’ye göre oruç tutmayan birinin o günün sonunda oruç tutması mümkün 

değildir. Ancak namaz kılmayan birinin vaktin sonunda namaz kılması mümkündür. 

Örneğin güneş batmadan önce ikindi namazının son vaktine yetişen kişi ikindi namazını 

baştan kılabilir. Fakat oruç ibadeti için bu söz konusu değildir. Kişi güneşin batmasına az 

bir vakit kala oruç ibadetini baştan tutamaz. Bu sebepten namazı iade etmesi mümkünken 

 
644 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 4/339; Ahmet Ekşi, “Büluğ Çağına Gelmemiş Çocuğun Haccı”, Fıkhî 

Boyutuyla Hac (Ankara: TDV Yayınları, 2022), 426-445. 
645 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 88. 



118 

 

orucu iade etmesi mümkün olamaz.646 Ebû İshâk’a göre Şâfiî’nin konu ile ilgili 

görüşünden ibadeti tamamlamanın gerekli olduğu iadenin ise müstehap olduğu 

anlaşılmaktadır. Namaz ibadetine başlayıp ibadetin içinde on beş yaşına girmesi sebebiyle 

bulûğa eren çocuk zaten şartları ile tam bir namaz kılmaktadır. Tek fark namazın 

hükmünün bulûğa eren kişi üzerine farz olmasıdır. Dolayısıyla namazı tekrar kılması 

zorunlu değildir. Ancak Ebü’l-Abbâs, namazı tamamlamakla birlikte namazı iade etmek 

gerektiğini savunmuştur. Çünkü mürâhik olarak başladığı namazın sonunda bulûğa 

ermiştir. Daha önce kendisine nafile olan bir ibadet farza dönüşmüştür. Mezhep içindeki 

bazı âlimlere göre ise namaz tamamlandıktan sonra iade edilecek kadar vakit kalmışsa 

iade edilir kalmamışsa iade edilmez. Bu görüş sahih kabul edilmemiştir. Çünkü vakit 

kaldığı için iadesi zorunludur denilirse bir rek‘âtlık bir vakte dahi ulaşıldığında namazın 

kılınması gerekli olur.647 

Mürâhik çocuğun ergenlik yaşına ulaşması sebebiyle ganimetten pay alması 

konusunda âlimler arasında ihtilaf vardır. Mâlikî mezhebine göre böyle bir çocuğun 

ganimetten pay alabilmesi ancak savaşabilecek güçte olması şartı ile mümkündür. 

Nitekim sahabe arasında da çocukların ganimetten pay alamayacakları görüşü yaygındır. 

Şâfiî mezhebine göre ise böyle bir çocuğa ganimetten pay verilebilir.648 Şâfiî, İbnü’l-

Lebbâd’ın aksine İbn Ömer’in Hendek savaşında iken on beş yaşında olduğunu nakleder. 

Cihada katılacak kişinin yaşı ile ilgili Resûlullah’ın on beş yaşını tamamlamış olmasını 

esas aldığını söyler.649 

Mâlik’in mürâhik çocukla ilgili bir görüşüne rastlayamadık. Mâlikî mezhebi bu 

konuyu hac ibadeti çerçevesinde ele almıştır. Çocuğun namazı ile ilgili Mâlikî mezhebi 

içinde farklı görüşler mevcuttur. Bazı âlimler, çocuğun kıldığı namazın sevabının 

tamamen ebeveynine yazılacağını, bazıları sevabın çocuk ile ebeveyni arasında taksim 

edileceğini ifade etmiştir. Ayrıca mürâhik çocuğun henüz günah ve sevap 

kazanamayacağını ileri sürenler olduğu gibi itaati sebebiyle sevap elde edeceğini belirten 

âlimler de bulunmaktadır.650 

 
646 Müzenî, el-Muhtasar, 8/107. 
647 Şîrâzî, el-Mühezzeb, 1/100. 
648 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 2/154. 
649 Şâfiî, el-Üm, 1/87. 
650 Şenkiti, Levâmi‘ü’d-dürer, 1/733. 



119 

 

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’yi gerçekleşme ihtimali düşük konularda görüş belirtmesi 

dolayısıyla eleştirmiştir. Kanaatimizce Şâfiî, meseleye bütünsel yaklaşmış mürâhikin 

haccı ve orucu hakkında görüş belirttiği gibi namazı hakkında da görüş belirtmiştir.  

2.25. NAMAZDA FÂTİHA SÛRESİNİN OKUNMASI 

Sözlükte okumak anlamına gelen kıraat, fıkıh terimi olarak namazın farzlarından 

olan kıyamda Kur’ân’dan bir miktar okumayı ifade eder.651 Namazda kıraatin farz olduğu 

konusunda ulema arasında ittifak vardır. Bununla birlikte, iki rivâyet dışında, namazda 

kıraatin tamamen terkine dair bir bilgi nakledilmemiştir. Bu rivâyetlerden biri, Hz. 

Ömer’in namaz kılıp kıraati unuttuğuna dair nakildir. Etrafındakiler kendisine kıraati terk 

ettiğini hatırlatınca, Hz. Ömer rükû ve secdesinin nasıl olduğunu sormuş, uygun olduğu 

kendisine bildirildiğinde ise “Öyleyse bir sakınca yoktur.” şeklinde cevap vermiştir.652 

Diğer rivâyete göre ise İbn Abbas, Resûlullah’ın bazı namazlarda Kur’ân okuduğunu bazı 

namazlarda ise okumadığını rivâyet etmiş ve kendisi de kıraatin açıktan yapılmadığı 

namazlarda okumamıştır. Kendisine Resûlullah’ın öğle ve ikindi namazlarında okuyup 

okumadığı sorulan İbn Abbas, Resûlullah’ın bu namazlarda okumadığını zikretmiştir. 

Ancak Habbâb b. Eret (ö. 37/657), Resûlullah’ın öğle ve ikindi namazlarında da 

okuduğunu haber vermiş bunu nasıl anladığı sorulunca da sakalının titremesinden 

anladığını belirtmiştir.653 Cumhur Habbâb b. Eret hadisini kabul edip bu hadisten yola 

çıkarak Hz. Peygamber’in (sav) tüm namazlarda kıraat yaptığında hem fikirdir.654 

Namazda Fâtiha sûresinin okunmasının gerekli olup olmadığı ulema arasında 

tartışılmıştır. Bu tartışmaların sebebi Hz. Peygamber’den (sav) gelen “Fâtiha sûresini 

okumayanın namazı yoktur.”655 ile “İçinde Ümmü’l-Kur’ân’ın okunmadığı her namaz 

eksiktir/bozuktur.”656 hadislerinin farklı yorumlanmasıdır.  

 
651 Ebûbekir Sifil, “Kıraat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 

25/433. 
652 İmâm Mâlik, bu hadisi el-Muvatta’ isimli eserinde zikretmiş olmasına rağmen amelin böyle olmadığını 

söylemiştir.  Hz. Ömer’in bu namazı iade ettiği de söylenmiştir. Abdurrahman b. Mervân b. Abdurrahman 

el-Ensârî Ebû’l-Metraf, Tefsîrü’l-Muvatta’, thk. Âmir Hasan Sabri (Katar: Dâru’n-Nevâdir, 2008), 1/146. 
653 İbn Mâce, “Kitâbu ikameti’s-salât ve’s-sünnetü fîhâ”, 7; Ebû Dâvûd, “Kitâbu’s-salât”, 14; Buhârî, 

“Ezân”, 91.  
654 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/134. 
655 Tirmizî, “Kitâbu’s-salât”, 183; Ebû Dâvûd, “Kitâbu’s-salât”, 21. 
656 İbn Mâce, “Kitâbu ikâmeti’s-salât ve’s-sünnetü fîhâ”, 11; Ebû Dâvûd, “Kitâbu’s-salât”, 21; Müslim, 

“Salât”, 11. 



120 

 

 Ebû Hanîfe ve ashabı “Kur’ân’dan kolayınıza geleni okuyun.”657 âyetine dayanarak 

namazda Fâtiha sûresinden başka sûrenin de okunabileceğine hükmetmişlerdir. Âyete 

haber-i vâhid ile ziyade yapılamayacağını ve Hz. Peygamber’den (sav) “…Namaza 

kalktığında güzelce abdest al. Sonra kıbleye yönel ve tekbir getir. Sonra Kur’ân’dan 

kolayına geleni oku…”658 rivâyetinin bulunduğunu aktarmışlardır. Ayrıca Hz. 

Peygamber’den (sav) gelen “Fâtiha’sız namaz olmaz.” hadisi, Fâtiha sûresinin faziletini 

anlatmak içindir. Yine Hz. Peygamber’den (sav) gelen “Kim Ümmü’l-Kur’ân’ı okumadan 

namaz kılarsa o namaz eksiktir/bozuktur.” hadisi de Fâtiha’sız namazın caiz olmadığına 

değil eksik olduğuna işaret eder.659 

 Mâlik, Şâfiî, Ahmed b. Hanbel, İshâk, Ebû Sevr ve Dâvûd, Ebû Hüreyre’den 

nakledilen “Kim içinde Ümmü’l-Kur’ân’ı okumadığı bir namaz kılarsa o namaz eksiktir, 

o namaz eksiktir, o namaz eksiktir tam değildir.” hadisine dayanarak Fâtiha’sız namazın 

kabul olmayacağı görüşündedirler.660 Tirmizî Sünen’inde “Fâtiha’yı okumayanın namazı 

yoktur.” hadisini zikrettikten sonra ilim ehlinin çoğunluğunun ve ashabın uygulamasının 

Fâtiha’yı okumak üzere olduğunu haber verir. Hz. Ömer, Câbir b. Abdullah, İmrân b. 

Husayn (ö. 52/672) ve diğerlerinin Fâtiha’sız namazı caiz görmediklerini aktarır.661 

 İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin Fâtiha’dan tek harf eksik okuyup sonradan bunu 

hatırlayan kimse için namazını iade etmesini gerekli gördüğünü nakletmiştir. Ayrıca 

Şâfiî, Fâtiha’yı güzel okuyamayan kimsenin Fâtiha yerine Fâtiha’nın âyet sayısına denk 

başka bir sûre okuyabileceğini söylemiştir. Ancak Şâfiî, Fâtiha yerine okuduğu bu diğer 

sûre ile ilgili harf sayısını dikkate almamış âyet sayısının yediye ulaşmasını yeterli 

 
657 Müzzemmil 73/20. 
658 Ebû Hüreyre’den naklen “Bir adam mescide girdi ve Hz. Peygamber (sav) de mescidin bir köşesinde 

oturmaktaydı. Adam namaz kıldı. Sonra geldi ve Hz. Peygamber’e (sav) selam verdi. Hz. Peygamber (sav) 

onun selamına karşılık verdi ve “dön namazını kıl, sen namaz kılmadın dedi.” Adam dönüp namaz kıldı. 

Sonra geldi ve selam verdi. Hz. Peygamber (sav) onun selamına karşılık verdi ve “dön namazını kıl, sen 

namaz kılmadın” dedi. İkinci ya da üçüncü seferinde adam “bana öğret ya Resûlullah!” dedi. Hz. 

Peygamber (sav) “Namaza kalktığında güzelce abdest al. Sonra kıbleye yönel ve tekbir getir. Sonra 

Kur’an’dan kolayına geleni oku. Sonra rükûya git. Rükûyu tam yaptığından emin oluncaya kadar rükûda 

kal. Sonra tam düz oluncaya kadar kalk. Sonra secde yap. Secdeyi tam yaptığından emin oluncaya kadar 

secdede kal. Sonra tam bir oturuşla otur. Sonra tekrar secdeye git ve secdeni tam yaptığından emin oluncaya 

kadar secdede kal. Sonra secdeden kalk ve tam bir oturuşla otur. Sonra bunları tüm namazında yap” dedi. 

İbn Mâce, “Kitâbu ikameti’s-salât ve sünnetü fîhâ”,72; Ebû Dâvûd, “ Kitâbu’s-salât”,33; Tirmizî, “ Salât”, 

226; Buhârî, “İsti’zân”, 18, Müslim, “Salât”, 11. 
659 Osmân b. Alî b. Mihcen b. Yûnus es-Sûfî el-Bâriî ez-Zeylaî, Tebyînü’l-hakâik şerhu Kenzi’d-dekâik 

(Kahire: Matbaatü’l-Kübrâ el-Emîriyye, 1313), 1/105. 
660 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 1/447-449. 
661 Tirmizî, “Kitâbu’s-salât”, 183. 



121 

 

görmüştür. İbnü’l-Lebbâd’a göre bu bir çelişkidir. Çünkü Fâtiha’da tek harfin eksikliği 

kabul edilmiyorsa Fâtiha yerine okunan sûrenin de ona âyet bakımından değil harf 

bakımından eşit olması gerekir.662  

 Mâlik’e bir rek‘âtta Fâtiha sûresini okumayı unutan kişinin durumu sorulduğunda 

o, bu kişinin namazını iade etmesine hükmetmiştir. Mâlik, verdiği bu hükmün Câbir b. 

Abdullah’ın Fâtiha’nın okunmadığı namazın kabul olmadığı ancak kişinin imamın 

arkasında Fâtiha’sız kıldığı namazın ise geçerli olduğu görüşüne dayandığını 

söylemiştir.663 Mâlik’in, Kur’ân-ı Kerîm’i okumayı bilmeyen kimsenin namazına dair bir 

görüşüne rastlayamadık. Ancak Lahmî, Kur’ân’ı iyi okuyamayan kişinin namazı ile ilgili 

mezhep içinde bir ihtilaf olduğunu söylemiştir. İbn Sahnûn, Kur’ân’ı iyi okuyamayanın 

namazda Allah’ı zikretmesinin farz olduğunu belirtmiştir. Kâdî Abdülvehhâb ise tesbih 

ve hamdin yapılmasının gerekli olmadığını bu durumdaki kimsenin kıyamda bir müddet 

beklemesinin yeterli olacağını hatta beklemeyip rükûa gitmesinin de caiz olduğunu 

söylemiştir.664 

Şâfiî’ye göre bir kimse yanlışlıkla ya da unutarak Fâtiha sûresinden bir harfi 

okumazsa kıldığı rek‘ât kabul olmaz. Bu rek‘âtı tekrar kılmalıdır. Eğer namazı bitirir ve 

sonra Fâtiha’dan bir harf dahi olsa okumadığını hatırlarsa namazını iade etmesi gerekir.665 

Çünkü bir harf dahi Fâtiha’dan eksiltilirse o kimse için Fâtiha’yı tam okudu denilemez.666 

Şâfiî’nin bu görüşü Kur’ân’ı okuyabilen ya da en azından Fâtiha sûresini okuyabilen 

kimseler ile ilgilidir. Şâfiî, el-Üm’de Kur’ân-ı Kerîm’i iyi okuyamayanlar ile ilgili 

görüşlerini iki hadis etrafında açıklamıştır. İlk hadis “Sizden biriniz namaza kalktığı 

zaman Allah’ın emrettiği gibi abdest alsın. Sonra tekbir getirsin. Eğer (hafızasında) 

Kur’ân’dan bir şey varsa onu okusun. Eğer (hafızasında) Kur’ân’dan bir şey yoksa 

Allah’ı hamd etsin ve tekbir getrisin. Sonra rükûa gitsin. Rükûsunu tam yaptığından emin 

oluncaya kadar rükûda kalsın. Sonra tam dik olduğundan emin oluncaya kadar rükûdan 

doğrulsun. Sonra secdeyi yapsın. Secdesini tam yaptığından emin oluncaya kadar 

secdede kalsın. Sonra başını secdeden kaldırsın ve otursun. Oturmasının tam olduğundan 

 
662 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 90. 
663 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 1/164. 
664 Mevvâk, et-Tâc ve’l-iklîl ʿalâ muhtasarı Halîl, 1/519; Ebû Muhammed Abdülbâkî b. Yûsuf ez-Zürkânî, 

Şerhu’z-Zürkânî ‘alâ muhtasarı Halîl (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 2002), 1/352-353. 
665 Müzenî, el-Muhtasar, 8/111. 
666 Şâfiî, el-Üm, 1/129. 



122 

 

emin olsun. Kim ki bunlardan bir şey eksiltirse namazı eksik olur.” şeklinde nakledilen 

hadistir. Diğer hadis ise Rifâa b. Râfi‘in (ö. 42/662) naklettiği “Bir adam mescitte Hz. 

Peygamber’e (sav) yakın bir yerde namaz kılıyordu. Sonra geldi Hz. Peygamber’e (sav) 

selam verdi. Hz. Peygamber (sav) ona ‘Dön namazını tekrar kıl! Sen namaz kılmadın 

dedi.’ Adam döndü ve daha önce kıldığı gibi bir namaz kıldı. Hz. Peygamber (sav) ona 

yine ‘Dön namazını tekrar kıl! Sen namaz kılmadın.’ dedi. Adam ‘Bana nasıl namaz 

kılınır öğret ya Resûlullah!’ dedi. Hz. Peygamber (sav) ‘Kıbleye yöneldiğinde tekbir getir. 

Sonra Ümmü’l-Kur’ân-ı ve Allah’ın okumanı istediğini oku. Sonra rükûa git. Elinin içini 

dizlerinin üzerine koy ve bir miktar rükûda bekle ve sırtını düzleştir. Kalktığın zaman 

omurganı dikleştir. Başını kemikler yerine yerleşinceye kadar kaldır. Secde yaptığında 

secdede bir müddet bekle. Sonra doğrul ve sol bacağının üzerine otur. Sonra bunları her 

rek‘ât ve secdende mutmain oluncaya dek tekrar yap.” hadisidir. Şâfiî bu hadislerden 

yola çıkarak Kur’ân’ı okuyamayan kişinin Allah’ı zikretmesi, ona hamd ve tekbir 

getirmesi gerektiğine, bunu yapmazsa namazının geçerli olmadığına hükmetmiştir. 

Hadislerde okuma emri için Kur’ân’ı okuyabilenler muhatap alınmıştır. Nitekim güç 

yetirebilen ve akledebilen kimseler farzlara muhataptır.667 

Şâfiî’ye göre Fâtiha’yı okuyamayan ancak başka âyeti/ sûre okuyabilen kimsenin 

namazda mutlaka bildiği âyetleri okuması gerekir. Başka âyet/sûreyi bilen kimsenin 

Fâtiha sûresi miktarınca en az yedi âyet okuması gerekir. Eğer okuyabiliyorsa Fâtiha 

sûresi miktarından ve âyet sayısından bir âyet fazla okuması güzel olur. Fâtiha sûresini 

okuyamıyor ancak onun miktarınca âyeti okuyabiliyorsa namazını iade etmesine gerek 

yoktur. Eğer yedi âyet okuyabiliyor ancak yedi âyetten az okumuşsa kıldığı namazı iade 

etmesi gerekir. Okuduğu bu yedi âyetin uzun ya da kısa olması, aynı sûrede ya da farklı 

sûrelerde bulunması arasında bir fark yoktur. Eğer yedi âyet kadar bilmiyorsa namazda 

Allah’ı zikretmenin yanında bildiği kadar âyeti okur. Çünkü Hz. Peygamber (sav) 

Fâtiha’yı iyi bilmeyen için Allah’ı zikretmesini emretmiştir.668  

Şâfiî’nin bu konudaki görüşlerini, kişinin gücünün yettiği şeyle mükellef tutulması 

esasına dayandırdığı anlaşılmaktadır. Nitekim Şâfiî’ye göre Kur’ân okuyamayan kimse 

için namazda kıraat farz değildir. Kıraat Kur’ân okuyabilen üzerine farzdır.669 O halde 

 
667 Şâfiî, el-Üm, 1/123. 
668 Şâfiî, el-Üm, 1/124. 
669 Şâfiî, el-Üm, 1/125. 



123 

 

Fâtiha sûresini dahi okuyamayan kişiye harf hesabı yaptırmak yapamadığı şeyle mükellef 

tutmak anlamına gelecektir. 

2.26. KOYUNLARIN DİNLENDİĞİ YERDE NAMAZ KILMAK  

Eti yenen hayvanların idrar ve dışkısının necis olup olmadığı konusunda ihtilaf 

vardır. Şâfiî ve Hanefî’ye göre eti yenen hayvanların idrar ve dışkıları necisken, Mâlik ve 

Ahmed b. Hanbel’e göre ise necis değildir.670 Bu ihtilafın iki sebebi vardır. Birinci sebep 

konu ile ilgili gelen hadislerin arasındaki çelişkidir. İkinci sebep ise insan idrar ve 

dışkısının hayvanlarınkine kıyas edilip edilmeyeceğidir.671   

Eti yenen hayvanların idrar ve dışkısının temiz olduğunu düşünen Mâlikîlere göre 

Allah En‘âm sûresinde672 haram olanları sayarken eti yenmeyen hayvanların idrar ve 

dışkısından bahsetmemiştir. Yine Mâide sûresinde hayvanların helal kılındığı 

bildirilmiştir.673 Bu da hayvan idrar ve dışkısı ile ilgili bir yasaklamanın olmadığını 

göstermektedir. Halbuki Hz. Peygamber (sav), eşyanın bir yasaklama olmadığı sürece 

ibâha üzerine olduğunu bildirmiştir. Konu ile ilgili hadisler de eti yenen hayvanların idrar 

ve dışkılarının temiz olduğuna delildir. Nitekim Berâ b. Âzib’in (ö. 71/690) Hz. 

Peygamber ’den (sav) rivâyet ettiği “Eti yenen hayvanların idrarında bir beis yoktur.”674 

hadisi açıkça idrarın bir sakınca doğurmadığını göstermektedir. Çünkü بأس “beis" 

kelimesi şiddet ve zorluk anlamına gelmektedir. “Bir beis yoktur.” denildiğinde ise bunun 

mübah olduğu anlaşılır. Yine Enes’ten rivâyetle Hz. Peygamber’in (sav) “İşkembesi olan 

hayvanların idrarının içilmesinde bir beis yoktur” hadisi de eti yenen hayvanların 

idrarının necis olmadığına delildir.675 Hz. Peygamber’in (sav) Ureynelilere deve idrarını 

 
670 Daha fazla bilgi için bk. Mustafa Genç, “Eti Yenilen Canlı Evcil Hayvanların Bedenlerinden Ayrılan 

Bazı Maddelerin Tahâret Açısından Değerlendirilmesi”, Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlâhiyat 

Fakültesi Dergisi 32 (2018), 167-198; Veysel Özdemir, “Aceleci Hadis Yorumu ve Bunun Doğurduğu 

Sakıncalar”, Academic Knowledge 2/1 (2019), 1-15. 
671 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/87. 
672 De ki: “Bana vahyedilende, murdar et (meyte) veya akıtılmış kan yahut domuz eti -ki pisliğin kendisidir- 

ya da günah işlenerek Allah’tan başkası adına kesilmiş bir hayvandan başka, yiyecek kimse için 

yasaklanmış bir şey bulamıyorum. Ama biri zorda kalırsa, haksızlığa sapmadıkça, sınırı aşmadıkça 

(yiyebilir). Çünkü rabbin bağışlayan ve esirgeyendir.” En’âm 6/145. 
673 Ey iman edenler! Sözleşmeleri yerine getirin. İhramda bulunduğunuz sırada avlanmayı helâl 

saymamanız şartıyla, size bildirilecek olanlar dışındaki “en‘âm” denen hayvanlar sizin için helâl kılınmıştır. 

Şüphesiz Allah dilediği gibi hükmeder. Mâide 5/1. 
674 Beyhakı, “Kitabu’s-Salât”, 506. 
675 Ebü’l-Hasen Alî b. Ömer b. Ahmed el-Bağdâdî İbnü’l-Kassâr, Uyûnü’l-edille fî mesâʾili’l-hilâf beyne 

fukahâʾi’l-emsâr, thk. Abdülhamid b. Sa’d b. Nasır es-Suûdî (Suudi Arabistan: Vizâratu’t-Ta’limi’l-Alî, 

2006), 2/125. 



124 

 

içmelerini tavsiye etmesi676 ve Kâbe’yi hayvan üzerinde tavaf etmesi677 de yine eti yenen 

hayvanların idrar ve dışkılarının temiz olduğuna delildir.678 Ureyneliler hadisi zaruret 

çerçevesinde yorumlandığında, hastalık durumunda deve idrarının kullanımına Hz. 

Peygamber (sav) tarafından ruhsat verildiğinin kabul edilmesi gerekmektedir. Halbuki bu 

Hz. Peygamber’den (sav) gelen “Sizin şifanız size haram kılınan şeylere konmamıştır.”679 

hadisine aykırıdır.680 

Eti yenen hayvanların idrar ve dışkısının necis olduğunu düşünen Şâfiîlere göre 

Allah, Nahl sûresinde temiz olan sütün, pislik (dışkı) ve kan arasından çıktığına681 

dikkatleri çekmiştir. Böylece Allah iki pis arasından temiz süt çıkararak bize lütufta 

bulunmuştur.682 Konuya delil pek çok hadis de vardır. Örneğin Hz. Peygamber (sav) 

istincâ için üç taş istemiş kendisine iki taş ve tezek verilince taşları kabul etmiş ancak 

tezeği necis olduğu gerekçesiyle reddetmiştir.683 Yine bir bedevinin mescitte yaptığı 

idrarın üzerine su dökülmesini emretmiştir.684 İdrarın necis olduğunu gösteren bir diğer 

delil ise Hz. Peygamber’in (sav) iki kabir arasından geçerken kabirde bulunan kişinin 

idrarından sakınmadığı için kabir azabı çektiğini haber verdiği hadistir.685 Hz. 

Peygamber’in (sav) Ureynelilere deve idrarını tavsiye etmesi tedavi amaçlıdır. Buna 

Allah’ın ümmetin şifasını, haram kıldığı şeylere koymamıştır hadisi ile itiraz edilemez. 

Çünkü bu hadis şaraba hamledilir.686 Şâfiî’ye göre eti yensin yenmesin tüm canlıların 

idrarı necistir. Ancak zaruret durumunda kullanılabilir.687 

 İbnü’l-Lebbâd’a göre Şâfiî’nin eti yenen hayvanların idrar ve dışkısının necis 

olduğu görüşü, Hz. Peygamber’in (sav) koyunların ağıllarında namaz kılmaya izin verdiği 

hadisle çelişmektedir. İbnü’l-Lebbâd, hayvanların dinlendikleri yere mutlaka idrar ve 

dışkılarını bırakacaklarını söyleyerek Şâfiî’nin Hz. Peygamber’in (sav) bu yerlerde 

 
676 Buhârî, “Vudû”,66;  İbn Mâce, “Hudûd”, 20; Ebû Dâvûd, “Hudûd”, 3; Tirmizî, “Tahâret”, 55. 
677 İbn Mâce, “Menasîk”, 28; Ebû Dâvûd, “Menasîk”, 48; Buhârî, “Hac”, 58; Müslim, “Hac”, 42. 
678 Ebû Tahir İbrahim b. Abdussamed et-Tenûhî, et-Tenbîh ‘alâ mebâdii’t-tevcîh, thk. Muhammed Belahsan 

(Lübnan: Dâru İbn Hazm, 2007), 1/234-235. 
679 Buhârî, “Eşreb” 15. 
680 İbnü’l-Kassâr, Uyûnü’l-edille fî mesâʾili’l-hilâf beyne fukahâʾi’l-emsâr, 2/125. 
681 “Sizin için sağmal hayvanlarda da kesin olarak ibret vardır. Nitekim size hayvanın karnında, besin 

artıklarıyla kan arasında (oluşan), içenlere lezzet veren saf süt içiriyoruz.” Nahl 16/66. 
682 İmrânî, el-Beyân fî mezhebi’l-İmâm eş-Şâfi‘î, 1/418. 
683 Buhârî, “Vudû”, 21. 
684 Buhârî, “Vudû”, 58; Müslim, “Tahâret”, 30; İbn Mâce, “et-Tahâretü ve Sünenühâ”, 78. 
685 İbn Mâce, “Tahâret”, 11. 
686 Şirbînî, Muğnı̇’l-muhtâc, 1/233. 
687 Şâfiî, el-Üm, 3/117. 



125 

 

namaz kılmaya ancak idrar ve dışkıdan temiz ise izin verdiğine dair yorumunu ise asılsız 

bulmuştur. Çünkü bu tür yerlerin hayvanın idrar ve dışkısından muhal olması neredeyse 

imkansızdır. Nitekim konu ile ilgili Abdullâh b. Amr b. el-Âs’dan (ö. 65/684-85) 

Resûlullah’ın koyunların ağıllarında namaz kıldığına dair rivâyet vardır. Yine Câbir b. 

Semûre, bir adamın Hz. Peygamber’e (sav) geldiğini ve “Koyunların ağıllarında namaz 

kılabilir miyim?” diye sorduğunu haber vermiştir. Hz. Peygamber (sav) ise adamın 

koyunların ağıllarında namaz kılmasına izin vermiştir. Adam etlerini yediğinde abdest 

almasının gerekli olup olmadığını sorduğunda ise Hz. Peygamber (sav) gerekli 

olmadığını söylemiştir.688 Ebû Hüreyre de Hz. Peygamber’in (sav) “Koyunların 

ağıllarında namaz kılın.” hadisini rivâyet etmiştir.689 Yine ashap “Koyunların gündüz 

dinlendikleri yerde namaz kılın, develerin dinlendikleri yerde ise namaz kılmayın!” 

hadisini nakletmişlerdir.690 Süfyân es-Sevrî, Resûlullah’ın “Eti yenen hayvanın idrarında 

bir besi yoktur.” dediğini nakleder. Yine İbn Abbas, Resûlullah’ın “Develerin idrarında 

ve sütünde (karın ağrısı çekenler için) şifa vardır.” dediğini aktarmıştır.691 İbnü’l-

Lebbâd’ın konu ile ilgili bir diğer delili ise Ebû Katâde’den aktardığı “Eti yenen hayvanın 

idrarı ve ondan çıkanlarda bir beis olmadığı.” sözüdür. İbnü’l-Lebbâd, konu ile ilgili 

delilerin çok fazla olduğunu belirtmiş en son Ureyneliler ile ilgili olan hadisi zikretmiştir. 

İbnü’l-Lebbâd’a göre bu hadis, deve idrarının tıpkı deve sütü gibi temiz olduğuna açıkça 

delalet etmiştir. Nitekim necis olsaydı Hz. Peygamber’in (sav) içilmesine izin 

vermeyeceğine dikkat çekmiştir. Çünkü necis olan şeylerin içilmesi de tedavi amaçlı 

kullanılması da haramdır.692 

Hz. Peygamber’in (sav) koyun ağıllarında namaz kılmaya izin verip deve ağılların 

da ise izin vermediği hadisi, eti yenen hayvanların idrar ve dışkılarının necis olup 

olmadığı üzerinde ihtilafa düşen âlimlerce farklı yorumlanmıştır. Eti yenen hayvanların 

idrar ve dışkısının necis olduğunu savunan âlimlere göre Hz. Peygamber’in (sav) koyun 

ağıllarında namaz kılmaya izin vermesi taabbüdî bir emirdir. Eti yenen hayvanların idrar 

 
688 Müslim, “Hayz”, 25. 
689 İbn Mâce, “Kitâbu’l-Mesâcid ve Cemâ‘at”, 12.  
690

 İbn Mâce, “Kitâbu’l-Mesâcid ve Cemâ‘at”, 12; İbn Mâce, “Kitâbu’t-Tahâreti ve sünenihâ”, 67; Tirmizî, 

“Salât”, 259. 
691 Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî Ahmed b. Hanbel, el-Müsned (Kahire: 

Müessesetü’l-Kurtuba, ts.), 1/393(no:2677). 
692 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 94. 



126 

 

ve dışkısının temiz olduğunu savunan âlimlere göre ise Hz. Peygamber’in (sav) develerin 

ağıllarında namaz kılmaktan menetmesi taabbüdî bir emirdir.693  

Mâlik’e koyun ağıllarında namaz kılınıp kılınamayacağı sorulduğunda bunda bir 

beis olmadığını söylemiştir. Sahnûn, Abdullâh b. Mugaffel’den (ö. 59/679) rivâyetle Hz. 

Peygamber’in (sav) deve ağıllarında namaz kılmayı nehyettiğini, koyun ve inek ağılların 

da ise namaz kılmaya müsaade ettiğini aktarmıştır.694 Konunun devamında Hz. 

Peygamber’in (sav) yedi yerde namaz kılmaya izin vermediği hadis ele alınmış ve 

Mâlik’in yol kenarlarında/ortasında namaz kılmayı kerih gördüğü belirtilmiştir. Bu kerih 

görmenin sebebi olarak ise hayvanların yol kenarlarından/ortasından geçip oralara idrar 

ve dışkı bırakmaları olarak açıklanmıştır.695 İlk bakışta burada bir çelişki varmış gibi 

görünse de yoldan geçen hayvanla ile ilgili eti yenen ya da yenmeyen ayrımı 

yapılmamıştır. Bu sebepten yolun kenarında/ortasında namaz kılmayı kerih görmenin 

sebebi eti yenmeyen hayvanların idrar ve dışkıları da olabilir. Çünkü Mâlik’e göre eti 

yenmeyen hayvanların idrar ve dışkıları necistir.696 

Şâfiî konu ile ilgili Abdullah b. Muğaffel’in, Hz. Peygamber’den (sav) şöyle rivâyet 

ettiğini nakletmiştir: “Sizler develerin a‘tânında iken namaz vakti girmişse oradan 

çıktıktan sonra namazınızı kılın. Çünkü develer yaratılmış cinlerden bir cindir. Görmüyor 

musun ki onlar kaçtıklarında nasıl da burun delikleri büyüyor. Eğer koyunların 

merâhında namaz vakti girmişse namazınızı kılın. Çünkü orada sakinlik ve bereket 

vardır.” Şâfiî, hadiste geçen  ِّأعَْطَان a‘tân ve  ِّمرَاح merâh kelimelerini ağıl anlamında 

değerlendirmez. Ona göre a‘tân, develerin su içtiği kuyuya yakın olup develerin rahatça 

su içmeleri için bir teknenin bulunduğu yerdir. Merâh ise toprağı güzel, verimli ve kuzey 

esintisinden korunmuş yerdir. Ne a‘tân develerin otladığı ve barındığı yerdir ne de merâh 

koyunların merası ve kaldığı yerdir. Nitekim Şâfiî’ye göre Hz. Peygamber (sav) develer 

necis oldukları için değil huysuz oldukları için develere yakın yerde namaz kılmayı hoş 

karşılamamıştır. Yine Şâfiî’ye göre Hz. Peygamber’in (sav) merâhta namaz kılmaya izin 

verdiği yer hayvan pisliğinin olmadığı yerdir. Nitekim idrar ve deve, koyun, inek, at, eşek 

pisliğinin/dışkısının bizzat bulunduğu yerde namaz kılınmaz. Böyle bir yerde namaz 

 
693 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/87. 
694 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 1/182. 
695 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 1/182-183. 
696 Nevevî, el-Mecmû‘, 2/584. 



127 

 

kılınmışsa iade edilir. Ancak bu tür pisliklere yakın yerde namaz kılınmışsa namaz 

geçerlidir. Şâfiî, açıktan pisliğin olmadığı temiz toprakta hayvan pisliğine yakın bile olsa 

namaz kılınmasına cevaz vermiş ancak deve pisliğinin olmamasına rağmen develere 

yakın yerde develerin huysuzluğundan dolayı namaz kılmayı hoş karşılamamıştır. 

Hadisten anlaşılan da Şâfiî’ye göre budur. Şâfiî’ye göre fıtraten koyunlar temiz yerleri 

tercih ederler develer ise pis yerleri tercih ederler.697 Bu bağlamda, bir mekânın namaz 

kılmaya elverişli olup olmadığı hususu da bu ölçüyle değerlendirilebilir. Zira bir hayvanın 

yaratılışı gereği temiz bir yeri tercih etmesi, bizim için o yerin temizlik açısından 

uygunluğuna dair bir işaret teşkil etmektedir.  

Şâfiî’nin konu ile ilgili naklettiği hadiste koyunlar için  ِّمرَاح “merâh” kelimesi 

geçmektedir. İbnül-Lebbâd’ın aktardığı hadislerin bazıların da  ِّمرَاح “merâh” kelimesi, 

bazılarında ise  َمَرَابِّض “merâbid” kelimesi geçmektedir. Şâfiî görüşlerini “merâh” 

kelimesinin koyunların gündüz ya da gece dinlendikleri yer anlamına gelmediği üzerine 

bina etmiştir. Yaptığımız araştırmaya göre âlimlerin çoğunun, merâh ve merâbid 

kelimeleri arasında bir ayrım yapmadıklarını her iki kelimeyi de koyunların dinlendikleri 

yer anlamında kullandıklarını tespit ettik. Ancak bazı âlimlere göre “merâh” kelimesi 

koyun “merâbidinin” temiz olan kısmı için kullanılmaktadır.698 

2.27. BİR MEKÂNIN İDRARDAN TEMİZLENMESİ 

Çalışmamızın “Köpeğin yaladığı kabın hükmü” başlığı altında İslam’ın temizliğe 

verdiği öneme daha önce değinmiştik. Ayrıca suya karışan necasetle necasetin üzerine 

dökülen su arasında bir fark olduğundan bahsetmiştik. Bu bölümde necaset bulaşan bir 

yerin temizlenmesi üzerinde duracağız.  

Toprak bir mekânın necasetten temizlenmesi konusunda farklı görüşler öne 

sürülmüştür. Ebû Hanîfe necasetin bulaştığı yerin kazılması gerektiğine, cumhur ise 

necasetin bulaştığı yere su dökmenin yeterli olacağını hükmetmiştir.699 Bu tartışma “Bir 

bedevi gelip, mescidin köşesine idrarını yaptı. İnsanlar ona engel olmaya 

kalkıştıklarında, Hz. Peygamber (sav), bunu yapmalarına izin vermedi. Bedevi idrarını 

 
697 Şâfiî, el-Üm, 1/113. 
698 Osman b. Saîd el-Kemâhî, el-Müheyye’ fî keşfi esrâri’l-Muvatta’, thk. Ahmed Ali (Kahire: Dâru’l-Hadîs, 

2005), 1/366. 
699 Nevevî, El-Minhâc fî Şerhi Sahîhi Müslim, 3/190-191; Zuhaylî, el-Fıkhu’l-İslâmî ve edilletuhu, 1/337-

338. 



128 

 

yapmayı bitirdiğinde, Hz. Peygamber (sav), bir kova ile su dökülmesini emretti ve su 

döküldü."700 hadisi etrafında cereyan etmiştir. 

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin “Bir kişi bir mescide ya da yere idrarını yaparsa o yer 

ancak üzerine büyük bir kap su dökülerek temizlenir. Eğer iki kişi idrarını aynı yere 

yaparsa orası ancak iki kap su dökülerek temizlenir.” görüşünü zikretmiştir. Ayrıca 

Şâfiî’nin görüşüne binaen kişi sayısına orantılı olarak dökülecek su kaplarının sayısının 

da artacağını belirtmiştir. İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin her bir kişi için bir kova su dökülmesi 

gerektiği görüşünü neye dayanarak söylediğini sorgulamıştır. Nitekim İbnü’l-Lebbâd’a 

göre bedevinin mescide idrarını yaptığı hadiste Hz. Peygamber (sav) idrarın üzerine bir 

kova su dökülmesini emretmiş ancak bunu bir miktar belirlemek için söylememiştir. Eğer 

öyle olsaydı bu kabın içine aldığı su miktarı da bedevinin idrarının miktarı da âlimlerce 

araştırılırdı. Çünkü herkesin yaptığı idrar miktarı farklı farklıdır. Halbuki Şâfiî’ye göre 

idrar miktarına bakılmadan az olsun çok olsun bir kova su dökülür. Kova sayısı ise ancak 

kişi sayısı fazlalaşırsa artar. İbnü’l-Lebbâd’a göre hadisten kesinlikle böyle bir mana 

çıkarılamaz. Çünkü bu hadis su miktarını belirlememiştir.701 

Konu ile ilgili el-Müdevvene’de bir bilgiye rastlayamadık. Ancak bedevinin 

mescitte yapmış olduğu idrar ile ilgili hadisten yola çıkarak Mâlikîler, necasetin bulaştığı 

yere necaseti kaplayacak/giderecek miktarda su dökülmesinin yeterli olacağını 

söylemişlerdir. Dökülen su ile idrarın koku ve rengi giderilmişse necaset bulaşan yer, 

necasetten temizlenmiştir. Mezhep içerisinde bazı âlimler necasetin bulaştığı toprağın 

kazılıp temiz olan kısmının yüzeye çıkarılması gerektiği konusunda fikir beyan etmişlerse 

de genel kanaat, hadisten de yola çıkarak su dökmenin yeterli olacağı yönündedir. İki 

kişinin aynı yere yapmış olduğu idrarın temizlenmesi hususunda ise bir kova suyun yeterli 

olacağı belirtilmiştir. Her bir kişi için bir kova su dökülmesinin ise batıl bir görüş olduğu 

söylenmiştir.702 

Şâfiî’ye göre üzerine idrar yapılan toprak hadislerde de belirtildiği gibi su ile 

temizlenir. İdrar toprağın içinde yok oluncaya kadar ve kokusu gidinceye kadar su 

dökülür. Eğer dökülen su neticesinde idrardan bir eser kalmamış koku ve rengi de 

gitmişse o toprak temizlenmiş sayılır. Bu suyun asgari miktarı ise büyük bir kova sudur. 

 
700 Buhârî, “Vudû”, 58; Müslim, “Tahâret”, 30; İbn Mâce, “et-Tahâretü ve sünenühâ”, 78. 
701 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 94-95. 
702 Şenkiti, Levâmi‘ü’d-dürer, 1/333. 



129 

 

İdrarın fazla olması hükmü değiştirmez. Üzerine büyük bir kova su dökülerek temizlenir. 

Çünkü dökülen bu su miktarı idrardan fazla olup en az yedi katına denktir. Şâfiî, bir 

kişinin idrarını yaptığı yerin büyük bir kova su ile temizlenebileceğini eğer kişi sayısı 

ikiye çıkarsa bu durumda ancak iki kova su ile temizlenebileceğini söylemiştir. Şâfiî’ye 

göre kişi sayısı arttıkça kova miktarı da artmalıdır.703 Anlaşılacağı üzere Şâfiî’ye göre 

önemli olan idrarın kalıntısının topraktan giderilmesidir. Hadiste bunun büyük bir kova 

su ile yapılabileceği çıkarılmaktadır. Bu sebeple Şâfiî, idrarın üzerine büyük bir kova su 

dökmenin toprağı temizlemede asgari miktar olduğunu düşünmektedir.  

İbnü’l-Lebbâd’ın eleştirdiği nokta Şâfiî’nin, bir kişiden sadır olan idrar miktarı çok 

olsa bile bir büyük kova suyun o idrarı temizleyeceğine hükmedip iki kişi idrarını 

yapmışsa o yerin ancak iki kova su ile temizlenebileceğini söylemesidir. Nitekim İbnü’l-

Lebbâd’a göre madem çok miktardaki idrar, büyük bir kova su ile temizlenebiliyor, o 

halde ne kadar miktar idrar yaptıkları belli olmayan iki kişinin idrarı da yine büyük bir 

kova su ile temizlenebilmelidir. Ancak kanaatimizce İbnü’l-Lebbâd’ın bu konudaki 

görüşü toprağın temizlenmesindeki asgari su miktarını belirlemeyi zorlaştırmaktadır. 

Çünkü İbnü’l-Lebbâd’ın görüşüne göre kişinin idrar miktarını, idrarını yaparken 

hesaplaması gerekecektir ki ona göre idrarını yaptığı toprağın üzerine dökeceği su 

miktarını hesaplasın. Bu da neredeyse kişiyi kaldıramayacağı şeyle mükellef tutmaktır. 

Halbuki Şâfiî, hadiste geçen bir bedevi ve bir kova sudan yola çıkarak asgari miktarı 

belirlemiştir. Şâfiî’nin kişi sayısının artması ile kova sayısının da artabileceği görüşü 

hadisin zahirine hamledilebilirken Mâlikîlerin idrarın kalıntısı gidene kadar su dökülmesi 

gerektiği görüşü hadisin zahirinden çıkarılamamaktadır. Nitekim hadisin devamında Hz. 

Peygamber’in (sav) necaset bulaşan yerin temizlenmesi konusunda bir açıklaması da 

bulunmamaktadır. Örneğin Hz. Peygamber (sav) “Rengi ve kokusu gitti mi?” diye 

sormamış ya da “Renk ve koku gidene kadar su dökün.” diye emretmemiştir. 

2.28. DOMUZ VE KÖPEK HARİCİNDEKİ HAYVAN DERİSİNİN 

TABAKLANARAK TEMİZLENMESİ 

Hz. Peygamber’den (sav) gelen hadislere binaen temizleme yöntemlerinden biri de 

tabaklamadır. Tabaklama için hadislerde derinin işlenmesi anlamına gelen دبغ “Debeğa” 

 
703 Şâfiî, el-Üm, 1/69; Müzenî, el-Muhtasar, 8/112. 



130 

 

fiili kullanılır. 704 الدباغة “Dibâğ” derinin içindeki kötü koku ve nemin giderilmesi için bir 

madde ile derinin işlenmesi anlamına gelir. Deriyi işlerken kullanılan madde için de yine 

bu kelime kullanılır.705 Tabaklama iki şekilde yapılır. Birincisi hakiki tabaklamadır ve 

şap, mazı, tuz vb. şeylerle yapılır. Diğeri ise hükmî tabaklamadır ve toprağa sermekle 

veya güneşe, havaya ve rüzgâra bırakmakla yapılır.706 Âlimler tabaklamanın temizlik 

yöntemlerinden biri olduğu konusunda ittifak etseler de eti yenmeyen hayvanların 

derilerinin tabaklama ile temizlenip temizlenmeyeceği konusunda ihtilaf etmişlerdir. 

Eşheb’in (ö. 204/820) rivâyetine göre Mâlik, eti yenmeyen hayvanların derilerinin 

tabaklama ile temizlenemeyeceğini söylemiştir. Mâlikî mezhebinin genel görüşü de bu 

yöndedir.707 Şâfiî’ye göre ise eti yensin yenmesin domuz ve köpek haricindeki tüm 

hayvanların derileri tabaklama ile temizlenir.708 Şâfiî’ye göre eti yenen hayvan İslamî 

usule göre kesilmişse derisi, tabaklanmadan da kullanılabilir. Ama eti yenmeyen hayvan 

İslamî usule göre kesilmişse bile derisi tabaklanmadan kullanılamaz.709 

Murdar hayvanın derisinin tabaklama ile temizlenmesi konusunda âlimler ihtilaf 

etmişlerdir. Bu konuda yedi farklı görüş vardır. Ahmed b. Hanbel’den gelen iki rivâyetin 

en meşhuru ve Mâlik’ten gelen bir rivâyete göre murdar hayvanın derisini hiçbir şey 

temizlemez. Evzâî (ö. 157/774), İbn Mübârek (ö. 181/797), Ebû Dâvûd ve İshâk b. 

Râhûye’ye (ö. 238/853) göre murdar hayvanlardan sadece eti yenenlerin derileri 

tabaklama ile temizlenir. Şâfiî’ye göre domuz ve köpek hariç eti yensin yenmesin bütün 

murdar hayvanların etleri tabaklama ile temizlenir. Ebû Hanîfe’ye göre domuz hariç 

bütün murdar hayvanların eti yensin yenmesin derileri tabaklama ile temizlenir. 

Mâlik’ten gelen bir diğer rivâyete göre ise bütün hayvanların derilerinin kuru tarafı 

temizdir. Zahirîlere ve Ebû Dâvûd’tan gelen bir rivâyete göre bütün hayvanların 

 
704 Ayrıntılı bilgi için bkn. Nevzat Aydın, “Derinin Tabaklanması Rı̇vayetı̇nı̇n Sened Tenkı̇dı̇ ve Domuz 

Derı̇sı̇nı̇n Kullanımı Açısından Değerlendı̇rı̇lmesı̇”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 15/2 (2015), 

157-189. 
705 Mahmud Abdurrahman Abdülmün’im, Mu‘cemü’l-mustalahât ve’l-elfâzi’l-fıkhiyye (b.y.: Dâru’l-Fazîle, 

ts.), 2/75; Derya Durmuş, Tabaklama ve Sonrası Yaş İşlemlerde Mikrobiyal Yükün Tespiti Üzerine Bir 

Araştırma (Çanakkale: Çanakkele Onsekiz Mart Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2007), 14. 
706 Ömer Nasuhi Bilmen, Büyük İslam İlmihali (İstanbul: Kitabevi, 2002), 87. 
707 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 5/294. 
708 Şâfiî, el-Üm, 1/23. 
709 Şâfiî, el-Üm, 1/111. 



131 

 

derilerinin hem iç hem de dış kısmı temizdir. Zührî (ö. 124/742) ise tabaklanmadan da 

hayvanların derisinin temiz olduğu görüşündedir.710 

Âlimler murdar olan hayvanın, kıl ve kemik gibi parçalarından hangilerinin murdar 

olduğu konusunda da ihtilaf etmişlerdir. Ebû Hanîfe’ye göre kıl ve kemik murdar değildir. 

Şâfiî’ye göre ise hem kıl hem de kemik murdardır. Mâlik ise kemiğin murdar, kılın 

murdar olmadığı görüşündedir. Bu ihtilafın sebebi “hayat” isminin (yaşam eylemlerinin) 

azaların hangisi için kullanıldığında ihtilaf edilmesidir. “Hayat” ismini, hissetmek için 

kullananlara göre kıl ve kemik murdar değildir. Çünkü her ikisinde de his yoktur. Ölüm 

geldiğinde yaşam eylemlerinde bir değişiklik yaratmaz. Hissi, yaşam eylemlerinden biri 

kabul edenlerden bazılarına göre ise kemikte his olduğu için ölüm gelince kemik 

hissizleşir ve murdar olur, kılda ise zaten his olmadığı için ölüm onda bir değişiklik 

yapmaz. Bu sebeple önceki temiz halinde kalır. “Hayat” ismini, büyüme ve beslenme için 

kullananlara göre ise kıl ve kemik büyüme ve beslenmeyi kaybederse murdar olur. Yani 

ölüm kıl ve kemikteki büyüme ve beslenmeyi engeller ve önceki hallerini değiştirir. 

Onların necis olmasına sebep olur.711  

Âlimler arasında tartışılan bir diğer konu tabaklama ile murdar hayvanın hangi 

parçalarının temizleneceğidir. Yani hayvanın murdar olması sebebiyle kullanılamayan 

yün, kıl ve tüyün tabaklanma ile kullanılabilir olup olmadığıdır. 

İbnül-Lebbâd, Şâfiî’nin “Köpek ve domuz hariç bütün deriler tabaklama ile temiz 

hale gelir. Domuz ve köpek derisi tabaklansa bile temiz olamazlar. Bu ikisi dışındaki 

hayvanlar vahşi olsunlar yırtıcı olsunlar ve hatta maymunlar tabaklanma sonucu temiz 

olurlar. Tabaklama hayvanın sadece derisini temizler. Yünü, tüyü ve kılını ise 

temizlemez.” görüşünde olduğunu aktarmıştır. İbnü’l-Lebbâd bu görüşün şaşırtıcı 

olduğunu söylemiştir. Ona göre bu görüşüyle Şâfiî, tabaklamadan önce temiz olan bir 

şeyi tabaklamadan sonra necis kabul etmiştir. İbnü’l-Lebbâd’a göre şaşırılacak bir diğer 

şey ise Şâfiî’nin bu konudaki delilidir. Şâfiî’nin bu konuda öne sürdüğü delil “Eğer yün, 

tüy ve kıl ruhun ölmesi ile ölmüyor olsaydı ya da tabaklanma ile temizlenebilseydi ölmüş 

hayvanın boynuzu da dişi de kemiği de caiz olurdu. Çünkü tabaklamanın öncesi de 

sonrası da aynıdır.” düşüncesidir. İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’yi ölmüş hayvanın kemik ve 

 
710 Nevevî, el-Mecmû‘, 1/217. 
711 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/85. 



132 

 

dişini, yün, tüy ve kıla kıyas ederek hiçbir âlimin kıyaslamadığı şeyleri kıyasladığı için 

eleştirmiştir.712 Halbuki hayvan hayatta iken ondan kesilen veya kemik ve dişinden 

sökülen şey helaldir. Onu giymek mal olarak edinmek hem Kur’ân’a hem de sünnete 

uygundur. Nitekim Allah Nahl sûresinde hayvanların deri yün ve tüylerini kullanmaya713 

izni vermiştir.714 

Mâlik’e göre sadece eti yenen hayvanların derisi tabaklama yöntemi ile 

temizlenebilir.715 Mâlikîlere göre murdar hayvanın kılı temiz kabul edildiği için 

tabaklanması şart koşulmaz.716 Yani deri tabaklandığında kıllardan arındırmaya gerek 

yoktur.717 

Şâfiî konu ile ilgili İbn Abbas’tan şu hadisi rivâyet etmiştir: “Hz. Peygamber (sav), 

eşi Meymûne’nin (ö. 51/671) azatlı kölesinin koyununun öldüğünü gördü. ‘Niçin 

derisinden yararlanmıyorsunuz?’ diye sordu. Onlar ‘Ya Resûlullah bu ölmüş bir 

hayvandır’ deyince Hz. Peygamber (sav) ‘Onun yenmesi haramdır’ diye buyurdu.”718 Bir 

diğer hadiste Hz. Peygamber (sav), “Tabaklama hayvan derisini temiz kılar.”, “Hayvan 

derisi tabaklanırsa temiz olur” diye buyurmuştur.719 Yine Resûlullah “Ölmüş hayvanın 

derisinden tabaklayarak faydalanınız.” diye emretmiştir.720 Tüm bu hadislerden yola 

çıkarak Şâfiî, köpek ve domuz haricindeki tüm hayvanların, eti yenmeyen yırtıcı 

hayvanlar da dahil, derilerinin tabaklanarak temizleneceğine hükmetmiştir. Şâfiî, murdar 

hayvanın kılının, kemiğinin ve dişinin necis olduğunu söylemiştir. Eğer murdar hayvan 

eti yenen bir hayvansa tabaklama kılını, kemiğini ve dişini temizler. Ancak murdar olan 

hayvan eti yenmeyen bir hayvansa tabaklama onun kılını, kemiğini ve dişini 

temizlemez.721 Çünkü tabaklanma deriyi temizler, demiştir.722  

 
712 Eseri tahkik eden Abdülmecîd b. Hamde burada bir cümle düşüklüğü olduğunu not etmiştir. 
713 “Allah size evlerinizi huzur yeri yaptı; hayvanların derisinden gerek yolculuk gününüzde gerekse ikamet 

gününüzde kolaylıkla taşıyabileceğiniz barınaklar yapmanızı; kezâ bir süreye kadar onların yünlerini, 

yumuşak tüylerini, kıllarını ev ve giyim eşyasıyla ticaret malı olarak değerlendirmenizi sağladı.” Nahl 

16/80. 
714 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 95-96.  
715 İbn Rüşd, el-Beyân ve’t-tahsîl, 3/355. 
716 Ahmed b. Ğânim el-Mâlikî en-Nefrâvî, el-Fevâkihü’d-devânî (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1995), 1/387. 
717 Ahmed b. Muhammed es-Sâvî, Bulgatü’s-sâlik li akrebi’l-mesâlik, thk. Muhammed Abdusselam Şahin 

(Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1995), 1/36. 
718 Buhârî, “Buyû”, 101; Müslim, “Hayz”, 27; İbni Mâce, “Libâs”,25. 
719 İbni Mâce, “Libâs”, 25; Ebû Dâvûd, “Libâs”, 39; Tirmizî, “Libâs”,7; Müslim, “Hayz”,27. 
720 İbni Mâce, “Libâs”, 25; Ebû Dâvûd, “Libâs”,39. 
721 Şâfiî, el-Üm, 1/22-23. 
722 Şâfiî, el-Üm, 1/71. 



133 

 

Anlaşılacağı üzere İbnü’l-Lebbâd’ın belirttiği gibi Şâfiî, hayvanın yün, kıl ve 

tüyünü tabaklamadan sonra necis kabul etmez. Şâfiî, murdar hayvanın yün, kıl ve tüyünü 

necis kabul eder ve eti yenmeyen murdar hayvanlar için tabaklansa bile yün, kıl ve 

tüylerinin temizlenmeyeceğini belirtir. Eti yenen murdar hayvanların ise tabaklama ile 

yün, kıl ve tüyünün temiz olacağına hükmeder. 

Akıllara şöyle bir soru gelebilir. Şâfiî, tabaklama yöntemi ile eti yenen murdar 

hayvanların hem derisinin hem de yün, kıl ve tüyünün temiz olacağına hükmetmiş, ama 

aynı tabaklama yöntemi ile eti yenmeyen murdar hayvanların sadece derisinin temiz 

olacağına hükmetmiştir. Yöntem aynı iken neden sonuç farklılaşmıştır?  Çünkü Şâfiîlere 

göre tabaklama “hayat” gibidir. Derinin sağlığını korur ve ondan faydalanmayı mümkün 

kılar. Tıpkı hayatın derideki necaseti defetmesi gibi tabaklama da necaseti defeder.723 

Şâfiî’ye göre eti yenen hayvanlar hayatta iken yün, kıl ve tüyleri koparılıp kullanılabilir. 

Eti yenmeyen hayvanların ise hayatta ya da ölü olmalarına bakılmaksızın yün, kıl ve 

tüyleri koparılıp kullanılamaz.724 Koyun ve aslan üzerinden örnek verecek olursak 

Şâfiî’ye göre koyun hayatta iken onun kılı koparılıp kullanılabilir, ama aslanın kılı 

koparılıp kullanılamaz. Murdar olduklarında ise her ikisinin kılı necis olur. Tabaklama 

işlemi her ikisini hayattaki konumlarına geri döndürür. Böylece tabaklanmış koyunun 

derisi üzerindeki kıl kullanılabilir, aslanın derisinin üzerindeki kıl ise kullanılamaz hale 

geri döner.  

Şâfiî’ye göre eti yensin yenmesin murdar hayvanın kemiği temiz değildir. 

Tabaklama ya da yıkama ile temizlenmez. Nitekim Abdullah b. Dinar, İbn Ömer’in fil 

kemiğinden elde edilen yağı kullanmayı kerih gördüğünü, çünkü onun bir ölüye ait 

olduğunu söylediğini rivâyet etmiştir. Bu delile dayanarak Şâfiî, murdar hayvanın kemik 

ve dişini necis kabul etmiştir. Ancak eti yenen ve İslamî usullere göre kesilen bir hayvansa 

dişi ve kemiği temiz kabul etmiştir. 725 Yaptığımız araştırma sonucunda İbnü’l-Lebbâd’ın 

iddia ettiği gibi Şâfiî’nin yün, kıl ve tüyü, kemik ve dişe kıyas ettiğine dair bir bilgiye 

ulaşamadık.  

 
723 Nevevî, el-Mecmû‘, 1/214. 
724 Şâfiî, el-Üm, 1/71-72. 
725 Şâfiî, el-Üm, 1/23. 



134 

 

2.29. İNSAN SAÇININ TEMİZLİĞİ 

Bir önceki başlıkta hayvan kılının temizliği ile ilgili ihtilafları incelemiştik. Bu 

başlık altında ise insandan düşen, koparılan ya da kesilen saçla ilgili görüşleri 

inceleyeceğiz.  

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin tıraş olan ve bıyıklarını kesen bir kimsenin üzerine düşen 

kıllar sebebiyle kıldığı namazlarını iade etmesi gerektiğine dair bir görüşüne değinmiştir. 

İbnü’l-Lebbâd’ın aktardığına göre Şâfiî bu kılların necis olduğunu söylemiş, az olsun çok 

olsun bir fark gözetmemiştir. İbnü’l-Lebbâd’a göre bu açık bir şekilde sünnete ve icmâya 

muhalefettir. Dinde aşırıya kaçmaktır. Nitekim Hz. Peygamber (sav) veda haccında tıraş 

olmuş saçlarını taksim ederek ashabına vermiştir. İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’ye göre necis olan 

bu saçlarla ashabın ne yaptığını kitabında sormuş ve konu ile ilgili gelen hadisleri 

zikrederek Şâfiî’yi eleştirmiştir.726  

 Ebû Talha’dan (ö. 34/654-55) gelen bir rivâyete göre Hz. Peygamber (sav) 

ihramdan çıktığında berberi çağırmış, berber eliyle Hz. Peygamber’in (sav) saçını 

yaymış, başının üzerinde elini gezdirmiş ve sağ tarafını tıraş etmiştir. Kesilen bu saçlar 

insanlar arasında taksim edilmiştir. Sonra sol tarafını tıraş etmiş ve Ebû Talha’ya 

vermiştir.727 İbni Sîrîn (ö. 110/729), bunu Saîd b. el-Müseyyeb’e (ö. 94/713) zikretmiştir. 

Saîd ise Hz. Peygamber’in (sav) saçına sahip olmanın onun gözünde dünyadaki bütün 

altın ve gümüşten daha değerli olduğunu söylemiştir. Mâlik b. Enes, Hâlid b. Velîd’in 

sarığının içinde Hz. Peygamber’in (sav) saçlarından olduğunu ve onlarla namaz kıldığını 

haber vermiştir. Mâlik b. Enes, Hâlid b. Velîd’in Yermük günü savaşa bu sarıkla geldiğini 

o günün şiddetiyle sarığın başından düşüp alınması zor bir yere girdiğini rivâyet etmiştir. 

Rivâyetin devamında Hâlid b. Velîd, sarığını arayıp bulmaya çalıştığı için insanlar onu 

azarlamış, Hâlid ise onlara “Peygamber tıraş olduğu zaman ben onun saçlarını aldım ve 

sarığımın içine koydum. Bu sebepten o sarığı istedim.” demiştir.728  

İbnü’l-Lebbâd’a göre tüm bu rivâyetler göz önünde bulundurulduğunda Şâfiî’nin 

görüşünün dinde aşırılık olduğunda şüphe yoktur. Çünkü bir kimsenin üzerine az olsun 

çok olsun saç ve bıyığından bir şey dökülmemesi neredeyse imkansızdır. Bu Hz. 

 
726 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 96-99. 
727Ebû Dâvûd, “Menasik”,78; Müslim, “Hac”, 56.  
728 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ömer el-Vâkıdî, Kitâbü’l-meğâzî, thk. Marsden Jones (Beyrut: Dâru’l-

Âlemî, 1984), 3/884. 



135 

 

Peygamber’in (sav) saçlarını taksim ettiği hadise de muhaliftir. İbnü’l-Lebbâd Hac sûresi 

78. âyeti729 zikretmiş ve “Allah İslam’ı kolaylık ve genişlikle vasıflandırmışken Şâfiî’nin 

görüşü bir zorluk değil midir?” diye sormuştur.730 

Yaptığımız araştırma sonucunda İbnü’l-Lebbâd’ın aktardığı gibi Şâfiî’nin kişinin 

üzerine düşen saç veya kılı necis gördüğü ile ilgili bir görüşüne rastlayamadık. Nemerî 

(ö. 463/1071), el-İstizkâr isimli eserinde âlimlerin insan saçını temiz gördüklerini 

aktarmış, Şâfiî’nin daha önceki görüşünün bu yönde olmadığını ancak bu görüşünden 

Ebû Talha hadisi ile vazgeçip insan saçını temiz kabul ettiğini zikretmiştir.731  

Şâfiî, kişinin saçına insan saçı ve eti yenmeyen hayvan kılını eklemeyi caiz 

görmemiştir. Saçına insan saçı ekleyerek namaz kılan kimsenin namazını iade etmesi 

gerektiğini söylemiştir.732 Şâfiî’nin bu konudaki delili ise; bir kadının Hz. Peygamber 

(sav)’e kızının dökülen saçlarının yerine saç ekletip ekletemeyeceğini sorduğu ve Hz. 

Peygamber’in (sav) de “Saç ekletene de ekleyene de lanet edildi.” diye cevap verdiği 

hadistir.733 Saç ekleme konusu diğer mezheplerce de caiz görülmez. Ancak bunun sebebi 

insan saçının necis kabul edilmesi değildir. Âlimler Hz. Peygamber’den (sav) gelen 

“Peygamber saç ekleyene de ekletene de dövme yapana da yaptırana da lanet etmiştir.”734 

hadisine binaen insanların saçlarına, insan saçı eklemelerini caiz görmemişlerdir.  

Mâlikîlere göre saça saç eklemek içinde bir hile barındırdığı ve yaratılışı değiştirme 

kastı taşıdığı için yasaklanmıştır.735 Mâlik’in görüşüne göre saça eklenen her şey yasaktır. 

Ancak bazı Mâlikî âlimlere göre pamuk ve yünle saçı çoğaltmada bir sakınca yoktur.736 

Şâfiî âlimler ise insan saçının ve diğer parçalarının kullanımını insanın saygın bir 

varlık olması sebebiyle haram görmüşlerdir. Öyle ki insan saçıyla, kılıyla ve diğer 

 
729 “Allah yolunda, gerektiği gibi cihad edin. Sizi O seçti ve size din konusunda hiçbir güçlük yüklemedi; 

ceddiniz İbrâhim’in dininde olduğu gibi. O size hem daha önce hem de bu Kur’an’da “müslümanlar” adını 

verdi ki peygamber size şahitlik etsin, siz de insanlara şahitlik edesiniz. Haydi namazı kılın, zekâtı verin ve 

Allah’a sımsıkı bağlanın. Sizin mevlânız O’dur. O ne güzel mevlâdır ve ne iyi yardımcıdır.” Hac 22/78. 
730 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 97. 
731 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 4/68. 
732 Şâfiî, el-Üm, 1/71. 
733

 İbn Mâce, “Nikâh”,52; Buhârî, “Libâs” 85. 
734

 İbn Mâce, “Nikâh”, 52; Ebû Dâvûd, “Tereccül”, 4; Tirmizî, “Libâs”, 25; Buhârî, “Libâs, 83; Müslim, 

“Libâs ve Zînet”, 33. 
735 Kâsım b. Îsâ İbn Nâcî et-Tenûhî, Şerhu İbn Nâcî et-Tenûhî ‘alâ metni’r-Risâle, thk. Ahmed Ferid Mezîdî 

(Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 2007), 2/457; Nefrâvî, el-Fevâkihü’d-devânî, 2/314. 
736 Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Yahyâ el-Venşerîsî, el-Mi‘yâru’l-mu‘rib, thk. Muhammed Haccî (Beyrut: 

Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1981), 11/145-146; Mevvâk, et-Tâc ve’l-iklîl ʿalâ muhtasarı Halîl, 1/210. 



136 

 

parçaları ile defnedilir.737 Ayrıca Şâfiî âlimlere göre eklenen saç bir başka kadına aittir ve 

saçlarına bir başkasının saçlarını ekleyen kadının kocasının bu saçlara bakması caiz 

değildir.738 Saç eklemenin caiz olmamasının sebeplerinden biri de bu durumda bir hile 

kastı bulunma olasılığıdır.739 

2.30. KIRIK KEMİĞİN TEDAVİSİ 

Mâlikî ve Şâfiî mezhebine göre kemiğin necis kabul edildiğinden daha önce 

bahsetmiştik. Konu ile ilgili olarak Şâfiîlerin çoğunluğunun ve Mâlikîlerin delili Yâsîn 

sûresinin 78. âyetinde740 Allah’ın ölmüş kemikleri yeniden dirilteceğini yani onlara 

yeniden hayat vereceğini söylemesidir. Bu âyetten anlaşılacağı gibi kemiklerde de hayat 

kavramı vardır ve ölümle hayat ortadan kalktığı için kemikler necis olur. Bu delilden 

farklı olarak Şâfiîlerden Ebû İshâk el- İsferâyînî (ö. 418/1027), kemiğin de tıpkı saç gibi 

olduğunu his ve acı duygusundan yoksun olduğu için necis olduğunu söylemiştir.741 

Günümüzde bu konu kemik grefti,742 organ nakli gibi uygulamaların cevazı çerçevesinde 

tartışılmaktadır.743 

İbnü’l-Lebbâd kırık kemiğin tedavisi başlığı altında Şâfiî’nin şu görüşünü aktarır: 

“Kemik kırıklarında ancak eti yenen ve boğazlanmış hayvanların kemikleri kullanılabilir, 

kişinin vücuduna sadece bunlarla ekleme yapılabilir. Eğer kişinin kırık kemiğinin yerine 

necis bir kemikle ekleme yapılmışsa bu necis kemiğin yerinden çıkarılması gerekir. Kişi 

bunu reddederse zamanının otoritesi bunu yapmaya kişiyi zorlamalıdır. Eğer necis kemik 

çıkarılmaz ve kişi bu kemikle ölürse tümü ölü kabul edilir ve hesabı Allah’a kalır.” İbnü’l-

Lebbâd, Şâfiî’nin bu görüşünü kişinin ölmesine sebep olacak bir şeyin yapılmasını vacip 

kıldığı için eleştirmiştir. Ayrıca İbnü’l-Lebbâd’a göre Şâfiî, otoriteyi bir Müslümanın 

ölmesine sebebiyet verecek bir zorlama ile mükellef tutarak hata etmiştir. Şâfiî’nin görüşü 

 
737 Nevevî, el-Mecmû‘, 3/139. 
738 Abdülvâhid b. İsmâil er-Rûyânî, Bahrü’l-mezheb, thk. Tarık Fethi es-Seyyid (b.y.: Dâru’l-Kutubu’l-

İlmiyye, 2009), 2/197. 
739 Mâverdî, el-Hâvı̇’l-kebîr, 2/256; İmrânî, el-Beyân fî mezhebi’l-İmâm eş-Şâfi‘î, 2/95-97. 
740 “Kendi yaratılışını unutup bize örnek getirmeye kalkışıyor ve ‘Şu çürümüş kemiklere kim can 

verecekmiş?’ diyor.” Yasin 36/78. 
741 Mâzerî, Şerhu’t-telkîn, 1/266; İmrânî, el-Beyân fî mezhebi’l-İmâm eş-Şâfi‘î, 1/78. 
742 Aşınmış kemiklerin yerine insan veya hayvan kemiğinden elde edilen dokularla yapılan tedavi 

yöntemlerinden biridir. 
743 Ayrıntılı bilgi için bkn. Halil Kılıç, İslam Hukuk Düşüncesinde Farazî Fıkıh, ed. Muhammed Bağçivan 

(Ankara: Fecr, 2021), 323-324. 



137 

 

hem âyetlere hem de hadislere muhaliftir. Nitekim Mâide sûresi 45. âyeti744 bir kişinin 

ancak kısas sonucunda canına zarar verilebileceğini bildirmiştir. Hz. Peygamber’den 

(sav) gelen sahih sünnete göre ise kısas uygulandığında ölme riski olan kişi için kısas 

uygulaması yapılmamıştır. Amr b. Ma‘dîkerib’den (ö. 21/641-42) gelen rivâyete göre bir 

adam me’mûme745 türü bir yaralanma ile yaralanmıştı. Hz. Ömer kısas uygulamak istemiş 

ancak Hz. Abbas ona Hz. Peygamber’in (sav) me’mûme, munakkıle746 ve câifede747 kısas 

olmadığını söylediğini748 haber vermiştir. Bunun üzerine Hz. Ömer diyete hükmetmiştir. 

Ebû Saîd el-Hudrî (ö. 74/693-94), Hz. Ebû Bekir’in ve Hz. Ömer’in me’mûme, 

munakkıle, câifede ve kısas uygulanmasının mümkün olmadığı tüm yaralanmalarda kısas 

uygulamadıklarını haber vermiştir. Câifede diyetin üçte birine, câifeden daha büyük 

yaralanmalarda ise diyetin üçte ikisine hükmetmişlerdir. İbnü’l-Lebbâd bu haberleri 

zikrettikten sonra Şâfiî’yi sünnete muhalif davrandığı için eleştirmiş ve Şâfiî’ye 

gıyabında, “Birini yaralamış olan suçlu bir kimse mi yoksa isteği dışında kemiği kırılmış 

ve necis kemikle tedavi olmuş bir kimse mi ölüm riski dikkate alınmadan hareket 

edilmeyi hak eder?” diye sormuştur.749  

Mâlik, iltihaplı yaralara ölü hayvanın kemiğinden elde edilmiş doğal kurşun oksitle 

tedavi yapılabileceğini ancak namaz kılmak istenildiğinde bunun yıkanmasının gerekli 

olduğunu söylemiştir. İbnü’l-Mâcişûn ise Mâlik’in bu görüşünün aksine yıkamadan da 

namaz kılınabileceğine hükmetmiştir.750 Mâlikîlere göre eklenen necis kemik et tutmuş 

ve yağa karışmışsa yerinden çıkarılmaz. Bu tıpkı içki içen kişiye içtiğini kusturmayı 

zorunlu tutmamak gibidir.751 

Şâfiî’ye göre kemiği kırılmış ve yerinden çıkmış bir kadının tedavisi ancak eti 

yenen ve boğazlanmış bir hayvanın kemiği ile yapılabilir. Bunun dışındaki tüm kemikler 

necistir. Eğer necis bir kemikle böyle bir tedavi yapılmışsa o kemiğin yerinden 

 
744 “Tevrat’ta İsrâiloğulları’na, “Cana can, göze göz, buruna burun, kulağa kulak, dişe diş... Yaralamalarda 

da kısas vardır. Kim kısası bağışlarsa bu kendisi için bir kefâret olur. Ve her kim Allah’ın indirdiği ile 

hükmetmezse işte onlar zalimlerin ta kendileridir” diye yazdık.” Mâide 5/45. 
745 Beyin zarına ulaşan yaralanmaları ifade eder. 
746 Kemiğin yerinden çıkmasını ifade eden yaralanma çeşididir. 
747 Boşluğa kadar ulaşan yaralanmaları ifade eder. 
748 İbni Mâce, “Diyet”, 9. 
749 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 99-101. 
750 Mâzerî, Şerhu’t-telkîn, 1/827. 
751 Mâverdî, el-Hâvı̇’l-kebîr, 2/255. 



138 

 

çıkarılması gerekir. Kişi bunu reddederse dönemin otoritesi onu çıkarmaya zorlayabilir. 

Kişi kemik yerinden çıkmadan ölürse hesabı Allah’a kalır.752 

Şâfiî’nin necis kemiğin yerinden çıkarılması ile ilgili görüşünden ne anlaşılması 

gerektiği mezhep içinde tartışılmıştır. Eklenen necis kemiğin eklendiği yere kaynaşması, 

et tutması ve kemiğin eklendiği yerden çıkarılması durumunda kişinin canına zarar 

vermesi gibi faktörler farklı görüşlerin ortaya çıkmasına sebep olmuştur. Bazı Şâfiî 

âlimlere göre kemiğin kaynaşmış olması ya da et tutmuş olması önemli değildir. Kemik 

necis olduğu için kaynaşmış ve et tutmuş bile olsa yerinden çıkarılması gerekir. Şâfiî’nin 

görüşünden bu anlaşılmaktadır. Bazı Şâfiî âlimlere göre ise eğer kemik kaynaşmaz ve et 

tutmazsa necis kemiğin yerinden çıkarılması farz olur. Necis kemiğin yerinden 

çıkarılması durumunda kişinin can veya uzuv kaybı yaşama riski konusunda da ihtilaf 

vardır. Mezhebin genel görüşü, kemik kaynaşsın ya da kaynaşmasın eğer can veya uzuv 

kaybı riski yüksekse necis kemik yerinden çıkarılmaz. Ancak mezhep içinde can veya 

uzuv kaybı riskini dikkate almayan âlimler de vardır. Bu âlimlere göre namazın gereğince 

eda edilmesi için necis kemiğin yerinden çıkarılması gerekir. Nitekim namazın terki için 

kan döküldüğü malumdur. Ayrıca katile kısas cezası veya zâniye had cezası 

uygulandığında da cana zarar gelir. Ancak bu cezaların uygulanmasından vazgeçilmez. 

Necis kemiğin yerinden çıkarılma işlemi kişiye zarar vermediği veya uzuvlarının kaybına 

sebep olmadığı durumlarda gerçekleştirilebileceği görüşünde olanlar ise canı korumanın 

namazın şartlarından birine riâyet etmekten daha önemli olduğu kanaatindedirler. Ayrıca 

kişinin necis kemiğin yerinden çıkarılması durumunda yaşayacağı can kaybı namazın 

tamamen kılınmamasına sebebiyet verecektir. Bu durumun kısas cezasına veya zâniye 

uygulanan had cezasına benzetilmesi de doğru değildir. Çünkü ne adam öldürmek ne de 

zina yapmak zaruret durumunda helal değildir. Ancak necis kemikten başka bir kemiğin 

bulunmadığı durumlarda zarurete binaen necis kemikle tedavi yapılabilir. Ayrıca kısas 

cezasının ve zâniye uygulanan had cezasının caydırıcı ve engelleyici bir yönü vardır. 

Necis kemiğin yerinden çıkarılmasının ise böyle bir toplumsal yönü yoktur.753 

Şâfiî, necis kemikle yapılan tedavi ile ilgili verdiği hükümde, kemiğin eklendiği 

yere kaynaşması ile ilgili bir istisna zikretmemiştir. Bu da mezhep içinde Şâfiî’nin konu 

ile ilgili verdiği hükümde hangi durumları kastettiğinin tartışılmasına sebep olmuştur. 

 
752 Şâfiî, el-Üm, 1/71. 
753 Mâverdî, el-Hâvı̇’l-kebîr, 2/255; Cüveynî, Nihâyetü’l-matlab fî dirâyeti’l-mezheb, 2/314. 



139 

 

İbnü-Lebbâd, Şâfiî’nin konu ile ilgili verdiği hükümde “kemiğin vücuda kaynaşmış olsa 

bile” istisnasını yaptığını düşünerek eleştiride bulunmuştur.  

2.31. KAFASINDAN KESİLEN HAYVANIN HÜKMÜ 

Bir hayvan, İslamî usullere uygun olarak kesilmek istendiğinde yani tezkiye 

edilmek istendiğinde iki tür kesime tabi tutulabilir. Biri ihtiyârî kesimdir ki uygun bir 

aletle hayvanı, boğaz veya göğüs yerinden kesmektir. Diğeri ise ızdırarî kesimdir ki 

(hayvanın yakalanmasının zor olduğu ya da kaçma ihtimalinin yüksek olduğu çaresiz 

kalınan durumlarda) hayvanın denk gelen bir yerinden kesilmesidir.754 Bir hayvanın 

boğaz kısmından kesilmesine zebh, göğüs kısmından kesilmesine ise nahr denilir.755 

Davar ve kuşlarda zebhin kullanılması, develer de nahrın kullanılması sünnettir. İneklerde 

ise hem zebh hem de nahr kullanılabilir. Ulemanın ihtilaf ettiği konu davar ve kuşlar için 

nahrın, develer için ise zebhin kullanılıp kullanılamayacağıdır. Mâlik bir zaruret olmadığı 

sürece davar ve kuşlarda nahrın, develer de ise zebhin kullanılamayacağını söylemiştir. 

Cumhur ise her iki kesim şeklinin de bütün hayvanlar için kullanılabileceğine 

hükmetmiştir.756 Hayvanın tezkiye edilmesi etinin helal ya da haram olması sonucunu 

doğurduğu için fakihler konuyu ayrıntılı bir şekilde açıklamışlardır. Konu etrafında 

hayvanı kesenin niteliği, kesimde kullanılan alet, kesme esnasında besmelenin 

söylenmesi ve kesilen hayvanın rahminden çıkan yavrusu gibi konular araştırılmıştır.757  

Hayvanın tezkiye edilmesi (bir zaruret yoksa) boğaz ve göğüs kısmından yapılır. 

Nefes borusu, yemek borusu ve iki damarın kesilmesi ile hayvandaki hayat emaresinin 

ortadan kalktığı konusunda ittifak vardır. Ancak hayvanın bu dört bölgesinden en az 

kaçının kesilmesiyle tezkiyenin tamamlanacağı konusunda ise ihtilaf bulunmaktadır. 

Mâlik’ten gelen meşhur görüşe göre iki damarın ve nefes borusunun kesilmesi gerekir, 

daha azının kesilmesi tezkiye için yeterli değildir. Ancak Mâlik’ten gelen farklı görüşler 

de vardır. Ebû Hanîfe’ye göre ise bu dört şeyden üçünün kesilmesi tezkiye için yeterlidir. 

 
754 Ebü’l-Fazl Mecdüddîn Abdullâh b. Mahmûd el-Mevsılî, el-İhtiyâr, çev. Celal Yeniçeri (İstanbul: Şamil 

Yayınevi, 2016), 573. 
755 Bilmen, Büyük İslam İlmihali, 477. 
756 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 2/207. 
757 Mehmet Şener, “Hayvan (Fıkıh)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1998), 17/97. 



140 

 

Şâfiî’ye göre ise tezkiyenin yerine getirilmesi için en azından nefes ve yemek borularının 

kesilmiş olması gereklidir.758 

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin bir kimse hayvanı kafasından keserse hayvanda bu 

kesimden sonra hâlâ hareket varsa o hayvanın eti helal, hayvanda hareket yoksa hayvanın 

etinin haram olacağına dair görüşünü zikretmiştir. Şâfiî’nin bu görüşünün ise ilim ehlinin 

görüşüne ters olduğunu belirtmiştir. Çünkü tezkiye, canlı hayvanlar için mümkündür. 

Kafa kemiğinden kesilen hayvanda ise önce omuriliği kesileceği için nefes borusu ve 

damarlar kesilmeden hayvan zaten ölmüş olacağını söylemiştir. İbnü’l-Lebbâd konuyu 

iki soru çevresinde açıklamaya çalışmıştır. İlk soruda bir kimsenin bir koyunu kafasından 

vurup kemiğini kırarak beynini akıttığı, ancak koyunun nefes borusu ile damarlarının 

kaldığı ifade edilmiştir. Koyun onu kesmek isteyen adam gelinceye kadar can çekişir. Bu 

durumdaki koyunun nefes borusu ve damarları kesilirse bu hayvanın yenmesinin helal 

olup olmadığını sormuştur. İkinci soruda ise bir kimsenin bir koyunu kılıçla ikiye 

ayırması ve her iki parçada da can çekişmenin devam etmesi durumunda başın bulunduğu 

kısmın tezkiye edilmesi hâlinde hayvanın hangi bölümlerinin yenmesinin helal olup 

olmadığını sormuştur. Yani ikiye ayrılmış hayvanın başının bulunduğu kısım mı yoksa 

hem başın hem de arka ayakların bulunduğu kısım mı helaldir diye sormuştur. İbnü’l-

Lebbâd, sorduğu iki soruda da verdiği örneklerin aynı sonucu doğurduğunu söylemiştir. 

Ayrıca Ebû Mâlik el-Eş’ari’nin rivâyet ettiği “Resûlullah kendisi ve ashabı için bir deve 

kesilmesini emretmişti. Bir adam kılıcı ile kalkmış, ona (deveye) vurmuş ve başını 

kesmişti. Bu durum Resûlullah’a bildirilince başka kesilmiş bir hayvan getirilmesini 

emretmişti. Onları ise onu yemekten nehyetmişti.” hadisinin Şâfiî’nin görüşüne muhalif 

olduğunu belirtmiştir. Yine Saîd b. Müseyyeb’in bu şekilde kesilen bir hayvanın etinin 

helal olmadığını söylediğini de aktarmıştır. Ayrıca Muhammed b. Cübeyr b. Met‘am, bir 

yabancıya kendisi için bir tavuk kesmesini emretmiş, o kişi ise tavuğun başını, yalnızca 

onu gövdesine bağlayan küçük bir deri parçası kalacak şekilde koparmıştır. Ebû Hüveyris, 

bu meselenin Saîd b. Müseyyeb’e sorulduğunu ve onun bu şekilde yapılan kesimin eti 

helal kılmayacağını belirttiğini, ayrıca hayvanın arka veya ön bacağı kesilmesi 

durumunda etinin yenilip yenilmediğini sorduğunu aktarmıştır. İbn Abbas kesimin boyun 

ve göğüs kısmında olduğunu söylemiş, Ebû Ümâme el-Bâhilî (ö. 86/705) ise 

 
758 Müzenî, el-Muhtasar, 8/391; İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 2/207-208. 



141 

 

Resûlullah’ın tırnak ve dişle olmadığı sürece “Damarları kesileni yiyin.” dediğini 

aktarmıştır. İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin görüşünün hem Ebû Ümâme el-Bâhilî’den gelen 

rivâyete hem de İbn Abbas’ın görüşüne ters düştüğünü belirtmiştir.759 

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin tezkiyenin en azının nefes ve yemek borusunun kesilmesi 

olduğu görüşünü de eleştirmiştir. Ayrıca Şâfiî’nin konu ile ilgili delil olarak öne sürdüğü 

“Damarları kesilip koparılanı ye.” hadisinin de Şâfiî’nin görüşünü desteklemekten uzak 

olduğunu belirtmiştir. Yine Şâfiî’nin damarlar kesilse bile hayat emaresinin devam ettiği 

yönündeki görüşünü de kabul etmez. Şâfiî’ye gıyabında “Damarları kesilip de hayatta 

kalan bir canlıdan söz edildiğini hiç duydun mu?” şeklinde bir soru yöneltmiştir. Şâfiî’nin 

konu ile ilgili görüşlerinin Hz. Peygamber’den (sav) gelen hadise ve İbn Abbas’ın konu 

ile ilgili görüşlerine ters olduğunu da ekler.760 

Burada iki mesele tartışılmaktadır: Birincisi, başı kesilmiş ancak nefes ve yemek 

boruları sağlam kalmış olan hayvanın hükmü; ikincisi ise yalnızca nefes ve yemek borusu 

kesilmiş olan hayvanın durumudur. Başı kesilmiş ancak nefes ve yemek borusu kalmış 

olan hayvanın durumu üzerinden ise iki husus ele alınmıştır: Bunlardan ilki, ensesinden 

kesilen hayvanın hükmü, diğeri ise ölüm anında kesilen hayvanın durumudur. 

Mâlikî mezhebine göre hayvanın ense bölgesinden kesilmesi caiz görülmemiştir. 

Nitekim Saîd b. Müseyyeb ve İbn Şihâb da bu görüşü benimsemiştir. Ebû Hanîfe, Şâfiî, 

İshâk ve Ebû Sevr ise İbn Ömer, Hz. Ali ve İmran b. Huseyn’den rivâyetle bunun caiz 

olduğuna hükmetmişlerdir. Bu ihtilaf, ölmek üzere olan hayvanın tezkiyesinin caiz olup 

olmadığı hususunda ileri sürülen farklı görüşlerden kaynaklanmaktadır.761 

Ulema hasta olan hayvanın kesimi konusunda ittifak etmişlerse de hastalıktan 

dolayı ölmek üzere olan hayvanın kesimi konusunda ihtilaf etmişlerdir. Cumhur ve 

Mâlik’ten gelen meşhur görüşe göre ölmek üzere olan hayvan tezkiye edilebilir. Ancak 

Mâlik’ten gelen başka bir rivâyete göre ise böyle bir hayvan tezkiye edilemez. Bu ihtilafın 

sebebi kıyasın rivâyet ile çakışmasıdır. Nitekim Kâ‘b b. Mâlik’in (ö. 50/670) cariyesi 

koyun otlatırken bir tane koyun düşüp yaralanmış cariye onu taş ile kesmiştir. Bu durum 

Resûlullah’a sorulduğunda “Onu yiyin.” diye buyurmuştur. Kıyasa göre tezkiye yalnızca 

 
759 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 101-104. 
760 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 104-105. 
761 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 2/209. 



142 

 

canlı hayvanlar için geçerlidir. Ölmek üzere olan hayvanlar ise meyte (ölü hayvan) 

hükmündedirler. Bununla birlikte ölmek üzere olan hayvanın tezkiye edilebileceğini 

söyleyenlere göre ise hayvanda bir hayat emaresinin bulunması gerekir. Bazıları bu hayat 

emaresini, hayvanın hareket etmesi olarak değerlendirmiştir. Ebû Hüreyre bu görüşü 

benimsemiştir. Bazıları ise hareketi esas almamıştır. Zeyd b. Sâbit bu görüşü 

benimseyenler arasındadır. Saîd b. Müseyyeb ve Zeyd b. Eslem (ö. 136/754) ise hayvanın 

gözünün, kuyruğunun ve ayağının kıpırdamasını hayat emaresi olarak kabul etmişlerdir. 

Başka bir grup ise hayvanın nefes almasını hayat emaresi olarak değerlendirmiş, İbn 

Habîb de bu görüşü benimsemiştir.762 

Mâlik’e nefes borusu kesilmiş ancak damarları kesilmemiş ya da damarları kesilmiş 

ancak nefes borusu kesilmemiş hayvan hakkında sorulduğunda o, her ikisinin de 

kesilmesi gerektiğini söylemiştir. Yani Mâlik’e göre hem nefes borusu hem de damarları 

bir arada kesilmeyen hayvanın eti yenmez.763 Yemek borusunun kesilmesi ile ilgili ise el-

Müdevvene’de bir bilgi aktarılmamıştır. Lahmî ise Mâlik’ten nefes ve yemek borusu ile 

damarların kesilmesinin gerekli olduğunu ancak sadece damarların kesilmesinin de 

tezkiyeyi oluşturacağını aktarmıştır. İbn Habîb ise Mâlik’e göre damarlarla birlikte nefes 

borusunun yarısının kesilmesinin tezkiye için gerekli en alt limit olduğunu haber 

vermiştir. Mâlikîlere göre tezkiyeden kasıt, kanın en kolay şekilde vücuttan 

çıkarılmasıdır. Yemek borusunun kesilmesi ve damarların kesilmemesi ile ölüm 

gerçekleşmez. Ancak nefes borusunun kesilmesi ile maksat hasıl olur. Hz. 

Peygamber’den (sav) gelen “Kanı akıtılan ve üzerine Allah’ın ismi zikredileni yiyin.” 

hadisi Mâlikîlerin konu ile ilgili delilidir. Çünkü kanın akması damarlardan olur. İki 

damarın kesilmesi çoğunlukla nefes borusunun kesilmesini gerektirir, çünkü nefes borusu 

bu damarların önündedir. Bu bağlamda, söz konusu ifadenin doğrudan damarlara, dolaylı 

olarak ise nefes borusuna işaret ettiği anlaşılmaktadır. Yemek borusunun ise ense 

kemiğine bitişik bir konumda bulunması sebebiyle bu ifade kapsamında 

değerlendirilmediği görülmektedir.764 

 
762 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 2/205. 
763 Mâlik b. Enes, el-Müdevvene, 1/543. 
764 Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs el-Karâfî, ez-Zahîre (fi’l-fıkh), thk. Mahmud Bû Hubze (Beyrut: 

Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1994), 4/133. 



143 

 

Şâfiî’ye göre tezkiyenin en mükemmel hali nefes ve yemek borularının damarlarla 

birlikte kesilmesidir. Tezkiyenin oluşmasının en alt limiti ise nefes ve yemek borularının 

kesilmesidir. Çünkü bazen damarlar kesilse bile hayvan yine hayatta kalabilir. Halbuki 

nefes ve yemek borularının kesilmesi ile hayvan kısa bir süre dahi hayatta kalamaz. Nefes 

borusu ve damarlar kesilmiş ancak yemek borusu kesilmemişse Şâfiî hayvanın kısa bir 

süre bile olsa hayatta kalacağını ön gördüğü için tezkiyenin tamamlanmadığını 

belirtmiştir.765 Şâfiî, av hayvanları için ızdırarî tezkiyenin ayrıntıları ile ilgili verdiği 

bilgilerde bir av hayvanın ikiye ayrılması durumunda her iki yarısının da yenilebileceğini 

söylemiştir. Nitekim tezkiye, hayvanın tamamını helal kılar.766 

Şâfiî’ye göre bir hayvanın kafası koparıldıktan ya da boynunun bir yanı kesildikten 

sonra henüz hayvan hayatta iken nefes ve yemek boruları kesilirse hayvan yenir. Ancak 

nefes ve yemek borularını kesmeden önce hayvana yaptığı ilk yaralama sebebiyle kişi 

kötü bir iş yapmış olur. Eğer hayvan ilk yaralama sebebiyle hemen ölürse bu durumda 

nefes ve yemek borularının kesilmesi hayvanın etinin yenmesi için yeterli olmaz.767 Bu 

durum tıpkı hayvanın ayağını kesip sonra boğazlamak gibidir.768 Nitekim hayvan ayağı 

kesildiği için ölmemiş ancak nefes ve yemek borusu kesildikten sonra ölmüştür. Kafası 

kesildiğinde de hâlâ canlılığı devam ediyorsa bir uzvunun kesildiği düşünülebilir. 

Şâfiîlerin konu ile ilgili delili, Râfi‘ b. Hadîc’ten (ö. 73/692) nakledilen rivâyettir. 

Hadiste Resûlullah’a düşmanla karşılaştıklarında yanlarında kesim aletleri olmadığı için 

keskin bir nesne ile kesim yapıp yapamayacakları sorulmuş. Resûlullah ise “Allah’ın adı 

anılarak kanı akıtılanı yiyin. Diş ve tırnak ile kesileni yemeyin. Çünkü diş bir kemiktir, 

tırnak ise Habeşlilerin bıçağıdır.”769 buyurmuştur. Şâfiîler bu rivâyetten yola çıkarak 

kanın akmasına itibar etmişlerdir. Boğaz ile yemek borusunun kesilmesiyle kanın aktığı, 

dolayısıyla kesimin geçerli olmasının buna bağlı olduğu ayrıca tezkiyenin gayesinin, 

hayvanın canını en az acı ile almak olduğu belirtilmiştir. Nitekim Şeddâd b. Evs’in (ö. 

58/678) Resûlullah’tan rivâyet ettiği “Allah her şeyde ihsanı farz kılmıştır. 

Öldürdüğünüzde, güzel öldürün; bıçağınızı keskinleştirin ve kesim yapacağınız hayvanı 

 
765 Şâfiî, el-Üm, 2/259. 
766 Şâfiî, el-Üm, 2/261. 
767 Şâfiî, el-Üm, 2/262. 
768 Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-Nevevî, Ravdatü’t-tâlibîn ve ‘umdetü’l-muftîn, thk. Züheyr 

Şaviş (Beyrut; Dımaşk: el-Mektebetu’l-İslâmiyye, 1991), 3/202. 
769 Buhârî, “Şerike”, 3. 



144 

 

rahat ettirin.”770 hadisinin de buna delalet ettiğine hükmedilmiştir. Hayvanın canının 

çıkması için en kolay yol, nefesin kesilmesidir ve bu, nefes borusunun kesilmesiyle 

sağlanır. Yemek borusunun kesilmesi de aynı şekilde önemlidir, çünkü iç organlara açılan 

yoldur ve ikisi kesildiğinde hayatta kalma ihtimali kalmaz. Damarlar ise hem insan hem 

hayvanda zarar gördüğünde yaşam devam edebilir. Bu nedenle, hayatın sona erdiği 

unsurlar dikkate alınarak yapılan kesim, hayatın sürdüğü unsurlara göre daha geçerli 

kabul edilmiştir.771 

Hayvanın tezkiyesi ile ilgili gelen hadislerde “…kanı akıtılanı yiyin.” ibaresinin 

delalet ettiği anlam üzerine farklı görüşler ileri sürülmüştür. Mâlik’e göre tezkiyenin alt 

limiti hayvanın nefes borusu ve damarlarının kesilmesi iken Şâfiî’ye göre nefes ve yemek 

borularının kesilmesidir. İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’yi tezkiyede alt limit olarak damarların 

kesilmesi gerektiğini söylememesi sebebiyle eleştirmiştir. Ancak Şâfiî, hayvanın 

damarlarının kesilmesi ile değil yemek ve nefes borusunun kesilmesi ile hayatının son 

bulacağı görüşündedir. 

2.32. NAMAZ İÇİN EZAN VAKİTLERİ 

Ezan, bildirmek anlamına gelen اذن “Ezene” fiilinden türetilmiştir. Kelime Tevbe 

sûresinin 3. âyetinde772 bu manada kullanılmıştır.773 Bir terim olarak ise ezan, namaz 

vaktinin bildirilmesini ifade eder.774 Bu anlamda Kur’ân-ı Kerîmde اذن “Ezene” fiilinden 

türetilen bir kullanım mevcut değildir. Ancak  نادَى “Nada” kökünden türetilen çağırmak 

fiili “namaza çağırılmak” şeklinde kullanılmıştır.775 Aslında namaz, risâletin Mekke 

döneminde farz olmasına rağmen insanların namaza nasıl çağırılmaları gerektiği konusu 

Medine döneminde gündeme gelmiştir.776 Yapılan istişareler sonucunda önerilen teklifler 

farklı dinlere ait uygulamalar olduğu için Resûlullah tarafından kabul edilmemiştir. Daha 

 
770 İbn Mâce, “Zebâih”, 3; Ebû Dâvûd, “Dahâyâ” 12; Tirmizî, “Diyet”, 14; Müslim, “Sayd ve zebâih”, 11 
771 Mâverdî, el-Hâvı̇’l-kebîr, 15/88. 
772 “Yine Allah ve resulünden bu büyük hac günü insanlara duyurudur: Allah ve resulünün müşriklerle 

hiçbir bağı yoktur. Şayet tövbe ederseniz, bu kendi iyiliğinize olur; eğer sırt çevirirseniz bilin ki siz Allah’ı 

âcizliğe düşüremezsiniz. (Resulüm!) İnkârcıları elem veren bir azapla müjdele!” Tevbe 9/3. 
773 A‘râf 7/44, 167; Yûsûf 12/70; İbrâhîm 14/7; Enbiyâ 21/109; Hacc 22/27 âyetlerinde de yine “bildirmek, 

duyurmak, bağırmak” anlamında kullanılmıştır.  
774 Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed el-Ezherî, ez-Zâhir fi ğarîbi elfâzi’ş-Şâfiî, thk. Mesud Abdulhamid 

es-Sû’danî (b.y.: Dâru’t-Tala’, ts.), 54. 
775 Mâide 5/58; Cum‘a 62/9. 
776 Abdurrahman Çetin, “Ezan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1995), 12/36. 



145 

 

sonra Abdullah b. Zeyd b. Sa’lebe’nin (ö. 32/653) görmüş olduğu ve Hz. Ömer’in de 

onayladığı rüya ile ezan sabit olmuştur.777  

Farz namazlardan önce ezan okumanın hükmü konusunda âlimler ihtilaf 

etmişlerdir. Bazıları farz olarak değerlendirirken, diğerleri sünnet-i müekkede olduğunu 

ifade etmiştir. Farz olduğunu kabul edenler ise farz-ı ayn mı yoksa farz-ı kifâye mi olduğu 

hususunda görüş ayrılığına düşmüşlerdir. Mâlik’ten mescitlerde cemaatle kılınan 

namazlarda ezan okumanın farz olduğuna dair bir görüş nakledildiği gibi sünnet-i 

müekkede olduğuna dair bir görüş de nakledilmiştir. Mâlik tek başına kılınan namazlarda 

ise ezan okumayı farz ya da sünnet olarak görmemiştir. Ebû Hanîfe ve Şâfiî ise gerek tek 

başına gerekse cemaatle kılınan namazlar için ezanı, sünnet kabul etmişlerdir. Cemaatle 

kılınan namazlar için ise ezanın sünnet-i müekkede olduğunu belirtmişlerdir.778 Ezan 

okumanın keyfiyeti, kaza namazlarında ve cem‘ edilen namazlarda ezan okumanın 

durumu, farz olmayan namazlarda ezan okumanın gerekliliği gibi konular yine âlimler 

tarafından ezan bahsi çevresinde tartışılmıştır.779  

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin sabah namazı hariç, ezanın namazın vaktinin girmesi ile 

okunması gerektiğine dair görüşünü aktarmıştır. Şâfiî, bu konuda kıyasın 

yapılamayacağını ileri sürmüş sünnete ittibâ edilmesi gerektiğini belirtmiştir. İbnü’l-

Lebbâd’a göre Şâfiî “Kıyas yoktur, sünnete itaat edin.” derken sanki “Kıyas olsaydı 

sünnete itaat edilmezdi.” demek istemiştir. Halbuki sünnetin olduğu yerde kıyasa bakmak 

büyük hatadır. Nitekim Kur’ân-Kerîm’de de Hz. Peygamber’in (sav) sözlerinin herhangi 

bir kişinin sözü gibi olmadığı ve uyulması gerektiğini belirten pek çok âyet vardır.780 

Ayrıca sabah namazının vaktinden önce ezanının okunması ile ilgili “Bilal gece ezan okur, 

İbn Ümmü Mektûm ezan okuyana kadar yiyin için.” hadisi pek çok tarikle rivâyet 

edilmiştir.781  

Ulema sabah namazı hariç tüm namazlar için ezanın ancak namazın vakti girmişse 

okunacağı konusunda ittifak etmişlerdir. Ancak sabah namazının vaktinden önce ezan 

okunması konusunda ihtilaf etmişlerdir. Mâlik ve Şâfiî, fecirden önce sabah namazı için 

 
777 Müslim, “Salât”, 1; Ebû Dâvûd, “Salât”, 27; İbn Mâce, “Ezân” 1. 
778 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/114; Bedrüddîn Mahmûd b. Ahmed b. Mûsâ b. Ahmed el-Aynî, el-

Binâye fî şerhi’l-Hidâye (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 2000), 2/77-78. 
779 Ayrıntılı bilgi için bkz. Hasan Maçin, “Ezan Ahkâmı”, Ortak Dilimiz Ezan, ed. Mahmut Öztürk (Ankara: 

Nida Akademi, 2018), 55-83. 
780 Nûr 24/63; Haşr 59/7. 
781 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 105-107. 



146 

 

ezan okumayı caiz görmüştür. Ebû Hanîfe ise sabah namazı için fecirden önce ezan 

okumayacağını, fecirden sonra okunması gerektiğini söylemiştir.782 

Sabah namazından önce ezan okunabileceğini yönünde görüş belirten Mâlik, Şâfiî, 

Evzâî, Ebû Yûsuf, Ebû Sevr, Ahmed b. Hanbel biri fecirden önce diğeri fecirden sonra 

olmak üzere iki kez ezan okunabileceğini söylemişlerdir.783 Konu ile ilgili delilleri ise Hz. 

Peygamber’den (sav) naklettikleri “Bilal gece ezan okur, İbn Ümmü Mektûm ezan 

okuyana kadar yiyin için.” hadisidir.784 Hadisin başka rivâyetlerin de İbn Ümmü Mektûm 

kör olduğu için insanların “Sabah oldu, sabah oldu.” dediği nakledilmiştir.785 Rivâyetteki 

“sabah oldu” ifadesi fecirden önce ezan okunabileceği görüşünde olanlar için sabahın 

yakın olduğu anlamında tevil edilmiştir.786 

Sabah namazında fecirden sonra ezan okunacağı yönünde görüş belirten Sevrî, Ebû 

Hanîfe ve Muhammed’in konu ile ilgili delili ise İbn Ömer’den naklettikleri “Bilal 

fecirden önce ezan okudu. Nebi dönmesini ve ‘Dikkat edin köle yanılmıştır.’ diye nida 

etmesini emretti.” hadisinin787 yanı sıra Hz. Peygamber’in (sav) Hz. Bilal’e “Fecir sana 

belli oluncaya kadar ezan okuma.” uyarısıdır.788 Ayrıca sabah namazının ezanının 

fecirden sonra okunması gerektiğini düşünen âlimler, bu konuyu diğer vakit namazlarının 

ezanlarının namaz vakti girdikten sonra okunmasına kıyas etmişlerdir.789Sabah namazı 

için fecirden önce de ezan okunabileceği görüşünde olanların delil olarak öne sürdükleri 

hadis daha sahih kabul edilmiştir.790  

Şâfiî, “Bilal gece ezan okur, İbn Ümmü Mektûm ezan okuyana kadar yiyin için.” 

hadisini konu ile ilgili zikrettikten sonra sabah namazı için gece ezan okunmasının bazı 

sebeplerine değinir. Gece yolculuğa çıkmak isteyenin yolculuğa çıkması, uyuyanın 

uyanması ve namaz için hazırlanmak isteyenin hazırlanması için de güzel bir uygulama 

olduğunu belirtir. Fecir doğduktan sonra bir ezan daha okumanın güzel olacağını ancak 

okunmaması durumunda bir sıkıntı olmayacağını da ekler. Çünkü Hz. Peygamber (sav) 

 
782 Ebû Bekr Alâüddîn Muhammed b. Ahmed b. Ebî Ahmed es-Semerkandî, Tuhfetü’l-fukahâʾ (Beyrut: 

Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1994), 1/116; İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/115. 
783 Nevevî, el-Mecmû‘, 3/89. 
784 Tirmizî, “Salâta”,149; Buhârî, “Ezân”, 11, Müslim, “Sıyâm”, 8. 
785 Buhârî, “Şehâdet”,11. 
786 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 1/406. 
787 Tirmizî, “Salât”, 149. 
788 Ebû Dâvûd, “Salât”, 41. 
789 İbn Abdülberr, el-İstizkâr, 1/406; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ, 1/154. 
790 Nevevî, el-Mecmû‘, 3/89. 



147 

 

döneminde  sabah namazının ezanının vakti fecirden öncedir. Sabah namazından başka 

hiçbir namaz için de vaktinden önce ezan okunmaz. Diğer tüm namazların vakitleri 

girdikten sonra ezanları okunur.791  

İbnü’l-Lebbâd’ın aktardığı üzere Şâfiî’nin bu meseleye dair “Kıyas yoktur, sünnete 

itaat edin.” şeklinde bir ifadede bulunduğuna dair herhangi bir tespitte bulunamadık. 

2.33. İMAM VE ONA UYAN KİŞİNİN NİYETLERİNİN FARKLI OLMASI  

Namaz ibadetinin cemaatle eda edilmesine büyük önem verilmiştir. Çünkü Hz. 

Peygamber’den (sav) cemaatle namaz kılmanın tek başına namaz kılmaktan yirmi yedi 

kat daha faziletli olduğuna dair rivâyetler vardır.792 Namaz kıldırmak için öne geçen 

kişiye İmam,793 namazda imamın arkasında namaz kılan kişiye ise me’mûm denir.794  

Namaz ibadetinin geçerli olması için bazı şartlar vardır. Bunların bir kısmının 

namaza hazırlık safhasında bir kısmının ise namaz kılarken yerine getirilmesi gerekir. 

Namaz kılan kişinin vakit girdikten sonra abdestli, kıbleye yönelmiş, niyet ve tekbirini 

getirmiş olması gerekir. Bunlardan birinin eksik olması namazı geçerli kılmaz.795 Niyet 

bir şeye azmetmek, karar vermek anlamına gelir.796 Namazı kılmayı istemek ve hangi 

namazı kılacağını belirlemek anlamındadır.797 Âlimler namazın kabulü için niyetin 

gerekli olduğunda ittifak etmişlerdir. Ancak imam ile me’mûmun niyetlerinin aynı olması 

gerektiği konusunda ihtilaf etmişlerdir. Yani imam öğle namazına me’mûm ise ikindi 

namazına niyet ederse bu namazın geçerli olup olmadığı tartışılmıştır. Mâlik ve Ebû 

Hanîfe imam ve me’mûmun niyetlerinin aynı olması gerektiği görüşündedirler. Şâfiî ise 

aynı olmasını gerekli görmez. Bunun sebebi konu ile ilgili farklı iki hadisin rivâyet 

edilmesidir. İmama bütünüyle uyulması gerektiğini düşünenler, Hz. Peygamber’den (sav) 

gelen “İmam ona uyulması için imam olmuştur.”798 hadisini görüşlerine delil olarak 

sunmuşlardır. Bu hadisin, niyeti de kapsadığını belirtmişlerdir. İmam ile me’mûmun 

niyetlerinin farklı olabileceğini savunanlar ise Muâz b. Cebel’in Hz. Peygamber (sav) ile 

 
791 Şâfiî, el-Üm, 1/102. 
792 İbni Mâce, “Mesâcid ve Camâat”, 16; Tirmizî, “Salât” 161; Buhârî, “Ezân”, 30; Müslim “Mesâcid”, 43. 
793 Mahmud Abdurrahman Abdülmün’im, Mu‘cemü’l-mustalahât ve’l-elfâzi’l-fıkhiyye, 1/281. 
794 Reinhart Dozy, Tekmiletü’l-me‘âcimü’l-Arabiyye, çev. Muhammed Selim en-Ne‘îmî (Irak: Vîzâratu’s-

Sekâfe ve’l-İʿlâm, 2000), 1/185. 
795 Şâfiî, el-Üm, 1/121. 
796 Ebû Nasr İsmâil b. Hammâd El-Farabi El-Cevheri - Ahmed Abdulğafur Attar, es-Sıhah Tacül-Luga ve 

Sıhahül-Arabiyye, 6/2516. 
797 Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 458. 
798 İbn Mâce, “İkâmetü’s-Salât”, 13; Tirmizî, “Salât”, 267; Buhârî, “Salât”, 18; Müslim, “Salât”, 19. 



148 

 

yatsı namazını kılıp daha sonra kavmine giderek onlara imamlık yaptığı799 hadisi delil 

olarak sunmuşlardır. Hz. Peygamber’den (sav) gelen “İmam ona uyulması için imam 

olmuştur.” hadisini ise imamın davranışlarının takip edilmesi gerektiğini söyleyerek 

hadisin, niyeti kapsamadığını belirtmişlerdir.800  Şâfiî’nin konu ile ilgili bir diğer delili ise 

Resûlullah’ın öğle namazını insanlara korku namazı olarak kıldırdığı sırada bir grupla 

birlikte iki rek‘ât kılıp selam vermesi sonraki grupla iki rek‘ât kılıp selam vermesidir. 

Şâfiî, Resûlullah’ın ilk kıldığı iki rek‘âtın kendisi için farz diğer iki rek‘âtın ise nafile 

olduğunu söylemiştir.801 

İbnü’l-Lebbâd, imam ikindi namazı vaktinde öğle namazı niyeti ile namaz kıldırsa 

me’mûm ise ikindi namazı niyeti ile ona uysa ve imamın da öğle namazı niyeti ile namaz 

kıldırdığını bilse Şâfiî’ye göre bu namazın geçerli olduğunu aktarmıştır. Şâfiî’ye göre 

İmâm, öğle namazını kılmış me’mûm ise ikindi namazını kılmıştır. Her ikisinin namazı 

da geçerlidir. Yine Şâfiî, henüz sabah namazı kılmayan bir kimse, iki rek‘ât nafile namaz 

kılmak isteyen bir kimsenin arkasında ona tabi olup namaz kılabileceğini söylemiştir. Bu 

durumda imamın namazı nafile, ona uyan kişinin namazı ise farz olur. İbnü’l-Lebbâd’a 

göre Şâfiî’nin bu konudaki görüşü Şâfiî’yi, farz namazda kadın, kafir veya mecnun bir 

kimseye tabi olan kişinin namazının da geçerli olacağı görüşüne yönlendirmiştir. Ancak 

Şâfiî, görüşüne “eğer bilmiyorsa” eklemesi yapmıştır. İbnü’l-Lebbâd’a göre “eğer 

bilmiyorsa” bir istisna olmamıştır. Nitekim Müzenî de Şâfiî’nin kafir bir kimsenin 

arkasında namaz kıldığını öğrenen kişinin namazını iade etmesi gerektiğine dair görüşünü 

kabul etmemiştir. Müzenî cünüp, kadın, mecnun veya kafir bir kimseye onların 

durumundan habersiz olarak tabi olup namaz kılan kimsenin namazının geçerli olduğunu 

belirtmiştir. Çünkü ona göre her kişi kendisi için namaz kılar ve birinin namazının fâsid 

olması diğerinin namazını fâsid kılmaz. İbnü’l-Lebbâd “Dikkat edilirse nafile namaz 

kılan bir kimseye farz namaz kılmak isteyen bir kimsenin, onun nafile namaz kıldığını 

bilse bile tabi olacağı söylenmiştir”802 diyerek eleştiride bulunmuştur.803  

 
799 Buhârî, “Edeb”,74; Müslim, “Salât”, 36. 
800 İbn Rüşd, Bidâyetu’l-muctehid, 1/128. 
801 Şâfiî, el-Üm, 1/200. 
802 Kitabı tahkik eden bu kısmın rutubetten dolayı zarar gördüğünü ve birkaç satırın eksik olduğunu dipnotta 

yazmıştır. 
803 İbnü’l-Lebbâd, er-Red ‘ale’ş-Şâfi‘î, 107-108. 



149 

 

İbnü’l-Lebbâd bu bölümde kadın, cünüp, kafir veya mecnun bir kimsenin imam 

olması durumunda Şâfiî’nin görüşlerini incelemiştir. İbnü’l-Lebbâd Şâfiî’nin, kadın, 

cünüp veya mecnun bir kimsenin imam olduğu durumlarda me’mûmun bu durumdan 

habersiz olması kaydı ile namazının geçerli olacağına hükmettiğini aktarmıştır. Ancak 

Şâfiî kadının erkeklere imam olması durumunda namazın geçerli olmayacağını söylemiş 

“eğer bilmiyorsa” kaydını eklememiştir.804 Şâfiî, cünüp bir şekilde imam olan kişi için 

me’mûmun, imamın cünüp olduğunu namazdan sonra öğrendiğinde namazın me’mûm 

için geçerli, imam için ise geçersiz olduğunu söylemiştir. Eğer me’mûm, imamın cünüp 

olduğunu namazın içinde iken öğrenirse namazdan ayrılması gerektiğini de eklemiştir. 

Me’mûm, imamın cünüp olduğunu bilerek ona tabi olursa ikisinin de namazının geçersiz 

olduğuna hükmetmiştir.805 Şâfiî, kafir bir kimsenin imam olması durumunda ise me’mûm, 

imamın kafir olduğunu bilsin ya da sonradan öğrensin bu namazın geçerli olmadığını 

söylemiştir.806 Şâfiî, mecnun bir kişinin imamlığı hakkında ise hem imamın hem de 

me’mûmun namazının geçerli olmadığını bildirmiştir.807 Görüldüğü üzere Şâfiî; kadın, 

kafir veya mecnun bir kimsenin imam olması konusunda me’mûmun namazının geçerli 

olmasını “eğer bilmiyorsa” kaydına bağlamamıştır.  

İbnü’l-Lebbâd, Müzenî’nin Şâfiî’nin kadın, cünüp, kafir veya mecnun bir kimsenin 

imamlığı konusundaki görüşlerini “Eğer bunların durumları me’mûm tarafından 

bilinmiyorsa kılınan namaz geçerlidir, çünkü herkes kendisi için namaz kılar.” diyerek 

reddettiğini aktarmıştır. Ancak yaptığımız araştırmaya göre Müzenî, kafir kimsenin imam 

olması durumu ile ilgili kitabında Şâfiî’nin görüşlerini aktarmakla yetinmiştir.808 Yine 

kadının kadınlara imam olacağını söylemiş, erkeklere imamlığı konusunda bir bilgi 

vermemiştir.809 Mecnun kişinin imamlığı konusuna ise kitabında hiç değinmemiştir. 

Müzenî’nin Şâfiî’nin görüşüne katılmadığı kısım ümmî bir kimsenin imam olup 

ümmî olmayan bir kimsenin me’mûm olduğu namazla ilgilidir. Şâfiî, imamın ümmî, 

me’mûmun ise ümmî olmadığı durumlarda imamın namazının geçerli, me’mûmun 

namazının ise geçersiz olduğunu ve namazını iade etmesi gerektiğini söylemiştir.810 

 
804 Şâfiî, el-Üm, 1/191. 
805 Şâfiî, el-Üm, 1/194-195. 
806 Şâfiî, el-Üm, 1/195. 
807 Şâfiî, el-Üm, 1/195-196. 
808 Müzenî, el-Muhtasar, 8/116. 
809 Müzenî, el-Muhtasar, 8/117. 
810 Şâfiî, el-Üm, 1/194. 



150 

 

Müzenî bu durumu, cünüp kişinin imam olduğu me’mûmun imamın cünüplüğünden 

habersiz olduğu durumda, me’mûmun namazının geçerli sayılmasına kıyas eder. 

Müzenî’ye göre namazı cünüp olarak kılmak, namazın rükünlerinden birini yerine 

getirmemekten daha kötü bir şeydir. Nitekim cünübün, namazının hiçbir rüknünü yerine 

getirmediği açıktır. Halbuki ümmî olan kişi sadece kıraat rüknünü yerine getirememiştir. 

Ayrıca Hz. Peygamber’in (sav) oturarak imamlık yaptığı da bilinmektedir. Yani Hz. 

Peygamber (sav) namazın rükünlerinden biri olan kıyamı terk etmiş ancak namaz yine de 

sahih olmuştur. Kıraat de kıyam gibi namazın rükünlerindendir.811  

Mâverdî bu meselede Şâfiî’nin “ümmî” kelimesiyle Fâtiha’yı güzel okuyamayanı 

kastettiğini belirtmiştir. Şâfiî, böyle bir kimsenin Fâtiha’yı güzel okuyan bir kişiye imam 

olmasını uygun bulmamıştır. Şâfiî mezhebinde imamın Fâtiha’yı güzel okumadığı niyet 

edilirken öğrenilir yine de bu kişiye uyulursa me’mûmun namazının batıl olacağı 

konusunda ittifak vardır. İhtilaf edilen kısım ise namazın bitiminde imamın Fâtiha’yı 

güzel okumaktan aciz olduğunun öğrenilmesidir. Bu durumda farklı görüşler vardır. 

Şâfiî’nin sahih olan cedîd görüşüne göre bu namaz ister kıraati cehrî olsun ister hafî olsun 

batıldır, iade edilmelidir. Şâfiî’nin kadîm görüşüne göre ise namazın kıraati cehrî ise 

namaz batıl olur ve iade edilmesi gerekir. Namazın kıraati hafî ise me’mûmun kendisinin 

okuması gerektiği için namaz batıl olmaz.812 

 Müzenî, bu durumun Şâfiî’nin korku namazı hakkındaki görüşüne kıyas edilmesi 

gerektiğini savunur. Şâfiî, korku namazında imamın ilk rek‘âtın secdesini unutup ikinci 

rek‘âta kalktığında hatırlaması durumunda ikinci grubun namazına bir etkisi 

olmayacağını ancak imamın namazının bozulacağını söylemiştir. Çünkü namaz kılan bir 

kimsenin namazı başkasının namazının batıl olması ile batıl olmaz.813  

Ümmî bir kimsenin imam olması durumunda me’mûmun namazının geçerli 

olmayacağı yönündeki görüşe Hz. Peygamber’den (sav) aktarılan “İnsanlara Allah’ın 

kitabını en iyi bilen kişi imamlık yapar.”814 ve “En iyi okuyanınız imamınızdır.”815 

hadisleri delil olarak gösterilmiştir. Ayrıca me’mûmun rükûa yetiştiği durumlarda imamın 

 
811 Müzenî, el-Muhtasar, 8/116. 
812 Mâverdî, el-Hâvı̇’l-kebîr, 2/330. 
813 Müzenî, el-Muhtasar, 8/116. 
814 İbn Mâce, “İkâmetü’s-Salât”, 46; Ebû Dâvûd, “Salât”, 61; Tirmizî, “Salât”, 174; Müslim, “Mesacid”, 

54. 
815 Ebû Dâvûd, “Salât”, 61. 



151 

 

onun yerine Fâtiha ve zamm-ı sûreyi okuduğu kabul edilir. Yani imam me’mûmun 

kıraatini üstlenmiş olur. Halbuki ümmî bir kimse kıraati üstlenmeye ehil değildir. Cünüp 

ve oturarak namaz kıldıran kişi arasında ise fark vardır. Çünkü temizlik ve kıyamı imam 

üstlenemez. Temizlik ve kıyamın olmaması me’mûmun namazının değerini düşürmez. 

Korku namazında ise imam okuyabildiği halde unutup okumamıştır. Bu durumda namaz 

imam için geçerli olmazken me’mûm için geçerli olmuştur. Çünkü imam kıraati yapmasa 

bile imamlığa ehildir.816 

Kanaatimizce İbnü’l-Lebbâd bu meselede Müzenî’nin görüşlerine de yer vererek 

Şâfiî’nin talebelerinden birinin onun görüşlerini reddetmesini eleştiri konusu yapmıştır. 

Halbuki Müzenî’nin Şâfiî’nin görüşlerinden bazısını kabul etmeyip sorgulaması Şâfiî’nin 

görüşlerinin hatalı olduğunu ispat etmez. Nitekim Şâfiî de Mâlik’in bazı görüşlerini 

reddetmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
816 Mâverdî, el-Hâvı̇’l-kebîr, 2/331. 



152 

 

SONUÇ 

Reddiye kitapları yazmanın birçok sebebi vardır. Öncelikle temel amaç dinin 

korunmasıdır. İslam’da olmayan ya da yanlış çıkarımlar sonucu ulaşılan içtihatların 

önlenmesi amaçlanmaktadır. Böylece din asli halini koruyabilecek ve yaşanılabilirliğinde 

bir bozulma olmayacaktır. Bir diğer sebep ise farklı din ve felsefelere karşı İslam’ın 

üstünlüğünü ortaya koyabilmektir. Sonuçta hak din İslam’dır ve bunun bütün insanlığa 

anlatılması gerekmektedir. Ayrıca farklı dinlerden ya da felsefelerden İslam’a yapılan 

eleştirilere cevap niteliğinde de reddiyeler yazılmıştır. Reddiyeler bazen de bir mezhebin 

veya bir kimsenin görüşlerinin haklılığını ortaya koymak için yazılmıştır. Bu durumda 

daha önce bir başkası tarafından çürütülmeye çalışılan düşüncelerin aslında ne kadar 

doğru ve geçerli olduğu muhataba ispatlanmaya çalışılmaktadır. 

İmâm Şâfiî, İmâm Mâlik’in el-Muvatta’ adlı eserini ezberlemiş ve farklı rivâyetler 

bulunsa da en az altı yıl Mâlik’e talebelik etmiştir. Mâlik’in vefatından sonra Şâfiî’nin 

yaşadığı birtakım olaylar ve karşılaştığı yeni fikirler ve örfler onun görüşlerinde 

değişimlere sebep oluştur. Yer yer görüşlerini açıklamaktan ve kendi görüşlerinden farklı 

görüşleri eleştirmekten çekinmeyen Şâfiî, birçok reddiye kitabı yazmıştır. Şâfiî’nin, 

Mâlik’e de bir reddiye yazdığı bilinmektedir. Şâfiî’nin, Mısır’a geldikten sonra tam 

şeklini verdiği bu reddiye kitabı Mâlik’in talebeleri ve Mâlikîlik mezhebinin müntesipleri 

tarafından eleştirilmiştir. Bu eleştiriler, Şâfiî’ye reddiye kitapları yazılarak ortaya 

konmaya çalışılmıştır.  

Şâfiî, Mâlik’in usul ve görüşlerini eleştirdiği İhtilâfü Mâlik ve’ş-Şâfiʿî isimli eserini 

kaleme aldıktan sonra Mâlik’in talebeleri, yazmış oldukları reddiyeler ile cevap vermeye 

çalışmışlardır. Ancak bu reddiyelerden bir bütün halinde günümüze kadar sadece İbnü’l-

Lebbâd el-Kayrevânî’ye nispet edilen Kitâbü’r-Red ʿale’ş-Şâfiʿî isimli eser gelebilmiştir.  

Özelde Mâlik’in genel de ise Mâlikî mezhebinin görüşlerini savunmayı amaçlayan 

Kitâbü’r-Red ʿale’ş-Şâfiʿî isimli eserde, İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin görüşlerini Mâlik’in 

görüşleri ile karşılaştırıp Mâlik’in isabet ettiğini Şâfiî’nin ise hata ettiğini ortaya koymayı 

amaçlamıştır.  İbnü’l-Lebbâd, kitabını Şâfiî’nin hadislere aykırı görüşleri olduğu 

düşüncesi temeline dayandırmıştır. Ona göre Şâfiî, hadislere aykırı hükümler vermiştir. 

Hz. Peygamber’den (sav) gelen hadisleri kendi görüşüne uydurmaya çalışmış böylece 

hadisten çıkarılamayacak hükümler elde etmiştir. Şâfiî’nin başkalarını eleştirdiği hatalara 



153 

 

kendisinin de düştüğünü söylemiş, bir başkasının söylemesi durumunda asla kabul 

etmeyeceği hükümleri Şâfiî’nin, kendisinde hoş gördüğünü belirtmiştir. İbnü’l-Lebbâd, 

Şâfiî’yi görüşlerinde tutarlı davranmadığı için de eleştirmiştir. Ona göre Şâfiî, bir yerde 

kabul edip hüküm bağladığı hadise, bir başka yerde muhalefet etmiştir.  

İbnü’l-Lebbâd, Şâfiî’nin görüşlerini zikrederken Şâfiî’nin delillerine kitabında yer 

vermemiştir. Konu ile ilgili Şâfiî’nin hükmünü zikrettikten sonra Mâlik’in görüşüne yer 

vermiş ve Mâlik’in konu ile ilgili delil gösterdiği hadisleri vurgulamıştır. Bu aşamada 

konu ile ilgili farklı hadisler varsa bile buna kitabında yer vermemiş ya da hadisin farklı 

anlaşılabilme durumlarına değinmemiştir. Biz çalışmamızda konuları ele alırken Şâfiî’nin 

delillerini de zikretmeye çalıştık. 

Çalışmamızda tespit edebildiğimiz kadarıyla İbnü’l-Lebbâd, bazen Şâfiî’nin görüşü 

olarak ırak ekolünün görüşünü zikretmiştir. Bu da Şâfiî’yi hicaz ekolünden görmeyip ırak 

ekolünden gördüğünü düşündürmektedir. Nitekim bazı meselelerde Şâfiî’nin görüşü 

olarak zikrettiği görüşler Şâfiî’ye ait olmayıp Ebû Hanîfe’ye aittir. Bazı meselelerde ise 

Şâfiî’nin görüşlerini yanlış anlamlandırmak için oldukça fazla efor sarfettiğini 

söyleyebiliriz. Bu durum da kitabın bir mezhep taassubu ile yazıldığı görüşünü destekler 

niteliktedir. Bazı durumlarda ise Şâfiî’nin görüşlerini reddetmeye o kadar odaklanmıştır 

ki Mâlik’in de Şâfiî ile aynı görüşte olduğunu gözden kaçırmıştır.  Bu durum, kitabın 

Mâlik’in görüşlerini savunmaktan ziyade Şâfiî’nin görüşlerini reddetmek için yazıldığı 

imajını vermektedir. Ayrıca Şâfiî’nin görüşlerine karşı delil olarak öne sürdüğü hadislerin 

sıhhat durumuna önem vermemiştir. Muhaddislerce zayıf kabul edilen hadisleri 

kullanmakta bir beis görmemiştir. 

Çalışmış olduğumuz eser Mâlikî ve Şâfiî mezheplerinin hüküm çıkarma 

yöntemleri, konuya bakış açıları ve hadisleri yorumlama biçimleri hakkında önemli 

bilgiler sunmaktadır. Ayrıca ülkemizde dile getirilmemiş ancak bazı güncel mesellerin 

temelini oluşturacak bilgiler içermektedir. Bu sebepten kitabın içindeki konuların farklı 

çalışmalarda daha ayrıntılı bir şekilde incelenmesini faydalı buluyoruz. 

 

 



154 

 

KAYNAKÇA 

Abdullâh b. Ebû Abdullâh, Ebu Bekr el-Mâliki. Riyâdu’n-nüfûs fî tabakâti ʻulemâi’l-

Kayruvân ve İfrîkiyye ve zühhâduhum ve ʻubbâduhum ve nüssâkuhum. 2 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslamî, 1994. 

Adil Nuvayhid. Mu’cemü’l-Müfessirin. 2 Cilt. Beyrut, Lübnan: Müessesetü Nuveyhid es-

Sekafiyyetü li’t-Te’lifi ve’t-Tercümeti ve’n-Neşri, 1988. 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî. el-Müsned. 

6 Cilt. Kahire: Müessesetü’l-Kurtuba, ts. 

Amuce, Hüseyin. İslam Borçlar Hukukunda Meclis ve Hükümleri. Konya: Selçuk 

Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2007. 

Apaydın, H. Yunus. “Muhayyerlik”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/25-

30. İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Arangül, Muammer. İmam Şâfı̇î’nı̇n “İhtı̇lâfu Mâlı̇k ve’ş-Şâfı̇î” Adlı Eserı̇ Çerçevesı̇nde 

İmam Mâlı̇k Eleştı̇rı̇sı̇. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2009. 

Arangül, Muammer. “İmam Şâfiî’nin İmam Mâlik’ten Kopuşu”. Gelenekselci ve 

Modernist Paradigmalar Kıskacında İmam Şâfiî. ed. Mehmet Mahfuz Söylemez. 

319-344. Ankara: Araştırma Yayınları, 2014. 

Araz, Yunus. “İmam Şâfiî’nin Fıkıh Anlayışındaki Değişim”. Eskişehir Osmangazi 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2 (2015), 33-74.  

Arrabita.ma, “Muhammedî Alimler Birliği Portalı”, Erişim: 10 Ekim 2023.   أسرة آل حماد–  

 (arrabita.ma) بوابة الرابطة المحمدية للعلماء

Aslan, Bedri. “Malikilerin İmam Şâfiî Eleştirisi: İbnü’l-Lebbâd’ın ‘Kitabu’r-Redd Ala’ş-

Şafiî’ Adlı Kitap Örneğinde”. Anemon Muş Alparslan Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi 9 (2021), 45-21. https://doi.org/10.18506/anemon.906739 

Avcı, Fatih. İslâm Hukukunda Tarafların Ön Anlaşma ile Belirledikleri Muhayyerlı̇kler: 

Şart Muhayyerlı̇ğı̇. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2023. 

Aybakan, Bilal. “İkâle”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/14-16. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2000. 

Aybakan, Bilal. “İmam Şâfiî: Hayatı, İlmî Kişiliği ve Yaşadığı Dönem”. İmam Şâfiî 

Paneli, 2018. 

https://www.arrabita.ma/blog/%D8%A3%D8%B3%D8%B1%D8%A9-%D8%A2%D9%84-%D8%AD%D9%85%D8%A7%D8%AF/
https://www.arrabita.ma/blog/%D8%A3%D8%B3%D8%B1%D8%A9-%D8%A2%D9%84-%D8%AD%D9%85%D8%A7%D8%AF/


155 

 

Aybakan, Bilal. “Şâfiî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 38/223-233. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2010. 

Aydın, Mehmet Âkif. “Mehir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 28/389-391. 

Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Aydın, Nevzat. “Derinin Tabaklanması Rı̇vayetı̇nı̇n Sened Tenkı̇dı̇ ve Domuz Derı̇sı̇nı̇n 

Kullanımı Açısından Değerlendı̇rı̇lmesı̇”. Dinbilimleri Akademik Araştırma 

Dergisi 15/2 (2015), 157-189. 

Aynî, Bedrüddîn Mahmûd b. Ahmed b. Mûsâ b. Ahmed el-. el-Binâye fî şerhi’l-Hidâye. 

13 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 2000. 

Bâcî, Ebü’l-Velîd Süleymân b. Halef b. Sa‘d et-Tücîbî el-. el-Müntekâ. 7 Cilt. Mısır: 

Matbaatü’s-Sûâde, 1332. 

Bağçivan, Muhammed. Lafız ve Gaye Eksenı̇nde İmam Şâfı̇ı̇’nı̇n Hukuk Metodolojı̇sı̇. 

İstanbul: Kitap Dünyası, 20024. 

Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit el-. Târîhu Bağdâd. thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf. 

16 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslamî, 2002. 

Bakkal, Ali. “İbn Sahnûn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 20/300-302. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1999. 

Bardakoğlu, Ali. “Bulûğ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 6/413-414. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

Bardakoğlu, Ali. “Diyet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 9/473-479. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Başaran, Serkan. “Muhteva-Yorum İlı̇şkı̇sı̇ Bağlamında Alışverı̇şte Meclı̇s Muhayyerlı̇ğı̇ 

Hadîsı̇”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 27/2 (2018), 157-182. 

Battâl, Muhammed b. Ahmed b. Muhammed b. Süleymân el-. en-Nazmü’l-müsta’zeb fî 

tefsîri ğarîbi elfâzi’l-Mühezzeb. thk. Mustafa Abdulhâfız Sâlim. 2 Cilt. Mekke: 

Mektebetu’t-Ticâriyye, 1991. 

Bereketî, Muhammed ’Umeym el-İhsân el-Müceddidî el-. et-Ta’rîfatü’l-fıkhiyye. 1 Cilt. 

b.y.: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 2003. 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî el-. Maʿrifetü’s-sünen ve’l-âsâr. Beyrut: 

Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, ts. 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî el-. Menâkıbü’ş-Şâfiʿî. thk. Seyyid Ahmed 

Sakr. 2 Cilt. Kahire: Dâru’t-Türâs, 1970. 



156 

 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Büyük İslam İlmihali. İstanbul: Kitabevi, 2002. 

Bûzigîbe, Muhemmed. “İbnü’l-Lebbâd El-Kayrevânî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 21/119. Ankara: TDV Yayınları, 2000. 

Canan, İbrahim. Kütüb-i Sitte Muhtasarı Tercüme ve Şerhi. ed. Ahmet Hikmet Ünalmış. 

18 Cilt. Ankara: Akçağ Yayınları, 1995. 

Candan, Abdurrahman. “İmam Şâfiî’nin Kadim Görüşlerinin Oluşum Süreci ve Cedit 

Görüşlerine Geçişin Temel Nedenleri”. Gelenekselci ve Modernist Paradigmalar 

Kıskacında İmam Şâfiî. ed. Mehmet Mahfuz Söylemez. 473-516. Ankara: 

Araştırma Yayınları, 2014. 

Cessâs, Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî el-. Ahkâmü’l-Kur’ân. thk. Muhamed Sadık 

Kâmhavî. Beyrut: Dâru’l-İhyâ, 1405. 

Cevherî, Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd el-. es-Sıhâh Tâcu’l-luğa ve sıhâhu’l-‘Arabiyye. 

thk. Ahmed Abdulğafûr Attâr. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-İlim li’l-melâyîn, 1987. 

Cüveynî, İmâmü’l-Haremeyn Ebü’l-Meâlî Rüknüddîn Abdülmelik b. Abdillâh b. Yûsuf 

el-. Nihâyetü’l-matlab fî dirâyeti’l-mezheb. thk. Abdülazim Muhammed ed-Dîb. 

b.y.: Dâru’l-Minhac, 2007. 

Çakır, Mustafa. “Fikhî Açıdan Namazlarda Cem‘ Sebeplerı̇”. Diyanet İlmî Dergi 55 

(2019), 37-79. 

Çeker, Orhan. “İslam Hukukunda Süt Akrabalığı”. İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 

34 (2019), 341-358. 

Çetin, Abdurrahman. “Ezan”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 12/36-38. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

Çoban, Bekir Zakir. “Bı̇r Eleştı̇rı̇ Türü Olarak İslam Geleneğı̇nde Hirı̇stı̇yanlara Karşı 

Yazılan Reddı̇yeler”. İslâm Düşüncesinde Eleştiri Kültürü ve Tahammül Ahlâkı. 

ed. Mahsun Aytepe - Teceli Karasu. 383-391. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2019. 

Dağcı, Şamil. “Hükûmet-i Adl”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 18/463-464. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

Dağcı, Şamil. “Kısas”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 25/488-495. Ankara: 

TDV Yayınları, 2002. 

Darendeli, Ayşe. İslam Hukuku Akid Teorisi Açısından İnternet Üzerinden Yapılan 

Sözleşmeler. Kahramanmaraş: Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 



157 

 

Dâvûdî, Şemseddin Muhammed b. Ali b. Ahmed ed-. Tabakâtü’l-müfessirîn. 2 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, ts. 

Demir, Halis. “Hanefi Mezhebinde Reddiye Literatürüne Dair Bazı Eserler”. İslam 

Düşüncesinde Eleştiri Kültürü ve Tahammül Ahlakı. ed. Mahsun Aytepe - Teceli 

Karasu. 245-373. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2019. 

Demîrî, Taceddîn Behrâm b. Abdillah b. Abdilaziz ed-. Tahbîru’l-muhtasar. thk. Ahmed 

b. Abdulkerîm Necîb - Hafız b. Abdirrahman Hayr. 5 Cilt. b.y.: Merkezu’n-

Necibeveyh, 2013. 

Desûkı, Şemsüddîn Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Arafe ed-. Hâşiyetü’d-Desûkî 

‘ala’ş-şerhi’l-kebîr. 4 Cilt. b.y.: Dâru’l-Fikr, ts. 

Doğan, Halil İbrahim. “Ölüyü Yıkayanın Gusül ve Taşıyanın Abdest Almasıyla İlgili 

Rivayetlerin Sened ve Metin Açısından Değerlendirilmesi”. Abant İzzet Baysal 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/1 (2023), 21-44. 

https://doi.org/10.33931/dergiabant.1250044 

Dozy, Reinhart. Tekmiletü’l-me‘âcimü’l-Arabiyye. çev. Muhammed Selim en-Ne‘îmî. 11 

Cilt. Irak: Vîzâratu’s-Sekâfe ve’l-İʿlâm, 2000. 

Durmuş, Derya. Tabaklama ve Sonrası Yaş İşlemlerde Mikrobiyal Yükün Tespiti Üzerine 

Bir Araştırma. Çanakkale: Çanakkele Onsekiz Mart Üniversitesi Fen Bilimleri 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007. 

Ebû Nuaym, Ahmed b. Abdillâh b. İshâk el-İsfahânî. Hı̇lyetü’l-evlı̇yâ ve tabakâtü’l-

asfiya. 10 Cilt. Mısır: Matbaatü’s-Sûâde, 1974. 

Ebû ʿAmr eş-Şeybânî, Ebû ʿAmr İshâk b. Merrâr. el-Cîm. thk. İbrâhîm el-Ebyârî. 3 Cilt. 

Kahire: el-Heyʾetu’l-ʿÂmme, 1394. 

Ebû’l-Metraf, Abdurrahman b. Mervân b. Abdurrahman el-Ensârî. Tefsîrü’l-Muvatta’. 

thk. Âmir Hasan Sabri. 2 Cilt. Katar: Dâru’n-Nevâdir, 2008. 

Ekşi, Ahmet. “Büluğ Çağına Gelmemiş Çocuğun Haccı”. Fıkhî Boyutuyla Hac. 426-445. 

Ankara: TDV Yayınları, 2022. 

Erdem, Sami. “Vitir Namazı”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 43/111-113. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Erdoğan, Mehmet. Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Ensar, 3. Basım, 2010. 

Erkal, Mehmet. “Toprak Mahsullerinin Zekâtı: Öşür”. İslam Hukuku Araştırmaları 

Dergisi 9 (2007), 9-36. 



158 

 

Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed el-. ez-Zâhir fi ğarîbi elfâzi’ş-Şâfiî. thk. 

Mesud Abdulhamid es-Sû’danî. b.y.: Dâru’t-Tala’, ts. 

Ferâhîdî, Ebû Abdirrahmân el-Halîl b. Ahmed b. Amr b. Temîm el-. Kitâbü’l-‘ayn. thk. 

Mehdî Mahzûmî - İbrâhim es-Sâmerrâî. 8 Cilt. b.y.: Dâru ve Mektebetü’l-Hilâl, 

ts. 

Fîrûzâbâdî, Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb b. Muhammed el-. el-Bulga 

fî terâcimi eʾimmeti’n-nahv ve’l-luga. b.y.: Dâru’s-Saiddiddin li’t-taba’, ts. 

Genç, Mustafa. “Eti Yenilen Canlı Evcil Hayvanların Bedenlerinden Ayrılan Bazı 

Maddelerin Tahâret Açısından Değerlendirilmesi”. Kahramanmaraş Sütçü İmam 

Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 32 (2018), 167-198. 

Günay, Hacı Mehmet. “Rukbâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 35/218-219. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2008. 

Günay, Hacı Mehmet. “Süknâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 38/48-50. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

Güneş, Abdurrahman. “İmam Şâfiî’nin Kavl-i Kadîm ve Kavl-i Cedîd’inin Oluşmasına 

Etki Eden Sosyal Faktörler”. Mesned İlahiyat Araştırmaları Dergisi 10/10 (2019), 

169-194. 

Haddâd, Ahmad b. Abdilazîz. “Şâfiî’nin Eski Mezhebi ve İmam Mâlik’in Mezhebi ile 

Alakası”. Gelenekselci ve Modernist Paradigmalar Kıskacında İmam Şâfiî. ed. 

Mehmet Mahfuz Söylemez. 361-398. Ankara: Araştırma Yayınları, 2014. 

Haddâd, Radıyyüddîn Ebû Bekr b. Alî b. Muhammed el-. el-Cevheretü’n-neyyire. 2 Cilt. 

b.y.: el-Matbaʿatu’l-Hayriyye, 1322.  

Hacak Hasan, “Klasik Dönemde Fıkıh Usûlü”, İslam Düşünce Atlası, Erişim: 10 Ekim 

2023. https://islamdusunceatlasi.org/klasik-donemde-fikih-uslu 

Harbî, Ebû İshâk İbrâhîm b. İshâk el-. Ğarîbü’l-hadîs. thk. Süleyman İbrahim 

Muhammed el-Ayidî. 3 Cilt. Mekke: Câmiʿatu Ummi’l-Kurâ, 1405. 

Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit. Târîhu Bağdâd. thk. Beşşâr Avvâd 

Ma‘rûf. 16 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 2002. 

Hatipoğlu, Mehmed Said. “Hazret-i Aişe’nin Hadis Tenkitçiliği”. Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 19/1-4 (1973), 59-74. 

Hattâbî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Muhammed b. Abdirrahmân el-. 

Mevâhibü’l-celîl li-şerhi muhtasarı Halîl. 6 Cilt. b.y.: Dâru’l-Fikr, 1992. 



159 

 

Hattâbî, Ebû Süleymân Hamd (Ahmed) b. Muhammed b. İbrâhîm el-. Tefsiru’s-Süneni 

Ebû Dâvûd. b.y., ts. 

Herevî, Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellâm el-. el-Ğarîbu’l-musannef. thk. Safvân Adnân 

Dâvûdî. b.y.: Mecelletu’l-Câmiʿati’l-İslâmiyye, ts. 

Herevî, Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellâm el-. Ğarîbü’l-hadîs. thk. Muhammed Abdulmu‘îd 

Hân. 4 Cilt. Haydarâbâd: Matbaatü Dâireti’l-Ma‘ârifi’l-Osmaniyye, 1964. 

Himyerî, Ebû Saîd Neşvân b. Saîd el-. Şemsu’l-‘ulûm ve devâu kelami’l-‘Arab mine’l-

külûm. thk. Hüseyin b. Abdullah Ömeri vd. 11 Cilt. Beyrut, Lübnan: Dâru’l-Fikr, 

1999. 

İbn Abdülberr, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed en-Nemerî. el-

İstizkâr. thk. Salim Muhammed Ata’ - Muhamed Ali Muavvad. 9 Cilt. Beyrut: 

Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 2000. 

İbn Abdülberr, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed en-Nemerî. et-

Temhîd limâ fi’l-Muvattaʾ mine’l-meʿânî ve’l-esânîd. thk. Mustafa b. Ahmet el-

Ulvi - Muhammed Abdulkebir el-Bekri. 24 Cilt. Mağrib: Vizâratu ʿUmûmi’l-

Evkâf ve’ş-Şuʾûni’l-İslâmiyye, 1967. 

İbn Abdülberr, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed en-Nemerî. 

İhtilâfu akvâli Mâlik ve ashâbuhu. thk. Hamîd Muhammed Lahmer - Miklos 

Muranyi. b.y.: Dâru’l-Ğarbi’l-İslamî, 2003. 

İbn Adî, Ebû Ahmed Abdullâh b. Adî b. Abdillâh el-Cürcânî. el-Kâmil fî duʿafâʾi’r-ricâl. 

thk. Adil Ahmed Abdulmevcûd. Beyrut, Lübnan: el-Kutubu’l-ʿİlmiyye, 1997. 

İbn Ebû Zeyd, Ebû Muhammed Abdullāh b. Ebî Zeyd Abdirrahmân el-Kayrevânî en-

Nefzî. en-Nevâdir ve’z-ziyâdât ʿalâ mâ fi’l-Müdevvene min ğayrihâ mine’l-

ümmehât. thk. Abdulfettah Muhammed el-Helevî. 15 Cilt. Beyrut: Dâru’l-

Ğarbi’l-İslâmî, 1999. 

İbn Ebû Zeyd, Ebû Muhammed Abdullah b. Ebî Zeyd Abdirrahmân el-Kayrevânî en-

Nefzî. ez-Zeb ʿan mezhebi Mâlik. thk. Muhammed el-Alemî. 2 Cilt. b.y.: 

Memleketü’l-Mağrebiyye, 2011. 

İbn Ebü’d-Dünyâ, Ebû Bekr Abdullah b. Muhammed b. Ubeyd el-Kureşî el-Bağdâdî. el-

‘İyâl. thk. Necm Abdurrahman Halef. 2 Cilt. Suudiyye: Dâru İbni’l-Kayyım, 

1990. 



160 

 

İbn Fâris, Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ. Mu’cemü mekâyîsı̇’l-luğa. ed. 

Abdusselâm Muhammed Hârûn. 6 Cilt. b.y.: Dâru’l-Fikr, 1979. 

İbn Ferhûn, Burhâneddin İbrâhîm b. Ali b. Muhammed. ed-Dîbâcü’l-müzheb fi maʿrifeti 

aʿyâni ‘ulemâi’l-mezheb. thk. Muhammed el-Ahmedî Ebu’n-Nûr. 2 Cilt. Kahire: 

Dâru’t-Türâs, ts. 

İbn Hacer el-Askalânî, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed. Lı̇sânü’l-

mîzân. thk. Abdulfettâh Ebû Ğudde. 10 Cilt. b.y.: Dâru’l-Beşâiri’l-İslamiyye, 

2002. 

İbn Hacer el-Heytemî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed. el-Minhâcü’l-

kavîm. b.y.: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 2000. 

İbn Hazm, Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd b. Hazm el-Endelüsî el-Kurtubî. el-

Muhallâ. 12 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts. 

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr. el-Bı̇dâye ve’n-

Nı̇hâye. thk. Ali Şîrî. b.y.: Dâru’l-İhyâ, 1988. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullâh b. Müslim b. Kuteybe ed-Dîneverî. el-Cerâsîm. 

thk. Muhammed Câsim el-Hamîdî. 2 Cilt. Dımaşk: Vizâretu’s-Sekâfe, ts. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî 

er-Rüveyfiî. Lı̇sânü’l-Arab. 11 Cilt. Beyrut: Dâru Sâdr, 1414. 

İbn Nâcî et-Tenûhî, Kâsım b. Îsâ. Şerhu İbn Nâcî et-Tenûhî ‘alâ metni’r-Risâle. thk. 

Ahmed Ferid Mezîdî. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 2007. 

İbn Rüşd, Ebü’l-Velîd Muhammed b. Ahmed b. Ahmed el-Kurtubî. el-Beyân ve’t-tahsîl. 

thk. Muhammed Hacî. 20 Cilt. Lübnan; Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1988. 

İbn Rüşd, Ebü’l-Velîd Muhammed b. Ahmed b. Muhammed el-Kurtubî. Bidâyetu’l-

muctehid ve nihâyetu’l-muktesid. 4 Cilt. Kahire: Dâru’l-Hadîs, 2004. 

İbn Sa‘d, Ebû Abdillâh Muhammed b. Sa‘d b. Menî‘. et-Tabakâtü’l-kübrâ. thk. 

Muhammed Abdulkadir Âta. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1990. 

İbn Şâs, Ebû Muhammed Celâlüddîn Abdullâh b. Necm es-Sa‘dî. ‘Ikdü’l-cevâhiri’s-

semîne fî mezhebi ‘âlimi’l-Medîne. thk. Hamîd b. Muhammed Lahmer. 3 Cilt. 

Beyrut, Lübnan: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 2003. 

İbn Yûnus, Ebûbekr Muhammed b. Abdillah et-Temîmî es-Sıkıllî. el-Câmi‘ li-mesâili’l-

Müdevvene. 24 Cilt. b.y.: Câmiʿatu Ümmi’l-Kurâ, 2013. 



161 

 

İbni Asâkir, Ebü’l-Kasım Alî b. el-Hasen b. Hibetillâh b. Abdillâh b. Hüseyn ed-Dımaşki 

eş-Şâfiî. Târîhu Medînetı̇ Dimaşk. thk. Amr b. Ğurâme. 80 Cilt. b.y.: Dâru’l-Fikr, 

1995. 

İbnü’l-Kassâr, Ebü’l-Hasen Alî b. Ömer b. Ahmed el-Bağdâdî. Uyûnü’l-edille fî 

mesâʾili’l-hilâf beyne fukahâʾi’l-emsâr. thk. Abdülhamid b. Sa’d b. Nasır es-

Suûdî. Suudi Arabistan: Vizâratu’t-Ta’limi’l-Alî, 2006. 

İbnü’l-Lebbâd, Ebû Bekr Muhammed b. Muhammed b. Vişâh el-Kayrevânî. er-Red 

‘ale’ş-Şâfi‘î. thk. Abdülmecîd b. Hamde. Tunus: Dâru’l-Arabî li’t-tıba‘a, 1986. 

İbnü’l-Münzir, Ebû Bekr Muhammed b. İbrâhîm b. el-Münzir en-Nîsâbûrî. el-İcmâʿ. thk. 

Fuâd Abdülmün‘im Ahmed. b.y.: Dâru’l-Müslim li’n-Neşir ve Tevzi’, 2004. 

İbnü’n-Nedîm, Ebü’l-Ferec Muhammed b. Ebî Ya‘kub İshâk b. Muhammed b. İshâk en-

. el-Fihrist. thk. İbrahim Ramazan. Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, 1997. 

İltaş, Davut. “Süt Akrabalığının Fıkhî Açıdan Değerlendirilmesi”. Süt Akrabalığı ve Süt 

Bankası. ed. İlhan İlkılıç - Abdullah Uçar. 81-124. İstanbul: İstanbul Araştırma ve 

Eğitim Vakfı Yayınları, 2016. 

İmrânî, Ebü’l-Hüseyn Yahyâ b. Ebü’l-Hayr el-. el-Beyân fî mezhebi’l-İmâm eş-Şâfi‘î. thk. 

Kâsım Muhammed en-Nurî. 13 Cilt. Cidde: Dâru’l-Minhâc, 2000. 

Kâdî Abdülvehhâb, Ebû Muhammed Abdülvehhâb b. Alî. el-Ma‘ûne ‘alâ mezhebi 

‘âlimi’l-Medîne. thk. Hûmeyş Abdulhak. 3 Cilt. Mekke: Mektebetu’t-Ticâriyye, 

ts. 

Kâdî İyâz, Ebü’l-Fazl İyâz b. Mûsâ b. İyâz el-Yahsubî. İkmâlü’l-muʿlim şerhi Sahîhi 

Müslim. 8 Cilt. b.y., ts. 

Kâdî İyâz, Ebü’l-Fazl İyâz b. Mûsâ b. İyâz el-Yahsubî. Tertîbü’l-medârik ve takrîbü’l-

mesâlik li-maʿrifeti aʿlâmi mezhebi Mâlik. thk. Muhammed b. Şerif. 8 Cilt. 

Mağrip: Matbaatu Fedale, 1981. 

Kadri Paşa. Mürşidü’l-hayrân ilâ ma‘rifeti ahvâli’l-insan. Bulak: el-Matbaatü’l-Kübrâ 

el-Emîriyye, 1981. 

Kahraman, Hüseyin. “Hadislere Göre Cinsel Organa Dokunmanın (Messü’l-Ferc) 

Abdeste Etkisi”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 19/1 (2010), 111-

142. 

Kahveci, Niyazi. “Şia ve Mutezile’nin Reddiye Literatürü Üzerine Çalışma”. Dini 

Araştırmalar 8/23 (2005), 69-91. 



162 

 

Kallek, Cengiz. “Kulle”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 26/357-358. Ankara: 

TDV Yayınları, 2002. 

Kannevcî, Ebü’t-Tayyib Muhammed Sıddîk Bahâdır Hân b. Hasen b. Alî el-. et-Tâcü’l-

mükellel min cevâhiri meʾâsiri’t-tırazi’l-âhiri ve’l-evvel. Katar: Vezâratu’l-Evkâf, 

2007. 

Karâfî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. İdrîs el-. ez-Zahîre (fi’l-fıkh). thk. Mahmud 

Bû Hubze. 14 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1994. 

Karaman, Hayreddin. Mukayeseli İslam Hukuku. 3 Cilt. İstanbul: İz Yayıncılık, 2009. 

Kâsânî, Alâüddîn Ebû Bekr b. Mes‘ûd b. Ahmed el-. Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-

şerâʾiʿ. 7 Cilt. b.y.: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1986. 

Kasım Ali Said. Cumhuretu’t-terâcimi’l-fukahâi’l-Mâlikiyye. 3 Cilt. Dubai: Dâru’l-

Buhûs li’d-Dirâsâti’l-İslâmiyye ve İhyâi’t-Türâs, 2002. 

Kâtip Çelebi, Hacı Halife. Süllemü’l-vusûl ilâ tabakâti’l-fuhûl. thk. Mahmud Abdulkadir 

Arnaûd. 6 Cilt. İstanbul: Mektebetu İrsika, 2010. 

Kaya, Mahmut. “Kindî, Ya‘kûb b. İshak (Hayatı ve Şahsiyeti)”. Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi. 26/41-58. Ankara: TDV Yayınları, 2002. 

Kehhâle, Ömer Rızâ. Muʿcemü’l-müʾellifîn. 15 Cilt. Beyrut: Mektebetu’l-Müsennâ, ts. 

Kemâhî, Osman b. Saîd el-. el-Müheyye’ fî keşfi esrâri’l-Muvatta’. thk. Ahmed Ali. 4 

Cilt. Kahire: Dâru’l-Hadîs, 2005. 

Kılıç, Halil. İslam Hukuk Düşüncesinde Farazî Fıkıh. ed. Muhammed Bağçivan. Ankara: 

Fecr, 2021. 

Köse, Saffet. “Hammâd b. İshak”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 15/486. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 

Köse, Saffet. “İbn Abdülhakem, Ebû Abdullah”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 19/277-278. İstanbul: TDV Yayınları, 1999. 

Kuşeyrî, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-. el-Künâ ve’l-esmâʾ. thk. 

Abdürrahîm Muhammed el-Kâşgarî. 2 Cilt. Medine: el-Câmiatü’l-İslâmiyye, 

1984. 

Lahmî, Ebü’l-Hasan el-. et-Tabsira. thk. Ahmed Abdulkerim Necib. 14 Cilt. Katar: 

Vezâratu’l-Evkâf, 2011. 

Maçin, Hasan. “Ezan Ahkâmı”. Ortak Dilimiz Ezan. ed. Mahmut Öztürk. 55-83. Ankara: 

Nida Akademi, 2018. 



163 

 

Mahmud Abdurrahman Abdülmün’im. Mu‘cemü’l-mustalahât ve’l-elfâzi’l-fıkhiyye. b.y.: 

Dâru’l-Fazîle, ts. 

Mâlik b. Enes, Ebû Abdillâh Mâlik b. Enes b. Mâlik b. Ebî Âmir el-Asbahî el-Yemenî. 

el-Muvatta’. thk. Takiyyuddîn en-Nedvî. 3 Cilt. Dımaşk: Dâru’l-Kalem, 1991. 

Mâlik b. Enes, Ebû Abdillâh Mâlik b. Enes b. Mâlik b. Ebî Âmir el-Asbahî el-Yemenî. 

el-Müdevvene. 4 Cilt. b.y.: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1994. 

Mâverdî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî el-. el-Hâvı̇’l-kebîr. thk. Şeyh 

Ali Muhammed Muavvad - Şeyh Âdil Ahmed Abdulmevcûd. 19 Cilt. Beyrut, 

Lübnan: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1999. 

Mâzerî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî el-. Şerhu’t-telkîn. thk. Muhammed Muhtâr es-

Selâmî. 5 Cilt. b.y.: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 2008. 

Mevsılî, Ebü’l-Fazl Mecdüddîn Abdullâh b. Mahmûd el-. el-İhtiyâr. çev. Celal Yeniçeri. 

İstanbul: Şamil Yayınevi, 2016. 

Mevvâk, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yûsuf b. Ebi’l-Kâsım el-. et-Tâc ve’l-iklîl ʿalâ 

muhtasarı Halîl. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1398. 

Mizzî, Ebü’l-Haccâc Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdirrahmân b. Yûsuf el-. Tehzîbü’l-Kemâl 

fî esmâʾi’r-ricâl. thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf. 35 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risale, 

1980. 

Muhammed Mahfuz. Terâcimü’l-müellifîn et-Tûnisiyyîn. 5 Cilt. Lübnan; Beyrut: Dâru’l-

Ğarbi’l İslamî, ts. 

Munbeci, Ebû Muhammed Ali b. Zekeriyya. el-Lübab fi’l-cem beyne’s-sünne ve’l-kitâb. 

thk. Muhammed Fadl Abdülaziz Murad. 2 Cilt. Dımaşk: Dâru’l-Kalem, 1994. 

Müslim, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî. el-Câmı̇‘u’s-sahîh el-

müsemmâ bi sahîhi’l-Müslim. Beyrut: Dâru’l-Ceyl, ts. 

Müzenî, Ebû İbrâhîm İsmâîl b. Yahyâ b. İsmâîl el-. el-Muhtasar. Beyrut: Dâru’l-Ma‘rife, 

1990. 

Nefrâvî, Ahmed b. Ğânim el-Mâlikî en-. el-Fevâkihü’d-devânî. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-

Fikr, 1995. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-. el-Mecmû‘. b.y.: Dâru’l-Fikr, ts. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-. el-Minhâc fî şerhi sahîhi Müslim b. 

el-Haccâc. 18 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâs, 1392. 



164 

 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-. Ravdatü’t-tâlibîn ve ‘umdetü’l-muftîn. 

thk. Züheyr Şaviş. 12 Cilt. Beyrut; Dımaşk: el-Mektebetu’l-İslâmiyye, 1991. 

Öğüt, Salim. “İhram”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 21/539-542. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2000. 

Özdemir, Esra. “İslam’da Süt Akrabalığı ile Ilgili Rivayetlerin Değerlendirilmesi”. 

İlahiyat 2 (2019), 15-32. 

Özdemir, Veysel. “Aceleci Hadis Yorumu ve Bunun Doğurduğu Sakıncalar”. Academic 

Knowledge 2/1 (2019), 1-15. 

Özel, Ahmet. “Kinânî, Yahyâ b. Ömer”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

26/33-34. Ankara: TDV Yayınları, 2002. 

Özel, Ahmet. “Megâmî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 28/358. Ankara: 

TDV Yayınları, 2003. 

Özen, Elif Büşra. Şart Muhayyerlı̇ğı̇nde Malin Mülkı̇yetı̇ Meselesı̇. Konya: Necmettin 

Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

Özen, Şükrü. “Leys b. Sa‘d”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 27/164-168. 

Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Özen, Şükrü. “Velâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 43/11-15. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2013. 

Özmantar, Erkan. “Merğînânî’nı̇n el-Hı̇dâye’sı̇nde İhram Konusunda İmam Mâlı̇k’e 

Nı̇sbet Edı̇len Görüşlerı̇n Tespı̇t ve Tahkîkî”. The Journal of Social Sciences 40/40 

(2019), 597-611. https://doi.org/10.29228/SOBIDER.32600 

Pekdemir, Şevket. “Anne Sütünün Evlenme Engeli Oluşturma Şartları”. Journal of 

Turkish Studies 11/17 (2016), 543-568. 

Recrâcî, Ebü’l-Hasan Ali b. Saîd er-. Menâhicü’t-tahsîl ve netâicu letâifi’t-te’vîl. 10 Cilt. 

b.y.: Dâru İbn Hazm, 2007. 

Rûyânî, Abdülvâhid b. İsmâil er-. Bahrü’l-mezheb. thk. Tarık Fethi es-Seyyid. 14 Cilt. 

b.y.: Dâru’l-Kutubu’l-İlmiyye, 2009. 

Sa‘dî, Ebû Habîb. el-Kâmûsu’l-fıkhî. Dımaşk;Suriye: Dâru’l-Fikr, 1988. 

Safedî, Salâhuddîn Halîl b. İzziddîn Aybeg b. Abdillâh es-. el-Vâfî bi’l-vefeyât. thk. 

Ahmed Arnaud, Turkî Mustafa. 29 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâs, 2000. 

Sâmerrâî, Fâdıl Sâlih es-. Me‘âni’n-nahv. 4 Cilt. Ürdün: Dâru’l-Fikr, 2000. 



165 

 

Sâvî, Ahmed b. Muhammed es-. Bulgatü’s-sâlik li akrebi’l-mesâlik. thk. Muhammed 

Abdusselam Şahin. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1995. 

Semerkandî, Ebû Bekr Alâüddîn Muhammed b. Ahmed b. Ebî Ahmed es-. Tuhfetü’l-

fukahâʾ. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1994. 

Serahsî, Ebû Bekr Şemsü’l-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-. el-Mebsût. 30 

Cilt. Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, 1993. 

Seyyid, Eymen Fuâd. “Fâtımîler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 12/228-

237. İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

Sıbt İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Muzaffer Şemsüddîn Yûsuf b. Kızoğlu et-Türkî el-Avnî el-

Bağdâdî. Mirʾâtü’z-zamân fî târîhi’l-aʿyân. 23 Cilt. Dımaşk: Dâru’r-Risâleti’l-

ʿÂlemiyye, 2013. 

Sifil, Ebubekir. “Kıraat”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 25/433-435. 

Ankara: TDV Yayınları, 2002. 

Sinanoğlu, Mustafa. “Reddiye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 34/516-521. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2007. 

Suğdî, Alî b. el-Hüseyn b. Muhammed es-. en-Nütef fi’l-fetâvâ. thk. Selâhaddin 

Abdüllatîf en-Nâhî. Umman: Dâru’l-Furkân, 1984. 

Sübkî, Ebû Nasr Tâcüddîn Abdülvehhâb b. Alî b. Abdilkâfî es-. Tabakâtü’ş-Şâfı̇‘ı̇yyetı̇’l-

kübrâ. thk. Mahmud Muhammed et-Tenahî. 10 Cilt. b.y.: Hacer Basım, Yayın ve 

Dağıtım, 1413. 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-. 

Tabakatü’l-huffâz. Beyrut: Dâru’l-Kutubu’l-İlmiyye, 1403. 

Şafak, Ali. “Erş”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 11/307-308. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1995. 

Şâfiî, Muhammed b. İdrîs eş-. el-Üm. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, 1990. 

Şahin, Hasan. Akı̇dlerde Muhayyerlı̇k Teorı̇sı̇. Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, 

Doktora Tezi, 2016. 

Şahin, Hasan. “İslam Hukukunda Akid Meclisine Ait Muhayyerlikler”. Tokat 

Gaziosmanpaşa Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 6/2 (2018), 323-356. 

Şahı̇n, Osman. “Ahkâm Hadı̇slerı̇nı̇n Çoklu Yöntemle Anlaşılması ve Yorumlanması: 

Namazların Cem’ı̇ Örneğı̇”. Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 43 (2017), 31-73. 



166 

 

Şener, Mehmet. “Hayvan (Fıkıh)”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 17/92-98. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

Şenkiti, Muhammed b. Muhammed Salim el-Meclisî eş-. Levâmi‘ü’d-dürer. thk. Dâru’r-

Rıdvan. 15 Cilt. Moritanya: Dâru’r-Rıdvan, 2015. 

Şeşen, Ramazan. “Câhiz”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/20-24. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1993. 

Şevkânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Muhammed es-San‘ânî el-Yemenî eş-. 

Neylü’l-evtâr. thk. İsâmuddîn es-Sabâbitî. 8 Cilt. Mısır: Dâru’l-Hadîs, 1993. 

Şeybânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. el-Hasen b. Ferkad eş-. el-Hucce ʿalâ ehli’l-

Medîne. thk. Mehdi Hasan Keylani Kadiri. 4 Cilt. Beyrut: Âlemu’l-Kutub, 1403. 

Şîrâzî, Ebû İshâk Cemâlüddîn İbrâhîm b. Alî b. Yûsuf eş-. el-Mühezzeb fî fıkhi’l-imâm 

eş-Şâfiʿî. 3 Cilt. b.y.: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, ts. 

Şîrâzî, Ebû İshâk Cemâlüddîn İbrâhîm b. Alî b. Yûsuf eş-. Tabakatü’l-fukahâʾ. thk. İhsan 

Abbas. Lübnan: Dâru’l-râidî’l-arab, 1970. 

Şirbînî, Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed el-Hatîb eş-. Muğnı̇’l-muhtâc. 6 Cilt. b.y.: 

Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1994. 

Taberânî, Ebü’l-Kâsım Süleymân b. Ahmed et-. el-Mu‘cemü’l-kebîr. thk. Hamdî b. 

Abdülmecid Selefî. 25 Cilt. Kahire: Mektebetu İbn Teymiyye, 2. Basım, ts. 

Taş, Aydın. “Şeybânî, Muhammed b. Hasan”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

39/38-42. İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

Tatlı, Alican. “Cehdamî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/224-225. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Tenûhî, Ebû Tahir İbrahim b. Abdussamed et-. et-Tenbîh ‘alâ mebâdii’t-tevcîh. thk. 

Muhammed Belahsan. 2 Cilt. Lübnan: Dâru İbn Hazm, 2007. 

Tüfekçi, İbrahim. “İslam Hukukunda Meclı̇s Muhayyerlı̇ğı̇”. İslam Hukuku Araştırmaları 

Dergisi 20 (2012), 11-42. 

Vâkıdî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ömer el-. Kitâbü’l-meğâzî. thk. Marsden Jones. 3 

Cilt. Beyrut: Dâru’l-Âlemî, 1984. 

Venşerîsî, Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Yahyâ el-. el-Mi‘yâru’l-mu‘rib. thk. Muhammed 

Haccî. 13 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1981. 

Yaman, Ahmet. “Seleb”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 36/398-399. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 



167 

 

Yaman, Ahmet. “Tenfîl”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 40/451-452. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2011. 

Yavuz, Adil. “Evlenmeyı̇ Haram Kilan ‘Beş Kez Süt Emme’ Üzerı̇ne Bı̇r Değerlendı̇rme 

(Kur’ân’dan Bir Ayet Mi, Peygamberimizden Gelen Bir Rivayet Mi?)”. 

Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 23/23 (2007), 51-71. 

Yıldız, Rifat. “Eleştiri Kültürü ve Tahammül Ahlakına Fıkhî Yaklaşım”. İslâm 

Düşüncesinde Eleştiri Kültürü ve Tahammül Ahlâkı. ed. Mahsun Aytepe - Teceli 

Karasu. 387-401. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2019. 

Yücedoğru, Zeynep. İbn Hazm ve er-red ‘alâ İbnı̇’n-Nağrı̇le el-yehûdî İsı̇mlı̇ 

Reddı̇yesı̇nı̇n Analı̇zı̇. Sakarya Üniversitesi Sosyal bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2009. 

Zebîdî, Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-Hüseynî ez-. Tâcu’l-’arûs min 

cevâhiri’l-Kâmûs. thk. Mecmu’atü mine’l-muhakkın. b.y.: Dâru’l-Hidâye, ts. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-. el-Mücerred fî 

esmâʾi ricâli Süneni İbn Mâce. thk. Bâsim Faysal Ahmed el-Cevâbire. Suudiyye: 

Dâru’r-Râye, 1988. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-. Sı̇yeru a‘lâmı̇’n-

nübelâ. 25 Cilt. b.y.: Müessesetü’r-Risale, 1985. Basım, ts. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-. Târîhu’l-İslâm ve 

vefeyâtü’l-(tabakâtü’l) meşâhîr ve’l-aʿlâm. thk. Beşar Avvad Magruf. 15 Cilt. 

b.y.: Dâru’l-Ğarbi’l-İslamî, 2003. 

Zerkeşî, Ebû Abdillâh Bedrüddîn Muhammed b. Bahâdır b. Abdillâh et-Türkî el-Mısrî el-

Minhâcî ez-. el-İcâbe. thk. Rıfat Fevzi Abdulmuttalib. Kahire: Mektebetu’l-

Hancî, 2001. 

Zeylaî, Osmân b. Alî b. Mihcen b. Yûnus es-Sûfî el-Bâriî ez-. Tebyînü’l-hakâik şerhu 

Kenzi’d-dekâik. Kahire: Matbaatü’l-Kübrâ el-Emîriyye, 1313. 

Ziriklî, Hayreddin ez-. el-A‘lâm. 2 Cilt. b.y.: Dâru’l-İlm li’l-melâyîn, 2002. 

Zuhaylî, Vehbe ez-. el-Fıkhu’l-İslâmî ve edilletuhu. 10 Cilt. Dımaşk: Dâru’l-Fikr, 4. 

Basım, ts. 

Zürkânî, Ebû Muhammed Abdülbâkî b. Yûsuf ez-. Şerhu’z-Zürkânî ‘alâ muhtasarı Halîl. 

8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 2002. 

 



168 

 

 


