
 

SİVAS CUMHURİYET ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı 

 

 

 

 

 

BİREYSEL VE SOSYOLOJİK MESAJLAR 

 AÇISINDAN MAİDE SURESİ 

 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Zeynep KUZGUN KAYA 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sivas 

Haziran 2025 



SİVAS CUMHURİYET ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı 

 

 

 

 

 

BİREYSEL VE SOSYOLOJİK MESAJLAR 

 AÇISINDAN MAİDE SURESİ 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

 

Zeynep KUZGUN KAYA 
 

 

 

 

 

 

Tez Danışmanı: 

Dr. Öğr. Üyesi Zeynep CERAN 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sivas 

Haziran 2025



 

ETİK İLKELERE UYGUNLUK BEYANI 

Sivas Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü bünyesinde hazırladığım bu Yüksek 

Lisans tezinin bizzat tarafımdan ve kendi sözcüklerimle yazılmış orijinal bir çalışma olduğunu 

ve bu tezde; 

1- Çeşitli yazarların çalışmalarından faydalandığımda bu çalışmaların ilgili bölümlerini 

doğru ve net biçimde göstererek yazarlara açık biçimde atıfta bulunduğumu;  

2- Yazdığım metinlerin tamamı ya da sadece bir kısmı, daha önce herhangi bir yerde 

yayımlanmışsa bunu da açıkça ifade ederek gösterdiğimi;  

3- Başkalarına ait alıntılanan tüm verileri (tablo, grafik, şekil vb. de dâhil olmak üzere) 

atıflarla belirttiğimi;  

4- Başka yazarların kendi kelimeleriyle alıntıladığım metinlerini, tırnak içerisinde veya 

farklı dizerek verdiğim yine başka yazarlara ait olup fakat kendi sözcüklerimle ifade 

ettiğim hususları da istisnasız olarak kaynak göstererek belirttiğimi,  

beyan ve bu etik ilkeleri ihlal etmiş olmam halinde bütün sonuçlarına katlanacağımı kabul 

ederim.  

 

…/…/… 

Zeynep KUZGUN KAYA 

 

  



ÖNSÖZ 

 

 Kuran’ı Kerim nüzul döneminden itibaren tüm insanlığa hitap etmiş evrensel bir 

kitaptır. İnsan O’nu doğru anlayıp yorumlayarak hayatında uyguladığı sürece en sağlam 

yolu bulmuş olacaktır. Zira Allah bir takım emirler ve yasaklar belirlemiş, bizi toplumsal 

düzeni sağlamak üzere bunları uygulamakla mükellef kılmıştır. Tezimizde bireysel olarak 

üzerimize düşenleri öğrendikten sonra toplumsal huzuru nasıl bulacağımızı ve toplum 

için nasıl faydalı olabileceğimizi Maide Suresi özelinde anlamaya çalışacağız. Amacımız 

bireyin ve toplumun Kur’an perspektifinden bir yaşam geliştirmesine ilmî bir katkıda 

bulunmaktır. Dolayısıyla tezimizde Kuran’ın bireysel ve toplumsal kurallara yönelik 

ayetlerine Maide Suresi örnekliğinde bütüncül olarak yaklaşmayı uygun buluyoruz.  

Tezimizde ilk olarak toplumun en küçük yapı taşı olan bireyi temel alacağız ve 

Maide Suresi’nde bireysel yaşamdan başlayarak toplumsal yaşama uzanan 

düzenlemelerle çalışmamızı devam ettireceğiz. Toplum değişken yapısından hareketle 

ayetlerin güncel hayata nasıl yansıtılabileceğini sorgulayacağız. Bu amaçla tezimizde 

öncelikle Maide Suresi’nde geçen kavramların önce kelime anlamına ve sosyoloji 

ilmindeki ıstılahî anlamlarına odaklanarak bunların birey ve toplum için nasıl kazanımlar 

sağladıklarını ortaya koymaya çalışacağız. Ardından ulaştığımız bilgileri kavramların 

Maide suresindeki karşılıkları ile birlikte değerlendireceğiz.  

Tezimiz iki bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde Maide Suresi’nde geçen 

sosyolojik unsurların bireysel yansımalarına, ikinci bölümde ise gelince bu unsurların 

toplumsal yansımalarına yer vereceğiz. Dolayısıyla tezimizin ana yöntemi Maide 

Suresi’nde geçen sosyolojik unsurların özelden genele doğru yani tümevarım 

çerçevesinde incelenmesi şeklindedir. Çalışmalarımız sırasında baştan beri rehberlik 

eden, yardımını esirgemeyen ve tez yazım ve sunum konusunda bilgilerini bizimle 

paylaşan değerli hocamız Dr. Öğretim Üyesi Zeynep Ceran’a teşekkürü bir borç biliriz.  

 



i 

İÇİNDEKİLER 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................... i 

KISALTMALAR ...................................................................................................... iii 

ÖZET ........................................................................................................................... v 

ABSTRACT .............................................................................................................. vii 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................... 5 

1.MAİDE SURESİNİN BİREYLER AÇISINDAN İNCELENMESİ ................... 5 

1.1. Araştırmanın Kavramsal Çerçevesi ................................................................. 5 

1.1.1. Sosyoloji .................................................................................................. 5 

1.1.2. Sosyolojik Unsur ..................................................................................... 7 

1.1.3. Bireysel Yansıma ..................................................................................... 7 

1.1.4. Toplumsal Yansıma ................................................................................. 8 

1.2. Maide Suresinin Genel Özellikleri .................................................................. 9 

1.3. Maide Suresinde Geçen Sosyolojik Unsurların Bireysel Yansımaları .......... 11 

1.3.1.Bireysel Haramlar ve Helaller ................................................................ 12 

1.3.2.Takva ...................................................................................................... 26 

1.3.3.Kişisel Sorumluluk ................................................................................. 32 

1.3.4.Bireysel Farkındalık ................................................................................ 36 

1.3.5. Dürüst ve Samimi Olma ........................................................................ 39 

1.3.6. Batıl İnançlardan Uzak Durma .............................................................. 41 

İKİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................... 53 

2.MAİDE SURESİNİN TOPLUM AÇISINDAN İNCELENMESİ .................... 53 

2.1.Maide Suresinde Geçen Sosyolojik Unsurların Toplumsal Yansımaları ....... 53 



ii 

2.1.1. Toplumsal Haramlar ve Helaller ............................................................ 54 

2.1.2. Yardımlaşma .......................................................................................... 61 

2.1.3. Adil Olma .............................................................................................. 65 

2.1.4. Toplumsal Gruplaşmalar ........................................................................ 69 

2.1.5. Toplumsal Farkındalık ........................................................................... 83 

2.1.6. Emr-i bi‟l-Maruf ve Nehy-i ani‟l-Münker ............................................. 90 

SONUÇ ...................................................................................................................... 95 

KAYNAKÇA ............................................................................................................ 99 

ÖZ GEÇMİŞ ........................................................................................................... 105 

 

 

  



iii 

KISALTMALAR 

a.g.e.  : Adı geçen eser 

ans.  : Ansiklopedi 

a.s.  : Aleyhisselam 

b.  : Bin, ibn 

bkz.  : Bakınız 

c.  : Cilt 

çev.  : Çeviri 

DİA  : Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

H.  : Hicri 

Hz.  : Hazreti 

M.  : Miladi 

md.  : Madde 

nşr.  : Neşreden (Tahkik eden) 

ö.   : Ölümü, ölüm tarihi 

r.a.  : Radiyallahu anhu 

s.  : Sayfa 

s.a.v.  : Sallallahu aleyhi ve sellem 

TDK  : Türk Dil Kurumu 

trc.  : Tercüme, tercüme eden 

ts.  : Tarihsiz 

thk.  : Tahkik eden 

vb.  : Ve benzeri 

vd.  : Ve diğerleri 

 

 

  



iv 

  



v 

ÖZET 

 Çalışmamızda Maide Suresini sosyoloji ilminin verileri doğrultusunda tahlil 

etmeyi ve sure içerisinde geçen sosyolojik unsurları tasnif ve tahlil etmeyi 

hedefledik. Konumuzu işlerken birinci bölümde, Maide Suresi‟nde geçen sosyolojik 

unsurların bireysel yansımalarını, ikinci bölümde ise Maide Suresi‟nde geçen 

sosyolojik unsurların toplumsal yansımalarını ele aldık. Sureyi olgu ve kavramlar 

üzerinden sosyolojik tahlile tâbî tutarken Kur‟an‟ın farklı ilmî disiplinler 

çerçevesinde yorumlanabilmesinin imkânı ve ayetlerin hangi sosyal durumlara 

tekâbül edebileceği sorularını esas aldık. 

 Maide Suresi çeşitli vesilelerle bireysel ve sosyal sorumlulukları öne 

çıkarmaktadır. Sure toplumu inşa ederken kötülüğü yok edilip iyiliğin yerleşmesi için 

son derece tutarlı bir bütünlüğe sahip olacak şekilde nazil olmuştur. Bunun amacı 

gerek bireylerde gerekse de toplumda oluşturulmak istenen sağlıklı ve huzurlu 

ortamın daha kolay ve kalıcı olarak sağlanmasıdır. Sağlıklı ve huzurlu ortamı yaşayıp 

yaşatabilmek için gerekli olan ahlaki ve davranışsal ilkeler ayetlerde doğrudan ve 

dolaylı olarak ifade edilmiştir. 

Maide Suresinde vurgulanan temel gerçeklik toplumsal gelişimin bireyle başlayıp 

daha sonra topluma yansımasıdır. Bu durumda insana düşen görev sadece kendi 

bireysel yaşamının belirli bir düzenle ilerlemesinin ötesinde tüm insanlığı kuşatacak 

bir huzur ortamını hedeflemesidir. Kur‟an‟ın tüm ayetleri gibi Maide Suresi de özü 

itibariyle bu amaca hizmet etmekte ve gerek ibadetlerin şartları, gerek haramlar ve 

helaller vesilesiyle hayata düzen getirmektedir. Birey ile toplum arasındaki ilişkilere 

belirgin sınırlar getiren surenin ilk bakışta anlamlandırılamayan ayetleri olabilir fakat 

bu ayetlerde vurgulanan emir ve yasakların arka planındaki insani gerçeklikler tahlil 

edildiğinde her türlü ilkenin hikmeti ortaya çıkmaktadır. Dolayısıyla insana düşen, 

emir ve yasakları, ilişkilere dair kuralları sadece ezberlemek değil, mümkün mertebe 

anlamlandırmaya çalışmaktır. 

Sonuç olarak, toplum da birey gibi canlı, değişken ve üretken bir yapıya 

sahiptir ve bu yapıyı korumak ve geliştirmek öncellikle bireyin Allah‟ın indirdikleri 

ile amel etmesiyle mümkündür. Her türlü cahili alışkanlıklar, batıl inançlar, kişisel 



vi 

zafiyetler ve sosyal buhranların da çözümü ilahi hakikatler ekseninde yaşamakla 

aşılabilecektir. 

 Anahtar Kelimeler: Maide Suresi, Bireysel ve Sosyolojik Mesajlar, 

Yardımlaşma, Sorumluluk, Farkındalık 

 

  



vii 

ABSTRACT 

 In our study, we aimed to analyze the Surah Al-Maidah in line with the data 

of sociology and to classify and analyze the sociological elements in the Surah. 

While working on our subject, in the first part, we discussed the individual 

reflections of the sociological elements in the Surah Al-Maidah, and in the second 

part, we discussed the social reflections of the sociological elements in the Surah Al-

Maidah. While subjecting the Surah to sociological analysis based on facts and 

concepts, we focused on the possibility of interpreting the Quran within the 

framework of different scientific disciplines and the questions of which social 

situations the verses could correspond to. 

 Surah Maidah highlights individual and social responsibilities on various 

occasions. The Surah was revealed in a way that would have a very consistent 

integrity in order to eliminate evil and establish goodness while building society. The 

purpose of this is to provide a healthy and peaceful environment that is desired to be 

created both in individuals and in society more easily and permanently. The moral 

and behavioral principles necessary to live and maintain a healthy and peaceful 

environment are expressed directly and indirectly in the verses. 

 The fundamental reality emphasized in the Surah Maidah is that social 

development begins with the individual and then reflects on society. In this case, the 

duty of man is not only to progress his individual life in a certain order but also to 

aim for an environment of peace that will encompass all of humanity. Like all verses 

of the Quran, the Surah Maidah essentially serves this purpose and brings order to 

life through the conditions of worship and the forbidden and the lawful. The Surah, 

which imposes clear boundaries on the relationships between the individual and 

society, may have verses that cannot be understood at first glance, but when the 

human realities behind the commands and prohibitions emphasized in these verses 

are analyzed, the wisdom of all principles emerges. Therefore, what falls to man is 

not only to memorize the commands and prohibitions, and the rules regarding 

relationships, but also to try to make sense of them as much as possible. 



viii 

 As a result, society, like the individual, has a lively, variable and productive 

structure, and preserving and developing this structure is possible primarily by the 

individual acting according to what Allah has revealed. All kinds of ignorant habits, 

superstitions, personal weaknesses and social crises can be overcome by living on the 

axis of divine truths.  

 Keywords: Surah Al-Maidah, Individual and Sociological Messages, 

Solidarity, Responsibility, Awareness 



1 

GİRİŞ 

İlahi vahyin son aşaması Kur‟an-ı Kerim‟in en uzun surelerinden olan Maide 

Suresi insanlar için kıyamete kadar devam edecek olan nihai teklifler bütünü olarak 

sunulmuştur. Hiç şüphesiz Kur‟an‟ın temel gayelerinden birisi yeryüzünde âdil ve 

ahlaki temellere dayanan yaşanabilir bir toplumsal düzen kurmaktır. Bu ilâhî hedefin 

gerçekleşmesi için Yüce Rabbimiz bir takım emirler ve yasaklar belirlemiş, birey ve 

toplumu bunları uygulamakla mükellef kılmıştır. Surede kendimize, 

çevremizdekilere, Rabbimize verdiğimiz sözü hatırlatmış, hayata dair her konuda 

duyarsızlığı bırakıp canla başla çalışmamızı emretmiştir.  

Bu çalışmamızda Maide Suresini sosyoloji ilminin verileri doğrultusunda 

tahlil etmeyi ve sure içerisinde geçen sosyolojik unsurları tasnif ve tahlil etmeyi 

hedefledik. Konumuzu işlerken birinci bölümde, Maide Suresi‟nde geçen sosyolojik 

unsurların bireysel yansımalarını, ikinci bölümde ise Maide Suresi‟nde geçen 

sosyolojik unsurların toplumsal yansımalarını ele aldık. Sureyi olgu ve kavramlar 

üzerinden sosyolojik tahlile tâbî tutarken Kur‟an‟ın farklı ilmî disiplinler 

çerçevesinde yorumlanabilmesinin imkânı ve ayetlerin hangi sosyal durumlara 

tekâbül edebileceği sorularını esas aldık. Maide Suresi‟nde bireysel yaşamdan 

başlayarak toplumsal yaşama uzanan sosyolojik unsurların bireysel ve sosyal 

yaşamda nelere karşılık gelebileceğini sorguladık. Bu unsurları dini, sosyal, kültürel 

yönden inceleyerek surenin yaşanmakta olan hayata katkılarına dair genel bir 

çerçeveye ulaşmak istedik. Ayrıca surede geçen ve belirli bir anlam alanına sahip 

kavramların modern sosyolojide farklı kavramların kapsama alanına girip 

girmediğini araştırarak Kur‟an anlatımları ile modern sosyal bilimler arasında farklı 

bağlantılar kurmayı istedik. 

Maide Suresi çerçevesinde gerçekleştirdiğimiz bu çalışmada surede geçen 

sosyolojik unsurları kavramsal tahlil düzeyinde inceledik. Bunun için ilk olarak bahsi 

geçen unsurları “Bireysel Haramlar ve Helaller, Takva, Teavün, Toplumsal 

Farkındalık, Adil Olma, Emr-i bi‟l-Maruf Nehy-i ani‟l-Münker” gibi üst başlıklar 

halinde sıraladık. Ardından bu unsurlara ait olan alt olgu ve kavramlardan genel bir 

çerçeve oluşturduk. Bahsi geçen sosyolojik unsurların açıklayıcısı konumunda olan 



2 

ve bu haritada yer alan olgu ve kavramların içerisinde geçtiği ayetlerin meallerini 

verdik ve bunları mümkün olduğunca geniş bir yelpazede açıklamaya gayret ettik. 

Kavramları açıklarken bunların lügavî anlamları ile bireysel ve toplumsal manadaki 

ıstılahî anlamlarına ayrı ayrı yer verdik. Sosyoloji ilminde vücuda getirilmiş temel 

kaynaklardan ve sözlüklerden yardım alarak kavramların modern bilimlerdeki 

karşılıkları ile ayetler içerisindeki kullanımları arasında bağlantılar kurmaya çalıştık. 

Maide Suresi‟nde geçen sosyolojik unsurların tasnifi sırasında bazı kavramların hem 

bireysel hem de toplumsal karşılıkları bulunduğunu gördük ve bunları her iki açıdan 

da değerlendirmeye tâbî tuttuk. Son olarak Maide suresinde geçen sosyolojik 

unsurların bireysel ve toplumsal hayattaki somut karşılıklarına dair örnekler sunduk 

ve problemli olan konularda birtakım çözüm önerileri ortaya koyduk.   

Araştırmamız esnasında surede geçen kavramları çeşitli tefsir kaynaklarının 

yansıra sosyoloji alanında yazılmış eserlerden hareketle açıkladık ve Maide 

Suresi‟nin kavram haritasını özelden genele, tekilden tümele giden bir yol üzerinden 

oluşturduk. Maide Suresi‟ni sosyolojik açıdan incelerken önce Türk Dil Kurumu 

Sözlüğünü kullanarak kavramın kelime anlamı üzerinde yoğunlaştık ve ulaştığımız 

bilgileri Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisinin maddeleri içerisinde verilen 

bilgiler ile destekledik. Çalışmamızın devamında Maide Suresi‟nde geçen bazı 

ayetlerin sosyolojik perspektiften hangi sosyal olgulara tekâbül ettiğini bulmaya 

çalıştık. Bu noktada temel kaynaklarımız Gordon Marshall‟ın Sosyoloji Sözlüğü ve 

Orhan Hançerlioğlu‟nun Toplumbilim Sözlüğü‟dür. Sureyi bütüncül bir bakış 

açısıyla anlamaya çalışırken ise temel tefsir kaynaklarına başvurduk. Sureyi felsefî 

ve sosyolojik açıdan tahlil ederken Fahreddin Râzî‟nin Tefsir-i Kebîr adlı eserinden, 

kelime ve kavramların anlamlarına odaklanırken Arap dili ve edebiyatına dair 

çalışmalarıyla tanınan Zemahşeri‟nin El-Keşşâf adlı eserinden, surenin sahabe 

döneminde nasıl anlaşıldığını tahlil ederken hem rivayet hem de dirayet kaynaklarını 

kullanan Taberî‟nin tefsirinden istifade ettik. Bunların yanı sıra çeşitli modern 

tefsirlere ve tezimizin konusuna dair yazılmış farklı eserlere de başvurduk.  

Tezimize başlarken gerçekleştirdiğimiz literatür taramasında Maide Suresi 

hakkında yapılan çalışmaları inceledik. Sure ile ilgili yayımlanmış makaleler 

Münâsebâtü'l-Kur‟ân ilmi çerçevesinde Maide Suresi‟nin değerlendirilmesi, Maide 

Suresi 111-115 ayetleri üzerine beş klasik müfessirin yorumudur. Maide suresi 44, 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/cbayarsos/issue/4064/53567


3 

45 ve 47. ayetleri özelinde ise müfessirlerin görüşlerinin tahlili, Allah‟ın 

hükümleriyle hükmetme meselesi ve surenin güncel siyaset dili ile anlaşılması 

sorunu konularında makaleler yazılmıştır. Maide Suresi 93. ayetin Müşkilu'l-Kur'ân 

açısından değerlendirilmesi, Maide suresinde kıraat farklılığı olan bazı ayetlerin 

tefsire etkisi ve belâgat ilminde tıbâk (tezat) sanatı başlıklı makaleleri de yapılan 

çalışmalar arasına ekleyebiliriz. Tez çalışması olarak Maide Suresi‟nde bireysel ve 

toplumsal kurallar konusu ele alınmıştır. Biz ise çalışmamızda Maide Suresi‟nde 

geçen olgu ve kavramlar üzerinde durduk. Bu olgu ve kavramların bireysel 

yaşamdan başlayarak toplumsal yaşama uzanan yansımalarının incelenmesi 

konusunda tefsir alanında fark ettiğimiz boşluğu doldurmaya çalıştık. Tezimizin 

Maide suresinde geçen sosyolojik unsurların tek tek ve daha ayrıntılı ele alındığı 

farklı akademik çalışmalara katkıda bulunmasını ümit ediyoruz. 

  

https://dergipark.org.tr/tr/pub/cbayarsos/issue/4064/53567
https://dergipark.org.tr/tr/pub/rid/issue/80514/1330986
https://dergipark.org.tr/tr/pub/rid/issue/80514/1330986
https://dergipark.org.tr/tr/pub/usul/issue/69890/1057850
https://dergipark.org.tr/tr/pub/usul/issue/69890/1057850
https://dergipark.org.tr/tr/pub/rusuhder/issue/70857/1108278
https://dergipark.org.tr/tr/pub/rusuhder/issue/70857/1108278
https://dergipark.org.tr/tr/pub/imad/issue/63379/902869


4 

  



5 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1.MAİDE SURESİNİN BİREYLER AÇISINDAN 

İNCELENMESİ 

1.1. Araştırmanın Kavramsal Çerçevesi 

1.1.1. Sosyoloji 

Pek çok farklı okumaya tâbî tutulabilecek Maide Suresini sosyolojik açıdan 

değerlendirirken belirgin bir kavramsal çerçeveden hareket etmeyi uygun görüyoruz. 

Bu bağlamda inceleyeceğimiz ilk kavram sosyoloji kavramıdır. Sosyoloji 

sözcüğünün Latince “socius” ile Yunanca “logos” sözcüklerine dayanan 

kökenlerinin, onun hiçbir zaman bir sosyal bilim statüsü ya da bütünlüklü bir bilgi 

yapısına yönelemeyeceğini, melez bir disiplin doğasına sahip olduğunu gösterdiği 

ileri sürülmüştür.
1
 Bugünkü biçimiyle sosyoloji, gerek bir sosyal bilimin içeriğinin 

nelerden oluşması gerektiği, gerekse özel olarak sosyolojinin asıl konusunun ne 

olabileceğine ilişkin farklı bir görüşleri bünyesinde barındırmaktadır. Bu disipline 

anlam katmanın en iyi yolu ise sosyolojinin içeriğini ve temel amacını irdelemektir. 

Sosyoloji, ferdin kendisiyle, bir diğeriyle, içinde hayatı deneyimlediği insan 

birlikteliğiyle ve bir bütünlük olarak bu insan birlikteliklerinin birbirleriyle olan 

etkileşimini konu edinen bir bilimdir. Diğer bir deyişle kendimiz ve içinde 

bulunduğumuz toplumsal bağlamlar hakkındaki sistemli bilgilerimizin bütünüdür. Bu 

haliyle de bizlere yol gösterici bir disiplindir. İnsanların kendileri üzerine düşünüşleri 

insanlık tarihiyle eş olsa da sosyoloji, ancak 19. yüzyılda sistemli bir bilgi haline 

gelmiştir. Auguste Comte'un adını verdiği sosyoloji, “toplumsal etkileşimin ve genel 

olarak insan toplumlarının doğası hakkındaki daha geniş bir dizi sorunla” (Giddens, 

2013, s. 63) ilgilenerek günümüze kadar bir bilim olarak varlığını sürdürmüştür. Batı 

Avrupa‟da 16. yüzyıl ve sonrasında yaşanan toplumsal, ekonomik ve siyasal 

dönüşümler düşün adamlarını toplum üzerine sorgulamaya ve düşünmeye sevk 

etmiş, bu da sosyolojiyi bağımsız bir disiplin olarak ortaya çıkarmıştır. Sosyoloji 

                                                           
1
 Gordon Marshall, Sosyoloji Sözlüğü (Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 2021), “Sosyoloji”, 680. 



6 

ortaya çıkış koşulu itibariyle toplumsal düzen ve ilerleme sorunu üzerinde durmuş 

olsa da en genel ifade ile toplumun tümünü anlama çabası içerisinde olmuştur. 

Başından itibaren sosyolojinin bir bilim olarak görülmesi, toplumu belirli bir disiplin 

içinde anlamaya çalışmasından kaynaklanır. Bu disiplin içerisinde sosyolog, anlama 

ve açıklama çabasında olduğu insan birlikteliğinin bir ferdi olduğunu sürekli olarak 

akılda tutarak, yani toplumla ilişkisini ne tamamen iç içe ne de tamamen kendisinden 

soyutlayarak kurmaz. Aksine o belli bir entelektüel mesafeyi koruyarak sosyolojik 

bilgiyi üretir. 2 

 Sosyolojinin ilgilendiği alan konusunda birbirlerini dışlamayan üç genel 

anlayış vardır ve bu anlayışların üçünde de toplumun incelenmesinin öngörüldüğü 

söylenebilir. Fakat toplumla neyin kastedildiği konusunda da ihtilaflar mevcuttur. 

Birinci anlayışa göre sosyolojinin asıl amacının belirli bir dönemde belirli 

yapılardaki konumları işgal eden birey ya da grupların ötesine geçen ve bağımsız bir 

varoluşa sahip olan toplumsal yapıları incelemektir. Örneğin Marksist sosyoloji 

toplumsal yapıdan çekirdek aile gibi belirgin bir yapıyı değil üretim tarzlarına göre 

şekillenmiş toplumsal grupları anlamaktadır. Durkheim‟le birlikte gelişen ikinci 

anlayış ise sosyolojinin asıl nesnesi olarak, içlerinde toplumsallaşmış tek tek 

bireylerden ayrı olarak sürekli bir varoluşa sahip olan dünyayı bilişsel olarak 

örgütlenmesini araştırmaktadır. Max Weber‟in tasarladığı sonuncu anlayış ise 

sosyolojinin asıl nesnesinin anlamlı toplumsal eylem olduğunu savunmaktadır. Bu 

yaklaşıma göre aslında toplum diye bir şey yoktur; sadece birbirleriyle sosyal 

ilişkiler kuran bireyler ve gruplardan söz edilebilir. Bireyler ve gruplar arasındaki bu 

etkileşimi incelemenin farklı yolları bulunmaktadır. Anlaşıldığı üzere sosyoloji içsel 

olarak bölünmüş olmakla beraber bireyin toplumla etkileşimini en iyi ortaya koyan 

disiplindir.
 

Tüm farklı yaklaşımları önemsemekle birlikte çalışmamızda sosyolojiyi insan 

ve toplum ilişkilerinin, sosyal davranış ve toplumsal kurumların işleyişini inceleyen 

bilim dalı olarak değerlendiriyoruz. Sosyoloji bilimi, kişileri çevreleyen farklı sosyal 

yapıların etkilerini, birey ve grupların sosyal çevreyi dönüştürme kapasitelerini 

                                                           
2
 H., Sönmez & İ. Sucu, “Sosyolojik Düşünme, Sosyolojik Düşünce ve Sosyolog İlişkisi Üzerine Bir 

Deneme” 2( Kasım 2022), 523. 



7 

incelemektedir.  Sosyoloji bireylere mikro ve makro ölçekte, yerel ve küresel 

düzeyde sosyal dünyayı bilimsel yöntemlerle çözümleme yeteneği 

kazandırmaktadır.
3
 Tezimizde sosyolojinin bu imkânlarını kullanmak üzere Maide 

Suresinin birey ve toplum etkileşimini vurgulayan ayetlerini tahlil etmeyi, İslam‟ın 

toplumu nasıl dönüştürdüğünü ortaya koymayı hedefliyoruz.  

1.1.2. Sosyolojik Unsur 

Her organizmanın bir yapısı olduğu gibi, sosyoloji biliminin incelediği 

toplumun da bir yapısı vardır. Esas itibariyle yapı, kendisini oluşturan öğeler arası 

bağımlılık ilişkilerinden oluşan bir bütünlüktür. Bir binanın yapısı, temel, duvar, çatı 

gibi başlıca öğeler arasındaki bağlantılar ve ilişkilerden oluşur
4
. Bu bağlamda 

toplumsal yapı denildiğinde; toplumda organize olmuş sosyal ilişkiler ile bunların 

karşılıklı etkileşimlerinden meydana gelen bir bütünlük anlaşılır
5
. Sosyal yapıyı 

oluşturan ana unsurlar aynı zamanda onu inceleyen sosyolojinin de unsurlarıdır. 

Örneğin, aile yapısının unsurları denilince aile üyeleri arasındaki etkileşim, 

birliktelik, otorite vb. görüntülerin ve ilişkilerin akla gelmesi gibi, aileyi inceleyen 

sosyolojinin unsurları denilince de bahsi geçen görüntü ve ilişkilerin farklı 

boyutlarının incelenmesi kastedilmektedir.
6
 Aynı şekilde siyaset denildiğinde, 

hükümet, siyasal partiler, parti içi örgütler, ideolojiler, seçmenler gibi öğeler ve 

bunlar arasında kurulan ilişkiler anlaşılırken
7
, siyasî yapıyı inceleyen sosyolojinin 

unsurları denilince de aynı ilişki ağlarının incelenmesi kastedilmektedir. Buradan 

hareketle çalışmamızda sosyolojik unsurdan kastımız Maide Suresinde geçen ve 

toplumsal ilişkileri tanımlayan gruplar, olaylar ve durumlardır.  

1.1.3. Bireysel Yansıma 

Birey ve bireycilik kavramları, gerek farklı düşünsel gelenekler içerisinde 

farklı şekillerde formüle edilmiş olmaları, gerekse de sosyal bilimlerin farklı 

                                                           
3  

Marshall, “Sosyoloji”, 681-682.
 

4
 Birsen Gökçe, Türkiye‟nin Toplumsal Yapısı ve Toplumsal Kurumları, Savaş Yayınları, Ankara, 

1996, s. 5. 
5
 Enver Özkalp, Sosyoloji, Anadolu Üniversitesi Yayınları, Eskişehir, 1995, s. 8 

6
 Mimar Türkkahraman, “Teorik Ve Fonksiyonal Açıdan Toplumsal Kurumlar Ve Kurumlararası 

İlişkiler” Süleyman Demirel Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 14/2 (2009),  

27. 
7
 İbrahim Yasa, Türkiye‟nin Toplumsal Yapısı ve Temel Sorunları, TODAİE Yayınları, Ankara, 1973, 

s. 2. 



8 

disiplinlerinde farklı sorunsallar bağlamında yer almaları nedeniyle çok katmanlı 

anlamlara sahip kavramlardır. Sosyolojide ise birey ve bireycilik meselesi, birey-

toplum ilişkisinin kavramsallaştırılmasını yani kişilerin kendi hayatlarında 

yaşadıkları tek tek olayları ve bu olaylara göre şekillenen karakter yapısının tüm bir 

toplumu etkilemesi kastedilmektedir. Burada toplumun da esas itibariyle bireylerden 

kurulu olması ve bireyler tarafından gerçekleştirilen davranışlardan fazlasıyla 

etkilenmesi gerçeği önem kazanmaktadır.
 8

 Ayrıca oluşturucu unsuru bireyler olan 

toplumun, bütünlüklü bir yapı kazandığı andan itibaren kendisinin bireyi nasıl 

yönlendirdiği önemlidir. Çalışmamızda bu iki önemli durumu birlikte 

değerlendirmeyi ve Maide Suresinde öncelikle tek tek bireylere yönelik emirleri, 

daha açık bir ifadeyle toplumu kuşatacak bir emrin ya da durumun bireyin kendi 

dünyasındaki karşılıklarını ortaya koymayı hedefliyoruz.  

1.1.4. Toplumsal Yansıma 

Sosyolojinin temel problemlerinden biri olan ve bireylerin tek tek 

gerçekleştirdikleri davranışların bütün toplumdaki karşılıklarını ifade eden toplumsal 

yansıma kavramı köken olarak on dokuzuncu yüzyılın ortalarına kadar gitmektedir. 
9
 

Toplumsal yansıma belirgin bir olay, durum, gerçeklik veya bilginin önce bireyin 

hayatını ardından karşılıklı etkileşim halindeki bireylerin oluşturduğu kurallı 

bütünlük anlamında toplum hayatını etkilemesi demektir. Bireysel yansıması olan 

her türlü gerçekliğin toplumsal yansımalarının olabilmesi için “toplumsallaşma” 

olgusunun sağlanabilmesi gerekir.  

Toplumsallaşma, bireylerin gerek toplumun norm ve değerlerini 

içselleştirerek, gerekse meslek erbabı, arkadaş, yurttaş, anne, baba vb. olarak 

toplumsal rollerini yerine getirmeyi öğrenmesi, böylece toplum üyeleri haline 

gelebilmesi sürecidir. Bu bağlamda bireyin gerçekleştirdiği her tutum ve davranışın 

toplumu etkileyecek düzeye ulaşması toplumsal yansıma anlamına gelmektedir. 

Bireylerin yerine getirdiği tutum ve davranışların farklılaşması ve benzer olanların 

grupsallaşmasıyla farklı toplumlar meydana gelmektedir. Toplumsal farklılaşmanın 

                                                           
8
 Ömer Küçük, & Orçun Girgin, “Sosyoloji, Bireycilik Ve Modern Toplum: Liberal Bireycilik 

Öğretilerine Karşı Özgünlük Bireyciliği” Ankara Üniversitesi Dil Ve Tarih-Coğrafya Fakültesi 

Dergisi, 62/2 (2022), 417. 
9
 Marshall, “Toplumsal Değişim”, 136. 



9 

bir kısmı dil ile ilgiliyken bir kısmı da değer yönelimleri ile ilgilidir.
10

 

Araştırmamızda toplumsal yansıma kavramını Maide Suresinde özü itibariyle tek tek 

bireylerin gerçekleştirdiği fakat son tahlilde bütün bir toplumu ilgilendiren tutum ve 

davranışlarla ilgili ayetlerin tahlili esnasında kullanmak istiyoruz.     

1.2. Maide Suresinin Genel Özellikleri 

Maide Suresi Medine‟de inen uzun surelerden biridir. Bu sure inançla ilgili 

konuların yanı sıra Ehl-i Kitab‟a dair bilgiler vermekte ve çeşitli hukuki meselelere 

açıklık getirmektedir. Sure hakkında Ebu Meysere “Maide Suresi, Kur‟an‟ın son inen 

surelerindendir. Bunda hükmü kaldırılmış bir ayet yoktur. Sure içinde 18 farz 

vardır”
11

 demiştir. Medeni surelerden biri olan Maide Suresi bazı toplumsal kurallar, 

devlet hukukuna ait prensipler ve hukuk hakkında bilgi vermektedir. Ayrıca 

Yahudilerle, Hristiyanlarla ilişkiler ve onları dine davet gibi konular işlenmiştir. 

Yumuşak bir üslup kullanıldığı Maide Suresinde muhatap genellikle inanan 

kimselerdir. Surenin özellikle sosyal ve hukukî hükümler içeren ayetleri oldukça 

uzundur. 

Sureye ismini veren “maide” kelimesi üzerinde yemek bulunan sofra 

demektir. Surenin 112-114. ayetlerinde havarilerin isteği üzerine Hz. İsa'nın gökten 

bir sofra indirmesi için Allah‟a duası konu edildiğinden dolayı sureye bu isim 

verilmiştir. Kur'an'da “Maide” kelimesi iki yerde geçmekte olup her ikisi de bu 

surede yer almaktadır.
12

 Surenin nüzul yeri ve zamanı hakkında farklı rivayetler ve 

görüşler mevcuttur. Bu rivayetler ve görüşler birlikte değerlendirildiğinde şöyle bir 

sonuca varmak mümkündür: Surenin ilk iki ayet dâhil önemli bir bölümü 

Hudeybiye'den sonra inmiştir. Bilindiği üzere Hudeybiye'de Müslümanlar, Mekkeli 

müşrikler tarafından umre yapmaktan alıkonulmuşlar, ancak bir yıl sonra onların 

umre yapmalarına izin verilmiştir. İşte böyle bir ortamda Müslümanlar öfkeye 

kapılıp intikam duygusuyla hareket edebilir ve kontrolleri altındaki bölgelerden 

geçmek isteyen müşrik Arapların hac kafilelerine engel olabilirlerdi. Surenin bu 

                                                           
10

 Marshall, “Toplumsallaşma”, 760. 
11

 Muhammed b. Ahmed Kurtubi, el-Câmi‟ li-Ahkâmi‟l-Kur‟an, 1-19 Cilt, (trc. M. Beşir Eryarsoy), 

Buruc Yayınları, İstanbul, 1998.VI, 30. 
12

 Gülhan Maden, “Münâsebetü‟l-Kur‟ân İlmi Çerçevesinde Mâide Suresinin Değerlendirilmesi”, 

Darulhadis İslami Araştırmalar Dergisi 3(Aralık 2022), 171. 



10 

konuyla ilgili bir ihtar ve ikaz ile başlaması, Hudeybiye'den hemen sonra indirildiğini 

destekler mahiyettedir. Fakat surenin bazı ayetlerinin bundan çok daha önce, bazı 

ayetlerinin ise daha sonra inmiş olması kuvvetle muhtemeldir
13

. Bu durumda sure 

İslam‟ın yayıldığı dönem inmeye başlamıştır. Bu dönemde Müslümanlar devlet olma 

yolunda her şeyini tamamlamıştır veya tamamlamak üzeredir. Zira İslam hicretten 

çok kısa sayılabilecek bir vakit sonra Arap yarım adasında hızla hâkim olmuştur.  

İslam Toplumunun yerleşmesi için Nisa Suresi‟nde verilen talimatların 

devamında Müslümanlar, tüm yükümlülüklerini gözetip yerine getirmeye 

yöneltilmekte, bu amaç doğrultusunda Müslümanları eğitmek için yeni yeni 

düzenlemeler getirilmektedir. Ayrıca Müslümanlar hâkim güç olarak iktidarda 

bulunmanın getirmesi muhtemel sapmalara karşı uyarılıp, Kur‟an‟ın Ahdi‟ni 

gözetmeye yöneltilmektedirler. Yine kendi adlarına, Doğru yol karşısındaki yanlış 

tavırları bırakıp, Peygamber Hz. Muhammed‟in (s.a.v) getirdiği hidayeti kabul etme 

konusunda uyarılan Yahudi ve Hristiyanların başarısızlıklarından ders almaya 

çağrılmaktadırlar.
14

 

Sure Müslümanlara sorumluluklarını yerine getirmesi emri ile başlamakta
15

 

ve insanın “göklerin, yerin ve onların arasındaki her şeyin hükümranlığı”mna sahip 

bulunan Allah‟a kesin bağlılığını hatırlatarak sona ermektedir. Hz. Peygamber‟e 

bahşedilen son vahiylerden biri olarak sure, dinî vecibeler ve muhtelif sosyal 

yükümlülükler ile ilgili bir demet sunmaktadır. Aynı zamanda, Kur‟an izleyicilerini, 

ilahî buyrukların alanını sübjektif kıyas yoluyla genişletmemeleri için uyarmaktadır. 

Çünkü böyle bir tavır, onların Allah‟ın şeriatına göre davranmalarını güçleştirebilir 

ve sonuçta vahyin doğruluğunu inkâr etmelerine yol açabilir.  

Surede Yahudilerden ve Hristiyanlardan bahsedilmektedir. Ehl-i Kitabın 

temel özelliklerine, inançlarına, tutum ve davranışlarına geniş yer verilen surede 

onlarla kurulacak ilişkilerin sınırları net olarak belirlenmiştir. Diğer surelerde yer 

almayıp sadece bu surede yer alan birtakım hükümler ve kıssalar da Maide Suresinin 

önemini göstermektedir. Ehl-i kitap ile yeme içme ve kadınlarıyla evlenme izni, 

                                                           
13

 Gülhan Maden, “Münâsebetü‟l-Kur‟ân İlmi Çerçevesinde Mâide Suresinin Değerlendirilmesi”, 172. 
14

 Mevdûdî, Tefhimül Kur‟an, I, 446. 
15

 Fatma Betül Gözen, El-Maide Suresinde Bireysel ve Toplumsal Kurallar (Konya: Selçuk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010), 4. 



11 

abdest-gusül ve teyemmümün usulleri, isyan, fitne, fesat ve hırsızlığın cezaları, içki 

ve kumarın nihai hükmü, yemin kefareti, yenilmesi haram olan yiyecekler ve ihram 

yasakları gibi dinî hükümlerdir. Hz. Âdem‟in iki oğlunun hikâyesi ve Hz. İsa'nın 

sofrası olayı da bu surede yer almaktadır.
16

 

Yüce Allah Maide 48. ayette muhtelif dinî toplulukları kastederek “Sizden 

her birinize (her dönemde) tek bir din, fakat ayrı ayrı şeraitler belirledik… Artık 

hepiniz (elçimizin bildirdiği şekilde)hayırlarda yarışın”
17

 buyurmakta ve bir kez 

daha bütün müminlere hangi kanaatte olurlarsa olsunlar “Allah'a ve Ahiret Günü'ne 

inanıp, doğru ve yararlı fiillerde bulunanlar ne korkacak ne de üzüleceklerdir”
18

 

teminatı verilmektedir. Bütün surenin en çarpıcı ifadesi ide vefatından kısa bir süre 

önce Hz. Peygamber‟e indirilmiş olan “Bugün dininizi sizin için kemale erdirdim, 

nimetlerimin tamamını size bahşettim ve bana teslimiyeti (İslâm) sizin dininiz olarak 

belirledim”
19

 ayetidir. Bu ayette dinin inanç, ibadet, muamelat, hüküm gibi tüm 

alanlarında hiçbir konu eksik bırakılmaksızın açıklandığı ve tamamlandığı anlamı 

vardır. 

1.3. Maide Suresinde Geçen Sosyolojik Unsurların Bireysel 

Yansımaları 

Maide Suresinde Müslümanların dini, içtimai, iktisadi ve siyasi hayatlarını 

tanzim eden düzenlemelere yer verilmiş, İslam‟dan önce mevcut olan yanlış telakki 

ve uygulamalar kaldırılarak yerine bireyi de toplumu da daha huzurlu kılacak naslar 

getirilmiştir. İnsan, ahirette Allah‟ın huzurunda hayat sermayesinden ve kendisine 

bahşedilmiş nimetleri nasıl kullandığından mutlaka hesaba çekilecektir. Dolayısıyla 

insan kendisine bahşedilmiş ömrünü ve nimetleri fiziksel ve ruhsal zararlardan 

korumaya özen göstermeli, topluma faydalı olmak yolunda çalışmaya kendisinden 

başlamalıdır. Nitekim surede geçen “Ey iman edenler! Siz kendinize bakın! (siz 

kendinizden sorumlusunuz). Siz doğru yolda olunca sapan kimse size zarar 

                                                           
16

 Gülhan Maden, ”Münâsebâtü‟l-Kur‟ân İlmi Çerçevesinde Mâide Suresinin Değerlendirilmesi” 

Darulhadis İslami Araştırmalar Dergisi 3(Aralık 2022), 174. 
17

 Yusuf Işıcık, Kur‟ân-ı Kerim ve Açıklamalı Meali, Konya İlahiyat Derneği Yayınları, 1. Baskı, 

Konya, 2008. s. 85. 
18

 El-Maide, 5/69. 
19

 El-Maide, 5/3. 



12 

vermez.”
20

 ayeti mucibince vahyin muhatabı olan insan önce kendi görev ve 

sorumluluklarının idrakinde olmalıdır. Maide Suresindeki sosyolojik unsurların 

tahliline yoğunlaştığımız tezimizde toplumu oluşturanların öncelikle tek insan 

varlıklar olması gerçeğinden hareketle ilk sırayı bu unsurların bireysel yansımalarına 

vermeyi istedik. Ayetlerin tahlili sonucunda sosyolojik unsurları ifade eden 

kavramların geçtiği konuları bireysel haramlar ve helaller, takva, kişisel sorumluluk, 

bireysel farkındalık, dürüst ve samimi olma, batıl inançlardan uzak durma şeklinde 

başlıklandırmayı uygun bulduk.   

1.3.1.Bireysel Haramlar ve Helaller 

Evrende yaratılmış olan pek çok şey insanın emrine sunulmuştur. Yüce 

Allah‟ın, yaratılanları bir nimet olarak insanlığa sunması onları kullanmak veya 

tüketmek gibi bir yolla olmaktadır. Faydalanmanın şekli her nasıl olursa olsun belirli 

sınırlar içerisinde kalınmasını yani helal olmasını gerektirir. Belirlenen ölçülerin 

dışına çıkılması ise haram kapsamında değerlendirilmelidir. Yüce Allah neyin haram, 

neyin helâl olduğunu gönderdiği kitaplar ve elçiler aracılığıyla açıklamış ve 

kendisine inananların bu yasaklara dikkat etmesini istemiştir. İnsanları sorumluluk 

sahibi varlıklar olarak yaratan Allah, pek çok mahlûkattan faydalanmayı onlara helâl 

kılarken bir kısmına ise sınırlama getirmiştir. Çalışmamızın ilk başlığında Maide 

Suresi‟nde geçen sosyolojik unsurlardan haram ve helal kavramlarını ve bunların 

bireysel yansımalarını inceleyeceğiz.  

Maide Suresi haramlar ve helaller konusuna geniş yer vermiştir. Fakat burada 

üzerinde durulması gereken önemli bir mesele haram olanların helalleştirilmesinin 

kötülüğü kadar helal olanların haramlaştırılmasının da kötü olduğudur. Bu nedenle 

surede özellikle Yahudilerin bazı helalleri haram saymalarına karşı olarak eşyada asıl 

olanın helallik olduğu vurgulanmakta ve haramın daha sınırlı olduğu belirtilmektedir. 

Surenin ilk ayetlerinde “Kendileri için neyin helal kılındığını sana soruyorlar. De ki: 

Temiz ve güzel olan her şey size helal kılındı”
21

 şeklinde helalin net sınırları ve aynı 

zamanda en önemli ilkesi ortaya konmuştur; temiz ve güzel olan her şey helaldir. 

Ayette haramın değil de helalin vurgulanması bir konuda yasak açıkça belirtilmediği 

sürece varlıkta esas olanın helallik olduğunu göstermektedir.  

                                                           
20

 El-Maide 5/105. 
21

 El-Maide 5/4. 



13 

Bireysel haram ve helaller kapsamında inceleyeceğimiz ilk olgu avcılıktır. 

Avcılık sosyolojik açıdan bir tür “vahşilik”
22

 olarak tanımlanmıştır. Kelimenin 

ıstılahî anlamı ise “avlanmak işine konu olmak, ava gitmek, ava çıkmak, av için 

dolaşmak” tır.
23

 Avcılık eski çağlardan beri bilindiği ve ok, yay veya kapanla ceylan 

yahut kuş avlamanın bir eğlence kabul edildiği kayıtlarda geçmektedir.
24

 Maide 

Suresi‟nde konuyla ilgili “Ey iman edenler! Akitlerinizi yerine getirin.  İhramlı iken 

avlanmayı helâl saymamanız kaydıyla, okunacak (bildirilecek) olanlardan başka 

hayvanlar, size helâl kılındı. Şüphesiz Allah istediği hükmü verir.”
25

 Ayeti 

geçmektedir. Râzî‟ye göre Cenâb-ı Hak bu ayette, hem yapmak hem de yapmamak 

açısından mükellef tuttuğu şeylerin yerine getirilmesini emretmiştir.
26

 Ona göre 

ayetin mesajı “İhramlı iken, avlanmayı helal görmeniz müstesna, size hayvanlar helal 

kılındı. Çünkü bu size, ihramlı iken helal değildir”
27

 şeklindedir. Mevdudi Arapça 

En‟am kelimesi deve, sığır, koyun ve keçi, behîme ise, dört ayaklı otlayan hayvanlar 

için kullanılır. İki kelimenin birlikte kullanılması, En‟am kelimesinin ifade ettiği dört 

tür hayvanı andıran tüm oylayan dört ayaklıları içine alarak anlamı daha kapsamlı 

hale getirmiştir. Yine başka hayvanları öldürüp yiyerek beslenen etoburların gayri 

meşru olduğunu ifade ederek bu ddurumu açıklığa kavuşturmuştur.
28

 Elmalılı yani ey 

müminler, siz hayvan öldürmek caiz olmayan ihram halinde avdan ve av eti 

yemekten yasaklanmışsınız. Fakat bu halde bile bir akdin meyvesi olmak üzere et 

yemekten mahrum bırakılmadınız. Siz ihramlı iken, av olmamak şartıyla ihramda 

bulunmayanların kestikleri hayvanlardan yiyebilirsiniz ki, bu haram ve helal olma 

birer ilahi akiddir.
29

  Zemahşerî ise bu ifadede geçen haramlık ve helalliğin kesilen 

hayvanlar dâhil tüm yiyecekleri kapsadığını söylemiştir. Bu konuda Hristiyanların 

durumu da aynıdır. Fakat Zemahşerî Hazret-i Ali (r.a.)‟ın Benî Tağlib Hristiyanlarını 

bundan istisna ettiği ve onlar hakkında “Hristiyanlıktan şarap içmekten başka bir şey 

                                                           
22

 Orhan Hançerlioğlu, Toplum Bilim Sözlüğü (İstanbul: Remzi Kitabevi,1986), “Avlanmak”, 415. 
23

 Hasan Eren vd., Türkçe Sözlük (Ankara: Türk Dil Kurumu, 1988), “avcılık”, 1/106. 
24

  Abdülkerim Özaydın, “Av”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 25 Ocak 2022). 
25

 El-Maide, 5/1. 
26

 Fahruddin Er-Râzî, Tefsîru‟l-Kebir, (çev. Suat Yıldırım, Lütfullah Cebeci, Sadık Kılıç, Sadık 

Doğru), 1-22 Cilt, Akçağ Yayınları,1.Baskı, Ankara, 1990. VIII, 442. 
27

 Razî, Tefsîr-i kebîr, VIII, 447. 
28

 Ebu‟l A‟lâ Mevdudi, Tefhîmu‟l Kur‟an, (trc. Heyet), 1-7 Cilt, İnsan Yayınları, İstanbul, 1995. I,449. 
29

 Elmalılı Hamdi Yazır, Hak Dini Kur‟an Dili, 1-10 Cilt, Eser Neşriyat, İstanbul, 1979. , III,144. 



14 

almamışlar, bu itibarla Hristiyan değiller.” dediğini rivayet etmiştir.
30

 Fahreddin 

Râzî surede geçen “Ölmüş hayvan, kan, domuz eti, Allah'tan başkası adına 

boğazlanan, (henüz canı çıkmamış iken) kestikleriniz hariç; boğulmuş, darbe sonucu 

ölmüş, yüksekten düşerek ölmüş, boynuzlanarak ölmüş ve yırtıcı hayvan tarafından 

parçalanmış hayvanlar ile dikili taşlar üzerinde boğazlanan hayvanlar, bir de fal 

oklarıyla kısmet aramanız size haram kılındı. (…) Kim şiddetli açlık durumunda 

zorda kalır, günaha meyletmeksizin (haram etlerden) yerse, şüphesiz ki Allah çok 

bağışlayıcıdır, çok merhamet edicidir”
31

 ayeti hakkında “Bil ki Allah Teâlâ, geçen 

ayette iyi ve temiz şeyleri helal kıldığını haber vermiştir. Allah'ın, böyle 

buyurmasının gayesi, bu hükmü haber vermektir. Hak Teâlâ daha sonra, bu ayette 

tayyibatı helal kıldığını tekrar beyan etmiştir. Nitekim “Bugün, sizin dininizi kemale 

erdirdim ve üzerinizdeki nimetimi tamamladım”
32

 buyurmuş ve dini kemale erdirdiği 

gibi dünyevi ve uhrevi bütün hususlarda nimetini tamamladığını beyan etmiştir. 

Tayyibatı yani iyi, temiz ve hoş şeyleri helal kılma bu nimetler arasındadır. İşte bu 

tekrarın gayesi bu inceliği göstermektir
33

 şeklinde yorumda bulunmuştur. 

Bireysel haram ve helallere dair Maide Suresi‟nde avcılıktan sonra zikredilen 

kavram “yalan” dır. Bu kavramın Toplumbilim Sözlüğü‟ ndeki karşılığı “özdek” 

olarak verilmiştir.
34

 Özdek bilinçten bağımsız olarak var olan her şey demektir ve 

insan yalan söylediğinin her zaman farkında değildir. Kendi yalanına da gerçekmiş 

gibi inanabilir ve o anda patolojik bir yalancı konumuna gelmektedir. Bu durumla 

başa çıkmak zor olabilir. Uzmanlar bu durumun çok sık tekrarlandığı bazı vakalarda 

bireyin bir süre sonra gerçek ile kurgu arasındaki farkı ayırt edemeyecek hale 

geldiğini söylemektedirler. Bu kişilere mitomanya yani patolojik yalancı 

denmektedir. Mitomanlar genellikle etkili bir şekilde konuşurlar ve konuşurken 

karşılarındaki kişiler ile nasıl iletişim kurabileceklerini çok iyi bilirler. Mitomanlar 

kendilerine soru sorulduğunda spesifik olmadan cevaplayabilir veya soruyu 

cevaplamadan konuşmayı uzatabilirler. Bu durumda bilinçli ya da bilinçdışı 

                                                           
30

 Zemahşeri, Keşşâf Tefsiri, (çev. Abdulaziz Hatip, Mehmet Erdoğan, Aydın Temizer, Ömer Çelik, 

Muhammed Coşkun, A. Enes Ateş), 1-2 Cilt, Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı 

Yayınları, 1.Baskı, İstanbul, 2017. II, 376. 
31

 El-Maide, 5/5. 
32

 El-Maide 5/3. 
33

 Razî, Tefsîr-i kebîr, VIII, 478. 
34

 Gordon Marshall, “Bağımlı Değişken”, 55. 



15 

yalanların hepsi insanı Allah‟ın rızasından uzaklaştırır, toplum içinde karışıklıklara 

sebep olur, dostlukları yıkar, yerine düşmanlık tohumları eker. Bu kimseler 

karşısındakini yalan söyleyerek aldatmış olurlar.  

Türk Dil Kurumu‟na göre yalanın kelime anlamı “aldatmak amacıyla bilerek 

ve gerçeğe aykırı olarak söylenen söz” şeklindedir.
35

 Dolayısıyla yalan kavramının 

benzeri aldatmak kavramıdır. Istılahî olarak kelimeye “doğruluğun karşıtı, bir 

konuda gerçeğe aykırı haber veya bilgi vermek, sözün vakıaya uygun olmaması” 

anlamı verilmiştir.
36

Yüce Allah “İnkâr edip ayetlerimizi yalanlayanlar var ya; işte 

onlar cehennemliklerdir”
37

 buyurmaktadır. Allah Teâlâ bundan sonra kâfirlere karşı 

olan vaîdini yani ahirete dair tehdidini “İnkâr edip, ayetlerimizi yalanlayanlara 

gelince, onlar da alevli ateşe arkadaştırlar” şeklinde beyan etmektedir. Râzî‟ye göre 

bu ayet, cehennemde ebedî kalışın, sadece kâfirler için olduğunu kesin olarak ifade 

eden bir nastır. Çünkü “Onlar da alevli ateşe arkadaş olacaklardır” sözü, haşr yani 

toplanma manası ifade eder. Nitekim kalıcı arkadaşlık veya dostluk ayrılmamayı 

gerektirir. Nitekim “devamlı çölde bulunan, oradan hiç ayrılmayanlar” mânasında, 

“ashab-ı sahra” ifadesinin kullanıldığını belirtmiştir.
38

  

Maide suresinde bireysel haram ve helallerle ilgili bir başka kavram “fesat” 

kavramıdır. Kur‟an‟da fesat kavramı genel olarak, fert ve toplumun yeryüzü ve 

çevrenin, barış ve huzur ortamının, mal, can ve namus güvenliğinin bozulmasını ve 

yok olmasını, iman, ibadet, ahlâk, hak ve istikâmetten sapılmasını, şirk, küfür, nifak 

ve isyan olan inanç, söz, fil ve davranışları ifade etmektedir. Kelime anlamı, 

arabozucu, karışıklık çıkaran, ortamı bozan, müfsittir.
39

 Fesat kavramı, gerek fizikî 

gerekse sosyal düzen ve dengenin bozulması anlamında olumsuz bir duruma işaret 

etmek üzere ve genellikle salâhın karşıtı olarak kullanılmaktadır. Başta insanın kendi 

ruhsal yapısı olmak üzere her alanda meydana gelen bozulma, çözülme, ölçü ve 

dengeden sapma, faydalı olma özelliğini kaybetme, fıtrattan uzaklaşma gibi olumsuz 

anlamların tamamını kapsamaktadır.  

                                                           
35

 Eren vd., “yalan”, 2/1583. 
36

 Mustafa Çağrıcı, “Yalan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 25 Ocak 2022). 
37

 El-Maide, 5/10. 
38

 Razî, Tefsîr-i kebîr, VIII, 534. 
39

 Eren vd., “fesatçı”, 1/496. 



16 

Maide Suresine göre yeryüzünde artan fesadın temel sebebi, küfür ve şirkin 

topluma yayılmasıdır. İnsanın zafiyetleri, kalbindeki kötülük duyguları, nefsi, hevası, 

cehalet, şeytan, tağutlar, adâlet duygularını yitirmiş yöneticiler, sahip olduğu 

imkânlarla şımaran mütrefler bireysel ve toplumsal fesadın en önemli faktörleridir.
40

 

Fesat, psikolojik ve sosyolojik bir problem olduğu için, fesadı önlemeye yönelik 

çözüm yollarını da birey ve topluma sahih bir tevhîd inancı, evrensel ahlâkî değerler 

olarak kazandırmak gerekmektedir. Fahreddin Râzî Maide Suresi‟nde “Bir de 

Yahudiler, „Allah'ın eli bağlıdır‟ dediler. Söylediklerinden ötürü kendi elleri 

bağlansın ve lânete uğrasınlar! Hayır, O'nun iki eli de açıktır, dilediği gibi verir. 

Andolsun, sana Rabbinden indirilen (Kur'an) onlardan birçoğunun azgınlık ve 

küfrünü artıracaktır. Biz onların arasına kıyamete kadar düşmanlık ve kin saldık. 

Her ne zaman savaş için bir ateş yakmışlarsa, Allah onu söndürmüştür. Onlar 

yeryüzünde bozgunculuk çıkarmaya çalışırlar. Allah, bozguncuları sevmez”
41

 

ayetinde geçen bozguncuların yeryüzünde hep fesatçılığa koştuklarını ifade etmiştir. 

Yani onların işlerinde izzet ve sağlamlık nev‟inden hiçbir güç ve kuvvet hâsıl olmaz. 

Yeryüzünde sadece fesatçılığa uğraşırlar. Bu da, zayıf olanları aldatmaları ve gizlice 

hile ve tuzak çeşitlerine başvurmaları şeklinde olur. Konuyla ilgili olarak Râzî‟ye 

göre “onlar, Tevrat‟ın hükmüne muhalefet edince, Allah onlara Buhtunnasr‟ı 

musallat kılmıştır. Daha sonra tekrar fesatçılık yapınca Bizans komutanı Butros‟u; 

sonra yine fesatçılık yapınca Mecusîleri ve nihayet yine fesat çıkarmaktan geri 

durmayınca, bu sefer de onlara Müslümanları musallat etmiştir. Cenâb-ı Hak daha 

sonraysa „Allah fesatçıları sevmez‟ buyurmuştur. Bu beyan yeryüzünde fesat peşinde 

koşan kimselerin, Allah katında gazaba uğramış olduğuna delâlet 

etmektedir”
42

demiştir. Zemahşerî ise bu ayetle ilgili, rivayete göre Hazret-i 

Peygamber (s.a.)‟le ne zaman savaşmaya yeltenseler onları hezimete uğratmıştır. 

Katâde (v. 117/735) ayetten hareketle “Hangi beldede bir Yahudi‟ye rastlarsan, onun 

mutlaka oradaki insanların en zelilleri arasında olduğunu görürsün”
43

 diye 

yorumlamıştır.  

                                                           
40

 Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Câmiʿu‟l-beyân ʿan teʾvîli âyi‟l-Kurʾân,  thk. Abdullah b. 

Abdi‟l-Muhsin et-Türkî (Kahire: Dâru Hicr, 1422/2001), 8/54. 
41

 El-Maide, 5/64. 
42

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 151. 
43

 Zemahşerî, Keşşâf, II, 496. 



17 

Fesat “İnsandaki şirk, küfür ve nifak birey ve toplum üzerinden yeryüzüne 

fesat olarak yansımaktadır”
44

 ayetinde vurgulandığı üzere bireyden topluma yayılan, 

daha sonra da tüm toplumu bozulmaya götüren özelliği ile Kur‟an‟ın en fazla 

üzerinde durduğu konulardan biridir. İnsanın zaafları, korkuları, kaygıları, hevası, 

hırs, tekebbür, cehalet gibi kötülük kaynağı duyguları ile insanın kişiliğinin olumsuz 

yönlerini ifade eden nefsi fesadın iç sebepleridir. Şeytan, tağutlar, toplum önderleri 

olan yöneticiler ise birey ve toplumu fesada sevk eden dış etkenlerdir. Bu sebeple 

“Allah, elçilerini inanç ve ahlâken bozulmuş ve sapkınlaşmış toplumları uyarmak ve 

onları ıslah için göndermiştir”
45

 ayeti nazil olmuştur. Ayetten anlaşıldığı üzere insan 

toplumsal bir varlık olduğu için, onun fesadı sadece kendisinde kalmayıp toplumun 

tamamını etkileyen bir özellik taşımaktadır. Bu sebeple toplumu doğru analiz 

edebilmek, toplum hakkında sağlıklı bir düşünceye ulaşabilmek için bireylerin 

davranışlarını etkileyen sebep ve faktörleri bilmek gerekir. Bu durum toplumsal 

değişme, sapma, toplumsal çöküş ve helâk sebeplerini tespit etmeye imkân sağlar.  

Fesat itidal çizgisinden çıkıp bozgunculuk gibi yeni bir kavramın geçişine 

izin verebilir. Bozgunculuk kavramının kelime anlamı “çatışma, çelişme”
46

 

şeklindedir. Sosyoloji sözlüğünde ise bozguncu kişi Latince kökenli “hooligon”
47

 

kelimesiyle ifade edilmektedir. Nitekim bu kelimeye Türkçede “bozguncuya yakışır 

davranış”
48

 anlamı verilmiştir. Yeryüzünde bireyin toplumsal huzuru, birlikteliği ve 

dengeyi bozmaya yönelik davranışlarını ifade eden bozgunculuğun ortaya çıkmasına 

sebep olan bazı etkenler vardır. Bunlardan bazıları emre muhalefet ve 

sapma, üstünlük kurma arzusu, tevhitten kopmak ve alternatifler oluşturmak, risâleti 

engellemeye çalışmaktır. Maide Suresi‟nde insanlık tarihinde bozguncu 

davranışlarda bulunan insanlara örnek olarak İsrailoğullarından bazıları 

zikredilmiştir.
49

 Allah “Bundan dolayı İsrailoğullarına (Kitap'ta) şunu yazdık: „Kim, 

bir insanı, bir can karşılığı veya yeryüzünde bir bozgunculuk çıkarmak karşılığı 

olmaksızın öldürürse, o sanki bütün insanları öldürmüştür. Her kim de birini 

(hayatını kurtararak) yaşatırsa, sanki bütün insanları yaşatmıştır. Andolsun ki, 

                                                           
44

 Enbiyâ, 21/22. 
45

 Hud, 11/88. 
46

 Hançerlioğlu,   “çatışma”, 70. 
47

 Marshall, “hooligon” 306. 
48

 Eren vd., “bozgunculuk”, 1/218. 
49

 Taberî, Câmiʿu‟l-beyân, 8/559. 



18 

onlara resûllerimiz apaçık deliller (mucize ve âyetler) getirdiler. Ama onlardan 

birçoğu bundan sonra da (hâlâ) yeryüzünde aşırı gitmektedir”
50

 buyurmuştur. 

Çünkü bir kimseyi öldürmeyi aklına koyan kimse onu öldürmenin bütün insanlığı 

öldürmek gibi olduğunu tasavvur ettiğinde hissettiği duygular iç âleminde büyük bir 

infiale sebep olur ve onu düşüncesinden vazgeçirir. Hayat vermeyi murat ettiği 

zaman da aynı şekilde olmaktadır. 
51

Mevdudi, Talmud‟da şöyle denmektedir. 

İsrail‟den tek bir kişiyi koruyan, Allah‟ın Kitabı‟na göre, tüm dünyayı korumuştur. 

Yine Talmud‟da İsraillilerden tek bir kişiyi öldüren tüm ırkı öldürmüş gibi 

cezalandırılacaktır
52

 diye yorumlamıştır. Razî ise ayetle ilgili olarak “andolsun ki 

peygamberlerimiz onlara beyyineler getirmişti. Sonra, muhakkak ki içlerinden pek 

çoğu, bunların arkasından yeryüzünde mutlaka haddi aşmaktadırlar” demiştir. Bunun 

manası şudur, Yahudilerin çoğu peygamberlerin gelişinden ve onlara öldürmeyi 

haram kılışından sonra yine de haddi aşmışlardır, yani adam öldürmenin büyük bir 

suç olduğuna aldırış etmemişlerdir.
53

  

Her insan iyilik veya kötülük yapabilecek özellikte yaratılmıştır.
54

 Hz. 

Peygamber‟ n (s.a.s.) “Her  nsan hata eder, hata edenler n en hayırlıları  se tövbe 

edenlerd r.” (T rm zî, Kıyamet, 49 [2499 ; İbn Mâce, Zühd, 30 [4251 ) şekl ndek  

beyanı, insanların günah işleme ve hata yapma özelliğine sahip olduğu gerçeğinin 

açık b r  fades d r. Aynı doğrultuda Hz. Peygamber' n (s.a.s): “Eğer s z h ç günah 

 şlemeseyd n z, Allah günah  şleyen ve günahlarından tövbe ve  st ğfar eden b r 

topluluk yaratır da onları bağışlardı.” (Müsl m, Tevbe, 9, 10 [2748 )  fadeler  de 

oldukça anlamlıdır. Hadis-i şerif, insanın mutlak olarak hatasız, kusursuz ve günahsız 

olamayacağını vurgulamaktadır. Şüphesiz bu ifadeler, günah işlemeye bir teşvik 

olmayıp aksine insanın doğasını açıklayan ve kendisini tanımasını sağlayan birer 

hatırlatma ve uyarıdır. Nitekim pek çok âyet ve hadiste insanın günahlardan ve Yüce 

Allah‟ın yasaklarını çiğnemekten sakınması emredilmiştir. Bu noktada günah ve 

günahkârlık olgularının değerlendirilmesi yerinde olacaktır. 

                                                           
50

 El-Maide, 5/32.  
51

 Zemahşerî, Keşşâf, II, 428. 
52

 Mevdûdi, Tefhimül Kur‟an, I,477. 
53

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 43. 
54

 Bk. eş-Şems 91/8. 



19 

Günahkâr kelimesi sözlükte “günah işleme, günahlı olma”
55

 anlamına 

gelmektedir. Maide Suresi‟nde “Allah Onlardan çoğunun günahta, düşmanlıkta, 

haram yemede birbirleriyle yarıştıklarını görürsün. Yapmakta oldukları şey ne 

kötüdür”
56

 buyurmaktadır. Râzî kelimeye “bir şeyde yarışmak, o şeye hızlıca girip 

onun içine dalmak, düşmek” anlamlarını vermiştir. Dolayısıyla günah, belirgin bir 

hatayı bir defalığını ve bilinçsiz yapmak değil, bile isteye ve sürekli yapmak 

demektir. Ayette geçen “ism” kelimesinin “yalan”, “udvân” kelimesinin ise “zulüm” 

manasına geldiği söylendiği gibi, ism kelimesinin, kişinin kendisiyle ilgili günahlar; 

udvân kelimesinin de başkasıyla alâkalı günahlar olduğu da söylenmiştir.
57

  

Neredeyse bütün dinlerde günah konusu ile ilgili geniş bir terminoloji 

bulunmaktadır. Bütün dinlerde günah kutsala karşı işlenen, ilâhî emirlerin ihlali ve 

sosyolojik düzenin bozulmasıyla sonuçlanan tutum ve davranışlar bütünü olarak 

değerlendirilmiştir. Ancak günahın tanımı, kaynağı, çeşitleri ve insan üzerindeki 

etkileri konusunda birbirlerinden ayrılmaktadırlar. Yahudilik, Hıristiyanlık ve 

İslâmiyet gibi dinlerde ilk günah, Hz. Âdem tarafından işlenmiştir.
58

 Ancak bu inanç 

sistemleri bahsi geçen günahın mahiyeti konusunda birbirlerinden ayrılmaktadırlar. 

Yahudilikte Tanrı suretinde ve mükemmel bir şekilde yaratıldığı bildirilen insan ilk 

günahı işleyerek “Aden” cennetindeki yerini kaybetmiş, meşakkatli bir dünya 

hayatına gönderilmiştir. Hz. Âdem günah işlemesiyle adeta nesline kötü örnek olmuş 

ve ondan sonra gelenler günah işlemeye meyilli hale gelmişlerdir. Günahlar 

vesilesiyle ilahi emirlerin ihlalinde ferdi sorumluluk ön plandadır. Bununla birlikte 

günahın toplumu ve masumları ilgilendiren, zamana, duruma ve şartlara göre 

değişebilen boyutları bulunmaktadır. İlk bakışta günah bir olumsuzluk ifade etse de 

kişinin sonradan farkındalık yaşayıp günahına tövbesinden dolayı Allah‟a 

yakınlaşması da mümkündür.  

Maide suresine göre insandan beklenen bir diğer erdemli ve aynı zamanda 

helal tutum kendi saygınlığını koruyup başka insanlara da saygılı davranmaktır. Aksi 

halde saygısız davranışlar kişinin onurunu kaybettirecektir. Saygısız kelimesi 

                                                           
55

 Eren vd., “günahkâr”, 1/584. 
56

 El-Maide, 5/62. 
57

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 140. 
58

 Taberî, Câmiʿu‟l-beyân, 8/352. 



20 

sosyolojik olarak “çatışma, ceza toplum bilimi”
59

 lügavî olarak ise “saygısız olma 

durumu veya saygısızca davranış, hürmetsizlik, münasebetsizlik”
60

 şeklinde 

tanımlanmıştır. İnsanlar var olabilmek için birlikte yaşamak zorundadırlar. Birlikte 

yaşayan insanların da doğal olarak bu birlikteliği sürdürebilmesi için birbirine 

dikkatli ve ölçülü davranmaları gerekmektedir. İnsanların yaşam alanları içerisinde 

birbirine karşı eylem ve tutumlarında sınırlarını bilmeleri, onların daha istenir bir 

yaşam sürmelerine vesile olabilir. Esasında toplumsal yaşamın temelinde “sana nasıl 

davranılmasını istiyorsan sende başkalarına o şekilde davran” sözünün bir kural 

haline gelmesi gerekmektedir. Bunun için de vicdanının sesini dinleyen insanların 

yetiştirilmesine ihtiyaç vardır.  

Birlikte yaşam mücadelesi verilen ortak alanlarda yaşamın gereği olarak 

insanların sınırlarını bilmeleri ve birbirine saygılı olmaları gerekmektedir. 

Başkalarına saygı duymakla ilgili olarak Allah Teâlâ Maide Suresi‟nde “Ey iman 

edenler! Allah'ın (koyduğu din) nişanelerine, haram aya, hac kurbanına, (bu 

kurbanlıklara takılı) gerdanlıklara ve de Rablerinden bol nimet ve hoşnutluk 

isteyerek Kâbe‟ye gelenlere sakın saygısızlık etmeyin. İhramdan çıktığınızda 

(isterseniz) avlanın. Sizi Mescid-i Haram‟dan alıkoydular diye birtakımlarına 

beslediğiniz kin, sakın ha sizi, haddi aşmaya sürüklemesin. İyilik ve takva (Allah'a 

karşı gelmekten sakınma) üzere yardımlaşın. Ama günah ve düşmanlık üzere 

yardımlaşmayın. Allah'a karşı gelmekten sakının. Çünkü Allah'ın cezası çok 

şiddetlidir”
61

 buyurmaktadır. Râzî‟nin rivayetine göre Hutam b. Hind el-Bekrî 

adında bir adam Medine‟de Hz. Peygamber‟in huzuruna gelerek kendisini kavminin 

temsilcisi diye tanıtmış, arkadaşlarıyla birlikte gelip Müslüman olacaklarını söylemiş 

ve İslâm‟ın ne olduğunu öğrenmek istedi. Hz. Peygamber de İslâm‟ın, Allah‟tan 

başkasına tapmamak, namaz kılmak, zekât vermek ve oruç tutmak olduğunu 

anlatınca Hutam, “Senin bu anlattıkların biraz güç, ben dönüp bunları kavmime 

anlatayım, kabul ederlerse ben de kabul ederim; eğer kabul etmezlerse ben onlarla 

beraberim” deyip Hz. Peygamber‟in huzurundan ayrıldı. Yurduna dönerken 

Medineliler ‟in meralarda yayılmakta olan develerini de sürüp götüren Hutam, ertesi 

yıl Yemâme‟den bir ticaret kervanı yükleyip hacca gelmiş ve bir yıl önce götürdüğü 

                                                           
59

 Hançerlioğlu,  “çatışma”, 70. 
60

 Eren vd., “saygısızlık”, 2/1268. 
61

 El-Maide, 5/2.  



21 

develerin birçoğunun boynuna gerdanlık takıp kurbanlık olarak Harem-i şerife sevk 

etmişti. Bunu haber alan Müslümanlar, adamın kervanını vurmak için Hz. 

Peygamber‟den izin istediler. Bunun üzerine bu ayet inerek Müslümanların ona 

saldırmalarını engellemiş ve hac ibadetiyle ilgili işaretlere saygılı olmalarını 

emretmiştir.
62

 Razî saygı kavramıyla ilgili açıklamasında “Bil ki Allah Teâlâ, birinci 

ayette ihramlı olana avlanmayı haram kılınca, bu ayette de, Allah'ın emirlerine 

muhalefet etmeyi yasaklayarak aynı şeyi te'kid etmiştir ve „Ey iman edenler, Allah'ın 

şeâirine hürmetsizlik etmeyin (onları helal saymayın)‟ buyurmuştur
63

” yorumunda 

bulunmuştur. Elmamlılı ise bütün alametlere hürmet edin, hürmeti terketmeyin. Bu 

cümleden olarak haram aya savaş ve nesi‟(haram ayı tehir etmek) suretiyle 

riayetsizlikte bulunmayın. Hediye kurbanlık ve gerdanlıkların hürmetini ihlal, 

etmeyin diğerlerinin sevk ettiklerine hücum etmeyin
64

. Bu durumda saygı günlük 

hayatımızda büyük önem vermemiz gereken ahlaki bir kavram ve değer haline 

gelmektedir.  

Saygı, ahlaki olduğu kadar dinî bir değerdir ve dinde “saygı davranışları” 

Allah‟a yönelik olduğu zaman ibadet halini almaktadır. Öyleyse saygı ifadesi olan 

tutum ve davranışlar kişinin sorumluluk duygusunun veya bilincinin birer göstergesi 

durumundadırlar. Sorumluluğunu bilen insanlar, öncelikle kendine daha sonra da 

başkalarına, onların hayat hakkına, temel hak ve hürriyetlerine, kişilik haklarına 

saygılı davranmanın bir gereklilik olduğunun farkındadırlar. Kişi sosyal barışın, 

bireysel ve toplumsal güvenliğin, verimliliğin, ilerlemenin, refah, huzur ve 

mutluluğunun ancak bu şekilde mümkün olacağını bilmektedirler.  

Maide Suresi‟nde bireysel haramlar ve helaller ışığında analiz etmemiz 

gereken bir diğer kavram “zalim” kavramıdır. Zalim kavramının sosyolojik karşılığı 

“vahşilik”
65

 kelime anlamı ise “Acımasız ve haksız davranan, kıyıcı, zulmeden”
66

 

dir. Zulmü gerek ahlaki erdem ve erdemsizlikler bağlamında gerekse siyasi ve 

hukuki bağlamda adaletle birlikte ele almak gerekir. Hayatın tüm alanlarında zulüm 

adaletten sapmayı anlatmaktadır. Maide Suresi‟nde Allah Hz. Âdem‟in bir oğlunun 

                                                           
62

 Razî, Tefsîr-i kebîr. VIII, 448. 
63

 Razî, Tefsîr-i kebîr, VIII, 448. 
64

 Elmalılı, Hak Dini Kur‟an Dili, III, 147. 
65

  Hançerlioğlu, “Vahşilik”, 415. 
66

  Eren vd., “zalim”, 2/1662. 



22 

diğer oğluna söylediği “Ben istiyorum ki, sen benim günahımı da, kendi günahını da 

yüklenip cehennemliklerden olasın. İşte bu zalimlerin cezasıdır"
67

 cümlesini 

nakletmektedir. Fahreddin Râzî‟ye göre zalim olan, kıyamet günü hasmını 

(zulmettiği kimseyi) razı edecek bir şey bulamadığı zaman, mazlumun günahlarından 

bir kısmı alınır, zalime yüklenir. Buna göre Habil Kabil‟e “Ben bir yandan, Kıyamet 

gününde beni razı edecek bir şey bulamadığın zaman, benim günahımı, diğer taraftan 

da beni öldürme günahını yüklenmeni isterim” demiştir.
68

  

Maide Suresi‟nde zulüm kavramı “Onda (Tevrat'ta) üzerlerine şunu da 

yazdık: Cana can, göze göz, buruna burun, kulağa kulak, dişe diş kısas edilir. 

Yaralar da kısasa tabidir. Kim de bu hakkını bağışlar, sadakasına sayarsa o, kendisi 

için kefaret olur. Allah'ın indirdiği ile hükmetmeyenler, zalimlerin ta kendileridir.”
69

 

ayetinde de geçmektedir. Râzî‟ye göre “kim Allah'ın indirdiği ile hükmetmezse, 

onlar zalimlerin ta kendileridir” diye buyurulmasında şöyle bir incelik gündeme 

gelmektedir. Allah Teâlâ ilk önce “Onlar kâfirlerin ta kendileridir” buyurmuş, 

ardından “Onlar, zalimlerin ta kendileridir” buyurmuştur. Hâlbuki küfür, zulümden 

daha büyüktür. Dolayısıyla tehditlerin büyüğünü önce söylemiş, sonra daha hafifini 

zikretmiştir. Yüce Allah‟ın nimetlerinin O'ndan olduğunu kabul etmemek küfürdür. 

Ama nefsin şiddetli bir azaba duçar olmasını gerektirmesi bakımından nefse karşı 

olan bir zulümdür. Önceki ayette Cenâb-ı Hak, kişinin Halik Subhanehu hakkındaki 

kusuru hususunda ilgili olanları, bu ayette ise kişinin kendisi hakkındaki kusurlarıyla 

ilgili olanları zikretmiştir.
70

.   

Zalim kavramının küfür kavramıyla birlikte zikredilmesine “Andolsun, 

„Allah, Meryem oğlu Mesih‟tir‟ diyenler kesinlikle kâfir oldu.  Oysa Mesih şöyle 

demişti: „Ey İsrailoğulları! Yalnız, benim de Rabbim, sizin de Rabbiniz olan Allah'a 

kulluk edin. Kim Allah'a ortak koşarsa, artık, Allah ona cenneti muhakkak haram 

kılmıştır. Onun barınağı da ateştir. Zalimler için hiçbir yardımcı yoktur‟
71

 ayetinde 

de rastlıyoruz. Hz. İsa‟nın sözlerinin nakledildiği bu ayetlerde Hristiyanların sözünün 

yanlış olduğuna dair kesin deliller sunulmuştur. Çünkü Hz. İsa sonradan meydana 

                                                           
67

 El-Maide, 5/29. 
68

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 34. 
69

 El-Maide, 5/45.  
70

 Taberî, Câmiʿu‟l-beyân, 9/28; Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 90. 
71

 El-Maide, 5/72.  



23 

gelme yani hadis olmanın delillerinin kendi üzerinde de diğer insanlar üzerinde de 

bulunduğunu, yani hiçbir sonradan yaratılanın Tanrı olamayacağını savunmuş, aksi 

takdirde insanın küfre düşeceğini beyan etmiştir. Burada da küfür ile zulüm eşdeğer 

tutulmuştur. Ayetin devamında Cenâb-ı Hak, kendisine eş koşana cenneti haram 

kılmıştır. Onun varacağı yer ateştir ve zalimlerin hiçbir yardımcıları da yoktur. Razî 

fâsıkların (günahkârların) cezasının ebedî olmayacağı hususunda şöyle bir delil 

sunmuştur. Cenâb-ı Hak, müşriklerle ilgili vaîd ve tehdit çeşitlerinin en büyüğünün 

onlara cennetin haram kılınması, varacakları yerin cehennem olması, onlara yardım 

edecek hiçbir yardımcı ve şefaat edecek hiçbir şefaatçinin bulunmayışı olduğunu 

belirtmiştir. Eğer mümin fâsıkların (günahkârların) hâli de böyle olsaydı, 

müşriklerin, şirklerinden ötürü böyle bir vaîd ile tehdit edilmelerinin bir manası 

kalmazdı.
72

 Kur‟an-ı Kerim zalimleri dile getirdiği gibi bazı kişi ve kişileri “en 

zalim” tabiriyle de nitelemiştir. En zalim olarak nitelenmiş olan bu kişilerin tamamı 

insani ilişkilerden çok Allah ile olan ilişkileri içerisinde Allah‟a karşı olan 

zalimliklerinden dolayı böyle nitelendirilmişlerdir.  

Bireysel haram ve helallerle ilgili bir diğer kavram ise hayatta sahip 

olduklarını, kendisine bahşedilen nimetleri takdir edemeyen insanlarda görülen 

nankörlüktür. Nankör kelimesi “kendisine yapılan iyiliğin değerini bilmeyen, 

iyilikbilmez”
73

 diye tanımlanmıştır. İnsanlar doğuştan iyiliğe ve kötülüğe meyilli 

olan varlıklardır. Kötülüğe meyletmenin bir şekli olan nankörlüğün ise şükrü ihmal 

etmek, yapılan iyilik karşısında sessiz kalmak, yaratıcıyı tanımamak vb. birçok 

boyutu vardır. Kendisine dünya ve ahiret mutluluğunu getirecek dinin değerini 

bilmemek ve onun emirlerine uygun yaşamamak da bir tür nankörlüktür. Maide 

Suresinde Allah bu tür nankörlüğü İsrailoğulları üzerinden açıklamış ve “Andolsun, 

Allah İsrailoğullarından sağlam söz almıştı. Onlardan on iki temsilci seçmiştik. 

Allah, şöyle demişti: "Sizinle beraberim. Andolsun eğer namazı kılar, zekâtı verir ve 

elçilerime inanır, onları desteklerseniz, (fakirlere gönülden yardımda bulunarak) 

Allah'a güzel bir borç verirseniz, elbette sizin kötülüklerinizi örterim ve andolsun 

sizi, içinden ırmaklar akan cennetlere koyarım. Ama bundan sonra sizden kim inkâr 

                                                           
72

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 172. 
73

 Eren vd., “nankör”, 2/1072. 



24 

ederse, mutlaka o, dümdüz yoldan sapmıştır”
74

 buyurmuştur. Allah ile yaptıkları 

misaktan sonra kâfir olanlar muhakkak dosdoğru yoldan sapmış nankörler olurlar. 

Allah'ın kendilerine meşru kılmış olduğu din demek olan müstakim yoldan sapmanın 

kendisi nankörlüktür. Nimetin büyüklüğü arttıkça ona karşı gösterilen nankörlüğün 

de derecesinin artığını “bundan önce küfreden kimseler de mutlaka dosdoğru yoldan 

sapmış olur denilirse, biz deriz ki evet ama şu var ki imandan sonra sapma, daha açık 

ve daha büyük bir cürüm ve sapma olur. Çünkü küfrün çirkinliği, inkâr edilen 

nimetin büyüklüğü nispetinde artar. Binâenaleyh, nimet arttığında, o nimeti inkâr 

etmenin kabahati de o nispette artar ve had noktaya ulaşır “
75

 şeklinde açıklamıştır.  

Maide suresinde geçen ve daha önce açıklanan küfür, zulüm ve nankörlük 

kavramlarıyla aynı anlama alanına giren bir başka kavram da “tekzîb” kavramıdır. 

Kavramın kelime anlamı “yalanlama” dır.
76

 Yalan söylemek, iftira etmek 

anlamındaki kizb (kezib) kökünden türeyen tekzîb yalanlamak ve inkâr etmek 

manasında mastar veya isim olarak kullanılmaktadır.
77

 Maide Suresinde varlığın 

hakikatine dair yalan söylenmesi “Allah ne Bahîre ne Sâibe ne Vasîle ne de Hâm 

diye bir şey meşru kılmamıştır. Fakat inkâr edenler Allah'a karşı yalan uyduruyorlar. 

Zaten çoklarının aklı da ermez
78

 ayetinde vurgulanmaktadır. Burada bahsi geçenler 

Allah‟a ortak koşmakta kullanılmış varlıklardır. Ayette Allah‟a karşı yalan 

uyduranların çoğunun akıllarının hakikate ermediği söylenmiştir. Müfessirlere göre 

Amr İbn Lühay el-Huzâî, Mekke‟ye melik olmuştu. Bu, Hz. İsmail (As.)‟ dan gelen 

dini değiştiren ilk kimsedir. O, bazı putlar yaptırmış ve diktirmişti. Bahîre, Sâibe, 

Vasîle ve Hâm'ı bu şahıs meşru saymıştı. Hz. Peygamber (s.a.v) “Onu cehennemde 

gördüm. O, kendi kötü kokusu ile cehennemliklere eziyet veriyordu” demiştir.
79

 

Mevdudi, Allah‟a yemin ederim ki, marufu emredip münkerden nehyetmek üzerinize 

borçtur. Eğer bunu ihmal ederseniz Allah en kötü insanları üzerinize salar ve size 

zarar verirler. Sonra iyileriniz dua eder de, Allah dualarını kabul etmez
80

 şeklinde 

yorumlamıştır. 

                                                           
74

 El-Maide, 5/12. 
75

 Razî, Tefsîr-i kebîr, VIII, 541. 
76

 Eren vd., “tekzib”, 2/1444. 
77

 Hülya Alper, “Tekzip”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 28 Ocak 2022). 
78

 El-Maide, 5/103. 
79

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 255. 
80

 Mevdûdi, Tefhimül Kur‟an, I, 518. 



25 

 İnsan hayatın çeşitli dönemlerinde bilinçli ya da bilinçsiz olarak bazı 

olumsuz fillere meyledebilir ve tüm yönelimlerinin sonuçlarından insanın kendisi 

sorumludur. Bilinçsiz olarak yönelişlerin sebebi akıl melekesini kullanmasına engel 

teşkil eden içkidir. Maide Suresinde bireysel haramlar arasında içki kullanımının da 

altı çizilmiştir. Aklın melekelerinin kullanımına engel teşkil edecek türden içkilerin 

alınması Toplumbilim Sözlüğünde “alkolizm”
81

 olarak ifade edilmektedir. Maide 

Suresinde ise içkinin kötülüğü “Allah ”Ey iman edenler! (Aklı örten) içki (ve benzeri 

şeyler), kumar, dikili taşlar ve fal okları ancak, şeytan işi birer pisliktir. Onlardan 

kaçının ki kurtuluşa eresiniz”
82

 ayetiyle ifade edilmiştir. Râzî bazı yiyecek ve 

davranışları helal kılan ayetlerle diğer bazılarını haram kılan ayetler arasındaki 

bağlantıyı “Bu ayetin, kendinden önceki ifadelerle münasebeti şöyledir, Allah daha 

önce „Ey iman edenler, Allah'ın size helâl kıldığı o en temiz ve güzel şeyleri 

(kendinize) haram kılmayın. Haddi aşmayın. Çünkü Allah haddi aşanları sevmez. 

Allah'ın size rızık olmak üzere verdiği şeylerden helâl ve tertemiz olarak yiyin‟ 

(Maide. 87-88) buyurmuştur. Daha sonra nefse hoş gelen şeylerden birisi de içki ve 

kumar olunca, pek yerinde olarak bu ikisinin helal olanlar sınıfından olmayıp, aksine 

haram kılınmış şeyler cümlesinden olduklarını beyan etmiştir
83

 şeklinde açıklamıştır.  

Maide suresinde konuyla ilgili başka bir ayette ise Yüce Allah “Şeytan, içki 

ve kumarla, ancak aranıza düşmanlık ve kin sokmak; sizi Allah'ı anmaktan ve 

namazdan alıkoymak ister. Artık vazgeçiyor musunuz?”
84

 Buyurmaktadır. Ayete dair 

açıklamalarında Râzî “içkiye gelince bil ki, içki içen kimse hakkında görünen şudur 

ki, o içkiyi bir grupla birlikte içmektedir ve içmedeki maksadı ise, arkadaşları ile 

eğlenmek ve onlarla sohbet edip konuşarak neşelenmektir. Binâenaleyh onun bu 

beraberlikten gayesi, dostluk ve ülfeti kuvvetlendirmektir. Ancak ne var ki çoğu kez 

bu durum, tersine döner. Zira içki aklı alır. Akıl zail olup gittiğinde ise, aklın hiçbir 

direnmesi olmaksızın, şehvet ve gazap insanı hâkimiyetine alır. Bunların insana 

hâkim olması ile de, bu dostlar arasında çekişme ve tartışma meydana gelir. Bu 

çekişmeler çoğu zaman döğüşe, katilliğe ve çirkin sözler söylemeye sebebiyet verir. 

Bu da, en şiddetli bir düşmanlık ve kin doğurur. Bundan ötürü şeytan devamlı olarak 

                                                           
81

 Marshall, “alkolizm”, 316. 
82

 El-Maide, 5/90. 
83

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 205. 
84

 El-Maide, 5/91. 



26 

içki içmek için bir araya gelmenin, ülfet ve muhabbeti kuvvetlendireceği düşüncesini 

teşvik eder ve güzel gösterir. Durum ahirette de tersine döner ve orada da düşmanlık 

ve kinin en şiddetlisi meydana gelir
85

 diyerek içkinin insanı sosyolojik ve psikolojik 

olarak sağlıksız davranışlara sevk ettiği için dinde yasaklandığını vurgulamıştır. 

Dolayısıyla içki kişinin sadece kendi bedensel sağlığına değil Allah ile arasındaki 

ilişkisine de büyük zararlar verebilmektedir. 

Anlaşıldığı üzere Maide Suresi haramlar ve helaller konusuna geniş yer 

vermiş fakat asıl olanın helallik olduğunun altını çizmiştir. İnsanları sorumluluk 

sahibi varlıklar olarak yaratan Allah, pek çok mahlûkattan faydalanmayı onlara helâl 

kılarken bir kısmına ise sınırlama getirmiş ve bunları haram olarak sınıflandırmıştır. 

Haram ve helallerle ilgili olarak üzerinde durulması gereken konu haram olanların 

helalleştirilmesinin kötülüğü kadar helal olanların haramlaştırılmasının da kötü 

olduğudur. İnsanın yaratılış amacı Allah‟a kulluk olmakla birlikte insan hayatın 

çeşitli dönemlerinde bilinçli ya da bilinçsiz olarak bazı olumsuz fillere meyledebilir 

ve harama bulaşabilir. Fakat işlenen haramlara tövbe etmek ve helal dairede 

yaşamaya çalışmak da mümkündür. Bu bağlamda dünya hayatı haramlarla helaller 

arasında seçim yapılması gereken bir imtihan yeridir. İnsan, Allah‟ın emrettiği 

şekilde helal dairede yaşayarak ve haramlardan uzak durarak dengeli bir toplum 

oluşturabilir ve dünya hayatındaki kulluk sınavını başarıyla tamamlayabilir. 

1.3.2.Takva 

Maide suresinde bireysel yansımaları ön planda olan kavramlar arasında 

takva ve onunla doğrudan ilişkili kavram ve olgular yer almaktadır. Takva, insanın 

haram olan davranışlardan uzak durmasını, iyi, güzel, olumlu olan davranışlara 

yönelmesini, şüpheli durumlara karşı temkinli davranmasını, kâmil insan olma 

yolunda kendisine fayda sağlayacak olanlara öncelik vermesini ifade eden bir 

kavramdır. Sözlükte “korumak, korunmak, sakınmak, saygı göstermek, dindar 

olmak, itaat etmek, korkmak, çekinmek anlamlarındaki vikâye mastarından 

türeyen takva kelimesini Seyyid Şerîf el-Cürcânî, “Allah‟a itaat ederek azabından 

sakınmaktır, bu da ceza almayı haklı kılan davranışlardan nefsi korumak suretiyle 

gerçekleşir” şeklinde açıklamıştır. Klasik müfessirler takvaya ve aynı kökten gelen 

                                                           
85

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 207. 



27 

emir kiplerine genellikle “Allah‟tan korkun” anlamını vermişlerdir. Söz konusu fiilin 

kökü korku anlamını da içermekle birlikte bu korkunç bir şeyden çekinmeyi değil 

seven birinin sevdiğinin gönlünü incitmekten çekinmesini, yaratanına karşı saygı ve 

sorumluluk duyma hassasiyetini ifade eder. Bu bağlamda takva karşılığı olarak 

önerilen “Allah bilinci, Allah‟a karşı sorumluluk bilinci” ifadeleri kavramın içeriğine 

daha uygun görünmektedir.  

Takva ve ondan türetilen ittikâ kelimelerinin içerdiği korku Allah‟a duyulan 

saygıdan kaynaklanır. Böyle bir duygu müminleri kötülükten ve günahtan vazgeçirip, 

iyiliğe ve hayra sevk etmesi ve böylece toplumu da güzelleştirip güçlendirmesi 

hasebiyle sosyolojik bir unsur haline gelmektedir.
86

 Maide Suresinde takva kavramı 

hac ibadetinin rükünlerinin anlatıldığı ayette geçmekte, bireysel bir saygıdan 

toplumsal bir duruma geçiş yapılmaktadır. Söz konusu ayette Allah “Ey iman 

edenler! Allah'ın (koyduğu din) nişanelerine, haram aya, hac kurbanına, (bu 

kurbanlıklara takılı) gerdanlıklara ve de Rablerinden bol nimet ve hoşnutluk 

isteyerek Kâbe‟ye gelenlere sakın saygısızlık etmeyin. İhramdan çıktığınızda 

(isterseniz) avlanın. Sizi Mescid-i Haram'dan alıkoydular diye birtakımlarına 

beslediğiniz kin, sakın ha sizi, haddi aşmaya sürüklemesin. İyilik ve takva (Allah'a 

karşı gelmekten sakınma) üzere yardımlaşın. Ama günah ve düşmanlık üzere 

yardımlaşmayın. Allah'a karşı gelmekten sakının. Çünkü Allah'ın cezası çok 

şiddetlidir”
87

 buyurmaktadır. Razî, “Allah'a saygılı olun. Şüphesiz ki Allah 

cezalandırması şiddetli olandır” ifadesinden maksadın tehdit ve vaîd olduğunu, 

ayetin “Allah'a saygılı olun da O'nun haramlarından herhangi birisini helal saymayın, 

çünkü Allah, hiç kimsenin, cezalandırmasına tahammül edemeyeceği derecede 

cezalandırması şiddetli olandır” anlamına geldiğini ifade etmiştir.
88

 Surenin bir başka 

ayetinde ise Yüce Allah aynı fiilin sakınma anlamının vurgulayarak “Ey iman 

edenler! Allah için hakkı titizlikle ayakta tutan, adalet ile şahitlik eden kimseler olun. 

Bir topluma olan kininiz, sakın ha sizi adaletsizliğe itmesin. Âdil olun. Bu, Allah'a 

karşı gelmekten sakınmaya daha yakındır. Allah'a karşı gelmekten sakının. Şüphesiz 

                                                           
86

 Süleyman Uludağ, “Takva”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 

2010), 39/484-486. 
87

 El-Maide, 5/2 
88

 Razî, Tefsîr-i kebîr, VIII, 455. 



28 

Allah, yaptıklarınızdan hakkıyla haberdardır”
89

 buyurmaktadır. Râzî söz konusu 

ayetin ayetlere bağlı bir ifade olduğunu, burada insanları mükellef oldukları şeylere 

yerine getirmeye teşvik maksadının yer aldığını belirtmiştir. Ayetten hareketle “Bil 

ki mükellefiyetler ne kadar çok olsa da, şu iki ana grupta toplanırlar. İlki Allah‟ın 

emirlerine saygı duymak diğeri ise mahlûkata (insanlara) karşı şefkatli olmaktır. 

Buna göre ayetteki “Allah için hakkı ayakta tutanlar (olun)” emri birinci kısma, yani 

Allah‟ın emrine saygı duymaya işarettir. İnsan açısından “kavvâmûn” (ayakta olmak, 

ayakta tutmak) olmanın manası, Allah‟ın rızasına ulaşmak üzere kulluğu ortaya 

koyup, rubûbiyyete saygı duyma gibi yerine getirilmesi gerekli olan her yerde hakkı 

Allah için ayakta tutmak demektir. Ayetteki, adalette şahitlik edenler olun buyruğu 

da insanlara şefkatli olmaya işarettir
90

 açıklamasını yapmıştır.  

Maide Suresinin takvaya dair tüm ayetler insanı Allah‟ın emirlerine karşı 

gelmekten korkmaya davet etmekte, helal ve haram olan her şeyin hikmetini 

hakkıyla bilen Allah‟ın davetine icabet etmeye çağırmaktadır. Allah rızasına ulaşmak 

ve toplumun düzenini sağlamak üzere çalışmak zorlu bir davranıştır ama iyi niyetle 

yerine getirilen her zorluğun sonunda huzur, dayanışma, güven, saadet ve sadakat 

vardır. Allah‟ın insanlığa sunduğu en büyük nimet İslam dini ve Kuran‟ı Kerim‟dir, 

diğer nimetleri ise sayılamayacak kadar çoktur. Dolayısıyla takva, insanın kendisini 

nimete şükürsüzlükten alıkoyması anlamında da gelmektedir. Takva Allah‟ın rızasına 

uygun duygu ve davranışlar bütününü ifade ettiği için “bir şeye inanarak bağlanış, 

inanç, din inancı
91

 olarak tanımlanmakta olan “akide” kavramıyla da doğrudan 

ilgilidir. Zira hak ya da batıl olsun insanın kalben kabul ettiği şeyler onun tüm duygu 

ve davranışlarını belirlemektedir. İslam toplumunda şüphe ve zanna mahal 

bırakılmadan inanılan tüm değerler bireye ve topluma takvayı getirecektir. Bu 

noktada akide ile tamamen uyumlu olan ve insan için farklı duygusal ve davranışsal 

sorumlulukları beraberinde getiren “iman” kavramı önem arz etmektedir. Aynı inanç 

ve davranış bütünlüğüne sahip olan insanlar ise tüm Kur‟an‟da olduğu gibi Maide 

Suresinde de “iman edenler” şeklinde isimlendirilmişlerdir. 

                                                           
89

 El-Maide, 5/8. 
90

 Razî, Tefsîr-i kebîr, VIII, 531. 
91

 Eren vd., “akide”, 1/37. 



29 

Maide Suresi‟nde Allah takvaya götüren davranışlardan bazılarına yer verdiği 

“Ey iman edenler! Allah'ın size olan nimetini hatırlayın. Hani bir topluluk size el 

uzatmaya (tecavüze) kalkışmıştı da, Allah (buna engel olmuş) onların ellerini sizden 

çekmişti. Allah'a karşı gelmekten sakının. Müminler yalnız Allah'a tevekkül 

etsinler”
92

 ayetinde iman etme ile kötülükten sakınmayı birlikte zikretmiştir. İman 

edenler ifadesinin sosyolojik karşılığı “ahlaki cemaat” 
93

 şeklindedir. Yani iman eden 

toplumun belirli ahlaki değerleri olmak zorundadır. Bu noktada insanlığa takvayı 

tavsiye eden Kur‟an‟ın insanlarla iletişim kurma şekline, kullandığı hitap 

kelimelerine önem verdiği anlaşılmaktadır. Hitap, Allah‟ın insanlara yönelik 

sözüdür
94

 ve “ey insanlar” sözü inanan, inanmayan tüm topluma hitap ederken “ey 

iman edenler” hitabıyla sadece inananlara hitap etmektedir. Aslında Kuran‟ın tamamı 

Hz. Peygamber‟e ve tüm insanlığa sesleniştir ama inanan topluluğa özel somut 

mesajlar da vermektedir. Burada iman edenlerle etmeyenlerin kesin çizgilerle 

ayrılması önem kazanmaktadır.  

Bahsi geçen türden bir ayırım Maide Suresinin”(Ey Muhammed!) İman 

edenlere düşmanlık etmede insanların en şiddetlisinin kesinlikle Yahudiler ile Allah'a 

ortak koşanlar olduğunu görürsün. Yine onların iman edenlere sevgi bakımından en 

yakınının da "Biz Hristiyanlarız" diyenler olduğunu mutlaka görürsün. Çünkü 

onların içinde keşişler ve rahipler vardır. Onlar büyüklük de taslamazlar” 
95

 

şeklindeki ayetinde geçmektedir. Râzî‟nin açıklamalarına göre İslâm'ın ilk yıllarında 

müşrikler galip, Müslümanlar ise mağlup idiler. Müşrikler ve özellikle Yahudiler 

Müslümanlara sürekli zarar vermeyi, onları öldürmeyi ve mallarını mülklerini 

yağmalamayı istiyorlardı. Allah Teâlâ İslamiyet kuvvet kazanıp, Müslümanların 

şevketi ve gücü artıncaya kadar müşriklerin bu isteklerine mani olmuş, iman edenlere 

desteğini sürdürmüştür.
96

  Zemahşerî‟ye göre Allah Teâlâ bu ayette Yahudilerin aşırı 

kibirli hallerini ve hakka icabetlerinin zorluğunu, buna mukabil Hristiyanların 

huylarının yumuşaklığını ve İslâm‟a yönelik meyillerinin ve yaklaşımlarının 

kolaylığını ifade etmiştir. Yahudileri müminlere aşırı düşmanlıkta müşriklere eş 

tutmuş ve hatta onları müşriklerden önce zikretmek suretiyle bu konuda onların daha 

                                                           
92

 El-Maide, 5/11. 
93

 Marshall, “Ahlaki Cemaat”, 5. 
94

 Uludağ, “Hitap”. 
95

 El-Maide, 5/82. 
96

 Razî, Tefsîr-i kebîr, VIII, 535. 



30 

da ileride olduklarını vurgulayarak iman edenleri uyarmıştır. Elmalılı ise her 

toplumda iyiler ve kötüler bulunur. Burada işaret edilen hususlar inanç gruplarının 

toplumsal karakterleriyle ilgilidir. Öte yandan yahudilerin tek Tanrı inancına sahip 

olmaları dolayısıyla müslümanlara hıristiyanlardan daha yakın oldukları 

düşünülebilir. Fakat Hıristiyanlığa sonradan sokulan ve mensupları tarafından da 

anlaşılıp mâkul bir izaha kavuşturulamamış olan teslîs inancının onların davranışları 

ve müslümanlara bakışları üzerinde önemli bir olumsuz etkisi olmamıştır. İnsanları 

birbirine yaklaştıran veya uzaklaştıran asıl faktör ahlâkî davranışlar ve âdâb-ı 

muâşerettir
97

 şeklinde yorumlamıştır. Hıristiyanların Allah inancı konusundaki 

yanlışlıkları ve sapık düşünceleri ise zaten Kur‟an‟da değişik vesilelerle 

eleştirilmiştir. Burada söz konusu olan inançlar değil davranışlardır Allah “Bunları, 

insanların hayata karşı en düşkünü bulacaksın hatta şirk koşanlardan bile daha 

çok...”
98

 İfadesinde de aynı şeyi yapmış ve onların yaşama hırsı konusunda 

müşriklerden bile önde, insanların en hırslısı olduklarını beyan buyurmuştur.
99

  

Maide Suresi‟nde iman edenlerle etmeyenler arasındaki ayırımın ifade 

edildiği bir başka ayet ise “Ey inananlar! Yahudi ve Hristiyanları dost edinmeyin. 

Onlar birbirlerinin dostlarıdırlar. Sizden kim onları dost edinirse, kuşkusuz o da 

onlardandır. Şüphesiz Allah, zalimler topluluğunu doğruya iletmez
100

 şeklindedir. Bu 

ayetler Müslümanın ancak kendisi gibi iman edenlerle dostluk kurması gerektiğini, 

aksi takdirde kendisinin de duygu ve davranış olarak zamanla onlara benzeyeceğini 

ve nihayetinde onların başına gelecek ilahi ceza ile cezalandırılacağını 

vurgulamaktadır. Konuyla ilgili bir başka ayette ise  “Kim Allah'ı, O„nun 

peygamberini ve inananları dost edinirse, bilsin ki şüphesiz Allah taraftarları 

galiplerin ta kendileridir” 
101

 buyurulmaktadır. Râzî, inananların Allah'ın 

ordusundan ve yardımcılarından oldukları için, galip geleceklerini ifade etmiştir. 
102

 

tüm bu ayetler bir Müslümanın, hayatında en yakınında bulunduracağı ve dost 

edineceği kimseleri seçerken temel ölçütünün iman ve onunla bütünleşen takva 

olması gerektiğini ortaya koymaktadır. 

                                                           
97

 Elmalılı, Hak Dini Kur‟an Dili, III, 327. 
98

 Bakara 2/96. 
99

 Zemahşerî, Keşşâf, II, 524. 
100

 El-Maide, 5/51. 
101

 El-Maide, 5/56. 
102

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 128. 



31 

Maide Suresinde takvanın ilişkili olduğu bir diğer kavram “tövbe” kavramıdır 

Maide Suresi‟nde Allah “Ancak onları ele geçirmenizden önce tövbe edenler bunun 

dışındadırlar. Artık Allah'ın çok bağışlayıcı, çok merhamet edici olduğunu bilin” 
103

 

buyurmaktadır. Allah‟ın emir ve yasaklarına muhalif davranıldığında yeni bir 

farkındalıkla geri dönmeyi ve kendini düzeltmeyi ifade eden bu kavramın sosyolojik 

karşılığı “aklı doğru ve yöntemli bir biçimde kullanarak tartışmayı, bilgi alışverişini 

sorunsuz bir şekilde yürütüp doğruyu bulabilmeyi” ifade eden “eytişim” 
104

 

kavramıdır. Zira Allah insanları günah işleyebilecek özellikte yaratmıştır ve önemli 

olan aklını kullanıp doğruyu bulmak ve tövbe edenlerden olmaktır. Kalp ile inanıp, 

dil ile ikrar edip amel ile hayata geçirdikten sonra inanlardan oluruz. İnsan selim bir 

yöntemle akıl yürütme gerçekleştirdikten sonra hatasının farkına varabilir, doğruyu 

bulabilir ve Allah‟tan özür dileme mahiyetinde tövbe edenlerden olabilir. Ayette 

tövbenin gerekliliği insanlara çeşitli şekillerde zarar veren terör unsurlarının 

sonrasında bunun yanlışlığının farkına vardıklarında ve yakalanmadan önce 

kendilerini düzelttiklerinde artık onlara ceza verilemeyeceği hükmü üzerinden 

anlatılmaktadır. Râzî‟ye göre Allah muhariplere yani yol kesip insanlara zarar 

verenlere uygulanması gereken cezaları iyice anlatınca artık tövbe edip etmemek 

onlara kalmıştır ve bunlardan yakalanmadan önce tövbe edenler cezalandırmadan 

müstesna tutmuştur.
105

  

Maide Suresinde tövbe ve iman kavramlarıyla ilişkili olarak zikredilen bir 

başka kavram ise “salih amel” dir. İnsanın tövbe edip inananlardan olduktan sonra 

hem dünya hayatını hem de ahiretini güzelleştiren ve toplumda sosyal ilişkilerine 

doğru yön veren davranışlar bütünü salih ameller olarak isimlendirilmektedir. 

İnsanın bedenen de ruhen de daha kaliteli bir yaşam sürmesine imkân sağlayan salih 

amelleri işleyebilmesi için gerekli farkındalığa ulaşması sosyolojide “aydınlanma”
106

 

kavramı ile açıklanmaktadır. Salih amel kavramı Maide Suresi‟nde “Şüphesiz 

inananlar (Müslümanlar) ile Yahudiler, Sabiîler ve Hıristiyanlardan „Allah'a ve 

ahiret gününe inanan ve salih ameller işleyenler için hiçbir korku yoktur. Onlar 

                                                           
103

 El-Maide, 5/34. 
104

 Hançerlioğlu, “eytişim”, 139. 
105

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 51. 
106

 Marshall,  “aydınlanma”, 48. 



32 

mahzun da olmayacaklardır‟ (diye hükmedilmiştir)”
107

şeklinde geçmektedir. Râzî, 

ayetten hareketle, böyle bir iman ve amele sahip olan kimsenin kıyamete korkusuz ve 

kedersiz olarak varacağını ifade etmiştir. 
108

 Bunun için kişinin imanını mutlaka 

kendisine ve insanlığa faydalı davranışlarla yani salih amel ile güçlendirmesi 

gerekmektedir.  Dolayısıyla salih amel Allah‟ın rızasına ulaşmak için vesile olarak 

görülmelidir. 

Sonuç olarak Maide Suresi‟nin takvaya dair tüm ayetler, insanı Allah‟ın 

emirlerine karşı gelmekten korkmaya davet etmekte, helal ve haram olan her şeyin 

hikmetini hakkıyla bilen Allah‟ın davetine icabet etmeye çağırmaktadır. Maide 

Suresi‟nde takva kavramı ve onu tamamlayan tüm diğer kavramlar imanın insanlığa 

faydalı davranışlarla yani salih amellerle güçlendirilmesi içindir. İnsanın kendisini 

Allah‟ın vikayesine koyarak, ahirette kendisine zarar ve eleme neden olacak her türlü 

kötülükten titizlikle sakınması, günahlardan uzak durup hayır olan işlere yönelmesi 

takvanın esas amacıdır.  

1.3.3.Kişisel Sorumluluk 

 Maide Suresinde çeşitli vesilelerle işaret edilen sorumluluk kavramı genel 

anlamıyla yaşamımızda bazı hedefler ve idealler belirleme ve bunlara ulaşmak adına 

yapmamız gerekenleri kabullenmek demektir. Sorumluluk sahibi insan kendi istek ve 

ihtiyaçlarını giderirken başkalarının hayatlarına olumsuz etkide bulunmaktan imtina 

eder. Bu yönüyle bireysel sorumluluk başlangıç itibariyle bireysel olsa da sonuç 

itibariyle toplumsal bir kavramdır. Dinimiz kişiyi öncelikle Allah‟a, sonra kendi 

nefsine, son olarak da toplumun tüm diğer fertlerine karşı sorumlu tutmaktadır. 

Sorumluluk kavramına Kur‟an‟ın çeşitli sureleri içerisinde yer verilmiştir. Bu 

kavram çok geniş bir duygu ve davranış alanını kuşatmakla birlikte Maide Suresinde 

kişinin Allah‟a karşı sorumlulukları ibadetler bağlamında ele alınmış, örnek olarak 

da hac ibadeti sunulmuştur.  

Sorumluluk kavramının lügavî anlamı “sağduyu” 
109

, sosyolojik anlamı ise 

“bir işin neticelerini kendisine atfetme” 
110

 şeklindedir. Türkçede sormak fiilinden 

                                                           
107

 El-Maide, 5/69. 
108

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 163. 
109

 Hançerlioğlu, “sağduyu”, 339. 
110

 Marshall, “atfetme”, 47. 



33 

türetilen sorumluluk kavramı hukukta “uyulması gereken bir kurala aykırı davranışın 

hesabını vermedir” 
111

 şeklinde tanımlanmaktadır. Türk Dil Kurumu ise kavramı 

“Kişinin kendi davranışlarını veya kendi yetki alanına giren herhangi bir olayın 

sonuçlarını üstlenmesi, mesuliyeti alması”
112

 olarak açıklamaktadır. Birey açısından 

sorumluluk akıl yetisini kullanma ehliyetine sahip olmasıyla birlikte başlar. Bu 

durumda akıl sorumluluğun temel şartıdır. Diğer varlıklarda olmayan iradeye sahip 

olan insan kendine özgü bir karaktere ve şahsiyete sahiptir. İnsan; konuştuğu sözden, 

sergilediği davranıştan sorumlu olmasaydı haram, helal, mübah, günah vs. gibi 

kavramları anlamlandıramayıp kötülerle iyiler arasında fark olmazdı. İslam‟da 

kişinin iradesiyle yapacağı işlerden sorumlu tutulmuştur. İnsanın dünya ve ahirette 

tek değil birçok sorumluluğu vardır, insan Allah‟a karşı, insana karşı ve topluma 

karşı sorumlulukları olan bir varlıktır. Farklı alanlardaki sorumluluğun önemine 

sıkça vurgu yapan Peygamber Efendimiz (s.a.v) “Her biriniz bir yöneticisiniz ve her 

biriniz yönetiminizdekilerden sorumlusunuz: Devlet adamı bir yöneticidir ve 

halkından sorumludur; erkek, ailesinin yöneticisidir ve onları gözetmekten 

sorumludur; kadın, kocasının evinin muhafızıdır ve bundan sorumludur; hizmetçi 

efendisinin malının bekçisidir ve bundan sorumludur. Her biriniz bir yöneticisiniz ve 

yönetiminizdekilerden sorumlusunuz” buyurmuştur. (Buhârî, Cenâiz, 32; Ahkâm, 1).  

Kişisel sorumluluk kavramını Maide Suresi bağlamında açıklarken öncelikle 

onunla ilişkilendirilen hac kavramını incelemeyi uygun görüyoruz. Kavramın 

sosyolojik karşılığı “ulam, kuram” kavramları içerisinde geçmektedir. Bu kavramlar 

ise bir noktaya ulaşmayı ve orada bir sistem kurmayı anlatmaktadır.
 113

  Arapçada 

gitmek, yönelmek, ziyaret etmek anlamlarına gelen kelimenin ıstılahtaki anlamı ise 

bir fıkıh terim olarak, imkânı olan her Müslümanın belirlenmiş zaman içinde 

Kâbe‟yi, Arafat, Müzdelife ve Mina‟yı ziyaret etmek ve belli bazı görevleri yerine 

getirmek suretiyle yaptığı ibadettir.
114

 Türk Dil Kurumu kelimeyi “Genellikle tek 

tanrılı dinlerde kutsal olarak tanınan yerlerin, o dinden onlarca yılın belli aylarında 

                                                           
111

 Kemal Yıldız, “Sorumluluk”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 25 Ocak 2022). 
112

 Eren vd., “sorumlluluk”, 2/1328. 
113

 Hançerlioğlu, “ulam”, 393. 
114

 Ömer Faruk Harman, “Hac”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 25 Ocak 2022). 



34 

ziyaret edilmesi, İslam‟ın beş şartlarından biri olan, Müslümanlarca Zilhicce ayında 

Mekke‟de yapılan Kâbe‟yi ziyaret ve tavaf töreni” 
115

 olarak açıklamaktadır.  

Müslümanların çok temel sorumluluklarından birisi olan hac ibadeti Maide 

Suresi‟nde “Ey iman edenler! Allah'ın (koyduğu din) nişanelerine, haram aya, hac 

kurbanına, (bu kurbanlıklara takılı) gerdanlıklara ve de Rablerinden bol nimet ve 

hoşnutluk isteyerek Kâbe‟ye gelenlere sakın saygısızlık etmeyin. İhramdan 

çıktığınızda (isterseniz) avlanın. Sizi Mescid-i Haram'dan alıkoydular diye 

birtakımlarına beslediğiniz kin, sakın ha sizi, haddi aşmaya sürüklemesin. İyilik ve 

takva (Allah'a karşı gelmekten sakınma) üzere yardımlaşın. Ama günah ve düşmanlık 

üzere yardımlaşmayın. Allah'a karşı gelmekten sakının. Çünkü Allah'ın cezası çok 

şiddetlidir“
116

 şeklindeki ayette geçmektedir. Ayette ifade edilen ibadetler yapan kişi 

açısından düşünüldüğünde bireysel, yapılan ortam açısından düşünüldüğünde 

toplumsaldır. Râzî ayete dayanarak, ibadetin kişisel sorumluluk boyutuna dair 

açıklamasında “bütün Araplar Safa ile Merve‟yi haccın şeâirinden (mukaddes 

mekânlarından) kabul etmiyor ve oraların arasında say etmiyorlardı. İşte Allah Teâlâ 

bunun üzerine, „Haccın herhangi bir menâsikini bırakmayı helal saymayın. Bütün 

menâsiki tastamam ve eksiksiz yapın‟ demiştir.
117

  

Maide Suresinin konuyla ilgili bir diğer ayetinde ise “Allah Kâbe‟yi, o 

saygıdeğer evi, haram ayı, hac kurbanını ve (bu kurbanlara takılı) gerdanlıkları 

insanlar(ın din ve dünyaları) için ayakta kalma (ve canlanma) sebebi kıldı. Bunlar, 

göklerde ve yerde ne varsa hepsini Allah‟ın bildiğini ve Allah‟ın her şeyi hakkıyla 

bilmekte olduğunu bilmeniz içindir”
118

 buyurulmaktadır. Ayette açıklandığı üzere 

Allah Teâlâ Kâbe‟yi, dinî bakımdan insanlar için bir “kıyam” kılmıştır. Çünkü orada 

büyük ibadetler ve şerefli taatler yapılmaktadır. Bu ibadetlerin tamamı günahların 

bağışlanması, manevî derecelerin artması ve şerefin çoğalması için bir sebep ve 

vesile kılınmıştır.
119

 Kişi haccını ihlasla yapıp takvasını arttırmakta, hac yaparken 

Allah‟a olan bağlılığını Kâbe‟de ihramlar içinde iken bir kez daha tekrarlamaktadır. 

Allah‟a olan bağlılığımızı artırırken, takvalı insanlardan olmaya çalışırken, kişisel 

                                                           
115

 Eren vd., “hac”, 1/592. 
116

 El-Maide, 5/2. 
117

 Razî, Tefsîr-i kebîr, VIII, 449. 
118

 El-Maide, 5/97. 
119

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 239. 



35 

sorumluluklarımızı yerine getirirken belirli bir kavrayış ve farkındalık seviyesine 

ulaşırız. Kavrayış ve farkındalık seviyesine ulaşmış insan ise “mükellef” olarak 

isimlendirilmektedir.  

Mükellef kelimesi sosyolojide “ergin”
120

 olarak tanımlanmaktadır. Maide 

Suresi‟nde insanın karmaşık toplumsal ortam ve durumlarda bile bireysel 

mükellefiyetlerinden söz edilmektedir. İnsanın zorlansa bile yerine getirmek zorunda 

olduklarını “Ey iman edenler! Allah için hakkı titizlikle ayakta tutan, adalet ile 

şahitlik eden kimseler olun. Bir topluma olan kininiz, sakın ha sizi adaletsizliğe 

itmesin. Âdil olun. Bu, Allah'a karşı gelmekten sakınmaya daha yakındır. Allah'a 

karşı gelmekten sakının. Şüphesiz Allah, yaptıklarınızdan hakkıyla haberdardır”
121

 

ayeti açık bir şekilde ortaya koymaktadır. Râzî insana yüklenen görevler konusunda 

“bu ilahî buyruk da önceki ayetlere bağlı bir ifade olup bundan maksat, insanları 

mükellef oldukları şeylere boyun eğip, onları yerine getirmeye teşviktir. Bil ki 

mükellefiyetler ne kadar çok olsa da iki ana grupta toplanırlar. İlki Allah'ın 

emirlerine saygı duymak, ikincisi mahlûkata (insanlara) karşı şefkatli olmaktır. Buna 

göre ayetteki „Allah için hakkı ayakta tutanlar (olun)‟ emri birinci kısma, yani 

Allah'ın emrine saygı duymaya işarettir. Allah için „kavvâmûn‟ (ayakta olmak, 

ayakta tutmak) olmanın manası ise kulluğu ortaya koyup, yerine getirilmesi gerekli 

olan her yerde hakkı Allah için ayakta tutmak demektir. Ayetteki „adalette şahitlik 

edenler olun‟ buyruğu da insanlara şefkatli olmaya işarettir.” 
122

 Demiştir.  

Maide Suresi‟nde ifade edilen tüm kişisel sorumluluklar dünya hayatı 

içerisinde anlamlı ve önemlidir. Zira kıyamet günü geldiğinde Allah‟a karşı 

sorumluluklarını yerine getirmemiş insanların son pişmanlıkları fayda vermeyecek 

“Şüphesiz yeryüzünde olanların hepsi ve yanında bir o kadarı daha kendilerinin 

(kâfirlerin) olsa da onu kıyamet gününün azabından kurtulmak için fidye verecek 

olsalar, onlardan yine kabul edilmez. Onlara elem dolu bir azap vardır.
123

” ayetinde 

ifade buyurulduğu üzere günahların hiçbir maddi telafisi olmayacaktır. Sözlükte 

“kurtulma bedeli” şeklinde tanımlanan
124

 fidyenin ahirette bir değer ifade etmemesini 

                                                           
120

 Hançerlioğlu, “Ayaktakımı”, 24. 
121

 El-Maide, 5/8. 
122

 Razî, Tefsîr-i kebîr, VIII, 531. 
123

 El-Maide, 5/36.  
124

  Eren vd, “fidye”, 1/502. 



36 

Râzî “kıyamet gününde kâfire şöyle denilir: „Söyle bakalım. Eğer yeryüzü dolusu 

altının olsaydı, bu azaptan kurtulmak için onu fidye olarak verir miydin? Bunun 

üzerine o, „Evet‟ der. Bunun üzerine ona, „senden daha az ve kolayı istenmişti de, 

sen bundan kaçınmıştın!‟ denilir”
125

 şeklinde açıklamıştır. Oysa kişi Allah‟a inandığı 

sürece dinde kolaylık her daim vardır, çünkü İslam kolaylık dinidir. İnsana ölçülü 

yaşamayı emreder, ibadetlerde dahi aşırılığa gitmeyi yasaklar ve ibadetler konusunda 

pek çok kolaylık sağlar.  Peygamber Efendimiz (s.a.v) “Kolaylaştırın, zorlaştırmayın. 

Müjdeleyin, nefret ettirmeyin.” (Buhari, İlim, 11 [69 ; Müslim, Cihad, 8 [1734].) 

buyurmuştur. Dünyada insana sağlanan tüm kolaylıklara rağmen bireysel ve 

toplumsal manada kişisel sorumlulukları yerine getirmemek insanı kıyamet gününde 

çok büyük ve aşılması imkânsız zorluklara sürükleyecektir. 

Ayetlerden anlaşıldığı üzere insanın ilahi yasalara uygun yaşamaya çalışması 

onun bu dünyadaki en temel sorumluluğudur. Maide Suresi‟nde ifade edilen tüm 

kişisel sorumluluklar dünya hayatı içerisinde anlamlı ve önemlidir. Dünyada insana 

sağlanan tüm kolaylıklara rağmen bireysel ve toplumsal manada kişisel 

sorumlulukları yerine getirmemek insanı kıyamet gününde çok büyük ve aşılması 

imkânsız zorluklara sürükleyecektir. Bu bağlamda dinimiz kişiyi öncelikle Allah‟a, 

sonra kendi nefsine, son olarak da toplumun tüm diğer fertlerine karşı sorumlu 

tutmaktadır. 

1.3.4.Bireysel Farkındalık 

 Bireysel farkındalık, kişinin kendi fiziksel özelliklerinin, duygularının, 

düşüncelerinin, istek, arzu ve ihtiyaçlarının, amaç ve hedeflerinin, yeteneklerinin ve 

becerilerinin farkında olması ve bunları doğru alanlarda değerlendirebilmesidir. 

Kendisini her yönüyle iyi tanıyan bir insan geleceği şekillendirme konusunda daha 

başarılı olabilecektir. Duygular, düşünceler ve davranışlar hakkında dengeli bir 

anlayışa sahip olmak sosyal ilişkileri daha güçlü kılar bu sayede kişi kendisine daha 

kaliteli bir yaşam sunmuş olur. Bireysel farkındalığı öğrenme insanın belirli bir süreç 

boyunca tefekkür etmesini ve kendisini eğitmesini gerektirir. Örneğin sabırsız biri 

sabırsız olduğunun farkındadır ama bireysel farkındalığı yüksek olan kişi 

sabırsızlığını sebepleriyle bilendir. Bireysel ve toplumsal manada kendini geliştirmek 

                                                           
125

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 56. 



37 

isteyen, sosyal ilişkilerine önem veren ve yeniliğe açık olan sorumluluk sahibi kimse 

öncelikle tüm bunların mümkün olduğunun farkındalığını yaşamalıdır.   

İnsanın, kendisine bahşedilen nimetler gibi bunları kullanarak yerine 

getireceği sorumluluklarının farkına varabilmesi de belirgin bir zihin düzeyine 

erişmiş olmasını gerektirir. Bu zihin düzeyi “idrak” kavramıyla ifade edilmektedir. 

İslam düşünürleri idrak kavramına anlamanın ve bilmenin her türünü içine alacak 

şekilde açıklamalar getirmişlerdir. İdrak kavramının lügavî anlamı “anlama yeteneği, 

anlayış, akıl erdirme”
126

 sosyolojik karşılığı ise “toplumsal bilinç ve değer”
127

 dir. 

Dolayısıyla idrak farkına varma, tanıma, kavrama, tasavvur etme, bilme gibi zihnin 

çok çeşitli ve karmaşık faaliyetlerini ifade eden genel bir terimdir.
128

 İdrak genellikle 

bilmek kavramı ile karıştırılmaktadır. Bilmek idrak için sadece bir başlangıçtır, idrak 

ise bilinen bir şeyi kavramak nedenleriyle sonuçlarıyla algılamak ve özümsemektir. 

Hayatını analiz etmeyen, düşünmeyen geçmişle bağlantı kurmayan için idrak 

yeteneği durağandır, düşünemez, ayırt edemez, farkındalığı yoktur, öngörüde 

bulunamaz. Tüm bu zihinsel faaliyetleri gerçekleştiremeyen insanın yaşamı idrak 

edebilmesi ve sorumluluk alması düşünülemez.  Müslüman bireylerin günümüz ile 

geçmiş arasında sürekli bağlantılar kurarak, kıyas yaparak, okuyarak, yeniliğe açık 

olarak, hafızayı güçlü tutarak idrak yeteneğini güçlendirmesi gerekmektedir.  

Maide Suresinde akletme ve idrak yeteneğiyle birlikte gelişen sorumluluk 

almanın farkındalıkla ilgisi ve yaşamdaki önemi yemin olgusu örnekliğinde 

açıklanmıştır. Yüce Allah insanın, söylediği sözün arkasında durması gerektiğini ve 

dikkatli olunmasını “Allah, boş bulunarak ettiğiniz yeminlerle sizi sorumlu tutmaz. 

Ama bile bile yaptığınız yeminlerle sizi sorumlu tutar. Ayetinde vurgulamıştır. 

Ayetin devamında sözün ve davranışın sonuçlarına katlanma noktasındaki 

sorumluluk “Bu durumda yeminin kefareti, ailenize yedirdiğinizin orta hâllisinden 

on yoksulu doyurmak yahut onları giydirmek ya da bir köle azat etmektir. Kim (bu 

imkânı) bulamazsa, onun kefareti üç gün oruç tutmaktır. İşte yemin ettiğiniz vakit 

yeminlerinizin kefareti budur. Yeminlerinizi tutun. Allah, size ayetlerini işte böyle 

açıklıyor ki şükredesiniz”
129

 şeklinde ifade edilmiştir. Bu ayet sahabenin “Ya 

                                                           
126

  Eren vd., “idrak”, 1/682. 
127

  Marshall, “değer”, 133. 
128

 Hayati Hökelekli, “İdrak”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 28 Ocak 2022). 
129

 El-Maide. 5/89. 



38 

Rasulullah, biz yeminlerimizi ne yapalım?” şeklindeki soruları üzerine nazil 

olmuştur. Bakara suresinde de ifade edildiği üzere Allah yemin-i lağv‟den yani bir 

anda, düşünülmeksizin veya yemin hedeflenmeksizin kurulan yemin cümlelerinden 

dolayı insanı sorumlu tutmamakla birlikte kalplerin azmettiği yeminler yüzünden 

insanı muaheze eder. Dolayısıyla belirgin bir amaçla ve sıkça edilen yeminler insana 

önemli sorumluluklar getirmektedir.
130

 Mevdudi, kişi kasıt olamsızın yemin ederse, 

yeminin gereğini yerine getirmekle yükümlü değildir, bile bile yemin ederse, 

yeminini bozmalı ve günah gerektiren bir yemini bozduğu için de ceza olarak 

kefaretini de ödemelidir
131

.  Bu noktada başlı başına bir kişisel farkındalığı 

gerektiren yemin olgusunu detaylı incelemenin yerinde olacağı kanaatindeyiz.  

“Bir kimsenim kararlılığını pekiştirmek ve başkalarını ikna etmek amacıyla 

söz ve beyanını Allah‟ın adını veya bir sıfatını zikrederek kuvvetlendirmesini”
 132

  

ifade eden yemin olgusu sosyal yaşamda sık sık başvurulan bir eylem olması 

hasebiyle din sosyolojisinin de konusu olmuştur. Sosyal ilişkilerde daha çok 

karşıdakine güven vermek ve inandırıcı olmak için kullanılan yeminin ilk 

insanlardan beri var olma ihtimali yüksektir. Fakat inandırıcılığı arttırma adına edilen 

yeminler, özellikle sıkça tekrar edildiğinde tam tersi bir sonucu getirecek, kişiye 

beslenen güveni azaltacaktır. Buradan hareketle Peygamber Efendimiz (s.a.v) 

“Alışverişte çok yemin etmekten sakının, çünkü bu, size önce malı sattırır, sonra 

(bereketini) kaybettirir”
133

 buyurmuştur. Maide Suresinde özellikle münafıkların 

sıkça yemin ettikleri ve tutmadıkları yeminler sebebiyle cezalandırılacakları “(O 

zaman) iman edenler derler ki: "Sizinle beraber olduklarına dair var güçleriyle 

Allah'a yemin edenler şunlar mı?" Bunların çabaları boşa çıkmıştır. Böylece ziyan 

edenler olmuşlardır”
134

 şeklindeki ayetlerde ifade edilmiştir.
135

 Müslümanların ise 

yemini nerede, hangi amaçla kullanırlarsa kullansınlar hakikatten ayrılmamaları 

gerektiği vurgulanmıştır. Maide Suresi‟nde Allah yemin konusunda insanın sorumlu 

tutulmasının hikmetini açıklarken “Bu (usul), şahitliği lâyıkıyla yerine getirmeleri ve 

                                                           
130

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 196. 
131

 Mevdûdi, Tefhimül Kur‟an, I, 509. 
132

 Ertuğrul Boynukalın, “Yemin”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 25 Ocak 

2022). 
133

 Nevevi, Riyazu‟s Salihin- Metin ve Çeviri, 271 
134

 El-Maide, 5/53. 
135

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 106. 



39 

yeminlerinden sonra başka yeminlere başvurulacağından endişe etmelerini sağlamak 

için en uygun çaredir. Allah'a karşı gelmekten sakının ve dinleyin. Allah, fasık 

toplumu doğruya iletmez”
136

 buyurmaktadır. Râzî ise şayet, kendilerine vasiyet 

edilen o iki kişinin yemin etmelerinden sonra, onların bir günaha müstahak 

olduklarına, yani sözdeki yalanları veya maldaki hıyanetleri sebebiyle, yeminlerini 

bozduklarına muttali olurlar. O zaman yemin etmek üzere, yemin hususunda o iki 

kişinin yerine geçecek, ölen kimsenin yakınlarından iki adam kalkar ve “Hiç 

şüphesiz andolsun ki biz, bu iki Zımmî'nin hıyanetine, yalanlarına, tebdil ve 

tahriflerine muttali olduk. Biz bu hususta haddi aşmıyor, yalan da söylemiyoruz” 

diyerek Allah adına yemin ederler
137

 diye yorumlamıştır.  

Edilen yemine uymamanın kendisi ceza gerektiren bir durum olmakla birlikte 

olumsuzluk veya kötülük içeren bir yemine uyulması da bireye ve topluma zarar 

verebilmekte veya insanı harama götürebilmektedir. Böyle bir durumda şerrin 

farkına varmak ve yemini bozmak ise bir başka kişisel sorumluluk olan kefaret 

vermeyi gerekir. Kefaretin hükmü ise edilen yemine göre değişmektedir. Olumsuzluk 

ve kötülük içeren yeminler bir tarafa bırakılırsa insanın insana belirli tutum ve 

davranışların sözünü vermesi ya da yeminini etmesi farklı bir sorumluluk şekli olan 

“taahhüt” kavramıyla açıklanmaktadır. Taahhütün kelime anlamı “yetke, 

mülkiyet”
138

ve “bir şey yapmayı üstüne alma üstenme”
139

 şeklinde açıklanmıştır. 

Taahhütte bulunmak ve onu yerine getirmek konusundaki hassasiyet bireysel 

farkındalığın ve sorumluluk bilincinin geliştiğinin en önemli işaretlerinden birisidir. 

Ayetlerden anlaşıldığı üzere bireysel farkındalık sadece kişinin kendi 

hayatının değil tüm toplumsal hayatın düzenli akışı için geçerlidir. Kendi varlığının, 

duygu ve düşüncelerinin, yapması gerekenlerin farkında olan insan sorumluluk 

sahibi bir yetişkin olabilmekte ve topluma bu haliyle karışabilmektedir. 

1.3.5. Dürüst ve Samimi Olma 

Maide suresinde geçen sosyolojik unsurlar arasında bireyin tutum ve 

davranışlarına en çok yansıması gerekenlerden bir tanesi insanî ilişkilerde dürüst ve 

                                                           
136

 El-Maide, 5/108. 
137

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 268. 
138

 Hançerlioğlu, “yetke”, 448. 
139

  Eren vd., “taahhüt”, 2/1395. 



40 

samimi olmaktır. Dürüstlük ve samimiyet sadece düşünsel bir meleke olarak 

kalmamalı, insanın tüm niyet, tutum, davranış ve tepkilerine yansıtılmalıdır. Kimi 

zaman kişinin kendi aleyhine de olsa doğrudan yana tavır koymasının ve dürüst 

davranmasının ahirette ödüllendirileceği vurgusu Maide Suresinin “Allah, şöyle 

diyecek: „Bugün, doğrulara, doğruluklarının yarar sağlayacağı gündür.‟ Onlara 

içinden ırmaklar akan, içinde ebedî kalacakları cennetler vardır. Allah, onlardan 

razı olmuş, onlar da Allah'tan razı olmuşlardır. İşte bu büyük 

başarıdır”
140

şeklindeki ayetinde vurgulanmaktadır. Ayette geçen gün lafzı ile 

kıyamet gününün kastedildiği hususunda ittifak vardır. Ayete göre inananların 

dünyada iken özü-sözü doğru olmaları dünyada da birtakım güzellikler getirmekle 

birlikte kendilerine asıl kıyamet günü fayda verecektir. Burada dürüstlüğün dünya 

hayatında iken gerçekleştirilmesi gerektiği vurgusu önemlidir zira dünya hayatında 

hakikatin her yönünü inkâr eden ve buna göre bir yaşam sergileyen kâfirlerin 

kıyamet günündeki doğrulukları kendilerine fayda vermeyecektir. Nitekim İbrahim 

Suresinin 22. ayetinde İblis‟in dahi doğru sözlü olacağı, suçunu itiraf edeceği fakat 

dünyadaki yalancılığından dolayı cezalandırılacağı “Şüphesiz Allah gerçek vaatte 

bulundu. Ben de size vadettim, ama caydım” şeklindeki ayette geçmektedir.
141

  

Dürüst ve samimi olmanın toplumsal hayatta daha belirgin karşılığı ise 

insanın insana davranışlarında karşılıklı iyiliği ifade eden ve “içten bağlılık, sağlam, 

güçlü dostluk” 
142

 şeklinde tanımlanan sadakat kavramıdır. Sadakat kavramı 

içerisinde sevgi, saygı, samimiyet, vefa gibi birçok duygusal güzellik yer almaktadır 

ve dinimiz her insanın bu davranışları sergilemek suretiyle erdemli olmasını 

istemektedir. Kuran‟da ise sadakat sadece sözle değil aynı zamanda niyette, amelde, 

inançta olacak şekilde sunulur. Birey olarak tüm Müslümanları bu değerleri sadece 

kendileri yaşamakla kalmayıp gelecek şekillere de miras bırakacak şekilde örneklik 

teşkil etmeleri gerekmektedir. Bireysel ve toplumsal selametin gerçekleşmesi ancak 

bu şekilde mümkün olabilecektir. 

                                                           
140

 El-Maide, 5/119. 
141

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 298. 
142

 Eren vd., “sadakat”, 2/1238. 



41 

1.3.6. Batıl İnançlardan Uzak Durma 

Maide Suresinde çeşitli vesilelerle vurgulanan sosyolojik unsurlardan bir 

tanesi bireyden hareketle topluma yozlaşmayı beraberinde getiren batıl inançlardır. 

İnanmak insan varlığı için vazgeçilmez bir ihtiyaçtır ve insan inanma ihtiyacını 

karşılamak için zaman zaman yanlış yollara sapabilmektedir. Bu yanlış yollardan 

birisi sahih dinin gerektirdiği itikadın dışına çıkmak ve batıl inançlara meyletmektir. 

Bu durum özellikle ilerleyen teknolojiyle birlikte çağın sorunu haline gelmiştir. Batıl 

inançların ise kuşaktan kuşağa aktarımı konusunda aile, okul, kitle iletişim araçları 

ve sosyal çevrenin etkisi büyüktür. Geçmişte olduğu gibi günümüzde de soran, 

sorgulayan, dinin temel ilke ve değerlerine inanmakta güçlük çeken, diğer dinlere 

karşı sempati besleyip artık kendini o dine ait gören gençlerin sayısı giderek 

artmaktadır.  

İnsan mesleği, konumu ve yaşam şartları ne olursa olsun bilerek ya da 

bilmeyerek batıl inançlara meyledebilir. İnanç sapmalarının arka planında çok çeşitli 

sosyolojik ve psikolojik etmenler bulunabilmektedir. Hemen her dönemin temel 

bireysel ve toplumsal problemlerinden olan inanç sapmaları ve batıl inançları 

benimseme olgularına Kur‟an‟ın başka pek çok suresinde olduğu gibi Maide 

Suresinde de yer verilmiştir. İslam dininin öngördüğü iman esaslarının tamamında 

inanç sapmalarına rastlanabilmekle birlikte bunlar arasında ilk sırayı Allah‟a ortak 

koşmak yani şirk olgusu almaktadır.  

En büyük inanç sapması olan Putperestlik çok tanrılı dinlerde tanrısal varlıkları 

sembolize eden çeşitli figürlerle tapınmayı ifade etmektedir.
143

 Maide Suresi‟nde 

insanların gerçek ilahı bırakıp da çeşitli putlara tanrısallık sıfatı yüklemeleri “(Ey 

Muhammed!) De ki: "Allah'ı bırakıp da, sizin için ne bir zarara ne de bir yarara 

gücü yeten şeylere mi tapıyorsunuz? Oysa Allah, hakkıyla işitendir, hakkıyla 

bilendir”
144

şeklindeki ayette eleştirilmiştir. Bu ayet gerek elle yapılmış putlar 

gerekse tanrısallık atfedilmiş kişiler olsun Allah yerine konan tüm varlıkları 

kastettiği için Hz. İsa‟yı Tanrı kabul eden Hristiyanların görüşünü çürüten bir delil 

hükmündedir.
145

 Put yapımı ve putlara tapılması Arap Yarımadasına Amr. b. Luhay 

                                                           
143

 Ahmet Güç, “Putperestlik”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 25 Ocak 2022). 
144

 El-Maide, 5/76. 
145

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 177. 



42 

tarafından getirilmiştir. Ayette belirtildiği üzere herhangi bir fayda ya da zarar 

vermekten aciz olan bir varlığın, en büyük sıfatlarından biri kudret olan ilah yerine 

konması aynı zamanda belirgin bir psikolojik sapmadır. Bireyi de toplumu da büyük 

yanılgılara sürükleyen bu inanç sapması Arap yarımadasında hızla yayılmış ve 

Maide Suresinde eleştirilmiştir. Hz. İsa‟nın ilah kabul edilip ona tapılması Hristiyan 

toplum ve onların izinden giden sonraki nesiller için büyük bir inanç sapmasıdır. 

Maide Suresinin bu sapmadan bahsedilen “Andolsun, „Allah, Meryem oğlu 

Mesih‟tir‟ diyenler kesinlikle kâfir oldu. Oysa Mesih şöyle demişti: „Ey 

İsrailoğulları! Yalnız, benim de Rabbim, sizin de Rabbiniz olan Allah‟a kulluk edin. 

Kim Allah‟a ortak koşarsa, artık, Allah ona cenneti muhakkak haram kılmıştır. Onun 

barınağı da ateştir. Zalimler için hiçbir yardımcı yoktur”
146

 şeklindeki ayetlerinden 

anlaşıldığı kadarıyla Hz. İsa‟nın bizzat kendisi bu sapmanın önüne geçmeye çalışmış, 

tevhîd inancından sapmanın ahiretteki karşılığını dile getirmiştir. Fahreddin Râzî‟ye 

göre Cenâb-ı Hak, müşriklerle ilgili vaîd ve tehdit çeşitlerinin en büyüğünün onlara 

cennetin haram kılınması, varacakları yerin cehennem olması, onlara yardım edecek 

hiçbir yardımcı ve şefaat edecek hiçbir şefaatçinin bulunmayışı olduğunu 

belirtmiştir.
147

   

Cahiliye toplumunda olduğu gibi günümüzde de son derece yaygın olan bir 

inanç sapması da geleceğe dair bilgileri insanın önceden bileceği algısıdır. 

Putperestlikte olduğu gibi şekilleri toplumdan topluma değişse de kehanet ve falcılık 

insanın geleceğe dair merakını farklı yöntemlerle karşılamak için ortaya çıkmıştır. 

Kehanetin kelime anlamı “bir olayın gerçekleşeceğini önceden bilme kâhinlik” 

şeklinde açıklanmıştır.
148

 Geçmiş dönemlerde fal okları veya fal taşları ile yapılan 

kehanet teknolojinin ilerlediği ortamlarda farklı araç gereçlerle yapılmakta, bilimin 

ilerlemesi insanın kehanete duyduğu merakı giderememektedir. Örneğin yeni yılın 

hayatımıza ne getireceğine dair analizler modern dönemlerin kehanetleri arasındadır. 

Araplarda fal oklarıyla yapılan kehanetin topluma fayda ve güzellik getireceğine 

inanılmıştır. Kehanette bulunmaya ve gelecekten haber vermeye yönelik tüm çabalar 

aklın üzerinin örtülmesi, insanın selim bir düşünceyle hareket edememesi anlamına 

gelmektedir. Maide Suresinin fal okları örnekliğinde kehanetin her türünü 

                                                           
146

 El-Maide, 5/72. 
147

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 172. 
148

 Eren vd., “kehanet”, 2/830. 



43 

yasaklayan ayetinde “Allah ”Ey iman edenler! (Aklı örten) içki (ve benzeri şeyler), 

kumar, dikili taşlar ve fal okları ancak, şeytan işi birer pisliktir. Onlardan kaçının ki 

kurtuluşa eresiniz”
149

 buyurulmaktadır. Ayete göre sadece Allah‟ın bilmeye 

muktedir olduğu gaybı bileceğine dair her türlü inanç sapması esas itibariyle şeytanın 

bir vesvesesinden ibarettir. Şeytan, insanın kendisini Allah yerine koyması yani 

kendisine ilahlık vasfı yükleyip sahih inançtan sapması için insandaki merak 

duygusunu kullanmaktadır. 

Maide Suresinde sahih inançlardan uzaklaşma örnekleri üzerinden ortaya 

konan sapma olgusu Toplumbilim Sözlüğünde “çıkar” 
150

 kavramı kapsamında 

açıklanmaktadır. Zira insan kendi çıkarlarına ters gördüğü düşünce ve inançlardan 

saparak en azından görünürde kendi çıkarlarına hizmet eden duygu ve davranışların 

doğruluğuna inanmayı tercih etmektedir.  Sapma olgusunun kelime anlamı “bazı 

olguların kurallara göre olmaları gereken biçimlerden uzaklaştırılması durumu” 
151

 

şeklinde açıklanmaktadır. Bu tanıma göre insan, hakikati ifade eden olguları farklı 

anlamlara çekerek yalanlamakta ve yerine kendi çıkarlarına hizmet eden sahte 

olguları yerleştirmektedirler. Bunun sonrasında ise hakikatin küçük düşürülmesi ve 

batıl inancın toplumun her kesimine yayılması aşaması gelmektedir. Maide 

Suresi‟nin nüzul sürecinde de bunlar yaşanmış ve Yüce Allah “Ey Peygamber! 

Kalpten inanmadıkları hâlde, ağızlarıyla „İnandık‟ diyenler (münafıklar) ile 

Yahudilerden küfürde yarışanlar seni üzmesin. Onlar yalan uydurmak için (seni) 

dinlerler, sana gelmeyen bir topluluk hesabına dinlerler. Kelimelerin (ifade içindeki) 

yerlerini bildikten sonra yerlerini değiştirir ve şöyle derler: „Eğer size şu hüküm 

verilirse, onu tutun. O verilmezse sakının‟ derler.”
152

 buyurmuştur.  Ayette 

münafıkların çok hızlı bir şekilde küfre düştükleri, müslümanlar hakkında her türlü 

tuzak ve hileye başvurdukları, müşrikleri ve inkârcı Yahudileri samimi dost 

edindikleri vurgulanmakta, Hz. Peygamber‟in bunlara üzülmemesi tavsiye 

edilmektedir. Zira Allah, münafıklara karşı Müslümanlara yardım eder ve onların 

şerleri hususunda Müslümanlara kâfidir.
153

 İlk insandan bu yana bazı kimseler 

şeytanın vesveselerine uyarak inen ayetleri görmezden gelmiş, peygamberleri kabul 

                                                           
149

 El-Maide, 5/90. 
150

 Hançerlioğlu, “çıkar”, 73. 
151

 Eren vd., “sapma”, 2/832. 
152

 El-Maide, 5/41. 
153

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 71. 



44 

etmemiş ve böylece azgın, sapkın, yoldan çıkmış ve Allah‟tan başka şeylere tapan 

(putperest), inkâra saplanan insanlar olmuşlardır. Maide Suresinde bahsi geçen ayetin 

devamında bu insanların kalplerinin zamanla mühürlenmesinden dolayı kimsenin 

onlara yardım edemeyeceğini ve onlar için korkunç bir azabın hazırlandığını “Allah, 

kimin azaba uğramasını istemişse artık sen onun için asla Allah'a karşı hiçbir şey 

yapamazsın. Onlar, Allah'ın kalplerini temizlemeyi istemediği kimselerdir.  Onlara 

dünyada bir rüsvaylık, ahirette ise yine onlara büyük bir azap vardır”
154

 vurgulayan 

ifadeler yer almaktadır. Maide Suresi‟nin bir başka ayetinde ise Allah “İnkâr edip 

ayetlerimizi yalanlayanlar var ya; işte onlar cehennemliklerdir
155

 buyurmaktadır. 

Râzî, Allah Teâlâ‟nın kâfirlere karşı olan vaadini beyan ederek, “inkâr edip 

ayetlerimizi yalanlayanlara gelince onlar da alevli ateşe arkadaştırlar” buyurduğunu 

belirtmiştir. Bu ayet, cehennemde ebedî kalışın sadece kâfirler için olduğunu kesin 

olarak ifade eden bir nastır. Çünkü onlar da alevli ateşe arkadaş olacaklardır sözü, 

haşr (sadece) manası ifade eder. Arkadaşlık ve dostluk, ayrılmamayı gerektirir. 

Nitekim devamlı çölde bulunan, oradan hiç ayrılmayanlar manasında ashab-ı sahra 

denilir
156

 şeklinde yorumda bulunmuştur. Maide Suresinin “İnkâr edenlere ve 

ayetlerimizi yalanlayanlara gelince, işte onlar cehennemliklerdir”
157

 şeklindeki 

ayetinde ise Allah Teâlâ cehennemlikler başkaları değil, sadece bunlardır demiştir. 

Bir şeyin ehli, eşi dostu ve yâranı, ondan hiç ayrılmayıp, hep onunla birlikte olan 

demektir. Binâenaleyh cehennem ehli olup, onunla devamlı birlikte olma halinin, 

kâfirlere has olmasını gerektirir. Bu sebeple bu ayet, cehennemde ebedî kalışın, 

günahkâr müminler için söz konusu olmadığına işaret etmektedir.
158

 İslam düşünce 

tarihinde yalan konusu ise Fahreddin Râzî‟nin yorumu bağlamında şekillenmiştir. 

Râzî yalanlama ve inkârın hem psikolojik boyutuna hem de toplumsal yönüne 

değinmiştir.   

 İnsanın sahih dinin gerektirdiği inançlardan sapmasının ilk aşaması ise vahyin 

yalanlanmasıdır. Gündelik hayatta insanın insana yalan söylemesi toplumu ayakta 

tutan en büyük değer olan güvenin yok olması anlamına geleceği için çok tehlikelidir 

ve haram kılınmıştır. Fakat yalanlanan ya da bizzat hakkında yalan söylenen olgu 

                                                           
154

 El-Maide, 5/41. 
155

 El-Maide, 5/10. 
156

 Razî, Tefsîr-i kebîr, VIII, 534. 
157

 El-Maide, 5/86. 
158

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 190. 



45 

vahiy olduğunda ortaya çıkan durum bir toplumun topyekûn felakete 

sürüklenmesidir. Sahih dinin mesajını yalanlayanlar toplumsal kuralları ve karşılıklı 

sorumlulukları kabul etmedikleri için aynı zamanda toplumsal huzuru bozan, ortama 

nifak getiren insan portrelerine dönüşmektedir. Bu insanlar bir grup haline gelip 

kötülük konusunda birlikte hareket ettiklerinde ise yeni bir sosyolojik kavramın yani 

“ayaktakımı” olarak ifade edilen grubun kapsamına girmektedirler. Biz bu kavramı 

ikinci bölümde ele almayı uygun buluyoruz.  

Cahiliye insanın Hz. Peygamber‟i ve onun getirdiği vahyi yalanlarken 

atalarından kendilerine miras kalan inanç unsurlarına sıkı sıkıya bağlandıkları 

görülmektedir. Özellikle din yerine konmuş gelenek ve göreneklerin kendi 

çıkarlarına hizmet ettiği elit insanlar sahih inancı kabul etmek istememişler, geçmişin 

yaşam tarzını devam ettirme konusunda inatlaşmışlardır. Dinin temel bireysel ve 

toplumsal gereklerinin kabul edilmesinin önündeki en büyük engel olan bu eski ve 

katı inanç unsurlarının sosyolojik karşılığı “totem” dir.
159

 Maide Suresi‟nde totem 

haline getirilmiş inançların eleştirildiği ayette Yüce Allah: Onlar hâlâ cahiliye 

devrinin hükmünü mü istiyorlar? Kesin olarak inanacak bir toplum için, kimin 

hükmü Allah'ınkinden daha güzeldir?
160

 Buyurmaktadır. Konuyla ilgili 

açıklamalarında Râzî “Onlar talep edip peşine düştükleri bu hükümle, ancak cahiliye 

hâkimleri gibi hükmederler. Bu kimseler, kendi arzularına uyarak, Hâtemu‟n-

nebiyyîn olan Hz. Muhammed'in de o hâkimler gibi bir hâkim olmasını 

istemişlerdir
161

 demiştir. Cahiliye döneminde hukuk sisteminde her şey örfen 

yapılmış, yazılı kurallara yer verilmemiş, özellikle kadınlar ve köleler ikinci plana 

atılmıştır. İslam ile birlikte cahiliye döneminin inanç ve hukuk sistemine önemli 

değişiklikler gelmiştir. Özellikle ahlaki değerlerin içerisinde yer aldığı ahkâm 

ayetlerinin gelmesiyle toplumsal reformlar hız kazanmış, cahiliyenin izlerini taşıyan 

batıl inançların tüm simgeleri haram kılınmıştır.  

 Putperest kelimesi “puta tapan, herhangi bir putu ya da putları ilah edinen” 

anlamındadır. 
162

 Cahiliye döneminin temel inanç sapması olan putperestliğin tüm 

unsurları Maide Suresinin “Allah, ne Bahîre, ne Sâibe, ne Vasîle, ne de Hâm diye bir 

                                                           
159

 Hançerlioğlu, “totem”, 387. 
160

 El-Maide, 5/50. 
161

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 102. 
162

 Eren vd., “putperest”, 2/1206. 



46 

şey meşru kılmamıştır. Fakat inkâr edenler Allah'a karşı yalan uyduruyorlar. Zaten 

çoklarının aklı da ermez”
163

 şeklindeki ayetiyle haram kılınmıştır. Bu ayette adı 

zikredilen putlar esas itibariyle Cahiliyye döneminin sapmış inançlarını temsil 

etmektedir.  

Allah‟ın yerine belirli bir putun konması gibi üstün nitelikler atfedilen bir 

insanın konması da inançların sapması kapsamındadır. Allah ile beraber Hz. İsa‟nın 

ve Kutsal Ruh‟un yani Cebrail‟in de ilah olduğunu savunan Hristiyan inancına karşı 

Maide Suresinin “Andolsun, „Allah, üçün üçüncüsüdür‟ diyenler kâfir oldu.  Hâlbuki 

bir tek ilâhtan başka hiçbir ilâh yoktur. Eğer dediklerinden vazgeçmezlerse, 

andolsun onlardan inkâr edenlere elem dolu bir azap dokunacaktır” 
164

 ayeti nazil 

olmuştur.  Hristiyanların batıl inançlara sapmaları ve sonunda tadacakları azabı 

anlatan bu ayet hakkında Râzî, Zeccâc‟dan rivayetle “Bu ifade bu din üzere devam 

edenlere elîm bir azap dokunacaktır” demektir. Çünkü onlardan pek çoğu 

Hristiyanlıktan dönmüşler, tövbe etmişlerdir
165

 demiştir. Anlaşıldığı üzere Allah‟ın 

yanı sıra bir putu veya insanı tanrı edinmek bir an önce tövbe edilmesi gereken 

büyük günahlar arasındadır. Bu inanç sapmasından dönmeden can verildiği takdirde 

Allah‟ın lanetine ve gazabına duçar olunacağı Maide Suresinin “İsrailoğullarından 

inkâr edenler, Davud ve Meryem oğlu İsa diliyle lânetlendi. Bu, onların isyan 

etmeleri ve hadlerini aşıyor olmalarından ötürüydü
166

 şeklindeki ayetinde 

vurgulanmıştır. Zira nesnesi ister insan isterse gerçek put olsun putperestliğin her 

türü Allah‟a isyanı ve O‟nun koyduğu sınırları aşmayı getirmektedir. 

Kur‟an-ı Kerim‟de hakkı tanımayıp azan ve sapan her kişiye, her güce veya 

Allah‟tan başka tanrı edinilen şeylere tâğut adı verilmektedir. Azgın ve sapkın olması 

sebebiyle şeytana da tâğut denilmiştir. Dolayısıyla bu kelime insanlar tarafından ilâh 

edinilmiş bütün batıl tanrıları, insanların Allah Teâlâ‟ya isyan etmelerine sebep olan 

görünür ve görünmez varlıkları, insanlık tarihi boyunca hakkı bâtıl, bâtılı hak 

gösterme gayretkeşliğini yansıtan bütün küfür ve ilhad faaliyetlerini ifade eden bir 

terim olarak kullanılmaktadır. Kur‟an-ı Kerim‟de sekiz yerde geçen bu kelimenin, 

tevhîd akidesinin insanlar tarafından benimsenmesine engel olan insan, şeytan, kâhin 

                                                           
163

 El-Maide, 5/103. 
164

 El-Maide, 5/73. 
165

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 174. 
166

 El-Maide, 5/78. 



47 

ve sihirbazların hepsini, Allah Teâlâ dışında insanlarca mabut edinilmiş batıl 

tanrıların tamamını, gerçek mabuda karşı kulluk görevlerini yerine getirmeyi 

engelleyen düşünce sistemlerini ve faktörleri ifade ettiği müfessirlerce 

kaydedilmiştir.
167

  

Maide Suresi‟nde Allah dışında hiçbir varlığın ilah olamayacağı Hz. İsa 

örnekliğinde ispatlanmıştır. Buna göre Allah‟ın yardımına ve desteğine ihtiyaç duyan 

bir insan varlığın ilah yerine konması aklen mantıksızdır. Maide Suresinin “O gün 

Allah, şöyle diyecek: „Ey Meryem oğlu İsa! Senin üzerindeki ve annen üzerindeki 

nimetimi düşün. Hani, seni Ruhu‟l-Kudüs (Cebrail) ile desteklemiştim. Beşikte iken 

de, yetişkin iken de insanlara konuşuyordun.  Hani sana kitabı, hikmeti, Tevrat'ı, 

İncil‟i de öğretmiştim.  Hani iznimle çamurdan kuş şekline benzer bir şey yapıyordun 

da içine üflüyordun, benim iznimle hemen bir kuş oluyordu.  Yine benim iznimle 

doğuştan körü ve alacalıyı iyileştiriyordun. Hani benim iznimle ölüleri de (hayata) 

çıkarıyordun. Hani sen, İsrailoğullarına açık mucizeler getirdiğin zaman, ben seni 

onlardan kurtarmıştım da onlardan inkâr edenler, „Bu, ancak açık bir büyüdür‟ 

demişlerdi”
168

 şeklindeki ayetinde Allah‟ın gerek yaşamsal konularda gerekse 

mucizeler vesilesiyle Hz. İsa‟yı nasıl desteklediği açıklanmıştır. Buna göre kendisi 

ilahın yardımına ihtiyaç duyan bir varlık, ilahın ancak kulu olabilecektir. Ayete göre 

Allah dışında hiçbir varlığın ilah olamayacağı konusundaki bu deliller kıyamet günü 

serdedilecektir.  Zemahşerî ‟ye göre işte o gün Allah Teâlâ kâfirleri, ümmetlerinin 

elçilere nasıl icabet ettiğini sorarak ve onların eliyle ortaya koyduğu muazzam 

delilleri sayıp dökerek azarlar. Bu delillere rağmen ümmetler peygamberlerini 

yalanlamış, onlara büyücü demişlerdir. Yahut tasdik sınırını aşıp işi onları tanrı 

edinmeye vardırmışlardır. Nitekim İsrailoğullarından bazıları Hz. İsa eli ile ortaya 

konan mucize delilleri hakkında, “Bu basbayağı sihir!” demişler kimileri de onu ve 

annesini kendilerine iki ilâh yapmışlardır.
169

  

İnsanın sahih dinin temel akide ve kurallarından uzaklaşması ve batıl 

inançlara sığınması sadece zihinsel bir bozulmayı değil ahlaki ve toplumsal bir 

yozlaşmayı da beraberinde getirmektedir. Cahiliye devrinden günümüze kadar 

                                                           
167

 Razî, Tefsîr-i kebîr IX, 134. 
168

 El-Maide, 5/110. 
169

 Zemahşerî, Keşşâf, II, 578. 



48 

gözlemlenen tüm batıl inançlarda insanın nefsine boyun eğip heva, heves ve 

isteklerinin kölesi haline gelmesi söz konusudur. Batıl inançlara kapılmak genel 

anlamda dinden uzaklaşmayı, Allah‟ın rızasını gözetmemeyi ve nihayetinde 

dünyevileşmeyi getirmektedir. Şeytanın vesveselerine kapılan insan için inanç 

yozlaşmasının aynı zamanda gündelik hayatta aşırılıklara gitmek, sadece kendi 

bireysel çıkarlarını gözetmek anlamına gelmesi bahsi geçen sürecin doğal bir 

sonucudur. Bu hem bireysel hem de toplumsal çözünmeye yol açacak türden tehlikeli 

bir durumdur ve Maide Suresi‟nde Allah, “De ki: „Ey Kitap ehli! Hakkın dışına 

çıkarak dininizde aşırı gitmeyin. Daha önce sapmış, birçoklarını da saptırmış ve 

dümdüz yoldan şaşmış bir milletin arzu ve keyiflerine uymayın‟ 
170

ayetiyle insanları 

uyarmıştır. Bu ayeti Zemahşerî “daha önce sapanlar Hristiyanlıktaki öncülerdir ki 

Peygamber (s.a.v)‟in gönderilmesinin öncesinde bu insanlar dalâlet üzere idiler. 

Teslis inancıyla çoklarını da saptırdılar, kendilerine katılanları yoldan çıkardılar. Ne 

zaman ki Hz. Peygamber gönderildi, bu kez de onu yalanlamak, ona haset etmek ve 

ona karşı azgınlık yapıp isyan etmek suretiyle doğru yoldan yine saptılar
171

 şeklinde 

yorumlamıştır.
172

 Hak dinden sapmanın bir başka göstergesi olan gayba dair sorular 

sorarak peygamberleri zor durumda bırakmaya çalışmak ise Maide Suresi‟nde, 

“Sizden önceki bir millet o tür şeyleri sordu da sonra o yüzden kâfir oldu”
173

 

şeklinde eleştirilmektedir. Zemahşerî bu ayeti açıklarken “İsrailoğulları, nebilerine 

birtakım şeyler sorup çözüm isterlerdi; nebiler bir şey emrettiğinde de onu terk 

ederler ve bu sebeple helâk olurlardı”
174

 demiştir. 

Maide Suresinin aynı konuyla ilgili “Onlardan birçoğunun inkâr edenleri 

dost edindiklerini görürsün. Andolsun ki kendileri için önceden (ahirete) 

gönderdikleri şey, Allah'ın onlara gazap etmesi ne kötüdür! Onlar azap içinde ebedî 

kalıcıdırlar” 
175

 şeklindeki ayeti ise inanç sapmasının insanlar arasında kurulan 

iletişim ve dostluk sayesinde yayıldığını yani uzun vadede bireysel bir günah olarak 

kalmadığını ortaya koymaktadır. Râzî bu durumu “Allah Teâlâ tarafından birbirlerini 

fenalıklardan vazgeçirmeleri emredilmişti. Bu emrin yerine getirilmeyip ihlâl 

                                                           
170

 El-Maide, 5/77. 
171

 Zemahşerî, Keşşâf, II, 518. 
172

 Marshall, “Aylak Sınıfı”, 49. 
173

 El-Maide, 5/102. 
174

 Zemahşerî, Keşşâf, II, 560. 
175

 El-Maide, 5/80. 



49 

edilmesi, haliyle mâsiyet olmuştur. Bu aynı zamanda da haddi aşmadır. Çünkü 

fenalıklardan birbirlerini vazgeçirmede fesadın önünü alma vardır, bunun terkinde de 

aksi durum olacaktır”
176

 şeklinde yorumlamıştır. Maide Suresinde inkârcılarla 

dostluk kurmak suretiyle batıl inançlara ve razı olunmayacak davranışlara 

yönelmenin örnekliği Yahudiler ve Yahudileşme üzerinden sunulmuştur. 

Malum olduğu üzere Yüce Allah Kuran-ı Kerim‟i herkesin anlayacağı bir 

dille tüm insanlığa göndermiştir. Kur‟an kendisinden faydalanmak için çaba sarf 

edeni doğru yola götürecektir ve işte o zaman bireysel ve toplumsal huzur 

sağlanabilecektir. Kur‟an ekonomi, siyaset, ticaret, hukuk, ahlak, eğitim, eğlence vs. 

hayatımızın her yönünü kuşatacak kanunlar vaz etmektedir. Allah‟ın emrine göre 

yaşayıp dosdoğru yolda olmak yerine farklı inanç ve kültürdeki insanların yaşam 

tarzlarına özenmek ve onlar gibi olmaya çalışmak Yahudileşme örneği üzerinden 

eleştirilmiştir. Yahudileşmek Sosyoloji Sözlüğünde “Anti-nomosçuluk” yani kendi 

inançlarının gerektirdiği asıl kurallar bütününün dışına çıkmak kapsamında ele 

alınmıştır.
177

 Maide Suresi‟nde Müslümanların benzemeye çalışmaları en tehlikeli 

topluluk olarak Yahudiler zikredilmiş, Hristiyanlar ise Müslümanlara daha yakın 

olarak nitelendirilmiştir. Konuyla ilgili ayette Yüce Allah, “İman edenlere düşmanlık 

etmede insanların en şiddetlisinin kesinlikle Yahudiler ile Allah'a ortak koşanlar 

olduğunu görürsün. Yine onların iman edenlere sevgi bakımından en yakınının da 

„Biz Hristiyanlarız‟ diyenler olduğunu mutlaka görürsün. Çünkü onların içinde 

keşişler ve rahipler vardır. Onlar büyüklük de taslamazlar”
178

 buyurmaktadır. Ayete 

göre Hristiyanlar içerisinde yer alan bazı iyi niyetli din adamları onların 

Müslümanlara daha yakın olmalarını sağlamaktadır. Râzî bu ayetten hareketle Hz. 

Muhammed‟in temas halinde olduğu inanç çevrelerinin, kendisine iman edenlere 

karşı tutumları bakımından iki gruba ayrıldığını, bunlardan Yahudilerin ve 

müşriklerin Müslümanlara olumsuz baktıklarını, en olumlu bakışın ise Hristiyanlara 

ait olduğu belirtilmektedir. Fakat bu durum, belirli inanç kesimlerini kesin bir tasnife 

tâbi tutup buna göre dost veya düşman ilân etme amacı taşımamaktadır. Ayetteki bu 

tespitin o dönemdeki olguya tamamen uygun olduğu tarihî kayıtlarda sabittir. 

Medine‟deki Yahudiler Müslümanları yok etmek için türlü entrikalara başvurmuşlar, 

                                                           
176

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 520. 
177

 Marshall, “Anti-nomosçuluk”, 34. 
178

 El-Maide, 5/82. 



50 

Mekke‟deki müşrikleri kışkırtma ve onlarla iş birliği imkânları araştırma dâhil bu 

uğurda her yolu denemişlerdir. Mekke müşrikleri Müslümanlara açıkça savaş ilân 

edip husumetlerini en şiddetli biçimde ortaya koydukları ve inanç bakımından da 

Müslümanlara, Yahudilere nispetle daha uzak oldukları halde, muhtemelen ayette 

Yahudiler hem kendi imkânlarını kullanmaları hem de başka düşman potansiyelleri 

harekete geçirmeye çalışmaları yüzünden müşriklerden de önce anılmışlardır.
179

  

Maide Suresinde Müslümanların Yahudilerden uzak durmaları ve onların 

hayat tarzlarına özenmemeleri için bu topluluğun olumsuz özellikleri ve Allah 

hakkında uydurdukları iftiralar sıralanmış ve “Bir de Yahudiler, „Allah'ın eli 

bağlıdır‟ dediler. Söylediklerinden ötürü kendi elleri bağlansın ve lânete uğrasınlar! 

Hayır, O'nun iki eli de açıktır, dilediği gibi verir. Andolsun, sana Rabbinden 

indirilen (Kur'an) onlardan birçoğunun azgınlık ve küfrünü artıracaktır. Biz onların 

arasına kıyamete kadar düşmanlık ve kin saldık. Her ne zaman savaş için bir ateş 

yakmışlarsa, Allah onu söndürmüştür. Onlar yeryüzünde bozgunculuk çıkarmaya 

çalışırlar. Allah, bozguncuları sevmez”
180

 buyrulmuştur. Ayete göre Yahudiler gerek 

inanç gerekse yaşam bakımından büyük aşırılıklara gitmişler ve tüm bir yeryüzünü 

ifsada sürüklemeye çalışmışlardır. Zemahşeri‟nin naklettiğine göre Yahudiler 

Tevrat‟a muhalefet edince Allah Buhtunnasr‟ı üzerlerine göndermiştir. Daha sonra 

yine bozuculuk yapmışlar, bu kez başlarına Romalı Titus musallat edilmiştir. Sonra 

yine bozuculuk yapmışlar, bu kez Mecusi Persleri ile savaşmak zorunda kalmışlardır. 

Sonra yine bozuculuk yapmışlar, Allah bu kez de başlarına Müslümanları musallat 

etmiştir. Rivayete göre Hz. Peygamber‟e karşı ne zaman savaşmaya yeltenseler 

Müslümanlar onları hezimete uğratmıştır. Yahudilerin tarih boyunca sahih inançtan 

saptıklarını ve sürekli mağlup taraf olduklarını Katâde  “Hangi beldede bir Yahudiye 

rastlarsan, onun mutlaka oradaki insanların en zelilleri arasında olduğunu görürsün
181

 

sözleriyle ifade etmiştir.  

Maide Suresinin Yahudilerin konu alan ayetlerinde onların Müslümanlara 

nasıl zarar verdikleri yani niçin onlardan uzak durulması gerektiği ifade edilmiştir. 

Yahudilerden özellikte küfürde ileri gidenler Müslümanlara karşı diğer inkâr 

                                                           
179

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 185. 
180

 El-Maide, 5/64. 
181

 Zemahşerî, Keşşâf, II, 496. 



51 

gruplarıyla işbirliği yapmaktan çekinmemişlerdir. Maide Suresi‟nin ilgili ayetinde 

“Ey Peygamber! Kalpten inanmadıkları hâlde, ağızlarıyla „İnandık‟ diyenler 

(münafıklar) ile Yahudilerden küfürde yarışanlar seni üzmesin. Onlar (Yahudiler) 

yalan uydurmak için (seni) dinlerler, sana gelmeyen bir topluluk hesabına dinlerler. 

Kelimelerin yerlerini bildikten sonra yerlerini değiştirir ve şöyle derler: „Eğer size şu 

hüküm verilirse, onu tutun. O verilmezse sakının.‟ Allah, kimin azaba uğramasını 

istemişse artık sen onun için asla Allah'a karşı hiçbir şey yapamazsın. Onlar, 

Allah'ın kalplerini temizlemeyi istemediği kimselerdir.  Onlara dünyada bir 

rüsvaylık, ahirette ise yine onlara büyük bir azap vardır” 
182

 buyrulmaktadır. 

Zemahşerî ayete ilişkin açıklamalarında “yalana kulak verip durmaktan maksat ise 

şudur; bahsi geçen insanlar Yahudi âlimlerinin dindenmiş gibi gösterdikleri düzmece 

şeyleri, onların Allah‟a karşı uydurdukları yalanları ve Tevrat‟ta yaptıkları tahrifatı 

kabule yatkındırlar. Bu kullanım şekli „Hükümdar falanın sözüne kulak verir, onu 

dinler!‟ şeklindeki kullanıma benzer” demiştir.
183

 Ayette hakikati ifade eden sözleri 

çarpıtarak kendi çıkarlarına hizmet edecek şekilde kullanmak Yahudilerin en kötü 

özellikleri arasında sayılmıştır. Dolayısıyla ayetten ulaşılacak en önemli mesajlardan 

biri Müslümanların gerek düşünce ve sözlerde gerekse davranışlarda Yahudiler gibi 

olmaktan uzak durmaları, kötülük ve şer üretmeye yönelik gruplaşmalara 

gitmemeleri ve en önemlisi sözü doğru anlamlandırıp hayata uygulamaya 

çalışmalarıdır. 

Anlaşıldığı üzere Maide Suresi hayatın tüm yönleri için yalnızca Allah'a 

güvenmenin ve her türlü şirkten kaçınmanın önemini vurgulamaktadır. Batıl inançlar 

İslami öğretilerde temeli olmayan kültürel inançlardan ve uygulamalardan 

kaynaklanmaktadır. Kuran ve sahih sünnet batıl inançlardan kaçınmak için net 

talimatlar sağlamaktadır, zira Maide Suresinde vurgulandığı üzere insanın sahih 

dinin temel akide ve kurallarından uzaklaşması ve batıl inançlara yakınlaşması 

sadece zihinsel bir bozulmayı değil ahlaki ve toplumsal bir yozlaşmayı da 

beraberinde getirmektedir.  

  

                                                           
182

 El-Maide, 5/41. 
183

 Zemahşerî, Keşşâf, II, 440. 



52 

 

  



53 

İKİNCİ BÖLÜM 

2.MAİDE SURESİNİN TOPLUM AÇISINDAN 

İNCELENMESİ 

2.1.Maide Suresinde Geçen Sosyolojik Unsurların Toplumsal 

Yansımaları 

İnsan için din inanç, bilgi, tecrübe, ibadet, ahlak gibi çok çeşitli boyutlarıyla 

toplumsal bir varoluşu temsil etmektedir. Hiçbir din ona inanan bireylerde sübjektif 

bir tecrübe olarak kalmaz, bilakis toplumsal hayatın eğitim, ekonomi, siyaset, sanat, 

hukuk gibi tüm kurumları toplumu oluşturan bireylerin inanç ve davranışlarından 

etkilenir. Buradan hareketle dini oluşturan ve insanların toplumsal davranışlarına yön 

veren ilahi vahyin toplum üzerindeki etkisinin değerlendirilebilmesi için ayetlerin 

sosyolojik okumalara tâbî tutulması önemlidir. Bu şekilde belirli bir inanç sisteminin 

toplum üzerindeki etkileri anlaşılabilecek ve toplumsal sorunlara vahiy merkezli 

çözümler üretilebilecektir. 

Maide Suresinde geçen sosyolojik unsurların tasnif ve tahlilini 

gerçekleştirdiğimiz tezimizin birinci bölümünde bu unsurların bireysel yansımalarını 

incelemiştik. Surede geçen hiçbir unsurun sadece tek tek bireyleri etkilemediği, 

bilakis toplumsal hayatın her alanını şekillendirdiği düşüncesinden hareketle 

tezimizin ikinci bölümünü söz konusu sosyolojik unsurların toplumsal yansımalarına 

ayırdık. Bunun için Maide Suresinin ayetlerini toplumsal haramlar ve helaller, 

teavün, kardeşlik, adil olma, itidalli olma, toplumlar arası ilişkiler, toplumsal 

farkındalık, emr-i bi‟l-maruf nehy-i ani‟l-münker gibi olgu ve kavramlar bağlamında 

tasnif ve tahlil edeceğiz. Maide Suresinin toplumsal düzen, bir arada yaşama kültürü 

ve toplumsal asayişi korumak adına ortaya koyduğu kuralları inceleyeceğiz. Bu 

noktada Maide Suresinin toplumda güvenin tesis edilmesinin vazgeçilmez şartı olan 

akitleri yerine getirme emriyle başlayıp bu akitlere sadık olanın mükâfatıyla sona 

ermesi önemlidir. Bu bölümde Maide Suresinde geçen sosyolojik unsurların 

toplumsal yansımalarını incelerken sureyi toplumsal olgu ve kavramlar eşliğinde 



54 

anlamaya, vahyin toplumsal yapıyı düzenlemek üzere getirdiği prensipleri ve bu 

prensiplerin toplum üzerindeki yansımalarını görmeye çalışacağız. 

2.1.1. Toplumsal Haramlar ve Helaller 

İnsan, sosyal yaşamaya mecburdur, bunun için tarih boyunca çeşitli 

medeniyet ve topluluk inşa ederek kümülatif bir güvenlik ortamı yaratmayı 

amaçlamıştır. Eğer bu güvenlik ortamı belirli kurallar ile korunmazsa kaotik bir 

güvensizlik ortamına dönüşebilir. Tek başına yaşaması neredeyse imkânsız olan 

insan kendi maddi ve manevi hukukunu muhafazaya nasıl mecbur ise diğer 

insanların hukukunu da muhafazaya mecburdur. Bu noktada Maide Suresinin 

toplumsal güven ve esenlik ortamını bozması hasebiyle dikkat çektiği ve haram 

kıldığı fesatlık olgusundan başlamayı uygun buluyoruz. 

Fesat kavramının kelime anlamı “bozulmak, çürümek; sağduyudan sapmak” 

şeklinde açıklanmıştır.
184

 Istılahî olarak ise toplumsal çevrenin huzursuzluğuna, mal 

ve can güvenliğinin bozulmasına neden olan her türlü tutum ve davranışı ifade 

etmektedir. Hem insanın kendisinde hem de toplum içerisinde huzursuzluğa yol açan 

fesatlık psikolojik ve sosyolojik bir problemdir. Çözümü için ise önce bireyi 

bozguncu düşüncelerden kurtarmak ardından toplumsal ahlaki değerleri 

güçlendirmek gerekmektedir. Maide Suresi‟nde fesatlık yani bozgunculuk kavramı 

yine Medine‟de Müslümanları en zor durumda bırakan topluluklardan birisi olan 

Yahudilerin örnekliğinde açıklanmıştır. Yüce Allah Yahudilerin toplumsal süzeni 

bozmak için verdikleri uğraşı “Bir de Yahudiler „Allah'ın eli bağlıdır‟ dediler. 

Söylediklerinden ötürü kendi elleri bağlansın ve lânete uğrasınlar! Hayır, O'nun iki 

eli de açıktır, dilediği gibi verir. Andolsun, sana Rabbinden indirilen (Kur'an) 

onlardan birçoğunun azgınlık ve küfrünü artıracaktır. Biz onların arasına kıyamete 

kadar düşmanlık ve kin saldık. Her ne zaman savaş için bir ateş yakmışlarsa, Allah 

onu söndürmüştür. Onlar yeryüzünde bozgunculuk çıkarmaya çalışırlar. Allah, 

bozguncuları sevmez”
185

 şeklindeki ayette açıklamıştır. Râzî‟nin ifade ettiğine göre 

Peygamberlerin gösterdiği aydınlık yoldan ayrılan ve Allah‟ın nimetlerine nankörlük 

eden Yahudiler asırlar boyu zillet ve mahrumiyet içinde yaşamışlar, millî kurtuluş 

ümitlerini yitirip itibarlarını kaybetmelerinden dolayı yas tutmaya başlamışlardı. Son 

                                                           
184

 İlhan Kutluer, “Fesad”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 25 Ocak 2022). 
185

 El-Maide, 5/64. 



55 

peygamberin kendi içlerinden çıkması ümidi de boşa çıkınca, içlerinden bazı 

küstahlar Allah‟ı suçlamaya kalkıştılar. Esasen Allah‟a inanan ve ilâhî bir dinin 

mensubu olan Yahudilerin inanç sisteminde de Allah hakkında saygısızca sözler 

söylemek kabul edilebilir bir davranış değildir.
186

 Elmalılı, Bunlar bunu sanat 

edinmişler, çok çirkin bir siyaset sanatına düşmüşlerdir. Ve bütün sorumluluğun 

esası bunlardadır. Ve halkın ahlakını, dinini bozan bunlardır
187

. Ayette Yahudiler 

içerisinde toplumsal bozgunculuk yapmayı hayat felsefesi haline getirenlere açıkça 

lanet edilmiş, Allah hakkındaki asılsız iddialarından ve başka toplumlar arasında 

fesat çıkarmalarından dolayı son tahlilde kendi toplumlarının fesada uğrayacağı 

vurgulanmıştır. Ayrıca ayetin satır aralarından insanın sosyal bir varlık olduğu ve tek 

başına değil sosyal çevresi ile birlikte yaşamı şekillendirdiği dolayısıyla bireydeki 

şirk ve küfrün toplumsal fesada sebep olduğu belirtilmektedir. İnkâra saplanma 

olgusu esas itibariyle patolojik bir durumdur ve toplumun belirgin kalıpların dışına 

çıkamamasını anlatmaktadır. Bu tür bir hal genellikle topluma atalarından miras 

kaldığı için inkâr şartlanması Sosyoloji Sözlüğünde “aktarılmış yoksunluk” 
188

 

kavramı altında sunulmuştur. Nitekim iman ile birlikte insanın hayatına düzen, 

bereket ve huzur gelecek iken inkâr bireysel ve toplumsal karakterde bozulmalara 

gayesizliğe ve huzursuzluğa zemin hazırlayacaktır. Tüm bunlar toplumlara 

atalarından aktarılan yoksunluk halleridir. Allah tarihin her döneminde yoldan 

çıkmış, sapkınlaşmış ve fesada düşmüş toplumu uyarmak için elçilerini göndermiştir. 

İnsan akıllı varlıktır, aklını kullanan ve elçilerin uyarılarını dikkate alanlar doğru 

yolu bulacak diğerleri ise bireysel ve toplumsal fesadın hüküm sürdüğü bir hayatta 

yaşamaya mahkûm kalacaklardır.  

Maide Suresinde altı çizilen bir başka toplumsal haram unsuru “fitne” dir. 

Fitnenin günlük hayatta kullanılan kelime anlamı “geçimsizlik, karışıklık, 

kargaşa”
189

, ayetlerde geçen ıstılahî anlamı ise “sınama, maddi ve manevi sıkıntı, 

üzüntü, bela ve felaketle imtihan etme”
190

 şeklindedir. Birey ve ardından toplum bu 

imtihanlarda gösterdiği tutum ve davranışlara göre olumlu veya olumsuz sonuç 

aldıkları yani kendi özlerinde olana en uygun karşılığı gördükleri için fitnenin 

                                                           
186

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 134. 
187

 Elmalılı, Hak Dini Kur‟an Dili, III, 276.  
188

 Hançerlioğlu, “Aktarılmış Yoksunluk”, 15. 
189

 Eren vd., “fitne”, 1/508. 
190

 Çağrıcı, “Fitne”. 



56 

sosyolojik tanımı “özdek”
191

 ve “bağımlı değişken”
192

 kavramları içerisinde 

yapılmaktadır. Bu kavramların tanımından hareketle fitnenin geniş bir sosyolojik 

karşılığı olduğunu, insanların hayatında sürekli değişikliğe yol açtığını için 

hayatlarını zorlaştırdığını söylemek mümkündür. Maide Suresi‟nde Yahudiler 

hakkında nazil olan “Ey Peygamber! Kalpten inanmadıkları hâlde, ağızlarıyla 

„İnandık‟ diyenler (münafıklar) ile Yahudilerden küfürde yarışanlar seni üzmesin. 

Onlar (Yahudiler) yalan uydurmak için (seni) dinlerler, sana gelmeyen bir topluluk 

hesabına dinlerler. Kelimelerin (ifade içindeki) yerlerini bildikten sonra yerlerini 

değiştirir ve şöyle derler: „Eğer size şu hüküm verilirse, onu tutun. O verilmezse 

sakının”
193

 ayetinde onların inkâr konusunda münafıklarla birlikte hareket ettikleri, 

adeta kötülük noktasında yarıştıkları, bunun için ilahi sözleri dinledikten sonra 

gerçek anlamından çarpıttıkları vurgulanmıştır. Tüm bunlar aslında Yahudilerin 

bizzat kendileri için de bir imtihan, bir sınanma yani bir fitnedir. Bu minvalde gelen 

“(Bu yaptıklarında) bir belâ olmayacağını sandılar da kör ve sağır kesildiler. Sonra 

(tövbe ettiler), Allah da onların tövbesini kabul etti. Sonra yine onlardan çoğu kör ve 

sağır kesildiler. Allah, onların yaptıklarını hakkıyla görendir”
194

 ayetinde geçen 

“belâ” kelimesi de fitne kavramıyla uyumlu şekilde imtihan ve sınanma anlamına 

gelmektedir. Razi‟ye göre açık hakikatler gözlerinin önüne serilmişken bunları 

görmezden ve duymazdan gelen İsrailoğulları hiçbir sınava tâbi tutulmayacaklarını 

ve başlarına hiçbir felâketin gelmeyeceğini sanmışlardı. Bir defa tövbe ettikleri ve 

ilahi mağfirete nail oldukları halde tekrar aynı fitnenin yani sınanmanın ortasında 

kalmışlar fakat bu defa imtihanı kaybetmişlerdir.
195

 İmtihanı geçememenin sonu ise 

toplumsal karmaşa ve bunalım halidir ve bu haller fitne kavramının ikinci anlamını 

oluşturmaktadır. 

Fesat kavramında olduğu gibi fitne de toplumun huzurunu bozan, insanlar 

arsında bölünmeye ve güvensizliğe yol açan bir fiil olduğu için surede fitneye 

götürecek tüm davranışlar yasaklanmıştır. Yasaklara uymayan, Allah‟ın emirlerine 

karşı gelen, kötü huylu ve kötülük yapmayı alışkanlık haline getirenlere fâsık 

denmektedir. İnsan kendisinin ve tüm toplumun huzuru için fâsık kişilerle 

                                                           
191

 Hançerlioğlu, “özdek”, 300. 
192

 Marshall, “Bağımlı Değişken”, 55. 
193

 El-Maide, 5/41. 
194

 El-Maide, 5/71. 
195

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 169. 



57 

işbirliğinden uzak durmalıdır. Zira fâsıklar Allah‟a itaat etmekten kaçınır ve inkâr 

etmenin yol açtığı tüm bireysel ve toplumsal kötülükleri kolaylıkla gerçekleştirirler. 

Fâsığın sosyolojik karşılığı “ayaktakımı”
196

 kavramı içerisinde geçmektedir.  

Istılahtaki anlamı ise “haktan sapan Allah‟ın emirlerine itaatten ayrılan asi mümin 

veya kâfir” şeklindedir.
197

 Maide Suresinin fâsıklarla ilgili ayetinde “Aralarında, 

Allah'ın indirdiği ile hükmet. Onların arzularına uyma ve Allah'ın sana indirdiğinin 

bir kısmından seni şaşırtmalarından sakın. Eğer yüz çevirirlerse, bil ki şüphesiz 

Allah, bazı günahları sebebiyle onları bir musibete çarptırmak istiyor. İnsanlardan 

birçoğu muhakkak ki yoldan çıkmışlardır.”
198

 buyurulmaktadır. Ayette açıklandığı 

üzere fâsıkların en önemli özelliği ilahi vahyin bir kısmına inanıp bir kısmını inkâr 

etmeleri ve toplumun diğer üyelerini de aynı şaşkınlığa sürüklemek istemeleridir. 

Maide Suresinde bu durum yine Yahudiler üzerinden örneklendirilmiştir. Râzî‟nin 

İbn Kesîr ve Şevkânî‟den rivayet ettiğine göre Yahudilerin ileri gelenlerinden bir 

grup Hz. Peygamber‟i yanıltmak ve ona yanlış hüküm verdirmek maksadıyla şöyle 

demişlerdi: “Ey Muhammed! Bilirsin ki biz Yahudilerin bilginleri ve eşrafıyız. Biz 

sana tâbi olursak bütün Yahudiler sana tâbi olur. Şimdi bizimle hasımlarımız 

arasında bir dava var, davayı sana getirelim, sen de bizim lehimize hüküm ver. Böyle 

yaparsan sana iman eder ve seni tasdik ederiz. Hz. Peygamber ahlâka aykırı olan bu 

teklifi reddetmiş, olay üzerine bu ayet inmiştir. Yüce Allah, Yahudilerin ve 

başkalarının tuzağına düşmemeleri için Hz. Peygamber‟in şahsında müminleri de 

uyarmakta, kendisine dava getirdikleri takdirde onların isteklerine göre değil, 

Allah‟ın indirdiğine göre hükmetmesini emretmiştir. Onların şaşırtmalarına aldanıp 

da Allah‟ın indirdiği hükümlerden herhangi birini ihmal etmemesini emretmekte; 

Yahudiler Hz. Peygamber‟in vereceği hükmü kabul etmeyip ondan yüz çevirdikleri 

takdirde bundan dolayı başlarına felâketlerin geleceğini Resûlullah‟a haber 

vermektedir.
199

 Bu durumda fasıkların ahiretteki konumları, dünyada meylettikleri 

şeylerin sonucudur yani onlar dünyadaki imtihanı kaybetmişlerdir. Kuran‟da fâsık 

kavramı kâfirler ve münafıklar için kullanılmış; kavramla inancı, söylemleri ve 

davranışları sapmış kimseler kastedilmiştir. Ayetin devamında Yüce Allah bireysel 

                                                           
196

 Hançerlioğlu, “Ayaktakımı”, 24. 
197

 Yusuf Şevki Yavuz, “Fasık”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 25 Ocak 2022). 
198

 El-Maide, 5/49. 
199

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 99. 



58 

itaatsizlikte ve toplumu itaatsizliğe çağırmakta ısrar ettikleri sürece fâsıkları asla 

bağışlamayacağını beyan etmiştir.  

Müslümanların doğru yoldan ayrılmamaları, Kuran‟a göre yaşamaları için 

yakın çevrelerine aldıkları yani dost edindikleri kişilere dikkat etmeleri, toplumu 

Allah‟ın koyduğu sahih dinden uzaklaştıran olmayan fâsıklardan uzak kalmaları 

gerekmektedir. İnsan karşısındaki kişiyle muhabbet ve ünsiyet bağları kurmak 

istiyorsa bunun için toplumsal huzurun devamını sağlayabilecek salih kişileri 

bulmaya veya seçmeye çalışmalıdır.  

Maide Suresi‟nde fâsıklarla ilgili olarak vurgulanan bir başka sosyolojik 

unsur “adâvet” yani düşmanlık kavramıdır. Adâvet kavramının lügavî karşılığı 

“zulmetmek, haklılık sınırını aşmak, düşmanlığı fiziksel ve ruhsal alanlara taşımak” 

şeklindedir.
200

 Maide Suresinde fâsık Yahudilerin konu edildiği ayette “Biz onların 

arasına kıyamete kadar düşmanlık ve kin saldık. Her ne zaman savaş için bir ateş 

yakmışlarsa, Allah onu söndürmüştür. Onlar yeryüzünde bozgunculuk çıkarmaya 

çalışırlar. Allah, bozguncuları sevmez”
201

 buyurulmaktadır. Maide Suresinin fâsık  

Yahudilerden bahsedilen başka bir ayetinde ise  “Onlardan çoğunun günahta, 

düşmanlıkta, haram yemede birbirleriyle yarıştıklarını görürsün. Yapmakta oldukları 

şey ne kötüdür!”
202

 buyurulmaktadır. Râzî ayete dair açıklamalarında Yahudilerin 

hepsi olmasa da çoğunun Müslümanlara karşı yalancılık, haksızlık, düşmanlık gibi 

menfi davranışlarda, günah işlemede, rüşvet ve benzeri yollarla haram yemede 

birbirleriyle yarıştıklarını ve ayette bu yaptıklarının çirkinliğinin vurgulandığını 

belirtmiştir. Yüce Allah, “... Görürsün” hitabıyla bu tutumlarının herkes tarafından 

gözlemlenebilen bir durum olduğuna işaret etmektedir.
203

  

Maide Suresinin aynı minvalde nazil olan bir başka ayette ise fâsık 

Hristiyanlardan bahsedilmekte ve “Biz Hristiyan‟ız diyenlerden de sağlam söz 

almıştık. Ama onlar da akıllarından çıkarmamaları istenen şeylerden önemli bir 

kısmını unuttular. Bu sebeple biz de aralarına kıyamet gününe kadar sürecek 

düşmanlık ve kini salıverdik.
204

 buyurulmaktadır. Yüce Allah Maide Suresine göre 

                                                           
200

 Çağrıcı, “Düşmanlık”. 
201

 El-Maide, 5/64. 
202

 El-Maide, 5/62. 
203

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX 139. 
204

 El-Maide, 5/14. 



59 

özellikle Yahudi ve Hristiyan fâsıklar Müslüman toplum içerisinde düşmanlığı ve 

bölünmeyi sağlamak üzere çabalarken Allah‟ın Müslümanlara yardımı tecelli etmiş, 

Allah fâsıkların kendi aralarına düşmanlık yerleştirerek onları zayıflatmıştır. Bu 

ayetlere göre Yüce Allah kötülükte yarışan toplumda sürekli çatışma ortamı 

oluşturmalarına bu şekilde engel olmuştur. Bu bağlamda fâsıkların kurdukları tuzağa 

kendilerinin düştüğünü söylemek mümkündür. Fakat bu noktada önemli olan bir 

diğer unsur Müslümanların kendi içlerindeki gizli ve açık düşmanlara karşı dikkatli 

olmaları zorunluluğudur.  

Gizli düşmanların başında muhal arzu ve ihtirasları tetikleyen nefis ve tüm 

hedefi bireysel ve toplumsal huzuru bozmak olan şeytan gelmektedir. Şeytan bazen 

de insanı insana düşman ederek kendi hedeflerine ulaşmak istemektedir. Her insanın 

fıtratında bulunabilecek kıskançlık, bencillik, düşmanlık, kin, nefret gibi olumsuz 

duygular kontrol altına alınamadıklarında sosyal ilişkilere ve toplumun iyi niyetli 

insanlarına zarar vermektedir. Dinimiz, insan kalbinde kin tohumunun yerleşmesine 

izin vermemesi gerektiğini ve affetmesi gerektiğini söyleyen barış dinidir. Bahsi 

geçen olumsuz duygular toplumun yaşam kalitesini sürekli düşürecek ve kaos hiç 

bitmeyecektir.  Bu duygular genellikle bireyin veya bir grup insanın kendini diğer 

insanlardan hep daha üst konumda görmek istemesinden kaynaklandığı için 

sosyolojik açıdan “bencillik, az gelişmişlik”
205

 kavramları içerisinde 

değerlendirilmektedir. Zira az gelişmiş toplumlarda nefret duyguları sık görülmekte, 

sorunlar karşısında çaresizlik, bağımlılık ve duygusallık ön plana çıkmaktadır. 

Bencilliğin hüküm sürdüğü toplumlar, kültür ve medeniyet seviyesi yüksek 

toplumlardaki gibi özgüven, başarma, bağımsızlık, rasyonellik, bireysellik vb. 

duygulardan uzak oldukları için huzurlu değillerdir. Bu durum sosyal ilişkilere de 

yansımakta ve huzursuzluğun yanı sıra düşmanca davranışlar, eylemsel ve psikolojik 

şiddet ortaya çıkmaktadır. Düşmanlık sadece fiziksel zarar vermek değildir. Ancak 

düşmanca duygu ve düşünceler eyleme döküldüğünde toplumsal tehlikenin boyutu 

artmaktadır.  

İnsanın Kuran‟ı yaşayıp toplum içinde yaşatabilmesi için kendisini bencilliğe 

götüren zalim, fasık, nankör vs. insanlardan uzak durabilmesi böylece fitnenin en aza 

indiği ortamlar oluşturması gerekmektedir. Bunun için ulaşması gereken ruhsal 
                                                           
205

 Hançerlioğlu, “bencillik”, 35. 



60 

olgunluk ise dünya nimetlerinin sadece kendisine ait olmadığı, adaletli 

paylaşıldığında herkese yeteceği bilincidir.   Nimetin yeterliliği düşüncesinin 

gelişebilmesi için ise nimetin farkında olmak ve şükür bilincine geçebilmek ve Yüce 

Allah‟ın yarattıklarına ve insanlara bahşettiklerine değer vermek esastır. Bu noktada 

toplumsal haramlar ve helaller kapsamına giren yeni bir kavram yani “nankörlük” 

kavramı gündeme gelmektedir.  

“Nankör” kelimesi Farsçada “ekmek” anlamındaki “nân” ile görmeyen 

manasındaki “kör” kelimelerinin birleştirilmesiyle oluşmuştur ve yediği ekmeğin, 

gördüğü iyiliğin kıymetini bilmeyen nimeti inkâr eden”
206

 şeklinde 

tanımlanmaktadır. Dilimizde nankörlük kavramı daha çok insanın insana sergilediği 

bir tutum ve davranışı türünü nitelendirmekte kullanılmakla birlikte toplumsal 

ilişkilerdeki nankörlüğün arka planında insanın Rabbine karşı nankörlüğü yer 

almaktadır. Bu insanı küfre götürebilecek türde bir zihinsel sapmadır, zira nimetin 

inkârı zamanla o nimeti bahşeden Allah‟ın varlığının inkârına gidecektir. Fitne ve 

fesat kavramlarında olduğu gibi nankörlük kavramı da sosyoloji kaynaklarında 

bencillik ve az gelişmişlik kavramları altında açıklanmaktadır.
207

 Nitekim az gelişmiş 

toplumlarda, sahip olunan nimetlerin farkındalığına imkân veren zihin düzeyine 

henüz gelinememiştir.  

Nankörlük kavramı Maide Suresi‟nde sureye ismini veren maide yani sofra 

metaforu içerisinde değerlendirilmiştir. Hz. İsa‟nın havarileri bir mucize göstergesi 

olarak gökyüzünden bir sofra indirilmesini istemişlerdir. Konuyla ilgili ayette “Allah 

da, „Ben onu size indireceğim. Ama ondan sonra sizden her kim inkâr ederse, artık 

ben ona kâinatta hiçbir kimseye etmeyeceğim azabı ederim‟ demişti.”
208

 

buyurulmaktadır. Zemahşeri‟nin naklettiğine göre istenildiği şekilde sofra nazil 

olmuş ve Hz. İsa: “bu, Allah‟ın bizzat yüce kudretiyle var etmiş olduğu bir sofradır. 

İstediğiniz şeyi yiyin ve şükredin ki Allah size imdat etsin, size olan lütuf ve 

keremini artırsın.” demiştir. Havariler ise “Sen ey Allah‟ın insanlara kendisiyle hayat 

bahşettiği, keşke bize bu mucizenin içinden bir başka mucize daha göstersen!” 

demişler, bunun üzerine Hz. İsa: “Ey balık! Allah‟ın izniyle diril!” demiştir. Balık 

                                                           
206

 Çağrıcı, “Nankörlük”. 
207

 Hançerlioğlu, “bencillik”, 35. 
208

 El-Maide, 5/115. 



61 

canlanıp hareket etmeye başlamış, ardından “Eski haline dön!” deyince balık pişmiş 

haline geri dönmüştür. Bir süre sonra sofra uçup gitmiş, fakat istedikleri mucize 

gerçekleştiği halde sofranın ardından yine isyan etmişlerdir. Hatta bu yüzden 

maymuna ve domuza dönüştürülmüşlerdir. Yine Zemahşeri‟nin naklettiğine göre 

sofranın indirilme şartını yani “Ama içinizden her kim bundan sonra da nankörce 

inkâr ederse onu öyle bir azaba uğratırım ki” kavlini işitince onlar “Öyle ise 

istemiyoruz.” demişler ve sofra inmemiştir
209

 şeklinde rivayetler de bulunmaktadır. 

Maide Suresi‟nde de görüldüğü üzere nimeti inkâr bireyi de toplumu da çöküntüye 

ve çıkmaza sürükleyen duygu karmaşalarıdır. 

Maide Suresinin toplumsal haramlar ve helallere dair ayetlerinden 

çıkardığımız temel sonuç tek başına yaşaması neredeyse imkânsız olan insanın kendi 

maddi ve manevi hukukunu muhafazaya nasıl mecbur ise diğer insanların hukukunu 

da muhafazaya mecbur olduğu yönündedir. Bu nedenle Maide Suresinde toplumsal 

güven ve huzurun bozulmasına sebep olan fesat, inkâra saplanan, fitne, fasık, 

nankörlük gibi tutum ve davranışlar haram kapsamında değerlendirilmiştir.  

2.1.2. Yardımlaşma 

Sosyal bir varlık olarak yaratılan insan, hayatını sağlıklı ve huzurlu devam 

ettirebilmek için birbirinden farklı toplu ortamlara ve diğer insanların desteğine 

ihtiyaç duyar. Bu önemli hakikatten dolayı her insanın, sadece kendisinin değil diğer 

insanların da iyiliğini hedeflemesi ve gerektiğinde onlara yardım etmesi büyük önem 

taşımaktadır. Tek başına yaşamın mümkün olmayacağı gibi her ihtiyacın yalnız 

karşılanamayacağı bir dünyada insanları bencillikten kurtaran yardımlaşma ayetleri 

Maide Suresinde de yer almaktadır.  

Başkalarına yardım etmek tüm dünyadaki erdemli insanların kabul ettiği bir 

davranış kalıbı olmakla birlikte Kuran‟ı özümsemiş insanların yardımlaşma 

konusunda diğer insanlara göre daha iradeli ve güçlü oldukları anlaşılmaktadır. 

Yardım etme kavramının özünde fedakârlık vardır. Bu fedakârlık para, mal mülk gibi 

maddi değerlerle yapılabileceği gibi sevgi, hoşgörü gibi manevi değerlerle de 

yapılabilmektedir. İyilik konusunda yardımlaşmak kadar insanları kötülüklerden 

alıkoymak şeklinde yardımlaşmak da son derece kıymetlidir.  

                                                           
209

 Zemahşerî, Keşşâf, II, 587. 



62 

Maide Suresi‟nde başka insanlara yardım etmenin hem maddi hem de manevi 

unsurları örneklendirilmiştir. Surenin “Sizi Mescid-i Haram‟dan alıkoydular diye 

birtakımlarına beslediğiniz kin, sakın ha sizi, haddi aşmaya sürüklemesin. İyilik ve 

takva üzere yardımlaşın. Ama günah ve düşmanlık üzere yardımlaşmayın. Allah'a 

karşı gelmekten sakının. Çünkü Allah'ın cezası çok şiddetlidir”
210

 şeklindeki ayetinde 

insanlar arasında geçmişte yaşanmış olumsuzlukların, kapsamının çok ötesinde 

sonuçlara gitmemesi emrinin hemen ardından yardımlaşmanın kapsamı 

netleştirilmiştir. Ayetlere göre toplumun huzuru ve güvenliği için sadece sonucu 

hayır getirecek konularda yardımlaşılması, sonucu şer olacak hiçbir konuda güç 

birliğine gidilmemesi gerektiği vurgulanmıştır. Râzî‟ye göre ayette geçen 

yardımlaşma ifadesi Allah'ın şeâirine, haram olan aya, kurbanlık hediyelere, 

(onlardaki) gerdanlıklara ve Rablerinden hem bir ticaret, hem de bir rıza arayarak 

Beyt-i Haram‟a niyet edip gelenlere sakın hürmetsizlik etmeyin buyruğu üzerine 

atfedilmiştir. Yani daha önce sizi Mescid-i Haram‟dan men ettikleri için bir kavme 

olan düşmanlığınız, sizi haddi aşmaya ve böylece onları Mescid-i Haram‟dan men 

etmeye, bu konuda yardımlaşmaya sevk etmesin. Çünkü bâtıldan ötürü haddi aşmak 

caiz değildir.
 211

 Buna göre insanların, düşmanlık ve haddi aşma hususunda 

birbirlerine yardım ederek toplumsal gerginliği ve huzursuzluğu körüklemesi doğru 

değildir. Bilakis yapılması gereken, toplumsal selamete hizmet edecek iyilik ve takva 

hususlarında yardımlaşmadır. Ayetten de anlaşılacağı gibi tüm güzellikler konusunda 

yardımlaşıp, nefret, hasetlik, kıskançlık gibi fiillerden uzaklaşmak hedeflenen toplum 

modeline ulaşma yolunda önemli bir adımdır. Muhatabımız kusurlu olsa bile geçmişi 

sürekli hatırlatacak rencide edecek davranışlardan kaçınmak uzun vadede pekçok 

toplumsal kazanıma ortam hazırlayacaktır.  

Toplumun hayırda yardımlaşması zalimlik, kin tohumları, nankörlük, 

düşmanlık gibi önce insanın kendisine ardından tüm bir topluma zarar veren 

durumların en aza indirilmesine yardımcı olacaktır. Rekabet yerine özgecilik, 

bencilce tüketim yerine paylaşmacı üretim, çatışma yerine yardımlaşma merkeze 

alındığında insanların toplumsal etkileşimi negatiften pozitife çevrilecek ve 

toplumun refah ve gelişmişlik düzeyi artacaktır.  

                                                           
210

 El-Maide, 5/2. 
211

 Razî, Tefsîr-i kebîr, VIII, 543. 



63 

Maide Suresinde yardımlaşmanın öncül örnekleri olan ve toplumu ayakta 

tutup dayanışmanın en güzel halini ortaya koyan zekât ve sadaka gibi maddi 

yardımlaşmaların altı çizilmiştir. Surenin “Andolsun, Allah İsrailoğullarından 

sağlam söz almıştı. Onlardan on iki temsilci seçmiştik. Allah, şöyle demişti: „Sizinle 

beraberim. Andolsun eğer namazı kılar, zekâtı verir ve elçilerime inanır, onları 

desteklerseniz, (fakirlere gönülden yardımda bulunarak) Allah‟a güzel bir borç 

verirseniz, elbette sizin kötülüklerinizi örterim ve andolsun sizi, içinden ırmaklar 

akan cennetlere koyarım. Ama bundan sonra sizden kim inkâr ederse, mutlaka o, 

dümdüz yoldan sapmıştır”
212

 şeklindeki ayetinden toplumsal yardımlaşmanın çağlar 

öncesine dayanan bir geçmişi bulunduğu, dünyada insanların birbirleri için 

verdiklerini Allah‟ın borç olarak kendi üzerine aldığı ve ahirette bunun karşılığını 

fazlasıyla vereceği anlatılmaktadır. Yardımlaşmanın toplumsal faydaları yanında, 

günahların örtülmesi, cennetin kazanılması gibi bireysel faydalarının olması ayrıca 

önemlidir. Ayette bahsi geçen zekât kavramının kelime anlamı “Müslümanlıkta sahip 

olunan mal veya paranın kırkta birinin her yıl sadaka olarak dağıtılması, İslam‟ın beş 

şartından biri”
213

 şeklinde, ıstılahî anlamı ise “artma, arıtma, övgü ve bereket, 

Müslümanın malından alınan belli pay”
214

 şeklinde verilmektedir. Maide Suresi‟nde 

toplumsal yardımlaşmanın bir şekli olarak zekâtın vurgulandığı bir başka ayette 

“Sizin dostunuz ancak Allah'tır, Resulüdür ve Allah'ın emirlerine boyun eğerek 

namazı kılan, zekâtı veren müminlerdir”
215

 buyurulmaktadır. Razi bu zekât ayetini 

“sizin veliniz ancak Allah‟tır, peygamberidir, bir de Allah‟ın emrine boyun eğerek 

namazı dosdoğru kılan, zekâtı veren müminlerdir”
216

  şeklinde yorumlamıştır. Zekât 

için zenginlerin, ihtiyaç sahiplerine maddi olanak sağlamalarının yanı sıra bu 

kişilerin incinmemeleri için en doğru verme yöntemini izlemeleri tavsiye 

edilmektedir. Kuran‟ın yardımlaşmada önceliği mümkün mertebe gizli olmasıdır.  

Zekâtın toplumsal anlamına tekabül eden “dayanışma”
217

 kavramıdır. 

Dayanışma kavramı sosyolojik olarak  “ahlaki seferberlik, bütüncülük, formalizim” 

                                                           
212

 El-Maide, 5/12. 
213

 Eren vd., “zekât”, 2/1667. 
214

 Mehmet Erkal, “Zekât”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 25 Ocak 2022). 
215

 El-Maide, 5/55. 
216

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 118. 
217

 Hançerlioğlu, “dayanışma”, 83. 



64 

218
 ve “akışkanlık, özgecilik”

219
 kavramlarıyla birlikte değerlendirilmektedir. Tüm bu 

kavramların ortak anlamı ise “bir topluluğu oluşturan; duygu, düşünce ve ortak 

çıkarlarda birbirlerine karşılıklı bağlanması tesanüt” 
220

 şeklinde açıklanmaktadır. 

Dinde dayanışmadan kasıt sadece fakiri doyurmak değildir. Zengin, fakir, güçlü, 

güçsüz her insanın üzüntüsünü, sevincini, kederini paylaşmak farklı dayanışma 

türleridir zira insan sosyal bir varlıktır. Sosyal dayanışma için toplumu oluşturan her 

bir ferdin kendi üzerine düşen görevi, sorumluluğu yerine getirmesi gerekir. Aksi 

halde insan yalnızlaşır ve toplumsal bağlar zayıflar.  

Çok boyutlu toplumsal dayanışmalarda sadece maddi bir verme değil aynı 

zamanda değerler aktarımı söz konusudur. Gençlerin yaşlılara desteği ve yaşlıların da 

tecrübelerini bir önceki nesillere aktarması normatif dayanışmaya önemli 

örneklerdendir. Renk, ırk, dil, cinsiyet, makam, mevki, mali durum ne olursa olsun 

Kur‟an iman ekseninde birleşen tüm insanları kardeş ilan etmiştir. Bu anlamda 

nesiller arasında kurulan her türlü etkileşim kardeşliğin ve dayanışmanın farklı 

örnekleri mesabesindedir. Dünya hayatı insanın tek başına üstesinden gelemeyeceği 

kadar zor olabilmektedir. Bir toplumu oluşturan bireylerin birbirlerine ihtiyaç 

duymaları gibi farklı toplumlar da birbirlerine ihtiyaç duyabilmektedir. Çok sayıda 

ölüm ve yaralanmaya sebep olan doğal afetler bu zorluklar arasında ilk sıralarda 

gelmektedir. Zira böyle zamanlarda insanların en temel ihtiyaçları olan yeme içme ve 

barınma çok büyük bir zorluğa dönüşmekte ve afetin şiddetine ve yayıldığı alana 

bağlı olarak ihtiyacın boyutları artmaktadır. Dolayısıyla toplumsal yardımlaşmanın 

en çok sergilenmesi gereken dönemlerden birisi doğal afet durumlarıdır. Örneğin 

Türkiye‟de 6 Şubat‟ta Kahramanmaraş‟ta gerçekleşen iki büyük deprem sonrasında 

ortaya çıkan yıkım toplumsal yardımlaşmanın önemini ve faydalarını gözler önüne 

sermiştir. Bu depremin aynı anda 11 ili etkilemesi bölgede yaşayan insanların 

bireysel imkânlarını ve tedbirlerini aşmış, pek çok insan hazırlıksız yakalanmıştır. 

Depremde en kritik zamanları olan ilk 72 saatten itibaren tüm toplum birlik olmuş, 

toplumsal yardımlaşma ile yaralar sarılmaya çalışılmıştır. Diğer ülkelerin toplumları 

da duyarsız kalmamış hem maddi katkılarla hem de çalışma ekibi desteğiyle 

Türkiye‟ye yardım etmiştir.  

                                                           
218

 Marshall,  “Ahlaki Seferberlik”, 5. 
219

 Hançerlioğlu, “akışkanlık”, 15. 
220

 Eren vd., “dayanışma”, 1/342. 



65 

Birlik ve beraberliğe önem veren Müslüman toplumlar yardımlaşma ve 

dayanışma konusunda genel itibariyle güçlüdür. Tüm dünya ülkelerinin savaş gibi 

büyük felaketlerin getirdiği mağduriyetlerde ve zor günlerinde toplumsal 

yardımlaşmanın önemi daha çok ortaya çıkmaktadır. Yardımlaşmada birlik olmanın 

payı büyüktür. Birlik ve beraberliğin sosyolojik karşılığı “müttefik” kavramıdır. 

Kavram sözlüklerinde “aşırı toplumsallaşmış insan anlayışı, dayanışmacılık”
221

 

şeklinde ifade edilen müttefik kavramı bir tür toplumsal bağlılık olarak 

nitelendirilmektedir.
222

  Dünya toplumlarının birlik olması zorunluluğu günümüz 

modern dünyasında daha belirgin hissedilmektedir. Bunun bir örneği tarih boyunca 

İsrail tarafından gerçekleştirilen büyük katliamlara şahit olunan Filistin topraklarıdır. 

Dünya toplumlarının yardımına en çok ihtiyaç duyan bölgeler arasında Batı Şeria, 

Gazze ve Kudüs ilk sıralarda yer almaktadır. Nitekim Filistin‟de yaşananlar sadece 

Filistinlilerin veya Arapların sorunu değil tüm ümmetin sorunudur. İnsanlık, hak ve 

hürriyet sorunudur. Türkiye dâhil olmak üzere insanlık adına mazlumun yanında 

olmak isteyen diğer ülkeler birlik ve beraberlik içinde saflarını belli etmeli ve 

Müslüman toplumunun dayanışmasını sergilemelidir. Adalet yerini bulana kadar 

Filistin özgürlüğüne kavuşana kadar bu kararlı duruştan kimse vazgeçmemelidir. 

Maide Suresinde emredilen birlik ve beraberliğin, toplumsal dayanışmanın güzel bir 

örneğine bu topraklarda büyük ihtiyaç vardır.  

Maide Suresinde yardımlaşmayla ilgili temel vurgu yardımlaşmanın 

toplumsal bütünlüğün korunması ve hayatın zorlu imtihanlarının daha kolay 

atlatılabilmesi için gerekli olduğudur. Yardım anlayışının özünde fedakârlık 

kavramının yer alması ise kişinin bu dünyada tek başına yaşamadığını ve en az kendi 

nefsi kadar başka insanları da düşünmesi, onların dertleriyle de dertlenmesi gerektiği 

göstermesi açısından son derece önemlidir. 

2.1.3. Adil Olma 

 Toplum adaletle gelişir. Bu nedenle adaletli olmak sağlıklı bir toplum 

içerisinde yaşamayı hedefleyen her insanın sahip olması gereken erdemlerin 

arasındadır. Kişisel istek ve arzularını adaletin önünde tutmak insanlar arasında 

                                                           
221

 Marshall, “Aşırı toplumsallaşmış insan anlayışı”, 46. 
222

 Hançerlioğlu, “bağımlılık”, 28. 



66 

birtakım haksızlıklara ortam hazırlayacağı için toplumsal düzeni bozmaktadır. 

Dolayısıyla sebebi her ne olursa olsun adalete uygun davranamamanın bireysel 

olduğu gibi toplumsal hayatta da çok önemli sonuçları olacaktır. Maide suresinde 

açıklanan diğer pek çok olgu ve kavram gibi adalet kavramı da çok yönlü bir 

kavramdır ve her bir yönü esas itibariyle ayrı ayrı çalışılabilecek kadar geniştir. 

Çalışmamızın kapsamı gereği biz adalet kavramını Maide Suresinde ele alındığı 

yönleriyle tahlil edeceğiz.  

Maide Suresinde adalet kavramı şahitlik kavramı ile birlikte sunulmuştur. 

Müslümanların adaletsizliği ortadan kaldırmalarının yollarından biri olarak adaletle 

şahitlik etmeleri gerektiği vurgulanmıştır. Şahitlik bir olay içerisinde olayın tarafları 

dışında kalan şahıslara önemli bir sorumluluk yüklemektedir ve onları da olaya bir 

şekilde vâkıf olmaları hasebiyle olaya dâhil etmektedir.
223

 Toplum çeşitli unsurlardan 

oluşan bir insan bedeni gibi düşünüldüğünde adaletli şahitlik bir bu bedenin farklı 

bölümleri arasındaki dengeyi sağlayan ilkelerden biri haline dönüşmektedir.
224

  

 Bir olaya ve duruma tanık olan veya tanıklık ettiklerini anlatan kişiyi ifade 

eder
225

 şahitlik kavramı Maide Suresi‟nde adaletin kendisini gösterdiği temel 

durumlardan biri olarak serdedilmiştir. Surede Allah “Ey iman edenler! Allah için 

hakkı titizlikle ayakta tutan, adalet ile şahitlik eden kimseler olun. Bir topluma olan 

kininiz, sakın ha sizi adaletsizliğe itmesin. Âdil olun”
226

 buyurmaktadır. Ayette 

adaletin uygulanması karşısındaki en büyük tehlikenin muhatap topluluğa karşı 

beslenen olumsuz duygular olduğu belirtilmiştir. Bu durumun vurgulanması kin gibi 

olumsuz duyguların varlığında adaleti tesis etmenin zorluğu sebebiyle olsa gerektir. 

Râzî‟ye göre bu ayet İslâm‟ın sosyal, hukukî ve ahlâkî amaçlarının önemli bir 

kısmını özetlenmektedir. Ayeti “Ferdî ve sosyal yapıda dirlik ve düzenliği, 

hakkaniyet ve eşitlik esaslarına uygun şekilde davranmayı sağlayan ahlâkî erdem 

anlamına gelen adalet, sosyal hayatın en önemli denge unsuru ve teminatıdır. Bu 

sebeple Allah Teâlâ müminlere adaletle şahitlik etmelerini, herhangi bir topluma 

karşı besledikleri öfke yüzünden onlar hakkında adaletten ayrılmamalarını 

emretmiştir. Ayet-i kerime insanların Allah katında en üstün değer olan takva 

                                                           
223

 Marshall,  “Başkasına Rol Yükleme”, 60. 
224

 Hançerlioğlu, “Beden Toplum Bilim”, 33. 
225

 Yunus Apaydın, “Şahit”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 28 Ocak 2022). 
226

 El-Maide,5/8. 



67 

faziletine erebilmeleri için adaletli olmaları ve düşmanları hakkında kalplerinde 

besledikleri öfkenin onlara karşı haksızlık yapmalarına sebep olmaması gerektiğini 

bildirmektedir. Müminler, haksızlığı ortadan kaldırarak yerine hakkı ve adaleti 

getirmek, bu husustaki faaliyetlere katkıda bulunmakla mükelleftirler. Kur‟an‟ın ana 

maksatlarından biri de adalet ilkesine dayalı ve hukuka güvenin hissedildiği bir 

sosyal düzen kurmaktır
227

 şeklinde yorumlamıştır.  

Maide Suresi‟nde adaletle şahitlik etmek yani gördüğünü bildiğini dürüstçe 

ortaya koymakla ilgili farklı ayetler bulunmaktadır. Bu ayetlerden bir tanesi geçmişte 

Tevrat olarak nazil edilen ilahi vahyin doğruluğuna şahitlik etmeyi vurgulayan 

“Şüphesiz Tevrat‟ı biz indirdik. İçinde bir hidayet, bir nur vardır. (Allah'a) teslim 

olmuş nebiler onunla Yahudilere hüküm verirlerdi. Kendilerini Rabbe adamış 

kimseler ile âlimler de öylece hükmederlerdi. Çünkü bunlar Allah'ın kitabını 

korumakla görevlendirilmişlerdi. Onlar Tevrat‟ın hak olduğuna da şahit idiler. Şu 

hâlde, siz de insanlardan korkmayın, benden korkun ve ayetlerimi az bir karşılığa 

değişmeyin. Allah'ın indirdiği ile hükmetmeyenler kâfirlerin ta kendileridir
228

 

ayetidir. Bu ayette vahyin doğruluğuna şahitlik etmenin toplumsal yansıması onunla 

hükmetmek olarak sunulmuştur. Dolayısıyla toplumsal dirlik ve düzenin 

sağlanabilmesi için adaletin sadece sözle ifadesi yetmemekte, mutlaka toplumsal 

davranışlara yansıtılması gerektiği vurgulanmaktadır. Ayette Allah‟a iman etmiş bazı 

Yahudi âlimlerinin vahyi hayata aktarmak suretiyle koruduklarından söz edilmiş, 

bunun tersine hareket ederek adaletli şahitliği yerine getirmeyenlerin kâfir 

olduklarına işaret edilmiştir. 

Maide Suresinde şahitliği hakkıyla yerine getirenlerin anlatıldığı bir başka 

ayet “Peygamber‟e indirileni dinledikleri zaman hakkı tanımalarından dolayı 

gözlerinin yaşla dolup taştığını görürsün. „Ey Rabbimiz! İnandık. Artık bizi 

(hakikate) şahitlik edenler ile beraber yaz‟ derler”
229

 şeklindedir. Zemahşerî‟ye göre 

“Ya Rabbi! İman ettik” ifadesinden maksat imanın zihinde o an inşa edilmesi ve 

imana dâhil olunmasıdır. “Bizi de şahitlerle yaz” ifadesi “kıyamet günü diğer 

                                                           
227

 Razî, Tefsîr-i kebîr, VII, 531. 
228

 El-Maide, 5/44. 
229

 El-Maide. 5/83. 



68 

ümmetlere şahitlik edecek olan Ümmet-i Muhammed ile birlikte yaz”  diye 

yorumlamıştır. 
230

 

Maide Suresinde adaletin sağlanmasının toplumsal selametin bir gereği olarak 

sunulduğu bir başka konu ise vasiyettir. Konuyla ilgili “Ey iman edenler! Birinizin 

ölümü yaklaştığı zaman, vasiyet sırasında aranızda şahitlik (edecek olanlar) sizden 

adaletli iki kişidir. Yahut seferde olup da başınıza ölüm musibeti gelirse, sizin 

dışınızdan başka iki kişi şahitlik eder. Eğer şüphe ederseniz, onları namazdan sonra 

alıkoyarsanız da Allah adına, "Akraba da olsa, şahitliğimizi hiçbir karşılığa 

değişmeyiz. Allah için yaptığımız şahitliği gizlemeyiz. Gizlediğimiz takdirde, şüphesiz 

günahkârlardan oluruz" diye yemin ederler”
231

 şeklindeki ayete göre bir Müslümana 

ölüm yaklaştığı zaman vasiyet ettiğinde vasiyetin gerçek haline adaletle şahitlik 

edilmesi son derece önemlidir. Râzî bu ayeti “ölüm anının yaklaştığını hisseden bir 

Müslümanın vasiyet etmek istediği takdirde bunu âdil oldukları bilinen, kendi yakın 

çevresinden veya dindaşlarından en az iki kişi huzurunda, şayet seyahat esnasında ise 

ve bu vasıfta kişiler yoksa başka iki kişi huzurunda yapması istenmektedir. Vasiyet 

uygulanacağı zaman bu tanıkların verdiği bilgi kuşkuya yol açmaz ve itiraz ortaya 

konmazsa bu tedbir yeterli olacaktır. Ancak, bu şartlarda yapılan bir vasiyette ispat 

sorunlarının yaşanması da uzak ihtimal değildir. Bu takdirde tanıklardan ağır bir 

manevi sorumluluk hissedecekleri şartlar altında yani namaz sonrası gibi özelliği 

olan bir zamanda, mekânda veya ağır ifadelerle yemin etmeleri istenecektir”
232

 

şeklinde yorumlamıştır. Anlaşıldığı üzere inanan insan ölüm anında dahi kendisinden 

sonra toplumda huzursuzluk çıkaracak bir tutum ve davranışa gitmemeli ve vasiyeti 

adaletle bırakmalıdır. Vasiyete şahitlik edenler yaptıkları işin hiç kimseye haksızlığa 

uğratmaması gerektiğinin bilincinde olmalıdır. 

Maide Suresinin adalete dair temel vurgusu hayatın farklı alanlarında adaleti 

sağlamanın insan için çok yönlü bir sorumluluk olduğu yönündedir. Toplumsal 

yaşamın selametle ilerlemesi için zorunlu olan adaletin sağlanabilmesi için titizlikle 

davranılması, tefekkür edilmesi ve imanla davranışın bütünleştirilebilmesi 

gerekmektedir. Bu bağlamda kişi kendi konumunun gereklerini yerine getirirken 

                                                           
230

 Zemahşerî, Keşşâf, II, 526. 
231

 El-Maide, 5/106. 
232

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 261. 



69 

adaletli olmalı ve adaletin tüm toplumda yayılabilmesi için kimi zaman kendi duygu 

ve çıkarlarına ters düşen kararlara da imza atabilmelidir.  

2.1.4. Toplumsal Gruplaşmalar 

Toplumda insanların maddi ve manevi alanlarda ortak faaliyetlerde 

bulunmaları sonucu oluşan bağların tümü toplumsal ilişki, bu bağlar sayesinde 

oluşan birliktelikler toplumsal grup adını almaktadır. Toplumsal ilişkiler ve 

gruplaşmalar bir toplumun tesadüfen bir araya gelmiş fertleri arasında değil, belirli 

bir amaç etrafında birleşen fertleri arasında gerçekleşebilir. Toplumsal gruplaşmanın 

seviyesi ve kalitesi etkileşim halinde olan ve grubu oluşturan fertlerin ekonomik, 

siyasi ve kültürel yapısıyla ve gelişmişlik düzeyiyle ilgilidir. Toplumsal 

gruplaşmaların ana hedefi ise benzer amaç ve beklentileri karşılamaktır. Bu amaç ve 

beklentiler hayatın din, düşünce, siyaset, kültür, ekonomi, askeriye vb. gibi alanları 

kuşatabilmektedir. Toplumsal gruplaşmalar etkileşim halinde olan toplumların hayır 

veya şer beklentiler etrafında birleşme durumlarına göre farklı sonuçlar 

doğurmaktadır. Bu bağlamda herhangi bir toplumsal grubun iyilik veya kötülük 

açısından mahiyeti tamamen kurdukları etkileşimin yani birlikteliğin hedefiyle 

ilgilidir.  

Toplumsal gruplaşmalar hayatın tüm alanlarıyla ilgili olabilmekle birlikte 

çalışmamızda Maide Suresinde yer verildiği şekliyle din çatısı altında oluşturulmuş 

grupları ele alacağız. İnançlar bakımından toplumsal gruplar ayrılırken farklı tasnif 

yöntemleri kullanılabilmektedir. Maide Suresi‟nde öncelikle “Şüphesiz inananlar 

(Müslümanlar) ile Yahudiler, Sabiîler ve Hıristiyanlardan „Allah'a ve ahiret gününe 

inanan ve salih ameller işleyenler için hiçbir korku yoktur. Onlar mahzun da 

olmayacaklardır‟ (diye hükmedilmiştir)”
233

 şeklindeki ayette toplumsal gruplaştırma 

“Allah'a ve ahiret gününe inanıp salih ameller işleme” üzerinden gerçekleştirilmiştir. 

Bu sınıflandırmada ferdin Yahudi, Hristiyan, Sabiî veya son ümmet olması fark 

etmemektedir. Sabiîlik Toplumbilim Sözlüğünde “görgül toplum” kavramı altında 

                                                           
233

 El-Maide, 5/69. 



70 

sunulmuş
234

, ıstılahî olarak ise “Arap komşularınca Güney Mezopotamya‟da yaşayan 

bir topluluk ve onların dinleri için kullanılmış ifade”
235

 şeklinde tanımlanmıştır.  

Maide Suresinde bahsi geçen bir başka toplumsal gruplaşma terimi “Ehl-i 

Kitap” tır. Ehl-i kitap tamlaması “ilahi bir kitaba inananlar” anlamına gelir. Buna 

göre Müslümanlara da Ehl-i kitap denilebilir. Ancak Kuran dışındaki ilahi kitaplarda 

yer almayan bu terkip, terim olarak Müslümanlar dışındaki kutsal sahibi din 

mensupları, genellikle Yahudiler ve Hristiyanlar için kullanılmaktadır.”
236

 Maide 

Suresi‟nde kavramın geçtiği ayette Yüce Allah, “Ey kitap ehli! Artık size elçimiz 

(Muhammed) gelmiştir. O, kitabınızdan gizleyip durduğunuz gerçeklerden birçoğunu 

sizlere açıklıyor, birçoğunu da affediyor. İşte size Allah'tan bir nur ve apaçık bir 

kitap (Kur'an) gelmiştir”
237

 buyurmaktadır. Râzî‟ye göre burada Yüce Allah 

verdikleri sözü yerine getirmedikleri için lânetlenmiş olan Yahudilere ve Allah‟ın 

kitabından ayrıldıkları için aralarına düşmanlık sokulmuş bulunan Hristiyanlara öğüt 

vermektedir. Hz. Muhammed‟e indirilen Kur‟an ile onların elinde bulunan Kitâb-ı 

Mukaddes arasında asıl itibariyle bir aykırılık olmadığını, aksine bu ilâhî kitaplar 

arasında inanç ve ahlâk esasları bakımından birlik bulunduğu bildirilmiş, Ehl-i kitap 

bu yeni peygambere ve yeni kitaba imana çağrılmıştır. Fakat Ehl-i kitap, başta Hz. 

Muhammed‟in nitelikleri ve ona imanla ilgili ayetler olmak üzere Kitâb-ı 

Mukaddes‟te bulunan birçok ahkâmı halktan gizlemişler veya tahrif etmişlerdir.
238

  

Maide Suresi‟nde Ehl-i Kitap ile ilgili bir başka ayette Yüce Allah, “De ki ey 

Ehli kitap siz sırf şunun için bizden hoşlanmıyorsunuz: Biz Allah‟a iman ettiğimiz 

gibi hem kendimize indirilene hem daha evvel indirilmiş olana iman etmekteyiz, sizin 

ise ekseriniz fâsıksınız”
239

 buyurmaktadır. Râzî‟nin naklettiğine göre, İslâm‟ın 

Medine‟de hızla yayıldığını gören Ehl-i kitaptan Yahudiler sırf kıskandıkları için 

Müslümanlara karşı kin ve nefret besliyor, onları küçümsüyorlardı. Bu sebeple ayet-i 

kerimede Hz. Peygamber‟den onların bu kin ve nefretlerinin sebebini sorması 

istenmektedir. Çünkü Müslümanların Allah‟a, Peygamber‟e ve daha önce gelmiş 

olan kitaplara iman etmeleri bir suç ve kusur değildi. Peygamberlerini tasdik edip 

                                                           
234

 Hançerlioğlu, “Görgül Toplum”, 160. 
235

 Şinasi Gündüz, “Sabiilik”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 25 Ocak 2022). 
236

 Remzi Kaya, “Ehl-i Kitap”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 25 Ocak 2022). 
237

 El-Maide, 5/15. 
238

 Razî, Tefsîr-i kebîr, VII, 547. 
239

 El-Maide, 5/59. 



71 

kitaplarına iman ettikleri için Ehl-i kitabın Müslümanları takdir etmeleri gerekirken, 

aksine kıskandıklarından dolayı onlara karşı kin ve nefret hisleriyle davranıyorlardı. 

Ayetten anlaşıldığına göre Ehl-i kitabın Müslümanlara karşı menfi tavırlarının iki 

sebebi vardır. Birincisi Müslümanların Hz. Muhammed ve Kur‟an dâhil 

peygamberlere ve onlara indirilmiş olan kitaplara iman etmeleridir. İkinci sebep ise 

Ehl-i kitabın çoğunun yoldan çıkmış kimseler olmalarıdır.
240

  Surenin “Eğer kitap 

ehli iman etseler ve Allah'a karşı gelmekten sakınsalardı, muhakkak onların 

kötülüklerini örterdik ve onları Naim cennetlerine koyardık”
241

 şeklindeki ayetinde 

ise bir taraftan kötülüklerin bağışlanmasından, böylece günahkâr kişinin mahcup 

duruma düşürülmekten kurtarılması ve cezasının kaldırılmasından, diğer taraftan da 

nimetlerle dolu cennetlere kavuşturulmasından söz edilerek ahiret mutluluğunun iki 

yönünün bulunduğu hatırlatılmaktadır.
242

  

Maide Suresinin Ehl-i Kitabın inançlarından bahsedilen bir başka ayetinde ise 

“De ki: „Ey Kitap ehli! Tevrat'ı, İncil'i ve Rabbinizden size indirileni (Kur‟an‟ı) 

uygulamadıkça hiçbir şey üzere değilsiniz.‟ Andolsun ki sana Rabbinden indirilen bu 

Kur'an, onlardan çoğunun taşkınlık ve küfrünü artıracaktır. Öyle ise o kâfirler 

toplumu için üzülme”
243

 buyurulmaktadır. Ayete dair açıklamalarında Zemahşerî, 

buradaki ifadenin “hiçbir şey üzere değilsiniz, yani bozulduğu ve batıl olduğu için 

“şey” denilebilecek kadar bir değeri kalmayan, herhangi bir şekilde kâle alınabilecek 

bir din üzerinde değilsiniz” anlamına geldiğini belirtmiştir. Zira bir şeyin 

önemsizliğini bildirmek ve değerini düşürmek için “hâzâ leyse bi-şey‟in”  yani bu 

hiçbir şey değil, denmektedir. “Ekallu min lâ şey‟in” yani hiçten daha az şeklinde de 

bir deyimleri bulunmaktadır.
244

 Rabbimiz Ehl-i Kitabı uyarırken “De ki: "Ey Kitap 

ehli! Hakkın dışına çıkarak dininizde aşırı gitmeyin. Daha önce sapmış, birçoklarını 

da saptırmış ve dümdüz yoldan da şaşmış bir milletin arzu ve keyiflerine uymayın"
245

 

buyurmaktadır. Zemahşerî‟ye göre ayette kastedilenler Hristiyanlıktaki öncülerdir ki 

Peygamber (s.a.v)‟in gönderilmesinin öncesinde dalâlet üzere idiler. “Çoklarını da 

saptırdılar” ifadesi teslis konusunda kendilerine katılanları yoldan çıkardıkları yani 

                                                           
240

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX,131. 
241

 El-Maide, 5/65. 
242

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX,149. 
243

 El-Maide, 5/68. 
244

 Zemahşerî, Keşşâf, II, 502. 
245

 El-Maide, 5/77. 



72 

saptırdıkları anlamına gelmektedir. Ne zaman ki Peygamber (s.a.v) gönderildi, bu 

kez de onu yalanlamak, ona haset etmek ve ona karşı azgınlık yapıp isyan etmek 

suretiyle doğru yoldan yine sapmışlardır.
246

  

 Maide Suresinde bahsi geçen bir başka toplumsal grup “muttakiler” dir. 

Muttakî kavramı Toplumbilim Sözlüğünde ise “uygarlık, toplumsal bilinç”
247

 

kavramları altında açıklanmaktadır. Bunun sebebi  “Allah‟a karşı gelmekten 

sakınanlar” şeklinde tercüme edilen kavramın toplumdaki bilinçli bir farkındalığı 

bünyesinde barındırmasıdır. Maide Suresi‟nde fiil halinde gelen kavram “O 

peygamberlerin izleri üzere Meryem oğlu İsa'yı, önündeki Tevrat'ı doğrulayıcı 

olarak gönderdik. Ona, içerisinde hidayet ve nur bulunan, önündeki Tevrat'ı 

doğrulayan, Allah'a karşı gelmekten sakınanlar için doğru yola iletici ve bir öğüt 

olarak İncil'i verdik”
248

 ayetinde geçmektedir. Râzî bu ayeti “her peygamber 

kendisinden önce gelmiş olan peygamberleri ve kitaplarını tasdik ettiği gibi Hz. İsa 

da genelde kendisinden önce gelen bütün peygamberleri ve getirdikleri kitapları, özel 

olarak da Hz. Mûsâ‟yı ve ona gönderilmiş olan Tevrat‟ı tasdik edici olarak gelmiştir. 

Bu durum tefsiri yapılan ayette bildirildiği gibi İncil‟de de bildirilmiştir (Matta, 5/17-

18). Kur‟an-ı Kerîm de kendisinden önce gelmiş olan bütün peygamberleri ve 

kitapları tasdik edici olarak gelmiş
249

 ve Hz. Peygamber‟e İbrahim‟in dinine tâbi 

olması emredilmiştir.
250

 Şüphesiz ki Allah katında din İslâm‟dır
251

 ve bu sebeple 

bütün peygamberler İslâm dini üzere gelmiş olup kitapların değişmesiyle dinin 

esasları değişmemiştir. Değişiklik ancak şeriatlarında yani dinin pratiğe yönelik 

alanlarında olmuştur. Peygamberlerin ve kitapların kendilerinden öncekilerini tasdik 

etmeleri dinin ana ilkelerini tasdik etmeleri anlamına gelir. Bununla birlikte yeni 

detayların, yeni şeriatın gelmesiyle önceki şeriatın bazı füru hükümlerinin 

kaldırıldığı da peygamberler ve kitaplar tarafından ifade edilmiştir. Önceki ayetlerde 

                                                           
246

 Zemahşerî, Keşşâf, II, 518. 
247

 Orhan Hançerlioğlu, Toplum Bilim Sözlüğü (İstanbul:Remzi Kitabevi,1986), “Toplumsal Bilinç”, 

386. 
248

 El-Maide, 5/46. 
249

 Bk. el-Bakara 2/97; Âl-i İmrân 3/3; el-Mâide 5/48. 
250

 Bk. en-Nahl 16/123. 
251

 Bk. Âli İmrân 3/19. 



73 

Tevrat‟ın bir ışık ve bir hidayet kaynağı olduğu bildirilmişti”
252

 şeklinde 

yorumlamıştır. 

Maide Suresinde çeşitli konularda bahsi geçen Yahudiler, Sosyoloji 

Sözlüğünde “Musevilik”
253

 kavramı altında incelenmiş ve “Musa dinine bağlı olan 

kimse”
254

 şeklinde tanımı yapılmıştır. Fakat mensuplarının sayısı bakımından 

dünyanın en büyük dini Hıristiyanlık olarak kabul edilmektedir ve Hristiyanlar 

Maide Suresinde bahsi geçen toplumsal gruplardan birisidir. Sosyoloji Sözlüğünde 

farklı mezheplere ayrıldığı vurgulanan Hristiyanların en öne çıkan kesiminin 

“evanjelikler ” olduğu vurgulanmaktadır.
255

 Batı toplumunda ahlaki değerlerin 

şekillenmesinde Hristiyanlık önemli rol üstlenmiştir. Maide Suresi‟nde Hıristiyanlar 

ile ilgili farklı ayetler yer almaktadır. Bunlardan birincisinde Yüce Allah “(Ey 

Muhammed!) İman edenlere düşmanlık etmede insanların en şiddetlisinin kesinlikle 

Yahudiler ile Allah'a ortak koşanlar olduğunu görürsün. Yine onların iman edenlere 

sevgi bakımından en yakınının da „Biz Hristiyanlarız‟ diyenler olduğunu mutlaka 

görürsün. Çünkü onların içinde keşişler ve rahipler vardır. Onlar büyüklük de 

taslamazlar”
256

 buyurmaktadır. Râzî bu ayetlerin Habeş Necâşîsi Ashame ve 

çevresindeki insaf sahibi Hristiyanlar hakkında indiğini rivayet etmiştir. Ayetle ilgili 

açıklamalarında “hükümdar Mekke müşriklerinin zulüm ve baskısı karşısında 

Habeşistan‟a göç etmek zorunda kalan Müslümanları dinlemek üzere ileri gelen din 

bilginlerini ve rahipleri de çağırmıştı. Necâşî “Sizin kitabınızda Hz. Meryem‟den söz 

ediliyor mu?” diye sorunca Müslümanlar onun adıyla bir sure bulunduğunu belirtip 

Kur‟an‟dan bazı bölümleri okudular. Okunanlar oradaki samimi inanç sahibi 

Hristiyanları duygulandırdı ve onları ağlattı”
257

 demiştir. Bu ayette toplumsal 

ilişkilerin seyrine karar verirken Yahudiler ile Hristiyanların ayrı tutulmaları ve ayrı 

değerlendirilmeleri gerektiği vurgulanmıştır. Hristiyanlar içerisindeki bazı din 

adamları tevazu sahibi olmalarıyla övülmüşlerdir. Bu ayet inançları farklı da olsa 

toplumda adaletin sağlanması gerektiğine işaret etmektedir.  

                                                           
252

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 92. 
253

 Orhan Hançerlioğlu, Mezhepçilik”, 501. 
254

 Hasan Eren vd., Türkçe Sözlük (Ankara: Türk Dil Kurumu, 1988), “Yahudi”, 2/1578. 
255

Gordon Marshall, Sosyoloji Sözlüğü (Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 2021), “evanjelik”, 158. 
256

 El-Maide, 5/82. 
257

 Razî, Tefsîr-i kebîr, VIII, 9. 



74 

Yine aynı minvalde gelen “Şüphesiz inananlar (Müslümanlar) ile Yahudiler, 

Sabiîler ve Hıristiyanlardan „Allah'a ve ahiret gününe inanan ve salih ameller 

işleyenler için hiçbir korku yoktur. Onlar mahzun da olmayacaklardır‟ (diye 

hükmedilmiştir)”
258

 ayetinde toplumdaki her farklı grubun arasında Allah‟a iman 

eden salih insanların bulunabileceği ve bu insanların ahirette alacakları karşılık 

konusunda tam adaletin sağlanacağı ifade edilmiştir.  Fakat bu gruplar arasında 

Allah‟a gerektiği gibi inanmayan ve toplumda bozgunculuk çıkaranlarla ilişkilere 

dair “Ey inananlar! Yahudi ve Hristiyanları dost edinmeyin. Onlar birbirlerinin 

dostlarıdırlar. Sizden kim onları dost edinirse, kuşkusuz o da onlardandır. Şüphesiz 

Allah, zalimler topluluğunu doğruya iletmez”
259

 ayeti nazil olmuş ve Müslümanlar 

dikkatli olmaya çağrılmıştır. Anlaşıldığı üzere toplumsal gruplara yaklaşım 

konusunda esas olan, grubun inançları, tutum ve davranışlarıdır. Râzî, bu ayetlerin 

çoğunda insanların gerçek dostunun Allah olduğu, O‟nun insanlara, müminlere ve 

peygambere yardımcı olacak, onları koruyacak, bağışlayacak, karanlıklardan 

aydınlığa çıkaracak ve irşat edecek olan gerçek dost olduğu belirtilerek insanların 

O‟na inanmaları, dayanıp güvenmeleri gerektiğini vurgulamıştır. Maide Suresinde 

kâfirlerin, zalimlerin, Yahudi ve Hristiyanların ancak birbirlerinin ve şeytanın 

dostları olabilecekleri bildirilerek dinî ve ahlâkî inanç ve anlayışların sosyal ilişkiler 

üzerindeki etkileri vurgulanmış, dostlukların tesisinde kan bağı yerine inanç 

birliğinin esas alınması gerektiği bildirilmiştir. 
260

Kur‟an-ı Kerîm‟e göre dostun, 

sevdiği kişi için bir yardımcı olması, onu koruyup kollaması, maddî ve manevi 

sıkıntılardan kurtarması, yüceltmesi, iyiliğe yöneltmesi, bu suretle dostluğun sevgiye 

dayanması ve pratik ahlâkî sonuçlar doğurması gerektiğine işaret edilmiştir. Nitekim 

en büyük dost olan Allah, bu dostluğunun birer belirtisi olarak insanlar için 

koruyucu, yardımcı, bağışlayıcı, merhametli, aydınlatıcıdır. Allah‟ın ahlâkıyla 

bezenmeyi emreden hadis uyarınca Müslümanlar arasındaki dostlukların da bu 

olumlu meyveleri vermesi gerekmektedir.
261

  

Maide Suresinde Hristiyanlar arasında da Allah‟a karşı akitlerini yerine 

getirmeyen ve sahih dinden uzaklaşanların bulunduğu ve bu yüzden dünyada 

                                                           
258

 El-Maide, 5/69. 
259

 El-Maide, 5/51. 
260

 Bk. Tevbe 9/23. 
261

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 103. 



75 

toplumsal cezalandırmalarla karşılaşacakları ifade edilmiştir. Konuyla ilgili “Biz 

Hristiyan‟ız” diyenlerden de sağlam söz almıştık. Ama onlar da akıllarından 

çıkarmamaları istenen şeylerden önemli bir kısmını unuttular. Bu sebeple, biz de 

aralarına kıyamet gününe kadar sürecek düşmanlık ve kini salıverdik. Allah, ne 

yapmakta olduklarını onlara bildirecek!”
262

 Şeklindeki ayette bu yozlaşmaya atıfta 

bulunulmuştur. Râzî‟ye göre önceki ayetlerde verdikleri sözü yerine getirmeyen 

Yahudilerin durumları anlatıldıktan sonra 14. ayette de Hristiyanların durumları ele 

alınmış ve peygamberleri vasıtasıyla Allah‟ın onlardan da benzeri bir söz aldığı 

bildirilmiştir. Hıristiyanlar Hz. İsa‟ya biat ederek her konuda kendisine itaat 

edeceklerine dair söz vermişlerdir. Ancak sözlerinde durmamışlar, verilen emirleri 

unutup Allah‟ın sözlerini işlerine geldiği gibi yorumlamışlardır. Böylece kıyamet 

gününe kadar devam etmek üzere aralarına ayrılık, kin ve düşmanlık tohumlarını 

saçmış oldular. Bu sebeple Hristiyanlık içinde ortaya çıkan çeşitli mezheplerin 

mensupları arasında asırlarca şiddetli savaşlar cereyan etmiştir.
263

  

Maide Suresi‟nde Yüce Allah‟ın Yahudiler ve Hristiyanlar ile ilgili 

eleştirilerinden birisi de asılsız iddialarıdır. Konuyla ilgili ayette “Yahudiler ve 

Hristiyanlar, „Biz Allah'ın oğulları ve sevgili kullarıyız‟ dediler. De ki: „Öyleyse 

(Allah) size neden günahlarınız sebebiyle azap ediyor? Hayır, siz de O'nun 

yarattıklarından bir beşersiniz.‟ (Allah) dilediğini bağışlar, dilediğine azap eder. 

Göklerin, yerin ve bunların arasında bulunanların da hükümranlığı Allah‟ındır. 

Dönüş de ancak O‟nadır”
264

 buyurulmaktadır. Zemahşerî‟ye göre, “biz Allah‟ın 

oğullarıyız” derken kastettikleri, Allah‟ın oğulları dedikleri Hz. Üzeyir ve Hz. İsa‟nın 

nesli olmaları iddiasıdır. Bu durum herhangi bir kralın akrabaları, yakınları ve 

adamlarının “biz krallarız” demeleri gibidir.
265

 Râzî ise bu ayeti “Hz. Peygamber, 

yanına gelerek kendisiyle konuşma yapan bir grup Yahudi‟yi İslâm dinine davet 

etmiş; kabul etmedikleri takdirde Allah‟ın azabına uğrayacaklarını söylemiş; 

Yahudiler de “Bizi bununla nasıl korkutursun? Oysa biz Allah‟ın oğulları ve sevgili 

kullarıyız” demişler, bunun üzerine bu ayet inmiştir. O dönemde Müslümanlarla 

Yahudiler arasında barış antlaşması bulunduğundan Hz. Peygamber‟in bu daveti 

                                                           
262

 El-Maide, 5/14. 
263

 Razî, Tefsîr-i kebîr, VIII, 545. 
264

 El-Maide, 5/18. 
265

 Zemahşerî, Keşşâf, II, 402. 



76 

tamamen barışçı bir davet olup onları uyardığı azap da ahiret azabı olmalıdır
266

 diye 

yorumlamıştır.  

Maide Suresi‟nde Yüce Allah Yahudilerin toplumdaki konumlarıyla ilgili 

olarak “Onlar (Yahudiler) yalan uydurmak için (seni) dinlerler, sana gelmeyen bir 

topluluk hesabına dinlerler. Kelimelerin (ifade içindeki) yerlerini bildikten sonra 

yerlerini değiştirir ve şöyle derler: „Eğer size şu hüküm verilirse, onu tutun. O 

verilmezse sakının”
267

 buyurmuştur. Ayetin sebeb-i nüzulü hakkında Râzî‟nin 

rivayetine göre Medine‟de Yahudilerden evli bir erkekle evli bir kadın zina 

etmişlerdi. Tevrat‟ın konuyla ilgili recm hükmünü uygulamayıp değiştirmiş olan 

Yahudilerden bazıları, Hz. Peygamber‟in daha hafif bir ceza vereceğini umarak olayı 

ona götürdüler. O da hemen hüküm vermedi, suçun Tevrat‟taki cezasının ne 

olduğunu sordu. Yahudiler “Sopa vurulur ve yüzleri ziftlenerek sırt sırta eşeğe 

bindirilip mahallede dolaştırılarak teşhir edilir” diye cevap verdiler. Hz. Peygamber 

sıkı bir sorgulama sonunda Tevrat‟ta bu suçun cezasının recm olduğunu onlara itiraf 

ettirerek oyunlarını bozdu. Tefsirlerde ve hadis mecmualarında olay değişik 

rivayetleriyle anlatılarak 41-44. ayetlerin bu olay üzerine indiği belirtilmiştir. Ancak 

ayetlerin bağlamı adam öldürme, dünyada fesat çıkarıp halkın huzurunu kaçırma ve 

benzeri olaylarla ilgilidir.
268

  

Maide Suresinde toplumsal gruplarla kurulacak ilişkinin sınırları belirlenirken 

Yahudi gruplara karşı dikkatli ve mesafeli olunması sebepleri de açıkça ortaya 

konmuştur. İlgili ayette “Bir de Yahudiler, „Allah'ın eli bağlıdır‟ dediler. 

Söylediklerinden ötürü kendi elleri bağlansın ve lânete uğrasınlar! Hayır, O'nun iki 

eli de açıktır, dilediği gibi verir.
269

  buyurulmakta ve Yahudi toplumun iftiracı, 

gerçekleri saptırıcı karakteri gözler önüne serilmektedir. Ayete dair açıklamalarında 

Zemahşerî “O nasıl dilerse öyle harcar” ifadesinin cömertlik nitelemesini tekit 

ettiğini, ayrıca O‟nun infakının tamamen hikmet ve maslahat doğrultusunda olmasını 

gösterdiğini belirtmiştir. Rivayete göre, Allah Teâlâ Yahudilere “el” ini açmış, bunun 

sonucu onlar da malca insanların en zengini olmuşlardı. Burada geçen elden kasıt 

cömertçe vermek anlamında kinayedir. Peygamber (s.a.v) konusunda Allah‟a isyan 

                                                           
266

 Razî, Tefsîr-i kebîr, VIII, 9. 
267

 El-Maide, 5/41. 
268

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 45. 
269

 El-Maide, 5/64. 



77 

edip onu yalanlayınca, Allah Teâlâ onlara açmış olduğu elini üzerlerinden çekti. Tam 

bu sırada Yahudilerden Finhas b. Âzûrâ “Allah‟ın eli bağlı / sıkı” demiş, diğerleri de 

onun bu sözü ne rıza göstermişlerdi. O yüzden, verilen cevapta herkes azar ve 

kınamaya ortak edilmiştir.
270

  

Kur‟an bize öncekilerin nasıl hataya düştüklerini göstermekte ve 

Müslümanlara özellikle inançlar konusunda aynı hataları tekrarlamamaları için 

sürekli hatırlatmada bulunmaktadır. Bu bağlamda çalışmamız kapsamında 

değerlendireceğimiz bir diğer toplumsal grup “müminler” dir. Mümin kavramının 

Sosyolojide “tek tanrıcılık” kavramına karşılık geldiği söylenebilir.
271

 Kelime anlamı 

ise ”inanan, inançlı, imanlı, mutekit”
272

 şeklindedir. Maide Suresi‟nde müminleri ve 

onların özelliklerini konu alan çeşitli ayetler bulunmaktadır. Bunlardan birisinde “Ey 

iman edenler! Allah'ın size olan nimetini hatırlayın. Hani bir topluluk size el 

uzatmaya kalkışmıştı da, Allah (buna engel olmuş) onların ellerini sizden çekmişti. 

Allah'a karşı gelmekten sakının. Müminler yalnız Allah'a tevekkül etsinler”
273

 

buyurulmaktadır. Zemahşeri‟nin naklettiği rivayete göre müşrikler Peygamber 

(s.a.v)‟i ve ashabını birlikte öğle namazına durmuşlarken görmüşlerdi. Bu olay Zî-

enmâr gazvesinde Usfan‟da vuku bulmuştu. Namazı bitirdiklerinde, niye üzerlerine 

çullanıp işlerini bitirmedikleri konusunda müşrikler hayıflandılar. Sonra da “Bundan 

sonra da onların bir namazı var ki o kendilerine babalarından ve çocuklarından daha 

sevimli gelir.” dediler. Bununla ikindi namazını kastediyorlardı. Sonunda ikindi vakti 

olup da namaza durduklarında müminlere saldırmaya ve işlerini bitirmeye azmettiler. 

Cebrâil korku namazını bu sebeple indirmiştir.
274

 Bu konunun devamı niteliğinde 

Allah “Korkanların içinden Allah'ın kendilerine nimet verdiği iki adam şöyle 

demişti: "Onların üzerine kapıdan girin. Oraya girdiniz mi artık siz kuşkusuz 

galiplersiniz. Eğer müminler iseniz, yalnızca Allah'a tevekkül edin"
275

 

buyurmaktadır. Zemahşerî, korkanlardan yani Allah‟tan korkup kaçınan iki kişiden 

kastın Kâleb ile Yûşa olduğunu, ayette “muttakilerden iki adam” denilmek 

                                                           
270

 Zemahşerî, Keşşâf, II, 494. 
271

 Gordon Marshall, Sosyoloji Sözlüğü (Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 2021), “mümin”, 126. 
272

 Hasan Eren vd., Türkçe Sözlük (Ankara: Türk Dil Kurumu, 1988), “mümin”, 2/1055. 
273

 El-Maide, 5/11. 
274

 Zemahşerî, Keşşâf, II, 388. 
275

 El-Maide, 5/23. 



78 

istendiğini belirtmiştir. Anlaşıldığı üzere müminlerin en önemli özellikleri çok zor 

zamanlarda dahi tek Allah‟a güvenip dayanmalarıdır.  

Mümin kavramı Hz. İsa‟nın havarilerle yaşadığı tecrübenin anlatıldığı 

ayetlerde de geçmektedir. Ayette “Hani havariler de, "Ey Meryem oğlu İsa! Rabbin 

bize gökten bir sofra indirebilir mi?" demişlerdi. İsa da, "Eğer müminler iseniz, 

Allah'a karşı gelmekten sakının" demişti”
276

 diye buyrulmaktadır. Zemahşerî‟nin 

ayeti yorumuna göre Hz. İsa‟nın onlar hakkındaki sözü „Müminseniz, yani iman 

etmiş olduğunuza dair iddianız doğruysa, Allah‟tan sakının ve O‟nun güç ve 

kudretinden asla şüphe etmeyin, O‟na olur olmaz taleplerde bulunmayın, heva ve 

heveslerinizin peşine düşerek olmayacak türden mucizeler istemeyin. Sonra onların 

gerçekleşmesinin ardından isyan etmeniz halinde helâk olursunuz‟
277

 anlamındadır. 

Elmalılı ise mucizeler gaye değil, delillerdir. Mümin medlula iman etmiştir. Bunun 

için mucize talebinde ısrar etmek, onu umumî bir adet ve tabiat gibi tek düzeye gideb 

bir şey saymaktır
278

 diye yorumda bulunmuştır. Ayetlerden anlaşıldığı üzere iman 

kavramı bireysel ve toplumsal hayatta sürekli yenilenmeye, canlı tutulmaya ve farklı 

vesilelerle hayatın her alanına yansıtılmaya ihtiyaç duymaktadır. Bireysel ve 

toplumsal gelişim ancak bu şekilde mümkün olacaktır. 

 Mümin kavramının sosyolojik tahlili onun tam karşıtı olan kâfir kavramının 

da tahlilini gerektirmektedir. Kâfir kavramının ıstılahî anlamı “tanrının varlığını 

inkâr eden kimse”
279

 şeklindedir. Maide Suresi‟nde küfr olgusu yine sahih dinden 

uzaklaşmış Yahudiler ve Hristiyanlar üzerinden anlatılmaktadır. Yahudilerin küfre 

düşmeleriyle ilgili olarak “Şüphesiz Tevrat'ı biz indirdik. İçinde bir hidayet, bir nur 

vardır. (Allah'a) teslim olmuş nebiler, onunla Yahudilere hüküm verirlerdi. 

Kendilerini Rabbe adamış kimseler ile âlimler de öylece hükmederlerdi. Çünkü 

bunlar Allah'ın kitabını korumakla görevlendirilmişlerdi. Onlar Tevrat'ın hak 

olduğuna da şahit idiler. Şu hâlde, siz de insanlardan korkmayın, benden korkun ve 

ayetlerimi az bir karşılığa değişmeyin. Allah'ın indirdiği ile hükmetmeyenler 

kâfirlerin ta kendileridir”
280

 buyurulmaktadır. Zemahşerî Maide Suresinin çeşitli 

                                                           
276

 El-Maide, 5/112. 
277

 Zemahşerî, Keşşâf, II, 583. 
278

 Elmalılı, Hak Dini Kur‟an Dili, III, 365. 
279

 Hasan Eren vd., Türkçe Sözlük (Ankara: Türk Dil Kurumu, 1988), “kafir”, 2/1578. 
280

 El-Maide, 5/44. 



79 

ayetlerinde “kim Allah‟ın indirdiğiyle hükmetmezse inkârcı nankörler, zalimler, 

fâsıklar işte bunlardır” mealindeki ifadelerden hareketle Allah‟ın ayetlerini 

küçümseyip itibarsızlaştırmanın onlardan başkasıyla hükmederek bilerek yoldan 

çıkmanın küstahça bir inkâr ve zulüm anlamına geldiğini belirtmektedir.
281

  

Maide Suresinde küfre düştüğü bildirilen Hristiyanlardan “Nasârâ” olarak 

bahsedilmektedir. Gruba asını veren kelime İsa Peygamber‟in doğduğu Nasıra 

köyünün adıdır.
282

 Daha sonra kelime Hıristiyanlık ile alakalandırılmış ve ona 

mensup olan grubun adı olmuştur. Hristiyanların küfre düşmesi hakkında ise Yüce 

Allah “Andolsun, „Allah, Meryem oğlu Mesih'tir‟ diyenler kesinlikle kâfir oldular.  

De ki: „Şayet Allah Meryem oğlu Mesih'i, onun anasını ve yeryüzünde olanların 

hepsini yok etmek istese, Allah'a karşı kim ne yapabilir? Göklerin, yerin ve bunların 

arasında bulunan her şeyin hükümranlığı Allah‟ındır. Dilediğini yaratır. Allah, her 

şeye hakkıyla gücü yetendir”
283

 buyurmaktadır. Râzî‟ye göre ayette “Meryem oğlu 

Mesih‟in kendisidir” sözünü kimlerin söylediği açıklanmamıştır; ancak ayetin 

bağlamı dikkate alındığında bunların Hristiyanlar olduğu anlaşılmaktadır.  

Hıristiyanlık tarihiyle ilgili bilgiler de bu anlamı desteklemektedir. Bu durum, 

Hristiyanların Allah‟a verdikleri söze vefasızlıklarının, kitabın bir kısmını unutmuş 

veya kaybetmiş olmalarının ve kurtuluş yolundan sapmalarının başka bir örneğidir. 

Çünkü Hz. İsa Allah‟ın yarattığı bir kul ve O‟nun elçisi olduğu halde Hristiyanlar 

onu Tanrı‟nın oğlu, hatta Tanrı saymak suretiyle doğru inançtan sapmışlardır.
284

  

Maide Suresinde kâfirlere karşı yaklaşımın nasıl olması gerektiğine dair 

ayetler yer almaktadır. Bu ayetlerden birinde Yüce Allah “Ey Peygamber! 

Rabbinden sana indirileni tebliğ et. Eğer bunu yapmazsan, O‟nun verdiği 

peygamberlik görevini yerine getirmemiş olursun. Allah, seni insanlardan korur. 

Şüphesiz Allah, kâfirler topluluğunu hidayete erdirmeyecektir”
285

 buyurmuştur. 

Zemahşerî bu ayetin Uhud gününden sonra indiğini, insanlardan maksadın kâfirler 

olduğunu belirtmiştir. Bunun delili “İnkârcı nankör bir kavmi Allah elbette doğru 

yola getirmez.” ayetinin Hz. Peygamber‟e düşmanlık eden ve kısa süreli bir 

                                                           
281

 Zemahşerî, Keşşâf, II, 450.  
282

 Hasan Eren vd., Türkçe Sözlük (Ankara: Türk Dil Kurumu, 1988), “nasrani”, 2/1074. 
283

 El-Maide, 5/17. 
284

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 8. 
285

 El-Maide, 5/67. 



80 

başarıdan sonra yenilen kâfirleri kastetmesidir.
286

 Ayete göre kâfirlere karşı en doğru 

yaklaşım, hakikati tebliğ ve mücadele anlamında elinden geleni yaptıktan sonra 

sonucu Allah‟tan beklemek olmalıdır. 

Surede toplumsal grupların küfre düşme sebeplerinden birisine, gereğinden 

fazla sorgulayıcı tavra işaret edilmiştir. Surenin “Sizden önceki bir millet o tür 

şeyleri sordu da sonra o yüzden kâfir oldu”
287

 şeklindeki ayeti bu süreç ile ilgilidir. 

Zemahşerî‟ye göre daha öncekilerden bir kavim de kötü niyetli sorular sormuştu. Bu 

kötü niyet sebebiyle veya sordukları sorunun gereği yerine getirilince örneğin yeni 

bir şey emredilince emri inkâr yoluna gitmişlerdir. İsrailoğulları, nebilerine birtakım 

şeyler sorup çözüm isterlerdi, onlar emrettiğinde de onu terk ederler ve bu sebeple 

helâk olurlardı.
288

  Yine Maide Suresinde insanların küfre düşme sebeplerinden birisi 

olarak ibadetlerle dalga geçmenin altı çizilmiştir. Konuyla ilgili ayette Yüce Allah, 

“Siz namaza çağırdığınız vakit onu alaya alıp eğlence yerine koyuyorlar. Bu, 

şüphesiz onların akılları ermeyen bir toplum olmalarındandır
289

 buyurmuştur. 

Müslümanları namaza çağırmak maksadıyla ezan okunduğunda münafıklar ezanın 

sözlerini çarpıtarak yahut eğlenceye alarak onunla veya namazla alay etmişlerdir. 

Ezanı veya namazı bu şekilde alay konusu yapmaları şüphesiz ki onlardaki düşünce 

kıtlığından, cehalet ve anlayışsızlıktan ileri gelmiştir. Ayet ayrıca “namaza çağırma” 

manasında ezanın Kur‟an‟da yer aldığını göstermektedir. Çağırmanın şekli ve sözleri 

ise sünnette belirlenmiştir
290

 ve bu şekille dalga geçmek insanı küfre götürmektedir.  

Zemahşerî “De ki: „Ey Kitap ehli! Tevrat'ı, İncil'i ve Rabbinizden size indirileni 

(Kur'an'ı) uygulamadıkça hiçbir şey üzere değilsiniz.‟ Andolsun ki sana Rabbinden 

indirilen bu Kur'an, onlardan çoğunun taşkınlık ve küfrünü artıracaktır. Öyle ise o 

kâfirler toplumu için üzülme
291

 ayetiyle ilgili açıklamasında Hz. Peygamber‟e ve 

müminlere, kâfirlerin sergilediği aşırı taşkınlıkları ve nankörce inkârları yüzünden 

gam çekmemesi, üzülüp öfkelenmemesinin tavsiye edildiğini belirtmiştir. Zira 

yaptıklarının zararı sonuçta Müslümanlara değil bizzat kendilerine dönecek, 

                                                           
286

 Zemahşerî, Keşşâf, II, 502.  
287

 El-Maide, 5/102. 
288

 Zemahşerî, Keşşâf, II, 560.  
289

 El-Maide, 5/58. 
290

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 94. 
291

 El-Maide, 5/68. 



81 

müminlerin varlığı sayesinde kâfirlerin iman edip destek vermelerine ihtiyaç 

olmayacaktır.
292

  

Maide Suresinde bahsi geçen bir başka toplumsal grup müşriklerdir. 

Müşriklerden hem Mekki hem de Medeni surelerde bahsedilmesi bu toplumun 

tarihin her döneminde bir şekilde var olduğuna ve olacağına işaret etmektedir. Maide 

Suresinde genel olarak müşriklerin iddiaları, talepleri, davranışları, uzlaşma 

arayışları gibi konulara değinilmiştir. Müşrik kavramının “gens”
293

 kelimesiyle ifade 

edilen sosyolojik karşılığının anlamı “çok tanrıcılık”
294

 olarak belirtilmektedir. 

Kavramın ıstılahî anlamı ise “tanrıya ortak koşan”
295

 şeklindedir. Maide Suresi‟nde 

“Eğer Allah'a, Peygamber'e ve ona indirilene (Kur'an'a) inanıyor olsalardı, onları 

(müşrikleri) dost edinmezlerdi. Fakat onlardan birçoğu fasık kimselerdir”
296

 

şeklindeki ayette Ehl-i Kitap‟tan müşrikleri dost edinen kimseler eleştirilmekte ve 

satır arasında müşriklerin Allah‟a, Peygamber‟e ve Kur‟an‟a gerektiği gibi 

inanmadıkları ifade edilmektedir. Ayet tüm zamanları kuşatmakla birlikte nüzul 

sürecinde bu ayette geçmiş dönemlerde yaşamış Yahudilerden bahsedildiğini 

düşünenler bulunmaktadır. Bu anlayışa göre ayette geçen peygamber kelimesi 

Yahudilere gönderilen peygamberleri ifade etmektedir. Kur‟an‟ın indiği dönemdeki 

Yahudilerden söz edildiği kabul edildiğinde ise buradaki peygamber kelimesiyle 

kastedilenin Hz. Muhammed veya tâbi olduklarını iddia ettikleri Hz. Mûsâ 

olabileceği yönünde iki farklı yorum yapılmıştır.
297

 Bilindiği üzere müşrikler 

Kur‟an‟ın ilk muhataplarındandır ve Kur‟an müşrikleri hakka davet etmiştir. Fakat 

bu davete icabet etmeyen müşriklerin yaşantısı pek çok toplumsal problemi 

beraberinde getirmiş ve Kur‟an müşriklerin örnek alınmaması ve dost edinilmemesi 

konusunda Müslümanları farklı vesilelerle uyarmıştır. 

Maide Suresinde toplumsal gruplaşma olgusundan ve zamanla oluşan 

topluluklardan bahsederken Yüce Allah Müslümanları uyarmış ve hangi topluluğa 

nasıl davranılması gerektiğini açıklamıştır. Farklı toplumsal gruplarla iletişime 

                                                           
292

 Zemahşerî, Keşşâf, II, 502. 
293

 Orhan Hançerlioğlu, Toplum Bilim Sözlüğü (İstanbul:Remzi Kitabevi,1986), “gens”, 54. 
294

 Gordon Marshall, Sosyoloji Sözlüğü (Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 2021), “Çok Tanrıcılık”, 

126. 
295

 Hasan Eren vd., Türkçe Sözlük (Ankara: Türk Dil Kurumu, 1988), “müşrik”, 2/1061. 
296

 El-Maide, 5/81. 
297

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 182. 



82 

geçerken uyulması gereken temel ilke bireyin kendi sahih inanç ve davranış 

çizgisinden çıkmaması noktasındadır. Aynı coğrafyada farklı toplumsal grupların 

birarada yaşamak zorunda olması doğaldır, zira insan kimlerle aynı toprakları 

paylaşacağına her zaman kendisi karar verememektedir. Farklı toplumsal grupların 

birarada yaşadığı daha büyük kitleye sosyolojide “halk” denmektedir. Çeşitli inanç, 

düşünce ve davranış kalıplarına sahip grupları bünyesinde barındırması hasebiyle 

halk kavramının sosyolojik karşılığı “çoğulcu toplumlar”
298

 olarak geçmektedir. 

Maide Suresi‟nde halk içerisinde nasıl davranılması gerektiğine dair en temel ilke 

“Ey iman edenler! Allah için hakkı titizlikle ayakta tutan, adalet ile şahitlik eden 

kimseler olun. Bir topluma olan kininiz, sakın ha sizi adaletsizliğe itmesin. Âdil olun. 

Bu, Allah'a karşı gelmekten sakınmaya daha yakındır. Allah'a karşı gelmekten 

sakının. Şüphesiz Allah, yaptıklarınızdan hakkıyla haberdardır”
299

 şeklindeki ayette 

geçmektedir. Ayete göre farklı toplumsal gruplarla kurulacak ilişkilerdeki temel ilke 

adalet olmalıdır. Bir grupla daha önce yaşanmış sıkıntıların ve problemlerin mümkün 

mertebe geçmişte bırakılması, düşmanlıkların, yaşanan döneme sürekli taşınmaması 

ve duygusallıkların bırakılıp çözümcü bir tutum sergilenmesi esas olandır. Özellikle 

farklı inançlara sahip insanlardan oluşmuş toplumsal gruplarla aynı hayatı paylaşmak 

zor olabilir ve şeytan insanı sürekli kışkırtabilir. Fakat ayette ifade edildiği üzere tüm 

kötü hislere ve olumsuz yaşanmışlıklara rağmen adaleti ayakta tutmaya çalışmak 

bireyin kendisinin Allah‟a yakınlaşması için de bir vesile olacaktır. Bireysel huzurun 

sağlanabildiği bir yaşamda ise toplumsal huzura yakınlık elbette artacaktır. Nitekim 

din dediğimiz olgunun da hedefi bireyin ve toplumun huzurudur. 

Sonuç olarak toplumsal gruplaşmalar hayatın tüm alanlarında ortaya 

çıkabilmekte ve bazen önemli problemlerin kaynağı olabilmektedir. Farklı düşünsel 

arka plana sahip insanlardan müteşekkil toplumlarda gruplaşmaların olması doğaldır. 

Özellikle dini grupların vücut bulmalarında, insan aklı ve düşünce özgürlüğünün yanı 

sıra grupların üyesi bulundukları toplumun sosyo-kültürel yapılarının önemli etkisi 

bulunmaktadır. Maide Suresinde bahsi geçen dinî gruplar, toplumsal sorunların 

çözümünde olumlu ya da olumsuz işlevlere sahip olabilmektedirler. Toplumsal 

grupların kendi sahip oldukları dinî, kültürel ve politik değerlerini yegâne pozitif veri 

                                                           
298

Gordon Marshall, Sosyoloji Sözlüğü (Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 2021), “Çoğulcu 

Toplumlar”, 121. 
299

 El-Maide, 5/8. 



83 

olarak algılamaları ve toplum hayatını kendi algılarına göre forma sokma çabaları, 

gruplar arası rekabeti ve çatışmaları ortaya çıkarmaktadır. Maide Suresi ise bu 

grupların ne tür hatalara düştüklerini göstermekte ve Müslümanları aynı hataları 

tekrarlamamaları için sürekli ikaz etmektedir. 

2.1.5. Toplumsal Farkındalık 

 İnsan dünya hayatının tüm farklı alanlarında diğer insanlarla iletişim halinde 

yaşamaktadır. Toplumu meydana getiren insanların duygu, düşünce ve davranış 

bağlamındaki etkileşiminin güçlü ve sağlıklı ilerleyebilmesi için toplumsal empati 

zorunludur. Fertlerin kendilerini karşıdaki insanın yerine koyabilmeleri anlamına 

gelen empatinin gerçekleşebilmesi ise toplumsal farkındalık ile mümkündür. Genel 

hatlarıyla toplumsal farkındalık insanların, içerisinde yaşadıkları toplumun kalıcı ve 

geçici durumlarını, sosyal, siyasal, dini, kültürel vs. özelliklerini ve sorunlarını 

bilmesi ve toplum içerisindeki davranışlarını buna göre belirlemesi anlamına 

gelmektedir. Bu türden bir farkındalık empatinin artmasına, kültürel çeşitliliğe değer 

verilmesine, ekip çalışması yapılabilmesine, toplumsal problemlere sürdürülebilir 

çözümler üretilmesine imkân sağlamaktadır. Toplumsal farkındalığa sahip kişiler 

adaletsizliğe, haksızlığa, eşitsizliğe karşı daha duyarlı olur, herhangi bir sorunla 

karşılaştıklarında çözüm bulmak için aktif rol oynamaktan çekinmezler. Bulunan 

çözümlerin reel hayata uygulanması konusunda birlikte hareket edebilmek de 

toplumsal farkındalığın bir yansımasıdır.  

Toplumsal farkındalığın Toplumbilim Sözlüğünde karşılığı “sağduyu”
300

 

olarak belirtilmiştir. Toplumda yaşananlara duyarsız kalmama anlamındaki sağduyu 

kavramı ise “saygı” kavramıyla birlikte zikredilmektedir. Saygı kavramın lügavî 

anlamı “Değeri, üstünlüğü, yaşlılığı, yararlılığı, kutsallığı dolayısıyla bir kimseye 

veya bir şeye karşı dikkatli, özenli, ölçülü davranmaya sebep olan sevgi duygusu 

hürmet, ihtiram”
301

şeklindedir.  Kavramın toplumsal hayatın her alanını kuşatan 

ıstılahî anlamı ise “Riayet edilmesi, yerine getirilmesi gereken ve ihlali yasak olan 

ödev, hak”
302

 şeklinde açıklanmaktadır. Maide Suresi‟nde belirgin ve sahih bir 

niyetle bir davranışı gerçekleştirmek için gayret edenlere karşı saygı duymakla ilgili 

                                                           
300

 Hançerlioğlu, “sağduyu”, 339. 
301

 Eren vd., “saygı”, 2/1268. 
302

 Ahmet Çağrıcı, “Saygı”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi  (Erişim 25 Ocak 2022). 



84 

olarak “Ey iman edenler! Allah'ın (koyduğu din) nişanelerine, haram aya, hac 

kurbanına, (bu kurbanlıklara takılı) gerdanlıklara ve de Rablerinden bol nimet ve 

hoşnutluk isteyerek Kâbe‟ye gelenlere sakın saygısızlık etmeyin”
303

 buyrulmaktadır. 

Râzî, ayete getirdiği açıklamada dinin temel ilkelerine ve bunları yerine getirmeye 

azmetmiş insanlara gösterilecek saygının Allah‟a saygı anlamına geleceğini 

belirtmiştir. Toplumsal farkındalık, intikam duygularından arınıp insanlara karşı 

adaletli ve yardımsever olmayı gerektirmektedir. Dolayısıyla Müslümanların iyilik 

ve takva hususunda birbirlerine yardım etmeleri; günah işlemek, intikam almak, 

düşmanlık gütmek, insan haklarını çiğnemek gibi amaçlara yönelik faaliyetlerinde 

birbirlerine yardım etmemeleri ve Allah‟a karşı saygılı olmaları esas itibariyle 

toplumsal farkındalığın somut yansımalarıdır. 

Toplumsal farkındalık kişinin sadece sağ olarak geçirdiği ömür boyunca 

yaptıklarına değil aynı zamanda kendi ölümünden sonra yaşanacaklar konusunda da 

duyarlı olmasını gerektirmektedir. Bir başka değişle kişi yaşarken olduğu gibi 

ölümüyle de kimseye zarar vermemeli, adaletsizliğe yol açmamalıdır. Dolayısıyla 

Maide Suresi‟nde toplumsal farkındalığın vurgulandığı bir diğer konu kişinin 

ölümünden sonrası için bıraktığı vasiyettir. Maide Suresinde vasiyet etmenin temel 

ilkeleri konusunda Yüce Allah “Ey iman edenler! Birinizin ölümü yaklaştığı zaman, 

vasiyet sırasında aranızda şahitlik (edecek olanlar) sizden adaletli iki kişidir. Yahut 

seferde olup da başınıza ölüm musibeti gelirse, sizin dışınızdan başka iki kişi şahitlik 

eder. Eğer şüphe ederseniz, onları namazdan sonra alıkoyarsınız da Allah adına, 

"Akraba da olsa, şahitliğimizi hiçbir karşılığa değişmeyiz. Allah için yaptığımız 

şahitliği gizlemeyiz. Gizlediğimiz takdirde, şüphesiz günahkârlardan oluruz" diye 

yemin ederler”
304

 buyurmaktadır. Râzî „ye göre farklı ayetlerde canın ve yaşama 

hakkının korunmasıyla ilgili temel ilkeleri bildiren Yüce Allah buyruğunu bildirmiş, 

burada da malın korunmasına ilişkin bir buyruğa yer vermiş, malın insanlar arasında 

bir fitne unsuru haline gelmemesini murad etmiştir. Önceki ayette herkesin 

dönüşünün Allah‟a olduğunun bildirilmesini takiben burada ölümle ilgili bir hükme 

temas edilmiş olması manidardır.
305

 Bayraktar ise ölmekte olan insanın vasiyetine 

                                                           
303

 El-Maide, 5/2. 
304

 El-Maide, 5/106. 
305

 Razî, Tefsîr-i kebîr, VIII, 261. 



85 

şahit getirmesini zorunlu kılarak, orada da hukukun yer almasını ön görmüştür
306

. 

Zira vasiyet her ne kadar ölümden sonraki süreci kuşatsa da onu bırakan kişi buna 

sağlığında karar vermekte ve verdiği kararla hayra ya da şerre sebep olabilmektedir. 

Dolayısıyla adalet gözetilerek hazırlanacak bir vasiyet ve buna özellikle zor şartlarda 

sağlanacak adaletli şahitlik toplumsal huzurun korunması için son derece önemlidir 

ve bir farkındalık göstergesidir.   

Toplumsal farkındalığın yani toplumsal huzurun temini ve devamlılığı 

konusundaki duyarlılığın bir diğer gerekliliği “suçluların cezalandırılması” dır. 

Kur‟an‟ın emir ve yasaklarına, bireysel ve toplumsal gerekliliklere riayet edilmemesi 

hem dünyada hem de ahirette cezalandırılmayı getirmektedir. Sosyolojide suçluların 

cezalandırılması olgusu “azap” anlamına gelen “saltık”
307

kelimesiyle ifade 

edilmektedir. Arapçada ise azap kelimesi terk etmek, vazgeçmek, vazgeçirmek gibi 

anlamlara gelen A-Z-B fiil kökünden türetilmiş isim olup işkence, eziyet ve elem 

asiyetine anlamında kullanılmaktadır.
308

  

Azap kavramının ıstılahî anlamı “Müslümanlıkta dünyada günah işlemiş 

olanlara ahirette verilecek ceza”
309

 şeklinde açıklanmaktadır. Kur‟an‟ın pek çok 

ayetinde kâfirlere, müşriklere ve farklı yapılardaki günahkârlara verilecek azaptan 

bahsedilmekte, azabın çeşitli yönlerine ve hikmetlerine vurgu yapılmaktadır. Maide 

Suresi‟nde de azap kavramı farklı boyutlarıyla ele alınmış ve bu konuda da hem 

dünyayı hem ahireti toplumsal bir farkındalık oluşturulmak istenmiştir. Bunlardan bir 

tanesi insanın kendi yanlış yaşam tarzını beğenmesi ve yaptıkları karşılığında 

herhangi bir cezalandırmayla karşılaşmayacağına inanmasıdır. Konuyla ilgili ayette 

“Yahudiler ve Hristiyanlar, „Biz Allah'ın oğulları ve sevgili kullarıyız‟ dediler. De ki: 

„Öyleyse (Allah) size neden günahlarınız sebebiyle azap ediyor? Hayır, siz de O‟nun 

yarattıklarından bir beşersiniz. (Allah) dilediğini bağışlar, dilediğine azap eder. 

Göklerin, yerin ve bunların arasında bulunanların da hükümranlığı Allah‟ındır. 

Dönüş de ancak O‟nadır.
310

” buyrulmakta, Yahudi ve Hristiyanların örnekliğinde 

tüm insanlar uyarılmıştır. Râzî‟nin Taberî‟den naklettiğine göre Hz. Peygamber, 

                                                           
306

 Bayraktar Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur‟an Tefsiri, . Ⅵ, 187. 
307

  Hançerlioğlu, “saltık”, 339. 
308

 Yusuf Şevki Yavuz, “Azap”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 28 Ocak 2022). 
309

  Eren vd., “azap”,1/119 
310

 El-Maide, 5/18. 



86 

yanına gelerek kendisiyle muhtemelen din konularında konuşma yapan bir grup 

Yahudiyi İslâm dinine davet etmiş, kabul etmedikleri takdirde Allah‟ın azabına 

uğrayacaklarını söylemiştir. Yahudiler ise “Bizi bununla nasıl korkutursun? Oysa biz 

Allah‟ın oğulları ve sevgili kullarıyız” demişler, bunun üzerine bu ayet inmiştir.
311

 

Anlaşıldığı üzere insanların kendilerini cezadan muaf görmeleri toplumsal selameti 

yok edecek kötülüklere sebep olacağı için, azap bilincinin yerleşmesi bir tür 

toplumsal farkındalık vesilesidir.  

Maide Suresinin azaptan bahseden ayetleri genellikle ahiret hayatını 

anlatmaktadır. Bu ayetlerde dünya hayatında toplumsal huzuru bozmuş insanlara 

ahirette verilecek cezadan bahsedilmektedir. Örneğin “Şüphesiz yeryüzünde 

olanların hepsi ve yanında bir o kadarı daha kendilerinin (kâfirlerin) olsa da onu 

kıyamet gününün azabından kurtulmak için fidye verecek olsalar, onlardan yine 

kabul edilmez. Onlara elem dolu bir azap vardır”
312

 ayeti ahiret azabının 

büyüklüğünü ve geri dönülemezliğini vurgulamaktadır. Râzî‟ye göre inkâr edip de 

kâfir olarak ölenlerin dünyadaki bütün servetlerinin bir misli daha fazla servetleri 

bulunsa ve ahiret azabından kurtulmak için bu serveti fidye olarak verecek olsalar 

dahi bu istekleri kabul edilmeyecektir. Yani böyle kimseler dünyada iken bu kadar 

serveti harcayarak hayır yapmış olsalar ve ahirette bu hayrın sevabını karşılık 

göstererek kendilerini azaptan kurtarmak isteseler bile bunun yararı olmayacaktır, 

çünkü inkârları onların sevaplarını iptal etmiştir.
313

 Aynı minvalde gelen“Ateşten 

çıkmak isterler ama ondan çıkabilecek değillerdir. Onlara sürekli bir azap vardır”
314

 

ayetinde ise kâfirlerin cehennemde ebedî olarak kalacakları, oradan çıkmak isteseler 

de çıkamayacakları vurgulanmış, reenkarnasyonun, yani insanın öldükten sonra 

başka beden veya bedenlerde tekrar doğarak manevi tekâmülünü tamamlayana kadar 

yeniden yaşamasının mümkün olamayacağına işaret edilmiştir.
315

 Elmalılı, Allah‟tan 

korkun ve Allah‟a yaklaşmak için vesile isteyin, sebeplerini hazırlayın da bunlarla 

                                                           
311

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 8. 
312

 El-Maide, 5/36. 
313

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 55. 
314

 El-Maide, 5/37. 
315

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 56. 



87 

mücahede edin ve yeryüzünde bozgunculuk için çalışanların da dünyadaki cezalarını 

verin
316

 şeklinde yorumda bulunmuştur. 

Maide Suresinin “Bilmez misin ki, göklerin ve yerin hükümranlığı Allah'a 

aittir. O, dilediğine azap eder, dilediğini de bağışlar. Allah, her şeye hakkıyla gücü 

yetendir”
317

 şeklindeki ayeti ise ahiret azabının dönülmez olmakla birlikte dünyada 

tövbe imkânının bulunduğunu ve tövbenin azabı kaldırabileceğini ifade etmektedir. 

Yüce Allah tövbe edip halini düzeltenlerin tövbelerini kabul buyuracağını ve 

günahlarını bağışlayacağını bildirmiştir. Bu bağışlamanın sebebini açıklarken Yüce 

Allah bütün mülkün kendisine ait olduğunu, mülkünde dilediğini yapıp dilediği 

şekilde hükmetme yetkisine sahip bulunduğunu, her şeye kadir olduğunu, bu sebeple 

dilediğini cezalandıracağını dilediğini de bağışlayacağını ifade buyurmuştur.
318

 

Münafık Yahudiler hakkında nazil olan “Onlara dünyada bir rüsvaylık, ahirette ise 

yine onlara büyük bir azap vardır”
319

 ayetinde ise münafıkların küfür için 

koşturmalarının kendilerine azabı getireceği vurgulanmıştır. Zira onlar kötülük 

konusunda çabalayıp toplumu bozmak için hiçbir fırsatı kaçırmamışlardır.
320

 Aynı 

şekilde Hristiyanların dinden sapmaları ve bu yüzden görecekleri cezalar hakkında 

“Andolsun, "Allah, üçün üçüncüsüdür" diyenler kâfir oldu.  Hâlbuki bir tek ilâhtan 

başka hiçbir ilâh yoktur. Eğer dediklerinden vazgeçmezlerse, andolsun onlardan 

inkâr edenlere elbette, elem dolu bir azap dokunacaktır”
321

 ayeti nazil olmuştur. 

Zemahşerî‟ye göre özellikle Hristiyanlardan küfür içinde olanlara can yakıcı bir 

azap, yani etkisi çok şiddetli bir azap türü dokunacaktır. Çünkü birçoğu 

Hristiyanlıkta kalmakta ısrar etmiş ve toplum içerisinde bozgunculuk çıkarmışlardır.
 

322
  

Maide Suresinde insanları toplumsal farkındalığa yönlendiren bir unsur 

olarak azap kavramı, insanlara korku salarak toplumsal huzuru bozanlara verilen 

cezalar kapsamında da geçmektedir. Toplumda eşkıyalık yapan ve bozgunculuk 

çıkaranlara karşı bir farkındalığın ve duruşun serdedildiği “Allah'a ve Resulüne 

                                                           
316

 Elmalılı, Hak Dini Kur‟an Dili, III, 235. 
317

 El-Maide, 5/40. 
318

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 60. 
319

 El-Maide, 5/41. 
320

 Zemahşerî, Keşşâf, II, 438. 
321

 El-Maide, 5/73. 
322

Zemahşerî, Keşşâf, II, 514. 



88 

savaş açanların ve yeryüzünde bozgunculuk çıkarmaya çalışanların cezası; ancak 

öldürülmeleri yahut asılmaları veya ellerinin ve ayaklarının çaprazlama kesilmesi 

yahut o yerden sürülmeleridir. Bu cezalar onlar için dünyadaki bir rezilliktir. 

Ahirette de onlara büyük bir azap vardır”
323

 şeklindeki ayette ilk bakışta şiddet 

içerikli gibi algılanacak davranışların netice itibariyle toplumsal huzuru korumaya 

yönelik olduğu anlaşılmaktadır. Örneğin ayete ilişkin açıklamalarında Zemahşerî, 

bozguncular bir kimseyi asma söz konusu olmaksızın sadece öldürmüşlerse 

öldürülmeleri; hem öldürmüşler ve hem de soygun yapmışlarsa asılmaları gerektiğini 

savunmuştur. Ebu Hanife ve İmam Muhammed “Bozguncu sağ iken asılır ve 

ölünceye kadar vücutlarına mızrak saplanır” demişlerdir. Eşkıya sadece soygun 

yapmışsa el ve ayaklarının çaprazlama kesilmesi; sadece yol güvenliğini tehdit edip 

başka bir şey yapmamışsa yurdundan sürülmesi gerektiğini savunmuşlardır. Yine 

Zemahşerî‟nin rivayetine göre içlerinde Hasan-ı Basri‟nin de bulunduğu bir grup 

herhangi bir ayrıma gitmeksizin her türlü yol kesici için devlet başkanının bu cezalar 

arasında muhayyer olduğunu yani istediği cezayı uygulayabileceğini ifade 

etmişlerdir.
324

  

Toplumsal farkındalığı ve düzeni korumaya yönelik yaptırımların ceza adını 

alabilmesi için birtakım özelliklere sahiptir. Cezalandırmada amaç toplumda başka 

insanların da bulunduğunun anlaşılması, kişide ıslah, pişmanlık ve düzelmeye 

yönelik tutum ve davranışların geliştirilmesidir. Ceza Toplumbilim Sözlüğünde 

“zorunluluk” kavramı kapsamında incelenmektedir.
325

 Kavramın ıstılahî anlamı ise 

“uygun görülmeyen tepki ve davranışları önlemek için üzüntü, sıkıntı, acı veren 

uygulama”
326

 dır. Maide Suresi‟nde hac ibadetiyle ilgili emir ve yasakların 

anlatımından sonra, özellikle geçmişte olumsuzlukların yaşandığı toplumlara karşı 

aşırılığa gitmeme uyarısını “Allah'a karşı gelmekten sakının. Çünkü Allah'ın cezası 

çok şiddetlidir”
327

 ifadesi takip etmektedir. Bu durum cezaların suçun dengi olması 

gerektiğine ve caydırıcılık özelliğine işaret etmektedir. Benzer şekilde toplumsal 

düzenin korunmasına yönelik “Yaptıklarına bir karşılık ve Allah'tan caydırıcı bir 

müeyyide olmak üzere hırsız erkek ile hırsız kadının ellerini kesin. Allah, mutlak güç 

                                                           
323

 El-Maide, 5/33. 
324

 Zemahşerî, Keşşâf, II, 430. 
325

 Hançerlioğlu, “zorunluluk”, 455. 
326

 Eren vd., “ceza”, 1/255. 
327

 El-Maide, 5/2. 



89 

sahibidir, hüküm ve hikmet sahibidir”
328

 şeklindeki ayette suça karşılık cezanın 

belirginliği ve hikmeti anlatılmaktadır. Suçun tekrarı halinde ne yapılması 

gerektiğine dair Râzî‟nin İbn Âşur‟dan naklettiği farklı görüşler, örneğin hapis ve 

sopa cezası veya sol ayağı kesilmesi gibi cezalandırmalar 
329

 mümkün olmakla 

birlikte netice itibariyle tüm uygulamalar toplumsal düzene ve başkalarının haklarına 

duyarlı olmayı sağlamak içindir. Bayraktar ise dikkat edilirse çağımızın getirdiği 

siyasi, ticari ve sosyal ilişkilerde sömüren ve sömürülenler olmuştur. Güçlüler 

güçsüzlerin elindeki ekmeği almaktadırlar. Fakat bunlar siyasete ve hukuka egemen 

olduklarından, hırsız diye nitelendirilmemektedirler
330

 şeklinde yorumlamıştır. 

Maide Suresinde cezalandırmadan bahseden bir başka ayet “Ey iman edenler! 

İhramlı iken (karada) av hayvanı öldürmeyin. Kim (ihramlı iken) onu kasten 

öldürürse (kendisine) bir ceza vardır. (Bu ceza), Kâbe‟ye ulaştırılmak üzere, 

öldürdüğünün dengi olup, içinizden iki âdil kimsenin takdir edeceği bir kurbanlık 

hayvan veya yoksulları yedirmek suretiyle kefaret yahut onun dengi oruç tutmaktır. 

(Bu) yaptığı işin kötü sonucunu tatması içindir”
331

 şeklinde suça karşı ödenecek 

kefaretten ve bunun en önemli hikmetinden bahsedilmiştir. Ayete göre 

cezalandırmaktan maksat kişinin gereksiz acılar çekmesini sağlamak değil, bilakis 

kendi yaptığının toplumda nelere mal olabileceği konusunda empati kazandırmaktır. 

Zira empati duygusu toplumsal farkındalığın en önemli unsurlarından biridir. 

Cezalandırmaların gereğinden bahsedilen bir başka ayette ise “Bilin ki, Allah'ın 

cezası çetindir ve Allah çok bağışlayandır, çok merhamet edendir”
332

 

buyurulmaktadır. Ayete getirdiği yorumda Râzî cezanın şiddetinin hemen ardından 

Allah‟ın bağışlayıcılığının ve merhametinin zikredilmesini dini yaşamanın 

kolaylaştırılması olarak değerlendirmiştir.
333

  

Maide Suresinin toplumsal farkındalıkları çeşitli yönleriyle konu edinen 

ayetlerini birlikte değerlendirdiğimizde hepsinin nihai hedefinin itidalli yani dengeli 

bir toplum oluşturmak olduğunu görmekteyiz. İtidal ya da denge kavramının 

                                                           
328

 El-Maide, 5/38. 
329

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 59 
330

 Bayraktar Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur‟an Tefsiri, . Ⅵ, 17. 
331

 El-Maide, 5/95. 
332

 El-Maide, 5/98. 
333

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 242. 



90 

sosyolojik karşılığı Toplumbilim Sözlüğünde “öke”
334

, Türk Dil Kurumu‟na göre ise 

“olgunlaşmak”
335

 kavramları içerisinde tanımlanmaktadır. Kavramın ıstılahî anlamı 

üzüntü, sevinç, mutluluk vs. tüm duyguların ifrat ve tefrite kaçmadan yaşanmasıdır. 

Sosyolojide itidalli davranabilen insan olgunlaşmış, kemale ermiş kabul 

edilmektedir. Maide Suresinde kemale ermek kavramı, “Bugün dininizi kemale 

erdirdim ve sizin üzerinizdeki nimetimi tamamladım. Size din olarak İslâm‟ı 

seçtim.”
336

 Şeklindeki ayette tüm inanç ve davranış kurallarıyla dinin tamamlanması 

bağlamında kullanılmıştır. Zira din, insanın aşırılıklardan uzak, olgun ve kemale 

ermiş bir şekilde yaşamasını mümkün kılan kurallar bütünüdür. Yeryüzünde dengeli 

bir birey ve dengeli bir toplum kurulmasını sağlayan bu kurallar bütünü Maide 

Suresinde Allah‟ın insanlığa sunduğu bir nimet olarak serdedilmiştir. İnsan, sosyal, 

ekonomik, kültür, siyasi vb. hayatın tüm alanlarında Kuran‟a uygun yaşamayı hedef 

edinip aşırılıklardan uzak durduğunda Kur‟an‟ın maksadı hâsıl olacaktır. 

Maide Suresinde işaret edildiği üzere toplumsal farkındalık, insanların 

çevrelerinde olup bitenlere karşı duyarlılıklarını arttırmakta ve daha bilinçli, sorumlu 

ve katılımcı bireyler olmalarını sağlamaktadır. Bu farkındalık, toplumsal sorunların 

çözümüne katkıda bulunmakta, adaletsizliklere karşı mücadele etme ve toplumun 

genel refahını artırma noktasında kritik bir rol oynamaktadır. Toplumsal farkındalığa 

sahip bireyler, adaletsizliklere ve eşitsizliklere karşı daha duyarlı ve bu durumların 

düzeltilmesi konusunda daha aktiftirler. Bu bağlamda Maide Suresinde bahsi geçen 

farkındalıklar dengeli bir toplumsal hayatın kurulabilmesini hedeflemektedir. 

2.1.6. Emr-i bi’l-Maruf ve Nehy-i ani’l-Münker 

 İnsan sosyal bir varlıktır ve hem fiziksel hem de ruhsal açıdan toplum içinde 

yaşamaya muhtaçtır. Bundan dolayı çevresindekilerle belirgin bir etkileşim içinde 

olması gerekmektedir. İslam bu etkileşimin saygı çerçevesinde ve karşılıklı faydayı 

temin edecek şekilde gerçekleşmesini öngörmektedir. Bunun için birtakım prensipler 

ortaya koymakta ve kendisine inanan birey ve toplumlardan bu ilkeleri hayata 

geçirmesini istemektedir. Özellikle haramlar ve helaller konusunda insanın tek 

başına iyi ve doğru olandan yana tavır alması yetmemekte, iyiliğin tüm toplumda 

                                                           
334

 Hançerlioğlu, “öke”, 297. 
335

 Eren vd., “kemale ermek”, 2/832. 
336

 El-Maide, 5\3. 



91 

yayılmasına ve kötülüğün yine tüm toplumda ortadan kaldırılmasına destek vermesi 

gerekmektedir.  Bu noktada iyiliğin topluma bir sistem olarak yerleşmesini ve 

kötülüğün kökten yok edilmesini öngören emr-i bi‟l-maruf ve nehy-i ani‟l-münker 

kavramı gündeme gelmektedir. Bu kavram fert ve toplum hayatına din, akıl ve 

mâşerî vicdan tarafından benimsenen inançların, değerlerin ve yasama tarzının hâkim 

kılınması; dinin, aklın ve sağduyunun reddettiği her türlü kötülüğün önlenmesi 

yolunda ferdî ve toplu gayretleri, siyasî ve sivil önlemleri ifade etmektedir. Emr-i 

bi‟l-maruf ve nehy-i ani‟l-münker yani iyiliğin sistemleştirilip kötülüğün ortan 

kaldırılması son derece geniş bir kavramdır ve her birisi ayrı akademik çalışmaların 

konusu olabilecek kadar önemli şekilleri ve yöntemleri bünyesinde barındırmaktadır. 

Tezimizin kapsamı gereği bu kavramın sadece Maide Suresinde geçen alt 

kavramlarından biri olan “tebliğ” kavramına odaklanmayı uygun buluyoruz. 

Tebliğ kavramının ıstılahî tanımı “bir şeyi veya bir haberi ulaştırmak” 

şeklindedir.
337

 Kavramın toplumbilim Sözlüğünde “kuram”
338

kavramı altında 

açıklanmasının sebebi ise tebliğ edilen öğreti ya da sistemin toplumda belirli bir 

anlayışa yani kurama dönüşmesi hasebiyledir.  Kur‟an‟da ilahi vahyi insanlara 

bildirme yani tebliğ etme görevinin ilk olarak peygamberlere verildiği ifade edilmiş 

olmakla birlikte tebliğ edilen ilkeler ışığında toplumda emr-i bi‟l-maruf ve nehy-i 

ani‟l-münker‟ in gerçekleştirilmesi görevi tüm Müslümanların sorumluluğu 

altındadır. Tezimizin kapsamında olan Maide Suresi‟nde ise “Ey Peygamber! 

Rabbinden sana indirileni tebliğ et. Eğer bunu yapmazsan, O'nun verdiği 

peygamberlik görevini yerine getirmemiş olursun. Allah, seni insanlardan korur. 

Şüphesiz Allah, kâfirler topluluğunu hidayete erdirmeyecektir”
339

 buyrulmaktadır. 

Râzî‟nin açıklamalarına göre Yüce Allah Ehl-i Kitap içinde dinî bildirimler 

karşısında aklıselime göre hareket edenler bulunmakla beraber çoklarının tutumunun 

kötü olduğunu belirttikten sonra, ilâhî mesajı iletme görevinin muhatapların tutum ve 

davranışlarına göre sınırlandırılamayacağını bildirmekte ve Hz. Peygamber‟den 

elçilik vazifesini tam olarak yerine getirmesini istemektedir. “Eğer bunu (tebliğ işini) 

yapmazsan O‟nun mesajını iletmemiş olursun” şeklinde tercüme edilen cümlede yer 

alan olumsuz şartla, bunun sonucunun aynı içerikte olduğunu dikkate alan 

                                                           
337

 Mehmet Boynukalın, “Tebliğ”,Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Erişim 25 Ocak 2022). 
338

 Boynukalın, “Tebliğ”. 
339

 El-Maide, 5/67. 



92 

müfessirler, bununla ne anlatılmak istendiği üzerinde durmuşlardır. Çoğunluğa göre 

burada anlatılmak istenen “Eğer ilâhî mesajın bir kısmını dahi tebliğ etmezsen onu 

hiç tebliğ etmemiş sayılırsın” şeklindedir.
340

  

Maide Suresi‟nin tebliğ kavramını konu alan bir başka ayeti ise “Öyleyse 

Allah'a itaat edin, peygambere itaat edin ve Allah'a karşı gelmekten sakının. Şayet 

yüz çevirirseniz bilmiş olun ki, elçimize düşen sadece apaçık tebliğdir”
341

 

şeklindedir. Bu ayette tebliğ edilen ilahi hakikate uygun yaşamanın adı “itaat” olarak 

sunulmuştur. İyi ve doğru olanı benimseyip yasaklananlardan uzak durmak 

bağlamında itaat, bireyi aşıp toplumsal bir kabule dönüştüğünde emr-i bi‟l-maruf ve 

nehy-i ani‟l-münker kapsamına girmektedir. Kavramda geçen “maruf” birey ve 

toplum için hayırlı, faydalı olan tüm duygu, düşünce ve davranışları; “nekir” kavramı 

ise yine birey ve toplum için zararlı, faydasız, kötü olan tüm mental ve davranışsal 

üretimleri içerisine almaktadır. Bahsi geçen ayeti Râzî, Allah‟a itaat edin, 

peygambere de itaat edin ve tedbirli olun. Eğer yüz çevirirseniz bilin ki elçimizin 

görevi açık biçimde tebliğ etmekten ibarettir
342

 şeklinde açıklamıştır. Bayraktar ise 

itaât etme ve sakınma eylem ve duyguları, insanın içinden çıkararak ahlaki olmasını 

temin etmelidir. Baskı sonucu oluşan davranışların ahlaki boyutu olamayacağından, 

peygamberin tebliğle yetinmesi uygun görülmektedir
343

 diye yorumlamıştır. Tebliğ 

bireysel ve toplumsal selameti hedefleyen dinin yayılmasında önemli bir aşamadır ve 

Peygamberlerin birincil vazifesidir. Dinin temel hakikatlerinin insanlara ulaştırılması 

bağlamında tebliğ sadece iyiliği yaymak değil aynı zamanda kötülükten uzak 

durmayı ve uzak tutmayı ihtiva etmektedir.  

Tebliğ peygamberlerin birincil vazifesi olmakla birlikte sadece onların 

yaşadıkları dönem ile sınırlı değildir. Bilakis sahih dinin temel öğretilerini diğer 

insanlara ulaştırmaya çalışmak Müslümanlara kıyamete kadar verilen önemli 

sorumluluklardandır. İslam gelecek nesillere en iyi tebliğ ile ulaşır. Tebliğde en etkin 

yol sahih örneklik ve eğitimdir. Gerçek ve verimli bir tebliğ için insan sürekli 

kendini geliştirmeli, iyiliği sistemleştirecek ve kötülükleri ortadan kaldıracak türden 

                                                           
340

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 155. 
341

 El-Maide, 5/92. 
342

 Razî, Tefsîr-i kebîr, IX, 210. 

343
 Bayraktar Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur‟an Tefsîri, 1-13 Cilt, Bayraklı Yayınları,    

2.Baskı, İstanbul, 2007. Ⅵ, 151. 



93 

yeniliklere her daim açık olmalıdır. Kuran gelecek nesillere duyguyu ve aklı birlikte 

kuşatan eğitim ve öğretim teknikleriyle anlatılmalıdır. Tebliğin asıl amacını 

oluşturan emr-i bi‟l-maruf ve nehy-i ani‟l-münker için mekân önemli olmamakla 

birlikte işe birincil ilişkilerin gerçekleştiği yakın çevreden başlayarak dışarıya doğru 

açılmak daha uygundur. Ayrıca emr-i bi‟l-maruf ve nehy-i ani‟l-münker 

uygulamalarında karşıdaki kişiye kendini kötü ve aşağılanmış hissettirmemek 

önemlidir.  

Maide Suresinin “Göklerin, yerin ve her ikisinde bulunanların mülkü Allah'a 

aittir.”
344

 Şeklindeki ayetle, Allah Teâlâ‟nın her şeye kâdir ve her şeyin sahibi 

olduğu gerçeği hatırlatılarak son bulması manidardır. O'nun emrettiği her şeye 

uyulmalı ve yasakladığı şeylerden kaçınılmalıdır. Zira O‟na iman etmeyen ve tâbî 

olmayan hiç kimse, O‟nun azabından kendini koruyamayacaktır. Çünkü O, göklerin 

ve yerin tek maliki ve hâkimidir ve O‟na gereği gibi teslim olan müminler dünyada 

iyiliği sistemleştirip kötülükten alıkoyan en hayırlı toplumdur. 

  

                                                           
344

 El-Maide, 5/120. 



94 

  



95 

SONUÇ 

 Maide Suresinin sosyolojik tahliline odaklandığımız bu çalışmada “Bugün 

size dininizi ikmal ettim, üzerinize olan nimetimi tamamladım ve sizin için din olarak 

İslam‟dan razı oldum” ayetinin aslında bütün sureyi özetlediği sonucuna ulaştık. 

Buna göre, Yüce Allah kendi rızasına nasıl ulaşılacağı konusunda yol ve yöntem 

öğretip Müslümanları harekete geçirmiştir. Kuran tüm insanlığın kitabıdır ve onunla 

amel eden kişi için güzel vaatlerde bulunmaktadır. Hem dünya hem de ahiret 

selameti için gerekenlerin anlatılmış olması Rabbimizin insanlara bir lütfudur. 

Surede serdedilen emirler ve yasaklar, tavsiyeler ve öğretiler bir taraftan bireyi 

anlamlı ve huzurlu bir hayata yönlendirirken diğer taraftan da sağlam bir sosyal 

bünyenin kurulmasını hedeflemektedir. 

Maide Suresi çeşitli vesilelerle bireysel ve sosyal sorumlulukları öne 

çıkarmaktadır. Sure toplumu inşa ederken kötülüğü yok edilip iyiliğin yerleşmesi için 

son derece tutarlı bir bütünlüğe sahip olacak şekilde nazil olmuştur. Bunun amacı 

gerek bireylerde gerekse de toplumda oluşturulmak istenen sağlıklı ve huzurlu 

ortamın daha kolay ve kalıcı olarak sağlanmasıdır. Sağlıklı ve huzurlu ortamı yaşayıp 

yaşatabilmek için gerekli olan ahlaki ve davranışsal ilkeler ayetlerde doğrudan ve 

dolaylı olarak ifade edilmiştir. Surede bahsi geçen tüm olgu ve kavramlarla bunların 

tüm bireysel ve toplumsal yansımaları esas itibariyle ilahi bir hakikati dünya hayatına 

yerleştirmek içindir. Böylece hem birey hem de toplum özünde var olan yaratılış 

değerine ulaşabilecektir. Dolayısıyla Maide Suresinden edindiğimiz bireysel ve 

toplumsal kuralların tamamı daha yaşanabilir bir dünya konusundaki 

sorumluluklarımızı takrir ve te‟kid etmektedir.  

Araştırmamız sonucunda bireysel olarak nitelendirilen bütün kuralların aynı 

zamanda toplumsal bir yönü ve etkisi olduğunu fark ettik. Bilinen bir gerçektir ki 

birey toplumun en küçük yapı taşıdır ve bireyin eğitimi toplumun eğitiminin ilk 

aşamasıdır. Bireyin refah ve düzeni toplumun refah ve düzeni demektir. Bu sebeple 

bir binanın inşasına nasıl temelden başlanırsa, Maide Suresinde geçen sosyolojik 

unsurların da bireysel yaşamdan başlayarak toplumsal yaşama uzandığını belirledik. 

Zira toplum da birey gibi canlı, değişken ve üretken bir yapıya sahiptir ve bu yapıyı 

korumak ve geliştirmek öncellikle bireyin Allah‟ın indirdikleri ile amel etmesiyle 



96 

mümkündür. Her türlü cahili alışkanlıklar, batıl inançlar, kişisel zafiyetler ve sosyal 

buhranların da çözümü ilahi hakikatler ekseninde yaşamakla aşılabilecektir. 

 Maide Suresinde vurgulanan temel gerçeklik toplumsal gelişimin bireyle 

başlayıp daha sonra topluma yansımasıdır. Bu durumda insana düşen görev sadece 

kendi bireysel yaşamının belirli bir düzenle ilerlemesinin ötesinde tüm insanlığı 

kuşatacak bir huzur ortamını hedeflemesidir. Kur‟an‟ın tüm ayetleri gibi Maide 

Suresi de özü itibariyle bu amaca hizmet etmekte ve gerek ibadetlerin şartları, gerek 

haramlar ve helaller vesilesiyle hayata düzen getirmektedir. Birey ile toplum 

arasındaki ilişkilere belirgin sınırlar getiren surenin ilk bakışta anlamlandırılamayan 

ayetleri olabilir fakat bu ayetlerde vurgulanan emir ve yasakların arka planındaki 

insani gerçeklikler tahlil edildiğinde her türlü ilkenin hikmeti ortaya çıkmaktadır. 

Dolayısıyla insana düşen, emir ve yasakları, ilişkilere dair kuralları sadece 

ezberlemek değil, mümkün mertebe anlamlandırmaya çalışmaktır. Ancak bu şeklide 

gerek birey gerekse toplum açısından yaşamın değişken yönleri ile değişmeyen 

boyutları arasında ayrım yapılabilecek ve Kur‟an‟ın tüm zaman ve mekânlarda 

uygulanması mümkün hale gelecektir.  

Maide Suresi akitleri yerine getirin emriyle başlayıp bu akitlere sadık olanın 

mükâfatıyla sona ermesi son derece manidardır. Surede sosyolojik unsurların sadece 

bir emir formatında belirtilmeyip karşılığında insana verilecek dünyevi ve uhrevi 

karşılıklarla birlikte sunulması, ödül mekanizmasının bireysel ve toplumsal hayattaki 

önemini göstermektedir. Özellikle bireysel ve toplumsal yaşamını emr-i bi‟l-maruf 

nehy-i ani‟l-münker yani iyiliğin sistemleştirilmesi kötülüğün düşünsel ve 

davranışsal olarak gündemden çıkarılması ası ve coğrafyası ne olursa olsun tüm 

toplumlarda olumlu sonuçlar doğurmuştur. Maide Suresinde Yahudi ve Hristiyan 

toplumlardan bahsedilmesi bu açıdan son derece önemlidir, zira insanlık tarihinin 

hemen her döneminde hayra çağıranlar olduğu gibi şerre öncülük eden toplumlar 

gelip geçmiştir. Surede İncil ve Tevrat‟ın verildiği toplumların da Maide Suresinde 

geçenlerle ortak ilkelere yönlendirilmesi, bunlar arasında tevekkül, takva, dayanışma, 

farkındalık gibi ilkelere özellikle vurgu yapılması, ilahi yasalara uyanlarla 

uymayanların dünyada da ahirette de birbirinden ayrılacaklarının vurgulanması bu 

açıdan önemlidir. 



97 

Maide Suresinde vurgulanan sosyolojik unsurlar öğreti olarak kalmayıp pratik 

hayata yansıtıldığı oranda maksat hâsıl olacak ve bireyin de toplumun da selametine 

rehberlik edecektir. Erdemli yaşamın ve sağlıklı sosyal ilişkilerin tüm temel kuralları 

Maide Suresinde belirgin örneklikler üzerinden sunulmaktadır. Buradan çıkarılacak 

sonuç özellikle genel toplumsal kurallara ulaşılmak istendiğinde geçmiş ile günümüz 

arasında doğru bağlantılar kurabilmek ve surede geçen ilkeleri yaşadığımız hayata 

uygulamak gerekliliğidir. Maide Suresi bir toplumun karşılaşabileceği tüm muhtemel 

tehlikeleri ve imtihanları önceden ortaya koymuş, bunların selametle çözülmesinin 

yollarını öğreten temel prensipleri, haram ve helalleri ifade etmek suretiyle dini 

tamamlamıştır. Ortaya konan ilkelerin birkaç farklı vesile ile sure boyunca tekrar 

edilmesi ise hem emirlerin öneminin yeterince anlaşılması hem de insanların zihnine 

yerleştirilmesi açısından önemlidir. 

Maide Suresi‟nde geçen sosyolojik unsurların, bireysel ve toplumsal 

yansımalarını değerlendirmek üzere surede geçen sosyolojik kavramları incelerken 

bunların modern sosyolojide farklı kavramlar altında tanımlandıklarını fark ettik. Bu 

durum bize, Kur‟an‟ın bireye ve topluma daha fazla yansıtılabilmesi için kökenini, 

temel ilke ve kavramlarını Kur‟an‟dan alan yeni bir sosyolojik yaklaşımın ne kadar 

gerekli olduğunu, bu konuda çalışmaların yapılması gerektiğini gösterdi. Zira 

Kur‟an‟da geçen bireysel ve toplumsal ilkelerin, bilimsel kimliğine dair yoğun 

tartışmaların bulunduğu günümüz sosyoloji biliminde tam olarak karşılığını bulmak 

oldukça zor ve kimi zaman imkânsızdır. Dolayısıyla Kur‟an ayetlerin de geçen 

ilkeleri kuşatabilecek yeni bir sosyoloji kuramının oluşturulmasına ve Kur‟an‟ın bu 

kuram çerçevesinde sosyolojik açıdan tahlil edilmesine yönelik akademik 

çalışmalara şiddetle ihtiyaç vardır. 

  



98 

  



99 

KAYNAKÇA 

Akbulut, İlhan. “İslam Hukukunda Suçlar ve Cezalar”. Ankara Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Dergisi 52, sy. 1 (Şubat 2003): 167-81. 

https://doi.org/10.1501/Hukfak_0000000539. 

Alper, Hülya. “Tekzip”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 28 Ocak 

2022.  https://islamansiklopedisi.org.tr/tekzip 

Apaydın, Yunus. “Şahit”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 28 

Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/sahit 

Arı, Abdüsselam “Vasiyet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 28 

Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/vasiyet 

Aydın, Ahmet. “6 Şubat 2023 Depremlerinde Sosyal Yardımlar: Sosyal 

Yardımlaşma ve Dayanışma Vakıflarının Rolü.” Akademik Yaklaşımlar 

Dergisi, 15(1 -Deprem Özel Sayısı-), (2024), 235-260. 

https://doi.org/10.54688/ayd.1350870 

Aydın, Ali Rıza. “İnanma İhtiyacı ve Dinî Ritüellerin Psikolojik Değeri”. 

Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 9/2 (Nisan 2009), 87-100. 

Bayraklı, Bayraktar, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur‟an Tefsîri, 1-13 Cilt, Bayraklı 

Yayınları, İstanbul, 2007. 

Boynukalın, Ertuğrul. “Yemin”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 

25 Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/yemin 

Boynukalın, Mehmet. “Tebliğ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 

25 Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/tebliğ 

Can, Seyithan. “„Emir bi‟l-Ma„rūf Nehiy ani‟l-Münker‟ İlkesinin Günümüz Dini 

Söylemin İnşasında İşlevsel Yönü”. Eskiyeni 40 (Mart 2020), 199-218. 

https://doi.org/10.37697/eskiyeni.672034. 

Çağrıcı Ahmet. “Saygı”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 25 Ocak 

2022. https://islamansiklopedisi. org.tr/sayg%C4%B1 

https://islamansiklopedisi.org.tr/tekzip
https://islamansiklopedisi.org.tr/sahit
https://islamansiklopedisi.org.tr/vasiyet
https://islamansiklopedisi.org.tr/yemin
https://islamansiklopedisi.org.tr/tebli%C4%9F


100 

Çağrıcı Mustafa. “Fitne”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 25 

Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/fitne 

Çağrıcı Mustafa. “Yalan”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 25 

Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/yalan 

Çağrıcı, Mustafa “Düşmanlık”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 

28 Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/duşmanlik 

Çağrıcı, Mustafa. “Nankörlük”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 

28 Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/nankorluk 

Çelik Ömer, Muhammed Coşkun ve A. Enes. Ateş, 1-2 Cilt, Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı Yayınları, 1.Baskı, İstanbul, 2017. II, 376 

Çolak, Mücahit. “İslam Muhakeme Hukukunda Şahitlik ve Hükümleri.” Erzincan 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 9(2), (2016), 85-104. 

Erbuğ, Ece. (2021). “Ölüm Sosyolojisi: Geleneksel ve Modern Toplumda Ölümün 

Toplumsal Anlamları.” Toplum ve Kültür Araştırmaları Dergisi(8). 

https://doi.org/10.48131/jscs.1005591, (2021). 

Eren, Hasan vd. Türkçe Sözlük. Ankara: Türk Dil Kurumu, 1988 

Erkal, Mehmet. “Zekât”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 25 

Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/zekat# 

Fahreddin er-Razi, Tefsîru‟l-Kebir, (çev. Suat Yıldırım, Lütfullah Cebeci, Sadık 

Kılıç, Sadık Doğru), 1-22 Cilt, (1.Baskı) Ankara: Akçağ Yayınları, 1988. 

Gordon Marshall, Sosyoloji Sözlüğü (Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 2021), 

“Sosyoloji”, 680. 

Gökçe, Birsen. Türkiye‟nin Toplumsal Yapısı ve Toplumsal Kurumları, Ankara. 

Savaş Yayınları, Ankara, 1996. 

Gözen, Fatma Betül. El-Maide Suresinde Bireysel ve Toplumsal Kurallar (Konya: 

Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi), 2010. 

Güç, Ahmet “Putperestlik”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 25 

Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/putperestlik 

https://islamansiklopedisi.org.tr/fitne
https://islamansiklopedisi.org.tr/yalan
https://islamansiklopedisi.org.tr/du%C5%9Fmanlik
https://islamansiklopedisi.org.tr/nankorluk
https://doi.org/10.48131/jscs.1005591
https://islamansiklopedisi.org.tr/zekat
https://islamansiklopedisi.org.tr/putperestlik


101 

Gülhan Maden, “Münâsebetü‟l-Kur‟ân İlmi Çerçevesinde Mâide Suresinin 

Değerlendirilmesi”, Darulhadis İslami Araştırmalar Dergisi 3(Aralık 2022), 

171. 

Gündüz, Şinasi. “Sabiilik”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. (Erişim 25 

Ocak 2022). https://islamansiklopedisi.org.tr/sabiilik 

Gürkan, Salime Leyla. “Ölüm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 

28 Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/olum# 

Hançerlioğlu, Orhan. Toplumbilim Sözlüğü. İstanbul: Remzi Kitabevi.1986. 

Harman, Ömer Faruk. “Hac”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 25 

Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/hac#1 

Hökelekli, Hayati. “İdrak”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 28 

Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/idrak 

Işıcık, Yusuf. “Kur‟ân-ı Kerim ve Açıklamalı Meali,” Konya İlahiyat Derneği 

Yayınları, 1. Baskı, Konya, 2008. 

Kaya, Remzi. “Ehl-i Kitap”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 25 

Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/ehl-ikitap 

Kutluer, İlhan. “Fesad”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi Erişim 25 Ocak 

2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/fesad 

Küçük, Ömer – Orçun, Girgin. “Sosyoloji, Bireycilik ve Modern Toplum: Liberal 

Bireycilik Öğretilerine Karşı Özgünlük Bireyciliği” Ankara Üniversitesi Dil 

Ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, 62/2 (2022), 417. 

Maden, Gülhan. “Münâsebâtü‟l-Kur‟ân İlmi Çerçevesinde Mâide Suresinin 

Değerlendirilmesi”. Darulhadis İslami Araştırmalar Dergisi 3 (Aralık 2022), 

164-206. 

Marshall, Gordon. Sosyoloji Sözlüğü. Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 

5.Basım.2021. 

Mevdudi, Ebu‟l A‟lâ, Tefhîmu‟l Kur‟an, 1-7 Cilt, (trc. Heyet), İnsan Yayınları, 

İstanbul, 1995. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/sabiilik
https://islamansiklopedisi.org.tr/olum
https://islamansiklopedisi.org.tr/hac#1
https://islamansiklopedisi.org.tr/idrak
https://islamansiklopedisi.org.tr/ehl-ikitap
https://islamansiklopedisi.org.tr/fesad


102 

Muhammed b. Ahmed Kurtubi. el-Câmi‟ li-Ahkâmi‟l-Kur‟an, 1-19 Cilt, (trc. M. 

Beşir Eryarsoy), Buruc Yayınları, İstanbul, 1998.VI, 30. 

Örnek, Sedat Veyis. “İlkellerde Dinsel Temel Kavramlara Genel Bir Bakış” Ankara 

Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, 20(3-4), (1962), 255-261. 

Özaydın, Abdulkerim. “Av”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 25 

Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/av#2-islamtarihi 

Özkalp, Enver. Sosyoloji, Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Yayınları, 1995. 

Sandıkçı, Kemal. “Müttefik ve Müfterik”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi Erişim 25 Ocak 2022. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/muttefikvemufterik 

Sönmez, H., & Sucu, İ. Sosyolojik Düşünme, Sosyolojik Düşünce ve Sosyolog 

İlişkisi Üzerine Bir Deneme. İçtimaiyat, 6(2), (2022), 522-537. 

https://doi.org/10.33709/ictimaiyat.1097606 

Şaşa, Mehmet. “Mekkeli Müşriklerin İlah-Allah Tasavvuru ve Şirkleri”. Dicle 

İlahiyat Dergisi 27/2 (Aralık 2024), 206-228. 

https://doi.org/10.58852/dicd.1580782. 

Taberî, Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr. Câmiʿu‟l-beyân ʿan teʾvîli âyi‟l-Kurʾân. thk. 

Abdullah b. Abdi‟l-Muhsin et-Türkî. 26 Cilt. Kahire: Dâru Hicr, 1. Basım, 1422. 

Türkkahraman, Mimar. “Teorik ve Fonksiyonal Açıdan Toplumsal Kurumlar ve 

Kurumlararası İlişkiler” Süleyman Demirel Üniversitesi İktisadi ve İdari 

Bilimler Fakültesi Dergisi, 14/2 (2009),  27. 

Uludağ Süleyman. "Hitap". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Erişim 14 

Haziran 2025. https://İslamansiklopedisi. org.tr/hitap 

Uludağ Süleyman. "Takva". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Erişim 14 

Haziran 2025. https://öislamansiklopedisi. org.tr/takva 

Yasa, İbrahim. Türkiye‟nin Toplumsal Yapısı ve Temel Sorunları, Ankara: TODAİE 

Yayınları, 1973. 2. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Azap”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 28 

Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/azap 

https://islamansiklopedisi.org.tr/av#2-islamtarihi
https://islamansiklopedisi.org.tr/muttefikvemufterik
https://doi.org/10.58852/dicd.1580782
https://islamansiklopedisi.org.tr/azap


103 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Fasık”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 25 

Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/fasik 

Yazır, Elmalılı Hamdi, Hak Dini Kur‟an Dili, 1-10 Cilt, Eser Neşriyat, İstanbul, 

1979. 

Yıldız, Kemal. “Sorumluluk”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim 25 

Ocak 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/sorumluluk 

Zemahşerî, Keşşâf Tefsiri, (çev. Abdulaziz Hatip, Mehmet Erdoğan, Aydın Temizer, 

Ömer Çelik, Muhammed Coşkun, A. Enes Ateş), 1-2 Cilt, Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 1.Baskı, İstanbul, 2017. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://islamansiklopedisi.org.tr/fasik
https://islamansiklopedisi.org.tr/sorumluluk


104 

  



105 

ÖZ GEÇMİŞ 

Adı Soyadı: Zeynep KUZGUN KAYA 

Uyruğu: TC 

 


