
 

T.C. 

SİNOP ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

SİYASET BİLİMİ VE KAMU YÖNETİMİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

MEDYANIN SINIFSAL ELEŞTİRİSİ: KADIN PROGRAMLARI 
 
 
 

 

MUSTAFA CAN TAFLAN 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

DANIŞMAN 

DR. ÖĞR. ÜYESİ HABİB AYDIN 

   

 

SİNOP - 2025 



ii 
 

TEZ KABUL 

Mustafa Can TAFLAN tarafından hazırlanan “MEDYANIN SINIFSAL 

ELEŞTİRİSİ: KADIN PROGRAMLARI“ başlıklı bu çalışma, 11.03.2025 tarihinde 

yapılan savunma sınavı sonucunda başarılı bulunarak, jürimiz tarafından  YÜKSEK 

LİSANS tezi olarak kabul edilmiştir.  

 

 

   

Başkan 
Prof. Dr. Zeynel Abidin KILINÇ 

Sakarya Üniversitesi /Siyasal Bilgiler Fakültesi İmza 

 

 

 

Üye 

(Danışman) 

Dr. Öğr. Üyesi Habib AYDIN  

Sinop Üniversitesi / İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi İmza 

 

 

 

Üye 
Dr. Öğr. Üyesi Ozan ARAS  

Sinop Üniversitesi / İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi İmza 

 

 

 

 

 Enstitü Müdürü  Prof. Dr. Hüseyin Turan ARAT .............. 

 



iii 
 

ETİK BEYANI 

Tez Yazım Kurallarına uygun olarak hazırladığım bu tez çalışmasında; tez içinde 

sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik kurallar çerçevesinde elde 

ettiğimi, tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına 

uygun olarak sunduğumu, tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta 

bulunarak kaynak gösterdiğimi, kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik 

yapmadığımı, bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu, bildirir, aksi bir durumda 

aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyan ederim. 

 

 

 

Mustafa Can TAFLAN 

 

 

 

 

  



iv 
 

ÖZET 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

MEDYANIN SINIFSAL ELEŞTİRİSİ: KADIN PROGRAMLARI 

MUSTAFA CAN TAFLAN 

SİNOP ÜNİVERSİTESİ LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

SİYASET BİLİMİ VE KAMU YÖNETİMİ ANABİLİM DALI  

 

DANIŞMAN:DR. ÖĞR. ÜYESİ HABİB AYDIN 

 

Bu çalışma, Türkiye’deki gündüz kuşağı kadın programlarının sınıfsal dinamiklerini analiz 

ederek, medya aracılığıyla toplumsal sınıf hiyerarşilerinin nasıl yeniden üretildiğini 
incelemektedir. Çalışmada, medya ve sınıf ilişkisi Bourdieu’nun sermaye, alan ve habitus 

kavramları çerçevesinde ele alınarak, alt ve orta sınıftan bireylerin bu programlara katılım 

eğilimleri ve üst sınıf bireylerin uzak durma nedenleri irdelenmiştir. Araştırma, televizyonun 
sadece bir eğlence aracı değil, aynı zamanda ekonomik ve ideolojik süreçlerin bir ürünü olarak 

işlev gördüğünü ortaya koymaktadır. Çalışmada, “Müge Anlı ile Tatlı Sert”, “Didem Arslan 

Yılmaz’la Vazgeçme” ve “Esra Erol’da” gibi popüler kadın programlarında yer alan katılımcı 
profilleri analiz edilerek, medya içeriğinin belirlenme süreçleri ve sınıfsal temsiller detaylı bir 

biçimde ele alınmıştır. Bulgular, alt ve orta sınıf bireylerin hukuki, ekonomik ve sosyal destek 

arayışlarını medya aracılığıyla görünürlük kazanarak gerçekleştirmeye çalıştıklarını 

göstermektedir. Buna karşın üst sınıf bireylerin, sahip oldukları kültürel ve ekonomik sermaye 
sayesinde bu programlardan uzak durduğu ve sorunlarını daha özel alanlarda çözmeyi tercih 

ettiği gözlemlenmiştir.     

ANAHTAR KELİMELER: Medya; Sınıf; Kapitalizm; Kadın Programları; Bourdieu  

Mart 2025,  214 Sayfa 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



v 
 

ABSTRACT 

MSC THESİS 

CLASS CRITICISM OF THE MEDIA: WOMEN’S PROGRAMS 

MUSTAFA CAN TAFLAN 

SINOP UNIVERSITY INSTITUTE OF GRADUATE PROGRAMS 

DEPARTMENT OF POLITICAL SCIENCE AND PUBLIC ADMINISTRATION 

 

SUPERVISOR:ASST. PROF. HABIB AYDIN 

 

 

 
This study analyzes the class dynamics of daytime generation women's programs in Turkiye and 

examines how social class hierarchies are reproduced through the media. In the study, the 

relationship between media and class was considered within the framework of Bourdieu's 

concepts of capital, space and habitus, and the tendencies of lower and middle-class individuals 
to participate in these programs and the reasons for upper-class individuals to stay away were 

examined. Research reveals that television functions not only as a means of entertainment, but 

also as a product of economic and ideological processes. In the study, the participant profiles of 
popular women's programs such as “Sweet Sert with Müge Anlı”, “Giving Up with Didem 

Arslan Yılmaz” and “Esra Erol” were analyzed and the processes of determining the media 

content and class representations were discussed in detail. The findings show that lower and 

middle class individuals are trying to realize their legal, economic and social support by gaining 
visibility through the media. On the other hand, it has been observed that upper-class 

individuals stay away from these programs thanks to the cultural and economic capital they 

have and prefer to solve their problems in more private areas. In this context, the thesis 
evaluates how the media industry reinforces class differences in line with capitalist dynamics 

and the role of daytime generation programs in reproducing social inequalities from a critical 

point of view. It is emphasized that television is not only appealing to a passive audience, but 

also an active actor that shapes social structures and class frameworks. 

KEYWORDS: Media; Class; Capitalism; Women's Programs; Bourdieu 

March 2025, 214 Page 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 



vi 
 

TEŞEKKÜR 

Tez hazırlama sürecine başladığım ilk andan itibaren bilgi ve deneyimlerini benden 

esirgemeyen, doğru analizleri ile beni yönlendiren danışman hocam Dr. Öğr. Üyesi 

HABİB AYDIN’a, tez savunmamda değerli görüşleri ve katkılarından dolayı sayın jüri 

üyeleri hocalarıma, bu çalışmayı kağıda dökerken yardımlarını benden esirgemeyen ve 

desteklerini her zaman yanımda hissettiğim kıymetli arkadaşım Erkal BOZ’a ve bu 

zorlu süreçte her anlamda yanımda olan nişanlım ve aileme sonsuz teşekkür ederim.  

 

 

 

 

Mustafa Can TAFLAN 

 

 

 

  



vii 
 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

TEZ KABUL………… ............................................................................................... ii 

ETİK BEYANI………. .............................................................................................. iii 

ÖZET………………………. ..................................................................................... iv 

ABSTRACT……………….. ........................................................................................v 

İÇİNDEKİLER……………. .................................................................................... vii 

TABLOLAR DİZİNİ ................................................................................................. xi 

GRAFİKLER DİZİNİ .............................................................................................. xii 

KISALTMALAR DİZİNİ ....................................................................................... xiii 

1. GİRİŞ .......................................................................................................................1 

1.1. Metodoloji ..............................................................................................................3 

1.1.1. Araştırmanın sorunsalı, amacı ve yöntemi ............................................................4 

1.1.2. Veri toplama teknikleri ........................................................................................4 

1.1.3. Verilerin analizi ...................................................................................................5 

1.1.4. Evren ve örneklem ...............................................................................................6 

2. KAPİTALİZM VE SINIF KAVRAMINIIN TARİHSEL ARKA PLANI ............8 

2.1. Kapitalizm ..............................................................................................................8 

2.2. Marx ve Kapitalizm .............................................................................................. 16 

2.3. Medya ve Kapitalizm ............................................................................................ 20 

2.4. Sınıf Kavramı ....................................................................................................... 29 

2.4.1. Karl Marx’ın sınıf anlayışı ................................................................................. 32 

2.4.2. Max Weber’in sınıf anlayışı ............................................................................... 35 

2.4.3. Eric Olin Wright’in sınıf anlayışı ....................................................................... 37 

2.5. Pierre Bourdieu’nun Sınıf Anlayışı: Sermaye, Alan ve Habitus ............................. 39 

2.5.1. Sermaye ............................................................................................................. 41 

2.5.1.1. Ekonomik sermaye ......................................................................................... 43 

2.5.1.2. Kültürel sermaye ............................................................................................. 44 

2.5.1.3. Sosyal sermaye ............................................................................................... 45 

2.5.1.4. Simgesel sermaye ........................................................................................... 47 

2.5.2. Alan ................................................................................................................... 47 

2.5.3. Habitus .............................................................................................................. 49 



viii 
 

3. MEDYA VE MEDYA TARİHİ ............................................................................ 53 

3.1. Medya Kavramı .................................................................................................... 53 

3.2. Medyanın Kısa Tarihçesi ...................................................................................... 54 

3.3. Medyanın Görevleri .............................................................................................. 57 

3.4. Geleneksel Medya ................................................................................................ 60 

3.4.1. Geleneksel medyanın temel unsurları ................................................................. 60 

3.4.2. Geleneksel medyanın zorlukları ve eleştirileri .................................................... 62 

3.5. Yeni Medya .......................................................................................................... 65 

3.6. Geleneksel Medya ve Yeni Medyanın Karşılaştırılması ........................................ 70 

4. KADIN PROGRAMLARI .................................................................................... 77 

4.1. Kadın Programlarının Tarihsel Gelişimi................................................................ 82 

4.1.1. 1970’ler ve 1980’ler: kadın programları ............................................................. 83 

4.1.2. 1990’lar ve 2000’ler: kadın programları ............................................................. 84 

4.1.3. 2010’lar ve 2020’ler: kadın programları ............................................................. 85 

4.2. Türkiye’de Gündüz Kuşağı ................................................................................... 88 

4.3. Esra Erol’da .......................................................................................................... 90 

4.3.1. Hikayeler ve izleyici katılımı ............................................................................. 93 

4.3.2. Esra Erol’un rolü ............................................................................................... 95 

4.3.3. Uzun süreli başarı .............................................................................................. 95 

4.4. Müge Anlı ile Tatlı Sert ........................................................................................ 97 

4.4.1. Hikayeler ve izleyici katılımı ........................................................................... 100 

4.4.2. Müge Anlı’nın rolü .......................................................................................... 101 

4.4.3. Uzun süreli başarı ............................................................................................ 102 

4.5. Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme .................................................................... 103 

4.5.1. Hikayeler ve izleyici katılımı ........................................................................... 106 

4.5.2. Didem Arslan Yılmaz’ın rolü ........................................................................... 107 

4.5.3. Uzun süreli başarı ............................................................................................ 107 

4.6. İnci Ertuğrul ile Ümit Hep Var ........................................................................... 108 

4.6.1. Hikayeler ve izleyici katılımı ........................................................................... 110 

4.6.2. İnci Ertuğrul’un rolü ........................................................................................ 111 

4.6.3. Uzun süreli başarı ............................................................................................ 111 

5. İNCELEMELER ................................................................................................. 113 

5.1. Esra Erol’da ........................................................................................................ 113 

5.1.1. Vaka özeti........................................................................................................ 114 



ix 
 

5.1.2. K1’in analizi .................................................................................................... 115 

5.1.2.1. Sermaye ........................................................................................................ 115 

5.1.2.2. Alan .............................................................................................................. 116 

5.1.2.3. Habitus ......................................................................................................... 117 

5.1.3. K2’nin analizi .................................................................................................. 118 

5.1.3.1. Sermaye ........................................................................................................ 118 

5.1.3.2. Alan .............................................................................................................. 119 

5.1.3.3. Habitus ......................................................................................................... 120 

5.1.4. K3’ün analizi ................................................................................................... 121 

5.1.4.1. Sermaye ........................................................................................................ 121 

5.1.4.2. Alan .............................................................................................................. 123 

5.1.4.3. Habitus ......................................................................................................... 124 

5.2. Müge Anlı ile Tatlı Sert ...................................................................................... 128 

5.2.1. Vaka Özeti ....................................................................................................... 129 

5.2.2. K1’in analizi .................................................................................................... 129 

5.2.2.1. Sermaye ........................................................................................................ 129 

5.2.2.2. Alan .............................................................................................................. 130 

5.2.2.3. Habitus ......................................................................................................... 131 

5.2.3. K2’nin analizi .................................................................................................. 132 

5.2.3.1. Sermaye ........................................................................................................ 132 

5.2.3.2. Alan .............................................................................................................. 134 

5.2.3.3. Habitus ......................................................................................................... 135 

5.2.4. K3’ün analizi ................................................................................................... 135 

5.2.4.1.Sermaye ........................................................................................................  135 

5.2.4.2. Alan .............................................................................................................. 136 

5.2.4.3. Habitus ......................................................................................................... 137 

5.2.5. K4’ün analizi ................................................................................................... 137 

5.2.5.1. Sermaye ........................................................................................................ 137 

5.2.5.2. Alan .............................................................................................................. 138 

5.2.5.3. Habitus ......................................................................................................... 139 

5.2.6. K5’in analizi .................................................................................................... 140 

5.2.6.1. Sermaye ........................................................................................................ 140 

5.2.6.2. Alan .............................................................................................................. 141 

5.2.6.3. Habitus ......................................................................................................... 141 



x 
 

5.3. Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme .................................................................... 144 

5.3.1. Vaka özeti........................................................................................................ 144 

5.3.2. K1’in analizi .................................................................................................... 145 

5.3.2.1. Sermaye ........................................................................................................ 145 

5.3.2.2. Alan .............................................................................................................. 145 

5.3.2.3. Habitus ......................................................................................................... 146 

5.3.3. K2’nin konumu ................................................................................................ 147 

5.3.3.1. Sermaye ........................................................................................................ 147 

5.3.3.2. Alan .............................................................................................................. 148 

5.3.3.3. Habitus ......................................................................................................... 149 

5.3.4. K3’ün analizi ................................................................................................... 149 

5.3.4.1. Sermaye ........................................................................................................ 149 

5.3.4.2. Alan .............................................................................................................. 150 

5.3.4.3. Habitus ......................................................................................................... 151 

6. KATILIMCILARIN FREKANS DAĞILIMI .................................................... 156 

6.1. Esra Erol’da ........................................................................................................ 156 

6.1.1. Kadın katılımcılar ............................................................................................ 158 

6.1.2. Erkek katılımcılar ............................................................................................ 161 

6.2. Müge Anlı ile Tatlı Sert ...................................................................................... 164 

6.2.1. Kadın katılımcılar ............................................................................................ 166 

6.2.2. Erkek katılımcılar ............................................................................................ 169 

6.3. Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme .................................................................... 171 

6.3.1. Kadın katılımcılar ............................................................................................ 174 

6.3.2. Erkek katılımcılar ............................................................................................ 176 

6.4. Sınıfsal Temsiliyet .............................................................................................. 179 

6.5. Medyatik Dramatizasyon .................................................................................... 180 

6.6. Bourdieu’nun Sermaye Kavramları ..................................................................... 181 

6.7. İdeolojik Yeniden Üretim ................................................................................... 183 

7. BULGULAR ........................................................................................................ 185 

8. SONUÇ ................................................................................................................ 189 

KAYNAKÇA ........................................................................................................... 192 

ÖZGEÇMİŞ............................................................................................................. 201 

 



xi 
 

TABLOLAR DİZİNİ 

Sayfa 

Tablo 1.1. Kodlama ve tematik analiz tablosu .....................................................................5 

Tablo 5.1. Aktörlerin sermaye durumları ......................................................................... 126 

Tablo 5.2. Aktörlerin sermaye durumları ......................................................................... 142 

Tablo 5.3. Aktörlerin sermaye durumları ......................................................................... 152 

Tablo 6.1. Esra Erol’da 2024 ilk 6 ay katılımcıların eğitim durumu .............................. 157 

Tablo 6.2. Esra Erol’da 2024 ilk 6 ay kadın katılımcı frekans dağılımları .................... 158 

Tablo 6.3. Esra Erol’da 2024 ilk 6 ay erkek katılımcı frekans dağılımları .................... 161 

Tablo 6.4. Müge Anlı ile Tatlı Sert 2024 ilk 6 ay katılımcıların eğitim durumu ........... 165 

Tablo 6.5. Müge Anlı ile Tatlı Sert 2024 ilk 6 ay kadın katılımcı frekans dağılımları . 166 

Tablo 6.6. Müge Anlı ile Tatlı Sert 2024 ilk 6 ay erkek katılımcı frekans dağılımları . 169 

Tablo 6.7. Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme 2024 ilk 6 ay katılımcıların eğitim 

durumu……….…. .............................................................................................. 172 

Tablo 6.8. Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme 2024 ilk 6 ay kadın katılımcı frekans 

dağılımları……… ............................................................................................. 174 

Tablo 6.9. Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme 2024 ilk 6 ay erkek katılımcı frekans 

dağılımları……… ............................................................................................. 176 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xii 
 

GRAFİKLER DİZİNİ 

Sayfa 

Grafik 4.1. 2024 Yılı Esra Erol’da Programı Reyting Grafiği (TİAK, Televizyon İzleme 

Araştırmaları Anonim Şirketi, 2024) ............................................................ 97 

Grafik 4.2. 2024 Yılı Müge Anlı ile Tatlı Sert Programı Reyting Grafiği (TİAK, 

Televizyon İzleme Araştırmaları Anonim Şirketi, 2024) ............................ 103 

Grafik 4.3. 2024 Yılı Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme Programı Reyting Grafiği 

(TİAK, Televizyon İzleme Araştırmaları Anonim Şirketi, 2024)................ 108 

Grafik 4.4. 2022 Yılı İnci Ertuğrul ile Ümit Hep Var Programı Reyting Grafiği (TİAK, 

Televizyon İzleme Araştırmaları Anonim Şirketi, 2023) ............................ 112 

 

  



xiii 
 

KISALTMALAR DİZİNİ 

 

ATV : Aktif Televizyonu 

FOX : FOX Televizyonu 

OHAL : Olağanüstü hal 

RTÜK : Radyo ve Televizyon Üst Kurulu 

TDK : Türk Dil Kurumu 

TRT : Türk Radyo Televizyon 

TV : Televizyon 

Vb. : ve benzeri 

Yy. : Yüzyıl 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

1. GİRİŞ 

Medya, günümüz modern toplumlarında bireylerin algılarını şekillendiren, toplumsal 

yapının oluşum ve yeniden üretim süreçlerine müdahil olan en kritik araçlardan biri 

olarak öne çıkmaktadır. Özellikle televizyon programları, geniş izleyici kitlesine 

ulaşarak izleyicilerin değer yargıları, sosyoekonomik konumları ve toplumsal ilişkileri 

üzerinde doğrudan etki yaratmakta; bu durum kültürel normların ve ideolojik 

söylemlerin yayılımında merkezi bir rol oynamaktadır. Kapitalist sistem içinde medya 

endüstrisi, içerik üretim süreçlerini belirli ekonomik çıkarlar ve ideolojik temeller 

doğrultusunda yapılandırırken, aynı zamanda hedef kitlelerin sosyoekonomik 

özelliklerine uygun stratejiler geliştirerek toplumsal hiyerarşilerin ve sınıfsal 

dinamiklerin yeniden üretilmesine katkıda bulunmaktadır. Bu bağlamda, gündüz kuşağı 

kadın programları yalnızca eğlence ve bilgilendirme işlevlerinin ötesinde, izleyici 

kitlesinin toplumsal statü ve değerlerini yansıtan, aynı zamanda sınıfsal yapının 

devamlılığını sembolik ve pratik düzlemde pekiştiren önemli bir inceleme alanı olarak 

değerlendirilmektedir. Bu programlar, kapitalist düzenin ekonomik ve kültürel 

boyutlarıyla etkileşim içinde, izleyici kitlesinin sınıfsal kimliklerini ve toplumsal 

ilişkilerini yeniden yapılandırırken, medya aracılığıyla yayılan ideolojik söylemlerin de 

derinlemesine analizine olanak tanımaktadır. 

Tez çalışması, Türkiye’de yayınlanan gündüz kuşağı kadın programları üzerinden 

medya ve sınıf ilişkisini, Pierre Bourdieu’nun sermaye, alan ve habitus kavramları 

çerçevesinde incelemeyi amaçlamaktadır. Bourdieu’nun kuramsal çerçevesi, toplumsal 

yapının sadece ekonomik unsurlarla değil; kültürel, sosyal ve sembolik sermaye 

biçimleriyle de açıklanabileceğini öne sürmekte, bireylerin medya aracılığıyla temsil 

edilen sınıfsal konumlarını ve mücadele stratejilerini anlamada önemli bir araç 

sunmaktadır. Bu teorik perspektif, medya endüstrisinin kapitalist dinamikler 

doğrultusunda nasıl biçimlendiğini ve belirli toplumsal grupların medya aracılığıyla 

nasıl temsil edildiğini analiz etmede güçlü bir temel oluşturmaktadır. Bu çalışma, 

Bourdieu’nun sermaye, alan ve habitus kavramlarını temel alarak, Türkiye’de en çok 

izlenen gündüz kuşağı kadın programlarında işlenen olayları sınıfsal bağlamda analiz 

etmeyi amaçlamaktadır. “Müge Anlı ile Tatlı Sert”, “Didem Arslan Yılmaz’la 

Vazgeçme”, “Esra Erol’da” programlarında yer alan olaylar, katılımcı profilleri ve 

programların sunduğu sınıfsal imgeler üzerinden değerlendirilecektir. Araştırmada 



2 
 

frekans dağılımları temel alınarak programlara katılan bireylerin meslek bilgileri 

incelenecek ve medya içeriklerinin sınıfsal dağılımı yorumlanacaktır. 

Kadın programlarının, toplumun dar ve orta gelir gruplarına yönelik içerik üretiminde 

merkezi bir role sahip olduğu ve bu programlarda yer alan katılımcı profilleri üzerinden 

toplumsal sınıfın nasıl inşa edildiği, yeniden üretildiği konusunda literatürde kapsamlı 

bir şekilde ortaya konulmuştur. Bu programlar, yalnızca eğlence işlevi görmekle 

kalmayıp, aynı zamanda izleyici kitlesinin sosyoekonomik konumlarının 

belirlenmesinde ve sınıfsal kimliklerin pekiştirilmesinde etkili olan, medyanın ideolojik 

söylemler aracılığıyla toplumsal eşitsizlikleri meşrulaştıran ve güçlendiren dinamik 

süreçlere ev sahipliği yapmaktadır. Bu bağlamda, kadın programları üzerinden 

medyanın işlevselliği; izleyici kitlesinin toplumsal algılarını ve değer sistemlerini nasıl 

şekillendirdiği ile sınıfsal yapının yeniden üretiminin hangi mekanizmalar aracılığıyla 

gerçekleştiği eleştirel bir perspektifle incelenmektedir. Böylece televizyon, basit bir 

eğlence aracı olmanın ötesinde, toplumsal yapı ve iktidar ilişkilerinin derinlemesine 

analizine olanak tanıyan stratejik bir ideolojik araç olarak değerlendirilmektedir. 

Tez, genel olarak altı ana bölümden meydana gelmektedir. İlk bölümde, çalışmanın 

metodolojik altyapısı ayrıntılı olarak sunulmakta; araştırmanın temel amacı, sorunsalı, 

hipotezleri ve veri toplama teknikleri detaylı bir biçimde açıklanarak, çalışma için 

seçilen nitel araştırma yöntemleri ve bunların uygulanma süreçleri tartışılmaktadır. 

İkinci bölümde, kapitalizm ve sınıf kavramlarının tarihsel gelişimi ele alınırken, 

Bourdieu’nun sermaye, alan ve habitus kavramları çerçevesinde ortaya koyduğu teorik 

perspektifin detaylı bir analizi yapılmaktadır; bu analiz, mevcut literatürdeki farklı 

yaklaşımlarla karşılaştırılarak, çalışmanın kuramsal temelini güçlendirmektedir. Üçüncü 

bölüm, medya kavramının tarihsel evrimi, geleneksel medya unsurlarının ve yeni medya 

biçimlerinin gelişim süreçlerinin irdelenmesiyle, medyanın toplumsal yapı üzerindeki 

etkisini anlamaya yönelik teorik ve pratik temelleri ortaya koymaktadır. Dördüncü 

bölümde ise, Türkiye’deki kadın programlarının tarihsel gelişimi, evrimi ve temel 

özellikleri detaylı olarak tartışılmakta; bu bölüm, kadın programlarının içerik üretimi, 

izleyici kitlesi ve sınıfsal temsiliyet açısından nasıl bir dönüşüm geçirdiğini gözler 

önüne sermektedir. Beşinci bölümde, seçilen program örnekleri üzerinden toplumsal 

temsillerin, sınıfsal ayrımların ve ideolojik söylemlerin detaylı analizi 

gerçekleştirilmekte, bu analizler aracılığıyla medya içeriklerinin toplumsal yapı içindeki 

işlevi derinlemesine incelenmektedir. Son olarak, altıncı bölümde ise, frekans dağılım 



3 
 

analizleri ve istatistiki veriler ışığında katılımcı profillerinin sosyoekonomik dağılımları 

yorumlanarak, çalışmanın genel bulguları kapsamlı bir şekilde değerlendirilmekte; bu 

bölüm, elde edilen veriler aracılığıyla medya aracılığıyla gerçekleşen sınıfsal yeniden 

üretimin boyutlarını ve etkilerini ortaya koymaktadır. 

Bu çalışmanın önemi, günümüz kapitalist toplumlarında medya ile sınıf ilişkilerinin 

dinamiklerini, özellikle kadın programları gibi belirli yayın türleri üzerinden 

somutlaştırarak, ideolojik yapıların ve toplumsal eşitsizliklerin yeniden üretilmesinde 

rol oynayan mekanizmaları sistematik olarak ortaya koymasında yatmaktadır. Bu 

bağlamda, çalışma, medya endüstrisinin söylemsel stratejilerini, temsiliyet biçimlerini 

ve izleyici kitlesinin sosyoekonomik yapılarını eleştirel bir perspektifle 

değerlendirirken, aynı zamanda bu alandaki teorik yaklaşımların ve metodolojik 

uygulamaların geliştirilmesine katkı sağlayarak, gelecekteki araştırmalar için sağlam bir 

temel sunmayı amaçlamaktadır. 

Bu bağlamda, çalışma, televizyon programlarının yalnızca basit bir eğlence aracı 

olmanın ötesinde, toplumsal yapıların inşasında ve yeniden üretiminde kritik bir rol 

oynayan, ideolojik söylemlerin ve sınıfsal ayrımların pekiştirilmesine hizmet eden 

stratejik bir araç olduğunu ileri sürmektedir. Bu çalışma, medya içeriklerinin ve 

program kurgularının, izleyici kitlesinin sosyoekonomik konumunu ve sınıfsal temsil 

biçimlerini nasıl etkilediğini ortaya koyarken, aynı zamanda medya aracılığıyla 

toplumun mevcut iktidar ilişkilerinin nasıl yeniden yapılandırıldığına dair kapsamlı bir 

analiz sunmaktadır. Bu analiz, hem teorik hem de metodolojik boyutlarda, medya 

çalışmalarında sınıfsal perspektifin önemini vurgulamakta, hem de ele alınan kavramsal 

çerçevelerin – özellikle Pierre Bourdieu’nun sermaye, alan ve habitus kavramlarının – 

günümüz medya endüstrisinin işleyişindeki rolünü derinlemesine tartışmaktadır. 

Böylece çalışma, gelecekte benzer konularda yürütülecek araştırmalara sağlam bir 

teorik temel ve metodolojik bir çerçeve sunarak, medya ve sınıf ilişkilerinin günümüz 

kapitalist toplumlarında yeniden üretimini açıklamada önemli bir akademik katkı 

sağlamayı hedeflemektedir. 

1.1. Metodoloji 

Bu bölümde, araştırmanın bilimsel altyapısını oluşturan metodolojik yaklaşım detaylı 

bir şekilde ele alınmaktadır. Araştırmanın amacı, sorunsalı, veri toplama teknikleri ve 



4 
 

veri analizi yöntemleri gibi temel unsurlar, sosyal bilimler alanında kabul gören 

akademik standartlara uygun olarak belirlenmiştir.  

1.1.1.  Araştırmanın sorunsalı, amacı ve yöntemi 

Gündüz kuşağı kadın programlarında yer alan katılımcıların büyük ölçüde belirli bir 

sosyoekonomik sınıftan gelmesi dikkat çekici bir olgudur. Bu programlar, toplumun alt 

ve orta sınıf bireylerini daha fazla temsil ederken, üst sınıftan bireylerin bu tür yayınlara 

katılım göstermediği gözlemlenmektedir. Kadın programlarının, medya aracılığıyla 

belirli sınıfsal dinamikleri nasıl yeniden ürettiği ve toplumsal yapıyı nasıl şekillendirdiği 

araştırılması gereken önemli bir konudur. Özellikle medya söylemlerinin, katılımcı 

profillerinin ve sunulan içeriklerin sınıfsal ayrımları pekiştiren veya meşrulaştıran bir 

mekanizma olup olmadığı analiz edilmelidir. 

Bu çerçevede, çalışmanın temel sorusu şu şekilde belirlenmiştir: “Gündüz kuşağı kadın 

programlarına katılan bireylerin genellikle aynı sınıftan olması nasıl bir medya 

dinamiğini yansıtmaktadır?” Çalışmanın temel sorusu, araştırmanın amacını da 

şekillendirmektedir. Bu doğrultuda araştırmanın amacı; söz konusu programlarda temsil 

edilen bireylerin sınıfsal profillerini incelemek, medya söylemi ile toplumsal sınıf 

ilişkisi arasındaki bağlantıyı irdelemek ve alt-orta sınıf bireylerin bu programlara 

yönelimlerinin ardındaki yapısal nedenleri ortaya koymaktır. Böylece, modern medya 

düzeninde sınıfsal ayrışmanın nasıl sürdürüldüğü ve medya içeriğinin toplumsal 

eşitsizlikleri nasıl yeniden ürettiği ele alınacaktır. 

Bu çalışma, nitel araştırma yöntemlerinden biri olan içerik analizi ve metin/doküman 

analizi yöntemlerini temel almaktadır. Nitel araştırma, sosyal olayların derinlemesine 

incelenmesine olanak tanıyan esnek ve kapsamlı bir yaklaşımdır (Yıldırım A. , 1999, s. 

10). Çalışmada kullanılan içerik analizi yöntemi, belirli medya içeriklerindeki tekrar 

eden temaları, dil kullanımlarını ve temsil biçimlerini belirleyerek, bu içeriklerin sosyal 

yapı ve sınıfsal ilişkiler üzerindeki etkilerini ortaya koymaktadır. Araştırmada, Pierre 

Bourdieu'nun “sermaye, alan ve habitus” kavramları bağlamında analiz yapılmış ve 

medya içeriklerinin bu teorik çerçevede nasıl şekillendiği değerlendirilmiştir. 

1.1.2.  Veri toplama teknikleri 

Bu çalışmanın verileri, televizyon programlarının resmi yayınları, video kayıtları, haber 

kaynakları, akademik makaleler ve raporlar gibi ikincil kaynaklardan elde edilmiştir. 



5 
 

Araştırma kapsamında belirlenen programlar, YouTube ve televizyon kayıtları gibi 

platformlar üzerinden incelenerek detaylı bir doküman analizi gerçekleştirilmiştir. Konu 

ile ilgili kitap, kitap bölümü, makale, bildiri ve video kayıtları incelenmiştir. Ayrıca, 

çalışmada frekans dağılım analizleri gerçekleştirilmiştir. Programlara 2024 yılının ilk 6 

ayında katılan bireylerin meslek ve eğitim bilgileri detaylı bir şekilde tablolar halinde 

sunulmuş, elde edilen veriler yorumlanarak analiz edilmiştir. Bu sayede, katılımcıların 

sınıfsal ve ekonomik profilleri ile televizyon programlarına katılım eğilimleri arasındaki 

ilişkiler daha açık bir biçimde ortaya konmuştur. 

1.1.3.  Verilerin analizi 

Toplanan veriler, içerik analizi ve metin analizi yöntemiyle değerlendirilmiştir. Metin 

analizi, çeşitli yazılı materyallerin derinlemesine incelenmesi yoluyla konunun 

anlaşılmasını sağlayan bir tekniktir. Bu yöntem aracılığıyla araştırmacı, tanımlayıcı ve 

tematik analiz süreçlerinin yanı sıra kendi yorumlarını da katarak verileri çözümler 

(Baltacı, 2019, s. 377).  

 

Tablo 1.1. Kodlama ve tematik analiz tablosu 

Ana Tema Alt Tema Kodlar Açıklama 

Sınıfsal Temsiliyet Alt ve Orta Sınıfın 
Görünürlüğü 

İşçi, ev hanımı, işsiz, 
emekli 

Katılımcıların mesleki ve sosyo-
ekonomik statüsü 

Üst Sınıfın Yokluğu Yüksek gelir grubu 
eksikliği 

Üst sınıfın medya görünürlüğünden 
kaçınma eğilimi 

Mağduriyetin Öne 

Çıkarılması 

Aile içi şiddet, 

ekonomik sıkıntı 

Alt sınıfın medya aracılığıyla mağdur 

olarak temsili 

Medya 

Dramatizasyon 

Duygusal ve Hukuki 
Hikâyeler 

Adalet arayışı, trajik 
olaylar 

Katılımcıların hukuki sorunları ve 
kişisel trajedileri üzerinden görünür 
kılınması. 

Duygu Sömürüsü Gözyaşı, dramatik dil, 
çaresizlik 

Medyanın duyguları yoğunlaştırarak 
dramatik anlatı kurma eğilimi. 

Bourdieu’nun 

Sermaye 

Kavramları 
 

Ekonomik Sermaye Maddi zorluklar Katılımcıların ekonomik durumları 
ve maddi sıkıntıları 

 
Kültürel Sermaye 

 
Düşük eğitim 

Katılımcıların eğitim seviyesi ve bilgi 
birikimi 

Sosyal Sermaye Aile desteği, sosyal 
ağlar 

Katılımcıların toplumsal ilişkileri ve 
dayanışma ağları 

İdeolojik Yeniden 

Üretim 
 

Toplumsal Normların 
Pekiştirilmesi 

Geleneksel cinsiyet 
rolleri 

Kadınların edilgen, erkeklerin 
otoriter olarak sunulması 

Sınıfsal Stereotiplerin 
Üretilmesi 

 

Mağdur ve çaresiz alt 
sınıf imajı 

 

Medyanın alt sınıfı edilgen ve 
mağdur olarak betimlemesi 

 



6 
 

Bu araştırmada metin analizi ve içerik analizinin tercih edilmesinin gerekçesi, incelenen 

televizyon programlarından elde edilen veriler ile literatür taraması yoluyla ulaşılacak 

yazılı kaynaklardaki benzer verilerin, Pierre Bourdieu'nun sermaye, alan ve habitus 

kavramları çerçevesinde kavramsal ve tematik düzeyde sistematik bir biçimde 

bütünleştirilmesi ve yorumlanmasına olanak sağlamasıdır. Bourdieu’nun bu kavramları, 

toplumsal yapının ve bireysel eylemlerin nasıl şekillendiğini anlamamıza yardımcı 

olacak bir analiz aracı sunmaktadır. Ayrıca, frekans dağılımlarının analiz edilmesiyle, 

belirli temaların ve kavramların program içindeki görünürlükleri ve önem sıralamaları 

ortaya konmuş, bu veriler üzerinden derinlemesine yorumlamalar yapılmıştır. Bu 

yöntemler, verilerin kapsamlı bir biçimde analiz edilerek bilimsel bir bağlamda 

anlamlandırılmasını mümkün kılmaktadır. 

1.1.4.  Evren ve örneklem 

Bu çalışmanın evrenini, Türkiye’de yayınlanan gündüz kuşağı kadın programlarında yer 

alan katılımcılar ve bu programların içerikleri oluşturmaktadır. Araştırmanın temel 

odağı, alt ve orta sınıf bireylerin bu programlara katılım eğilimlerini ve medya 

aracılığıyla sınıfsal temsillerin nasıl yeniden üretildiğini anlamaktır. Bu kapsamda, 

çalışmada analiz edilen programlar, Türkiye’de en çok izlenen ve toplumsal söylemler 

üzerinde belirgin etkisi olan “Müge Anlı ile Tatlı Sert”, “Didem Arslan Yılmaz’la 

Vazgeçme” ve “Esra Erol’da” adlı televizyon programlarıdır. 

Örneklem seçimi, nitel araştırma yöntemleri çerçevesinde amaçlı örnekleme tekniği 

kullanılarak gerçekleştirilmiştir. Amaçlı örnekleme, belirli bir olgu veya durumu 

derinlemesine incelemek amacıyla araştırmanın problemiyle doğrudan ilişkili örneklerin 

seçilmesine dayanır (Baltacı, 2019, s. 238). Bu bağlamda, gündüz kuşağı kadın 

programları arasından seçilen örnekler, program içeriklerinin toplumsal sınıf ilişkilerini 

temsil etme kapasitesine sahip olmaları ve Türkiye’de geniş bir izleyici kitlesine 

ulaşmaları nedeniyle tercih edilmiştir. 

Örneklem grubunda, 2024 yılının ilk altı ayında yayınlanan ilgili programlara katılan 

bireylerin sosyoekonomik ve kültürel profilleri dikkate alınmıştır. Program içerikleri ve 

katılımcı profilleri, medya aracılığıyla sınıfsal eşitsizliklerin nasıl yeniden üretildiğini 

analiz etmek üzere detaylı bir şekilde incelenmiştir. Araştırmanın bu örneklem 

çerçevesinde yapılmasının nedeni, alt ve orta sınıf bireylerin bu programlara katılım 

eğilimlerini, üst sınıf bireylerin ise bu tür medya içeriklerinden uzak durma eğilimlerini 



7 
 

ortaya koymaktır. Bu bağlamda, örneklemden seçilen vakalar, Bourdieu’nun sermaye, 

alan ve habitus kavramları çerçevesinde değerlendirilecek ve medya içeriklerinin 

sınıfsal ayrımları nasıl pekiştirdiği analiz edilecektir.  



8 
 

2. KAPİTALİZM VE SINIF KAVRAMINIIN TARİHSEL ARKA PLANI 

2.1. Kapitalizm  

Kapitalizm kavramı, kökenini “sermaye” anlamına gelen “kapital” teriminden 

almaktadır. Bu kavrama ilişkin ilk tanımlardan biri, 1854 yılı sonlarında Oxford English 

Dictionary tarafından yapılmıştır. Sözlükte kapitalizm, “çeşitli biçimleriyle sermayenin 

temel üretim aracı olduğu bir üretim sistemi” olarak tanımlanmıştır. Kapitalist sistem, 

üretim araçlarına sahip olmayan bireylerin, yaşamlarını sürdürebilmek adına emek 

güçlerini ücret karşılığında üretim araçlarını elinde bulunduran sermaye sahiplerine 

satmasına dayanan bir ekonomik ve toplumsal yapıdır (Kurbanoğlu, 2019, s. 145). 

Kapitalizm kelimesinin kökeni olan kapital; sermaye, anapara gibi anlamları ifade 

etmekte olup, kapitalizm terimi ortaya çıkmadan önce de kullanılmaktaydı. Kapitalizm, 

en genel anlamıyla, üretim araçlarının özel mülkiyet sahipleri tarafından kar elde etme 

maksadıyla işletilmesine dayalı bir ekonomik yapıdır. Bu yapıda, üretim araçlarının 

mülkiyetine sahip olan ve bu araçları etkin ve verimli bir biçimde kullanarak kar elde 

etmeyi amaçlayan bireyler, “kapitalist” ya da “sermayedar” olarak adlandırılmaktadır. 

Kapitalizmi tek bir terimle ifade etmek gerekirse, Türkçede sıklıkla kullanılan karşılığı 

“sermayecilik”tir (Alptekin, 2015, s. 232). 

Kapitalist sistem, Batı Avrupa’da 16. yüzyılda, feodalizmin sona ermesiyle birlikte 

sermayeyi elinde bulunduran sınıflar arasında gelişmeye başlamış ve günümüze kadar 

varlığını sürdüren önemli bir ekonomik düzen olarak ortaya çıkmıştır (Breaud, 2016, s. 

17). Feodal sistemin çözülmesiyle, serfler üzerindeki toprak sahipliği baskısının 

azalması, ticaretle uğraşan burjuva sınıfının yükselmesini sağlamış ve bu durum 

kapitalist sistemin temel taşlarını oluşturmuştur (Kaplan N. B., 2023, s. 8). 

Kapitalizm, üretim araçlarının özel mülkiyetine dayanan ve kar amacı güden ekonomik 

sistemlerin genel adıdır. Bir toplumsal-ekonomik yapı ve üretim biçimi olarak 

kapitalizm, feodal tarım ekonomisinin sona ermesi ve Sanayi Devrimi'nin 

gerçekleşmesiyle beraber ortaya çıkmıştır. Kapitalist sistemin temelini liberal düşünce 

akımı oluşturur ve bu bağlamda bireycilik, özel mülkiyet, sözleşme özgürlüğü, rekabet, 

serbest piyasa mekanizması, serbest dış ticaret ve sınırlı devlet müdahalesi gibi unsurlar 

üzerine inşa edilmiştir. Kapitalist sistemde ekonomik faaliyetler, bireysel çıkarların ve 

kar maksimizasyonunun ön planda olduğu bir çerçevede yürütülmektedir. Bu sistemde, 



9 
 

sermaye birikimini sağlayarak üretim süreçlerini yönlendiren girişimci, “kapitalist” 

olarak tanımlanmaktadır (Kılıç, 2013, s. 5). 

Kapitalizmin tanımına ilişkin farkı yaklaşımlar bulunduğu gibi, bu sistemin ne zaman, 

hangi koşullarda ve nerede ortaya çıktığına dair de çeşitli görüşler mevcuttur. Özellikle 

Batı kültüründe, kapitalizmin kentlerde doğup geliştiği anlayışı yaygındır. Bu yaklaşıma 

göre, Batı’da kapitalizmin ilerlemesini sağlayan temel etken, kentlerde yaşayan 

burjuvazinin sahip olduğu özerklik ve bu sınıfın ekonomik faaliyetler üzerindeki 

belirleyici rolüdür. Burjuvazinin özerkliği, feodal bağlardan bağımsız bir ekonomik 

düzenin oluşmasına olanak tanıyarak kapitalist sistemin kurumsallaşmasına zemin 

hazırlamıştır (Wood, 2003, s. 84). Bazı Marxist yazarlar, Batı’da yaygın olan 

kapitalizmin kentlerde doğduğu yönündeki görüşe karşı çıkarak, kapitalizmin 

kökenlerinin insanlık tarihi kadar eskiye dayandığını öne sürmektedir. Ancak, kapitalist 

üretim biçimini derinlemesine analiz eden, hayatını kapitalizmle mücadeleye adayan 

Karl Marx’a göre, kapitalist toplumun ekonomik yapısı, feodal toplumun ekonomik 

yapısı içinde filizlenmiştir. Marx, kapitalist üretim ilişkilerinin ilk izlerinin 14. ve 15. 

yüzyıllarda Akdeniz’deki bazı kentlerde ortaya çıktığını, ancak kapitalist sistemin bir 

bütün olarak 16. yüzyılda şekillenmesiyle başladığını ifade etmiştir (Kaplan N. B., 

2023, s. 8). 

Kapitalizm, piyasanın tümüyle hâkimiyet altına alınması ve kontrolünün sağlanması 

hedeflenen bir iktisadi üretim tarzı olarak tanımlanabilir. Weber’e göre kapitalizm, 

sınırsız bir kâr elde etme arzusu değil, aksine bu arzunun akıl ve disiplinle kontrol altına 

alındığı bir sistemdir. Bu bağlamda Weber, kapitalizmi akılcı bir iktisadi üretim sistemi 

olarak nitelendirir. Ona göre kapitalizmin varlığını sürdürebilmesi için belirli unsurlar 

gereklidir: Rasyonel sermaye muhasebesi, para serbestisi, rasyonel teknoloji, rasyonel 

hukuk, özgür emeğin varlığı ve iktisadi hayatın ticarileşmesi. Weber, bu unsurları temel 

alarak kapitalizmi, özgür emeğin rasyonel bir biçimde örgütlenmesi olarak tanımlar. 

Rasyonel unsurların yanı sıra, Weber’e göre kapitalizmin var olabilmesi için üretim 

faaliyetlerinin devlet kontrolü yerine özel sektör tarafından gerçekleştirilmesi şarttır. 

Hatta öyle ki, bireylerin ihtiyaçlarının özel şirketler tarafından karşılandığı her iktisadi 

sistem, belirli bir düzeyde de olsa kapitalist bir yapıya sahiptir (Alptekin, 2015, s. 232). 

Fernand Braudel, kapitalizmin konjonktürel değişimlere bağlı olarak geliştiğini ve 

büyük sermaye sahiplerinin, karlarını maksimize edebilecekleri sektörlere yöneldiğini 

ileri sürmektedir. Immanuel Wallerstein ise kapitalizmin temel niteliklerine 



10 
 

odaklanarak, bu ekonomik sistemi kar elde etmeye yönelik girişimler, ücretli emek 

kullanımı ve teknolojik ilerleme ile ilişkilendirmektedir. Wallerstein’a göre, kapitalizmi 

diğer ekonomik sistemlerden ayırt eden en belirgin unsur, kesintisiz sermaye birikimidir 

(Karakaş, 2014, s. 21). Braudel, kapitalizmi tanımlarken “kapital” ve “kapitalist” 

kavramları çerçevesinde bir değerlendirme yapmaktadır. Ona göre kapital (sermaye), 

somut bir gerçeklik olarak sürekli var olan, gözlemlenebilir ve ekonomik faaliyetlerde 

etkili bir araçlar bütünüdür. Kapitalist ise tüm toplumların zorunlu olduğu sürekli üretim 

sürecini yöneten veya yönlendirmeye çalışan aktördür. Kapitalizm ise en genel 

anlamıyla, fedakârlık gerektiren idealler doğrultusunda hareket etmeyen ve sürekli 

sermaye birikimi ile şekillenen ekonomik bir sistem olarak tanımlanmaktadır (Kaplan 

N. B., 2023, s. 6). 

Giovanni Arrighi’ye göre kapitalizm, devlet ile sermaye arasındaki uzun vadeli 

diyalektik ilişkiyi, yani teritoryal mantık ile kâr mantığı arasındaki etkileşimi ifade 

etmektedir. Arrighi, Fernand Braudel’in kapitalizmi, dünya ticaret hiyerarşisinin en üst 

basamağında, en yüksek kârların elde edildiği ve uzmanlaşmamış bir düzey olarak 

tanımlayan görüşünü benimsemiştir. Bu yüksek kâr oranlarını mümkün kılan temel 

unsur, kârlı sektörlerin büyük ölçüde tekelleşmiş olmasıdır. Buna ek olarak, kapitalist 

işletmeler, kârlılığın azaldığı sektörlerden, aşırı derecede yüksek getiri vaat eden 

sektörlere geçiş yapabilme esnekliğine sahiptir. Arrighi’ye göre, Avrupa tarihini 

kapitalist bir süreç hâline getiren temel dinamik, sermaye birikimi ile siyasi iktidarın 

birbirini takip eden ve besleyen döngüsüdür. Braudel gibi Arrighi de kapitalizmin 

varlığını sürdürebilmesi ve genişleyebilmesi için her zaman devlet iktidarına ihtiyaç 

duyduğunu savunmaktadır. Kapitalist sistemin altında piyasa mekanizması 

bulunmaktadır; bu düzeyde mal ve hizmetlerin dolaşımı ile fiyat oluşumu, arz-talep 

dinamiklerine dayanmaktadır. En alt düzey ise Braudel’in “maddi hayat” olarak 

adlandırdığı ve doğrudan ekonomi olarak nitelendirilmeyen alanı ifade etmektedir. 

Kapitalizm bu düzeye nüfuz edebilse de, onu bütünüyle kontrol altına alması mümkün 

değildir (Gürel ve Yörük, 2018, s. 217). 

Wood’a göre kapitalizm, insan ihtiyaçları ile kâr maksimizasyonu arasındaki 

çatışmadan doğan bir sistemdir. Bu çatışma, toplumsal ve ekonomik eşitsizlikleri 

derinleştirerek varlıklı ve yoksul kesimler arasındaki uçurumun giderek büyümesine 

neden olmaktadır. Ayrıca, kapitalist üretim ve tüketim dinamikleri, ekolojik tahribatın 

yaygınlaşmasına yol açarak çevresel sürdürülebilirliği tehdit etmektedir. Kapitalizm, bu 



11 
 

karşıtlıkları ve yarattığı yapısal dönüşümleri sürekli yeniden üreten bir ekonomik ve 

toplumsal sistem olarak varlığını sürdürmektedir (Wood, 2003, s. 9). 

Gibson ve Graham, kapitalizmi Marx’ın görüşleri doğrultusunda sınıf mücadelesi 

bağlamında ele almaktadır. Onlara göre kapitalizm, üretici olmayan sınıfların ücretli 

emekçilerin yarattığı artı değere el koyduğu bir toplumsal ilişki biçimi ya da sınıfsal bir 

süreçtir. Bu yaklaşım, kapitalizmi yalnızca bir ekonomik sistem olarak değil, aynı 

zamanda emek-sermaye çelişkisine dayalı toplumsal bir yapı olarak 

değerlendirmektedir (Kaplan N. B., 2023, s. 7).  

Öte yandan, Mark Fisher kapitalizmi farklı bir perspektiften ele alarak, çağdaş kapitalist 

toplumun doğasına vurgu yapmaktadır. Fisher’a göre, kapitalizm inançlar, ritüeller ve 

simgesel anlam dünyasının çöküşünün ardından geriye kalan tek toplumsal formdur. Bu 

bağlamda kapitalizm, tarihsel ve kültürel değerlerin yitimine uğradığı bir sistem olarak, 

kutsal emanetler ve harabeler arasında yönsüz bir şekilde hareket eden tüketici-

seyirciler topluluğu tarafından sürdürülen bir yapı hâline gelmiştir (Fisher, 2011, s. 11). 

Samir Amin’e göre kapitalizm, “özel mülkiyete dayalı ve üretim araçlarının ücretli 

emek tarafından işletildiği özerk üretim birimi” olarak tanımlanmaktadır. Alternatif bir 

tanımında ise kapitalizmi, “finansal gücün zirvesini kontrol eden egemen bir toplumsal 

sınıf aracılığıyla pazarın ötesine uzanan bir tahakküm biçimi” olarak ele almaktadır. Bu 

çerçevede kapitalizm, kapitalist işletmelerin toplamına indirgenmektedir. Eğer tarımsal 

üretimde de geniş ölçekte ücretli emek ve sermaye egemenliği söz konusu ise, bu üretim 

biçimi kapitalist karakter taşımaktadır. Dolayısıyla sermaye, öncelikle toplumsal sınıflar 

arasındaki bir ilişki olarak ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemin temel dinamiği, bir 

sınıfın üretim araçları üzerinde denetim kurarken, diğer sınıfın emek gücünü satmak 

zorunda kalmasıdır (Kurbanoğlu, 2019, s. 148). 

Kapitalizm, feodalizmin sona ermesiyle birlikte, mülksüzleştirilen ve tarımsal 

üretimden koparılarak fabrikalara yönlendirilen proletaryanın varlığı üzerinden varlığını 

sürdüren bir sistemdir. Ayşe Buğra, kapitalizmi, özgür emeğin yani yaşamını 

sürdürebilmek için emek gücünü satmak zorunda olan mülksüz bireyin bir sözleşme 

ilişkisi çerçevesinde çalışmaya zorlandığı bir yapı olarak tanımlamaktadır. Bu sistem, 

emeğin piyasada alınıp satılan bir meta hâline geldiği ve çalışma olgusunun toplumsal 

değerler sisteminin merkezine yerleştirildiği bir ekonomik ve toplumsal örgütlenme 

biçimi olarak değerlendirilmiştir (Kaplan N. B., 2023, s. 7). Kapitalizm kavramı, 



12 
 

tarihsel süreç içerisinde çeşitli düşünürler tarafından farklı perspektifler doğrultusunda 

yorumlanmış ve farklı teorik çerçeveler içerisinde ele alınmıştır. 

Günümüzde var olan ekonomik yapı kapitalizmdir. Bütün toplumların geçmişine ve 

gelişmişliklerine Marxist bir açıdan baktığımızda bu tarih, sınıf mücadeleleri tarihidir. 

İlk toplumdan, köle topluluğuna, ondan feodal topluluğa ve oradan da kapitalist 

topluluğuna geçişin tarihi, sınıf mücadeleleri tarihini işaret etmektedir. Sosyal yok 

oluşlar, yeni toplumların yapısının şekillenmesine neden vermiştir. Her yeni gelen 

toplum, eski toplumun döküntüleri üzerinden gelişmekte ve yükselmektedir. Kapitalist 

yapı da feodal toplumun döküntüleri arasından sıyrılıp gelmiş, gelişmiş ve sınıf 

anlaşmazlıklarını ortadan kaldıramamıştır. Kapitalist yapı geçmiş sınıfların yerine 

kendisinin oluşturduğu sınıfları koymuştur. Süreç içerisinde daha da gelişen kapitalizm 

günümüzün toplumlarını oluşturmuş ve halen oluşturmaya da devam etmektedir 

(Demirkaya, 2019, s. 11). Kapitalizm, ekonomik bir sistem ve toplumsal bir düzen 

olarak açıklanmaktadır. Bu sistem, özel mülkiyet, serbest piyasa ekonomisi, rekabet ve 

kar amacı güden üretim temelinde şekillenmektedir.  

Kapitalist sistemin en temel ilkelerinden biri olan özel mülkiyet, en genel anlamıyla 

egemen sınıfın üretim araçları üzerindeki sahipliğini ifade etmektedir. Mülkiyet 

kavramı, kelime anlamı itibarıyla sahiplik olgusunu temsil etmekte olup, belirli hukuki 

çerçeveler doğrultusunda mülk sahibine üretim araçlarını kendi iradesi doğrultusunda 

kullanma yetkisi tanımaktadır. Ayrıca özel mülkiyet sistemi, mülkiyet hakkını elinde 

bulunduran bireyin, bu hakkına dayanarak toplumun geri kalanını söz konusu 

mülkiyetin kullanımından dışlama yetkisine sahip olmasını da içermektedir  (Kaplan N. 

B., 2023, s. 17). 

Tarihsel süreçte özel mülkiyet, toplumların merkezi ilgi alanlarından biri olmuş ve bu 

konu etrafında çeşitli tartışmalar gündeme gelmiştir. Bazı görüşlere göre, özel mülkiyet 

kavramı insan doğasının bir yansımasıdır ve bireyi daha fazla çalışmaya, tembellikten 

kaçınmaya ve nihayetinde mülk edinmeye yönlendiren bir tutkudur. Diğer bir bakış 

açısına göre ise özel mülkiyet, kapitalist üretim tarzının benimsenmesiyle ortaya çıkmış, 

sermaye sahiplerinin üretim araçları üzerindeki egemenlikleri aracılığıyla servet 

birikimini mümkün kılan bir araçtır. Bu görüşe göre özel mülkiyet, bireyleri ekonomik 

faaliyetlere teşvik ederek sermaye birikimini sağlayan bir mekanizma işlevi görmektedir 

(Çelik ve Dağ, 2017, s. 53). 



13 
 

Özel mülkiyet, egemen sınıf için vazgeçilmez bir tutku olmuştur ve bu tutku 

doğrultusunda, toplumsal nitelikler göz ardı edilerek emekçi sınıfın sömürü düzenine 

tabi tutulmuş ve onların kesintisiz bir şekilde çalışması beklenmiştir. Tarihsel süreçte, 

bu tutku çeşitli teknik ve yöntemlerle yeniden şekillenmiş, ancak kapitalist sistemin 

ortaya çıkışıyla birlikte en acımasız biçimine ulaşmıştır. Kapitalist sistemde, 

proletaryaya, bir gün çok çalışarak kendisinin de mülk sahibi olabileceği yönünde vaat 

edilen umutlar, onu sermaye sahiplerinin özel mülklerini korumaya sevk etmiştir. 

Çünkü, sömürü düzeninin sürdürülebilirliği için üretim araçlarından ve dolayısıyla özel 

mülkiyetten yoksun olan kesimin bu sisteme adapte edilmesi gerekmektedir. Bununla 

birlikte, piyasada yer alan iş gücüne, vaadedilen özel mülkiyet yerine, yalnızca geçimlik 

düzeyde ücret sunulmaktadır (Kaplan N. B., 2023, s. 20). 

Özel mülkiyet, kapitalist sistemin temel ekonomik yapı taşlarından biri olup, bireye, 

sahip olduğu mal veya mülkü kullanma ve kontrol etme hakkı tanımaktadır. Mülkiyet 

hakkı, yalnızca bireylerin temel tüketim ihtiyaçlarını karşılamaya yönelik haklarla 

sınırlı değildir; bu hak aynı zamanda başkalarına satılmak amacıyla üretim yapan 

makineler ve araçlar gibi üretim araçlarını da kapsar. Kapitalist sistemin varlığını 

sürdürebilmesi, bireylerin üretim araçlarına sahip olma hakkı tanınmadan mümkün 

değildir. Kapitalizme göre mülkiyet, mutlak anlamda bireysel bir hak olup, her birey, 

malı edindikten sonra başkalarının müdahalesinden tamamen bağımsız olmayı 

arzulamaktadır. Bu bağlamda, mülkiyet hakkı, sadece tüketim malzemeleri değil, aynı 

zamanda üretim süreçlerinin denetimini de kapsayan geniş bir haklar yelpazesi 

sunmaktadır (Ünlüönen, 1992, s. 274). Özetle, özel mülkiyet, kapitalist sistemin 

sürekliliğini sağlamak için temel bir ilkedir. 

Serbest piyasa ekonomisi, rekabete dayalı kaynakları dağıtırken fiyat yapısını ve 

dünyadaki fiyat oranlarını dikkate alan, resmi müdahalelerin ve devlet yatırımlarının en 

aza indirildiği bir sistemi ifade etmektedir. Serbest piyasa ekonomisinin temelde iki 

ilkesi vardır. Bu temel iki ilke “bırakınız yapsınlar” ve “görünmez el” ilkeleridir. Bu 

ilkeleri gerçekleştirecek faaliyet ise alıcıların ve satıcıların karşılıklı alışverişidir. 

Serbest piyasa, ortak faydaya değil, insanların faydasına önem vermektedir. Serbest 

piyasa ekonomisini daha iyi anlayabilmek için Umer Chapra'nın tanımına bakmak 

önemlidir. Chapra'ya göre, serbest piyasa ekonomisi, piyasa liderlerinin toplumun 

huzurunu gözeterek bireysel faydayı sağlamada yeterli olduğunu savunur. Ancak bu 

yaklaşım, önemli ahlaki meseleleri ve sosyoekonomik adaletin sağlanmasını göz ardı 



14 
 

etmektedir (Kazancı, 2016, s. 163). Ekonomideki arz ve talep eğilimleri fiyatları belirler 

ve tüketiciler ile üreticiler arasında rekabet ortamını oluşturur. 

Kapitalizmde fiyat mekanizması, mal ve hizmetlerin arz ve talep ilişkileri üzerinden 

belirlenen fiyatların, ekonomik kararların alınmasını yönlendiren bir sistemdir. Piyasa 

ekonomisinde, fiyatlar, üreticiler ve tüketiciler arasındaki etkileşimler sonucunda 

oluşur. Arz ve talep dengesine göre fiyatlar yükselir veya düşer. Fiyatlar, üreticilere 

hangi ürünleri üretmeleri gerektiği, ne kadar üretim yapmaları gerektiği ve ne zaman 

üretim yapmaları gerektiği konusunda bilgi verirken; tüketicilere de hangi ürünleri satın 

alacakları ve ne kadar harcama yapacakları konusunda yönlendirici olur. Bu 

mekanizma, kaynakların verimli bir şekilde dağılmasına ve ekonomik etkinliğin 

sağlanmasına yardımcı olur. Arz ve talepteki değişiklikler, fiyat mekanizması 

aracılığıyla dengelenir. Fiyat mekanizmasına göre, bir mal veya faktöre olan talep 

arttığında, o malın veya faktörün fiyatı yükselir; tam tersi durumda ise fiyatlar düşer. 

Kapitalizmde, fiyat mekanizmasının otomatik bir şekilde işliyor olması, sistemin en 

belirgin avantajlarından biridir. Bu mekanizma, ekonomi üzerinde meydana gelen arz 

ve talep değişikliklerine hızlı bir şekilde yanıt vererek, piyasa dengesinin sağlanmasına 

olanak tanır (Öztürk ve İnan, 2014, s. 34). Dış etmenlerden en çok etki gören ve alıcılar 

üzerinde en fazla etkisi olan kurumların başında fiyat mekanizması yer almaktadır. Bir 

ürünün üretim miktarı, mevcut üretim dinamiklerinin hangi alanlarda işlevsel olacağı, 

yatırımların hangi kriterlere göre yapılacağı gibi kararların tümü, fiyatlar ve maliyetler 

doğrultusunda belirlenmektedir. Müdahalelerden etkilenmeyecek bir biçimde 

oluşturulan fiyatlar, karar alma sürecinin sonucudur. Fiyat mekanizmasının makul bir 

seviyeye ulaşması, rekabeti doğurmaktadır. Rekabet, en az iki tarafın etkileşimli bir 

şekilde mücadele etmesi olarak tanımlanabilir. Benzer mal sahipleri, mallarını 

satabilmek için sürekli bir mücadele içerisinde olmaktadırlar (Çelik ve Dağ, 2017, s. 

52). 

Kapitalizmin düzgün bir biçimde varlığını sürdürebilmesi için rekabet vazgeçilmez bir 

dinamiktir. Bunun sebebi ise, kapitalist sistemin kendisini devamlı geliştirmesi ve 

güçleştirmesi gerekmektedir. Ancak rekabetin olduğu bir yerde olağan bir toplumsal 

yapıdan bahsetmek pek mümkün olmayacaktır. Bireysel faydaların öne çıktığı piyasada 

fırsatçılığın ve faydacılığın gözetlenmesi olağan bir sonuç olacaktır (Kaplan N. B., 

2023, s. 26). Kapitalizm sistemi rekabet üzerine kurulan bir sistemdir. Kapitalizmde, 

bireyler arası, kurumlar arası, ülkeler arası rekabet gelişmenin ve ilerlemenin ana 



15 
 

kaynağıdır. Kapitalizmin tanımladığı rekabet, tahrip edici, alt edici anlamındadır. 

Kapitalizm, rekabeti doğuran ve mecbur koşan bir sistemdir. Şirketler, müşterileri 

kazanmak ve pazar kazançlarını yükseltmek için rekabet etmektedirler. Bu rekabet, 

inovasyonu teşvik edebilir ve böylelikle tüketiciye daha çok seçenek sunabilmektedir 

(Ertuna, 2010, s. 9).  

Kapitalist ekonomik yapı, sermaye birikiminin devamlılığını sağlamak için ortaya çıkan 

kâr oranlarını yükseltme ve ekonomik büyüme zorunluluğu sebebiyle birbirleriyle bir 

bütün olarak işleyen döngüsel iktisadi süreç ve etkileşim örüntüleri üretir.  Bu zamanda 

sermaye birikimi bir mecburiyettir. Sermaye birikimi bir zorunluluk olmasaydı bu 

döngünün yok olması kaçınılmazdır. Bu gelişme, ekonomik dinamiklerin devamlı yeni 

pazarlar aramasına sebebiyet vermektedir. Pazar arayışı var olan pazarların mekan 

olarak genişlemesine neden olmaktadır. Fakat bu tamamen yeterli olmamaktadır. Daha 

önce ortaya çıkmamış gereksinimleri üreterek veya ekonomik yapının bir parçası haline 

gelmemiş gereksinimleri ekonomi piyasasına dahil ederek pazarların yaratılması 

gerekmektedir (Gençoğlu, 2020, s. 239). Kapitalist yapıda sermaye birikimi, üretim ve 

yatırımlar yoluyla gerçekleşir. Kârla elde edilen sermaye, mevcut işletmenin 

büyütülmesine veya yeni bir işletmenin kurulmasına olanak tanır. 

Günümüz dünyasında üretim, tüketim ve sermaye her türlü sınırlamalardan geçerek 

uluslar üstü bir popülerliği elde etmiştir. Bununla beraber geç modernleşen toplumlarda 

mutluluk kaynağı üreten tüketim kültürü hakim olmaya başlamıştır. Zaman içerisinde 

gelişmiş yapısını arttıran piyasa ekonomisi, olağandan fazla refah üretmiş ve refah 

ürettiği bu toplumlarda tüketim merkezli bir hayat biçiminin ortaya çıkmasına sebep 

vermiştir. Bu hayat biçimini benimseyen toplumlarda da zaman içerisinde tüketim 

kapitalizmi görülmüştür. Tüketim kapitalizmini destekleyen en önemli tarihsel olay ise 

sanayi üretiminin artmasıdır. Üretim faaliyetlerinde gerçekleşen bu değişimle beraber 

dünya üzerinde sistemsel bir değişim yaşanmış ve yeryüzü kaynaklarını bireysel ve 

kitlesel tüketime çevirmiştir. Bu durum emeğe dayalı bir yapı olarak kapitalizmin geniş 

kitlelere yayılmasına sebebiyet vermiştir (Duman, 2016, s. 18). 

Türk Dil Kurumu (TDK) tarafından; herhangi bir işin gerçekleştirilmesi maksadıyla 

harcanan beden gücü ve kafa gücü biçiminde tanımlanan emek kavramı, yorucu ve 

özenli çalışma anlamlarına da gelmektedir. Birçok sosyal bilimci emek kavramı üzerine 

çalışmış, belirli yorumlar sunmuş ve emek kavramının anlamının genişlemesine katkıda 

bulunmuşlardır. Emek olgusu için önemli düşünürlerden bir tanesi Marx olarak 



16 
 

bilinmektedir. Marx’ı emek kavramı konusunda en üst sıralara koyan sebep ise, Marx’ın 

emek kavramının tarihsel dinamiklerine vurgu yapması ve bunları açıklayan ilk düşünür 

olmasıdır. Marx emek olgusunu, insanın kendisini gerçekleştirdiği, bedensel ve 

düşünsel yapısı olmak üzere tüm vücudunu içeren detaylı bir faaliyet şeklinde 

açıklamıştır (Demirkaya, 2019, s. 14-15). 

Kapitalizm, tarihsel olarak birçok farklı biçimde ortaya çıkmış ve gelişmiştir. Modern 

kapitalizm genellikle serbest piyasa ekonomisinin ve liberal ekonomik politikaların 

temelini oluşturur. Ancak, kapitalizmin uygulama biçimleri ve düzeyi, ülkeler arasında 

ve zaman içinde önemli ölçüde farklılık gösterir. Kapitalizmin eleştirel noktaları 

arasında gelir eşitsizliği, çevresel sorunlar ve sosyal adaletsizlik gibi konular 

bulunmaktadır. Bu nedenle, çeşitli ekonomik sistemler ve düzenlemeler tartışma konusu 

olmaya devam etmektedir (Arslan E. , 2022, s. 33). Zaman zaman iktisadi şartlar 

toplumsal süreçler farklı şekil ve evrelerde bilinse de ekonomik yapının adı her zaman 

kapitalizm olarak varlığını sürdürmüştür. Tarih boyunca kapitalizm, çeşitli toplumların 

günlük ekonomik yapılarında temel bir unsur olmuştur. 

2.2.  Marx ve Kapitalizm 

Marx’ın felsefesini anlamak için ilk olarak ele alınması gereken konu, onun insan ve 

insan eylemine yüklediği anlamdır. Marx'a göre insan, her şeyden önce bir etkinlik ve 

ihtiyaçlar varlığıdır. Somut ve duyusal bir biçimde etkinlikte bulunarak temel 

gereksinimlerini karşılar. Bu gereksinimler, yeme-içme, barınma ve giyinme gibi 

yaşamsal öneme sahip olanlarla sınırlı kalmaz; birey bu temel ihtiyaçlarını karşılamak 

amacıyla dış dünyayı kendisine nesne edinerek eylemde bulunur. İnsana özgü bu 

etkinlik, belirli bir tarihsel ve toplumsal bağlam içerisinde gerçekleşir. Bu bağlamda 

Marx, şu ifadeyi dile getirmiştir: “İnsan düşüncesinde nesnel hakikatin payı olup 

olmadığı, teorik değil pratik bir sorundur. İnsan, hakikati, yani düşüncesinin 

gerçekliğini ve gücünü; bu dünyaya ait oluşunu pratikte kanıtlamak zorundadır.” Bu 

görüşten şu sonuç çıkarılabilir: Birey, yaşadığı toplumsal ve tarihsel koşulların bir 

ürünü olarak varlık gösterir ve kendisini bu koşullar içerisinde gerçekleştirir. Bu süreçte 

insan, doğa ile kurduğu ilişkiyi eylem temelinde ortaya koyar. Marx, insanın eylemini 

emek kavramı ile eşdeğer tutmuştur. Emek, insanın varlığının çifte yüzü olarak ortaya 

çıkar: bir yandan eylem bir üretim süreci olarak emek harcamayı zorunlu kılar, diğer 

yandan bu eylem sırasında insan hem kendisini hem de doğayı dönüştürür. Dolayısıyla, 



17 
 

gerçek olan şey insanın hareketidir; bu hareket, insanın hem kendi varlığını hem de dış 

dünyayı yeniden şekillendirdiği bir süreçtir (Doğan N. , 2019, s. 76). 

Marx, artı değer üretimini iki şekilde açıklar: mutlak artı değer ve nispi artı değer. 

Mutlak artı değer, işçinin kendi emek gücünün değerine denk bir miktar üretim 

yaptıktan sonra, iş gününün uzatılmasıyla elde edilen değeri ifade eder. Bu, sermayenin 

işçiden el koyduğu artı emeği temsil eder. Mutlak artı değer üretimi, işçilerin, emek 

gücünün değerini karşılayacak süreyi aşarak, ek bir süreyle çalışmasını içerir. Bu 

durum, kapitalist üretim sürecinin temelini oluşturur çünkü işçi yalnızca kendi emek 

gücünü karşılayacak süre kadar çalışırsa, kapitalist üretim ilişkileri ortadan kalkar. Nispi 

artı değer üretimi ise mutlak artı değer üretiminin evrimsel bir aşamasıdır. Bu tür artı 

değer üretimi için işgününü, gerekli emek (işçinin emek gücünün değerini karşılayan 

süre) ve artı emek (sermaye sahibine değer katan ekstra süre) olarak ayırmak 

gerekmektedir. Nispi artı değer, işgününde gerekli emek zamanını kısaltarak, artı emek 

zamanını uzatma sürecini ifade eder. Bu şekilde, işgününün toplam süresi değişmeden, 

işçi daha kısa süre çalışarak, daha fazla artı değer üretmiş olur. Kısacası, nispi artı değer 

üretimi, işçinin gereksiz yere fazla mesai yapmasını engelleyerek, üretim sürecinde 

daha verimli bir artı emek üretimi sağlamaktadır (Arslan M. , 2013). 

Marx’a göre, mutlak değer ve artı değerin kaynağı emektir. Artı değerin büyüklüğü, 

sömürü oranı ve emeğe bağlanan değişken sermayenin büyüklüğüyle belirlenir. Artı 

değeri sürdürmek veya artırmak için iş yoğunluğunun artırılması ve yeni yatırımların 

yapılması gerekmekle birlikte, bu durum kârların düşmesine ve sermayenin 

merkezileşmesiyle birlikte ekonomik krizlerin ortaya çıkmasına yol açmıştır. Bu 

bağlamda, kâr amacıyla üretim yapmak, kapitalizmin içsel çelişkisini oluşturur (Baydur, 

2021, s. 50). 

Marx'a göre, “Kapitalist üretim, gerçekte ancak, aynı bireysel sermayenin daha çok 

sayıda işçiyi eş zamanlı olarak çalıştırdığı, yani emek sürecinin kapsamını genişletti ve 

nicel açıdan daha yüksek düzeyde ürün sağladığı yerde başlar.” Emek ve emek gücü, 

Marx'ın düşüncesinde bir değerdir. Bu değer, işçinin dış dünyadaki nesneleri ve 

kendisini tüketmesiyle başlar; ancak bu süreç yalnızca bir tüketim olmayıp aynı 

zamanda bir üretim faaliyetidir. Burjuvazi ve proletarya ise, esasen emeğin farklı 

kullanılmasından kaynaklanan toplumsal sınıflar olarak ortaya çıkmış ve tarihin en 

karmaşık toplumsal ilişkilerini içermektedir. Marx, sermayeyi birikmiş ve yedeğe 

ayrılmış belli bir nicelikte emek olarak tanımlar. Burjuva toplumunun her şeye hâkim 



18 
 

olan gücü, bu birikmiş emektir. Bu bağlamda, işçinin doğrudan emeği ile oluşturduğu 

sermaye, burjuvazinin elinde yabancılaştırılarak bir meta haline gelir; oysa burada meta 

haline gelen, emeğin kendisidir. Marx, proleterya ve burjuvazi söz konusu olduğunda, 

emeğin yaşam pratiğinde farklı anlamlar kazandığına işaret eder. Örneğin, proleter için 

emek; yoksulluğu, barakaları, çirkinliği ve aptallığı üretirken; burjuva için emek, 

zenginliği, sarayları, güzelliği ve zekâyı üretir (Doğan N. , 2019, s. 77). 

Kapitalizm kavramı, farklı düşünürler, yazarlar, filozoflar ve akademisyenler tarafından 

çeşitli biçimlerde ele alınmıştır. Bazıları kapitalizmi yalnızca ekonomik bir sistem 

olarak tanımlarken, diğerleri bu kavramın ekonomik yapının ötesinde, belirli ideolojik 

ve fikirsel unsurları da kapsadığını ileri sürmektedir. Kapitalizm üzerine yapılan 

tartışmalar, özellikle Karl Marx ve Max Weber’in çalışmalarından itibaren farklı teorik 

yaklaşımlar ile çeşitlenmiştir. Marx’ın Das Kapital adlı eseri, kapitalizmin hem 

ekonomik hem de teorik temellerinin şekillendirilmesinde merkezi bir rol oynamış ve 

bu eser, kapitalizmin ideolojik ve pratik boyutlarının anlaşılmasında temel bir referans 

kaynağı olmuştur. Marx, kapitalizmin hem adının hem de temel fikirlerinin öncüsü 

olarak kabul edilmektedir (Kaplan N. B., 2023, s. 5). 

Karl Marx, kapitalizm üzerine birçok teorik çalışma yapmış ve yaşamını bu sistemle 

mücadeleye adamıştır. Marx’ın kapitalizm anlayışı, üretim araçlarının ve sermayenin 

esas sahipleri olan burjuva sınıfının çıkarları doğrultusunda işleyen, toplumsal sınıf 

farklılıklarını derinleştiren bir sistem olarak şekillenmektedir. Marx, kapitalizmin 

doğasında yer alan en önemli olgulardan birinin, üretim süreçlerinin ve emeğin giderek 

yabancılaşması olduğunu ileri sürmüştür. Marx’a göre, üretim araçlarına sahip olan 

sermayedarlar ile düşük ücretlerle çalışan işçiler arasında kurulan ilişki, kapitalist 

sistemin temel özelliğidir. Bu bağlamda, kapitalizmin ortaya çıkmasının temel dinamiği, 

işçi sınıfının köleliğine dayanmaktadır (Alptekin, 2015, s. 232). 

Marx’a göre kapitalizm, zenginliğin “muazzam bir meta yığını” olarak görüldüğü bir 

meta üretim sistemidir. Kapital’in 1. cildindeki meta analizi, meta kavramının yanı sıra 

metanın ne olmadığını da anlamayı gerekli kılar. Bu analiz, Marx’ın Hegel’den 

esinlendiği diyalektik yöntemle gerçekleştirilir. Meta, kullanım değeri ve değişim değeri 

olmak üzere iki temel özelliğe sahiptir. Meta-olmayan ise, bireyin kendi ürettiği ve 

sadece kendisinin tükettiği nesneleri ifade eder. Bu tür nesneler, yalnızca kullanım 

değeri taşır ve kişiye doğrudan fayda sağlar. Buna karşın, meta başkalarının tüketimi 

için üretilen nesnelerdir ve esas amacı değişim değeri yaratmaktır. Bu çerçevede, 



19 
 

Marx’ın sosyolojisi, meta ve meta-olmayan arasındaki ilişkiyi çözümlemeyi amaçlar 

(Uluç, 2020, s. 30). Bu noktada Marx’ın analizine iki yeni kavram dahil olur. Marx’a 

göre somut emek ve soyut emek kavramları, kapitalist üretim sürecinin anlaşılmasında 

kritik bir yere sahiptir. Somut emek, marangozluk ya da terzilik gibi belirli bir meslek 

veya beceriye dayalı üretim faaliyetlerini ifade eder. Ancak bu somut faaliyetler, 

mübadele sürecinde kendi özgün niteliklerinden soyutlanır ve soyut emek olarak toplam 

toplumsal emeğin bir parçasına dönüşür. Bu dönüşüm, metaların birbirleriyle 

değiştirilebilir olmasını sağlayan ortak bir temel oluşturur. Soyut emek, metaların 

değerinin özüdür ve bu değer, metaların mübadele edilebilir olmasını mümkün kılar. 

Diğer bir deyişle, soyut emek, farklı metalar arasındaki değer ilişkisini kuran 

çekirdektir. Bu bağlamda Marx, soyut emeği, metaların mübadele sürecinde ortaya 

çıkan bir soyutlama olarak tanımlar ve metanın değer biçimi olarak öne çıkarır (Yılmaz 

R. K., 2019, s. 60).  

Marx’a göre, insanların kendi emekleri sonucunda ürettikleri nesnelere sonradan 

atfedilen ve sabit, değişmez nitelikte algılanan toplumsal özellikler, bu nesnelerin 

“meta” haline gelmesine yol açar. İnsan emeğinin ürünleri, üretici etkinliğin bir sonucu 

olarak, insanın karşısına bağımsız, özerk ve dışsal varlıklar olarak çıkar. Marx, bu 

süreci “meta fetişizmi” kavramıyla açıklar. Bir nesnenin meta haline gelme süreci, 

toplumsal ilişkilerin yapısına ve işleyişine bağlı olmakla birlikte, bu toplumsal 

ilişkilerin yeniden üretilmesini de sağlar. Modern kapitalist düzende, bir işçinin ürettiği 

nesne, bir kez meta haline geldiğinde, kendi somut gerçekliğinden tamamen uzaklaşır. 

Bu nesne, onu üreten işçinin karşısına, dışsal, bağımsız ve nesnel bir varlık olarak çıkar 

(Uluç, 2020, s. 32). 

Marx, kapitalizm kavramını özünde üretim ile emek arasındaki ilişkiye 

dayandırmaktadır. Bu anlamda herhangi bir kurumda, bölgede eğer üretim araçlarını 

elinde bulunduran, onu “tekelleştiren” sermaye sahipleri (burjuvazi) ve 

gerçekleştirilecek üretimde beden gücünü bir ücret karşılığında üretim sahiplerine satan 

işçiler (proletarya) bulunuyorsa, orada kapitalizmin temeli bulunmaktadır. Weber’e göre 

ise kapitalizm, belirli bir sınırı bulunmayan bir şekilde kazanç elde etme, yarar sağlama 

güdüsü değildir, tersine bu durumun us aracılığıyla kontrol altına alınmasıdır. Akılcı 

iktisadi üretim biçimi tanımı Weber için, kapitalizm kavramının tanımıdır. Aynı 

zamanda Weber için kapitalizm, işgücünün rasyonel örgütlenme biçimidir. Weber’in 



20 
 

yapmış olduğu bu tanımlamada ise kapitalizm genel manada rasyonaliteyle 

bağdaştırılmaktadır (Demirkaya, 2019, s. 6). 

Günümüzde var olan ekonomik yapı kapitalizmdir. Bütün toplumların geçmişine ve 

gelişmişliklerine Marxist bir açıdan baktığımızda bu tarih, sınıf mücadeleleri tarihidir. 

İlk toplumdan, köle topluluğuna, ondan feodal topluluğa ve oradan da kapitalist 

topluluğuna geçişin tarihi, sınıf mücadeleleri tarihini işaret etmektedir. Sosyal yok 

oluşlar, yeni toplumların yapısının şekillenmesine neden vermiştir. Her yeni gelen 

toplum, eski toplumun döküntüleri üzerinden gelişmekte ve yükselmektedir. Kapitalist 

yapı da feodal toplumun döküntüleri arasından sıyrılıp gelmiş, gelişmiş ve sınıf 

anlaşmazlıklarını ortadan kaldıramamıştır. Kapitalist yapı geçmiş sınıfların yerine 

kendisinin oluşturduğu sınıfları koymuştur. Süreç içerisinde daha da gelişen kapitalizm 

günümüzün toplumlarını oluşturmuş ve halen oluşturmaya da devam etmektedir 

(Demirkaya, 2019, s. 11). 

2.3.  Medya ve Kapitalizm 

Küreselleşme süreciyle birlikte bilginin önemi giderek artmış ve 21. yüzyılda merkezi 

bir konuma yerleşmiştir. Bu bağlamda, enformasyon teknolojileri, kapitalizmin 

dönüşüm sürecinde belirleyici bir rol üstlenmiştir. Nitekim David Harvey’e göre 

enformasyon teknolojisi, neoliberalizmin temel ve ayrıcalıklı teknolojisidir. Kapitalizm, 

21. yüzyılda dijitalleşmiş ve bilişsel kapitalizm olarak adlandırılan yeni bir aşamaya 

evrilmiştir. Bu dönüşüm süreci, sermayenin toplumsal hayatın tüm alanlarına 

yayılmasına, çalışma biçimlerinin değişmesine ve üretim ile tüketimin iç içe geçerek 

günlük yaşamın ayrılmaz bir parçası haline gelmesine neden olmuştur. Geleneksel 

anlamda fabrikanın üretim sürecindeki merkezi konumu zayıflamış, bunun yerine tüm 

toplum üretimin gerçekleştiği bir fabrika halini almıştır. Özellikle bilgisayar ve 

telekomünikasyon teknolojilerinin taşınabilir hale gelmesiyle birlikte medya her yerde 

erişilebilir bir yapıya bürünmüş ve küresel ölçekte bilgi akışının sürekliliğini sağlayan 

bir mekanizma haline gelmiştir (Yeşil, 2023, s. 132).  

Kapitalist sistemin yönlendirdiği piyasa dinamikleriyle birlikte medya, bireylere 

özgürlük hissi verirken aslında onları belirli düşünce ve tüketim kalıplarına 

yönlendirmektedir. Medya, insanlara kendileri için özgürce hareket edebilecekleri 

alternatifler sunulan bir platform gibi görünse de aslında neyi tercih edecekleri 

konusunda insanları yönlendirmektedir. Aynı biçimde kapitalist sistem de insanlara 



21 
 

özgürlük vaat ederek onları bir işçi konumuna getirmektedir. Bütün zamanlarını çalışıp 

ve tüketmekle yitiren kapitalist yapının kölesi konumuna gelen insanlar kendi ürettikleri 

ürünleri bile alamaz hale gelmekte, boş bir vakti olduğunu sanmakta ve insanları rehin 

alan bir sistem içerisinde fark etmeden dahil olmaktadırlar (Arslan E. , 2022, s. 47). 

Sanayileşen toplumlarda genellikle çeşitli kentlerde yaşamak zorunda kalan insanlar 

ailelerinden uzak kalmışlardır. Medya ve gelişen teknoloji sayesinde insanların ailesiyle 

olan mesafesi kısalmıştır. İstedikleri her saniye birbirlerinden haber alabilmektedirler. 

Fakat uzak insanları, aileleri yakınlaştıran medya aslında yakınları da birbirinden 

uzaklaştırmıştır. 

Teknolojinin gelişmesiyle güncellenen ve kendi toplumunu oluşturabilen medya, zaman 

ilerledikçe bireylerin hayatlarının her bölümünde önemli bir araç haline gelmiştir. 

Bireylerin ya da toplumların, dünyanın her bölgesinden bilgi alabilmesini, dünyayı takip 

edebilmesini ve bu şekilde bireylerin tüm dünya hakkında bilgi sahibi olabilmeyi 

sağlayan medya, insanlık adına kilit bir rol haline gelmiştir. Medyanın süreç içerisinde 

gelişmesiyle beraber hem siyasi hem de ekonomik bakımdan bireylerin, örgütlerin, 

toplumların medyadan uzak bir hayat sürmesi imkansız bir hal almıştır. Medya, süreç 

içerisinde hem siyasi hem de ekonomik sebepler dolayısıyla kapitalist yapı ve 

tekelleşmenin de oluşmasıyla farklı bir şekle bürünmüştür (Akyıldız, 2019, s. 11). 

Medya, sadece bir eğlence platformu değil yavaş yavaş bireylerin, örgütlerin ekonomik 

kazanç elde ettiği bir ticarethane yapısına bürünmüştür. 

Teknolojinin hızla gelişmesi, kapitalist yapı içinde medyanın işleyişini de köklü bir 

şekilde değiştirmektedir. Bu değişim, hem ürünlerini pazarlayan firmalar hem de reklam 

süreçleri açısından önemli farklılıklar yaratmaktadır. Kapitalizmin temel 

dinamiklerinden biri olan tüketim ve pazarlama, yeni medya sayesinde daha etkili hale 

gelmiştir. Tüketicilerin, geçmişe göre daha etkin bir şekilde çevrimiçi katılım 

gösterebilmeleri, kapitalist sistemin piyasa ve tüketim odaklı doğasına uygun olarak 

ihtiyaçların daha hızlı ve doğrudan karşılanmasını sağlamaktadır. Bu durum, medyanın 

sadece eğlence ya da bilgi sunma işleviyle sınırlı kalmayıp, ekonomik kazanç sağlama 

amacı gütmeye başladığını göstermektedir. Özellikle yeni medya, kapitalist yapının 

dinamiklerine hizmet ederken, reklam ve pazarlama stratejilerinin derinleşmesiyle 

kapitalist ekonominin gereksinimlerine uygun bir biçimde gelişmektedir. Böylece 

medya, tüketiciye yönelik yoğun bir reklam bombardımanı ile kapitalizmin ideolojik ve 

ekonomik yapılarını pekiştiren bir araç haline gelmektedir (Demirkaya, 2019, s. 102). 



22 
 

Medya, bireylere sosyalleştiklerini ve aktif bir gün geçirdiklerini hissettirse de gün 

içerisinde zamanlarının büyük bir bölümünü kontrol altına alarak yönlendirmektedir. 

İnsanlar bütün özel anlarını, özel duygularını medyada gösteriş uğruna sunmakta, aile, 

ilişki, dostluk ilişkileri bu medya kanallarında gösteriş uğruna paylaşılmaktadır. 

Bireylerin ahlaki değerleri de medya aracılığıyla tüketilmektedir. İnsanlar, sokak 

ortasında şiddete uğrayan bir kadına yardım etmek yerine ceplerinden akıllı telefonlarını 

çıkartarak bu anları kaydedip sosyal mecralarda gösteriş ve popülerlik uğruna 

paylaşmaktadırlar. Bu durum insanın ahlaki değerlerini zedelemektedir. Bir kimse 

yakınının cenazesine gittiğinde bile cenaze alanını fotoğraflayarak sosyal mecralarda 

paylaşabilmektedir. Tüm bunlar ışığında görmemiz gerekiyor ki sosyalleştiğimizi 

düşündüğümüz medya aslında insana her koşulda tükettirmeyi şart kılan ve bu durumun 

gerçekleşmesi için bireye bütün imkanı sağlayan bir yapı haline dönüşmektedir (Arslan 

E. , 2022, s. 48). Bireyi etkisi altına almak için yıllardır gerçekleştirilen alt yapılar buna 

örnek olarak, kadınların evde vakit geçirme aracı olarak gördükleri kadın programları 

insanı yönlendirme amaçlı olarak planlanmıştır. Bu yapımlar her geçen gün artmış ve 

daha da güçlenmiştir. Bu tarz yapımlar bireyi güvende hissettirerek etkisi altına 

almaktadır. Bireyler tüm özgür anlarını, özel yaşamlarını bu yapının kontrolüne 

bırakmaktadır. 

Medya endüstrisindeki rekabet bilindik yollardan gelişmemiş, bunun yerine devlet ve 

özel sektör çalışanları tarafından özenle teşvik edilmiş ve kurumsallaştırılmıştır. 

Televizyon programlarının artık çok önemli bir ekonomik değeri bulunmaktadır. Bu 

sırada gelişen, olgunlaşan ve yaşanan kıtlığı vaat eden yeni bir ekonomik ve toplumsal 

düzen ortaya çıkmıştır. Kapitalizm olarak isimlendirilen bu düzen, aslında kıtlık 

sorununa son verememiştir. Bunun yerine, yapay veya toplumsal olarak geliştirilmiş 

kıtlık biçimleri getirmiştir. Vakit nakittir anlayışıyla zamanın, bir ekonomik değer 

anlamına geldiğini savunmuştur (Wayne, 2003, s. 14). Bu bağlamda televizyon ve kadın 

programları eğlence niteliğinden çıkmış ve ekonomik bir değer, kazanç olarak 

görülmeye başlanmıştır. Bu durum medyanın zaman içerisinde kapitalizmin bir parçası 

olarak işlev görmesine neden olmuştur. Özellikle kadın programları belirli bir izleyici 

kitlesini hedef alarak, reklam gelirleri ve sponsorluklar yoluyla ekonomik kazanç 

sağlamayı amaçlamaktadır. Dar gelirli ailelere yönelik programlar da bu trende katkıda 

bulunur, çünkü bu programlar daha çok reklam verenlerin dikkatini çekmeyi ve 

izleyiciler arasında popülerlik kazanmayı hedeflemektedir. Bu durum, kadın 



23 
 

programlarının içerik ve formatlarını belirlemede ekonomik çıkarların etkili olduğunu 

göstermektedir. Dolayısıyla, kadın programları, televizyon endüstrisindeki kapitalist 

mantığın bir parçası olarak işlev görmekte ve ekonomik bir değer olarak görülmektedir.  

Medya görevlerini yerine getirirken hem ekonomiden hem de siyasetten bağımsız bir 

biçimde hareket edememektedir. Çıkar ilişkisine dayalı olarak inşa edilen bu ilişki 

üzerinden kurgulanan gerçeklik izleyicilere farklı bir şekilde sunulmakta ve bu şekilde 

izleyicileri etkilemektedir. Bu bağlamda medyanın devamlı güncellenen yayın 

içeriklerinin medya, siyaset ve ekonomi arasındaki ilişkisinin devamlılığının 

sağlanmasına yönelik uğraşlardan ibaret olduğunu vurgulamak gerekmektedir. 

Medyanın kapitalistleşmesi, medya kuruluşlarının ve içeriklerinin giderek daha fazla 

kapitalist ekonomik sistemle etkileşimde bulunması ve bu sistemin etkisine girmesi 

sürecini ifade etmektedir. Bu süreç, medyanın yayıncılık faaliyetlerine, içerik 

üretiminde, dağıtımında ve finansmanında kapitalist prensiplerin önemli bir rol 

oynaması anlamına gelmektedir (Meder ve Çiçek, 2011, s. 70). 

Medyanın kapitalizmle ile olan ilişkisi, ekonomik yapı ve medya arasındaki 

etkileşimleri içermektedir. Medyanın kar elde edebilmesi televizyon izleyici kitlesinin 

artmasıyla mümkün olmaktadır. Kadın programlarının devamlı içerik değiştirmesi ve 

daha çeşitli bir hale gelmesi bu amacın temel bir sonucudur. Günümüzde ki ekonomik 

ve siyasal sistemin devamlılığının oluşmasında medya araçsal bir işlev görmektedir. 

Tüketimin arttırılması, daha çok tüketen, bağımlı ve eleştirmeyen birey tipolojisinin 

oluşturulması için, medya popüler kültürlerini kullanmaktadır (Arslan ve Demir, 2017, 

s. 41). Kapitalist ekonomik yapı içinde, medya şirketleri ve program yapımcıları, 

izleyicilerin dikkatini çekecek ve onları daha çok tüketmeye yönlendirecek içerikler 

üretme eğilimindedir. Kadın programları da bu çerçevede, tüketim alışkanlıklarını 

etkilemek ve belirli ürünleri veya markaları daha çekici hale getirmek için 

kullanılabilmektedir. Bu şekilde, medyanın kadın programları aracılığıyla kapitalist 

sisteme hizmet ettiği ve tüketim kültürünün yayılmasına katkı sağladığı söylenebilir. Bu 

durum aynı zamanda kadın programlarına genellikle aynı sınıftan insanların konuk 

edilmesiyle de doğrudan ilişkilendirilebilmektedir. 

Medya sahipleri, medya işini bir kamu hizmeti olarak değil de bir ticaret işi olarak 

görmektedir. Aslında temelde ekonomik bir getirisi olan medya sahipliğine ilişkin bu 

düşünce, medyanın kapitalist bir yapının içerisinde olduğunu açıkça göstermektedir 

(Kongar, 2003, s. 355). Medya sahiplerinin medyayı bir ticaret işi olarak görmesi, kadın 



24 
 

programlarına aynı zümreden insanların katılmasıyla ilişkilendirilebilir. Medya 

sahipleri, kadın programları gibi belirli içerik türlerini ticari getiri sağlamak maksadıyla 

kullanabilirler. Bu programlara konuk olarak davet edilenler genellikle belirli bir 

izleyici kitlesine hitap eder ve bu kitlenin ilgisini çekecek içerikler sunarlar. Örneğin, 

belirli bir markanın ürünlerini tanıtmak veya belirli bir yaşam tarzını desteklemek 

maksadıyla kadın programlarına katılan konuklar, genellikle aynı zümreden 

gelmektedirler. Bu durum, medya sahiplerinin ve yapımcılarının belirli bir izleyici 

kitlesini hedef alarak reklam geliri elde etme çabalarını yansıtmaktadır. Dolayısıyla, 

medya sahiplerinin medyayı ticari bir amaç için kullanması, kadın programlarının 

içeriğinin ve katılımcılarının belirlenmesinde etkili olabilir ve medyanın temelde 

ekonomik getiri odaklı bir yapıda olduğunu gösterir. 

Medya sosyal gerçeklikle alakalı belirli bir bölüm gösterirken tamamen doğrular 

üzerinden hareket etmemektedir. Genellikle ekonomik faydalar doğrultusunda daha çok 

para kazanmak için reklamcılık veya pazarlama planlarına uygun nitelikte gerçekliğin 

kurgusal bölümünü abartılı bir biçimde sunmaktadır. Günümüz medya dünyasında 

kullanılan en popüler yol budur. Kapitalizmin ana dinamiklerinden bir tanesi olarak 

kabul edilen rekabet, kurumları ürün ve hizmetlerini topluma tanıtmak ve aktarmak için 

medyayı kullanmayı teşvik eder. Medya, reklamlar ve sponsorlar sayesinde kazanç elde 

eder ve bu, program yayınlarının sürekliliğini sağlamak için büyük önem taşımaktadır. 

Reklamlar, medyanın içerik üretme ve dağıtma sürecini finanse etmekte ve kapitalist 

ekonomide büyük bir rol oynamaktadır (Meder ve Çiçek, 2011, s. 71). Kapitalist sistem, 

rekabetçi bir piyasa ekonomisi üzerine kuruludur. Medya, bu ekonomik sistem içinde 

faaliyet gösterirken genellikle reklamlar aracılığıyla kazanç ve kazançlar elde 

etmektedir. Şirketler ve kurumlar, ürünlerini ve hizmetlerini tanıtmak, satmak için 

medyayı kullanmaktadır. Bu durum, medyanın içerik üretme sürecini etkiler, çünkü 

reklam verenlerin çıkarlarını gözetmek zorundadır. Kadın programlarına genellikle aynı 

zümreden insanların katılması, reklamcılık ve pazarlama stratejileri ile doğrudan 

ilişkilidir. Kadın programlarına katılan konuklar daha çok belirli bir izleyici kitlesine 

hitap etmektedir ve bu izleyici zümresi genellikle benzer demografik bir yapıya sahiptir. 

Reklam verenler ve markalar, hedefledikleri bu demografik gruba doğrudan ulaşmak ve 

ürünlerini tanıtmak için kadın programlarına sponsorluk yaparlar ve kadın 

programlarına benzer yapıda insanların katılmasını sağlarlar. Bu tarz programlarda 

işlenen konular daha çok belirli bir hayat tarzını veya tüketim alışkanlıklarını 



25 
 

yansıtmaktadır. Dolayısıyla, benzer ekonomik yapıdaki insanların katılması, programın 

izleyici kitlesine uygun içerik sunma ve reklam verenlerin ürünlerini hedef kitleye 

tanıtma çabalarıyla ilgilidir. Bu durum, medya sahiplerinin ve program yapımcılarının 

belirli bir demografik profili hedef alarak reklam geliri elde etme stratejisinin bir 

parçasıdır. 

Birçok medya kuruluşu, büyük medya holdinglerine veya şirketlerine aittir. Bu 

holdingler genellikle büyük şirketlerin iştiraklerinden oluşur. Bu durum, medyanın bir 

çeşit kurumsal kontrol altında olduğu anlamına gelmektedir. Medya şirketlerinin 

sahipleri, genellikle kar maksimizasyonu maksadıyla yönlendirilen kapitalist medya 

mantığını benimsemektedir (Demirkaya, 2019, s. 56). Çoğu ülkede, medyanın büyük bir 

bölümü büyük holdinglere veya kuruluşlara aittir. Bu durum, medya türünü yelpazesini 

kısıtlı bir hale getirebilmektedir. Bunun sebebi ise, belirli bir grup veya kuruluşun bakış 

açısı hakim olabilmektedir. Medya sahipliğindeki konsantrasyon, farklı seslerin ve 

görüşlerin ifadesini zorlaştırabilmektedir. 

Haber ve ideolojik etki, medya ve kapitalizmin önemli bir aracı olarak görülmektedir. 

Medya, toplumsal meseleleri ve haberleri sunma şekliyle toplumların fikir ve 

görüşlerini etkileme ve şekillendirme gücünü elinde bulundurmaktadır. Ancak, medya 

kuruluşlarının patronları ve sponsorları, kendi ideolojik hedefleri ve çıkarları 

doğrultusunda haberlerin içeriğini değiştirebilir, yönlendirebilir ve o biçimde 

aktarılmasını sağlayabilmektedirler. Bu durum, medyanın toplumun bakış açısını 

biçimlendirmede, yönlendirmede ve belirli bir ideolojiyi desteklemede etkili olduğu 

anlamına gelmektedir. Kapitalist medya, ekran başındaki izleyicinin ilgisini, dikkatini 

çekmek ve rekabet avantajı elde etmek maksadıyla sık sık popüler ve ticari yapımlara 

yönelmektedir. Bu durum, eğlence temalı yapımların haberin önüne geçmesine ve bilgi 

temalı yapımlarda belirli bir seçiciliğe yol açabilmektedir. Ticari yapıdaki medyanın 

etkisi, izleyicilerin talepleri ve beklentileri doğrultusunda şekillenmektedir (Delal, 2018, 

s. 24). Özellikle kadın programlarının ticari bir kazanç kapısı haline bürünmesi, 

medyanın ticari bir yapıya dönüşmesinin bir yansımasıdır. Özellikle ticari kaygılar, 

program içeriğinin, konukların, konuların şekillenmesinde mühim bir rol oynar. Kadın 

programlarının ticarileşmesi, benzer demografik yapıya yönelik pazarlama 

stratejilerinin bir parçası olarak görülebilir. Fakat bu ticarileşme, programın kalitesini ya 

da doğruluğunu etkileyebilir. Reklam geliri kazanma amacı, program sahiplerini 

program içeriğini daha ilgi çekici bir hale getirmeye teşvik edebilir, bu durum ekranları 



26 
 

başındaki izleyicilere abartılı bir bakış sunabilmektedir. Bu bağlamda, kadın 

programlarının ticari bir yapı haline bürünmesi, medya endüstrisindeki ticari baskıların 

ve izleyici isteklerinin bir yansımasıdır. Fakat bu durum bu tarz programlara genellikle 

aynı zümreden insanların katılmasına ve programın dürüstlüğünün azalmasına sebebiyet 

verebilmektedir.  

Kapitalist toplumlarda tüketim kültürü, medyanın etkisi altında büyümüş ve 

güçlenmiştir. Reklamlar, tüketicilere belirli bir yaşam tarzını benimsemeleri ve belirli 

markaları tercih etmeleri için sürekli olarak etki yapar. Medyanın bu rolü, tüketicilerin 

kimliklerini ve değer sistemlerini şekillendirmede önemli bir faktördür (Kaplan N. B., 

2023, s. 81). 

Medya ve siyaset ikilisi arasında oluşan ilişki “ortak yaşama ilişkisi” biçiminde 

açıklanabilmektedir. Medya, haber aracı olarak siyaseti görmekte, siyasetçiler ise 

bireysel fikir ve görüşlerinin halka ulaşmasını amaçlamaktadır. Bu bağlamda, her 

ikisinin de ihtiyaçları genel manada uyum içerisindedir. Medya, politikaların 

oluşturulmasında ve toplumsal görüşlerin şekillenmesinde önemli bir rol oynamaktadır. 

Ancak, medyanın sahiplerinin veya sponsorlarının siyasi gücü, içeriğin belirli bir açıda 

şekillenmesine sebep olabilmektedir. Bu durum, kamuoyu oluşturmanın ve siyasi 

gündemi belirlemenin gücünü içermektedir (Akdağ, 2020, s. 1176). 

Teknoloji ve internetin bir arada olması iletişim sektörünün tekrardan şekillenmesine ve 

bireylerin sanal dünyada bir araya gelmesine sebebiyet vermiştir. Teknolojinin 

gelişmesi ve sosyal medyanın büyük bir sıçrama yapması, medya sektörünün kapitalist 

bir yapıya girmesine sebebiyet vermiştir. Gelişen sosyal medya ağlarında kullanıcılar, 

içerik üretebilmekte, paylaşabilmekte ve etkileşimde bulunabilmektedir. Bu durum 

medya sektörünün daha demokratik ve etkileşimli bir yapıya doğru geçişine neden 

olmuştur. Ancak, aynı zamanda bu platformlar da reklam ve kişisel veri ticaretinden 

büyük ölçüde etkilenmektedir (Kırık, 2017, s. 256). Bu tarz teknolojik gelişmeler kadın 

programlarının ticari boyutunu etkilemiştir. Reklam kazançları ve sponsorluklar, 

programların internet aracılığıyla daha geniş bir kitleye ulaşması sağlanmış ve bu durum 

da program sahiplerinin daha fazla ticari kazanç elde etmelerini sağlamıştır. Özellikle 

programlara aynı zümreden insanların konuk olarak alınması programların daha çok 

izlenmesini sağlamış ve böylelikle program gelirleri de artmıştır.  



27 
 

Medyanın kapitalistleşmesinin avantajları bulunmaktadır, fakat bu avantajlarla beraber 

bazı eleştiriler ve potansiyel dezavantajlar da bulunmaktadır. Öncelikle medyanın 

kapitalistleşmesinin avantajlarından bahsetmek gerekecekse;  

Finansal kazanç, medyanın kapitalist bir yapıya bürünmesinin en önemli 

avantajlarından bir tanesidir. Teknolojinin ilerlemesiyle beraber sosyal medya ortamı 

daha mühim bir hale gelmiştir. Hem bireysel hem de toplumsal yaşamda birçok 

değişime neden olan sosyal medya ortamı reklamcılık sektöründe de birçok değişime 

sebebiyet vermiştir. Marka sahiplerinin ürünlerini tanıtmak maksadıyla alıcıya doğrudan 

ulaşabilecekleri sosyal medya ortamı doğmuştur. Marka sahiplerinin bu ortamları 

kullanarak reklam yapması ve ürünlerini bu araçlar vasıtasıyla tanıtma gayreti içinde 

olması medyanın kapitalist bir yapıya büründüğünü göstermektedir (Bilişli, 2022, s. 71). 

Kapitalist medya ortamı, teknolojik gelişmeyi teşvik etmektedir. Yatırımların kazanç 

sağlaması ve rekabet üstünlüğü kazanmak için medya kurumları, yeni teknolojileri 

benimsemeye ve içeriklerini daha verimli ve çekici hale getirmeye teşvik edilmektedir. 

Bu duruma internet ve sosyal ağların kapitalizmin içerisine entegre edilmesi, kredi 

kartları için yaratılan güvenlik sistemleri ve bununla beraber artış gösteren internet 

alışverişi örnek olarak gösterilebilmektedir. Medya alanında geniş bir büyüme, yeni 

bireylere istihdam oluşturma potansiyeli taşımaktadır. Yeni medya kuruluşlarının ortaya 

çıkması, yeni gazetecilerin, editörlerin, yardımcı ekibin, pazarlama uzmanlarının ve 

teknoloji uzmanlarının gibi birçok iş alanındaki insanların istihdam edilmesini 

sağlayabilmektedir.  

Medyanın kapitalistleşmesi birçok dezavantajı beraberinde getirebilmektedir. Medyanın 

kapitalistleşmesinin potansiyel dezavantajları:  

Medyanın kapitalist bir yapıya bürünmesiyle beraber içerik standartlaşması bir diğer 

dezavantaj olarak görülebilmektedir. Medya aracılığıyla bireyler arasındaki sınırların 

ortadan kalkması, bireyler arasındaki iletişimi daha erişebilir kılmaktadır. Bu süreç 

içerisinde, diğer alanlarda olduğu gibi medya alanında da ortaklıklar ve satın almalar 

yaygınlaşmaktadır. Bu durum, tüm dünyanın, yüzeysel olarak aynı tarz içerikleri 

tüketme eğiliminde olduğunu göstermektedir (Kara, 2016, s. 160). Reklam kazançlarına 

bağlı olan medya kurum ve kuruluşları daha çok izleyici kitlesinin dikkatini, ilgisini 

çekmek maksadıyla popüler ve çoğu zaman düşük kaliteli içeriklere yönelmektedir. 

Medya kurumlarının bu şekilde davranması, kaliteli, özenli ve geniş yelpazeli 

haberlerin, içerikleri yerine daha sade, anlamsız, yüzeysel ve eğlenceli kategorili 



28 
 

içeriklere öncelik verilmektedir. Bu durum televizyonlardaki programların içeriğini 

sınırlayabilir ve izleyici hep aynı ya da benzer biçimdeki programları sunabilir, bu 

durum medyada standartlaşmayı doğurur. Standartlaşan medyada içerik olarak kendisini 

geliştirmez ve aynı ürünleri tekrar tekrar izleyicinin önüne sunar. Buna örnek vermek 

gerekirse Aktif Televizyonu (ATV) ekranlarında uzun bir süredir yayınlanmaya devam 

eden “Müge Anlı ile Tatlı Sert” adlı kadın programının ilgi görmesiyle beraber kadın 

programları daha çok rağbet görmeye başlamıştır. Bu durum sonrasında birçok yayın 

kanalı bu tarz programlar çekmeye başladı ve bu şekilde reyting kazanarak ekonomik 

gelir elde etmeyi amaçlamışlardır. Medya sektörünün kapitalist bir yapıya dönüşmesi 

içeriklerin kısıtlanmasına sebebiyet vermiştir. 

Medya alanında büyük ve zengin medya kurumlarının ortaya çıkması, medya 

sektöründe tekelleşmeye ve çeşitliliğin azalmasına sebep olmaktadır. Bu durum, farklı 

görüş ve perspektiflerin bakış açılarını sınırlamaktadır. Medya patronlarının çoğalması 

ve medya alanını yönetmesi medyanın kapitalist bir yapıda olduğunun göstergesidir. 

Yayınlanacak içeriğin, sunulacak haberlerin medya patronları tarafından kontrol 

edilmesi, düzenlenmesi medyanın hem tekelleştiğini hem de güçlü olanın hizmetinde 

olduğunu göstermektedir. Bununla beraber de medyada çeşitlilik azalmaktadır 

(Yaylagül, 2019, s. 406). Bu bağlamda, kadın programlarının içeriği ve konuk profili, 

medya alanındaki tekelleşme ve kapitalist yapıyla ilişkilendirilebilir. 

Medya ve medya araçlarının, bireyin birey üzerinde egemenlik yaratma özelliği olduğu 

gibi, bir ülkenin, bir başka ülke üzerinde egemenlik kazandırma özelliği de 

bulunmaktadır. Bu nedenle herhangi bir toplum yapısında ya da dünya üzerinde iktidar 

olmak isteyenler için medya kilit bir rol oynamaktadır. Özellikle ülkemizde iletişim 

araçlarının yani medyanın iktidar mücadelelerinde ne derece önemli olduğunu her 

dönemde görmekteyiz. Bu bağlamda hem Türkiye’de hem de dünya üzerinde medya 

emperyalistliğe kaymakta ve zaman geçtikçe kapitalist bir yapıya bürünmektedir 

(Özdemir, 1998, s. 12). 

Her geçen gün gittikçe çeşitliliği artan dijital oyunlar da medya kapitalizminin olumsuz 

bir parçası haline dönüşmektedir. Bazı oyunlarda gerçek yaşam dijitale aktarılarak 

yansıtılmakta ve oyunu oynayan bireyler dijital oyunlarda mülk sahibi olabilmekte ve 

oyun yaratıcıları da bunlardan pay alabilmektedir. Bu bağlamda medya kapitalizminin 

gerçek olmayan yapıların bile oluşturulduğu ve satıldığı bir ekonomiye dönüştüğünü 

söyleyebiliriz. Aynı zaman dijital medyanın yükselmesi ve bununla beraber dijital 



29 
 

oyunların artması kimi insanları bilgisayara ve internete bağımlı hale getirmektedir. 

Dijital medyaya ve dijital oyunlara bağımlı hale gelen bireyler, gerçek hayatla bağlarını 

yavaş yavaş koparmakta ve dijitalde kendilerine farklı bir dünya yaratmaktadır. Bu da 

bireylerin gerçeklik algısını yitirmesine sebebiyet verebilmektedir (Büyükbaykal ve 

Cansabuncu, 2020, s. 3). Medya bağımlılığı insanlarda ilişki, sosyal problemler ve 

meslek gibi birçok alanda sorunlara neden olan bir bozukluk olarak ifade 

edilebilmektedir. Bu derece artan medya bağımlılığı önüne geçilemez bir hal almıştır. 

Özellikle ev hanımları diye adlandırdığımız kadınlar, ev içerisinde televizyon başında 

olmaktadırlar. Özellikle gündüz kuşağı diye adlandırabileceğimiz televizyon 

programları genellikle ev hanımlarına yönelik olmaktadır. Program içerisinde özellikle 

kadın problemlerinin sömürülerek malzeme edilmesi ve izleyiciler tarafından daha fazla 

izlenmesi kapitalist bir medyanın ürünüdür. Özellikle bu durum insanları medyaya 

bağımlı bir hale getirmektedir.  

Bu olumsuzluklar, medyanın kapitalistleşme sürecine ilişkin eleştiri ve kaygıları ortaya 

koymaktadır. 

2.4.  Sınıf Kavramı 

Tarihsel süreçte ‘sınıf’ kavramının yazılı olarak ilk kez Zemahşerî tarafından 1128-1144 

yılları arasında kaleme alınan Mukaddimetü’l-Edeb adlı eserde kullanıldığı 

bilinmektedir. Bu terim, dilimize Arapçadan geçmiş olup söz konusu dilde; zümre, 

grup, kategori ve aşiret gibi anlamlara gelmektedir (Keller, 2023, s. 5). Sınıf kavramı, 

14. yüzyılda Fransızcaya girmiş, 16. yüzyılda ise İngilizceye entegre olmuştur. Sınıf, 

“classis” den gelmektedir. “Classis” kavramı insanların elinde bulundurdukları hazineye 

göre birbirinden farklı kılan ve birçok kategoriyi ifade eden bir sözcüktür. 17. ve 

18.yy’da kategori kelimesinin yerine kullanılan sınıf kavramı, toplumdaki farklılıklara 

işaret etmekte ve bireysel anlamlar içermekteydi. 17 ve 18.yy’da sınıf kavramının 

hiyerarşi durumunu ifade eden “meslek” gibi kavramların yanında ayrıcalıklı olmadığı 

görülmektedir. Türkçede ise sınıf kavramı, mesleki tabakaları belirtmek için 

kullanılmaktaydı. Osmanlı dönemlerinde Katip Çelebi, Evliye Çelebi gibi aydınların 

mesleki tabakalarını belirtmek için sınıf kavramına başvurdukları bilinmektedir. Örnek 

vermek gerekirse Evliya Çelebi, Seyahatname adlı eserinde ulema, reaya ve asker sınıfı 

olmak üzere toplam beş yüzden fazla meslekten söz etmektedir (Amman, 1995, s. 12-

13).  



30 
 

İskoç Aydınlanmasının liderlerinden olan Adam Ferguson ise 1767’de sınıf sözcüğünü 

ilk kez modern anlamda kullanmıştır. Ferguson, o dönemde sınıf kavramını toplum 

içerisindeki yapılanmanın üzerine basarak demokrasi ve aristokrasi arasındaki farklılığı 

belirtmek için kullanmıştır. Sınıf sözcüğünün modern manada kullanılması, kapitalist 

yapının ilerlemesi ve gelişmesi ile doğru orantılıdır. Endüstrileşme, büyük bir hızla 

artan kentleşme yapısı, Fransa ve Amerikan devrimleri gibi birçok etmen kapitalist 

yapının gelişmesini sağlamıştır. Kapitalist yapılı toplumlarda, sınıfı modern şekliyle 

açıklamaya çalışan Saint Simon ve beraberindekiler mühim bir cesaret göstermişlerdir. 

Simon, feodal yapıların yok olduğunu, sanayi devrimi ile beraber sanayi toplumunun 

meydana çıktığını söylemiştir. Sanayi toplumunun iki temel sınıfı bulunmaktadır. Bu 

sınıflar endüstriyel sınıf ve aylaklar sınıfıdır. Bu bölünme, eski topluma karşı sanayi 

toplumunu, geleneksel toplumdaki yöneticilerin yerine sanayi patronlarının geçmesini 

ve bilimsel bir biçimde adaletli bir yapının oluşturulabileceğini savunan Simon’un 

düşüncesine uygun olmaktadır. Sanayi sınıfı, fabrika patronlarını, yatırımcıları ve 

endüstriyel yapımda emek gösteren herkesi içermekteydi. Simon, işçi sınıfının ve 

sanayiyi elinde bulunduran patronların aynı sınıftan olduğunu ve bu sınıfların organize 

olarak iş birliği yapmasının gerektiğini savunmuştur. Simonculuk, bu sebeple 

kapitalizmin sınıf mücadelesinde anlaşma odaklı bir ütopya olarak yerini almıştır 

(Koşar, 2016, s. 13). 

Sınıf kavramı, geçmiş dönemlerde Fransızca da öğrenci gruplarını belirtmek için, 

İngilizce de ise askeri grupları belirtmek için kullanılmıştır. Fakat dönemler ilerledikçe 

sınıf kavramının kullanım amacı farklılık göstermiştir. Buna göre, günümüzde sınıf, 

toplumların, bireylerin konumunu, statüsünü belirtmek için kullanılmaktadır. Sınıf 

kavramı ilk ortaya çıktığı dönemlerde belirli şeyleri ifade etmek için kullanılsa da artık 

toplumsal konumların belirtilmesi için kullanılmaya başlamasıyla içerik bakımından 

anlam değişmesine maruz kalmıştır. Aynı zamanda sınıf, ekonomik güç veya zenginliğe 

göre bireylerin bulunduğu konumu ifade etmektedir. Bir başka ifade ile sınıf, siyaset 

bilimi alanında önem kazanmış ve toplumsal olguları ifade etmeye yönelik bir değişime 

uğramış ve gelişmiştir (Başaran, 2017, s. 216). 

Sınıf, bireyin iktisadi ve toplumsal konumunu belirtir ve sınıflar arasında uzlaşmaz bir 

ilişki içermektedir. Sınıf, sosyal bilimlerde toplumsal yapının temel bir belirleyeni 

olarak kabul edilen bir kavramdır. Bu kavram, bireyleri ve grupları toplumdaki 

ekonomik durumlarına göre belirli kategorilere ayırmak için kullanılır. Sınıf, genellikle 



31 
 

gelir düzeyi, meslek, mülkiyet ve ekonomik kaynaklara erişim gibi faktörlere dayalı 

olarak belirlenen bir sosyal konumu ifade etmektedir (Wayne, 2003, s. 19). 

Kapitalizmin doğmasıyla beraber sınıf kavramı her geçen gün daha da önem 

kazanmıştır. Feodal yapı sonrasında modern kapitalist yapıyı şekillendiren iki ana sınıf 

meydana gelmiştir. Ortaya çıkan bu sınıflar işçiler ve kapitalistlerdir. Kapitalist yapının 

ortaya çıkardığı sınıf genellikle işçi ve kapitalist sınıfın mücadelesini konu almıştır. 

Karl Marx ve Adam Smith sınıf kavramının öncüleri olarak bilinmektedir. Feodal 

yapının iyiden iyiye yok olması ve piyasanın ilişkilerinin gelişmesi iki ana sınıfı 

güçlendirmiştir. Birinci sınıf, sanayi devriminin gelişmesi ve buhar makinelerinin 

üretimde kullanımının artması ve bununla beraber ekonomik gücünü her geçen gün 

arttıran sanayi burjuvazisidir. İkinci sınıf ise, köylülerin toprağını kaybetmesi, 

zanaatçılığın her geçen gün yok olması ve sermayenin büyümesiyle beraber ortaya 

çıkan işçi sınıfıdır (Koşar, 2016, s. 15). 

Klasik ekonominin kurucularından biri olarak tanınan Adam Smith, kapitalist yapıyı 

kavrayabilmek için yeni bir yapının gerektiğini ilk başaran ve bunu sistematik bir hale 

getiren düşünürdür. Smith’in toplumsal teoriye katkıları üç ana noktada özetlenebilir. 

İlk olarak, metodolojik olarak olağan düzen biçiminde açık bir anlayış geliştiren ilk 

sosyal düşünür olmuştur. Smith, Fransız fizyokrasi geleneğinden gelen rasyonel biçimi 

İngiliz deneyciliğiyle harmanlamış ve teorik yasaların deneysel bir biçimde 

değerlendirilmesi gerektiğini savunarak sosyal teoriyi felsefeden ayırmıştır. İkinci 

olarak, geçim biçiminin temel rolüne yaslanan materyalist tarih düşüncesini geliştiren 

ilk düşünürdür. Üçüncü ve en önemli katkısı ise, sınıf farkları meselesini kapitalistler, 

toprak sahipleri ve paralı çalışanlar olarak ayırarak, yeni şekillenen kapitalist yapıyı 

sistematik bir şekilde ifade etmesidir. Adam Smith öncesinde feodal yapıda toplumsal 

sınıflar arasındaki ayrımlar çok belirgindi; her sınıf kendi kaderini yaşarken birbirine 

tamamen muhtaçtı. Örneğin, bir soylu asla köylülerin yerine geçemezken, bir köylü de 

soylu sınıfına ait olmayı hayal dahi edemezdi. Ancak zamanla orta sınıfın gelişmesiyle 

birlikte, bu sert sınıf ayrımları yavaş yavaş yumuşamış ve orta sınıf, feodal patronların 

çizdiği sınırları aşarak soylu sınıfı karşısında güçlü bir duruş sergilemeye başlamıştır 

(Başaran, 2017, s. 223). 

Sınıf, sadece ekonomik durumu değil, aynı zamanda sosyal statüyü ve prestiji de 

içermektedir. Toplum içindeki bir bireyin veya grubun sosyal itibarı ve değerlendirmesi 

sınıf konumunu etkilemektedir. Sosyal statü, eğitim, meslek, kültürel sermaye gibi 



32 
 

faktörlere dayalı olarak belirlenmektedir. Sınıf, bireylerin ve grupların sosyal kimliğini 

anlamalarını sağlamaktadır. Sınıf bilinci, bireylerin kendi sınıf kimliğini anlama ve bu 

sınıfın ortam çıkarlarını savunma yeteneğini ifade etmektedir. Bu bilinç, sınıf temelli 

sosyal hareketlerin ve toplumsal eylemlerin temelini oluşturmaktadır. Sınıflar, 

toplumsal, politik ve ekonomik değişimlerle birlikte evrim geçirebilmektedir. Endüstri 

devrimi, küreselleşme gibi süreçler sınıf yapılarını etkileyebilmektedir. Yeni sınıfların 

oluşumu veya var olan sınıfların dönüşümü, toplumsal dinamiklerin bir yansımasıdır 

(Wayne, 2003, s. 23). 

Sınıf kavramı, Karl Marx’ın sınıf çatışması teorisinden, Max Weber’in çok boyutlu 

bakış açısına kadar birçok teorik perspektifle ele alınabilmektedir. Her bir perspektif, 

sınıfın toplumsal yapı içindeki rolünü farklı bir açıdan anlamamıza yardımcı olmaktadır. 

Özetle sınıf kavramı, toplumun ekonomik ve sosyal dinamiklerini anlamak ve 

açıklamak için temel bir araçtır. Farklı sınıflar arasındaki çatışma ve işbirliği, toplumsal 

değişim ve gelişim süreçlerinin önemli bir bileşeni olarak dikkat çekmektedir. Sınıf 

kavramı, sosyal bilimlerde geniş bir perspektifte kullanılır ve toplumun yapısal 

özelliklerini anlamak için önemli bir anahtar olarak kabul edilmektedir (Karmutoğlu, 

2024, s. 112). 

2.4.1. Karl Marx’ın sınıf anlayışı 

Toplum, bireylerin bir araya gelerek yaşamlarını sürdüğü ve kendilerini gerçekleştirdiği 

bir yapıdır. Marx’a göre, toplumu belirleyen temel unsur ekonomik ilişkilerdir ve bu 

ilişkiler, insanın üretim süreçlerindeki eylemleriyle şekillenen üretim teknikleriyle 

bağlantılıdır. Her dönemde insanlar, doğayı ve üretim araçlarını kullanarak üretim 

yapar, bu araçlar zamanla gelişir ve eski tekniklerle çatışarak yenilerini doğurur. Yeni 

üretim biçimleri, yeni sınıfların ortaya çıkmasına yol açar ve bu sınıflar kendi 

ideolojilerini yaratır. Marx’ın tarihi materyalizmi, değişimin temelinde insanın maddi 

eylemlerinin bulunduğunu savunur. Sınıflar arası çatışma, toplumdaki dinamizmin 

kaynağıdır. Marx, tarihsel olarak tüm toplumların sınıf savaşımlarıyla şekillendiğini 

belirtir: özgür insan ile köle, bey ile serf arasındaki karşıtlıklar, zamanla daha 

belirginleşmiş ve endüstrileşme ile birlikte burjuvazi ve proletarya arasındaki 

kutuplaşma netleşmiştir (Doğan N. , 2019, s. 77). 

Marx’ın sınıf anlayışının temeli, materyalist bir perspektiften toplumdaki üretim 

ilişkilerinin belirleyici rolüyle şekillenmektedir. Bu çerçevede, toplum iki ana sınıftan 



33 
 

oluşmaktadır: Birinci sınıf, üretim araçlarını kontrol eden burjuvazi (egemen sınıf); 

ikinci sınıf ise, maddi ihtiyaçlarını karşılamak için emek gücünü satan proleterya (işçi 

sınıfı) olarak tanımlanır. Marx’a göre, tarihin gelişimi, çıkarları tamamen karşıt olan bu 

iki sınıfın çatışması ekseninde ilerlemektedir. Bu çatışmanın tarihi evreleri, antik çağda 

köleler ve efendiler, ortaçağda serfler ve derebeyleri, modern kapitalist dönemde ise 

burjuvazi ve işçi sınıfı arasındaki mücadele olarak görülmektedir (Özkan ve Kök, 2019, 

s. 1125). Modern sanayi toplumlarında ise, fabrikalar, ofisler, makineler ve bunları 

finanse etmek için gerekli olan sermaye ve zenginlik giderek daha kritik bir hale 

gelmiştir. Bu bağlamda, modern sınıf yapısı, üretim araçlarına sahip sanayiciler ve 

sermayedarlardan oluşan egemen sınıf ile yaşamlarını emekleriyle sürdüren işçi sınıfı 

(proletarya) arasında ayrışmaktadır (Kaya B. , 2018, s. 52). 

Marx’a göre, üretim araçları ve özel mülkiyetin ortaya çıkışı, sınıfların oluşumunun 

temel sebebidir. Bu bağlamda, Marxist bir perspektiften sınıflar, üretim araçlarına sahip 

olma derecesi ve bu araçlarla kurulan mülkiyet ilişkileri üzerinden tanımlanır. Marx, bir 

toplumun nüfusunu, üretim araçları ve mülkiyet ilişkileri ekseninde karşıt sınıfların 

oluşturduğu bir yapıda analiz eder. Ayrıca, toplumsal kurtuluşu, sömürülen sınıfın 

mücadelesiyle bu sömürünün sona erdiği ve yeni bir toplumsal düzenin kurulduğu bir 

süreç olarak kavrar (Fırıncıoğulları, 2017, s. 479). 

Gerçekte, iki kutuplu model tasarımı, kapitalist ekonomik gelişmenin mantığını ve 

kapitalizmin temel yapısının iki ana sınıf arasındaki keskin kutuplaşmaya dayandığını 

vurgulamaktadır. Marx’a göre, sınıf kavramı, her şeyden önce bir karşıtlık (kutuplaşma) 

meselesidir. Bir sınıfın varlığından söz edebilmek için, onun karşıtı olan bir diğer sınıfın 

da varlığını kabul etmek gerekmektedir. Ayrıca, Marx’ın kapitalizmde yalnızca iki ana 

sınıf bulunduğunu savunmasının nedeni, ekonomik ilişkilerin temelinde “özel 

mülkiyet”in yer almasıdır. Bu çerçevede, mantıken yalnızca iki sınıfın var olabileceği 

sonucuna varılmaktadır: Üretim araçlarına sahip olan burjuvazi ve bu araçlara sahip 

olmayan, dolayısıyla iş gücünü satmak zorunda olan proletarya (Kaya B. , 2018, s. 52-

53). 

Üretim sürecinde üretim araçlarına sahip olan sınıf (burjuvazi), bu araçlara sahip 

olmayan sınıf (işçiler) üzerinde yalnızca ekonomik alanda değil, aynı zamanda diğer 

toplumsal etkinlikler üzerinde de kontrol ve yönlendirme gücüne sahiptir. Örneğin, 

toprak kontrolünü elinde bulunduran aristokratlar, sanayi öncesi toplumda yönetici 

sınıfı oluşturmuşlardır. Toplumdaki temel konumlar ve ilişkiler sınıfsaldır; toplumsal 



34 
 

bölünme yalnızca ekonomik alanda değil, hayatın tüm alanlarında derinlemesine etkiler 

yaratır. Burjuvazi, sahip olduğu ekonomik güç aracılığıyla toplumun diğer alanlarını 

şekillendirir, özellikle de kendi çıkarlarını korumak adına siyasetle doğrudan ilgilenmek 

zorundadır. Siyasetin odağı, toplumun ve devlet yapısı içindeki kurumların nasıl 

şekilleneceğiyle ilgilidir. Bu nedenle, ekonomik olarak egemen olan sınıf, toplumsal ve 

siyasal anlamda da egemen konumda bulunur. Feodal toplumda aristokratlar toplumu 

doğrudan yönetebilirken, kapitalist toplumda burjuvazi, parlamenterleri kontrol ederek 

dolaylı yoldan çıkarlarını güvence altına alır. Marx’a göre, burjuvazi yalnızca siyasal 

egemenliği değil, aynı zamanda entelektüel egemenliği de sağlamaya çalışmaktadır. Bu 

durumu “hegemonya” olarak tanımlayan Marx, egemen sınıfın düşüncelerin üretimi ve 

dağılımı üzerindeki kontrolünü sürdürerek kendi ideolojisini yaymakta ve işçi sınıfını 

bu ideoloji aracılığıyla denetim altında tutmaktadır. Bu süreç, egemen sınıfın kendi 

kültürünü oluşturma ve yayma amacını taşır (Keller, 2023, s. 8). 

Kapitalist sistem, işçileri yalnızca kendi emek ve üretim süreçlerine yabancılaştırmakla 

kalmaz, aynı zamanda yapısal olarak kaçınılmaz toplumsal ve ekonomik krizler de 

üretir. Bu bağlamda, kapitalizmin yerine sosyalizmin inşası için gerekli tüm araç ve 

aygıtların kullanılması ve burjuva sınıfının ortadan kaldırılması, Marxist düşünce 

çerçevesinde bir çözüm olarak öne sürülmektedir. Marx’ın temel amacı, sınıfsız bir 

toplum yaratmak ve bu doğrultuda burjuva-proletarya gibi sınıfsal ayrışmalara yol açan 

özel mülkiyetin ortadan kaldırılmasını sağlamaktır. Marx, toplumsal dönüşümleri ahlaki 

ya da idealist bir bakış açısıyla değil, tarihsel materyalizm ekseninde maddi temellere 

dayandırarak açıklamaktadır. Küreselleşmenin kaçınılmaz yükselişi, büyük ölçekli 

sermaye birikimi ve serbest piyasa ekonomisinin yaygınlaşması, günümüz toplumlarını 

derinlemesine etkileyerek kapitalist üretim ilişkilerini pekiştirmektedir. Marx, sınıf, 

sınıf ilişkileri ve sınıf mücadelelerini tarihsel diyalektik içinde ele alarak, toplumsal 

yapıların ekonomik güç temelinde şekillendiğini ve sınıflar arasındaki mücadelenin 

toplumsal değişimin belirleyici unsuru olduğunu ileri sürmektedir (Gençoğlu, 2020, s. 

254). 

Marx’a göre işçi sınıfı, emeğin kullanım değeri ile değişim değeri arasındaki fark olarak 

tanımlanan artık değeri üreten sınıftır. Burjuvazi ise bu artık değere el koyarak sermaye 

birikimini sağlamaktadır. Dolayısıyla, işçi sınıfı ürettiği artık değeri kaybeden, yani 

sömürülen bir sınıf olarak tanımlanırken, burjuvazi üretim araçlarının mülkiyetine sahip 

olması sayesinde bu sömürü mekanizmasını sürdüren egemen sınıf konumundadır. 



35 
 

Sınıfsal karşıtlık, üretim araçlarına sahip olmayan ve emek gücünü satarak yaşamını 

sürdüren proletarya ile mülkiyet sahibi olarak üretim sürecindeki artık değeri kontrol 

eden burjuvazi arasında şekillenmektedir. Ancak Marx’a göre bu karşıtlık durağan ve 

kalıcı bir yapı arz etmemekte, aksine kapitalist sistemin dönüşümüyle birlikte dinamik 

bir nitelik kazanmaktadır. Kapitalizmin gelişimi, sermaye birikiminin artmasına paralel 

olarak proleterleşme sürecini hızlandırmakta ve geniş halk kitlelerinin yoksullaşmasına 

yol açmaktadır. Bu süreç, sömürücü küçük bir azınlık ile sömürülen geniş kitleler 

arasındaki çelişkileri keskinleştirerek sınıf çatışmasını daha belirgin hale getirmektedir. 

Sınıf mücadelesinin derinleşmesi ve çatışmanın yoğunlaşması ise nihayetinde kapitalist 

sistemin çöküşünü ve devrimci dönüşümün gerçekleşmesini kaçınılmaz hale getirecektir 

(İnce, 2017, s. 306). 

2.4.2. Max Weber’in sınıf anlayışı 

Weber'in terminolojisinde, “sınıflar” kavramı, “sosyal topluluklar” anlamına 

gelmemektedir; sınıflar, yalnızca toplumsal eylemin olası temellerini temsil eder. 

Weber’e göre, sınıf konumu, bireylerin mal, yaşam koşulları ve kişisel yaşam 

deneyimlerine ilişkin sahip oldukları tipik olanaklarla ilişkilidir. Bu olanaklar, belirli bir 

ekonomik düzen içerisinde gelir elde etmek için mal veya beceri harcama kapasitesinin 

derecesi ve türü, ya da bu gücün eksikliği ile şekillenir. “Sınıf” terimi, benzer sınıf 

konumlarına sahip bireylerin oluşturduğu grupları ifade etmektedir (İnce, 2017, s. 309).  

Max Weber, sınıf kavramını tartışırken, toplumsal hayatı belirleyen temel unsurların 

“dünya görüşleri” ve “yaşam biçimleri” olduğunu vurgulamaktadır. Tüketim mallarına 

yönelik kontroller, üretim araçları, mülkler, formel eğitimle edinilen “statü” ve 

bürokratik ilişkiler gibi faktörler, sınıf oluşumunda etkili unsurlar arasında yer 

almaktadır. Bu bağlamda, Weber, sınıfı; benzer yaşam biçimlerini, dünya görüşlerini ve 

ekonomik çıkarları paylaşan bireyler olarak tanımlamaktadır. Başka bir deyişle, “sınıf 

durumu”, ortak yaşam biçimleri, dünya görüşleri ve ekonomik çıkarları paylaşan 

herhangi bir topluluğa işaret etmektedir. “Sınıf durumu” nihayetinde, bireylerin pazar 

koşullarındaki yerini belirleyen bir olgudur. Sosyal alanı bir “pazar” olarak ele alırsak, 

pazardaki fırsatlar, bireylerin ekonomik çıkarları doğrultusunda kullanıldığı ölçüde, 

kişinin geleceğini ve sınıfsal konumunu etkiler. Weber, toplumu mal ve mülk sahibi 

olanlarla olmayanlar arasında iki ana sınıfa ayırırken, bu iki sınıf arasındaki “orta sınıf”, 



36 
 

formel eğitim veya yaşam biçimi ile “statü” kazanmış ve potansiyel olarak mülk sahibi 

olabilecek bireylerden oluşmaktadır (Keller, 2023, s. 10). 

Weber, mülk sahibi sınıfları “pozitif ayrıcalıklı” ve “negatif ayrıcalıklı” olmak üzere iki kategoriye 

ayırmaktadır. Pozitif ayrıcalıklı mülk sahibi sınıflar, gelir elde eden gruplar olup bu gelir 

kaynaklarını köleler, toprak, madenler, fabrikalar, teçhizat, gemiler, ipotekler ve borç verme 

(örneğin, çiftlik hayvanları, tohum veya para) gibi unsurlar üzerinden sağlamaktadır. Bu sınıf, 

ekonomik kaynakların tekelleştirilmesinde önemli bir rol oynamaktadır. Öte yandan, negatif 

ayrıcalıklı mülk sahibi sınıflar, özgür olmayan bireyler, sınıfsal statüsünü kaybetmiş kişiler, 

borçlular ve yoksullardan oluşmaktadır. Weber, bu iki sınıf kategorisi arasında, mülkiyet ve 

kazanılmış beceriler yoluyla geçimlerini sağlayan çeşitli “orta sınıfların” da bulunduğunu ifade 

etmektedir. Bu grup, ticari sınıflara dâhil girişimciler, uzman çiftçiler, esnaf ve kamu 

görevlilerini kapsamaktadır. Weber’in belirlediği ikinci ana sınıf ise “ticari sınıflar”dır ve bu sınıf 

da “pozitif ayrıcalıklı” ve “negatif ayrıcalıklı” olarak ikiye ayrılmaktadır. Pozitif ayrıcalıklı ticari 

sınıflar genellikle tüccarlar, gemi sahipleri, sanayi ve tarım girişimcileri, bankerler, finansörler, 

avukatlar, doktorlar ve sanatçılar gibi yüksek eğitimli profesyonellerden oluşmaktadır. Aynı 

zamanda, eğitim yoluyla kazanılmış tekelci niteliklere sahip işçiler de bu gruba dâhil 

edilmektedir. Negatif ayrıcalıklı ticari sınıflar ise vasıflı, yarı vasıflı ve vasıfsız işçilerden meydana 

gelmektedir (Özkan ve Kök, 2019, s. 1127). 

Max Weber’in sınıf teorisi, sınıfsal yapının keskin ayrımlarla belirlenmediğini ve 

sınıfsal hareketliliğin yalnızca mülkiyet sahipliği ile açıklanamayacağını öne 

sürmektedir. Weber’e göre, bireylerin sınıfsal konumları, yalnızca ekonomik sermaye 

ile değil, aynı zamanda formel eğitim ve toplumsal statü aracılığıyla da 

şekillenmektedir. Diplomalar, bireylere mülkiyet sahibi olmaksızın da belirli çalışma 

alanlarında veya ideolojik topluluklar içerisinde statü kazandırarak sınıfsal konumlarını 

yükseltme imkânı sağlamaktadır. Bu bağlamda, Weber, bürokrasi ile kapitalizm 

arasında çift yönlü bir ilişkinin bulunduğunu ve bürokrasinin, kapitalist sistemin 

sürekliliği açısından hayati bir rol oynadığını savunmaktadır. Bürokratlar ve burjuvazi, 

yalnızca üretim ve denetleme süreçlerinde ortak çıkarlar doğrultusunda hareket etmekle 

kalmaz, aynı zamanda oluşturdukları statü grupları aracılığıyla kültürel sermayeyi de 

şekillendirirler. Eğitim yoluyla edinilen diplomalar, ekonomik avantajlar sağlarken, aynı 

zamanda bireylere sosyal olarak sınıf atlama fırsatı da sunmaktadır. Weber’in sınıf 

teorisinde özgün bir kavram olan “statü”, bireylerin sınıfsal konumunu doğrudan 

belirlemese de önemli ölçüde etkileyen bir faktördür. Statü, formel eğitim ve yaşam 

tarzına dayalı bir kavram olup, bireylerin ortak bir kimlik ve aidiyet hissettiği “statü 



37 
 

grupları” içinde somutlaşmaktadır. Bu gruplar, üretim süreçlerinden ziyade tüketim 

alışkanlıkları temelinde tanımlanır ve ekonomik seviyeden bağımsız olarak üyeler 

arasında bir eşitlik algısı oluşturur. Ancak, bu tür grupların varlığı, kapitalist sınıf 

yapısına zarar verebilir; çünkü statü gruplarının egemen üyeleri, ekonomik süreçleri 

kendi lehlerine manipüle ederek piyasanın doğal işleyişini bozabilir. Özellikle devlet 

gücünü elinde bulunduran bürokratların, farklı sınıflara mensup ancak aynı statü 

grubuna dâhil bireylerle kurduğu ilişkiler, kapitalist sistemin işleyişini sekteye 

uğratabilir. Bu durum, Weber’in teorisinde daha geniş bir kavram olan “parti” olgusuyla 

da ilişkilidir. Parti kavramı, yalnızca siyasi oluşumlarla sınırlı olmayıp, toplumsal güç 

mücadelesinde avantaj sağlamak amacıyla örgütlenen tüm yapıları içermektedir. Bu 

bağlamda, partiler, toplumdaki güç ilişkilerinin en etkili ve belirleyici unsurlarından biri 

olarak değerlendirilmektedir (Keller, 2023, s. 12-13). 

2.4.3. Eric Olin Wright’in sınıf anlayışı 

Amerikalı sosyal bilimci Erik Olin Wright, 1970’lerden itibaren artan orta sınıf 

tartışmaları bağlamında Marxist sınıf analizinin yeniden inşa edilmesine önemli 

katkılarda bulunmuştur. Wright, Karl Marx’ın geliştirdiği sınıf modelinin, kapitalist 

üretim ilişkilerinin ortaya çıkardığı toplumsal sınıf yapısını tam anlamıyla 

çözümleyemediği varsayımından hareketle, günümüz kapitalist toplumlarının sınıf 

yapısını ampirik olarak analiz eden bir sınıf teorisi geliştirmiştir. Wright’a göre, Marxist 

eksende gerçekleştirilen sınıf analizi yalnızca üretim araçları üzerindeki mülkiyet 

ilişkileri temelinde yapılsaydı, kapitalist toplumlarda üç ana sınıf bulunurdu: Üretim 

araçlarına sahip olup emek gücü kiralayan burjuvazi, üretim araçlarına sahip olmayan 

ve emek gücünü satan proletarya, üretim araçlarına sahip ancak emek gücü kiralamayan 

küçük burjuvazi. Ancak Wright, sınıf yapısını belirleyen temel unsurun yalnızca 

mülkiyet ilişkileriyle sınırlı olmadığını, aynı zamanda ekonomik kaynaklar üzerindeki 

denetim ve kontrol mekanizmalarının da sınıf konumlarını belirlemede önemli bir rol 

oynadığını ileri sürmektedir. Marx’ın sınıf analizinde sömürü ve tahakküm ilişkilerinin 

merkezi bir konumda bulunduğunu kabul eden Wright, bu analiz çerçevesinin 

genişletilmesi gerektiğini savunmaktadır. Bu doğrultuda, ekonomik kaynakların 

denetimi ve kontrol yetkisi gibi ölçütlerin de sınıf ilişkilerini belirleyen kritik faktörler 

arasında değerlendirilmesi gerektiğini öne sürmektedir (Aslan, 2019, s. 33).  



38 
 

Çağdaş Marxist yorumun önde gelen figürlerinden biri olan Erik Olin Wright’ın sınıf 

teorisi, orta sınıfın statü sorununu merkeze alarak, bu grubu Marxist çerçevede analiz 

etmeye yönelik bir çaba içermektedir. Wright’ın amacı, orta sınıfa Marxist kuram 

içerisinde meşru bir konum kazandırmak ve aynı zamanda sosyal bilimler ile Marxist 

analiz arasında bir köprü kurmaktır. Wright, Marxist gelenekte sınıf analizinin 

genellikle kutuplaşmış terimlerle ifade edilmesinin yanıltıcı olduğunu savunmakta ve 

toplumsal sınıf ilişkilerinin yalnızca iki karşıt uç üzerinden açıklanamayacak kadar 

karmaşık bir yapıya sahip olduğunu öne sürmektedir. Bu karmaşıklığın çözümlemesi 

için yeni kavramsal araçlara ihtiyaç duyulduğunu belirten Wright, sınıf analizine dair 

çelişkili mevkiler, çatışmalı mevkiler, sömürü mekanizmaları, dolayımlı mevkiler ve 

geçici mevkiler gibi kavramları geliştirmiştir. Ancak Wright, bu teorik çerçeveyi 

oluştururken Marxist geleneğe dogmatik bir bağlılık sergilememiş, aksine ampirik 

çeşitliliği göz önünde bulundurarak Marxist sınıf analizini günümüz toplumlarına 

uyarlamaya çalışmıştır (Temel, 2021, s. 180). 

Wright, modern kapitalist üretim sürecinde ekonomik kaynakların denetimi bağlamında 

üç temel boyutun belirleyici olduğunu öne sürmektedir. Bunlardan ilki, sermaye ve 

yatırımların denetimi; ikincisi, üretim araçlarının (fabrikalar, ofisler, araziler vb.) 

kontrolü; üçüncüsü ise emek gücünün denetimidir. Kapitalist sınıf bu üç boyutun 

tamamını kontrol edebilirken, işçi sınıfı bu unsurların hiçbirine sahip değildir. Bu iki 

temel sınıf arasında konumlanan geniş bir kesim ise yöneticiler ve beyaz yakalı 

çalışanlardan oluşmaktadır. Wright, bu ara sınıfları analiz ederek, bunları “çelişkili 

sınıfsal mevkiler” olarak tanımlamış ve Sınıflar adlı eserinde ayrıntılı bir şekilde ele 

almıştır. Wright, bu çerçevede üç farklı ara sınıf tespit etmektedir: Birincisi, kapitalistler 

ile işçi sınıfı arasında yer alan yöneticiler ve idari kadrolardır. İkincisi, küçük burjuvazi 

ile işçi sınıfı arasında konumlanan ve yarı-bağımsız çalışanlardan oluşan kesimdir. 

Üçüncüsü ise kapitalistlerle küçük burjuvazi arasında yer alan küçük işverenlerden 

oluşmaktadır. Wright, oluşturduğu bu ara sınıfların temelinde “sömürü” ilişkilerinden 

ziyade “hâkimiyet” ilişkilerinin yer aldığını vurgulamaktadır (Erkal, 2024, s. 20).  

Erik Olin Wright, ampirik araştırmalarda çelişkili sınıf konumlarına dair ortaya çıkan 

sorunlar nedeniyle kuramını revize ederek “sömürü” kavramını tekrar sınıf analizinin 

merkezine yerleştirmiştir. Çelişkili sınıf konumlarındaki bireyler hem sömüren hem de 

sömürülen pozisyonlarda bulunur. Kapitalizm, sömürü ilişkisi yoluyla bu sınıfları 

birbirine bağımlı kılar ve sömüren kesime, sömürülen üzerinde işe alma, işten çıkarma 



39 
 

ve çalışma koşullarını belirleme yetkisi tanır. Orta sınıf, sahip olduğu beceri ve eğitim 

gibi avantajlar sayesinde burjuvaziye yükselebileceği gibi, üretim sürecindeki 

konumlanışı nedeniyle statü kaybına uğrayarak proleterleşebilir. Wright, bu sınıfı 

açıklamak için “çelişkili mevkiler” kavramını yeniden kullanmış ve 1985 yılında 

geliştirdiği sınıf şemasıyla toplumsal sınıfları yeniden kategorize etmiştir. Buna göre 

toplum, üretim araçlarına sahip olan burjuvazi, küçük işverenler ve küçük burjuvaziden; 

üretim araçlarına sahip olmayan ücretli emekçiler ise uzman yöneticiler, yönetici 

olmayan uzmanlar, yarı-ehliyetli ve ehliyetsiz yöneticiler, denetçiler ve proletaryadan 

oluşmaktadır. Sınıf ilişkilerini sömürü kavramı ekseninde ele alan Wright, bireysel 

beceriler ve eğitim gibi faktörlerin sınıfsal konum üzerindeki belirleyici rolünü 

vurgulamaktadır. Bu doğrultuda, Marxist sınıf yaklaşımını Weberyen sınıf analizinin 

unsurlarıyla birleştirerek, sınıfsal gücün yalnızca üretim araçlarına sahiplik üzerinden 

değil, aynı zamanda yetenek ve eğitim gibi avantajlar aracılığıyla da şekillendiğini ileri 

sürmektedir (Aslan, 2019, s. 36-37). 

2.5.  Pierre Bourdieu’nun Sınıf Anlayışı: Sermaye, Alan ve Habitus 

Pierre Bourdieu’nun çalışmalarında sınıf kavramına yaklaşımı temel bir öneme sahiptir. 

Toplumu, eşitsizlikler çerçevesinde ele almakla birlikte, bu eşitsizliği bireyler veya 

gruplar üzerinden değil, maddi ve simgesel nesneler bağlamında değerlendirir. 

Bourdieu, Marx’ın sınıf analizinde olduğu gibi yalnızca ekonomik ve ideolojik 

gerçekliklere odaklanmaz; Weber’in yaklaşımını benimseyerek politik unsurları da 

kuramına dahil eder ve siyasetin toplumsal yapıyı dönüştürücü etkisini vurgular. Ona 

göre, sınıflar arasında belirgin bir çatışma söz konusudur ve bu çatışma, sınıfın temel 

dinamiklerini anlamada kritik bir rol oynar. Toplumsal mevkiler, güç ilişkileri ve 

tahakküm bağlamında önemli olup, sermayenin sahiplik yapısını belirleyici bir unsur 

olarak öne çıkar. Bu nedenle Bourdieu, sınıf analizinde yalnızca ekonomik sermayeyi 

değil, aynı zamanda toplumsal, kültürel ve simgesel sermaye biçimlerini de dikkate alır. 

Bu yaklaşım, toplumun yalnızca maddi unsurlar üzerinden değil, maddi ve simgesel 

boyutlarıyla bütüncül bir şekilde incelenmesini amaçlamaktadır (Swartz, 2011, s. 215). 

Bourdieu, toplumsal sınıfları yalnızca ekonomik sermaye üzerinden değil, kültürel, 

toplumsal ve simgesel sermaye biçimleri üzerinden de analiz eder. Sınıf yapıları bu 

farklı sermaye türlerinin dağılımıyla şekillenir ve sınıf mücadelesi, ekonomik çıkarların 

yanı sıra kültürel pratikler ve meşruiyet mücadeleleri üzerinden yürütülür. Habitus 

kavramı ise bireylerin toplumsal konumlarına göre geliştirdikleri eğilimler aracılığıyla 



40 
 

sınıfsal farklılıkların sürekliliğini açıklar. Böylece Bourdieu, sınıfı ekonomik temelli dar 

bir kategori olarak değil, toplumsal hayatın tüm alanlarına yayılan çok katmanlı bir yapı 

olarak kavrar. 

Bourdieu’nün sınıf anlayışı, onun yapısalcılığa yönelik eleştirel yaklaşımına 

dayanmaktadır. Ona göre yapısalcı kuram, toplumsal failleri, toplumsal yapının edilgen 

ve ikincil unsurları olarak değerlendirmektedir. Yapısalcı perspektif, belirli yapılar ve 

biçimler aracılığıyla toplumu analiz etmeye odaklanırken, Bourdieu bu yaklaşımı 

reddederek sınıf kavramını, birey ile toplum arasındaki karşılıklı etkileşim temelinde ele 

almaktadır. Hem tarihsel hem de modern bağlamda toplumsal failler, katı ve değişmez 

bir yapıya tabi değildir. Toplumsal eylemler, basit kurallar çerçevesinde gerçekleşen 

mekanik pratikler olmayıp, zaman, mekân ve toplumsal bağlamdaki çeşitli dinamikler 

doğrultusunda şekillenmekte ve bireyin varoluşsal pratiğinde somutlaşmaktadır (Keller, 

2023, s. 13). Bu doğrultuda Bourdieu, sınıf kavramını, toplumsal yapıların belirleyici 

etkisini tamamen reddetmeden, bireylerin tarihsel süreçler, kültürel pratikler ve özgül 

toplumsal koşullar içindeki etkin rolleri doğrultusunda sürekli olarak yeniden üretilen 

dinamik bir olgu olarak tanımlanabilir. 

Bourdieu’nun sınıf analizinin temelinde, beğenilere erişimdeki eşitsizliğin yeniden 

üretilmesi yatmaktadır. Ona göre, egemen sınıfa mensup bireyler, yüksek düzeyde 

ekonomik ve kültürel sermayeye sahip olmaları nedeniyle bir “özgürlük beğenisi” 

geliştirmektedirler (Swartz, 2011, s. 233). Bourdieu, sınıfların kağıt üzerinde 

tanımlanabileceğini ileri sürmektedir. Buna karşın, Marxist kuram sınıfların toplumsal 

gerçeklikte var olduğunu ve üyelerinin birbirlerini tanıyıp kolektif bilinç geliştirdiğini 

savunmaktadır. Marxist perspektife göre, bir sınıfın “gerçek” anlamda var olabilmesi 

için üyelerinin ortak çıkarları doğrultusunda harekete geçmesi ve kolektif mücadeleye 

katılması gerekmektedir. Bourdieu ise toplumu “hayali bir uzam” çerçevesinde 

değerlendirmekte ve bu uzam içindeki konumlanmalar üzerinden sınıfları 

tanımlamaktadır. Toplumsal failler, bu uzamda birbirlerine yakın veya uzak, içeride 

veya dışarıda, üstte veya altta, hatta karşıt konumlarda bulunabilirler. Ancak bireyler 

aynı anda iki farklı konumda yer alamazlar. Bu durum, sınıfların soyut teorik 

çerçeveden çıkarılarak toplumsal gerçeklikte somut bir biçimde ele alınmasını sağlar. 

Bourdieu, toplumsal uzamda konumlanan failleri ve bu bağlamda sınıfları analiz 

edebilmek amacıyla “sermaye, alan ve habitus” olmak üzere üç temel kavram 

geliştirmiştir (Özkan ve Kök, 2019, s. 1129). 



41 
 

2.5.1. Sermaye 

Bourdieu'ya göre sermaye, en geniş anlamıyla, sahibine belirli avantajlar sağlayan, 

zamanla biriktirilebilen, sürdürülebilen ve bazı durumlarda miras yoluyla aktarılabilen 

toplumsal kaynakları ifade eden bir kavramsal araçtır. Ancak sermaye, yalnızca bu 

anlamda sınırlı değildir; aynı zamanda başka sermaye biçimlerine dönüştürülebilen 

dinamik bir yapıya da sahiptir. Daha dar bir perspektiften bakıldığında, Bourdieu, 

sermayeyi, sahiplerinin faaliyet gösterdiği toplumsal alanlarda, onları güçlendiren ve 

nihayetinde bir iktidar biçimi olarak işlev gören birikmiş özgül kaynaklar olarak 

tanımlar. Bu bağlamda, sermaye, toplumsal faillerin belirli alanlarda etkin 

olabilmelerini, etki yaratmalarını, fayda sağlamalarını ya da çıkarlar elde etmelerini 

mümkün kılan bir tür “toplumsal güç” olarak anlaşılabilir. Bu güç, bireylerin toplumsal 

ilişkilerdeki konumlarını belirleyen ve onları harekete geçiren önemli bir faktör olarak 

işlev görür (Özpolat, 2024, s. 110). Bu çerçevede sermaye, yalnızca ekonomik 

değerlerin değil, kültürel, toplumsal ve simgesel unsurların da toplumsal iktidarın 

inşasında ve yeniden üretiminde merkezi bir rol oynadığını gösterir. 

Bourdieu'ya göre sermaye, öncelikle biriktirilmiş emek olarak tanımlanır ve bu 

bağlamda sermaye kavramı, emek-değer ilişkisine dayanmaktadır. Toplumsal 

eşitsizlikleri açıklarken, genellikle ekonomik faktörler ön plana çıkarken kültür, ikincil 

bir rol üstlenir. Bu yaklaşım, Marxist teorinin etkisiyle şekillenmiştir. Ancak Bourdieu, 

toplumdaki eşitsizlikleri analiz ederken yalnızca ekonomik faktörlere değil, kültürel 

boyutlara da odaklanır. O, toplumsal yapıyı anlamak için, kültürün de toplumsal 

eşitsizliklerin temelinde önemli bir rol oynadığını savunur. Ayrıca, eyleyicilerin 

toplumsal düzlemde etkin olabilmesi için belirli özelliklere sahip olması gerektiğini 

belirtir. Toplumda güç, önemli bir yer tutar ve bu güç, bireyler arasında farklılıklar 

gösterir. Bourdieu, toplumsal güç ilişkilerini anlamada, bu güç farklılıklarını sermaye 

kavramı altında sınıflandırır. Bu sınıflama, bireylerin toplumsal alanlardaki rollerini, 

güçlerini ve etkileşimlerini anlamada kritik bir araçtır (Çabar, 2022, s. 15). 

Bourdieu’nün sermaye teorisi yalnızca ekonomik sermaye ile sınırlı değildir; 

sermayenin farklı biçimlere bürünebileceğini öne sürmektedir. Zira toplumsal alan, 

yalnızca ekonomik dinamiklerden ibaret olmayıp, farklı toplumsal yapılar ve ilişkiler 

içermektedir. Bourdieu'ye göre toplumsal failler, “ekonomik, kültürel, toplumsal ve 

simgesel” olmak üzere dört farklı sermaye türüne sahiptir ve bu sermaye biçimleri 

üzerinden toplumsal alanda konumlanarak mücadele etmektedirler. Kapitalist sistemde 



42 
 

ekonomik sermayenin toplumsal hayattaki belirleyici rolü büyük olsa da, her bir 

sermaye biçiminin edinimi emek ve çaba gerektirmektedir. Ayrıca, bireyin sahip olduğu 

sermaye biçimleri doğrudan etkisini göstermez; söz konusu sermayenin toplumsal 

eylem içerisinde somutlaşarak bireyin “habitus”una dahil edilmesi gerekir ve bu süreç 

zaman içinde gerçekleşir (Keller, 2023, s. 15). Bu nedenle, Bourdieu’nün sermaye 

anlayışı, toplumsal eşitsizliklerin yalnızca ekonomik kaynaklı değil, kültürel, toplumsal 

ve simgesel düzeylerde de nasıl üretildiğini ve sürdürüldüğünü açıklamada temel bir 

kuramsal çerçeve sunmaktadır. 

Bourdieu’nun sermaye kavramı, Karl Marx’ın sermaye anlayışıyla benzer yönler taşısa 

da, aralarında önemli farklılıklar bulunmaktadır. Marx’a göre sermaye, üretim 

araçlarının mülkiyetine sahip olan burjuvazi ile bu mülkiyete sahip olmayan proletarya 

arasındaki sınıfsal ayrımla doğrudan ilişkilidir. Bu çerçevede Marx, sermayeyi, üretim 

araçlarını elinde bulunduranların belirgin bir ekonomik üstünlüğe sahip olduğu ve 

sınıfsal konumların net bir biçimde belirlendiği bir yapı içinde ele almaktadır. Bourdieu 

ise sermayeyi yalnızca ekonomik bir kavram olarak değerlendirmek yerine, toplumsal 

alan içerisinde farklı biçimlerde (ekonomik, kültürel, sosyal ve simgesel) dönüşebilen 

ve birbirini tamamlayan çok boyutlu bir yapı olarak ele alır. Bu bağlamda, sermaye 

türleri arasında keskin sınırlar çizmez ve bireylerin toplumsal hiyerarşideki 

konumlarının dinamik ve sürekli yeniden üretilen ilişkiler bütünü içinde şekillendiğini 

vurgular. Böylece, Bourdieu’nun sermaye anlayışı, sınıfsal yapıların belirli ve değişmez 

olmadığı, aksine farklı sermaye biçimlerinin etkileşimiyle inşa edildiği esnek ve çok 

katmanlı bir perspektif sunmaktadır. Bu doğrultuda, Bourdieu’nun yaklaşımı, toplumsal 

eşitsizliklerin yalnızca üretim ilişkileriyle değil, kültürel ve simgesel süreçlerle de 

derinleştiğini ve meşrulaştırıldığını ortaya koyar. (Kaplan ve Yardımcıoğlu, 2020, s. 

33).  

Bourdieu, birçok eserinde toplum içindeki güç dinamiklerinin, açık bir baskınlık 

oluşturmadan nasıl sürdürülebileceğini incelemiş ve ekonomik ilişkilerin, başka 

toplumsal süreçlerin içine gizlendiğini vurgulamıştır. Devletin ekonomik sermayeyi 

kullanmasının yanı sıra, diğer sermaye türlerini de devreye sokarak sembolik sermaye 

kazandığını belirtmiştir. Bourdieu'ya göre, her toplumsal alan, içerdiği unsurlara göre 

yapılandırılmıştır ve bu alanlar, sınırlı kaynaklar içinde sürekli bir mücadeleye sahne 

olmaktadır. Örneğin, birey ekonomik alanda daha fazla gelir elde etme yollarını 

ararken, kültürel alanda ise akademik başarılar ve toplumsal statü elde etme çabası 



43 
 

içerisine girmektedir. Bu bağlamda, sermaye kavramını derinlemesine anlamak için 

yalnızca ekonomik sermaye ile sınırlı kalmak yerine, kültürel ve sembolik sermaye 

türlerini de göz önünde bulundurarak toplumsal alanın yapısını daha kapsamlı bir 

şekilde analiz edebiliriz. Bu yaklaşım, toplumsal eşitsizliklerin dinamiklerini ve 

sermayenin çeşitli biçimlerinin etkileşimlerini daha iyi kavrayabilmemize olanak tanır 

(Çabar, 2022, s. 16). 

2.5.1.1.  Ekonomik sermaye 

Pierre Bourdieu’nun sermaye kuramında ekonomik sermaye, merkezi bir öneme 

sahiptir. Bourdieu'ya göre ekonomik sermaye, doğrudan paraya çevrilebilen ve maddi 

kaynakları içeren bir sermaye biçimi olarak tanımlanır. Aynı zamanda mülkiyet hakları 

çerçevesinde kurumsallaştırılabilme özelliğine sahiptir. Genel anlamda sermaye 

kavramı düşünüldüğünde, ilk akla gelen ekonomik sermaye olup, bireylerin sahip 

olduğu finansal kaynaklar, mülkiyet ve parasal değerler üzerinden şekillenir. Ekonomik 

sermaye, bireyin maddi varlıklarını, gelir düzeyini ve iktisadi gücünü belirleyen temel 

faktördür. Bununla birlikte, ekonomik sermayeye sahip olmak, diğer sermaye türlerine 

erişimi ve dönüşümünü kolaylaştırarak bireyin toplumsal alandaki avantajlarını artıran 

kritik bir unsur hâline gelmektedir (Bektaş, 2024, s. 61). Bu nedenle, ekonomik 

sermaye, yalnızca maddi refahın değil, aynı zamanda kültürel, toplumsal ve simgesel 

sermaye biçimlerinin edinilmesi ve toplumsal alanda güç kazanılması açısından da 

belirleyici bir rol üstlenir. 

Bourdieu’nun sermaye anlayışı, birbiriyle etkileşim hâlinde olan kavramların bütüncül 

yapısını ortaya koyduğu için toplumsal hiyerarşi, net ve kesin sınırlarla 

ayrılmamaktadır. Bu durum, Bourdieu’nun Ayrım eserinde geliştirdiği üç boyutlu 

toplumsal uzam kavramsallaştırmasıyla daha iyi anlaşılabilir. Özellikle “Egemen sınıfın 

farklı fraksiyonlarına göre iktisadi sermayenin gösterge değişimleri” üzerine yaptığı 

çalışmada, kültürel ve ekonomik sermayenin birbirini nasıl etkilediği açık bir şekilde 

ortaya konmaktadır. Bourdieu’nun analizine göre, toplumdaki hiyerarşik yapı 

incelendiğinde, sanatçılardan sanayi ve ticaret patronlarına doğru ilerledikçe kültürel 

sermayenin hacminin azaldığı, buna karşılık ekonomik sermayenin sürekli arttığı 

görülmektedir. Bu durum, egemen sınıfın tekdüze bir yapıdan ziyade, kültürel ve 

ekonomik sermayenin birbirine göre değişkenlik gösterdiği çapraz bir örgütlenmeye 

sahip olduğunu ortaya koymaktadır. Böylece, Bourdieu, toplumsal güç ilişkilerinin 



44 
 

sadece ekonomik sermayeye indirgenemeyeceğini, kültürel ve diğer sermaye 

biçimlerinin de bu süreçte belirleyici olduğunu vurgulamaktadır (Bourdieu, 2015, s. 

179-180). 

2.5.1.2. Kültürel sermaye 

Bourdieu’nun sosyolojisinde kültürel sermaye, bireylerin bilgi birikimi, becerileri ve 

sembolik yeterlilikleri üzerinden toplumsal alandaki konumlarını belirleyen önemli bir 

sermaye biçimi olarak ele alınmaktadır. Kültürel sermayenin temel sorusu “Neyi 

biliyorsun?” şeklinde özetlenebilir ve bu sermaye, bireyin içinde yaşadığı toplumsal 

dünyada önemli kabul edilen değerler, normlar ve pratikler hakkında bilgi sahibi 

olmasını ifade eder. Bourdieu’ya göre kültürel sermaye, toplumsal yapıda farklı 

şekillerde ortaya çıkmakta ve edinilme biçimlerine göre çeşitlenmektedir. Bu sermaye 

türü, büyük ölçüde aile aracılığıyla miras alınabilirken, aynı zamanda eğitim kurumları 

ve diplomalar yoluyla da kazanılabilmektedir. Kültürel sermayenin bireylere toplumsal 

statü kazandırmadaki belirleyici rolü göz önüne alındığında, eğitim, okul ve akademik 

başarı gibi unsurların bu süreçte kritik bir işlev üstlendiği görülmektedir. Bu bağlamda, 

kültürel sermayenin etkisini somut bir örnekle açıklamak mümkündür: Orta sınıf bir 

ailenin çocuğu, daha iyi eğitim olanaklarına erişerek akademik başarı elde edebilirken, 

işçi sınıfından gelen bir çocuğun eğitim sürecinde başarısızlık yaşaması olasıdır. Bunun 

temel nedeni, orta sınıf ailelerin çocuklarına kültürel sermaye kapsamında 

değerlendirilen değerleri, bilgi birikimini ve becerileri erken yaşlardan itibaren 

aktarmasıdır. Dolayısıyla, bireylerin toplumsal hayattaki başarıları yalnızca bireysel 

çabalarına değil, aynı zamanda içinde yetiştikleri sosyal çevrenin kendilerine sağladığı 

kültürel sermayeye de bağlıdır (Bourdieu, 2015, s. 127). Bu çerçevede, kültürel 

sermaye, bireylerin eğitim süreçlerinde ve toplumsal hayatta elde ettikleri başarıların 

ardında işleyen, görünmez ancak yapısal bir belirleyici olarak kritik bir rol 

üstlenmektedir. 

Bourdieu'ya göre kültürel sermaye üç farklı biçimde ortaya çıkmaktadır: 

bedenselleşmiş, nesnelleşmiş ve kurumsallaşmış kültürel sermaye. Bu formlar arasında 

bedenselleşmiş kültürel sermaye, bireyin bedeninde ve zihninde taşıdığı, içselleştirdiği 

bilgi, beceri ve eğilimleri kapsar. Kişinin dil kullanımı, beğenileri, duruşu, jest ve 

mimikleri gibi unsurlar bu sermaye biçiminin temel bileşenleridir. Bedenselleşmiş 

kültürel sermaye, büyük ölçüde çocukluk döneminde aileden edinilen ve sosyalleşme 



45 
 

süreciyle içselleştirilen birikimler aracılığıyla şekillenir. Örneğin, bireyin okulda verilen 

pedagojik mesajları kavrayabilmesi, büyük ölçüde ailesinden edindiği dil becerileriyle 

ilişkilidir. Erken yaşlardan itibaren yüksek düzeyde dil yetkinliği kazanan birey, eğitim 

sürecinde aktarılan bilgi ve değerleri daha kolay benimseyebilir. Bunun yanı sıra, 

bedenselleşmiş kültürel sermaye yalnızca dil kullanımını değil, bireyin duruşunu, beden 

dilini ve iletişimde sergilediği jest ve mimikleri de içerir. Toplumsal etkileşim 

süreçlerinde bu unsurlar, bireyin kültürel sermaye düzeyini yansıtan önemli göstergeler 

olarak kabul edilmektedir. Böylece kültürel sermaye, yalnızca akademik bilgi ya da 

formel eğitimle sınırlı kalmamakta, aynı zamanda bireyin gündelik yaşam pratiklerine 

ve iletişim biçimlerine de nüfuz eden çok katmanlı bir yapı olarak ele alınmaktadır 

(Kayacı, 2023, s. 51). 

Bourdieu'ya göre kültürel sermaye, nesnelleşmiş ve kurumsallaşmış biçimlerde var 

olabilir. Nesnelleşmiş kültürel sermaye, sanat eserleri, bilimsel cihazlar gibi maddi 

nesnelerle temsil edilir; ancak bunları anlamak ve kullanmak için kültürel beceriler 

gereklidir. Kurumsallaşmış kültürel sermaye ise bireyin eğitim yoluyla edindiği 

diploma, sertifika ve unvanlar gibi resmi yeterlilikleri kapsar. Kültürel sermaye, hem 

aileden edinilen habitus hem de resmi eğitim kurumları aracılığıyla bireyin toplumsal 

statüsünü belirleyen önemli bir faktördür (Arun, 2014, s. 179). Bu doğrultuda, kültürel 

sermayenin farklı biçimlerde somutlaşması, bireylerin toplumsal alanlardaki 

hareketliliklerini ve sınıfsal konumlarını doğrudan etkileyen temel mekanizmalardan 

biri olarak değerlendirilmektedir. 

Kültürel sermaye, bireylerin doğumlarından itibaren kazandıkları önemli bir sermaye 

türüdür ve toplumsal alanda yer edinmelerine büyük katkı sağlar. Bourdieu, kültürel 

sermaye kavramı aracılığıyla kültürün toplumsal ilişkilerdeki merkezi rolünü ortaya 

koymaktadır. Bu kavram, toplumsal eşitsizlikleri açıklamaya yardımcı olmanın yanı 

sıra, kültürün nasıl yeniden üretildiğini de göstermektedir (Işıldak, 2024, s. 12). Böylece 

kültürel sermaye, bireylerin toplumsal konumlarını pekiştirmekle kalmayıp, mevcut 

sınıfsal yapıların yeniden üretiminde de kritik bir rol üstlenmektedir. 

2.5.1.3. Sosyal sermaye 

Bourdieu'ya göre sosyal sermaye, bireylerin kişisel ilişkiler yoluyla edindikleri ve 

toplumsal etkileşimler aracılığıyla güçlendirdikleri bir sermaye biçimidir. Sosyal 

sermaye, belirli göstergeler çerçevesinde toplumsal alan içerisinde kendini gösterir ve 



46 
 

sosyal ağlar üzerinden inşa edilir. Bu göstergeler arasında yeni kurulan dostluklar, iş 

ilişkileri ve insan kaynaklarıyla kurulan bağlantılar yer almaktadır. Sosyal sermayenin 

etkisiyle oluşturulan bu ilişkiler, bireyler arasında güven duygusunu pekiştirerek 

toplumsal bağların güçlenmesine ve sürdürülebilirliğine katkıda bulunur. Böylece, 

sosyal sermaye, bireylerin toplumsal konumlarını sağlamlaştırmalarına ve farklı 

alanlarda avantaj elde etmelerine olanak tanıyan önemli bir unsur hâline gelir (Işıldak, 

2024, s. 12). Bu bağlamda sosyal sermaye, bireyin içinde bulunduğu sosyal ağlar 

sayesinde elde ettiği kaynaklara erişimini sağlayarak, hem diğer sermaye türlerinin 

(ekonomik, kültürel ve sembolik) birikimini ve aktarımını kolaylaştırmakta hem de 

bireyin toplumsal alanlar içerisindeki konumunun istikrar kazanmasına ya da değişime 

uğramasına imkân tanımaktadır. Sosyal sermaye, bireylerin mevcut ilişkilerinin niceliği 

kadar niteliği tarafından da belirlenmekte; dolayısıyla bireyin toplumsal alanda sahip 

olduğu güç, bu ağlar içerisindeki etkileşim yoğunluğu, dayanışma biçimleri ve güven 

düzeyi gibi unsurlar aracılığıyla şekillenmektedir. Bu açıdan bakıldığında, sosyal 

sermaye yalnızca bireysel çıkarları destekleyen bir unsur değil, aynı zamanda toplumsal 

yapının yeniden üretiminde ve alanlar arası dinamiklerin belirlenmesinde kritik bir rol 

oynamaktadır. 

Sosyal ağın gücü, bireyin etkili bir şekilde harekete geçirerek faydalanabileceği ağ 

içindeki diğer faillerin sermaye birikiminin büyüklüğüne bağlıdır. Bir bireyin sosyal 

sermayesi, içinde bulunduğu topluluğun veya ilişki kurduğu bireylerin sahip olduğu 

sermaye türleri ve bunların hacmiyle doğrudan ilişkilidir. Eğer birey, kendi sermaye 

düzeyiyle orantılı bir sosyal çevre oluşturursa, bu durum ilişki ağındaki failler için 

sınırlı bir alışveriş imkânı sunar. Ancak birey, kendisinden daha donanımlı ve farklı 

sermaye türlerine sahip bireylerle etkileşime geçtiğinde, sermaye aktarımı ve paylaşımı 

daha dinamik bir hâl alır. Sosyal sermaye aracılığıyla kurulan ilişkiler, bireylere 

yalnızca maddi ve manevi kazanç sağlamanın ötesinde; iş olanakları sunma, akademik 

gelişimi ve entelektüel birikimi destekleme, daha geniş sosyal ağlara erişim imkânı 

sağlama gibi çeşitli avantajlar sunar. Bu bağlamda, bireyin sosyal sermayesinin hacmi, 

örtük bir biçimde ekonomik, kültürel ve simgesel sermaye birikimini de yansıtan bir 

gösterge niteliğindedir. Bu durum, sosyal sermayenin sahip olduğu “çarpan etkisini” 

ortaya koyarak, bireylerin toplumsal konumlarını güçlendirme sürecinde ne denli 

belirleyici bir rol oynadığını göstermektedir (Kayacı, 2023, s. 52). 

 



47 
 

2.5.1.4. Simgesel sermaye 

Bourdieu, simgesel sermaye kavramını, sermaye türleri arasındaki analitik ayrımlara 

dayanarak geliştirmiştir. Simgesel sermaye, diğer sermaye biçimleriyle sürekli bir 

karşılıklı etkileşim içinde tanımlanır ve özellikle ampirik araştırmalarında önemli bir 

yer tutar. Bourdieu, simgesel sermayeyi, ekonomik dünyanın dışında kalan ve simgesel 

düzeyde işleyen alanları incelemek için kullanır. Bu kavram, üretim, pazar, meta, 

egemenlik, iktidar ve bu unsurlara bağlı şiddet gibi toplumsal yaşamın soyut, simgesel 

boyutlarında işleyen mekanizmaların işleyişini çözümlemeyi amaçlar. Bourdieu, 

toplumsal yapı ile bilişsel yapı arasındaki karşılıklı ilişkinin önemini vurgulayarak, 

ikilikleri aşma yaklaşımının bir uzantısı olarak bu iki yapı arasındaki ayrımı yapay bir 

biçimde değerlendirmiştir. Toplumsal yapılar ile bilişsel yapılar arasındaki ilişkide, 

toplumsal dünyanın objektif bölünmeleri ile eyleyenlerin bunlara uyguladıkları görme 

ve bölme ilkeleri arasında bir tutarlılık mevcuttur (Kaplan ve Yardımcıoğlu, 2020, s. 

33). 

Bourdieu, simgesel sermaye ile habitus arasında bir bağlantı kurar. Çünkü habitus, 

aktörlerin kazandığı kültürel kodları ve kültürel mirası temsil ederken, simgesel 

sermaye geçmişin izlerini yansıtan bir sembolik durum olarak ortaya çıkar. Simgesel 

sermaye, Bourdieu’nun diğer sermaye türlerinin birleşimiyle şekillenen bir kavramdır. 

Diğer sermaye türlerinde elde edilen kazanımlar, yaşantılar, maddi ve manevi değerler, 

elde edilen güç gibi unsurlar, simgesel sermayenin göstergeleri olarak kabul edilir 

(Işıldak, 2024, s. 14). Pierre Bourdieu’nün sermaye türleri teorisi, ekonomik, kültürel, 

sosyal ve sembolik sermaye kavramları üzerinden bireylerin toplumsal alandaki güç 

dinamiklerini ve eşitsizlikleri açıklayan kapsamlı bir analiz aracıdır. Bu kavramsal 

çerçeve, toplumsal yapıların, sınıf ilişkilerinin ve kültürel farklılıkların derinlemesine 

analiz edilmesi gereken çalışmalarda, ampirik araştırmaların kuramsal temelini 

oluşturmada vazgeçilmez bir rol oynar. 

2.5.2. Alan 

Alan, toplumsal uzamda yer alan farklı konumların karşılıklı ilişkilerinden oluşan bir 

bağlantı ağı olarak tanımlanabilir. Toplumsal failler belirli konumlara yerleşmiş 

durumdadır ve alanlar, faillerin doğrudan etkileşimde bulundukları sosyal mekânlar 

olarak işlev görmektedir. Toplumsal yapıda birden fazla eylem alanı bulunmakta olup, 

bireyler ellerinde bulundurdukları sermaye türüne bağlı olarak bu alanlarda 



48 
 

konumlanmakta ve mücadele etmektedirler. Başka bir deyişle, alanlar sermaye ile 

ilişkili olarak anlam kazanmaktadır. Sermaye türleriyle bağlantılı olarak toplumsal 

yapıda çeşitli alanlar bulunmaktadır. Bunlar arasında spor, sanat, müzik, ekonomi ve 

hukuk gibi farklı alanlar yer almaktadır. Belirli bir alanda etkili olabilmek ve o alan 

üzerinde tahakküm kurabilmek için, ilgili alanın gerektirdiği sermaye türüne sahip 

olmak gerekmektedir. Örneğin, sanat alanında varlık gösterebilmek için kültürel 

sermayenin belirli bir düzeyde olması gerekmektedir. Ayrıca, sermaye türleri 

birbirleriyle karşılıklı etkileşim hâlindedir ve birinin varlığı diğerinin oluşumunu ve 

gücünü doğrudan etkileyebilmektedir. Bunun yanı sıra, toplumsal failler yalnızca alan 

içinde konumlanmakla kalmayıp, aynı zamanda alanın yapısını dönüştürebilme, 

geliştirebilme ya da değerini düşürebilme kapasitesine de sahiptirler (Keller, 2023, s. 

17). Bu çerçevede, her alan, özgün yapısal düzenlemeleri, iktidar mekanizmaları ve 

meşruluk kriterleri doğrultusunda kendi özerk mantığını üretirken, toplumsal faillerin 

bu alan içerisindeki konumlanışları, ellerinde bulundurdukları sermaye türlerinin 

niceliği ve niteliğiyle belirlenmekte; böylece alanın içsel dinamikleri, tarihsel süreç 

içerisinde sürekli bir dönüşüm ve yeniden üretim süreci sergilemektedir. 

Alan içerisinde “egemenler” ve “yeni girenler” olmak üzere iki temel aktör 

bulunmaktadır. Alanın egemenleri, sahip oldukları konumu muhafaza etmek amacıyla, 

alanın önceden belirlenmiş kurallarını koruma yönünde stratejiler geliştirmektedirler. 

Buna karşın, alana yeni giren aktörler, alan içerisinde yer edinmek, avantaj sağlamak ve 

egemen konuma yükselmek amacıyla alanın mevcut kurallarını esnetme veya 

değiştirme eğilimindedirler. Bu durum, alan içinde sürekli bir mücadele ve çatışma 

dinamiğini beraberinde getirmektedir. Bu mücadele, tüm toplumsal alanlar için geçerli 

bir olgudur. Alanın egemenleri, alana daha erken girdikleri için görece daha fazla 

sermayeye sahiptirler ve sahip oldukları bu avantajı kaybetmemek adına savunmacı bir 

tutum sergilemektedirler. Mevcut alan düzeninin ideal olduğunu savunarak dönüşümün 

gereksiz olduğunu ileri sürerler. Ancak, herhangi bir dönüşüm kaçınılmaz hâle 

geldiğinde, bu sürecin kendi kontrolleri altında gerçekleşmesini tercih ederler. Öte 

yandan, alana yeni giren aktörler, öncelikle sermayelerini artırmak amacıyla egemenleri 

takip ederler. Ancak, yeterli sermaye birikimine ulaştıklarını düşündüklerinde, mevcut 

düzeni sorgulamak ve egemen konuma geçmek amacıyla yeni stratejiler geliştirirler. Bu 

karşıt yönelimler, alan içinde sürekli bir rekabet ve çatışma ortamı yaratarak, alanın 

dinamik ve değişken bir yapı kazanmasına neden olmaktadır (Palabıyık, 2020, s. 137).  



49 
 

2.5.3. Habitus 

“Habitus” kavramının kökenlerine inilirse, ilk olarak Aristoteles’in “hexis” terimi 

üzerinden bir tanımlama yaptığı görülmektedir. Aristoteles, “hexis” kavramını bireyin 

huylarını ve yeteneklerini ifade etmek için kullanmıştır. Mauss ise bu kavramı, kolektif 

ve bireysel bilincin ürünü olarak tanımlamıştır. Bu bağlamda, alışkanlıklar kişilik 

üzerinde bir etki yaratarak kültür, eğitim ve dönemin modası ile şekillenir. Bourdieu, bu 

düşünürlerin fikirlerinden etkilenerek kendi “habitus” kavramını geliştirmiştir ve bu 

tanım, günümüze kadar gelen en kapsamlı ve etkili tanımlardan biri olmuştur. 

Bourdieu'ye göre, habitus yalnızca bireyin kazandığı alışkanlıkları ifade etmekle sınırlı 

değildir. Habitus, bireyin toplumsallaşma süreci aracılığıyla kazandığı alışkanlıkların 

bedende somutlaşmış hâlidir. Bu anlamda, habitus, bireyin kendisini bütünsel bir 

şekilde kapsayan ve içsel ile dışsal düzeyde çeşitli yollarla dışa vurulan bir yapıyı temsil 

eder (Kaplan ve Yardımcıoğlu, 2020, s. 27).  

Pierre Bourdieu'nün habitus kavramı, bireyin toplumsal sınıfıyla doğrudan ilişkili olup, 

bireyin içinde bulunduğu çevreye bağlı olarak şekillenmektedir. Bourdieu'ya göre, bir 

birey farklı bir habitus alanına girdiğinde, kendi habitusunda da belirli değişimler 

meydana gelir. Bu kavram, bireyin yaşadığı çevre, sosyo-kültürel deneyimler ve 

toplumsal pratikler çerçevesinde şekillenen düşünce yapısını, eylemlerini ve geleceğe 

yönelik perspektifini belirleyen bir yapı olarak değerlendirilmektedir. Dolayısıyla birey, 

içinde bulunduğu çevreyi değiştirdiğinde habitus da dönüşüme uğrayacaktır. Ancak, 

geçmişte edinilen alışkanlıklar büyük ölçüde devam eder ve bireyin davranışlarında 

süreklilik arz eder. Bu bağlamda, habitus yalnızca sınıfsal bir farklılığı ifade etmekle 

kalmayıp, aynı zamanda bireyin alışkanlıklarının sürekliliğine de işaret etmektedir. 

Daha açık bir ifadeyle, habitus bireyin içinde bulunduğu toplumsal alanda edindiği 

giyim tarzı, dil kullanımı, estetik ve kültürel tercihleri gibi pratikleri içeren bir yapıdır. 

Bu pratikler, bireyin yaşam tarzını ve kimlik inşasını belirleyen temel unsurlar arasında 

yer almaktadır. Sonuç olarak, habitus bireyin içinde bulunduğu toplumsal bağlam 

çerçevesinde edindiği ve zamanla içselleştirdiği alışkanlıklar bütünü olarak 

değerlendirilebilir (Yarış, 2023, s. 4). Bu çerçevede, habitusun dönüştürülebilir ancak 

tamamen ortadan kaldırılamaz bir yapıya sahip olması, bireylerin geçmiş 

deneyimlerinin ve içselleştirilmiş pratiklerinin yeni toplumsal koşullar altında dahi 

davranışlarını ve algılayış biçimlerini derinden etkilemeye devam ettiğini 

göstermektedir. 



50 
 

Habitus, bireyin eylemlerini belirleyen temel bir yapı olup, günlük yaşamda sergilenen 

pratikler habitus çerçevesinde biçimlenmektedir. Farklı habituslara sahip bireyler, 

gündelik yaşam pratiklerinde de farklılaşan davranışlar sergilemektedir. Örneğin, 

sosyoekonomik açıdan avantajlı bir ailede yetişen bir birey, ailesinin mali olanakları 

sayesinde ekonomik kaygılar taşımadan yaşamını sürdürebilir ve tüketim pratiklerinde 

daha geniş bir hareket alanına sahip olabilir. Buna karşılık, düşük sosyoekonomik 

koşullarda büyüyen bir birey, benzer tüketim olanaklarına sahip olamayacağı gibi, 

tüketim alışkanlıklarını da daha sınırlı ekonomik kaynaklar doğrultusunda 

şekillendirmek zorunda kalacaktır (Yarış, 2023, s. 4). Bu bağlamda, habitus yalnızca 

bireylerin mevcut toplumsal konumlarının bir yansıması olmakla kalmaz; aynı zamanda 

onların dünyayı algılayış biçimlerini, tercihlerini, davranış kalıplarını ve eylem 

stratejilerini belirleyerek toplumsal alanlar içerisindeki hareketlerini yönlendirir ve 

sınırlar; böylece bireyler, çoğu zaman farkında olmaksızın, mevcut toplumsal yapının 

sürekliliğine ve yeniden üretimine katkıda bulunurlar. 

Habitus, bireyin deneyimlerine dayalı olarak şekillenen ve strateji üretme kapasitesine 

sahip olan bir ilke olmanın yanı sıra, bireysel eylemlere belirli bir yönelim ve 

karakteristik özellik kazandıran bir yapıdır. Aynı zamanda, bireyin arzularını, toplumsal 

ilişkiler içerisindeki konumunu ve bu ilişkilerden elde edebileceği kazanımlara yönelik 

beklentilerini belirleyen eğilimler bütününü ifade etmektedir (Doğan S. , 2021, s. 26).  

Bireyin toplumsallaşma sürecinin başladığı aile kurumu, alışkanlıkların edinildiği temel 

mekânlardan biridir. Bu alışkanlıklar, zamanla bireyin deneyimlerini şekillendirerek 

belirli bir yönelim kazanmasını sağlar. Birey, edindiği deneyimler doğrultusunda 

yaşamına yön verir ve habitusunu inşa eder. Sosyal alanlar, bireyin habitusunu 

belirleyerek, onun belirli tercihlerde bulunmasına zemin hazırlar. Habitus, bireyin 

seçimlerini yönlendiren temel bir yapı olarak, bireyin içinde bulunduğu toplumsal 

bağlam ve sahip olduğu imkânlar çerçevesinde kararlarını şekillendirmesine aracılık 

etmektedir (Yarış, 2023, s. 5). 

Habitus, toplumsal alanların inşasında belirleyici bir rol oynarken, bireylere kimlik 

aktarımında da etkili bir mekanizma işlevi görmektedir. Bu kimlik aktarımı, bireyin 

aidiyet duygusunun güçlenmesine katkıda bulunur. Böylelikle birey, mensubu olduğu 

sosyal grup veya sınıfın düşünsel ve pratik yönelimlerini içselleştirerek, bu doğrultuda 

davranış sergilemekten kaçınmaz. Sonuç olarak, bireyin aidiyet hissinin oluşumunda ve 

pekişmesinde habitus belirleyici bir unsur olarak ortaya çıkmaktadır (Omurtak, 2019, s. 



51 
 

4). Bourdieu’nün habitus kavramı, bireylerin belirli kültürel veya alt kültürel bağlamlar 

içinde yaşamaları sonucunda zihinlerinde oluşturdukları bilişsel şemaları ve bilgi 

birikimini ifade etmektedir. Toplumsallaşmanın ilk aşamasının gerçekleştiği aile 

kurumu, bireyin alışkanlıklar edinmesinde, kültürel ve dilsel kodları öğrenmesinde ve 

gelecekteki yaşam pratiklerini şekillendirmesinde merkezi bir rol üstlenmektedir. Birey, 

ailesinden aktarılan kültürel kalıpları içselleştirerek, ailesinin yaşam tarzına dair belirli 

pratikleri benimsemektedir. Dezavantajlı sosyoekonomik koşullara sahip ailelerin 

çocukları, mevcut yaşam standartlarından hoşnutsuzluk duyabilir ve daha yüksek bir 

yaşam seviyesine ulaşma arzusu taşıyabilir. Ancak, habitus kuramı çerçevesinde 

değerlendirildiğinde, bu bireylerin toplumsal hareketlilik yoluyla yaşam standartlarını 

yükseltmeleri yapısal sınırlamalar nedeniyle güçlük arz etmektedir. Bourdieu, bireyin 

ailesinden edindiği alışkanlıkların süreklilik gösterdiğini ve sosyal çevrenin 

belirleyiciliğinin güçlü bir şekilde devam ettiğini öne sürmektedir. Habitus, bireye 

belirli bir eylem alanı sunarak kısmi dönüşümlere olanak tanısa da, özünde sahip olduğu 

temel yapıyı büyük ölçüde korumaktadır (Yarış, 2023, s. 5). Bu doğrultuda, bireyin 

yaşamı boyunca karşılaştığı yeni deneyimler ve farklı toplumsal alanlardaki etkileşimler 

habitusta belirli ölçüde değişim yaratabilse de, bu değişimlerin derinlemesine ve köklü 

bir dönüşüme yol açması, bireyin içselleştirdiği yapısal sınırların ve tarihsel olarak 

birikmiş pratiklerin direnci nedeniyle oldukça sınırlı kalmaktadır. 

Habitus, bireyin sosyalleşme süreci boyunca edindiği deneyimleri ve bu deneyimlere 

dayalı olarak, bulunduğu toplumsal alanlara uyum sağlamak amacıyla geliştirdiği 

tutumları ifade etmektedir. Bu deneyimler ve tutumlar, bireyin değerlerinin bir 

yansıması olarak ortaya çıkmaktadır. Bourdieu'ye göre, sınıfsal farklılıklar, toplumsal 

faillerin bireysel farklılıklarının bir sonucu olarak şekillenir. Farklı sınıflardan gelen 

bireyler yalnızca sermaye türleri ve toplumsal alanlara göre ayrılmazlar; aynı zamanda 

bireysel nitelikleri bakımından da birbirlerinden farklıdırlar. Bu farklılıklar, gündelik 

hayat pratiklerinde somut bir şekilde kendini gösterir ve bireylerin toplumsal 

konumlarını pekiştirir (Palabıyık, 2020, s. 12).  Bu çerçevede, habitus kavramı, 

bireylerin toplumsal alanlara adapte olma süreçlerini ve bu süreçlerin sınıfsal 

konumlarla nasıl örtüştüğünü anlamamıza olanak tanır. Sınıfsal farklılıklar yalnızca 

ekonomik sermaye ile değil, aynı zamanda kültürel, sosyal ve sembolik sermaye ile de 

şekillenir; bu da bireylerin toplumsal yaşamda nasıl bir tutum geliştireceklerini, hangi 

değerleri içselleştireceklerini ve hangi pratikleri benimseyeceklerini belirler. Özetle, 



52 
 

Bourdieu'nün habitus teorisi, bireyin ailesinin sosyoekonomik koşulları, kültürel arka 

planı ve yaşam standartlarının, onun toplumsal konumunu, değerler sistemini ve 

gelecekteki sosyal hareketliliğini şekillendiren temel faktörler olduğunu 

vurgulamaktadır. Bu bağlamda, habitus, bireyin toplumsal dünyada etkileşimde 

bulunduğu ortamlar ve bu ortamlarla kurduğu ilişkiler doğrultusunda geliştirdiği 

davranış kalıplarını ve tutumları ifade eder. Ailevi ve sosyoekonomik faktörler, bireyin 

toplumsal sınıfını ve bu sınıfın ona sunduğu fırsatlar ile kısıtlamaları belirlerken, aynı 

zamanda bireyin toplumsal alandaki eylemlerini ve stratejilerini de biçimlendirir. Bu 

süreç, bireylerin toplumsal yapılar içinde nasıl bir yer edinecekleri ve sosyal mobiliteyi 

ne ölçüde gerçekleştirebilecekleri üzerinde doğrudan bir etki yaratır. 

  



53 
 

3. MEDYA VE MEDYA TARİHİ 

3.1.  Medya Kavramı 

Medya terimi köken olarak incelendiğinde Latince bir kavram olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Latince bir sözcük olan medium sözcüğünün çoğul haliyle medya kavramı 

ortaya çıkarılmıştır. Medya kavramı, herhangi bir bilgi çeşidinin insanlara ya da 

gruplara aktarma biçiminde eyleme geçirilen bilgi ve eğlenme gibi bireylerin genel 

sorumluluklara sahip olan işitsel, görsel, yazılı, basılı tüm araçlar bütünü şeklinde ifade 

edilebilmektedir (Zafer ve Vardarlıer, 2019, s. 356). Medya, her türlü sözlü, yazılı, 

görsel metin ve imgeleri barındıran çok geniş iletişim araçlarını içerisine alan bir 

kavramdır. Medya kavramının içerisine gazeteler, dergiler, kitaplar, broşürler gibi 

basılı, televizyon, sinema gibi görsel, radyo gibi de işitsel kitle iletişim araçları 

girmektedir. Günümüzde internet, sosyal medya gibi yeni araçlar medyanın içerisine 

dahil olmuştur. Medya’nın öncelikli işlevi haber ve bilgi vermektir. Medya bu şekilde, 

bireylerin yakın ya da uzak çevre hakkında bir bilgi edinmesine katkıda bulunmaktadır. 

Her şeyin çabuk ve sürekli değiştiği bir dönemde yaşamaktayız. Bu farklılaşma ve 

değişiklik, geleneklerimizde, davranış biçimlerimizde, inanç ve tutumlarımızda, dinî 

görüşlerimizde ve bakış açımızda kendisini fazlasıyla göstermektedir. Bireysel ve 

toplumsal yaşamımızda kesin bir gözle görülen bu farklılaşmada en büyük 

dinamiklerden bir tanesi hiç şüphesiz medyadır (Kurşun, 2017, s. 29). 

Medya, yazılı, sesli ve görsel içeriklerin dağıtımını, yayınını veya iletişimini yapan her 

türlü iletişim tekniği olarak ifade edilebilmektedir (Özdemir, 1998, s. 35). Medya 

kavramı, hayat içerisinde hem insan hem de toplum üzerinde doğrudan ya da dolaylı bir 

biçimde etkilere sahip olan birçok olay ve olgunun açıklanmasında kullanılır. Aynı 

zamanda bu hususların meydana gelmesinden sorumlu tutulan bir yapıya işaret 

etmektedir. Medya, toplumda bilgi ve haberlerin iletilmesi, eğlence sağlanması, kültürel 

ifadeye katkıda bulunulması ve genel olarak iletişimin sağlanmasına aracılık eden bir 

yapı olarak tanımlanmaktadır. (Çıtak, 2016, s. 75). Medya, yazılı, görsel ve işitsel 

olmak üzere çeşitli iletişim araçlarını içermektedir. Bu araçlar, bilgi ve içeriği geniş 

kitlelere aktarmak, düşünce ve kültürleri paylaşmak, eğlendirmek ve toplumsal 

etkileşimi artırmak maksadıyla kullanılmaktadır.  



54 
 

Medya, bulunduğumuz dünyada büyük önem kazanmıştır. Günümüzde, çevremizde 

bulunan neredeyse tüm araç ve gereçler birer medya aracı haline gelmiş ve farklı 

kaynaklardan bilgi edinme sürecinde önemli bir seçenek konumuna ulaşmıştır. 

Günümüz dünyasında medya, kitlelerin algılarını belirli bir doğrultuda şekillendirme 

potansiyeline sahip olup, bazı olayları ön plana çıkararak ya da dramatize ederek 

bireylerin bu olaylara yönelik ilgisini artırabilmektedir. Eleştirel medya okuryazarlığına 

sahip bireyler, medya içeriklerini sorgulayıcı bir yaklaşımla değerlendirirken; medya 

mesajlarını doğrudan kabul eden bireyler, medya tarafından sunulan söylemleri olduğu 

gibi benimseyebilmektedir. (Pembecioğlu, vd. diğ., 2018, s. 181). 

Medyanın tarihi, insanlığın iletişim araçlarını kullanma tarihine dayanmaktadır. Medya, 

bilgiyi aktarmak, kültürü paylaşmak, toplumu bilgilendirmek, eğlendirmek ve bilinç 

dünyasını şekillendirmek amacıyla ortaya çıkan bir dizi iletişim aracını içermektedir. 

Medyanın tarihî dönüşümü, teknolojik gelişmeler, kültürel değişimler ve toplumsal 

ihtiyaçlar doğrultusunda şekillenmiştir. Medyanın zaman içerisinde geçirdiği değişim, 

Taş Devri, yazının bulunması, matbaanın icadı, gazetelerin doğuşu, fotoğrafın ve 

telgrafın kullanımı, Radyo ve Televizyon Çağı ve sosyal medyanın yükselişi olarak 

adlandırılabilir. 

3.2. Medyanın Kısa Tarihçesi 

İnsanların kendilerini ve çevrelerini kavrayabilme süreçlerinde işaret ve semboller 

yeterli olmamaya başladığında, bu eksikliğin giderilmesi amacıyla sesli iletişim 

biçimlerinin evrimleştiği ve dilin, seslerin organize bir biçimde kullanılmaya 

başlanmasıyla geliştiği öne sürülmektedir. Bu evrimle birlikte sembollerin ve sinyallerin 

yerini söz almıştır. İnsanların sembollerle algıladıkları görüntüleri kaydetme çabaları, 

M.Ö. 3000’lere kadar uzanır. İlk yazılı sistemlerin ortaya çıkışı ise M.Ö. 3500’lü 

yıllarda Sümerliler’in çivi yazısı ile başlamıştır. Mısır, Mezopotamya, Çin ve Maya 

uygarlıkları da benzer şekilde sembollere dayalı kaydetme yöntemlerini kullanmışlardır. 

Fenikeliler ise, günümüz alfabesinin temellerini oluşturan sembollerle yazı sistemini 

geliştirmişlerdir. Milattan sonra 800'lerde Çinliler, kitap basımında blok baskı 

yöntemini geliştirerek bu süreci ilerletmişler ve hareketli tipografi sistemine geçişle 

birlikte kitapların üretimi hız kazanmıştır. Bu aşamadan sonra kitap üretimi hızla artmış 

ve bilgi aktarımı önemli bir dönüşüm geçirmiştir. Bu evrimsel süreçle birlikte, bilginin 



55 
 

üretilmesinden çok, bilginin yayılma ve aktarılma süreci öncelik kazanmış ve bu 

doğrultuda basım evlerinin kurulması gerekliliği doğmuştur. (Türkmen, 2011, s. 36). 

20. yüzyılın en mühim olaylarından biri radyonun keşfedilmesidir.1827 tarihinde 

Amerikalı Savary, 1840’ta Joseph Henry, sonrasında ise İngiliz Maxwell radyo 

konusunda çalışıp, çeşitli deneyler yapmışlardır. Yapılan çalışmaların sonucunda 

elektrik boşalımı ile uzaya elektromanyetik dalgalar gönderilebilmesinin mümkün 

olduğunu keşfetmişlerdir (Özdemir, 1998, s. 38). Radyo, elektronik dalgalar sayesinde 

ses yayını yapmaktadır. Radyo, haberlerden müziğe, eğitim programlarından eğlenceye 

kadar birçok farklı içeriği dinleyicilere ulaştırmaktadır. Radyo, geleneksel medya türleri 

arasında ekonomik açıdan en uygun olanlardan biri olarak bilinmektedir. Radyo 

dinleyicileri, radyoyu araba kullanırken, evde iş yaparken veya çalışırken günün her 

anında dinlemeyi tercih edebilmektedir. Radyo aracılığıyla verilen reklamlar, 

dinleyicilerin bir marka hakkındaki görüşlerini artırabilmektedir. Aynı zamanda radyo 

reklamları, televizyon reklamlarına oranla ekonomik olarak daha ucuzdur (Kozan, 2019, 

s. 20). 

Kitle iletişim araçları arasında en etkili, en yaygın ve en güçlü olanı kuşkusuz 

televizyondur. Ancak televizyonun teknik olarak olgunlaşma süreci, özellikle iki dünya 

savaşı arasındaki dönemde uzun bir zaman almış ve kitle iletişim aracı olarak ancak 

1950'li yıllarda tam anlamıyla şekillenmiştir. Televizyonun teknolojik gelişiminde, 

askeri araştırmalar ve savaş sanayilerinin teknolojik yeniliklere uyum sağlama 

çabalarının önemli bir rol oynadığı söylenebilir. 1980'lere kadar radyo ile rekabet 

halinde olan televizyon, aynı dönemde hükümetlerin denetiminde, gelişmiş kültürle 

popüler kültür arasında bir sentez oluşturmayı amaçlayan kamu televizyonları biçiminde 

evrilmiştir (Türkmen, 2011, s. 38).  

Televizyon kelimesi, “uzak” anlamındaki Yunanca “tele” ve “görme” anlamı taşıyan ve 

Latince “visio” kelimesinden gelmektedir. Bu bağlamda, televizyonun kelime anlamı 

uzaktakini görmektir. Bu özelliği ile de bireyin görme duyusunun ulaşabildiği en uzak 

yerdir. 1970’li tarihlerin sihirli kutusu olarak adlandırılan televizyon, günümüz 

dünyasında teknolojinin oluşturduğu en önemli ve işlevli kitle iletişim aracı olma 

ayrıcalığını devam ettirmektedir (Erengezgin, 1993, s. 7). 

Televizyonun icadı, bilgi ve eğlence kaynaklarının bireylerin yaşamına entegrasyonunu 

önemli ölçüde kolaylaştırmış ve televizyon, insanların günlük yaşamlarında merkezi bir 



56 
 

yer edinmiştir. Görsel ve işitsel etkileşimi bir arada sunma kapasitesi, televizyonun 

toplumsal etkisini pekiştirmiştir. Televizyon, haberlerin ve diğer bilgi içeriklerinin hızlı 

ve geniş kitlelere iletilmesinde kritik bir araç haline gelmiştir. “Televizyon çağı” olarak 

tanımlanan dönemde, televizyonun toplum üzerindeki etkisi büyük ölçüde belirleyici 

olmuş; kültürel, politik ve sosyal yaşamda derinlemesine dönüşümlere yol açmıştır. Bu 

bağlamda, televizyonun icadı, 20. yüzyılın sonlarında iletişim, kültür ve toplum 

açısından önemli bir dönüm noktası olarak kabul edilmektedir. Günümüzde ise internet 

ve dijital iletişim teknolojilerinin yükselmesiyle birlikte, televizyonun rolü ve etkisi 

daha da güçlenmiş ve dönüşmüştür (Talipoğlu, 2024, s. 235). 

Medyanın tarihi, teknolojik gelişmeler, kültürel farklılaşmalar ve toplumsal ihtiyaçlar 

etrafında dönerek, iletişim biçimlerini ve medya kullanımını sürekli olarak 

dönüştürmüştür. Geleneksel medyanın yanı sıra dijital medyanın popülerliğinin artması, 

yükselmesi, bilgiye ulaşmadaki kolaylık, etkileşimli içeriklerin fazlalaşması ve küresel 

iletişimdeki büyük değişimler gibi birçok etken medyanın günümüzdeki haline 

dönüşmesine olanak sağlamıştır. 21. yüzyıl, medya ve iletişim alanında birçok önemli 

değişimlere tanıklık etmiştir. Teknolojik ilerlemeler, dijitalleşme, sosyal medyanın 

yükselişi ve haberlerin hızlı yayılması gibi faktörler, medya yapısını geliştirmiş, 

dönüştürmüş ve bilgiye erişimi büyük ölçüde kolaylaştırmıştır (Çalışkan ve Mencik, 

2015, s. 256). 

Yirmi ve yirmi birinci yüzyıldan itibaren medya alanında meydana gelen önemli 

gelişmeler toplumsal değişimi beraberinde getirmiştir. 21. yüzyılın en belirgin 

özelliklerinden biri dijitalleşmedir. Geleneksel medya organları, haber kaynakları, 

televizyon ve radyo kanalları çevrimiçi platformlara taşınmıştır. İnternet üzerinden 

erişilebilen haber siteleri, çevrimiçi dergiler ve diğer dijital içerikler, bilgiye ulaşımı ve 

paylaşımı kolaylaştırmıştır. Özellikle sosyal medya, haberin hızla yayılmasını 

sağlayarak olaylara anında tepki gösterilmesine olanak tanımıştır. Haberler, kullanıcılar 

arasında popüler etki yaratma eğilimindedir ve bir konu dünya genelinde hızlı bir 

biçimde yayılabilmektedir (Kurşun, 2017, s. 29). 

Bireyler artık medya sayesinde sosyalleşebilmekte, eğlenmekte ve tüm dünyadan 

haberdar olabilmektedir. Günümüzde bireyler hayatlarını kitle iletişim araçları 

sayesinde daha aktif bir biçimde sürdürebilmektedir. Özellikle günümüzde televizyon 

izlemek ülkemizde olduğu gibi dünyanın bütün bölgelerinde boş zamanı doldurmak için 

yapılan etkinliktir. İnsanlar günlerinin en az üç, dört saatini televizyon başında 



57 
 

geçirmektedir. Özellikle televizyon tüm toplum sınıflarını ortak bir alana toplayan kitle 

iletişim aracıdır. Birçok toplumda televizyon boş zamanı doldurmak için yapılan 

etkinlik olmuş ve zamanla bireyleri kendisine bağımlı bir hale getirmiştir (Almasoodı, 

2021, s. 4). Bu bağlamda, televizyonun sadece bir eğlence aracı olmanın ötesinde, 

bireylerin gündelik pratiklerini, toplumsal aidiyetlerini ve hatta düşünsel çerçevelerini 

şekillendiren önemli bir ideolojik aygıt olduğu söylenebilir. 

3.3.  Medyanın Görevleri 

İnsanlık, tarih boyunca yaşadığı dönemi anlamak ve kendisinden önceki toplumları 

tanımak amacıyla sürekli bir bilgi edinme gereksinimi duymuştur. Bu süreç, gelecek 

kuşaklara miras bırakılacak kültürel ve tarihsel bir olgu haline gelmiştir. Medya, 

bireylerin özellikle iletişim ve bilgilendirme gereksinimlerini karşılamak amacıyla 

ortaya konmuş ve süreç içerisinde gelişim göstermiştir. Geçmişten günümüze kadar, 

medya bireylerin tecrübelerini paylaşmalarını, fikir alışverişinde bulunmalarını ve bilgi 

edinmelerini sağlamıştır. Bu bağlamda, medyanın, haber iletme, eğitim ve eğlence gibi 

birçok önemli işlevi bulunmaktadır (Kurşun, 2017, s. 37). 

Bilgi vermek, medyanın en büyük ve en önemli özelliğidir. Medyanın temel 

işlevlerinden biri, insanların ihtiyaç duyduğu bilgiyi sağlamaktır. Yararlı ve zararlı 

yiyecekler, çevre kirliliği, sigaranın zararları ve toplumsal olaylar gibi konularda 

bireylerin bilgilendirilmesi gerekmektedir. Bilgiye en etkili şekilde ulaşılan medya türü 

ise görsel medya olarak öne çıkmaktadır. Görsel medya, bireylerin kişisel özelliklerini 

ve çevresini etkilemektedir. Medyanın yarattığı etki, bireylerin becerileri ile bilgi 

gereksinimleri arasında bir bağ kurmaktadır. Bu bağın sonucunda, medya bilgilendirme 

işlevini yerine getirmektedir (Almasoodı, 2021, s. 12). Haber kanalları, gazeteler ve 

dijital kaynaklar aracılığıyla güncel olaylar hakkında insanlara bilgi akışı 

sağlanmaktadır. İnsanlar, kendisini ilgilendiren veya ilgilendirmeyen tüm olaylar 

hakkında bilgi sahibi olmak istemektedir. Bu nedenle, bireyler bilgilenme 

gereksinimlerini karşılamak amacıyla medyadan faydalanmaktadır.  

Eğlendirme işlevi, bireylerin gün içinde maruz kaldıkları stres, öfke ve yorgunluğu 

azaltarak daha keyifli vakit geçirmelerine katkı sağlaması açısından medya içinde 

önemli bir yer tutmaktadır. Özellikle televizyon, bireylerin rahatlaması ve eğlenmesi 

amacıyla çeşitli programlar sunmaktadır. Bu programların temel hedefi, izleyicilere 

hoşça vakit geçirme imkânı tanımaktır. Günümüzde medya, en yaygın kullanılan 



58 
 

eğlence araçlarından biri hâline gelmiş olup bireyler, düşük maliyetle ve kolay erişim 

sağlayarak eğlence gereksinimlerini karşılamaktadır. Televizyonun geniş kitlelerce 

tercih edilmesinin başlıca nedeni, farklı sosyoekonomik gruplardan bireyler için 

erişilebilir olmasıdır (Kurşun, 2017, s. 38). 

İnsan, hayatın getirdiği mücadelelerden etkilenmekte ve bunalmaktadır. İnsan, tarih 

boyunca eğlence aracılığıyla bu bunalımdan uzaklaşma ve rahatlama çabasında 

olmuştur. Medya, bireylerin bu çabasına yanıt olarak eğlence programları sunmaktadır. 

Televizyon programları, radyo programları, filmler ve diğer eğlence içerikleri 

aracılığıyla izleyicilere eğlence imkânı sağlanmaktadır (Özdemir, 1998, s. 35). 

Günümüzde kitle iletişim araçları, bireylerin boş zamanlarını değerlendirmelerinde en 

önemli konumda yer almaktadır. Bireylerin boş zamanlarını değerlendirmede en önemli 

araç olan medya, bu işlevi sayesinde bireylere hem ekonomik açıdan avantajlı hem de 

kolay erişilebilir bir biçimde eğlence imkânı sunmaktadır. Televizyon, insanların 

fiziksel olarak ulaşamadıkları pek çok mekânı ekranlara taşırken; radyo, müzik 

aracılığıyla bir eğlence aracı işlevi görmektedir. Kitaplar ise okuyucuları farklı 

dünyalara taşıyarak bireylerin keyifli vakit geçirmelerine katkı sunmaktadır (Delal, 

2018, s. 29). 

Medyanın, bilgi sağlama ve eğlence sunma işlevlerinin yanı sıra en önemli 

görevlerinden biri de medya takipçilerini eğitmektir. Bireylerin eğitimi konusunda en 

büyük sorumluluğa sahip olan medya araçları televizyon ve internettir. Geçmişten 

günümüze eğitim alanında televizyon, önemli bir konuma sahip olmuştur. 

Televizyonun, hemen her evde bulunması nedeniyle erişim sağladığı kitle oldukça 

geniştir. Ayrıca, görsel ve işitsel bir yapıya sahip olması, bireylerin eğitilmesi sürecinde 

kritik bir işlev üstlenmektedir (Türkmen, 2011, s. 45). Medyayı yalnızca bir eğlence ya 

da iletişim aracı olarak görmek, medyanın işlevlerini tam olarak kavrayamamakla 

sonuçlanır. Medya, özellikle bireylerin eğitimi açısından önemli bir araçtır. İnsanlar, 

aile eğitimi dışında kalan bilgileri genellikle medya aracılığıyla edinmektedir. 

Teknolojinin gelişimine paralel olarak ilerleyen medya araçları, bireylerin daha kaliteli 

eğitim olanaklarına erişimi açısından son derece önemlidir.  

Ekran başındaki bireyleri eğitmek amacıyla hazırlanan trafik eğitimi, sağlık eğitimi, 

medya mesajları, belgeseller, bilgi yarışmaları ve eğitim temalı içerikler bu kapsamda 

örnek olarak gösterilebilir. Özellikle ülkemizde yakın zamanda yaşanan ve toplumu 



59 
 

evde kalmaya zorlayan 'COVID-19' salgını sürecinde, televizyon ve internetin eğitim 

işlevinin toplum açısından taşıdığı önem bir kez daha vurgulanmıştır. Uzaktan eğitime 

geçiş sürecinde öğrenciler, televizyon ve internet aracılığıyla derslere katılmak zorunda 

kalmıştır. Bu durum, medyanın eğitim işlevinin ne denli güçlü olduğunu ve eğitime 

erişimde kritik bir rol oynadığını ortaya koymaktadır.  

Medyanın kültürle ilişkili işlevi büyük bir önem taşımaktadır. Çünkü medya toplumsal 

gerçekliği gözler önüne sermekte ve bu gerçekliği izleyici kitlesine aktarmaktadır. 

Medya, mevcut toplumsal bilinci kategorize ederek hedef kitleyi belirlemektedir. 

Belirlenen bu kitlelerin çeşitli gereksinimleri dikkate alınarak medya ile kurulan 

bağımlılık ilişkileri pekiştirilmektedir. Bu süreç, medyanın güvenilirliğini, 

inandırıcılığını ve izlenme oranlarını sürekli olarak güçlendirmektedir (Güneş, 2001, s. 

97). Medyanın buradaki asıl görevi ve amacı, izleyicilerin yayınlanan programlara 

bağımlı hâle gelerek programların izlenme oranlarının sürekli olarak artmasını 

sağlamaktır. Sonuçta her birey, belirli bir içeriğin ya da belirli içeriklerin abonesidir. 

Medya, toplumsal konularda farkındalık yaratma, toplumsal normları etkileme ve 

toplumsal değişimlere katkıda bulunma amacıyla kullanılmaktadır. 

Medya, özellikle reklamcılık ve ürün pazarlama açısından bulunmaz bir araç niteliği 

taşımaktadır. Ürün sahipleri, medya aracılığıyla ürünlerinin reklamlarını vererek 

satışlarını artırmayı hedeflemektedir. Bu yolla da medya reklamları sayesinde 

ürünlerinden kâr elde etmeye çalışmaktadır. Özellikle televizyon, insanlar üzerindeki 

etkisi sayesinde önemli bir reklam ortamının ortaya çıkmasına imkân vermiştir (Atar ve 

İspir, 2019, s. 307). 

Medya, zamanla teknolojik gelişmelerle birlikte evrim geçirmiş ve farklı biçimlerde 

varlık göstermeye başlamıştır. Medya; geleneksel ve yeni medya gibi kategorilere 

ayrılabilmektedir. Günümüzde medya, hızlı bilgi akışını sağlamakta, kültürel etkileşimi 

artırmakta ve küresel iletişimde önemli bir rol oynamaktadır. 

Medya, modern toplumların önemli bir parçası olarak bilgi, kültür, eğlence ve 

haberleşmeyi sağlayan geniş bir sistemdir. Medya, insanların, toplumların dünyada 

neler olup bittiğini öğrenmelerine, düşüncelerini paylaşmalarına ve birbirleriyle 

etkileşimde bulunmalarına olanak tanır. Bilgi ve içeriğin insan topluluklarına aynı anda 

aktarılmasını sağlayan bütün görsel ve işitsel araçlara medya denir. Bireyler medya 

vasıtasıyla tüm dünyada yaşanan olaylardan ve üretilen bilgiden haberdar 



60 
 

olabilmektedir. Zaman içerisindeki teknolojik gelişmeler, medya kavramının daha geniş 

bir kitleye ulaşmasına ve farklı anlamlar kazanmasına neden olmuştur. Böylece, 

geleneksel medya ve yeni medya ayrımı ortaya çıkmıştır (Çıtak, 2016, s. 109). 

3.4.  Geleneksel Medya  

Geleneksel medya, yazılı, işitsel ve görsel iletişim araçlarını kullanarak bilgi, haber, 

eğlence ve kültürel içerikleri geniş kitlelere ileten iletişim biçimlerini ifade etmektedir. 

Bu medya türleri, genellikle basılı yayınlar, televizyon, radyo ve sinema gibi geleneksel 

iletişim araçlarını kapsar. Bu medya biçimleri, uzun bir tarihe dayanır ve toplumların 

bilgi alışverişi, kültürel etkileşim ve eğlence ihtiyaçlarını karşılamayı amaçlamaktadır 

(Akyıldız, 2019, s. 16). Medya bununla beraber bu saydığımız fonksiyonlarından hariç 

dönemin hakim düşüncesini topluma entegre etmekle de siyasi görevler üstlenmektedir.  

Geleneksel medyada iki yaklaşım ön plana çıkmaktadır. İlk yaklaşım, egemen, yani ana 

akım, yaklaşımdır. Egemen yaklaşım, Sanayi Devrimi neticesinde ortaya çıkan işçi 

sınıfı ve bu sınıfın faaliyete geçirdiği toplumsal eylemleri denetleme ve kontrol altında 

tutma amacıyla geleneksel medya araçlarının kilit bir rol oynadığını savunmaktadır. 

Geleneksel medyada, iletişim araçlarıyla aktarılan iletiler aracılığıyla bireylerin 

davranışlarının değiştirilmesi amaçlanmıştır. Bir diğer önemli yaklaşım ise egemen 

yaklaşımı eleştiren eleştirel yaklaşımdır. Çünkü, bu yaklaşım medyanın egemen sistemi 

meşru kıldığını, egemen sınıfın düşüncesini medya araçlarıyla tüm topluma entegre 

etmeye çalıştığını ve egemen sınıfın çıkarlarını halkın çıkarları üzerinde tuttuğunu 

savunmaktadır (Polat, 2018, s. 50). Geleneksel medya, tek yönlü bir iletişim sürecine 

sahiptir ve çoğunlukla egemen sınıfların çıkarlarını korumak ve ideolojilerini 

meşrulaştırmak amacıyla kullanılmıştır. Geleneksel medya içerikleri, kamu yararını 

sağlamak ya da toplumsal değişime katkıda bulunmak yerine, çoğunlukla sermaye 

sahipleri ve onların yakın çevresinin çıkarları doğrultusunda oluşturulmuştur. Kadın 

programları, genellikle toplumun alt gelir grubuna mensup bireylerin yaşadığı olayların 

veya suçların hukuki çerçevede ele alınıp izleyiciye sunulmasıyla temellendirilmektedir. 

3.4.1. Geleneksel medyanın temel unsurları  

Medya, kitlelere iletilmesi gereken mesajların görsel, işitsel ve yazılı ögeler aracılığıyla 

yayın organları tarafından duyurulmasını sağlayan bir sistemdir. Geçmiş dönemlerde 

haber alma sürecini şekillendiren gazete, radyo, televizyon, telgraf ve dergi gibi iletişim 



61 
 

araçları ortaya çıkmıştır. Geleneksel medya, akılda kalıcı bir iletişim türü şeklinde 

tanımlanmaktadır. Özellikle gazetelerde kullanılan çarpıcı başlıklar, uzun yıllar boyunca 

hatırlanmaktadır. Zamanın ve teknolojinin ilerlemesiyle birlikte yaşanan değişimler, 

medya alanında da etkisini göstermiştir. Geleneksel medya araçları arasında yer alan 

gazete, dergi, radyo ve televizyon, günümüzde sınırlı bir etki alanına sahip 

olduklarından geleneksel medya kategorisinde değerlendirilmektedir (Almasoodı, 2021, 

s. 17). 

Gazeteler, günlük olarak yayımlanan; haber, eğlence, köşe yazıları ve reklam içeren 

basılı yayınlardır. Gazeteler, genellikle geniş bir okuyucu kitlesine ulaşmayı 

hedeflemektedir. Düzenli olarak yayımlanan modern gazetelerin ilk kez nerede ve ne 

zaman ortaya çıktığını kesin olarak belirlemek zor olsa da, bazı bilimsel kaynaklara 

göre ilk düzenli gazete 1609 yılında Almanya’nın Augsburg kentinde yayımlanmıştır. 

Aynı dönemde, Strasbourg’da Relation adlı farklı bir gazetenin yayımlanmaya 

başlandığı bilinmektedir. Bununla birlikte, bazı kaynaklar ilk gazetenin ticari bir 

bültenden doğduğunu kabul etmekte ve 1605 yılında Hollanda’da yayımlanmaya 

başlayan Nieuwe Tijdingen adlı yayının, tarihteki ilk gazete olduğunu öne sürmektedir 

(Delal, 2018, s. 9). Sözlük anlamında, politika, kültür, ekonomi ve farklı konularda 

haber vermek ve bilgi vermek maksadıyla her gün çıkarılan gazete İtalyanca “gazette” 

kelimesinden gelmektedir. İletişim tarihinde yazının bulunması sayesinde geçmiş 

dönemdeki sözlü iletişimden yazılı iletişime geçmesiyle gelişen geleneksel iletişim 

süreci, internet yardımıyla oluşturulan içeriğin sürekli farklılaştığı dijital medya 

sürecine geçilmiş bulunmaktadır. Medyanın tarihine bakıldığında bu değişimin 

temelinde; Avrupa ülkelerinde oluşan sosyal, siyasal, ekonomik ve siyasal gelişmelerin 

etkili olduğu görülmektedir. Özellikle 17. yüzyılda her gün basılmaya ve okuyucuya 

aktarılmaya başlayan gazetelerin önemi dikkat çekmektedir. 17. yüzyıldaki kapitalist 

düşüncenin bir ürünü şeklinde yayına başlayan gazeteler, geleneksel medya türünün ilk 

üyesi olarak bilinmektedir (Çıtak, 2016, s. 76). 

Dergiler, geleneksel medyanın önemli araçlarından bir tanesidir. Avrupa’da 17. 

yüzyılda ortaya çıkan dergicilik, Türkiye’ye 19. yüzyılda gelmiştir. Bu gecikmenin 

temel nedeni, matbaanın ülkemize geç gelmesi ve bu nedenle basım faaliyetlerinin 

Türkiye’de geç başlamasıdır. Ancak, Türkiye’de gazetelerin yayımlanmasından kısa bir 

süre sonra dergiler de yaygınlaşmıştır. Teknolojik ve kültürel gelişmelere paralel olarak 

dergi çeşitliliği artmış; sağlık, spor, siyaset ve ekonomi gibi farklı alanlarda dergiler 



62 
 

hem dünyada hem de Türkiye’de yayımlanmaya başlanmıştır (Gönenç, 2007, s. 64). 

Dergiler, akademik ve edebi konulara odaklanan, genellikle haftalık veya aylık 

periyotlarla yayımlanan basılı yayınlardır. Moda, siyaset, güzellik, sağlık ve teknoloji 

gibi çeşitli alanlarda içerik sunmaktadır. 

Yazılı iletişim araçlarının ardından, sese dayalı bir sistemle işleyen radyo, iletişim 

tarihinde önemli bir dönüşüm sağlamıştır. Televizyonun yaygınlaşmasından önce 

gündelik yaşamın temel unsurlarından biri olan radyo, televizyonun hayatımıza 

girmesiyle birlikte önemini yitirmiş gibi görünse de, farklı kullanım alanları ve işlevleri 

nedeniyle varlığını sürdürmeye devam etmiştir. Özellikle FM bandının gelişimi ve farklı 

dinleyici kitlelerine hitap eden radyo istasyonlarının yayına başlaması, radyonun kitle 

iletişimindeki etkisini korumasını sağlamıştır (Delal, 2018, s. 13). 

Görsel ve işitsel unsurları birleştirerek geniş kitlelere hitap eden televizyon, haberlerden 

dizilere, belgesellerden spor programlarına kadar çeşitli içerikleri izleyicilere 

sunmaktadır. Televizyonun anlamı ve kullanım biçimi, internetin ortaya çıkışından beri 

büyük bir değişime uğramıştır. Günümüzde birçok izleyici, televizyon kanallarını 

internet üzerinden farklı platformlar aracılığıyla izlemektedir. Çoğu birey günümüzde 

hala evinde televizyon izlemekte ve televizyon reklamları bu izleyicileri etkilemektedir. 

Reklamlardan etkilenen izleyiciler, ilgili marka hakkında bilgi edinmeye ve ürünü 

araştırmaya yönelmektedir. Televizyon reklamları da dahil olmak üzere, televizyon 

kanallarında yayınlanan tüm içerikler izleyiciler üzerinde etkili olabilmektedir (Özcan, 

2022, s. 43). Televizyon, bireylerin haber edinme gereksinimlerini karşılamanın yanı 

sıra, zihinsel olarak rahatlamalarına katkıda bulunmaktadır. Televizyon, bireyler 

üzerinde hipnotik bir etki yaratarak geniş kitlelere ulaşmaktadır. 

3.4.2. Geleneksel medyanın zorlukları ve eleştirileri  

Geleneksel medyada tek yönlü içerik üretimi söz konusu olduğundan, haber ve bilgi 

aktarımında toplumun ilgi alanları ve tercihleri dikkate alınarak en çok rağbet gören 

konular öne çıkarılmaktadır. Medya, insanlar üzerinde doğrudan ya da dolaylı bir 

şekilde etki yaratan olayların açığa çıkarılmasında referans alınan ve bazen de bu 

olayların meydana gelmesinden sorumlu tutulan araçlar bütünüdür. Bilginin hızla 

güncellendiği ve teknolojinin geliştiği bir dönemde yaşamaktayız. Yaşanan bu 

gelişmelerle beraber insanların davranışlarında, inançlarında, görüşlerinde birçok 

değişikliğin yaşandığını ifade edebiliriz. Bu değişim ve farklılaşma sürecinde medyanın 



63 
 

belirleyici bir rol oynadığını ifade edebiliriz. Medya, bireylerin düşüncelerini ve 

fikirlerini olumlu ya da olumsuz yönde etkileme gücüne sahiptir. İnsanlar, medya 

araçlarının herhangi birinde gördüğü bir düşünceyi, bir fikri benimseyebilir ve bu 

durumdan olumlu ya da olumsuz bir şekilde etkilenebilir. Bu açıdan medya ve birey her 

dönemde iç içe geçmiş durumdadır. Bu bağlamda medya, toplumun bütünleşmesi, bu 

bütünlüğün korunması ve bilgilerin hızlı bir şekilde aktarılması süreçlerinde kilit bir rol 

oynamaktadır (Sarı, 2018, s. 27). 

Tek yönlü iletişim geleneksel medyanın en büyük zorluğu olarak dikkat çekmektedir. 

Yeni medyadan önce ortaya çıkan iletişim araçları geleneksel medya olarak 

tanımlanmaktadır. Bunun en büyük sebebi geleneksel medyada bilgi akışının tek taraflı 

olması, yani başka bir ifadeyle geri bildirimin oldukça sınırlı olmasıdır. Bu durumda 

geleneksel medyada iletişim ve bilgi akışı tek taraflı olarak sağlanmaktadır. Geleneksel 

medyada izleyicilerin tercihi, ortam ve haber içeriğinin seçimi ile sınırlıdır. İletişim 

aracı seçildikten sonra izleyici, kendisine sunulan içeriği kabul etmek zorundadır. 

İzleyici, dinleyici ya da okuyucu, geleneksel medyayı tercih ettiği andan itibaren 

kendisine sunulan içeriği benimsemek durumunda kalmaktadır (Delal, 2018, s. 21). 

Geleneksel medyada içerik üretenler ve tüketenler farklı bireylerdir. Geleneksel 

medyayı doğrudan kitle iletişim aracı olarak tanımlamak doğru olmayabilir; zira 

günümüzde bu işlevi üstlenen internet, bir sosyal medya mecrası olarak öne 

çıkmaktadır. Dolayısıyla geleneksel medya, sosyal medyanın ortaya çıkışından önce 

bireylerin karşısına çıkan bir medya türüdür.  

Geleneksel kitle iletişim araçlarında etkileşim, son derece sınırlı bir düzeyde 

gerçekleşmekte ve kısıtlı bir biçimde sağlanmaktadır. Geleneksel medya araçları 

aracılığıyla sağlanan iletişim tek taraflıdır. Bu durum geleneksel medyanın en belirgin 

özelliğidir. Tek yönlü iletişimde, izleyici kitlesine sunulan iletinin izleyici tarafından 

yorumlanması ve bu yorumun içeriği paylaşan bireylere aktarılması mümkün değildir. 

İzleyicilerin izledikleri içeriğe yanıt vermeleri veya tepki göstermelerinin oldukça zor 

olduğu geleneksel medyada, iletişim araçlarının güvenilirliğini tespit etmek de bir o 

kadar güçtür. Aynı zamanda geleneksel medyada içeriğin manipüle edilmesi ve 

hükümet tarafından engellenmesi oldukça kolaydır. Geleneksel medyada tek yönlü 

iletişim, kitlelerin sürece katılımını olanaksız kılmaktadır (Rohanı, 2022, s. 31). 

Sınırlı katılım, geleneksel medyanın bir diğer olumsuz yönü olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Televizyon, dergi, radyo ve gazete aracılığıyla olayların kitlelere 



64 
 

aktarıldığı iletişim ortamı, geleneksel medya olarak tanımlanmaktadır. Geleneksel 

medya araçları olan televizyon, dergi, gazete ve radyo, tek yönlü iletişim sağlayan 

araçlardır ve bu medya ortamlarına katılım oldukça sınırlıdır. Bu bağlamda, geleneksel 

medya aracılığıyla topluma verilmek istenen iletiler, belirli kaynaklardan alıcı 

konumundaki kitlelere aktarılmaktadır. Geleneksel medya araçlarının, izleyicileri ve 

okurları etkisi altına alarak pasifleştirdiği sonucuna ulaşılmıştır. Bu sonuca 

ulaşılmasında, dönemin siyasi ve toplumsal koşulları etkili olmakla birlikte, geleneksel 

medya araçlarının izleyicileri pasifleştirdiği ve onları yönlendirebildiği tezi, bu araçların 

tek yönlü iletişim sağlamasından kaynaklanmaktadır. Bu durum, bireylerin bu medya 

türüne katılımını önemli ölçüde kısıtlamaktadır. Geleneksel medyada, izleyiciler ve 

okurlar pasif bir konumda bulunmaktadır. Sunulan içeriği etkilemeleri veya 

değiştirmeleri mümkün değildir (Bendaş, 2022, s. 377). 

Geleneksel medyanın tek yönlü iletişim yapısı doğrultusunda belirli kimlikler toplumsal 

kabul mekanizmasına sunulmakta ve geniş kesimler tarafından onaylanmış temsil 

biçimleri olarak yansıtılmaktadır. Bu bağlamda birey, kendisine dayatılan kimliklerle 

örtüşmeyen düşüncelere sahip olsa bile, toplumdan dışlanmamak adına sessiz kalmayı 

tercih edebilmektedir. Alman sosyolog Elisabeth Noelle-Neumann tarafından 

“Suskunluk Sarmalı” (Spiral of Silence) olarak tanımlanan bu olgu, bireyin medya ya da 

toplum tarafından aktarılan kimlik ve görüşlere, kendi düşünceleriyle uyuşmasa dahi 

uyum sağlama eğiliminde olduğunu ortaya koymaktadır. Geleneksel medyada sınırlı 

etkileşim ortamı içinde içerik üretimi, eşik bekçileri ve kanaat önderlerinin kontrolünde 

bulunurken, dijital medyanın gelişimi ile bireyler hem tüketici hem üretici konumuna 

gelmiş, ilgi alanlarına yönelik gruplar oluşturarak kimlik inşasını bu dinamik içinde 

gerçekleştirmeye başlamışlardır (Ünür, 2016, s. 158). 

Reklam, geleneksel medya için önemli bir yere sahiptir. Bu sebeple geleneksel medyada 

reklam baskısı oldukça fazla hissedilmektedir. Geleneksel medya, reklamlardan elde 

ettiği gelirle varlığını sürdürdüğü için içeriğin belirli bir yönde biçimlenmesine neden 

olabilmektedir. Geleneksel medya araçlarından en önemlisi olan televizyon, sesi ve 

görüntüyü eşzamanlı olarak geniş bir kitleye aktarabildiği için reklam içeriklerini etkili 

bir biçimde kullanabilmektedir. Fakat televizyon, reklam vermek için her ne kadar etkili 

bir araç olsa da maliyeti yüksek bir mecradır ve reklamların televizyon ekranlarında 

yayımlanmasının maliyeti oldukça yüksektir. Teknolojinin ve medyanın dönüşmesine 



65 
 

rağmen televizyon, günümüzde hâlâ önemli bir reklam aracıdır (Atar ve İspir, 2019, s. 

307). 

Televizyon reklamlarını pahalı bulan işletmeler ve markalar daha ekonomik reklam 

yöntemleri aramaktadır. Bu noktada, reklam verenlere alternatif bir mecra olarak 

gazeteler öne çıkmaktadır. Televizyona kıyasla, gazetelerde reklam vermek daha 

ekonomik bir seçenektir. Fakat gazetelerde verilen reklamların televizyonlarda verilen 

reklamlar kadar etkili olmadığı bilinmektedir. Bu nedenle, reklam verenler televizyon 

reklamlarının maliyetli olmasına rağmen öncelikli olarak bu mecrayı tercih etmektedir. 

Geleneksel medya, yeni medyanın hızlı yükselişi ve internetin yaygınlaşmasıyla birlikte 

dönüşüme uğramış ve medya tüketim alışkanlıklarında büyük değişikliklere neden 

olmuştur. Teknolojinin hızla gelişmesi sebebiyle ani bir değişim ve dönüşüm sürecinin 

yaşandığı günümüz toplumunda, değişim yalnızca olgularla sınırlı kalmamış, söz 

konusu gelişmeleri anlama ve takip etme biçimlerini de etkilemiştir. Bu bağlamda, 

medya alanındaki dönüşümleri anlamak ve takip etmek amacıyla kullanılan temel 

kavramlardan biri yeni medyadır (Işık, ve diğ., 2004, s. 2). 

Küreselleşme sürecinin hız kazanmasından önce, kitle iletişiminde en temel araç olan 

geleneksel medya, medya sahiplik yapısındaki dönüşümle birlikte değişime uğramıştır. 

Medya ekonomisinde yaşanan tekelleşme ve yoğunlaşma süreçleri, geleneksel 

medyanın kavramsal ve kuramsal düzeyde tartışılmasına yol açmıştır. Küresel ölçekte 

ekonomik ve politik aktörlerin medyanın etkisini fark ederek bu alana yönelmesi, 

iletişim araçlarını tek sesli ve katılımcılıktan uzak bir yapıya dönüştürmüştür. Bu 

tekelleşen yapıyı aşmak için yeni iletişim modellerine gereksinim duyulmuştur. 

Geleneksel medya ile özdeşleşen tek yönlü iletişim biçimi, gelişen teknolojik imkânlarla 

çift yönlü etkileşime açık hâle gelmiş ve hedef kitlenin sürece dâhil olması sağlanmıştır. 

Sonuç olarak, medyanın sermaye kontrolünden bağımsız hâle gelmesi, çoğulcu bir 

iletişim ortamının inşası ve tek sesliliğin aşılması için alternatif medya kanallarına 

ihtiyaç duyulmuştur (Kozan, 2019, s. 22). 

3.5.  Yeni Medya  

Medya terimi, yabancı dilde “medium” kelimesinden türemektedir. Bir başka ifadeyle 

“ortam” anlamına gelmektedir. “Yeni medya” kavramı da yeni araçlar, yeni ortamlar 

anlamına gelmektedir. Yeni medya, aslında bireyler fark etmese de hayatın her alanını 

köklü bir değişime uğratmıştır. Yeni iletişim ortamları 'yeni medya' olarak 



66 
 

isimlendirilmektedir. 1970’li yıllarda, bilgi ve iletişim temelli araştırmalarda; sosyal, 

ekonomik ve psikolojik çalışmalarda ortaya çıkan kavram 'yeni medyadır. 1990’lara 

gelindiğinde, bilgisayar ve internetin hızla gelişmesine bağlı olarak, yeni medya 

kavramı da çeşitli anlamlar kazanmıştır. 2000’li yıllara gelindiğinde ise, her geçen gün 

daha popüler hâle gelen sosyal medya platformları, bireylerin kişisel medya araçlarına 

dönüşmüştür (Şeberoğlu, 2020, s. 78). 

Yeni medyanın günlük yaşamda hızlı bir biçimde yer bulması ve geniş bir yelpazeye 

yayılmasıyla birlikte popülerliğini yitirmemeye çalışan televizyon, birçok yapımı diğer 

medya platformlarına kaptırması ve bu alanda rekabet edememesi nedeniyle, kendi 

içinde sınırlı program türleriyle gücünü korumaya çalışmaktadır. Bu kırılmanın sonucu 

olarak, televizyon yayıncıları program içeriklerini; haber, magazin, dizi, spor ve kadın 

programları gibi türler başta olmak üzere, sınırlı bir alana odaklanarak yeniden 

şekillendirmiştir. Yeni medya, dijital teknolojilerin gelişimi ve internetin 

yaygınlaşmasıyla ortaya çıkan bir kavramdır. Yeni medya, geleneksel medya iletişim 

biçimlerini (örneğin, basılı gazeteler, televizyon, radyo) dijital ve etkileşimli 

platformlara taşıyan; içerik üretimini ve tüketimini daha demokratik ve katılımcı bir 

yapıya dönüştüren bir medya türüdür. Bu kavram, 1990’ların sonlarından itibaren 

yaygın olarak kullanılmaya başlanmıştır (İlhan ve Usta, 2022, s. 1046). Özellikle 

günümüzde, kadın programları televizyon yayınlarında önemli bir yer tutmaktadır. Bu 

durumun en önemli nedeni, kadın programlarının hedef kitle olarak kadın izleyicilere 

yönelik hazırlanmasıdır. Aynı zamanda, bu tür programlar, ekran başındaki izleyicilerin 

duygusal ve sosyal gereksinimlerini de karşılamaktadır.  

Yeni medyanın ortaya çıkışı, bilgisayar ve medya teknolojilerinin iki farklı gelişim 

sürecinin tarihsel olarak iç içe geçmesiyle mümkün olmuştur. Lev Manovich, yeni 

medyanın ortaya çıkışına zemin hazırlayan süreci 1830’lara kadar geri götürmektedir. 

Bu süreç, Charles Babbage’in analitik makineyi ve Louis Daguerre’in 'dagerotip’i icat 

etmesiyle başlayarak, 20. yüzyıl içinde modern bilgisayarların daha da geliştirilmesiyle 

devam etmiştir. Analitik makine sistemiyle bilgisayar geliştirilirken, diğer tarafta 

dagerotip ile başlayan süreçte, medyada görüntülerin ve seslerin muhafaza edilmesine 

tanıklık edilmiştir. Bahsi geçen iki sürecin birleşmesiyle birlikte, tüm medyanın sayısal 

bir yapıya dönüşmesi sonucunda yeni medya ortaya çıkmıştır (Başlar, 2013, s. 1). 

Yeni medya, medyanın dijitale yönelmesiyle ortaya çıkmıştır. Yeni medya, bilgisayar 

altyapısıyla donatılmış ve bu teknikle çalışan yeni alanları temsil etmektedir. Akıllı 



67 
 

telefonlar, bilgisayarlar ve internetle çalışabilen her türlü araç ve gereç örnek olarak 

verilebilir. Yeni medya, internet ve mobil ağlar yardımıyla oluşturulan veya kullanılan 

yeni nesil medya yapısıdır. Yeni medya kavramı, 1970’lerde bilgi ve iletişim tabanlı 

araştırmalarda, siyasal, psikolojik, ekonomik ve politik çalışmalar yapan araştırmacılar 

tarafından ortaya konulmuş bir kavramdır. 1990’larda büyük bir ivme kazanan internet 

teknolojisiyle birlikte medya genişlemiş ve farklı boyutlara ulaşmıştır. Geleneksel 

medyanın aksine yeni medyanın yayın organları bütünüyle dijital aygıtlar ve 

ortamlardan oluşmaktadır. Yeni medya, basılı yayın kaynaklarında teknolojik ve dijital 

unsurların yeterince entegre edilmemesi durumundan tümüyle uzak bir medya düzenine 

sahiptir. Dijital aygıtlar üzerinden sunum yapılan tüm kaynaklar, yeni medya alanının 

içerisinde tutulabilir (Kırık, 2017, s. 234). 

Dijital platformlar, yeni medyanın en etkin aracı olarak dikkat çekmektedir. Yeni 

medya, dijital kodlama sistemine yaslanan, modülerlik özelliklerini barındıran, yüksek 

hızda etkileşimin gerçekleştiği ve kullanıcıların oldukça aktif olduğu bir iletişim alanını 

temsil etmektedir. Yeni medya, bilgiyi dijital formatlarda üreten, dağıtan ve tüketen 

medya türlerini kapsamaktadır. İnternet, sosyal medya, bloglar ve çevrimiçi haber 

siteleri gibi dijital platformlar bu kapsamda yer almaktadır (Aytekin, 2012, s. 128). 

Yeni medyanın ne olduğunu açığa çıkaran, yeni medyayı geleneksel medyadan ayrı 

tutan en belirgin özelliklerin başında dijitalleşme gelmektedir. Yeni medyanın 

dijitalleşme özelliği, diğer bir ifadeyle sayısallık, yeni medyanın 'devamlı' olmasından 

ziyade 'kesikli olması' durumunu göstermektedir. Dijitalleşmenin en belirgin 

özelliklerinden biri yöndeşme olgusudur. Aynı özellikleri barındıran dijital 

platformların, birbirlerinin işlevlerini yerine getirebilmeleri durumu yöndeşme olarak 

tanımlanmaktadır. Manovich, dijitalleşmeyi sayısal temsil olarak tanımlamaktadır. 

Manovich’e göre, yeni medya araçları dijital kodlama temeli üzerine inşa edilmiştir ve 

bu dijital platformlar kendilerini sayılarla ifade etmektedir (Kürkçü, 2015, s. 18). Bir 

yayın organının, yeni medya içerisinde kabul edilebilmesi için dijital teknolojiyle 

birleşmiş olması gerekmektedir. Örneğin, basılı bir gazete ile içeriği yeni medya alanına 

girmezken, gazetelerin internet sitelerinin tümü yeni medya alanına girmektedir.  

Etkileşim ve katılım geleneksel medyaya göre yeni medyada daha işlevseldir. Etkileşim 

özelliği, yeni medya türünün en mühim özelliklerinden bir tanesidir. Yeni medyanın en 

önemli özelliklerinden biri olan etkileşim, karmaşık bir yapıya sahiptir ve anlaşılması 

oldukça güçtür. Etkileşim, tüm yeni medya materyallerinin etkileşimli ve işlevsel bir 



68 
 

yapıya sahip olmasıdır. Geleneksel medyanın en önemli özelliklerinden biri olan tek 

yönlü iletişim burada söz konusu değildir. İletişim ve etkileşim yapısında, kaynağın 

alıcı hâline gelmesi ve alıcının kaynak görevi üstlenmesi olarak açıklanan etkileşim, 

geleneksel medya kavramından ayrılan en önemli farklardan biridir (Erkek, 2019, s. 39). 

Yeni medyanın ortaya çıkmasıyla birlikte, insanlığın alışmış olduğu medya biçimi genel 

anlamda değişmiş; özellikle yeni medyanın dijital olmasıyla birlikte, teknolojik bir 

medya biçimi olarak bireylerin yaşamına girmiştir. Yeni medya kavramı bağlamında, 

İpek Yolu, Baharat Yolu, matbaanın bulunuşu ve elektrik gücüyle çeşitli coğrafyaların 

bütünleştirildiği zamanlardan sonra küreselleşmeyi sağlayan son araç olarak 

nitelendirilebilir. Yani çeşitli dönemlerde devamlı bir küresel dünya oluşturma çabası 

var olmuştur. Son küreselleşme aracı olan yeni medya, diğer küreselleşme çabalarından 

farklı olarak dijital bir araç olması nedeniyle, internet altyapısının oluşturulmasıyla 

hızlı, güvenli ve kolay bir biçimde iletişimin sağlanmasını ifade etmektedir (Yalın, 

2018, s. 79). Yeni medya türünün etkileşim özelliği, medyanın tüm dünyaya 

aktarılmasını sağlamış ve hız faktörünü ön plana çıkarmıştır. Aynı zamanda, yeni 

iletişim ortamları aracılığıyla dünya üzerindeki mesafeler ortadan kalkmış ve bireylerin 

haberleşme olanakları artmıştır. Ses ve görüntünün eşzamanlı olarak izleyiciye 

aktarılmasıyla birlikte, kullanıcılar arasındaki etkileşim ve bilgi alışverişi artmıştır. 

Geleneksel medyada izleyici, sınırlı bir etkileşim imkanına sahipken, yeni medyada bu 

etkileşim, yayıncı ile izleyiciyi iç içe geçirmiştir. Geleneksel medyada pasif bir 

konumda bulunan izleyici, yeni medyanın ortaya çıkmasıyla birlikte aktif bir katılımcı 

konumuna gelmiştir. 

Yeni medyanın ortaya çıkmasıyla birlikte, etkileşim makine-insan etkileşimi sınırlarını 

aşarak kullanıcıya bilgi üretme, bilgi dağıtma ve bilgiyi paylaşma gibi etkin roller 

vermiştir. Kullanıcılar, yeni iletişim teknolojileri ile birlikte artık kendilerine sunulan 

kısıtlı kaynaklar arasından değil, sınırsız sayıdaki kaynak arasından istediklerini 

seçebilmektedir. Kullanıcı, sadece bilgi tüketicisi konumunda kalmaz; isteğe bağlı 

olarak bilgiyi kendi tecrübelerine göre düzenleyerek çeşitli platformlar üzerinden 

paylaşabilmektedir. Bu yönüyle, kullanıcılar hem katılımcı hale gelmiş hem de 

etkileşim düzeyleri artmıştır. Yeni medyanın etkileşim özelliği sayesinde, kullanıcılar 

medya ortamını kendi istekleri doğrultusunda yönetebilmekte ve içeriğe doğrudan 

müdahale edebilmektedir. Etkileşim aracılığıyla, kullanıcıların içerikleri yönetebilmesi, 

yeni medyanın en önemli özelliklerinden biri haline gelmiştir (Aydoğan, 2016, s. 59). 



69 
 

Etkileşim özelliği, izleyicilerin içeriğe dahil olmasını artırır, topluluklar yaratır ve 

izleyicilerin kendi deneyimlerini de paylaşmalarını sağlar. Bu bağlamda, yeni medyanın 

daha kişiselleştirilmiş ve katılımcı bir deneyim sunmasına olanak tanımaktadır. 

Günümüzde, özellikle kadınlara yönelik programlar genellikle tartışma ve etkileşimli 

yapıda oldukları için izleyiciler ve katılımcılar arasındaki etkileşimi artırmaktadır. 

Bununla birlikte, bu tür programların karşılıklı etkileşim biçiminde olması, daha fazla 

izlenmesini ve daha yüksek izlenme oranlarına ulaşmasını sağlamaktadır. 

Anında erişim yeni medyanın en büyük avantajlarından biri olarak görülmektedir. Yeni 

medya için internet, en önemli kavram olarak kabul görmektedir. İnternet, belirli bir 

çerçevede herhangi bir sınırı bulunmayan, internet kullanıcılarına üst düzey bir 

serbestlik alanı sunan bir ortamdır. Yeni medya ile beraber insanlar arası iletişimde 

önemli bir artış yaşanmış, iletişim geçmiş dönemlere kıyasla hızlanmış ve farklı iletişim 

formları entegre edilerek birbiriyle bağlantılı hale getirilmiştir (Düğer, 2015, s. 156). 

İnternetin sağladığı olanaklar sayesinde yeni medya kullanıcılarına hızlı bir şekilde 

bilgiye ulaşma olanağı sunulmaktadır. Haberler, güncel olaylar ve diğer bilgiler anında 

paylaşılabilir ve erişilebilir duruma gelmiştir. 

Kişileştirme özelliği, yeni medyanın en belirgin özelliklerinden biridir. Yeni medya, 

kullanıcılarına içerikleri bireyselleştirme olanağı sunmaktadır. Yeni medya, insanlara 

kendi içeriklerini üretme ve üretilen bu içerikleri paylaşma olanağı sunmuştur. Bloglar, 

sosyal medya platformları, YouTube gibi birçok platformda insanlar, kendi ürettikleri 

içerikleri paylaşabilmektedir. Yeni medya platformları, kişileştirilmiş ayarlar sayesinde 

insanlara ilgi alanlarına göre içerikler sunmaktadır. Bu durum, sosyal medya 

kullanıcılarının platformlardaki deneyimlerini daha bireysel ve kişisel bir hale 

getirmektedir. Bunların dışında, özellikle pandemi döneminde öğrenciler dijital araçlar 

aracılığıyla çevrim içi eğitime geçmiş ve bireyler bu platformlarda kendilerine uygun 

içerikleri izleyerek bilgiye erişmişlerdir. 

Yeni medyanın dijitalleşmesinde mobil erişim önemli bir rol oynamaktadır. Kullanmış 

olduğumuz akıllı telefonlar, ihtiyaç halinde internete anında bağlanarak kullanıcıların 

hızlı bir biçimde bilgiye ulaşmasını sağlamaktadır. Mobil erişim, insanlara sosyal 

medya platformlarındaki içeriklere anında erişim olanağı vermektedir. Bireylerin sürekli 

içerik üretebilmesi ve paylaşabilmesi, yeni medyanın önemli bir özelliği olan mobil 

erişim sayesinde gerçekleşmektedir (Kırık, 2017, s. 240). Yeni medya, bir diğer medya 

türü olan geleneksel medyaya göre daha gelişmiş bir yapıya sahiptir. Aynı zamanda 



70 
 

yeni medya, medyanın dijitalleşmiş biçimidir. Bu dijitalleşmeye, cebimizde taşıdığımız 

akıllı telefonlar, taşınabilir bilgisayarlar ve her türlü internet altyapısına sahip araç ve 

gereçler örnek olarak verilebilir. Dünyada olduğu gibi, ülkemizde de her türlü medya ve 

medya aracı günlük yaşamın ayrılmaz bir parçası hâline gelmiştir. Günümüzde yeni 

medya araçları, geleneksel medyadan daha yaygın hâle gelmiş ve büyük ölçüde 

geleneksel medyanın yerini almıştır. 

Ağ toplulukları, yeni medyanın geleneksel medyanın önüne geçmesini sağlayan bir 

diğer önemli özelliğidir. Geleneksel medyada iletişim, başlarda dar bir çerçevede, belirli 

istasyonlar aracılığıyla sağlanmaktaydı. Zaman içerisinde teknolojinin ilerlemesiyle 

beraber iletişim ağları artık akıllı ve yaygın şebekeler olarak gelişmiştir. Akıllı 

şebekeler, telekomünikasyon hizmeti sağlayan operatörlere, birçok insan tarafından 

kullanılan sistemleri daha basit bir şekilde yönetme ve kontrol altında tutma imkânı 

vermektedir. Bununla birlikte, ağ toplulukları iletişimde verimliliğin artmasını 

sağlamıştır. Bu gelişmeyle birlikte, iletişimdeki hız artmıştır. İnsanlar ve kurumlar ağlar 

sayesinde eş zamanlı iletişim yapma imkânı elde etmişlerdir. Özellikle kurumların ağlar 

sayesinde uluslararası seviyede daha aktif ve güçlü bir biçimde örgütlenmesi yeni 

ekonomik yapının temellerini atmıştır (Kozan, 2019, s. 28). 

Yeni medya, günümüzde uçtan uca birçok noktaya iletişim şeklinin altyapısını 

oluşturarak medya kullanıcılarının içerik oluşturmasına imkân vermektedir. Sosyal 

medya platformları, kullanıcıların benzer ilgi alanlarına sahip kişilerle bağlantı 

kurmalarına olanak tanır. Bu, çevrimiçi toplulukların oluşmasına ve etkileşim 

sağlamasına imkân tanır (Aytekin, 2012, s. 118). Yeni medya, iletişimdeki bu 

değişimlerle birlikte bilgi akışını, toplumsal etkileşimi ve kültürel dinamikleri önemli 

ölçüde etkilemiştir. Bu gelişmeler, medya tüketim alışkanlıklarında, reklamcılıkta, 

haberleşme biçimlerinde ve toplumsal ilişkilerde çeşitli dönüşümlere yol açmıştır. 

3.6.  Geleneksel Medya ve Yeni Medyanın Karşılaştırılması 

Geleneksel medya ve yeni medya, iletişim sektöründe mühim benzerlikleri ve 

farklılıkları olan iki önemli medya türüdür. Her iki medya türü de kendine özgü 

avantajları, dezavantajları ve karakteristik özellikleri ile bilinmektedir. Bu kısımda 

geleneksel medya ve yeni medyanın farklılıkları ve benzerlikleri açıklanacaktır.  

Geleneksel medya, tek yönlü bir iletişim şeklidir. İçerik üretenler (örneğin gazeteciler) 

içeriği hazırlarlar ve içeriği tüketecek kitleye (izleyiciler, okuyucular) aktararak 



71 
 

etkileşim içermeyen bir iletişim modeli sunar.  Yeni medya ise, etkileşimli bir iletişim 

şeklini benimsemektedir. Kullanıcılar, içerik yapımcıları olarak görev alabilir, yapılan 

içeriklerle ilgili kendi ifadelerini kullanabilir, içerikleri paylaşabilir ve kişisel 

tercihlerine göre yeni içerikler üretebilirler (Üç, 2020, s. 8). Bu durum, kadın 

programlarının izleyici kitlesiyle karşılıklı etkileşime dayalı bir ilişki kurma eğiliminde 

olduğunu ortaya koymaktadır. Yeni medyanın etkileşim özelliğini kullanan kadın 

programları, genellikle izleyicilerin programa dahil olmasını teşvik eder ve izleyicilerin 

aktif katılımını sağlar. Böylece izleyicilerle daha samimi bir bağ kurarak katılımcı bir 

yapı oluşturulmaktadır. Bu durum, kadın programlarının daha fazla izleyici çekmesine 

ve böylelikle daha fazla reyting elde etmesine yol açmaktadır. Sermaye sahipleri için 

ise, bu durum hedef kitleye daha etkili bir biçimde ulaşmanın ve kâr maksimizasyonu 

bir yolu olarak değerlendirilmektedir.  

Geleneksel medyada içerik üretimi büyük ölçüde medya patronları tarafından 

gerçekleştirilmekte ve denetlenmektedir. Yayın akışları, yayın standartları ve içerik 

filtreleme süreçleri, belirli düzenlemelere ve standartlara sahiptir. Yeni medyada ise 

içerik üretimi daha serbest bir yapıya sahiptir ve genellikle kullanıcılar tarafından 

gerçekleştirilebilmektedir. Sosyal medya platformları, içerik üreticilerine, yapımcılara 

ve kullanıcılara geniş bir ifade özgürlüğü ve üretim alanı sağlamaktadır (Aydoğan, 

2016, s. 57). Kadın programları da yeni medyanın esnek yapısından yararlanarak ekran 

başındaki izleyicilerle karşılıklı etkileşim kurma ve onları programa katılmaya teşvik 

etme konusunda öne çıkmaktadır. Bu tür programlar, izleyicilerin programa katılımını 

teşvik ederek deneyimlerini paylaşmalarına olanak tanır ve onların içerik üretim 

sürecine aktif katılımını sağlar. Böylece, kadın programları yeni medyanın 

dinamiklerinden yararlanarak daha etkili bir iletişim modeli sunmakta ve katılımı 

artırmaktadır.  

Geleneksel medya, haberlerin ve diğer yapımların hazırlanması, düzenlenmesi ve 

yayınlanması süreçlerinin uzun zaman gerektirdiğinden, zaman açısından oldukça 

maliyetli olabilmektedir. Geleneksel medyanın güncel olaylara tepki verme kapasitesi 

oldukça sınırlıdır. Yeni medya ise, anlık bilgi akışı sunmaktadır. Güncel olaylara hızlı 

tepki verebilme kapasitesi, sosyal medya platformları aracılığıyla anlık paylaşımlar ve 

canlı yayınlarla mümkün hale gelmektedir (Şahin ve Şahin, 2016, s. 52). Bu bağlamda, 

kadın programları yeni medya dinamikleriyle entegre şekilde güncel konulara hızlı ve 

etkin bir biçimde yanıt verebilir, izleyicilere daha etkileşimli bir izleme deneyimi 



72 
 

sunabilmektedir. Özellikle sosyal medya aracılığıyla gerçekleşen etkileşimler, kadın 

programlarının izleyicilerle doğrudan etkileşim kurmasına olanak tanır ve bu sayede 

program içeriğinin anlık olarak değişmesini ve güncelliğini korumasını sağlar. 

Geleneksel medya, genellikle belirli bir coğrafi bölgeye veya sabit bir izleyici kitlesine 

yönelik olarak şekillenmiştir. İzleyicilere sunulacak yayınlar, gazeteler, televizyon ve 

radyo kanalları aracılığıyla izleyicilere ulaştırılmaktadır. Yeni medya ise, internet 

aracılığıyla küresel ölçekte iletişim imkânı sunmaktadır. İnternet bağlantısı bulunan tüm 

bireyler, dünya genelindeki yapımlara anlık erişim sağlayabilmektedir. Yeni medyada 

coğrafi sınırlamalar büyük ölçüde ortadan kalkmıştır (Arık, 2004, s. 84). İnternetin 

küresel erişim imkânı sunmasıyla birlikte, kadın programları da yalnızca belirli bir 

coğrafi bölgeyle sınırlı kalmayıp dünya genelindeki izleyiciler için erişilebilir olmuştur. 

Bu durum, kadın programlarının küresel ölçekte izlenmesine ve izleyicilerle etkileşim 

kurma imkânı sağlamasına olanak tanımıştır.  

Hem geleneksel medyanın hem de yeni medyanın temel amacı, hedeflenen izleyici 

kitlesine ulaşmak ve bu sayede etkileşimi artırmaktır. Hedef kitleye ulaşmak için 

kullanılan materyaller açısından farklılıklar bulunmaktadır. Geleneksel medyada sesli 

ve yazılı materyaller kullanılırken, yeni medyada video ve görseller daha yaygın olarak 

kullanılmaktadır. Yeni medyanın benimsediği yöntemler, geleneksel medyaya kıyasla 

daha yenilikçi bir yaklaşım sunmaktadır (Yılmaz Y. , 2020, s. 13). Kadın programları, 

günümüzde hem geleneksel medya hem de yeni medya aracılığıyla izleyici kitlesine 

ulaşmanın ve etkileşim kurmanın önemli bir parçası haline gelmiştir. Geleneksel 

medyada kadın programları genellikle televizyon kanallarında sunulurken, yeni 

medyada internet üzerinden video paylaşım platformları ve sosyal medya aracılığıyla 

daha interaktif bir biçimde sunulmaktadır. Yeni medyanın sunduğu teknolojik imkânlar, 

kadın programlarının izleyiciyle daha yakın bir ilişki kurmasına ve izleyicinin katılımını 

sağlamasına olanak tanımaktadır. Kadın programlarının belirli bir toplumsal kesim 

temelinde bir seyirci grubu oluşturması, medyanın izleyici kitlesini hedef alarak içeriği 

buna göre şekillendirdiğini ve belirli bir pazarlama stratejisi izlediğini göstermektedir. 

Bu durum, belirli bir demografik grubun gereksinimlerine veya ilgi alanlarına göre 

programlar geliştirerek daha fazla izleyici çekmeyi hedeflemektedir. Bu bağlamda, 

kadın programlarının belirli bir toplumsal kesime odaklanmasının toplumsal, kültürel ve 

ekonomik dinamiklere dayandırılabileceği söylenebilir.  



73 
 

Kamuoyu, toplumun kamusal bir mesele hakkında geliştirdiği ortak düşünce ve 

değerlendirmeleri ifade etmektedir. Bu süreçte medya, halkın belirli bir konuya dair 

fikir ve kanaat oluşturmasında önemli bir rol üstlenir. Kamuoyu oluşturma, genellikle 

halkın politik, ekonomik ya da güncel gelişmelerle ilgili destek sağlamak amacı güden 

bir etkinlik olup, medya araçları bu süreci etkin bir propaganda aracı olarak 

kullanmaktadır. Medyanın haber verme ve bilgilendirme işlevinin temel bir parçası 

olarak, kamuoyu oluşturma yalnızca toplumsal sorunlar hakkında farkındalık 

yaratmakla kalmaz, aynı zamanda bu sorunların çözümü konusunda ortak bir kanaat 

geliştirilmesine de olanak tanır. Geleneksel medya, özellikle tek yönlü iletişim yapısı ve 

geniş kitlelere ulaşabilme kapasitesiyle kamuoyu oluşturma sürecinde belirleyici bir rol 

oynamaktadır. Ancak, yeni medya araçlarıyla birlikte, etkileşimin artması ve bireylerin 

daha fazla katılım gösterebilmesi, kamuoyu oluşturma dinamiklerini önemli ölçüde 

dönüştürmüştür. Sosyal medya gibi dijital platformlar, geleneksel medyadan farklı 

olarak, halkın daha hızlı ve aktif bir şekilde gündem oluşturmasını ve belirli konularda 

ortak görüş geliştirmesini sağlamaktadır. Bu bağlamda, medya, yasama, yürütme ve 

yargıdan sonra dördüncü güç olarak kabul edilmekte, kamuoyu aracılığıyla 

hükümetlerin icraatlarına yönelik baskılar oluşturarak, siyasi ve toplumsal karar 

süreçlerini etkilemektedir. Geleneksel ve yeni medya arasındaki farklar, kamuoyu 

oluşturma sürecinin hem hızını hem de etkisini güçlendiren önemli faktörlerdir (Kurşun, 

2017, s. 40). 

Geleneksel medya platformları, yeni medya platformlarına göre günümüzde hâlâ 

güvenilir bir konumdadır. Geleneksel medyada üretilen içerikler profesyonel ekiplerin 

kontrolünden geçtiği için daha güvenilir görülmektedir. Yeni medya platformlarının 

güvenilirlik açısından çeşitli olumsuz yönleri bulunmaktadır. Yeni medya 

platformlarında yayılan haberler hiçbir süzgeçten geçirilmediği için güvenilirlik 

konusunda kullanıcıların aklında soru işaretleri oluşturmaktadır. Yeni medya 

platformlarında yalan haberlerin aktarımı bazen istençli olabilirken, bazı durumlarda 

farkında olmadan gerçekleşebilmektedir. Bu durum, yeni medya platformlarının 

güvenilirliğini sarsmaktadır (Üç, 2020, s. 14). Özellikle geleneksel medya platformları, 

kadın programları için hâlâ güvenilir bir kaynak olarak görülmektedir. Bu programların 

içerikleri genellikle profesyonel ekipler tarafından üretildiği ve denetlendiği için 

izleyicilere güven vermektedir. Bu durum da bu tür programların daha çok izlenmesine 



74 
 

ve reyting almasına olanak vermektedir. Bu şekilde de sermaye sahiplerinin daha çok 

kâr elde etmesi sağlanmaktadır.  

Sosyalleşme, bireyin toplumun değer ve normlarını içselleştirip, sosyal ilişkilerinde bu 

değerlere uygun düşünme ve davranma sürecidir. Medya, toplumsal kültür, değerler ve 

normların bireylere aktarılmasında aracılık ederek sosyalleşme sürecine katkı sağlar. 

Geleneksel medya, toplumsal yaşamın ortak kültürünü ve değerlerini koruyarak 

bireylerin toplumla bütünleşmesini desteklerken, yeni medya araçları, özellikle sosyal 

medya platformları, bireylerin daha hızlı etkileşimde bulunmalarını ve toplumsal 

katılımlarını artırmalarına olanak tanır. Ancak sosyal medya, bireylerin sanal dünyada 

uzun süre vakit geçirmelerine yol açarak, sosyal ilişkilerden kopmalarına ve gerçeklik 

algılarının zayıflamasına da neden olabilmektedir. Bu bağlamda, medya, sosyalleşme 

sürecine hem olumlu hem de olumsuz etkiler yapabilen bir araç olarak işlev 

görmektedir (Kurşun, 2017, s. 39). Bu doğrultuda, medya aracılığıyla şekillenen 

sosyalleşme pratikleri, bireylerin kimlik inşası, toplumsal aidiyetleri ve kültürel 

yönelimleri üzerinde derin etkiler yaratırken, aynı zamanda dijitalleşen kamusal alan 

içerisinde yeni tür sosyal etkileşim biçimlerinin ve toplumsal yabancılaşma 

dinamiklerinin ortaya çıkmasına zemin hazırlamaktadır. 

Her iki medya türü de çeşitli içerik türlerini kapsamaktadır. Ancak yeni medya, 

bireylerin kendilerine ait içerikler üretebilme ve ürettikleri içerikleri paylaşabilme 

özelliği sayesinde daha çeşitli bir içerik yelpazesi barındırmaktadır. Medyanın 

kapitalistleşme sürecinde, özellikle yeni medya platformlarında içerik üretme ve 

paylaşma olanakları, bireylerin kişisel markalaşma ve kazanç elde etme amacıyla 

kullanılmaktadır. Bu durum, içeriğin çeşitlenmesine ve daha geniş bir kullanıcı kitlesi 

tarafından üretilen içeriğin tüketilmesine yol açmaktadır. Bununla birlikte, içerik 

üretiminin büyük şirketlerin ve sermaye sahiplerinin çıkarları doğrultusunda 

şekillenmesine de neden olabilmektedir. Dolayısıyla, medyanın kapitalistleşmesi, içerik 

çeşitliliği ile birlikte bireylerin içerik üretimine ve paylaşımına daha fazla olanak 

sağlarken, aynı zamanda içeriğin kontrolünü de belirli çıkar gruplarının eline 

geçirebilmektedir (Sarı, 2018, s. 49). Bu bağlamda, yeni medya ortamında içerik üretimi 

ve tüketimi, bir yandan demokratikleşme ve bireysel ifade özgürlüğünü artıran bir süreç 

olarak değerlendirilirken, diğer yandan dijital emek sömürüsü, veri tekelleşmesi ve 

algoritmik yönlendirmeler yoluyla sermaye birikim mekanizmalarının yeniden üretildiği 

bir yapıya dönüşmektedir. 



75 
 

İletişimin ve teknolojinin zaman içerisinde gelişmesi, değişmesi, popülerleşmesi ve 

iletişimin yayılmacı bir hal alması insanları da yeni medyada aktif bir hale getirmiştir. 

Yeni medya, geleneksel medyadan farklı olarak, izleyici ve okuyucunun pasif bir 

tüketici konumunda olmasını aşarak, onları aktif katılımcılar haline getirmektedir. Yeni 

medya hizmetlerinin sunduğu interaktif imkanlar sayesinde, izleyiciler yalnızca içerik 

tüketicisi olmaktan çıkmakta, aynı zamanda içerik üreticisi ve dağıtıcısı rollerini 

üstlenebilmektedir. Bu bağlamda, dijital medya platformları bireylere haber üretme, 

yorum yapma ve içerik paylaşma olanağı sunarak, geleneksel medya profesyonellerine 

özgü olan muhabirlik, sunuculuk veya yorumculuk rollerini sıradan kullanıcılar için 

erişilebilir hale getirmektedir. Benzer şekilde, okuyucular da yeni medya araçları 

aracılığıyla gazeteci, yazar veya analist kimliğiyle içerik üretebilmekte ve 

dağıtabilmektedir. Böylece yeni medya, bireylerin medya üretim süreçlerine katılımını 

artırarak, iletişimde geleneksel hiyerarşik yapıyı dönüştüren bir dinamik yaratmaktadır 

(Kürkçü, 2015, s. 13). Yeni medya araçları ve sunduğu teknolojik imkânlar, birey 

temelli bir iletişim sürecinin oluşumunu teşvik ederken, aynı zamanda kapitalist üretim 

ve tüketim mekanizmalarıyla bütünleşmiş bir medya ekosistemi yaratmaktadır. Bu 

dijital iletişim ortamında bireyler, kimliklerini, beğenilerini ve eleştirilerini daha 

görünür ve etkileşimli bir biçimde ifade edebilme olanağına sahip olmuş, ancak bu 

süreç, aynı zamanda bireylerin dijital platformlar aracılığıyla ticarileştirilmesine de 

zemin hazırlamıştır. Geleneksel medyanın artan rekabet koşulları içerisinde, piyasa 

odaklı özel yayın kuruluşları, yeni medya ortamına eklemlenerek bu alanı ekonomik 

çıkarları doğrultusunda bir meta haline getirmiştir. Kapitalist medya düzeni içinde 

herhangi bir denetim veya filtreleme mekanizmasına tabi tutulmadan üretilen içerikler, 

doğrudan geniş kitlelere ulaşmakta ve bireylerin medya tüketim pratikleri, dijital 

ekonomi içerisinde yeniden yapılandırılmaktadır. Böylece bireyler yalnızca mesajın 

alıcısı değil, aynı zamanda kapitalist sistemin ürettiği medya ekonomisinin aktif bir 

unsuru ve piyasanın tüketim odaklı dinamiklerinin doğrudan hedefi haline gelmektedir 

(Almasoodı, 2021, s. 42). Bu doğrultuda, dijitalleşen medya ekosistemi, bireylerin 

toplumsal ve ekonomik süreçlere katılım biçimlerini dönüştürürken, aynı zamanda 

onları büyük veri analizleri, algoritmalar ve gözetim kapitalizmi mekanizmaları 

aracılığıyla denetim ve yönlendirme pratiklerinin bir parçası haline getirmektedir. 

Sonuç olarak, geleneksel medya ve yeni medya, iletişim dünyasında farklı roller ve 

işlevler üstlenmektedir. Geleneksel medya genellikle daha resmi, düzenlenmiş ve belirli 



76 
 

standartlara tabi bir yapıya sahipken, yeni medya daha esnek, hızlı ve katılımcı bir 

iletişim modelini benimser.  

  



77 
 

4. KADIN PROGRAMLARI 

Kadın programları genellikle kadınların günlük yaşam, ilişkiler, aile, kariyer, sağlık, 

güzellik ve kişisel gelişim gibi çeşitli temaları konu edinmektedir. Kadın programları, 

izleyicilere genellikle bilgi vermek, eğlendirmek ve farkındalık yaratmak amacıyla 

içerik üretmektedir. Kadın programları genellikle izleyici katılımını teşvik eder. Canlı 

yayınlar, telefon bağlantıları, sosyal medya etkileşimi ve izleyici katılımları, 

programların izleyicilerle doğrudan etkileşim kurmasına olanak tanımaktadır. 

Günümüzde giderek daha fazla birey, toplumsal veya bireysel problemlerini tartışmak 

amacıyla televizyonlara çıkmaya başlamıştır. Kadın programları, kadın problemlerini 

toplumsal bir sorun haline getirmek amacıyla kamusal bir yapı olarak kabul 

edilebilmektedir. Kadın programlarıyla ilgili iki görüş söz konusudur. Birinci görüş 

kitleselleştirme, ikincisi ise kamusallaştırmadır. Kadın programlarında hem 

kitleselleştirmeden hem de kamusallaştırmadan bahsedilmektedir. Kadın problemleri bir 

yandan kamusallaştırılarak ve kitleselleştirilerek sömürülmektedir (Özgür, 2010, s. 78). 

Bu nedenden dolayı kadın programları, hem toplum açısından çok faydalı görülmekte 

hem de eleştirilmektedir. Kadın programları genellikle yoğun ve duygusal içeriklere 

sahiptir. Kadın programlarında, şiddet gören, tacize uğrayan, hakarete uğrayan, kuma 

getirilen, terk edilen ve eğitim düzeyi düşük bireyler yer bulmaktadır. Kadın 

programlarına genellikle benzer ekonomik sınıflardan bireyler katılmakta, çünkü bu tür 

programların hedef kitlesi çoğunlukla aynı ekonomik gelir seviyesine sahip bireylerden 

oluşmaktadır. Kadın programları, reklam ve ürün yerleştirme yoluyla tüketim 

alışkanlıklarını teşvik etmektedir. Moda, güzellik, sağlık ve ev düzeni gibi konular 

işlenerek izleyiciler yeni ürünlere yönlendirilmekte, tüketim bir gereklilikten öte 

duygusal tatmin aracı olarak sunulmaktadır. Duygusal içerikler ve dramatik anlatılar 

aracılığıyla alışveriş toplumsal bir norm haline getirilirken, bu programlar kapitalist 

tüketim ideolojisini güçlendiren bir işlev görmektedir. Bu tür programlar, belirli bir 

hayat tarzını veya tüketim alışkanlıklarını teşvik etmeyi amaçladığından, benzer gelir 

seviyesine sahip katılımcılarla daha etkili bir iletişim kurabilmektedir. Aynı ekonomik 

düzeye sahip bireyler arasında benzer ilgi alanları ve deneyimlerin bulunması da 

katılımı etkileyen faktörlerden biri olarak değerlendirilebilir.  

Aile ve ev terimlerinin birlikte kullanılmaya başlanması ve bir bireyin normal bir yaşam 

sürmesinin ardından, televizyonda aile ve aile hayatı daha fazla yer almaya başlamıştır. 



78 
 

Bu süreçle birlikte, televizyonda yayınlanan dizi ve programlarda, sıradan ailelerin ve 

bireylerin hayatları gösterilmeye başlanmış ve konu edinilmiştir (Kotaman, 2009, s. 35). 

Kadın programları daha çok sıradan ailelerin ve bireylerin hayatlarına odaklanırken, üst 

sınıftan bireylerin bu tür programlara katılmamaları, programların yayınlanma amacının 

onlara hitap etmemesinden kaynaklanıyor olabilir. Ekonomik geliri yüksek olan 

bireylerin yaşam tarzları ve ilgi alanları daha çok lüks ve ayrıcalıklı olduğundan, bu tür 

programlara katılmak ya da bu programlarla ilişkilendirilmek istemeyebilirler. Bu 

durum, medyanın içeriğini ve hedef kitlesini belirlemede etkili olan sosyal dinamiklerin 

bir yansımasıdır.  

Kadın programları, bir tartışma yaratıp sonuca bağlamak yerine, bireylerin günlük 

hayatlarında zaten başlamış ve devam eden, program bitiminden sonra da sürecek bir 

tartışmaya tanıklık ettiğimiz izlenimini vermektedir. Aslında, çok uzun süredir başlamış 

ve devam eden, asla bitmeyecek bir tartışma varmış gibi hissedilir; biz de sadece bu 

tartışmanın bir kısmına şahit olmuşuzdur. Bu, başlangıcı uzak, sonucu ise belirsiz olan 

programlardır (Yurderi, 2007, s. 40). 

Gündüz kuşağında yayınlanan kadın programları, bir yandan bireylerin mahremiyetinin 

ihlal edildiği ve kişisel sorunlarının medya aracılığıyla istismar edildiği yönündeki 

eleştirilerle karşılaşırken, diğer yandan toplumsal yapıda ikincil plana itilen ve kamusal 

alanda görünürlükleri sınırlı olan grupların seslerini duyurabilmeleri açısından önemli 

bir işlev üstlenmektedir. İzleyici katılımına dayalı bu programlar, kamusal alanın temel 

işlevlerinden biri olan uzlaşıya (konsensusa) ulaşmayı, her ne kadar doğrudan 

sağlamasa da, kullanılan anlatı pratikleri ve iletişim stratejileri aracılığıyla 

marjinalleşmiş bireylerin ve grupların seslerini kamusal alana taşımaktadır. Özellikle 

öykü anlatımı ve tartışma biçimindeki retorik stratejiler, bireylerin deneyimlerini ifade 

etmelerine olanak tanırken, toplumsal yapı içerisindeki güç dinamiklerini görünür hale 

getirmekte ve kamusal söyleme katkı sunmaktadır. Bu bağlamda, kadın programları 

eleştirel perspektiflerle değerlendirildiğinde, mahremiyetin metalaştırıldığı bir alan 

olarak görülmekle birlikte, aynı zamanda dezavantajlı grupların kendilerini ifade 

edebildiği alternatif bir kamusal platform işlevi de görebilmektedir (Serttaş, 2017, s. 

13). Kadın programlarına konuk olarak davet edilen bireyler çoğunlukla benzer 

ekonomik gelir düzeyine ve sosyal statüye sahiptir. Bu durum, kadın programlarının 

izleyici kitlesinin benzer demografik özelliklere sahip olduğunu ve çoğunlukla benzer 

ekonomik yapıda olduklarını göstermektedir Fakat dikkat çeken bir nokta, orta ve düşük 



79 
 

gelirli sınıfların temsil edilmesine rağmen yüksek gelir gruplarına mensup bireylerin bu 

tarz programlara davet edilmediğidir. Bu durum, kadın programlarının belirli bir sınıfsal 

yapıya sahip olduğunu ve proletaryanın varlığına rağmen burjuva sınıfının bu tarz 

programlarda yer almadığını göstermektedir. Bu durum, kadın programlarının sermaye 

sahipleri tarafından belirli bir amaç doğrultusunda kullanıldığını göstermektedir. 

Kadın programları, isminden de anlaşılacağı üzere daha çok kadınların ilgisini çeken 

konulara odaklanan televizyon programlarıdır. Bu tarz programlar, izleyicilere 

kadınların yaşam deneyimleri, sıkıntıları ve başarıları hakkında içerikler sunmaktadır. 

Bu bağlamda, kadın programlarının izleyicide bırakmış olduğu bazı olumlu yönleri 

vardır. 

Medya, ekran başındaki seyircileri bilgilendirme, izleyiciye farkındalık ve bilgi 

kazandırarak dolaylı olarak aktarım yapmaktadır. İzleyici kitlesi, bu farkındalıkla 

beraber ekranlara getirilen olaylara sert tepkiler göstererek katı bir tutum 

sergilemektedir. Bu anlamda, medyanın izleyiciyi etkileme gücü gözler önüne 

serilmektedir.  Kadın programları, toplumun ve bireylerin kadınlara ilişkin hususlarda 

daha bilinçli olmasına katkı sağlamaktadır. Bu programlar aracılığıyla kadınların 

karşılaştığı zorluklar, başarı öyküleri ve deneyimler paylaşılabilmektedir (Meder ve 

Çiçek, 2011, s. 71). Fakat bu tarz programlara genellikle yüksek ekonomik gelire sahip 

bireylerin katılımı oldukça sınırlıdır. Bu durum, kadın programlarının daha çok orta ve 

dar gelirli kesimlere hitap ettiğini ve burjuva sınıfının bu programlara katılmadığını 

gösterir. Bu da, kadın programlarının belirli bir sosyo-ekonomik kesime odaklanarak, 

izleyici kitlesini etkileme ve bilinçlendirme amacını daha etkin bir biçimde 

gerçekleştirdiğini göstermektedir.  

Kadınların bu tarz programları izlemelerinin nedeni, genellikle yaşadıkları sıkıntıları 

başka kişilerin yaşamlarında görerek merak etmeleri ve bu deneyimlerden ders 

çıkarmalarıdır. Bu tarz programlar, kadınların aslında yalnız olmadıklarını 

hissetmelerine yardımcı olmaktadır. Kadın programları, izleyiciler arasında empati 

kurma gücünü oluşturabilir ve kadınlar arasında duygusal bir bağlantı kurulmasına 

neden olabilir.  Kadınlar, programlardaki karakterlerle veya konuklarla benzer 

deneyimleri paylaşabilirler ve bu sayede güçlü bir dayanışma duygusu oluşturabilirler 

(Çavdar, 2018, s. 373). Bu bağlamda, burjuva sınıfına mensup bireylerin bu tarz 

programlara katılmadığı halde, proletarya sınıfından gelen katılım daha yaygın 

olmaktadır. Çünkü orta ve dar gelirli kesimler, bu programlarda kendilerine daha çok 



80 
 

benzeyen deneyimler ve yaşam tarzları bulabilirler; bu da onları bu tarz programlara 

katılmaya teşvik edebilir. Burjuva sınıfına mensup bireylerin kadın programlarına 

katılmaması, bu tarz programların aslında burjuva sınıfının kontrolünde olduğunu ve 

programların orta ve dar gelirli ailelere hitap ettiğini göstermektedir.  

Kadın programları, kadının güçlü yönlerine odaklanarak onları televizyon ekranlarında 

güçlü gösterebilir. Programlarda kadınların ilham verici hayatlarından kesitler vererek 

ekran başındaki izleyicilerin motive edilmesi ve bu şekilde kendilerini güçlü görmeleri 

sağlanabilir. Birçok kadın programı, ekran başındaki kadınları bilinçlendirmek için de 

çaba göstermektedir. Bu tarz programların genel maksadı ise, kadınları güçlendirmek ve 

onlara ilham vermek, kadınlar arasında dayanışma ve empati oluşturmak, kadınların 

sorunlarını tartışmak ve çözüm yolları bulmak, kadın haklarına dikkat çekmek ve 

toplumda kadınların sesini daha fazla duyurmak gibi amaçlarla odaklanmaktadır. Bu 

programlar genellikle kadınların hayatlarını daha iyi anlamak, desteklemek ve 

güçlenmelerine katkıda bulunmak için tasarlanmıştır (Çavdar, 2018, s. 373). 

Kadın programlarına katılan birçok kişi, farklı yaş gruplarından, kültürlerden ve 

sosyoekonomik düzeylerden gelmektedir. Bu durum, kadınların farklı hayat 

deneyimlerini ve tecrübelerini izleyici kitlesine daha geniş bir perspektif 

sunabilmektedir. Kadın programları daha çok aile ve ilişki konularını işlemektedir. Bu 

tarz programlar, aile içi ilişkiler, evlilik gibi birçok konuda ekran başındaki izleyicilere 

rehberlik edebilir ve bu şekilde izleyici kitlesinin bilinçlenmesini sağlayabilir. Kadın 

programlarının olumlu etkileri olduğu gibi olumsuz etkileri de bulunmaktadır. 

Kadın programları, kadınları genellikle belirli bir kalıp içerisine sıkıştırabilir ve 

yüzeysel bir portre çizebilmektedir. Bu durum, kadınları sadece belirli rollerle 

tanımlayarak gerçek ve çeşitli yaşam deneyimlerini göz ardı edebilir (Demiray, 2018, s. 

72). Bu tarz programlar genellikle benzer sosyo-ekonomik arka planlara sahip kadınları 

temsil etme eğilimindedir ve bu da izleyicilere sınırlı bir perspektif sunmaktadır. 

Proletarya sınıfından gelen kadınlar genellikle ekonomik zorluklarla karşılaşırken, bu 

tür programlar daha lüks ve ayrıcalıklı yaşam tarzlarını vurgulamaktadır. Dolayısıyla, 

proletarya sınıfının katılımıyla ilişkilendirildiğinde, bu tür programların gerçek ve 

çeşitli yaşam deneyimlerini yansıtmada yetersiz kalabileceği ve sınıfsal eşitsizlikleri 

pekiştirebileceği öne sürülebilir.  



81 
 

Bazı kadın programları, kadınları rekabet ve çatışma içeren dramatik durumlar içinde 

göstermeye odaklanmaktadır. Bu tür içerikler, izleyici arasında olumsuz rekabeti 

arttırabilir ve kadınlar arasında çatışmayı doğurabilir. Bu tarz programların yapılma 

amacı, programda kadınların birbirleriyle atışması ve bu şekilde programın daha fazla 

izlenmesidir. Bu durum, medyanın kapitalist yönünü göstermeye hizmet etmektedir. 

Kapitalist yapının bir vazgeçilmezi olan mesajlar, medya araçlarının hepsinde sürekli 

faaliyet halindedir. Toplumsal bir planın parçası olarak bedene ait değerler yüceltilir, 

güzellik ve çekicilik söylemleriyle beraber kadın bedeni, bir metaya ve fetiş nesnesine 

dönüştürülür. Kadın bedeni üzerine oluşturulan medya içerikli söylemler, olağan bedene 

sahip olmakla kazanılacak itibar için, hiçbir ekonomik kazançla ölçülemeyecek bir 

insanlık onuru söz konusu olmaktadır. Reklamlarda ya da kadın programlarında kadın 

vücudu erkek görüşüne sunulurken, bir başka taraftan da kadınlar kendilerine “ideal 

kadın” özellikleri kazandıracak ürünleri tercih etmeye yönlendirilmektedir (Güzel, 

2013, s. 83). Kadın programları, güzellik standartlarına ve vücut imajına odaklanarak 

izleyiciler üzerinde baskı yaratabilir. Bu durum, izleyicilere belirli bir vücut tipi ve 

güzellik standardı dayatılması gibi olumsuz etkiler doğurabilir.  

Medya dinamiklerinin teknik açıdan birçok izleyiciye ulaşabildiği, bununla beraber 

medyanın aralıksız gün boyu tüketildiği bir toplumda, bu araçların, izleyicileri birçok 

açıdan değiştirmesi kaçınılmazdır. Televizyonda yayınlanan içeriklerin reyting 

mücadeleleri hep daha fazlasını doğurmaktadır. Reyting uğruna daha fazla bireylerin 

daha mahrem alanına, daha özel alanlarına girerek reyting mücadelesinde üst sıralarda 

olmayı hedeflemektedirler. Özellikle mahrem ve kutsal kabul gören konular, medya 

patronları tarafından meta olarak görülmüş ve bu tarz içeriklerin sayısı her geçen gün 

artmıştır. Bazı kadın programları ve buna benzer programlar, kişisel mahremiyetin ihlal 

edilmesine sebep olmaktadır.  Kameralar önünde yaşanan özel anlar, mahrem anlar, 

kişisel sırların gün yüzüne çıkması gibi durumlar, izleyiciler ve program katılımcıları 

arasında olumsuz sonuçlara yol açabilmektedir. Günümüzde gündüz kuşağında yayın 

hayatlarını sürdüren canlı yayın programlarında aşk, sevgi, aile vb. birçok duygu 

paylaşılmaktadır. Bu tarz programların anlatım biçimlerinin ortak noktası ise bireylerin 

yaşamış olduğu olayları dramatize ederek ön plana çıkarmak ve bununla beraber 

mahrem sayılabilecek ya da mahrem sayılan birçok detayın anlatılmasının olağan 

olmasıdır. Mahrem hususlar bir anlamda canlı yayında hem stüdyodaki izleyiciler hem 

de televizyon başındaki izleyicilerin gözleri önünde masaya serilmekte ve 



82 
 

tartışılmaktadır. Bu durum medyanın kapitalist bir yapıya bürünmesiyle birlikte 

medyanın mahrem konulara ağırlık verdiğinin bir göstergesidir (Küçük ve Koçak, 2021, 

s. 27). Kadın programlarında sıklıkla dar gelirli sınıfın mahremiyeti ve hayat 

deneyimleri işlenirken, yüksek gelirli sınıfın bu tür programlara katılmaması, medyanın 

sınıfsal ayrımını gösteren önemli bir husustur. Dar gelirli sınıf genellikle ekonomik 

zorluklarla ve toplumsal baskılarla mücadele ederken, kadın programları bu kesimin 

yaşam deneyimlerini, mahremiyetini ve günlük yaşamını merkeze alır. Ancak, yüksek 

gelirli sınıfın bu programlara katılmaması, medyanın sınıfsal yapıları ve pazarlama 

stratejilerini de yansıtmaktadır. Burjuva sınıfı genellikle daha lüks ve ayrıcalıklı yaşam 

tarzlarına sahiptir ve bu programlarda temsil edilmek istemeyebilmektedirler. Ayrıca, 

medya kuruluşları ve program yapımcıları genellikle izleyici kitlesini belirli demografik 

gruplara odaklar ve bu da burjuva sınıfının tercih edilmemesine yol açabilir. Bu durum, 

medyanın sınıfsal ayrımları tekrarladığı ve dar gelirli sınıfın yaşam deneyimlerini daha 

fazla öne çıkardığını gösterir.  

Son dönemlerde gündüz kuşağında yayınlanan kadın programlarının temel konusunu; 

aile içi şiddet, boşanma, aldatma, cinayet gibi konular oluşturmaktadır. Bu sebeple 

işlenen bu konuların toplumsal kitlede oluşturduğu etki büyük önem taşımaktadır. Bazı 

kadın programları, kadınları küçük düşüren, aşağılayan veya cinselleştiren içeriklere 

odaklanabilir. Bu tür programlar, kadınların güçlendirilmesi yerine toplumsal cinsiyet 

eşitsizliğini pekiştirebilir (Çetinkaya, 2022, s. 38). Kadın programları ve dramatik 

programlar, televizyon başındaki izleyicileri güçlü duygusal tepkilere yönlendirecek bir 

şekilde planlanabilmektedir. Bu tarz yapımlar, izleyiciler üzerinde güçlü bir duygusal 

manipülasyon etkisi yaratarak etik ve ahlaki endişelere neden olabilmektedir.  

Bazı kadın programları, kadınlar arasındaki anlaşmazlığı ve oluşan rekabeti reyting 

uğruna eğlenceli bir biçimde seyirciye aktarmayı düşünebilmektedir. Bu durum, izleyici 

kitlesi arasında olumsuz rekabeti doğurabilir ve kadınlar arasındaki dayanışma 

duygusunu zayıflatabilir, bununla beraber kadınların birbirine olan güvenini de 

sarsabilir. 

4.1.  Kadın Programlarının Tarihsel Gelişimi 

Gündüz yayınlanan programlar, insanların günlük alışkanlıklarına benzerlik 

göstermektedir. Prime time programlardan farklı olarak gündüz kuşağında yayın 

hayatını sürdüren programlar daha çok radyo görevi görmektedir. Kadınlar genellikle ev 



83 
 

işlerini yaparken veya çocuklarına bakarken programları dinlemekte ve izlemektedirler. 

Yemek, gerçek yaşam, ev dekorasyonu gibi konulara yönelik yapılan kadın programları, 

genellikle gündüz ekran başında bulunan kadın izleyicilere yöneliktir. Bu sebeple 

yapımcılar, kadın izleyici kitlesinin dikkatini çekebileceği ve ihtiyaçlarını 

karşılayabilecek içerikleri daha fazla tercih etmiştir. Bazen belirli bir problemin 

katılımcılar ile tartışılarak bazen de uzmanlardan destek alınarak problemi çözmeye 

odaklı olmayı hedefleyen bu programlar “kadın programları” olarak adlandırılmaktadır. 

Kadın programları, televizyon tarihi boyunca evrim geçirmiş ve zaman içinde farklı 

konseptlere adapte olmuştur. İlk kadın programları genellikle ev işleri ve aile konularına 

odaklanırken, zamanla daha geniş bir yelpazede konular ele alınmıştır (Dursun ve İlhan, 

2021, s. 1207). Kadın programları, televizyonun yaygınlaşması ve medya sektöründeki 

gelişmelerle birlikte 20. yüzyılın ortalarından itibaren şekillenmeye başlamıştır. Bu 

programlar genellikle kadın izleyici kitlesine hitap eden,  belirli konulara odaklanan ve 

genellikle ev içi meselelere ağırlık veren içerikleri kapsamaktadır.  

4.1.1. 1970’ler ve 1980’ler: kadın programları 

1970’ler ve 1980’lerde, televizyonda kadınlara yönelik özel programlar artmaya 

başlamıştır. 1970’lerden itibaren gündüz kuşağında kadının iyi bir anne, iyi bir eş, iyi 

bir ev hanımı rollerinin üstüne basıldığı birçok kadın programı yapılmıştır. Ev 

hanımlarına yönelik olan Ev İçi (1970) isimli program ve 1972’li yıllardan sonra ise 

bütün kadınlara yönelik hazırlanan kadın programları yapılmıştır. Bu tarihler arasında 

yapılan kadın programları, kadınların günlük hayatlarını konu edinen bir içerik 

yapısındadır. 80’li yılların Hanımlar Sizin İçin ve Çalışan Hanımlar Sizin İçin 

programları da bu düşünceyi devam ettirmiştir. Bu programlar genellikle kadınların 

kariyer, aile, sağlık ve ilişkiler gibi konularda konuştuğu talk-show formatında ya da 

kadın karakterlerin başrolde olduğu diziler olarak karşımıza çıkmıştır. Bu dönemde aynı 

zamanda, kadınlar için magazin ve moda programları popüler hale gelmiştir. Bu tür 

programlar, kadınları güzellik standartları, moda ve günlük yaşamla ilgili konularda 

bilgilendirmeyi amaçlamıştır (Dursun ve İlhan, 2021, s. 1207). 

Bu dönemde medya, kadınların çok yönlü ve çeşitli kimliklerini temsil etmeye daha 

fazla odaklanarak, geleneksel cinsiyet normlarına meydan okumaya başlamıştır. Ancak 

tam eşitlik sağlanamamıştır. Kadınlarla ilgili cinsiyetçi ayrım günümüzde de halen 

devam etmektedir.  



84 
 

4.1.2. 1990’lar ve 2000’ler: kadın programları 

Dünyada ve Türkiye’de 1990’lı yılların ilk başlarında popüler olan ve her geçen gün 

televizyonlarda popülerliğini arttıran realite programları ülkemiz kanallarında da yerini 

almıştır. Özellikle ülkemizde 2000’li yıllarda popülerliğini arttıran realite programları 

günümüze kadar popülerliğini koruyarak gelmiştir. Türk medyası açısından 

bakıldığında realite programları genel anlamda kadın kuşağı, kadın programları ve 

gündüz kuşağı olarak adlandırılmaktadır. 1990’lar ve 2000’lerde kadın programları 

daha da çeşitlenmiştir. Talk-show’lar, realite programları ve kadın odaklı diziler 

popülerlik kazanmıştır. Programlar, evlilik, ilişkiler, kariyer, güzellik ve moda gibi 

konulara odaklanarak izleyici kitlesini genişletmeye çalışmıştır. 1990’lar ve 2000’ler, 

kadınların toplumsal rollerinde ve medyadaki temsilinde bir dizi önemli değişikliğin 

yaşandığı dönemlerdir. Bu dönemlerde kadınlar, daha fazla çeşitlilik ve karmaşıklık 

içinde temsil edilmeye başlanmış, toplumsal cinsiyet normlarına meydan okumuş ve 

kadın hakları konusunda ilerlemeler kaydedilmiştir (Alp diğ., 2021, s. 328). 

Ülkemizde realite tarzı programların ilk örneği 1993 tarihinde televizyon ekranlarında 

yayın hayatına başlayan “Sıcağı Sıcağına” adlı yapımdır. Sıradan bireylerin yaşam 

hikayelerinin yanı sıra güvenlik ve adalet söylemlerini dile getiren suç mahalleri veya 

devlet televizyonunun resmi dili tarafından uzunca bir süre üstü kapatılmış, rafa 

kaldırılmış gerçekleri ortaya çıkaracak yöntemler kullanılmıştır. Türk medya tarihinde 

ilk defa bu tarz programlar ile canlı kamera kayıtları, gizli kameralar, bireyler tarafından 

çekilmiş amatör kayıtlar ve görgü tanıkları ile görüşmeler, canlandırmalar ve yaşanan 

olayların ağır çekim sunumları ve yakın plan çekim açıları vb. anlatım ve görsel araç 

gereç teknikleri kullanılmıştır (Demiray, 2018, s. 24). 1990’lar ve 2000’ler, televizyon 

dizilerinde ve programlarında kadın karakterlerin daha geniş bir yelpazede ve daha 

güçlü karakterlerde gösterilmeye başlandığı bir dönemdir. Kadınlar, geçmiş dönemlere 

kıyasla daha zorlu, sert hikayelerde, liderlik rollerinde ve çeşitli sosyal konularda en ön 

sıralarda olmuşlardır. Kadın programları, 2000’lerde popülerlik kazanmıştır ve bu tür 

programlarda kadınlar daha geniş bir yelpazede temsil edilmiştir. Kadın programlarında 

kadınları, kariyer, aile, ilişkiler ve toplumsal konular hakkında daha açık bir şekilde 

konuşmuşlardır. Bu durum adı geçen dönemde kadınların medyada daha güçlü ve aktif 

bir rol oynadığını göstergesi olarak dikkat çekmektedir.  



85 
 

1990 ve 2000’li yıllarda modaya ve güzellik endüstrisine yönelik olan ilgi ve merak 

artmıştır. Kadınlar, televizyon ve internet aracılığıyla güzellik standartlarını takip 

etmeye ve farklı vücut tiplerinin, ne şekilde oluşturulduğunu takip etme konusunda daha 

etkili olmuşlardır. 2000’li yılların ortalarından itibaren sosyal medyanın yükselmesi, 

bireylerin kendi hikayelerini anlatma ve kendi seslerini duyurma konusunda isteği 

kadınlara büyük bir fırsat tanımıştır. Kadınlar, özellikle YouTube, İnstagram, Facebook 

vb. kanalları ve diğer dijital platformlar aracılığıyla kendi deneyimlerini paylaşmaya ve 

topluluklar kurmaya başlamışlardır. Bu dönemde, medya, kadınları daha aktif, güçlü ve 

kendi kimlikleri içinde temsil etmeye daha fazla odaklanarak, toplumsal cinsiyet 

konularında farkındalığı arttırmıştır. Ancak, kadınların medyadaki temsili ve toplumsal 

cinsiyet eşitliği konusundaki mücadelesi günümüzde de hala devam etmektedir. 

4.1.3. 2010’lar ve 2020’ler: kadın programları 

2010 ve 2020’li yıllar, dijital medyanın ve sosyal medyanın çok popüler olduğu 

dönemlerdir. Özellikle bu dönemlerde kadınlar, kendi seslerini duyurma ve hikayelerini 

paylaşma konusunda sosyal medyayı etkin bir biçimde kullanmaya başlamışlardır. Son 

yıllarda, birçok kadın programları daha fazla kadının güçlü yönlerine odaklanmaya ve 

bu konuda içerikler yapmaya başlamıştır. Programlar, kadınların güçlü olmasını, kendi 

hikayelerini anlatmasını ve çeşitli hayat tarzlarını anlatmayı amaçlayan yapımlara 

dönüşmüştür. Aynı zamanda, sosyal medyanın kullanım oranının artmasıyla beraber, 

kadın programları izleyicilerle daha etkileşimli bir hale gelmeye başlamıştır (Özgür, 

2010, s. 76). Sosyal medya araçlarının kullanımın artmasıyla beraber kadın programları, 

izleyicilerle daha aktif bir biçimde etkileşimli bir duruma gelmiştir. Canlı bağlantılar, 

anketler ve yorumlar izleyicilerin programlara aktif bir biçimde katılımını 

sağlamaktadır. Bu tarz bir etkileşim, izleyicilerin kendilerini kadın programlarının bir 

parçası olarak hissetmelerine ve kendi hayat deneyimlerini de paylaşmalarına imkan 

vermektedir. Aynı zamanda dijital platformlar üzerinden yapılan kampanyalar ve sosyal 

projeler, kadın programlarının toplumsal bir etki yaratma potansiyelini arttırmaktadır.  

Kadın programları, hem 2010 hem de 2020’yi kapsayan dönemlerde de popülerliğini 

korumaya devam etmiştir. Kadınlar, bu tarz programlarda kendi hayatlarını dile 

getirerek ve çeşitli konularda konuşarak izleyicilerle etkileşimde bulunmuşlardır. Aynı 

zamanda YouTube, Twitch ve diğer dijital platformlardaki kadın programları, 

kadınların kendi hayat hikayelerini ve uzmanlık alanlarını paylaşma konusunda önemli 



86 
 

bir rol oynamıştır. Bu dönemde, kadınlar sosyal ve toplumsal sorunları konu edinen 

eden programlarda daha fazla yer almaya başlamıştır. Bu programlar, kadınların 

toplumsal değişimdeki rollerini vurgulamayı amaçlamıştır (Yıldırım ve Esen, 2018, s. 

493). 

Aynı zamanda bu dönemde, yemek programları, güzellik programları ve moda 

endüstrisi, kadınların kendi güzellik standartlarını tanımlama, yemek becerilerini 

konuşturma ve çeşitliliği kanıtlama konusundaki çabalarını yansıtan programlara 

odaklanmıştır. Özellikle bu dönem aralığında kadın programları arasında ilk dikkati 

çeken ve en başta gelen programlar, temizlik, yemek ve gerçek hayat konulu kadın 

programlarıdır. Günlük gereksinimler ve pratikler bu programlar sayesinde tartışmaya 

ve ödüllendirme sistemi ile rekabete açılmaktadır. Hayati gereksinimlerinin giderilmesi 

tartışmaya açıldığı programların cinsiyet, yaş, eğitim gibi sosyal sınıf kategorilerinin 

olmaması hem yarışmacı hem de izleyici olarak talebin yükselmesini desteklemektedir. 

Bu tarz programlara katılanların aynı zamanda hem yarışmacı hem de puan veren jüri 

olması zıt görünen iki rol programa katılanlar tarafından yapılmaktadır. Bu durumun 

oluşturduğu zıtlık ve tartışma, programın sevilmesinde ve devamlılığını sağlamasında 

önemlidir. Aynı zamanda bu tarz programların toplumsal cinsiyet kimliklerine ilişkin 

stereo tipleri değiştirmeye yönelik bir faydada bulunduğunu söylemek mümkündür 

(Akyüz ve Meder, 2020, s. 127). Bu dönemde kadınlar, medya ve özellikle dijital 

medya aracılığıyla kendi hikayelerini anlatma, toplumsal sorunlara dikkat çekme ve 

kendi alanlarında liderlik etme konusunda daha fazla olanak bulmuşlardır. Ancak, 

toplumsal cinsiyet eşitliği ve kadınların medyadaki temsili konusundaki zorlukla 

mücadele bu dönemde de devam etmektedir.  

2010’lar ve sonrası dönemde kadın programları, birçok gelişmeye ve değişime tanıklık 

etmiştir. Bu dönemdeki kadın programları, genellikle toplumsal değişimlere ve 

kadınların medyadaki rolünün farklılaşmasına daha fazla yer vermiştir. 2010 ve sonraki 

dönemde kadın programları, kadınların güçlenmesine daha fazla yer vermiştir. 

Programlar, kadınların kariyer, liderlik ve kişisel gelişim konularındaki başarı 

hikayelerini ön plana çıkararak ekran başındaki izleyicilere ilham ve cesaret verme 

amacı gütmektedir. Kadın programları, bu dönemde daha fazla çeşitlenmiş ve 

izlenmiştir. Irk, etnik köken, cinsel yönelim, yaş ve beden tipi gibi faktörlere daha fazla 

vurgu yapılarak, kadınların farklı yaşam tarzlarını ve deneyimleri yansıtılmaya 

çalışılmıştır. 



87 
 

2017 yılının başına kadar Türkiye’de gündüz kuşağı ya da kadın programı denildiğinde 

evlilik programları olarak adlandırılan flört ve evlilik teması üzerine planlanmış 

programlar gelmekteydi. Yapılan evlilik programlarının yapısı oldukça sorunluydu. 

Ekran başındaki izleyicilerin ağır tepkileri sonucunda Radyo ve Televizyon Üst Kurulu 

(RTÜK) konuya el atmış ve evlilik programlarının kaldırılmasına karar vermiştir. 

OHAL kapsamında çıkarılan 690 sayılı Kanun Hükmünde Kararname ile güncellenmiş 

bir düzenlemeye bağlı tutulan programların küçük çocukların ekran başında olduğu 

saatlerde yayınlanamayacağına dair kural konulmuştur. Kararnamenin 

oluşturulmasından ardından televizyon kanalları ile yapılan görüşmeler neticesinde 

evlilik programlarının yayınları tamamen sonlandırılmıştır. Sonlandırılan evlilik 

programları daha sonra on yıldır yayın sürecini sürdüren ve reytinglerde genellikle üst 

sıralarda bulunan Müge Anlı ile Tatlı Sert programının şeklini ve içeriğini 

benimsemişlerdir (Çavdar, 2018, s. 373). Bu dönemde kadın programları, toplumsal 

konulara daha duyarlı bir tutuş sergileyerek, cinsiyet eşitliği, şiddet karşıtlığı, sağlık ve 

diğer toplumsal ve sosyal konulara odaklanmıştır. Programlar, izleyicilere program 

içerisinde işlenen konularda farkındalık oluşturma ve gelişim için adım atmaya teşvik 

etme amacı taşımıştır. Aynı zamanda bu dönemde sosyal medyanın hızla popülerliğini 

arttırmasıyla beraber, kadın programları izleyici kitlesiyle daha etkileşimli bir hale 

gelmiştir. Programlar, sosyal medya platformlarını aktif olarak kullanarak izleyicilerle 

iletişim kurma, geri bildirim alma ve topluluk oluşturma fırsatlarını değerlendirmiştir.  

Realite ve talk-show’lar, bu dönemde kadın programlarında önemli bir yer tutmuştur. 

İzleyicilere gerçek hayattan hikayeler ve deneyimler sunma, konuklarla etkileşime 

geçme ve genelde duygusal içeriklere odaklanma eğilimi devam etmiştir. Aynı zamanda 

programlar, kadınların sadece geleneksel rollerle sınırlı olmadığını vurgulayarak, 

kariyer sahibi kadınları, girişimcileri, liderleri ve farklı alanlarda başarılı olanları ön 

plana çıkarmıştır (Tatoğlu, 2023, s. 50). Kadın programları, genellikle televizyon 

kanallarında yayınlanan ve genel olarak kadın izleyici kitlesini hedefleyen 

programlardır. Bu tür programlar, kadınların ilgi alanlarına ve günlük yaşamlarına 

odaklanarak, onlara yönelik içerik sunmayı amaçlamaktadır. Bazı kadın programları ve 

bu programların genel özellikleri aşağıda belirtilmiştir. 

 

 



88 
 

4.2.  Türkiye’de Gündüz Kuşağı 

Televizyon sektörü için gündüz kuşağı çok büyük bir önem taşımaktadır. Gündüz 

kuşağı genellikle 10.00-18.30 saatleri arasında çok geniş bir zaman dilimini 

kapsamaktadır. Gündüz kuşağının izleyicisi genellikle kadınlar, çocuklar ve 

emeklilerden oluşmaktadır. Gündüz kuşağı, özellikle ev hanımı olan kadınlar için 

mühim bir zaman geçirme etkinliğidir. Gündüz kuşağı programları yayınlandığı saatler 

göz önünde bulundurulduğunda ağırlıklı olarak ev hanımlarına ulaşmaktadır. Gündüz 

kuşağı kadın programlarının kadınların, düşünce, duygu ve bakış açılarını genişleten, 

yeni hayat şekilleri empoze eden bir dinamik haline geldiği gözlenmektedir (Arslan ve 

Demir, 2017, s. 37). Gündüz kuşağı kadın programlarının genellikle ev hanımlarına 

hitap etmesinin genel amacı, ev hanımlarının günlük hayatlarını bilgilendirici ve 

destekleyici bir hale getirmektir. Bu tarz programlar ev hanımlarının gereksinimlerine 

uygun içerikler çıkararak, ev hanımlarının programla etkileşimli bir hale gelerek 

programa dahil olmasını amaçlamaktadır. 

Gündüz kuşağı, çeşitli program türlerine ev sahipliği yapmaktadır. Bu programlar 

arasında dizi ve program tekrarları, yemek programları, magazin programları, kadın 

programları, eğlence programları ve günlük haber bültenleri gibi farklı içerikler 

bulunmaktadır. Televizyonun daha geniş kitlelere yaygınlaşması ile beraber elektronik 

iletişimde sözlü konuşmaya dayanan gündüz kuşağı programları, televizyon için de 

popüler bir program çeşidi haline gelmiştir. Gündüz kuşağı talk show’u olarak 

isimlendirilen bu program türü, 1960’ların sonuna doğru Phil Donahu’e ile başlamıştır. 

Bu yayın türü, genellikle kadınların hüküm sürdüğü bir seyirci kitlesi tarafından 

gündelik hayatın içinden gelen soru ve konuların kamusal olarak tartışılmasına 

dayanmaktadır (Kiraz, 2008, s. 101). 

Günümüzde gerçek yaşam hikayelerinin konu edildiği kadın programları genellikle 

gündüz kuşağı olarak adlandırılan zaman diliminde yayınlanmaktadır. Gündüz kuşağı 

programları olarak da isimlendirebileceğimiz bu programlar ilk zamanlarda izleyicilere 

pratik çözümler sunan, kültür seviyelerini arttıran ve izleyicilerin hayatlarını 

kolaylaştırmayı amaç edinen bir yapıdayken ticari kaygıların artmasıyla beraber 

içeriğinde yoğun olarak şiddet unsuru içeren bir yapıya dönüştüğü gözlemlenmiştir. Her 

geçen gün artan etik sorunların konu edildiği kadın programları; hakaret, tehdit etme ve 

küfür gibi sözlü şiddetin, araç ve gereçleri kullanılarak bilerek yaralama, cinayet, vurma 



89 
 

gibi fiziksel şiddet türlerinin meydana geldiği arenalara dönüşmüştür (Tatoğlu, 2023, s. 

91). 

Gündüz kuşağında kadın programları ve magazin programları kadınların ilgilerini 

çektiği için oldukça yaygındır. Magazin programları, günlük yaşamdan haberleri ve 

ünlülerle ilgili gelişmeleri televizyon başındaki izleyici kitlesine sunmaktadır. Gündüz 

kuşağında eğitim ve bilgi programları, izleyicilere çeşitli konularda bilgi vermek 

amacıyla televizyon ekranlarına gelmektedir. Sağlık, hukuk, finans gibi konularda 

uzman kişilerin katılımıyla gerçekleştirilen bu programlar, izleyicilere faydalı bilgiler 

sunmaktadır. Bazı televizyon kanalları, gündüz kuşağında dizilerin tekrarlarını da 

gösterebilmektedir. Bu durum, izleyicilere popüler dizileri tekrar izleme imkanı 

tanımaktadır. Günümüzde gündüz kuşağı programları, sosyal medya platformları 

üzerinden izleyicilerle etkileşim kurmaktadır. Programlara katılanlar veya sunucular, 

sosyal medya üzerinden izleyiciyle iletişimde bulunabilmektedir (Kiraz, 2008, s. 101). 

Gündüz kuşağında özellikle ev hanımlarının dikkatini çekmek için gerçek hayat 

hikayelerinin anlatıldığı, tartışıldığı programlar olmaktadır. Bu tarz programlar 

televizyon yayınları arasında çok önemli bir yer tutmaktadır. Gerçek hayat hikayelerinin 

anlatıldığı programları diğer realite programlarından ayrı olmamakla beraber genellikle 

gündüz kuşağında yayınlanmaktadır ve ayrı bir televizyon program tarzı olduğu 

farkındalığı ekran başındakilerde neredeyse hiç yoktur. Bu şekilde ekran başındaki kitle 

tarafından en fazla izlenen fakat farklı bir tür olarak bilinirliği en az olan programlardan 

bir tanesidir (Tatoğlu, 2023, s. 51). Bu tarz programların içerikleri genellikle şiddet 

içeren meselelerden seçilmektedir. Kadına şiddet, taciz, kaçırma, tecavüz, aldatma, 

cinayet veya çocuk istismarı gibi vb. içerisinde şiddet bulunduran meseleler gerçek 

olaylar olduğu için televizyonlarda, canlı yayınlarda olduğu gibi bütün topluma 

aktarılmaktadır. Bu tarz programlar izleyici kitlesi yayınlanan saatte dolayı daha çok 

kadınlar, çocuklar ve emeklilerden oluşmaktadır. Bütün günlerini evde geçiren bireyler 

zamanlarından en az dört ya da beş saatini bu tarz programlara ayırmaktadır. Genellikle 

bu tarz programlar ev hanımlarına yani belli bir ekonomik yapıya hitap ettiği için 

programa katılanların da genellikle aynı tarz ekonomik sınıfa tabii olduğu bilinmektedir. 

Burada ki temel gaye ise programa katılanlar ile izleyici kitlesinin birbirlerine duygusal 

bir bağ kurması ve böylelikle programların daha fazla izlenerek reyting almasıdır.  

Gündüz kuşağı programlarının genel amacı, özellikle sabah saatlerinden öğle saatlerine 

kadar olan zaman diliminde geniş bir izleyici kitlesine hitap ederek eğlence, bilgi ve 



90 
 

günlük yaşamla ilgili içerik sunmaktır. Bu programlar, farklı program türleri ve 

içerikleriyle izleyicilere çeşitli deneyimler yaşatmayı ve belirli amaçlara hizmet etmeyi 

amaçlamaktadır. Gündüz kuşağı programları, izleyicilere eğlence ve hoş vakit geçirme 

imkanı sunmaktadır. Bu kapsamda, komedi programları, oyun şovları ve hafif içerikli 

programlar izleyicilere keyifli anlar yaşatabilmektedir. Bazı gündüz kuşağı programları, 

izleyicilerle duygusal bir bağ kurmayı hedeflemektedir. Bu programlar, gerçek 

hikayelere dayalı içeriklerle izleyicilerin duygusal tepkilerini uyandırmayı ve böylelikle 

programla bir bağ kurmalarını amaçlamaktadır. Türkiye’de gündüz kuşağı, geniş bir 

izleyici kitlesine hitap eden çeşitli içeriklerle dolu bir zaman dilimini temsil etmektedir. 

Bu programlar, izleyicilere eğlence, bilgi ve günlük yaşamla ilgili içerikler sunarak 

geniş bir kitleyi etkilemeyi amaçlamaktadırlar.  

4.3.  Esra Erol’da 

“Esra Erol’da” programı, Türk televizyon tarihinde 2007 yılında yayın hayatına 

başlamıştır. Programın formatı izleyicilerin yaşadığı sorunlara çözüm aramak, kayıp 

kişileri bulmak ve duygusal konularda rehberlik etmek şeklinde olmuştur. Esra Erol’da 

programında üzüntülü hayat öykülerinin aktörleri veya stüdyo seyircileri olan sıradan 

insanların yaşamlarının belirli bir kısmına tanıklık edilmektedir. Esra Erol, programın 

başındaki isim olarak izleyicilerle buluşmuş ve talk-show formatındaki programda 

birçok farklı konuyu ele almıştır. Özellikle aile içi sorunlar, ilişki problemleri, kayıp 

kişilerin bulunması gibi konular programın odak noktalarından biri olmuştur (İlhan ve 

Usta, 2022, s. 1050). Fakat programın sadece problemi göstermesi ve bu problemler 

üzerinden tartışmacı bir ortam yaratması, programın ekonomik kazanç elde etmeye 

yönelik bir yapı oluşturduğunu göstermektedir. Bu anlamda, programın işlevinin daha 

çok orta veya dar gelirli insanların öyküleri, dedikodu ve özel hayatın ihlali gibi 

konulara dayandığı gözlemlenmiştir. Bu bağlamda, hem programa dahil olan 

katılımcılar hem de izleyiciler içi programın daha derinlemesine bir çözüm 

sunmasından ziyade izleyici ve katılımcıyı oyalayıcı bir nitelikte olduğu belirlenmiştir.  

Günümüzde sunuculuğunu Esra Erol’un yaptığı “Esra Erol’da” adlı gündüz kuşağı 

kadın programı haftanın beş günü saat 16.20’ de ATV ekranlarında canlı olarak 

yayınlanmaktadır. Program genellikle 2 saat 40 dakika sürmektedir. Program yayına her 

zaman bir gün önceki programın özeti ile başlamaktadır. Programın açılışını her gün 

şarkı eşliğinde yapan Esra Erol’un stüdyosunda bir de müzik işleriyle ilgilenen orkestra 



91 
 

ekibi bulunmaktadır. Programa dahil olan konukların oturabileceği şık bir koltuk 

konulan stüdyo içerisinde bir de yerleştirilen koltuğun tam karşısında başka bir koltuk 

bulunmaktadır. Esra Erol’da programında yüzleşme anlarında ilk olarak davetliler 

karşılıklı şekilde oturtulmaktadır. Daha sonrasında davetliler isterse yan yana 

gelebilmektedir. Program içerisinde canlı yayına davet edilen fakat gelemeyen 

davetliler için canlı bağlantılar kuruluyor ve bu bağlantılarla sorunların çözüme 

kavuşturulması amaçlanıyor. Esra Erol’da programına genellikle aile içinde yaşadıkları 

problemleri çözmek isteyen insanlar başvurmaktadır. Program, Esra Erol’un bir sonraki 

gün görüşmek adına güzel dilekleri ile son bulmaktadır.  

Programın geçmişi, çeşitli dönemlerde format değişiklikleri ve konsept evrimleri 

içerebilmektedir. Esra Erol’un moderatörlüğünde, izleyicilere yardım etmek ve onların 

yaşadığı zorluklarla baş etmelerine destek olmak amacıyla yapılan program, Türkiye’de 

geniş bir izleyici kitlesi tarafından takip edilmektedir. Türkiye’de yayımlanan bu 

program, genellikle ilişki sorunları, aile içi meseleler ve sosyal konular üzerine 

odaklanır. Program, canlı yayın formatında, izleyicilerin katılımı ve konukların 

hikayelerine dayanmaktadır. Program, çözüm sürecine katkıda bulunması amacıyla 

uzman psikologlar, avukatlar, sosyal hizmet uzmanları gibi konukları ağırlar. Bu 

uzmanlar, izleyicilere ve programa katılanlara danışmanlık yapar ve çözüm önerileri 

sunarlar. Bu şekilde sorunun daha çabuk bir biçimde çözülmesi amaçlanmaktadır.  

Esra Erol’da, Türkiye’de uzun zamandır yayınlanan popüler bir kadın programıdır. 

Programın ana konsepti, izleyicilerin yaşadığı çeşitli sorunları ele almak ve bu sorunları 

çözüme kavuşturarak yardım etmektir. Esra Erol’un programı, genellikle canlı yayın 

formatında gerçekleştirilir ve izleyicilerden gelen telefonlar, mektuplar veya sosyal 

medya mesajları aracılığıyla hikayeleri paylaşmalarını sağlar.  

Esra Erol’da gibi televizyon programlarının genellikle duygusal içeriklere, insan 

ilişkilerine odaklandığını söylemek mümkündür. Bu tür programlar genellikle aile içi 

sorunları, ilişki problemlerini veya kayıp kişileri konu alarak izleyici kitlesini 

etkilemeye ve programa çekmeye çalışmaktadır.  

İnteraktif televizyon programlarında stüdyo yerleşimi, hem sunucunun konuklarla etkili 

bir iletişim kurabilmesini sağlamak hem de kamera açıları açısından optimum bir yayın 

düzeni oluşturmak amacıyla titizlikle tasarlanmaktadır. Bu tür programlarda, 

katılımcılar temel dinamikleri oluşturan aktörlerdir. Kimi kaybolan bir yakınının izini 



92 
 

sürmek, kimi ise dolandırıcılığa maruz kalması nedeniyle hukuki bir çözüm aramak için 

programa başvuruda bulunmaktadır. Genel çerçevede, mağdurların haklarını 

aramalarına aracılık eden bir format benimsenmiştir. Program kapsamında kimi zaman 

faili meçhul bir cinayetin aydınlatılması, kimi zaman ise evlilik vaadiyle kandırılan 

bireylerin mağduriyetinin giderilmesi gibi konular ele alınmaktadır. Bu olaylar 

çoğunlukla doğrudan mağdur ya da mağdurların yakınları tarafından program ekibine 

iletilmekte ve kamuoyunun bilgisine sunulmaktadır. Bazı durumlarda, şahit olarak 

çağrılan bireylerin doğrudan olaya karıştıkları program esnasında açığa çıkabilmekte, 

hatta suçunu gizleme niyetiyle programa katılan kişiler, deliller doğrultusunda sorumlu 

oldukları ortaya konulduğunda canlı yayında gözaltına alınabilmektedirler. Dolayısıyla, 

programa başvuruda bulunan ya da sürece dâhil edilen her birey potansiyel şüpheli 

olarak değerlendirilmekte ve programın akışı içinde eleştirel ve analitik bir yaklaşım 

benimsenerek olaylar çok yönlü olarak incelenmektedir (Gökmen, 2024, s. 68). 

Teknolojinin hızlı ilerleyişi, televizyon programlarının stüdyo düzenlemeleri ve 

dekorasyonlarında önemli bir rol oynamaktadır. Günümüzün popüler gerçek yaşam 

öykülerini işleyen televizyon programlarından biri olan Esra Erol'da gibi yapımlarda, 

dijital ekranlar, stüdyonun arka planını oluşturan önemli bir unsur haline gelmiştir. Bu 

dijital ekranlar, etkin bir biçimde kullanılarak, programın içeriğiyle doğrudan bağlantılı 

görsel unsurların izleyicinin dikkatine sunulmasında etkili bir araç olarak işlev 

görmektedir. Bu ekranlar, programın işlediği konuya uygun görsellerle desteklenerek, 

izleyicinin gerçeklik algısını güçlendirmek ve duygusal bir bağ kurmasını sağlamak 

amacıyla kullanılmaktadır. Ayrıca, kaybolan ya da cinayete kurban gittiği düşünülen 

kişilerin fotoğraflarının dijital ekranlar aracılığıyla gösterilmesi, olay yerinden yapılan 

canlı yayınlarla birlikte, görsel unsurların aktarılmasını mümkün kılarak izleyicilere 

daha kapsamlı ve etkileyici bir deneyim sunmaktadır (Tatoğlu, 2023, s. 98). Kadın 

programlarında dijital ekran kullanımının önemi, günümüz televizyon yayıncılığında 

etkileşimi artıran ve olayların çözüm sürecini hızlandıran temel unsurlardan biri haline 

gelmiştir. Özellikle kayıp kişilerin bulunması, aile birleşimlerinin sağlanması ve 

toplumsal sorunların ele alınması gibi konularda dijital ekranlar, anlık bilgi aktarımı ve 

görsel destek sağlayarak programların etkinliğini artırmaktadır. Canlı bağlantılar, 

haritalar, sosyal medya etkileşimleri ve güvenlik kameralarından elde edilen 

görüntülerin ekranlara yansıtılması, bilginin hızla yayılmasını sağlamakta ve çözüm 

sürecine büyük katkı sunmaktadır. Bu bağlamda, kadın programlarında dijital ekranların 



93 
 

kullanımı, modern televizyonculuğun vazgeçilmez bir unsuru olup, medya aracılığıyla 

sosyal faydanın maksimize edilmesine önemli bir katkı sunmaktadır. 

Programda işlenen konulara dair daha kapsamlı bilgi sunabilmek amacıyla, ilgili 

olayların gerçekleştiği yerlere muhabirler gönderilmekte ve bu bölgelere canlı 

bağlantılar yapılmaktadır. Sunucu ve katılımcıların olayları aktarmalarının yanı sıra, 

anlatılan bilgilerin doğruluğunu pekiştirmek ve daha fazla şeffaflık sağlamak adına, 

konuya tanıklık etmiş bireylerle de canlı görüşmeler gerçekleştirilerek izleyicilere ilk 

elden bilgi sunulmaktadır. Bu yöntem, programın içeriğini daha güvenilir ve dinamik 

hale getirmeye yardımcı olmakta, izleyiciye olayların daha gerçekçi bir şekilde 

sunulmasını sağlamaktadır (Gökmen, 2024, s. 69). Aylardır kayıp olan mağdur, Esra 

Erol'da programı aracılığıyla sadece bir gün içerisinde kaldığı pansiyonda bulunabiliyor 

ve bu durum, programın hızlı ve etkili bir çözüm sunduğunu gözler önüne sermektedir. 

Bunun akabinde, olayın doğruluğunu ve gelişimini izleyicilere aktarmak amacıyla 

pansiyona bir muhabir gönderilmiş ve canlı bağlantı yapılmıştır. Kayıp bireyin kısa 

sürede bulunması, bu tür televizyon programlarının toplumsal sorunları hızlı bir şekilde 

çözme potansiyeline sahip olduğunu ve özellikle orta ve alt sınıf kesimlerin bu 

programları bir çözüm merkezi olarak algılamalarına yol açtığını göstermektedir. Bu 

durum, söz konusu programların, izleyici kitlesine umut veren ve somut sonuçlar elde 

etmelerine yardımcı olan bir araç olarak işlev gördüğünü ortaya koymaktadır. 

4.3.1. Hikayeler ve izleyici katılımı 

Program, genellikle izleyicilerin yaşadığı aile içi sorunlar, ilişki problemleri, kayıp 

kişiler, duygusal dramalar gibi çeşitli hikayeleri ele almaktadır. İzleyiciler, canlı yayın 

sırasında telefonla bağlanarak veya sosyal medya aracılığıyla hikayelerini 

paylaşmaktadırlar. Esra Erol’da, programında ele alınan bazı hikayeler ve sorunlar; 

Aile içi sorunlar, programda sık sık ele alınan konuların başında gelmektedir. Boşanma, 

aile içi sözlü ve fiziksel tartışma, iletişim problemleri gibi birçok konu katılımcıların 

hikayelerinde ön plana çıkmaktadır.  

Bu tarz programlarda konukların sağlık problemleri ve bu sağlık problemi sebebiyle 

çektiği zorluklar da konu olarak işlenmektedir. Bu durum daha çok konukların manevi 

destek bulmasına ve bu sayede bu sağlık sorunları ile daha güçlü bir şekilde başa 

çıkmasına fayda sağlamaktadır. Bir başka sık rastlanan konu ise, kayıp olan ya da 

kaçırılan bireylerin program aracılığıyla bulunmasıdır. Kayıp kişilerin görselleri, 



94 
 

videoları ve hikayeleri program içerisinde izleyici ile paylaşılmaktadır. İzleyicilerden 

gelen ipuçları ve yardımlarla beraber kayıp olan ya da kaçırılan bireylerin bulunması 

amaçlanmaktadır. Program, yıllarca ayrı kalan, görüşmeyen ya da kaybolan kişileri 

bularak insanların kavuşmasına yardım etmektedir (Alp vd., 2021, s. 334). 

Konukların aşk içerikli sorunları da bu program içerisinde konu olarak ele alınmaktadır. 

Nişanlanacak üzere terk edilenler, evlenme vaadiyle kandırılanlar, ayrılmak üzere 

olanlar programa başvurarak yardım beklemektedir. 

Programa katılanlar, ekonomik sorunlarla baş etme ve sosyal yardım konusunda da 

taleplerini programa katılarak iletebilmektedirler. Bu, yardım eli uzatma ve toplumsal 

dayanışma konusu olarak da programda konu olarak işlenmektedir. Bu şekilde de 

programlar aracılığıyla toplumda sosyal farkındalık yaratılmak istenmektedir. Program, 

genellikle duygusal ve dramatik anlara sahiptir. Esra Erol’un modaratörlüğünde 

katılımcılarla empati kurma, sorunları anlama ve çözüm yolları bulma amacıyla bir 

araya gelinmektedir. İnsanların birçok problemine bu programda işlenir, konu olarak ele 

alınır ve çözüme kavuşturularak sonlandırılır (Çetinkaya, 2022, s. 42). 

Esra Erol’da gibi kadın programları belirli bir izleyici topluluğuna hitap etmek için 

tasarlanmıştır. Bu tarz programlar, daha çok düşük ve orta gelirli izleyici topluluğunun 

dikkatini ve ilgisini çekecek konulara odaklanmaktadır. Bu ekonomik sınıfa ait 

bireylerin yaşamları, problemleri ve dramaları, programın izleyici topluluğuyla daha 

çok özdeşleşme sağlar ve programın izlenme oranını arttırır. Bu sayede de program 

patronları bu tarz programlardan oldukça yüklü bir ekonomik gelir elde 

edebilmektedirler (Özgür, 2010, s. 76). 

Dar ve orta gelirli insanlar, problemlerini çözüme kavuşturmak için medyanın gücünden 

daha fazla yararlanma eğiliminde olabilmektedirler. Bu insanlar yasal ve profesyonel 

hizmetlere ulaşmada zorluklar yaşadığı için medya aracılığıyla yardım ve destek 

arayışına girmektedirler. Esra Erol’da gibi kadın programları, bu tarz insanlara ücretsiz 

yardım ve problemlerini kamuoyuna duyurma imkanı tanımaktadır. Bu sebeple de Esra 

Erol’da programına genellikle dar ve orta gelirli aileler katılmaktadır. Aynı zamanda 

medya, özellikle dar ve orta gelirli insanlar için mühim bir çekim merkezi 

olabilmektedir. Bu insanlar, kadın programlarına katılarak seslerini duyurma, toplumsal 

dikkat çekme ve kendi ekonomik durumlarını iyileştirme şansını elde edebilmektedir 

(Yurderi, 2007, s. 35). 



95 
 

Esra Erol’da gibi kadın programları, dramatik ve ilgi çekici hikayelere odaklanmaktadır. 

Dar ve orta gelirli insanların hayatları, daha çok dramatik ve medyanın ilgisini çekecek 

cinsten hikayeler barındırmaktadır. Bu tür hikayeler, programın reyting oranlarını 

arttırmak için en doğru içerikleri sunmaktadır. Dolayısıyla, program yapımcıları, bu tarz 

hikayelere sahip insanları katılımcı olarak seçmektedirler. Bununla beraber de Esra 

Erol’da programına genellikle dar ve orta gelirli aileler katılmaktadır (Dursun ve İlhan, 

2021, s. 1217). 

4.3.2. Esra Erol’un rolü  

Programın en önemli aktörü olan Esra Erol, yıllar içerisinde edindiği tecrübe, başarı ve 

geniş izleyici kitlesine ulaşmasıyla medyada güçlü bir figür haline gelmiştir. Sunucunun 

program süresince kendini geliştirmesi, sosyal ve psikolojik bağlamda izleyiciler 

nezdinde güven veren, sorgulayan ve araştıran bir kimlik oluşturmasına katkı 

sağlamıştır. Erol, ekran önünde sergilediği duruşuyla zaman zaman aklı, zaman zaman 

ise halkın genel kanaatini temsil eden bir figür olarak konumlandırılmaktadır. Bu 

özellikleri, program kapsamında ele alınan olayların çözüme ulaşmasında belirleyici bir 

rol oynamaktadır. Toplumsal yapı içerisinde kanaat önderleri tarihsel süreç boyunca 

önemli roller üstlenmiş olup, medya ortamında bu figürler, kitlelerin algısını 

yönlendirme ve kamuoyu oluşturma süreçlerinde etkili olmaktadır. Esra Erol’un 

programının reyting sıralamalarındaki başarısı, onun medya aracılığıyla inşa edilen 

otoritesinin ve toplum nezdindeki güvenilirliğinin bir göstergesi olarak 

değerlendirilebilir (Bulut, 2020, s. 80). 

4.3.3. Uzun süreli başarı 

“Esra Erol’da” adlı televizyon programı, Türkiye’de uzun yıllar boyunca yayın hayatını 

sürdüren ve geniş bir izleyici kitlesine ulaşan bir yapım olarak dikkat çekmektedir. 

Programın başarısının arkasında, sürekli güncellenen içeriği, izleyici katılımını teşvik 

eden formatı ve toplumsal dinamiklere uyum sağlayan yapısı bulunmaktadır. Gerçek 

yaşamdan alınan hikâyeleri merkeze alarak duygusal unsurları ön plana çıkaran 

program, aynı zamanda çözüm odaklı yaklaşımıyla izleyicilerin ilgisini çekmeyi 

başarmaktadır. Bu bağlamda, “Esra Erol’da” programı, Türk televizyonculuk pratiğinde 

yalnızca bir eğlence veya magazin unsuru olarak değil, toplumsal sorunları görünür 

kılan ve kamuoyunda belirli konuların tartışılmasına zemin hazırlayan bir medya aracı 



96 
 

olarak değerlendirilmelidir. Programın uzun süreli popülaritesi, televizyon içeriklerinin 

toplumsal normları pekiştirme veya dönüştürme potansiyelini ortaya koymakta ve kitle 

iletişim araçlarının toplumsal yapı üzerindeki etkilerini anlamak açısından önemli bir 

örnek teşkil etmektedir (Tatoğlu, 2023, s. 90). 

Programın sunucusu Esra Erol, programa katılan bireyler arasında bir aracı işlevi 

görmekte olup, taraflar arasındaki iletişimi kurmak ve yönlendirmek suretiyle müzakere 

süreçlerinde aktif bir rol üstlenmektedir. Bu bağlamda, Erol’un program içerisindeki 

konumu, yalnızca bir moderatör olmanın ötesinde, otoriter bir figür olarak 

şekillenmektedir. Stüdyoda ayakta durarak konuşmalarını yönetmesi ve fiziksel olarak 

stüdyonun merkezinde konumlanması, onun otoritesini pekiştiren mekânsal ve simgesel 

unsurlar arasında yer almaktadır. Bu fiziksel konum, hem katılımcılar hem de izleyiciler 

nezdinde sunucunun program üzerindeki hâkimiyetini ve erişilebilirliğini artırmaktadır. 

Öte yandan, Esra Erol’un on yılı aşkın süredir programı sunuyor olması, izleyici 

kitlesiyle kurduğu duygusal bağın ve toplumsal kabulünün güçlenmesine katkı 

sağlamaktadır. Bu süre zarfında izleyiciler tarafından içselleştirilen bir figüre 

dönüşmesi, onun medyada bir kanaat önderi olarak algılanmasına neden olmaktadır. 

Ayrıca, sunucunun özel hayatının kamuoyu tarafından ilgiyle takip edilmesi ve olumlu 

bir toplumsal örnek olarak sunulması, otoritesini pekiştiren önemli faktörlerden biridir. 

Esra Erol’un medya alanındaki uzun soluklu varlığı ve izleyiciyle kurduğu güven 

ilişkisi, programın başarısını sürdürülebilir kılmakta ve onu yalnızca bir sunucu değil, 

aynı zamanda toplumsal rehberlik işlevi üstlenen bir figür olarak konumlandırmaktadır. 

Esra Erol’da programı günümüzde de yayın hayatına devam etmektedir (Yenen, 2024, 

s. 14). Esra Erol’un medya alanındaki uzun süreli varlığı, yalnızca televizyonculuk 

pratiği çerçevesinde değerlendirilemez; aynı zamanda, medya içeriklerinin toplumsal 

normların inşasında ve yeniden üretilmesinde oynadığı rol bağlamında da ele 

alınmalıdır. Özellikle gündüz kuşağı programları kapsamında yürüttüğü faaliyetler, 

bireylerin toplumsal algılarının şekillenmesinde doğrudan etkili olmakta ve medya 

aracılığıyla belirli değer yargılarının pekiştirilmesine katkı sağlamaktadır. Bu 

doğrultuda, Esra Erol’un programları, yalnızca bireysel hikâyelerin ele alındığı birer 

televizyon içeriği olarak değil, aynı zamanda geniş kitlelere ulaşan ve belirli toplumsal 

normların sürdürülmesine ya da dönüştürülmesine aracılık eden bir medya mekanizması 

olarak değerlendirilmelidir. Bu çerçevede, televizyonun kamusal alandaki rolü ve 

medyanın toplumsal yapıyı şekillendirme kapasitesi göz önünde bulundurulduğunda, 



97 
 

Esra Erol’un medya üzerindeki uzun süreli etkisinin, toplumsal normların yeniden 

üretimi bağlamında daha geniş bir çerçevede incelenmesi gerekmektedir. 

 

Grafik 4.1. 2024 Yılı Esra Erol’da Programı Reyting Grafiği (TİAK, Televizyon 

İzleme Araştırmaları Anonim Şirketi, 2024) 

 

 

4.4.  Müge Anlı ile Tatlı Sert 

Müge Anlı’nın sunmuş olduğu “Müge Anlı ile Tatlı Sert” adlı kadın programı hafta içi 

her gün sabah saat 10.00’da başlayıp saat 12.45’e kadar devam etmektedir. Müge Anlı 

ile Tatlı Sert programı 2 saat 45 dakika sürmekte ve program canlı olarak 

yayınlanmaktadır. Programın içeriğinde ise kayıp bireylerin bulunduğu, faili meçhul 

cinayetlerin çözülmeye çalışıldığı ve uzun yıllardır kayıp olan kişilerin kavuşmaları 

gerçekleşmektedir. Müge Anlı ile Tatlı Sert programının yayınına daha önce programda 

çözüme kavuşturulmuş ve başarıyla sonuçlanmış örnek olaylardan kesitler verilerek 

başlanmaktadır. Daha sonrasında ise bir gün önceki programın özeti ile devam 

edilmekte ve bir süre sonra sunucu olan Müge Anlı yayına müzik eşliğinde girmektedir 

(Çoban, 2019, s. 86).  

Müge Anlı ile Tatlı Sert programı, Türk televizyonlarında uzun soluklu bir geçmişe 

sahiptir. Program, gerçek hayattan alınan olayları ve sorunları ele alarak, programa 

katılan konuklara yardım etmeye ve sorunlara çözüm aramaya odaklanmaktadır. Müge 

Anlı ile Tatlı Sert programı, Türkiye’de popüler olan bir kadın programı içeriğinde 

izleyici ile buluşmaktadır. Genellikle kayıp kişilerin bulunması, aile içi sorunlar ve 

günlük yaşamla ilgili konular ele alınmaktadır. Programda izleyicilerden gelen 

0

1

2

3

4

5

6

7

8

Reyting Oranları



98 
 

telefonlar ve mesajlarla olayların çözümü daha çabuk olabilmektedir. Aynı zamanda bu 

şekilde izleyicilerinde programın bir parçası olduğu gösterilmektedir. Programda sosyal 

yardım etkinliklerine dikkat çekmek için engellilere odaklı sandalye destekleri de 

toplanmakta ve yayın başlarken yardım konusuna da kısaca değinilmektedir. Esra 

Erol’da programında olduğu gibi bu programda bir orkestra ekibi bulunmamaktadır. 

Canlı yayın devam ederken sürekli, insanların programlara nasıl katılacağı, nasıl 

başvuru yapabileceği hakkında bilgi verilerek iletişim adresleri ekranda görünmektedir 

(Bahçecioğlu, 2021, s. 26). 

Müge Anlı ile Tatlı Sert programında L koltuk tarzında büyük bir koltuk bulunmakta ve 

programa dahil olan konuklar bu koltuklarda oturmaktadır. Sözü edilen koltuğun bir 

diğer uç kısmında bir avukat ve bir adli tıp uzmanı yayın boyu oturarak hem sunucuya 

hem konuklara bilgiler vermektedir. Yayına katılamayan konuklar için ya da soruşturma 

için gerekli olduğu durumlarda canlı bağlantılara da yer verilmektedir. Bir olay 

hakkında programa bağlanmak isteyen izleyiciler de telefon üzerinden programa kolay 

bir şekilde bağlanabilmektedir. Program, Müge Anlı’nın sonraki gün görüşmek adına 

güzel dilekleri ile son bulmaktadır (Tatoğlu, 2023, s. 97). 

Müge Anlı’nın sunuculuğunu yaptığı ve 2008 tarihinden beri yayınlarına televizyon 

ekranlarında devam eden gündüz kuşağında yayınlanan “Müge Anlı ile Tatlı Sert” 

programı, genellikle faili meçhul cinayetlerin çözüme kavuşturulmaya çalışıldığı, 

kaybolan bireylerin arandığı,  aynı zamanda birçok sosyal sorumluluk projesinin de 

hayata geçirildiği bir gündüz kuşağı programıdır. Müge Anlı ile beraber Adli Tıp 

Uzmanı Prof. Dr. Şevki Sözen ve avukat Rahmi Özkan’ın da bulunduğu programın 

içeriğini, daha çok cinayet, tecavüz, taciz, kaçırma ve kaybolma gibi şiddet temalı 

konular oluşturmaktadır. Yayınlanan programda şiddet temalı olaylarla alakalı 

görüntülere çok yer verilmese de, olayı yaşayanların veya olaya tanıklık edenlerin 

yaşanan olayla alakalı söylemlerinde şiddet sıklıkla yer almaktadır. Olayın yaşanış 

biçimi, olayın nasıl, niçin, nerede ve nasıl gerçekleştiğine dair bilgilerin verildiği 

program, gazetelerdeki cinayetler haberlerinin televizyon programlarında gösteriş 

şeklini ifade etmektedir (Ulusal, 2022, s. 8). Bu çerçevede, “Müge Anlı ile Tatlı Sert” 

programı, şiddet temalı olayların medyada temsilini şekillendirirken, toplumsal 

duyarlılık, adalet ve güvenlik algısını etkileme potansiyeline sahip önemli bir mecra 

haline gelmektedir. Programda işlenen şiddet içerikli temalar, dramatize edilmiş 

anlatılarla izleyicilere sunulmakta ve toplumsal algıları etkileyebilmektedir. Medyanın 



99 
 

şiddet ve mağduriyet üzerine kurduğu dilin, izleyicilerin toplumsal duygu ve 

düşüncelerini nasıl şekillendirdiği, bu tür programların toplumsal yapılar üzerindeki 

etkilerini incelemeyi gerektiren önemli bir araştırma alanı oluşturmaktadır. 

Televizyon programlarında uygulanan oturma düzeni programın kimliği ve bütünlüğü 

açısından önemli bir unsurdur. Stüdyo tasarımı ve çevresel düzenlemeler, programın 

içeriğine uygun bir atmosfer yaratmanın yanı sıra görsel unsurlar arasında uyum 

sağlayarak bütünlük oluşturmalıdır. Bu bağlamda, incelenen oturma planı, geniş bir alan 

içinde çok sayıda kişinin yerleşimine imkân tanıyan bir biçimde tasarlanmıştır. Sunucu, 

olayların soruşturulmasında etkin bir konumda bulunarak, davetlilerle karşılıklı 

oturmakta ve bu durum “savunma-rekabet ilişkisi” kapsamında değerlendirilmektedir. 

Programın uzmanları, sunucuya yakın konumlanarak benzer görüşlere sahip oldukları 

veya ortak bir çalışma yürüttükleri izlenimi uyandırmakta, bu da “iş birliği modeli” 

olarak nitelendirilmektedir. Öte yandan, sunucunun davetlilerle karşılıklı oturması 

sorgulayıcı bir yaklaşım sergilerken, uzman ekibin konuklarla yan yana yerleştirilmesi 

güven hissi oluşturan destekleyici bir düzen olarak değerlendirilmektedir (Tatoğlu, 

2023, s. 98). İlgili görsel bağlamında değerlendirildiğinde, oğlunun öldürüldüğünü 

öğrenen anne, yenge, abla ve arkadaşın fiziksel olarak birbirine yakın konumlanması, 

aralarındaki duygusal dayanışma ve ortak yas sürecinin bir göstergesi olarak 

yorumlanabilir. Bununla birlikte, Adli Tıp Uzmanı Mehmet Şevki Sözen ve Avukat 

Rahmi Özkan’ın mağdur yakınlarıyla aynı oturma düzeninde yer alması, program 

içerisinde uzlaştırıcı bir rol üstlendiklerini ve olayın yatıştırılmasına yönelik bir işlev 

icra ettiklerini düşündürmektedir. 

Stüdyonun arka bölümünde yer alan duvarlar, görsel anlatının desteklenmesi ve 

atmosferin güçlendirilmesi amacıyla işlevsel bir biçimde kullanılmaktadır. Bu 

bağlamda, duvarlara entegre edilen dijital ekranlar, anlatının temel unsurlarını içeren 

durağan ya da dinamik görsellerin aktarımına olanak tanımaktadır. Söz konusu ekranlar 

aracılığıyla canlı bağlantılar, güvenlik kamerası kayıtları ve olayın tarafları ile 

gerçekleştirilen görüntülü görüşmeler izleyiciye sunularak anlatının gerçeklik etkisi 

artırılmaktadır. Yayın sürecinde, bu ekranlardaki içerik profesyonel yayıncılık ilkeleri 

doğrultusunda düzenlenmekte olup, sunucunun ve konukların konumları ile kamera 

açıları göz önünde bulundurularak yönetmen tarafından yönlendirilmekte, kimi 

durumlarda ise sunucunun talebi doğrultusunda güncellenmektedir (Bulut, 2020, s. 92). 

Kadın programlarının güvenlik kamerası kayıtlarına erişim sağlayabilmesi, genellikle 



100 
 

programın kriminal vakaları aydınlatma misyonu çerçevesinde meşrulaştırılmaktadır. 

Bu erişim, mağdur veya tanık konumundaki bireylerin olaylara ilişkin kanıt sunma 

süreçlerini kolaylaştırmakta ve programın toplumsal adalet mekanizmalarıyla ilişkisini 

güçlendirmektedir. Ancak, bu tür programlara katılım gösteren bireylerin belirli 

sosyoekonomik sınıflardan gelmesi, hukuki ve maddi kaynaklara erişim konusundaki 

yapısal eşitsizliklerle ilişkilendirilebilir. Adli mercilere başvurma süreçlerinin uzun, 

maliyetli ve karmaşık olması, alt ve alt-orta sınıf bireyleri, hızlı sonuç alınabileceği 

algısıyla televizyon programlarını bir çözüm aracı olarak görmeye yönlendirmektedir. 

Bu bağlamda, güvenlik kamerası görüntülerinin medya aracılığıyla erişilebilir hâle 

gelmesi, adli süreçlerin formel mekanizmalar yerine medya eksenli ilerlemesine yol 

açarak, belirli sınıfsal grupların bu programlarda daha yoğun temsil edilmesini 

açıklayabilecek bir faktör olarak değerlendirilebilir. 

Gerçek yaşam öykülerini merkeze alan kadın programlarının yapımlarının en belirleyici 

bileşenlerinden biri, anlık yayın bağlantılarıdır. Program kapsamında ele alınan olayın 

mahiyetine bağlı olarak, olayın meydana geldiği bölgeye bir muhabir ve görüntü ekibi 

yönlendirilmekte, böylece izleyicilere eş zamanlı aktarımlar sağlanmaktadır. Vakaya 

ilişkin gerçeklik algısı, sunulan görseller ve tanık beyanları ile desteklenmektedir. İlgili 

görsel bağlamında değerlendirildiğinde, şüphelinin ifadeleri doğrultusunda Ali Diken’in 

bedeninin bırakıldığı alan, uzman ekiplerce detaylı biçimde incelenirken, medya 

çalışanları süreci canlı yayın aracılığıyla izleyiciye ulaştırmaktadır. Bununla birlikte, bu 

görüntüler bant kaydı formatında da sunularak yeniden yapılandırılmış bir anlatı 

formuna dönüştürülmektedir. Böylece cinayet soruşturması, resmi makamlar tarafından 

yürütülen yasal süreçlerin yanında, televizyon aracılığıyla kamusal bir zeminde tekrar 

üretilerek medya odaklı bir soruşturma pratiğine evrilmektedir (Tatoğlu, 2023, s. 101). 

4.4.1. Hikayeler ve izleyici katılımı 

Program, canlı olarak yayınlanmakta ve izleyicilerin katılımı program için oldukça 

büyük bir önem taşımaktadır. Konuklar, kendi hayatlarındaki problemleri paylaşma 

veya başka bireylerin başından geçen olaylara dair bilgi vermek amacıyla programla 

iletişime geçme şansına sahiptirler. Program özellikle kaybolan ya da kaçırılan 

insanların bulunması konusunda önemli bir rol oynamaktadır. Aileleri tarafından 

kaybedilen kişilerin hikayeleri programda konu edinilir ve izleyicilerden gelen 

ipuçlarıyla beraber kayıplara karışan bu kişiler bulunmaya çalışılır. Burada izleyicinin 



101 
 

de ne kadar kilit bir rol oynadığını görebilmekteyiz. Program daha çok duygusal ve 

dramatik olaylara odaklanmaktadır. Aile içi sözlü ve fiziksel şiddet, kayıplara karışan 

kişiler, faili meçhul cinayetler ve benzeri konular, izleyicilerin dikkatini çeken temel 

konular olarak programda işlenmektedir. Bu sayede izleyicilerin dikkatini çekecek ve 

programın daha fazla izlenmesi sağlanacaktır. Program, çeşitli konularda uzmanlık 

kazanmış konukları da ağırlamaktadır. Psikologlar, avukatlar, sosyal hizmet uzmanları 

gibi uzmanlar, programda detaylı incelemeler yaparlar ve çözüm önerileri sunarlar 

(Güloğlu, 2023, s. 9). 

Müge Anlı ile Tatlı Sert, toplumsal sorunlara dikkat çekme amacı da taşımaktadır. 

Program, izleyicilere hem eğlenceli bir içerik sunarken hem de toplumsal sorunlara 

duyarlılık oluşturmaya çalışır. Program, hem televizyon aracılığıyla yayınlanır hem de 

sosyal medya platformlarında etkileşimde bulunur. İzleyiciler, sosyal medya üzerinden 

programla iletişime geçebilir, görüşlerini ve hikayeleri takip edebilirler.  

Müge Anlı’nın ve uzmanların kullanmış oldukları dil üzerinden, programa konuk olan 

insanların program içerisinde sorulan sorulara verdikleri cevaplar içerisinden ipuçları 

aranmaktadır. Örnek vermek gerekirse daha çok mağdurların konuşmalarından yola 

çıkarak durumun anlatıldığı biçimiyle, “tuhaf”, “ilginç”, “garip”, “saçma” vb. şeklinde 

olduğu sıklıkla izleyicilere ve konuklara hatırlatılmaktadır. Programda, Müge Anlı 

haricindeki diğer uzmanlar ise sorgucu bir dil benimseyerek mağdurun, konuğun yalan 

söyleyip söylemediğini tespit etmeye çalışmaktadırlar. Program içerisindeki bu 

sorgulayıcı dili sadece sunucu ve uzmanlar değil, izleyiciler de benimsemektedir. 

İzleyicilerde, konukların anlattıklarında bir tutarsızlık gördükleri anda mail, telefon gibi 

araçlarla iletişime geçerek programa dahil olmaktadırlar. Bu duruma örnek vermek 

gerekirse, Müge Anlı genellikle “bizim izleyicilerimiz çok dikkatli, bizim 

göremediklerimizi görüyorlar ve bizimle iletişime geçiyorlar” diyerek izleyiciyi de 

dolaylı yoldan programa dahil etmektedir (Yurderi, 2007, s. 42).  

4.4.2. Müge Anlı’nın rolü 

Müge Anlı, Türk toplumunun gözünde sosyal projelere fazlasıyla el atan bir kişidir. 

Sevgi izi, aşevi, engelliler için tekerlekli sandalye, kitaba muhtaç olan okullara kitap 

desteği gibi pek çok projede adından söz ettiren Müge Anlı, bu yönüyle toplumun 

gözünde vicdanlı, yardımsever ve merhametlidir. Müge Anlı’nın bu karakteristik 

özellikleri hem stüdyo içerisinde hem de televizyon ekranlarında programın daha fazla 



102 
 

izlenmesine ve popülerleşmesine etki etmektedir (Bahçecioğlu, 2021, s. 26). Müge Anlı 

program içerisinde konu edinilen olayları yorumlarken daha çok psikolojik ve duygusal 

açılardan değerlendirmektedir. Müge Anlı bu değerlendirmeleri yaparken kendi 

hayatından da sıklıkla bahsederek hedeflenen kitlenin empati yapmasını sağlamaktadır. 

İnsan beyni duygusal etmenlerden hemen etkilenmektedir. Müge Anlı’nın yapmak 

istediği de tam olarak hedef kitleyi etkilemektir.  

Programın sunucusu Müge Anlı, program boyunca izleyicilerin ve konukların 

hikayelerini dinler, sorunları analiz eder ve çözüm arayışına katkıda bulunur. Müge 

Anlı, programın “Tatlı Sert” yaklaşımını benimseyerek hem anlayışlı hem de sert bir 

tutum sergilemektedir.  

4.4.3. Uzun süreli başarı 

Müge Anlı ile Tatlı Sert programı, Türk televizyonlarında uzun dönemden beri başarılı 

görülen kadın programlarından bir tanesi olarak günümüzde de yayınlanmaya devam 

etmektedir. İzleyici kitlesi tarafından oldukça sevilen Müge Anlı programın uzun 

dönemden beri televizyon ekranlarında olmasını sağlayan aktörlerin başında 

gelmektedir. Programda konu edinilen olaylar ile televizyon ekranlarından programı 

takip eden izleyici kitlesi tarafından dikkat çekmek ve programın daha çok izlenmesini 

sağlamak programın en büyük amaçlarından bir tanesidir. Programda işlenen konular 

günlük yaşamdan olduğu için izleyicinin oldukça dikkatini çekmektedir. Bu durum da 

programın uzun yıllardır izlenmesini sağlamaktadır. 

Bu program ana tema olarak insanların yaşamlarına ve problemlerine doğrudan 

dokunmaktadır. Kaybolan bir bireyi bulmak veya çözümü mümkün görünmeyen bir 

olayın çözülmesine şahitlik etmek, toplumun büyük bir çoğunluğunu derinden 

etkilemektedir. Bireyler, bu tarz programlara bir tek izleyici olarak değil, aynı zamanda 

bir çözümün ana karakteri olma duygusuyla bağlanmaktadır. Program sunucusunun bu 

başarıdaki en önemli sebebi ise karizmatik, otoriter ve aynı zamanda samimi bir ifade 

takınmasıdır. Sunucunun hem katılımcılara hem de izleyicilere aktarmış olduğu çözüm 

odaklı yaklaşım programın uzun süredir izlenmesinin en temel sebeplerinden bir 

tanesidir.  

 

 



103 
 

Grafik 4.2. 2024 Yılı Müge Anlı ile Tatlı Sert Programı Reyting Grafiği (TİAK, 

Televizyon İzleme Araştırmaları Anonim Şirketi, 2024) 

 

 

Müge Anlı ile Tatlı Sert programı, Türkiye’de yayın hayatına başladığı günden itibaren 

yürüttüğü detaylı incelemeler ve soruşturmalar, toplumsal ve bireysel düzeyde etkileyici 

hikâyeleri ele alması ve izleyici katılımına dayalı etkileşimli yapısı sayesinde geniş bir 

izleyici kitlesine ulaşmayı başarmıştır. Program, kayıp vakalarından faili meçhul 

olayların aydınlatılmasına, hukuki süreçlerin takibinden toplumsal adalet arayışına 

kadar geniş bir konu yelpazesini kapsamakta olup, medya aracılığıyla toplumsal 

farkındalık yaratma işlevini de yerine getirmektedir. Bu bağlamda, geleneksel 

televizyon formatlarının ötesine geçerek, izleyiciyi yalnızca pasif bir tüketici 

konumunda bırakmayan, aksine aktif bir katılımcı hâline getiren bir model sunmaktadır. 

Kamuoyu oluşturma gücü ve medya-sivil toplum iş birliği açısından dikkate değer bir 

örnek teşkil eden program, Türkiye’de medya ve adalet mekanizmalarının kesişim 

noktasında önemli bir rol oynamakta olup, toplumsal dinamikleri şekillendiren bir 

faktör olarak değerlendirilmektedir (Bulut, 2020, s. 80). 

4.5. Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme 

7 Ağustos 2020 yılından itibaren Show TV’de hafta içi her gün olmak üzere saat 

15.00’da gazetece ve araştırmacı Didem Arslan Yılmaz tarafından televizyon 

ekranlarında sunulan bir gerçek hayat hikayeleri programıdır. Programın genel tema ve 

içeriği, kayıp olan insanların arandığı, faili meçhul olan cinayetlerin aydınlatılmaya 

uğraş verildiği, aralarında sorunlar olan insanların problemlerinin çözüldüğü 

programdır. Programın sunucusu Didem Arslan Yılmaz ile Avukat Funda Sadıkahmet 

ve emekli cinayet büro dedektifi Orhan Kemiksiz programın daimi katılımcıları olup 

konu edinilen içeriğin çözülmesinde etkin rol oynamaktadırlar (Tatoğlu, 2023, s. 89). 

0

2

4

6

8

Reyting Oranları



104 
 

“Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme” programı, Türkiye’de yayınlanan ve genellikle 

duygusal konuları ele alarak izleyici kitlesini ekranlara bağlamaya çalışan bir kadın 

programı olarak yayınlanmaktadır. Programın genel içeriği, kaybolan bir bireyin veya 

aile üyesinin arandığı, faili meçhul cinayetlerin gün ışığına çıkarılmaya uğraş verildiği, 

ikili ilişkilerde problemleri olan bireylerin problemlerinin çözülmesidir. Aynı zamanda 

izleyicilere sık sık sıkıntılarla baş etme, hayata olumlu bir bakış açısıyla bakma ve 

kişisel gelişim konularında destek sağlamaktır. Program, toplumsal sorunlara ve sosyal 

konulara dikkat çekerek toplumda duyarlılık oluşturma amacı gütmektedir. Bu sayede 

programı takip den izleyicilere, toplumsal olaylarda farkındalık yaratma duygusu 

işlenmeye çalışılmaktadır. Bu sayede izleyicilerin sosyal konularda daha dikkatli 

olacağı ve bununla beraber çevrelerine daha duyarlı olacağı düşünülmektedir. Program 

her ne kadar duygusal içeriklere sahip olsa da sık sık ekran başındaki izleyiciyi kişisel 

anlamda geliştirecek bilgilerde verilmektedir. Her programın olduğu gibi bu 

programında özellikleri bulunmaktadır. Bu bağlamda programın özellikleri alt 

başlıklarda incelenecektir. 

Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme programının stüdyo yerleşimi incelendiğinde, 

alanın oldukça geniş tutulduğu gözlemlenmektedir. Yayın esnasında stüdyoda bulunan 

kişi sayısının, sunucu ve uzman konuklarla birlikte en az dört, katılımcıların 

eklenmesiyle en fazla dokuz-on kişiye ulaşması, geniş bir mekânsal düzenlemeyi 

zorunlu kılmaktadır. Bu bağlamda, programın teknik donanımında zaman içerisinde 

gerçekleşen gelişmeler dikkate alınmaksızın, yalnızca bölümlerde ele alınan olayların 

gerektirdiği mekânsal düzenlemeye odaklanılmıştır. Sunucu için ayrılan konum, arka 

planda yer alan dijital ekranları rahatlıkla görebilmesine ve karşısındaki konuklarla 

doğrudan etkileşim kurmasına imkân tanıyacak şekilde belirlenmiştir. Ayrıca, 

kameramanın sahneyi çerçevelemesine uygun bir açıda konumlandırılmıştır. Programın 

anlatı yapısı içerisinde merkezi bir role sahip olan sunucu, önündeki açık alanı aktif bir 

şekilde kullanarak adeta bir sunum gerçekleştirir nitelikte hareket etmektedir. Zaman 

zaman arkasındaki dijital ekranlardan yararlanarak çeşitli olayları izleyicilere 

aktarmakta, kimi zaman ise stüdyoda yer alan katılımcılarla doğrudan etkileşime 

geçerek onların yanına oturmak suretiyle daha yakın bir iletişim kurmaktadır (Bulut, 

2020, s. 91). 

Kadın temalı televizyon programlarında, toplumsal meseleler ve bireylerin yaşadığı 

gerçek olaylar, hikâye anlatısı biçiminde sunulmaktadır. Bu anlatım yöntemi, gerçek ile 



105 
 

kurgu arasındaki sınırları belirsizleştirerek izleyicinin algısını yönlendirmekte ve 

olayları dramatik bir bağlam içinde aktarmaktadır. İzleyicinin ilgisini çeken temel 

unsur, gerçek olayların kurmaca unsurlarla harmanlanarak sunulmasıdır. Katılımcılar, 

çözüm aradıkları meseleler hakkında gerekli ve ayrıntılı bilgileri yapım ekibine 

ilettikten sonra, Didem Arslan Yılmaz ve ekibi, söz konusu olayın reyting potansiyelini, 

izlenebilirliğini ve programın yayın politikalarına uygun olup olmadığını 

değerlendirmektedir. Konu, belirli bir inceleme sürecinden geçirildikten sonra 

programda ele alınmasına karar verilmektedir. İşlenmesine karar verilen olaylar, 

izleyicinin ilgisini artırmak amacıyla fragman biçiminde sunulmakta ve tanıtıcı videolar 

aracılığıyla duyurulmaktadır. Haber programlarında olduğu gibi, gelişen olaylar ve yeni 

bilgiler, program esnasında “son dakika” formatında aktarılmaktadır. Stüdyo 

düzenlemesi, program akışına uygun şekilde iki farklı mekânsal alan içerecek biçimde 

tasarlanmıştır. Birbirleriyle aynı ortamda bulunmakta güçlük çeken katılımcılar, iç 

stüdyoda ağırlanmakta ve iki farklı stüdyodaki katılımcılar, bölümlere ayrılmış şekilde 

ekranlara yansıtılmaktadır. Bir katılımcı konuşurken, diğer katılımcının tepkileri de 

ekrana verilerek jest ve mimiklerinin görünürlüğü sağlanmakta, böylece anlatı yapısına 

dramatik bir derinlik kazandırılmaktadır (Gökmen, 2024, s. 66). 

Televizyon programlarında ele alınan olaylar, yalnızca sunucu ve katılımcılar tarafından 

aktarılmakla kalmayıp, anlatıyı desteklemek amacıyla olayın tanıklarıyla yapılan canlı 

bağlantılarla da güçlendirilmektedir. Programa katılan bireyler, anlatının 

şekillenmesinde belirleyici bir rol oynamakta olup, olayın başlangıcından itibaren 

yaşadıklarını aktarma sürecinde çeşitli sorgulamalara tabi tutulmaktadırlar. Suç şüphesi 

taşıyan katılımcılar açısından ise bu süreç, şüphelerin artmasıyla birlikte programın 

suçluluğun kanıtlanmasına yönelik bir çabaya dönüşmesine neden olmaktadır. 

Bireylerden bağımsız olarak, olayın televizyon programında ele alınmasıyla birlikte, 

olayın tanıkları ve izleyiciler de sürece dâhil olarak olayın aydınlatılmasına katkı 

sunmaya çalışmaktadır. Bu durum, izleyici kitlesinin bir tür sosyal sorumluluk 

bilinciyle hareket ettiği ve olayların çözümlenmesine yönelik geri bildirim sağladığı bir 

mekanizma oluşturmaktadır. Bu bağlamda, izleyici kitlesi, adaletin sağlanmasında aktif 

bir rol üstlenmekte ve programın en önemli dinamiklerinden biri hâline gelmektedir. 

Anlatı yapısı içerisinde güçlü bir etkiye sahip olan izleyiciler, sunucu tarafından sürekli 

olarak sürece dâhil edilmekte ve motive edici ifadelerle onurlandırılmaktadır. Sunucu, 

“Bizim izleyicimiz çok dikkatlidir, hiçbir ayrıntıyı kaçırmaz” gibi ifadelerle izleyiciye 



106 
 

yönelik övgülerde bulunarak onların katılımını teşvik etmektedir. Bununla birlikte, 

program kapsamında ele alınan olaylara ilişkin daha fazla bilgi edinmek ve gelişmeleri 

yerinden aktarmak amacıyla, olay mahalline muhabirler yönlendirilmekte ve canlı 

bağlantılar gerçekleştirilmektedir. Bu uygulama, anlatının güçlendirilmesine ve olayın 

daha derinlemesine incelenmesine olanak tanımaktadır (Gökmen, 2024, s. 70). 

4.5.1. Hikayeler ve izleyici katılımı 

Program genellikle kayıp kişilerin bulunmasına, faili meçhul cinayetlerin çözüme 

ulaştırılmasına odaklanmaktadır. Problemleri çözüme kavuşsun diye gelen konuklar, 

genellikle yaşadıkları zorluklar hakkında bilgi verirler ve sonrasında programa katılım 

amaçlarını söyleyerek çözüm bulunması için duygusal bir hal alırlar. Aynı zamanda 

programa dahil olan bireylere motive edici sözler söylenerek daha olumlu ve daha 

umutlu olmaları ve asla vazgeçmemeleri gerektiği anlatılmaya çalışılmaktadır. Program, 

ekranları başındaki izleyicilere günlük hayattan gerçek yaşanmış hikayeler sunarak 

toplumda ne gibi sorunların olduğu konusunda bilgi vermektedir. Bu programda daha 

çok belirli bir kalıp içerisinde yaşayan ve ekonomik kazancı benzer yapıdaki insanların 

hikayelerini içermektedir. Bunun en temel sebebi ise, programın daha fazla 

izlenmesinin sağlanmasıdır. Televizyon ekranlarından programı takip edecek birey, 

kendisiyle benzer yapıdaki insanların programa konuk olduğunu gördüğünde konuk ile 

bir duygusal bağ kurabilmektedir. Bu durum da programın izlenmesini 

sağlayabilmektedir (Gökmen, 2024, s. 49). Program aynı zamanda insanların ne kadar 

güçlü olduğunu ve istedikleri takdirde birçok başarıyı elde edebileceklerini 

vurgulamaktadır. Bununla beraber izleyicilere ve katılımcılara kendi güçlerini farkına 

varma, hedeflerine ulaşma ve zorluklar karşısında ne şekilde hareket edileceği 

konularında bilgi vermektedir. Program, sosyal medya aracılığıyla da izleyicilerle 

etkileşimde bulunmaktadır. Programın içeriği, sosyal medya aracılığıyla paylaşılmakta 

ve bu şekilde izleyicilerin programla alakalı fikir ve görüşlerinin paylaşılması 

sağlanmaktadır.  Bu bağlamda, programın toplumsal sorunları yansıtarak izleyiciyle 

duygusal bir bağ kurma stratejisi, medyanın empati ve tanıdıklık üzerinden kitlelere 

nasıl etki ettiğini göstermektedir. Benzer sosyo-ekonomik geçmişe sahip bireylerin 

hikayelerinin işlenmesi, izleyicilerin kendilerini temsil edilen figürlerle özdeşleştirerek 

programa olan ilgilerini artırmakta ve böylece programın izlenme oranlarını 

yükseltmektedir. 



107 
 

4.5.2. Didem Arslan Yılmaz’ın rolü 

Televizyonda yayınlanacak bir programın fazla reyting nasıl alacağı düşünüldüğünde 

sunucunun güler yüzlü ve güvenilir kimlikte birinin olması anahtar rol oynamaktadır. 

Sunucunun televizyonları başlarında programı izleyen kişilere vermiş olduğu samimiyet 

ve güven programı popüler ve kalıcı yapmaktadır. Program sunucusu, stüdyoda ve 

ekran başındaki izleyici ile etkileşimi sağlayan bir köprü görevi görmektedir. İzleyici ve 

seyirci karşısında güven sağlayan sunucu, programın canlı kalmasına çok önemlidir 

(Çoban, 2019, s. 111). Bu bağlamda Didem Arslan Yılmaz, programın sunucusu olarak 

konuklara ve izleyicilere rehberlik etmektedir. Mağdur olan konuklar genellikle 

programın sunucuna güvendikleri için katıldıklarını ifade etmektedir. Sunucunun vermiş 

olduğu güven duygusu, hem stüdyoda ki katılımı arttırmakta hem de programın izlenme 

oranlarını arttırmaktadır. Bu sebeple bir program için, bir yapım için, sunucu kilit bir rol 

oynamaktadır. 

4.5.3. Uzun süreli başarı 

Didem Arslan Yılmaz gazetecilik mesleğinin getirdiği tecrübe ile beraber programda 

konu edinilen olaylara sistematik bir bakış getirmektedir. Bu bakış açısıyla beraber 

olayları en ince ayrıntısına kadar araştırıyor aynı zamanda program izleyicisinin 

güvenini de kazanmaktadır. Didem Arslan Yılmaz’ın kararlı tutumu programın yapısını 

ve uzun süreli başarısını da doğru orantıda desteklemektedir.  

Günümüz dijital çağında sosyal medya, televizyon programlarının sürdürülebilirliği ve 

izleyici etkileşimi açısından kritik bir rol oynamaktadır. Didem Arslan Yılmaz’la 

Vazgeçme programı, sosyal medyanın sağladığı etkileşim olanakları sayesinde daha 

genç ve dinamik bir izleyici kitlesine ulaşmakta ve geleneksel televizyon izleyicisinin 

ötesine geçerek dijital platformlarda da etkinliğini sürdürmektedir. Programın 

izleyicileri, yayın esnasında sosyal medya aracılığıyla anlık yorumlarda bulunarak 

programın içeriğine doğrudan katkı sağlamakta, böylece izleyici katılımı ve geri 

bildirim mekanizması güçlenmektedir. Bu süreç, programın dijital medyada geniş bir 

görünürlük kazanmasını, gündemdeki yerini korumasını ve toplumsal etkileşimin 

artmasını sağlamaktadır. Bu bağlamda, sosyal medya, geleneksel televizyon 

programlarının pasif izleyici modelinden aktif katılımcı modeline evrilmesine katkıda 

bulunmakta ve medya içeriklerinin daha geniş bir toplumsal yankı uyandırmasına 

olanak tanımaktadır.  



108 
 

Grafik 4.3. 2024 Yılı Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme Programı Reyting Grafiği 

(TİAK, Televizyon İzleme Araştırmaları Anonim Şirketi, 2024) 

 

 

“Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme,” izleyici kitlesi tarafından sıklıkla takip 

edilmektedir. Program ekranları başından programı takip eden izleyici kitlesinin fikir ve 

görüşlerini önemser buna göre izleyicilerden gelen geri dönüşlere göre program ne 

şekilde biçimlendirileceği kararlaştırılmaktadır. Programın içeriği her ne kadar iç 

karartıcı, duygusal yapılı olsa da programın elde etmiş olduğu başarılı ivme programın 

ilk andan itibaren izlenme oranlarını arttırmıştır. Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme 

programı, Türkiye’de insanların yaşadığı aile, aşk, dolandırıcılık, cinayet gibi birçok 

probleme çözüm bulmak için tasarlanmış, planlanmış bir programdır. Didem Arslan 

Yılmaz’ın yönetiminde, program izleyicilere hayatta karşılaştıkları zorluklara karşı 

güçlü durmayı, mücadele etme içgüdüsünü hatırlatmayı ve programa katılan konukların 

sorunlarını çözüme kavuşturmayı ve konukların oradan mutlu bir şekilde ayrılmasını 

temel amaç olarak benimsemektedirler. Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme programı 

insanların sıkıntılarına çözüm yarattığı için toplumun büyük bir çoğunluğunda olumlu 

bir anlam taşımaktadır. Toplumun kadın programlarına olan ilgisi devam ettiği sürece, 

bu programda yayın hayatına devam edecektir. 

4.6. İnci Ertuğrul ile Ümit Hep Var 

“İnci Ertuğrul ile Ümit Hep Var,” programı Türkiye’de 12 Eylül 2022 yılında 

yayınlanmaya başlayan gündüz kuşağı kadın programlarından bir tanesidir. Programın 

ana teması daha çok diğer kadın programlarında olduğu gibi çözülmemiş olayların 

çözülmeye çalışılması ve programa katılan konukların programdan mutlu bir biçimde 

ayrılmasıdır. İnci Ertuğrul’un sunumuyla, Kanal 7 ekranlarında yayınlanmaya başlayan 

0

0.5

1

1.5

2

2.5

3

Reyting Oranları



109 
 

program izleyicilere güç olmak ve çözülmemiş sorunlarını çözmeyi amaçlamaktadır 

(Çalık, 2022). 

Bu programda diğer gündüz kuşağı kadın programları gibi aile sorunlarını, kayıp 

kişilerin bulunmasını, faili meçhul cinayetlerin çözülmesini konu olarak programda 

işlemektedir. Programa katılan konukların sorunlarını çözmek ve ekranları başında 

programı takip eden izleyici kitlesine programa katılmaları için güven vermek bu 

programın temel amacı olarak görülmektedir.  

“İnci Ertuğrul ile Ümit Hep Var” programının stüdyo yerleşimi, anlatıyı güçlendirecek 

şekilde kurgulanmıştır. Sunucu, arka plandaki dijital ekrana yakın konumlandırılan 

kırmızı koltukta oturarak merkezî bir otorite sağlamaktadır. Konukların iki ayrı gruba 

ayrılarak oturtulması, dramatik anlatıyı desteklerken taraflaşma algısı yaratmaktadır. 

Geniş boş alan, sunucunun hareket ederek anlatıyı yönlendirmesine olanak tanımakta, 

dijital ekran ise görsel destek sağlayarak bilgilendirme işlevi görmektedir. İzleyicinin 

stüdyoda fiziksel varlığı ve canlı yayın formatı, programın etkileşimini artırırken, 

olaylara kolektif bir katılım ve sosyal sorumluluk bilinci kazandırmaktadır. Bu yerleşim 

düzeni, hem fiziksel mekânın hem de teknolojinin, programın anlatımsal yapısına 

entegre edilerek izleyiciyle etkileşimi derinleştirdiğini ve izleyiciye katılım duygusu 

aşıladığını ortaya koymaktadır. Sunucunun konuklar arasındaki yönlendirici rolü, 

stüdyodaki mekânsal düzenle birleşerek, programın toplumsal sorumluluk ve kolektif 

bilinç oluşturma amacını pekiştiren bir atmosfer yaratmaktadır. 

Günümüz televizyon programlarında yaygın olarak kullanılan dijital ekranlar, 

televizyonun kurgusal sürecinden geçirilen görüntüleri belirli bir haber formatı 

çerçevesinde sunan görsel araçlar olarak işlev görmektedir. Bu bağlamda, programda 

ele alınan olayların izleyici üzerindeki etkisini artırmak amacıyla, en dikkat çekici ve 

duygusal yoğunluğu yüksek bölümler ekranın belirli bölümlerinde vurgulanmaktadır. 

Özellikle şiddet olaylarının temsili, yakın çekimler, dramatik müzikler ve yavaşlatılmış 

görüntüler gibi sinematografik tekniklerle desteklenerek dramatik bir anlatı inşa 

edilmekte ve böylece izleyicinin duygusal tepkisi yönlendirilmektedir. Bu strateji, 

televizyonun yalnızca bir bilgi aktarma aracı olmanın ötesinde, belirli bir söylem üretme 

ve toplumsal algıyı şekillendirme işlevini üstlendiğini göstermektedir. Bu doğrultuda, 

dijital ekranların kullanımı, televizyon programlarının izleyiciyle kurduğu etkileşimi 

güçlendiren ve belirli bir duygusal atmosfer yaratarak programın içeriğini meşrulaştıran 

bir medya pratiği olarak değerlendirilebilir (Tatoğlu, 2023, s. 99). Bu bağlamda, dijital 



110 
 

ekranların sağladığı görsel destek, programın anlatısını sadece izleyicinin dikkatini 

çekmekle sınırlı kalmayıp, aynı zamanda izleyicinin duygusal ve bilişsel düzeyde 

programa katılımını teşvik ederek, toplumsal olayların algısal çerçevesini yeniden 

şekillendirmektedir. Bu medya pratiği, televizyonun, izleyiciyi pasif bir alıcıdan aktif 

bir katılımcıya dönüştürme potansiyelini gösterirken, aynı zamanda programın ideolojik 

etkilerini güçlendiren bir araç haline gelmektedir. 

Programda ele alınan konunun, sunucu ve katılımcılar tarafından aktarılmasının yanı 

sıra, anlatının doğrulanması ve desteklenmesi amacıyla, olaya tanıklık eden bireylerle 

canlı bağlantılar gerçekleştirilmektedir. Bu uygulama, programın söylemsel 

meşruiyetini güçlendirmek, izleyici nezdinde güvenilirlik oluşturmak ve anlatının çok 

yönlü bir perspektifle sunulmasını sağlamak amacıyla kullanılan bir medya stratejisi 

olarak değerlendirilebilir (Gökmen, 2024, s. 69). Bu strateji, programın sadece bilgi 

sunma işlevini yerine getirmekle kalmayıp, aynı zamanda izleyiciye olaylara dair birinci 

elden tanıklık deneyimi sunarak, anlatının doğruluğuna dair izleyicinin güvenini 

pekiştirmektedir. Canlı bağlantılar, medya aracılığıyla olayların daha gerçekçi ve 

inandırıcı bir şekilde sunulmasını sağlayarak, izleyicinin programla duygusal bağ 

kurmasını ve toplumsal sorunlara yönelik bilinçlenmesini teşvik etmektedir. 

4.6.1. Hikayeler ve izleyici katılımı 

Programda genellikle konuklar, programa hangi sebeple, hangi olayın çözümü için 

katıldıklarını hikaye biçiminde ifade etmektedirler. Konukların anlattığı bu olaylarla 

beraber televizyon ekranları başındaki izleyicilerin programı dikkatli bir şekilde takip 

etmeleri amaçlamaktadır. Programda daha çok kaybolan kişilerin bulunması, evden 

kaçan kişilerin bulunması ve faili meçhul cinayetlerin aydınlatılması gibi konular ele 

alınmaktadır. 

“Ümit Hep Var,” kavramı insanların her zaman ümitli olmasını ve hiç bir zaman 

ümitlerini kaybetmemeleri gerektiğini düşündürmektedir. Programa verilen bu isimle 

beraber insanların ümit duygularını korumaları ve daima hayata olumlu yaklaşmaları 

amaçlanmıştır. Sunucu program içerisinde sık sık iletişim numaralarını ve sosyal medya 

hesaplarını izleyiciye hatırlatmaktır. Sunucunun bu şekilde izleyiciyi de programın bir 

parçası haline getirmeye çalıştığı açıkça ortadadır. Bir başka ifade ile kadın 

programlarında ekran başından programı takip eden insanlar sadece o programın 

izleyicisi değil aynı zaman o programın katılımcısıdır.  



111 
 

4.6.2. İnci Ertuğrul’un rolü 

İnci Ertuğrul, programın sunucusu olarak konuklara ve programı izleyenlere rehberlik 

etmektedir. Programa katılan mağdurların sorunlarını dinler ve onlara umut olmak 

odana elinden geleni yapmaktadır. Programa katılan birçok mağdur sunucuya olan 

güven ile programa katıldığını ifade etmektedir. Bu bağlamda kadın programlarında 

sunucu programın seyri için çok büyük bir önem taşımaktadır.  İnci Ertuğrul program 

içerisinde oluşabilecek tartışma, kavga gibi durumların önüne geçerek olayları kontrol 

altında tutmakla yükümlü olmaktadır.  

4.6.3. Uzun süreli başarı 

Günümüzde birçok faili meçhul cinayetlerin olması, aile içi tartışmaların büyümesi ve 

buna benzer birçok olayın artması kadın programlarının önemini arttırmıştır. Resmi 

yollarla sorunlarını çözemeyen mağdurlar bu tarz programlara katılarak çözüm 

aramaktadır. “İnci Ertuğrul ile Ümit Hep Var,” Türk televizyonlarından belirli bir 

izleyici kitlesine sahip olan bir kadın programıdır. İnci Ertuğrul’un programdaki samimi 

sunumu ve olumlu enerjisi, programın popüler olmasını sağlamaktadır. Ancak 

günümüzde kadın programlarının çokluğu sebebiyle her kadın programı 

tutulmamaktadır. İnci Ertuğrul ile Ümit Hep Var programı da bunlardan biridir. Hem 

yayınlandığı kanal sebebiyle hem izleyici kitlesi sebebiyle program çok uzun soluklu 

olamamış ve yayın hayatını yirminci bölüm sonuyla beraber sonlandırmıştır. Bu 

bağlamda her kadın programının tutulmadığını, program içerisinde işlenen konuların, 

programı sunan sunucunun ve programın hangi kanalda yayınlandığının uzun süreli 

başarı için önemli rol oynadığını ifade edebiliriz. 

Özetle bu tür kadın programları genellikle bir realite formatında olup, izleyici 

katılımıyla etkileşimi arttırmaya yöneliktir. Programlar genellikle duygusal ve dramatik 

hikayeler içerir, aynı zamanda kadın izleyicilerin günlük yaşamla ilgili sorunlarına 

pratik çözümler sunmayı amaçlamaktadır. Ancak, bu tür programlar bazen eleştirilere 

maruz kalabilir. Eleştiriler arasında programların dramatikleştirilmiş içerikleri, özel 

hayatlara müdahale edilmesi ve bazı durumlarda toplumsal sorunların abartılarak 

kullanılması gibi konularda yer alabilmektedir. Ayrıca, bazıları tarafından kadınların 

sadece, belirli rollerde gösterme eğiliminde olduğu ve kadınların gerçekçi ve çeşitli bir 

temsilini yansıtmadığı eleştirilerine maruz kalabilmektedirler.  



112 
 

Grafik 4.4. 2022 Yılı İnci Ertuğrul ile Ümit Hep Var Programı Reyting Grafiği (TİAK, 

Televizyon İzleme Araştırmaları Anonim Şirketi, 2023) 

 

 

Sözü edilen programların birçoğu bireysel problemden ilham alarak 

toplumsallaştırılmak istenen bir problemi ele alır ve program tartışma bir çözüme 

bağlanmadan sona erer. Pek çok sayıda sıradan birey bu programlarda yaşadıkları 

sıkıntıları ve kişisel öykülerini anlatır. Programlardaki ilk konuşmacı genellikle bireysel 

öykülerini anlatanlardır.  Kısıtlı sayıdaki uzmanlar genellikle konuşmak için beklerler 

ve söz hakkı geldiği zaman tartışmanın küçük bir bölümünde rol alırlar. Bu tür 

programların içeriği olan tartışmalar sıradan insanların tecrübeleri ve öyküleriyle 

doludur. Stüdyo izleyicisinin katılmadığı, gündüz saatlerinde yayınlanan, dedikodu, 

magazin, gerçek hayat öyküleri gibi programlarda gündüz kuşağı ve kadın programları 

olarak adlandırmak doğru olacaktır (Tatoğlu, 2023, s. 51). 

  

0.27

0.28

0.29

0.3

0.31

0.32

0.33

0.34

0.35

0.36

Eylül Ekim

Reyting Oranı



113 
 

5. İNCELEMELER 

5.1.  Esra Erol’da 

Programın teması, programa katılan insanların yapılarının belirlenmesinde önemli bir 

etkendir. Bu programda bireylerin duygusal hayat hikayelerinin başrolleri veya stüdyo 

izleyicisi olan sıradan bireylerin yaşamlarının belirli bir bölümüne şahitlik edilmektedir. 

“Esra Erol’da” programı daha çok aile içi sorunlar, ilişki problemleri, kaybolan kişilerin 

bulunması, ailelerin kavuşturulması ve duygusal dramalar gibi konuları programda 

işlemektedir. Bu ana temalar, daha çok televizyon ekranlarından programı takip eden 

insanları etkilemektedir. Bu sebeple özellikle televizyon izleyici kitlesinin dikkatini 

çekmek için bu tarz konuların seçildiği ve televizyon izleyicileriyle benzer sosyal sınıfta 

olan insanların programa çıkarıldığı düşünülmektedir. Programın hedef konuları, 

özellikle bu tarz sorunları hayatlarında yaşayan ya da bu sorunlarla karşılaşmış bireyleri 

daha fazla programa çekebilmektedir (Gökmen, 2024, s. 49). 

Belirli bir sosyo-ekonomik sınıftan gelen bireylerin televizyon izleme alışkanlıkları 

genellikle benzerlik göstermektedir. Bu izleyici kitlesi, sabit bir program türünü 

izlemeyi tercih edebilmektedir. “Esra Erol’da” gibi kadın programları, izleyicisiyle 

duygusal bir bağ kurarak insanların benzer yaşam deneyimlerini ve tecrübelerini 

paylaşma fırsatı sunabilmekte ve böylelikle izleyicileri etkileyebilmektedir. Bu tarz 

kadın programlarında izleyicinin dikkatini çekmek için manipülasyon 

yapılabilmektedir. Bu bağlamda orta ve dar gelirli bireylerin hikayelerinin ele alınması, 

gerçek yaşamdan belirli bir bölümün program içerisinde ifade edilmesi, sıradan insanı 

da etkilemeyi başarmaktadır. Televizyon izleyicileri için gerçek hayatın uzantısı 

niteliğinde olan bu tarz programın söylemi, mağdurların problemlerine ve yaşıyor 

oldukları sıkıntılara çözüm yaratmak üzerine kurulmuştur. Fakat programın sadece 

problemi göstererek, problem üzerinden tartışmalı bir söylem yaratarak problemin 

varlığından ekonomik bir fayda sağladığı, bu sebeple programların işlevinin 

tekrarlanmış sıradan hikayeler, dedikodu, magazin tarzı konular, mahremiyet gibi 

konuların olduğu bilinmektedir (İlhan ve Usta, 2022, s. 1050). Bu bağlamda, bu tür 

programlar, izleyicilerin duygusal bağ kurma ve toplumsal deneyimlerle özdeşleşme 

ihtiyaçlarını karşılayarak, medyanın ekonomik ve kültürel fayda sağlama amacını nasıl 

dönüştürdüğünü ve sürdüğünü göstermektedir. 



114 
 

5.1.1.  Vaka özeti 

Bu olayda, K1 (kayıp), K2 (baba), K3 (anne) olmak üzere üç kişi vardır.  

19 Mart 2024 tarihli Esra Erol’da programında, beş aydır kayıp olan K1’in vakası ele 

alınmıştır. K1’in ailesi, ekonomik ve toplumsal dışlanmışlık koşulları içinde, geleneksel 

çözüm mekanizmalarından sonuç alamayarak medya aracılığıyla destek arayışına 

yönelmiştir. Baba K2 çiftçilik yapmakta, anne K3 ise hem ev işlerini üstlenmekte hem 

de eşine yardımcı olmaktadır. Aile, kırsal hayata adapte olmaya çalışırken köy halkı 

tarafından “kötü aile” olarak etiketlenmiş, bu durum toplumsal dışlanmalarını 

derinleştirmiştir. 

K1, ziraat mühendisliği ve ekonomi eğitimi almasına rağmen işsizlik nedeniyle 

psikolojik bunalıma sürüklenmiş ve giderek ailesinden uzaklaşmıştır. Programın 

43.36’ncı dakikasında, ailesinin beyanlarına göre K1’in sosyal hayata katılımının 

oldukça sınırlı olduğu ve büyük ölçüde ev içinde vakit geçirdiği belirtilmiştir (Esra 

Erol'da, 2024). Ekonomik bağımsızlığını kazanamayan K1, bir süre ailesinden maddi 

destek talep etmiş, sonrasında ise tüm bağlarını kopararak ortadan kaybolmuştur. Aile, 

kayıp başvurusunda bulunmasına rağmen herhangi bir sonuca ulaşamamış, bunun 

üzerine Esra Erol’da programına başvurarak medyanın sağladığı görünürlükten 

faydalanma yolunu tercih etmiştir. 

Programın 59.32’nci dakikasında anne K3, “Bizim hayatımız çok zordu” diyerek 

ailelerinin ekonomik olarak güçsüz olduğunu dile getirmiştir. 63.51’inci dakikada ise 

Esra Erol’a seslenerek, “Oğlum gel, Esra Erol’dan beraber yardım isteyelim” ifadesiyle 

medya aracılığıyla çözüm arayışına olan inancını ortaya koymuştur (Esra Erol'da, 

2024). 20 Mart tarihli yayının 21.15’inci dakikasında, anne K3, “Biz ulaşamıyoruz, siz 

ulaşırsınız, onu yönlendirirsiniz, ruhunu aydınlatırsınız, bu yönde güveniyorum size” 

sözleriyle medyaya duyduğu güveni bir kez daha vurgulamıştır. Aynı gün, programın 

39’uncu dakikasında, K1’in bulunduğu haberi ailesine iletilmiş, böylece beş aydır 

ulaşılamayan bir bireyin medya aracılığıyla bir gün içinde bulunabildiği görülmüştür 

(Erol'da, 2024). 

Bu olay, düşük ekonomik ve sosyal sermayeye sahip bireylerin geleneksel çözüm 

mekanizmalarına erişimde yaşadığı zorlukları ve medya programlarının bu gruplar için 

alternatif bir çözüm platformu olarak nasıl işlev gördüğünü ortaya koymaktadır. K1’in 

kaybolma süreci ve bulunma biçimi, medya platformlarının ekonomik dezavantajlı 



115 
 

bireyler için bir “çıkış kapısı” ve toplumsal görünürlük mekanizması haline geldiğini 

somut bir örnekle göstermektedir. 

5.1.2.  K1’in analizi 

5.1.2.1. Sermaye 

K1’in durumu, Pierre Bourdieu’nün sermaye, alan ve habitus kavramları bağlamında ele 

alındığında, ekonomik ve sosyal yapının nasıl bireysel hayatı şekillendirdiğini daha 

derinlemesine anlamamıza olanak tanır. K1, ziraat mühendisliği ve ekonomi gibi 

yükseköğrenimlere sahip bir birey olmasına rağmen, işsizlik ve ekonomik bağımsızlık 

kuramama durumu onun sahip olduğu kültürel sermayenin etkinliğini yitirmesine yol 

açmıştır. Eğitimine dayalı olarak sahip olduğu yüksek kültürel sermaye, teorik olarak 

ona önemli fırsatlar sunması beklenen bir durumdur. Ancak, köy yaşamındaki dar 

ekonomik imkânlar ve yerel iş gücü piyasasının sınırlı yapısı, bu kültürel sermayenin 

somut bir ekonomik değere dönüşmesini engellemiştir. 

Bunun yanı sıra, K1’in sosyal sermayesi de büyük ölçüde zayıflamıştır. Ailesiyle olan 

ilişkilerinin kopması, onun toplumsal çevresinden giderek daha fazla izole olmasına 

neden olmuştur. Aile, başlangıçta bir miktar maddi destek sağlayarak ona geçici bir 

sosyal güvenlik sunmuş olsa da, bu destek uzun vadede sürdürülebilir olmamış ve K1'in 

sosyal ağları daralmıştır. Aynı zamanda, köydeki yerel toplulukla kurduğu bağların 

zayıf olması, sosyal sermayesinin etkinliğini sınırlamıştır. K1’in köydeki toplumsal 

yapıya uyumsuzluğu, onun toplumsal ağlar kurma ve bu ağlar aracılığıyla destek bulma 

kapasitesini kısıtlamaktadır. 

Eğitimi yüksek olan bir birey olarak K1, toplumsal yapının sunduğu fırsatlar ve iş gücü 

piyasasıyla uyumsuz bir durumda kalmaktadır. Bu durum, köydeki dar ekonomik 

yapının ve sınırlı iş olanaklarının eğitimli bireyler için bile ekonomik bağımsızlık 

sağlamakta zorlandığını gösterir. Sonuç olarak, K1’in sahip olduğu eğitim ve kültürel 

sermaye, içinde bulunduğu ekonomik ve toplumsal yapı nedeniyle etkin bir değer 

taşımamakta, onun yaşamını zorlaştırmaktadır. Bourdieu’nün kavramları çerçevesinde, 

K1’in durumu, bireylerin kültürel ve ekonomik sermayelerinin toplumsal yapıyla ne 

denli iç içe geçtiğini ve bu yapının bireylerin hayatlarını nasıl şekillendirdiğini ortaya 

koymaktadır. 

 



116 
 

5.1.2.2. Alan 

K1’in durumu, Bourdieu’nün alan kavramı bağlamında incelendiğinde, onun toplumsal 

yapının çeşitli alanlarında karşılaştığı dışlanmışlık ve bu yapılarla olan etkileşimi daha 

net bir şekilde gözler önüne serilmektedir. Aile alanı, K1 için başlangıçta bir güven 

kaynağı sunmuş olsa da, zamanla onun dış dünyadan kaçış noktası haline gelmiştir. 

Evde geçirdiği zamanın büyük bir kısmı, onun yalnızca temel ihtiyaçlarını karşılamak 

için dışarıya çıkmasına sebep olmuştur. Aile içindeki bu güvenli alan, ona duygusal bir 

destek sunmuş ancak aynı zamanda dış dünyaya dahil olma çabalarını kısıtlamıştır. Bu, 

K1’in ailesiyle olan ilişkisini içsel bir güven arayışına dönüştürmesine yol açmış, ancak 

daha geniş toplumsal yapıyla olan bağlarının zayıflamasına neden olmuştur. 

K1’in işsizlik durumu, ekonomik alandaki dışlanmışlığını açıkça ortaya koymaktadır. 

Eğitimli ve becerikli bir birey olmasına rağmen, bu beceriler ve kültürel sermaye 

köydeki dar ekonomik yapıya uyum sağlayamamıştır. Köydeki sınırlı iş olanakları ve iş 

gücü piyasasının dar olması, K1’e herhangi bir iş fırsatı sunamamış ve bu durum, onun 

ekonomik bağımsızlık kazanamamasına yol açmıştır. Ekonomik belirsizlik ve işsizlik, 

psikolojik olarak tükenmesine ve bunalıma girmesine neden olmuş, yaşamındaki 

gelecek kaygısını derinleştirmiştir. Eğitimli bireylerin bile, toplumsal yapının sunduğu 

ekonomik fırsatlar arasında nasıl dışlanabildiği, bu durumla birlikte daha görünür hale 

gelmektedir. K1’in bu dışlanmışlığı, ekonomik alandaki mevcut yapının bireylere 

sunduğu fırsatların sınırlı olduğunu ve bunun, bireylerin psikolojik sağlıklarını nasıl 

etkileyebileceğini ortaya koymaktadır. 

Medya alanı ise, K1 için bir kurtuluş kapısı haline gelmiştir. Esra Erol’un programına 

katılmak, onun kaybolduğu süreçten sonra medyanın sağladığı görünürlüğü kullanarak 

toplumsal yapıyı sorgulama ve çözüm arayışlarına yönelme fırsatı yaratmıştır. Medya, 

K1 için yalnızca bir bilgi kaynağı değil, aynı zamanda toplumsal yapıya karşı bir 

başkaldırı alanı da olmuştur. Esra Erol’un programında yer alarak, K1 ve ailesi hem 

toplumsal yapıya dair mevcut algıları sorgulamış, hem de bu yapının dışında bir çözüm 

arayışına girmiştir. Medya aracılığıyla bireylerin toplumsal yapıyı yeniden 

şekillendirmeye yönelik çabaları, bu durumla birlikte net bir şekilde gözlemlenebilir. Bu 

süreç, bireylerin medyayı, toplumsal yapılarına karşı çözüm arayışlarını ifade etmek 

için nasıl kullandıklarını ve medya aracılığıyla toplumsal yapıyı sorgulamalarını 

göstermektedir. 



117 
 

5.1.2.3. Habitus 

K1’in habitusu, toplumsal yapının birey üzerindeki etkilerini ve onun dünyaya bakışını 

şekillendiren içsel bir yapıdır. K1’in durumu, Pierre Bourdieu’nün habitus kavramını 

somut bir şekilde açıklamak için iyi bir örnek sunmaktadır. Zira, K1, ziraat 

mühendisliği ve ekonomi gibi yüksek eğitimlere sahip olmasına rağmen, iş bulamamak 

ve köydeki ekonomik fırsatlar ile toplumsal yapıyla uyumsuzluk nedeniyle psikolojik 

bir bunalıma sürüklenmiştir. Bu durum, onun habitusunu, yani içselleştirilmiş toplumsal 

yapıyı, derinden etkilemiş ve K1’i toplumsal yapıya yabancılaşmış bir birey haline 

getirmiştir. 

Eğitimine dayalı olarak sahip olduğu kültürel sermaye, onun toplumda kabul görmesini 

ve başarılı olmasını bekleyen bir norm oluşturmuş olsa da, köydeki işsizlik ve dar 

ekonomik yapılar, bu kültürel sermayenin karşılık bulmasına engel olmuştur. Eğitimli 

olduğu halde iş bulamamak, K1’in toplumsal yapıyla uyumsuzluk yaşayan habitusunu 

derinleştirmiştir. Toplum, bir bireyin eğitimine ve kültürel sermayesine bağlı olarak 

belirli bir yere sahip olmasını beklerken, K1 bu beklentilerle örtüşmeyen bir yaşam 

sürmekte, eğitimini ve becerilerini ekonomik olarak kullanamamakta, dolayısıyla bu 

durum onun ekonomik ve toplumsal yapıyla uyumlu bir şekilde yerini kabul etmesini 

engellemektedir. Sonuç olarak, K1’in içselleştirdiği bu uyumsuzluk, onun bunalım 

yaşamasına neden olmuştur. 

K1’in ekonomik ve psikolojik bunalımı, sadece kişisel bir kriz değil, aynı zamanda 

toplumsal yapının birey üzerindeki baskılarının bir sonucudur. Aileyle kurduğu 

duygusal bağlar, başlangıçta ona bir güven kaynağı sağlasa da, ekonomik ve psikolojik 

sıkıntıların etkisiyle bu bağlar aşındı. Ailesiyle olan ilişkileri, ekonomik belirsizlik ve 

toplumsal dışlanmışlık nedeniyle zayıflamıştır. Başlangıçta ailesiyle yakın ilişkiler 

kurarak, onların desteğiyle zor günleri aşmayı uman K1, zamanla bu desteği geçici bir 

çözüme dönüştürmüş ve aile içindeki ilişkilerinin içsel bir güven ortamından çok, 

sadece maddi destek sağlamak adına sürdürülmesine neden olmuştur. K1’in, 

içselleştirdiği bu toplumsal yapıya ve ailesinin yaşadığı ekonomik sıkıntılara yönelik 

hissettiği yabancılaşma, onun duygusal bağlarını aşındırmış ve ilişkilerini sarsmıştır. 

K1’in habitusu, onun toplumdaki yerini içselleştirdiği ve bu içselleştirilmiş yapı ile 

yaşadığı toplumsal uyumsuzluk, bireyin sosyal çevresiyle olan ilişkilerini de derinden 

etkilemiştir. Ekonomik bağımsızlık kuramama ve işsizlik, K1’in yaşadığı toplumsal 



118 
 

yapıyla uyumlu bir yer edinmesini engellemiş, bu da onun bunalıma girmesine yol 

açmıştır. Aynı şekilde, toplumsal yapının ve aile içindeki ekonomik sıkıntıların 

etkisiyle, K1’in ailesine karşı duyduğu duygusal bağların da aşındığını gözlemlemek 

mümkündür. Habitus, bir bireyin toplumdaki yerini kabul etme biçimini belirlerken, 

K1’in yaşadığı dışlanmışlık, bu kabulü engellemiş ve onu toplumsal yapıdan 

yabancılaştırmıştır. Sonuç olarak, K1’in yaşadığı ekonomik ve psikolojik bunalım, onun 

içselleştirdiği toplumsal yapıyla uyumsuzluk nedeniyle derinleşmiş, bu da onun 

ailesiyle olan ilişkilerini ve genel yaşam kalitesini olumsuz etkilemiştir. 

5.1.3. K2’nin analizi 

5.1.3.1. Sermaye 

K2’nin durumu, Pierre Bourdieu’nün sermaye kavramı çerçevesinde analiz edildiğinde, 

onun ekonomik, kültürel ve sosyal sermayesinin köydeki yaşam koşullarıyla nasıl 

etkileşim içinde olduğunu anlamamıza yardımcı olur. K2’nin, çiftçilikle geçimini 

sağlasa da, köydeki ekonomik şartlar ve sınırlı tarımsal gelir, ailesi için yeterli bir 

ekonomik güvence oluşturmasına imkan tanımamaktadır. Bu durum, onun ekonomik 

sermayesinin etkinliğini büyük ölçüde sınırlamaktadır. Gürsel’in tarım faaliyetlerinden 

elde ettiği gelir, köydeki sınırlı piyasa fırsatları ve doğal kaynakların yetersizliğiyle 

birleşince, ailenin geçimini sağlamakta zorlanmakta ve daha geniş ekonomik fırsatlara 

erişim imkânı bulamamaktadır. Böylece, K2’nin sahip olduğu ekonomik sermaye, 

sadece yerel koşullara ve dar bir alana sıkışmış kalmaktadır, bu da onun aile içindeki 

güvenliği pekiştirememesine neden olmaktadır. 

Kültürel sermayesi ise büyük ölçüde yerel bilgi ve deneyimlere dayanır. Çiftçilik gibi 

geleneksel bir meslekle uğraşan K2, köydeki tarımsal faaliyetlere dair derin bir bilgiye 

sahiptir. Ancak, bu kültürel sermaye, modern iş piyasalarında yeterli bir değer 

yaratmamaktadır. Köydeki ekonomik yapının sınırlı olması ve tarım dışında başka iş 

alanlarının olmaması, onun kültürel sermayesinin genişleyerek daha fazla fırsat 

yaratmasını engellemektedir. Dolayısıyla, K2’nin kültürel sermayesi, sadece köydeki 

geleneksel ve yerel bağlamda değer bulmakta, fakat daha geniş bir ekonomik alanda 

yeterince kullanılabilir bir potansiyel taşımamaktadır. 

Sosyal sermayesi, büyük ölçüde köydeki yerel ilişkilerle şekillenmiştir. Ancak, köy 

halkı tarafından “kötü aile” olarak damgalanmış olmaları, K2’nin sosyal sermayesini 



119 
 

ciddi şekilde zayıflatmaktadır. Bu etiketleme, onun toplumsal çevredeki yerini, sosyal 

ağlarını ve ilişkilerini daraltmış, köydeki diğer bireylerle kuracağı bağları engellemiştir. 

Sosyal sermaye, bir bireyin toplum içinde başkalarından aldığı desteği, bu destek 

aracılığıyla elde ettiği fırsatları ve daha geniş ağlarla kurduğu bağlantıları ifade eder. 

K2’nin durumu, köydeki dışlanmışlık nedeniyle sosyal sermayesinin etkin kullanımı 

konusunda ciddi bir engelle karşılaşmaktadır. Köydeki diğer bireylerle sosyal bağlar 

kurmakta zorlanan K2, bu nedenle aile içindeki destek dışında başka sosyal ağlardan 

faydalanamamaktadır. Sonuç olarak, Gürsel’in sosyal sermayesi sadece aile içi destekle 

sınırlı kalmış, köydeki dışlanmışlık ve etiketlenmişlik onu daha geniş sosyal çevrelerden 

izole etmiştir. 

Bu üç sermaye türü, K2’nin hayatını şekillendiren ve toplumsal yapıda yer edinme 

biçimini belirleyen temel unsurlardır. Ancak, bu sermayelerin köydeki sınırlı imkanlar 

ve toplumsal damgalanma ile uyumsuzluğu, onun yaşamını zorlaştırmakta ve ailesiyle 

birlikte daha geniş toplumsal yapıya entegre olmasını engellemektedir. K2’nin yaşadığı 

bu dışlanmışlık ve sınırlı sermaye birikimi, aile içindeki güvenlik duygusunu 

pekiştirememiş, onun daha büyük bir toplumsal dönüşüm ve değişim arayışını 

engellemiştir. Bu bağlamda, Bourdieu’nün sermaye kavramları, K2’nin köydeki 

yaşamını ve sosyal ilişkilerindeki zorlukları anlamamıza ışık tutmaktadır. 

5.1.3.2. Alan 

K2’nin yaşamındaki alan kavramı, onun ailesi, ekonomisi ve medya ile olan 

etkileşimleri üzerinden şekillenen toplumsal yapıyı anlamamıza olanak tanır. K2’nin 

aile içindeki durumu, duygusal olarak önemli bir destek kaynağı oluştursa da, aynı 

zamanda çözüm arayışındaki yalnızlığını da derinleştirmiştir. K1'in kaybolmasının 

ardından, ailesinin bir araya gelerek birbirlerine daha sıkı bir şekilde bağlı olmaları, aile 

içindeki ilişkilerin güçlenmesine neden olmuştur. Ancak bu güçlenme, aynı zamanda 

çözüme ulaşamama ve umutsuzluk hissinin de artmasına yol açmıştır. Aile üyeleri 

arasında duygusal bağlar pekişse de, bu bağların çözüm üretme kapasitesi sınırlıdır. 

K2’nin psikolojik olarak da etkilendiği bu süreç, onun toplumsal yapıya ve çevresine 

dair duyduğu umutsuzluğu yansıtmaktadır. Ekonomik ve toplumsal belirsizlikler, 

ailenin bir arada olmasına olanak sağlasa da, bu bir araya geliş, dış dünyadan gelen 

baskılar ve çözüm arayışı içinde yalnızlık hissini ortadan kaldırmamaktadır. 



120 
 

Ekonomik alan da K2’nin toplumsal yapıda yer edinme biçimini derinden 

etkilemektedir. K2’nin geçim kaynağı olan çiftçilik, köydeki dar ekonomik imkanlar 

içinde sınırlı bir potansiyele sahiptir. Çiftçilik ve yerel iş gücü piyasasındaki 

sınırlamalar, onun ekonomik potansiyelini büyük ölçüde kısıtlamakta, aileye olan 

sorumluluklarını yerine getirmede zorluk yaşamasına neden olmaktadır. Bu, aynı 

zamanda K2’nin daha geniş bir ekonomik alanda yer bulamamasına yol açar. Köydeki 

küçük çaplı ekonomik faaliyetler, onun iş gücü piyasasında daha büyük fırsatlarla 

bağlantı kurma imkânını ortadan kaldırmış ve ekonomik alanda dışlanmış bir figür 

haline gelmesine neden olmuştur. Bu bağlamda, K2’nin ekonomik sermayesi, yalnızca 

köydeki sınırlı tarımsal faaliyetlerle ve dar bir çerçeveyle sınırlı kalmıştır. 

K2’nin çözüm arayışı ise, medya aracılığıyla yeni bir çıkış yolu aramasına sebep 

olmuştur. Esra Erol’un programına katılma kararı, K2 için bir umudu simgelemekte ve 

bu durum onun toplumsal yapıya dair çözüm arayışlarını dışarıya açmıştır. Medyanın 

sağladığı görünürlük, K2’ye daha geniş bir kitleye ulaşma ve sorunlarına dair çözüm 

bulma imkânı sunmuştur. Esra Erol’un programı, sadece kaybolan oğlunun bulunması 

için bir platform değil, aynı zamanda K2’nin sosyal sermaye yaratma ve toplumla olan 

bağlarını yeniden kurma çabasıdır. Bu, medyanın toplumsal sorunlara dair çözüm 

arayışlarında nasıl bir araç haline geldiğini gösteren önemli bir örnektir. K2’nin 

medyaya duyduğu güven, sosyal ağlarını genişletme ve çözüm üretme umudu 

taşımaktadır, çünkü bu platform, onun kişisel ve ailevi sorunlarına çözüm bulabileceği 

bir mecra olarak görünmektedir. Bu durum, medyanın toplumsal yapıyı nasıl 

şekillendirdiğini ve bireylerin çözüm arayışlarını nasıl farklı alanlara kaydırabildiğini 

gözler önüne serer. 

Sonuç olarak, K2’nin ailesi, ekonomisi ve medya ile olan etkileşimleri, onun toplumsal 

yapıda nasıl yer aldığı ve toplumsal sorunlara nasıl çözüm aradığına dair önemli ipuçları 

sunmaktadır. Aile içindeki duygusal destek, ekonomik sıkıntılar ve medya aracılığıyla 

çözüm arayışı, K2’nin yaşamındaki alanlar arasında kesişen ve birbirini etkileyen 

önemli faktörlerdir. Bu faktörler, onun toplumsal yapıyı anlamada ve yeniden 

şekillendirmede nasıl hareket ettiğini göstermektedir. 

5.1.3.3. Habitus 

K2’nin habitusu, köydeki geleneksel yaşam tarzı, tarım faaliyetleri ve yerel toplumsal 

ilişkilerle şekillenmiş, onun dünyayı ve toplum içindeki yerini algılama biçimini 



121 
 

belirlemiştir. Köydeki yaşam tarzı, geleneksel bir üretim biçimi olan çiftçiliğe dayalıdır 

ve K2, bu alandaki toplumsal normları içselleştirerek kendi yaşamını bu çerçevede 

sürdürmektedir. Ancak, köy halkı tarafından “kötü aile” olarak etiketlenmesi, ve bunun 

sonucunda yaşadığı sosyal dışlanma, K2’nin habitusunda önemli bir kırılma yaratmıştır. 

Bu dışlanma, onun sosyal yapıya ve çevresine dair beklentilerini etkileyerek, köydeki 

toplumsal ilişkilere olan güvenini zedelemiştir. Dışlanmışlık, bir bireyin toplumsal 

ilişkilerinde uyumsuzluk hissetmesine ve yalnızlık duygularını derinleştirmesine yol 

açar. K2 için bu durum, sadece sosyal ilişkilerde bir kopukluk değil, aynı zamanda 

toplumsal yapıyla olan derin bir uyumsuzluk yaratmıştır. 

K2’nin habitusunda oluşan bu kırılma, ekonomik zorluklarla birleşerek daha da 

derinleşmiştir. Çiftçilikle geçim sağlamak, yerel ekonomik yapının daralması ve sınırlı 

iş fırsatları, onun ekonomik sermayesinin etkinliğini kısıtlamaktadır. K2’nin sahip 

olduğu kültürel sermaye – yerel bilgi ve deneyim – köyde geçerli olabilirken, daha 

geniş ekonomik alanlarda ve modern iş piyasasında geçerliliğini yitirmektedir. Bu 

uyumsuzluk, K2’nin yaşamındaki bunalımın temel nedenlerinden biri olmuştur. Eğitimi 

veya deneyimi ne olursa olsun, köydeki dar ekonomik olanaklar ve köy halkı tarafından 

dışlanma durumu, onun ekonomik ve sosyal alandaki varlığını tehdit etmektedir. 

Sonuç olarak, K2’nin habitusu, sadece köydeki yerel yaşamla şekillenmiş bir içsel 

yapıyı temsil etmekle kalmaz, aynı zamanda onun toplumsal yapıyla kurduğu ilişkiyi ve 

bu yapıya duyduğu güveni de etkiler. Dışlanma ve ekonomik zorluklar, onun 

habitusunda bir kırılma yaratmış, toplumsal ilişkilerle olan uyumsuzluğu daha da 

belirginleştirmiştir. Bu kırılma, K2’yi yalnızlık, çaresizlik ve toplumdan dışlanmışlık 

hissiyle baş başa bırakırken, aynı zamanda daha geniş toplumsal yapılarla olan bağlarını 

yeniden kurma çabalarını güçlendirmeye çalışmasına da yol açmıştır. 

5.1.4.  K3’ün analizi 

5.1.4.1.  Sermaye 

K3’ün ekonomik sermayesi, büyük ölçüde ev içindeki iş gücüne dayanmakta olup, bu 

durum onun dış dünyadaki ekonomik yapılarla ilişki kurmasını sınırlamaktadır. K3, ev 

hanımı olarak ailesine katkı sağlamak için sürekli çaba harcasa da, ev içi iş gücüyle elde 

edilen gelir, daha geniş ekonomik alanda bağımsız bir duruş sergileyebilmesini 

mümkün kılmamaktadır. Kamile’nin ekonomik bağımsızlık yaratamaması, aynı 



122 
 

zamanda toplumsal yapının onu dışlamasına yol açan faktörlerden biridir. Onun 

ekonomik sermayesi, köydeki sınırlı iş gücü olanaklarıyla örtüşmekte, ancak bu durum, 

ekonomik fırsatların azalmasıyla birlikte, Kamile'nin kendi ailesi dışındaki ekonomik 

ilişkilerde etkisiz hale gelmesine neden olmuştur. Bu durumu, K3’ün programda dile 

getirdiği, “Bizim hayatımız çok zordu” şeklindeki ifadeleriyle de görmek mümkündür. 

K3, ekonomik anlamda yaşadığı zorlukları ve bu zorlukların aileye olan etkilerini 

açıkça belirtmiştir. 

Kültürel sermaye açısından ise K3, geleneksel bir köy kadını olarak yerel bilgi, beceri 

ve ev içi değerlerle donanmıştır. Ancak, köydeki sosyal çevreyle kurduğu ilişkiler, ona 

yerel bilgi ve deneyimlerinden öte bir değer sağlamamaktadır. Ailesinin köy halkı 

tarafından “kötü aile” olarak etiketlenmesi, K3’ün kültürel sermayesinin de değer 

kaybetmesine neden olmuştur. Bu durum, K3’ün sahip olduğu kültürel sermayenin 

sosyal yapı içinde etkin olmasını engellemiş ve ona daha geniş ekonomik fırsatlar 

yaratamamıştır. K3’ün kültürel sermayesi, yerel toplumsal değerlerle uyumlu olsa da, 

köydeki dışlanmışlık, bu sermayenin somut bir faydaya dönüşmesini engellemiştir. K3, 

programda, oğluna seslenerek, “Biz ulaşamıyoruz, siz onu yönlendirirsiniz, ruhunu 

aydınlatırsınız,” diyerek, kendisinin kültürel sermayesinin ötesine geçmeye çalıştığını 

ve dışarıdan bir yardım beklentisinin altını çizdiğini ifade etmiştir. Burada, kendi yerel 

becerileri ve toplumsal bağlarıyla çözüm bulmanın zorlaştığını, dışarıdan bir çözüm 

arayışına yöneldiğini görmekteyiz. 

K3’ün sosyal sermayesi ise, büyük ölçüde aile içindeki bağlarla şekillenmiştir. K1’in 

kaybolmasının ardından, K3’ün sosyal sermayesinin büyük kısmı, çözüm arayışıyla 

dışarıdan gelen desteklere yönelmiştir. Esra Erol’un programına katılma kararı, K3’ün 

sosyal sermayesini, aile içindeki bağlardan daha geniş bir çözüm arayışına 

dönüştürmesinin bir örneğidir. K3, programda Esra Erol’a olan güvenini, “Oğlum gel, 

Esra Erol’dan birlikte yardım isteyelim,” diyerek ifade etmiştir (Esra Erol'da, 2024). Bu 

güven, K3’ün ailesinin yaşadığı sıkıntıların dışarıdan bir çözümle giderilebileceği 

inancını yansıtmaktadır. Kamile, sosyal çevresiyle kurduğu bağlardan ziyade, medya 

aracılığıyla çözüm bulabileceğine inanarak sosyal sermayesini genişletmeye çalışmıştır. 

K3’ün “Oğlum gel, Esra Erol’dan birlikte yardım isteyelim” ifadesi, alt ve orta sınıfa 

mensup bireylerin bu tür televizyon programlarını bir çözüm merkezi olarak 

konumlandırdığını göstermektedir. Geleneksel hukuki ve bürokratik süreçlerin 

yavaşlığı, ekonomik kaynak eksikliği ve toplumsal dışlanmışlık, bu grupların resmi 



123 
 

merciler yerine medya aracılığıyla hızlı çözüme ulaşmayı tercih etmelerine neden 

olmaktadır. Televizyon programları, özellikle ekonomik ve sosyal sermayesi sınırlı 

bireyler için bir arabulucu işlevi görmekte; görünürlük, kamuoyu baskısı ve yetkililerin 

dikkatini çekme gibi avantajlar sağlayarak çözüm sürecini hızlandırmaktadır. Bu 

bağlamda, K3’ün sözleri, alt ve orta sınıf bireylerin medya aracılığıyla toplumsal 

meşruiyet kazanmaya ve bireysel sorunlarını kamuoyunun desteğiyle çözmeye yönelik 

eğilimlerini yansıtmaktadır. 

Sonuç olarak, K3’ün ekonomik, kültürel ve sosyal sermayesi, köydeki dar ekonomik 

şartlarla, geleneksel toplumsal yapı ile şekillenmiş, ancak bu yapılarla olan uyumsuzluk, 

onu toplumsal dışlanma ve ekonomik zorluklarla baş başa bırakmıştır. K3’ün medyaya 

olan güveni, dışarıdan bir çözüm arayışının ve sosyal sermayesini genişletme çabasının 

bir göstergesidir. Bu süreç, K3’ün kendi içsel ve toplumsal yapısı arasında bir 

uyumsuzluk hissetmesine yol açmış, sonuç olarak sosyal sermayesini daha geniş bir 

alanda kullanma çabalarına yönlendirmiştir. 

5.1.4.2.  Alan 

K3’ün ailesiyle olan duygusal bağları, onun yaşamında önemli bir yer tutmaktadır. 

Ancak köydeki sınırlı ekonomik fırsatlar, aile içindeki dayanışmayı zamanla 

zayıflatmıştır. K3, ekonomik zorluklarla ve köydeki dışlanmışlıkla başa çıkmak için 

kendi sınırlarını aşan bir çözüm arayışına yönelmiştir. Esra Erol’un programına katılma 

kararı, aile içindeki bu zorlukları aşabilmek adına dışarıdan yardım alma gerekliliğinin 

bir yansımasıdır. K3, programda, “Bizim hayatımız çok zordu” diyerek ailesinin 

karşılaştığı zorlukları dile getirmiştir (Esra Erol'da, 2024). Bu ifade, ekonomik 

zorlukların yalnızca bireysel değil, toplumsal bir yansıması olduğunu ve ailenin dış 

dünyadan bir çözüm beklentisini güçlendirdiğini gösterir. K3’ün ailesine karşı güçlü bir 

duygusal bağ duyuyor olması, onun içinde bulunduğu zor koşulların hafiflemesi için 

dışsal yardımlara yönelmesine neden olmuştur. 

K3’ün ekonomik alanı, esasen ev içindeki iş gücüyle sınırlıdır. Köydeki sınırlı iş 

olanakları ve dar ekonomik fırsatlar, onun aileye maddi katkı sağlama kapasitesini 

engellemiştir. Eşi Gürsel’in çiftçilikten elde ettiği gelir de yetersiz kalmakta, bu durum 

K3’ü sürekli olarak ek bir çözüm arayışına itmektedir. Esra Erol’a olan güveni, bu 

arayışın bir sonucudur. Programda, K3, oğluna seslenerek, “Biz ulaşamıyoruz, siz onu 

yönlendirirsiniz, ruhunu aydınlatırsınız,” diyerek, Esra Erol ve ekibine duyduğu güveni 



124 
 

ifade etmiştir. Bu sözler, onun sadece ekonomik anlamda değil, aynı zamanda 

psikolojik olarak da dışarıdan bir müdahale beklentisini ortaya koymaktadır. K3’ün ev 

içindeki iş gücünden öteye geçemeyen ekonomik sermayesi, onu dış dünyadan yardım 

aramaya itmiş ve çözümün ancak bu tür dışsal kanallarla bulunabileceği inancını 

pekiştirmiştir. 

Medya alanı, K3 için bir çıkış yolu işlevi görmüştür. K3’ün Esra Erol’a olan güveni, 

medya aracılığıyla çözüm bulma umudunun bir göstergesidir. Medyanın sağladığı 

görünürlük, Kamile’nin çözüm arayışında önemli bir rol oynamaktadır. K3, programda, 

“Oğlum gel, Esra Erol’dan birlikte yardım isteyelim,” diyerek, medyanın sağladığı 

imkanlara olan güvenini açıkça dile getirmiştir. Bu, medyanın toplumun marjinalleşmiş 

kesimlerinin karşılaştığı ekonomik ve psikolojik zorlukları aşmak için nasıl bir “çıkış 

kapısı” sunduğunun bir örneğidir. K3’ün programda duyduğu güven, onun içsel gücünü 

ve çözüm arayışını dışarıdan gelen bir yardıma yönlendirmesinin bir sonucudur. Bu 

durum, köydeki geleneksel yaşam koşullarının ve sınırlı sosyal yapının ötesinde, medya 

aracılığıyla farklı çözüm yolları aramanın bir ifadesi olarak okunabilir. 

Sonuç olarak, K3’ün aile, ekonomik ve medya alanlarındaki yaşadığı süreçler, onun 

sosyal yapıyı aşmak ve zorlukları çözmek adına başvurduğu stratejileri ortaya 

koymaktadır. K3’ün duyduğu güven, yalnızca bir çözüm arayışı değil, aynı zamanda 

toplumsal yapının ve sosyal sermayenin sınırlamalarını aşma isteğidir. Program, onun 

için sadece bir çözüm değil, aynı zamanda varoluşsal bir umudun ve dış dünyaya açılan 

bir kapının sembolüdür. K3’ün yaşadığı ekonomik ve psikolojik sıkıntılar, bu çözüm 

arayışıyla birleşerek ona farklı bir yaşam umudu sunmuştur. 

5.1.4.3. Habitus 

K3’ün habitusu, köydeki geleneksel yaşam tarzı ve ailesine olan güçlü bağlılıkla 

şekillenmiştir. Köydeki ekonomik ve sosyal zorluklar, K3’ü içsel bir güçle hareket 

etmeye yönlendirmiştir. Ancak, bu bağlar ve içsel güç, toplumsal yapının dışladığı ve 

sınırladığı bir çerçeve içinde var olmaktadır. K3, toplumun ekonomik ve sosyal 

alanlarındaki dışlanmışlık nedeniyle yeni çözüm yolları aramış ve medyanın sunduğu 

fırsatı değerlendirmeye karar vermiştir. Bu karar, onun ailesine olan derin bağlılığını ve 

toplumsal yapıya karşı duyduğu umutsuzluğu aşma arzusunu simgelemektedir. 

Programda, K3, “Bizim hayatımız çok zordu, biz ulaşamıyoruz, siz onu 

yönlendirirsiniz, ruhunu aydınlatırsınız,” diyerek, Esra Erol’a olan güvenini ve çözüm 



125 
 

arayışındaki kararlılığını ifade etmiştir (Esra Erol'da, 2024). Bu söz, K3’ün ekonomik 

zorluklardan ve sosyal dışlanmışlıktan kurtulma isteğini gösterir. Ailesine olan bağlılığı, 

onun içsel gücünün temel taşlarından biridir ve bu bağ, çözüm arayışının 

motivasyonunu oluşturmuştur.K3’ün habitusundaki dönüşüm, aynı zamanda toplumun 

dayattığı geleneksel normlara karşı bir karşı duruşu simgeler. Esra Erol’un programı, 

K3 için sadece bir medya aracından öte, kendi sosyal çevresinin ve toplumsal yapının 

ötesine geçebilmek için bir fırsattır. K3, programda oğluna seslenerek, “Oğlum gel, Esra 

Erol’dan birlikte yardım isteyelim,” diyerek sosyal ve ekonomik anlamda dışlanan bir 

kadının toplumsal yapıyı aşma çabalarını ifade etmiştir. Bu sözler, K3’ün medyaya 

duyduğu güvenin bir yansımasıdır ve aynı zamanda toplumda dışlananların çözüm 

arayışı için medyanın nasıl bir araç haline geldiğini gösterir. 

K3’ün karşılaştığı ekonomik ve psikolojik zorluklar, onun bireysel habitusunun 

şekillenmesinde belirleyici bir rol oynamış; yaşadığı dışlanmışlık deneyimleri, iç 

dünyasında derin ve kalıcı izler bırakmakla birlikte, ailesine yönelik bağlılık duygusunu 

ve çözüm arayışındaki kararlılığını da pekiştirmiştir. K3, katıldığı programda sunulan 

çözüm önerilerine duyduğu güveni ve bu önerilerin taşıdığı umut vaat eden potansiyeli 

“Bizim için çok önemli. Bir umut ışığı görmeliyiz,” şeklindeki ifadesiyle açıkça dile 

getirmiştir. Bu ifade, K3’ün medyanın sunduğu imkanları, içinde bulunduğu yapısal 

zorlukları aşmada kritik bir araç olarak konumlandırdığını göstermektedir. K3’ün 

söylemi, medyanın yalnızca eğlence odaklı bir işlev görmekle kalmadığını; aynı 

zamanda toplumsal yapının ürettiği adaletsizlik, eşitsizlik ve umutsuzluk karşısında 

bireysel ve kolektif direnç mekanizmalarını harekete geçiren önemli bir ideolojik ve 

pratik güç kaynağı işlevi gördüğünü ortaya koymaktadır. Bu bağlamda K3’ün deneyimi, 

medyanın, bireylerin maruz kaldığı ekonomik ve sosyal sıkıntılara karşı bir tür “umut 

üretimi” gerçekleştirdiğini ve böylelikle toplumsal yapının katı sınırlarının yeniden 

müzakere edilmesine olanak sağladığını göstermektedir. Dolayısıyla, K3’ün ifadesi, 

medyanın yalnızca mevcut sınıfsal yapıları yeniden üretmekle kalmayıp, aynı zamanda 

bu yapılar içerisinde sıkışan bireylere alternatif çözüm yolları ve çıkış imkânları 

sunduğuna işaret etmekte; bireysel ajans ve direnişin, medya aracılığıyla nasıl 

güçlendirilebileceğine dair önemli teorik ve metodolojik ipuçları sunmaktadır. 

Sonuç olarak, K3’ün habitusu, ekonomik ve sosyal dışlanmışlık deneyimlerinin derin 

izlerini taşırken, aynı zamanda ailesine yönelik güçlü bir bağlılık ve çözüm arayışı 

sürecinde evrilen dinamik bir yapı olarak ortaya konmaktadır. K3’ün yaşadığı ekonomik 



126 
 

zorluklar ve toplumsal dışlanmışlık, onu medyanın sunduğu umut vaat eden fırsatlar 

aracılığıyla dış dünyaya açılma ve bu fırsatları kendi yaşam koşullarını iyileştirme 

amacıyla değerlendirme yönünde motive etmiştir. Bu süreçte, K3’ün sözleri ve 

davranışları, içsel direncinin yanı sıra ailesine duyduğu derin bağlılığın ve toplumsal 

yapının yarattığı umutsuzluk karşısında gösterdiği mücadeleci tutumun belirgin bir 

yansıması olarak dikkat çekmektedir. Dolayısıyla, K3’ün deneyimleri, habitusun 

yalnızca bireysel psikolojik ve kültürel kalıpları yansıtmadığını, aynı zamanda 

toplumsal dışlanmışlık ve zorluklar karşısında bireyin yeniden yapılandırılmasında, 

umudu ve çözüm arayışını tetikleyen stratejik bir kaynak işlevi gördüğünü 

göstermektedir. Bu bağlamda, K3’ün sergilediği tutum ve davranışlar, medyanın 

sunduğu imkanlar ve toplumsal destek mekanizmaları aracılığıyla, hem bireysel hem de 

kolektif direnişin ve yeniden yapılanmanın önemli göstergesi olarak değerlendirilebilir. 

 

Tablo 5.1. Aktörlerin sermaye durumları 

Aktör Ekonomik 

Sermaye 

Kültürel 

Sermaye 

Sosyal 

Sermaye 

Sembolik 

Sermaye 

Medya 

Temsiliyetinin 

Özeti 

K1 

(Kayıp) 

Çok Düşük - 

Çalışma 

durumu 

belirsiz, 

ekonomik 

bağımsızlığı 

yok 

Düşük - 

Eğitim 

düzeyi ve 

bilgi 

birikimi 

sınırlı 

Düşük - 

Aile 

bağları 

zayıf, 

çevresiyle 

kopuk 

Orta - 

Kaybolması 

üzerinden 

mağduriyet 

meşruiyet 

kazandırıyor 

Medyada kayıp 

kişi olarak 

sunulmuş, 

dramatik bir 

anlatı içinde yer 

almış 

K2 

(Baba) 

Düşük - 

Çiftçilik ve 

yerel işlerle 

geçimini 

sağlıyor, 

ekonomik 

olanakları 

kısıtlı 

Düşük - 

Eğitim 

düzeyi 

sınırlı, 

geleneksel 

bilgiye 

sahip 

Orta - Aile 

bağları 

güçlü ama 

toplumsal 

dışlanma 

yaşamış 

Orta - Kayıp 

oğlunu 

araması 

nedeniyle 

medyada 

meşruiyet 

kazanmış 

Medyada 

mağdur ve 

mücadele eden 

bir figür olarak 

temsil edilmiş 

 

 

 

 

 

 



127 
 

Tablo 5.1’in devamı Aktörlerin sermaye durumları 

K3(Anne) 

 

Çok 

Düşük - 

Ev 

hanımı, 

herhangi 

bir geliri 

yok 

 

Düşük - 

Geleneksel 

bilgi ve yerel 

becerilere 

sahip, ancak 

modern 

dünyayla 

bağlantısı 

sınırlı 

Orta - Aile 

bağları 

güçlü, 

medya 

üzerinden 

sosyal 

destek 

arayışında 

Orta - 

Oğlunu 

arayan bir 

anne olarak 

medyada 

meşruiyet 

kazanmış 

Medyada “acı 

çeken anne” 

rolüyle 

sunulmuş, 

izleyicinin 

duygusal 

tepkisini 

harekete 

geçiren bir 

figür 

 

Bu tablo, K1, K2 ve K3’ün toplumsal konumlarını ve medya aracılığıyla nasıl temsil 

edildiklerini ortaya koyarken, aynı zamanda onların sermaye yoksunlukları nedeniyle 

geleneksel çözüm mekanizmalarına erişimde yaşadıkları güçlükleri de gözler önüne 

sermektedir. Özellikle ekonomik ve sosyal sermayeleri sınırlı olan bireyler, resmi 

kurumlar veya alternatif toplumsal destek ağları üzerinden çözüm üretme imkanına 

sahip olamadıkları için medya aracılığıyla görünürlük kazanmaya ve sorunlarına 

kamusal bir çözüm aramaya yönelmektedir. Bu bağlamda, kadın programları gibi 

medya temelli platformlar, düşük sermayeye sahip bireyler için yalnızca bir kamusal 

alan değil, aynı zamanda toplumsal statülerinin geçici olarak yeniden tanımlandığı bir 

mecra işlevi görmektedir. 

K2’nin giyim tarzı, onun toplumsal konumunu ve ait olduğu habitusu dışavuran önemli 

göstergelerden biri olarak değerlendirilebilir. Kırsal yaşam pratikleri ve alt-orta sınıf 

habitusu çerçevesinde şekillenen bu giyim tarzı, Bourdieu’nün habitus kavramıyla 

doğrudan ilişkilendirilebilir. Açık renkli, düğmeli ve bol kesimli bir gömlek tercih 

etmesi, kırsal kökenli bireylerin gündelik yaşamda benimsediği giyim normlarını 

yansıtmaktadır. Ütüsüz ve hafif buruşuk kumaş dokusu ile resmi kıyafetlerden uzak bir 

tercihte bulunması, yalnızca estetik bir seçim değil, aynı zamanda bireyin içinde 

bulunduğu ekonomik ve kültürel koşulları yansıtan sembolik bir göstergedir. K2’nin 

giyim tarzı da bu bağlamda değerlendirilmelidir; çünkü bireyin sahip olduğu ekonomik 

ve kültürel sermaye düzeyi, onun estetik tercihlerini ve gündelik yaşam pratiklerini 

doğrudan belirlemektedir. Giyimin, bireyin toplumsal statüsünün dışavurumu olarak 

işlev gördüğü düşünüldüğünde, K2’nin kıyafetleri, onun sosyoekonomik konumunu 

bedeni aracılığıyla ifade eden bir sembolik sermaye biçimi hâline gelmektedir. Bu 

çerçevede, K2’nin giyim tercihleri, bireyin yalnızca maddi koşullarıyla değil, aynı 



128 
 

zamanda içinde bulunduğu toplumsal yapı tarafından şekillendirilen normlar ve algılar 

bütünüyle de doğrudan ilişkilidir. 

5.2. Müge Anlı ile Tatlı Sert 

Müge Anlı Türkiye’de uzun dönemler boyu televizyon ekranlarında birçok yapımın 

sunuculuğunu üstlenmiş tecrübeli bir sunucudur. Sunucu, özellikle televizyonlarda canlı 

bir biçimde yayınlanan programlar esnasında kontrolün kurulması, stüdyo genelinde 

işlenen konunun taraflar arasında dağılmaması, program içerisinde oluşabilecek 

gerginliğin önüne geçebilmesi ve program akışının sorunsuz bir biçimde sürmesi adına 

önemli bir faktördür. Sunucular, program esnasında sözleri ve cümleleri ile ekran 

başındaki kitleyi hipnotize edebilmektedir. Özellikle popüler programların sunucuları 

ekran başındaki izleyicilerin ilgi ve alakasını canlı tutarak programın daha izlenir bir 

hale gelmesini ve pozitif bir hal almasını sağlamaktadırlar (Çoban, 2019, s. 105). 

Günümüz dünyasında medya alanında pek çok argüman planlanan kitleyi ikna etmek 

üzerine hazırlanmaktadır. Bu bağlamda medyanın kültürü, ikna sanatının 

uygulanabileceği bir sahne olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu anlamda televizyon 

programlarında yayınlanan programların sunucuları, kayıpları arama, dolandırılma, 

taciz, cinayet vb. gibi konularda mağdur olan insanları konuk olmaya ikna etmektedir. 

Gerçekleri itiraf ettirmeleri, geçmiş yıllardan beri çözüme kavuşturulamayan olayların 

perde arkasını açıklığa kavuşturulması gibi durumlar bu tarz sunucuların inandırıcılık 

konusunda verdikleri güven ile doğrudan doğruya alakalı olmaktadır (Bahçecioğlu, 

2021, s. 18). Müge Anlı ile Tatlı Sert programının içeriğini toplumda yaşanan olaylar 

oluşturmakta yani program toplumdan beslenmektedir. Programın ana kaynağının 

toplumun getirmiş olduğu olaylar olması, aynı zamanda bütün toplumu da etkisi altına 

almaktadır. Müge Anlı, yıllardır çözüme kavuşturulamamış olayların mağdurlarını ikna 

ederek programına çıkarmaktadır. Müge Anlı konuk ettiği insanlara verdiği güven ve 

inandırıcılık ile konuk ettiği insanları konuşturmakta ve bu şekilde çözülmemiş birçok 

olayı çözüme kavuşturmaktadır. 

Müge Anlı ile Tatlı Sert programının içeriğini oluşturan konular, olayları yaşayanlar 

tarafından yapılan başvuru değerlendirmeleri sonucunda televizyon ekranlarına 

getirilmektedir. Müge Anı ve ekibi tarafından özenle incelenen bu başvurular daha çok 

toplum içerisinde şok etkisi yaratacak yapıya sahip, televizyon ekranlarında bir show’a 

dönüşme ihtimali daha yüksek olan olaylardan seçilmektedir. Televizyon yayınlarının 



129 
 

reyting ve buradan elde edilecek maddi gelirler ile devam eden bir ticari yapı olarak 

düşünürsek başvuruların özenle seçildiğini tahmin edebiliriz (Tatoğlu, 2023, s. 96). 

Programın içeriği gereği genellikle kayıp kişilerin ve aile içi sorunların ele alınması, bu 

tarz olaylarda doğrudan ilgili olan mağdurların başvuruda bulunmasına sebep 

olabilmektedir. Bu durum, başvuruların belirli bir profil içerisinden gelmesine yol 

açabilmektedir. 

5.2.1. Vaka özeti 

Bu olayda, K1 (kurban), K2 (anne), K3 (anne) olmak üzere üç kişi vardır.  

Müge Anlı ile Tatlı Sert programında işlenen K1 vakası, kaybolan bir bireyin bulunması 

süreci üzerinden toplumda sıkça karşılaşılan kayıp şahıs vakalarının medya aracılığıyla 

ele alınmasını sağlayan önemli bir örnektir. Vakada, K1’in kaybolduğuna dair ailesi 

tarafından yapılan başvurular, televizyon programı aracılığıyla geniş kitlelere 

duyurulmuş ve olayın çözülmesi amacıyla hem aile üyeleri hem de ilgili kurumlarla 

iletişim kurulmuştur. Programda, K1’in kaybolduğu dönemdeki ailevi ilişkiler, sosyal 

çevresi ve olaya dair olası sebepler detaylı bir şekilde tartışılmıştır. Olayın 

aktarılmasında, şahit ifadeleri, görsel materyaller ve sosyal medya üzerinden elde edilen 

bilgiler kullanılarak izleyicilere olaya dair çeşitli bakış açıları sunulmuştur. Bu 

çerçevede, kaybolan kişiye dair bilgi edinme süreci, sadece hukuki bir sorun olmanın 

ötesine geçerek, medya aracılığıyla toplumsal bir sorun haline getirilmiş ve bu 

meseleyle ilgili kamuoyunda duyarlılık oluşturulmaya çalışılmıştır. Programda 

kullanılan dramatik anlatılar ve şahit ifadeleri, olayın medyatik boyutunun yanı sıra, 

toplumsal hafıza ve algıyı şekillendirme işlevi de görmüştür. Bu süreç, Bourdieu’nün 

sembolik sermaye kuramı bağlamında, televizyonun toplumsal süreçleri şekillendiren ve 

bireylerin toplumsal konumlarını yeniden inşa eden bir araç olarak nasıl işlediğini 

gözler önüne sermektedir. 

5.2.2. K1’in analizi 

5.2.2.1.  Sermaye 

Pierre Bourdieu'nun sermaye kavramsallaştırması çerçevesinde, K1'in toplumsal 

konumu ekonomik, kültürel, sosyal ve sembolik sermaye eksiklikleri üzerinden 

değerlendirilebilir. Ekonomik sermaye açısından, düşük ücretli ve güvencesiz bir 



130 
 

meslek olan kuryecilik yapması, onun birikim yapmasını ve ekonomik istikrar 

sağlamasını engellemektedir. Düşük gelir seviyesi, yalnızca maddi refahını değil, sağlık 

hizmetlerine erişimini ve toplumsal hareketliliğini de kısıtlamaktadır. Kapitalist üretim 

ilişkileri bağlamında, bu tür bir ekonomik konum, sınıfsal hareketliliği neredeyse 

imkânsız hale getirmektedir. Kültürel sermaye açısından, K1'in akademik eğitime 

erişememesi, onun mesleki gelişimini ve yüksek statülü işlere ulaşımını 

sınırlandırmıştır. Aileden aktarılan kültürel sermaye eksikliği, entelektüel birikim ve 

estetik algı gibi unsurların gelişimini de engelleyerek toplumsal alanlardaki temsil 

gücünü zayıflatmıştır. Kültürel sermayenin ekonomik sermayeye dönüşme potansiyeli 

düşünüldüğünde, bu eksiklik onun ekonomik bağımsızlık kazanmasını da 

zorlaştırmaktadır. 

Sosyal sermaye bakımından, K1’in sosyal ağları büyük ölçüde kendi ekonomik sınıfı 

içinde sıkışmış durumdadır. Düşük gelirli ve güvencesiz işlerde çalışan bireylerle sınırlı 

olan bu ağlar, ona yeni ekonomik ve kültürel sermaye kazanma imkânı sunmamaktadır. 

Bu durum, toplumsal hareketliliğini engelleyen ve sınıfsal konumunu yeniden üreten bir 

mekanizma oluşturmaktadır. Sembolik sermaye açısından, K1’in görünürlüğü ancak 

trajik ölümüyle sağlanmıştır. Medyada bir cinayet mağduru olarak temsil edilmesi, onun 

bireysel başarılarından ziyade marjinalleşmiş sınıfsal konumunu görünür kılmaktadır. 

Bourdieu’nun perspektifinde, bu tür bir görünürlük prestij veya güç kazandırmaktan 

çok, yapısal eşitsizliklerin bireysel trajediler üzerinden anlatılmasına hizmet etmektedir. 

Sonuç olarak, Ali Diken’in sınıfsal dezavantajları ekonomik, kültürel, sosyal ve 

sembolik sermaye eksiklikleri üzerinden yeniden üretilmekte ve toplumsal 

dışlanmışlığını pekiştirmektedir. 

5.2.2.2.  Alan 

K1’in konumlandığı toplumsal alan, Pierre Bourdieu’nun alan kuramı çerçevesinde iki 

temel düzlemde ele alınabilir: çalışma hayatındaki konumu ve medyada temsil edilme 

biçimi. İlk olarak, K1’in çalıştığı kurye sektörü, ekonomik ve sosyal anlamda 

dezavantajlı grupların yoğunlukla bulunduğu bir alan olarak tanımlanabilir. Bu alan, iş 

güvencesizliği, düşük ücretler, sosyal haklardan mahrumiyet ve sınıfsal dışlanmışlık 

gibi yapısal unsurlarla karakterize edilmektedir. Kuryecilik, esnek ve belirsiz çalışma 

koşulları nedeniyle, bireylerin ekonomik istikrara ulaşmasını zorlaştıran bir meslek 

alanıdır ve bu durum, K1’in toplumsal hareketliliğini kısıtlayan bir etmen olarak ortaya 



131 
 

çıkmaktadır. Ayrıca, meslektaşlarıyla kurduğu sosyal ağlar, benzer ekonomik zorluklar 

içinde sıkışıp kalmasına neden olarak, onun daha geniş bir ekonomik ve kültürel 

sermaye birikimi elde etmesini engellemiştir. 

İkinci olarak, K1’in medya alanındaki temsili, onun bireysel niteliklerinden ve öznel 

aktörlüğünden çok, cinayete kurban gitmesi üzerinden şekillenmiştir. Müge Anlı gibi 

televizyon programları, toplumsal adaletsizlikleri bireysel trajediler üzerinden görünür 

kılarken, bu tür olaylara konu olan kişileri çoğunlukla mağdur-kurban kimliği içinde 

yeniden üretmektedir. K1 de bu çerçevede, medyada kendi kimliği ve yaşam mücadelesi 

ile değil, trajik ölümü ve etrafındaki suç unsurlarıyla birlikte temsil edilmiştir. Bu 

bağlamda, medya alanında varlığı aktif bir aktörlük değil, dışsal güçlerin yönlendirdiği 

bir görünürlük olarak değerlendirilebilir. Bourdieu’nun alan kuramına göre, bireyin 

içinde bulunduğu alanın dinamikleri, onun sahip olduğu sermaye türleriyle doğrudan 

ilişkilidir. K1, ekonomik ve kültürel sermaye açısından dezavantajlı olduğu için, medya 

alanında kendi söylemini inşa edememiş, onun yerine başkaları tarafından 

şekillendirilen bir kimlik inşa edilmiştir. Sonuç olarak, K1’in toplumsal alan 

içerisindeki konumu, hem mesleki olarak güvencesiz ve sınıfsal olarak dışlanmış bir 

yapıya sahiptir hem de medya alanında pasif ve mağduriyet odaklı bir şekilde temsil 

edilerek kendi özerkliğini kaybetmiştir. 

5.2.2.3.  Habitus 

K1’in habitusu, onun yaşamı boyunca maruz kaldığı ekonomik belirsizlik, eğitim 

eksikliği ve sosyal dışlanmışlık gibi yapısal faktörler tarafından şekillendirilmiş ve 

yeniden üretilmiştir. Pierre Bourdieu’nun habitus kavramına göre, bireyin düşünme 

biçimi, dünyayı algılama şekli ve pratikleri, içinde doğduğu ve yaşadığı toplumsal 

koşullar tarafından belirlenir. K1, düşük gelirli bir iş kolunda çalışarak hayatını 

sürdürmeye çalışmış, ancak güvencesiz ve geçici çalışma koşulları onun yaşam 

pratiğinde sürekli bir istikrarsızlık duygusu yaratmıştır. Eğitim seviyesi sınırlı olduğu 

için kültürel sermaye açısından da dezavantajlı konumdadır; bu durum, onun toplumsal 

alan içerisindeki hareket kabiliyetini büyük ölçüde sınırlandırmış ve ona sunulan dar iş 

olanakları çerçevesinde yaşamını sürdürmek zorunda bırakmıştır. Günlük hayatında, 

geçim sıkıntısı temel bir mesele olarak sürekli var olmuş ve bu maddi kısıtlılık, onun 

sosyal ilişkilerini ve psikolojik durumunu doğrudan etkilemiştir. 



132 
 

K1’in habitusu aynı zamanda “pasifleşmiş bir kimlik” olarak da değerlendirilebilir. 

Toplumsal yapının ona biçtiği “ezilen işçi” kimliği, zamanla onun düşünce ve davranış 

kalıplarına yerleşmiş ve kendi potansiyelini gerçekleştirebilme olasılığını sınırlamıştır. 

İşçi sınıfının güvencesiz koşullarında uzun süre kalması, geleceğe yönelik uzun vadeli 

planlar yapamamasına ve kendisini içinde bulunduğu döngünün bir parçası olarak 

görmesine neden olmuştur. Bourdieu’nun belirttiği gibi, habitus bireyin kendi içinde 

taşıdığı ve toplumsal çevresine uyum sağlayarak ürettiği bir yapı olsa da, K1’in sosyal 

mobilite olanaklarının kısıtlı olması, onun içinde bulunduğu sınıfsal konumu 

değiştirmesine engel olmuştur. Kendi potansiyelini gerçekleştirememesi, içinde yaşadığı 

koşulları bir kader olarak kabul etmesine ve içinde bulunduğu durumu aşmak için 

gerekli sosyal ve ekonomik araçlara sahip olmamasına neden olmuştur. Bu bağlamda, 

onun toplumsal enerjisinin ortaya çıkamaması, büyük ölçüde dışsal güçlere bağımlı 

kalması ve medya tarafından da trajik bir figür olarak temsil edilmesi, habitusunun nasıl 

şekillendiğini ve sınıfsal konumunun nasıl pekiştirildiğini göstermektedir. 

5.2.3. K2’nin analizi 

5.2.3.1.  Sermaye 

K2’nin ekonomik sermayesi, oto yıkamacılığı gibi düşük gelirli ve güvencesiz bir 

meslekte çalışması nedeniyle sınırlıdır. Bu, onun finansal kırılganlığını artırmakta ve 

sosyal hareketliliğini kısıtlamaktadır. Bourdieu’nun sermaye dönüşümü kavramı 

çerçevesinde, düşük kültürel sermayesi de K2’nin ekonomik durumunu iyileştirecek 

fırsatları değerlendirmesini engellemektedir. Kültürel sermayesindeki eksiklik, onun 

toplumda daha prestijli ve güvenli alanlarda yer almasını engeller, marjinalleşmesine ve 

norm dışı davranışlar geliştirmesine yol açar. K2’nin sosyal sermayesi de sınırlıdır; 

sosyal ağı, daha çok marjinal ve suçla ilişkili çevrelerden oluşmakta, bu da toplumsal 

entegrasyonunu engeller ve dışlanmışlık döngüsünü pekiştirir. 

K2’nin sembolik sermayesi, tutuklanmasıyla birlikte ciddi bir biçimde aşınmaya 

uğramış ve toplumsal konumu olumsuz yönde etkilenmiştir. Medyada suçlu olarak 

temsil edilmesi, bireyin sahip olduğu sınırlı toplumsal prestiji daha da zayıflatırken, 

sosyal ağlarındaki konumunu sarsarak onun giderek marjinalleşmesine neden 

olmaktadır. Bourdieu’nun sembolik sermaye kavramı çerçevesinde 

değerlendirildiğinde, bireyin toplum içinde saygınlık, meşruiyet ve tanınırlık gibi 

unsurlar üzerinden inşa edilen konumunun, medya söylemleri aracılığıyla doğrudan 



133 
 

dönüştürülebileceği görülmektedir. K2’nin suçlu olarak temsil edilmesi, yalnızca onun 

bireysel itibarını zedelemekle kalmamakta, aynı zamanda toplumdaki yerini ve kabul 

görme biçimlerini de yeniden şekillendirmektedir. 

Bu bağlamda, K2’nin marjinalleşme süreci, sembolik sermaye kaybının toplumsal 

dışlanma mekanizmalarıyla nasıl iç içe geçtiğini göstermektedir. Sembolik sermayenin 

eksikliği, bireyin toplumsal tanınma ve saygı görme fırsatlarını ciddi şekilde 

sınırlandırarak, onun toplumsal ilişkilerden dışlanmasını pekiştirmektedir. Medya 

aracılığıyla yayılan suçlu temsili, bireyin içinde bulunduğu sosyal ağlardan 

dışlanmasına neden olarak, onun toplumsal kimliğini sorgulamasına ve var olan 

konumunu yeniden inşa etme ihtiyacı duymasına yol açabilir. Bu süreç, medya 

söylemlerinin yalnızca bireysel algıları değil, aynı zamanda toplumsal yapılar içindeki 

güç ilişkilerini nasıl dönüştürdüğünü ortaya koymaktadır. 

Özellikle kitle iletişim araçlarının bireyler üzerindeki etkisi düşünüldüğünde, medya 

temsillerinin yalnızca mevcut toplumsal algıları pekiştirmekle kalmayıp, bireyin kimlik 

oluşum sürecinde de belirleyici bir rol oynadığı söylenebilir. K2’nin suçlu olarak 

sunulması, onun yalnızca hukuki bir sürece tabi tutulmasına değil, aynı zamanda sosyal 

çevresi ve daha geniş toplum tarafından da mahkûm edilmesine sebep olmaktadır. Bu 

noktada, medya organlarının sembolik sermaye üzerindeki dönüştürücü etkisi açık bir 

şekilde görülmekte; toplumsal konumların medya söylemleri aracılığıyla nasıl yeniden 

üretildiği anlaşılmaktadır. Sonuç olarak, K2’nin yaşadığı dışlanma süreci, yalnızca 

bireysel düzeyde değil, aynı zamanda toplumsal yapıların işleyişiyle de doğrudan 

bağlantılı olup, medya ve sembolik sermaye arasındaki karmaşık ilişkinin somut bir 

örneğini oluşturmaktadır. 

Söz konusu olayda, suç zanlısı olarak tanıtılan K2'nin, toplumsal itibarındaki dönüşüm 

medya temsili üzerinden şekillenmiştir. K2'nin suçlu olduğu iddiaları, medyanın 

kullandığı dil ve görsel unsurlar aracılığıyla toplum nezdinde bir tür toplumsal 

damgalama sürecine tabi tutulmuştur. Bu süreç, sadece adli bir değerlendirmeyle sınırlı 

kalmayıp, aynı zamanda bireyin toplumsal ve kültürel konumunu da etkileyen bir 

mahkumiyet sürecine dönüşmüştür. Medyanın, haber metinlerinde ve program 

içeriklerinde K2’yi suçlu olarak sunan dilsel ve görsel unsurlar, onun suçluluğunu 

neredeyse kesinleştirir biçimde halkla buluşturulmuş ve dolayısıyla bireyin sembolik 

sermayesi ciddi şekilde zedelenmiştir. Bu tür bir medya temsili, yalnızca kişinin 



134 
 

toplumsal itibarını olumsuz yönde dönüştürmekle kalmaz, aynı zamanda adli sürecin 

ötesinde, toplumsal bir mahkumiyetin inşasına da olanak sağlar. 

Medya temsilleri, özellikle alt ve orta sınıf bireylerin toplumsal konumlarını daha da 

kırılgan hâle getiren bir işleyişe sahiptir; zira bu grupların sahip olduğu sembolik 

sermaye, yapısal olarak daha savunmasızdır ve medya aracılığıyla hızla aşınmaya 

uğrayabilir. Bourdieu’nun kavramsallaştırdığı sembolik sermaye çerçevesinde 

değerlendirildiğinde, bu bireylerin zaten sınırlı olan toplumsal prestijleri, medya 

tarafından inşa edilen söylemlerle daha da zayıflatılabilir. Medya, bu süreçte yalnızca 

bireyleri hukuki ya da etik bir sorgulamanın nesnesi hâline getirmekle kalmaz, aynı 

zamanda onları kültürel ve toplumsal bir mahkûmiyet sürecine de sürükleyerek kamusal 

alandaki görünürlüklerini olumsuz bir bağlama oturtur. Özellikle popüler televizyon 

programları ve gündüz kuşağı içerikleri üzerinden şekillenen bu tür medya temsilleri, alt 

ve orta sınıf bireyleri kamusal alanda temsil ederken onların toplumsal kimliklerini 

belirli kalıp yargılar çerçevesinde sunarak, güç ilişkilerinin yeniden üretilmesine hizmet 

eder.  

5.2.3.2. Alan 

K2’nin tutuklanma haberinin Müge Anlı ile Tatlı Sert programında canlı olarak 

verilmesi, onun adalet alanındaki dışlanmışlık durumunu toplumsal düzeyde daha da 

pekiştiren önemli bir olaydır. Medyanın gücü, bireylerin toplumsal kimliklerini ve 

toplumdaki yerlerini şekillendirirken, K2’nin tutuklanması da medya tarafından geniş 

bir şekilde yansıtılmıştır. Bu tür canlı yayınlar, bireylerin toplumdaki “rol” ve 

“itibar”larını genellikle olumsuz yönde etkileyebilir. Bourdieu’nun “sembolik şiddet” 

kavramı, bu tür medya temsillerinin toplumsal hiyerarşiyi ve gücü nasıl yeniden 

ürettiğini gösterir. Zeynel, tutuklanmasının ardından Müge Anlı ile Tatlı Sert programı 

sayesinde bir kez daha suçla özdeşleşmiş ve toplumsal olarak dışlanmıştır. Bu yayın, 

onun suçlu imajını pekiştiren bir sembolik sermaye üretmiş ve K2’nin “öteki” olarak 

temsil edilmesini hızlandırmıştır. Kadın programlarının, özellikle de televizyonun geniş 

izleyici kitlesine hitap eden bu tür programların, benzer sınıf ve sosyal konumdan olan 

bireyleri çağırarak, toplumsal dışlanmışlık ve marjinalleşmeyi pekiştiren içerikler 

sundukları iddiası da burada geçerlidir. Bu programlar, hem toplumsal yapıyı hem de 

sınıf farklarını görünür kılarak, izleyicinin empati ve merhamet anlayışını manipüle 

eder. Aynı zamanda, bu tür programlar, toplumun alt sınıflarını genellikle suç ve 



135 
 

mağduriyetle ilişkilendirerek, onları daha da dışsallaştırır. Bu bağlamda, K2’nin 

hikayesi, hem medyanın hem de kadın programlarının, dışlanmış bireyleri 

kurbanlaştırarak, toplumsal yapıyı ve sınıf farklarını yeniden üretme işlevi gördüğünü 

açıkça ortaya koymaktadır. 

5.2.3.3. Habitus 

Medyanın, özellikle popüler televizyon programlarının, sadece orta ve alt sınıftan 

bireyler üzerinden sembolik sermaye manipülasyonu yaptığı gerçeği, programların 

sunduğu temsillerde açıkça gözlemlenebilir.  Müge Anlı gibi programlar, genellikle 

toplumun marjinalleşmiş ve sınıfsal olarak dışlanmış kesimlerini odağa alır. Bu 

kesimlerin medyada temsili, genellikle olumsuz bir biçimde şekillendirilir; suçlu olarak 

kodlanan bireyler, toplumdan dışlanmış, norm dışı davranışlar sergileyen kişiler olarak 

sunulur. Bu temsiller, bireylerin sembolik sermayelerini hızla dönüştürür ve onları 

toplum nezdinde “damgalı” hale getirir. K2’nin risk alma ve norm dışı davranışları, 

onun alt kültürel normlar ve sınıfsal dışlanmışlığından kaynaklanan içselleştirilmiş bir 

habitusun yansımasıdır. Bourdieu’nun teorisiyle uyumlu olarak, K2’nin sosyal 

çevresindeki marjinal ilişkiler ve sınırlı sermaye dönüşümleri, onun özgüvensizlik ve 

toplumdan izole olma eğilimini pekiştirmiştir. Bu durum, K2’nin kendini değersiz 

hissetmesine ve toplumsal dışlanmışlık hissine yol açmıştır. 

5.2.4. K3’ün analizi 

5.2.4.1. Sermaye 

K3’ün sermaye yapısı Bourdieu’nun ekonomik, kültürel, sosyal ve sembolik sermaye 

kavramları çerçevesinde değerlendirildiğinde, onun toplumsal konumunun yapısal 

kısıtlarla belirlendiği görülmektedir. Ekonomik sermayesinin düşük olması, yalnızca 

bireysel refahını değil, aynı zamanda sosyal mobilite imkanlarını da sınırlandırarak, 

daha istikrarlı ve yüksek gelirli yaşam biçimlerine ulaşmasını engellemektedir. Bu 

durum, ekonomik kaynakların yetersizliğinin bireylerin toplumsal hareketliliği üzerinde 

belirleyici bir faktör olduğunu göstermektedir. Öte yandan, sınırlı eğitim düzeyi ve 

kültürel birikimi, onun kültürel sermayesinin zayıf olmasına neden olmakta ve 

entelektüel gelişimini kısıtlamaktadır. Bourdieu’nun kültürel sermaye kavramı 

bağlamında, K3’ün düşük eğitim düzeyi yalnızca bireysel bilgi eksikliği yaratmakla 

kalmayıp, aynı zamanda onu toplumun daha düşük kültürel statüye sahip bireyleri 



136 
 

arasına yerleştirmektedir. Bu bağlamda, kuryecilik gibi düşük nitelikli mesleklerde 

çalışmak, bireyin kültürel statüsünü pekiştirerek, onun sınıfsal konumunu yeniden 

üretmektedir. 

K3’ün sosyal sermayesi de sınırlı ve tekrarlayan sosyal ağlarla şekillenmekte olup, 

düşük prestijli meslek gruplarında çalışması nedeniyle geniş sosyal ilişkiler kurma 

imkanını kısıtlamaktadır. Bu durum, onun yalnızca iş arkadaşları ve benzer toplumsal 

statüye sahip bireylerle ilişkiler geliştirmesine yol açmakta ve daha geniş sosyal 

bağlantılar aracılığıyla toplumsal hareketlilik kazanmasını engellemektedir. Son olarak, 

sembolik sermayesi açısından değerlendirildiğinde, K3’ün medyada yer alışı ona 

doğrudan bir prestij kazandırmamakta, aksine bir trajedinin arka plan figürü olarak 

temsil edilmesine yol açmaktadır. Bourdieu’nun sembolik sermaye kavramı 

doğrultusunda, bireylerin toplumsal statüleri ve prestijleri büyük ölçüde medya 

temsilleriyle belirlenirken, K3’ün konumu, K1’in trajedisi üzerinden şekillenmekte ve 

doğrudan bir sembolik güç üretmemektedir. Sonuç olarak, ekonomik, kültürel ve sosyal 

sermaye eksiklikleri nedeniyle toplumsal hareketliliği kısıtlanan K3, medya aracılığıyla 

belirlenen sembolik konumunda da bağımsız bir prestij kazanamamakta, aksine 

başkalarının hikayelerinin gölgesinde varlık göstermektedir. 

5.2.4.2. Alan 

K3, K1 ile aynı ekonomik ve mesleki alanı paylaşarak, işçi sınıfının düşük ücretli, iş 

güvencesiz ve sınıfsal daralma ile şekillenen bir dünyasında yer almaktadır. Bu alan, 

Bourdieu’nun “işçi alanı” kavramı çerçevesinde ele alındığında, bireylerin ekonomik 

sermayelerini düşük ücretler ve sınırlı fırsatlarla pekiştirdiği, toplumsal hiyerarşinin alt 

basamaklarında yer alan bir yapıyı ifade eder. K3’ün mesleki hayatı, büyük ölçüde bu 

dar ve düşük prestijli iş alanının sınırlarıyla belirlenmişken, aynı zamanda ekonomik 

bağımlılık ve güvencesizlikle şekillenen bir yaşam pratiğine sahiptir. Medya aracılığıyla 

görünürlük kazanmış olsa da, bu temsil yalnızca trajediyi ve K1’in ölümünün yan 

unsurlarını pekiştirmekte kalır. K3, medyada bir figür olarak yer almakla birlikte, aktif 

bir toplumsal alan yaratma ya da kendi sosyal pozisyonunu güçlendirme kapasitesinden 

yoksundur. Medyanın K3’ü yansıtan temsili, Bourdieu’nun “alan” kavramı ışığında, 

onun toplumsal alan içinde aktif bir oyuncu olmasını engelleyen, dışsal faktörlerce 

belirlenen pasif bir rol olarak şekillenir. Bu durum, onun bireysel potansiyelinin ve 

toplumsal etkisinin sınırlandığı bir yapıyı gözler önüne serer. Bu çerçevede, K3’ün 



137 
 

medya temsili, sınıfsal konumunun yeniden üretilmesine hizmet ederken, onun yapısal 

dezavantajlar karşısında geliştirebileceği olası direnç mekanizmalarını da görünmez 

kılmaktadır. 

5.2.4.3. Habitus 

K3’ün habitus’u, ekonomik belirsizlik, sınıfsal yetersizlik ve alt sınıfın günlük yaşam 

pratiklerinin içselleştirilmesiyle şekillenir. Bourdieu’nun habitus kavramı çerçevesinde, 

K3’ün toplumsal konumu ve yaşadığı sınıfsal koşullar, onun düşünme, davranma ve 

toplumla etkileşim kurma biçimlerini belirler. Alt sınıfa ait olmanın getirdiği sosyal ve 

ekonomik zorluklar, K3’ü sınırlı seçeneklerle karşı karşıya bırakırken, bu sınırlı 

dünyada hayatta kalma stratejileri ve alt kültürel pratikler geliştirmesine yol açar. K’ün 

habitus’unu şekillendiren bir diğer temel unsur ise, arkadaşlık ilişkilerinde ve meslek 

grubunda yaşadığı ortak çelişkilerle birlikte, sürekli bir dayanışma içinde olmasına 

karşın bu dayanışmanın bir çözüm üretmekten çok, çaresizlikle pekişen bir durumu 

yansıtmasıdır. Bu durum, ona sürekli olarak başkalarının desteğiyle yaşamını sürdürme 

stratejileri geliştirme, ancak aynı zamanda kendi potansiyelini ve bireysel gücünü 

gerçekleştirememe hissiyatını da beraberinde getirir. Bourdieu’nun sosyal sermaye 

kavramı ile ilişkilendirilebilecek şekilde, K3’ün sosyal çevresi ve ilişkileri, onun sosyal 

alan içinde etkili bir pozisyon elde etmesine olanak tanımamaktadır. Bu da onun hem 

bireysel hem de toplumsal potansiyelinin sınırlı kalmasına neden olmaktadır. 

5.2.5. K4’ün analizi 

5.2.5.1. Sermaye 

K4’ün toplumsal konumu, Bourdieu’nun sermaye kavramları çerçevesinde 

değerlendirildiğinde, ekonomik, kültürel, sosyal ve sembolik sermaye açısından önemli 

yapısal kısıtlarla karşı karşıya olduğu görülmektedir. Ekonomik sermayesinin sınırlı 

olması, yaşlılık döneminde çalışmak zorunda kalmasını gerektirirken, bu durum onun 

maddi bağımlılığını pekiştirmekte ve toplumsal dışlanmışlığını derinleştirmektedir. 

Bourdieu’nun ekonomik sermaye kavramı, bireylerin ekonomik kaynaklara erişiminin 

yalnızca bireysel refahı değil, aynı zamanda toplumsal hareketliliği de belirlediğini öne 

sürer. Bu bağlamda, K4’ gelir kaynaklarının kısıtlı olması, onun yaşam kalitesini 

düşürmekte ve sosyo-ekonomik dezavantajlarını artırmaktadır. Kültürel sermaye 

açısından değerlendirildiğinde, K4’ün sınırlı eğitim düzeyi, onun toplumsal hayatta 



138 
 

kendini ifade etme ve entelektüel alanlara katılım potansiyelini ciddi şekilde 

sınırlandırmaktadır. Bourdieu’nun belirttiği gibi, kültürel sermaye yalnızca bireyin 

eğitim düzeyiyle değil, aynı zamanda toplumsal çevresi tarafından meşrulaştırılan ve 

aktarılan bilgi, beceri ve kültürel alışkanlıklarla da ilgilidir. K4’ün düşük eğitim seviyesi 

ve çalışma koşulları, onun kültürel sermayesini daha da nesneleşmiş ve sınırlandırılmış 

bir hale getirirken, yaşlılığın getirdiği fiziksel ve zihinsel yorgunluk, onun toplumsal 

statüsünün daha da kırılgan hale gelmesine neden olmaktadır. 

Sosyal sermaye açısından, K4’ün toplumsal ilişkileri büyük ölçüde ailevi bağlar ve 

yerel çevresiyle kurduğu sınırlı ağlarla şekillenmektedir. Bourdieu’nun vurguladığı 

üzere, sosyal sermaye, bireyin sosyal ağlar aracılığıyla elde ettiği kaynakları ve 

avantajları ifade eder. Ancak, yaşlılık ve ekonomik zorlukların etkisiyle K4’ün sosyal 

çevresi giderek daralmakta, bu da onun toplumsal izolasyonunu artırmaktadır. Sembolik 

sermaye bağlamında ise, K4’ün medyadaki temsili, onun yalnızca bir birey olarak değil, 

aynı zamanda toplumda sınıfsal ve yaşsal dışlanmışlığın bir göstergesi olarak 

konumlandırılmasına yol açmaktadır. Bourdieu’ya göre, sembolik sermaye, toplumsal 

algılar ve medya gibi meşrulaştırıcı mekanizmalar aracılığıyla bireyin statüsünü 

şekillendiren bir unsurdur. Müge Anlı gibi programlarda K4’ün yaşlı, ekonomik olarak 

kırılgan ve oğlunu kaybetmiş bir anne olarak sunulması, izleyici nezdinde bir merhamet 

ve trajedi figürü yaratmakta, ancak bu durum onun toplumsal statüsünü iyileştirmek 

yerine, mağduriyetini yeniden üretmektedir. Medya aracılığıyla görünürlük kazanması, 

onun adalet arayışını kamuoyuna taşırken, aynı zamanda toplumsal trajedilerin bir 

parçası haline getirilerek sembolik sermayesinin olumsuz biçimde pekişmesine neden 

olmaktadır. Böylece, K4’ün toplumsal konumu, hem ekonomik hem de kültürel ve 

sembolik sınırlamalarla belirlenerek, onun yapısal dezavantajlarının sürekliliğini 

sağlamaktadır. 

5.2.5.2. Alan 

K4, yaşlılık ve ekonomik zorluklar gibi toplumsal olarak marjinalleştirici faktörlerin 

kesişiminde yer alan bir bireydir. Devletin sunduğu desteklerin yetersizliği, onun yaşam 

koşullarını zorlaştırmakta ve toplumsal dışlanmışlığını derinleştirmektedir. Bu 

bağlamda, K4’ün yaşadığı alan, toplumun genellikle kenara ittiği, ekonomik ve sosyal 

olarak güçsüzleşmiş bireylerin bulunduğu bir mekânı temsil eder. K4’ün Müge Anlı ile 

Tatlı Sert programına katılması, onun bu marjinalleşmiş alanın dışındaki çözüm 



139 
 

arayışını ve toplumsal aidiyetinin kırılganlığını gösterir. Giyim ve konuşma tarzı, K4’ün 

orta ve alt sınıf kökenlerine işaret eder; bu unsurlar, onun toplumsal statüsünü ve 

sınıfsal konumunu belirleyen önemli göstergelerdir. Programı çözüm merkezi olarak 

görmekte ve oğlunun kaybolmasının ardından karakola başvurmuş olmasına rağmen 

hala bir ilerleme kaydedemediğini ifade etmektedir. Bu durum, K4’ün toplumsal 

yetersizliğini ve toplumun ona sunduğu sınırlı çözüm olanaklarını vurgular. 

Bourdieu’nun sosyal alanlar ve sembolik sermaye kuramı çerçevesinde, K4’ün medyaya 

katılımı, ona toplumsal bir görünürlük kazandırsa da, bu görünürlük esasen sınıfsal ve 

sosyal bağlamda marjinalleşmesine neden olmakta ve onu bir tür “yardım bekleyen” 

figüre dönüştürmektedir. Program, onun yaşamındaki en önemli çözüm merkezi haline 

gelmişken, aslında toplumsal yapının ona sunduğu sınırlı hareket alanını da gözler 

önüne serer. 

Medyanın duygusal içerikleri ön plana çıkararak reyting kaygısı gütmesi, kapitalist 

medya ekonomisinin temel stratejilerinden biridir. Baudrillard, medya gösterisinin 

gerçekliği yeniden kurguladığını ve izleyiciyi pasif bir şekilde bu gerçekliği tüketmeye 

yönlendirdiğini öne sürer. Bu bağlamda, K4’ün gözyaşları, bireysel bir acıdan çok, 

medya tarafından yönlendirilen kolektif bir duygusal anlatının parçası haline 

gelmektedir. Görseldeki estetik düzen, dramatik müzikler, yakın plan çekimler ve 

K4’ün kırılgan duruşu, izleyici üzerinde empati yaratmak için bilinçli bir şekilde 

düzenlenmektedir. Ancak bu duygusal yoğunluk, izleyiciyi yalnızca olaya tanıklık eden 

edilgin bir özne haline getirirken, trajedinin yapısal nedenlerini sorgulamaktan 

alıkoymaktadır. Son olarak, medya, kapitalist ekonominin bir parçası olarak bu tür 

içerikleri metalaştırmakta ve izlenme oranlarını artırarak reklam gelirlerini maksimize 

etmeyi hedeflemektedir. K4’ün bireysel trajedisi, reyting ekonomisinin bir unsuru 

olarak dolaşıma sokulmakta ve medya, onun acısını görünür kılarak ekonomik bir değer 

üretmektedir. Böylece, bireysel dramlar, yalnızca insani bir hikâye olarak değil, aynı 

zamanda medya kapitalizminin sürekliliğini sağlayan araçlar olarak işlev görmektedir. 

5.2.5.3. Habitus 

K4’ün habitus’u, yaşlılık, ekonomik sıkıntılar ve toplumsal dışlanmışlık gibi faktörlerle 

şekillenir. Bu faktörler, onun yaşamını zorlaştıran sınırlamaları içselleştirmesine yol 

açarken, hayatta kalma mücadelesi verirken bir yandan da bu durumun getirdiği 

çaresizlik ve kabullenmişliği deneyimler. K4’ün, oğlunu bulmak için Müge Anlı ile 



140 
 

Tatlı Sert programına katılması, alt ve orta sınıftan bireylerin katıldığı bu tür 

programların, genellikle toplumun marjinalleşmiş kesimlerinden ekonomik kazanç 

sağlamayı hedeflediğini ortaya koymaktadır. Medyanın bu kesimlere olan ilgisi, sadece 

duygusal bir tepki çekmekle kalmaz, aynı zamanda bu bireylerin yaşadığı zorluklar 

üzerinden ticari bir çıkar elde etmeyi amaçlar. Nermin'in katılımı, onun toplumsal 

görünürlük kazanma arzusunu, fakat aynı zamanda bir çözüm bulamama durumunu da 

gözler önüne serer. Bu durum, sosyal alanda sınıfsal bir dışlanmışlıkla birlikte, 

bireylerin karşı karşıya kaldığı sınırlı hareket alanlarını pekiştirir. Bourdieu’nun 

“habitus” kavramı, K4’ün yaşadığı bu deneyimlerin ve mücadelelerin, onun toplumsal 

yapılarla şekillenen içsel bir yansıması olarak ortaya çıkar. Bu, aynı zamanda medyanın 

orta ve alt sınıfları, ekonomik kazanç için kullanma stratejisinin de bir yansımasıdır; 

medyada bu sınıfların yaşadığı trajedilerin “görsel sermaye” olarak kullanılması, 

toplumsal yapının sınıfsal dinamiklerini yeniden üreten bir süreçtir. 

5.2.6. K5’in analizi 

5.2.6.1. Sermaye 

K5’in ekonomik sermayesi, ev hanımı olması nedeniyle tamamen sınırlıdır ve gelir elde 

edememesi, onu ekonomik bağımlılığa ve sınıfsal dışlanmışlığa mahkûm etmektedir. 

Kadının ekonomik güce erişememesi, geleneksel toplumsal cinsiyet rollerini 

pekiştirirken, aynı zamanda onun sosyal hareketliliğini de engeller. Kültürel sermaye 

açısından, ilkokul mezunu olması ve kurumsallaşmış eğitimden yoksunluğu, onun 

entelektüel ve mesleki gelişimini kısıtlamakta, toplumsal konumunu sabitlemektedir. 

Giyim tarzı ve gündelik yaşam pratikleri, alt sınıf kadın kimliğinin nesneleştirilmiş bir 

yansıması olarak değerlendirilebilir. 

K5’in sosyal sermayesi, büyük ölçüde aile içi ilişkilerle sınırlıdır; bağımsız sosyal ağlar 

geliştirememesi, onun toplumsal izolasyonunu derinleştirmektedir. Medyada ev hanımı 

kimliğiyle temsil edilmesi, onu görünür kılmakla birlikte, bu görünürlük ona toplumsal 

güç kazandırmaktan ziyade mağduriyet figürü olarak konumlandırılmasına neden olur. 

Giyim tarzı ve geleneksel kadın kimliği, onun sembolik sermayesinin alt sınıfsal 

konumunu pekiştirirken, toplumsal prestij ve sermaye dönüşümü açısından sınırlı bir 

görünürlük sunmaktadır. K5’in sosyal sermayesi, esas olarak aile içi ilişkilerle sınırlıdır 

ve bağımsız sosyal ağlar kuramaması, onun toplumsal izolasyonunu pekiştirir. Medyada 

ev hanımı olarak temsil edilmesi, onu görünür kılmakla birlikte, bu görünürlük ona güç 



141 
 

kazandırmaktan ziyade, mağduriyet figürü olarak konumlandırılmasına yol açar. 

Geleneksel kadın kimliği ve giyim tarzı, onun sembolik sermayesinin alt sınıfsal 

konumunu pekiştirirken, toplumsal prestij kazanma ve sermaye dönüşümü açısından 

sınırlı bir fırsat sunar. Bu durum, K5’in toplumsal anlamda yükselme ve sosyal mobilite 

imkânlarını kısıtlar. Dolayısıyla, K5’in medyada inşa edilen temsili, sınıfsal ve 

toplumsal hiyerarşilerdeki yerini sabitleyerek, onun mevcut toplumsal yapı içindeki 

hareket alanını daha da daraltmaktadır.  

5.2.6.2. Alan 

K5, toplumsal olarak yalnızca ev içindeki rollerle sınırlı kalan bir figürdür. Bu ev ve 

aile alanı, onun ekonomik ve kültürel sermayeyi dönüştürme imkânlarını engelleyen 

kapalı ve marjinal bir mekân oluşturur. Ev hanımı rolü, onun toplumsal hareketliliğini 

sınırlarken, dış dünyayla olan etkileşimlerini de daraltır. Seher, aynı zamanda Müge 

Anlı ile Tatlı Sert programına katılarak, kendi hayatındaki dramayı kamuoyu ile 

paylaşmayı tercih eder. Bu, onun yaşadığı toplumsal dışlanmışlık ve ekonomik 

zorlukları daha geniş bir platformda görünür kılma çabasıdır. Ancak, programda yer 

alması, onu bir çözüm arayışının parçası olarak sunarken, aynı zamanda alt sınıfın 

medyadaki temsilinin bir örneği haline gelir. K5'in sosyal sermayesinin daha da 

zayıflamasına ve toplumsal yapılar içindeki marjinalleşmesinin derinleşmesine yol 

açarken, aynı zamanda medyanın alt sınıf bireylerini nasıl şekillendirdiğini ve toplumda 

nasıl temsil ettiğini de gözler önüne serer. 

5.2.6.3. Habitus 

K5, ataerkil aile yapısı içinde, bağımsızlık ve karar verme yeteneğinden yoksun bir 

habitus geliştirir. Bu durum, onun toplumsal rolünü sınırlayarak pasif ve bağımlı bir 

yaşam tarzına yol açar. Ekonomik ve kültürel sermayesinin eksikliği, K5’in 

içselleştirdiği özgüvensizlik ve dışlanmışlık hissiyatını pekiştirir. Bu durum, ona ait bir 

güç ve statü alanı yaratamamasına neden olurken, sınıfsal yetersizlik ve aşağılık 

duygusunu derinleştirir. K5’in habitus'u, toplumda kendini marjinalleştiren ve dışlayan 

bir mekanizma olarak, onun yaşamını şekillendirir ve var olan fırsatları sınırlı hale 

getirir.  

 

 



142 
 

Tablo 5.2. Aktörlerin sermaye durumları 

Aktör Ekonomik 

Sermaye 

Kültürel 

Sermaye 

Sosyal 

Sermaye 

Sembolik 

Sermaye 

Medya 

Temsiliyeti 

K1 

(kurban) 

Düşük-

Kuryecilik 

mesleğinin 

güvencesiz, 

düşük 

ücretli 

yapısı 

Düşük – 

Eğitim 

eksikliği ve 

sınırlı kültürel 

birikim 

Düşük – 

Sınırlı, benzer 

durumdaki 

bireylerle 

sınırlı çevre 

Görece yüksek 

görünürlük; trajik 

figür olarak 

medyada temsili 

(olumsuz anlamda) 

Trajik işçi imajı: 

35 gündür 

ulaşılamayan 

motokurye’ye ne 

oldu? 

K2 

(şüpheli) 

Düşük- 

Güvencesiz 

iş ve düşük 

gelir 

Düşük– 

Yetersiz 

eğitim ve 

kültürel 

imkanlar 

Çok Düşük – 

Suçla ilişkili, 

marjinal 

sosyal çevre 

Çok Düşük – 

Tutuklanma ve 

suçlu imajı 

nedeniyle olumsuz 

temsili 

Suçlu figür; 

tutuklanma 

haberinin canlı 
yayında 

yayınlandığı imaj 

K3 

(arkadaş) 

Düşük – 

Düşük 

ücretli 

kuryecilik 

Düşük – 

Sınırlı eğitim, 

kültürel 

birikim 

eksikliği 

Düşük – Dar, 

iş 

arkadaşlarına 

dayalı sosyal 

ağ 

Düşük – Ali 

Diken’le 

ilişkisinden 

kaynaklanan 

ikincil temsil 

İkincil figür; 

K1’in yanında 

destekleyici fakat 

belirli olmayan 

figür 

K4 

(anne) 

Çok Düşük- 

Yaşlı, geçim 

için 

çalışmak 

zorunda 

Düşük – 

İlkokul 

mezunu, sınırlı 

kültürel 

sermaye 

Düşük – 

Ailevi bağlar, 

dar sosyal 

çevre 

Görece yüksek 

trajik sembolik 

değer; merhamet 

uyandıran, kurban 

figürü 

Acı çeken, 

çaresiz anne; 

yaşlılık ve 

ekonomik 

zorlukların 
vurgulandığı 

merhamet 

uyandıran figür 

K5 

(yenge) 

Çok Düşük 

– Ekonomik 

bağımlılık 

(geliri yok, 

eşine bağlı) 

Çok Düşük – 

İlkokul 

mezunu, sınırlı 

kültürel 

olanaklar 

Düşük – Aile 

içi sınırlı, dış 

dünyadan 

izole 

Olumsuz – 

Medyada ev 

hanımı imgesiyle, 

toplumsal 

dışlanmışlığı 

simgeleyen 

İkincil figür; 

Anne K4’ün 

yanında 

destekleyici fakat 

belirli olmayan 

figür 

 

Bu sınırlamalar, yalnızca bireysel bir durum değil, aynı zamanda toplumsal cinsiyet ve 

sınıf dinamikleriyle derin bir ilişkiye sahiptir. K5'in maruz kaldığı toplumsal dışlanma, 

onun ekonomik ve kültürel sermaye kazanma şansını ciddi şekilde daraltır. Kadınların 

ve alt sınıfların, bu tür ataerkil yapılar içinde var olma ve kendilerini ifade etme 

biçimleri, toplumsal rol ve kimliklerini yeniden şekillendirmelerine engel teşkil eder. 

Bu bağlamda, K5’in yaşadığı toplumsal hiyerarşi ve dışlanma, diğer benzer vakalarla 

karşılaştırıldığında, ataerkil toplumların sosyal yapılarına dair derin bir anlayış 

geliştirilmesine olanak tanır. K5'in hikayesi, toplumsal fırsatların nasıl sistematik olarak 

sınırlanabileceğini ve bireylerin yaşam yolculuklarında karşılaştıkları engelleri daha 

geniş bir perspektiften anlamamıza yardımcı olur. 



143 
 

Bu tablo, bireylerin ekonomik, kültürel, sosyal ve sembolik sermaye düzeylerinin, 

toplumsal konumlarını nasıl şekillendirdiğini ve marjinalleşme süreçlerini nasıl 

etkilediğini açıkça göstermektedir. Düşük ekonomik ve kültürel sermayeye sahip 

aktörlerin, sınırlı sosyal çevreleri ve olumsuz sembolik temsilleri, onları toplumdan 

dışlanmış figürler haline getirirken, sembolik sermaye kavramı da bu bireylerin 

toplumsal algılarındaki olumsuz etkileri yansıtmaktadır. Özellikle, medyada trajik 

figürler olarak temsil edilen kişiler, görünürlük kazanırken bu durum, genellikle 

dışlanmayı ve ötekileştirilmeyi beraberinde getirmektedir. Bu süreç, medya tarafından 

bilinçli olarak sürdürülen bir stratejiyle pekişmektedir; zira bu bireyler, toplumsal 

normları ve değerleri sorgulayan ya da duygusal tepkiler uyandıran figürler olarak 

programlara davet edilmekte, böylece sembolik sermayeleri daha da olumsuz şekilde 

inşa edilmektedir.  

Kadın programları, toplumsal normları ve beklentileri pekiştiren, duygusal tepkiler 

uyandıran ve izleyicinin empati hislerini harekete geçiren içerikler üreterek, belirli bir 

strateji doğrultusunda programlarına davet ettikleri bireyleri seçmektedir. Bu 

programlar, ekonomik, kültürel ve sosyal sermayesi düşük, marjinalleşmiş bireyleri 

bilinçli olarak konuk ederek, izleyicilerde merhamet, suçluluk veya dışlanmışlık gibi 

duygular uyandırmayı amaçlamaktadır. Bu figürler, sembolik olarak kurbanlaştırılarak 

toplumsal dışlanma ve zorluklar karşısındaki çaresizlikleri üzerinden bir duygusal bağ 

kurulur. Medya, bu şekilde, izleyiciyi manipüle etme ve toplumun çeşitli kesimleriyle 

özdeşleşme fırsatı elde ederken, aynı zamanda rating gibi ekonomik faydalar 

sağlamakta, izlenme oranlarını artırmakta ve popüler kültürdeki konumunu 

güçlendirmektedir. Bu stratejik seçim, programların izleyici kitlesiyle güçlü bir bağ 

kurmasını sağlarken, aynı zamanda toplumsal normların yeniden üretilmesine ve 

marjinalleşen grupların daha da dışlanmasına hizmet etmektedir. 

Medyanın temsil pratikleri, bireylerin toplumsal algısını şekillendirme gücüne sahiptir 

ve K1 vakasında aktörlerin medya temsiliyeti, onların toplumsal statüsü ve sembolik 

sermayesi üzerinde belirleyici bir rol oynamaktadır. K1, “trajik işçi” imajıyla sunularak 

ekonomik zorluklarla mücadele eden bir emekçi ve mağdur figürü olarak inşa edilirken, 

K2, tutuklanma anının canlı yayında verilmesiyle medya tarafından suçlu bir figür 

olarak konumlandırılmakta ve toplumsal damgalanmaya maruz kalmaktadır. Olayın 

daha ikincil bir aktörü olan K3, belirli bir duruşu olmayan, destekleyici ancak 

belirginleşmeyen bir figür olarak sunulurken, K4 ise ekonomik yoksunluk ve yaşlılıkla 



144 
 

mücadele eden “acı çeken anne” anlatısı çerçevesinde ele alınarak izleyicinin merhamet 

duygusunu harekete geçiren bir temsilin parçası haline getirilmektedir. Bu temsiller, 

bireylerin sahip oldukları sermaye türlerinin medya aracılığıyla nasıl yeniden 

üretildiğini ve dönüştürüldüğünü göstermekte olup, Bourdieu’nün sermaye kuramı 

bağlamında medyanın sembolik sermaye üretimindeki etkisini gözler önüne 

sermektedir. 

Özellikle, kadın programlarında bilinçli olarak alt sınıftan seçilmiş, ekonomik, kültürel 

ve sosyal sermayesi yetersiz bireylerin temsil edilmesinin; izleyici kitlesinde sınıfsal 

stereotipleri pekiştirdiği ve toplumsal adaletsizliklerin yeniden üretilmesine zemin 

hazırladığı ispatlanmıştır. Bu bulgular, ileri düzey sosyolojik araştırmalarda ve medya 

eleştirilerinde, sınıfsal temsillerin ve sermaye dönüşümlerinin analizinde Bourdieu’nun 

kavramsal çerçevesinin ne denli işlevsel olduğunu göstermektedir. 

5.3. Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme 

7 Ağustos 2020 tarihinden itibaren, Show TV’de hafta içi her gün 15.00'te yayınlanan 

ve araştırmacı gazeteci Didem Arslan Yılmaz tarafından sunulan “Didem Arslan 

Yılmaz ile Vazgeçme” adlı program, gerçek hayat hikayelerinin işlendiği bir televizyon 

yapımıdır. Program, özellikle kaybolan bireylerin bulunması, faili meçhul cinayetlerin 

aydınlatılması ve aile içindeki çeşitli problemlerle ilgili çözüm arayışlarıyla izleyicilere 

ulaşmaktadır. Bu yapım, sosyal ve toplumsal sorunları gündeme getirerek, izleyicinin 

farkındalığını artırmayı amaçlamakta ve aynı zamanda, kaybolan kişilerin yakınlarının 

yaşadığı duygusal ve psikolojik süreçleri ekranlara taşımaktadır. Programın temel işlevi, 

toplumun farklı kesimlerinden bireylerin yaşadığı zorlukları gözler önüne sererken, 

çözüm odaklı yaklaşımıyla toplumda empati ve çözüm üretme bilincini geliştirmeye 

yöneliktir (Tatoğlu, 2023, s. 89). 

5.3.1. Vaka özeti 

7 Şubat 2024 tarihinde yayınlanan Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme programında, 41 

yıllık eşi kayıp olan K1 vakası ele alınmıştır. K1’in ifadelerine göre, eşi K2 evden 

ayrılmadan önce hane içindeki 20 bin TL ve üç çeyrek altını alarak kayıplara 

karışmıştır. K1, eşine hediye olarak bir cep telefonu aldıktan sonra, K2’nin sosyal 

medyaya bağımlılık geliştirdiğini ve davranışlarında belirgin değişiklikler 

gözlemlediğini belirtmiştir. Beş aydır eşinden haber alamayan K1, resmi kurumlara 



145 
 

başvurmasına rağmen herhangi bir sonuç elde edememiş ve bu nedenle televizyon 

programına katılma kararı almıştır. K1’in “Didem Hanım, ben size güveniyorum” 

ifadesi, bireylerin bu tür televizyon programlarını yalnızca bir medya platformu olarak 

değil, aynı zamanda bir çözüm mercii ve adalet arayışının bir parçası olarak 

gördüklerini ortaya koymaktadır. Bu durum, geleneksel hukuk mekanizmalarının 

yetersiz kaldığı algısıyla birlikte, televizyon programlarının toplumsal düzlemde 

işlevselleşen alternatif çözüm mekanizmaları olarak nasıl konumlandığını göstermesi 

bakımından dikkate değerdir. 

5.3.2. K1’in analizi 

5.3.2.1. Sermaye 

Bourdieu’nün sermaye kuramı bağlamında, K1’in “Vazgeçme” programındaki 

performansı, ekonomik sermaye eksikliğinin kültürel ve sembolik sermaye yoluyla nasıl 

telafi edilebileceğinin somut bir örneğini sunmaktadır. Program sırasında “Biz fakir 

gariban insanız” ve “biz düğün yapamadık çok fakirdik” ifadeleriyle kendi ekonomik 

yetersizliğini açıkça beyan eden K1, özenle seçilmiş takım elbisesi aracılığıyla medya 

alanının estetik ve söylemsel normlarına uygun bir imaj sergilemektedir (Vazgeçme, 

2024). Bu giyim tercihi, yalnızca fiziksel görünümün bir unsuru olmanın ötesinde, 

bireyin kültürel sermayesini oluşturan bilgi, estetik anlayışı ve özeni yansıtan bir 

göstergedir. Böylece, ekonomik sermaye açısından yaşanan sınırlılıklar, sembolik 

sermaye edinme stratejileri aracılığıyla telafi edilerek toplumsal konumun yeniden 

inşasına katkıda bulunmaktadır. K1’in bu stratejik sunumu, ekonomik sermaye 

eksikliğinin, medya alanında tanınma ve itibar kazanımını sağlayan sembolik sermaye 

ile nasıl dengeleyebileceğini göstermektedir. Kendi ekonomik sınırlılığını itiraf ederken, 

bilinçli olarak sergilediği özenli görünüş ve performans, kültürel sermaye yatırımı 

yoluyla sembolik meşruiyetin inşasına hizmet etmektedir. Bu durum, Bourdieu’nün öne 

sürdüğü farklı sermaye biçimleri arasındaki dönüşüm mekanizmasının, özellikle medya 

gibi yüksek sembolik sermayenin talep edildiği alanlarda, bireysel toplumsal konumun 

yeniden yapılandırılmasında belirleyici bir rol oynadığını kanıtlar niteliktedir. 

5.3.2.2. Alan 

Bourdieu’nün alan kuramı çerçevesinde medya alanı, kendine has kuralları, normları ve 

iktidar ilişkileriyle belirlenen, sembolik sermayenin en yoğun rekabetin yaşandığı bir 



146 
 

arenadır. K1, hurdacı kimliğiyle medya alanına adım atarken, alanın talep ettiği belirli 

estetik ve söylem normlarına uyum sağlama çabasını açıkça ortaya koymaktadır. 

Programda özenle seçilmiş takım elbise giymesi, alanın görsel ve kültürel kodlarına 

uygunluk gösterme stratejisinin somut bir ifadesidir. Bu durum, K1’in ekonomik 

sermayesindeki sınırlılığı, medya alanının meşru kabul ettiği sembolik sermaye 

unsurlarıyla dengelemeye yönelik bilinçli bir mücadelesi olarak değerlendirilebilir. 

K1’in söylem pratikleri, medya alanındaki pozisyonunun yeniden inşasında belirleyici 

bir rol oynamaktadır. “Biz fakir gariban insanız” “biz düğün yapamadık, çok fakirdik” 

gibi ifadelerle ekonomik sermayesinin sınırlılığını açıkça dile getiren K1, aynı zamanda 

alanın normlarına uygun bir giyim tarzı ve hitabet biçimi sergileyerek bu eksikliği 

sembolik sermaye aracılığıyla dengelemeye çalışmaktadır (Vazgeçme, 2024).  Bu 

durum, bireyin medya alanında kabul görmek ve meşruiyet kazanmak için ekonomik 

sermayenin yetersizliğini kültürel ve sembolik sermaye yatırımlarıyla telafi etmeye 

yönelik stratejik bir dönüşüm sürecine girdiğini göstermektedir. Dolayısıyla, ekonomik 

kısıtlılıkların mutlak belirleyicilikten uzak olduğu, bireyin alan içindeki konumunun 

dinamik ve müzakereye açık bir süreç çerçevesinde yeniden üretildiği söylenebilir. 

5.3.2.3. Habitus 

K1’in habitusu, ilkokul mezunu oluşu, geçmişte ikinci el telefon alım-satımı ve 

pazarcılık yapmış olması ile hurdacılık mesleğinde devam etmesi bağlamında, sınıfsal 

konumunun ve yaşam pratiklerinin derinlemesine içselleştirilmiş göstergelerini 

sunmaktadır. Onun konuşma tarzı, duygusal ve eşinin geri dönmesi yönündeki özlemi 

yansıtan ifadelerle (örneğin, program sırasında kullandığı “Biz fakir gariban insanız” 

söylemleri) belirginleşmektedir. Bu durum, eğitim düzeyinin ve ekonomik kaynakların 

sınırlı olmasıyla şekillenen yaşam deneyimlerinin, duygusal yoğunluk ve içtenlik 

üzerinden kendini ifade eden, belirli bir alt sınıf habitusunu oluşturduğunu 

göstermektedir. 

Bu içselleştirilmiş pratikler, K1’in geçmişte edindiği ticari deneyimlerin ve duygusal 

yaşam biçiminin, güncel medya performansında nasıl yeniden yapılandırıldığını ortaya 

koymaktadır. Ekonomik yetersizlikle yüzleşirken, duygusal hitabet biçimi ve geçmiş 

ticari alışkanlıklarını yansıtan söylemleri, onun habitusunun temel unsurlarını 

oluşturmakta; bu da, Bourdieu’nün habitus kavramı ışığında, sınıfsal konumların, sosyal 



147 
 

deneyimlerin ve kültürel sermaye eksikliklerinin bireyin eylem ve söylem pratiklerine 

nasıl yansıdığını somut olarak ispatlamaktadır. 

5.3.3. K2’nin konumu  

5.3.3.1. Sermaye 

K2’nin sermaye yapısı, Bourdieu’nün ekonomik, kültürel, sosyal ve sembolik sermaye 

kavramları çerçevesinde değerlendirildiğinde, özellikle ekonomik ve kültürel sermaye 

eksikliklerinin belirgin olduğu görülmektedir. İlkokul mezunu olup fabrika işçiliği 

yapması, sınırlı kültürel sermayeye sahip olduğunu göstermektedir. Eğitim düzeyi, dil 

kullanımı ve toplumsal pratikleri, onun kültürel sermayesinin daha çok alt sınıf 

habitusuyla şekillendiğini ortaya koymaktadır. Program sırasında telefon bağlantısıyla 

katıldığı sırada sergilediği sokak ağzına yakın tartışmacı üslubu ve Didem Arslan 

Yılmaz’ın sık sık “Hakaret etmeyin” şeklinde uyarıda bulunması, onun medya alanında 

geçerli olan kültürel ve sembolik sermaye normlarına uyum sağlayamadığını 

göstermektedir (Vazgeçme, 2024). Bourdieu’nün sermaye kavramı bağlamında 

değerlendirildiğinde, bireylerin toplumsal alanlar içerisindeki konumları, sahip oldukları 

sermaye türleriyle doğrudan ilişkilidir. Bu çerçevede K2’nin medya alanındaki sınırlı 

kültürel ve sembolik sermayesi, alanın hegemonik normlarıyla çelişmekte ve bu 

uyumsuzluk, onun söylemsel pratiklerinde görünür hale gelmektedir. Dolayısıyla, 

Bourdieu’nün toplumsal alanlar kuramı uyarınca, sermaye eksiklikleri bireyin alan 

içindeki konumunu belirlerken, bu eksikliklerin medya alanında meşruiyet kazanmayı 

zorlaştırdığı söylenebilir. 

Ekonomik sermaye açısından değerlendirildiğinde, K2’nin evden 20 bin TL ve üç 

çeyrek altın alarak kayıplara karışması, maddi imkanlarını artırmaya yönelik bireysel bir 

girişim olarak yorumlanabilir. Ancak bu durum, onun ekonomik sermayesini rasyonel 

biçimde yönetme kapasitesinin sınırlı olduğunu ve elde ettiği maddi varlıkları uzun 

vadeli bir sermaye dönüşümüne yönlendiremediğini göstermektedir. Ayrıca, K2’nin 

akıllı telefon aldıktan sonra sosyal medya bağımlısı olduğu bilgisi, onun dijital 

platformlar aracılığıyla farklı bir sosyal sermaye inşa etmeye çalıştığını göstermektedir. 

Ancak burada sahip olduğu düşük kültürel sermaye, sosyal medya etkileşimini 

toplumsal konumunu yükseltmek için değil, daha çok mevcut ilişkilerinden uzaklaşma 

aracı olarak kullanmasına neden olmuştur. Tüm bu unsurlar, K2’nin sermaye yapısının 

ekonomik ve kültürel eksiklikler nedeniyle kırılgan olduğunu ve toplumsal 



148 
 

hareketliliğinin daha çok kısa vadeli ve bireysel stratejilere dayandığını kanıtlar 

niteliktedir. 

5.3.3.2. Alan 

K2’nin toplumsal konumu, Bourdieu’nün alan kavramı çerçevesinde 

değerlendirildiğinde, onun fabrika işçiliği geçmişi ve sınırlı kültürel sermayesi 

nedeniyle daha çok alt sınıfın belirli kurallara tabi olduğu emek alanında konumlandığı 

görülmektedir. Ancak, medya alanına dâhil olmasıyla birlikte, bu alanın kendine özgü 

sermaye dağılımı ve mücadele dinamikleri içinde yeni bir pozisyon almak durumunda 

kalmıştır. Fabrika işçiliği gibi ekonomik üretime dayalı bir alandan, sembolik 

mücadelenin yoğun olduğu bir medya alanına geçiş yapması, onun mevcut habitusunun 

bu yeni alanın normlarına uyum sağlamakta zorlanmasına neden olmuştur. Özellikle 

programda telefon bağlantısıyla katıldığı sırada sergilediği sokak ağzına yakın 

tartışmacı üslubu ve Didem Arslan Yılmaz’ın sık sık “Hakaret etmeyin” şeklindeki 

uyarıları, onun medya alanında kabul gören söylem pratikleriyle uyumsuzluk yaşadığını 

göstermektedir (Vazgeçme, 2024). Bu durum, kadın programlarının izleyici kitlesiyle 

etkileşimini güçlendirmek ve program içi anlatıyı belirli bir sınıfsal temsiliyet üzerinden 

inşa etmek amacıyla, genellikle benzer ekonomik ve kültürel sermaye düzeyine sahip 

bireyleri davet ettiğini göstermektedir. Böylece, medya alanında belirli bir habitus ve 

söylem düzeni yeniden üretilmekte, alt sınıfa mensup bireylerin dramatik hikâyeleri 

üzerinden programın iç dinamikleri şekillendirilmektedir. 

K2’nin medya alanındaki konumlanışı, onun mevcut sermaye yapısı nedeniyle 

dezavantajlı bir pozisyonda olduğunu da göstermektedir. Fabrika işçisi olarak 

bulunduğu emek alanında iş gücü üzerinden bir değer üretirken, medya alanında bu tür 

bir maddi üretim değil, sembolik sermaye yoluyla var olma mücadelesi söz konusudur. 

Ancak, onun bu alanda gerekli olan kültürel ve sembolik sermayeye sahip olmaması, 

medya alanındaki diğer aktörler (örneğin, program sunucusu ve diğer katılımcılar) 

karşısında zayıf bir konumda kalmasına yol açmaktadır. Özellikle sosyal medya 

bağımlılığı geliştirmesi ve telefon aracılığıyla iletişim kurmaya yönelmesi, onun dijital 

platformları yeni bir sosyal alan olarak gördüğünü, ancak bu alandaki dinamikleri de 

tam anlamıyla içselleştiremediğini göstermektedir. Bu nedenle, K2’nin medya 

alanındaki varlığı, mevcut alanlar arasında geçiş yapmaya çalışırken karşılaştığı kültürel 



149 
 

ve sembolik sermaye eksiklikleri nedeniyle sürekli bir gerilim içinde olduğunu 

kanıtlamaktadır. 

5.3.3.3. Habitus 

K2’nin habitusu, onun toplumsal konumunun ve yaşam deneyimlerinin içselleştirilmiş 

bir sonucu olarak, sınırlı ekonomik ve kültürel sermayeye sahip bireylerin geliştirdiği 

pratiklerle şekillenmiştir. İlkokul mezunu olması ve fabrika işçiliği yapması, onun 

eğitim düzeyinin ve mesleki deneyimlerinin, daha çok alt sınıfa özgü çalışma koşulları 

ve günlük pratiklerle belirlenen bir habitus oluşturduğunu göstermektedir. Programda 

telefon bağlantısıyla yaptığı konuşmalarda sergilediği sokak ağzına yakın, tartışmacı ve 

zaman zaman agresif üslubu, onun sınıfsal konumuna bağlı olarak geliştirdiği iletişim 

biçiminin bir yansımasıdır. Didem Arslan Yılmaz’ın sık sık “Hakaret etmeyin” şeklinde 

uyarıda bulunması, K2’nin medya alanının söylem normlarına uyum sağlamakta 

zorlandığını ve içselleştirilmiş gündelik dil kullanımının bu yeni alanın kurallarına 

uygun olmadığını göstermektedir (Vazgeçme, 2024). 

K2’nin habitusu, onun sosyal medya ile kurduğu ilişki üzerinden de okunabilir. Akıllı 

telefon edindikten sonra sosyal medya bağımlılığı geliştirmesi, onun sınırlı kültürel 

sermayesi nedeniyle bu mecrayı yalnızca bireysel bir kaçış alanı ve sosyalleşme pratiği 

olarak gördüğünü göstermektedir. Ancak bu kullanım, toplumsal statüsünü yükseltecek 

ya da sembolik sermayesini artıracak bir şekilde değil, mevcut ilişkilerinden 

uzaklaşmaya yönelik bir strateji olarak şekillenmiştir. Bu durum, Bourdieu’nün habitus 

kavramında vurguladığı, bireylerin içselleştirdikleri toplumsal koşullar çerçevesinde 

hareket etmeleri ancak bu koşulların dışına çıkma noktasında sınırlılıklar yaşamaları 

gerçeğiyle örtüşmektedir. K2’nin sosyal medya aracılığıyla kendi yaşam pratiklerinden 

uzaklaşma çabası, onun sınıfsal sınırlarını aşma girişimi olsa da, sahip olduğu kültürel 

ve sembolik sermaye eksiklikleri nedeniyle bu sürecin daha çok mevcut sosyal 

bağlarından kopuşa dönüşmesine neden olmuştur. 

5.3.4. K3’ün analizi 

5.3.4.1. Sermaye 

K3’ün sermaye yapısı, Bourdieu’nün ekonomik, kültürel, sosyal ve sembolik sermaye 

kavramları çerçevesinde değerlendirildiğinde, özellikle ekonomik ve kültürel sermaye 



150 
 

açısından sınırlı bir konumda olduğu görülmektedir. İlkokul mezunu olması ve aktif bir 

meslek sahibi olmaması, onun eğitim yoluyla kültürel sermaye edinme şansının kısıtlı 

kaldığını ve ekonomik sermaye üretimine doğrudan katkıda bulunmadığını 

göstermektedir. Ev hanımı olması, onun ekonomik sermayesinin büyük ölçüde ailesine 

ve eşinin sağladığı maddi olanaklara bağımlı olduğu anlamına gelmektedir. Programa 

günlük kıyafetlerle katılması, onun sembolik sermaye yaratma noktasında herhangi bir 

strateji geliştirmediğini ve statü inşası yönünde bilinçli bir çaba içinde olmadığını 

göstermektedir. Bu durum, onun mevcut sınıfsal konumunu kabullendiğini ve ekonomik 

ya da kültürel sermaye dönüşümüne yönelik aktif bir girişimde bulunmadığını 

kanıtlamaktadır. 

Sosyal sermaye açısından değerlendirildiğinde, K3’ün toplumsal ilişkileri daha çok aile 

içi bağlar ve yakın çevre ile sınırlıdır. Medya alanına dâhil olması, onun bu sosyal 

çevrenin dışına çıkmasını sağlasa da, kültürel ve sembolik sermaye eksikliği nedeniyle 

burada güçlü bir pozisyon elde etmesini zorlaştırmaktadır. Programda öne çıkan diğer 

aktörler gibi iddialı bir söylem ya da görünüm sergilememesi, onun bulunduğu 

toplumsal yapıya içkin olarak geliştirdiği pasif habitusunun bir göstergesidir. K3’ün 

medya alanında bir aktör olarak varlık göstermesi, onun mevcut sınıfsal pozisyonunu 

değiştirmekten ziyade, toplumsal bir olayın pasif bir katılımcısı olarak kalmasına neden 

olmuştur. Bu bağlamda, Şengül’ün sermaye yapısı, ekonomik bağımlılık, sınırlı kültürel 

sermaye ve dar kapsamlı sosyal sermaye ile şekillenmiş, dolayısıyla sembolik sermaye 

üretme kapasitesinin oldukça düşük olduğu bir toplumsal konumda sabitlenmesine yol 

açmıştır. 

5.3.4.2. Alan 

K3’ün toplumsal konumu, Bourdieu’nün alan kavramı çerçevesinde 

değerlendirildiğinde, onun ev hanımı kimliği ve sınırlı eğitim düzeyi nedeniyle 

geleneksel aile yapısına dayalı bir alan içinde konumlandığı görülmektedir. Ekonomik 

üretime doğrudan katılmaması, onu piyasa alanından dışlarken, toplumsal ilişkilerinin 

büyük ölçüde aile ve yakın çevre ile sınırlı kalmasına neden olmuştur. Ancak, K1’in 

tarafında yer alarak medya alanına dâhil olması, onun ait olduğu alanın sınırlarını aşarak 

farklı bir mücadele alanına girdiğini göstermektedir. Medya alanı, Bourdieu’nün 

tanımladığı gibi, sembolik sermaye ve söylem gücü üzerinden rekabetin yaşandığı bir 

alan olduğundan, Şengül’ün burada güçlü bir pozisyon elde etmesi oldukça sınırlıdır. 



151 
 

Programa günlük kıyafetlerle katılması, onun medya alanında varlık gösterme çabasının 

olmadığını ve mevcut sınıfsal konumunu medya alanında da devam ettirdiğini 

göstermektedir. 

K3’ün medya alanındaki konumu, K1’i destekleyen bir figür olarak şekillenmiştir. Bu 

durum, onun bu alanda özneleşmekten ziyade, bir yan karakter olarak konumlandığını 

göstermektedir. K1’in haklılığını savunma çabası, K3’ün medya alanındaki rolünü daha 

çok onun söylemini destekleyici bir pozisyonda şekillendirmiştir. Ancak, kültürel 

sermaye eksikliği nedeniyle bu alanda etkili bir aktör olamamakta, söylemleri daha çok 

alt sınıf habitusunun doğal bir uzantısı olarak ortaya çıkmaktadır. Medya alanı içinde 

aktif bir mücadele yürütmemesi ve pasif bir şekilde olayın içinde yer alması, onun ait 

olduğu alanın normlarına bağlı kaldığını ve medya alanında belirleyici bir aktör 

olamadığını göstermektedir. Dolayısıyla, K3’ün alan içindeki konumu, geleneksel aile 

yapısına dayalı bir sosyal çevreden gelip, medya alanına geçici olarak dâhil olan ancak 

bu alanda güçlü bir sermaye inşa edemeyen bir bireyin pozisyonu olarak okunabilir. 

5.3.4.3. Habitus 

K3’ün habitusu, onun toplumsal sınıfının ve yaşam koşullarının içselleştirilmiş bir 

yansıması olarak değerlendirildiğinde, sınırlı ekonomik ve kültürel sermayeye sahip 

bireylerin geliştirdiği pratikleri yansıttığı görülmektedir. İlkokul mezunu olması, formel 

eğitim yoluyla kültürel sermaye edinme sürecinin erken yaşta kesildiğini ve bu durumun 

onun düşünme, konuşma ve davranış kalıplarını doğrudan şekillendirdiğini 

göstermektedir. Ev hanımı olması ve herhangi bir gelirinin olmaması, onun ekonomik 

bağımsızlıktan yoksun olduğunu ve toplumsal konumunu belirleyen temel dinamiklerin 

aile içi ilişkiler ve geleneksel roller tarafından belirlendiğini kanıtlamaktadır. 

Programda günlük kıyafetlerle yer alması, onun medya alanında sembolik sermaye 

üretme kaygısı taşımadığını ve kendi sınıfsal konumuna içkin olan sade ve gösterişsiz 

yaşam tarzını sürdürdüğünü göstermektedir. Bu durum, K5’in medya aracılığıyla 

toplumsal görünürlüğünü elde etme çabalarının sınıfsal ve cinsiyet temelli kısıtlamalarla 

şekillendiğini gösterir. Medyada yer almasının, onun ekonomik bağımsızlık eksikliğini 

ve alt sınıf kimliğini pekiştiren bir temsil biçimi haline geldiği açıktır. K5’in sade ve 

gösterişsiz yaşam tarzı, toplumun üst sınıflarıyla ilişkili olan sembolik sermaye üretme 

kaygısından yoksun olduğunu ortaya koyarken, aynı zamanda alt sınıfın medyadaki 

temsillerinin sınırlı ve belirli kalıplara hapsolmuş olduğunu da vurgular. Bu bağlamda, 



152 
 

K5’in yaşam tarzı ve medyadaki yeri, toplumdaki hiyerarşik yapılar ve sınıf 

farklılıklarının nasıl yeniden ürediğini ve alt sınıfların görünürlüklerinin çoğu zaman 

sadece mağduriyet ve dışlanmışlık çerçevesinde şekillendiğini gösterir. 

K3’ün K1’in tarafında yer alarak söylemlerinde onun haklılığını savunması, bireysel bir 

tercih olmanın ötesinde, içinde bulunduğu toplumsal yapı ve sınıfsal konum tarafından 

şekillendirilmiş bir dayanışma biçimi olarak değerlendirilebilir. Bu durum, Pierre 

Bourdieu’nün habitus kavramı bağlamında ele alındığında, bireyin eylemlerinin bilinçli 

ve stratejik bir tercihten ziyade, sosyalizasyon süreci içerisinde içselleştirdiği normlar, 

değerler ve pratikler doğrultusunda şekillendiğini göstermektedir. Habitus, bireylerin 

içinde doğdukları ve yetiştikleri sosyal alan tarafından belirlenen ve onların düşünce, 

algı ve eylem biçimlerini yönlendiren yapılandırılmış ve yapılandırıcı eğilimler 

bütünüdür. Bu bağlamda, K3’ün K1’i desteklemesi, yalnızca kişisel bir sadakat veya 

bireysel bir pozisyon alma durumu değil, aynı zamanda içinde bulunduğu sınıfsal 

konumun yeniden üretimine hizmet eden bir eğilim olarak okunmalıdır. 

 

Tablo 5.3. Aktörlerin sermaye durumları 

Aktör Ekonomik 

Sermaye 

Kültürel 

Sermaye 

Sosyal 

Sermaye 

Sembolik 

Sermaye 

Medya 

Temsiliyetinin 

Özeti 

K1 

(Hurdacı 

mağdur) 

Düşük-

Hurdacılık -

güvencesiz, 

düşük ücretli 

yapısı 

Düşük – 

Eğitim 

eksikliği ve 

sınırlı kültürel 

birikim 

Orta - Aile ve 

çevre desteği 

mevcut 

 

Orta - Programda 

mağdur olarak 

sunulması 

meşruiyet 

sağlıyor 

Medyada 

mağdur rolüyle 

sunulmuş, 

meşruiyet 

kazanmış. 

K2 

(Fabrika 

İşçisi eş) 

 

Düşük - Fabrika 

işçisi, düzenli 

ama sınırlı gelir 

 

Düşük - 

İlkokul 

mezunu, 

eğitim 

olanakları 

kısıtlı 

 

Düşük - Aile 

bağları 

zayıflamış, 

sosyal desteği 

azalmış 

Orta - Medyada 

tanınırlık 

kazandı, ancak 

olumsuz imajı 

var 

Medyada 

tanınmış ama 

olumsuz bir 

imajı var, 

olumsuz etki. 

K3 (Ev 

Hanımı 

gelin) 

 

Çok Düşük - Ev 

hanımı, 
herhangi bir 

geliri yok 

 

Düşük - 

İlkokul 
mezunu, 

kültürel 

sermaye 

gelişmemiş 

Orta - Aile ve 

yakın çevreyle 
güçlü bağları 

var, Necati’yi 

destekliyor 

Düşük - 

Medyada aktif 
bir rolü yok, arka 

planda kalıyor 

Medyada 

görünürlüğü 
çok düşük, 

sadece arka 

planda kalmış. 

 

K3’ün söylemlerinde K1’in haklılığını savunması, ait olduğu toplumsal grubun 

normlarına duyduğu bağlılık ile birlikte, sınıfsal dayanışma pratiklerinin de bir 

göstergesi olarak değerlendirilebilir. Bourdieu’ye göre sınıflar yalnızca ekonomik 

sermaye üzerinden tanımlanmaz; aynı zamanda bireylerin kültürel ve sosyal sermaye 



153 
 

düzeyleri de sınıfsal aidiyetin belirleyici unsurlarıdır. K3’ün K1’i desteklemesi, 

özellikle ataerkil aile yapısına dayalı değerlerin meşruiyetini savunma çabasıyla da 

ilişkilendirilebilir. Alt sınıf habitusu içerisinde yetişmiş bireylerin, toplumsal yapıyı 

sorgulamak yerine mevcut normları içselleştirerek sürdürme eğiliminde olmaları, 

sınıfsal hiyerarşilerin devamlılığını sağlayan önemli mekanizmalardan biridir. Bu 

çerçevede, K3’ün medya alanındaki tartışmalarda edilgen bir tutum sergilemesi, onun 

yalnızca bireysel düzeyde pasif bir konumda bulunmasıyla değil, aynı zamanda 

kadınların toplumsal yapı içerisindeki geleneksel rollerine uygun biçimde hareket 

etmesiyle de ilişkilidir. 

K3’ün söylem ve tutumları, sosyal yapısından radikal bir kopuş yerine mevcut sınıfsal 

konumunu ve habitusunu sürdürme eğiliminde olduğunu göstermektedir. Alt sınıf 

habitusu, bireyin sınırlı ekonomik ve kültürel sermayesi nedeniyle toplumsal yapıyı 

sorgulamak yerine yeniden üretmesine yol açmaktadır. 

Kadın programlarına katılan bireylerin çoğunlukla benzer sosyoekonomik sınıftan 

gelmesi, bu programların bir tür “halkın mahkemesi” işlevi görmesiyle ilişkilidir. Orta 

ve alt sınıf bireyler, hukuki süreçlere erişimde çeşitli dezavantajlarla karşılaşmaktadır. 

Hukuk sisteminin karmaşıklığı, avukat ücretlerinin yüksekliği ve dava süreçlerinin 

uzunluğu gibi faktörler, özellikle ekonomik ve kültürel sermayesi düşük bireylerin 

resmi yollara başvurmasını zorlaştırmaktadır. Bu nedenle, televizyon programları bir tür 

çözüm merkezi olarak görülmekte, bireyler seslerini duyurabilecekleri ve 

mağduriyetlerini ifade edebilecekleri bir platform olarak medya alanını tercih 

etmektedirler. 

Bu bağlamda, K1, K2 ve K3’ün sermaye durumları, neden bu bireylerin hukuki yollar 

yerine televizyon programlarını seçtiklerini açıklamaktadır. K1’in ekonomik ve kültürel 

sermayesinin düşük olması, onun hukuki yolları kullanmak yerine medya aracılığıyla 

bir çözüm arayışına girmesine neden olmaktadır. Benzer şekilde, K2 de düşük kültürel 

sermayeye ve zayıflayan sosyal bağlara sahip olduğundan, geleneksel hukuk yolları 

yerine medyada görünürlük kazanmayı tercih etmiştir. K3 ise doğrudan hukuki bir 

mücadele içinde olmamakla birlikte, toplumsal destek mekanizmalarını kullanarak K1’i 

desteklemektedir. Bu durum, bireylerin sahip oldukları sınırlı sermaye nedeniyle hukuki 

alan yerine medya alanını tercih ettiklerini göstermektedir. Medya, onların doğrudan 

erişemedikleri hukuki ve kurumsal desteklerin yerini kısmen doldurmakta ve yaşadıkları 



154 
 

sorunlara toplumsal görünürlük kazandırarak çözüm aramalarına imkân tanımaktadır. 

Böylece, medya, sermaye eksikliklerini aşmak için alternatif bir yol sunmaktadır. 

Medya temsiliyeti, her bir aktörün sahip olduğu ekonomik, kültürel, sosyal ve sembolik 

sermayenin bir yansıması olarak biçimlenmiştir. K1, düşük ekonomik ve kültürel 

sermayesine rağmen, medyada mağdur bir figür olarak temsili sayesinde sembolik 

sermaye kazanmış ve izleyici kitlesiyle empati kurma fırsatı yaratmıştır. K2, fabrikada 

çalışan düzenli bir işçi olarak medyada tanınmış olsa da, olumsuz bir imajla sunulmuş 

ve bu durum, onun sembolik sermayesinin zayıflamasına yol açmıştır. K3 ise ev hanımı 

olarak medyada çok az görünürlük kazanmış, düşük kültürel ve ekonomik sermayesi 

nedeniyle toplumsal ve medyatik düzeyde daha silik kalmıştır. Bourdieu'nun sosyal sınıf 

ve sermaye kavramları çerçevesinde, medya temsilleri, bireylerin toplumsal statülerinin 

ve sınıfsal konumlarının pekiştirilmesinde önemli bir rol oynamaktadır. Bu durum, 

medyanın toplumsal hiyerarşileri yansıtan ve yeniden üreten bir mekanizma olarak 

işlediğini ortaya koymaktadır (Çabar, 2022, s. 15). Bu bağlamda, medya, yalnızca 

bireylerin mevcut toplumsal konumlarını görünür kılmakla kalmamakta, aynı zamanda 

bu konumları yeniden üretmekte ve meşrulaştırmaktadır. Medyada sunulan temsiller, 

bireylerin sahip oldukları sermaye türlerinin toplumsal değerini belirlerken, izleyici 

kitlesinin algılarını da biçimlendirmekte ve böylece sınıfsal farklılıkların doğal ve 

değiştirilemez olduğu yönündeki toplumsal kabulleri güçlendirmektedir. Bu süreç, 

Bourdieu’nun habitus ve alan kavramlarıyla birlikte düşünüldüğünde, bireylerin medya 

alanındaki konumlarının, daha geniş toplumsal alanlardaki yapısal eşitsizliklerin bir 

yansıması ve devamı olduğunu açıkça göstermektedir. 

Bu analiz, Pierre Bourdieu’nün sermaye kavramlarıyla uyumlu bir şekilde, medya 

programlarının alt ve orta sınıf bireyler için alternatif bir hukuk mekanizmasına 

dönüştüğünü göstermektedir. Hukuka erişimdeki dezavantajlar (ekonomik yetersizlik, 

hukuki bilgi eksikliği, sosyal sermaye eksikliği) bireyleri medya alanına yönlendirmekte 

ve bu programları sınıfsal adaletsizliklerin bir yansıması haline getirmektedir. 

Böylelikle, televizyon programları yalnızca bir eğlence unsuru değil, aynı zamanda 

toplumsal eşitsizliklerin ve hukuki erişim sorunlarının bir sonucu olarak işlev 

görmektedir. Bu durum, kadın programlarına katılan bireylerin genellikle alt ve orta 

sınıflardan olmasının, programların, yalnızca hukuki sorunları gündeme getiren bir 

mecra olmanın ötesinde, toplumsal sınıf ayrımlarını pekiştiren ve bu sınıflara özgü 

sorunları görünür kılan bir işlev üstlendiğini gösterir. Üst sınıfın bu tür programlara 



155 
 

katılmaması, sınıf temelli bir ayrımın medya alanındaki yansımalarını güçlendirirken, 

alt sınıfın, ekonomik ve sosyal yetersizliklerinin bir sonucu olarak, toplumsal adalet 

arayışını medyada, daha geniş bir hukuki ve toplumsal bağlamda dile getirmeye 

yöneldiğini ortaya koymaktadır. Bu bağlamda, medya programları, bireylerin sınıfsal 

konumlarına göre şekillenen toplumsal yapıların bir yansıması haline gelirken, aynı 

zamanda, bu programların toplumsal eşitsizlikleri ve hukuki erişim eksikliklerini daha 

görünür kılma işlevi üstlendiği anlaşılmaktadır. 

  



156 
 

𝑖=1 

6. KATILIMCILARIN FREKANS DAĞILIMI 

Bir sınıfa düşen veri sayısına frekans denir, f ile gösterilir. Frekansların toplamı veri 

sayısına eşit olmalıdır. Yani, ∑𝑛    𝑓𝑖 = 𝑛 dir (Arıkan ve Özertem, 2010, s. 4). 

Bu bölümde, verilerin betimsel istatistik yöntemleri çerçevesinde analiz edilmesi 

amacıyla frekans ve yüzdelik dağılımları kullanılmıştır. Katılımcıların mesleklerine 

ilişkin veriler, nitel veri türüne sahip olduğundan dolayı kategorik değişkenler olarak ele 

alınmıştır. 

Verilerin sınıflandırılması aşamasında, katılımcıların beyan ettiği meslek grupları esas 

alınarak farklı kategoriler oluşturulmuştur. Elde edilen veriler, her bir meslek grubunda 

kaç kişinin yer aldığını belirlemek amacıyla frekans analizi yöntemiyle 

değerlendirilmiştir. Frekans dağılımları belirlenirken kapsamlılık ve temsil edilebilirlik 

ilkeleri gözetilmiş, böylece istatistiksel analizlerin güvenilirliği artırılmıştır. 

Bu kısımda kullanılan veriler, 2024 yılının ilk 6 ayı boyunca kadın programları 

izlenerek elde edilmiştir. Programlara katılan bireylerin meslek bilgileri sistematik bir 

şekilde kaydedilmiş ve analiz edilmiştir. Frekans ve yüzde değerleri, her bir meslek 

grubunun toplam içindeki oranını gösterecek şekilde hesaplanmıştır. Yüzdelik değerler 

aşağıdaki formül kullanılarak elde edilmiştir: 

Yüzde=(Kategori Frekansı : Toplam Kişi Sayısı) × 100 

Örneğin, “Ev Hanımı” yüzdesi şu şekilde hesaplanır: 

245 : 291 x 100 = %84.19 

Bu hesaplamalar tüm meslek grupları için uygulanmış ve elde edilen sonuçlar tablolar 

şeklinde gösterilmiştir.  

6.1. Esra Erol’da 

Esra Erol’da programına başvuran bireyler, kendileri ve ilgili olaylara ilişkin bilgileri 

program ekibiyle paylaşmakta ve olayın çözüm süreci boyunca program tarafından 

sağlanan konaklama imkanlarından yararlanmaktadır. Programa mağdur sıfatıyla katılan 

kişiler, yaşadıkları mağduriyeti canlı yayında ayrıntılı bir biçimde aktarmakta ve bu 

anlatımlar doğrultusunda mağduriyetin faili olduğu iddia edilen kişiler kamuya açık bir 

şekilde ifşa edilmektedir. Program formatı gereği, tarafların yüzleşmesi sağlanmakta; 



157 
 

ilgili kişi ya telefon bağlantısıyla canlı yayına katılmakta ya da stüdyoya gelerek 

mağdur sıfatındaki katılımcıyla doğrudan karşı karşıya getirilmektedir. Programın 

sunucusu, olayları aktarmakta, tartışmaları yönlendirmekte ve konuya ilişkin 

yorumlarda bulunmaktadır. Bu süreç, genellikle orta ve alt sosyoekonomik sınıfa 

mensup bireyler üzerinden yürütülmekte olup, bu kesimlerin yaşadığı sosyal ve 

ekonomik sorunlar programın içeriğini büyük ölçüde şekillendirmektedir (Topal, 2022, 

s. 65). 

 

Tablo 6.1. Esra Erol’da 2024 ilk 6 ay katılımcıların eğitim durumu 

Eğitim Durumu Katılımcı Sayısı (f) Yüzde (%) 

İlkokul Mezunu 253 46.5 

Ortaokul Mezunu 147 27 

Lise Mezunu 98 18 

Üniversite Mezunu 28 5.3 

Halen Okumakta 16 3.2 

Toplam 546 100 

 

“Esra Erol’da” programının 2024 yılının ilk altı ayında katılan 546 bireyin eğitim 

düzeylerine ilişkin veriler, katılımcıların büyük çoğunluğunun düşük eğitim seviyesine 

sahip olduğunu göstermektedir. Katılımcıların %46.5’inin ilkokul, %27’sinin ise 

ortaokul mezunu olduğu görülmektedir. Bu durum, toplamda katılımcıların %73.5’inin 

temel eğitim seviyesinde olduğunu ortaya koymaktadır. Lise mezunlarının oranı %18 

olup, üniversite mezunlarının oranı ise yalnızca %5.3’tür. Halen eğitimine devam 

edenlerin oranı ise %3.2 ile sınırlıdır. 

Bu veriler, alt ve orta sınıfa mensup bireylerin programa yoğun katılım sağladığını ve 

kültürel sermaye düzeylerinin görece düşük olduğunu göstermektedir. Pierre 

Bourdieu’nun kültürel sermaye kavramı bağlamında değerlendirildiğinde, düşük eğitim 

seviyesine sahip katılımcılar, medya aracılığıyla daha kolay görünür hale gelmektedir. 

Kültürel sermayesi yüksek bireylerin programlara katılım oranının düşük olması, üst 

sınıfa mensup kişilerin bu tür medya platformlarından uzak durduğunu ve sorunlarını 

daha özel alanlarda çözmeyi tercih ettiklerini göstermektedir. 



158 
 

Programda düşük eğitim düzeyine sahip katılımcıların çoğunlukta olması, sınıfsal 

temsiliyetin medya aracılığıyla nasıl inşa edildiğine dair önemli bir gösterge 

sunmaktadır. Eğitim seviyesi düşük olan katılımcılar, programda mağdur, çaresiz veya 

çözüm arayan bireyler olarak temsil edilmekte; bu durum, alt sınıfa yönelik 

stereotiplerin yeniden üretilmesine yol açmaktadır. Özellikle ilkokul ve ortaokul 

mezunlarının yüksek oranı, sınıfsal eşitsizliklerin eğitim üzerinden nasıl pekiştirildiğini 

ve medyanın bu durumu nasıl görünür kıldığını ortaya koymaktadır. 

Sonuç olarak, “Esra Erol’da” programına katılan bireylerin eğitim düzeylerine ilişkin 

veriler, medyanın alt ve orta sınıf bireyleri nasıl temsil ettiğini ve toplumsal hiyerarşiyi 

nasıl yeniden ürettiğini açık bir biçimde göstermektedir. Bu temsil biçimi, alt sınıf 

bireylerinin mağduriyetlerini dramatize ederken, aynı zamanda toplumsal eşitsizliklerin 

doğal ve kaçınılmaz olduğu algısını pekiştirmektedir. 

6.1.1. Kadın katılımcılar 

Tablo 6.2. Esra Erol’da 2024 ilk 6 ay kadın katılımcı frekans dağılımları  

Kategori Frekans (n) Yüzde (%) 

Ev Hanımı 245 84.19  

İşçi 18 6.19 

Öğrenci 10 3.44 

Fenomen 7 2.41 

Memur 2 0.69 

Emekli 2 0.69 

İşsiz 2 0.69 

Esnaf 2 0.69 

Ses Sanatçısı 1 0.34 

Yönetici 1 0.34 

Futbolcu 1 0.34 

Toplam 291 100 (%) 

 

Tablodaki veriler, Esra Erol’da programının 2024 yılının ilk altı ayındaki kadın 

katılımcılarının sosyoekonomik yapısını detaylı bir şekilde ortaya koymaktadır. Verilere 

göre toplam 291 kadın katılımcının %84,19’unu ev hanımları oluşturmaktadır. Bu oran, 

programın hedef kitlesinin belirli bir sosyoekonomik yapıdan gelen bireyler üzerine 



159 
 

yoğunlaştığını açıkça göstermektedir. Ev hanımlarının bu denli yüksek bir orana sahip 

olması, Türkiye'deki toplumsal cinsiyet rolleri, ekonomik yapı ve medya tercihleriyle 

doğrudan ilişkilidir.  

Geleneksel toplumsal cinsiyet rolleri, kadınların ev içi sorumluluklarını 

önceliklendirmesine ve işgücüne katılım oranlarının düşük kalmasına neden olurken, 

ekonomik yapı da iş piyasasına aktif olarak dâhil olmayan kadınların evde daha fazla 

vakit geçirmesine ve medya araçlarını daha yoğun kullanmasına yol açmaktadır. 

Özellikle televizyon, Türkiye’de ev hanımlarının başlıca bilgi ve eğlence kaynağı olup, 

gündüz kuşağı programları bu kitleye yönelik içeriklerle şekillenmektedir (Çavdar, 

2018, s. 373). Müge Anlı ile Tatlı Sert gibi suç ve adalet temalı programlar, dramatik 

anlatıları ve toplumsal adalet vurgusuyla, ev hanımları için hem duygusal tatmin hem de 

sosyal etkileşim alanı yaratmaktadır  

Türkiye'de kadınların iş gücüne katılım oranı, özellikle ev hanımları açısından oldukça 

düşüktür. TÜİK’in 2022 yılı verilerine göre, kadınların iş gücüne katılım oranı yalnızca 

%30,4 düzeyindedir (TUİK, 2023). Kadınların iş hayatına katılımını engelleyen temel 

faktörler arasında geleneksel toplumsal cinsiyet rolleri, ekonomik bağımlılık ve çocuk 

bakım yükümlülükleri yer almaktadır (Yavuz, 2023, s. 543). Bu bağlamda, Esra Erol’da 

programına katılan kadınların büyük bir kısmının ev hanımı olması, toplumda 

kadınların ekonomik bağımsızlıklarının sınırlı olmasının bir yansıması olarak 

değerlendirilebilir. Program, bu kesimin sorunlarına odaklanarak hem izleyici kitlesini 

genişletmekte hem de belirli bir toplumsal gerçekliğe ayna tutmaktadır. 

Programın katılımcı profili incelendiğinde, işçi (%6,19), öğrenci (%3,44) ve diğer 

kategorilerin (örneğin, fenomen %2,41; memur %0,69) oranlarının oldukça düşük 

olduğu görülmektedir. Bu durum, programın ekonomik açıdan kırılgan ve toplumsal 

görünürlüğü sınırlı olan gruplara öncelik verdiğini göstermektedir. Özellikle ev 

hanımlarının sorunlarının ele alınması, hem bu grubun yaşadığı ekonomik zorluklara 

dikkat çekmekte hem de toplumda bu kesimin daha fazla görünür olmasına olanak 

sağlamaktadır. Örneğin, programda sıkça gündeme gelen aile içi şiddet, boşanma 

süreçleri ve ekonomik bağımlılık gibi konular, genellikle ev hanımlarının yaşadığı temel 

sorunlar arasında yer almaktadır. Bu tür temaların işlenmesi, hem toplumsal farkındalık 

yaratmakta hem de programın izleyici kitlesiyle güçlü bir bağ kurmasını sağlamaktadır. 

Bu bağlamda, kadın programlarına benzer sosyoekonomik sınıftan bireylerin katılım 

göstermesi, medya içeriklerinin hedef kitlenin deneyimleriyle örtüşmesiyle doğrudan 



160 
 

ilişkilidir. Bourdieu’nün habitus kavramı çerçevesinde değerlendirildiğinde, belirli bir 

toplumsal sınıfa ait bireylerin ortak yaşam pratikleri, algıları ve beklentileri, onları 

benzer medya ürünlerine yönlendirmektedir. Özellikle ekonomik bağımlılık, aile içi 

şiddet ve toplumsal cinsiyet eşitsizliği gibi konular, alt ve alt-orta sınıf kadınlarının 

günlük yaşamlarında sıkça karşılaştığı yapısal sorunlar arasında yer almakta ve bu 

durum, onların hem medya tüketim alışkanlıklarını hem de programa katılım 

motivasyonlarını belirlemektedir. Dolayısıyla, kadın programlarının içeriği ile 

katılımcıların sınıfsal aidiyetleri arasındaki bu paralellik, medya ve toplumsal yapı 

arasındaki karşılıklı etkileşimin bir sonucu olarak ortaya çıkmaktadır. 

Televizyon programları ve yayın kuruluşları, izleyici kitlesine en geniş ölçekte hitap 

edebilmek, izlenme oranlarını en üst seviyeye çıkarmak ve izleyici verilerini en yoğun 

şekilde elde edebilmek amacıyla yayın akışlarını stratejik bir biçimde planlamaktadır. 

Türkiye’de özellikle günümüzde, gündüz kuşağı programları büyük ölçüde kadın 

izleyicilere yönelik içeriklere odaklanmıştır. Bu doğrultuda, söz konusu programların 

temel hedef kitlesini ağırlıklı olarak “ev hanımları” oluşturmaktadır. Medyanın 

ekonomik yapıya uygun bir katılımcı profili belirlemesi, programın izlenme oranlarını 

artırma stratejisinin bir parçası olarak değerlendirilebilir. Ev hanımları, televizyon 

izleme alışkanlıkları bakımından diğer sosyoekonomik gruplara kıyasla daha aktif bir 

izleyici kitlesini oluşturmaktadır. Gündüz kuşağı programlarının izleyici kitlesinin 

büyük bir kısmını ev hanımları oluşturmakta, bu da program yapımcılarının içerik 

üretiminde bu gruba öncelik vermesine yol açmaktadır (Ceylan, 2018, s. 2). Esra 

Erol’da programı, bu stratejiyi başarıyla uygulayarak toplumun geniş bir kesimine 

ulaşmayı başarmaktadır. Örneğin, Türkiye’de son yıllarda yapılan medya tüketim 

araştırmalarında, ev hanımlarının televizyon izleme sürelerinin diğer gruplara oranla 

daha uzun olduğu tespit edilmiştir. Bu bağlamda, programın ev hanımları odaklı içeriği, 

izleyici talepleri ve medya tüketim alışkanlıklarıyla doğrudan örtüşmektedir (Etiler ve 

Zengin, 2015, s. 139). Tablo aynı zamanda ekonomik olarak daha güçlü veya toplumsal 

statüsü yüksek bireylerin programa sınırlı oranda katıldığını göstermektedir. 

Fenomenler, memurlar, yöneticiler ve futbolcular gibi grupların her biri yalnızca %0,34 

oranında temsil edilmektedir. Bu durum, programın odaklandığı hedef kitlenin 

toplumun genel ekonomik yapısını yansıtmak yerine, daha çok ekonomik olarak 

dezavantajlı grupları ele aldığını ortaya koymaktadır. Bu strateji, toplumun geniş bir 

kesiminin yaşadığı sorunları görünür kılmak amacıyla bilinçli bir tercih olarak 



161 
 

değerlendirilebilir Örneğin, düşük gelirli bireylerin karşılaştığı ekonomik sıkıntılar ve 

ailevi sorunlar, daha geniş bir izleyici kitlesi tarafından kolaylıkla ilişkilendirilebilecek 

ve empati uyandırıcı bir içerik sunabilecek niteliktedir. Bu tür içerikler, izleyici 

katılımını artırmanın yanı sıra, toplumsal farkındalık yaratma işlevi de görmektedir. 

Ev hanımları dışında, diğer kategorilerin sınırlı temsiliyeti, programın toplumun farklı 

kesimlerine hitap etme kapasitesinin sınırlı olduğunu da göstermektedir. Örneğin, 

yöneticiler ve bilim insanları gibi meslek gruplarına yer verilmemesi, programın daha 

çeşitli bir izleyici kitlesi oluşturma potansiyelini sınırlandırabilir. Bu durum, medya 

temsiliyeti açısından eleştirel bir bakış açısıyla değerlendirilebilir. Toplumun tüm 

kesimlerinin eşit şekilde temsil edilmesi, hem medya içeriklerinin çeşitliliğini artıracak 

hem de toplumun daha geniş bir perspektiften ele alınmasına olanak sağlayacaktır. 

Sonuç olarak, Esra Erol’da programına katılan kadınların profili, Türkiye’deki 

toplumsal ve ekonomik yapının bir yansıması olarak değerlendirilebilir. Ev 

hanımlarının programa yüksek katılım oranı, kadınların ekonomik bağımsızlıklarının 

sınırlı olması ve toplumsal görünürlüğünün artırılmasına olan ihtiyacı gözler önüne 

sermektedir. Programın bu gruba odaklanması, izleyici kitlesiyle güçlü bir bağ kurma 

stratejisi açısından başarılı olmakla birlikte, toplumsal çeşitliliğin temsili açısından 

eksiklikler barındırmaktadır. Gelecekte daha geniş bir sosyoekonomik ve kültürel 

çeşitliliğe yer verilmesi, hem programın toplumsal etkisini artıracak hem de izleyici 

kitlesini çeşitlendirecektir. Bu bağlamda, medya içeriklerinin daha kapsayıcı bir yapıya 

kavuşması, toplumsal bilinç ve farkındalık yaratma süreçlerine daha güçlü bir katkı 

sağlayacaktır. 

6.1.2. Erkek katılımcılar 

Tablo 6.3. Esra Erol’da 2024 ilk 6 ay erkek katılımcı frekans dağılımları 

Kategori Frekans (n) Yüzde (%) 

İşçi 197 77.25 

Emekli 28 10.98 

Çiftçi 8 3.14 

İşsiz 7 2.75 

Esnaf 5 1.96 

Öğrenci 4 1.57 

Memur  3 1.18 

Engelli 1 0.39 

Fabrika Patronu 1 0.39 

Spor Hocası 1 0.39 

Toplam 255 100 



162 
 

Tablodaki veriler, Esra Erol’da programının 2024 yılının ilk altı ayında katılan erkek 

katılımcıların sosyoekonomik yapısını detaylı bir şekilde göstermektedir. Verilere göre 

toplam 255 erkek katılımcının %77,25’i işçi olarak tanımlanmıştır. Bu durum, 

programın hedef kitlesinin belirli bir ekonomik sınıftan gelen bireyler üzerine 

yoğunlaştığını açıkça ortaya koymaktadır. İşçilerin bu kadar yüksek bir oranda temsil 

edilmesi, Türkiye’deki toplumsal ve ekonomik dinamikler ile medya içeriklerinin 

stratejik tercihleri bağlamında değerlendirilebilir.  

Türkiye’de işçilerin toplam istihdam içindeki payı oldukça yüksektir. TÜİK’in 2022 yılı 

verilerine göre, Türkiye’de istihdam edilen erkeklerin önemli bir kısmı mavi yakalı 

işlerde çalışmaktadır. İşçi sınıfının geniş bir kesimi oluşturması, hem ekonomik 

eşitsizliklere hem de bu sınıfın toplumsal görünürlüğüne dair önemli ipuçları 

sunmaktadır (Çımrın vd. diğ., 2023, s. 6). Esra Erol’da programına katılan erkeklerin 

büyük çoğunluğunun işçi olması, ekonomik olarak daha kırılgan ve sorunlara daha açık 

bir grubun temsil edildiğini göstermektedir. İşçilerin yoğunlukta olduğu bu tür 

programlarda, aile içi şiddet, boşanma, nafaka anlaşmazlıkları gibi konular sıkça ele 

alınmakta ve bu durum, izleyici kitlesinin ilgisini çekerek reyting oranlarının 

yükselmesine katkı sağlamaktadır.  

Bu durum, medya endüstrisinin kapitalist dinamikler çerçevesinde şekillendiğini 

göstermektedir. Kapitalist sistemde medya kuruluşları, kâr odaklı bir yapı içinde hareket 

eder ve izleyici kitlesinin ilgisini çekecek içerikler üreterek reklam gelirlerini 

maksimize etmeyi hedefler. Düşük ve orta gelir grubuna mensup bireylerin yoğunlukta 

olduğu bu tür programlar, onların günlük yaşamlarında sıkça karşılaştığı sorunları 

dramatize ederek hem duygusal bağlılık yaratmakta hem de geniş bir izleyici kitlesi 

tarafından tüketilebilir hale gelmektedir. Böylece, medya içerikleri yalnızca toplumsal 

gerçeklikleri yansıtmakla kalmaz, aynı zamanda bu gerçeklikleri piyasa mantığı içinde 

yeniden üreterek kitleleri belirli ekonomik ve ideolojik çerçevelerde yönlendirme işlevi 

görür (Gökmen, 2024, s. 40). 

Emekliler, programda temsil edilen ikinci büyük grup olarak %10,98’lik bir oranla 

dikkat çekmektedir. Türkiye’deki sosyal güvenlik sistemine bağlı olarak emeklilik 

maaşlarının genellikle düşük olması, emeklilerin ekonomik olarak zorluklar yaşamasına 

neden olmaktadır. Bu durum, programın ekonomik sorunları ve ailevi çatışmaları ele 

alan içeriğiyle örtüşmektedir. Özellikle emeklilik sonrası yaşanan ekonomik zorluklar 

ve buna bağlı ailevi gerilimler, bu tür programlarda işlenen hikayelerle sıkça gündeme 



163 
 

gelmektedir. Örneğin, bir emeklinin miras paylaşımı veya çocuklarıyla yaşadığı 

çatışmalar üzerinden işlenen bir hikaye, hem toplumun geniş bir kesiminin dikkatini 

çekmekte hem de programın dramatik içeriğini güçlendirmektedir. 

Çiftçiler (%3,14) ve işsizler (%2,75) gibi diğer gruplar ise daha düşük oranlarla temsil 

edilmiştir. Bu kesimlerin programa katılımı, kırsal kesimdeki sorunların ve işsizlik gibi 

ekonomik problemlerle yüzleşen bireylerin hikayelerine odaklanıldığını göstermektedir. 

Türkiye’de tarım sektörünün giderek daralması ve işsizlik oranlarının yüksekliği, bu 

grupların ekonomik olarak savunmasız durumda olmasına yol açmaktadır. Program, bu 

tür bireyleri davet ederek hem onların sorunlarını görünür kılmakta hem de toplumun bu 

kesimlerinde empati uyandıracak hikayeler sunmaktadır. Örneğin, bir çiftçinin 

topraklarını kaybetme hikayesi veya işsiz bir bireyin ailevi zorluklarla mücadelesi, 

programın dramatik yapısını destekleyen unsurlar olarak öne çıkmaktadır. 

Tabloda dikkat çeken bir diğer husus ise ekonomik ve toplumsal statüsü yüksek 

bireylerin oldukça sınırlı temsiliyete sahip olmasıdır. Fabrika patronu, spor hocası ve 

engelli bireyler gibi kategoriler yalnızca %0,39’luk bir oranla temsil edilmiştir. Bu 

durum, programın izleyici kitlesiyle empati kurabilecek, daha geniş bir toplum 

kesiminin deneyimlerini yansıtan bireylere odaklandığını göstermektedir. Ekonomik ve 

sosyal statü açısından daha üst düzeydeki bireylerin sorunları, toplumun geneli 

tarafından daha az ilişkilendirilebilir bulunduğundan, bu gruplara sınırlı yer verilmiş 

olabilir. Medyada toplumsal çeşitlilik ve temsilin artırılması gerektiği sıkça 

vurgulanmakla birlikte, reyting odaklı yapımların genellikle toplumun geniş 

kesimlerinin ilgisini çekecek hikayelere yönelmesi bir tercih olarak öne çıkmaktadır. 

Esra Erol’da programına benzer ekonomik yapıdan insanların davet edilmesinin temel 

nedenlerinden biri, bu kesimlerin sorunlarının geniş bir kadın izleyici kitlesi tarafından 

kolaylıkla ilişkilendirilebilir olmasıdır. Türkiye’de gündüz kuşağı programlarının 

izleyici kitlesi ağırlıklı olarak ekonomik olarak dezavantajlı bireylerden oluşmaktadır. 

Bu nedenle, programın dramatik yapısının bu kesimlerin hikayeleri üzerinden inşa 

edilmesi, hem izlenme oranlarını artırmakta hem de toplumun ekonomik 

kırılganlıklarını yansıtan bir platform işlevi görmektedir. Örneğin, işçi sınıfından bir 

bireyin ailevi çatışmaları veya ekonomik zorluklarla mücadelesi, toplumun geniş bir 

kesiminde yankı uyandırmakta ve programın izlenirliğini artırmaktadır (Kiraz, 2008, s. 

88). 



164 
 

Sonuç olarak, Esra Erol’da programına katılan erkeklerin sosyoekonomik profili, 

Türkiye’deki toplumsal ve ekonomik yapıların belirli dinamiklerini yansıtmaktadır. İşçi, 

emekli ve çiftçi gibi ekonomik olarak daha kırılgan ve toplumsal görünürlüğü sınırlı 

grupların programa yüksek oranda katılım göstermesi, programın temel hedef kitlesinin 

belirli sosyoekonomik sınıflar ile örtüştüğünü ortaya koymaktadır. Bu durum, bir 

yandan toplumun dezavantajlı kesimlerine dair farkındalık yaratırken, diğer yandan 

izleyici kitlesinin büyük bir bölümünün bu gruplarla özdeşleşmesini sağlayarak 

programın reyting başarısını artırmaktadır. Ancak, medya içeriğinin daha kapsayıcı hale 

getirilmesi ve farklı toplumsal kesimlerin deneyimlerinin de görünür kılınması, 

programın toplumsal işlevselliğini genişletebilir ve medya temsiliyetinde daha dengeli 

bir yapının oluşmasına katkı sağlayabilir. 

6.2. Müge Anlı ile Tatlı Sert 

Müge Anlı ile Tatlı Sert programına, çözüm arayışında olunan olayın tarafları veya 

olayla doğrudan ilişkili olan yakınları tarafından başvuruda bulunulmaktadır. Programa 

katılan bireyler, olayla bağlantılı tanıkların dinlenmesini ve şüpheli olarak 

değerlendirdikleri kişilerin programa davet edilmesini talep ederek sürecin kamuoyuna 

açık bir şekilde ilerlemesini sağlamaktadır. Programın sunumunda, olayların bilinmezlik 

içeren, şaşırtıcı ve öngörülemeyen yönleri vurgulanarak dramatik bir anlatım tercih 

edilmektedir. Teknik ekip, sürecin hem stüdyo ortamında hem de dış mekânda 

koordinasyonunu sağlamakta ve gelişmeleri anlık olarak izleyerek kayıt altına 

almaktadır. Programın haber formatına benzer bir yapıya sahip olması nedeniyle, olayla 

ilgili yeni gelişmeler, alt yazılar ve dijital ekran efektleri aracılığıyla izleyiciye 

sunulmaktadır. Olayın detaylı bir şekilde incelenmesi sürecinde, yayın öncesinde 

program ekibi tarafından mevcut bilgiler derlenerek tanıtım videoları ve ön hazırlık 

materyalleri oluşturulmaktadır. Süreç boyunca tarafların, stüdyoda fiziksel olarak ya da 

çevrimiçi bağlantılar aracılığıyla yüz yüze getirilmesi sağlanmakta ve bu karşılaşmalar 

sorgulama niteliğinde ilerlemektedir. Olayın çözülmesi durumunda, kayıpların 

bulunması, suçluların tespit edilmesi ve ilgili kolluk kuvvetlerine yönlendirilmesi 

sağlanmaktadır. Bu program formatı, çoğunlukla alt ve orta sosyoekonomik sınıfa 

mensup bireylerin katılımıyla şekillenmekte olup, ekonomik ve sosyal dezavantajları 

nedeniyle medyada görünürlük elde etme imkânı kısıtlı olan kesimler tarafından tercih 

edilmektedir. Buna karşılık, sanatçılar ve üst gelir grubuna mensup bireyler, özel 



165 
 

yaşamlarının medyada ifşa edilmesine yönelik hassasiyetleri ve sosyal statülerinin 

korunması kaygıları nedeniyle bu tür programlara katılım göstermemekte, dolayısıyla 

programın hedef kitlesi büyük ölçüde dar gelirli bireylerden oluşmaktadır (Topal, 2022, 

s. 80). Bu durum, programın, toplumsal eşitsizlikleri ve sınıf ayrımlarını derinleştirerek, 

alt ve orta sınıfların, özellikle de düşük gelirli bireylerin, medya aracılığıyla toplumsal 

görünürlük elde etmeye çalıştıkları bir alan haline geldiğini ve üst sınıfların ise bu tür 

kamuya açık mecralardan kaçınarak, sosyal prestijlerini koruma stratejileri 

geliştirdiklerini göstermektedir. 

 

Tablo 6.4. Müge Anlı ile Tatlı Sert 2024 ilk 6 ay katılımcıların eğitim durumu 

Eğitim Durumu Katılımcı Sayısı (f) Yüzde (%) 

İlkokul Mezunu 218 46.1 

Ortaokul Mezunu 129 27.3 

Lise Mezunu 82 17.3 

Üniversite Mezunu 31 6.6 

Halen Okumakta 13 2.7 

Toplam 473 100 

 

473 bireyin eğitim düzeyi dağılımı incelenmiştir. Katılımcıların %46.1’i ilkokul, 

%27.3’ü ortaokul, %17.3’ü lise, %6.6’sı üniversite mezunu olup, %2.7’si halen öğrenim 

görmektedir. Bu veriler, programa katılan bireylerin önemli bir kısmının düşük eğitim 

seviyesine sahip olduğunu göstermektedir. 

Tezin kuramsal çerçevesinde yararlanılan Bourdieu’nun sermaye kavramları 

doğrultusunda değerlendirildiğinde, düşük eğitim seviyesine sahip katılımcıların 

kültürel sermaye bakımından sınırlı kaynaklara sahip olduğu söylenebilir. Özellikle 

ilkokul ve ortaokul mezunlarının yüksek oranı (%73.4), alt ve orta sınıf bireylerin 

programa daha fazla katıldığını göstermektedir. Bu durum, araştırmanın temel 

bulgularından biri olan medyanın alt ve orta sınıf bireyler için bir görünürlük ve destek 

aracı olarak işlev gördüğü sonucunu desteklemektedir. Katılımcılar, hukuki ve sosyal 

sorunlarını medya aracılığıyla çözmeye çalışırken, üst sınıfa ait bireylerin medya 

görünürlüğünden kaçındığı ve sorunlarını daha özel alanlarda çözmeyi tercih ettiği 

görülmektedir. 



166 
 

Eğitim düzeyinin düşük olması, programa katılan bireylerin sosyal sermaye ve simgesel 

sermaye açısından da sınırlı imkanlara sahip olduğunu göstermektedir. Bu kişiler, 

genellikle ailevi ve hukuki meselelerinde çözüm arayışıyla programa başvurmakta ve 

medyayı bir tür kamusal destek alanı olarak kullanmaktadır. Üst sınıf bireylerin düşük 

katılım oranı ise, sahip oldukları ekonomik ve kültürel sermaye sayesinde daha farklı 

çözüm yollarını tercih ettiklerini ortaya koymaktadır. 

Sonuç olarak, “Müge Anlı ile Tatlı Sert” programına katılımda eğitim düzeyinin 

düşüklüğü, medyanın sınıfsal temsiliyetini pekiştirmekte ve gündüz kuşağı 

programlarının daha çok alt ve orta sınıfa hitap ettiğini göstermektedir. Bu bulgu, tez 

çalışmasında medyanın sınıfsal dinamikleri nasıl yeniden ürettiği sorusuna önemli bir 

yanıt sunmaktadır. 

6.2.1. Kadın katılımcılar 

Tablo 6.5. Müge Anlı ile Tatlı Sert 2024 ilk 6 ay kadın katılımcı frekans dağılımları 

Kategori Frekans (n) Yüzde (%) 

Ev Hanımı 195 75,58 

Öğrenci 24 9,30 

İşçi 22 8,53 

Esnaf 4 1,55 

İşsiz 4 1,55 

Çiftçi 3 1,16 

Avukat 2 0,78 

Emekli 1 0,39 

Mali Müşavir 1 0,39 

Engelli 1 0,39 

Fenomen 1 0,39 

Toplam 258 100 

 

 

Tablodaki veriler, Müge Anlı ile Tatlı Sert programının 2024 yılının ilk altı ayında 

kadın katılımcılarının sosyoekonomik yapısını göstermektedir. Toplamda 258 kadının 

katıldığı programda, katılımcıların %75,58’i ev hanımı olarak belirtilmiştir. Bu, 

programın genellikle ekonomik olarak alt ve orta sınıfa mensup bireyleri odağına 



167 
 

aldığını ve toplumsal sorunları bu kesim üzerinden ele aldığını göstermektedir. Bu 

bulgular, programın içeriğinin, toplumun belirli sosyoekonomik sınıflarındaki bireylerin 

yaşadığı zorlukları ve toplumsal sorunları yansıtmak amacıyla bilinçli bir şekilde 

şekillendirildiğini ve bu kesimlere dair farkındalık yaratma işlevi gördüğünü ortaya 

koymaktadır. 

Verilere göre, katılımcıların büyük bir çoğunluğu ev hanımı, öğrenci ve işçi gibi 

ekonomik olarak dezavantajlı veya bağımlı bir statüye sahiptir. Ev hanımlarının yüksek 

oranı (%75,58), Türkiye’deki kadınların ekonomik hayata katılımındaki düşüklüğün ve 

cinsiyet rollerinin toplumsal yapıya etkisinin bir yansımasıdır. TÜİK 2022 verilerine 

göre, Türkiye’de kadınların iş gücüne katılım oranı %30 civarındadır ve ev hanımlığı, 

kadınların büyük bir kısmı için sosyal bir kimlik olarak tanımlanmaktadır (TUİK, 

2023).  Müge Anlı ile Tatlı Sert gibi programlar, genellikle bu kesimin yaşadığı 

sorunları ele alarak toplumun dikkatini çeker. Örneğin, kaybolan bir aile bireyinin 

bulunması veya ailevi bir çatışmanın çözülmesi gibi konular, ev hanımlarının gündelik 

yaşamındaki temel endişelerle doğrudan ilişkilidir. 

Öğrenciler (%9,30) ve işçiler (%8,53), programa katılımda ikinci ve üçüncü sırada yer 

almaktadır. Öğrencilerin temsil edilmesi, genç bireylerin toplumsal sorunlar ve ailevi 

çatışmalarda yaşadığı deneyimlere dikkat çekmektedir. İşçilerin ise ekonomik sorunlar 

ve çalışma hayatının zorlukları bağlamında programa dahil olduğu gözlemlenebilir. 

Türkiye’deki ekonomik eşitsizlikler ve iş gücü piyasasındaki dengesizlikler, bu 

grupların sosyal görünürlüğünü artırmakta ve programın bu sorunları işleyerek daha 

geniş bir izleyici kitlesine ulaşmasını sağlamaktadır. 

Tablodaki bir diğer dikkat çekici bulgu, ekonomik ve sosyal olarak üst sınıfa ait 

bireylerin programa katılım oranının son derece düşük olmasıdır. Mali müşavir, avukat, 

fenomen ve emekli gibi gruplar, toplam katılımcıların yalnızca %1,95’ini 

oluşturmaktadır. Bu durum, programın içeriğinde toplumsal dramayı ön plana çıkaran 

bir stratejinin tercih edildiğini göstermektedir. Ekonomik olarak üst sınıfa mensup 

bireylerin yaşam tarzları, genellikle geniş bir izleyici kitlesi tarafından kolayca 

ilişkilendirilebilecek deneyimlere sahip olmadığından, bu bireylerin hikayeleri, 

programın formatı ve hedef kitlesinin beklentileriyle uyumsuz kabul edilebilir. Bu, 

medya içeriğinin belirli bir sosyoekonomik sınıfın gerçekliklerine odaklanarak, 

toplumsal farkındalık yaratma ve izleyici kitlesiyle duygusal bağ kurma amacını taşıyan 

bilinçli bir tercihtir. 



168 
 

Sanatçılar, iş adamları veya diğer üst sınıf bireyler, genellikle daha magazinsel 

platformlarda kendilerine yer bulmaktadır (Meder ve Çiçek, 2011, s. 75). Bu tür 

bireyler, toplumsal sorunları daha az deneyimlemekte ve medya tarafından dramatik 

hikayelerin aktörleri olarak görülmemektedir. Örneğin, ekonomik olarak daha üst 

düzeyde bir bireyin yaşadığı ailevi bir sorun, toplumun genelinin empati kurabileceği 

bir içerik sunmakta yetersiz kalabilir. Müge Anlı ile Tatlı Sert gibi programlar, alt ve 

orta sınıfın sorunlarına odaklanarak hem toplumsal görünürlüğü artırmayı hem de 

dramatik içerikler sunarak izleyiciyi çekmeyi amaçlamaktadır. 

Bu tür programların temel hedef kitlesi, genellikle gündüz kuşağında televizyon izleyen, 

ekonomik olarak alt ve orta sınıfa mensup bireylerden oluşmaktadır. Bu duruma ev 

hanımlarını örnek olarak verebiliriz. Bu bağlamda, ev hanımlarının beğenileri, talepleri, 

ihtiyaçları ve tercihleri, televizyon programlarının içerik planlamasında, özellikle de 

gündüz kuşağı yayınlarının belirlenmesinde temel bir unsur olarak öne çıkmaktadır. Ev 

hanımlarına hitap eden programlar, yalnızca eğlence unsurlarını değil, aynı zamanda 

izleyici ilgisini çekecek çeşitli içerikleri de içerecek şekilde tasarlanmaktadır. Gündüz 

kuşağının temel izleyici kitlesi olarak görülen ev hanımları, özel alanları olan evlerinde, 

günlük yaşamlarında ihtiyaç duydukları veya merak ettikleri konularda bilgi 

edinebilecekleri programları izlemeyi tercih etmektedir. Bu izleyici grubunun 

televizyonu yoğun şekilde tüketmesi, dikkate değer bir izlenme oranı oluşturmakta ve 

program içeriklerinin belirlenmesinde önemli bir kriter olarak değerlendirilmektedir. 

Toplumun bu kesimi, ekonomik zorluklar, ailevi çatışmalar ve toplumsal dramalarla 

daha fazla ilişkilendirilebilmektedir. Programların reyting başarısında, izleyicinin 

hikayelerle özdeşleşebilme düzeyi kritik bir öneme sahiptir. Örneğin, kaybolan bir aile 

bireyinin bulunma hikayesi veya bir miras çatışmasının çözülmesi, izleyici kitlesi için 

hem tanıdık hem de dikkat çekici bir içerik sunmaktadır (Ceylan, 2018, s. 3).  

Bu bağlamda, gündüz kuşağı programlarının kurgusal olmayan dramatik yapısı, 

özellikle alt ve orta sınıf izleyicilerin kolektif hafızasında yer edinmiş toplumsal ve 

ekonomik meseleleri yeniden üretmekte ve medya aracılığıyla bu kesimlerin gündelik 

hayat pratiklerini şekillendirmektedir. Sanatçılar ve iş adamları gibi üst sınıf bireylerin 

sınırlı temsiliyeti ise programların ekonomik ve kültürel çeşitlilikten ziyade, dramatik 

yoğunluğu yüksek olan hikayelere odaklanma stratejisini benimsemiş olmasından 

kaynaklanmaktadır. Reyting odaklı medya içerikleri, geniş bir izleyici kitlesinin empati 



169 
 

kurabileceği hikayeleri tercih ederek toplumsal görünürlüğü artırmayı ve medya 

tüketimini artırmayı hedeflemektedir. 

Müge Anlı ile Tatlı Sert programına katılan kadınların sosyoekonomik profili, 

Türkiye’deki toplumsal yapının ve medya içeriklerinin ekonomik sınıflar üzerinden 

nasıl şekillendiğini göstermektedir. Ev hanımı, öğrenci ve işçi gibi alt ve orta sınıfa 

mensup bireylerin yoğun temsiliyeti, bu kesimlerin toplumsal sorunlar ve medya 

içeriğiyle ilişkisini açıkça ortaya koymaktadır. Ekonomik olarak üst sınıfa mensup 

bireylerin sınırlı katılımı ise medya içeriklerinde dramatik yoğunluğu yüksek olan 

hikayelere odaklanıldığını göstermektedir. Bu durum, hem izleyici kitlesinin 

beklentilerini karşılamakta hem de toplumsal sorunların görünürlüğünü artırmaktadır. 

Bu süreç, bir yandan toplumsal sorunların görünürlüğünü artırarak bireysel 

mağduriyetleri kamuoyu gündemine taşırken, diğer yandan sınıfsal dinamiklerin 

yeniden üretilmesine ve belirli toplumsal kesimlerin belirli rollerle özdeşleştirilmesine 

yol açmaktadır. Özellikle kadın katılımcılar bağlamında değerlendirildiğinde, programın 

alt ve orta sınıf kadınların yaşadığı mağduriyetleri temsil etme biçimi, toplumsal 

cinsiyet rolleriyle ilgili belirli normları yeniden üretmektedir. Ev hanımları, işçi kadınlar 

ve öğrenciler gibi ekonomik anlamda kırılgan grupların sıkça yer alması, bu 

programların sınıfsal adaletsizlikleri gidermekten ziyade, mevcut toplumsal yapıyı 

pekiştiren bir işlev üstlenmesine neden olmaktadır. 

6.2.2. Erkek katılımcılar 

Tablo 6.6. Müge Anlı ile Tatlı Sert 2024 ilk 6 ay erkek katılımcı frekans dağılımları 

Kategori Frekans (n) Yüzde (%) 

İşçi 146 67,91 

Emekli 26 12,09 

Çiftçi 19 8,84 

Esnaf 10 4,65 

Öğrenci 5 2,33 

İşsiz 3 1,40 

Asker 2 0,93 

Müzisyen 1 0,47 

Jokey 1 0,47 

Engelli 1 0,47 

İmam 1 0,47 

Toplam  215 100 



170 
 

Tablo, Müge Anlı ile Tatlı Sert programına 2024 yılının ilk altı ayında katılan 

erkeklerin sosyoekonomik profilini özetlemektedir. Verilere göre, katılımcıların 

%67,91’i işçi kategorisinde yer alırken, emekliler (%12,09) ve çiftçiler (%8,84) sonraki 

en büyük grupları oluşturmaktadır. Bu durum, programın genellikle alt ve orta sınıfa 

mensup bireyleri kapsadığına işaret etmektedir. İş insanları, sanatçılar veya üst sınıfa 

mensup bireylerin programa katılım oranlarının düşük veya hiç olmaması, hem medya 

içeriği üretimindeki stratejik tercihlerle hem de toplumun bu tür içeriklere yönelik 

ilgisiyle ilişkilendirilebilir.  

Tablodaki verilere göre, programın katılımcı profili ağırlıklı olarak ekonomik olarak 

dezavantajlı ve emek odaklı mesleklerden oluşmaktadır. İşçilerin (%67,91) ağırlıklı 

oranı, Türkiye’deki ekonomik yapının bir yansımasıdır. Türkiye İstatistik Kurumu’nun 

(TÜİK) 2023 verilerine göre, istihdam edilen bireylerin önemli bir kısmı asgari ücretle 

çalışmakta ve işçi sınıfı, geniş bir toplumsal tabanı temsil etmektedir (TUİK, 2023). 

İşçilerin programa katılımındaki yüksek oran, bu kesimin karşılaştığı sorunların hem 

daha yaygın hem de daha dramatik bir şekilde sunulabilmesine olanak tanımaktadır. 

Örneğin, ailevi çatışmalar, iş kazaları, kayıplar ve borç sorunları, bu grubun gündelik 

hayatında sıkça karşılaşılan sorunlardır ve medya içeriklerinde dramatik bir boyut 

kazandırmaktadır. 

Emekli bireylerin (%12,09) katılımı, genellikle yaşlı bireylerin karşılaştığı ailevi 

sorunlar ve bireysel mağduriyetlerle ilişkilendirilebilir. Çiftçiler (%8,84) ve esnaflar 

(%4,65) gibi diğer meslek grupları ise kırsal bölgelerde veya küçük işletmelerde çalışan 

bireylerin yaşadığı ekonomik zorlukları yansıtmaktadır. Bu gruplar, toplumsal 

eşitsizliklerin ve ekonomik güçlüklerin medya içeriğiyle görünür hale getirildiği bir 

temsiliyeti sağlamaktadır. 

Ekonomik olarak üst sınıfa mensup bireylerin kadın programlarına katılım 

göstermemesinin arkasında hem sosyolojik dinamikler hem de medya stratejileri 

yatmaktadır. Sosyolojik açıdan değerlendirildiğinde, üst sınıf bireyler, toplumsal 

statülerini koruma eğiliminde olup, özel yaşamlarının kamusal alanda tartışılmasını 

statü kaybı riski olarak görebilirler. Bu bireyler, sosyal sermayeleri ve ekonomik güçleri 

sayesinde hukuki, özel danışmanlık ve profesyonel destek mekanizmalarına 

erişebildikleri için, yaşadıkları kişisel veya ailevi sorunları medya aracılığıyla çözme 

ihtiyacı hissetmeyebilirler. Medya stratejileri açısından bakıldığında ise, kadın 

programlarının hedef kitlesi ağırlıklı olarak alt ve orta sınıf bireylerden oluştuğundan, 



171 
 

program içeriği bu kesimlerin günlük yaşam pratikleri ve toplumsal sorunları etrafında 

şekillendirilmektedir. Üst sınıfa mensup bireylerin deneyimleri, geniş izleyici kitlesinin 

empati kurabileceği dramatik unsurlardan uzak olduğu için, reyting stratejileri 

doğrultusunda bu gruplara daha az yer verilmekte, yerine ekonomik ve toplumsal olarak 

kırılgan bireylerin hikâyeleri merkeze alınmaktadır. Bu durum, medya endüstrisinin 

kapitalist mantığı çerçevesinde, toplumun daha geniş kesimlerine hitap edebilecek 

içeriklerin üretilmesi yönündeki tercihleriyle örtüşmektedir. 

Alt ve orta sınıfa mensup bireyler, genellikle programın sağladığı yardım ve 

görünürlükten daha fazla fayda sağlama eğilimindedir. Kaybolan bir bireyin bulunması, 

adli bir olayın çözülmesi veya maddi destek sağlanması gibi konular, alt sınıf bireylerin 

hayatında daha fazla önem taşırken, üst sınıf bireyler bu tür sorunları çözmek için 

genellikle farklı kaynaklara sahiptir. Örneğin, bir iş insanı, kaybolan bir aile üyesini 

bulmak için özel dedektiflik hizmetlerinden yararlanabilirken, bir işçi veya çiftçi için bu 

tür hizmetler ekonomik olarak erişilebilir değildir. 

Müge Anlı ile Tatlı Sert gibi programlar, dramatik hikayeler ve toplumsal sorunlara 

odaklanarak izleyici kitlesinin duygusal tepkilerini harekete geçiren bir içerik 

sunmaktadır. Reyting başarısında izleyici kitlesinin hikayelerle özdeşleşme düzeyi 

önemli bir rol oynamaktadır. İşçilerin, çiftçilerin veya emeklilerin yaşadığı sorunlar, 

Türkiye toplumunda daha geniş bir yankı bulmakta ve bu da programın hedef kitlesi 

için çekici bir içerik yaratmaktadır (Bulut, 2020, s. 79). 

Müge Anlı ile Tatlı Sert programına katılan erkeklerin sosyoekonomik profili, 

Türkiye’deki toplumsal eşitsizliklerin medya içeriklerine yansımasını göstermektedir. 

Program, genellikle ekonomik olarak alt ve orta sınıfa mensup bireylerin hikayelerini 

ele alarak hem toplumsal sorunlara dikkat çekmekte hem de izleyici kitlesinin empati 

düzeyini artırmaktadır. Üst sınıfa mensup bireylerin programa dahil edilmemesi, hem 

toplumsal ilişkilendirilebilirlik hem de medyatik stratejilerle açıklanabilir. Ancak, 

medya içeriklerinin toplumsal çeşitliliği yansıtacak şekilde daha kapsayıcı bir hale 

getirilmesi, programların hem toplumsal etki gücünü hem de akademik değerini 

artırabilir. 

6.3. Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme 

Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme programı, içerik yapısı itibarıyla ağırlıklı olarak 

kayıp bireylerin bulunmasına yönelik bir format benimsemektedir. Ancak program, 



172 
 

yalnızca kayıpların aranmasıyla sınırlı kalmayıp, aynı zamanda cinayet vakalarının 

aydınlatılması, dolandırıcılık mağdurlarının haklarını aramalarına yardımcı olunması ve 

benzeri adli ya da toplumsal olayların ele alınması gibi çok yönlü bir işlev 

üstlenmektedir. Programın canlı yayında ele alacağı olaylar, doğrudan başvuran bireyler 

tarafından sunulan bilgiler doğrultusunda belirlenmektedir. Başvuru sahipleri, genellikle 

hukuki süreçlerde yeterli desteği alamayan, adalet arayışını geleneksel kanallar yerine 

medya aracılığıyla sürdürmek isteyen kişilerden oluşmaktadır. Bu durum, programa 

katılan bireylerin büyük ölçüde ekonomik ve toplumsal dezavantajlı gruplardan 

geldiğini ortaya koymaktadır. Alt ve orta sınıfa mensup bireylerin programa yoğun 

katılımı, yalnızca ekonomik yetersizliklerle değil, aynı zamanda hukuk sistemine 

erişimde karşılaşılan yapısal engellerle de ilişkilidir. Hukuki destek alma konusunda 

kaynakları sınırlı olan bireyler, yaşadıkları mağduriyetleri görünür kılmak ve 

kamuoyunun desteğini sağlamak amacıyla medyayı bir aracı olarak kullanmaktadır. Bu 

bağlamda, Didem Arslan Yılmaz ve ekibi, toplumsal sorunları belirli bir dramatik 

çerçevede sunarak, hem izlenebilirliği artırmayı hem de başvuru sahiplerinin iddialarını 

detaylı bir şekilde ele almayı hedeflemektedir. Programın sunucusu, gazeteci kimliğiyle 

olayları ele alarak, olayın farklı boyutlarını tartışmaya açmakta ve stüdyo konukları 

aracılığıyla farklı perspektifler sunmaktadır. Bu süreçte mağdur olarak tanımlanan 

bireylerin anlatıları, uzman görüşleri ve program ekibinin yürüttüğü araştırmalar 

doğrultusunda şekillenmektedir. Programın olay çözme süreçlerinde kolluk 

kuvvetleriyle iş birliği yapması, medya ve hukuk sisteminin iç içe geçtiği bir kamusal 

alan yaratmakta, ancak aynı zamanda adalet mekanizmasının medyatikleşmesine dair 

tartışmaları da beraberinde getirmektedir (Gökmen, 2024, s. 49). 

 

Tablo 6.7. Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme 2024 ilk 6 ay katılımcıların eğitim 

durumu 

Eğitim Durumu Katılımcı Sayısı (f) Yüzde (%) 

İlkokul Mezunu 85 46.7 

Ortaokul Mezunu 47 25.8 

Lise Mezunu 33 18.2 

Üniversite Mezunu 12 6.6 

Halen Okumakta 5 2.7 

Toplam 182 100 



173 
 

 

Verilere göre katılımcıların %46.7’si ilkokul, %25.8’i ortaokul, %18.2’si lise, %6.6’sı 

üniversite mezunu olup %2.7’si ise eğitim hayatına devam etmektedir. Katılımcıların 

yaklaşık üçte ikisinin (%72.5) temel eğitim düzeyine (ilkokul ve ortaokul) sahip olması, 

medya ve sınıf ilişkisine dair önemli göstergeler sunmaktadır. 

Bourdieu’nun sermaye, alan ve habitus kavramları bağlamında değerlendirildiğinde, 

düşük eğitim düzeyine sahip bireylerin sınırlı kültürel sermayeleri nedeniyle çözüm 

arayışlarında medya gibi kamusal platformlara yöneldikleri söylenebilir. Özellikle 

ilkokul mezunlarının oranının %46.7 gibi yüksek bir seviyede olması, alt sınıf bireylerin 

gündüz kuşağı programlarına katılımında belirleyici olan sınıfsal konumlarını 

yansıtmaktadır. Eğitim, Bourdieu’ye göre kültürel sermayenin önemli bir taşıyıcısıdır; 

dolayısıyla düşük eğitim seviyeleri, katılımcıların resmi kurumlardan destek alma 

konusunda sınırlı bilgi ve kaynaklara sahip olmalarına neden olmakta, bu da onları 

sorunlarını medyatik alana taşımaya itmektedir. 

Bulgular, medyanın işlevsel olarak yalnızca bir iletişim aracı olmanın ötesinde, alt ve 

orta sınıf bireyler için bir meşruiyet ve hak arama platformuna dönüştüğünü 

göstermektedir. Katılımcılar, sınırlı ekonomik sermaye ve sosyal sermaye birikimlerini 

medya yoluyla simgesel sermayeye dönüştürme çabasındadır. Bu bağlamda Didem 

Arslan Yılmaz’la Vazgeçme programı, katılımcıların görünürlüğünü artırırken aynı 

zamanda onların toplum içindeki konumlarını ve yaşadıkları sorunların kamusal 

alandaki temsilini pekiştirmektedir. 

Katılımcılar arasında lise ve üniversite mezunlarının daha düşük oranlarda (%18.2 ve 

%6.6) yer alması, eğitim seviyesi arttıkça bireylerin medya üzerinden çözüm arama 

eğilimlerinin azaldığını göstermektedir. Bu durum, üst ve üst-orta sınıf bireylerin sahip 

oldukları kültürel ve ekonomik sermaye aracılığıyla daha mahrem ve kurumsal çözüm 

yollarını tercih ettiklerini ortaya koymaktadır. Buradan hareketle, gündüz kuşağı 

programlarının alan kavramı çerçevesinde, daha çok alt sınıf habitus’una hitap eden bir 

yapıda olduğu söylenebilir. 

Sonuç olarak, Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme programına katılımda eğitim 

düzeyinin düşük olması, medyanın sınıfsal ayrımları nasıl yeniden ürettiğini gösteren 

önemli bir bulgu olarak değerlendirilebilir. Katılımcıların sınırlı sermaye birikimleri, 

onları kamusal alanda seslerini duyurabilecekleri bir mecraya yöneltirken, medya da bu 

talebi reyting ve izleyici ilgisi bağlamında bir içeriğe dönüştürmektedir. Böylece, 



174 
 

televizyon programları yalnızca bir eğlence veya bilgilendirme aracı değil, aynı 

zamanda sınıfsal pratiklerin yeniden üretildiği bir alan olarak işlev görmektedir. Bu 

bağlamda, medya ile sınıf ilişkisi arasındaki dinamik, tezin temel sorunsalına önemli bir 

katkı sunmakta ve kapitalist sistem içinde medyanın toplumsal eşitsizlikleri pekiştirici 

rolünü görünür kılmaktadır. 

6.3.1. Kadın katılımcılar 

Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme programının 2024 yılının ilk altı ayında kadın 

katılımcılarının frekans dağılımını gösteren bu tablo, programın sosyoekonomik 

yapısını ve katılımcı profilini anlamak açısından önemli bir veri sunmaktadır. Verilere 

göre, katılımcıların büyük bir çoğunluğunu ev hanımları (%72,82) oluşturmakta, bunu 

işçiler (%14,56) ve öğrenciler (%9,71) takip etmektedir. İşsizler (%1,94) ve sosyal 

medya fenomenleri (%0,97) gibi diğer grupların oranı ise oldukça düşüktür. Bu dağılım, 

programın katılımcı seçimlerinde genellikle alt ve orta sınıfa mensup bireylerin tercih 

edildiğini açıkça göstermektedir.  

 

Tablo 6.8. Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme 2024 ilk 6 ay kadın katılımcı frekans 

dağılımları 

Kategori Frekans (n) Yüzde (%) 

Ev Hanımı 75 72,82 

İşçi 15 14,56 

Öğrenci 10 9,71 

İşsiz 2 1,94 

Fenomen 1 0,97 

Toplam 103 100 

 

Programın ev hanımları ve işçi sınıfından bireyleri ağırlıklı olarak seçmesi, bu 

kesimlerin toplumun genel yapısını yansıtan ve medya tarafından daha erişilebilir 

bulunan gruplar olmasından kaynaklanmaktadır. Türkiye’de ev hanımları, geniş bir 

nüfusu temsil etmekte ve bu gruptaki bireyler, programlarda sıklıkla aile içi sorunlar, 

kayıplar veya ekonomik sıkıntılar gibi konularla yer almaktadır. Bu tür hikayeler, 

izleyici kitlesinde duygusal bir bağ yaratmakta ve dramatik unsurları ön plana 

çıkarmaktadır. Yapılan araştırmalar, kadın izleyicilerin gündüz kuşağı televizyon 



175 
 

programlarını izleme motivasyonlarının çeşitli sosyo-psikolojik faktörlere dayandığını 

ortaya koymaktadır. Öncelikli motivasyon kaynağı, bireylerin kendi yaşamlarında 

karşılaştıkları sorunların benzerlerine bu programlar aracılığıyla tanıklık etmeleri ve bu 

sayede meraklarını gidererek, yaşanan durumlardan kişisel dersler çıkarmalarıdır. 

Bunun yanı sıra, kayıp yakınlarını bulma, küslerin barışması gibi olayların programa 

konu edilmesi, izleyicilerde duygusal tatmin yaratmakta ve toplumsal dayanışma 

duygusunu pekiştirmektedir. Bu bağlamda, söz konusu programlar bireylere yalnız 

olmadıkları hissini verme işlevi de görmektedir. Ayrıca, bazı kadın izleyiciler, ev 

ortamında zaman geçirecek alternatif faaliyetlerin sınırlı olması nedeniyle bu 

programları bir zaman geçirme aracı olarak tüketmektedir. Bunun yanı sıra, 

televizyonun öğretici yönü de dikkate alındığında, belirli bir kesimin bu programlar 

aracılığıyla yeni bilgiler edindiği belirlenmiştir. Öte yandan, azınlık bir izleyici 

grubunun ise programlarda yer alan çatışma, tartışma ve dramatik unsurları ilgi çekici 

buldukları ve bu sebeple programları takip ettikleri ifade edilmektedir (Çavdar, 2018, s. 

6). 

İşçiler ve öğrenciler gibi diğer kategoriler de benzer şekilde toplumsal eşitsizliklerin ve 

bireysel mağduriyetlerin görünür hale getirilmesine katkıda bulunmaktadır. Örneğin, bir 

işçinin yaşadığı ekonomik zorluklar veya bir öğrencinin eğitim masraflarını 

karşılayamaması gibi hikayeler, toplumun geniş kesimleri tarafından ilişkilendirilebilir 

ve empatinin daha kolay oluşmasını sağlar. 

Medya içeriklerinin temel amacı, geniş bir izleyici kitlesi tarafından tüketilebilir ve 

duygusal olarak etkileyici hikayeler üretmektir (Zafer ve Vardarlıer, 2019, s. 358). Bu 

bağlamda, dramatik unsurların yoğun olduğu alt sınıf hikayeleri, reyting artırıcı bir 

etkiye sahiptir. Örneğin, ev hanımlarının aile içi sorunları, işçilerin ekonomik sıkıntıları 

veya öğrencilerin eğitimle ilgili mücadeleleri, toplumun genel kitlesine hitap eden, 

dramatik boyutu yüksek içeriklerdir. Buna karşılık, üst sınıf bireylerin yaşam tarzları ve 

sorunları, genellikle toplumun çoğunluğu için “ilgi çekici” değil, “erişilemez” bir 

gerçeklik olarak görülür. 

Programın formatı, sosyal eşitsizliklerin ve bireysel mağduriyetlerin dramatik bir 

şekilde ele alınmasını içermektedir (Gökmen, 2024, s. 49). Bu nedenle, alt ve orta sınıfa 

mensup bireylerin hikayeleri, programın ana temasına uygun olarak daha fazla yer 

bulmaktadır. Üst sınıf bireylerin hikayeleri ise genellikle magazinsel veya sansasyonel 



176 
 

boyutta işlenmekte ve bu da Müge Anlı veya Didem Arslan Yılmaz gibi sosyal temalı 

programların formatıyla uyumsuzluk yaratmaktadır. 

Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme programının 2024 yılına ait katılımcı profili, 

Türkiye’deki toplumsal sınıf dinamiklerinin medya içeriklerine nasıl yansıdığını ortaya 

koyan önemli bir örnek teşkil etmektedir. Programda, ev hanımları ve işçiler gibi alt ve 

orta sınıf mensuplarının yoğun temsiliyeti, hem toplumsal yapının belirli kesimlerine 

hitap etme hem de reyting başarısını artırma amacına hizmet eden medya stratejileri 

çerçevesinde değerlendirilebilir. Bu bağlamda, kitle iletişim araçlarının izleyici 

kitlesinin sınıfsal yapısını gözeterek içerik üretmesi, medya alanındaki ekonomik ve 

kültürel sermaye dağılımının belirleyici bir unsuru olarak öne çıkmaktadır. 

Öte yandan, üst sınıfa mensup bireylerin bu tür programlarda temsil edilmemesi, 

yalnızca medya stratejileriyle değil, aynı zamanda toplumsal algılar ve bireysel tercihler 

bağlamında da ele alınmalıdır. Üst sınıf bireylerin bu tür programlara katılım 

göstermemesi, onların toplumsal statülerini koruma eğilimleri ve medya temsillerinin 

statü kaybına yol açabileceği endişesiyle ilişkilendirilebilir. Bu durum, medya 

içeriklerinin toplumsal eşitsizlikleri görünür kılma işlevi gördüğünü, ancak aynı 

zamanda sınıfsal temsiliyeti dar bir perspektifle ele alarak belirli grupları medya 

söylemi dışında bıraktığını göstermektedir. Böylece, medya, sınıfsal ayrışmaları 

pekiştiren bir mekanizma olarak işlev görmektedir. 

6.3.2. Erkek katılımcılar 

Tablo 6.9. Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme 2024 ilk 6 ay erkek katılımcı frekans 

dağılımları 

Kategori Frekans (n) Yüzde (%) 

İşçi 45 56,96 

Emekli 14 17,72 

Çiftçi 7 8,86 

İşsiz 5 6,33 

Esnaf 5 6,33 

Sigortacı 2 2,53 

Asker 1 1,27 

Toplam 79 100 

 



177 
 

Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme programının erkek katılımcılarına ait frekans 

dağılımlarını içeren bu tablo, Türkiye’de popüler televizyon programlarının katılımcı 

profillerini seçerken izlediği stratejilere ışık tutmaktadır. Verilere göre, katılımcıların 

büyük çoğunluğunu işçiler (%56,96) oluştururken, bunu emekliler (%17,72) ve çiftçiler 

(%8,86) takip etmektedir. Diğer meslek grupları olan işsizler (%6,33), esnaflar (%6,33), 

sigortacılar (%2,53) ve askerler (%1,27) ise daha düşük oranlarla temsil edilmektedir. 

Bu tablo, bu tür televizyon programlarının ağırlıklı olarak alt ve orta sınıf bireylere 

odaklandığını ve üst sınıfı kapsam dışında bıraktığını göstermektedir.  

Televizyon programlarında alt ve orta sınıfa mensup bireylerin yoğunlukla temsil 

edilmesi, medya içeriklerinin dramatik yapısı ve toplumsal bağ kurma kapasitesi ile 

doğrudan ilişkilidir. İşçiler, emekliler, çiftçiler ve küçük esnaf gibi grupların yaşadığı 

sorunlar, geniş toplum kesimlerinin günlük hayatlarında karşılaştıkları ya da empati 

kurabilecekleri konuları içermektedir. Bu bireylerin sorunları, ekonomik zorluklardan 

aile içi problemlere kadar toplumun geneline hitap eden dramatik ögeler 

barındırmaktadır. Televizyon programları, bu ögeler üzerinden izleyici ile duygusal bağ 

kurarak yüksek reyting hedeflemektedir (Özgür, 2010, s. 78). 

Bu grupların seçilmesinde önemli rol oynayan bir diğer faktör ise bu bireylerin 

ekonomik yapılarıdır. Alt ve orta sınıfa mensup bireyler, kapitalist sistemde daha geniş 

bir tüketici kitlesini temsil eder. Reklam verenlerin ve medya içerik üreticilerinin 

öncelikli hedefi, bu kitlenin ilgisini çekmek ve tüketim davranışlarını yönlendirmektir 

(Kaya F. , 2018, s. 101). Örneğin, işçilerin yaşadığı iş güvenliği problemleri ya da 

çiftçilerin ekonomik zorlukları, yalnızca programın izlenebilirliğini artırmakla kalmaz, 

aynı zamanda bu kitleye yönelik reklam kampanyalarını etkili kılmak için de bir zemin 

hazırlar. Medyanın, bu hikayeleri dramatize ederek toplumun dikkatini çekmesi ve bu 

hikayeler üzerinden reklam gelirlerini artırması, kapitalist medya ekonomisinin bir 

sonucudur.  

Üst sınıfa mensup bireyler, prestijlerini korumak ve kişisel meselelerini kamuya açık bir 

şekilde tartışmaktan kaçınmak amacıyla bu tür programlardan uzak durmayı tercih eder. 

Kapitalist sistemde üst sınıf bireylerin sorunları genellikle özel kaynaklar ve 

profesyonel desteklerle çözülürken, bu sorunların medyada tartışılmasının sosyal 

statüye zarar verebileceği düşünülmektedir. Dolayısıyla, üst sınıf bireylerin bu tür 

programlarda temsil edilmemesi, yalnızca medya yapımcılarının tercihlerinden değil, 

aynı zamanda bu bireylerin medya ile kurduğu ilişkiden de kaynaklanmaktadır.  



178 
 

Kapitalist ekonomik düzen, medya içeriklerinin üretim ve tüketim süreçlerini doğrudan 

etkileyen bir yapı sunmaktadır. Medya, kapitalist sistem içinde yalnızca bir bilgi 

aktarma aracı olarak değil, aynı zamanda tüketim kültürünü besleyen ve reklam 

gelirlerini maksimize etmeyi amaçlayan bir araç olarak işlev görmektedir. Bu bağlamda, 

televizyon programlarının hedef kitlesini alt ve orta sınıf bireylerden oluşturması, hem 

ekonomik hem de toplumsal nedenlere dayanmaktadır. 

Kapitalist medya düzeni, reklam verenlerin talepleri doğrultusunda şekillenmekte ve 

geniş bir tüketici kitlesine hitap eden içerikleri öncelikli hale getirmektedir. Alt ve orta 

sınıfa yönelik dramatik hikayeler, tüketicinin duygusal bağ kurmasını sağlarken, aynı 

zamanda bu kitlenin dikkatini çekerek reklam gelirlerini artırır (Dursun ve Evirgen, 

2014, s. 131). Bu bağlamda, alt sınıfa yönelik hikayelerin öne çıkarılması, medya 

içeriğinin bir meta olarak ticari başarısını artırma stratejisinin bir parçasıdır. Üst sınıfa 

yönelik içeriklerin ise dar bir kitleye hitap etmesi nedeniyle ekonomik bir avantaj 

sağlamayacağı düşünülmektedir. 

Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme programında erkek katılımcıların mesleki ve sosyal 

dağılımlarını gösteren bu tablo, medya içeriklerinin kapitalist sistem içerisindeki 

işleyişini anlamak açısından önemli bir örnek sunmaktadır. Alt ve orta sınıf bireylerin 

yoğun şekilde temsil edilmesi, bu bireylerin yaşadığı sorunların geniş toplum kesimleri 

tarafından anlaşılabilir ve izlenebilir olmasından kaynaklanmaktadır. Buna karşılık, üst 

sınıfa mensup bireylerin bu tür programlarda yer almaması, hem bu bireylerin medya ile 

kurduğu ilişkiden hem de kapitalist medya ekonomisinin dinamiklerinden 

kaynaklanmaktadır. Bu durum, medya içeriklerinin ekonomik, toplumsal ve sınıfsal 

dinamiklerle nasıl şekillendiğini ve televizyon programlarının, kapitalist sistemin bir 

aracı olarak nasıl işlediğini açıkça ortaya koymaktadır. 

Bu durum, Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme gibi kadın programlarının, özellikle alt 

ve orta sınıf bireylerinin katılımıyla şekillenmesinin, toplumsal eşitsizliklerin ve sınıfsal 

hiyerarşilerin medya aracılığıyla yeniden üretildiğini gösterir. Bu tür programlarda, alt 

sınıfa mensup bireylerin sorunlarının geniş kitleler tarafından izlenebilir ve anlaşılabilir 

olmasından dolayı, söz konusu bireylerin medyada daha fazla temsil edilmesi 

sağlanmaktadır. Ancak, üst sınıf mensuplarının bu tür programlardan uzak durmaları, 

hem sosyal prestijlerini koruma kaygılarından hem de kapitalist medya ekonomisinin 

dinamiklerinden kaynaklanmaktadır. Bu, medyanın, toplumsal sınıflar arasındaki 

mesafeleri pekiştiren bir işlevi yerine getirdiğini ve medya içeriklerinin, sınıf temelli 



179 
 

temsil stratejileri aracılığıyla toplumsal norm ve değerleri yeniden ürettiğini açıkça 

ortaya koymaktadır. Dolayısıyla, alt sınıfın bu tür programlarda yer alması, onların 

toplumsal sorunlarını görünür kılarken, üst sınıfın bu alanlardan uzak durması, medya 

içeriklerinin sınıfsal yapılarla şekillendiğini ve kapitalist medyanın, toplumsal 

eşitsizlikleri nasıl derinleştirdiğini gözler önüne sermektedir. 

6.4. Sınıfsal Temsiliyet 

Gündüz kuşağı kadın programları, Türkiye'deki televizyon yayıncılığı bağlamında, 

özellikle alt ve orta sınıfa mensup bireylerin medya aracılığıyla kamusal görünürlük 

kazandıkları platformlar arasında yer almaktadır. Bu programlara katılım gösteren 

bireylerin büyük çoğunluğu, işçi, emekli, ev hanımı ve işsiz gibi ekonomik açıdan 

dezavantajlı gruplardan oluşmaktadır. Bu durum, söz konusu bireylerin hukuki, 

ekonomik ve sosyal sorunlarını medya aracılığıyla kamusal alana taşıdıklarını ve 

böylece görünürlük elde ettiklerini ortaya koymaktadır. Katılımcıların ortak özellikleri 

arasında genellikle düşük eğitim seviyeleri ve sınırlı kültürel sermayeye sahip olmaları 

öne çıkmaktadır. Bu bağlamda, gündüz kuşağı kadın programlarının bir yandan 

toplumsal farkındalık yaratma potansiyeli taşıdığı, diğer yandan ise alt ve orta sınıf 

bireylerin mağduriyetlerini dramatize ederek televizyon izleyici kitlesinin ilgisini 

çekmeye yönelik bir yapı inşa ettiği gözlemlenmektedir. 

Örneğin, Esra Erol’da programının 19 Mart 2024 tarihli yayınında, 59.32’nci dakikada 

mağdur katılımcının “Bizim hayatımız çok zordu” ifadesini kullanması, yaşanan olayın 

duygusal yönünün ön plana çıkarılması açısından dikkat çekicidir. Bu tür dramatik 

anlatılar, izleyici ile güçlü bir duygusal bağ kurulmasına olanak tanımakta ve programın 

reyting performansını artıran unsurlar arasında yer almaktadır. Bu durum, televizyon 

programlarının yalnızca bireylerin sorunlarını görünür kılma işleviyle sınırlı 

kalmadığını, aynı zamanda dramatizasyon ve duygusal etkileşim aracılığıyla izleyici 

ilgisini sürekli kılmayı hedefleyen bir içerik stratejisi izlediğini göstermektedir. 

Gündüz kuşağı kadın programlarının dikkat çeken bir diğer yönü ise üst sınıfa mensup 

bireylerin bu tür yayınlarda neredeyse hiç yer almamasıdır. Bourdieu'nun sermaye 

yaklaşımı çerçevesinde değerlendirildiğinde, üst sınıf bireylerin sahip oldukları 

ekonomik, kültürel ve sosyal sermaye, onları bu tür medya mecralarından uzak 

tutmaktadır. Üst sınıf, sorunlarını kamusal alanda paylaşmak yerine, özel alanlarda 

çözmeyi tercih ederek medya aracılığıyla görünmez hale gelmektedir. Bu görünmezlik, 



180 
 

sınıfsal sınırların medya aracılığıyla nasıl yeniden üretildiğine dair önemli bir gösterge 

niteliğindedir. Medya, bu yolla üst sınıfın özel yaşamını koruma eğilimini 

meşrulaştırırken, alt ve orta sınıfın sorunlarını kamusal alanda sergileyerek bir tür 

“görsel seyir” nesnesine dönüştürmektedir. Sonuç olarak, gündüz kuşağı kadın 

programları, sınıfsal temsiliyette asimetrik bir yapı sunmakta; alt ve orta sınıf bireylerin 

sorunlarını ekranlara taşıyarak görünür kılarken, üst sınıf bireylerin medya 

görünürlüğünü sınırlandırmaktadır. Bu sınıfsal temsiliyet biçimi, televizyonun yalnızca 

eğlence aracı olmadığını, aynı zamanda toplumsal yapının ve sınıf ilişkilerinin yeniden 

üretildiği bir alan olduğunu ortaya koymaktadır.  

6.5. Medyatik Dramatizasyon 

Gündüz kuşağı kadın programlarının önemli bir unsuru olan medyatik dramatizasyon, 

bireysel trajediler ve hukuki adalet arayışları üzerinden şekillenen yoğun bir duygusal 

anlatım stratejisi olarak dikkat çekmektedir. Program içeriklerinde dramatik unsurların 

öne çıkarılması, izleyici kitlesinin duygusal tepkilerini tetikleyerek programa olan 

bağlılığını artırmaktadır. Bu strateji, izleyicinin yaşanan olaylara yalnızca bir izleyici 

olarak değil, aynı zamanda bir duygu ortağı olarak katılımını sağlamakta ve sınıfsal 

farklılıkların duygusal bir çerçevede görünür kılınmasına yol açmaktadır. 

Örneğin, Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme programının 7 Şubat 2024 tarihli 

yayınının beşinci dakikasında mağdur bireyin “Biz gariban fakir insanız, biz düğün 

yapamadık, çok fakirdik” söylemi, bireysel mağduriyetin medya tarafından nasıl temsil 

edildiğine dair önemli bir örnek teşkil etmektedir. Bu söylem, kişinin ekonomik 

sıkıntılarını vurgulamakla kalmayıp, aynı zamanda izleyicide empati uyandırmaya 

yönelik güçlü bir dramatik unsur olarak işlev görmektedir. Mağduriyet söyleminin bu 

şekilde öne çıkarılması, programın dramatik yapısını güçlendirirken, toplumsal sınıf 

farklılıklarının medya söylemi içinde nasıl yeniden üretildiğini de gözler önüne 

sermektedir. 

Katılımcıların çaresizlik ve mağduriyet anlatılarının sistematik biçimde öne çıkarılması, 

medyanın dramatik söylem oluşturma işlevini ortaya koymaktadır. Bu durum, hem 

bireysel hikâyelerin duygusallaştırılması hem de toplumsal sınıf farklılıklarının doğal ve 

kaçınılmaz olarak sunulmasıyla sınıfsal eşitsizliklerin medya aracılığıyla 

meşrulaştırıldığını göstermektedir. Katılımcıların yaşadığı dramatik olaylar genellikle 

duygusal dil kullanımı, yakın plan çekimler ve ağlama sahneleri gibi görsel ve işitsel 



181 
 

unsurlarla desteklenmektedir. Bu tür dramatik ögeler, izleyicilerin empati kurmasını 

sağlarken, programın reytinglerini artırmak için stratejik bir araç olarak 

kullanılmaktadır. 

Medyatik dramatizasyonun bir diğer önemli yönü de katılımcıların yaşadığı trajedilerin, 

toplumsal norm ve değerler üzerinden ahlaki bir sorgulamaya dönüştürülmesidir. 

Programlarda sıkça görülen bu durum, izleyicilerin yalnızca bir trajediye tanık olmasını 

değil, aynı zamanda bu trajedi üzerinden toplumsal bir yargıya varmasını teşvik 

etmektedir. Bu süreçte medya, yalnızca bilgilendirme işlevi görmekle kalmayıp, aynı 

zamanda toplumsal değerlerin pekiştirilmesi ve sınıfsal normların yeniden üretilmesi 

işlevini de üstlenmektedir. Sonuç olarak, gündüz kuşağı kadın programlarında medyatik 

dramatizasyon, sınıfsal eşitsizliklerin görünür kılınması ve bu eşitsizliklerin duygusal 

bir çerçevede sunularak doğallaştırılması sürecinde merkezi bir rol oynamaktadır.  

Bu bağlamda, gündüz kuşağı kadın programlarının yalnızca bireysel hikâyeleri görünür 

kılma işleviyle sınırlı kalmadığı, aynı zamanda ekonomik dezavantajlı grupların 

yaşadığı sıkıntıların dramatize edilerek medya içeriğine dönüştürüldüğü bir mekanizma 

olarak işlediği söylenebilir. Böylece, bireysel mağduriyetler kolektif bir anlatıya 

evrilerek hem toplumsal farkındalık yaratma potansiyeline sahip olmakta hem de 

televizyon izleyicisinin duygusal tepkisini artırarak programın izlenme oranlarını 

yükselten bir stratejiye dönüşmektedir. 

6.6. Bourdieu’nun Sermaye Kavramları 

Gündüz kuşağı kadın programlarına katılan bireylerin ekonomik sıkıntıları, medya 

söyleminin merkezinde yer almakta ve programların dramatik yapısını besleyen temel 

unsurlar arasında bulunmaktadır. İşsizlik, borçlanma, geçim zorlukları ve sosyal 

yardımlara duyulan ihtiyaç gibi ekonomik sorunlar, alt sınıfa mensup katılımcıların 

medya aracılığıyla görünürlük kazanmalarını sağlamaktadır. Katılımcıların yaşadığı 

ekonomik zorlukların sıkça vurgulanması, izleyicinin duygusal bağ kurmasını 

sağlarken, aynı zamanda alt sınıfın sorunlarının medya üzerinden çözüm arayışı içine 

girdiğini göstermektedir. Bu çözüm arayışı, medyanın bir tür alternatif adalet ve yardım 

mekanizması olarak işlev gördüğüne işaret etmektedir. Bununla birlikte, ekonomik 

sermayesi düşük bireylerin kamusal alanda sorunlarını dile getirmesi, medyanın alt 

sınıfı nasıl temsil ettiğini ve bu temsilin toplumsal algılar üzerindeki etkisini gözler 

önüne sermektedir. 



182 
 

19 Mart 2024 tarihinde yayınlanan Esra Erol’da programında mağdur ailenin, 

yaşadıkları mahallede dışlandıkları ve “kötü bir aile” olarak etiketlendikleri 

belirtilmiştir. Bu durum, ailenin toplumsal sermayesinin zayıfladığını ve içinde 

bulundukları sosyal yapıda marjinalleşme süreci yaşadıklarını göstermektedir. Medya, 

toplumsal sermayesi zayıflayan bireyleri merkeze alarak, onların yaşadığı dramatik 

olayları ekrana taşıyarak geniş bir izleyici kitlesi çekmeyi amaçlamaktadır. Mahalle 

baskısına maruz kalan ailelerin hikâyeleri, izleyicide güçlü duygusal tepkiler 

uyandırmakta ve programın reytinglerini artırmaktadır. Bu sayede medya kuruluşları, 

reklam gelirlerini yükseltirken, toplumdaki sınıfsal eşitsizlikleri dramatize ederek 

kitlelerin ilgisini sürdürmeyi başarmaktadır. 

Programın 44. dakikasında, ailenin geçimini hayvancılıkla sağladıkları ancak ekonomik 

nedenlerden ötürü iflas ettikleri ifade edilmiştir. Ailenin ekonomik sermayesinin kaybı, 

toplumsal statülerinin zayıflamasına neden olmuş ve onların kırılgan hale gelmesini 

hızlandırmıştır. Ekonomik sermayesi zayıflayan bireyler, gündüz kuşağı programlarının 

temel hedef kitlesini oluşturmaktadır. Bu bireyler, yaşadıkları maddi sıkıntılar nedeniyle 

medyada kendilerine sunulan “yardım” ve “çözüm” mekanizmalarına daha fazla ihtiyaç 

duymaktadır. Programlar, “yardımseverlik” ve “çözüm sunma” temalarını ön plana 

çıkararak, hem reytinglerini yükseltmekte hem de sponsorluk ve bağış kampanyaları 

aracılığıyla ek gelir elde etmektedir. Böylece medya, mağdur bireylerin ekonomik 

çöküşünü kendi ekonomik çıkarlarına dönüştürebilmektedir. 

Programın 42. dakikasında, kaybolan bireyin evden yalnızca markete gitmek amacıyla 

çıktığı belirtilmiş ancak geri dönmediği ifade edilmiştir. Bu durum, bireyin sahip olduğu 

sermaye türleri ile yaşadığı çevre arasındaki çatışmayı da yansıtabilir. Eğer birey, 

toplumsal ve ekonomik sermayesi zayıfladığı için ailesine geri dönemeyeceğini 

düşünüyor ya da yaşadığı toplumsal baskının etkisiyle kendini dışlanmış hissediyorsa, 

bu tür olayların meydana gelmesi olasıdır. Kaybolma olayları, medya için büyük ilgi 

çeken konular arasındadır. Bu tür olaylar, toplumsal merakı artırarak izleyiciyi ekran 

başında tutmakta ve programın süresini uzatarak daha fazla reklam geliri elde 

edilmesini sağlamaktadır. Ayrıca, kayıp bireyin bulunması sürecinde medyanın 

“kahraman” rolü üstlenmesi, programın güvenilirliğini artırmakta ve uzun vadede 

izleyici sadakati yaratmaktadır. 

Programlara katılan bireylerin büyük bir kısmının düşük eğitim seviyesine sahip olduğu 

dikkat çekmektedir. Bu durum, Pierre Bourdieu'nun kültürel sermaye kavramı 



183 
 

çerçevesinde değerlendirildiğinde, katılımcıların eğitim ve kültürel birikim 

eksikliklerinin medya tarafından nasıl temsil edildiğini ortaya koymaktadır. Kültürel 

sermayesi düşük olan bireyler, medyada daha kolay görünür hale gelirken, yüksek 

kültürel sermayeye sahip olan üst sınıf bireylerin bu tür programlardan uzak durması, 

sınıfsal hiyerarşinin medya yoluyla yeniden üretilmesine neden olmaktadır. 

Katılımcıların düşük eğitim düzeyleri, programlarda sergilenen konuşma biçimleri, 

beden dili ve olaylara yaklaşım tarzları üzerinden izleyicilere sunulmakta, bu da alt 

sınıfın stereotipleştirilmesine yol açmaktadır. 

Katılımcıların medya aracılığıyla sorunlarını çözme çabalarında sosyal ağların önemli 

bir rol oynadığı görülmektedir. Aile desteği, akraba ilişkileri, komşuluk bağları ve 

arkadaş çevresi gibi sosyal sermaye unsurları, katılımcıların başvurdukları çözüm 

yollarını şekillendirmekte ve medya söyleminde belirgin bir biçimde yer almaktadır. Alt 

sınıf bireylerin karşılaştıkları sorunlarla başa çıkma stratejileri, çoğunlukla dayanışma 

ağları ve informal destek mekanizmaları üzerinden gelişmektedir. Medyada bu sosyal 

ağların vurgulanması, alt sınıfın toplumsal dayanışma ve destek arayışı içinde olduğunu 

göstermekte ve programların dramatik yapısını güçlendirmektedir. Bunun yanı sıra, 

sosyal sermaye unsurlarının medyada öne çıkarılması, izleyicilerin duygusal katılımını 

artırmakta ve katılımcılarla özdeşleşme süreçlerini kolaylaştırmaktadır. 

Sonuç olarak, gündüz kuşağı kadın programları, katılımcıların ekonomik, kültürel ve 

sosyal sermaye profillerini merkeze alarak sınıfsal temsiliyetin medya aracılığıyla nasıl 

yeniden üretildiğini gözler önüne sermektedir. Ekonomik sıkıntıların dramatize 

edilmesi, kültürel sermaye eksikliklerinin sergilenmesi ve sosyal ağların çözüm aracı 

olarak öne çıkarılması, alt sınıfın medya temsillerinde belirleyici faktörler olarak öne 

çıkmaktadır. 

6.7.  İdeolojik Yeniden Üretim 

Gündüz kuşağı kadın programları, yalnızca bireysel hikâyeleri ve toplumsal sorunları 

görünür kılmakla kalmayıp, aynı zamanda mevcut toplumsal yapının ve sınıfsal 

hiyerarşinin ideolojik olarak yeniden üretilmesine hizmet eden bir söylem inşa 

etmektedir. Bu programlar, toplumsal normların pekiştirilmesi ve meşrulaştırılması 

sürecinde medya aracılığıyla etkin bir rol oynamaktadır. Özellikle toplumsal cinsiyet 

rollerinin temsili, programlarda belirgin bir şekilde ortaya çıkmaktadır. Kadınların 

edilgen, duygusal ve mağdur; erkeklerin ise otoriter, koruyucu ve çözüm odaklı bir 



184 
 

pozisyonda sunulması, geleneksel toplumsal cinsiyet normlarının yeniden üretilmesine 

katkı sağlamaktadır. Kadın katılımcılar çoğunlukla korunması gereken birer mağdur 

olarak temsil edilirken, erkekler otorite figürleri ya da sorun çözücüler olarak sahneye 

çıkmaktadır. Bu durum, izleyicilere toplumsal rollerin doğal ve değişmez olduğu 

mesajını vermekte ve toplumsal cinsiyet eşitsizliklerini meşrulaştırmaktadır (Tatoğlu, 

2023, s. 53). 

Sınıfsal temsiliyet açısından bakıldığında, alt sınıfa mensup bireylerin medya söylemi 

içinde mağdur ve çaresiz olarak sunulması, sınıfsal stereotiplerin pekiştirilmesine 

hizmet etmektedir. Katılımcıların yaşadığı ekonomik zorluklar, aile içi çatışmalar ve 

sosyal problemler dramatik bir anlatı üzerinden kurgulanarak izleyiciye aktarılmaktadır. 

Bu temsil biçimi, alt sınıf bireylerini yalnızca sorunların kaynağı ya da kurbanı olarak 

konumlandırırken, çözümün ise daha üst bir otorite (program sunucusu, uzmanlar veya 

kurum temsilcileri) tarafından sağlanacağı mesajını vermektedir. Bu bağlamda, medya 

içerikleri sınıfsal hiyerarşiyi pekiştirerek sosyal eşitsizliklerin doğal bir durum olduğu 

algısını güçlendirmektedir. 

Ayrıca, programlarda sıkça rastlanan söylem kalıpları, alt sınıfa yönelik “çalışkan 

olsalar bu durumda olmazlardı” veya “doğru kararlar verseydiler bu sorunları 

yaşamazlardı” gibi bireysel sorumluluk vurgusunu öne çıkaran bir anlayışı 

yansıtmaktadır. Bu tür söylemler, yapısal ve sistematik sorunları göz ardı ederek, 

sınıfsal eşitsizlikleri bireysel başarısızlık ve sorumsuzluk üzerinden açıklama 

eğilimindedir. Böylece medya, sınıfsal adaletsizliklerin sorgulanmasını engelleyerek, 

mevcut sosyal düzenin devamlılığına katkıda bulunmaktadır. Sonuç olarak, gündüz 

kuşağı kadın programları aracılığıyla üretilen ideolojik söylemler; toplumsal cinsiyet 

rolleri, sınıfsal stereotipler ve sosyal hiyerarşiler üzerinden mevcut toplumsal yapının 

meşrulaştırılmasına hizmet etmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 



185 
 

7. BULGULAR 

Bu bölümde, tez çalışması kapsamında gerçekleştirilen analizlerden elde edilen temel 

bulgular ayrıntılı bir şekilde sunulacaktır. Bulgular, programlara katılan bireylerin 

sınıfsal konumları, medya içeriklerinin dramatizasyonu ve ideolojik etkileri bağlamında 

değerlendirilmiştir. 

Araştırma kapsamında incelenen gündüz kuşağı programları, özellikle alt ve orta sınıf 

bireylerin yoğun katılım gösterdiği bir medya alanı olarak dikkat çekmektedir. Katılımcı 

profilleri incelendiğinde, eğitim seviyesi düşük, ekonomik olarak dezavantajlı bireylerin 

bu programlara daha fazla katılım gösterdiği tespit edilmiştir. Öte yandan, üst sınıf 

bireylerin bu tür medya içeriklerinden uzak durduğu görülmektedir. Bu durum, sınıfsal 

ayrımların medya aracılığıyla nasıl pekiştirildiğini gösteren önemli bir bulgu olarak 

değerlendirilmiştir. 

Gündüz kuşağı kadın programlarının konularına ve katılımcı profillerine dair yapılan 

analizlerde, genellikle ekonomik olarak dezavantajlı gruplardan gelen bireylerin tercih 

edildiği görülmektedir. Bu bireyler, hukuki, sosyal ve ekonomik destek arayışı içinde 

olup, bu programları bir çözüm platformu olarak görmektedirler. Ancak, medya, bu 

bireyleri bir çözüm aracı olarak görmekten çok, reyting kaygısıyla ele almakta ve 

onların hikâyelerini dramatik unsurlarla sunarak izleyici ilgisini artırmaktadır. Alt ve 

orta sınıf bireylerin programa daha fazla yönelmesi, onların ekonomik sermaye 

eksiklikleri ve sosyal desteğe duydukları ihtiyaçla ilişkilidir. Bu durum, medya 

endüstrisinin bilinçli bir stratejisi olup, özellikle belirli sosyoekonomik grupları hedef 

alarak içerik üretildiğini göstermektedir. 

Bourdieu’nun sermaye, alan ve habitus kavramları çerçevesinde yapılan analizler, bu 

programlara katılan bireylerin ekonomik ve kültürel sermaye açısından dezavantajlı 

olduklarını göstermektedir. Ekonomik sermaye eksikliği, bireylerin hukuki ve sosyal 

destek arayışlarını medya aracılığıyla gerçekleştirme ihtiyacını doğurmaktadır. Kültürel 

sermaye eksikliği, katılımcıların geleneksel medya platformlarında kendilerini ifade 

edebilecekleri alanların sınırlı olmasıyla bağlantılıdır. Bu bireyler, sorunlarını 

çözebilecek kurumsal kanallara ulaşmada zorluk çektikleri için, medya platformlarını 

bir çözüm alanı olarak görmektedirler. Bu süreç, medya içeriklerinin sınıfsal ayrımları 

yeniden üretmesini sağlamakta ve toplumsal eşitsizlikleri pekiştiren bir yapıyı 

beraberinde getirmektedir. 



186 
 

Gündüz kuşağı kadın programlarında sunulan hikâyeler, izleyicilere alt ve orta sınıf 

bireylerin sürekli olarak kriz ve sorunlarla boğuştuğu, üst sınıf bireylerin ise bu tür 

olaylardan uzak olduğu mesajını vermektedir. Medya, bu anlatıyı bilinçli olarak 

sürdürerek, alt ve orta sınıf bireyleri edilgen, yardıma muhtaç ve çaresiz olarak 

göstermekte, böylece toplumsal sınıf algısını şekillendirmektedir. Kapitalist medya 

düzeni, bu tür bireyleri televizyon ekranına taşıyarak, izleyicilerde bir duygusal bağ 

kurmayı ve böylece izlenme oranlarını artırmayı hedeflemektedir. Bu durum, medyanın 

yalnızca bir eğlence aracı olmadığı, aynı zamanda toplumsal yapıları şekillendiren ve 

sınıfsal farkları derinleştiren bir ideolojik aygıt olduğunu ortaya koymaktadır. 

Kadın programlarının bilinçli olarak alt ve orta sınıftan bireyleri seçmesi, programların 

izlenme oranlarını artırmak için kullanılan bir strateji olmasının yanı sıra, medya 

sektörünün genel işleyiş dinamikleriyle de doğrudan bağlantılıdır. Kapitalist medya 

düzeninde, televizyon programları, hedef kitlelerinin beklenti ve duygularını manipüle 

ederek, onların ilgisini çekmeye çalışmaktadır. Alt ve orta sınıf bireylerin yaşadıkları 

dramatik olaylar, medyanın reyting kaygısıyla yönlendirdiği içeriklerde ana unsur 

olarak kullanılmaktadır. Medya, bu bireyleri yalnızca birer hikâye unsuru olarak 

görmekte, onların yaşam koşullarının iyileştirilmesi ya da toplumsal eşitsizliklerin 

giderilmesi konusunda herhangi bir katkı sunmamaktadır. 

Çalışmanın temel bulguları, gündüz kuşağı kadın programlarının belirli sınıfsal 

yapıların görünürlüğünü artırırken, aynı zamanda bu yapıları belirli kalıplar içerisinde 

sunduğunu göstermektedir. Katılımcı profilleri incelendiğinde, programlara ağırlıklı 

olarak dar ve orta gelirli bireylerin katıldığı, özellikle ekonomik ve kültürel sermayesi 

düşük bireylerin programlarda daha fazla temsil edildiği tespit edilmiştir. Bu durum, 

medyanın belirli sınıfsal temsilleri sürekli olarak yeniden üretmesine ve alt sınıfları 

belirli anlatılar çerçevesinde konumlandırmasına neden olmaktadır. Programlar, 

katılımcıları mağduriyet, suç veya skandal unsurları üzerinden dramatik bir biçimde 

sunarak, belirli bir izleyici kitlesini hedeflemekte ve onların algılarını 

şekillendirmektedir. Bu sunum biçimi, toplumsal eşitsizliklerin doğal bir durum olarak 

algılanmasına ve meşrulaştırılmasına katkı sağlamaktadır. 

İncelenen vaka analizleri, sermaye türlerinin bireylerin medya içerisindeki konumlarını 

nasıl belirlediğini ortaya koymuştur. Bourdieu’nun kavramsal çerçevesine göre, 

bireylerin ekonomik, kültürel ve sosyal sermaye düzeyleri, medya içerisinde nasıl temsil 

edildiklerini ve hangi anlatılar içerisinde sunulduklarını belirlemektedir. Özellikle düşük 



187 
 

kültürel ve ekonomik sermayeye sahip bireyler, programlarda edilgen, yardıma muhtaç 

ya da toplum dışına itilmiş figürler olarak sunulurken, daha yüksek sermayeye sahip 

bireyler genellikle otorite figürleri veya uzmanlar olarak konumlandırılmaktadır. Bu 

durum, toplumsal sınıfların medya aracılığıyla nasıl yeniden üretildiğini gözler önüne 

sermektedir. 

Yapılan frekans analizi sonuçları ise, kadın programlarının katılımcı profillerinin büyük 

ölçüde belirli meslek gruplarına mensup bireylerden oluştuğunu göstermektedir. 

Özellikle ev hanımları, işçiler ve işsiz bireyler gibi ekonomik açıdan kırılgan kesimlerin 

bu programlara daha fazla katılım sağladığı tespit edilmiştir. Kadın programlarının, 

toplumun dezavantajlı kesimlerine ses verme iddiasında bulunmasına rağmen, gerçekte 

bu kesimleri belirli sınıfsal kalıplar içerisine hapsettiği ve toplumsal hiyerarşiyi yeniden 

ürettiği görülmektedir. Programların reyting kaygıları doğrultusunda oluşturduğu 

içerikler, sınıfsal ayrımları pekiştiren ve mevcut statükoyu koruyan bir yapı 

oluşturmaktadır. 

Sonuç olarak, gündüz kuşağı kadın programlarının bilinçli biçimde alt ve orta sınıftan 

bireyleri seçerek ekranlara taşıması, kapitalist medya düzeninin işleyiş dinamikleri 

bağlamında değerlendirilmelidir. Bu programlar, ekonomik ve kültürel sermayesi sınırlı 

bireyleri görünür kılmakla birlikte, onları kendi yapısal koşulları içerisinde yeniden 

konumlandırarak, sorunlarını birer reyting ve tüketim nesnesine dönüştürmektedir. 

Medya endüstrisi, alt ve orta sınıftan bireylerin yaşadığı adaletsizlik, mağduriyet ve 

çatışmaları dramatize ederek, bu bireylerin kişisel trajedilerini kitlesel bir izleme 

nesnesi haline getirmekte ve böylece hem kendi ekonomik çıkarlarını maksimize 

etmekte hem de mevcut toplumsal sınıf ayrımlarını yeniden üretmektedir. 

Bu durum, televizyonun yalnızca bir eğlence platformu olmanın ötesinde, ideolojik bir 

aygıt olarak işlev gördüğünü; sınıfsal yapıları pekiştirdiğini, bireysel sorunları yapısal 

eşitsizliklerden bağımsızlaştırarak bireysel başarısızlık hikâyeleri haline getirdiğini ve 

böylelikle toplumsal statükonun sürdürülmesine katkıda bulunduğunu göstermektedir. 

Elde edilen bulgular, medya temsillerinin, toplumsal gerçeklikleri yeniden inşa eden ve 

izleyiciyi belirli bir sınıfsal ve kültürel bakış açısına yönlendiren bir ideolojik 

mekanizma işlevi gördüğüne işaret etmektedir. Bu bağlamda, gündüz kuşağı kadın 

programlarının içerik üretim pratikleri ve sunum biçimleri, toplumsal eşitsizliklerin 

medya yoluyla nasıl yeniden üretildiğini ve görünüşte bireysel hikâyeler üzerinden nasıl 



188 
 

kolektif bir sınıfsal deneyim alanı oluşturulduğunu anlamak açısından kritik bir örnek 

sunmaktadır. 

 

Araştırmanın bulguları özetle şu şekildedir: 

 Gündüz kuşağı kadın programlarına genellikle alt ve orta sınıf bireyler 

katılmaktadır. 

 Katılımcıların çoğunluğu düşük eğitim seviyesine ve ekonomik dezavantaja sahiptir. 

 Üst sınıf bireylerin bu tür programlara katılımı oldukça düşüktür. 

 Medya, alt ve orta sınıf bireyleri reyting kaygısıyla dramatik içeriklerde 

kullanmaktadır. 

 Ekonomik ve sosyal destek arayışı içinde olan bireyler bu programları bir çözüm 

alanı olarak görmektedir. 

 Medya, bu bireyleri çözüme değil, hikâyelerinin izlenebilirliğine odaklanarak 

sunmaktadır. 

 Katılımcıların ekonomik sermaye eksikliği, onları medya desteği aramaya 

yönlendirmektedir. 

 Kültürel sermaye eksikliği, bireylerin kendilerini ifade edebileceği mecraları 

sınırlandırmaktadır. 

 Medya platformları, kurumsal çözüm kanallarına erişemeyen bireyler için alternatif 

bir alan haline gelmektedir. 

 Bu programlar, sınıfsal ayrımları görünür kılmakla birlikte bu ayrımları dramatize 

ederek pekiştirmektedir. 

 Gündüz kuşağı programları, alt ve orta sınıf bireyleri kriz ve mağduriyet temalarıyla 

sunmaktadır. 

 Üst sınıf bireyler bu tür içeriklerde ya yer almamaktadır ya da otorite figürü olarak 

temsil edilmektedir. 

 Medya, alt ve orta sınıf bireyleri edilgen ve yardıma muhtaç olarak 

konumlandırmaktadır. 

  



189 
 

8. SONUÇ 

Medyanın, toplumsal yapıların inşasında ve sürdürülebilirliğinde oynadığı rol göz 

önünde bulundurulduğunda, televizyon programlarının sadece birer eğlence unsuru 

değil, aynı zamanda toplumsal hiyerarşileri pekiştiren ideolojik araçlar olduğu 

görülmektedir. Çalışmada, Pierre Bourdieu’nun sermaye, alan ve habitus kavramları 

çerçevesinde üç popüler kadın programı detaylı bir şekilde analiz edilmiştir. Bu 

bağlamda, çalışmada frekans dağılımı yöntemi de kullanılarak programlara katılan 

bireylerin meslek bilgileri ve eğitim bilgileri değerlendirilmiş ve medya içeriklerinin 

sınıfsal dinamiklerle nasıl ilişkilendirildiği tartışılmıştır.  

Kadın programlarının bilinçli olarak alt ve orta sınıftan bireyleri seçmesi, kapitalist 

medya endüstrisinin sistematik bir stratejisinin parçasıdır. Medya, toplumun en hassas 

ve kırılgan kesimlerini kullanarak hem dramatik bir anlatı yaratmakta hem de geniş bir 

izleyici kitlesini kendisine bağlamaktadır. Ekonomik sıkıntılarla mücadele eden, eğitimi 

sınırlı bireyler, kendilerini ifade etme ve seslerini duyurma fırsatını medya aracılığıyla 

elde etmeye çalışmaktadır. Bu bağlamda, medya, katılımcıların kişisel dramlarını kârlı 

bir iş modeline dönüştürmekte ve bu bireyleri ekonomik kazanç sağlamak için 

kullanmaktadır. 

Medyanın ekonomik olarak dezavantajlı bireyleri bilinçli olarak seçmesinin arkasında, 

kapitalist medya düzeninin amacı yer almaktadır. Kapitalist medya düzeni, düşük gelirli 

bireylerin yaşadığı sorunları dramatize ederek ve onların yaşam mücadelelerini görünür 

kılarak reyting elde etmektedir. Ancak bu süreçte, toplumsal sınıf farklılıklarının 

pekiştirildiği ve alt sınıf bireylerin sürekli olarak mağdur ve çaresiz olarak 

konumlandırıldığı bir medya söylemi üretilmektedir. 

Çalışmanın genel çerçevesi değerlendirildiğinde, televizyonun yalnızca bir eğlence ve 

boş zaman geçirme aracı olmanın ötesinde, toplumsal yapıları şekillendiren, mevcut 

sınıfsal ayrımları pekiştiren ve bu ayrımları ideolojik olarak meşrulaştıran güçlü bir araç 

olduğu açıkça ortaya konmuştur. Özellikle gündüz kuşağı kadın programları, belirli 

toplumsal grupların –çoğunlukla alt ve orta sınıftan gelen bireylerin– görünürlüğünü 

artırmakta; ancak bu görünürlük, bu bireylerin sınıfsal konumlarını sabitleyen, onları 

belirli kalıplara hapseden anlatılar üzerinden gerçekleştirilmektedir. Program 

içeriklerinin detaylı incelenmesi, medyada temsil edilen figürlerin, ekonomik, kültürel 



190 
 

ve sosyal sermaye düzeylerine göre farklı şekillerde kurgulandığını ve bu kurguların 

izleyici kitlesinin sınıfsal algılarını belirgin şekilde etkilediğini göstermektedir. 

Bu bağlamda, kadın programları bir yandan “mağdur”, “suçlu” ya da “yardıma muhtaç” 

gibi kategoriler üzerinden bireyleri sınıflandırırken, diğer yandan bu temsiller 

aracılığıyla mevcut toplumsal düzenin ve sınıfsal hiyerarşinin doğal ve değişmez olduğu 

yönünde ideolojik bir mesaj üretmektedir. Böylece televizyon, bireysel hikâyeleri 

toplumsal bağlamından kopararak sunarken, aynı zamanda izleyiciyi belirli sınıfsal 

normlar ve değerler doğrultusunda konumlandırmakta ve yönlendirmektedir. 

Çalışmanın bulguları, medya içeriklerinin eleştirel bir gözle analiz edilmesinin, 

toplumsal eşitsizliklerin ve sınıfsal ayrımların görünür kılınması açısından ne kadar 

önemli olduğunu bir kez daha gözler önüne sermektedir. Bu doğrultuda, gelecekte 

yapılacak çalışmaların, farklı medya türlerinde ve dijital platformlarda sınıfsal 

temsiliyetin nasıl dönüştüğünü inceleyerek bu ideolojik işleyişin yeni biçimlerini açığa 

çıkarması, medya ve toplum ilişkisine dair daha kapsamlı teorik modellerin 

geliştirilmesine katkı sağlayacaktır. 

Bu bağlamda, yürütülen çalışma, medya ve toplumsal sınıf ilişkilerinin eleştirel bir 

perspektifle ele alınması gerektiğini güçlü bir biçimde ortaya koymaktadır. 

Araştırmanın bulguları, medyanın yalnızca bireysel hikâyeleri görünür kılmakla 

kalmayıp, aynı zamanda sınıfsal eşitsizlikleri yeniden üretme ve meşrulaştırma işlevi 

gördüğünü göstermektedir. Bu durum, medya analizlerinde sınıf temelli okumaların ne 

denli kritik olduğunu bir kez daha doğrulamaktadır. Gelecekte gerçekleştirilecek 

çalışmaların, yalnızca gündüz kuşağı programlarıyla sınırlı kalmayıp, farklı televizyon 

formatlarının, dijital medya platformlarının ve sosyal medyanın içerik üretim 

pratiklerini de kapsayacak şekilde genişletilmesi, toplumsal eşitsizliklerin medya 

aracılığıyla nasıl inşa edildiğine ve yeniden üretildiğine dair daha kapsamlı ve 

derinlemesine çıkarımlar yapılmasına imkân sağlayacaktır. 

Ayrıca, medya içeriklerinin söylem analizi, temsil biçimleri ve izleyici alımlama 

süreçleri üzerinden çok katmanlı analizler gerçekleştirilmesi, sınıfsal temsiliyetin farklı 

mecralardaki tezahürlerini anlamak açısından önemli bir zemin oluşturacaktır. Özellikle 

yeni medya ortamlarında değişen temsiliyet dinamiklerinin, sınıfsal yapıların 

dönüşümüyle nasıl etkileşime geçtiği ve bu dönüşümün hangi ideolojik mekanizmalarla 

desteklendiği gibi soruların da ilerleyen araştırmaların gündeminde olması gerektiği 

değerlendirilmektedir. Bu çalışma, medya ve toplumsal yapılar arasındaki karmaşık 



191 
 

ilişkinin anlaşılmasına yönelik özgün bir katkı sunmakta; medya analizlerinde sınıfsal 

eleştirinin merkezî bir yer işgal etmesi gerektiğini vurgulayarak, alan yazına eleştirel bir 

perspektiften yaklaşmanın önemini bir kez daha gözler önüne sermektedir. 

Sonuç olarak, bu çalışma, medyanın toplumsal sınıf ilişkilerinin inşasında oynadığı rolü 

görünür kılarak, medya metinlerinin yalnızca içerik düzeyinde değil, aynı zamanda 

üretim, temsil ve alımlama süreçleri bağlamında da eleştirel bir şekilde analiz edilmesi 

gerektiğini ortaya koymaktadır. Televizyon programları, özellikle gündüz kuşağı kadın 

programları, sınıfsal eşitsizliklerin kültürel üretim süreçleri içerisinde nasıl yeniden 

üretildiğini ve izleyici nezdinde nasıl meşrulaştırıldığını göstermesi bakımından önemli 

bir örnek teşkil etmektedir. Medya, bireysel hikâyeler üzerinden yürüttüğü temsiliyet 

stratejileriyle, sınıfsal kimlikleri belirli normlara indirgemekte ve böylelikle mevcut 

toplumsal düzenin sürekliliğini sağlama işlevi görmektedir. 

Bu bağlamda, çalışmanın ulaştığı sonuçlar, medya analizlerinde eleştirel sınıf 

perspektifinin gerekliliğini bir kez daha teyit etmektedir. Gelecekte yapılacak 

araştırmaların, medya ve sınıf ilişkisini farklı bağlamlar ve değişen medya ortamları 

çerçevesinde ele alarak, daha geniş bir teorik çerçeve geliştirmesi gereklidir. Özellikle 

dijitalleşmenin hız kazandığı günümüzde, yeni medya platformlarının sınıfsal 

temsiliyeti nasıl dönüştürdüğünü, hangi yeni eşitsizlik biçimlerini ortaya çıkardığını ve 

bu süreçlerin hangi ideolojik mekanizmalarla işlediğini araştırmak, medya çalışmalarına 

önemli katkılar sağlayacaktır. Bu doğrultuda, medya ve toplumsal yapı arasındaki 

ilişkileri eleştirel bir bakış açısıyla irdeleyen çalışmaların çoğalması, hem akademik 

literatüre hem de toplumsal farkındalığa önemli ölçüde katkıda bulunacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



192 
 

KAYNAKÇA 

Akdağ, M. (2020). Medya-siyaset ilişkisi bağlamında Türkiye'de siyasetin medya alanındaki 

düzenlemeleri üzerine bir inceleme. Erciyes İletişim Dergisi, 5(4), 1173–1197. 

Akyıldız, F. (2019). Habere ulaşmada geleneksel medyadan yeni medyaya geçiş [Yüksek lisans 

tezi, İstanbul Üniversitesi].  

Almasoodi, A. T. (2021). Habere ulaşmada geleneksel medyadan yeni medyaya geçiş [Yüksek 

lisans tezi, İstanbul Gelişim Üniversitesi].  

Alp, H., Yaman, H., & Subaşı, K. (2021). Ignacio Ramonet’in Medyanın zorbalığı kitabında yer 

alan kavramlar özelinde ATV sabah kuşağında yayınlanan Esra Erol'da ve Müge Anlı ile 

Tatlı Sert isimli programların analizi. Premium Sosyal Bilimler Dergisi, 3(2), 327–336. 

Alptekin, M. Y. (2015). Kapitalizmin ortaya çıkışı: Jeo-kültürel yaklaşım. Karadeniz Teknik 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 7(13), 231–241. 

Amman, M. T. (1995). Sosyal tabakalaşma ve günümüz Fransız sosyolojisinin yaklaşımları. 

İstanbul Üniversitesi Yayınları 

Arık, M. B. (2004). “Medya ve kültür” çalışmaları kapsamında kültürel çalışmalar ekolüne bir 

bakış. In A. M. Işık et al. (Eds.), Medyada yeni yaklaşımlar (ss. 83–104). Eğitim Kitabevi 

Arslan, E. (2022). Kapitalizm ve tüketim kültürü: Tüketimde entropik kapsam ve motivasyon 

dinamikleri [Yüksek lisans tezi, On Dokuz Mayıs Üniversitesi].  

Arslan, M. (24 Aralık 2013). Mutlak ve nispi artı değer. Kapitali Anlama. 

https://kapitalianlama.blogspot.com/2013/12/mutlak-ve-nispi-art-deger.html 

Arslan, M. Y., & Demir, Z. (2017). Yaşam boyu öğrenmede televizyonun rolü bağlamında bir 

gündüz kuşağı programı: Gülben. Meriç Uluslararası Sosyal ve Stratejik Araştırmalar 

Dergisi, 1(1), 32–44. 

Arun, Ö. (2014). İnce zevkler – Olağan beğeniler: Çağdaş Türkiye’de kültürel eşitsizliğin 

yansımaları. Cogito, 78, 167–191. 

Aslan, E. A. (2019). Kültürel sermaye ve sınıf içi farklılaşma: Orta sınıfların kültürel sermaye 

yatırımı olarak özel okul tercihleri [Yüksek lisans tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi].  

Atar, G. M., & İspir, N. (2019). Geleneksel ve sosyal medyada reklama yönelik tutum ve 

reklam değeri arasındaki ilişkinin karşılaştırılması. Akdeniz İletişim Dergisi, 1(31), 305–

322. 

https://kapitalianlama.blogspot.com/2013/12/mutlak-ve-nispi-art-deger.html


193 
 

Aydoğan, P. D. (2016). Yeni medya düzeni ve dijital habercilik: Kaynak ve alıcı bağlamında bir 

araştırma [Yüksek lisans tezi, Ege Üniversitesi].  

Aytekin, Ç. (2012). Yeni medya. Anahtar Kitaplar 

Bahçecioğlu, E. H. (2021). Retoriğin temel unsurları olan ethos–pathos–logos perspektifinden 

ikna sanatının kullanışı: Müge Anlı örneği. Aksaray İletişim Dergisi, 1(1), 16–42. 

Baltacı, A. (2019). Nitel araştırma süreci: Nitel bir araştırma nasıl yapılır? Ahi Evran 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 5(2), 368–388. 

Başaran, A. (2017). Sınıf kavramının kökeni ve politik ekonomik bir mukayese. Politik 

Ekonomik Kuram Dergisi, 1(1), 214–237. 

Başlar, G. (2013). Yeni medyanın gelişimi ve dijitalleşen kapitalizm. İstanbul Üniversitesi 

Yayınları 

Baydur, C. M. (2021). Marx’ın artık değeri ile kâr aynı şey midir? Bir makro ekonomik eleştiri. 

Efil Ekonomi Araştırmaları Dergisi, 3(1), 48–57. 

Bektaş, A. (2024). Pierre Bourdieu’nun sosyolojisinde devlet olgusu [Yüksek lisans tezi, İnönü 

Üniversitesi]. 

Bendaş, K. (2022). Dijitalleşen dünyada medyanın dönüşümü: Geleneksel medyadan yeni 

medyaya geçiş ve Türkiye’de internet haberciliği. Anasay Dergisi, 3(1), 373–396. 

Bilişli, Y. (2022). Medya ve tüketim II. Eğitim Yayınevi 

Bourdieu, P. (2015). Ayrım: Beğeni yargısının toplumsal eleştirisi (Trans. D. Fırat Şannan). 

Heretik Yayınları. (Original work published 1979) 

Breaud, M. (2016). Kapitalizmin tarihi: 1500–2010 (Trans. F. Başkaya). Yordam Kitap 

Çabar, S. (2022). Pierre Bourdieu’nün “alan, sermaye ve habitus” kavramları ekseninde Covid-

19 sürecinin eğitimdeki fırsat eşitliğine etkisi: Denizli ili örneği [Yüksek lisans tezi, 

Pamukkale Üniversitesi]. 

Çalık, B. (2022, Eylül 28). İnci Ertuğrul ile Kanal 7’de yepyeni bir dönem başlıyor: İnci 

Ertuğrul ile Ümit Hep Var. haber7.com. https://www.haber7.com/medya/haber/3257198-

inci-ertugrul-ile-kanal-7de-yepyeni-bir-donem-basliyor-inci-ertugrul-ile-umit-hep-var 

Çalışkan, M., & Mencik, Y. (2015). Değişen dünyanın yeni yüzü: Sosyal medya. Akademik 

Bakış Dergisi, 45, 254–277. 

Çavdar, C. (2018). Gündüz kuşağı kadın programlarında toplumsal cinsiyet eşitsizliği ve kadın 

temsili [Yüksek lisans tezi, Yaşar Üniversitesi]. 

https://www.haber7.com/medya/haber/3257198-inci-ertugrul-ile-kanal-7de-yepyeni-bir-donem-basliyor-inci-ertugrul-ile-umit-hep-var
https://www.haber7.com/medya/haber/3257198-inci-ertugrul-ile-kanal-7de-yepyeni-bir-donem-basliyor-inci-ertugrul-ile-umit-hep-var


194 
 

Çelik, M., & Dağ, M. (2017). Kapitalist iktisadi düşüncenin geçirdiği dönüşümler üzerine bir 

değerlendirme. Akademik İzdüşüm Dergisi, 2(3), 50–70. 

Çetinkaya, M. (2022). Televizyonlarda yayınlanan gündüz kuşağı programlarında değişen aile 

yapısı ve mahremiyet [Yüksek lisans tezi, Karabük Üniversitesi]. 

Çımrın, A., Kaya, İ., & Bahadır, H. (2023). Türkiye’de mavi yakalı çalışan olma hali üzerine bir 

analiz. Sosyoloji Dergisi, 46(1), 1–27. 

Çıtak, İ. (2016). Medya ve demokrasi ilişkisi bağlamında medyanın demokratik rolleri [Yüksek 

lisans tezi, İstanbul Üniversitesi]. 

Çiftçi, H. (2019). Dijitalleşen dünyada yeni medya. İksad Yayınları 

Çoban, E. M. (2019). Kamusal alan ve sivil toplum tartışmasında medyaya sosyolojik bir bakış: 

Müge Anlı ile Tatlı Sert örneği [Yüksek lisans tezi, Kütahya Dumlupınar Üniversitesi]. 

Delal, Ö. (2018). Sosyal medyanın geleneksel medyaya temsil pratikleri: Arap Baharı ve Gezi 

olayları örneği [Yüksek lisans tezi, Selçuk Üniversitesi]. 

Demiray, C. (2018). Türkiye’deki ataerkil toplumda kadınlarda suç korkusu oluşumunda 

medyanın rolü: Suç programları seyircilerin korku düzeyleri üzerine bir araştırma 

[Yüksek lisans tezi, Kocaeli Üniversitesi]. 

Demirkaya, İ. (2019). Dijitalleşen kapitalizm, tüketim kültürü ve değişen tüketim 

davranışlarının yeniden inşası: Y kuşağının internet üzerindeki tüketim davranışlarının 

incelenmesi [Yüksek lisans tezi, Marmara Üniversitesi]. 

Doğan, N. (2019). Karl Marx’da kapitalizm eleştirisi: Makineleşme ve insan. Uluslararası 

Sosyal, İnsan ve İdari Bilimler Dergisi, 3(6), 75–83. 

Doğan, S. (2021). Suriyeli kadınların habitusları üzerinden sosyal etkileşim ve uyum: Gaziantep 

örneği üzerinden [Yüksek lisans tezi, Gaziantep Üniversitesi]. 

Duman, Z. (2016). Tüketimci kapitalizmin ve tüketim kültürünün eleştirisi. Sosyoloji Dergisi, 

33(1), 15–36. 

Dursun, O., & Evirgen, D. (2014). Bilginin popüler kültür, popüler kültürün bilgi aracı olarak 

kullanıldığı bir alan: Bilgi yarışmaları. Global Media Journal: TR Edition, 5(2), 125–153. 

Dursun, Z., & İlhan, V. (2021). Sosyal medya bağlamında gündüz kuşağı televizyon 

programlarının izleyici profili. Gümüşhane Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Elektronik Dergisi, 12(2), 1203–1222. 

Düğer, S. (2015). Yeni medya araştırmaları 1. In S. Düğer (Ed.), Yeni medya araştırmaları 1 

(ss. 155–191). Ekin Yayınevi. 



195 
 

Dworkin, D. (2007). Sınıf mücadeleleri (Trans. B. Cezar). İletişim Yayınları. 

Erengezgin, Y. (1993). Medya aracı olarak televizyon. İstanbul Üniversitesi Yayınları 

Erkal, Ö. (2024). Berkun Oya filmografisinde toplumsal sınıf kavramının sosyal değişim 

perspektifinden incelenmesi [Yüksek lisans tezi, Maltepe Üniversitesi]. 

Erkek, R. (2019). Yeni medya teknolojilerinin film endüstrisine etkileri: Netflix örneği [Yüksek 

lisans tezi, İstanbul Üniversitesi]. 

Erol’da, E. (19 Mart 2024). Esra Erol’da 19 Mart 2024 | Tek Parça [Video]. YouTube. 

https://www.youtube.com/watch?v=hW_uPwn-Lco 

Erol’da, E. (20 Mart 2024). Esra Erol’da 20 Mart 2024 | Tek Parça [Video]. YouTube. 

https://www.youtube.com/watch?v=dcgX9it5KLM 

Ertuna, Ö. (2010). Yeni bir kapitalizme doğru. Okan Üniversitesi Yayınları 

Fırıncıoğulları, S. (2017). Marks’ın sınıf kuramındaki eksikliklere Erich Fromm’un eleştirisi. 

Akademik Bakış Dergisi, 67, 477–493. 

Fisher, M. (2011). Kapitalist gerçekçilik: Başka alternatif yok mu? (Trans. G. Çeliktakan). 

Habitus Yayıncılık. 

Gençoğlu, A. Y. (2020). Kapitalizme teorik yaklaşımlar: Kapitalist ekonomik sistemin temel 

nitelikleri üzerinden karşılaştırmalı bir analiz. Temaşa Felsefe Dergisi, 10(2), 237–256. 

Gökmen, A. (Şubat 2024). Televizyon programlarında gerçekliğin yeniden üretimi: Didem 

Arslan Yılmaz’la Vazgeçme programı örneği [Yüksek lisans tezi, Maltepe Üniversitesi]. 

Gönenç, A. Y. (2007). Türkiye’de dergiciliğin tarihsel gelişimi. İletişim Fakültesi Dergisi, 26, 

63–78. 

Güloğlu, M. F. (2023). Yüzün fenomenolojisi ve etik: Müge Anlı örneği. Kültürel Çalışmalar 

ve Medya Dergisi, 1(1), 1–22. 

Güneş, S. (2001). Medya ve kültür: Sessiz yığınların kültürel intiharı. Vadi Yayınları 

Gürel, B., & Yörük, E. (2018). Devlet, sermaye ve kapitalizmin tarihsel sosyolojisi. Mülkiye 

Dergisi, 42(3), 209–238. 

Güzel, E. (2013). Güzellik dayatması altında tüketim nesnesine dönüşen kadın. Global Medya 

Dergisi: Türkçe Baskısı, 5, 81–96. 

Işık, M., Yerlikaya, İ., Çakır, H., Çamdereli, M., Arabacı, C., & Çelik, C. (2004). Medyada yeni 

yaklaşımlar. Eğitim Kitabevi 

https://www.youtube.com/watch?v=hW_uPwn-Lco
https://www.youtube.com/watch?v=dcgX9it5KLM


196 
 

Işıldak, Y. (2024). Pierre Bourdieu kavramı üzerinden Keskin’deki göç olgusunun sosyolojik 

açıdan incelenmesi [Yüksek lisans tezi, Kırıkkale Üniversitesi]. 

İlhan, V., & Usta, D. (2022). Televizyonda gündüz kuşağı programlarındaki dönüşüm: “Esra 

Erol’da” örneği. Erciyes İletişim Dergisi, 5(3), 1045–1071. 

İnce, M. (2017). Toplumsal tabakalaşma ve eşitsizlik. Gazi Üniversitesi İktisadi ve İdari 

Bilimler Fakültesi Dergisi, 19(1), 294–319. 

Kaplan, M., & Yardımcıoğlu, M. (2020). Alan, habitus ve sermaye kavramlarıyla Pierre 

Bourdieu. Habitus Toplumbilim Dergisi, 3(1), 23–38. 

Kaplan, N. B. (Haziran 2023). Kapitalizmin yarattığı tüketim toplumu: Meta olgusuyla 

bütünleşen insan [Yüksek lisans tezi, Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi]. 

Kara, B. (2016). Globalleşme sonucu söylemler ve medya bağlamında ideoloji. 21. Yüzyılda 

Eğitim ve Toplum, 5(14), 149–161. 

Karakaş, B. (Eylül 2014). Kapitalizmin finansallaşması ve Türkiye’deki ekonomik ve sosyal 

etkileri [Yüksek lisans tezi, Gazi Üniversitesi]. 

Karmutoğlu, İ. (2024). Sınıf ve toplumsal tabakalaşma: Teorik bir analiz. Çağ Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, 21(2), 111–122. 

Kaya, B. (Mayıs 2018). Beğeni tercihleri üzerinden kültürel ve sınıfsal farklılıklara Pierre 

Bourdieu perspektifinden bakmak: Denizli kentinde orta sınıflarda kültürel farklılıkların 

yansımaları [Yüksek lisans tezi, Pamukkale Üniversitesi]. 

Kaya, F. (2018). Reklam ve pazarlama stratejileri: Bir reklamda olması gerekenler. Mecmua 

Sosyal Bilimler Dergisi, 4(2), 99–111. 

Kayacı, H. (2023). Eğitimin kamusal niteliğinin Bourdieu’nün sermaye kuramı çerçevesinde 

irdelenmesi [Yüksek lisans tezi, Hacettepe Üniversitesi]. 

Kazancı, F. (2016). Serbest piyasa ekonomisi ve İslam ekonomisi üzerine karşılaştırmalı bir 

analiz. Uluslararası İslam Ekonomisi ve Finans Araştırmaları Dergisi, 2(1), 161–178. 

Keller, M. (2023). Bourdieu’nün sınıf yaklaşımı ile Türk sinemasında toplumsal sınıfların 

temsillerinin analizi (2010–2020) [Yüksek lisans tezi, İstanbul Nişantaşı Üniversitesi]. 

Kılıç, S. (2013). Kapitalizmin yaşam mücadelesi: ABD tipi piyasa kapitalizmi ve Çin tipi devlet 

kapitalizminin karşılaştırılması [Yüksek lisans tezi, İstanbul Ticaret Üniversitesi]. 

Kırık, A. M. (2017). Yeni medya aracılığıyla değişen iletişim süreci: Sosyal paylaşım ağlarında 

gençlerin konumu. Gümüşhane Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi, 5(1), 

230–261. 



197 
 

Kiraz, E. (2008). Televizyon kadın programlarında kadının konumlandırılışı [Yüksek lisans 

tezi, Erciyes Üniversitesi]. 

Kongar, E. (2003). Yozlaşan medya ve yozlaşan Türkçe. Remzi Kitabevi 

Koşar, M. A. (2016). Sınıf analizi kapsamında Negri’nin çokluk kavramı [Yüksek lisans tezi, 

Marmara Üniversitesi]. Marmara Üniversitesi Tez Arşivi 

Kotaman, A. (2009). Kitle iletişimi ve toplumsalın üretimi. Beta Yayınları 

Kozan, B. (2019). Küreselleşme bağlamında Türkiye’deki yeni medya uygulamaları [Yüksek 

lisans tezi, İstanbul Üniversitesi]. 

Kurbanoğlu, N. (2019). Samir Amin’de emperyalizm ve az gelişmişlik [Yüksek lisans tezi, Dicle 

Üniversitesi]. 

Kurşun, H. (2017). Medya ve şiddet: Medyadaki şiddet olgusunun toplumsal hayata yansıması 

hakkında niceliksel araştırma – Gaziantep il örneği [Yüksek lisans tezi, Maltepe 

Üniversitesi]. 

Küçük, O., & Koçak, M. (2021). Yeni medyada mahremiyet üzerine bir araştırma. Uluslararası 

İletişim ve Medya Araştırmaları Dergisi, 1(2), 18–29. 

Kürkçü, D. D. (2015). Yeni medyanın gençlerin medya alışkanlıkları üzerine etkisi [Yüksek 

lisans tezi, İstanbul Üniversitesi]. 

Meder, M., & Çiçek, Z. (2011). Özel hayatın kamusal alanda tartışılması: Kadın programları 

üzerine sosyolojik bir değerlendirme. Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi, 10, 70–80. 

Olçum Akyüz, & Meder, M. (2020). 2019 yılı gündüz kuşağı TV programları üzerine bir 

değerlendirme. Nişantaşı Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 1(2), 125–131. 

Omurtak, G. (2019). Eğitim-öğretim sistemine Bourdieu’cu bakış: Lise öğrencilerinin sınava 

hazırlık sürecinde ailelerin meslek seçimlerindeki rolü – İstanbul örneği [Yüksek lisans 

tezi, Maltepe Üniversitesi]. 

Özbay, M. (2005). Bilim ve kültür aktarıcısı olarak yazı. Türkiyat Araştırmaları Dergisi, 17(1), 

67–74. 

Özcan, Ö. K. (Ocak 2022). Geleneksel medyadan yeni medyaya geçiş sürecinde eğlence 

algısının dönüşümü: Güldürü örnekleri üzerine kuşaklar arası bir karşılaştırma [Yüksek 

lisans tezi, Karabük Üniversitesi]. 

Özdemir, S. (1998). Medya emperyalizmi ve küreselleşme. Timaş Yayınları 



198 
 

Özgür, Ö. (2010). Televizyonda yayınlanan kadın programlarında toplumsal cinsiyet rollerinin 

sunumu [Yüksek lisans tezi, Selçuk Üniversitesi]. 

Özkan, S., & Kök, S. (2019). Sınıf teorilerinde iki ana yol bir kavşak: Sınıfı Karl Marx, Max 

Weber ve Pierre Bourdieu ile okumak. Uluslararası Sosyal, İnsan ve İdari Bilimler 

Dergisi, 5(4), 1123–1138. 

Özpolat, G. (2024). Pierre Bourdieu’nün toplumsal alanlar kuramı çerçevesinde devlet ve 

bürokrasi: İktidarın simgesel ve pratik dinamikleri [Yüksek lisans tezi, Dokuz Eylül 

Üniversitesi]. 

Öztürk, M., & İnan, Ş. (2014). İktisadi sistemlerde bölüşüm sorunu: Alternatif bir yaklaşım 

olarak ortaklık ekonomisi. Akademik Yaklaşımlar Dergisi, 5(1), 24–55. 

Palabıyık, A. (2020). Pierre Bourdieu sosyolojisinde “habitus”, “sermaye” ve “alan” üzerine. 

Liberal Düşünce Dergisi, 94, 1–21. 

Pembecioğlu, E. N., Bütün Ayhan, A., Yılmazer, Y., Gönen, M., Veziroğlu Çelik, M., 

Bayraktar, A., et al. (2016). Çocuk edebiyatı ve medya. Anadolu Üniversitesi Yayınları 

Polat, H. (2018). Geleneksel medyada temsil sorunu: Alternatif bir mecra olarak yeni medya. 

Karadeniz Uluslararası Bilimsel Dergi, 39(1), 45–60. 

Rohani, S. M. (2022). Gündem belirleme çerçevesinde geleneksel medyanın yeni medya 

üzerindeki etkisi (Afganistan örneği) [Yüksek lisans tezi, Kocaeli Üniversitesi]. 

Sarı, O. (2018). Geleneksel medya ve yeni medyanın reklam politikaları açısından 

karşılaştırmalı analizi [Yüksek lisans tezi, Marmara Üniversitesi]. 

Sert, M. A. (24 Ocak 2024). Müge Anlı ile Tatlı Sert | 24 Ocak 2024 [Video]. YouTube. 

https://www.youtube.com/watch?v=C_wJuxykSMA 

Serttaş, A. (2017). Türk televizyonlarında yayınlanan gündüz kuşağı programlarında 

mahremiyetin dönüşümü. Akdeniz İletişim Dergisi, 1(27), 11–27. 

Sine, R. (2016). Geleneksel medya ile alternatif medya haberlerinin analizi: Gezi Parkı olayları 

örneği [Yüksek lisans tezi, Selçuk Üniversitesi]. 

Sumru Yıldırım, & Esen, H. (2018). Reality TV programları bağlamında Türk televizyon 

kültürünün dönüşümü. Anadolu Üniversitesi İletişim Bilimleri Fakültesi Uluslararası 

Hakemli Dergisi, 4(2), 486–501. 

Swartz, D. (2011). Kültür ve iktidar: Pierre Bourdieu’nün sosyolojisi (Trans. E. Gen). İletişim 

Yayınları 

https://www.youtube.com/watch?v=C_wJuxykSMA


199 
 

Şahin, M., & Şahin, G. (2016). Geleneksel medyanın yeni rakibi: Yeni medya ve canlı yayınlar. 

Gazi Üniversitesi İletişim Fakültesi Akademik E-Dergi, 3(2), 50–63. 

Şeberoğlu, A. (2020). Yeni medya ve etkileşimli yeni sinema. Hakemli Akademik Dergi, 7(2), 

78–85. 

Talipoğlu, Ü. (2024). İnternet televizyonculuğuna kuramsal bir yaklaşım. Academic Journal of 

Information Technology, 15(1), 233–245. 

Tatoğlu, M. F. (2023). Simülasyon teorisi bağlamında gündüz kuşağı televizyon programlarında 

şiddetin sunumu: Gerçek hayat hikâyeleri [Yüksek lisans tezi, Marmara Üniversitesi]. 

Temel, K. (2021). Sınıf analizinde kültüralizme doğru: Çağdaş sınıf yaklaşımlarının seyri. 

Muhafazakar Düşünce Dergisi, 61, 168–201. 

TİAK. (Aralık 2023). Televizyon İzleme Araştırmaları Anonim Şirketi. 

https://tiak.com.tr/tablolar 

Topal, Z. Ö. (2022). Reality show programları bağlamında mahremiyetin teşhiri: Esra Erol’da 

ve Müge Anlı ile Tatlı Sert örneği [Yüksek lisans tezi, Atatürk Üniversitesi]. 

TÜİK. (2023). İstatistiklerle kadın, 2023. Türkiye İstatistik Kurumu. 

https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Istatistiklerle-Kadin-2023-53675 

Türkmen, T. (2011). Demokratik toplumun oluşumunda medyanın rolü [Yüksek lisans tezi, 

Atatürk Üniversitesi]. 

Uluç, M. A. (2020). Karl Marx ve yabancılaşma: Sosyolojik bir analiz. Hafıza Uluslararası 

Sosyal Bilimler Dergisi, 3(2), 26–38. 

Ulusal, D. (2022). Gerbner’in ekme kuramı bağlamında Müge Anlı ile Tatlı Sert programının 

alımlama analizi. İletişim Kuram ve Araştırma Dergisi, 61, 1–17. 

Üç, N. (2020). Yeni medyaya giriş. In N. Üç (Ed.), Yeni medyaya giriş (ss. 1–21). Atatürk 

Üniversitesi Yayınları 

Ünlüönen, K. (1992). Kapitalizmin başlıca müesseseleri. Dicle Üniversitesi Hukuk Fakültesi 

Dergisi, 7(2), 273–281. 

Ünür, E. (2016). Geleneksel medyanın sosyal medyayı nasıl kullandığına ilişkin bir inceleme: 

Dizilerin Twitter kullanımı. Türkiye Sosyal Araştırmalar Dergisi, 20(3), 153–170. 

Var, İ. E. (13 Eylül 2022). İnci Ertuğrul ile Ümit Hep Var | 2. Bölüm – 13 Eylül 2022 [Video]. 

Dailymotion. https://www.dailymotion.com/video/x8dnpbw 

Vazgeçme, D. A. (7 Şubat 2024). Didem Arslan Yılmaz'la Vazgeçme 810. Bölüm | 7 Şubat 2024 

[Video]. YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=n658Xq6befg&t=7007s 

https://tiak.com.tr/tablolar
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Istatistiklerle-Kadin-2023-53675
https://www.dailymotion.com/video/x8dnpbw
https://www.youtube.com/watch?v=n658Xq6befg&t=7007s


200 
 

Vazgeçme, D. A. (8 Şubat 2024). Didem Arslan Yılmaz'la Vazgeçme 811. Bölüm | 8 Şubat 2024 

[Video]. YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=t2d4LKNQ4ww 

Wayne, M. (2003). Marksizm ve medya araştırmaları: Anahtar kavramlar, çağdaş eğilimler 

(Trans. B. Cezar). Yordam Kitap 

Wood, E. M. (2003). Kapitalizmin kökeni (Trans. A. C. Aşkın). Epos Yayınları 

Yalın, A. (2018). Yeni medya ve kültür: “Z” kuşağından izlenimler. In A. Yalın (Ed.), İletişim 

çağında dijital kültür (ss. 79–90). Eğitim Yayınevi 

Yarış, E. Ö. (2023). Pierre Bourdieu’nun habitus kuramı bağlamında kırsaldaki genç 

yoksulların eğitim hayatı: Sivas ili Zara ilçesi örneği [Yüksek lisans tezi, Sivas 

Cumhuriyet Üniversitesi]. 

Yavuz, R. A. (2023). Türkiye’de 1990–2021 döneminde kadının işgücüne katılımı ile kentleşme 

ilişkisi: Nedensellik analizi. International Journal of Social Inquiry, 16(2), 541–560. 

Yaylagül, L. (2019). Eleştirel ekonomi politik bakış açısından medyada tekelleşme sorunu. 

İletişim Kuram ve Araştırma Dergisi, 49, 405–418. 

Yenen, Ö. (2024). Foucault’nun iktidar kavramı çerçevesinde tahakküm ilişkilerinin yeniden 

üretilmesi: Esra Erol’da örneği [Yüksek lisans tezi, Beykoz Üniversitesi]. 

Yengin, D. (2012). Yeni medya ve... Anahtar Kitaplar 

Yeşil, A. (2023, Ekim). Yeni medya ve kapitalizmin yeni formu: İnsan, duygu ve yaşam tasarımı 

[Yüksek lisans tezi, Fırat Üniversitesi]. 

Yıldırım, A. (1999). Nitel araştırma yöntemlerinin temel özellikleri ve eğitim araştırmalarındaki 

yeri ve önemi. Eğitim Araştırmaları Dergisi, 1(1), 7–21. 

Yıldırım, F., & Gül, H. (2021). Uluslararası kalkınma politikaları ve kadınların güçlendirilmesi 

üzerine bir değerlendirme. Manas Sosyal Araştırmalar Dergisi, 10(2), 680–695. 

Yılmaz, R. K. (2019). Ekonomi politiğin eleştirisi üzerinden karşılaştırmalar: Meta, zenginlik, 

kalkınma. Fiscaoeconomia, 3(3), 55–69. 

Yılmaz, Y. (2020). Geleneksel medyadan yeni medyaya kamu hizmeti yayıncılığının değişim ve 

dönüşümü [Yüksek lisans tezi, Ankara Üniversitesi]. 

Yurderi, M. M. (2007). Televizyonda kadın programları: Türlerarasılık ve söylem [Yüksek 

lisans tezi, Ege Üniversitesi]. 

Zafer, C., & Vardarlıer, P. (2019). Medya ve toplum. Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Meslek Yüksekokulu Dergisi, 22(1), 355–361. 

 

https://www.youtube.com/watch?v=t2d4LKNQ4ww


201 
 

ÖZGEÇMİŞ 

Adı Soyadı : Mustafa Can Taflan 

Yabancı Dili : İngilizce 

 

Eğitim Durumu 

Lise : Samsun Şehit İlhan Hamlı Mesleki ve Teknik Anadolu Lisesi, 2016 

Lisans : Sinop Üniversitesi, Siyaset Bilimi ve Kamu Yönetimi, 2021 

 

 


	ETİK BEYANI
	İÇİNDEKİLER
	TABLOLAR DİZİNİ
	GRAFİKLER DİZİNİ
	KISALTMALAR DİZİNİ
	1. GİRİŞ
	1.1. Metodoloji
	1.1.1.  Araştırmanın sorunsalı, amacı ve yöntemi
	1.1.2.  Veri toplama teknikleri
	1.1.3.  Verilerin analizi
	1.1.4.  Evren ve örneklem
	2. KAPİTALİZM VE SINIF KAVRAMINIIN TARİHSEL ARKA PLANI
	2.1. Kapitalizm
	2.2.  Marx ve Kapitalizm
	2.3.  Medya ve Kapitalizm
	2.4.  Sınıf Kavramı
	2.4.1. Karl Marx’ın sınıf anlayışı
	2.4.2. Max Weber’in sınıf anlayışı
	2.4.3. Eric Olin Wright’in sınıf anlayışı
	2.5.  Pierre Bourdieu’nun Sınıf Anlayışı: Sermaye, Alan ve Habitus
	2.5.1. Sermaye
	2.5.1.1.  Ekonomik sermaye
	2.5.1.2. Kültürel sermaye
	2.5.1.3. Sosyal sermaye
	2.5.1.4. Simgesel sermaye
	2.5.2. Alan
	2.5.3. Habitus
	3. MEDYA VE MEDYA TARİHİ
	3.1.  Medya Kavramı
	3.2. Medyanın Kısa Tarihçesi
	3.3.  Medyanın Görevleri
	3.4.  Geleneksel Medya
	3.4.1. Geleneksel medyanın temel unsurları
	3.4.2. Geleneksel medyanın zorlukları ve eleştirileri
	3.5.  Yeni Medya
	3.6.  Geleneksel Medya ve Yeni Medyanın Karşılaştırılması
	4. KADIN PROGRAMLARI
	4.1.  Kadın Programlarının Tarihsel Gelişimi
	4.1.1. 1970’ler ve 1980’ler: kadın programları
	4.1.2. 1990’lar ve 2000’ler: kadın programları
	4.1.3. 2010’lar ve 2020’ler: kadın programları
	4.2.  Türkiye’de Gündüz Kuşağı
	4.3.  Esra Erol’da
	4.3.1. Hikayeler ve izleyici katılımı
	4.3.2. Esra Erol’un rolü
	4.3.3. Uzun süreli başarı
	4.4.  Müge Anlı ile Tatlı Sert
	4.4.1. Hikayeler ve izleyici katılımı
	4.4.2. Müge Anlı’nın rolü
	4.4.3. Uzun süreli başarı
	4.5. Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme
	4.5.1. Hikayeler ve izleyici katılımı
	4.5.2. Didem Arslan Yılmaz’ın rolü
	4.5.3. Uzun süreli başarı
	4.6. İnci Ertuğrul ile Ümit Hep Var
	4.6.1. Hikayeler ve izleyici katılımı
	4.6.2. İnci Ertuğrul’un rolü
	4.6.3. Uzun süreli başarı
	5. İNCELEMELER
	5.1.  Esra Erol’da
	5.1.1.  Vaka özeti
	5.1.2.  K1’in analizi
	5.1.2.1. Sermaye
	5.1.2.2. Alan
	5.1.2.3. Habitus
	5.1.3. K2’nin analizi
	5.1.3.1. Sermaye
	5.1.3.2. Alan
	5.1.3.3. Habitus
	5.1.4.  K3’ün analizi
	5.1.4.1.  Sermaye
	5.1.4.2.  Alan
	5.1.4.3. Habitus
	5.2. Müge Anlı ile Tatlı Sert
	5.2.1. Vaka özeti
	5.2.2. K1’in analizi
	5.2.2.1.  Sermaye
	5.2.2.2.  Alan
	5.2.2.3.  Habitus
	5.2.3. K2’nin analizi
	5.2.3.1.  Sermaye
	5.2.3.2. Alan
	5.2.3.3. Habitus
	5.2.4. K3’ün analizi
	5.2.4.1. Sermaye
	5.2.4.2. Alan
	5.2.4.3. Habitus
	5.2.5. K4’ün analizi
	5.2.5.1. Sermaye
	5.2.5.2. Alan
	5.2.5.3. Habitus
	5.2.6. K5’in analizi
	5.2.6.1. Sermaye
	5.2.6.2. Alan
	5.2.6.3. Habitus
	5.3. Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme
	5.3.1. Vaka özeti
	5.3.2. K1’in analizi
	5.3.2.1. Sermaye
	5.3.2.2. Alan
	5.3.2.3. Habitus
	5.3.3. K2’nin konumu
	5.3.3.1. Sermaye
	5.3.3.2. Alan
	5.3.3.3. Habitus
	5.3.4. K3’ün analizi
	5.3.4.1. Sermaye
	5.3.4.2. Alan
	5.3.4.3. Habitus
	6. KATILIMCILARIN FREKANS DAĞILIMI
	6.1. Esra Erol’da
	6.1.1. Kadın katılımcılar
	6.1.2. Erkek katılımcılar
	6.2. Müge Anlı ile Tatlı Sert
	6.2.1. Kadın katılımcılar
	6.2.2. Erkek katılımcılar
	6.3. Didem Arslan Yılmaz’la Vazgeçme
	6.3.1. Kadın katılımcılar
	6.3.2. Erkek katılımcılar
	6.4. Sınıfsal Temsiliyet
	6.5. Medyatik Dramatizasyon
	6.6. Bourdieu’nun Sermaye Kavramları
	6.7.  İdeolojik Yeniden Üretim
	7. BULGULAR
	8. SONUÇ
	KAYNAKÇA
	ÖZGEÇMİŞ

