
 
 

 

 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

RADYO TELEVİZYON VE SİNEMA ANA BİLİM DALI 

SİNEMA DOKTORA PROGRAMI 

 

 

  

NETFLİX ORİJİNAL YAPIMI TÜRK FİLMLERİNDE KÜLTÜREL BELLEĞİN 

ANLATIDAKİ ETKİSİ 

Doktora Tezi 

 

 

 

 

EDA TÜRKAY 

 

 

 

 

 

İstanbul, 2025 



 
 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

RADYO TELEVİZYON VE SİNEMA ANA BİLİM DALI 

SİNEMA DOKTORA PROGRAMI 

 

 

 

NETFLİX ORİJİNAL YAPIMI TÜRK FİLMLERİNDE KÜLTÜREL BELLEĞİN 

ANLATIDAKİ ETKİSİ 

Doktora Tezi 

 

 

EDA TÜRKAY 

 

 

Tez Savunma Jürisi 

1. Tez Danışmanı: Prof. Dr. F. Neşe Kaplan 

2. Üye: Doç. Dr. Yusuf Ziya Gökçek 

3. Üye: Dr. Öğr. Üyesi Metin Yasan 

4. Üye: Doç. Dr. Uğur Baloğlu  

5. Üye: Dr. Öğr. Üyesi Bahadır Kapır 

 

 

İstanbul, 2025 



i 
 

ÖZET 

Dijital yayın platformları, geleneksel gösterim olanaklarına alternatif olarak, kimi zaman alışılmış 

medya kabullerini tekrar ederek, kimi zaman da bunların dışına çıkarak özgün politikalar geliştirmiştir. 

Bu platformlar, içerik politikalarıyla beyaz perdeyi ekrana, seyirciyi kullanıcıya, anlatıyı ise içeriğe 

dönüştürerek yeni seyir alışkanlıkları yaratmış ve dijital bir kültür inşa etmiştir. Netflix, bu kültürün 

önemli bir mimarıdır. Tezde, Netflix’in içerik oluştururken anlatı boyutunda kültürel belleği nasıl 

araçsallaştırdığı incelenmiştir. Bu çerçevede, Netflix orijinal yapımı Türk filmleri içerisinde yerel 

kültürel anlatısıyla ön plana çıkan üç film belirlenmiş; belirlenen Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü? 

(2021), Cici (2022) ve Âşıklar Bayramı (2022) filmleri göstergebilim yöntemi ile analizlenmiştir. Juri 

Lotman’ın kültürel göstergebilim ve Christian Metz’in sinema göstergebilimi yaklaşımlarından 

faydalanarak filmlerin anlatısında yer alan yerel ve evrensel kültür ögeleri ayrıştırılmıştır. Bu ögelerin 

gösteren – gösterilen ikiliğinde karşılıkları bulgulanmış ve filmin anlatısında, kültürel bellek ögelerinin 

ne şekilde konumlandırıldığı yorumlanmıştır. Sonuçta; Netflix’in orijinal yapım olarak ürettiği Türk 

filmlerinin anlatısında kültürel belleğin, anlatının temellendiği hikâyede yer alsa da sunuş şekli ile bir 

araca dönüştüğü; kültürel bellek ögelerinin bir ilgi unsuru olarak konumlandırıldığı ifade edilmiştir. 

Filmlerin anlatısında yerel kültür ve kültürel belleğe ait ögelerin, yerli izleyicinin aşinalık duygusu ve 

konfor alanı kullanılarak tercih edildiği, yabancı izleyiciler için ise bir ilgi ve merak unsur olarak 

konumlandırıldığı yorumlanmıştır. Bu durumun, hem bellek turizmine hem kültürün metalaşmasına 

hem de kültürel belleksizleşmeye yol açarak kapitalist kültür endüstrisi dinamiklerinin işlemesine neden 

olduğu belirtilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Netflix, kültürel bellek, kültürel göstergebilim  

 

 

 

 

 

 



ii 

 

ABSTRACT 

Digital broadcasting platforms have developed original policies as an alternative to traditional 

screening opportunities, sometimes by repeating conventional media acceptances and sometimes by 

going beyond them. These platforms have created new viewing habits and built a digital culture. Netflix 

is an important architect of this culture. The thesis examines how Netflix instrumentalizes cultural 

memory in the narrative dimension while creating content. Within this framework, Sen Hiç Ateş Böceği 

Gördün Mü? (2021), Cici (2022), and Âşıklar Bayramı (2022) were analyzed using the semiotic method. 

The local and universal cultural elements in the narratives of the films were separated by utilizing Juri 

Lotman's cultural semiotics and Christian Metz's cinema semiotics approaches. The counterparts of 

these elements in the signifier-signified dichotomy were found and how the elements of cultural memory 

were positioned in the film's narrative was interpreted. As a result; it has been stated that in the narrative 

of Turkish films produced by Netflix, cultural memory has become a tool with the way it is presented; 

cultural memory elements are positioned as an element of interest. It has been interpreted that in the 

narrative of the films, elements of local culture and cultural memory are preferred by using the sense of 

familiarity of the local audience, and positioned as an element of interest and curiosity for foreign 

audiences. It has been stated that this situation causes both memory tourism, commodification of culture 

and cultural amnesia, and causes the dynamics of the capitalist culture industry to operate. 

Keywords: Netflix, cultural memory, cultural semiotics 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 

 

ÖNSÖZ & TEŞEKKÜR 

Tezin konusu, henüz yüksek lisans tezimi yazarken Durkheim’dan Halbwachs’a sıçrayan 

okumalarımın neticesinde doğdu. İntihardan belleğe, sinemayı zihinsel süreçlerle beraber düşünmek, 

tıpkı yüksek lisans tezimde olduğu gibi, doktora tez yazım sürecimi hem soyut hem somut anlamda 

zihinsel bir yolculuğa dönüştürdü. 

Bu meşakkatli zihinsel yolculuğun sonuna gelmişken; 

Yolun başından beri zihinsel yolculuğuma eşlik eden, tecrübesiyle yolculuğa yön veren ve 

yalnızca akademik değil hayatın her alanına dair bilgi ve birikimini benimle paylaşan danışmanım Prof. 

Dr. Neşe Kaplan’a teşekkürü borç bilirim. 

Yüksek lisansta danışmanlığıyla, doktorada tez izleme süreçlerinde verdiği katkıyla akademik 

hayatımın başından bugüne yol göstericiliğini ve desteğini hep hissettiğim Doç. Dr. Yusuf Ziya 

Gökçek’e teşekkür ederim. 

Doktora tez izleme süreçlerinde zihnimde açtığı sorgulama alanlarıyla ve kıymetli katkılarıyla 

çalışmamı zenginleştirdiği için Dr. Öğr. Üyesi Metin Yasan’a teşekkür ederim. 

Tez savunma sürecinde değerli yorumları ve katkıları ile yolculuğuma eşlik eden kıymetli 

hocalarım Doç. Dr. Uğur Baloğlu ve Dr. Öğr. Üyesi Bahadır Kapır’a teşekkür ederim. 

Bu yolculuk sadece akademik bir yolculuk değildi. Hayatın şakalarıyla paralel ilerleyen bir 

yolculuktu. Tezimi, yolculuğun henüz ortalarındayken kaybettiğim babam Mustafa Çekemci’ye hediye 

etmek isterim. Benimle gurur duyduğunu biliyorum.  

Yolculuğuma katkısını yalnızca lisans sonrasıyla sınırlayamayacağım ablam Gamze 

Çekemci’ye, ilkokul birinci sınıftan bugüne eğitim yolculuğumun her anına eşlik ettiği, her koşulda beni 

desteklediği, sahaftan sahafa dolaşıp benimle kitap taşıdığı, bıkmadan ve usanmadan yazdığım her bir 

cümleyi okuduğu için teşekkür ederim. 

Dediğim gibi, bu yolculuk sadece akademik bir yolculuk değildi. Hayatın hediyeleriyle de 

paralel ilerleyen bir yolculuktu. Yolun zorluklarıyla boğuşurken hayatıma giren ve bir anda tüm 

zorlukları yok eden eşim Akın Türkay’a, yolun güzelliğini fark ettirdiği için teşekkür ederim. Desteği 

ve sevgisiyle yarattığı hissi, sanıyorum tarif edebilmem mümkün değil ama bu kelimelere 

sığdıramadığım duyguyu dahi onun anlayacağını biliyorum. Bunu biliyor olmanın kolaylığı ve güzelliği, 

tam da tarif etmeye çalıştığım şey. Sonsuz teşekkür ederim. 



iv 

 

Yol, uzun bir yoldu. Bu yolda yer yer ihmal etmek zorunda kaldığım ama buna rağmen bana 

her daim anlayış gösteren annem Nuran Çekemci’ye, annem Yeşim Türkay’a, babam Muhlis Atilla 

Türkay’a, kardeşlerim Atalay Çekemci ve Doğa Naz Türkay’a teşekkür ederim. 

Ve bu yolculukta bana eşlik eden, bitmeyen yoğunluğuma hep gülümseyen arkadaşlarıma; 

Tez yazım sürecinde bana tüm kütüphanesini açan Ece Çakır’a, 

Kendi akademik yolculuklarıyla bana eşlik eden Ahmet Toğaç, Pelin Büyüktaş ve Ezgi 

Günaydın’a, 

Beni her zaman desteklediklerini bildiğim Şafak Ula ve Nurşen Tekin’e teşekkür ederim. 

Yolculuğun bitmediğinin yalnızca şekil değiştirdiğinin bilinciyle, yola eşlik eden ve edecek olan 

herkese müteşekkirim.  

Eda TÜRKAY  

İstanbul, 2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ....................................................................................................................................................... İ 

ABSTRACT ........................................................................................................................................... İİ 

KISALTMALAR .............................................................................................................................. Vİİİ 

TABLOLAR LİSTESİ ........................................................................................................................ İX 

GÖRSEL LİSTESİ ............................................................................................................................... X 

GRAFİKLER LİSTESİ ................................................................................................................... Xİİİ 

GİRİŞ...................................................................................................................................................... 1 

1. DİJİTAL YAYIN PLATFORMLARIYLA YERLEŞEN YENİ İÇERİK ÜRETİMİ VE 

TÜKETİMİ ANLAYIŞI...................................................................................................................... 11 

1.1. DİJİTAL YAYIN PLATFORMLARI VE ÜRETİM POLİTİKALARI ......................................... 11 

1.1.1. Dijital Yayın Platformlarının Gelişimi ........................................................................................ 26 

1.1.2. Dünyada ve Türkiye’de Dijital Platformlar ................................................................................. 30 

1.1.2.1. Amazon Prime Video ............................................................................................................... 36 

1.1.2.2. Mubi ......................................................................................................................................... 40 

1.1.2.3. BluTV ....................................................................................................................................... 44 

1.1.2.4. PuhuTV .................................................................................................................................... 47 

1.1.2.5. Disney+ .................................................................................................................................... 49 

1.1.2.6. Gain .......................................................................................................................................... 53 

1.1.2.7. Max (HBO Max) ...................................................................................................................... 54 

1.1.2.8. Exxen ........................................................................................................................................ 55 

1.1.2.9. Tabii ......................................................................................................................................... 57 

1.1.2.10. Discovery+ ............................................................................................................................. 59 

1.1.2.11. beIN Connect TOD (The Online Digital) ............................................................................... 59 

1.1.2.12. Apple TV+ .............................................................................................................................. 60 

1.1.2.13. Netflix ..................................................................................................................................... 61 

1.2. NETFLİX İÇERİK POLİTİKALARI ...................................................................................................... 67 

1.2.1. Üreticilere Yönelik Üretim Kuralları: Kim İçin, Nasıl, Hangi Yollarla? .................................... 76 

1.2.2. Alıcılara Yönelik Alım Kuralları: Kültür Politikalarının İçerik Tercihlerine Etkisi ................... 80 

1.2.3. Metinlere Yönelik Kurallar: Anlam Olasılıkları ve Kısıtlamaları ............................................... 82 

1.2.4. Semiyotik Kurallar: Sosyal Algılamalara Ait Olasılıklar ve Kısıtlamalar .................................. 84 



vi 

 

1.2.5. Metin Dışı Kodlar: Tüketim Kültürü ve Kültür Endüstrisine Katkı ............................................ 87 

1.3. NETFLİX ORİJİNAL YAPIMLAR ........................................................................................................ 89 

2. KÜLTÜR VE BELLEK KAVRAMLARI ÇERÇEVESİNDE DİJİTAL ANLATIDAKİ 

DÖNÜŞÜM .......................................................................................................................................... 91 

2.1. ÇALIŞMANIN AMACI ....................................................................................................................... 91 

2.2. ÇALIŞMANIN YÖNTEMİ: SİNEMA GÖSTERGEBİLİMİ VE KÜLTÜREL GÖSTERGEBİLİM .................... 91 

2.3. TEORİK ÇERÇEVE: BELLEK VE KÜLTÜR ....................................................................................... 100 

2.3.1. Bellek Türleri ............................................................................................................................ 108 

2.3.1.1. Bireysel Bellek ....................................................................................................................... 109 

2.3.1.2. Toplumsal (Kolektif) Bellek................................................................................................... 114 

2.3.1.3. Kültürel Bellek ....................................................................................................................... 121 

2.3.2. Kültür Kavramı ve Bellekle İlişkisi ........................................................................................... 123 

2.3.2.1. Zaman ve Bellek (Tarih, Geçmiş, Arşiv) ............................................................................... 133 

2.3.2.2. Mekân ve Bellek (Kent, Aidiyet, Ulus, Hukuk) ..................................................................... 135 

2.3.2.3. Sanat ve Bellek (Müzik, Dans, Tiyatro, Heykel, Anıt, Fotoğraf, Sinema) ............................. 138 

2.3.3. Dijitalleşen Dünyada Kültür Politikaları ve Bellek İlişkisi ....................................................... 140 

2.3.3.1. Kültür Endüstrisinin Yeni Belleksizleştirme Politikası .......................................................... 145 

2.3.3.2. Bellek ve Anlatı İlişkisinde Kültürel Belleğin Anlatıdaki Görünürlüğü ................................ 151 

2.3.4. Dünden Bugüne Ana Hatlarıyla Türk Sinemasının Kitle Kültürü ve Bellekle 

İlişkisi………..…………………………………………………………………………………..154 

3. NETFLİX ORİJİNAL YAPIMI TÜRK FİLMLERİNİN KÜLTÜREL BELLEK 

BAĞLAMINDA İNCELENMESİ ................................................................................................... 162 

3.1. NETFLİX ORİJİNAL YAPIMI TÜRK FİLMLERİNİN KÜNYESİ ........................................................... 162 

3.2. NETFLİX ORİJİNAL YAPIMI TÜRK FİLMLERİNİN TEMALARI ......................................................... 166 

3.3. NETFLİX ORİJİNAL YAPIMI TÜRK FİLMLERİNİN BİÇİMSEL ÖZELLİKLERİ .................................... 189 

3.4. ÖRNEKLEM BELİRLENMESİ ........................................................................................................... 191 

3.4.1. Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü? ............................................................................................ 192 

3.4.1.1. Filmin Anlatısı İçinde Yer Alan Temel Görsel ve İşitsel Ögelerin Tablosu .......................... 192 

3.4.1.2. Filmde Yer Alan Göstergelerin Kültür ve Bellek Kavramlarıyla İlişkisi Bakımından 

Yorumlanışı ......................................................................................................................................... 194 

3.4.1.3. Kültürel ve Özgül Kodlar ....................................................................................................... 210 

3.4.1.4. Anlatı Yapısı ve Anlatıdaki Kültürel Bellek Etkisi ................................................................ 212 

3.4.2. Cici……………………………………………………………………………………………..215 



vii 

 

3.4.2.1. Filmin Anlatısı İçinde Yer Alan Temel Görsel ve İşitsel Ögelerin Tablosu .......................... 216 

3.4.2.2. Filmde Yer Alan Göstergelerin Kültür ve Bellek Kavramlarıyla İlişkisi Bakımından 

Yorumlanışı ......................................................................................................................................... 218 

3.4.2.3. Kültürel ve Özgül Kodlar ....................................................................................................... 236 

3.4.2.4. Anlatı Yapısı ve Anlatıdaki Kültürel Bellek Etkisi ................................................................ 238 

3.4.3. Âşıklar Bayramı ........................................................................................................................ 242 

3.4.2.1. Filmin Anlatısı İçinde Yer Alan Temel Görsel ve İşitsel Ögelerin Tablosu .......................... 242 

3.4.2.2. Filmde Yer Alan Göstergelerin Kültür ve Bellek Kavramlarıyla İlişkisi Bakımından 

Yorumlanışı ......................................................................................................................................... 245 

3.4.2.3. Kültürel ve Özgül Kodlar ....................................................................................................... 258 

3.4.2.4. Anlatı Yapısı ve Anlatıdaki Kültürel Bellek Etkisi ................................................................ 261 

SONUÇ VE TARTIŞMA .................................................................................................................. 265 

KAYNAKLAR ................................................................................................................................... 274 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 

 

KISALTMALAR 

ABD   Amerika Birleşik Devletleri  

ADSL   Asimetrik Sayısal Abone Hattı (Asymmetric Digital Subscriber Line) 

AMC   Amerikan Film Klasikleri (American Movie Classics) 

ANCA   Amerika Ermeni Ulusal Komitesi (Armenian National Committe of America) 

AVoD   Reklam Destekli İsteğe Bağlı Video (Advertising-based Video on Demand) 

BAFTA  Britanya Film ve Televizyon Sanatları Akademisi (British Academy of Film and 

Television Arts) 

CDN   İçerik Dağıtım Ağı (Content Delivery Network) 

CEO   Genel Müdür (Chief Executive Officer) 

DVB-H  Taşınabilir Cihazlar İçin Dijital Video Yayını (Digital Video Broadcasting – Handheld) 

DVD   Dijital Video Disk (Digital Video Disc) 

IPTV   İnternet Protokolü Televizyonu (Internet Protocol Television) 

MÖ   Milattan Önce 

MPAA  Motion Picture Association of America (Amerika Sinema Filmleri Derneği) 

MPEG  Hareketli Görüntü Uzmanları Grubu (Moving Picture Experts Group) 

MSN   Microsoft Ağı (Microsoft Network) 

OTT   Her Şeyin Üzerinde Sistemler (Over the Top) 

PVoD   Özel İsteğe Bağlı Video (Premium Video on Demand) 

RTÜK   Radyo ve Televizyon Üst Kurulu 

SSCB   Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği 

SVoD   Abonelik Tabanlı İsteğe Bağlı Video (Subscription Video on Demand) 

TED   Teknoloji, Eğlence, Tasarım (Technology, Entertainment, Design) 

TL   Türk Lirası 

TRT   Türkiye Radyo Televizyon Kurumu 

TVoD   İşlem Tabanlı İsteğe Bağlı Video (Transactional Video on Demand) 

UNESCO  Birleşmiş Milletler Eğitim, Bilim ve Kültür Örgütü (United Nations Educational, 

Scientific and Cultural Organization) 

UNWTO  Birleşmiş Milletler Dünya Turizm Örgütü (United Nations World Tourism 

Organization) 

VoD   İsteğe Bağlı / Talep Üzerine Video (Video on Demand) 

 

 



ix 

 

TABLOLAR LİSTESİ 

Tablo 1: Netflix orijinal yapımı Türk filmlerinin künyesi…………………………………………….165 

Tablo 2: Netflix orijinal yapımı Türk filmlerinin temaları…………………………………………...168 

Tablo 3: Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü? filminin anlatısında yer alan görsel ve işitsel ögeler…..194 

Tablo 4: Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü? filminde yer alan kültürel ögelerin kategorizasyonu…..210 

Tablo 5: Cici filminin anlatısında yer alan görsel ve işitsel ögeler…………………………………..218 

Tablo 6: Cici filminde yer alan kültürel ögelerin kategorizasyonu…………………………………..236 

Tablo 7: Âşıklar Bayramı filminin anlatısında yer alan görsel ve işitsel ögeler……………………..245 

Tablo 8: Âşıklar Bayramı filminde yer alan kültürel ögelerin kategorizasyonu……………………..259 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 

 

GÖRSEL LİSTESİ 

Görsel 1: Amazon Prime Video arayüz tasarımı (Amazon Prime Video Türkiye 2025)……………….38 

Görsel 2: Amazon Prime Video arayüz tasarımı (Amazon Prime Video Türkiye 2025)………………38 

Görsel 3: Mubi arayüz tasarımı (Mubi 2025)…………………………………………………………..43 

Görsel 4: Mubi arayüz tasarımı (Mubi 2025)………………………………………………………….44 

Görsel 5: BluTV arayüz tasarımı (BluTV 2025)………………………………………………………46 

Görsel 6: BluTV arayüz tasarımı (BluTV 2025)………………………………………………………47 

Görsel 7: PuhuTV arayüz tasarımı (Puhu TV 2025)…………………………………………………..48 

Görsel 8: PuhuTV arayüz tasarımı (Puhu TV 2025)…………………………………………………..49 

Görsel 9: Disney+ Türkiye arayüz tasarımı (Disney+ 2025)………………………………………….51 

Görsel 10: Disney+ Türkiye arayüz tasarımı (Disney+ 2025)…………………………………………51 

Görsel 11: Disney+ Türkiye arayüz tasarımı (Disney+ 2025)…………………………………………52 

Görsel 12: Gain arayüz tasarımı (Gain 2025)………………………………………………………….53 

Görsel 13: Gain arayüz tasarımı (Gain 2025)………………………………………………………….54 

Görsel 14: Exxen arayüz tasarımı (Exxen 2025)……………………………………………………….56 

Görsel 15: Tabii arayüz tasarımı (Tabii 2025)…………………………………………………………58 

Görsel 16: Tabii arayüz tasarımı (Tabii 2025)…………………………………………………………58 

Görsel 17: Tabii arayüz tasarımı (Tabii 2025)…………………………………………………………59 

Görsel 18: beIN Connect TOD arayüz tasarımı (beIN Connect TOD 2025)………………………….60 

Görsel 19: Netflix arayüz tasarımı (Netflix 2025)……………………………………………………..62 

Görsel 20: Netflix arayüz tasarımı (Netflix 2025)……………………………………………………..62 

Görsel 21: Gülseren'in bireysel belleğinin aktarım aracı olarak fotoğraf albümü sahne geçişlerinde 

sıklıkla kullanılmıştır (Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü?)……………………………………………195 

Görsel 22: Gazete küpürleri hareketli bir kullanımla sahneler arası geçiş aracı olarak kurgulanmıştır 

(Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü?)…………………………………………………………………..198 



xi 

 

Görsel 23: Evin dekoru, dönemlere göre değişiklikler göstererek içerisinde bulunulan zamanın iç 

mimari modasını gözler önüne sermektedir (Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü?)…………………….200 

Görsel 24: Pankartlar, afişler, duvar yazıları dönemin bir ifade biçimi olarak anlatıda yer almıştır (Sen 

Hiç Ateş Böceği Gördün Mü?)………………………………………………………………………..206 

Görsel 25: Televizyon ve süpürge teknolojisinin zamana bağlı değişimi hikâyede takip edilebilmektedir 

(Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü?)…………………………………………………………………..208 

Görsel 26: Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü? oyun afişi, 1999 (Soldaki), Sen Hiç Ateş Böceği Gördün 

Mü? film afişi, 2021 (Sağdaki)………………………………………………………………………..215 

Görsel 27: Filmin zamansal düzlemindeki ilk bölümünde, Bekir ağaç dikerken (Cici)……………..216 

Görsel 28: Filmin zamansal düzlemindeki son bölümünde, Kadir, yıllar önce babasının diktiği ağacın 

önünde (Cici)………………………………………………………………………………………….217 

Görsel 29: TRT'de Özay Gönlüm kendi buluşu olan ve Yaren adını verdiği sazıyla (Cici)…………220 

Görsel 30: Türkiye haritası baskılı duvar halısı, üzerinde nazar boncuğu ve tespihler ile (Cici)…….223 

Görsel 31: Filmin ilk zamansal düzleminde ev, 1980'li yıllar (Cici)…………………………………224 

Görsel 32: Filmin son zamansal düzleminde ev, 2020'li yıllar (Cici)………………………………..224 

Görsel 33: Saliha ve Cemil ahırda, görüntü üzerine İstiklal Marşı çalar (Cici)………………………229 

Görsel 34: TRT gece yayınının sonu, İstiklal Marşı eşliğinde bayrak göndere çekilir (Cici)………..229 

Görsel 35: Kadir ve Hafıza filmi set ekibi köy evinde (Cici)…………………………………………232 

Görsel 36: Cici film afişi (Cici 2022)…………………………………………………………………241 

Görsel 37: Ara görüntülerde doğal manzaralar sıklıkla görülür (Âşıklar Bayramı)………………….243 

Görsel 38: Antik kalıntılar, köy mimarileri ile Türkiye'nin zengin tarihi yansıtılır (Âşıklar Bayramı)..243 

Görsel 39: Kaz, koyun, kuş sürüleri ile doğal yaşamdan görüntüler sunulur (Âşıklar Bayramı)…….243 

Görsel 40: Kasket, Anadolulu kimliği ve âşıklık geleneği ile ilişkilendirilmiştir (Âşıklar Bayramı)..248 

Görsel 41: Ev dekorasyonu, kültürel değerleri ve alışkanlıkları yansıtmaktadır (Âşıklar Bayramı)…249 

Görsel 42: Filmde yer alan Âşıklar Bayramı afişinde Âşık Veysel yer almaktadır (Âşıklar Bayramı)..251 

Görsel 43: Hamam, Türk kültüründe bir arınma ritüeline ev sahipliği yapmaktadır (Âşıklar 

Bayramı)……………………………………………………………………………………………...252 



xii 

 

Görsel 44: Mesajlaşma içeriklerinin ekran üzerine yazması, yönetmenin biçimsel tercihidir (Âşıklar 

Bayramı)…………………………………………………………………….………………………..253 

Görsel 45: Sedir, sohbet kültürünü de temsil etmektedir (Âşıklar Bayramı)………………………..254 

Görsel 46: Semah, Alevi inanışındaki bir ibadet hizmetidir (Âşıklar Bayramı)…………………….256 

Görsel 47: Zere Kadın'ın dövmesi, Güneydoğu Anadolu Bölgesi'nde yaşayan kadınlar arasındaki 

kültürel bir etkileşimi işaret etmektedir (Âşıklar Bayramı)………………………………………….257 

Görsel 48: Âşıklar Bayramı film afişi (Âşıklar Bayramı 2025)……………………………………..264 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiii 

 

GRAFİKLER LİSTESİ 

Grafik 1: 2019'dan 2029'a kadar dünya çapındaki üst düzey (OTT) video pazarının geliri (milyar ABD 

doları cinsinden) (Statistics report about Amazon Prime Video 2025)…………………………………29 

Grafik 2: Dünya çapında seçili medya ve yayın şirketlerinin içerik harcamaları 2024 ve 2025'te (milyar 

ABD doları cinsinden) (Statistics report about Amazon Prime Video 2025)………………………….29 

Grafik 3: 2025 yılında dünya çapında seçili hibrit video-isteğe bağlı platformların ücretli abone sayısı 

(milyon olarak) (Statistics report about Amazon Prime Video 2025)………………………………….30 

Grafik 4: Justwatch verileri ile Türkiye'de dijital platformlara duyulan ilgi (Ocak - Aralık 2024) - (Aslan 

2025)…………………………………………………………………………………………………...35 

Grafik 5: Amazon Prime'ın abonelik geliri 2024'ün 2. çeyreğinde 10,87 milyar dolar olarak kaydedildi 

(Gaines 2025)…………………………………………………………………………………………..37 

Grafik 6: Ekim 2024 itibarıyla Amazon Prime Video'daki içeriklerin dünya çapındaki dağılımı, türe 

göre (Statistics report about Amazon Prime Video 2025)……………………………………………..39 

Grafik 7: 2020'nin ilk çeyreğinden 2024'ün ilk çeyreğine kadar dünya çapındaki Disney+ abone sayısı 

(Stoll 2025)…………………………………………………………………………………………….52 

Grafik 8: 2021'den 2025'e kadar dünya çapında HBO Max izleyici sayısı (Statista 2025)…………...55 

Grafik 9: Ekim 2024 itibariyle dünya çapındaki en büyük internet şirketlerinin piyasa değeri (milyar 

ABD doları cinsinden) (Statistics report on Netflix 2025)……………………………………………..63 

Grafik 10: 2013'ün 1. çeyreğinden 2024'ün 4. çeyreğine kadar dünya çapındaki Netflix ücretli abone 

sayısı (milyon olarak) (Statistics report on Netflix 2025)………………………………………………64 

Grafik 11: Netflix'in 2012-2024 içerik harcamaları (Stoll 2024)……………………………………..67 

Grafik 12: Netflix'in 2016'dan 2024'e kadar dünya çapındaki içerik varlıkları, türe göre (milyar ABD 

doları cinsinden) (Statistics report on Netflix 2025)…………………………………………………..69 

Grafik 13: 2020'den 2023'e kadar Netflix'in dünya çapında orijinal içerik yayınlayan yapım sayısı, 

içerik türüne göre (Statistics report on Netflix 2025)………………………………………………….70 

Grafik 14: 2014'ten 2025'e kadar Netflix Akademi Ödülleri adaylıklarının sayısı (Statistics report on 

Netflix 2025)…………………………………………………………………………………………...78 



xiv 

 

Grafik 15: Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü? filminde yer alan kültürel ögelerin kesişim grafiği….211 

Grafik 16: Cici filminde yer alan kültürel ögelerin kesişim grafiği…………………………………..237 

Grafik 17: Âşıklar Bayramı filminde yer alan kültürel ögelerin kesişim grafiği…………………….259 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

GİRİŞ 

Bireyin bir kimlik kazanması ve toplumsallaşması kültürle mümkündür. Kültür, anlamın ve bakış 

açılarının oluştuğu bir pratiktir ve benzer kültürel kimliklerin bir araya gelmesiyle kolektif ve kültürel 

bellek gündeme gelir. Bellek, geçmişle kurulan ilişkiyi temsil eder. Şimdiki zamanla geçmiş arasında 

bir köprü görevi gören bellek, kaydetme, depolama, geri çağırma gibi işlevleriyle hatırlama ve unutma 

döngüsünü yönetmektedir. Kültür ve belleği birleştiren en temel nokta, her ikisinin de gerçekliği 

doğrudan ve nesnel bir şekilde sunan birer ayna değil birer inşa olmalarıdır (Halbwachs 2019). Bu inşa 

hali, kültür ve belleği, düzenlenebilir, şekil verilebilir, yeniden kurulabilir birer kavram haline 

getirmekte ve kaygan bir zemine yerleştirmektedir. Kavramların bu açıklığı, iktidarlar tarafından bir 

egemenlik aracı olarak görülmekte; iktidarın ideolojik anlayışına göre kültür şekillendirilmekte, bellek 

çarpıtılmaktadır. Geçmişte tarih yazımı alanında gerçekleştirilen bastırma, çarpıtma ve yok etme 

politikaları, kitle iletişim araçlarının gündeme gelmesiyle ve gelişmesiyle özellikle medya alanında 

uygulanır olmuştur. Gelinen noktada geleneksel medya araçlarından yeni medya araçlarına uzanan her 

alanda kültür ve bellek üzerine geliştirilen politikalardan söz edilebilmektedir. 

Yeni medya içerisinde gelişen dijital yayın platformları, geleneksel medya araçlarına kıyasla çok 

daha geniş bir küresel pazara hizmet vermektedirler. Böylece üretim ve tüketim zincirinde neredeyse 

her kültürden insana ulaşarak kültürel yayılım sağlamaktadırlar. Bu durum göz önünde 

bulundurulduğunda, dijital yayın platformlarının kültürel etkileşim alanı, herkese hitap edecek egemen 

bir kültür ve bellek politikası uygulamak için oldukça geniş kapsamlı ve zor bir alandır. Fakat dijital 

yayın platformları, kitlelerin taleplerini kontrol edebilen algoritmik kültürü, sayısız içerik barındıran 

geniş kütüphaneleri, her an her yerde içerik tüketme imkânı sunan dijital seyir kültürü ve sürekli 

tüketimle sağladığı enformasyon kültürü ile kontrolü elinde tutan, yönlendiren ve egemen ideolojinin 

politikalarına uygun hareket edebilen, üstelik tüm bunları hiç olmadığı kadar geniş bir kitle üzerinde 

uygulayabilen mecralar olarak egemen ideolojilerin yeni gözdesidir. 

Çalışmada, dijital yayın platformları içerisinde öne çıkan Netflix’in, ürettiği içeriklerde kültürel 

belleği bir araç olarak kullandığı ve içeriklerin anlatılarında kültürel belleğe ait kodların yer alma 

şeklinin ideolojik bir yaklaşım içerdiği öne sürülmektedir.  

Çalışmanın amacı, Netflix orijinal yapımı olarak üretilen Türk filmleri üzerinden anlatılardaki 

kültürel bellek etkisini yorumlamak ve yerel kültür ile evrensel kültür arasındaki ilişkinin ne şekilde 

kurulduğunu anlamaktır. Bu amaç doğrultusunda tezin kavramsal çerçevesi, ana odağı, tartışma soruları, 

yöntemi ve kapsamı belirlenmiştir. 



2 

 

Çalışmanın yöntemi, filmlerin anlatısında yer alan kültürel belleğe ait ögelerin, yerel ve evrensel 

kültürel kodların işlevlerinin ve dengesinin analizlenebilmesi için ilgili kodları doğru okumak 

gerekliliğinden yola çıkılarak göstergebilimsel analiz yöntemi olarak belirlenmiştir. Ayrıca bu yöntem, 

çalışmanın teorik çerçevesini de oluşturan kültür ve bellek kavramlarının her ikisinin de soyut ve 

imgesel kavramlar olduğu göz önünde bulundurularak tercih edilmiştir. Bu doğrultuda çalışmanın 

yöntem bölümünde, göstergebilim ve dilbilim alanındaki çalışmalar incelenmiş; sinema göstergebilimi 

alanında çalışmalar yürütmüş Christian Metz ve Juri Lotman’ın yaklaşımlarından yararlanılmasına karar 

verilmiştir. Netflix orijinal yapımı Türk filmlerinin anlatısı ele alınırken Lotman’ın kültürel 

göstergebilim yaklaşımı doğrultusunda kültürel kodlar ayrımlanmış; Metz’in sinema göstergebilimi 

yaklaşımı doğrultusunda filmlerin görsel ve işitsel ögeleri, kültürel ve özgül kodlar ayrımına tabi 

tutularak kategorize edilmiştir. 

Çalışmanın temel araştırma sorusu, “Dijital yayın platformları ve özelde de Netflix, küresel 

pazarda içerik dağıtan platformlar olarak, orijinal yapım üretimlerinin anlatısında yerel ve evrensel 

kültür dengesini ne oranda gözetmektedir?” sorusudur. Çalışmada bu temel sorudan yola çıkılmış ve 

aşağıda listelenen alt sorulara da yanıt aranmıştır:  

1. Netflix’in orijinal yapım olarak ürettiği Türk filmlerinin anlatısında kültürel bellek nasıl temsil 

edilmektedir? 

2. Netflix'in orijinal yapım olarak ürettiği Türk filmlerinin anlatısında evrensel kültürel kodlar ile 

yerel kültürel bellek ögeleri arasındaki denge nasıl sağlanmaktadır? 

3. Netflix'in içerik politikaları ve orijinal yapım üretimleri, yerel kültürlerin görünürlüğünü 

artırmak mı yoksa onları evrenselleştirerek özgünlüklerini aşındırmak mı eğilimindedir? 

4. Netflix'in orijinal yapım olarak ürettiği Türk filmlerinin anlatısında hangi egemen ideolojik 

yapıların izleri görülebilir? 

5. Netflix'in orijinal yapım olarak ürettiği Türk filmlerinin anlatısında yerel kimlik nasıl 

tanımlanmakta veya yeniden inşa edilmektedir? 

6. Netflix'in orijinal yapım olarak ürettiği Türk filmlerinin anlatısında yerel kültür ve kültürel 

bellek ögeleri, izleyici kitlesine (hem yerel hem küresel) nasıl sunulmaktadır? 

7. Netflix'in orijinal yapım olarak ürettiği Türk filmlerinin anlatısında kapitalist kültür endüstrisi 

dinamikleri ne oranda etkilidir? 

 Çalışma, yukarıda izah edilen amaç, yöntem, teorik çerçeve ve araştırma sorularından yola 

çıkılarak üç ana bölüme ayrılmıştır. Üç ana bölüme ayrılan tezin birinci bölümünde, Dijital Yayın 

Platformlarıyla Yerleşen Yeni İçerik Üretimi ve Tüketimi Anlayışı başlığıyla, dijital yayın 



3 

 

platformlarının tanımlamasına yer verilmiş, ortaya çıkış süreçleri tarihsel olarak aktarılmış ve üretim 

politikaları incelenmiştir. Geleneksel medya ve geleneksel gösterim araçlarının karşısına yenilikçilik, 

çeşitlilik ve dinamiklik iddiasıyla çıkan dijital yayın platformlarının yarattığı dönüşüm, başta televizyon 

ve sinema salonları olmak üzere pek çok alanı ve endüstriyi etkilemiştir. İzleyici, izleme pratikleri ve 

alışkanlıkları, içerik tüketimi gibi pek çok konuda radikal dönüşümler yaratan dijital yayın platformları, 

beraberinde kültürel bir dönüşümü de getirmiş; kültür dijitalleşmiş, artık sanal kültürel mekânlar ve 

sanal kültürel kimliklerden söz edilir olmuştur. Tüm bu dönüşümlerin etkisini yorumlayabilmek için 

birinci bölümde, yeni medyanın gelişimi, dijitalleşmenin ve küreselleşmenin seyir kültürüne etkisi, 

izleyicinin yaşadığı kimliksel dönüşüm, dijital alanda yaratılan tekelleşme, standartlaşma ve tüm 

bunların bir sonucu olarak gündeme gelen medya emperyalizmi ve kültürel işgal bütünlük içerisinde 

değerlendirilmiştir.  

Yeni medya içerisinde gelişen dijital yayın platformları yenilikçi alanlar olarak gündeme gelmiş 

ve hızla benimsenmiştir. İzleyici, geleneksel medya araçlarında “içeriğin takipçisi” iken yeni medya 

araçlarında gelişen üyelik sistemi ile “içeriğin tüketicisi/müşteri” haline gelmiştir. Artık izleyici kavramı 

yerine kullanıcı kavramı yerleşmiş; izleyiciler dijital yayın platformlarının sistemi içerisinde hem üretici 

hem de tüketici pozisyonunda yer almış ve buna bağlı olarak dijital üretüketici kimliğini de edinmiştir. 

İçeriklere gelindiğinde, niceliksel çeşitliliğin geleneksel medyaya kıyasla açık ara bir fark yarattığı 

söylense de niteliksel çeşitlilik konusu pek çok açıdan tartışmaya açık bir konudur. Platformlar, 

yarattıkları dönüşümleri yönetebilmek ve sürekliliğini sağlayabilmek ve marka kimliğini oluşturmak 

için birtakım politikalar üretmişlerdir. İçerik politikaları ya da üretim politikaları adını taşıyan bu 

kararlar, dijital yayın platformlarının dinamiklerini anlamak için önemlidir. Bu doğrultuda çalışmada, 

algoritma kullanımı, kişiselleştirme, arayüz tasarımı ve kullanıcı deneyimi, içerik ve tür çeşitliliği, aşırı 

izleme kültürü, reklam stratejileri, ücretlendirme, orijinal yapımlar, küreselleşme ve dış faktör etkisi gibi 

ara başlıklar altında platformların üretim politikaları incelenmiş ve böylece platformların tamamına 

bütüncül bir yaklaşım getirilmeye çalışılmıştır. Dünyada ve Türkiye’de aktif olan ve olmayan dijital 

yayın platformlarından söz edilen birinci bölümde, dijital yayın platformlarının çeşitliliği ve sayıca 

çokluğu göz önünde bulundurulduğunda, Türkiye’de erişime açık olan yerli ve yabancı dijital yayın 

platformlarına odaklanmak uygun bulunmuştur. Amazon Prime Video, Mubi, BluTV, PuhuTV, 

Disney+, Gain, Max, Exxen, Tabii, Discovery+, beIN Connect TOD, AppleTV+ ve Netflix’e yer verilen 

bölümde, bahsi geçen platformların kuruluşlarına, dinamiklerine, web arayüzlerine, ücretlendirme 

politikalarına ve öne çıkan özelliklerine yer verilmiştir. Platformlar içerisinde, dijital yayın 

platformlarının üretim politikalarını da oluşturan pek çok özelliği yaratan ve hatta dijital yayın 

platformlarıyla yerleşen kültüre adını da veren Netflix, çalışmanın inceleme alanını oluşturmaktadır. 

Netflix’in dünya çapındaki en büyük internet şirketlerinin piyasa değerlendirmeleri sıralamasında 



4 

 

beşinci sırada ve sıralamada yer alan tek dijital yayın platformu olması, dünyada en büyük orijinal yapım 

çeşitliliğine ve abone sayısına sahip platform olması, Türkiye’de yayına başlayan ilk uluslararası dijital 

yayın platformu olması ve Türkiye’de en çok takip edilen yabancı platform olması nedeniyle Netflix ele 

alınmış; böylece çalışmanın evrenindeki ilk sınırlandırma gerçekleştirilmiştir. 

Netflix kültürü olarak da yerleşen, dijital yayın platformlarının yarattığı yeni kültür, Netflix’in 

içerik politikalarının detaylandırıldığı birinci bölümde, bütüncül bir yaklaşımla ele alınmaya 

çalışılmıştır. Bu noktada, Robert Hodge ve Gunther Kress’in “Her semiyotik eylemin ideolojik bir 

içeriği vardır.” yaklaşımıyla ele aldıkları, metinlerin nasıl işlediğini anlamak için bakılması gereken 

kodlar (1988: 40), Netflix içerik politikalarının nasıl işlediğini anlamak için uygun görülmüş ve 

uyarlanmıştır. Bu doğrultuda, içerik politikaları incelemesi; üreticilere yönelik üretim kuralları (kime, 

nasıl, hangi anlamların üretileceği), alıcılara yönelik alım kuralları (semiyotik potansiyelleri kullanarak), 

metinlere yönelik kurallar (anlam olasılıkları ve anlam kısıtlamaları yoluyla) ve semiyotik kurallar 

(sosyal algılamalara yönelik kısıtlamalar) başlıkları altında kategorize edilmiş; Hodge ve Kress’in 

kategorizasyonuna ek bir başlık olarak metin dışı kodlar incelemesi de dahil edilmiştir. Üreticilere 

yönelik üretim politikalarının incelendiği bölümde, Netflix’in endüstriyel boyutu, üreticilerin üretim 

aşamasında neleri öncelediği, sinema endüstrisinde yaşanan dönüşümün içerik üretiminde nasıl bir etki 

uyandırdığı gibi meselelere değinilmiştir. Alıcılara yönelik alım kurallarının incelendiği bölümde, 

izleyici boyutu ele alınmış; izleyicinin neyi neden izlediği ve kültür politikalarının içerik tercihlerine 

nasıl bir etkisinin olduğu irdelenmiştir. Metinlere yönelik kuralların değerlendirildiği bölümde, 

Netflix’in küresel ve yerel pazarlarda hangi stratejilerle kısıtlama politikaları uyguladığı ve ülkelerin 

sansür politikalarına nasıl yaklaştığı ele alınmıştır. Semiyotik kurallar bölümünde, yerel ve evrensel 

kültürel kodların anlatıda nasıl dengelendiği incelenmiş; metin dışı kodların ele alındığı bölümde ise 

Netflix içeriklerinin ve içeriklerin tanıtımı için kullanılan ögelerin kültür endüstrisi ile ilişkisine 

değinilmiştir. 

Netflix’in içerik politikaları içerisinde önemli bir yer tutan orijinal yapımlar, Netflix’in 

yapımcılığını üstlendiği içerikleri karşılamaktadır. Netflix, orijinal yapım üretimleriyle kendini 

ülkelerin geleneksel medya ve ana akım içeriklerinden ayrı bir yere konumlandırmış; izleyicilerine 

sadece Netflix’ten erişebilecekleri, yenilikçi içerikler sunmaya başlamıştır. İçeriklerin yenilikçi niteliği 

tartışmalı bir konudur; çünkü Netflix, ülkeler bazında ürettiği orijinal içeriklerinde içeriğin üretildiği 

ülkenin yaratıcı ekipleriyle çalışmaktadır. Türkiye özelinde, Netflix, Türk televizyonlarında dizileriyle 

ya da sinemada gişede yer alan filmleriyle öne çıkan BKM, Ay Yapım, OGM, TAFF gibi yapım 

şirketleriyle, bu şirketlerin çalıştığı birbirini tekrar eden, yönetmen, senarist ve oyuncu kadrolarıyla 

üretimleri gerçekleştirmektedir. Bu durum endüstriyel boyutta tekelleşme, içerik boyutunda 

standartlaşma tartışmalarını beraberinde getirmekte ve Netflix’in yenilikçilik iddiasının altını 



5 

 

boşaltmaktadır. Netflix’in Türkiye’de ürettiği orijinal yapımların listelendiği bölümün son başlığında, 

Netflix’in Türkiye’de erişime açıldığı 2016 yılından 2025 yılının başlangıcına kadar üretilmiş, 25 

orijinal yapım diziye ve 33 orijinal yapım filme yer verilmiştir. Dijital yayın platformlarının geliştirdiği 

yeni dijital seyir kültüründen en çok etkilenen içerik türü diziler olmuştur. Geleneksel medyaya kıyasla 

seyri oldukça kolaylaşan ve seyir kontrolü tamamen bireyin eline bırakılan dizi içerikleri, dijital yayın 

platformlarında daha çok tüketilmektedir. Filmlere bakıldığında, gösterim mecrası değişen ve seyir 

kontrolü açısından sinemada film izleme kültürünün kurallarını ortadan kaldıran bir durum söz konusu 

olsa da filmler, dijital yayın platformlarının yarattığı aşırı izleme kültürünün ve tüketim hızının 

karşısında işlevsiz kalmaktadırlar. Bu nedenle dizilere oranla daha az tüketilse de dijital yayın 

platformlarının film içerikleri üretmesi, sinema endüstrisinde ciddi tartışmalara ve krizlere yol açmıştır. 

Çalışmada söz konusu tartışma ve krizleri de düşünerek Netflix’in orijinal yapım filmler üzerinden 

anlatılarda nasıl bir farklılık politikası izlediğini anlamak amaçlanmıştır.  Yine anlatı analizleri 

yapılırken dizilerin çok sezonlu ve çok bölümlü yapısı da düşünüldüğünde filmler, analiz sonuçlarını 

daha net bir çerçevede sunma olanağı sağlamaktadır. Bu nedenle çalışmada Netflix orijinal yapım 

üretimleri içerisinde yalnızca filmler üzerinden bir analiz yürütülmüş ve 33 orijinal yapım Türk filmi 

çalışmanın evrenini oluşturmuştur.  

Yola çıkılan araştırma sorularının yanıtlarına ulaşmak için tezin ikinci bölümünde Kültür ve 

Bellek Kavramları Çerçevesinde Dijital Anlatıdaki Dönüşüm ana başlığı altında teorik çerçeve 

sunulmuş; kültür ve bellek kavramlarına bütüncül bir yaklaşım getirilmeye çalışılmıştır. Öncelikli olarak 

bellek kavramı derinlemesine ele alınmış; anı, hatırlama, unutma kavramları çerçevesinde belleğin 

kavramsal olarak neyi ifade ettiği, farklı disiplinlerin belleğe ne şekilde yaklaştığı aktarılmıştır. Bellek, 

farklı özellikleri gözetilerek çeşitli alt türlere ayrılsa da en temel kabul edilebilecek bellek türleri ayrımı 

olan bireysel, kolektif (toplumsal) ve kültürel bellek ayrımlarına yer verilmiştir. Sir Francid Galton, 

Hermann Ebbinghaus, Frederic Bartlett, Sigmund Freud gibi öncü bireysel bellek araştırmacılarının, 

Hugo Van Hofmannsthal, Maurice Halbwachs gibi kolektif belleği tanımlayan araştırmacıların ve Jan 

Assmann, Aleida Assmann gibi kültürel belleği kavramsal olarak ortaya koyan ve tartışan 

araştırmacıların çalışmalarına yer vermekle beraber güncel bellek araştırmaları ve tartışmaları da 

aktarılmıştır. Çalışmanın temel izleği kültür ve bellek arasındaki ilişkiyi anlamaktan geçmektedir. Bu 

nedenle kültürel belleği kavramak oldukça önem taşımaktadır. Bu yaklaşımla, kültür kavramı için 

önemli bir alan ayrılmış ve böylece kültürü oluşturan ögelerle belleğin ilişkisini anlamak amaçlanmıştır. 

Kültürü oluşturan zaman, mekân, sanat gibi öne çıkan ögelerin bellekle kurduğu ilişki tarih, geçmiş, 

arşiv, kent, aidiyet, ulus, hukuk, müzik, dans, tiyatro, heykel, anıt, fotoğraf, sinema gibi kavram ve 

alanlar üzerinden irdelenmiştir.  



6 

 

Birinci bölümde altı çizilen, içinde bulunulan yüzyılın dijitalleşme etkisinde olduğu vurgusuna 

paralel olarak belleğin ve kültürün dijitalleşme ile ilişkisine ve dönüşümüne bakmak gerekliliği 

doğmuştur. Bu doğrultuda ikinci bölümde, dijitalleşen dünyada kültür politikalarının bellekle ilişkisine, 

kültür endüstrisinin dijitalleşmeye bağlı dönüşümüne ve ortaya çıkan yeni belleksizleştirme 

politikalarına yer verilmiştir. Bu etkinin, filmlerin anlatısından okunabileceği düşüncesiyle yola çıkılan 

çalışmada, belleğin anlatıya nasıl bir etkisi olduğu ve kültürel belleğin anlatıdaki görünürlüğünün ne 

şekilde somutlaştığına dair yorumlar geliştirilmiştir. Çalışmanın kapsamı Türk filmleri ile 

sınırlandırıldığından, dijital yayın platformlarına gelene kadar yalnızca sinemalarda ve gişe sonrası 

televizyonlarda gösterim olanağı bulan Türk filmlerinin, dünden bugüne kitle kültürü ile nasıl bir ilişki 

kurduğuna, dijital yayın platformlarında yayınlanan Türk filmlerinin kurduğu ilişkiyle kıyas yapabilmek 

adına, yer verilmiştir. 

Üçüncü bölüme gelindiğinde, çalışmanın sınırlılıklarını belirlemek açısından, çalışmanın 

evrenini oluşturan 33 adet Netflix orijinal yapımı Türk filmi arasından bir örneklem belirleme sürecine 

girilmesi gerekmiştir. Bu doğrultuda, 33 filmin tamamına ait, filmlerin künyesini (yıl, yapımcı, yapım 

şirketi, yönetmen, oyuncu bilgileri), filmlerin temasını (zaman, mekân, tür, tema bilgileri) içeren tablolar 

hazırlanmış ve filmlerin biçimsel özelliklerinin öne çıkan ve tekrarlayan ögelerine yönelik yorum 

geliştirilmiştir. Bu tablolar, Netflix içeriklerine yönelik tekelleşme ve standartlaşma tartışmalarına ve 

bu minvaldeki araştırma sorularına yanıt vermiştir. Ayrıca tablolar, nitel araştırmalarda kullanılan 

amaçlı örneklem yöntemlerinden ölçüt örnekleme yöntemi doğrultusunda, çalışmanın ölçütü olarak 

kültürel bellek kodlarına en çok yer veren ve bir geçmiş anlatısı içererek bellekle ilişki kuran filmleri 

öne çıkarmak açısından da faydalı olmuştur. Kültürel bellek anlatısına sahip olması ve yerel kültürel 

kod kullanımı ölçütüne uyan üç film örneklem olarak belirlenmiştir. Belirlenen üç film; Andaç 

Haznedaroğlu yönetmenliğinde çekilen Sen Hiç Ateş Böceği Gördün mü? (2021), Berkun Oya 

yönetmenliğinde çekilen Cici (2022) ve Özcan Alper yönetmenliğinde çekilen Âşıklar Bayramı (2022) 

filmleridir. Filmler, çalışmanın belirlenen yöntemine uygun olacak şekilde Lotman ve Metz’in 

göstergebilimsel yakaşımlarıyla analiz edilmiş; filmin görsel ve işitsel ögeleri, filmde yer alan nesnelerin 

yerel ve evrensel karşılıkları, filmin kültürel ve özgül kodları, anlatı yapısı öne çıkarılmıştır. Tüm bu 

incelemeler sonucunda filmlerin anlatısında yer alan kültürel belleğin anlatıdaki etkisi yorumlanmıştır.  

Çalışmada yerellik, evrensel olana kıyasla daha sınırlı bir bölgenin veya bir toplumun kendine has 

özelliklerini, taşıdığı değerleri ve alışılagelmiş yaşam biçimlerini karşılayacak şekilde 

konumlandırılmıştır. Raymond Williams’ın coğrafi ve topografik sınırlılık yaklaşımıyla (1960) ve Arjun 

Appadurai’nin tarihsellik vurgusuyla (1995) beraber ele alınan yerellik, bölgesel olarak tanımlanabilse 

de küreselleşme etkisiyle fiziksel olarak sınırlandırılması zor olan kültürel bir inşa süreci olarak 

yorumlanmıştır. Küreselleşmenin medya alanındaki etkilerinin dijital yayın platformları üzerinden 



7 

 

okunabildiği yeni medya alanındaki yerellik ve evrensellik dengesi, bu yaklaşım üzerinden ele alınmış; 

bölgesel sınırlılıklarını yitiren ve hemen hemen tüm kültürlere sirayet eden olgular evrensel, bölgesel 

sınırlılıklarını tamamen veya belirli oranda taşıyan olgular yerel kodlar olarak kabul edilmiştir. Yerel 

kodların açımlanmasında, çalışmada Türk filmlerinin anlatısındaki kültürel bellek etkisini analizlemek 

amaçlandığından, Türk kültürü temel alınmış; Türk kültürünün kültürel çeşitliliği ve Türkiye’nin 

tarihsel ve jeopolitik konumundan kaynaklanan kültürlerarasılığın etkileri göz önünde 

bulundurulmuştur. 

En temelde dijital yayın platformları ve kültürel bellek ilişkisini irdeleyen çalışmanın literatür 

araştırması, iki ana koldan yürütülmüştür.  

Kültürel belleğe ilişkin çalışmalarda, Jan Assmann’ın Kültürel Bellek (1992) kitabı ana kaynak 

olmuştur. Kültürel belleğin kavramsal ortaya çıkışının temeli olarak nitelenebilecek Maurice 

Halbwachs’ın Hafızanın Toplumsal Çerçeveleri (1925) bir diğer ana kaynaktır. Jan Assmann’ın kültürel 

bellek yaklaşımını geliştiren ve yaklaşımı farklı perspektiflerle birleştiren Aleida Assmann’ın Cultural 

Memory and Western Civilization: Functions, Media, Archives (2011) başlıklı çalışması, Paul 

Connerton’un Toplumlar Nasıl Anımsar? (1989) kitabı, Astrid Erll’ün Memory in Culture (2011) kitabı 

ve Pierre Nora’nın Between Memory and History (1986) çalışması temel yan kaynaklar olarak yer almış 

ve çalışma boyunca faydalanılmıştır.  

Dijital yayın platformlarına yönelik çalışmalarda, Ramon Lobato’nun Netflix Nations: The 

Geography of Digital Distribution (2019) çalışması, platformların ortaya çıkışını ve kültürel etkilerini 

analizlemek için ana kaynak olarak belirlenmiştir. Chuck Tryon’ın dönüşen seyir kültürünün etkilerini 

incelediği On-Demand Culture: Digital Delivery and the Future of Movies (2013) çalışması ve Burak 

Medin ile Ali Kaynak’ın dijital dönüşümün film üretimine ve tüketimine etkisini ele aldıkları Sinema ve 

Dijital Platformlar (2022) kitabı diğer ana kaynaklardır. Laura Osur’un Netflix and the Development of 

the Internet Television Network (2016) çalışması, Mareike Jenner’ın Binge-watching: Video-On-

Demand, Quality TV And Mainstreaming Fandom (2015) çalışması ve Benjamin Burrougs’un House 

Of Netflix: Streaming Media And Digital Lore (2018) çalışması temel yan kaynaklar olarak yer almış ve 

çalışma boyunca faydalanılmıştır. 

Kültürel bellek ve dijital yayın platformlarının kesiştiği çalışmalara gelindiğinde, Astrid Erll’ün 

sinema anlatısı ile kültürel bellek üretimi arasındaki ilişkiye odaklanan Literature, Film, and the 

Mediality of Cultural Memory (2008) çalışması ve Alon Confino’nun kültürel ürünlerin nasıl bellek 

yaratımına yol açtığını ele aldığı Collective Memory and Cultural History: Problems of Method (1997) 

çalışması öne çıkmaktadır. Alison Landsberg’ün, kitle iletişim araçları etkisiyle oluşturulan protez 



8 

 

bellekleri ele aldığı çalışması Prosthetic Memory: The Transformation of American Remembrance in 

the Age of Mass Culture (2004) da tez çalışması için ufuk açan çalışmalardan biri olmuştur.  

Literatürde yer alan çalışmaları geliştirmek adına hazırlanmış pek çok tez ve makale çalışması da 

bulunmaktadır. Bu çalışmalar, dijitalleşmenin belleğe etkisini inceleyen (Çakmak 2016; Erdem 2019), 

dijital yayın platformlarının politika ve stratejilerini değerlendiren (Başer, Akıncı 2020; Çaycı 2021; 

Butgel Tunalı 2022; Gökmen 2022; Aydemir 2023; Başer, Söğütlüler 2023; Karakoç Keskin 2023; 

Büyükçelikok, Dilmen 2024), dijital yayın platformlarının yarattığı yeni seyir kültürünü ve 

dönüştürdüğü izleyici kimliğini ve izleyici tercihlerini inceleyen (Medin 2018; Şakı Aydın 2019; Tüzün 

Ateşalp, Başlar 2020; Yazıcı 2020; Can vd. 2021; Sarı, Türker 2021; Torun 2021; Yıldırım 2021; 

Karaduman, Ünlü Karataş 2022; Cevher, Çubuk 2023; Ersin 2023), dijital yayın platformlarının 

geleneksel medyadan ayrılan reklam ve tanıtım içeriklerinin etkisini ele alan (Gülmez 2019; Bitirim 

Okmeydan 2020; Candan 2020; Sarı, Sancaklı 2020), dijital yayın platformlarının endüstri içerisindeki 

yerini tartışan (Yüksel 2018; Erkek 2019; Erkılıç, Duruel Erkılıç 2021; Yüksel 2022; Zengin 2022), 

dijital yayın platformlarının kültürle, bellekle, kültür endüstrisiyle ve küreselleşmeyle ilişkini 

değerlendiren (Eyrek 2019; Zhang, Şahin Kütük 2020; İliç, İliç 2023; Demir 2023; Burç, Tanyeri Mazıcı 

2023; Yenigün Altın, Demirci 2024) çalışmalar olarak kategorize edilebilir. Bu çalışmalardan, tezin 

farklı bölümlerinin değerlendirilmesinde yararlanılmıştır. Her bir çalışma literatürdeki bir boşluğu 

dolduran kıymetli çıktılar sunmaktadır.  

Tezin ana odağında yer alan Netflix’e yönelik hazırlanmış lisansüstü tez çalışmalarına 

bakıldığında, abonelik temelli bir iş modeli olarak Netflix’in pazarlama, reklam, sosyal medya, arayüz 

tasarımı, öneri sistemleri gibi stratejilerine ve kullanıcı deneyimine odaklanan (Benlevi 2017; Kopuz 

2019; Gürmeriç 2019; Yüncüoğlu 2019; Atasoy Aktaş 2021; Ceylan 2022; Seçilmiş 2022; Gürbüz 2022; 

Sohtorik 2022; Sezer 2022; Belhadj 2022; Aboudou 2023; Naghizada 2023; Coruh İleri 2023; Yıldırım 

2024; Issa-Abdo Darar 2024; Büyükçelikok 2024; Akgün 2024; Semiz 2024; Öztep 2024; Kütük 2024; 

Şahin 2024; Özdiker 2024), Netflix’in film endüstrisine olan etkisini inceleyen (Erkek 2019; Özsöz 

Aslan 2022; Zararsız 2022; Aydın 2022; Kırçuval 2022; Karataş 2023), Netflix’in ideolojik 

yaklaşımlarını tartışan (Çamur 2020; Maden 2020; Algül 2021; Çınar 2021; Genç Erdem 2021; 

Aydınhan 2021; Karagöz 2022; Öner 2023; Yaman 2023; Yünkül 2024; Baltacı 2024; Varelci 2024; 

Kayıtmazbatır 2025), Netflix kültürünü ele alan (Tok 2020; Demircan 2021; Tay 2022; Dağ 2022), 

Netflix içeriklerine yönelik alımlama çalışmalarını inceleyen (Özmen 2020; Çimen 2020; Akbaba 2021; 

Kavi 2021; Söğütlüler 2022; Er 2022; Gürkan 2022; Akyapı 2023; Kurtuldu 2023; Nas 2024; Sarsılmaz 

2024), Netflix içeriklerini tür ve tema bağlamında analizleyen (Karabağ 2021; Yazıcı 2022; Serdaroğlu 

2022; Kanburoğlu 2022; Kavak 2022; Karaduman 2022; Arda Kına 2023; Özyürek 2023; Benli 2023; 

Yavuz 2024; Akbayır 2024; Ceylan 2024; Şimşek 2024; Özkar 2024; Can 2024) tezler olduğu 



9 

 

görülmektedir. Tezlerin bir çoğunun Netflix’e yönelik spesifik bir alanı aydınlattığı ve yapılan 

çalışmaların örneklem grubunda ağırlıklı olarak dizi içeriklerinin yer aldığı söylenebilir. 

Netflix Orijinal Türk Yapımı Filmlerde Kültürel Belleğin Anlatıdaki Etkisi başlıklı bu tezin teorik 

çerçevesiyle ve kavramsal araştırmasıyla kesişen birtakım tezler olsa da doğrudan kültürel belleğin 

Netflix tarafından bir araç olarak kullanımını irdeleyen bir çalışmaya rastlanmamıştır. Tez kapsamında 

birtakım kesişimsellikler yakalanan tez çalışmaları, teze kaynaklık etmiştir. Damla Akın’ın Yaratıcı 

Endüstrilerin Küresel Kültür Politikalarına Yansıması: Netflix Üzerine Bir İnceleme (2020) başlıklı 

yüksek lisans tezi, yaratıcı endüstrilerin kültür endüstrisinin ilkelerini takip ettiğini ortaya koyması 

açısından kıymetli bir çalışmadır. Şule Yenigün Altın’ın Kültürel Hegemonya Tartışmaları 

Çerçevesinde Netflix Türkiye Yerli Dizileri İncelemesi ve İzleyici Deneyimi (2024) başlıklı doktora 

tezi, Netflix’in kültürel hegemonyanın bir aracı olduğu iddiasının izleyici nezdinde nasıl karşılık 

bulduğunu ortaya koyduğu için yenilikçi bir bakış açısı sunmaktadır. Cavit Karşal’ın Kültür Endüstrisi 

Kuramı Bağlamında Netflix Dizilerinin İçerik Analizi (2022) başlıklı yüksek lisans tezi, kültür 

endüstrisinin geleneksel medyadan yeni medyaya konumunu takip ettiği için önemli bir çalışmadır. 

Süleyman Özcan’ın Netflix’in Kültürel Yeniden Üretimin Bir Aracı Olarak Kullanılması, “Hakan: 

Muhafız” Dizisi Üzerinden Göstergebilimsel Bir İnceleme (2022) başlıklı doktora tezi, Netflix’in 

kültürel yeniden üretimindeki oryantalist etkiyi yorumlaması açısından değerli bir çalışmadır. İlknur 

Gümüş’ün Dijital Diplomasi Bağlamında Yaratıcı Kültür Endüstrisinin Ülkelerin İmaj İnşasındaki Rolü: 

Netflix Türkiye Örneği (2022) başlıklı doktora tezi, Netflix’te yayınlanan içeriklerin ülke imajına 

etkisini kültürel diplomasi bağlamında tartışmasıyla önemli bir perspektif yaratmaktadır. Cihan Emre 

Tanç’ın Kültür Endüstrisi Bağlamında Netflix’in Yerli Dizilerinin İncelenmesi (2022) başlıklı doktora 

tezi, yerli kültürel kodların Netflix tarafından nasıl bir pazarlama stratejisi içerisinde kullanıldığını 

araştırması açısından değerlidir. Sinem Erdoğdu’nun Kültürlerarası İletişim Bağlamında Netflıx: Türk 

Yapımı Orijinal Dizilerin Kültürel Kodlarının İncelenmesi (2021) başlıklı yüksek lisans tezi, Netflix’in 

küresel pazardaki yayılımıyla kültürlerarası iletişimi nasıl geliştirdiğini yerli içerikler üzerinden 

incelemesi açısından kıymetli bir çalışmadır. Burcu Nur Burç’un Kültür Emperyalizminin Netflix 

Üzerinden Okunmasına Yönelik Bir Araştırma (2025) başlıklı yüksek lisans tezi de Amerikan kültürel 

ögelerinin kültür emperyalizmini yaygınlaştırmasına yönelik yaklaşımını Amerikan filmleri üzerinden 

inceleyen ve Netflix’in kültür emperyalizminin yerleşmesindeki rolüne odaklanan önemli bir çalışmadır. 

Muhammed Ersin Toy’un Netflix’teki Türk Dizilerinin Türkiye’de Öğrenim Gören Yabancı Uyruklu 

Üniversite Öğrencileri Üzerindeki Etkisine Yönelik Bir Araştırma başlıklı doktora tezinden ürettiği 

Netflix ve Türkiye: Kültürel Yansımalar, Dijital Diplomasi ve Küresel Etkiler (2024) başlıklı kitabı da 

Netflix’in kültürel, diplomatik ve küresel ilişkilerinin küresel izleyicilere ne şekilde yansıdığını 

araştırması bakımından değerli bir çalışma ve kaynaktır.  



10 

 

Bahsi geçen ve çalışmaya kaynaklık eden çalışmalar içerisinde örnekleminde Netflix orijinal 

yapım Türk filmlerine yer veren bir çalışmaya rastlanmamıştır. Bu anlamda, Netflix Orijinal Yapımı 

Türk Filmlerinde Kültürel Belleğin Anlatıdaki Etkisi başlıklı bu tez çalışmasının alan literatürüne, 

Netflix’in kültürel belleği anlatılarda bir araç olarak kullandığı önermesiyle, orijinal yapım Türk 

filmlerini analizleyen örneklemiyle, Netflix’in yerel ve küresel pazardaki dengeyi kurma çabasının 

kültürel belleksizleşmeye yol açtığı iddiasıyla yenilikçi bir katkı sağlayacağı öngörülmekte ve 

umulmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

1. DİJİTAL YAYIN PLATFORMLARIYLA YERLEŞEN YENİ İÇERİK 

ÜRETİMİ VE TÜKETİMİ ANLAYIŞI  

Dijitalleşme ile birlikte, başlıca iki gösterim mecrası olan televizyon ve sinemada yenilikçi etkiler 

görülmeye başlamıştır. Televizyon alanında internet üzerinden dağıtım (internet-distributed television) 

ve isteğe bağlı video hizmetleri (VoD) kavramları gündeme gelmiş (Toy 2024: 81), sinemada da yapım 

koşulları bağlamında dijital ve interaktif sinema konuşulurken gösterim koşulları bağlamında ise isteğe 

bağlı video hizmetlerinin sağladığı alan bir alternatif olarak doğmuştur. Böylece hem dizi hem de film 

içerikleri için dijital bir mecra olarak gündeme gelen yayın platformları, içerikleri üretme ve izleyiciyle 

buluşturma noktasında, geleneksel televizyon ve sinema pratiklerine kıyasla farklı yollar izlemektedir. 

Dijital yayın platformlarının gelişimi ve hızla popüler oluşuyla yeni içerik üretim ve tüketim anlayışı 

doğmuştur. Bu başlık altında, dijital yayın platformlarının gelişimine ve üretim politikalarına, Dünyada 

ve Türkiye’de aktif yayın yapan dijital platformlara yer verilmiş; çalışmanın odağında yer alan Netflix 

dijital yayın platformu ve Netflix orijinal yapımları üzerinde durulmuştur. 

 

1.1.Dijital Yayın Platformları ve Üretim Politikaları 

Dijital yayın platformları, geleneksel medyaya ve geleneksel gösterim araçlarına alternatif olarak 

gelişen mecralardır. Dijitalleşmenin ve yöndeşmenin de etkisiyle, içerikler, televizyon veya sinema 

salonları dışında bilgisayar, cep telefonu, tablet gibi araçlar aracılığıyla internet bağlantısı kullanılarak 

dijital yayın platformları üzerinden izlenebilmektedir. Bu durumu yalnızca medyanın dijitalleşmesi 

olarak okumak doğru olmaz; dijital yayın platformlarının gündeme gelmesinin başta seyir kültürü olmak 

üzere, alıcı ve üretici odaklı pek çok stratejide etkisi bulunmaktadır (Medin, Kaymak 2022: 45). Söz 

konusu etkileri yorumlayabilmek ve tartışabilmek için Dijital Yayın Platformları ve Üretim Politikaları 

başlıklı bu bölümde, dijital yayın platformlarının ortaya çıkışına, yeni medya, dijital medya, dijital 

platform gibi kavramların gündeme gelişine ve dijital yayın platformlarını geleneksel medyanın 

dinamiklerinden ayıran üretim poitikalarına yer verilecek ve dijital yayın platformlarının oluşturduğu 

yeni dijital kültürden söz edilecektir. 

Elektronik yayıncılık şeklinde basılı kitap, mecmua vb. alanlarında başlayan dijitalleşme zaman 

içerisinde medya araçlarında da kendini göstermiş; geleneksel medyaya bir alternatif olarak yeni medya 

gündeme gelmiştir. Dijital medya olarak da bilinen yeni medya, en temelde, geleneksel medyadan farklı 

olarak verilerini sayısal olarak kodlamaktadır. Dijitalleşmeyle sayısal olarak kodlanan metinlerin 

elektronik birer değer olarak kabul edilmesi ve elektronik cihazlar aracılığıyla paylaşıma açılması, 



12 

 

verilerin bir ortamdan bir diğerine çok daha hızlı bir şekilde aktarılmasını sağlamış; geleneksel 

medyanın sabitliğine karşın yeni medya daha akışkan bir statü kazanmıştır. Verilerin bu şekilde farklı 

medya platformları arasında aktarımı, Henry Jenkins tarafından yöndeşme kavramıyla açıklanmıştır. 

Yöndeşmeyi dijitalleşmenin doğrudan bir çıktısı olarak gören Jenkins, filmlerin internetten 

izlenebilmesi, radyo yayınlarının bilgisayardan dinlenebilmesi, gazetelerin cep telefonlarından 

okunabilmesi gibi farklı medya araçlarının birbiriyle ilişki kurmasını “yeni medyanın melez karakterini” 

açıklamak için kullanmış ve multimedya kavramıyla tanımlamıştır. Jenkins ayrıca, yeni medyayı, eski 

ile yeniyi birleştirerek eski olana yeni işlevler kazandıran ve böylece yeni bir kültürün yaratılmasına da 

yol açan bir güç olarak görmektedir (Thorburn, Jenkins 2003: 3). Ayrıca bu kültür yaratımı, yeni 

medyanın sağladığı her bir bireyin kendi alanında kendi üretimlerini yapabilmesi özgürlüğüyle de 

birleştiğinde demokratik bir yaratım olmaktadır. Jenkins, bu demokratik yaratımı, bireylerin 

dijitalleşmenin sağladığı ortamda kültürel yaratımları aracılığıyla etkileşime girmesi sonucu oluşan 

ortak kolektif zekâ ile ilişkilendirmiş ve katılımcı kültür olarak tanımlamıştır (Uyanık 2023: 433). 

Jenkins’in yeni medyanın gelişmesiyle geleneksel medyaya yönelik endişelerin doğmasına ilişkin 

yorumu ise daha iyimser bir noktada durmaktadır. Yeni medyanın melez karakteri sayesinde eski olanı 

doğrudan yok etmediğini ve edemeyeceğini, yalnızca bir dönüşüme uğratacağını söyleyen Jenkins, 

geçmiş zamanlarda duyulan benzer endişelerle bu durumu örneklendirmiştir. Dijital kitaplar çıktığında 

basılı kitapların yok olacak olmasından duyulan endişenin, tıpkı televizyon çıktığında sinemanın yok 

olacağı endişesi gibi yersiz bir endişe olduğunu ifade etmiştir. Yine de bugün el yazmalarının ve sessiz 

filmlerin tercih edilmiyor olmasını da bir ileri atılım olarak yorumlamıştır. Buradan hareketle, 

geleneksel medyanın dinamiklerinin dönüşmesinin bir risk barındırmadığını ifade etmiştir (Thorburn, 

Jenkins 2003: 12). 

Yeni medya alanı, sosyal medya, e-kitap, podcast gibi pek çok farklı üretim alanını içeren geniş 

bir kapsamı ele almakla birlikte; çalışmayı ilgilndiren ve dijital yayın platformlarının yolunu açan alan, 

yeni medya yayıncılığı olarak adlandırılmaktadır. Yeni medya yayıncılığı dönemine gelene dek, internet 

öncesi dönem, geleneksel kitle araçlarının hâkim olduğu Web 1.0 ve çevrimiçi yayıncılığın gündeme 

geldiği Web 2.0 dönemleri geride bırakılmıştır. Dijital yayın platformlarının gündeme geldiği dönem 

ise Web 3.0 olarak adlandırılmaktadır (Torun 2021: 375). Bu dönemde geleneksel kitle iletişim 

araçlarının sunduklarından farklı olarak izleyiciler birer kullanıcı olarak konumlandırılmıştır (Toy 2024: 

115).  

Dijitalleşmenin ve yöndeşmenin getirileriyle de birleştiğinde, kullanıcının hem içerikleri hem 

zamanını kendi tercihlerine göre şekillendirebiliyor olması, kullanıcıyı aynı anda alıcı ve üretici 



13 

 

kılmaktadır. Geleneksel medyanın - nispeten - pasif alıcıları1, dijitalleşme ile birlikte aktif alıcılara 

dönüşmüştür (Medin, Kaymak, 2022: 29-37). Medin, bireyin multimedyanın olanaklarını kullanarak 

evinden ya da kendi tercih ettiği herhangi bir mekândan, istediği zamanda, kendi seçtiği elektronik bir 

aracı kullanarak gerçekleştirdiği izleme pratiklerini “portatif, taşınabilir seyir” şeklinde 

kavramsallaştırmıştır (Medin 2018: 147). Burada üretüketici kavramına da değinilebilir. Çünkü 

dijitalleşme ve yöndeşme etkisiyle aktif birer alıcı olarak konumlanan kullanıcılar, aynı zamanda üretim 

ve tüketim döngüsünü de doğrudan etkilemekte; üretüketici olarak konumlanmaktadırlar. Üretüketim 

kavramı ilk olarak Alvin Toffler tarafından, üretimin sistem içerisinde gerçekleştirdiği dönüşümle 

farklılaşması olarak tanımlanmış (Toffler 2018); Georg Ritzer, Toffler’in uygarlıkların gelişimi 

üzerinden ele aldığı kavramı dijitalleşme üzerinden ele alarak, tüketimin sistem içerisinde 

gerçekleştirdiği dönüşümle farklılaşması olarak tam tersi bir perspektiften değerlendirmiştir. Toffler’in, 

üçüncü dalga olarak tanımladığı daha teknolojik ve endüstri karşıtı olan üretim ve tüketim anlayışının 

ve Ritzer’in katı üretici ve tüketici süreçleri ayrımının karşısına -Bauman’a da referansla- akışkan üretici 

ve tüketici yaklaşımını koyması üretüketici kavramının doğmasına yol açmıştır (akt. Çetin 2019: 355-

363). Toffler ve Ritzer’in üretüketici kavramı, yeni medya platformlarında, alıcının verdiği 

geribildirimlerle bir üretim yaratması ve diğer alıcıların üretimlerini tüketmesi ile karşılık bulmaktadır. 

Dijital yayın platformları özelinde ise izleyicilerin tüketimlerine bağlı olarak gerçekleşen talebe bağlı 

üretim döngüsü ve izleyicinin içeriklere dair gerçekleştirdiği yorum, puanlama, video, tanıtım gibi pek 

çok çıktı üretmesi dijital yayın platformu takipçilerini birer dijital üretüketici kılmaktadır. 

Lev Manovich, görsel kültürle paralel hareket eden farklı kültürel alanların bilgiyi sunma 

biçimlerine enformasyon kültürü adını vermektedir (Manovich 2001: 39). Kültürün bilgisayar 

aracılığıyla üretim, dağıtım ve iletişim biçimlerine göre şekillenmesiyle yeni medya kültüründen ve 

çağından söz edilmeye başlanmıştır. Manovich, yeni medya kültürünü, bilgisayar katmanı ve kültür 

katmanı olarak ikiye ayırmaktadır (2001: 64). Bilgisayar katmanı, dijital yayın platformları özelinde 

endüstriyel katmana; kültür katmanı ise anlatı ve içerik katmanına karşılık gelmektedir. Bu doğrultuda, 

dijital yayın platformlarının içerik stratejileri ve üretim politikaları bu iki katman üzerinden ayrı ayrı 

şekillenmektedir. Yeni medya ürünleri, modüler bir yapıya sahiptirler (2001: 52). Dijital yayın 

                                                           
1 Geleneksel medyaya yönelik yapılan etki çalışmalarında, medyanın manipülatif gücü göz önünde bulundurularak 

seyirci pasif olarak konumlandırılmıştır. Akademik çalışmaların yaygınlaşmasıyla medyaya tanımlanan gücün sınırlı bir güç 

olduğu düşünülmeye başlanmış ve güçlü etkiler dönemi ile sınırlı etkiler dönemi şeklinde iki ayrı dönemle ayrım 

gerçekleştirilmiştir. Böylece 1940’lı yıllardan sonra ilk kez seyirciye sınırlı bir aktiflik tanımlanmıştır. 1950’lerin sonunda, 

Elihu Katz’ın çalışmalarıyla gündem olan kullanımlar ve doyumlar kuramı ile izleyici aktif alıcı olarak konumlandırılmış ve 

geleneksel medyanın etki gücü iyice sınırlandırılmıştır (Güngör 2018: 85-134). Dijital platform izleyicilerinin sahip olduğu 

kontrol mekanizmaları düşünüldüğünde, kullanımlar ve doyumlar kuramıyla geleneksel medya karşısında izleyiciye atfedilen 

aktiflik, gelinen noktada pasiflik sayılabilecek sınırlı bir aktiflik haline gelmiştir. Dijital platformlarda izleyici, içeriği istediği 

zaman, istediği yerden, istediği şekilde (geriye ileriye sararak veya durdururarak vb.), kendi yayın akışını oluşturarak 

izleyebilmektedir. Her ne kadar endüstriyel boyutta farkına varmadığı bazı yönlendirmelerle tercihleri şekillendirilse de, 

geleneksel medyaya kıyasla çok daha aktif alıcılardan söz edilebilmektedir. 



14 

 

platformları da bu kümeye dahil bir ürün olarak, görüntü, ses, yazılım, platform ara yüzü, reklam, 

altyazı, veritabanı, algoritma sistemi, içerik ve daha birçok eklentiyle hareket eden modüler 

platformlardır. 

Manovich, post-endüstriyel toplum düzeninde artık kitlelerin değil bireylerin hedeflendiğini dile 

getirerek her bireyin kendi yaşam tarzını oluşturabildiğini ve seçenekler arasından kendi ideolojisini 

seçebildiğini ifade etmiştir. Yeni medyanın da bu nedenle, pazarlama sürecinde hedefine bireyi 

yerleştirdiğini ve böylece yeni bir sosyal mantığın oluştuğunu da sözlerine eklemiştir (Manovich 2001: 

61). Dijital yayın platformlarının kişiye özel arayüz tasarımı ve algoritmalarla kişilerin beğenilerine göre 

içerik sunması gibi stratejileri yeni medyanın sosyal mantığı ile temellenmektedir. Manovich’in, Yeni 

Medyanın Dili (2001) kitabında ele aldığı yeni medyanın modüler yapısının, etkileşimliliğinin, çoklu 

ortamlar sunmasının görünür olduğu ilk ortam olarak analogtan dijitale geçen sinemadan söz edilebilir. 

Bu modüler yapı, bugün dijital yayın platformlarına dönüşerek gösterim için bir alan, mecra, mekân 

olarak da dijitale taşınmıştır.  

Dijitalleşme, yöndeşme, yeni medya ve diğer teknolojik gelişmeler bir bütün olarak yeni bir 

dönem yaratmışlardır. Herkesin birbiriyle hızlı bir şekilde, konum, zaman ve mesafe fark etmeksizin 

iletişim kurabiliyor olması ve bilginin hızlıca yayılması Marshall McLuhan’ın dikkatini çekmiş ve bu 

hızlı yayılım ve her şeye erişim halinin, beraberinde bir değersizleştirme halini de getirdiğini işaret 

etmiştir. Adeta küçük bir köydeymişçesine herkesin birbirine ve bilgiye hızlıca ulaşabiliyor olması 

gözlemini, evrensel köy kavramıyla nitelendirmiştir (McLuhan, Powers 2001). McLuhan’a göre bu çok 

yönlü bilgi akışı içerisinde, sayısız içeriğe aynı anda ulaşma hali bilginin değersizleşmesine yol 

açmaktadır. Adanır, bu durumu iki açıdan değerlendirmiştir. Ona göre, bir yandan birbirine benzer 

sayısız içerik, egemen ideolojilere yönelik bir bıkkınlığı beraberinde getirecektir ve oldukça sıkıcı bir 

dünya gündemi olacaktır. Diğer yandan bu bıkkınlık, yeni demokratik anlayışları doğurma potansiyelini 

taşımaktadır (Adanır 2003: 2). 

McLuhan, kitle iletişim araçlarının teknoloji ile şekillendiği görüşünü geliştirerek, teknolojik 

belirleyicilik (teknolojik determinizm) tezini öne sürmüştür. McLuhan, teknolojinin kitle iletişim 

araçlarına yönelik gelişmelerini geliştirici ve iyileştirici olarak yorumlamaktadır. McLuhan gibi düşünen 

ve teknolojik gelişmelere iyimser yaklaşan düşünürler olduğu gibi (William Ivins, Walter Ong), 

teknolojinin kitle iletişim araçlarına yönelik etkisini kitle kültürü üzerinden okuyarak eleştiren 

düşünürler de (Frankfurt Okulu düşünürleri) olmuştur. Walter Benjamin gibi teknolojinin olumlu ve 

olumsuz etkilerini bir arada görerek daha karamsar bir duruş sergileyen düşünürler de vardır (Güngör 

2018: 181-190). McLuhan teknolojik belirleyicilik yaklaşımıyla, toplumsal değişimin merkezine 

teknolojiyi yerleştirmiş ve iletinin değil aracın önemli olduğunu vurgulamıştır (McLuhan, Fiore 2006). 



15 

 

Raymond Williams, McLuhan’ın teknolojinin insan yaşamı üzerindeki etkisine odaklanmasının yanı 

sıra teknolojinin sunduğu olanakların toplumsal anlamını sorgulamak gerektiğini ifade etmiştir. 

Williams, teknolojinin etkilerindense toplumun nasıl bir teknolojiyi belirlediğine, teknolojik 

gelişmelerin hangi ortamda ve hangi beklentileri karşılamak için doğduğuna bakmak gerektiğine önem 

vermiştir (Büyükbaykal 2014: 71). Manuel Castells ise teknolojinin, toplumu belirlemediğini, toplumun 

bir yansıması olduğunu belirtmiştir ve toplumu tıpkı McLuhan gibi teknolojiyle bir tutmuştur (Castells 

2013: 6). Teknolojik belirleyicilik tezinin en önemli çıktılarından biri toplumsal örgütlenmelerin ve 

kültürel değişimin temelinde iletişim teknolojilerinin yer aldığının ve aynı zamanda toplumun da 

teknolojik gelişme ortamı yarattığının kabulüdür. Bu kabul, kitle iletişimi alanında gerçekleşen her 

gelişmeyi toplumsal ve kültürel ortamla ve yaşanan dönüşümle bir arada okumayı gerektirir. Bu 

anlamda dijital yayın platformlarını, toplumsal ve kültürel ortamdan ve dönüşümlerden ayrı ele almak 

mümkün değildir. Dijital yayın platfromları, teknolojinin gelişmesine paralel olarak dönüşen toplumsal 

ve kültürel faktörlerden etkilenmiş ve akabinde toplumu ve kültürü etkileyerek yeni dönüşümlerin ve 

yeni bir kültürün yaratılmasına etki etmişlerdir. Öte yandan, söz konusu toplumsal ve kültürel dönüşüme 

ek olarak, teknolojik belirleyicilik tezine bir de izleyici perspektifi ekler Jean Baudrillard. Kitle iletişim 

araçlarına, gerçekliğin ötesinde bir hipergerçeklik yarattıkları değerlendirmesiyle yaklaşan Baudrillard, 

bu hipergerçek dünyanın izleyicilerden bağımsız düşünülemeyeceğini ileri sürmektedir. Sunulan içerik, 

izleyici tarafından alımlandığı sürece bir üretim ve aktarım döngüsü olduğunun altını çizmiştir (akt. 

Güngör 2018: 210-211). Bu doğrultuda dijital platformları ele alırken izleyici perspektifini, dijital 

platformların çok kültürlü bir izleyici çeşitliliğine sahip olduğunu da göz önünde bulundurarak 

değerlendirme yapmak gerekmektedir.  

İzleyici tarafından, sunulan neredeyse hemen her içeriğin tüketiliyor olması durumuyla, 

Baudrillard’ın tezi iki yönlü bir hal kazanmaktadır. Burada kullanımlar ve bağımlılık modelinden söz 

edilebilir. Elihu Katz’ın kullanımlar ve doyumlar kuramını, Sandra Ball-Rokeach ve Melvin DeFleur’ün 

görevsel bağımlılık modeliyle birlikte yorumlayarak kullanımlar ve bağımlılık modelini geliştiren Ala 

Rubin ve Sven Windahl (1986), bireylerin belirli ihtiyaçları gidermek amacıyla medya enformasyonuna 

bağlı olduklarını fakat her bireyin bağlılığının eşit ölçülerde olmadığını öne sürmüşlerdir. Bireylerin 

ihtiyaçlarını giderdikçe daha çok bağlılık geliştirdiklerini ve medyanın da bu durumdan güç bularak 

gündem yarattığını ifade etmişlerdir (Erdoğan 2014: 171). Daniel Lerner, bu bağımlılık içerisinde, 

medyanın gündem yaratırken niceliksel çeşitliliği, niteliksel çeşitliliğe yeğlediğini ifade etmiştir. Örnek 

olarak, alıcının bir moda dergisi üzerinde yoğunlaşması üzerine, farklı alanlara yayılmak yerine, var 

olan ilgiyi tutacak gençlik modası, gelin modası gibi alt türlerle çeşitlilik sağlandığını belirtmiştir. 

Medya, bireylere bir seçim özgürlüğü sunuyor gibi yaparak aslında kendi egemenliğini işlevsel 

kılmaktadır (Erdoğan 2014: 173). Bu durum her içerik üreticisi pazar için geçerliliğini sürdürmektedir. 



16 

 

Tıpkı televizyonda olduğu gibi, dijital yayın platformlarında da başta içerik olmak üzere pek çok alanda 

niceliksel bir çeşitlilik sunulsa da niteliksel bir çeşitlilikten söz etmek güçtür. Bu çift yönlü bağımlılığa 

ilişkin değinilmesi gereken diğer konu ise bu bağımlılık halinin kitle kültürü endüstrisini ve medya 

emparyalizmini ne şekilde etkilediğidir. Adorno, kitle medyasının “sahibinin sesini yansıtan” bir güç 

olduğunu belirterek kitle kültürünün de tekrarlayan yapay üretim ile ilişkili olduğunu ifade etmiştir. Bu 

durumun da bir standartlaşmaya yol açtığını işaret eden Adorno’dan hareketle (Erdoğan 2014: 255), 

dijital yayın platformları özelinde, niteliksel tektipleşmeyle ilişkili bir standartlaşmanın varlığından söz 

edilebilir. Dijital yayın platformlarının hiç olmadığı kadar küresel bir yakınlaşma sağlaması -içerik 

havuzundaki ülke çeşitliliği ve üye olan kullanıcıların milletlerarasılığı göz önünde bulundurulduğunda- 

medya emperyalizmine kaçınılmaz bir alan açmaktadır. Medya emperyalizmi, bir ülkedeki medya 

sahipliğinin diğer ülkelerin medya sahiplikleri üzerinden baskılanması olarak özetlenebilir. Bu durum 

kültürel işgale alan açmakla beraber bir güç dengesizliği de yaratmaktadır (Erdoğan 2014: 372). Dijital 

yayın platformlarının özellikle ülkeler bazında ürettikleri orijinal içerikleri üzerinden medya 

emperyalizmini okumak, hem platformun içeriklere etkisine hem de platforma içerik üreten yapım 

şirketlerinin stratejik hamlelerine bakmayı gerektirmektedir. 

Dijitalleşmeyle birlikte küresel ekonomide de bir dönüşüm yaşanmıştır. Dijitalleşme sonrasında 

artık içeriklerden oluşan küresel pazarlardan söz edilmektedir. Yeni düzende sektörler tarafından küresel 

pazarda hâkimiyet kurmak hedeflenirken yerel içeriklerin de kültürel bir etkileşime girmesi kaçınılmaz 

olmaktadır. Kültürün de dijitalleştiği, kullanıcıların kendi kültürlerini profiller aracılığıyla ifade ettikleri 

yeni düzende artık yeni “sanal mekânların ve sanal kimliklerin” varlığından söz edilmektedir (Koç 

Akgül, Pazarbaşı 2018: 15). Küreselleşme, dijital yayın platformları özelinde de etkileri rahatça 

okunabilen bir olgudur. Küreselleşmeyi, gelişmiş ülkelerin, daha az gelişmiş ülkelere ekonomik, 

kültürel ve teknolojik alanlarda kendi ideolojilerini dayattığı emperyalist ilişki ile açıklamak 

mümkündür. McLuhan’ın evrensel köy yaklaşımına benzer şekilde, Anthony Giddens da 

küreselleşmeyi, dünya çapında bir toplumsal yoğunlaşma olarak yorumlamış ve yerel olanın kendinden 

çok uzaktaki başka olaylar, politikalar ve yaklaşımlar aracılığıyla biçimlendirildiği bir düzen olarak 

tanımlamıştır (Büyükbaykal 2014: 10). Dijital yayın platformlarının ve temelde tüm medyanın 

içerisinde bulunduğu küresel işleyiş, egemen medya merkezlerinin kendi kültür ve ideolojilerini tüm 

dünya izleyicilerine aktarabilecekleri sanal bir platform yaratmış olmalarıyla ilişkilidir.  

Tüm bu dönüşümler ve yenilikler ışığında, dijital platformları ele alırken, dijitalleşmenin, 

yöndeşmenin, alıcının pozisyonunun (aktiflik, üretüketicilik), teknolojik belirleyiciliğin, yaratılan yeni 

kültürlerin (yeni seyir kültürü, dijital kültür, enformasyon kültürü, algoritmik kültür), mekân ve 

kimlikteki sanallaşmanın ve küreselleşmenin çıktılarını göz önünde bulundurmak ve bir arada 

yorumlamak gerekmektedir. Dijital yayın platformlarının her birinin kendi marka kimlikleri özelinde 



17 

 

değişim gösteren içerik politikaları olsa da ortak takip ettikleri içerik politikaları da bu arka plan 

unutulmadan değerlendirilmelidir. İçerik politikası, dijital yayın platformlarının hemen birçoğunda 

benzer stratejilerle şekillenen, kendilerini başta geleneksel medyadan akabinde birbirlerinden ayırmak 

için kurgulanan, rekabet ortamını yaratmak, izleyiciyle kişisel bir ilişki oluşturmak amacıyla geliştirilen 

marka kimliğini karşılamaktadır (Gökmen 2022: 203). Her bir platform özelinde ayrıca 

detaylandırılması mümkün olan söz konusu stratejiler ortak bir kümede birleştirildiğinde birkaç başlık 

altında sıralanabilir: 

Algoritma Kullanımı: 

Dijitalleşen dünyada veri, bir ekonomik değerdir. Veriler, kullanıcıların dijital ayak izi takip 

edilerek elde edilmektedir. Yeni medyayla birlikte tüm kodların sayısal veriler kullanılarak 

oluşturulması, matematiksel bir karşılığı ve algoritmik bir akışı beraberinde getirmektedir. Algoritma 

sistemleri, dijital yayın platformları için vazgeçilmez bir noktada durmaktadır ve platformların 

kişiselleştirme ve öneri sistemleri ile doğrudan ilişki içerisindedir (Karakoç Keskin 2023: 9-45).  

Platformlar için izleyiciler birer müşteridir ve öncelikleri, müşteriyi memnun etmek ve müşteri 

bağlılığını sürekli kılmaktır. Bu noktada dijital yayın platformları, müşterilerine kendi alanlarını 

kişiselleştirme imkânı sunma ve böylece aidiyet duygusunu yaratma üzerine stratejiler belirlemektedir. 

Pek çok platform, izleyici ilk üyeliğini gerçekleştirdiğinde platform arayüzünü izleyicinin beğeni ve 

tercihlerine göre şekillendirebilmek adına, en beğendiği üç film, üç tür, üç yönetmen vb. gibi sorular 

yönelterek seçim yapmasını istemektedir. Bu seçim doğrultusunda, her bir izleyicinin/kullanıcının 

gördüğü arayüzün o kişiye özgü olacak şekilde farklılaşması sağlanmaktadır. Akabinde de 

izleyicinin/kullanıcının platformu kullandığı her an, her davranışı kayıt alına alınmaktadır. Hangi 

içeriğin izlendiği, hangi içeriğin kaç bölüm izlendiği, bölümlerin hangi sıklıkla takip edildiği ve sezonun 

hangi sürede tamamlandığı, bölümlerin yarıda bırakılıp bırakılmadığı, bölümün hangi kısımlarında 

geriye alındığı, ileri sarıldığı veya hızlandırıldığı, altyazı ve dublaj tercihleri gibi birçok veri, 

kullanıcının dijital ayak izi olarak kodlanmakta ve bu kodlar doğrultusunda kullanıcıya özgü öneriler 

sunulmaktadır. Çok sayıda kullanıcıya ve dolaylı olarak çok sayıda dijital ayak izine sahip olan dijital 

yayın platformları, bu durumu bir artıya dönüştürerek, benzer ayak izlerine sahip kullanıcıların takip 

ettikleri içerikleri birbirlerine önerme gibi bir yolu da izlemektedir. Platformlar bu yolla, kullanıcıları 

ülke, yaş, cinsiyet, din gibi kriterlerle kategorize etmekte ve bu grupların içerik tüketimlerini takip 

ederek gereksinime ve talebe dönüşen konuları analiz etmekte ve bu konularda grupları 

yönlendirebilecek içerik üretimi fırsatını yaratarak kendilerini “ideolojik bir yumuşak güç unsuru” 

şeklinde konumlandırmaktadırlar (Toy 2024: 138). 



18 

 

Algoritmaların yapay zekâ ile ilişkisi, hacimsel ve çeşitlilik olarak çok sayıdaki verinin yüksek bir 

hızla kodlanması, kaydedilmesi, depolanması, çözümlenmesi ve bilgiye dönüştürülmesi aşamalarında 

ön plana çıkmaktadır. Bu noktada, yapay zekâ aracılığıyla kodlanan verilerin yalnızca yapay zekâ 

aracılığıyla kurgulanmadığına; egemen güç yapılarının bu verileri kullanarak kendi ideolojilerine uygun 

şekilde içeriklere yön verdiklerine ilişkin eleştiriler de yer almaktadır. Egemen gücün sahipliğinde 

bulunan yüksek orandaki verinin ve dijital ayak izinin amaçlara göre kullanılması ve tüm bu verilerin 

bir ekonomik değer yaratması göz önünde bulundurulduğunda, piyasa dinamikleri, güç olgusu ve 

metalaşma etkisiyle platform kapitalizminden söz etmek gerekliliği doğmaktadır. Platform kapitalizmi 

içerisinde, verilerin ne şekilde korunduğu, algoritmik rıza inşası, algoritma yanlılığı, algoritma 

sisteminin etik çerçevesi ve algoritma sistemlerine yönelik farkındalık ve okuryazarlık üzerine pek çok 

tartışma alanı da doğmaktadır (Karakoç Keskin 2023). 

Kişiselleştirme: 

Dijital yayın platformları için izleyiciye/kullanıcıya/müşteriye kişiselleştirilmiş bir deneyim 

sunmak öncelikli stratejilerden biridir. Kullanıcının algoritmalar aracılığıyla ölçülen geçmiş deneyimleri 

üzerinden öneriler sunmak kişiselleştirme amacıyla uygulanan bir adımdır. Her bir kullanıcının farklı 

tercihleri olduğu varsayımıyla hareket ederek, özelleştirilmiş bir arayüz tasarımı sunulmaktadır. 

Kişiselleştirilmiş arayüzler ve öneri havuzu sayesinde, kullanıcının eşleştirildiği ürün, içerik ve 

kategorilere bağlı olarak bir görünüm oluşturulmakta ve böylece kullanıcının platformda geçirdiği vakti 

nitelikli kullanarak – arama sürelerini kısaltarak bu vakti içerik tüketme yönünde değerlendirmek – 

kullanıcıyı memnun etmek hedeflenmektedir (Yılmaz, Erdem 2022: 50). 

Platformlar, sağladıkları kolay anlaşılır ve kişiselleştirilmiş arayüz tasarımı, kişinin tercihine 

bırakılan çok çeşitli altyazı ve dublaj seçeneği, ülkelere özel ve orijinal içerik üretimi, yetişkin ve çocuk 

profilleri, birden fazla ekran için uygunluk, çeşitli abonelik modelleri ile kullanıcıların ekonomik, sosyal 

ve bireysel deneyimlerini öncelemektedirler. Buna ek olarak platformların kullanıcıların geri 

bildirimlerini değerlendirerek kararlar alması da kullanıcıların kendilerini özel hissettikleri ve 

görüşlerine değer verildiğini bildikleri bir ortam yaratmaktadır. Bu duruma, Netflix’in kullanıcı 

deneyimine ve geri bildirimlere verdiği önemi somutlayan Netflix Socks (Netflix Çorabı) ürünü ve Story 

(Hikâye) uygulaması örnek verilebilir. Netflix Socks, kullanıcının uyuyakaldığını fark ettiğinde izlediği 

içeriği durdurarak izleyicinin hikâyeyi kaçırmasının önüne geçen bir uygulamadır. Netflix, ürettiği 

çoraplarla – ki bu çorapların kültür endüstrisi içerisindeki rolü ayrı bir tartışma alanı açmaktadır – uzun 

süre hareket edilmediğinde bir ivmeölçer ile ölçüm yaparak vücudun uyku moduna geçtiğini algılamakta 

ve uzaktan bir kumanda aktivasyonu ile bölümü durdurmaktadır. Netflix, bu çoraplarla kullanıcıya, tüm 

seyir deneyiminde ona ortaklık ettiğini ve seyir deneyiminin niteliğini önemsediğini hissettirmektedir. 



19 

 

Bir diğer uygulama olan Story uygulaması ise Netflix’in arayüzünde yer verdiği, YouTube gibi diğer 

platformlarda da gündem olan, içeriklerin hikâye şeklinde kısa versiyonlarının dikey formatta 

sunulmasını kapsamaktadır. Kullanıcıların bu özelliğe dair olumsuz geri bildirimlerde bulunması 

üzerine Netflix, bu özelliği devre dışı bırakmak için bir seçenek de geliştirmiştir. Bu durum Netflix’in 

kullanıcı deneyimine verdiği önemi ortaya koymaktadır (Başer, Akıncı 2020: 888).  

Dijital yayın platformlarında kişiselleştirmeye etkisi bulunan arayüz tasarımı, reklamsız içerik, 

çeşitli abonelik, kolaylaştırıcı eklentiler – kumandalarda Netflix ikonunun yer alması – kullanıcı 

deneyimini pratikleştiren özellikler, kullanıcılar tarafından dijital yayın platformlarının tercihinde 

önemli etkenlerdir. 

Arayüz Tasarımı ve Kullanıcı Deneyimi: 

Arayüz, platformun görsel tasarımını, ağ bağlantılarını ve çeşitli teknik özelliklerini kapsayan ve 

kullanıcının platforma ilk girdiğinde karşılaştığı tasarımdır. Platformun kimliği olarak da 

düşünülebilecek arayüz, kullanıcının ilk izlenim edindiği alandır. Arayüzün kolay ve açık bir tasarıma 

sahip olması, kullanıcıya iyi bir deneyim yaşatmanın öncelikli adımıdır. Menüleri, menü içeriklerini, 

sayfalar arasındaki bağlantıları, arama çubuğunu ve daha pek çok eklentiyi barındıran arayüz 

tasarımları, kullanıcıların kişiselleştirmesine de açık olarak sunulmaktadır. Dijital yayın platformlarının 

kişiselleştirme politikalarına arayüzü de dâhil ederek kullanıcının kendine bir avatar seçerek kendi seyir 

hesabını oluşturması, içeriklerini bıraktığı şekilde yeniden bulabilmesi gibi kullanıcıya ev sahibinin 

kendisi olduğunu hissettiren stratejiler geliştirmesi platform için artı bir değer yaratmaktadır. Yine 

algoritmalar aracılığıyla elde edilen veriler, arayüz tasarımında etkili olmaktadır. Kullanıcının 

beğeneceği içerikleri kişiye özel bir şekilde sunma stratejisinde algoritmalardan faydalanan dijital yayın 

platformları, kullanıcıların her birine farklı içeriklerin sunulduğu bir arayüz sunmaktadır (Büyükçelikok, 

Dilmen 2024: 361-362). 

İçerik ve Tür Çeşitliliği: 

Dijital yayın platformlarının içerik politikası olarak geliştirdikleri bir diğer vaat ise tür çeşitliliğidir. 

Pek çok platform, dizi, film, belgesel, stand up, yarışma gibi pek çok türde içeriği izleyicileri ile 

paylaşarak, her türden seyir zevkine sahip izleyiciyi kapsamak istemektedir. Öyle ki artık dijital yayın 

platformlarında – örneğin Netflix – mobil oyunlar da yer almaktadır. İçerik türü çeşitliliğinin yanı sıra, 

anlatıda da tür çeşitliliği sunmayı hedefleyen dijital yayın platformları, her ülkeden farklı türlerdeki – 

dram, romantik komedi, aksiyon, polisiye, korku vb. – içeriği izleyicilerle paylaşmaktadırlar. Geleneksel 

medyanın sınırlı içerik çeşitliliğinin karşısına çok geniş bir içerik çeşitliliği yelpazesiyle çıkan dijital 



20 

 

yayın platformları, izleyicilerin istediği an istediği türde ve tarzda içeriğe erişmelerini sağlayarak tercih 

edilebilirliklerini arttırmaktadırlar. 

Sarı ve Türker (2021) tarafından yapılan dijital platform kullanıcılarının izleme tercihlerine ve 

alışkanlıklarına yönelik 636 katılımcıyla gerçekleştirdikleri çalışmada, “içerik çeşitliliğinin izleyicilerin 

dijital platformlara yönelmesinde ve mevcut kullanıcıların izleyici sadakatini korumasında önemli bir 

unsur olduğu” sonucuna varılmıştır. Katılımcıların %90,12’sinin içerik çeşitliliğinin dijital platformlara 

yönelme noktasında etkili bir neden olduğunu belirtmiştir. Ayrıca, dijital yayın platformlarının arayüz 

ve kişiselleştirme politikalarıyla da iç içe kullanılan içerik çeşitliliği, geleneksel medyada yalnızca kanal 

değişimiyle sağlanan sınırlı çeşitliliğin dijital yayın platformlarında bir eklenti ile sunulması ve türlere 

göre ayrı menülerin oluşturularak izleyiciye seçim şansı tanınması izleyiciyi olumlu anlamda 

etkilemektedir.  

Aşırı İzleme Kültürü: 

Aşırı izleme, aşırı seyretme, maraton izleme gibi kavramlarla literatürde yer alan ve bir içeriğe ait 

tüm bölümlerin tek oturuşta bitirilmesi ile ilişkilendirilen aşırı tüketim hali, tüm dijital platformlara 

yayılmış bir uygulama olmuşsa da başlangıçta Netflix ile gündeme gelmiştir. 2013 yılından itibaren 

Netflix’in bir kültür olarak yarattığı aşırı izleme (binge-watching), yeni eğlence formu olarak 

yerleşmiştir (Anghelcev vd. 2021: 130). 2013’te Netflix’in ilk orijinal yapım dizisi House of Cards, 

sezonun tüm bölümlerinin aynı anda yayınlanmasıyla birlikte duyurulmuştur. Öncesinde, dijital 

platformlar içerikleri tıpkı geleneksel medyada olduğu gibi belirli aralıklarla, randevu temelli bir 

sistemle erişime açıyor, yalnızca geleneksel medyadan farklı olarak eski sezon ve bölümlere her zaman 

erişim olanağı sağlıyordu. Netflix’in sezonun tamamını tek seferde yayınlaması hamlesi, platformu 

küresel pazarda kuvvetlendiren bir hamle olmuştur (Çaycı 2021: 408). Bu hamle o denli konuşulmuştur 

ki 2013 yılında Oxford Sözlüğü’ne aşırı izleme kavramı eklenmiştir. Aşırı izleme eyleminin 

nicelikselliği konusunda ortaklaşılmış bir çerçeve bulunmamaktadır. Art arda 2-3 bölüm izlemeyi aşırı 

izleme olarak tanımlayanlar olduğu gibi bir sezonun tüm bölümlerini tek oturuşta izlemeyi aşırılıkla 

nitelendirenler de bulunmaktadır. Bireysel koşullara bağlı bir eylem olduğundan aşırılık hissi herkes 

için farklı bir boyutta gündeme gelmektedir. Hemfikir olunan durum, aşırı izleme halinin bir pratik 

olarak doğrudan tüketim ile ilişkili ve kapitalizmin yapısına oldukça uygun bir eylem olduğudur. Bu 

doğrultuda kavrama yönelik de birtakım düzenleme girişimleri olmuştur. Netflix, kavramsal olarak aşırı 

izleme kullanıldığında aşırı teriminin olumsuz bir çağrışım yarattığını düşünerek maraton izleme 

kavramının kullanılmasını yeğlemiştir fakat izleyicilerin aşırı izleme kavramını yoğun kullanımı ve 

sözlüğe de eklenmesi neticesinde kavramı kullanmaya başlamışlardır (Tüzün Ateşalp, Başlar 2020: 

114). 



21 

 

Netflix aşırı izlemenin bir kültürel deneyim olarak yerleştiğini fark ettiğinde, aşırı izleme eylemini 

teşvik edecek eklentilerle bu yoğun içerik tüketimi halini desteklemiştir. Dizinin bölümleri arasında 

geçiş yaparken “jeneriği atla”, “özeti atla” gibi eklentiler kullanarak izleyicilerin bölümler arasında hızlı 

geçiş yapmalarını sağlamaktadır. Bölümleri genelde birbiriyle ilişkili ve yüksek heyecan ve merak 

duygusu içeren final sahneleriyle kapatarak izleyicinin bir sonraki bölüme hızlıca geçmesini 

beklemektedir (Çaycı 2021: 408). 

Aşırı izlemeye ilişkin yapılan çalışmalar, bu eylemin hangi ihtiyacı karşılamakla ilişkili olduğunu 

bulgulamak için yapılmıştır. Eylem içerisindeyken gerçeklikten soyutlanan ve kurmaca dünyada uzunca 

bir süre vakit geçiren izleyicinin bir noktadan sonra kontrolünü ve zaman algısını kaybederek bir 

bağımlılık hali geliştirdiği söylenebilir. Bu durum izleyicinin sosyal iletişimini kısıtlamakla birlikte bir 

tür uyuşukluk hali içerisine geçmesine de neden olabilmektedir. Aşırı izleme motivasyonları arasında 

herhangi bir şeyi kaçırmama ve gündem olan sohbetlerden geri kalmama gibi bir duygu durumu yer 

almaktadır. Bu durum, sayısız içeriğin bulunduğu çok sayıda dijital platformun varlığı düşünüldüğünde 

ciddi sonuçlar yaratacak seviyede bir tüketim doğurmaktadır (Çaycı 2021: 406-407). Aşırı izleme, vakit 

kaybı, yorgunluk, uyuşukluk, bağımlılık gibi olumsuz duygu durumları yaratmaktadır. İçeriklere dair 

sürpriz bilgilerden (spoiler) kaçınma, içeriklere dair paylaşımlardan geri kalmama, boş vakit 

değerlendirme ve gerçeklikten uzaklaşma gibi nedenlerle gerçekleştirilen bu tüketim hali, bireyi 

yalnızlaştırmaktadır (Tüzün Ateşalp, Başlar 2020: 110; Çaycı 2021: 421). 

Reklam: 

Dijital yayın platformları, geleneksel medyaya alternatif stratejilerle çıktıkları yolda reklam 

özelinde de yenilikçi yaklaşımlar geliştirmişlerdir. Geleneksel medyanın içeriği bölen uzun reklam 

sürelerininin aksine kısa ve etkileyici sosyal medya rekamlarını önceleyen platformlar, öncelikli olarak 

genç ve genç yetişkin kitleyi hedeflemektedirler (Başer, Söğütlüler 2023: 7). Dijital platformların 

küresel pazardaki konumları göz önünde bulundurulduğunda her bir ülkeye yönelik farklı reklam 

politikaları uygulamaları da kaçınılmaz olmuştur. Bu noktada küresel ortak reklamlardan ziyade 

ülkelere özgü yerel reklam içerikleri üretmeyi tercih etmişlerdir. İlgili ülkenin kültürel ögelerine yer 

verilen, o ülkenin popüler oyuncularının rol aldığı reklamlar diğer ülkeler içinde dublaj ve altyazı 

seçenekleriyle sunulmuş ama öncelik ilgili ülke izleyicisini etkilemek olmuştur (Gülmez 2019). Bu 

duruma örnek olarak Netflix’in 2018 yılında Black Mirror için oluşturduğu tanıtım videosu verilebilir. 

Türk geleneksel medyasında gündüz kuşağında büyük yer bulan izdivaç programı konseptinden 

faydalanılarak oluşturulan tanıtımda, dizinin insanlığın yakın gelecekte nasıl sorunlarla karşılaşacağı ve 

nasıl dönüşeceği temasına uygun şekilde, gelecekte izdivaç programlarının nasıl bir formatı olacağı 

işlenmiştir. Tanıtımda bir mekânda birbirlerini tanımak için sohbet eden çift, simülasyonun hata 



22 

 

vermesiyle kendilerini izdivaç programının çekildiği stüdyoda bulmaktadır. Tanıtımda program 

sunucusu olarak gerçekte de izdivaç programı sunuculuğu yapmış olan Esra Erol’un kullanılmış olması 

Türk izleyicisi için doğrudan anlam kazanan bir durum oluşturmaktadır. Yine çifti canlandıran kadın ve 

erkek oyuncu da daha önceden izdivaç programı ile ünlenen kişilerden seçilmiştir. Diyaloglarda geçen 

nasip, kısmet gibi kültürel ifadeler ve Türkçe müzik kullanımı da reklamdaki kültürel kodları 

karşılamaktadır. Bir başka örnek olarak yine 2018 yılında yayınlanan Altered Carbon dizisi tanıtımı 

verilebilir. Tanıtımda, dizinin dijital hafıza, ruh ve beden ilişkisi gibi temalarına uygun olacak şekilde 

Türkiye’de fotografik hafıza konusunda gündeme gelen ve “unutmayı unutan adam” şeklinde tanınan 

Melik Duyar yer almıştır. Yine dil, kostüm, dekor gibi pek çok başlıkta Türk kültürel belleğinden 

faydalanılarak bir anlatı oluşturulmuştur. Bir diğer örnek Bright dizisi için tasarlanmış Orklar Aramızda 

isimli tanıtım videosudur. Dizinin karakterleri olan orklar İstanbul’da olsa neler olurdu düşüncesiyle 

oluşturulan tanıtımda, berber, çırak, satıcı gibi karakterler yer almış ve Türk kültüründe yer alan 

kahvehane, çay, berber sadakati, şans oyunları, şahin marka araba ile gezme gibi pek çok mahalle 

kültürü ögesi öne çıkarılmıştır (Sarı, Sancaklı 2020: 253-256). Yine Netflix’in Stranger Things dizisi 

için çektiği Saadettin Teksoy’un rol aldığı tanıtım filmi ve Squid Game dizisi için yapmış olduğu dizinin 

kostümlerini giyen kişilerin metro gibi yoğun insan trafiğinin bulunduğu yerlerde günlük hayatın 

içerisine karışmaları yerel reklam faaliyetlerine örnek verilebilir.  

Dijital yayın platformları, televizyon reklamları yerine sosyal medya tanıtımlarını kullamakla 

beraber ek olarak şehrin görünür yerlerindeki billboardları da kullanmaktadırlar. Yapılan çalışmalarda 

izleyicilerin en çok sosyal medya reklamlarından ve sosyal çevre tavsiyelerinden etkilendikleri 

görülmektedir (Can, Koçer, Hekimoğlu Toprak 2021: 339). Dijital platformlar bu nedenle sosyal 

medyaya çok önem vermektedir. Kendi video paylaşımları için YouTube üzerinden kanal açıp 

fragmanları oraya yüklemektedirler. Üyelerini kanal üzerindeki etkileşimleri ve yorumları üzerinden de 

takip ederek şikâyet ve önerileri içerik niteliğini geliştirmek için kullanabilmektedirler (Bitirim 

Okmeydan 2020: 18). 

Ücretlendirme Politikaları: 

Dijital yayın platformları, ücretlendirme noktasında oldukça farklı politikalar yürütebilmektedirler. 

Ücretsiz ve yalnızca reklam getirilerini kullanarak seyir imkânı sunan platformlar olduğu gibi reklamsız 

ama farklı ücret modelleri geliştiren platformlar da vardır. Ücretlendirme politikası, kullanıcıların 

platformu tercih etme aşamasındaki en önemli faktörlerden biridir. Fiyat – performans kalitesi, içerik 

çeşitliliği ve fiyat dengesi, rakiplerin uyguladığı ücretlendirme politikaları bu denklemde önem 

taşımaktadır (Yılmaz, Erdem 2022: 52). 



23 

 

Platform için ücret politikası noktasında reklamveren ve izleyici odaklı iki kanal bulunmaktadır. 

Planlamaya ne kadar çok reklam dahil olursa bu izleyici nezdinde o denli dezavantaj yaratmaktadır ki 

bu durum platformları geleneksel medya dinamiklerine de yakınlaştıran bir durumdur. Öte yandan 

reklamveren kanalında da ne denli reklam olursa bu durum bir avantaja ve kazanca dönüşmektedir. 

Burada yürütülen denge politikası, izleyiciye sunulan ücretin platform, kullanıcı ve reklamveren 

gözetiminde ortaya çıkarılmasını sağlamaktadır (Bel, Calzada, Insa 2007: 31). 

Dış Faktörler: 

Dijital yayın platformları, küresel ve yerel çapta gelişen dış faktörlere karşı da hızlı stratejiler 

düşünmek ve geliştirmek durumunda kalmaktadırlar. Yakın zamanda gerçekleşen ve en temelde sinema 

salonları nezdinde bir kriz olarak nitelenebilecek COVID-19 pandemisi, dijital platformların politikalar 

geliştirmelerini gerektirmiştir. Pandemi nedeniyle evlere kapanmak durumunda kalan insanlar, sinema 

salonlarına da gidemedikleri için dijital platformlara yönelmişlerdir. Platformlar bu işten kazançlı 

çıkıyor gibi görünse de setlerin de pandemi nedeniyle durmuş ve üretimin yavaşlamış olması, evde 

zaman geçirmeye alışmamış izleyicinin içerik açlığını giderecek bir hız sunamamıştır. Bu nedenle 

ertelenmiş veya arşivde tutulan içerikleri çoğu platform öne çekmiş ve izleyicinin erişimine açmıştır 

(Erkılıç, Duruel Erkılıç 2021: 102). Netflix’in pandemi başlangıcında abone sayısını beklenen değerin 

iki katından fazla yükseltmesi ki diğer platformlarda da benzer yükseliş eğrisi bulunmaktadır, 

platformların kazanımını niceliksel olarak ortaya koymaktadır (Bıktım 2020). 

Bir diğer dış faktör olarak, platformların, göçmenler ve entegrasyon süreçlerine yönelik stratejiler 

geliştirmesi gerekliliktir. Dijital yayın platformları, göçmenler için yeni ülkenin yaşamına entegrasyon 

sağlama aşamasında hem avantajlı hem dezavantajlı olabilmektedir. Özellikle eğitim göçü ile yeni 

ülkedeki yaşamlarına başlayan öğrenciler, dil ile alakalı sorunlara ek olarak akademik, ekonomik ve 

sosyokültürel sorunlar yaşayabilmektedirler. Yapılan çalışmalarla öğrencilerin ilgili sorunlarına yönelik 

entegrasyon süreçlerinde dijital platformların bir aracı olarak yer alabildiği bulgulanmıştır. Platformların 

da bu bilinçle hareket etmeleri şarttır. Küresel ve yerel dengeyi bulmak için çabalarken bazen kültürel 

bozuma yol açabilecek durumlar yaratan platformlar, bir yandan ilgili ülkenin kültürünü içeriklerinde 

yansıtarak yabancı izleyicilere referans bir yaşam tarzı sunarken öte yandan yabancı kültürlerin 

içeriklere entegre edilmesiyle kültürel bir kafa karışıklığı yaratmaktadırlar (Zhang, Şahin Kütük 2020: 

98). 

Orijinal Yapımlar: 

Dijital yayın platformları, geleneksel medyada yer almış ve sevilen dizilere katalogta yer verme, 

salonlarda gösterime girmiş ve sevilen filmleri içerik havuzuna ekleme gibi stratejilerin yanı sıra 



24 

 

ülkelerin yerel yapım şirketleriyle organize bir şekilde orijinal yapımlar üretmeye başlamışlardır. 

Orijinal içerikler sadece ilgili platform üzerinden erişilebilen içeriklerdir ve platformların pazarlama 

stratejileri kapsamında geliştirilmektedirler. Orijinal yapımlar, kendi içerisinde ayrı politikalara 

sahiptirler (Aydemir 2023: 1460). Yenilikçi ve bağımsız projelerin popüler oyuncularla bir araya 

getirildiği ve kültür aktarımının yüksek oranda gerçekleştiği orijinal yapımlar, platformların en çok ilgi 

çeken yapımları olarak öne çıkmaktadır. Örneğin Netflix’in orijinal içerikleri, ayrı bir menü ile ön plana 

çıkarılmaktadır. İçeriklerin afişlerinin üst sol köşesine yerleştirdikleri N harfi ile orijinal yapımların 

diğer Netflix içeriklerinden ayrışmasını sağlamaktadırlar. Orijinal yapımların bir pazarlama stratejisi 

olarak kullanılmasına örnek olarak yine Netflix’in 2021 yılında düzenlediği “Tudum” etkinliği -etkinlik 

adı Netflix’in klasikleşen intro sesinden yola çıkılarak belirlenmiştir- örnek verilebilir. Netflix 

Türkiye’nin YouTube kanalında çevrimiçi olarak canlı düzenlenen etkinlikte orijinal yapımlar 

tantılmıştır (Seçilmiş 2022: 48-49). 

Küreselleşme: 

Dijital yayın platformlarının içerik politikalarını belirlerken her anlamda etkiledikleri ve bir yandan 

da etkilendikleri küreselleşme olgusu ile iç içe olmaları bir zorunluluktur. Görsel imgeler dünyasından 

söz edildiğinde, geleneksel medyada kendini gösteren egemen kültürün Batı merkezli bir kültür olduğu 

söylenebilir. Bu durum John Tomlinson’a göre doğrudan bir tektipleşme olarak yorumlanmamalıdır. 

Ona göre kültürel metaların yaygınlaşması doğrudan Batı kültürünün yerel kültürü yok etmesi anlamına 

değil modern kültürde bir çıkmaz yaratması anlamına gelir. Yerel kültür, dijitalleşmenin etkisiyle var 

olan coğrafi sınırlılıklardan kurtularak her yere yayılabilme gücünü elde etmiştir. Bu noktada yerel 

kültürün üzerine yığılan diğer tüm kültürel imgeler, bir çeşit yersizyurtsuzluk yaratmaktadır. Bir 

kültürün yok oluşundan ziyade melez yeni kültürlerin doğuşundan söz etmeyi tercih eden Tomlinson’a 

ek olarak bu noktada Roland Robertson’un küyerelleşme kavramına da değinilebilir. Küresel ve yerel 

olanın bağlantısı üzerine düşünen Robertson, gelişmiş ülkelerin küreselleşme sürecinde yerelliklerini 

koruma anlamında daha başarılı olduklarını fakat gelişmemiş ülkelerin kendi öz kültürleri üzerinde daha 

çok kayba ve yıkıma uğradıklarını ifade etmiştir. Bu durum kendiliğinden bir kültürel güç durumu 

yaratmakta ve gelişmiş ülkelerin kendi kültürünü diğer ülkelere yayması konusunda egemen konumda 

olmalarına yol açmaktadır (Robertson 1992, Büyükbaykal 2014: 78-82). Bu durum kültürel 

emperyalizm olarak nitelenmekte ve kültürlerin ya empoze edilen kültürü tamamen benimsemeleriyle 

ya da melez bir kültürün oluşmasıyla sonuçlanmaktadır. Küyerelleşme kavramı bu noktada yerel 

değerleri de ön plana çıkardığı için önem taşımaktadır. Kavram olarak 70’li yıllarda Japonya’da 

işletmelerin farklı bölgelere yayılmak amacıyla faaiyet alanlarını genişletmelerini karşılamak için 

kullanılmıştır. Bu nedenle pazarlama temelli bir kavram olan küyerelleşme, küresel olanın doğrudan 

benimsenmesini değil yerel olana göre adapte edilerek kullanılmasını önceler (Sarı, Sancaklı 2020: 247).  



25 

 

Dijital yayın platformları da küresel pazardaki tüm izleyicilere hitap edecek evrensel kodlarla ama 

aynı zamanda yerel izleyiciyi de içerikte tutabilecek yerel kültüre ve kültürel belleğe özgü kodlarla tüm 

izleyici kitlesini bir arada tutmayı hedeflemekte ve içeriklerini bu doğrultuda üretmektedir. 

Dijital yayın platformları küyerelleşme odaklı politikalar oluştursa da bu durum platform 

kapitalizmini, medyanın ekonomi-politiğini, kültürel emperyalizmi bir arada düşünmeyi 

gerektirmektedir. İçeriklerin, sahip olanın ve kontrol edenin kültürü üzerinden oluşturulmasına ilişkin 

bir tartışma alanı açan ekonomi-politik, bu şekilde üretilen her içeriği kültürel bir meta olarak kabul 

etmektedir (Arık 2006: 133). Tüm bu döngü içerisinde platform toplumunun bir parçası olan kullanıcılar 

(Yılmaz, Erdem 2012: 51), kolay anlaşılan ve hızla tüketilebilen içerikleri talep edip izlerken çoğu 

zaman içerik üzerine durup düşünmemektedir.  

Yukarıda listelenen, dijital yayın platformlarının geleneksel medyadan ayrıştıkları ve kendi 

aralarında ortaklaştıkları üretim politikaları olarak algoritma sistemi, kişiselleştirme uygulamaları, 

arayüz tasarımı, içerik ve tür çeşitliliği, aşırı izleme kültürü, reklam ve ücretlendirme politikaları, dış 

faktör etkisi, orijinal içerik üretimi ve küreselleşme etkisi kapsamında uyguladıkları tüm adımlar, 

endüstriyel dönüşümü beraberinde getirmiştir. Bu endüstriyel dönüşümün Türkiye özelinde en belirgin 

göründüğü alanlardan biri çalışma şartlarıdır. Dijital yayın platformları gündeme geldiğinde sektörel bir 

rekabet ortamı oluşmuştur. Sektör çalışanlarına daha konforlu çalışma olanakları sağlama potansiyeliyle 

yola çıkan platformlar, geleneksel medyadan gelen rutinleri de tamamen geride bırakamamışlardır. 

Bunun nedeni platformların çalıştıkları ekipleri, geleneksel medyaya iş yapan yapım şirketleri 

aracılığıyla seçmeleridir. Gelinen noktada geleneksel medyaya da dijital platforma da içerik üretimi 

gerçekleştiren şirketler birbirini tekrar etmektedir. Geleneksel medyadan ayrıştıkları noktalar ise reyting 

sisteminin platformlarda uygulanmaması nedeniyle çeşitliliğe ve özgünlüğe daha açık olmaları, yabancı 

platformların -yerli platformlar hariç- daha yüksek bütçe sunmaları, ekip ödemelerinin daha düzenli 

yapılması, bölüm sürelerinin daha kısa olması şeklinde sıralanabilir (Kayhan 2023: 97-106). Dijital 

yayın platformları, Türkiye’de 2019 yılı itibariyle RTÜK (Radyo ve Televizyon Üst Kurulu) denetime 

altına girmiştir. Denetleme uygulamalarına örnek olarak 2021 yılında Netflix’te gösterimi planlanan 

Şimdiki Aklım Olsaydı dizisinin çekimlerinin sete bir gün kala iptal edilmesi verilebilir. Projenin 

senaristi tarafından senaryoda eşcinsel bir karakterin varlığının bu iptali getirdiği yorumları 

doğrulanmıştır. Netflix’e Kültür ve Turizm Bakanlığı üzerinden verilen çekim izninin bu proje özelinde 

çıkmamasıyla, projenin senaristi hikâyedeki eşcinsel karakteri çıkarmıştır ve bu gelişmenin hemen 

akabinde çekim izni çıkmıştır. Sonrasında RTÜK ile Netflix arasında gerçekleştirilen görüşmeler 

neticesinde Netflix diziyi iptal etmiştir. Türkiye’de çekilmeyen senaryo İspanya’ya satılmış ve Netflix 

İspanya tarafından çekimler tamamlanmıştır (Yücel 2020). Bu örnekte görülebileceği gibi dijital yayın 

platformları, içerik ürettikleri ülkelerin yasa ve kurallarına da tabii olmak durumundadırlar. Böyle 



26 

 

durumlarda marka kimliği ve kurum politikası doğrultusunda hareket ederek bir karar almak durumunda 

kalan platformlar, bir noktada yenilikçi olmak için çıktıkları yolda ülke yasaları ve kuralları 

doğrultusunda ilgili ülkenin geleneksel medyasına benzeyen bir konuma çekilmektedir. Öte yandan 

bağımsız yapım şirketlerine alan açmaktansa daha güvenilir ve bilindik kodları takip ederek geleneksel 

medyaya üretim yapan yapım şirketleriyle çalışarak başka bir tekrara düşme ve tektipleşme durumunu 

kendi politikalarıyla da yaratmaktadırlar. 

Özetle, dijital yayın platformlarının geleneksel medyadan ayrıştığı pek çok nokta bulunmaktadır ve 

geliştirdikleri yeni seyir kültürüyle yenilikçilik vurgularını bir noktada yerine getirdikleri kabul 

edilmelidir. Dijital yayın platformlarının her biri benzer politikalarla hareket etse de kendi kurum ve 

marka kimliklerine yönelik özelleşen uygulamaları da bulunmaktadır. Türkiye’de erişime açık olan ve 

faaliyet gösteren her bir platformun detaylarına girmeden önce djital platformların gelişim süreçlerine 

tarihsel bir perspektifle bakmak, dünyada ve Türkiye’deki dijital yayın platformlarının gelişimini 

anlamak açısından verimli olacaktır. 

 

1.1.1. Dijital Yayın Platformlarının Gelişimi 

Dijital yayın platformlarının gündeme gelişi internet, televizyon ve sinema alanlarında gerçekleşen 

birtakım gelişmelerin sonucunda olmuştur. Dijital yayın platformları, hem televizyon dizilerini hem de 

sinema filmlerini bünyesinde bulunduran yenilikçi mecralar olarak gündeme gelmiş ve popüler 

olmuşlardır. Dijital Yayın Platformlarının Gelişimi isimli bu başlık altında, gün geçtikçe sayıları artan 

dijital yayın platformlarının hem televizyon hem de sinema alanında yarattığı dönüşümlerin arka planı 

tarihsel süreç içerisinde ele alınacaktır.  

Televizyon alanında, uydu yayınları aracılığıyla sayısal yayınların yapılmaya başlanması önemli bir 

dönüm noktası olmuştur. 2000 yılı itibariyle yaygınlaşan ve tamamen dijitalleşen uydu yayınları, 

akabinde gelişen kablolu televizyon yayını ve karasal yayınlar ile beraber dijital teknolojinin 

gelişmesinde bir köprü görevi görmüşlerdir. Uydu yayıncılığı, eş zamanlı şekilde bir yerden başka bir 

yere kolay ve hızlı erişimi sağlamaktadır. DVB-H (Dijital Video Yayıncılığı – Elde Taşınabilir) ile 

mobil cihazlar, bilgisayarlar ve taşınabilir diğer cihazlardan televizyon yayıncılığı gerçekleşebilir 

olmuştur. İnternetin gelmesiyle birlikte televizyon yayınları internet aracılığıyla taşınır olmuş; IPTV 

teknolojisi hızla gelişmiştir. Televizyon ve internetin yöndeşmesiyle gündeme gelen IPTV, etkileşimsel 

bir yayın deneyimi sunmaktadır ve isteğe bağlı video platformlarının (VoD) temellerini atmıştır (Erkek 

2019: 43-55). 



27 

 

İnternet teknolojilerine gelindiğinde, 1995-2000 yılları Web 1.0, 2000-2010 yılları arası Web 2.0, 

2010-2020 yılları arası Web 3.0 ve 2020 sonrası ise Web 4.0 olarak tanımlanmaktadır. Web 1.0 dönemi, 

internetin yalnızca bilgi almak için kullanıldığı, çevirimiçi metinlerden oluşan ve kullanıcı 

müdahalesine izin vermeyen sayfalara erişim sağlanabildiği dönemi karşılar. Web 2.0’a geçmeden önce, 

Web 1.5 olarak adlandırılan ve e-ticaret sitelerinin gündeme geldiği, kullanıcıların ürün satın alıp 

yorumlar yapabildiği ve az da olsa etkileşimlerin başladığı bir ara dönem vardır. Web 2.0 dönemi, 

internette sayfa üretimi, ayarlama ve sayfaların platformlar arası birleştirilmesine imkan verildiği 

dönemi karşılamaktadır. Bu dönemde Facebook, Twitter gibi siteler gündeme gelmiştir. Web 3.0 ile 

semantik arama metodu yerleşmiş, arama motorları gündem olmuştur (Erkek 2019: 15-16). 1997 

yılında, henüz Web 1.0 teknolojisinden söz edilirken ve YouTube vb. video içerik platformları henüz 

kurulmamışken bol pikselli yavaş hareket eden videolar gündeme gelmiştir. Dancing Baby bu tip e-

postalar ile dağıtımı yapılan ilkel videolardan en bilinenidir. Bu ilkel videolardan zamanla, internet 

teknolojileri geliştikçe, web dizileri denilen bir kavram doğmuştur. ABD televizyonlarında yayınlanan 

Rox dizisinin internete dağıtılmasıyla başlayan süreç sonraları sadece internet için üretilen dizi 

yapımlarının gerçekleşmesine yol açmıştır. WhirlGirl dizisi, Showtime dağıtım şirketi tarafından 

internet dizisi formatında çekilen ilk dizi olarak kabul edilmektedir. 2000’li yıllara gelindiğinde bant 

hızının genişlemesi, ADSL sistemlerinin yaygınlaşması, MPEG kodlama formatının kullanılmaya 

başlanmasıyla içeriklerdeki kalite kaybı çok aza indirgenmiştir (Kocagür 2022: 75).  

Türkiye’de de dijtial yayıncılık 2000’lerin başında ilk girişimlerini sunmuştur. İlk girişimler 

geleneksel gazetelerin dijitale geçiş yapması ve haber sitelerinin açılmasıyla olmuştur. Sonraları 

bloglarda, blog yazarları bağımsız dijital içerikler üretmeye başlamışlardır (Kırık 2024: 580). 

Dijitaleşme girişimleri her alanda ufak ufak yerleşirken Microsoft’un MSN Video uygulaması ile diziler 

internet ortamında izleyiciyle buluşmuş; 2005 yılına gelindiğinde YouTube bir içerik üretim mecrası 

olarak kullanıcılara sunulmuştur. YouTube üzerinden yayınlanan Red vs. Blue dizisi büyük bir ilgiyle 

karşılanmış ve aralıklarla yayınlanan web dizilerinin süreklilik kazanmasının yolunu açmıştır. 2007 

yılına gelindiğinde ise Netflix isteğe bağlı video modeli ile gündeme gelmiştir. 2010’da gerçek zamanlı 

yayın sistemini tamamlayan Netflix, televizyonda popüler olan Breaking Bad dizisini yayınlayarak 

izleyicilerin dikkatini çekmiş ve dijital yayın platformları bir rakip olarak görülmeye başlamıştır 

(Kocagür 2022: 76). Türkiye’de de IPTV, 2010’lu yıllarda yaygınlaşmıştır ve Digiturk, Tivibu gibi 

hizmetler dijital yayın platformlarının ilk örnekleri olarak geleneksel televizyon izleme alışkanlıklarını 

dijitale uygun şekilde dönüştürmüşlerdir (Kırık 2024: 582). 

Dijital yayın platformları, her şeyin üzerinde (Over the Top – OTT) sistemler olarak da 

tanımlanmaktadırlar. Her şeyin üzerinde sistemler, içeriği internet aracılığıyla dağıtan sistemlerin genel 

tanımlamasıdır. Ayrıca dijital yayın platformları, fiziksel bir ürünü dijital bir ürün olarak dağıtıma 



28 

 

sundukları ve ürünün fiziksel dağıtımı ile (salon gösterimleri) dijital dağıtımını aynı anda 

gerçekleştirdikleri ve bu nedenle piyasada bir kriz yarattıkları için dijital yıkıcı aracılar (digital 

disruptive intermediaries) olarak da değerlendirilmektedirler (Erkılıç,  Duruel Erkılıç 2021: 109). 

İnternet ve televizyon alanlarında yaşanan gelişmeler dijital platformların yolunu açarken 

sinema alanında da farklı gelişmelerle ilerleyen süreç dijital yayın platformlarının görünür olması için 

zemin hazırlamıştır. Filmlerin salonlarda gösterimine ek olarak evde seyir imkânı sağlayan medya 

oynatıcıları üretilmiştir. Başta medya oynatıcıları aracılığıyla, ilerleyen zamanlarda ise medya 

oynatıcılarının bilgisayarlara bir eklenti olarak eklenmesiyle DVD’ler yaygınlaşmıştır. Evdeyken 

yalnızca televizyon seyredebilen izleyiciye bir alternatif olarak sunulan DVD’ler ile izleyici, istediği 

filmi satın alarak kendi evinde, istediği zamanda oynatıcıyı çalıştırarak seyir gerçekleştirebilir olmuştur. 

DVD’lere eklenen ekip röportajları, kamera arkası sahneleri gibi içeriklerle, izleyici sinema salonundan 

çıktığında diğer izleyicilerle yaptığı sohbetin ve sosyalleşmenin yerini doldurmaktadır. İzleyicinin 

DVD’yi istediği zaman çalıştırması, seyri istediği zaman bölmesi gibi kontrolü izleyiciye bırakan 

seçenekler, dijital yayın platformlarının aktif seyir anlayışının temellerini atmıştır (Kucur 2018: 98).  

Dijital yayın platformlarının yolunu yapan sinema alanındaki bir diğer gelişme de bilgisayar 

teknolojilerinin kullanılması ile yerleşen dijital sinema anlayışıdır. 1970’lerden itibaren sinema alanında 

bir dijitalleşmeden söz etmek mümkündür. Bilgisayar teknolojisinin gelişmesiyle yapım, dağıtım, 

gösterim aşamalarında animasyon ve görsel tasarım tekniklerinin kullanıldığı, efekt kullanımıyla istenen 

gerçekliklerin yaratılabildiği ve bu imkanlarla yeni içeriklerin ve türlerin oluştuğu bir dönüşüm 

yaşanmıştır. Bu dönüşüm pelikülün terk edilmesine yol açmış ve dijital film üretim tarzı yerleşmiştir 

(Erkek 2019: 89-91). Dijital üretim tarzının yerleşmesiyle sinema alanında gerçeklik tartışmaları 

gündem olmuştur. Hakan Erkılıç söz konusu tartışmaları ele aldığı makalesinde, dijital sinema ile 

yerleşen yeni gerçekliği, Bauman’ın akışkan modernitesine, Manovich’in elastik gerçekliğine ve 

Stephen Prince’in algısal gerçekliğine referansla yeni akışkan sinema olarak tanımlamış ve akışkan film 

teorilerinden söz edilebileceğini ifade etmiştir (2016: 69). Yerleşen dijital üretim tarzı ve akışkan sinema 

anlayışı yalnızca yapım koşullarını dönüştürmemiş dağıtım ve gösterim süreçlerini de dönüştürmüştür. 

Dijital yayın platformları dağıtım ve gösterim ağlarındaki dijitalleşme etkisinin bir sonucu olarak 

gündeme gelmiştir. 

Görüldüğü gibi internet, televizyon, sinema ve bilgisayar teknolojilerinin yöndeşmesi 

neticesinde dijital yayın platformlarının yolu açılmıştır. Dijital yayın platformlarının gündeme 

gelmesiyle uluslararası ve ulusal yayın yapan pek çok dijital yayın platformu kurulmuştur ve hala da 

yeni dijital yayın platformları kurulmaya devam etmektedir. 2019'dan 2029'a kadar dünya çapındaki üst 

düzey (OTT) video pazarının geliri, 130 milyar ABD dolarından 443 milyar ABD dolarına yükselerek 



29 

 

önemli bir artış göstermiştir (Grafik 1). Bu da dijital yayın platformlarının her geçen gün gelişme 

göstererek önemli bir video pazarı haline geldiğini ortaya koymaktadır. 

 

Grafik 1: 2019'dan 2029'a kadar dünya çapındaki üst düzey (OTT) video pazarının geliri (milyar ABD doları 

cinsinden) (Statistics report about Amazon Prime Video, 2025) 

İçerik üretimlerini her geçen gün artıran dijital yayın platfomları, izleyicilerine çok sayıda içerik 

sunarak ya da izleyicilerini çok sayıda içeriğe maruz bırakarak sürekli tüketim döngüsünü yaratmayı 

hedeflemektedirler. Popüler dijital yayın platformlarının içeriklere ayırdıkları güncel harcama rakamları 

Grafik 2’de görüldüğü gibidir: 

 

Grafik 2: Dünya çapında seçili medya ve yayın şirketlerinin içerik harcamaları 2024 ve 2025'te (milyar ABD doları 

cinsinden) (Statistics report about Amazon Prime Video, 2025) 

 

Abonelik modeliyle çalışan dijital yayın platformları, televizyon izleyicisine sunduğu konforlu 

alanla ve karar verme mekanizmalarını izleyiciye bırakmasıyla ilgi görmüştür. 2025 yılında dünya 



30 

 

çapında seçili hibrit video-isteğe bağlı platformların ücretli abone sayıları sunulmuştur (Grafik 3). 

Abonelerin reklamlı ve reklamsız paket seçeneklerinde çoğunlukla reklamsız paketleri tercih ettikleri 

de görülmektedir. Bu durum geleneksel medya seyrinden dijital yayın platformlarıyla yerleşen yeni seyir 

kültürüne hızlı adapte olmanın nedenlerinden birinin geleneksel medyada seyri bölen reklamlara çok sık 

yer verilmesi olduğunu göstermektedir. 

 

Grafik 3: 2025 yılında dünya çapında seçili hibrit video-isteğe bağlı platformların ücretli abone sayısı (milyon 

olarak) (Statistics report about Amazon Prime Video, 2025) 

 

Hızlı bir ivmeyle günlük yaşama yerleşen dijital yayın platformları ve yeni seyir kültürü, 

platformların kurum kimliklerine uygun geliştirdikleri içerik politikalarının başarılı olmasıyla 

gerçekleşmiştir. Söz konusu içerik politikalarına geçmeden önce dünyada ve Türkiye’de yayın yapan 

dijital yayın platformlarını tanımak işleyişlerini anlayabilmek için bir gerekliliktir. 

 

1.1.2. Dünyada ve Türkiye’de Dijital Platformlar  

Dijital yayın platformları, isteğe bağlı (VoD) hizmet sunmaktadır. Abonelik temelli (Subscription 

Video on Demand - SVoD) seçenek ile aylık sabit bir ödeme karşılığında izleyiciler istedikleri kadar 

içeriği tüketebilmektedirler. Netflix, Amazon Prime Video, HBO, BluTV, Mubi gibi platformlar 

abonelik temelli hizmet sunmaktadır. Bir diğer seçenek işlemsel video (Transactional Video on Demand 

– TvoD) modelidir. İzlenen içerik başına ödeme yapılan bu model kirala-izle modeli olarak da 

bilinmektedir. BluTV’nin Başka Sinema ile gerçekleştirdiği işbirliği uygulamasıyla belirli içeriklerin 

izlenmesi için ücretlendirmeler yapılması bu modele örnek verilebilir. İsteğe bağlı hizmetler içerisindeki 

bir diğer seçenek ise reklama bağlı video (Advertising-based Video on Demand - AVoD) modelidir. Bu 



31 

 

model reklamlar üzerinden bir döngü sağlamaktadır. İzleyici içeriklere ücretsiz ulaşabilmektedir fakat 

geleneksel medyada olduğu gibi reklamları da tüketmesi gerekmektedir. YouTube, Puhu TV gibi 

platformlar bu modele örnektir. Bir diğer model olarak özel gösterim modelinden (Premium Video on 

Demand - PVoD) söz edilebilir. Bu modelde sinemada gösterime girmeyen veya çok kısa süre 

gösterimde kalan filmler, platformlardan kiralanarak izlenebilmektedir (Erkılıç, Duruel Erkılıç 2021: 

109).  

Çok çeşitli modellerle hizmet sunan küresel ve yerel pazarda pek çok platform bulunmaktadır. Bu 

platformlar arasında sürdürülebilirliğini sağlamış ve aktifliğini koruyan platformlar olduğu gibi 

pazardaki yarışta tutunamamış ve platform işleyişini sonlandırmış başarısız olarak nitelenebilecek 

örnekler de vardır. Dünyada ve Türkiye’de Dijital Platformlar isimli bu başlık altında, uluslararası ve 

ulusal dijital yayın platformlarına değinilecek; Türkiye’de 2025 itibariyle aktif yayın yapmayı sürdüren 

platformlar detaylandırılacaktır. 

Dünyadan örneklere bakıldığında, öncelikli olarak kendi ülkelerinde ve sonrasında da uluslararası 

arenada pazar payını geliştirmeyi başarmış olan dijital yayın platformları oldukça çeşitlidir.  

Shahid, 2008 yılında, Suudi Arabistan’da yayın yapmak üzere erişime açılan Arapça dijital yayın 

platformudur. Tüm dünya çapında erişime açık olsa da Arapçaya ek olarak Fransızca ve İngilizce hizmet 

sunması nedeniyle Türkiye’de bilinen bir platform değildir (Shahid 2025). 

Kinopoisk HD, 2003 yılında kurulan ve filmlere dair jenerik bilgisi, afiş, poster, fragman gibi 

bilgilerin yer aldığı ve kullanıcıların filmlere dair yorumlarını yazabildikleri bir arayüz sunan Kinopoisk 

web sitesinin, 2013’te Yandex tarafından satın alınması ve çevrimiçi film izleme platformuna da web 

sitesinde yer açmasıyla doğmuştur. Rusça, İngilizce ve Kazakça dillerinde arayüz imkânı ve içerikler 

sunan platform Türkiye’den erişime açık olmadığı için pek bilinmemektedir (Kinopoisk HD 2025).  

Rusya’da yayın yapan bir diğer platform, ivi TV’dir. ivi TV, Rusya, Belarus, Ermenistan, 

Kazakistan, Kırgızistan, Tacikistan ve Özbekistan’dan erişime açık olup diğer ülkelerce 

bilinmemektedir (ivi TV 2025).  

Yerel ölçekte oldukça başarılı olan bir diğer platform viu, Hong Kong merkezli yayın platformudur. 

Abonelik ve reklam temelli ikili bir model kullanan viu, 2025 yılı itibariyle, Avustralya, Bahreyn, Mısır, 

Hong Kong, Endonezya, Ürdün, Kuveyt, Yeni Zelanda, Malezya, Myanmar, Umman, Filipinler, Katar, 

Suudi Arabistan, Singapur, Güney Afrika, Tayland ve Birleşik Arap Emirlikleri de dahil olmak üzere 

toplam 27 pazarda mevcuttur. Türkiye’den erişimi olmadığı için Türkiye pazarında yaygın ve bilinen 

bir platform değildir (viu 2025). 



32 

 

Arapça içerikler sunan Mısır merkezli dijital yayın platformu WatchIT, geçmişten bugüne yapılmış 

Mısır filmlerini erişime açma taahhüdüyle yola çıkan ve sonrasında orijinal içerikler üretmeye de 

başlayan bir platformdur. 2019 yılında kurulan ve kısa sürede yerel pazarda büyük bir ivme kazanan 

WatchIT, 180’den fazla ülkede erişime açık olsa da Arapça hizmet sunması nedeniyle kısıtlı bir erişim 

alanına sahiptir (WatchIT 2025).  

Globoplay, Brezilya merkezli yayın platformudur. 2015 yılında kurulan ve Portekizce hizmet veren 

platform, yaklaşık 20 ülkeden erişime açık olsa da Türkiye bu ülkelerden biri değildir (Globoplay 2025).  

Youku, Çin merkezli ve ulusal pazarda uzun yıllar hâkimiyeti elinde tutan yayın platformudur. 

Yalnızca Çin’de hizmet veren Youku (Youku 2025), bir diğer Çin merkezli yayın platformu olan 

iQIYI’nın pazar hâkimiyetini genişletmesiyle ulusal pazarda ikinci sıraya düşmüştür. Tüm dünyadan 

erişime açık olan iQIYI, Çince, İngilizce, Endonezyaca, Tamilce ve Vietnamca hizmet sunmaktadır 

(iQIYI 2025).  

Bir diğer Çin merkezli ve uluslararası pazarda da hâkimiyet alanı oldukça geniş olan yayın platformu 

Tencent Video’dur. 2011’de kurulan Tencent Video, Mandarin, İngilizce, Tayca, Endonezyaca, Hintçe, 

Japonca, Korece, Portekizce, İspanyolca, Arapça ve Vietnamca hizmet sunmaktadır (Tencent Video 

2025).  

Peacock, 2020 yılında kurulan Amerika merkezli dijital yayın platformudur. Ocak 2025 itibariyle, 

36 milyon ücretli abonesi bulunan Peacock henüz Türkiye’den erişime açık değildir (Peacock 2025).  

Bir diğer Amerika merkezli platform, 2014 yılında CBS All Access adıyla kurulan sonrasında 

Paramount+ adını alan yayın platformudur. 2024 sonu itibariyle 72 milyon kullanıcıya sahip olan 

Paramount+, 10 farklı dilde hizmet vermektedir. Toplam 28 ülkeden erişime açık olan Paramount+ 

henüz Türkiye’den erişime açık olmadığı için Türkiye’de kullanılmamaktadır (Paramount Plus 2025). 

Türkiye’de aktif bir dijital yayın platformu olan BeIN Connect TOD, Paramount+’a ait içeriklerin kendi 

platformunda yayınlanması için anlaşma yapılmıştır. Böylece Paramount+ içeriklerine, BeIN Connect 

TOD platformu aracılığıyla Türkiye’den erişim sağlanmış olacaktır (Akbaş 2025).  

Bir diğer Amerika merkezli yayın platformu ise Sling TV’dir. Sling TV, 2015 yılında kurulmuş ve 

kurulduğu günden beri ABD ve Porto Riko’da hizmet vermektedir (Sling TV 2025).  

Yine 2015 yılında kurulan Amerika merkezli dijital yayın platformu olan Curiosity Stream, sınırlı 

sayıda ücretsiz içerik sunmakta, içerik havuzunun tamamına erişmek için ücretli üyeliğe 

yönlendirmektedir. Dünya çapında erişime açık olan Curiosity Stream, İngilizce arayüz ve içerik hizmeti 

sunmaktadır (Curiosity Stream 2025).  



33 

 

Film Box, 2005 yılında Çek Cumhuriyeti ve Slovakya’da, 2007’de Polonya’da, 2008’de 

Romanya’da, 2009’da diğer Doğu Avrupa ülkelerinde ve 2021’de Hollanda’da erişime açılarak Batı 

Avrupa’da yayın yapmaya başlayan platformdur. Türkiye’de de erişime bir süre açık kalmış olan 

platform, Mayıs 2024 tarihi itibariyle Türkiye erişimini sonlandırmıştır. 2025 yılı itibariyle Doğu 

Avrupa ülkeleri arasından Macaristan, Polonya ve Romanya üzerinden giriş imkânı sunulmaktadır (Film 

Box 2025).  

iflix, Malezya merkezli dijital yayın platformudur. Hem ücretsiz hem de abonelik tabanlı erişim 

sunan iflix, Malezya, Endonezya, Filipinler ve Vietnam üzerinden erişime açık olup kısıtlı pazar 

hâkimiyetinde başarılı bir yükseliş gerçekleştirmiştir (iflix 2025).  

Showmax, 2015 yılında Güney Afrika’da kurulan dijital yayın platformudur. Yalnızca Afrika 

bölgesindeki 44 ülkede erişim sunan Showmax ulusal pazarda, uluslararası pazar hâkimiyeti oldukça 

geniş olan Netflix gibi platformları geride bırakan bir başarı elde etmiştir (Showmax 2025).  

Hulu, 2007 yılında, The Walt Disney Company ile NBC Universal tarafından kurulan dijital yayın 

platformudur. Küresel bir yayın anlayışından ziyade ulusal bir yayın anlayışını benimseyen Hulu, 

yalnızca ABD’deki ve Japonya’daki izleyicilere hizmet vermektedir. Orijinal yapımlarından oldukça 

ses getiren, The Handmaid’s Tale, 2017’de Emmy’de En İyi Dizi Ödülü’nü kazanmıştır. Farklı yıllarda 

aldığı ödüllerle 15 Emmy sahibi bir dizi olan The Handmaid’s Tale, Amazon ve Netflix gibi diğer daha 

bilinen ve ödül alması da beklenen platform dizilerinin önüne geçmiştir. Platformun The Handmaid’s 

Tale, Ramy, Normal People gibi popüler dizileri, ülkelerin kendi platformlarında yer alabilmektedir. 

Söz konusu dizilere Türkiye’de BluTV’den erişilebilmektedir (Medin, Kaymak 2022: 87-88).  

Hulu’nun çıkışı, “dün gecenin televizyonu” mottosuyla, bir önceki gün televizyonda yayınlanan 

programların ertesi gün kütüphanesine eklenmesiyle olmuştur. Bu yaklaşım, tıpkı dizileri haftada bir 

bölüm reklamlı yayınlama politikasında olduğu gibi, diğer dijital yayın platformlarına kıyasla Hulu’yu 

biraz daha geleneksel medyanın dinamiklerine yaklaştırmaktadır (Osur 2016: 177-178). 2024 yılı 

itibariyle 51 milyon kullanıcıya sahip olan Hulu, Türkiye’den erişim imkânı tanımasa da BluTV 

üzerinden erişilebilen içerikleri ile diğer platformlara nazaran daha çok bilinmektedir (Hulu 2025). 

Yukarıda örnekleri verilen, Türkiye’den erişim imkânı olmasa da kendi ulusal pazarlarında ve 

erişime açık oldukları uluslararası pazarda başarılı olan dijital yayın platformlarının yanı sıra, başarısız 

olan ve kapanan dijital yayın platformları da bulunmaktadır. Yahoo Screen bunlardan biridir. 2011’de, 

Yahoo tarafından kurulan Yahoo Screen, Netflix’i ve Amazon’u örnek alarak Yahoo’nun House of 

Cards ya da Transparent gibi etkili olacak kendi orijinal dizisini bulmak üzere eski ünlü televizyoncuları 

görevlendirmiştir. Fakat içerikler, hem nitelik hem de nicelik olarak, kullanıcıları çekmeye yetmemiştir. 



34 

 

Çekse dahi içerik azlığından kullanıcıları platformda tutamamıştır. 2015 yılında, orijinal yapımları olan 

Other Space, Sin City Saints ve Community dizilerini yayından kaldırılmıştır. Gelecekte tekrar 

denemenin yolunu kapamayan Yahoo Screen, en azından ilk denemesinde başarısız olmuştur. 

Sonrasında Hulu ile anlaşma sağlayarak onun kütüphanesinden de yararlanacağı Yahoo View duyurulsa 

da platform 2019 yılında tamamen kaldırılmıştır (Osur 2016: 182). Geçmiş zamanlardan başarısızlıkla 

sonuçlanan Türkiye’den ilk girişimler olarak da sayılabilecek Star Dijital ve Cine+ Dijital anılabilir. 

1999 yılında, “Yeni Çağın Eğlence Kültürü” sloganıyla dijital platform olarak kurulan Star Dijital 2002 

yılında kapanmıştır. Aynı yıl “İkinci Televizyon Devrimi” sloganıyla kurulan Cine+ Dijital de yayın 

hayatına 2002 yılında son vermiştir.  

Bütüne bakıldığında, hem geleneksel hem dijital medyanın bir pazar olduğunu unutmamak 

gerekmektedir. Bu pazarda yer alabilmek ve tutunmak için pek çok doğru strateji geliştirmek 

gerekmektedir. Pazarda yer alan ve kendi elini güçlendiren dev şirketler artık tüm dünyaya yayılan 

kültürel ürünlerin denetimini yapmaktadır. Söz konusu küresel hâkimiyet, egemen güçlerin stratejilerini 

tüm dünyaya yaymaları için de bir fırsattır (Koç Akgül, Pazarbaşı 2018: 14). Dijital yayın platformları 

içerisinde de başarılı olan örnekler sayıca çoktur ve gün geçtikçe yaygınlaşmaktadır. Türkiye’den 

erişime açık olan aktif dijital yayın platformlarının 2024 yılı itibariyle pazar paylarına bakıldığında, 

BluTV’nin %35, Netflix’in %29, Amazon Prime Video’nun %20, Disney+’ın %8, Mubi’nin %5 pazar 

payı olduğu ve kalan %3’lük payın diğer dijital yayın platformları arasında dağıldığı görülmektedir. 

İlgili veriler doğrultusunda, BluTV’nin Türkiye’de en çok kullanılan dijital yayın platformu olduğu 

söylenebilir. Önceki yıllara ait verilerle kıyaslandığında, Netflix’in pazar payını %27’den %29’a, 

Amazon Prime Video’nun %19’dan %20’ye çıkardığı gözlenmektedir (Grafik 4; Aslan 2025). 



35 

 

 

 

Grafik  4: Justwatch verileri ile Türkiye'de dijital platformlara duyulan ilgi (Ocak - Aralık 2024) - (Aslan 2025) 

Türkiye’de aktif olan dijital yayın platformlarının yerli yapım ve orijinal içerik sayıları göz 

önünde bulundurulduğunda BluTV, Netflix, Exxen ve Gain ön planda yer almaktadır. Netflix orijinal 

içerik üretimlerinde hem dizi hem film kategorilerinde üretim yapsa da BluTV ağırlıklı olarak yerli dizi 

üretimi yapmaktadır. Exxen, Acun Medya’nın yarışma ve televizyon programlarını da kapsadığı için 

diğer platformlara göre içerik sayısı bakımından öne çıkmaktadır. Gain de dizi ve belgesel üretiminde 

orijinal içeriklere yer vermektedir. Amazon Prime Video ve Disney+ Türkiye pazarında henüz yeni 

olduklarından yerli orijinal içerik sayısı olarak biraz daha geri planda kalmışlardır. PuhuTV ise yerli bir 

platform olmasına rağmen reklam temelli abonelik modeli kullanarak ücretsiz üyelik imkânı sunduğu 

ve buna bağlı olarak orijinal içerik üretimine ayırdığı bütçe kısıtlı olduğundan platformdaki orijinal 

içerik sayısı azdır. 2024 yılı itibariyle Netflix’te 55, BluTV’de 62, Exxen’de 41, Gain’de 39, PuhuTV’de 

6, Disney+’da 10 ve Amazon Prime Video da 3 yerli yapım içeriği bulunmaktadır (Aba 2024). 

Bölümün alt başlıklarında, Türkiye’den erişime açık olan aktif dijital yayın platformları listelenmiş 

ve detaylandırılmıştır: 



36 

 

1.1.2.1. Amazon Prime Video 

Amazon Prime Video, e-ticaret hizmeti sunan Amazon şirketinin prime üyelik seçeneği kapsamında 

sunduğu yayın platformudur. 2006 yılında kurulduğunda Amazon Unbox adıyla kurulan Amazon Prime 

Video, ilk etapta yalnızca abonelerin, filmleri kendi harici disklerine doğrudan kaydedebilmelerini 

sağlayan bir aracı olarak işlev görüyordu. 2008 yılında yayına başlayan Amazon Unbox, 2011 yılına 

gelindiğinde Amazon Instant Video adını alarak yeni bir marka kimliğiyle yayın hayatına devam 

etmiştir. Amazon Instant Video aracılığıyla Amazon üzerinden alışveriş yapan kullanıcılar, Prime üyelik 

almaya yönlendirilmiştir. Amazon Prime Video, ilk orijinal içeriği olan Alpha House dizisini, 2013 

yılında izleyicilerle buluşturmuştur (Medin, Kaymak 2022: 83). Laura Osur, Amazon’un, Netflix’in aynı 

yıl gerçekleştirdiği orijinal içerik stratejisinin başarılı olduğunu gördüğünde aynı modeli uygulayarak 

bir tür içerik sendikacısı olarak hareket ettiğini ifade etmiştir. Amazon, orijinal içerik üretme 

stratejisinde iki aşamalı onay sürecini işletmektedir. İçeriğe ilişkin bir pilot bölüm talep eden Amazon, 

önce bu pilot bölümü izleyicilerle paylaşmaktadır. Kendi iç kurullarında değerlendirme yapmak yerine 

doğrudan izleyicinin tepkilerini almayı tercih etmektedir. Pilot bölüme ilişkin izleyici reytinglerine 

bakarak ve bazen izleyicilere pilot bölüme ilişkin açık uçlu sorular da yönlendirerek içeriğin beğenilip 

beğenilmediğini ölçmekte ve böylece içeriğin yayın sürekliliğini belirlemektedir. Pilot bölüm testini 

başarıyla geçerek üretilen Alpha House’dan sonra, Betas (2013) ve Transparent (2014) dizileri ile 

orijinal içerik üretimi süreklilik kazanmıştır (Osur 2016: 179-180). 

Başlangıçta, zayıf bir içerik havuzuna sahip olan Amazon Prime Video, stratejik hamlelerini içerik 

havuzunu genişletmek üzere geliştirmiştir. Klasik eserlerin telif haklarını alarak içerik havuzuna 

eklemeye başlamıştır. Bu strateji yeni kullanıcıların abone olmasını sağlamış olsa da kalıcı üyeler 

yaratmak için yeterli olmamıştır. Stratejisini geliştirmek durumunda kalan Amazon, her yıl orijinal 

içerik üretimi için ciddi bir bütçe ayıracağını duyurmuştur ve orijinal içerik üretiminin, kalıcı üyeleri 

yaratma noktasında en önemli stratejilerden biri olduğunu kabul etmiştir. Fiyatlandırma aşamasında 

düşük fiyat stratejisi uygulayarak ve yıllık aboneliklerde yüksek oranda indirim fırsatı sunarak sadık 

kullanıcılar yaratmayı hedeflemişlerdir (Wang, Shi 2022: 1990). 2025 yılı itibariyle, Türkiye pazarında, 

Amazon Prime Video aylık abonelik 39 TL, yıllık abonelik ise 390 TL olarak belirlenmiştir.  

Amazon Prime Video’nun öne çıkan özellikleri olarak Watch Party ve X-Ray’den söz edilebilir. 

Watch Party, izleyicinin seyir esnasında diğer izleyicilerle sohbet etmesine olanak tanıyan bir uzantıdır. 

Bu uzantı, aynı zamanda yeni bir seyir kültürüne de kapı aralamaktadır; seyrin ardından gerçekleşen 

sohbetlerin ve tartışmaların aksine seyirle eş zamanlı olarak bir sohbet sürdürmek geleneksel seyir 

dinamiklerinin dışında bir durumdur. X-Ray ise seyir esnasında içerik durdurulduğunda, sahnedeki 

oyuncunun kim olduğu, sahnede çalan müziğin hangi parça olduğu gibi filmin oyuncularına, ekibe ya 

da filmin o sahne özelindeki özelliklerine dair bilgilerin görülmesini sağlayan bir eklentidir (Medin, 



37 

 

Kaymak 2022: 85-86). Bu eklenti izleyicinin araştırma yapmak için seyirden kopup arama motorlarına 

başvurmasını engellemekte ve izleyicinin ulaşmak istediği her bilgiye ulaşabileceği bir ortam yaratarak 

platformda kalma süresini uzatmakta ve garantilemektedir. 

Amazon Prime Video ve Netflix, ABD pazarında %22’lik pazar payıyla liderliği paylaşmaktadırlar 

(Mosby 2025). Türkiye pazarında ise Amazon Prime Video, BluTV ve Netflix’in gerisinde kalmıştır. 

Amazon Prime Video'nun 2025 yılı itibarıyla dünya genelinde 200 milyondan fazla abonesi 

bulunmaktadır. Bu abone sayısı, 2019 yılında 150 milyon olan üye sayısına kıyasla %33,33'lük bir artışı 

göstermektedir. Amazon'un genel geliri, 2023'te 574,78 milyar dolarlık güçlü bir gelirin ardından, ilk 

üççeyrekte yaklaşık 434,39 milyar dolara ulaşarak yükseliş göstermiştir. Amazon'un 2025 yılı Ocak ayı 

itibariyle güncellenen mali raporlarına göre şirketin cari geliri 637,95 milyar ABD dolarıdır (Marketcap 

Amazon 2025).  

 

Grafik 5: Amazon Prime'ın abonelik geliri 2024'ün 2. çeyreğinde 10,87 milyar dolar olarak kaydedildi (Gaines 2025). 

Aytaç Erdem, Mehmet Akif Kara ve Harun Dumlu, 2023 yılında yayınladıkları “Dijital Platform 

Tercihlerinin SWARA ve Gri İlişkisel Analiz Yöntemleri ile Değerlendirilmesi” başlıklı yayınlarında, 

dijital yayın platformlarının tercih edilmesinde etkili olan kriterleri belirleyerek Türkiye’de aktif erişimi 

olan platformları bu kriterlere göre sıralamışlardır. Kriter olarak üyelerin yorumlarını, abonelik 

seçeneklerini ve fiyatları, içerik dil ve tür çeşitliliğini, cihaz erişimini, indirilme sayısını ve yüklenme 

hızını belirleyen Erdem, Kara ve Dumlu, bu kriterleri SWARA ile analizleyerek önem sırasına göre 

sıralamışlardır. En yüksek önem değeri olan kriter içerik türü olarak belirlenmiştir. İlgili kriterleri 

Amazon Prime Video, BluTV, Disney+, Exxen, Gain, Netflix ve Mubi platformları üzerinden 

değerlendirdiklerinde, kriterler bazında en yüksek tercih edilebilirlik oranına sahip olan platformun 



38 

 

Amazon Prime Video olduğu sonucuna ulaşmışlardır. Amazon Prime Video, içerik türü anlamında 

oldukça geniş bir havuza sahip olmasıyla öne çıkarken düşük fiyat stratejisi ile de diğer platformları 

geride bırakmaktadır  (Erdem, Kara, Dumlu 2023: 91, 102). 

Amazon Prime Video’nun arayüzüne bakıldığında, diğer platformların neredeyse tamamında 

olduğu gibi son çıkan ve yeni eklenen içeriklerin fragmanlarının bulunduğu kaydırıcı (slider) kullanıcıyı 

karşılamaktadır. Sayfanın devamında, önerilen ve en fazla puan alan içerikleri sıraladıkları kaydırıcılar 

ile izleyiciye çeşitli öneriler sunulmaktadır (Görsel 1, Görsel 2).  

 

Görsel 1: Amazon Prime Video arayüz tasarımı (Amazon Prime Video Türkiye 2025) 

 

Görsel 2: Amazon Prime Video arayüz tasarımı (Amazon Prime Video Türkiye 2025) 

Platformun ilk yerli orijinal yapımı 2023 yapımı Rüyanda Görürsün filmidir. Platform orijinal 

içeriklerine Bihter (2023), Arda Turan: Yüzleşme (2024), Mavi Mağara (2024), 39 Derecede Aşk (2024) 



39 

 

filmleri ile devam etmiş; 2024 yılında ilk orijinal yapım dizi içeriğini de yayınlamıştır. İlk orijinal yapım 

dizi olarak yayınlanan Düğüm (2024), her cuma yeni bölüm yayınlama stratejisiyle yayınlanmaya 

devam etmektedir. Amazon Prime Video, dizi seyir pratiklerinde, geleneksel medyadaki randevu 

modelini takip etmektedir. Bu anlamda izleyicilerin dijital yayın platformları ile tanıştığı aşırı izleme 

eylemine alan açmadığı söylenebilir. Platformun orijinal yapımlarında, Halid Ziya Uşaklıgil’in Aşk-ı 

Memnu romanının ana karakterlerinden olan ve daha önce geleneksel medyada yayınlanan roman 

uyarlamasında da öne çıkan Bihter karakterine odaklanan bir filmi tercih ederek yerli izleyicinin aşinalık 

duygusundan yararlanmak üzerine bir strateji yürüttüğü yorumu yapılabilir. Yine Arda Turan da hem 

yerli hem yabancı izleyiciler için tanıdık bir isim olmakla beraber Arda Turan’ın yaşamını ele alan 

belgeselin yerli izleyici özelinde aynı aşinalık duygusunu hedefleyen bir içerik olduğu söylenebilir. 

Platformun orijinal yapımlarında izlediği bir diğer strateji, Türkiye’deki ünlü oyuncuların yer aldığı 

içerikler üretmek olmuştur. Murat Boz, Kerem Bursin, Ayça Ayşin Turan, Furkan Andıç, Farah Zeynep 

Abdullah, Boran Kuzum, Bergüzar Korel gibi geleneksel medyada izleyiciler tarafından sıklıkla takip 

edilen oyuncular orijinal içeriklerde yer almıştır. Yapımların ağırlıklı olarak dram ve romantik türde 

içerikler olması da yine yerli izleyicinin izleme tercihleri doğrultusunda belirlenmiş bir stratejinin 

sonucudur (Grafik 6). 

 

Grafik 6: Ekim 2024 itibarıyla Amazon Prime Video'daki içeriklerin dünya çapındaki dağılımı, türe göre (Statistics 

report about Amazon Prime Video 2025) 

Amazon Prime Video’nun uyguladığı bir diğer strateji olarak platformun YouTube hesabı 

üzerinden yayınladıkları Prime Bi’ Kapışma programına değinilebilir. Youtuber Efe Uygaç tarafından 

sunulan program, 2025 yılı itibariyle haftalık olarak yayınlanmaya başlanmıştır. Sude Belkıs, Ogün 

Alibaş, Ali Biçim, Ecenaz Üçer gibi sosyal medya ünlülerinin konuk alındığı programda, kısa süreli 

yarışmalarla (en ağır valizi yapma, görsele en komik yorumu yazma gibi) en yüksek puanı alan 

yarışmacının belirlendiği bir format takip edilmektedir (Prime Bi’ Kapışma 2025). Amazon Prime 



40 

 

Video’nun bu stratejisiyle sosyal medya ünlülerini takip eden 13-20 yaş aralığındaki izleyici kitlesinin 

ilgisini çekmeyi hedeflediği yorumu yapılabilir.  

 

1.1.2.2. Mubi 

2007 senesinde The Auteurs adıyla, Amerika’da, Efe Çakarel tarafından kurulan Mubi, 195’den 

fazla ülkede hizmet vermektedir. “İtinayla film seçeriz.” sloganıyla yola çıkan Mubi, izleyicilerine, 

sinemanın değerli filmlerine erişim kolaylığı ve seçkin bir öneri havuzu vaat etmektedir. Efe Çakarel, 

havaalanındaki uzun bir bekleyiş esnasında izlemek istediği fakat yasal yollarla erişim imkânı 

bulamadığı In the Mood for Love (Wong Kar-wai, 2000) filmini izleyemeyişi üzerine, klasik filmlere 

erişim sağlamadaki eksikliği fark etmiştir. Böylece temeli atılan Mubi, kütüphanesine her gün bir yeni 

film ekleyerek süreç içerisinde geniş bir film havuzu oluşturmuştur. Mubi’yi diğer dijital yayın 

platformlarından ayıran, bir tür küratörlük sistemiyle yürütülüyor olmasıdır. Mubi’nin içerikleri ülkeden 

ülkeye değişiklik göstermektedir; söz konusu küratörlük bölgeye uygun filmlerin seçilmesini 

kapsamaktadır. İçeriklerin seçiminde The Criterion Collection ve World Cinema Foundation’un 

arşivlerini kullanan Mubi, hem marka kimliğini hem de bölgeler özelinde uygunluğu ölçüt olarak 

belirlemiştir (Medin, Kaymak 2022: 102-104). İçeriklerin seçimi esnasında küratöryel bir yaklaşım 

sürdüren Mubi’nin kürasyon ekibi New York’taki ve Paris’teki ofislerde süreci yönetmektedirler. Her 

bir seçim üzerinde uzun tartışmalar yürüten ekip, küratöryel yaklaşımın gereği olarak, klasik ya da yeni, 

ana akım ya da bağımsız, usta yönetmen ya da ilk film fark etmeksizin her bir içeriğe ön yargısız 

yaklaşarak seçim yapmaktadırlar (Türkyılmaz 2023: 2005). 

Mattias Frey, Mubi and the Curation Model of Video on Demand kitabında, Mubi’nin gelişimini üç 

ayrı döneme ayırarak incelemiştir. 2007-2012 yılları arasını Mubi’nin ilk dönemi olarak tarihlemiş; ilk 

dönemde auteur vizyonunun ön planda olduğunu ve finansal kaygıların geri planda kaldığını belirtmiştir. 

2012-2020 yılları arasındaki ikinci dönemde, Mubi kısmen reklam destekli olan modelinden reklamsız 

bir modele geçiş yapmıştır. İlk kez bu aralıkta, 2019 yılında, Port Authority filmi ile prodüksiyonel 

anlamda da girişimlerde bulunmuştur. Mubi, 2020 sonrasını karşılayan üçüncü dönemde, kullanıcı 

sayısında pandemi kaynaklı bir artış yaşamıştır. Bu dönemde her gün bir yeni filmi günün filmi olarak 

duyurma stratejisine geçen Mubi, orijinal içerik üretimi üzerine çalışmalarını yoğunlaştırmıştır (akt. 

Şahin 2024: 392). Efe Çakarel, Mubi’nin neden yapım işine girmesi gerektiğini ve dijital yayın 

platformları arasındaki rekabeti anlatırken yeni seyir pratiklerini ve endüstriyel dönüşümleri işaret 

etmiştir. Çakarel, Alfonso Cuaron’un bir filmini Netflix yaptığında yalnızca Netflix’te gösterildiğini ve 

bunun Netflix için iyi bir ivme demek olduğunu ifade ederken “O zaman Mubi yapsın ki biz 



41 

 

izleyicilerimizle buluşturabilelim” düşüncesiyle orijinal yapım işine girmenin bir gerekliliğe 

dönüştüğünün altını çizmiştir (BBC News 2020).  

Efe Çakarel, verdiği bir röportajda Netflix ile Mubi arasındaki düşünsel farklılığı şöyle aktarmıştır 

(Yahşi 2021): 

Cannes Film Festivali’nde altı-yedi kişi yemek yiyoruz. Ted 

Sarandos, Netflix eş-CEO’su yanımda oturuyor. Ne dedi biliyor 

musunuz? “Ne seyrettikleri önemli değil, yeter ki seyretsinler” 

dedi. Ve bu konuda çok iyiler, şapka çıkartmak lazım, dünyanın 

en değerli entertainment şirketi şu anda. Ben hiçbir zaman 

Netflix kadar büyümeyeceğim ama benim ne seyrettirdiğim 

önemli. 

Çakarel, 2015 yılında Türkiye’de seyir kültürünün henüz hala geleneksel pratikleri takip ettiğini 

ve bu kültürün Netflix ile beraber dönüşüm geçirdiğini ifade etmiştir. İzleyicilerin içerik izlemek için 

belirli bir ödeme yapmayı kabul etme noktasına gelmeleri, Mubi için de kolaylaştırıcı bir alan açmıştır. 

Mubi, bu anlamda Netflix ile kendini farklı kulvarlara konumlandırmakta, dijital yayın akışı oluşturma 

anlamında Netflix veya diğer dijital platformlarla bir rekabet içerisine girmemekte, onları sanatsal 

anlamda tamamlamak gibi bir misyonu üstlenmektedir (Türkyılmaz 2023:1994). 

Mubi, ilk etapta Celluloid Film ile anlaşmış ve Celluloid Film belirli bir paya karşılık arşivinde 

bulunan filmleri Mubi ile paylaşmıştır. Sonraları Dünya Sinema Vakfı (World Cinema Foundation) ve 

kurucusu Martin Scorsese, klasik bir seri filmi – bu filmlerin içerisinde Metin Erksan’ın Susuz Yaz 

(1963) filmi de yer almaktadır – restore ederek Mubi kütüphanesine aktarmıştır. Bu gelişmenin 

akabinde, Cannes Film Festivali’nde Martin Scorsese ile gerçekleştirilen basın toplantısının ardından 

platform yükselişe geçmiştir (Türkyılmaz 2023:1990). 

Dijital yayın platformları arasında sanat sinemasına odaklanan ve yalnızca film yayınlayan 

dijital yayın platformu olarak ayrışan Mubi (Şahin 2024:391), küratörlük modeliyle, her bir ülke için 

algoritmik verilere bakarak popüler olan türleri belirlemekte ve her ülke için ayrı bir günün filmini 

yayınlamaktadır. Mubi’nin bu yöntemi, o gün yayınlanan filmin bir tür prömiyer hissi içerisinde 

gösterilmesini sağlamaktadır (Şahin 2024: 392). 2022 yılında, Tayfun Pirselimoğlu’nun 

yönetmenliğinde çekilen Kerr (2020) filmi ve Selman Nacar’ın yönetmenliğinde çekilen İki Şafak 

Arasında (2021) filmi Mubi üzerinden düzenlenen çevrimiçi bir gala ile izleyicilerle buluşmuştur. 

Platform üzerinden Reha Erdem gibi önemli yönetmenlerle filmler üzerine söyleşiler düzenleyen Mubi, 

sinema salonlarında, galalarda ve özel buluşmalarda gerçekleşen sosyallik anlarını da dijitale taşıyarak 



42 

 

dijital seyir kültürünü farklı yönlerden desteklemektedir (Türkyılmaz 2023: 1999). Mubi’nin içerikleri 

seçerken uyguladığı yöntemlerden biri de belirli bir tema çerçevesinde seçkiler hazırlamaktır. Bu 

noktada ünlü yönetmenlerin doğum günlerinde ya da ölüm yıl dönümlerinde retrospektiflere, 

uluslararası festivallerde gösterilmiş filmlere yer vermek ve Kadınlar Günü, Sevgililer Günü gibi özel 

günlerle ilişkili koleksiyonlar oluşturmak gibi yollar izlemektedirler. Filmlerin tamamına ekledikleri 

Bizim Yorumumuz bölümünde küratörün yorumu olarak nitelenebilecek görüş metnine yer 

vermektedirler. Bu görüşleri, filmin açıklamalı özetinden ziyade filmin entelektüel ve sanatsal 

yaklaşımına ilişkin kısa bir yorum olarak izleyiciye sunmaktadırlar (Smits, Nikdel 2019). 

Hakan Ün, “Oryantalizm Perspektifinden Mubi’nin Editoryal Film Yorumları Üzerine Bir 

İnceleme” başlıklı çalışmasında, Mubi platformunda yer alan filmlerin sayfalarındaki Bizim 

Yorumumuz bölümlerini karşılaştırmalı olarak incelemiştir. Ün’ün çalışmasında sunduğu sonuçlara 

göre, bazı filmlerin Türkçe arayüzünde ve İngilizce arayüzünde kullanılan yorumların farklılık taşıdığı 

tespit edilmiştir. İngilizce arayüzde yer alan yorumlarda, Batılı izleyicilere yönelik bir tutumun 

sergilendiğini, Türkiye’ye yönelik kalıplaşmış oryantalist bakış açısını doğrulayacak ve destekleyecek 

ifadelerin kullanıldığını ortaya koyan Ün, sekiz adet filmin yorumları üzerinden analizlerini sunmuştur. 

Türkçe arayüzde yer alan yorumlarda daha çok filmin önemli festivallerdeki başarısına ve ödüllerine, 

yönetmenin filmografisindeki önemine ilişkin bilgilerin aktarıldığı kaydedilmiştir. İngilizce arayüzde 

Our Take olarak adlandırılan yorum bölümünde, Türkiye’yle ilgili bir takım değerlendirmelerin yer 

aldığı, daha çok negatif algıya yönelik ifadelerin kullanıldığı, despotik yönetim, kapalı toplum gibi 

doğuya atfedilen nitelikleri öne çıkararak oryantalist yorumların yapıldığı bulgulanmıştır (Ün 2024: 

139-152). 

Kurulduğu ilk andan itibaren küresellik odaklı olan Mubi, film kültürünü tanıtmaya odaklanmış 

bir platform olarak pozisyonunu korumaktadır. Oluşturduğu her gün bir yeni film felsefesiyle otuz 

günlük içerik katalogları oluşturan ve süresi dolmak üzere olan içerikleri kaçırmaması için izleyicilerini 

uyaran platform, ekonomik kısıtlılıklara bağlı olarak kalıcı bir içerik havuzuna erişimi sürekli sağlamak 

yerine belirli aralıklarla güncellenen bu dinamik yöntemi tercih etmiştir. Bu tercih Mubi’yi diğer tüm 

dijital yayın platformlarından ayırmaktadır (Smits, Nikdel 2019). 

Mubi'nin abonelerine sunduğu bir diğer hizmet ise Notebook katalogudur. Aboneler katalog 

aracılığıyla filmler ve festivaller hakkında bilgi edinebilmekte ve çeşitli filmler hakkında makaleler 

okuyabilmektedirler. Dijital olarak yayınlanan ve İngiltere’de yılda iki kez de basılan Notebook 

kataloğu, sınırlı sayıdaki baskısıyla koleksiyonerler tarafından takip edilen ve arşive eklenen birer çıktı 

olarak sunulmaktadır (Türkyılmaz 2023: 2000). Ek olarak Mubi uluslararası festivallerde gösterilen 

filmler hakkında bilgi sağlamak için bir çevrimiçi blog oluşturmuştur (Smits, Nikdel 2019: 26-27).  



43 

 

Mubi ayrıca platformunda kısa filmlere yer vererek gösterim ağı sinema salonları özelinde kısıtlı 

olan kısa filmlere alan açmıştır. Platformda yer alan Türk kısa filmleri çok çeşitli ve zengin bir seçki 

sunmaktadır (Aşılıoğlu 2024: 1060). 

2024 yılı Kasım ayında Mubi Türkiye bir sansür ile karşı karşıya kaldığını duyurmuştur. Mubi 

FEST adıyla duyurdukları festival kapsamında hazırladıkları seçkide, açılış filmi olarak belirledikleri 

Luca Guadagnino’nun yönetmenliğini üstlendiği Queer filminin, Kadıköy Kaymakamlığı’nın tebliğiyle 

gösteriminin yasaklandığını duyurmuş ve bu yasak üzerine festivali gerçekleştirmemişlerdir. 

Kaymakamlığın provakatif bir içeriğe sahip olduğu gerekçesiyle filme ve gösterime uyguladığı sansürü 

platform, “Bu yasak kararının, sanatı ve ifade özgürlüğünü kısıtlayan bir müdahale olduğuna 

inanıyoruz.” şeklinde yorumlamıştır (BBC News 2024). 

Mubi'nin 2025 yılı itibariyle toplam abone sayısı yaklaşık 16 milyon olarak bildirilmektedir. 

Türkiye özelinde güncel abone sayısı hakkında kesin bir bilgi bulunmamakla beraber pazar payının %5 

olduğu bilinmektedir (Aslan 2025). 

İlk yedi gün ücretsiz üyelik imkânı sunan Mubi, 2025 yılı itibariyle, aylık 169 TL, yıllık 1500 

TL üzerinden iki abonelik seçeneği sunmaktadır. Ayrıca üniversite mailleri ile kaydolan öğrenciler için 

aylık 99 TL ücretli öğrenci indirimli abonelik seçeneği de bulunmaktadır (Mubi Türkiye 2025). 

 

Görsel 3: Mubi arayüz tasarımı (Mubi 2025) 



44 

 

 

Görsel 4: Mubi arayüz tasarımı (Mubi 2025) 

Mubi’nin arayüzü de tıpkı diğer platformlarda olduğu gibi ilk başta filmlerden kısa video kesitlerine 

yer vermektedir. Sayfanın en başında günün filmine ait tanıtım videosu yer almakta, sayfa aşağı doğru 

kaydırıldığında, Mubi Sunumları, Mubi’de Yeni, Koleksiyon – bu serinin içeriği değişmekle birlikte 

Mart 2025’te Oscar sezonu sebebiyle Oscar Ödüllü Performanslar koleksiyonu yer almaktaydı – 

Popüler, Küratörün Sahnesi, Sana Özel Öneriler, Seçki – bu serinin içeriği de değişmekle birlikte Mart 

2025’te Şerif Gören seçkisi yer almaktaydı – Biz Bize, Mubi Top 1000, En Yeni En İyi, Uzun Kısalar 

gibi daha pek çok tematik kategorilendirmeye ait öneriler yan yana bulunmaktadır (Görsel 3, Görsel 4).  

 

1.1.2.3. BluTV 

Türkiye’de enerji, sanayi, otomotiv ve medya alanlarında faaliyetlerini sürdüren Doğan Holding 

tarafından finanse edilerek holding bünyesindeki Doğan Medya tarafından 2016 yılında kurulan BluTV, 

“Türkiye’nin İnternet Televizyonu” sloganıyla yayın hayatına başlamıştır (Dikkol 2020: 486-487). 

Platformun kurucusu Aydın Doğan Yalçındağ, kuruluş aşamasında 100.000 aboneyi hedeflediklerini, 

fakat ilk etapta 7.000 abone ile hedeflerinin çok altında kaldıklarını ifade etmiştir. Abone sayısındaki 

artış, 2017 yılında izleyiciyle buluşturulan ilk orijinal yapım Masum dizisi ile olmuştur. Yalçındağ, bu 

artışla, izleyicinin asıl beklentisinin televizyondan farklı bir anlatı ve orijinal hikâyeler olduğunu 

anladıklarını ifade etmiştir. BluTV ilk başta bir aile sermayesi ile başlamış olsa da sonrasında abonelik 

ücretleri ve dış ülke yatırımları ile var olan sermayesini güçlendirmiştir. Ortadoğu’da 2018 yılında yayın 

hayatına başlayan BluTV Arabic kanalı dış yatırımlara örnek verilebilir. BluTV ulusal sınırların dışına 

çıkarak yatırımlarını ve marka kimliğini genişletmiştir (Dikkol 2020: 491). 2021 yılına gelindiğinde, 

BluTV hisselerinin %35’ini Discovery Inc. satın almıştır. İki platformun içeriklerini karşılıklı olarak 

kendi mecralarında yayınlama anlaşmasına da böylece imza atmışlardır (Medin, Kaymak 2022: 93-95). 



45 

 

2023 yılında ise hisselerin tamamını Warner Bros Discovery satın almıştır. BluTV CEO’su ve Warner 

Bros Discovery’nin Türkiye kanallarından sorumlu başkan yardımcısı Deniz Şaşmaz Oflaz, Londra’da 

düzenlenen bir etkinlikle, HBO Max’ın Türkiye’de yayın hayatına başlayacağını ve BluTV içeriklerinin 

de bu platformda yer alacağını duyurmuştur (Özdemir 2024). BluTV resmi X hesabından yapılan 

açıklamayla da BluTV’nin isim değişikliğine uğrayarak 2025 baharında Max ismiyle yayın hayatına 

devam edeceğini ve mevcut üyeliklerin geçerliliklerini koruyacağını duyurmuşlardır (BluTV X 2025). 

BluTV’de 2016-2020 yılları arasında içeriklerden sorumlu drama müdürü olarak görev yapan Sarp 

Kalfaoğlu, içeriklerin şekillendirilmesi sürecinde Türkiye televizyon izleyicisinin davranışlarını 

incelediklerini ve ulusal kanalları takip etmeyen, internet üzerinden yabancı dizi tüketen bir kitlenin var 

olduğunu keşfettiklerini ifade etmiştir. Ulusal kanallardaki içerikleri bu kitleyi de kapsayacak şekilde 

geliştirdikleri bir içerik üretimini hedef olarak belirlediklerini aktarmıştır. Masum (2017), 7 Yüz (2017), 

Bartu Ben (2018), Bozkır (2018) gibi diziler bu hedef doğrultusunda üretilen içeriklerdir (Dikkol 2020: 

494). Kalfaoğlu, dijital platformların yeni gündeme geldiği zamanda çok da geç olmadan bir girişim 

olarak öne çıkan BluTV’nin bu erken adım sayesinde dijitali keşfetmek için vakti olduğunu ve bunu da 

avantaja çevirdiklerini de belirtmiştir: 

BluTV’deki ilk görevlerimden biri, ürünün editoryelini 

düzenlemekti. Hafta sonu izleyiciye ne sunulacak, gündüz hangi 

içerikler ön plana çıkarılacak gibi bir sorumluluğu vardı bu işin 

ve benim gibi film izlemeye meraklı biri için çok keyifli bir 

uğraştı. 2016 yılının başıydı ve arşivimizdeki içerik sayısı yüksek 

değildi. Abonemiz de az olduğundan, benim deneme yapmak 

için genişçe bir alanım vardı. Arada niş şeyleri anasayfaya çekip, 

reaksiyonu ölçüyordum. Kısa süre sonra şöyle bir çıkarım yapma 

imkânı buldum: İnternetten dizi, film izlemek için para verecek 

kimse, farklı şeyler keşfetmeye açıktı. Taze ve anaakım dışında 

klasikler ve sanat filmleri bazen çok olumlu sonuçlar 

verebiliyordu. Tabii elimde büyük bir denek havuzu yoktu ama 

dedim ya, o zamanlar BluTV dutluktu ve biz yeni şeyler 

denemekten korkmayan bir ekiptik (Kalfaoğlu 2024). 

BluTV, Netflix’in aksine tüm bölümleri tek seferde yayınlamamaktadır. Bu anlamda geleneksel 

medyanın pratiklerini sürdürdüğü ve aşırı izleme kültürünü teşvik etmediği, bunun yerine izleyicileri 

dizi süresi boyunca kalıcı olarak platformda tutmayı hedeflediği söylenebilir. 



46 

 

BluTV, sinema salonlarının kapalı olduğu pandemi sürecinde, Başka Sinema ile birlikte hareket 

etmiş ve kirala izle modelini uygulayarak gösterime girmemiş filmleri platforma eklemiştir. Bu 

filmlerden elde edilen gelirin bir kısmını sinema salonlarına aktarma taahhüdünde bulunan BluTV, hem 

izleyicilerin var olan ve doğrudan erişilen diğer içerikleri tüketmeyi tercih etmesi hem de sinema salon 

işletmecilerinin eleştirel tepkisi nedeniyle bu uygulamada büyük bir başarı ve ivme kaydedememiştir 

(Erkılıç, Duruel Erkılıç 2021: 113). 

Platform arayüzünde, diğer pek çok platformda olduğu gibi ilk önce yeni ve öne çıkan içeriklerin 

fragmanlarının yer aldığı kaydırıcı bulunmaktadır. Hemen altında kullanıcıların daha önceki seyirlerinde 

yarım bıraktıkları dizi ve filmlerin sıralaması, onun da altında izleme listesi ve en çok izlenen içeriğe 

benzeyen diğer içeriklerin önerildiği liste yer almaktadır (Görsel 5, Görsel 6). 

 

Görsel 5: BluTV arayüz tasarımı (BluTV 2025) 



47 

 

 

Görsel 6: BluTV arayüz tasarımı (BluTV 2025) 

BluTV'nin güncel abonelik ücreti, 2025 yılı itibariyle, yıllık aboneliklerde ayda 99.90 TL olarak 

duyurulmuştur. 10.000 saatten fazla yerli ve yabancı popüler içeriği, canlı yayın kanalları ve Discovery+ 

içerikleri ile birlikte sunan BluTV'nin güncel abone sayısı hakkında kesin bir bilgi bulunmamaktadır. 

Ancak, 2024 yılının ilk çeyreğine ait verilere göre, BluTV Türkiye'de %35 pazar payına sahip olup, en 

çok aboneye sahip dijital platformdur (Aslan 2025). 

 

1.1.2.4. PuhuTV 

2016’da, Doğuş Yayın Grubu tarafından kurulan PuhuTV, ücretsiz bir dijital yayın platformudur. 

Geleneksel medyanın dinamiklerini yer yer tekrarlayan PuhuTV’de belirli aralıklarla seyri bölen ve 

izleyicilerin dilediği gibi atlayamadığı reklamlar buna örnektir (Medin, Kaymak 2022: 97). Abonelerine 

ücretsiz erişim imkânı sunan PuhuTV, reklam temelli bir iş modeli üzerine kurulmuştur. AVoD (Ad-

Based Video on Demand) olarak nitelenebilecek iş modeli, izleme süresi üzerinden verilerini 

kaydedebilmektedir.  

PuhuTV’ye ait kamuoyuyla paylaşılmış güncel abonelik rakamı bulunmamakla beraber 

Türkiye’deki dijital yayın platformları içerisinde %3’lük pazar payını Exxen, Gain gibi diğer ulusal 

yayın platformlarıyla paylaşmaktadır (Aslan 2025). 

2016-2018 yılları arasında PuhuTV’de pazarlama müdürü olarak görev alan Emre Gökşin, sosyal 

medya hesaplarını efektif kullandıklarını, izleyici ile iletişim kurma noktasında sosyal medya kanallarını 



48 

 

önemsediklerini ifade etmiştir. PuhuTV, YouTube kanalını fragmanlar, kısa tanıtıcı videolar, özel 

içerikler yükleyerek aktif ve canlı tutmayı önemsemektedir (Eskici 2021). 

PuhuTV, Discovery ile gerçekleştirdiği anlaşma gereği Discovery’nin kanalları olan TLC ve 

DMAX içeriklerini platformda yayınlamaya başlamıştır. Böylece PuhuTV’nin içerik havuzu; televizyon 

içerikleri, Yeşilçam klasikleri, Türk sinemasının öne çıkan yapımları ve Fi, Şahsiyet, Dip, Jet Sosyete 

gibi orijinal içeriklerden ve TLC ile DMAX içeriklerinden oluşmaktadır (Ulukan 2019). 

PuhuTV’nin en popüler dizilerinden biri olan Fi, 2019 yılında Netflix tarafından satın alınmıştır. 

Daha önce BluTV’nin orijinal içeriği olan Masum’u satın alan Netflix, Fi’yi de satın alarak bir yandan 

Türkiye pazarında bir tekelleşme yaratmaya alan açarken bu durum PuhuTV perspektifinde karlı bir 

alışveriş olarak konumlanmaktadır. Yalnızca reklamlar üzerinden bir kazanç döngüsü kuran PuhuTV 

için içerik satışı da ayrı bir gelir kaynağı olarak değerlendirilmektedir (İçözü 2019). 

 

Görsel 7: PuhuTV arayüz tasarımı (Puhu TV 2025) 



49 

 

 

Görsel 8: PuhuTV arayüz tasarımı (Puhu TV 2025) 

PuhuTV arayüz tasarımı da diğer pek çok dijital yayın platformunda olduğu gibi siyah bir arka 

plan üzerine önce yeni çıkan içeriklerin fragmanları ve akabinde öne çıkan içeriklerden önerilerle 

şekillenmektedir. İzleyicilerin genel eğilimlerini takip ederek son dönemde yapılan tercihlere bağlı 

olarak tematik seçkiler de sunmaktadırlar (Görsel 7, Görsel 8). 

 

1.1.2.5. Disney+ 

2019’da, The Walt Disney Company tarafından kurulan Disney+, ilk olarak ABD, Kanada ve 

Hollanda’da erişime açılmıştır (Medin, Kaymak 2022: 88). Türkiye’de ise 2022 itibariyle yayın hayatına 

başlamıştır. Disney, Pixar, Marvel, Star Wars, National Geographic’e ait içeriklerin yer aldığı dijital 

yayın platformudur (Disney+ 2025). 

The Walt Disney Company, 2025 mali yılının birinci çeyrek sonuçlarında kendi ivmesini beklenenin 

üstünde bir artışla gösterse de Disney+ abone sayısı önceki rapor verilerine göre gerilemiş durumdadır. 

Disney+'ın 2025 yılı birinci çeyrekteki abone sayısı, geçen çeyrekte bildirilen 125,3 milyondan biraz 

daha az olarak 124,6 milyon olarak ölçülmüştür. Disney+ için yeni hedefler oluşturulmuş ve ESPN’nin 

spor kanallarının ve Hulu içeriklerinin platforma eklenmesi yönünde çalışmalar başlamıştır (Mcdade 

2025). 

Disney+, orijinal içeriklerini pazarlama ve tanıtma noktasında içeriklerin reklamlarını ön plana 

çıkarmayı bir strateji olarak uygulamaktadır. Farklı ülkelere farklı şekillerde tasarladığı reklamlarında 

platformda yer alacak içerikleri eğlenceli ve akılda kalıcı şekilde sunmayı önemsemektedir. İzleyici 

odaklı olduğu kadar şirket ortaklarını ve paydaşlık ilişkilerini de önemseyen Disney+, içeriklerinde aynı 



50 

 

zamanda paydaşları da memnun edecek izleyici dostu reklamlara yer verme yönünde projeler ve fikirler 

geliştirmektedir. Disney+ bu stratejiyle elde ettiği reklam gelirleri sayesinde izleyicilerine daha düşük 

ücretlerden abonelik seçenekleri sunmayı hedeflemektedir. Disney+, popüler kültüre dayalı içerik 

üretimi ile güncel izleyici beklentilerini karşılamayı öncelemektedir. İzleyiciler tarafından çok sevilen 

ve popüler bir seri olan Star Wars’un eski yapımlarını yayınlamakla beraber The Mandalorian gibi seriyi 

sürdürecek dizi içerikleri üretimi stratejileriyle hareket eden Disney+, eski ve yeniyi bir arada sunmayı 

bir politika olarak belirlemiştir. Yine Marvel içeriklerini bünyesinde bulunduran platform, Ms. Marvel 

dizisini aynı bağlamda içerik havuzuna eklemiş ve bu içerikle Asya pazarına açılmayı hedeflediğinden 

dizinin karakterini Asya-Amerika kökenli Müslüman bir karakter olarak belirlemiştir. Bu da Disney+’ın 

küresel pazardaki stratejilerini özetleyen güzel bir örnektir. Öte yandan Disney’e ait tema parklarda 

Disney+’a ait içeriklerin karakterlerinin sergilenmesi de kültür endüstrisi bağlamında değerlendirilmesi 

gereken bir reklam stratejisidir (Butgel Tunalı 2022: 1945-1947). 

Disney+’ın Türkiye’deki yolculuğu, Haziran 2022’de başlamıştır. Kısa bir süre sonra alınan bir 

kararla üretimleri Türkiye’de durdurulsa da sonrasında dört yeni projeyi duyurarak Türkiye’deki 

yayınlarını tekrar başlattığını açıklamıştır. İlk orijinal yerli içerik olarak Kaçış dizisini sunan platform, 

Engin Akyürek, İrem Helvacıoğlu gibi geleneksel medyadaki başarılı dizileri ile küresel pazarda tanınan 

ve sevilen popüler oyunculara dizide yer vermiştir. Platform, Atatürk dizisini de duyurarak ilgiyi üzerine 

çekmiştir (Yüksel 2022: 534). Başrolünde Aras Bulut İynemli’nin yer aldığı ve Atatürk’ü canlandırdığı 

dizi projesi, Amerika Ermeni Ulusal Komitesi (ANCA) tarafından saldırgan bir tutumla linçlenmiştir. 

Nefret söylemlerine yer veren ANCA, Disney+’ı diziyi iptal etmesi yönünde baskılamıştır (ANCA 

2023). Daha önceleri Elon Musk’ın Anıtkabir ziyaretine ilişkin de kınama yayınlayan ANCA’nın 

ayrılıkçı ve düşmanca tutumunun karşısında Disney+’ın takındığı tavır oldukça önem taşımaktadır. 

Platformların küresel pazarda yürüttükleri hamlelere karşın gerçekleşebilecek bu gibi linç ve protestoları 

ne şekilde karşıladıkları da bir duruş göstergesidir (Tecimer Özüberk 2023). Disney+ bu noktada yerli 

içeriklerin tamamını içerik kütüphanesinden kaldırmış ve Atatürk dizisini de yayınlamamıştır. Bu 

kararın üzerine RTÜK, Disney+’a ilişkin inceleme başlatılmasına karar vermiştir (Euronews 2023). 

Tartışmalara yönelik olarak Walt Disney Company Türkiye Genel Müdürü Cenk Soner, dizinin iki film 

olarak yalnızca Türkiye’de yayınlanacağını duyurmuştur (Tufan 2024).  

Disney+ abonelerine, reklamlı ve reklamsız olarak iki çeşit abonelik tercihi sunmaktadır. 2025 

itibariyle Türkiye’de Disney+ Reklamlı, aylık 164.90 TL, yıllık 1649 TL iken Disney+ Reklamsız 

seçeneği, aylık 349.90 TL ve yıllık 3499 TL üzerinden ücretlendirilmiştir (Disney+ 2025). 

Platform arayüzünde diğer platformlara benzer şekilde yeni yayınlanan içeriklerin yer aldığı 

kaydırıcı kullanılmakta, devamında o gün en çok rağbet gören on içeriğin Top 10 şeklinde listelendiği 



51 

 

kaydırıcı yer almaktadır. Yerli pazardaki büyüyüşüne oldukça önem veren Disney+, Türkiye arayüzünde 

Türk Dizi ve Filmleri Koleksiyonu’na da doğrudan ulaşılabilir şekilde yer vermiştir (Görsel 9, Görsel 

10, Görsel 11). 

 

Görsel 9: Disney+ Türkiye arayüz tasarımı (Disney+ 2025) 

 

Görsel 10: Disney+ Türkiye arayüz tasarımı (Disney+ 2025) 



52 

 

 

Görsel 11: Disney+ Türkiye arayüz tasarımı (Disney+, 2025) 

Disney+, 2019'daki lansmanından 2025'in ilk çeyreğine kadar büyüme yaşamış ve yaklaşık 125 

milyon üyeye ulaşmıştır (Grafik 7). Disney+’ın bu hızlı yükselişi, Netflix'in daha az rekabetçi bir 

ortamda benzer üye sayılarına ulaşmasının yaklaşık on yıl sürmesi göz önüne alındığında, başarılı bir 

ivme olarak kabul edilebilir. 

 

Grafik 7: 2020'nin ilk çeyreğinden 2024'ün ilk çeyreğine kadar dünya çapındaki Disney+ abone sayısı (Stoll 2025) 

 



53 

 

1.1.2.6. Gain 

2020’de, “Yeni Nesil İçerik Platformu” sloganıyla Betek Grup Yönetim Kurulu Başkanlığı ve Filli 

Boya’nın sahibi Gözde Akpınar tarafından kurulan Gain, 2025’te “Her renk, her ses, herkes Gain’de” 

sloganıyla yolculuğuna devam etmektedir. Başlangıçta sadece mobil uygulama ile erişim olanağı 

tanıyan Gain (Medin, Kaymak 2022: 100), sonraları tablet, dizüstü bilgisayar gibi cihazlara da 

arayüzünü taşımıştır. Yine başlangıçta üç aylık bir süre ile ücretsiz erişim sağlanan Gain, 2021 itibariyle 

ücretli hizmete geçmiştir. 2025 itibariyle aylık 149 TL’den hizmet sunan Gain, yerli ve yabancı dizi 

içerikleri, kısa film, belgesel, spor, müzik türlerindeki program ve koleksiyonları ile canlı yayınların da 

yer aldığı bir kütüphaneye sahiptir. Arayüzünü tamamen tekil izleyici üzerine kurgulayan Gain, 

izleyicinin beğendiği içeriklere göre öneriler sunmakta ve izleyicinin platformu kullanma 

alışkanlıklarını takip ederek mola, yolculuk, yemek gibi seyir esnası rutinlerini tahmin ederek içeriklerin 

zaman bağlamını bu analizlerine göre sunmaktadır (Karaduman, Ünlü Karataş 2022: 993; Görsel 12, 

Görsel 13).  

 

Görsel 12: Gain arayüz tasarımı (Gain 2025) 



54 

 

 

Görsel 13: Gain arayüz tasarımı (Gain 2025). 

Kısa süreli içerikleri, dikey formatta gösterim tercihi, mobilden erişim kolaylığı gibi 

özellikleriyle öne çıkan Gain, ilk kurulduğunda 2 milyonun üzerinde kullanıcıya ulaşarak başarılı bir 

ivme kaydetmiştir. Ayak İşleri, Hamlet, On Bin Adım, Mahsun J, Dünya Bu, Terapist, Cezailer gibi 

orijinal içeriklere sahip olan Gain, 2023 yılında Rams Global bünyesindeki Rams Türkiye’ye satılmıştır 

(Akbaş 2023). Güncel abone sayısı kamuoyuyla paylaşılmamıştır.  

Gain’i diğer dijital yayın platformlarından ayıran en temel özelliği dizi sürelerinin hiç olmadığı 

kadar kısa olduğu içeriklerdir. Geleneksel medyada 2000’li yıllardan bu yana artarak olağanüstü bir 

boyuta gelen dizi süreleri, önce 60 dakikadan 90 dakikaya, gelinen noktada ise 90 dakikadan 150 

dakikaya uzamıştır. Dijital yayın platformlarında yarı yarıya düşen hatta daha da kısalan dizi süreleri 

yeni bir seyir pratiği yaratmıştır. Gain bu örnekler içerisinde 10 dakikalık dizi süreleri ile (On Bir Adım 

dizisi gibi) ayrı bir noktada durmaktadır. Dijitalleşme ve sosyal medya etkisi ile Instagram biçimi Reels, 

YouTube biçimi Shorts olan dikey formatlı kısa videoların içerik formatı olarak yorumlanabilecek Gain 

içerikleri, sosyal medya ile dijital yayın platformlarının içerik biçimini birbirine yaklaştırmaktadır 

(Ceylan Apaydın 2022: 10). 

 

1.1.2.7. Max (HBO Max) 

2020’de, HBO tarafından kurulan HBO Max, “It’s not TV, it’s HBO” sloganını kullanarak 1972’den 

beri yayın yapan HBO’nun stratejilerini takip etmektedir (Medin, Kaymak 2022: 91). HBO Max, 

kuruluşundan 2025’e kadar abonelik sayılarında artış göstermiştir (Grafik 8). 2022 yılında, Warner 

Media, HBO Max ve Discovery’i bir araya getirerek Warner Bros. Discovery’i oluşturmuştur. 2023 



55 

 

yılında HBO Max’ın sahibi Warner Bros Discovery’nin BluTV’yi satın almasıyla başlayan süreçte, 

2025 Mayıs ayında HBO Max’ın Max adıyla Türkiye’de yayın hayatına başlaması beklenmektedir. 

Max, BluTV orijinal içeriklerini, HBO dizilerini, Warner Bros. filmlerini bir arada sunacaktır (Max 

2025).  

 

Grafik 8: 2021'den 2025'e kadar dünya çapında HBO Max izleyici sayısı (Statista 2025). 

2023 yılında bir isim değişikliğine gitmesi ve adında HBO olmadan, Max’ı kullanması izleyicilerin 

tepkisini çekmiştir ve Max ciddi bir abone kaybı yaşamıştır. Üç ay içerisinde 1,8 milyon kullanıcının 

abonelik iptali yaptığı kaydedilmiştir. Discovery platformu ise aynı süreçte %14 oranda büyüme 

kaydetmiştir. Zaman içerisinde yeni marka kimliğine alışan izleyiciler Max üyeliklerine tekrar 

yönelmişlerdir (Rounds 2024). Türkiye’de doğrudan Max adı altında yayın yapmaya başlayan ve BluTV 

ile birleşen platformun başarı oranı ve oluşturacağı marka kimliği merak konusudur.  

 

1.1.2.8. Exxen 

2021’de, Acun Medya tarafından kurulan Exxen, reklamlı ve reklamsız seçenekleriyle sunduğu 

abonelikleri ve canlı maç yayınlarıyla öne çıkmaktadır (Medin, Kaymak, 2022: 99-100). “Türkiye’nin 

Milli Dijital Platformu” olarak tanıtılan Exxen, yerli içerikleri yerli bir platformda izleyiciyle 

buluşturmak amacıyla yola çıkmıştır. Exxen’in stratejisi zaman içerisinde diğer platformlarda, sosyal 

medyada, YouTube’da yayınlanan ve kitlesi oluşan içerikleri kendi kütüphanesine ekleme yönünde 



56 

 

olmuştur. İçeriklerin bir kısmının ve dizilerin ilk bölümlerinin Acun Medya’ya ait TV8 kanalında 

yayınlandıktan sonra platforma eklenmesi de bir başka strateji olarak platformun kimliğini 

oluşturmaktadır. 

Platformun öne çıkan içerikleri arasında, Gibi, Hükümsüz, Katarsis, Kirli Çamaşırlar, @Enis 

Arıkan, Esnaf, Kaçış, Konuşanlar, Tolgshow Çılgın Sezon, Enes Batur’la Buluşma, O Ses Türkiye Rap 

gibi popüler dizi ve programlar yer almaktadır. Sihirli Annem ve Leyla ile Mecnun gibi geçmiş 

zamanlarda geleneksel medyada yayınlanmış ve tekrar tekrar yayınlansa da izlenmeye devam eden 

içeriklere de platformda yer verilmektedir (Exxen 2025). 

 

Görsel 14: Exxen arayüz tasarımı (Exxen 2025). 

Mihalis Kuyucu’nun “Küresel Rekabette Türkiye’nin Dijital Televizyon Platformları: EXXEN 

Örneğine Yönelik Bir SWOT Analizi” başlıklı çalışmasında ortaya koyduğu bulgular platformun marka 

algısını ve değerini yorumlamak açısından değerlidir. Exxen markasına yönelik üniversite öğrencileriyle 

yapılan mülakatlar ve uygulanan SWOT analizi sonucunda, markanın,  aynı zamanda bir girişimci 

olarak Türkiye’de hemen herkes tarafından geleneksel medyadaki başarılarıyla tanınan Acun Ilıcalı ile 

ilişkilendirilerek değerlendirildiği görülmüştür. Markanın fiyat stratejisi ve tanıtım faaliyetleri 

üniversite öğrencileri tarafından beğenilen yönlerini oluşturmuştur. Markanın/platformun en zayıf yönü 

olarak arayüz tasarımı değerlendirilmiştir. Platform orijinal bir arayüz kullanmadığı yönünde eleştiriler 

almıştır. Bu eleştiriler pek çok platform için geçerli olmakla birlikte Exxen’in ilk açıldığı dönemde 

arayüze bağlı yaşanan teknik aksaklıklar bu durumu, Exxen özelinde bir başarısızlığa dönüştürmüştür 

(Görsel 14). Ayrıca araştırmaya katılanlar, Exxen’in küresel pazardaki rekabet için zayıf bir profile sahip 



57 

 

olduğu görüşünü bildirmişlerdir. Ek olarak Türk içerikleri küresel pazara ulaştırma konusunda kıymetli 

bir girişim olduğunu ifade etmişlerdir. Analiz sonucunda içeriklerin korsan olarak yayınlanması durumu 

ve tamamen yerli içeriklerin yer alması, bir tehdit ve risk olarak değerlendirilmiştir. Yine Acun 

Ilıcalı’nın siyasete yakınlığı da platform özelinde bir tehdit unsuru olarak belirtilmiştir (Kuyucu 2021: 

247-257). 

 

1.1.2.9. Tabii 

Tabii, TRT’ye bağlı olarak 2023 yılında kurulan dijital yayın platformudur. Devlet desteğiyle 

kurulan bir platform olarak yolculuğuna başlayan Tabii, “Bizi Birleştiren Hikâyeler” sloganını 

kullanarak Türk-İslam düşüncesine özgü gelenek ve değerleri benimseyen ve içeriklerini de bu 

doğrultuda üreten ve yöneten bir platformdur. TRT Genel Müdürü Mehmet Zahid Sobacı, Tabii’nin, 

küresel pazardaki diğer platformların yaydığı değerlerin karşısına doğu geleneği ve değerleriyle çıkan 

bir platform olarak var olduğunu ifade etmiştir (Çelik 2024: 35-37). Başlangıçta Türkçe, İngilizce, 

İspanyolca, Arapça ve Urduca olmak üzere beş dil seçeneği ile ücretsiz olarak kurulan Tabii, 2024 yılı 

itibariyle ücretli abonelik modeline geçmiştir. Rumi, Hür, Tozkoparan, Metamorfoz, Gassal, Cihangir 

Cumhuriyeti, Yankı gibi yerli içerikleri ile öne çıkan platform, Türkiye’nin kültürel zenginliklerini ve 

çeşitliliğini tanıtmayı bir amaç olarak belirlemiştir. Türk Hava Yolları ile işbirliği yapan platform, 

uçaklarda platforma erişimin mümkün olmasıyla yerli ve yabancı turistlere ulaşabilmekte ve tanıtımını 

gerçekleştirmektedir (Kırık 2024: 586). 

Platformda tarihi içerikler öne çıkmaktadır. TRT’nin geleneksel medyada ürettiği dizilerdeki bu 

eğilimi platformda da sürdürdüğü gözlemlenmektedir. Tarihi içeriklerin yanı sıra komedi türünde 

içeriklere de yer verilen platformda, dram, macera ve aksiyon türlerinde de içerikler bulunmaktadır. 

Platformda, tarihi kişiliklere ait biyografik uyarlamalar, yerli eser uyarlamaları, kolektif bellekte yer 

etmiş vaka uyarlamaları gibi yerel ve kültürel hatıratları yeniden canlandıracak hikâyelere de sıklıkla 

yer verilmektedir. Platform, yerel ve kültürel kodları taşıyan içerikler üretmeyi bir strateji olarak 

belirlemiş ve platformun kimliği de bu strateji üzerine oluşturulmuştur. Platform üzerinden TRT’ye ait 

olan geçmiş yapımlara ulaşılabilen bir arşiv de yer almaktadır (Demir 2023: 153-156). 

Kemal Çelik, “The Potential Place of Tabii in Global Competition: What Do Story Structures Tell 

Us?” başlıklı çalışmasında, Tabii platformunda en çok izlenen on diziyi analiz etmiş; dizilerin senaryo 

yapılarındaki eksikliklerin küresel pazardaki rekabetten platformu uzaklaştıracağı sonucuna ulaşmıştır. 

Bu eksiklikleri, karakterlerin tek boyutlu olması, özdeşleşmenin kurulamaması, hikâyede çatışma 



58 

 

olmaması ya da yetersiz kalması, özgünlükten uzak üretimler olması şeklinde sıralamıştır (Çetin 2024: 

53-54). 

 

Görsel 15: Tabii arayüz tasarımı (Tabii 2025). 

 

Görsel 16: Tabii arayüz tasarımı (Tabii 2025). 



59 

 

 

Görsel 17: Tabii arayüz tasarımı (Tabii 2025). 

 Arayüz tasarımı olarak diğer dijital yayın platformlarının tercihlerinden pek uzaklaşmayan 

Tabii, tüm TRT kanallarına ait içerikleri ve orijinal yapımları arayüzünde öne çıkarmaktadır (Görsel 15, 

Görsel 16, Görsel 17). 

 

1.1.2.10. Discovery+ 

Discovery+, Discovery, Inc. tarafından 2020 yılında kurulmuş ve Hindistan’da yayın hayatına 

başlamıştır. Sonraları ABD ve Avrupa ülkelerinin bir kısmında da aktif bir platform haline gelmiştir. 

Discovery’nin 2012’den bu yana Türkiye’de var olan yatırımı, TLC, DMAX gibi ulusal kanalların 

Türkiye’de yayına başlamasıyla artarak sürmüş, akabinde Discovery+’ın Türkiye’de BluTV ile yaptığı 

anlaşma sonucu iki platformun orijinal içerikleri karşılıklı olarak birbirlerinin kütüphanelerinde yer 

almaya başlamıştır.  

Discovery Genel Müdürü Kasia Kieli, Discovery’nin Türkiye’yi önemli bir pazar olarak gördüğünü 

ve bu pazara ilişkin BluTV ile yaptıkları ortaklığın stratejik olarak kıymetli olduğunu ve çoklu kanal 

stratejilerini desteklediğini ifade etmiştir (Ulukan 2021). BluTV’nin Max’a dönüşmesiyle Discovery+ 

içeriklerinin Max ile ulaşılabilir olacağı öngörülmektedir. 

 

1.1.2.11. beIN Connect TOD (The Online Digital) 

beIN Medya Grup tarafından kurulan beIN Connect TOD, izleyicilere dizi, belgesel, film, eğlence 

programı sunmakla beraber canlı spor yayınları ile öne çıkmaktadır. beIN Connect’e ait farklı 



60 

 

paketlerden herhangi birine üye olunduğunda ek bir üyeliğe ya da ödemeye gerek kalmadan erişim 

sağlanabilen TOD, 2022 yılı itibariyle erişime açılmıştır. UEFA Şampiyonlar Ligi, Premier Lig, La Liga 

gibi turnuvaların yayın haklarına sahip olmasıyla diğer yayın platformlarından ayrışan TOD, Serap, 

Yeniden, Cumhuriyet Çocukları, Arda ile Aşırı Lezzetli, Anadolu’nun Kadınları, Erkek Severse, Var 

Bunlar gibi orijinal dizi ve belgesel içerikleri de sunmaktadır (beIN Connect TOD 2025). 

 

Görsel 18: beIN Connect TOD arayüz tasarımı (beIN Connect TOD 2025) 

Paltformun arayüzü, içeriklerin afişlerinin sıralandığı kaydırıcılardan oluşmaktadır. Diğer 

platform arayüzlerine kıyasla arayüzünde tanıtıcı fragmana yer vermemektedir (Görsel 18). 

 

1.1.2.12. Apple TV+ 

Apple TV+, Apple tarafından sunulan bir dijital yayın platformudur. 1 Kasım 2019 tarihinde 

faaliyete geçmiş olan bu platform, kullanıcılarına orijinal diziler, filmler ve belgeseller gibi içerikler 

sunmaktadır. Apple TV+, özellikle Apple’ın kendi yapımlarına odaklanan bir içerik stratejisine sahiptir. 

The Morning Show, Ted Lasso, Sasame Workshop, For All Mankind, See gibi popüler içerikleri 

kütüphanesinde barındırmaktadır. Yedi günlük ücretsiz deneme süresinin ardından aylık abonelik ile 

hizmet veren Apple TV+, Apple cihazı kullanan üyelere bir yıllık aboneliği hediye olarak sunmaktadır. 

Reklamlara yer vermeyen platform, Snoopy in Space, Ghostwriter gibi içeriklerle çocuk ve genç izleyici 

kitlesine de ulaşmak için orijinal içerik üretimini stratejik olarak hedeflemektedir (Sağlam 2019; Aka 

2024). 

 



61 

 

1.1.2.13.  Netflix 

Netflix, 1998 yılında DVD kiralama ve satış şirketi olarak hizmet vermeye başlamıştır. 

“NetFlix.com, Inc.” adıyla kurulan ve netflix.com üzerinden kiralama ve satış hizmeti sunan Netflix, 

1999’da abonelik hizmetini duyurmuş; Marquee Program adındaki abonelik modelinde belirli bir ücret 

karşılığında aynı anda dört ayrı DVD’yi kiralama seçeneği sunmuştur. Abonelerin kiralamayı 

düşündükleri filmleri listeye eklemesi ve DVD sırasına dâhil olmasıyla işleyen süreç, bir tür kütüphane 

sistemidir. DVD raftayken talep eden kullanıcıya kiralanmakta, belirli bir süre tanınmakta, bu süre 

zarfında DVD rafta görünmemekte ve filmi kiralamak isteyenler sıralarını beklemektedir. DVD teslim 

edildiğinde sıradaki kişiye kiralama yapılmaktadır. Diğer kiralama sistemi uygulayan firmalardan farklı 

olarak Netflix gecikme ücreti almamakta ve mağazadan alma zorunluluğu sunmamaktadır. DVD 

teslimatları posta yoluyla yapılabilmektedir. Küçük bir mağazada 30 çalışan ile müşterilerin taleplerini 

karşılayarak, alıcıların siteye üye olarak bir profil yaratmalarına ve eve teslim DVD siparişi 

oluşturmalarına olanak tanıyan Netflix’in hizmete açıldığı ilk gün, yoğun talepten sunucuları çökmüştür; 

bu da izleyicilerin evden çıkıp sinemaya gitme veya mağazaya giderek DVD alma zahmetinden 

kurtulma taleplerinin çok yoğun olduğunu göstermektedir (Osur 2016: 21).  

2006 yılına gelindiğinde sektörde lider konumda olan Netflix, 2007 yılında gelişen teknolojiyi ve 

dijitalleşmeyi takip ederek ve yayıncılık sektöründeki gelişmelere uyumlanarak dönüşüm geçirmiştir2. 

Netflix her ne kadar bir DVD kiralama şirketi olarak hizmet vermeye başlasa da en başından beri internet 

dağıtımı odaklı bir perspektifleri bulunmaktaydı. Kurulduklarında internet teknolojisinin yetersiz 

gelmesiyle bu yola girememiş olsalar da 2007 senesinde teknolojik yeterliliği gördükleri anda dönüşüm 

geçirmişlerdir. Netflix kurucusu Reed Hastings de konuya ilişkin, niyetlerinin en başından beri dijital 

yayıncılık olduğunu fakat internet ağının bu denli gelişmiş olmaması nedeniyle doğrudan atılım 

yapamadıklarını ifade etmiştir. 2005 senesinde YouTube’un kurulmasıyla aydınlanma yaşadıklarını 

belirten Hastings, dijital yayıncılığa giriş yapma kararı verdiklerini aktarmıştır (Osur 2016: 45). Günden 

güne abone sayısı artarak gelişen ve erişim alanlarını da genişleten Netflix, 2010 yılında Kanada’da ve 

akabinde Latin Amerika, Birleşik Krallık, Danimarka, Norveç, Avusturya gibi pek çok ülkede hizmet 

vermeye başlamış ve kapsama alanı günden güne artmıştır. Türkiye’de ise 2016 yılında hizmet vermeye 

başlamıştır (Medin, Kaymak 2022: 64-65). 

Netflix, uygulama tasarımındaki kolaylık, hızlı abonelik oluşturma, taahhüt gerektirmeyen 

üyelik, anında iptal etme hakkı, farklı cihazlardan çoklu erişim imkânı, hesap paylaşımı gibi özellikleri 

nedeniyle sıklıkla tercih edilmektedir (Medin, Kaymak 2022: 66). Platform ilk açıldığında hangi 

                                                           
2 Netflix’in nasıl işlediğini, performans odaklı işleyişinin nasıl tasarlandığını ve hizmet stratejilerini (içerik dağıtım ağı 

olarak CDN kullanımı, bant genişliği vb. gibi) inceleyen çalışma için bkz. Adhikari vd. 2012. 



62 

 

kullanıcı paneline girilmek istendiğini sormaktadır. Her bir kullanıcı için o kullanıcının içerik 

tercihlerine göre farklı ve kişiselleştirilmiş arayüz sunan Netflix, ilk girişte yeni eklenen içeriklerin 

fragmanlarına yer vermektedir. Akabinde izleyicinin takip ettiği içeriklerde nerede kaldıklarını 

hatırlattığı bir bölüm yer almaktadır (Görsel 18, Görsel 19).  

 

Görsel 19: Netflix arayüz tasarımı (Netflix 2025) 

 

Görsel 20: Netflix arayüz tasarımı (Netflix 2025) 

Netflix, 2025 yılı itibariyle abonelere, aylık 149,99 TL ile 299,99 TL arasında değişen planlar 

sunmaktadır. Temel, standart ve premium olarak sunulan planlarda; temel planda 720p izleme 

çözünürlüğü, standart planda 1080p izleme çözünürlüğü, premium planda ise 4K+HDR izleme 

çözünürlüğü ile izleme yapılabilmektedir.  

Netflix, dijital yayın platformlarının genel özelliklerini belirleyen platform olarak öncü 

konumda yer almaktadır. Netflix’in ve diğer tüm dijital yayın platformlarının yaratmış olduğu yeni 



63 

 

ekonomik model için Chris Anderson uzun kuyruk terimini kullanmıştır. 2004’te yayınladığı Wired 

makalesinde ve The Long Tail: Why the Future of Business is Selling Less of More (2006) kitabında ele 

aldığı terim, kültürel ve ekonomik bir olguyu tanımlama çabasının sonucu olarak kullanılmıştır. Az 

sayıda ana akım ürün satışından ziyade az sayıda niş ürün satışının daha çok kazanç sağlayacağı 

düşüncesi ile temellenen yeni ekonomik modelde, özellikle algoritmalar yol gösterici olmaktadır (akt. 

Osur 2016: 22-40). Anderson, artık toplulukların daha az “hit” aradıklarını öne sürerek alıcıların ana 

akımdan uzaklaştıklarını ve 20. yüzyılın hit kültürü odaklı yaklaşımının 21. yüzyılda ıskalananların 

peşinde olan bir yaklaşıma dönüştüğünü ifade etmiştir. Bu doğrultuda Netflix’in insanların artık ne 

istediğini ve niş içeriklere yönelişini gözlemleyerek yola çıkan bir platform olduğunu ve başarısını 

buradan aldığını işaret etmiştir (akt. Greene 2016: 4). 

Netflix’in ve diğer tüm dijital yayın platformlarının yaratmış olduğu bir diğer etki 

McDonaldlaşma etkisidir. Alıcıya istediği yerde, istediği zaman, cüzi bir ücretli üyelik karşılığında 

keyifli vakit geçirme imkânı sunarak bir doyum yaratan Netflix, bu anlamda McDonalds’ın sunduğu 

hızlı, ucuz ve doyurucu alanı yaratmaktadır. McDonalds’ın verimlilik, basitlik ve müşteriyle işbirliği 

şeklinde maddeleştirilebilecek politikası, Netflix’te de benzer şekilde tekrarlamaktadır: İçeriklerde 

verimlilik, tasarımda basitlik ve reklamsız, aktif alıcı odaklı seyir deneyimi (Şakı Aydın 2019: 1167, 

1170). 

 

Grafik 9: Ekim 2024 itibariyle dünya çapındaki en büyük internet şirketlerinin piyasa değeri (milyar ABD doları 

cinsinden) (Statistics report on Netflix 2025) 

 



64 

 

 

Grafik 10: 2013'ün 1. çeyreğinden 2024'ün 4. çeyreğine kadar dünya çapındaki Netflix ücretli abone sayısı (milyon 

olarak) (Statistics report on Netflix 2025) 

Netflix, Ekim 2024 itibariyle dünya çapındaki en büyük internet şirketleri arasında piyasa değeri 

olarak beşinci sırada yer almaktadır. Sıralamaya giren tek dijital yayın platformu olmasıyla dikkatleri 

çekmektedir (Grafik 9). 2013'ün 1. çeyreğinden 2024'ün 4. çeyreğine kadar dünya çapındaki ücretli 

abone sayısını sürekli artıran Netflix (Grafik 10), geleneksel seyir dinamiklerinin dışına çıkan tutumuyla 

yeni bir kültürle beraber yeni bir izleyici modeli de yaratmıştır. Geleneksel seyirdeki mekânın ve 

zamanın şartlarına uymak zorunluluğunun kalkması, bütüncül seyirin yerine parçalı bir seyir imkânının 

oluşması, sinema bilet ücretlerine kıyasla daha fazla içeriğe daha ucuza ulaşılabilecek uygunlukta üyelik 

ücretlerinin olması, geleneksel seyirde maruz kalınan reklamların olmaması gibi nedenlerle izleyiciler 

dijital yayın platformlarına yönelmekte, daha özgür ve daha seçici bir seyir deneyimi yaşamaktadırlar  

(Medin, Kaymak 2022: 70-71). 

Netflix kültürü ile gelişen yeni seyir biçimini anlamak için Laurent Jullier ve Jean-Marc 

Leveratto’un 20. yüzyılın ikinci yarısında oluşan sinefillik eğilimini inceledikleri ve dijital çağda 

sinefilliği ele aldıkları makalelerine değinmek gerekmektedir. Jullier ve Leveratto, dijitalleşme ile 

beraber sanal film tartışmalarının doğduğunu, web üzerinden gerçekleştirilen yorum paylaşma, film 

puanlama gibi birtakım düşünceleri yabancılarla doğrudan paylaşmanın mümkün olduğunu ve bu 

durumun kişilerin sinema becerilerini geliştirdiğini ifade etmişlerdir. Özellikle platformlardaki 

algoritma sistemini de refere eden hangi filmin izleneceğine yönelik önerilerin bulunuyor olmasını da 

sinematografik zevki geliştiren bir ölçüt olarak değerlendirmişlerdir. Yeni medya araçlarındaki sınırsız 

arşiv olanağıyla geçmişten bugüne pek çok içeriğe doğrudan erişim sağlayabiliyor olmak da kuşaklar 

arası sinematik etkileşimi artıran bir durum olarak nitelenmiştir. Jullier ve Leveratto’nun dijital 

sinemaseverliği, sinefillik 2.0 olarak nitelemesi yeni medya araçlarının getirileriyle bağlantılıdır (Jullier, 

Leveratto 2012: 145-147). Dijital yayın platformlarının ve özelde de Netflix’in bir yeni medya aracı 



65 

 

olarak benzer etkileşim alanlarını sağlaması sinefillik 2.0 kapsamında değerlendirilebilir görünse de 

aşırı izleme kültürünün etkisiyle platformlara özgü gelişen birtakım eklentiler yaşanmıştır. Bu 

dönüşümleri göz ardı etmeden artık sinefillik 2.0’ın ötesine geçildiği ifade edilebilir. Belki de artık 

Francesco Casetti ve Mariagrazia Fanchi’nin sinefili ve telefili arasında yaptıkları ayrımdan söz etmek 

mümkün değildir. Casetti ve Fanchi, sinefilinin sinema filminin özgünlüğü ve niteliği üzerinde 

durduğunu vurgularken telefilinin ise televizyona karşı yoğun bir bağlılık geliştirdiğini ifade etmişlerdir. 

Gelinen noktada, gelişen yeni seyir kültürüyle izleyicilerin dijital yayın platformlarında yer alan 

içeriklerin özgünlüğü ve niteliğine yönelik yeni medya araçları üzerinden sohbet ve tartışma alanları 

yaratmaları, aşırı izleme kültürüyle gelişen içerik tüketimine olan bağlılık ve her tür cihazdan, her an 

seyir gerçekleştirebilme olanağı sinefili ve telefili arasındaki ayrımı silikleştirmektedir (akt. Şahin 2004: 

391). Dijital yayın platformlarının geliştirdiği yeni seyir biçimi ve Netflix’in yarattığı seyir kültürü 

birleştiğinde, mobil ağlara, Netflix’e ve seyir kültürüne atfen net-fili kavramı, gelişen yeni 

sinemaseverliği karşılayacak kavram olarak önerilebilir. 

Netflix, yalnızca izleyici ve seyir odaklı bir kültürel değişim yaratmamış aynı zamanda 

kurumsal kültürde de yeni bir dönem başlatmıştır. 2009 yılında, Reed Hastings ve Patty McCord 

tarafından dijital yayın platformu sektöründe işveren ve çalışan ilişkisine yönelik felsefelerini 

aktardıkları bir dosya hazırlanmıştır. Dosyada, performansın öncelenmesi, çalışanlara güvenilir, 

kişiselleştirilmiş ve özgür bir çalışma ortamının yaratılması, yalnızca alana yeteneği olan çalışanlarla 

çalışmaya devam edilmesi, performansın sürekli izlenerek geçmişte başarılı olsa dahi artık katkısına 

ihtiyaç duyulmayan çalışanlarla yolların ayrılması şeklinde kurumsal izleklerini ifade etmişlerdir (Osur 

2016: 36). Kurumsal kültürde yaşanan bu yenilik, geleneksel medyadaki tekelleşen dinamikler 

düşünüldüğünde kıymetli bir dönüşüm olarak yorumlanabilecekken gelinen noktada dijital yayın 

platformlarında ve özelde de Netflix’te bir tekelleşmenin varlığından söz etmek yeniliğin uygulamada 

çalışmadığını göstermektedir. Yine de bu yorumun Türkiye özelinde, Türkiye geleneksel medyasındaki 

dinamikler ve dijital yayın platformlarının Türkiye’deki faaliyetleri doğrultusunda yapıldığı 

belirtilmelidir.  

Netflix’in yarattığı kültür, Vinesha Anindita tarafından yıkıcı inovasyon teorisi perspektifinde 

değerlendirilmiştir. Yıkıcı inovasyon teorisi, Clayton M. Christensen ve Joseph L. Bower’ın “Disruptive 

Technologies: Catching the Wave (Yıkıcı Teknolojiler: Dalgayı Yakalamak)” makalesinde ele aldığı bir 

teoridir. Az kaynağa sahip küçük şirketlerin pazara dipten girerek ve hızla yükselerek pazardaki diğer 

şirketlere meydan okuyacak duruma gelmesini karşılayan yıkıcı inovasyon kavramı, Anindita’ya göre 

Netflix’in pazar içerisindeki konumunu da karşılamaktadır. Netflix’in faaliyete başladığında pazarda 

benzer bir hizmet anlayışının neredeyse olmaması, yeni bir pazar olarak gündeme gelen abone tabanlı 

isteğe bağlı video pazarına bir iş modeli kurarak girmesi, iş modelini düşük pazardan ana akım 



66 

 

seviyesine yükseltmesi ve kendi kültürünü dijital yayın platformlarının tamamını şekillendirecek şekilde 

yerleştirmesi Anindita’ya göre Netflix’in yıkıcı inovasyon teorisi içerisinde değerlendirilmesine olanak 

tanımaktadır (Zengin 2022: 195-197). 

Netflix, eğlence dünyasına önce posta yoluyla DVD yollayarak, ardından medya yayını yaparak 

ve sonra orijinal yapımlar üreterek yeni bir soluk getirmiştir. Bu durumla ilgili olarak Netflix kurucusu 

ve CEO’su Reed Hastings, Netflix’in kimliğini oluşturan özelliklerinde, örneğin tüm bölümleri aynı 

anda yayınlama fikrinin altında DVD izleyerek büyümüş olmalarının etkili olduğunu ifade etmiştir. TED 

yöneticisi Chris Anderson’la gerçekleştirdiği röportajda, Anderson’un “Aboneler harcadıkları zaman 

arttıkça mı tekrar abone oluyorlar yoksa daha çok koca bir sezon ‘Nailed It’ izleyecek kadar zaman 

gerektirmeyen şovlara sahip olmakla mı ilgili bir abonelik artışı oluyor?” sorusuna Hastings, “İnsanlar 

Netflix’le ilgili konuştuklarında şovlarla ilgili konuşuyorlar. Bu orantısız ve olumlu etki ve abone artışı 

için bahsettiğiniz unutulmaz şovlarla yapmaya çalıştığımız şey çeşitlilik sunmak. Ne kadar sevsen de 

her gece aynı şeyi izlemek istemezsin, farklı şeyler denemek istersin. (…) Biz bunu bağımlılık olarak 

düşünmüyoruz ve şöyle diyoruz: Rahatlamak istediğinde ve boş zamanında ne yapmak istersin?” 

şeklinde yanıt vermiştir (Hastings 2018). 

Efe Numan Can, Mustafa Koçer ve Hande Hekimoğlu Toprak, tüketicilerin Netflix kullanımları 

üzerine yürüttükleri çalışmada, Netflix’in olumlu ve olumsuz yönlerini araştırmışlardır. Katılımcılar 

nezdinde Netflix’in olumlu yönleri olarak çeşitli dil seçenekleri sunuyor olması, belgesel içeriklerinin 

yer alması, içerik havuzunun geniş olması, istedikleri an istedikleri yerden izlenebiliyor olması, her ilgi 

alanına yönelik içeriğin bulunması, kaliteli çözünürlük sunması, popüler içeriklere ve vizyon filmlerine 

kısa sürede ulaşılabilmesi ve fiyat-performans dengesinin iyi olması olarak sıralanmıştır. İdeolojisini 

yoğun bir şekilde hissettirmesi, şiddet, cinsellik gibi yaş sınırlaması gerektiren içeriklere fazlaca yer 

vermesi, bağımlılık yapması, pedofili, homofobi, eşcinsellik temaları üzerinde sıkça durması da olumsuz 

özellikleri olarak listelenmiştir (Can vd. 2021: 340). 

Netflix’in sektörel konumu ise platform emperyalizmi çerçevesinde değerlendirilebilir. Stuart 

Davis’in medya emperyalizmi ve platform kapitalizmi yaklaşımlarını bir araya getirerek oluşturduğu 

platform emperyalizmi yaklaşımı, Netflix’in ekonomi-politik bir hegemonya geliştirmesi üzerinden 

okunabilmektedir. Platform emperyalizmine özgü dikey entegrasyon, ulusötesi genişleme, kullanıcılara 

ait verilerin kullanımı gibi durumların Netflix’in iş modeli ile ilişkili olduğu göz önünde 

bulundurulduğunda, üretimden dağıtıma tüm aşamaları kendi içerisinde bulundurması, yerel ve küresel 

pazara hakimiyet kurma eğilimi, algoritma sisteminin kullanılması gibi özellikleriyle platform 

emperyalizmine hizmet etmektedir (İliç, İliç 2023: 722).  



67 

 

Netflix’in kurumsal kimliği ve duruşu, içerik politikalarıyla şekillenmektedir. Oluşturduğu 

Netflix kültürünü anlamak, geleneksel medyayı ve seyir dinamiklerini, diğer dijital yayın platformlarını, 

platform emperyalizmini ve kültür endüstrisini ne şekilde etkilediğini içerik politikaları üzerinden 

okumak anlamlı olacaktır. 

 

1.2. Netflix İçerik Politikaları 

Netflix, içerik üretimine ciddi yatırım yapmaktadır. 2023 yılında, 13 milyar ABD doları; 2024 

yılında ise 17 milyar ABD doları ile içerik harcamalarına yatırım yapan Netflix, orijinal içerikler için 

yaptığı harcamalarla SVoD platformlar içerisindeki en yüksek içerik harcamasına sahip platform olma 

özelliğini taşımaktadır (Stoll 2024, Grafik 11). 

 

Grafik 11: Netflix'in 2012-2024 içerik harcamaları (Stoll 2024) 

İçerikleri üretmenin yanı sıra içeriklerin daha geniş kitlelere ulaşması için çalışan Netflix, bu 

doğrultuda birtakım politikaları takip etmektedir. Netflix, içerik politikalarını oluştururken en temelde 

geleneksel seyir platformlarında gözlenen medya şirketlerini önceleyen arz talep sistemine aykırı bir 

politika oluşturacaklarını bilerek yola çıkmışlardır. Reed Hastings’in yönetilen memnuniyetsizlik olarak 

kavramsallaştırdığı, beklemek/bekletmek temelli geleneksel politika reddedilmiştir. Programın 



68 

 

yayınlanmasını bekleme, yeni sezonu bekleme, belirli bir saati bekleme gibi şartlandırmaların medya 

şirketlerini, yayıncıları ve reklamcıları memnun ettiğini; izleyicilerin bu döngüde pasif olarak yer 

aldıklarını fark etmiş ve eleştirmişlerdir (Osur 2016: 47). Netflix, seçimi izleyiciye bıraktığı, izleyici 

seçimlerini kontrol ederek kişiye özel kişiselleştirilmiş bir içerik havuzu önerisi oluşturduğu sistemini 

bu eleştirel tutumun üzerine oluşturmuştur. Netflix’in içeriklerini 2000 yılından beri yöneten Ted 

Sarandos, Netflix’ten önce bir video dükkânında çalışmış, raflara hangi filmlerin yerleştirileceğini 

seçme görevini müşterilerin bildirimlerine göre düzenlemiş ve dükkânın envanterine kaç yeni içerik 

eklenmesi gerektiği görevini de yine taleplere göre planlamıştır. Buradan sağladığı deneyimle, Netflix’te 

de içerik yelpazesini belirlerken izleyicinin taleplerine ihtiyaç duyan Sarandos için platformda 

kullanılan algoritmalar oldukça yararlı çıktılar sunmaktadır (Greene 2016: 3). 

Kişiselleştirilmiş bir deneyim yaşatmanın peşinde olan Netflix, izleyicisine sunacağı ona özgü 

olan içerikleri belirleyebilmek için izleyicinin dijital ayak izini takip etmektedir (Medin, Kaymak 2022: 

68). Bu kişiselleştirilmiş deneyim izleyicinin arayüzünde görülen içeriklerden, söz konusu içeriklerin 

ne şekilde görüneceğine dek geniş bir skalaya sahiptir. Bir film izleyicilerin arayüzüne ekleneceği zaman 

eğer izleyici ağırlıklı olarak romantik içerikleri takip ediyorsa filmin romantik bir sahnesinden seçilmiş 

görsel, eğer izleyici komedi içeriklerini takip ediyorsa filmden eğlenceli bir sahnenin görseli gibi 

seçimlerle, kişiselleştirilmiş afişler dahi sunulmaktadır (2022: 78). 

Netflix’in içerik politikası olarak oluşturduğu en önemli stratejilerden bir diğeri de orijinal içerik 

üretmektir. 2012’de yayınlanan Lillyhammer, ortak yapımcı olarak Netflix’in dâhil olduğu ilk orijinal 

içerik olarak nitelenebilir. Netflix’in tamamıyla kendisine ait olan ilk orijinal yapım ise 2013 yılında 

yayınlanan House of Cards’tır. House of Cards ile birlikte Netflix her hafta bir bölüm şeklinde 

alışılagelmiş seyir deneyimini, sezonun tamamını tek seferde izleyicilerle paylaşarak dönüştürmüş ve 

binge-watching, binge-viewing şeklinde literatüre giren, Türkçe’de aşırı izleme, tıkınırcasına izleme, 

izleme maratonu şeklinde çevirilerle kullanılan kavram böylece doğmuştur. 2015 yılında ilk orijinal film 

yapımı olan Beats of Nation ve ilk İngilizce olmayan orijinal yapım içeriği olan Club de Cuervos 

yayınlanmıştır (Medin, Kaymak 2022: 68-71). 

Orijinal yapımlara dizilerle başlayan Netflix’in film sektörüne de giriş yapması, eğlenceyi ve 

keşfi kolaylaştırmak niyetinde olan platformun içerik yelpazesini genişletmesi adına önemli bir adımdır. 

Reed Hastings’in 2018 TED konuşmasında dile getirdiği, içeriklerin bir kısmının oldukça kaliteli ve 

nitelikli, bir kısmının ise kolay ve vakit doldurmalık içerikler olarak belirlenmesini “şeker ve brokoli 

diyeti” benzetmesiyle aktarması içerik yelpazesini herkese hitap edecek şekilde genişletme niyetlerini 

de ortaya koymaktadır (Hastings 2018). 



69 

 

Netflix, orijinal içerik üretimi için 2021'de 17 milyar dolar, 2022’de 20 milyar dolar, 2023’te 19 

milyar dolar ve 2024’te 20 milyar dolar harcama yapmıştır (Grafik 12). Orijinal içerik üretimi için 

rakiplerinin neredeyse iki katını harcayan Netflix’te kullanıcılar şu an -ülkelere göre içerik havuzunun 

çeşitliliği değişse de- yaklaşık 4000’den fazla filme ve 1800’den fazla diziye erişebilmektedir. Amazon 

Prime Video, Hulu gibi Amerika’da Netflix’ten önce de var olan platformlardan en temel farkı, 

kullanıcılarına kişiselleştirilmiş içerik listeleri hazırlamaktır (Wang, Shi 2022: 1989).  

Mart 2025 itibarıyle, Netflix'in hisse fiyatı 895,10 ABD dolarıdır. Şirketin yaklaşık 427,76 

milyon adet hisseye sahip olduğu göz önüne alındığında, piyasa değeri yaklaşık 384,37 milyar ABD 

doları olarak hesaplanmaktadır (MarketCapOf 2025). 

 

Grafik 12: Netflix'in 2016'dan 2024'e kadar dünya çapındaki içerik varlıkları, türe göre (milyar ABD doları 

cinsinden) (Statistics report on Netflix 2025) 

Netflix 2018 yılında Emmy ödüllerine 112 dalda aday olmuştur. Netflix’in orijinal içerikleri 

430’dan fazla ödüle aday gösterilmiş; 72 Emmy ödülünün sahibi olmuştur. Bu ödüllerin 29’u House of 

Cards dizisine aittir (Can vd. 2021: 330). 

Netflix’in içerik politikalarının neticesi olarak gündeme gelen orijinal yapımlar, hem yerel hem 

de küresel ölçekte başarı elde etmesini sağlayan kilit bir noktada durmaktadır. Hizmet verdiği ülkelerde 

her bir ülkenin kendi yerel ve kültürel dinamiklerini taşıyan orijinal içerikler üretmektedir (Grafik 13). 

Bu yerel ve kültürel kodlu içerikler, Netflix havuzundan tüm dünya izleyicilerine sunulmakta; böylece 

kültürel sınırlar ortadan kalkmaktadır. Netflix’in Türkiye’deki ilk orijinal yapımı Hakan: Muhafız 

(2018) dizisidir (Medin, Kaymak 2022: 69). 

Netflix tüm stratejik planlamalarında olduğu gibi orijinal yapımlarda da en temelde ticari bir 

kaygı gütmektedir. Bağımsız filmlerde dahi popüler oyuncuların yer almasına özen göstermekte, 

oyuncuların reklam potansiyellerinden yararlanmaktadır. Farklı ülkelerde bağımsız sinema örneklerini 



70 

 

de destekleyen platformun Türkiye’deki orijinal yapımlarına bakıldığında yaklaşımının daha çok 

popülerlik üzerine olduğu yorumu yapılabilir (Medin, Kaymak 2022: 166). 

 

Grafik 13: 2020'den 2023'e kadar Netflix'in dünya çapında orijinal içerik yayınlayan yapım sayısı, içerik türüne göre 

(Statistics report on Netflix 2025) 

Netflix’in stratejik bir hamlesi olarak yerleşen ve Türkçede aşırı izleme olarak kavramsallaşan 

binge-watching, 2013 yılında Oxford’un yılın kelimesi listesine girmiştir. 2013’te aynı zamanda selfie 

(özçekim) kelimesi öne çıksa da binge-watching yeni bir kavram olarak dikkatleri çekmiştir. 1990’lı 

yıllarda da sözü edilen kavram, Netflix’in sezonluk dizilerini tek oturuşta izleme etkinliğinin 

yaygınlaşmasıyla öne çıkan bir kavram olmuştur. Yine 2013 yılında Netflix, Harris Interactive adını 

verdiği bir anket çalışması gerçekleştirmiştir. Bu anketle izleyicilerin dizileri izleme sürelerinin 

şekillerini anlamak isteyen Netflix; izleyicilerin %73’ünün izleme sürelerinin bir oturuşta iki ila altı 

bölüm izlemek olarak tanımladıklarını ve bu imkânın olumlu bir özellik olduğunu belirttiklerini 

bulgulamıştır (Osur 2016: 94). Lisa Glebatis Perks, medyaya yönelik gerçekleştirilen bu aşırı izleme 

halini medya maratonu olarak adlandırmıştır ve Netflix’in arayüz ve sosyal medya kullanımı gibi farklı 

stratejik adımlarıyla izleyicilerin kendilerini bu medya maratonunun içerisinde bulduklarını ifade 

etmiştir (akt. Jenner 2015: 14). Aşırı izleme birçok farklı stratejiyle iç içe gelişen bir noktada 

durmaktadır. Aylık bir abonelik hizmeti sunan Netflix’in öncelikli hedefi, aboneliklerin kalıcı olmasını 

sağlamaktır. Bunun için izleyiciye olabildiğince fazla çeşitlilikte içerik sunmak, bu sunuşu 

kişiselleştirerek onların dikkatinde kalmak ve izleyicileri sürekli içerik tüketimine sevk etmek 

uygulanan stratejik yöntemlerdir. İzleyicilerin bir içeriği peş peşe tüketmesi halinde, aboneliklerini iptal 

etme olasılıklarının daha az olduğu düşüncesiyle sürekli tüketimi körüklemekte ve aşırı izlemeyi bir 

trend olarak sunmaktadır (Jenner 2015: 8). 

Bir diğer strateji, izleyiciyi aşırı izlemeye sevk eden platformun bu durumu izleyici için 

kolaylaştıracak arayüzler geliştirmesidir. Bölüm sonundan diğer bölüme izleyici müdahalesi olmadan 



71 

 

hızlı geçiş, yeni bir bölümün başındaki introyu atlama veya sondaki jeneriği atlama seçenekleri gibi 

bölümler arası döngüyü hızlandıran olanaklar sunmaktadır. Netflix’in bu imkânı, isulated flow 

(yalıtılmış akış) olarak kavramsallaştırılmıştır (Medin, Kaymak 2022: 73). Hastings, tüm bu 

kolaylıklarla ilgili olarak Netflix’in izleyicisine kişiselleştirilmiş ve oldukça kolay bir web sitesi 

sunmasının odaklandıkları en önemli şeylerden biri olduğunu açıklamıştır. Bireyin kişisel zevklerine 

uygun içerikleri gördüğü ve hızlıca erişebildiği kişiselleştirilmiş ana sayfa görünümüne ve her şeye 

hızlıca erişim sağlayabileceği site tasarımına önem verdiklerini özellikle vurgulamıştır (akt. Osur 2016: 

37). 

Netflix, Samsung ve Apple gibi televizyon üreten markalarla işbirliği geliştirmiştir ve böylece 

birçok televizyon setine entegre edilmiştir. Bu durumu erişilebilirlik stratejisi olarak geliştiren Netflix, 

kolay ve hızlı şekilde uygulamaya geçiş yapılmasını sağlayan eklentileri yaygınlaştırmaktadır. Apple 

TV, Google Chromecast, Blu-Ray, Sony, Toshiba gibi cihazlar ve bu cihazların uzaktan kumandaları 

başta olmak üzere pek çok alanda eklentisi yer almaktadır (Osur 2016: 56). Netflix’in izleyici odaklı 

yaklaşımının temelinde yatan izleyici için her şeyi kolaylaştırmak hedefi, Mavi Okyanus stratejilerine 

de bir örnektir. Mavi Okyanus şeklinde adlandırılan stratejiler, rekabetin var olduğu mevcut pazarlar 

yerine yeni pazarlara odaklanarak rekabet avantajı kazanmaya yönelik stratejileri karşılamaktadır. 

Netflix de geleneksel medyadaki süregiden rekabetin karşısında dijital medyadaki yeni pazara 

odaklanmış ve stratejilerini bu pazara yönelik geliştirmiştir. Netflix’in “Only on Netflix / Sadece 

Netflix’te” stratejisi de bu doğrultuda geliştirilen bir stratejidir. Netflix’in sadece kendi platformuna özel 

olarak ürettiği orijinal içerikler, pazarda markayı öne çıkarmaktadır. Aşırı izleme, Sadece Netflix’te gibi 

yaklaşımlar, artık Netflix kültürü şeklinde sözü edilen ve diğer tüm dijital yayın platformlarının 

işleyişini de etkileyen bir dizi yeniliğin çıktıları olarak sayılabilmektedir (Aydemir 2023: 1466). 

Netflix’in bir diğer stratejisi sosyal medya kullanımı üzerinedir. X, Instagram gibi sosyal medya 

uygulamalarını aktif kullanan platform, içeriklere ilişkin sıklıkla paylaşım yapmaktadır. Merak 

uyandırıcı içeriklerin yanı sıra yeni sezonlara, yeni eklenen içeriklere ilişkin hatırlatmalar da yer 

almaktadır. Zaman zaman spoiler (içeriğe ait sürpriz bozan bilgi) içeren paylaşımlar da yapan Netflix, 

böylece izleyicinin sosyal medya uygulamasında herhangi bir sürpriz bozan bilgiyle karşılaşmadan 

hızlıca içeriği tüketmesini teşvik etmektedir. Aşırı izleme eylemine dâhil olan bu durum, zamanla, 

izleyicilerin aşırı izleme eylemini de yavaş bulmalarıyla şekil değiştirir ve yarışırcasına izleme şeklinde 

çevrilen binge-racing kavramı ortaya çıkar. Yarışırcasına izleme eyleminde izleyiciler kendilerine, 

yüklenen yeni sezon içeriğinin tamamını yirmi dört saat içerisinde izlemek gibi süre sınırlamaları 

koymaktadırlar (Medin, Kaymak 2022: 73-75). Bauman, tüketicilerin tüketme kapasitelerini artırmak 

için onlara durma, dinlenme anlarının bırakılmaması gerektiğini ifade etmiştir. Sürekli uyanık halde 

olmaları ve dış uyarıcılara her daim maruz kalmaları, tüketimlerini daimi bir heyecan ve merak 



72 

 

içerisinde çoğaltarak sürdürmeleri sağlanmalıdır (Bauman 2017: 103). Netflix’in sosyal medya 

kullanımı da sayısız içeriğin bulunduğu havuza izleyicileri sürekli davet etmekte ve tüketmedikleri her 

an çok fazla şey kaçırdıklarına dair rahatsızlık hissi uyandırmaktadır.  

Netflix’in Mart 2025 itibariyle, Instagram’da 36,2 milyon, X’te ise yaklaşık 23 milyon takipçisi 

bulunmaktadır. Bu rakamlar Netflix Türkiye için Instagram’da 5,4 milyon, X’te ise yaklaşık 3 milyon 

takipçi şeklindedir. Instagram ve X hesabında dizilerin fragmanları, yeni yayınlanacak yapımların 

tanıtımları, eğlenceli gönderiler ve etkinlikler paylaşılmaktadır. Ayrıca, izleyicilerin diziler hakkında 

konuştuğu sosyal medya platformlarında hashtagler (sosyal medya etiketi) kullanılarak etkileşimler 

artırılmaktadır. Netflix platformunun küresel reklam stratejilerine ek olarak yerel kampanyalar 

yürüttüğünü görmek de mümkündür. İstanbul’da boğazdan geçen bir gemiye “Kolombiya’dan 

Sevgilerle” yazısı asmak, Bright filminde yer alan Ork karakterini Türk kültürüyle harmanlanmış ve 

yerelleştirilmiş bir karakter olarak Orklar Aramızda reklam filmiyle sunmak gibi çabalar, Netflix’in 

yerel olanı da gözettiğine örnektir (Başer, Söğütlüler 2023: 9). 

Netflix’in stratejilerinin en önemli meselesi ise algoritmalardır. Netflix, izleyicilerin uygulama 

kullanırken neler yaptığına, neleri tercih ettiğine vs ilişkin topladığı veriler üzerinden izleyici taleplerini 

yorumlamakta ve veriler aracılığıyla izleyiciye daha kişisel bir deneyim yaşatmaktadır. 2000 yılında 

geliştirilen CineMatch, algoritma ölçümü için kullanılan araçlardan biridir. Netflix, henüz DVD satış 

sürecinde dahi, izleyicilerin kiralamanın ardından filmi puanlamasını ister. Beş yıldızlı bir puanlama 

sistemi bulunan CineMatch’de izleyiciler benzer puanlamalara göre farklı kümelere ayrılarak 

kategorilendirilirler (Osur 2016: 37). DVD kiralama döneminden dijital yayına geçen Netflix, aynı 

algoritma mantığıyla artık daha çok veri elde edebilmektedir. İzleyicilerin içeriği kaç kez izlediği, ne 

zaman durdurduğu ve başlattığı, hangi sahneleri tekrar izlediği gibi pek çok detay bilgiye artık 

erişebilmektedir (Medin, Kaymak 2022: 76). 

Netflix için algoritma sistemi o denli önem taşımaktadır ki 2006’da Netflix Prize adını verdiği 

bir yarışma düzenlemiştir. Yarışmanın amacı CineMatch’in algoritma tahmin potansiyelini %10 

oranında artışa uğratmaktır. Bunu başaracak kişi ya da kişilere bir milyon dolar ödül verileceği 

duyurulmuştur. Bu yarışma hem bir pazarlama kampanyası hem de amatör fakat başarılı programcılara 

ulaşmak için akıllıca bir hamle olarak sunulmuştur. Yarışmanın birincisi BellKor isimli takım olmuştur. 

BellKor, filmlerin puanlanmasında zamanın etkili olduğunu ve hafıza faktörünün önem taşıdığını 

düşünerek oluşturduğu sisteminde, tahmin oranını %10’un üzerine çıkarmayı başarmıştır. İkinci takım 

ise Big Chaos isimli takım olmuştur ve bu takım izleyicinin ruh hali üzerinde durarak uygulama 

geliştirmiştir. Pazartesi ve Cuma günleri ile puanlama arasında bir ilişki yakalayan Big Chaos takımı, 



73 

 

izleyicilerin Cuma günleri, Pazartesi’ye kıyasla, daha yüksek puanlama oranlarına yaklaştıklarını 

bulgulayarak ruh halinin puanlama üzerindeki etkisini ortaya koymuşlardır (Osur 2016: 39). 

Algoritma, kendi başına akademik bir çalışma alanıdır. Hedef kitle, algoritmik kitle, 

adreslenebilir kitle, algoritmik kimlik, algoritmik kültür şeklinde kavramlar literatürde yer almakta ve 

incelenmektedir. Algoritma, bir yandan verileri kullanan ve işleyen bir algoritmik kültür yaratsa da öte 

yandan söylemsel bir inşa da gerçekleştirmektedir. Bir içeriğin herhangi bir yerinde durduğunuzda, ileri 

veya geri aldığınızda, bir içerikten sonra başka bir içeriğe geçtiğinizde ya da geçmediğinizde bu durum 

bir veri olarak kaydedilmektedir. Bu veriler biriktirildiğinde, izleyici özelinde artık yorum yapılabilir 

bir duruma gelinmektedir. Netflix, algortimaları yorumlarken ve açıklarken bir içeriğin gerçek izleyici 

sayısı üzerinde durmamaktadır. İçerik odaklı değil izleyici odaklı yürüttüğü algoritmik sisteminde, 

izleyicilerin neyi ne kadar süreli izlemekten hoşlandıklarını yorumlamakta ve açıklamaları 

kişiselleştirilmiş arayüzler aracılığıyla gerçekleştirmektedir. Platformlar kendi aralarında algoritma 

verilerine ilişkin anlaşmalara da varabilmektedirler. Netflix, sosyal medya platformu Facebook ile 

anlaşma yapmış; anlaşma gereğince Facebook’taki arkadaşların birbirlerinin içerik tercihlerini 

görebildikleri bir arayüz oluşturmuştur (Burroughs 2018: 10-11). Algoritmik sistemi, izleyicileri 

yalnızca popüler olan içeriklere yönelten platformları eleştirerek oluşturmuş olan Netflix, izleyicilerin 

popüler olanı değil beğendiği içeriği tercih edeceği varsayımıyla hareket etmiştir (Osur 2016: 39). 

2021’de Netflix, seçim yapmakta zorlanan izleyicileri düşünerek onların algoritma verileri 

doğrultusunda içerik önerdiği “Bir Şeyler Oynat” özelliğini aktif etmiştir. İzleyici, Bir Şeyler Oynat 

menüsünü seçtiğinde, izleyicinin daha önce izlememiş olduğu ve verilerine göre beğenme potansiyeli 

yüksek olan bir dizi bölümü veya film açılmaktadır. Böylece Netflix, izleyicinin sayısız içerik arasında 

kaybolup sıkılmasını ve seçim yapmadan platformdan ayrılmasını engellemektedir. Netflix’in bir diğer 

eklentisi de Netflix Party’dir. Bu eklenti ile Netflix izleyicilerine izleme anında yazışma imkânı 

sunmaktadır (Medin, Kaymak 2022: 80-81). 

Algoritma sistemi, izleyicilerin beğenilerini kalıp yargılara sokarak kısa süreli değişiklikler 

yapmadığı için zaman zaman sıkıcılaşabildiği yönünde eleştiriler almıştır. Farklı ruh hallerinde farklı 

içeriklere ulaşmak isteyen izleyicinin öneriler arasından çıkmakta zorlanması, algoritmanın algıladığı 

verilerin artık izleyicilerin tercih etmeyeceği tarzda veya türde veriler olması ve bu tercih yargılarını 

değiştirmenin kısa süreli bir döngü olmaması nedeniyle izleyiciler tarafından olumsuz olarak 

nitelenmektedir. Üretim boyutunda da sürekli belirli yapımların, özellikle de orijinal yapım içeriklerin 

öne çıkmasıyla farklı türlerdeki yapımların geri planda kalması eleştirilmektedir (Medin, Kaymak 2022: 

80). Netflix’in içerik çeşitliliğini DVD kiralama temelli bir şirket olduklarını unutmadan 

değerlendirmek gerekir. Kiralama sisteminde kişileri tanımak adına algoritmik sistem dijital medyanın 



74 

 

sağladığı olanaklara göre işleyemediği için içerikleri her yaştan, her cinsiyetten, her ırktan vb. kitlelere 

ulaşacak şekilde bir araya getirmekte ve herkese hitap etme gayesi taşımaktaydılar. Aynı gaye, dijital 

yayınlarında da sürmekte, platforma erişecek herhangi bir insanı dışarıda bırakmayacak, her insanın 

kendinden mutlaka bir parça bulacağı şekilde bir havuz oluşturmaya ve sonsuz bir kapsayıcılıkla içerik 

çeşitliliği sunmaya özen göstermektedirler (Medin, Kaymak 2022: 168). 

Dijitalleşmenin etkisiyle ve olanaklarıyla gündeme gelen bir diğer konu interaktif yapımlardır. 

Bu konudaki ilk denemeler de yine dijital yayın platformlarının sağladığı olanaklarla mümkün olmuştur. 

Netflix, diğer platformlardan da farklılaşarak ilk kez izleyiciye interaktif bir deneyim sunmuştur. Puss 

in Book: Trapped in an Epic Tale, Minecraft: Story Mode ve Black Mirror: Bandersnatch gibi 

etkileşimli içerikleriyle izleyiciye film boyunca kendisine sunulan alternatif senaryo seçenekleri 

arasından tercih yaparak hikâyenin gidişatını belirleme gücünü vermiştir (Burroughs 2018). 2024 Aralık 

ayında, interaktif içeriklerin büyük çoğunluğunu kaldıracağını duyuran Netflix, Black Mirror: 

Bandersnatch ve Unbreakable Kimmy Schmidt: Kimmy vs. the Reverend, Ranveer vs. Wild with Bear 

Grylls ve You vs. Wild’ın platformda kalacak olan içerikler olduğunu paylaşmıştır. Netflix sözcüsü 

Chrissy Kelleher, interaktif içeriklerin başlangıçta başarılı bir teknoloji olarak değerlendirildiğini ve bu 

tarz üretimlere girmenin yenilikçi bir fikir olduğunu fakat artık sınırlayıcı bir tür olarak 

değerlendirildiğini ifade etmiştir. İnteraktif içerikleri kaldıran Netflix’in diğer teknolojik alanlara 

odaklanacağını da belirtmiştir (Akpınar 2024). Bu alanlardan biri de oyun alanı olmuştur. Netflix, 

Netflix Games adı altında, Netflix üyelerinin ücretsiz erişebildiği beş mobil oyunu piyasaya sürmüştür: 

Stranger Things: 1984, Stranger Things 3: The Game, Shooting Hoops, Card Blast ve Teeter Up (Medin, 

Kaymak 2022: 82).  

Netflix, diğer tüm dijital yayın platformları gibi, kar odaklı ve rekabet mantığında kurumsal 

politikalarını belirlemektedir. Üretimlerini en yüksek sayıda izleyiciye ulaştırma gayesini hem Netflix 

hem de Netflix içerisinde içerik üreticisi olan her bir yapım şirketi, yönetmen, oyuncu vb. tüm bileşenler 

taşımaktadır (Koç Akgül, Pazarbaşı 2018: 13). Netflix tüm bu üretim stratejileri ve içerik politikaları ile 

dijital yayın platformlarının birçoğu için öncü olmuştur.  

Netflix şablonu şeklinde tanımlanabilecek, Netflix kültüründen doğan belli başlı kurallar artık her 

platformda gözlemlenebilmektedir: 

I. Tüketici merkezlilik: İzleyici, istediği yerden, istedikleri zamanda ve istedikleri şekilde 

içeriğe erişebilir. İçerikler her bir izleyici için özel ve kişiselleştirilmiş arayüzde sunulur. 

İzleyici için her adımı kolaylaştırmak ve izleyicinin uzun süreli ve kalıcı abonelik 

geliştirmesini sağlamak öncelikli hedeftir. 



75 

 

II. Yenilik: İzleyicinin alışkanlıkları korunarak yeni medya stratejileri sürekli takip edilir. 

Kullanımı kolaylaştıracak güncel tasarımlar, algoritma sistemlerindeki güncellemeler ve 

yeni teknolojiler sürekli takip edilir ve platforma işlenir. İzleyicinin platformda erişme 

arzusu duyacağı her türden içeriğin ve artık oyun, sohbet odası gibi zaman geçirmek için 

uğranabilecek her dijital alanın platformda bulunması bir diğer hedeftir. 

III. Orijinal içerikler: Her ülke özelinde, o ülkenin kültürel yapısına uygun kaliteli içeriklerin 

üretimi sağlanır. Bu orijinal içerikler, yerli izleyicinin geleneksel medya alışkanlıklarını 

tekrarlarken bir yandan da Netflix’in küresel pazarı da göz önünde bulundurularak kültürel 

ögeleri bir tür içeriğe çevirir. Yerel ve küresel pazar dengesini bularak hem yerli hem 

yabancı izleyiciyi platformda tutmak hedeflenmektedir. 

IV. Çeşitlilik: Hem yeni üyeleri davet etmek hem de var olan üyeleri içeride tutmak adına 

sürekli bir içerik yoğunluğu sağlanmakta ve her uygulamaya girildiğinde farklı içeriklerin 

yer aldığı arayüzlerle içerik havuzunun zenginliği vurgulanmaktadır. Her izleyicinin keyif 

alacağı çeşitlilikte, her türden içeriği bulundurmak ve havuzu orijinal içeriklerle seyri de 

aşırı izleme kültürüyle desteklemek platformun hedefleri arasındadır. 

V. Küresellik ve yerellik dengesi: Netflix, ülkeler bazında yerel içerikler üretirken bu yerel 

içeriklerin küresel pazarda yer alacağı bilgisiyle hareket eder ve içerik havuzunun 

çeşitliliğiyle dünyanın herhangi bir yerinden bambaşka bir ülkenin içeriklerine erişebilme 

kolaylığı ile kültürel kodların iç içe geçişi ve evrenselliği sağlanır (Osur 2016: 175-176). 

Bu dengeyi bulmak izleyicilerin platformdaki seyir yelpazesini genişletmesini ve çok sayıda 

içeriğin tamamını izleyebilecekmiş yanılgısı ve sürekli tüketim arzusuyla platformda kalıcı 

olmasını sağlamaktadır. Sürekli tüketim, kalıcı izleyici, yenilikçi seyir pratikleri Netflix’in 

temel hedefleridir. 

Netflix’in hedeflerine yönelik geliştirdiği içerik politikalarını daha detaylı incelemek için 

politikaların etkilediği katmanlara da değinmek gerekmektedir. Söz konusu politikalar, içerik 

üreticilerini, izleyicileri, içeriğin niteliğini, sosyal alışkanlıkları ve kültürel pratikleri doğrudan 

etkilemektedir. Bu doğrultuda Robert Hodge ve Gunther Kress’in metinlerin nasıl işlediğini anlamak 

için bakılması gereken kodlar olarak belirledikleri; üreticilere yönelik üretim kuralları (kime, nasıl, 

hangi anlamların üretileceği), alıcılara yönelik alım kuralları (semiyotik potansiyelleri kullanarak), 

metinlere yönelik kurallar (anlam olasılıkları ve anlam kısıtlamaları yoluyla) ve semiyotik kurallar 

(sosyal algılamalara yönelik kısıtlamalar) başlıkları (1998: 40) Netflix’in içerik politikalarını 

yorumlamak için uygun görülmüştür. Bu doğrultuda, içerik politikaları incelemesi Hodge ve Kress’in 

kategorizasyonuna ek bir başlık olarak metin dışı kodlar incelemesi de dahil edilerek sürdürülmüştür. 

Netflix’in içerik politikalarının etkilendiklerini ve etkisini bütüncül bir yaklaşımla ele alabilmek için –



76 

 

Hodge ve Kress’in sınıflandırmasına atıfla- endüstriyel boyut, alımlama boyutu, anlatı boyutu, 

toplumsal ve kültürel boyut alt başlıklarda ayrıca detaylandırılmıştır. 

 

1.2.1. Üreticilere Yönelik Üretim Kuralları: Kim İçin, Nasıl, Hangi Yollarla? 

Netflix’in içerik politikalarını incelerken endüstriyel boyut göz ardı edilmemelidir. Üreticilerin 

içerik üretiminde neleri öncelediği, Netflix’in sinema endüstrisinde yarattığı dönüşümün içerik 

üretimine nasıl bir etkisi olduğu ve Netflix kültürünün endüstriyi nasıl dönüştürdüğü incelenmelidir. 

Sinemanın endüstriyel boyutu, film yapım sürecine ilişkin tüm aşamaları kapsamaktadır. Filmin üretim 

aşamasından seyirciyle buluştuğu ana kadar gelişen tüm yapım, dağıtım ve gösterim süreçleri 

endüstriyel süreci karşılamaktadır (Erkılıç, Duruel Erkılıç 2021: 105). 

Netflix, Amerika Sinema Filmleri Derneği’nin (MPAA), Disney, Paramount Studios, Sony 

Pictures, Universal ve Warner Bros.’tan sonraki altıncı üyesidir. 2019’da üye olarak kabul edilen 

Netflix, film endüstrisinin önemli yapım ve dağıtım şirketleriyle bir arada bulunmasıyla kendi 

konumunun da altını çizmiştir (Zengin 2022: 195). C. W. Mills’in (1974) iktidar seçkinlerini ele aldığı 

ve sisteme siyasetten, ordudan ve ekonomi alanından belirli güçlerin yön verdiği görüşüne Vincent 

Mosso (2008) medya seçkinlerini ve medyadaki güçleri de eklemiştir (Güngör 2018: 153). Mosso’nun 

medya seçkinlerini işaret etmesi, yukarıda bahsi geçen şirketleri ve bu şirketlerin kapsama alanlarındaki 

hiyerarşik güç ilişkilerini tartışma alanı olarak ele almayı da gerektirmektedir.  

Dijital yayın platformlarının ortaya çıkışı üretici kanalında yapım, dağıtım ve gösterim 

aşamalarında yankı uyandıran karşılıklar bulmuştur. Yapım kanalında Netflix, orijinal içerik üretimleri 

aşamasında ülkelere özgü içerik üretimine başlamıştır ve bu noktada ilgili ülkenin yapım ekipleriyle 

çalışmayı tercih etmiştir. Bu durumun eksileri ve artıları bulunmaktadır. Türkiye’de orijinal Netflix 

içeriği olarak üretilecek bir dizi ya da film, Türkiye’ye özgü bir iş olacağı için Türk ekiplerle çalışmak 

bir gereklilik olarak doğmaktadır. Öncelikli hedef yerli izleyici olmakla beraber küresel pazarda 

erişilecek yabancı izleyiciler de hedeflendiğinden kültürel kodlar olabildiğince açıklamalı sunulmakta, 

ülkenin popüler oyuncularına rol verilmekte, çekimler turistik ve kültürel miras niteliği taşıyan yerlerde 

yapılmaktadır. Yerli film ekipleri, Türkiye’de çekim yapmanın tüm inceliklerini bildikleri için tercih 

edilmektedir. Türkiye, geleneksel medyada üretilen dizileri ile uluslararası alanda tanındığından hem 

oyuncuların hem mekânların hem de anlatı biçimlerinin yurtdışında pek çok bölgede bilinir olması bir 

artı olmaktadır. Bu artı durum, içerik anlamında geleneksel medya pratiklerinden çok 

uzaklaşılamamasına, geleneksel medyada üretim yapan yapım şirketleri ve film ekipleri ile çalışılmasına 

ve hem bir tekrara hem de tekelleşmeye alan açılmasına yol açmakta ve eksi bir durum yaratmaktadır.  



77 

 

Dağıtım ve gösterim aşamalarına gelindiğinde daha büyük krizlerden söz edilebilir. Dijital yayın 

platformlarının yaygınlaştığı döneme denk gelen ve platformlara yönelik yoğun bir rağbet yaşanmasına 

neden olan pandemi, söz konusu krizlerden birini yaratmıştır. Covid-19 pandemisiyle yaşanan sokağa 

çıkma yasakları ve toplu etkinliklerin gerçekleştirilememesi, sinema salonlarının uzun süre boyunca 

kapalı olmasına neden olmuş ve izleyiciler dijital platformlara yönelmişlerdir. Bu durum, yapım ve 

dağıtım stüdyoları ile sinema salonu işletmecileri arasındaki uzlaşmaların yönünü değiştirmiştir. 

Hollywood’un bu dönemde söz konusu kriz için geliştirdiği yöntem, filmlerin sinema salonları 

gösterimlerini beklemeden dijital platformlarda yayına açılması yönünde olmuştur. Diğer pek çok yapım 

ve dağıtım şirketlerinin de benzer adımları takip etmesi, sinema salonlarının tercih edilirliğini ve 

gelirlerini düşüreceği yönünde eleştirilmiştir. Pek çok yönetmen ve yapımcı bu kararın karşısında 

durmuştur (Erkılıç, Duruel Erkılıç 2021: 106). 

Dijital yayın platformlarının yol açtığı bir diğer endüstriyel kriz, 70. Cannes Film Festivali’nde 

yaşanmıştır. Netflix yapımı Okja (2017) ve The Meyerowitz Stories (2017) filmleri, Cannes Film 

Festivali’nin yarışma bölümüne seçilmiştir ve bu durum büyük bir tartışmaya yol açmıştır. Gelen 

tepkilerin ardından festival yönetimi, başta filmlerin programdan çıkarılacağına yönelik akabinde de 

programdan çıkarılmayacaklarına, festival yönetmeliğinde değişiklik yapılacağına yönelik 

açıklamalarda bulunmuştur. Yapılan yönetmelik değişikliği ile Cannes Film Festivali’nde yarışmaya 

katılacak filmlerden öncelikli olarak Fransa’da gösterime girme taahhüdü vermesi istenmektedir. Söz 

konusu değişikliğin akabinde Netflix, Cannes Film Festivali’ne katılmayacaklarını duyurmuş ve Netflix 

yapımı filmlerin, diğer filmlerle eş değer tutulması gerekliliğinin altını çizdiği bir açıklama yayınlamıştır 

(Zengin 2022: 198-200).  

Bir diğer Netflix yapımı film Roma için de benzer tartışmalar yapılmıştır. Alfonso Cuaron 

yönetiminde çekilen Roma (2018), Altın Küre Film Ödülleri’nde En İyi Film ve En İyi Yabancı Film 

ödüllerinin sahibi olmuş, 72. İngiliz Sinema ve Televizyon Sanatları Akademisi (BAFTA) Ödülleri’nde 

En İyi Film ödülüyle beraber dört ödül daha almıştır. 91. Akademi Ödülleri’nde Oscar’a on dalda aday 

gösterilmesiyle tartışmalar başlamıştır. Roma, dijital yayın platformu tarafından yapımı sağlanan ve En 

İyi Film Oscar Ödülü’ne aday gösterilen ilk film olarak tartışmaların gündeminde yer almıştır. 

Amerika’daki önemli sinema zincirleri AMC, Cinemark ve Regal, tepki olarak her yıl düzenledikleri 

Oscar adayları gösteriminde Roma’ya yer vermeyeceklerini açıklamışlardır. Tüm bu tartışmalar 

neticesinde Roma, En İyi Yönetmen ödülü başta olmak üzere üç ödülle törenden ayrılmıştır. Bu 

tartışmalar henüz tazeyken Netflix, Los Angeles’da bulunan tarihi Mısır Sineması’nı satın alma 

girişiminde olduğunu duyurmuştur. Bu hamleyle Netflix, adaylıklarına karşı çıkan ve gösterimlerini 

engelleyen salonların karşısında durmayı hedeflemiştir (Zengin 2022: 200-202). 



78 

 

Tartışmalara ilişkin yönetmen Steven Spielberg, Netflix’in sinemanın otantikliğine zarar 

verdiğine yönelik açıklamasıyla Netflix yapımı filmlerin Oscar adaylığının karşısında durmuştur (Torun 

2021: 377). Spielberg, filmlerin sinema salonlarında adaylık öncesi sembolik gösterimlerde bulunmasını 

da eleştirmiştir (Barfield 2018). 

 

 

Grafik 14: 2014'ten 2025'e kadar Netflix Akademi Ödülleri adaylıklarının sayısı (Statistics report on Netflix 2025) 

Türkiye’de dijital yayın platformlarına yönelik kriz, 2019 yılında yaşanmıştır. Popcorn krizi 

olarak da nitelenen kriz, yapımcılar ile salon işletmecileri arasındaki bilet gelirlerine yönelik tartışmayla 

başlamış ve yapımcıların filmlerinin gösterimlerini erteleme kararı almasıyla tartışma büyümüştür. 

Tartışmanın odağında, Yılmaz Erdoğan’ın yazıp yönettiği Organize İşler: Sazan Sarmalı filmi yer 

almıştır. Film, sinema salonlarında gösterime girmiş, iki haftalık sinema gösteriminin ardından 

Netflix’te yer almıştır. Netflix’in Türkiye’deki ilk endüstriyel hamlesi olarak da tanımlanabilecek bu 

durum, sinema salonlarında gösterilen ve gişe rekorları da kıran bir filmin platforma taşınmasıyla 

sinemaya bir darbe vurulduğu yönünde eleştirilmiştir (Erkılıç, Duruel Erkılıç 2021: 113-114). Sinema 

salon işletmecileri, 7163 Sayılı “Sinema Filmlerinin Değerlendirilmesi ve Sınıflandırılması ile 

Desteklenmesi Hakkında Kanunda Değişiklik Yapılmasına Dair Kanun”un bu gibi durumların yolunu 

açtığına yönelik eleştirilerde bulunmuşlardır3 (Yazıcı 2020: 1451). Televizyon ve Sinema Film 

Yapımcıları Meslek Birliği (TESİYAP) konuya ilişkin açıklama yapmış, kararın birliğe ait olmadığını 

BKM’nin kendi kararı olduğunu belirterek birliğin kararın karşısında, salon işletmecilerinin yanında 

                                                           
3 Sinema Filmlerinin Değerlendirilmesi ve Sınıflandırılmasına İlişkin Usul ve Esaslar Hakkında Yönetmelik Madde 

10(2): Sinema salonlarında ilk kez ticari dolaşıma girecek değerlendirme ve sınıflandırması yapılmış sinema filmleri, gösterime 

girdiği tarihten itibaren ücretli yayın yapılan kablo, uydu, karasal, internet ve diğer ortamlarda beş ay geçmeden, ücretsiz yayın 

yapılan uydu, karasal, internet ve diğer ortamlarda altı ay geçmeden ticari amaçla yayınlanamaz veya umuma iletilemez (Kültür 

ve Turizm Bakanlığı 2019). 



79 

 

olduğunu ifade etmiştir (Evrensel 2019). BKM de konuya ilişkin açıklama yapmış, söz konusu kararın 

BKM’nin ticari olarak aldığı ve tüm filmleri kapsayan bir karar olmadığını, yalnızca Organize İşler: 

Sazan Sarmalı filmi özelinde geçerli olduğunu belirtmiştir (Yumrutepe 2019). Tartışmaların 

yoğunlaşmasının ardından Rekabet Kurumu Başkanı Ömer Torlak da açıklamalarda bulunmuş; konunun 

rekabeti ilgilendiren bir boyutunun şu aşamada olmadığını belirterek sinema salon işletmeciliği ve dijital 

yayın platformları arasında bir dönüşüm olduğu gerçeğini kabul etmek gerektiğini ve dönüşen seyir 

kültürünü ve yeni jenerasyonun tercihlerini takip ederek sürecin nerelere evrileceğini gözlemlediğini 

ifade etmiştir (Kılınç 2019). Söz konusu duruma yöneltilen eleştirilerin yanı sıra durumu olumlayan 

çevreler de olmuştur. Dijital yayın platformlarının artık bir gösterim alanı olarak kabul 

edilebileceklerini, sinema salonunda seyir pratiğinin bambaşka bir pratik olduğu için bu sebeple 

sonlanmayacağını, BKM’nin var olan şartlar içerisinde başarılı bir ticari karar yürüttüğünü düşünenler 

de bulunmaktadır (Erkek 2019: 117-119). 

Tüm bu tartışmaların yaşandığı dönemde, sinema salonlarının Covid-19 pandemisi nedeniyle 

kapalı kalması, dijital yayın platformlarını bir gösterim aracı olarak kabul etmek konusuna zemin 

hazırlamıştır. Gösterimini erteleyen filmlerden 9 Kere Leyla (Ezel Akay, 2020), salonlar açılsa dahi 

pandemi etkisiyle insanlar çekimser yaklaştığından ve salonlara gitmeyi tercih etmediğinden Netflix’e 

satılmış ve Netflix’te gösterime girmiştir. Yine Azizler (Durul & Yağmur Taylan, 2021) için de aynı 

beklentilerle sürece başlanmış fakat Azizler filmi de salon gösterimi gerçekleşmeden Netflix’te gösterim 

yapmıştır (Erkılıç, Duruel Erkılıç 2021: 114). 

Endüstriyel boyutta bu tartışmalar dönerken en temelde hatırlanması gereken izleyici 

faktörüdür. Netflix, bir üretici olarak endüstriye yönelik üretim kurallarında, dijital yayın 

platformlarının bir gösterim mecrası olarak kabul edilmesi, Netflix yapımı olan, Netflix platformunda 

gösterilen, dağıtımı Netflix tarafından gerçekleştirilen tüm içeriklerin izleyicilerle buluştuğu göz önünde 

bulundurulduğunda diğer mecralarda gösterim yapan içeriklerle eş tutulması gerektiği yönünde 

mücadele etmektedir. Netflix, içerik politikalarını bu doğrultuda oluşturmakta; izleyiciler için, orijinal 

yapımlarla, dijital bir mecrada üretim yaptığının altını çizerek kuralların yeniden gözden geçirilmesini 

talep etmektedir.  

Netflix, bir üretici olarak izleyicilere yönelik üretim kurallarında, izleyicinin kim olduğu ile 

ilgilenmektedir. İçeriğin ait olduğu havuzun yerlisi ya da yabancısı olması izleyiciye yönelik tavrı 

etkilemektedir. Orijinal içerik üretirken yerli izleyiciyi aşina olduğu kültürel kodlarla etkilemeyi 

hedeflerken yabancı izleyiciler için reklam olmuş oyuncu, mekân ve hikâyelerin kullanıldığı bir içerik 

evreni oluşturarak yerli ve yabancı izleyiciyi aynı kümede birleştirmeyi hedeflemektedir. Bu hedef 

doğrultusunda Netflix ve Netflix’e içerik üreten yapım şirketleri, hem yerel hem evrensel kültürel 



80 

 

kodlardan yararlandıkları anlatılar kurmayı, popüler oyunculara rol vermeyi, turistik mekânlarda 

çekimler yapmayı ve belirli anlatı kalıplarını kullanarak izleyiciyi yabancılaştırmamayı 

öncelemektedirler. Benzer matematiğin takip edilmesi, içeriklerin bir noktadan sonra birbirine 

benzemesine yol açmış ve geleneksel medyada şikâyet edilen birbirinin aynısı içeriklerin belirli 

isimlerin tekelinde sunulması halini yeniden yaratmıştır. 

  

1.2.2. Alıcılara Yönelik Alım Kuralları: Kültür Politikalarının İçerik Tercihlerine 

Etkisi 

Alıcılara Yönelik Alım Kuralları başlığında Netflix’in içerik politikaları, izleyici boyutu ele 

alınarak incelenecektir. İzleyicilerin içerik tercihlerini hangi etkenlerle gerçekleştirdiği incelemelerine 

ve yerel – küresel ikiliğine dayalı kültür politikalarının içerik tercihlerine ne şekilde etkide bulunduğuna 

değinilecektir. 

Medyanın, dijital yayın ve sosyal medya platformlarının sayıca çeşitlenmesiyle ve bu 

platformların herkesin gündelik yaşamına sirayet etmesiyle dönüşüm geçirdiği; yeni tür bir medya 

kültürü oluştuğu kaçınılmaz bir gerçektir. Medya kanallarının platformlar da dâhil tümünde, erkek ya 

da kadın olmaya, güçlü ya da güçsüz olmaya, zengin ya da fakir olmaya ilişkin pek çok model 

sunulmakta ve bu modeller doğru veya yanlış olarak kodlanmaktadır. Bu durum “biz” ve “diğerleri” 

şeklinde bir ayrıma yol açmakta, zorbalığın günden güne artmasına neden olan ortamı doğurmaktadır. 

Medya kültürü artık bir tür teknoloji kültürüdür ve yeni bir küresel kültür biçimi yaratılmasına destek 

olmaktadır. Bireyler kimliklerini oluştururken medya kültürünün sağladığı kaynaklardan 

yararlanmaktadırlar. Medya okuryazarlığı konusunda fikir sahibi bilinçli alıcılar olmak çok fazla medya 

uyarıcısına maruz kalınan bu dönemde hiç olmadığı kadar önemlidir. Medya kültürü, kültürel kodları 

ve geleneksel kuralları kullanarak kitleler için üretilmektedir. Bu nedenle kitleleri elinde bulundurmak 

ve yönlendirmek isteyen şirketler için pazarda en yüksek kâra ulaşma yolunda bir araç olarak 

kullanılmaktadır. Geniş kitlelere ulaşmak hedeflendiğinden medya kültürü kullanılarak güncel olaylar 

ve bu olayların yarattığı duygular, toplumun ortak dertleri vb. kitleleri bir araya getirecek durumlar öne 

çıkarılmaktadır. Toplumların teknolojik gelişmelere ayak uydurarak hızla modernleşmesi, genişlemesi 

ve kültürel anlamda içe içe geçmesi hızlandıkça kimlik, belirsiz bir kavram haline gelmiştir. Öyle ki 

artık kimliğin bir yanılsama olduğu düşüncesi gelişmekte; sınırları keskin bir kimlikten ve topluluktan 

söz etmenin giderek zorlaştığı düşünülmektedir. Frankfurt Okulu kuramcıları ve ardından Baudrillard 

gibi postmodern kuramcılar, bireyin kimlik bütünlüğünü yitirdiğini ileri sürmekte ve buna tüketim 

olgusunun dayatıldığı kitle toplumu anlayışının ve medya kültürünün etki ettiğini savunmaktadırlar 

(Kellner 1995: 1-3, 233).  



81 

 

Kültür endüstrisi, sanat ile eğlenceyi kullanarak bir yineleme formülü yaratmıştır. Adorno, 

alıcıların ilgisini artık içerikten ziyade tekniğin çektiğini ifade etmiştir. Bunun nedenini içeriğin bir 

yinelemeye maruz kalması ve içinin boşaltılması olarak yorumlamıştır. Toplumsal iktidarı ve hâkim 

ideolojileri bu nedenle içerikte değil tekniğin sürekli yinelemesiyle her yerde karşılaşılan örneklerde 

aramak gerektiğini belirtmiştir (Adorno 2020: 67-68). Bu yineleme içeriklerin karmaşıklığını giderir ve 

yinelemenin beraberinde getirdiği sıradanlık bir noktadan sonra güvenli bir alan hissi vermeye başlar. 

Bu yolla izleyici rahat, konforlu bir seyir olanağıyla baştan çıkarılmıştır. Özdeşleşme, oyalayıcı 

meseleler üzerine, çatışmalar, birbirinin tekrarı olaylar üzerine kurulmaktadır. İçerikler artık endüstriler 

gibi işletilmeye başlanmıştır (Maigret 2014: 88). İçeriklerin bir yandan değersizleştirilirken öte yandan 

sürekli izlenmesi hali (2014: 32-33), dijital yayın platformlarının izleyici ile ve izleyicinin dijital yayın 

platformları ile kurduğu ilişkiyi net bir şekilde ifade etmektedir. Netflix ve Netflix’e üretim yapan yapım 

şirketleri, geleneksel medyanın pratiklerini kaçınılmaz olarak tekrar etmektedir. Bu tekrar, izleyicinin 

yeni seyir kültürüne alışması için başlangıçta bir gereklilikken gelinen noktada izleyicilerin alıştığı 

konforu bozmamak için başvurulan bir yoldur. Dijital yayın platformları ile hiç olmadığı kadar aktif bir 

konuma sahip olan izleyici, sayısız içerik arasından tercih yapmaktadır. Buradaki tercih faktörü, 

kişiselleştirme, algoritma, sosyal medya yönetimi gibi pek çok farklı strateji ile yönlendirilmeye çalışılsa 

da en temelde izleyici bildiği, aşina olduğu, tanıdığı içeriklere doğru kaymaktadır. İzleyiciye aşinalık 

duygusunu yaratan ve bilinçsizce ilgili içeriğe yönelmesini sağlayan kültürel kodlar, Netflix’in 

içeriklere yönelik kültür politikalarının bir eklentisidir. İzleyici bilinçli ya da bilinçsiz bir şekilde 

anlatıdaki kodları alımlamakta ve yönlendirilmektedir. Yalnızca yerli içerikler özelinde geçerli olmayan 

bu durum, izleyicilerin farklı ülkelerin içeriklerine karşı duyduğu yakınlık ya da uzaklık duygusunun 

niteliğini de belirlemektedir. Benzer kültürden, sosyolojiden, ekonomiden ve tarihsel deneyimlerden 

geçen ülkelere ait içeriklerin, aynı ya da benzer izleyici kitlesi tarafından tercih edildiği görülmektedir. 

Neflix’in benzer içerikleri izleyen izleyicilere, benzer içerikleri önermesi ya da birinin izleyip diğerinin 

izlemediği içerikleri birbirlerinin arayüzlerine düşürmesi bahsi geçen durumla ilişkilidir.  

Netflix, izleyicilerin sürekli içerik tüketmesini teşvik etmektedir. Önceki bölümlerde bahsi 

geçen Netflix’in intro ve jenerikleri atlama özelliği, bir sonraki bölümün doğrudan başlaması vb. 

stratejileri sürekli tüketimi teşvik etmek için geliştirilmiştir. Bauman, tüketim kültürünün öğrenmeyle 

değil unutmayla ilişkili olduğunu ifade etmiştir. Tüketicilerin heyecanlandıkları bir içeriğe karşı 

ilgilerini uzun süre taşıyamamaları, çok hızlı bir şekilde sabırsızlık ve unutkanlık geliştirmeleri, 

ihtiyacın ve ihtiyacın giderilmesi anının arasındaki ilişkinin bozuma uğradığını göstermektedir. Vaat ve 

bu vaade ilişkin umut besleme anında duyulan heyecan, vaadin gerçekleştiği anda duyulan heyecandan 

daha yüksek olmaktadır (Bauman 2017: 101-102). Dijital yayın platformlarının teşvik ettiği sürekli 

tüketim hali de bir unutma halini doğurmaktadır. Çok sayıda içeriğin hızlı tüketimi, içeriklerin 



82 

 

gündemde çok kısa süreli kalmasına, hızlıca unutulmasına ve bazen yok olmasına yol açmakta; 

izleyicilerin tüketim halinden duydukları hazzın bir bağımlılığa dönüşmesine neden olmaktadır. 

Bağımlılık içerisinde, Netflix’in sosyal medya stratejilerinde yer verdiği sürpriz bozan bilgileri 

paylaşmasından kaçınmak ve çok kısa süreli gündem olan içeriklere dair gündemi kaçırmamak 

motivasyonuyla sürekli seyir hali içerisinde bulunan izleyici için artık seyrin tamamlanması değil, yeni 

içeriklerin duyurulması heyecan verici bir durum haline gelmiştir.   

Tüketimin postmodernleştiği bir düzlemde, içeriğin tüketiminden ziyade kodların, göstergelerin 

tüketiminden söz etmek daha doğru bir hale gelmiştir (Hatipler 2017: 43). Fragmanlar, reklamlar, 

içeriklere dair kısa kesitlerin yer aldığı videoların seyri, bütüncül bir seyirden daha öne çıkmaktadır. Bu 

durum, Netflix’in görünürlük stratejilerinde, kültürel kodları yalnızca anlatıya değil biçime de dâhil 

etmesi gerekliliğini doğurmuştur.  

Netflix’in kültüre bağlı olarak geliştirdiği bahsi geçen yerel – küresel ikiliğini dengede tutmak, 

sürekli tüketimi teşvik etmek ve kültürel kodları biçimden anlatıya ve tanıtım ögelerine dek içeriğin her 

bir çıktısına dâhil etmek stratejileri, izleyiciyi eylemsel açıdan doğrudan yönlendiren stratejiler olarak 

nitelenebilir. Bu yönlendirme durumu da dijital yayın platformlarıyla hiç olmadığı kadar aktif olan 

izleyicinin aktiflik sınırları üzerine düşünmek gerekliliğini doğurmaktadır. 

 

1.2.3. Metinlere Yönelik Kurallar: Anlam Olasılıkları ve Kısıtlamaları 

Metinlere Yönelik Kurallar başlığında, Netflix içeriklerine yönelik kısıtlamalara, sansür 

etkilerine ve söz konusu kısıtlamaların olası etkilerine değinilecektir. Dijital yayın platformları ve 

geleneksel medya arasındaki en temel benzerlik içeriklerin birbirini tekrar etmesiyken en temel farklılık 

içeriklerin uğradığı denetimlerdir. Geleneksel medyanın RTÜK (Radyo ve Televizyon Üst Kurulu) 

denetiminden geçen içerikleri yayınlıyor olması, birtakım kurallara uymak zorunluluğunu da 

beraberinde getirirken dijital yayın platformlarının içerikleri uzunca bir süre bir denetime tabii 

tutulmamış, kurum kimliğine uygun olarak geliştirilmişlerdir.  

İnternet yayıncılığı ile ilgili esaslar, 2007’de yürürlüğe giren 5651 sayılı “İnternet Ortamında 

Yapılan Yayınların Düzenlenmesi ve Bu Yayınlar Yoluyla İşlenen Suçlarla Mücadele Edilmesi 

Hakkında Kanun”da düzenlenmektedir. Yayıncılık hizmetlerinin, geleneksel tekniklere ek olarak 

internet üzerinden de sunulmaya başlamasıyla bir düzenleme yapılması gündeme gelmiştir. 2018’de 

6112 sayılı kanuna “Yayın Hizmetlerinin İnternet Ortamından Sunumu” kenar başlıklı 29/A maddesi 

eklenmiştir. Bu madde doğrultusunda, 2019’da “Radyo, Televizyon ve İsteğe Bağlı Yayınların İnternet 

Ortamından Sunumu Hakkında Yönetmelik” çıkarılmıştır. Bu yönetmelikle RTÜK, internet ortamından 



83 

 

hizmet sunumu yapan şirketleri ve yayın sağlayıcılarını denetleme yetkisine sahip olmuştur (Ergüney 

2020: 97). 

RTÜK Başkanı Ebubekir Şahin konuya ilişkin açıklamasında söz konusu kararla vergi kaybının 

önlendiğinin altını çizmiştir:  

Üst Kurulumuz, ulusal ve uluslararası seç-izle platformlarını 

lisanslamaya başlamış ve kısa sürede sektörün önderi olan 

şirketler Türkiye'ye güvenerek yatırımlarını yapmıştır. Bu gelen 

kuruluşların abone sayıları giderek artmaktadır. Daha önceki 

dönemlere ait olan herhangi bir abone başvurusu yapılmayan, 

lisanslama yapılmadığı için herhangi bir vergi tahakkukunda 

bulunmayan bu seç-izle platformları artık lisanslanmış ve vergi 

tahakkuku getirilmiştir. Hem vergi kaybı önlenmiş hem de kendi 

yükümlülüklerini Türkiye Cumhuriyeti kanunları karşısında 

yerine getirmeyi taahhüt etmişlerdir. Yerlisi ve yabancısıyla 

bugün ülkemizde son verilere göre, bu platformların, müzik 

hizmeti sunanlar da dâhil olmak üzere 33 milyonun üzerinde 

abone sayısı olduğunu bilmekteyiz. Rakamın büyüklüğü 

ortadayken RTÜK olarak bu alanı titizlikle ele alıyor, gerekli 

düzenleme faaliyetlerini aksatmadan sürdürüyoruz (RTÜK 

2022).  

Yönetmelik kapsamında alınan ilk karar Netflix’in Designated Survivor adlı dizisi ile ilişkili 

olmuştur. Platform, dizinin bir bölümüne erişimi kaldırmak durumunda kalmıştır. Ankara ile 

Washington arasındaki siyasi ilişkilerin konu edinildiği dizinin bir bölümü, Netflix’in “Türk yetkililerin 

isteği üzerine” gerekçesiyle, ek bir açıklama gerçekleştirilmeden erişime kapatılmıştır. İlgili bölüm 

yalnızca Türkiye’de erişime kapanmıştır (Congar 2020). Diğer ülkelerden izlenebilen bölüm, 

Türkiye’nin denetim mekanizmaları nedeniyle alınan kararların yalnızca yerli izleyiciye yönelik 

olduğunu ortaya koymaktadır. Küresel pazarda büyük güç sahibi olan platformların içeriklerinde 

Türkiye’ye özgü yerli izleyicinin erişemediği içeriklerin olması, yerli izleyici ile yabancı izleyici 

arasındaki, ilgili olaya ilişkin Türkiye imgesinin farklılaşmasına zemin hazırlamaktadır.  

RTÜK denetiminden geçemeyen bir başka proje ise Şimdiki Aklım Olsaydı dizisi olmuştur. 

Yönetmenliğini Çağan Irmak ve Umut Aral’ın üstleneceği Şimdiki Aklım Olsaydı dizisi, 2021 yılında 

Netflix’te gösterilmek üzere sete çıkmaya hazırlanırken Kültür ve Turizm Bakanlığı tarafından yasal 

mevzuat gereği alınması gereken ‘Yabancı Yapımlar İçin Çekim İzni’ başvurusu kabul edilmediği için 



84 

 

sete çıkamamıştır. Dizinin senaristi Ece Yörenç, bakanlık tarafından yapılmış doğrudan resmi bir 

açıklama olmasa da gerekçenin senaryodaki eşcinsel karakterin varlığı olduğunu düşündüğünü dile 

getirmiştir. Senaryonun eşcinsel karakterin çıkarılarak güncellenmesi ve tekrar başvuru yapılması 

akabinde iznin çıkması, Yörenç’in düşüncesini doğrulamaktadır. Senaryoda yaptırılan zoraki sansürü 

kabul etmeyen Yörenç ile yapılan görüşmeler sonrası dizi projesi iptal edilmiştir. Dizi, 2022 yılında 

İspanyol senarist Irma Correa tarafından uyarlanmış ve Si lo hubiera sabido (If Only) ismiyle platformda 

yerini almıştır (Nural 2021). 

 Yönetmelikte ayrıca "programların içeriği ve seçimi ile radyo ve televizyon yayın hizmetlerinde 

bir yayın akış çizelgesi, isteğe bağlı yayın hizmetlerinde ise bir katalog içinde sunulmasına ilişkin 

düzenleme ve kontrol yetkisine sahip olmak" ifadesi yer almaktadır. Bu ifade, dijital yayın platformlarını 

geleneksel medyanın platformlarına yaklaştıracak yolu açmaktadır (Ulukan 2019a). Yenilikçilik 

mottosuyla yola çıkan platformların denetlemelere tabi olmasıyla geleneksel pratiklere yaklaşması, 

tekrarı, sansürü, kalıp yargıları ve tekdüzeliği beraberinde getirmektedir. Netflix’in kısıtlamalarla 

karşılaştığı ve kısıtlama uyguladığı tek ülke Türkiye değildir. Netflix’in tamamen yasak olduğu Çin, 

Kuzey Kore, Suriye gibi ülkeler bulunmakla beraber ülkelere özgü yaptığı hassasiyet anlaşmaları yaptığı 

bilinmektedir. Örneğin Hindistan’da dine ve bayrağa yönelik olumsuz içerikler yer almayacağına dair 

anlaşma yapılmıştır (Akçay 2020). Bu doğrultuda Netflix’in küresel pazarda tek bir ideolojiyi takip 

ettiği söylenemez. Netflix, küresel pazarı oluşturan irili ufaklı yerel pazarlarda, ilgili ülkenin 

ideolojilerine yaklaşmaktadır. Bu yaklaşım, ülkenin iktidarının ideolojisi ve hassasiyetlerine uyum 

sağlamak şeklinde gerçekleşmektedir. Böyle olunca Şimdiki Aklım Olsaydı projesinde olduğu gibi, 

içeriğe yönelik hassasiyetlerin tüm toplumun değil de belirli kesimlerin hassasiyeti olması durumunda 

tartışmalar büyümektedir. Netflix bu noktadaki kararlarını stratejik olarak almakta ve pazarda 

kaybedeceği abone sayısıyla orantılı bir karar mekanizması yürütmektedir. 

RTÜK, 2024 itibariyle, dijital yayın platformlarının yıllık satışlarının belirli bir yüzdesini 

platformlardan almaktadır. Resmî Gazete’de yayımlanan kararla, aylık abonelik gibi sistemlerle çalışan 

platformlar net satışlarının yüzde 1,5’ini RTÜK’e ödemek durumunda kalmıştır (MediaCat 2024). 

Böylece dijital yayın platformları resmi olarak bir denetim mekanizması içerisine girmiş ve devletin 

medya politikalarının kendi içerik politikalarına müdahil olmasının yolu açılmıştır.  

 

1.2.4. Semiyotik Kurallar: Sosyal Algılamalara Ait Olasılıklar ve Kısıtlamalar 

Netflix, hem yerli hem küresel pazara içeriklerini sunan bir platform olarak yerel ve evrensel 

kodları belirli bir denge içerisinde tutmaya çalışmaktadır. Semiyotik Kurallar başlığında, Netflix 



85 

 

içeriklerindeki yerel kültürlere özgü kodlara ve bu kodların evrenselliğe yönelik kısıtlamalarına; farklı 

kültürlerin birbiriyle iç içe geçmesinin yarattığı etkilere yer verilecektir. 

Ekonomik, toplumsal, politik ve kültürel sistemler, dijital platformların da kaçınılmaz etkisiyle 

yerelden küresele doğru yayılmış; bu yayılma yerelin küreselleşmesini beraberinde getirmiştir. Yerel ve 

küreselin bu denli iç içe geçmesi ve hatta neyin yerel neyin küresel olduğunun artık ayrımlanmasının 

giderek zorlaşması, egemen tek bir kültürün oluşmasına neden olmuştur. Dijital yayın platformları 

özelinde Netflix kültürü olarak da tanımlanan bu kültür, Amerikan kültürüne özgü nitelikleri 

barındırmaktadır. Yalnızca yayın platformları özelinde değil genel olarak da medyada, sinemada, sosyal 

medya kanallarında baskın ve özenilen bir kültür olan Amerikan kültürü, yerel pazarlardan küresele 

sızan yerli kültürün küreselleşmesinin de önünü kapamaktadır. Netflix, yerel ve küresel pazar dengesini 

sağlamaya çalışırken, yerli içerikleri küresel pazarın baskın kültürüne yaklaştırmaya çalışmaktadır. 

Netflix içeriklerin yerelliğini kısıtlamakta, küresel pazarda yayınlanırken belirli dile özgü ayrımları 

ortadan kaldırmakta ve yerli yapım şirketlerini belirli şablonlar dâhilinde üretim yapmaya 

yönlendirmektedir. Bu küreselleşme hali, Netflix’in yerelleştirme politikalarından yavaş yavaş 

uzaklaşmasına neden olmuştur. Türkiye’de üretilen içeriklerin küresel pazarda yayınlanırken kullanılan 

bazı dilsel ögelerin çıkarılması, Amerikalı senaristlerin içerik üretimine katkıda bulunması ve 

yönlendirmesi, içeriklerin daha çok çevre ülkelerde öne çıkarılması gibi durumlar Netflix’in yerel olanı 

küresele taşıması için platformun istediği Amerikan kültürüne yaklaşma halini içeriklere uygulama 

zorunluluğunu doğurmaktadır (Aydın 2023: 715). Bu durum yerel kültürler için bir kültürel kayma 

riskini ve neticesinde de kültürel belleksizleşmeyi beraberinde getirmektedir.  

Doğan Aydın, “Yerel Kültürün Küreselleşmesi Hala Mümkün Mü?: Netflix Türkiye ve Egemen 

Kültür Üzerine Bir İnceleme” başlıklı çalışmasında, Netflix’in orijinal Türk yapımı dizilerinden Hakan: 

Muhafız, Atiye, Bir Başkadır ve Aşk 101 dizilerini ele almış, bu dizilerin küresel pazara 

yönlendirildiğinde yerli dilsel kullanımların Amerikan karşılıklarıyla kullanıldığını ve yerel kültürün 

görünürlük anlamında baskılandığını ifade etmiştir (Aydın 2023: 718). Netflix, yerel olana imkân tanır 

gibi görünürken ve ideolojik mesajlarla her bir ülke izleyicisinin ideolojisinin yanındaymış gibi tavır 

takınarak manipülatif bir ilişki yürütürken en çok yerel olana zarar vermektedir. Bauman, yerel kodları 

homojenize etme halinin sonucunda yerel diye bir şeyden söz edilemeyeceğini öngörmüş (Aydın 2023: 

721), gelinen noktada yerel olanın baskın egemen kültürün özellikleriyle kaynaştığı bir durumda saf bir 

yerellikten söz edilemeyecek bir hal doğmuştur. 

Netflix’in yerelleşmenin yanında saf tutar gibi görünmesinin nedeni, linç kültürünün 

yaygınlaştığı bir dönemde kendini her pazarda boykottan ve linçten sıyırmaktır. Bu nedenle tanıtım 

politikalarını da yerel pazarlara özgü olarak geliştirir. Milli duygulara doğrudan yer vermeyi seçerek, 



86 

 

Zala Volcic ve Mark Andrejevic’in tanımıyla ticari milliyetçilik yapan Netflix, kültürel ve ulusal kodları 

içeriklerinde kullanmaktadır. Bu tercih Netflix’i ilgili ülkenin popüler kültürünün bir parçası kılarak 

pazardaki kalıcılığını sağlamaktadır (Aydın 2023: 724). 

Ülkelerin yerli yapım şirketleriyle çalışan Netflix, geleneksel medyada üretilen dizilerle 

yrutdışında çok ciddi bir kazanç elde eden Türkiye’deki dizi yapım şirketleri için pek de kârlı bir durum 

doğurmamaktadır. Üretilen yapımın tüm mülkiyet haklarının Netflix’e verilmesi, elde ettikleri gelirin 

büyük çoğunluğundan vazgeçmek anlamına da gelmektedir. Yine de Netflix’e içerik üretmenin 

endüstriyel kanalda da tercih edilir olması, film ekipleri için çalışma koşullarının dizi sürelerine bağlı 

olarak nispeten iyileşmesi ve oyuncular için de küresel pazarda yer almanın kariyer anlamında önemli 

bir fırsat olması, gelenekseldense dijitalin tercih edilmesini sağlamaktadır. Bu nedenle yapım şirketleri, 

Netflix’te yer alabilmek adına Netflix’in yaydığı egemen kültürün pratiklerine de yaklaşmak durumunda 

kalmaktadırlar. Bu durum, üretilen içeriklerin Türk içerikleri olarak anılmasındansa Netflix içerikleri 

olarak anılmasının nedenidir (Aydın 2023: 728). İzleyici perspektifinden bakıldığında, izleyiciler 

kendilerine kültürel olarak en yakın olan içeriğe yönelme eğilimindedirler. İlk olarak kendi ana 

dillerinde çekilmiş olan ve kendi kültürüne ait ögelerin yer aldığı içerikleri izleme yaklaşımıyla tercihte 

bulunan izleyici, yerli içeriklere sızan Amerikan kültürüne ait ögeleri farkında olmadan 

içselleştirmektedir (Yenigün Altın, Demirci 2024: 727). Netflix’te üretilen ve Amerikan kültürünün 

özellikleriyle bezenen projelerde, oryantalist bakış açısının ortaya çıktığı ve Türkiye algısının bu 

perspektiften şekillendirildiği de görülmektedir. İçeriklerde Türkiye’ye ait kültürel mekânlar bakımsız 

ve alt sınıfların yaşadığı yerler olarak aktarılırken gökdelenler, plazalar ve Batı mimarisiyle inşa edilmiş 

yerler üst sınıfın ve modern kesimin yaşadığı yerler olarak gösterilmektedir. Türk içeriklerinde modern 

ile geleneksel çatışmasına sıklıkla yer verilmiştir. Geleneksel olan, alt sınıftan, muhafazakâr, eğitimsiz, 

doğulu, batıl bir yaşam sürerken modern olan üst sınıftan, seküler, eğitimli, batılı ve rasyonel bir yaşam 

sürmektedir. Bu ayrım oldukça keskin bir şekilde sunulmakta ve karikatür halinde sunulan bu ayrımlarla 

bir kutuplaşma yaratılmaktadır. Yine çeşitlilik mottosuyla yola çıkan Netflix’in her kesime hitap etme 

konusunda pek de başarılı olmadığı ve çeşitlilik stratejisinin altında sosyal bir değişim yaratmaktan 

ziyade daha fazla kişiye ulaşarak daha çok kâr etmek gibi ticari bir yaklaşımın yer aldığı görümektedir  

(Yenigün Altın, Demirci 2024: 735-745). 

Netflix ve Birleşmiş Milletler Dünya Turizm Örgütü (UNWTO) ortaklığıyla, 2023 yılında, 

dijital yayın platformlarındaki içeriklerin, ülkeler arasında geliştirilen kültürel bağları ne şekilde 

etkilediğini anlamak için Kültürel Yakınlık Araştırması gerçekleştirilmiştir. Araştırma sonucunda 

Türkiye’de üretilen Netflix içeriklerinin küresel pazarda Türkiye’ye yönelik bir ilgi yarattığı tespit 

edilmiştir. Araştırma, Amerika Birleşik Devletleri, Brezilya, Şili, Almanya, İspanya, Birleşik Arap 

Emirlikleri ve Suudi Arabistan’dan 13 bin Netflix kullanıcısı ile gerçekleştirilmiştir. Araştırmaya göre, 



87 

 

Netflix’e üye olanlar, üye olmayanlara göre Türk yapımlarını 1,5 kat daha fazla tercih etmektedir. 

Buradan anlaşılacağı üzere, yerli yapım şirketlerinin daha az kâr elde edecek olsa da küresel pazarda yer 

almak için Netflix’i tercih etmesi doğru bir stratejidir. İçerikleri izleyen yabancı izleyicilerin Türkiye’ye 

seyahat gerçekleştirme isteği, izlemeyenlere kıyasla 2,6 kat fazla olarak bulgulanmıştır. Yine yerli 

yapımları izledikten sonra Türkçe öğrenmek isteği duyduğunu, Türk mutfağına karşı bir merak 

geliştirdiğini ifade edenler olmuştur (Demir 2023). Böylece Netflix’in küresel pazara yerli kültürel 

kodları taşıma oranına bağlı olarak ülkelerin gerçek anlamda tanınması sağlanabilmektedir. Netflix tam 

da izleyicilerin bu merak duygusunu hedefine koymakta ve üretilen içeriklerde yabancı izleyicilerin 

ilgisini çekecek mekânlara, kültürel olaylara, tarihi kişilere ve farklılaşan örf adetlere yer vermektedir. 

Yalnızca ilgi çekecek ögeleri koyarak bir yandan yerli izleyiciyi yerel bir içerik üretimi konusunda 

aldatırken yabancı izleyici için de kalıplaşmış ve çoğu kez de oryantalist olan Türkiye imgesini 

desteklemeye devam etmektedir. 

 

1.2.5. Metin Dışı Kodlar: Tüketim Kültürü ve Kültür Endüstrisine Katkı 

Metin Dışı Kodlar başlığında, Netflix içeriklerinin ve içeriklere yönelik düzenlenen reklam, afiş, 

ürün vb. çıktıların kültür endüstrisine etkisi ele alınacaktır. Dijital yayın platformlarıyla beraber 

gelenekselden iyice ayrımlanabilecek olan dijital kültür endüstrisi, günlük yaşamın her anında 

karşılaşılan bir unsur haline gelmiştir. Dijital yayın platformları, sürekli içerik tüketiminin 

sağlanmasıyla kültür endüstrisinin taşıyıcısı konumundadır.  

Dijital yayın platformlarının kültür endüstrisiyle ilişkisine bakıldığında, içeriklerin tüketimi için 

izleyicilerin belirli bir ücret ödemesi, tüketimin istenilen her an her yerde sağlanabilmesi, daha fazla 

içerik ve daha fazla tüketim döngüsüyle sayısız içerik üretilmesi gibi bir hız, tüketim ve yerine koyma 

döngüsünden söz edilebilmektedir.  

Netflix, eğlence temasıyla hareket etmektedir. İzleyicilerin her boş zamanını keyifli içeriklerle 

doldurmak ve böylece bir tür bağımlılık yaratmak, sürekli tüketimin zeminini hazırlamıştır. Kültür 

endüstrisinin, gündemi takip etmeyeni dışarıda bırakan hali, dijital yayın platformlarıyla iyice 

körüklenmiştir. Netflix uyguladığı tanıtım ve öneri stratejileriyle izleyicilere, ya içerikleri hızlıca 

tüketirsin ya da sosyal gündemlerin dışında kalırsın hissiyatını yaşatmakta ve izleyicilerin içerik 

tüketmediği anlarda kötü hissedecekleri bir duygu durumu yaratmaktadır. Böylece Netflix içeriklerin 

sürekli tüketimini sağlamakta ve bunun sonucunda da kârını artırmakta ve ideolojilerini çok geniş 

kitlelere benimsetmeyi başarmaktadır  (Burç, Tanyeri Mazıcı 2023: 160-161). 



88 

 

 Ritzer, yeni tüketim araçlarını tüketim katedralleri olarak nitelemiştir. Kutsal ve büyülü bir 

atmosferi olan tüketim katedrallerinin tüketicilerini çekmek için söz konusu büyülü hali bir maske olarak 

kullanması bağımlılık yaratmak üzere geliştirilmiş bir stratejidir (Ritzer 2019: 31). Dijital yayın 

platformları da izleyiciye kontrolü onun elinde bırakıyormuş ve kendi istediği içerikleri tüketiyormuş 

gibi büyülü bir yanılsama sunmakta fakat realitede kültür endüstrisinin ideolojilerini ve egemen kültürün 

yaşam tarzını her bir içerikte tekrar ve tekrar sunduğu bir ortamla karşılaşılmaktadır. İzleyici, 

bilinçsizce, sürekli benzer içerikleri tüketmekte ve kendi öz kültürünü ve belleğini bozuma uğratacak 

ögeleri benimsemektedir. 

 Netflix, kültür endüstrisi ürünlerini birer tanıtım ürünü olarak önemsemekte; intro, jenerik, 

fragman, afiş, poster, ürün gibi her bir öge özelinde stratejik kararlar geliştirmektedir. Her bir ögede 

Hollywood’un temel estetik tercihlerini takip eden Netflix, açık, net, evrensel anlamlara yer vermeyi 

öncelemektedir (Kaya, Çelik 2024: 1593). Bu açıklık ve evrensellik halini de kültür endüstrisinin 

tekrarlayan ve standartlaşan kalıplarıyla gerçekleştirir. İzleyicinin tanıdık bulduğu, bildiği ögelerle 

karşılaşmasını sağlayarak tüketimin sürekli devam etmesini garantiye almaktadır. Bu durumu yalnızca 

içerikte değil biçimsel olarak da kurgulayan Netflix, kamera hareketlerinde, kurguda, müzik 

kullanımında dahi tekrarlamalara yer vererek izleyiciyi içeriğe dair yabancılaştıracak hiçbir ögeye yer 

vermemeye çalışmaktadır. Örneğin jenerik tasarımlarında dahi, siyah fonda yukarı akan format sürekli 

takip edilmektedir. Jenerikte filme dair merak uyandıracak ögeleri kullanarak izleyicilerin arzusunu 

sürekli artırmak hedeflenmektedir. Kültür endüstrisi, izleyicilerin düşünme anlarının olmadığı bir hız 

gerektirir. Bu nedenle jeneriklerde adeta izleyiciyi hipnotize edecek ögeler, hızlı kamera hareketleri, 

hızlı geçiş efektleri ve hızlı bir müzik kurgusu kullanılmaktadır. Netflix’in açılışta kendi logosunu 

kullandığı ve içeriğin bir Netflix içeriği olduğunu hatırlatan logo görünümü dahi son derece hızlı, tek 

bir notada gerçekleşen bir tasarımla sunulmaktadır (Kaya, Çelik 2024: 1615-1617). 

 Jenerikler gibi fragmanlar da benzer hız ve tempoyu kullanarak ve ipuçlarıyla arzuyu 

yükseltmeyi sağlamak gibi benzer stratejileri kullanarak geliştirilmektedir. Fragmanlar, önemli bir 

pazarlama aracıdır. Netflix fragmanlarında popüler unsurların ve ünlü oyuncuların kullanımı, hızlı kurgu 

ve kısa süre kullanımı öne çıkmaktadır. Şiddet, cinsellik gibi öne çıkan ve merak uyandıran unsurları 

fragmanlara yerleştirmeyi tercih eden Netflix, fragmanlarını kendi platformunda ve sosyal medya 

hesaplarında yayınlamaktadır. Geleneksel medyada fragmanlarına yer vermeyi tercih etmemektedir 

(Söğütlüler, Başer 2023: 175, 186).  

 Netflix, kültür endüstrisinin nitelikleri ile doğrudan ilişki içerisindedir. Standartlaşmayı 

sağlayan, arzuyu her an yüksek tutan, hızlı, kolay anlaşılır içerikler üreten, izleyicilerine her daim vaatler 

sunarak beklentiyi ve tüketimi sürekli kılan, ipuçlarıyla izleyiciyi hipnotize eden, reklam üreten, 



89 

 

gerçekliği bozuma uğratan ve tahmin edilebilir bir üretim döngüsüne sahip olan Netflix, kültür 

endüstrisinin dijital taşıyıcısı konumuyla, tüketim kültürünü körüklemekte ve çağın insanının 

alışkanlıklarını şekillendirmektedir.  

 

1.3. Netflix Orijinal Yapımlar 

Netflix, orijinal yapımlarını bir içerik politikası olarak geliştirmiştir. Orijinal yapımlar, 

Netflix’in üretimini sağladığı, sadece Netflix’te yayınlanan içeriklerdir. Ülkelere özgü içerikler 

üretirken ilgili ülkenin yerli yapım şirketleriyle ve yerli ekipleriyle çalışan Netflix, orijinal içerikleriyle 

öne çıkmış ve orijinal içerik harcamalarını her geçen yıl arttırmıştır.  

Neflix eş-CEO’su Ted Sarandos, Netflix’in kurulduğu ilk dönemlerde izlenen içeriklerin %90 

film, %10 dizi şeklinde oranlara sahip olduğunu, gelinen noktada bu oranların tersine döndüğünü ifade 

etmiştir. Artık izlenen içeriklerin oranı üçte biri film, üçte ikisi dizi şeklinde şekillenmiştir. Bu 

dönüşümle Netflix, orijinal dizi içeriklerinin üretiminin etkisini okumuş ve orijinal film içerikleri 

üretimine hız verme kararı almıştır (Greene 2016: 14). 

Sürekli yeni orijinal içeriklerin eklendiği platformun kaç orijinal içeriğe sahip olduğunu tespit 

etmek zordur. Hem bu nedenle hem de çalışmanın kapsamı gereği yerel pazardaki orijinal içeriklere 

değinilecektir.  

Netflix’in Türk yapımı orijinal dizi içerikleri aşağıdaki gibidir: 

1. Hakan: Muhafız - The Protector (2018-2020) 

2. Atiye - The Gift (2019–2021) 

3. Aşk 101 – Love 101 (2020) 

4. Bir Başkadır – Ethos (2020) 

5. İmparatorluğun Yükselişi: Osmanlı - Rise of Empires: Ottoman (2020) 

6. 50 Metrekare – 50 M2 (2021) 

7. Kulüp – The Club (2021) 

8. Fatma – Fatma (2021) 

9. Pera Palasta Gece Yarısı - Midnight at the Pera Palace (2022) 

10. Kuş Uçuşu – As The Crow Flies (2022) 

11. Mezarlık – Graveyard (2022) 

12. Zeytin Ağacı – Anotherself (2022) 

13. Erşan Kuneri – Ersan Kuneri (2022) 

14. Andropoz – Man on Pause (2022) 



90 

 

15. Sıcak Kafa – Hot Skull (2022) 

16. Yakamoz S-245 - Yakamoz S-245 (2022) 

17. Yaratılan – Creature (2023) 

18. Terzi – The Tailor (2023) 

19. Şahmaran – Shahmaran (2023) 

20. Biz Kimden Kaçıyorduk Anne - Who Were We Running From (2023) 

21. Asaf – Asaf (2024) 

22. Kübra – Kübra (2024) 

23. Kimler Geldi Kimler Geçti – Thank You, Next (2024) 

24. Kuvvetli Bir Alkış - A Round of Applause (2024) 

25. Adsız Âşıklar - Lovers Anonymous (2025) 

Netflix’te 2025 yılı başlangıcı itibariyle 25 orijinal Türk yapımı dizi içeriği bulunmaktadır. Her 

geçen gün yeni içerikler duyurulduğu için bu sayının giderek artacağı tahmin edilmektedir. Netflix Türk 

yapımı dizi içeriklerinde Çağatay Ulusoy, Burcu Biricik, Metin Akdülger, Serenay Sarıkaya, Pınar 

Deniz, Alina Boz, Gökçe Bahadır, Öykü Karayel, Fatih Artman gibi geleneksel medyada yer alan 

dizilerle popüler olmuş oyunculara yer vermektedir. Dizilerde ağırlıklı olarak efsane, sır, geçmiş, tarih, 

inanç gibi temalara yer veren ve çatışmaları ağırlıklı olarak geleneksellik ve modernlik ikiliği üzerinden 

kuran Netflix, geleneksel medyadan farklı olarak Türk dizileri için bilimkurgu ve fantastik türlerindeki 

denemelere alan açmıştır. 

 Netflix orijinal Türk yapımı filmlere gelindiğinde, 2025 yılı başlangıcı itibariyle 33 adet filmle 

karşılaşılmaktadır. İlgili filmler, çalışmanın evrenini oluşturduğundan tezin üçüncü bölümünde 

detaylandırılmış; filmlerin üretici ekipleri, filmlerin tema ve türleri ve biçimsel özellikleri açıklanmıştır. 

Orijinal Türk yapımı filmlerin inceleneceği üçüncü bölüme geçmeden, çalışmada sorunsal olarak 

belirlenen, Netflix orijnal Türk yapımı filmlerin anlatısında kültürel belleğin kullanımına bağlı olarak 

bir belleksizleşme hali yaratıldığı düşüncesini yorumlayabilmek adına, çalışmanın ikinci bölümünde, 

kültürel belleğe ve kültürel bellek çalışmalarına değinilecektir. 

 

 

 

 

 



91 

 

2. KÜLTÜR VE BELLEK KAVRAMLARI ÇERÇEVESİNDE DİJİTAL 

ANLATIDAKİ DÖNÜŞÜM 

Çalışmanın kavramsal çerçevesini oluşturan kültürel belleği genel bir çerçevede ele alabilmek adına 

kültür ve bellek kavramlarının karşılıklarını bütüncül bir bakış açısıyla değerlendirmek, dijital 

dönüşümün bu kavramlar üzerindeki etkisini yorumlamak ve özünde filmlerin anlatısı üzerinden 

değerlendirmeler gerçekleştirileceği için tüm bu etkileri anlatı kavramı çerçevesinde okumak 

gerekmektedir. Bu doğrultuda Kültür ve Bellek Kavramları Çerçevesinde Dijital Anlatıdaki Dönüşüm 

bölümünde, çalışmanın kavramsal çerçevesi, çalışmanın odağına aldığı filmlerin birer anlatı 

oluşturdukları göz önünde bulundurularak aktarılmıştır. 

 

2.1. Çalışmanın Amacı 

Odağına, dijital yayın platformları içerisinde küresel düzeyde en popüler olan ve yeni medya 

alanında dijital dönüşümün yarattığı kültüre adını veren Netflix’i alan çalışma, Netflix özelinde dijital 

yayın platformlarının içerik üretim ve tüketim alışkanlıklarında geliştirdikleri yenilikçi politikaların 

etkisinin kültürel bellek üzerinden okunabildiğini işaret etmektedir. Bir yandan yeni bir seyir pratiği 

geliştirerek öte yandan izleyicinin alımlama şekline etki ederek ve aynı zamanda küresel izleyici ile 

yerel izleyiciyi bir arada değerlendirerek mekânsal, biçimsel, içeriğe dair ve alımlama yöntemlerine 

ilişkin yeni bir kültür yaratan Netflix’in tüm bu dönüşüm içerisinde gerçekleştirdiği aktarımın niteliğini 

sorgulayan çalışma, kültürel belleğin izlerini Netflix orijinal yapımı olarak üretilen filmlerin anlatısında 

aramaktadır. Çalışmada amaç, Netflix tarafından, Netflix’in üretim politikalarına bağlı olarak üretilen 

ve Netflix’te gösterilen orijinal yapım Türk filmlerinin anlatısında, kültürel belleğin, küresel ve yerel 

pazar göz önünde bulundurularak nasıl şekillendirildiğini ve buna bağlı olarak yerel kültürün 

aktarımının ne şekilde sağlandığını ortaya koymaktır.   

 

2.2. Çalışmanın Yöntemi: Sinema Göstergebilimi ve Kültürel Göstergebilim 

Çalışmanın konusu gereği araştırma alanı olarak ele alınan bellek ve kültür kavramları, soyut 

bir anlam çerçevesini kodlarla somutlaştıran kavramlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu doğrultuda 

bellek ve kültür çalışmalarında, imgeleri ve kodları doğru yorumlayabilmek ve anlamı elde edebilmek 

adına en uygun yöntem göstergebilimsel analiz yöntemi olarak görülmüştür.  



92 

 

Göstergebilim, dilbilim çalışmalarıyla paralel olarak gelişme göstermiştir. Çalışma kapsamında 

Charles Sanders Peirce, Ferdinand de Saussure ve Roland Barthes’ın dilbilimsel çalışmaları incelenmiş, 

sinema alanında göstergebilimsel yaklaşımlarıyla öne çıkan Vladimir Propp, Christian Metz, Peter 

Wollen, Juri Lotman ve Umberto Eco özelinde araştırmalar genişletilmiştir.4 Göstergebilim 

çalışmalarının öncüsü olarak görülen Ferdinand de Saussure5, çalışmalarını Avrupa’da yürütüp 

göstergebilimsel incelemelerini dil temelinde kurgularken, göstergebilimin bir diğer öncüsü kabul edilen 

Charles Sanders Peirce6, çalışmalarını Amerika’da ve mantık temelinde yürütmüştür. Birbirinden 

habersiz çalışmalarını yürüten bu iki düşünürün de ortak noktası göstergelerin anlam aktarımını ne 

şekilde sağladıklarını ortaya koymayı amaçlamış olmalarıdır. Peirce, göstergeleri biçimsel olarak ele 

aldığı kuramına semiyotik adını vermiştir7. Kuramı içerisinde göstergeyi nitel-tekil-kural, sözcebirim-

önerme-kanıt şeklinde kategorilerle ayrıştırdığı çalışmaları olsa da en temelde görüntüsel gösterge-

belirti-simge ayrımı üzerinde çokça durulmuştur (Rifat 1998: 114-117). Görüntüsel gösterge ile 

nesnenin göstergesiyle benzerlik taşıdığı durumları; belirtisel gösterge ile nesne ve gösterge arasında bir 

bağlantı olduğu durumları; simge ile ise nesne ve gösterge arasında bir benzerliğin ve/veya bir 

bağlantının olmadığı durumları ifade etmektedir. Saussure’ün yaklaşımı, Peirce’in ayrımları üzerinden 

yorumlanırsa, aslında Saussure sadece simgeye ilişkin yorumlarda bulunmuştur. Dil temelli bir yaklaşım 

benimseyen Saussure için sözcüklerin birer simge olarak karşılıkları göstergesel bir temele oturmaktadır 

(Fiske 2003: 70). Saussure’ün göstergeye bakışının, Peirce’ün simge kavramıyla ilişkisi, simgenin 

bağlantısızlığıyla kurulabilir. Saussure için de gösterge nedensizdir. Saussure’e göre gösterenin 

gösterilen ile bir bağlantısı yoktur; Saussure, göstergenin rastlantısallığı üzerinde durmuştur (Wollen 

2004: 105) 

Saussure, söz konusu rastlantısallığı toplumsallıkla da ilişkilendirir ve dilin bireysel tutumlardan 

önce toplumsal bir tutumla ele alınması gerektiğini savunur. Bu düşüncesinde Emile Durkheim’in 

sosyolojik çalışmalarına olan ilgisi öne çıkmaktadır. Dili, bir işlev olarak değil, bireyin farkında 

olmadan doğrudan belleğine aktardığı bir olgu olarak ele almıştır (Saussure 1998: 43). Bu anlamda dil 

kavramını toplumsal bir yaklaşımla ele alarak bellek ile ilişkisini kuran Saussure, işitim imgesi olarak 

                                                           
4 Göstergebilimin kökenlerinin nereye dayandığı kestirilememekte, ilk çağlardan beri insanların sözcüklerin, nesnelerin 

ifade ettikleri ve kavramsal karşılıkları üzerine düşündükleri bilinmektedir. Platon’dan Aristoteles’e, Stoacılardan 17. ve 18. 

yüzyılın düşünürlerine dek pek çok kez göstergebilim gündeme gelmiş; ancak 20. yüzyıl itibariyle çağdaş göstergebilim 

kuramından tam anlamıyla söz edilir olmuştur (Sivas 2012: 530). Çalışmada, yöntem belirlenirken, çağdaş göstergebilim 

çalışmaları üzerinde durulmuştur. 
5 Saussure’ün görüşleri, Cenevre Üniversitesi’nde vermiş olduğu Genel Dilbilim dersinde öğrencilerinin almış olduğu 

ders notlarının yine öğrencileri tarafından bir araya getirilerek kitaplaştırılmasıyla erişilebilir hale gelmiştir. Saussure’ün 

dilbilim ve göstergebilim özelindeki yorumları, Genel Dilbilim Dersleri (1916) çalışmasında derlenmiştir. 
6 Peirce’in denemeler halindeki felsefi yazıları ve notlar halindeki el yazmaları genel olarak külliyatlar halinde bir araya 

getirilerek yayınlanmıştır. Bkz. Peirce’in İngilizce metinlerinden oluşan bir külliyat olan The Collected Papers of Charles 

Sanders Peirce (Ed. John Deely) ve semiyotik üzerine olan görüşlerinin İngilizce metinlerinden oluşan bir derleme olan 

Charles S. Peirce’s Philosophy of Signs: Essays in Semiotics (Deledalle 2000). 
7 Semiyotik kavramının kökeni Eski Yunancadaki gösterge anlamına gelen ve daha çok tıpta, hastalıkların belirtisini 

ifade etmek için kullanılan ‘semeion’ sözcüğüne dayanmaktadır (Erkman 1987:  28). 



93 

 

kabul ettiği gösteren ile kavram olarak kabul ettiği gösterilen arasındaki kaynaşmadan doğan bir dilsel 

göstergenin varlığından söz etmiştir. Ona göre, nedensiz bir niteliğe sahip olan bu dilsel gösterge, 

toplumsal bir bağla oluşmuştur (Saussure 1998: 111). 

Zaman içerisinde Saussure’ün çalışmaları geliştirildikçe dilbilim ve göstergebilim ilişkisi 

üzerine8 ve Peirce’ün çalışmaları geliştirildikçe semiyotik üzerine9 düşünceler ve tartışmalar da 

artmıştır.10 Tüm bu çalışmalara ve tartışmalara bütüncül bir şekilde bakıldığında, göstergebilime dair 

düşüncelerin oluştuğu ilk ekol olarak Saussure ve Peirce ve alanda çalışma yapmış 19. yüzyıl 

düşünürleri sayılabilir. İlk dönem düşünürlerin görüşlerini geliştiren 1960’lı yılların yapısalcı 

düşünürleri ise ikinci ekol olarak kabul edilebilir. Akabinde alana katkı sağlayan Barthes, Foucault, 

Kristeva, Derrida gibi postmodern düşünürler ve Eco, Lotman gibi isimler üçüncü ekolü oluştururlar. 

Algirdas Julien Greimas ise farklı bir sınıflandırma yapar ve göstergebilim ekollerini ilki Michel 

Breal’in semantik kavramını ortaya atması, ikincisi Saussure’ün yapısal dilbilim görüşleri ve üçüncüsü 

de kendisi etrafında da gelişen Paris Okulu’nun çalışmaları olarak kabul eder (akt. Tarasti 2017: 33-34). 

1966 yılında Greimas, Yapısal Anlambilim eseriyle anlamın üretim koşullarını incelemek üzerinde 

durmuş ve dil dışı dizgeleri bu anlamlama çalışmasının dışında bırakmıştır. Bu noktada Türkçede her 

ikisi de göstergebilim şeklinde karşılık bulan bir ayrım doğmuştur: “semiologie” ve “semiotique”. 

Ayrım, her ikisinin inceleme nesnesi olarak kabul ettikleri ögelerin farklı olmasındadır. Semiologie 

(göstergebilim), dil dışı ögeleri de (örneğin; sinema, moda vb.) anlam kaynağı olarak inceleme alanına 

dâhil ederken Greimas’ın çalışması semiotique (göstergebilim) dil dışı ögeleri dâhil etmemiştir (Öztin 

Bağder 1999: 143). Bu noktada sinemanın dâhil edildiği semiologie içerisinde, sinema dili üzerine başka 

sorular gündeme gelmektedir. Çalışmada, filmler üzerinden bir inceleme yürütüleceğinden, alanda 

çalışma yapmış kuramcıların dile olan yaklaşımı ele alınırken ortaya koydukları düşünceleri sinema dili 

özelinde yorumlamak faydalı olacaktır. Bu doğrultuda Christian Metz’in sorusuna burada değinmek 

gerekir: “Sinema bir dil mi, dil yetisi mi?”. Buradaki ayrım da “linguistique” (dil sistemi), “langue” (dil) 

ve “langage” (dil yetisi) arasındadır. Metz, dili (langue), ilk akla gelen anlamıyla, insanın dilsel 

kapasitesi olarak kullanmıştır. Dil yetisini (langage) ise pek çok dilsel kategorinin bütünü olarak 

yorumlamıştır (Metz 1991: xiii). Sinemanın kendine özgü dili, bir dil yetisidir. Doğal bir dilin ve 

göstergelerin oluşturduğu dilin ötesinde anlam oluşturma araçlarının ve imkânlarının ele alındığı 

                                                           
8 Nikolai Sergeyevich Trubetzkoy, Saussure’ün incelemelerini ses özelinde takip etmiş; dilin en küçük ayırıcı birimi 

olarak sesbirim kavramını tanımlamış, sesbilgisi ve sesbilim arasında ayrım yapmış ve dilbilime farklı bir boyut kazandırmıştır. 

Yine Viggo Brondal, Louis Hjelmslev ve Hans J. Uldall gibi düşünüreler, 1931’de Kopenhag Dilbilim Çevresi’ni oluşturarak, 

orada yaptıkları çalışmalarla sesbirimbilim adını verdikleri yeni bir kuram meydana getirmişlerdir (Rifat 1998: 30,39). 
9 Charles William Morris de çalışmalarında Peirce gibi mantığı temel almıştır. 1930’larda geliştirdiği kuramı içerisinde 

sözdizim, anlambilim ve edimbilim şeklinde kategorileştirdiği üç yöntemden söz eder ve göstergebilimi de salt göstergebilim, 

betimleyici göstergebilim ve uygulamalı göstergebilim şeklinde bölümler (Rifat 1998: 119). 
10 Vladimir Propp, olağanüstü masalların hem çok çeşitli hem de tek biçimli olmalarından etkilenerek masallar üzerine 

bir karşılaştırma ve gruplandırma yapma işine girişmiştir. Amacı gözle görülen çeşitliliğin altındaki her birini aynılaştıran 

işlevsel ögeleri bulgulamaktır (Propp 1985: 6). 



94 

 

“langage” (dil yetisi) sinemanın kendine özgü dilini karşılamaktadır (Öztin Bağder 1999: 144). 

Sinemanın kendine özgü bir dile sahip olduğunu ileri süren Metz, sinemanın bir dili olduğu için anlatı 

kurabildiğini düşünmez; aksine sinema bir anlatı kurduğu için bir dil haline gelmiştir (Metz 1991: 48).  

Sinemanın kendine özgü dilini anlamlandırmak için, sinema diline ait terimleri bilmek 

gerekmektedir. Dilde doğrudan karşılığı bulunmayan veya bulunsa da sinemasal bir karşılığı 

bulunmayan plan, pan gibi birçok teknik terim sinema alanı içerisinde bir anlam kazanmaktadır. Sinema 

dilini incelemek, söz konusu terimlerle karşılık bulan bir anlatının akışını sıralamak anlamına 

gelmemektedir. Sinema, aynı terimlerin farklı kullanımlarıyla çeşitli anlamlar üretebilen bir sanat 

olarak, yorumlanabilmesi için söz konusu anlamların nasıl oluşturulabildiğini bulgulamak 

gerekmektedir. Bu da bir anlatıdaki teknik tercihlerin, kullanılan ögelerin, diyalogların, kamera 

açılarının, renklerin, ışıkların, kostümlerin, müziklerin vb. hangi anlamları ürettiğini kodları takip 

ederek somutlaştırmayı gerektirir. Bu yorumlama aşamasında faydalanılabilecek başlıklar Metz 

tarafından beşe ayrılmıştır: Görsel ve işitsel ögeler, filmde doğrudan görünen nesneler, kültür sayesinde 

anlaşılabilen ve tanımlanabilen nesneler ve nesnelerin yan anlamları, anlatı yapısı, sinemasal ögeler 

(Metz 1991: 62). Bu başlıklardan yalnızca birkaçına sahip olmak filmi anlamlandırmaya olanak tanısa 

da tamamına sahip olunmadığı sürece hep bir eksiklikten söz edilebilir. En önemli başlıklardan biri 

kültür farklılığıdır. Bir anlatının anlam boyutunu yakalamak, farklı kültürler söz konusu olduğunda 

yarım kalabilmekte ve hatta bazen yanlış anlaşılabilmektedir (Öztin Bağder 1999: 146-147). Bir diğer 

önemli başlık sinemasal ögelerdir. Sinemasal ögeler en temelde biçim ve içerik ögeleri olarak 

ayrımlanabilir. Sinemanın teknik dili her ne kadar evrensel olsa da her yönetmenin tercihleri, aynı teknik 

dilin farklı kullanımına ve bambaşka anlamların üretilmesine yol açabilmektedir. İçerik çoğu zaman 

biçimi gerektirir; biçim de içeriğe göre şekillenir. Bu noktada Louis Hjemslev’in biçimi gösteren, içeriği 

gösterilen olarak ayrımlamasından söz edilebilir. Hjemslev’e göre içeriğin farklı biçimlerde ele 

alınışıyla ortaya çıkan anlamlar bütünü söylemi oluşturmaktadır (akt. Öztin Bağder 1999: 147). 

Hjelmslev, Saussure’ün gösteren – gösterilen kavramlarını, biçim – töz ikilisi üzerinden yeniden 

kurgulamış; anlatım ve içerik şeklinde iki düzlem ve anlatımın tözü ve anlatımın biçimi, içeriğin tözü 

ve içeriğin biçimi şeklinde dört bölüm üzerinden incelemelerini sürdürmüştür (Rifat 1998: 44). Bu ayrım 

sentagmatik ve paradigmatik ayrımına da benzer bir noktada durmaktadır. Metz’in de la grande 

syntagmatique şeklinde kavramsallaştırdığı sentagmatik kategori, bir anlamın oluşmasındaki mevcut 

unsurları, paradigmatik kategori ise bir anlamın oluşmasındaki çoğu zaman somut olarak var olmayan 

potansiyel unsurları karşılamaktadır (Metz 1991: xiii). Biçim ve içeriğin, sentagmatik ve paradigmatik 

unsurların bir araya gelişiyle, bu unsurların bir araya geliş/getiriliş tercihlerine bağlı olarak farklı 

söylemler oluşmaktadır. Bir filmi yorumlamada ve filmin anlamına, söylemine ulaşmada biçime ve 

içeriğe ait kodları doğru çözümlemek gerekmektedir. 



95 

 

Saussure’ün dile olan yaklaşımından ve toplumsallık vurgusundan, Peirce’ün mantık temelli 

yaklaşımından ve nedensellik vurgusundan, Metz’in kültürellik vurgusundan hareketle göstergebilimi 

tekrar ele alabiliriz:  

Göstergebilim temelde bir iletişim kuramıdır. İletişimin Roman Jakobson11 tarafından üretilen 

şemasında yer alan alıcı ve verici arasındaki bir kanaldan iletinin kodlanarak gönderilmesi ve kodların 

bağlamı içerisinde algılanabilmesi için bir ortaklığın söz konusu olması, göstergebilimin işleyişinin bir 

tür iletişim olduğunu kanıtlar niteliktedir. Göstergelerin izleyici nezdinde bir bağlama oturması için 

gerekli olan kanal aracılığıyla ortak kodların alımlanması tamamlanmış bir iletişimi karşılamaktadır. 

Göstergebilim, söz konusu iletişim ağında dil üstü yapıları incelemektedir. Dilbilim ve semantik, dili, 

sözcükleri, cümleleri incelerken göstergebilim, anlamın oluşum mekanizmalarını ele alır (Günay 2008: 

1-6). Bu noktada Fatma Erkman Akerson, iletişim ve göstergebilim arasındaki ilişkiye kültürü de dâhil 

etmiştir. İnsanı diğer canlılardan ayıran bir özellik olarak bilgileri belleğinde depolayabilmesi ve hem 

eş zamanlı hem de kültürler arası aktarım sağlayabilmesi, bir tür olarak çok hızlı bir gelişim süreci 

geçirmesine neden olmuştur. İnsanın kurduğu iletişimde kültürün rolü de ortak toplulukların, ortak 

anlamlar üzerinde anlaşmasıyla ve iletişim kanallarıyla aktarılan bilgilerin bir birikim oluşturmasıyla 

ilişkilidir. Bu doğrultuda Akerson, kültürün iletişime indirgenemeyecek olsa da iletişimden ayrı da 

düşünülemeyeceğinin üzerinde durmuştur (Erkman 1987: 12). Umberto Eco’nun göstergebilim 

tanımında da benzer vurgu vardır. Eco, tüm kültürel durumları iletişime ve göstergebilim alanına dâhil 

eder (akt. Erkman 1987: 31). Kültür, anlam sistemi olarak kodları kullanır. Bir kültürü yorumlayabilmek 

için o kültürü geçmişten bugüne var eden kodları okuyabilmek gerekmektedir. Metz, filmler özelinde 

de herkesin göstergebilim yoluyla bir filmi çözümleyemeyeceğini, kişinin ilgili kültürü tanıması 

gerektiğini vurgulamıştır (akt. Ulusal 2018: 76). Böylece göstergenin doğal ve kültürel kodlarla oluştuğu 

fikrinde Barthes, Saussure, Metz ve Eco birleşir (Wollen 2004: 111). 

Dil ile kültür ilişkisi üzerinde duran bir diğer düşünür Edward Sapir’dir. Sapir, dili tıpkı 

Saussure gibi toplumsal olarak ele almıştır. Benjamin Lee Whorf ile beraber bir topluluğun hangi dili 

konuştuğuna bakarak o topluluğun düşünce yapısına dair çıkarımlarda bulunabileceğini, kişinin 

konuştuğu dile ait toplumun dünya görüşünü benimsediğini öne sürmüşlerdir ve bu düşünceleri 

literatürde Sapir-Whorf varsayımı şeklinde kavramsallaşmıştır (Rifat 1998: 50-51). 

Claude Levi-Strauss da göstergebilime yapısalcı bir perspektiften yaklaşarak dil ile yemek, 

giyim, akrabalık ilişkileri, mitler gibi kültürel ögeler arasındaki ilişki üzerinde durmuştur. Toplumu 

anlamlandırmak için kültürün kendine özgü ifade biçimlerini takip etmek gerektiğini ifade etmiştir. Ona 

                                                           
11 Jakobson ayrıca Saussure’ün düşüncelerini şiir dili üzerinden ele almış, titremleme, dizem, vurgu gibi kavramları 

incelemiştir (Rifat 1998: 29). 



96 

 

göre “Anlamlar üretildikleri kültürlere özgüdür, ancak bunları üretme biçimleri tüm insanlar için 

evrenseldir.” (akt. Fiske 2003: 152). 

Dil, iletişim, kültür ve bellek kavramları odağında, Mihail Bahtin’in ve Julia Kristeva’nın 

metinleri açıklama yöntemine de değinmek çalışma için faydalı olabilir. Bahtin, kültürü, belleği 

oluşturan söylemlerin birikimi olarak yorumlamaktadır. Söylemleri, metinler üzerinden açıklamak için 

başvurduğu yöntemi diyalojizm, 1960’larda Kristeva’nın metinlerarasılık yaklaşımıyla geliştirilir (Rifat 

1998: 144). Kristeva için göstergebilim, eleştirel bir yöntemdir. Metni, üreten metin ve üretilmiş metin 

şeklinde iki boyuttan ele almak gerektiğini ifade eden Kristeva, anlamın üretimini psikanalizle de 

ilişkilendirmiştir (Rifat 1998: 128). 

İçeriğin analizlenmesinde kültürel kodlardan faydalanan bir diğer isim George Gerbner’dir. 

Gerbner, bu analizi medya eksenine de taşımış ve kültürel ögelerin medya aracılığıyla toplumlar arası 

iletişime katıldığına ve toplumların değerlerinin bu yolla birbirlerinden etkilendiğine ve dönüştüğüne 

dair yorumlarını sunmuştur. Bu yorumlara içerik çözümlemesi ve izleyici araştırmaları yaparak ulaşan 

Gerbner, kuramını yetiştirme kuramı olarak isimlendirmiştir. Medyanın bir kültürün ve dolaylı olarak 

da bir toplumun değerlerini yetiştirdiğini ifade etmiştir (Gerbner 2014). 

1960’larda Paris Göstergebilim Okulu içerisinde çalışmalarını sürdüren Roland Barthes, 

Saussure ve Hjelmslev’in görüşlerini temel alarak göstergebilimi farklı disiplinleri ele almak için bir 

araç olarak kullanmıştır. Çalışmalarında, Saussure’ün dilbilimi göstergebilimin bir alt dalı olarak kabul 

edişine karşı çıkarak göstergebilimin dilbilimin bir alt dalı olduğu kabulüyle hareket etmiştir. Ona göre 

moda, mutfak, yazın gibi alanlara ait göstergeler yalnızca dil desteği ile anlam kazanırlar (Rifat 1998: 

162). Böylece Barthes da disiplinleri kendi dilleri özelinde ele alarak, kendi içlerinde mitler yarattıkları 

görüşünü savunur. Mitleri de kültürle ilişkilendiren Barthes, kültürün ve dolaylı olarak mitlerin 

değişkenliklerini işaret eder (Fiske 2003: 122). Mitleri ele alırken biçim ve içerik arasında bir ayrıma 

gider ve gösterenler düzlemini biçimsel düzlemle, gösterilenler düzlemini ise içerik düzlemiyle 

ilişkilendirir (Barthes 1993: 40). Bu doğrultuda metin, Barthes için bir gösterendir. Metni anlam aktarıcı 

misyonuyla ele almış ve 20. yüzyılı bir “yan anlam uygarlığı” olarak niteleyerek asıl inceleme alanının 

yan anlamlar olması gerektiğini ve yan anlamın etik değerinin tartışılması gerekliliğini gündeme 

getirmiştir (Barthes 1993: 159).  

Sinema göstergebilimi ve kültür ilişkisi söz konusu olduğunda Metz, Wollen ve Eco’nun 

görüşleri özellikle derinleştirilmelidir. Metz, Saussure’den; Wollen, Peirce’den etkilenerek, Eco ise her 



97 

 

ikisinden eleştirel bir bakışla yararlanarak12 kendi yorumlarını geliştirmişlerdir. Sinemada göstergenin 

sinematik dil aracılığıyla ne şekilde oluşturulduğu ve yan anlamın anlatımdaki yeri üzerinde 

durmuşlardır (Büker 1985: 2). Metz için ekranda gördüğümüz ve seyir esnasında işittiğimiz her şey, 

görüntü, yazı, grafik, müzik, ses efekti vb. gibi kanallar veri taşımaktadır ve seyirci bu kanallardan gelen 

verileri birleştirerek bir anlam oluşturur. Oluşan bu anlam yan anlamdır, çünkü Metz’e göre sinema 

görsel bir dil kullandığından görüntü hem gösterenin hem de gösterilenin yerini tutmaktadır. Sinemanın 

kendine özgü dilini anlamak için bu dile özgü kodları anlayabilmek gerekmektedir. Metz bu kodları 

kültürel ve özgül olarak ikiye ayırmıştır. Kültürel kodları anlamak için filmin üretildiği toplumun bir 

bireyi olmak yeterlidir. Özgül kodlarla kastettiği sinema tekniğine ait kurgu, kadrajlama vb. gibi kodlar 

için ise eğitim veya seyir deneyimi gereklidir. Metz ve benzer şekilde Eco da kültürel kodların 

anlamlama ve anlamlandırma boyutunda büyük bir yer kapladığını ifade etmiştir. Öyle ki özgül kodlara 

dahi bir noktadan sonra kültür etkisi sirayet edebilmektedir (Sivas 2012: 533-534). Wollen ise bu 

noktada göstergeler arasında bir sıralama belirlememiş, Peirce’ün yaklaşımını takip ederek sinematik 

anlamların da görüntü, belirti ve simge kodlarıyla çözümlenebileceğini savunmuştur ve sinema 

göstergebilimcilerini bu üç boyutu bir arada kullanmamaları yönünden eleştirmiştir. Wollen, Metz’in 

tutumuna ilişkin de gösterenlerin işlevlerini incelemekle sınırlı kaldığı yönünde yorum getirmiştir. Eco, 

tüm bunların ötesinde, göstergebilimi “yalan teorisi” olarak yorumlayarak, bu yönün en çok sinemada 

kendine yer bulduğunu ifade etmiştir. Kurgu aracılığıyla gerçekleştirilen pek çok şeyin bir yalan 

barındırdığını ifade eden Eco, bu yalanı insan zihninde kurgulayarak kabul edebilmenin temelinde ise 

kültürel kodların yer aldığını belirtmiş ve incelemelerini alımlanan anlam üzerinden yürütmüştür (Büker 

1985: 19). Eco’nun göstergebilime yönelik yalan perspektifinden yaklaşımı, simülasyon kuramı ile 

bilinen Jean Baudrillard’ın gerçekliğin yerine üst gerçekliği koyduğu düşüncesini akıllara getirir. 

Baudrillard, göstergelerin bir üst boyuta taşındığını ve gösterilen şey her ne ise ondan daha önemli 

olduğunu ifade etmiştir (Berger 2019: 15). 

Bu noktada Barbara Klinger’in işaret ettiği, filmler üzerine çalışma yaparken bağlamsal 

faktörleri gözden kaçırmamak gerektiği düşüncesi dikkate değerdir. Klinger, dilin toplumsal kullanımı 

üzerinde durmuş ve metinlerin her zaman esnek ve işlevsel olduğunu kabul etmiştir. Film çalışmalarında 

bağlamın tek olmadığını, her bir bağlam düzeyine bakmak mümkün olamayabileceğinden “söylemin 

anında ortaya çıkan bağlamı” ve “kültürün daha geniş bağlamı” şeklinde inceleme yapılabileceğini ve 

bu ikisi arasında bir boyut farkı olabileceğini ifade etmiştir (akt. Harries 1996: 41). Bakhtin de benzer 

şekilde anlamlandırma aşamasında bağlamsal faktörlerin önem taşıdığını ileri sürerek egemen söyleme 

ve karşı-kültürel aktivitelere dikkat çekmiştir. Bir metnin iki kutuplu olduğunu ifade eden Bakhtin, ilkini 

                                                           
12 Eco, Saussure’ü gösterileni net bir şekilde tanımlamadığı ve zihinsel bir imge ile gerçeklik arasında bir yerde 

konumlandırdığı yönünde eleştirmiştir. Peirce, Saussure’ün bu ikiliğini geliştirdiği ve üçüncü bir boyut olarak gösteren, 

gösterilen ve yorumcunun zihni arasında bir ilişki kurduğu için Eco’ya daha yakın gelmiştir (Tomaselli 1981: 44). 



98 

 

Klinger’e benzer şekilde metnin genel olarak anlaşılan karşılığı şeklinde kabul etmiş, ikinci kutbun ise 

ilkiyle diyalog halinde olan tekrarlanamaz ve benzersiz anlam boyutu olduğunu işaret etmiştir (Bakhtin 

1986: 105). Metnin bu iki kutbu arasında zaman zaman ayrıcalıklı anlamları korumak ve öne çıkarmak 

adına işlevsel bağlamlar kurulduğu görülür. Bu nedenle Bakhtin bir metin, film vb incelemesi yaparken 

hem iki kutuplu bağlamları hem de anlam inşasının içeriden ve dışarıdan müdahale edilebilen 

katmanlarını ele almak gerektiğini ve bunun için de metalinguistik bir incelemeye başvurulması 

gerektiğini savunmuştur (Harries 1996: 44). Hem Klinger hem de Bakhtin’in bahsettiği bağlamsal 

katmanlara, metinsel analiz yapılarak, üretim ve alım dinamiği çerçevesinde gelişen dinamiklere 

bakılarak ve tarihsel ve ideolojik boyutun semiyotik karşılıklarını bulgulayarak erişilebilir (akt. Harries 

1996: 45). Robert Hodge ve Gunther Kress (1988), metin incelemeleri konusunda birbirine bağlı dört 

katmandan söz etmiştir; birincisi, üreticilere yönelik üretim kuralları (kime, nasıl, hangi anlamların 

üretileceği), alıcılara yönelik alım kuralları (semiyotik potansiyelleri kullanarak), üçüncüsü, metinlere 

yönelik kurallar (anlam olasılıkları ve anlam kısıtlamaları yoluyla), dördüncüsü, semiyotik kurallar 

(sosyal algılamalara yönelik kısıtlamalar). Hodge ve Kress, bu katmanların metinlerin nasıl işlediğini 

anlamak için ele alınması gereken katmanlar olduğunu ifade ederler. Bu doğrultuda çalışmada da Hodge 

ve Kress’in kategorizasyonu, birer metin olan filmlerin anlatısını yorumlamak amacıyla hem Netflix’in 

üretim politikalarını incelerken hem de filmlerin analizlerini gerçekleştirirken başvurulan önemli bir 

kaynak olmuştur. 

Çalışma yürütülürken yöntem bölümünde bahsi geçen tüm kuramcıların görüşleri yer yer öne 

çıkacakken en temelde kültür göstergebiliminden faydalanılacaktır. Kültür göstergebiliminden söz 

edildiğinde akla gelen ilk isim Juri Lotman’dır. Lotman, 1950’li ve 1960’lı yıllardaki yazılarında kültüre 

dair gözlemlerine yer vermiş, 1970’lerde kültürü araştırmalarının merkezine yerleştirmiştir.13 Lotman 

için “kültür, doğası gereği semiyotiktir ve semiyotik, kültürel bir ortamda gelişir.” Lotman, 

göstergebilim, kültür ve bellek ilişkisini de çalışmalarında ele almıştır. Kültürü, “toplumun 

deneyimlediği şeylerin hafızadaki bir kaydı” olarak ele alan Lotman, bu kayıtların kodlanması ve bir 

diğerine aktarılması aşamalarında göstergebilimin gündeme geldiğini işaret etmiştir. Lotman bu 

aşamaları, kültürün üç işlevini sınıflandırarak özetlemiştir. İlki iletişimsel işlevdir ve mesajların 

aktarımını sağlar. İkincisi yaratıcı işlevdir ve yeni kodlar üretir. Üçüncüsü hafıza işlevidir ve metinleri 

ve kodları kaydeder. Lotman her ne kadar bir ayrıma gitse de bu üç işlevin içe içe geçmiş bir işlerliğe 

sahip olduğunu ifade etmiştir. Lotman kültürü statik ve dinamik yönleriyle ele almıştır. Bir metin olarak 

değerlendirildiğinde statik olan kültür, sürekli dönüşen ve bir süreç haline gelen aktarımıyla 

                                                           
13 Lotman, kültüre ilişkin düşüncelerine Studies in the Typology of Culture (1970) adlı kitapta yer vermiş ve Boris 

Uspenskij ile birlikte yazddığı On the Semiotic Mechanism of Culture (1971) adlı makalede görüşlerini derinleştirmiştir. 

Kültürel semiyotiği bir disiplin olarak ele alışı ise Lotman’ın ve Tartu-Moskova Okulu’nun semiyotik üzerine çalışma yapan 

düşünürlerinin işbirliğiyle yazılan Theses on the Semiotic Study of Cultures (1973) metniyle olur (Tamm 2019, s.6). 



99 

 

değerlendirildiğinde dinamiktir. Dinamik kültür, Lotman için çok daha önemlidir çünkü öngörülemezdir 

ve kolektif hafızayı da şekillendiren bu kültürdür. Lotman, kültürün bu sürekliliğini bütüncül bir şekilde 

ele almış ve buna semiyosfer adını vermiştir (Tamm 2019: 6-8). Lotman, farklılıkların kültürel-

semiyotik bir çalışma ile yorumlanabileceğine inanmaktadır. Çeşitliliğin kaynağını her bir bireyin 

birbirinden ayrı kültürel eylemleriyle bir tutmaktadır (Lotman 1978: 44). Lotman’ın kültür üzerine 

sorgulamalarıyla gündeme gelen kültür göstergebilimi, çalışmada öne sürülen dijital platformların farklı 

kültürlere sahip izleyicilere farklı içerikler sunduğu ve içerik politikalarının oluşturulmasında her bir 

ülkenin kültürel kodlarına özel düzenlemeler gerçekleştirdiği düşüncelerini desteklemek için uygun bir 

yöntemdir. Yine kültürel kodların kültürel bellekle olan süregelen ilişkisini ele alırken de Lotman’ın 

görüşleri destekleyici olacaktır. Çalışmada, Netflix özelinde incelemeler yürütülürken, Hodge ve 

Kress’in ifade ettiği üreticilere yönelik üretim kuralları katmanı ve alıcılara yönelik alım kuralları 

katmanı değerlendirmelerine ve semiyotik kodların analizlenmesine başvurulacaktır. Netflix’in kültürel 

üretim döngüsünü hangi amaçlarla, hangi anlamları yaratmak ve yaymak için oluşturduğu ve içerik 

politikaları aracılığıyla nasıl bir anlam inşası içerisinde bulunduğu ele alınmıştır. Alıcılara yönelik alım 

kuralları, anlamın doğrudan metinde olmadığı, alıcının metinle etkileşimi neticesinde anlamın oluştuğu 

düşüncesiyle temellenir. Burada alıcının/izleyicinin algılama ve yorumlama kapasitesi devreye 

girmektedir.14 Bu noktada evrensel işaretler, kültürel kodlar gibi anlamsal yönlendirmeler – Todorov, 

bunları anlam çağrışımı için unsurlar olarak tanımlamıştır – potansiyel anlama erişmede araç olarak yer 

alırlar. Burada yine devreye giren semiyotik, bir gösterenin farklı kültürel geçmişlerden gelen özneler 

için farklı gösterilenler üretebileceğini ortaya koyar. Bu nedenle anlam potansiyeldir, kişiden kişiye 

değişebilen bir boyuta sahiptir. Bu boyutların da ötesinde “metin dışı etken” olarak ifade edilen fragman, 

poster, reklam, afiş, dergi röportajları, aksiyon figürleri gibi pek çok ögeden de söz edilebilir. Bu 

etkenler, hem üretici hem alıcı için anlam üretiminde oldukça etkili olan ve filmin alımlanmasına, 

pazarlanmasına ve kategorize edilmesine katkı sağlayan etkenlerdir (Harries 1996: 47-51). Biçime ve 

içeriğe ait tüm bu kodlar, filmlerin anlatısına doğrudan etki eden ve kültürel bellekle ilişkili olarak öne 

çıkan ögeler şeklinde tablolaştırılacaktır. Kodların çözümlenmesi aşamasında ise Lotman’ın kültürel 

göstergebilim yaklaşımına referansla anlatıdaki yerel ve evrensel kültürel kodlar ayrımlanacak ve ayrıca 

Metz’in kültürel ve özgül kodlar ayrımına başvurulacaktır. Kültürel ve özgül kodların kendi içlerinde 

gösteren ve gösterilen şeklinde kod açılımları yapılarak düz ve yan anlam karşılıkları yorumlanacaktır. 

Çalışmanın birinci ve ikinci bölümünden elde edilen teorik arka plana referansla, var olan kodların ve 

kodlardan elde edilen anlamların dijital platformların içerik politikalarına ne amaçla ve ne oranda hizmet 

                                                           
14 Tomaselli, Peirce ve Saussure’ün sistemleri arasındaki temel farkın yorumcuyu konumlandırdıkları bilişsel rolde 

olduğunu belirtmiştir (Tomaselli 1981: 46).  



100 

 

ettiği ilişkisi kurulacak; her bir anlatı özelinde Netflix’in kültürel belleği anlatıda ne şekilde 

konumlandırdığı göstergebilimsel analiz yöntemiyle açıklanacaktır. 

 

2.3. Teorik Çerçeve: Bellek ve Kültür 

Bellek kavramı, 1960’lı ve 1970’li yılların tartışma ortamlarında hiç yer almazken 1970’lerin 

sonuyla birlikte gündeme gelişiyle15 popüler olmuştur ve popülerliğini hala korumaktadır. Bu popülerlik 

yer yer bir takıntıya da dönüşebilmektedir; Enzo Traverso bu durumu, “anma takıntısı”, “yer tapınması”, 

“bellek turizmi”, “geçmişin şeyleşmesi” şeklinde nitelemiştir. Traverso’nun sözünü ettiği bu yozlaşma, 

turizm, gösteri endüstrisi, sinema gibi alanlar için belleği hazır bir tüketim nesnesi haline getirmiştir 

(Traverso 2020: 9-11). Sözü geçen yozlaşma ve bellek takıntısı, Traverso’ya göre bir aktarım krizinden 

kaynaklanmaktadır. Krizi açımlamak için Traverso, Walter Benjamin’in aktarılan deneyim (erfahrung) 

ve yaşanılan deneyim (erlebnis) kavramlarına başvurur. Benjamin, doğal olarak aktarılan, kuşaklararası 

süren ve uzun vadede o toplumun kimliğini oluşturan ve irade dışı bir hatırlamayla gündeme gelen anları 

aktarılan deneyim; kişisel ve geçici olan ve bilinçli bir hatırlamayla gündeme gelen aktarımları yaşanmış 

deneyim şeklinde nitelemiştir (Benjamin 2012: 123). Aktarılan deneyim geleneksel toplumlara aitken 

yaşanmış deneyim modern toplumlara özgüdür. Benjamin, moderniteyi aktarılan deneyimin çöküşüyle 

bağdaştırmaktadır (akt. Traverso 2020: 11-13). Bellek, artık bir endüstri haline gelmiştir. Deneysel 

psikoloji alanında üzerine düşünülmesi ve çalışılması çok daha eski bir zamana tarihlense de akademik 

araştırmalarda yer alarak popüler hale gelmesi, edebiyatta otobiyografinin gelişmesi, müzeler üzerinden 

bir turizm oluşturulması ve tarihselciliğin krizi ile birlikte gerçekleşmiştir (Klein 2000: 127). 

Bellek, en temelde bireyin bir bilgiyi muhafaza etme ve uygun koşullar sağlandığında bilgiyi 

çağırma ve kullanma becerisi olarak tanımlanabilir (Erdem 2019: 532). Bellek, unutma ve hatırlama 

işlevlerini ve daha pek çok yapıyı da içeren bir sistemler bütünü olarak ele alınmalıdır (Irak 2008: 18). 

Her ne kadar 1970’lerin sonuyla beraber popüler bir araştırma konusu haline gelse de 1880’li yıllarda 

Hermann Ebbinghaus (1885), Sir Francis Galton (1883) ve Theodule Armand Ribot (1882) tarafından 

yapılmış çalışmalar, psikoloji alanında belleğe yönelik geliştirilmiş önemli yaklaşımlardır. Bu 

çalışmaların varlığı, belleğin anlamlandırılmasında büyük rol oynamış ve yüzyıl sonra belleğin farklı 

disiplinlere etkisinin tartışılacağı akademik zeminin oluşmasına katkı sağlamıştır. Ebbinghaus, algı 

çalışmalarında kullanılan yöntemlerden belleği incelerken faydalanmış ve deneysel bir yaklaşım 

                                                           
15 Bellek çalışmalarının gündeme gelmesi, 1960’lı ve 1970’li yıllarda madun sınıfları ilk kez ele alan Edward P. 

Thompson’un İngiliz Sınıfının Oluşumu (1963), Carlo Ginzburg’un Peynir ve Kurtlar (1976) gibi birtakım eserlerle başlayan 

bir rüzgârın 1980’lere gelindiğinde Hindistan’da gündeme gelen madun çalışmaları ile hız kazanmasıyla olmuştur. Tarih 

yazımının ikiyüzlülüğüne bir karşı çıkış olarak da gündeme gelen bellek çalışmaları, geçmişin yazıya dökülmesinde yeni bir 

alan yaratmıştır. Bellek çalışmaları, tarihin olaylarla kurduğu dışsal ilişkiyi içsel bir ilişki kurarak dönüştürmüştür (Traverso 

2020: 27-28). 



101 

 

geliştirmiştir (Rigel 2012: 17). Ebbinghaus, harf dizileri kullanarak yaptığı deneylerle, öğrenme, 

unutma, yeniden öğrenme döngüsü üzerine çalışmalarını yürütmüştür. Galton, anı kapasitesi ile 

ilgilenmiş ve daha sonraları ipucu sözcük16 şeklinde kavramsallaştırılacak bir teknik üzerine çalışmıştır. 

Ribot, çarpıtılmış anılar üzerinde durmuş ve beyin hasarına bağlı gelişen bozukluklar ile ilgilenmiştir. 

Bu üç düşünür, yaptıkları çalışmalarla, otobiyografik bellek çalışmalarına önemli katkılar sunmuşlardır 

(Williams, Convey 2021: 44-45). Sonraki yıllarda, Sir Frederic Bartlett, Ebbinghaus’un deneylerine 

yönelik getirdiği eleştirilerle alanda farklı bir yöntem geliştirmiştir. Şema kavramını17 çalışmalarının 

merkezine alan Bartlett, hatırlama eyleminde kültürün etkisi üzerinde durmuştur (Williams, Convey 

2021: 46). Bartlett’e göre hatırlama eylemi sadece o anki deneyimle denk düşmek durumunda değildir. 

Hatırlama, o anın hissettirdiklerine, önceden edinilmiş bilgi ve deneyimlerin çağrıştırdıklarına ve bireyin 

içerisinde bulunduğu psikolojik duruma bağlı olarak değişkenlikler gösterebilir (akt. Cangöz 2005: 55). 

Bartlett’in çalışmalarıyla, belleğin yalnızca bilgileri saklama işlevi görmediği, aktif bir süreç içerisinde 

yer aldığı ve bu süreçte de kültürden oldukça etkilendiği de kabul edilmiştir (Boyer 2021: 16). Bartlett’in 

öne sürdüğü bu kültür ve bellek ilişkisi, Benjamin’in aktarılan deneyim kavramına denk düşmektedir.  

Disiplinlerarası bir olgu olan bellek için psikoloji alanında kabul edilegelen en temel bilgilerden 

biri, anıların benliği oluşturduğudur (Boyer 2021: 10). Bu varsayım, felsefi literatürle de kesişir ve John 

Locke’un insanın kendine ait olan geçmişinin, onu diğerlerinden ayrı bir birey kıldığı düşüncesiyle 

benzerdir. Locke, zihnin boş bir oda olduğu varsayımıyla hareket ederek duyular aracılığıyla elde edilen 

veriler anlamlandırıldıkça belleğin oluştuğunu ifade etmiştir. Ona göre bir insan zihninde, kişinin 

bilincine varmamış olduğu bir bilginin bulunması mümkün değildir (Locke 1992: 62-66). Belleğin 

yalnızca duyular aracılığıyla edinilen deneyimlerle mi oluştuğu sorgulaması, felsefede pek çok 

düşünürün üzerine sorular sorduğu bir zemindir. Belleğin ne olduğu, neyin nasıl bilindiği, bilme 

eyleminin nesnesinin ne olduğu gibi sorular bu düşünsel alanın temel sorularından bazılarıdır. Bu 

sorgulama Platon ve Aristoteles’in görüşlerinde de farklı perspektiflerden yer almıştır. Platon’a göre 

bilgiler zihinde saklanır ve asla unutulmazlar. Hatırlama eylemi yalnızca var olan bilgilerin bilinçte 

saklandığı yerden çıkarılması durumunu karşılar. Unutulan şeyler yalnızca bir bilgi içermeyen soyut 

kavramlara ilişkin hissiyatlar olabilir. Geri kalan her şey, zihinde gizlense dahi hiçbir zaman tamamen 

yok olmaz. Platon, hatırlama gerçekleştiğinde açığa çıkan bilgilerin duyusal verilerle elde edilen saf 

                                                           
16 İpucu sözcük tekniği, sözcüklerin katılımcıya sırasıyla gösterilmesi ve bu sözcükleri görmesinin ardından 

katılımcının düşündüğü şeylerin not edilmesi yoluyla hangi anların/anıların/görsel imgelerin gündeme geldiğini bulgulayarak 

analizleme tekniğidir (Williams, Convey 2021: 45). 
17 Bartlett’in şema kavramı, Vladimir Propp’un şematik anlatı kalıplarıyla da ilişkilidir. Her ikisi için de anlatı kalıpları, 

şematik ve düzenlidir. Her bir anlatı kalıbı, farklı zaman, farklı karakter, farklı yer kombinasyonlarının farklı birleşimlerini 

sunmaktadır. Bu nedenle evrensel olarak değerlendirilemezler. Kültürden kültüre değişen, kendi dinamiklerine özgü anlatı 

kalıpları olarak değerlendirilmelidirler. Bu yaklaşım, Halbwachs’un kaç farklı toplum varsa o kadar koelktif bellekten söz 

edilebileceği düşüncesiyle de benzerlik taşımaktadır. Bartlett ve Propp’a göre anlatı kalıpları, bilinçli bir birleşimle oluşmaz ve 

kullanılmaz, üzerine düşünmeden, bilinçsizce kullanılırlar (Wertsch 2021: 165). 



102 

 

bilgi olduğunu düşünmez; hatırlanan, geri çağırma esnasında uygulanan rasyonel yaklaşımla yeniden 

işleme tabi tutulan bilgilerin sonucudur. Aristoteles, hatırlama konusunda, belirli bir zamanda 

gerçekleşen anında hatırlama eylemi ile bir zaman dilimi süresince gerçekleşen hatırlama eylemi 

arasında ayrım yapar. Bilginin algılandığı andan itibaren bellekte yer almadığını, algılama sonucu bir 

bilgiye dönüştüğünde bellekte yer almaya başladığını düşünen Aristoteles için, deneyim ile kişinin 

deneyime ilişkin belleği arasında tıpkı hatırlama eyleminde olduğu gibi zamansal bir ayrım vardır; 

hatırlanan şey, daha önce deneyimlenen şeydir. Fakat Platon’dan farklı olarak hatırlanan, zaten bellekte 

var olan deneyimler değil, duyular aracılığıyla algılandıktan ve bir bilgiye dönüştükten sonra bellekte 

yer eden deneyimlerdir  (Coleman 1992: 4-18).  

Anımsama, anı ve unutma ilişkisine dair ise Platon, eseri Menon’da anımsamayı ele almıştır 

(2018). Mnemosyne’den (bellekten) söz etmiş ve onun ilham perileri olarak bilinen muse’lerin annesi 

olduğunu ifade etmiştir (akt. Abensour 2022: 18-19). Anımsama, zihinde, daha önce deneyimlenmiş bir 

şeyin arayışının ve bu arayış neticesinde aranan şeyin elde edilmesi sürecinin karşılığı, bir tür akıl 

yürütmedir (Bilge 2018: 78). 

Bellek, Aristoteles tarafından, Bellek ve Anımsayış (De Memoria et Reminiscentia) adlı 

makalesinde ele alınmıştır. Aristoteles bir anının, geçmişten bugüne nasıl taşındığı, anımsamanın nasıl 

gerçekleştiği üzerinde durmuş; çağrışımların bireysel bellekte açtığı alanda anımsamanın gerçekleştiğini 

işaret etmiştir (McCeon 1941; Eyrek 2019: 11). Aristoteles, bir farkındalık oluştuğunda zihinde oluşan 

nesnenin imgesini bir iz olarak yorumlamış ve bu izi anı olarak tanımlamıştır (akt. Abensour 2022: 21). 

Platon için ise anılar üretilmez, önceki deneyimlerden ruhta kalan izlenimler, anılar olarak yeniden 

canlanırlar (akt. Öymen Özak 2008: 34). Platon’a karşın Aristoteles belleği tamamen doğal bir olgu 

olarak ele almaktadır. Yalnızca insana özel bir durum olmadığını, hayvanların bir kısmının da belleğe 

sahip olduğunu işaret etmiştir. İnsanı farklı kılanın aklı olması yani bellek ögelerini yorumlama ve 

kategorize etme yetisine sahip olmasıdır. Aristoteles’e göre bellekten önce imge incelenmelidir 

(Abensour 2022: 102). Aristoteles, anlık gelen anılara mneme, hatırlamak için bir çaba sarf edilen 

anılara anamnesis demektedir (akt. Göğercin Toker 2017: 192). 

Bellek hakkında yapılan çalışmalar genelde Platon ve Aristoteles’in belleğe ilişkin görüşlerine 

yönelik olsa da bir sofiste ait olan ve felsefenin köken metinlerinden biri olan Dissoi Logoi, bellek 

incelemelerine yer veren ilk eser olarak kabul edilmektedir. Ne zaman yazıldığı tam tespit edilmemekle 

beraber M.Ö. 404 yılından sonrasında yazıldığı tahmin edilmektedir. Metinde hafızanın öneminden ve 

hafızayı geliştirmek için neler yapılabileceğinden söz edilmektedir. Ezberleme, konuları birbiriyle 

ilişkilendirme, akla getirme gibi teknikler hafızayı geliştirmek için önerilmekte; güçlü hafıza, bilgelikle 

eş tutulmaktadır (Bilge 2018: 2; Şar 2013). 



103 

 

Bellek, her zaman ilgi çeken bir araştırma alanı olmuştur. Geriye gidildiğinde belleğe yönelik 

hikâyelere mitolojide de rastlanmaktadır. Yunan mitolojisinde bellek tanrıçası Mnemosyne ve unutma 

perisi Lethe, zıt yönlere akan iki nehir olarak simgeleştirilmiş ve Mnemosyne’in suyundan içenler her 

şeyi hatırlarken Lethe’nin suyundan içenler her şeyi unutmaktadırlar (Quiroga’dan akt. İslamoğlu 2017: 

21-22). Bellek, Yunanlılar için beş retorik sanattan biri olarak kabul edilir. Bellek sanatı kavramından 

ilk söz eden kişi Yunan şair Simonides’tir. Assmann, bellek sanatı ile hatırlama kültürü arasında ayrım 

yapmıştır. Ona göre bellek sanatı bireyle, hatırlama kültürü ise toplumla ilişkilidir. Bellek sanatı için 

mekân, hatırlama kültürü için zaman önemlidir (Assmann 2022: 37-39). Yine Eski Yunan’da belleği 

güçlendirmek üzere, bellek destekleyici ipuçları kullanılarak uygulanan bir teknik geliştirilmiştir. 

Mnemoteknik olaran anılan bu teknikte, bir tür çağrışım tekniği olarak da geliştirilen bellek destekleyici 

uygulamalar, renkle, sesle ya da bir imgeyle kodlama şeklinde olabilmektedir (İslamoğlu 2017: 22). 

Bellek, doğrudan anı, unutma, hatırlama, algılama kavramlarıyla ilişkilidir. Unutma, 

hatırlamayla doğrudan bir ilişki içerisindedir çünkü etkin hatırlama için belirli oranda bir unutma 

eyleminin gerçekleşmesi gerekmektedir (Erdem 2019: 533). Platon anıların hiçbir zaman 

unutulmadığını yalnızca çağırılmadığı sürece örtük kaldığını ifade etse de unutma eyleminin varlığına 

dair pek çok çalışma yapılmıştır. Paul Ricoeur, anı kavramını bellekten ayrı tutmaktadır. Belleğin tekil 

bir olgu olduğunu ve kişiden kişiye değişen bir kapasiteyi karşıladığını ifade etmiştir (akt. Tuğrul 2021: 

26). Anı, doğrudan gözlemlenemeyen içsel olarak deneyimlenen bir olgudur (Williams, Convey 2021: 

46). Bellekte depolanan anılar, hatırlama eylemiyle gün yüzüne çıkarlar. Hatırlama her zaman bilinçli 

bir çağrıyla gerçekleşmez. Bazen nedeni dahi anlaşılamayabilen bazı ani çağrışımlarla anılar gündeme 

gelebilir. Anıların gündeme gelmesi, geçmiş ve şu an arasındaki çizgiyi belirsizleştirmektedir (Sarlo 

2022: 9-10). 

Algı da anılarla bütünleşik olarak gelir. Algılanan saf veri, deneyimler ve yaşanmışlıkların 

etkileriyle anında sarmalanmaktadır. Saf algının yerini anılar alır; bu noktada bellek devreye girer ve 

yanılsamadan söz edilmeye başlanır (Bergson 2022: 34). Bergson, Madde ve Bellek kitabında belleğe 

dair ilk hipotezini, algının saf halinden anılarla sarmalanarak kendini nasıl sınırlandırdığı ve bireyi 

ilgilendiren bir öznelliğe nasıl dönüştüğü sorgulaması üzerine kurmuştur (Bergson 2022: 41). Bergson 

bu sorgulamaları geliştirdiğinde, algı ve anının iç içeliğinin tek taraflı olmadığı sonucuna ulaşmıştır. 

Anıların algıları sarmalamasının yanı sıra, algılar anılar için tekrar gündeme gelmek durumunda 

başvurdukları birer aracı konumundadırlar. Bir anı, bütünleştiği bir algıyı kullanarak tekrar tekrar 

gündeme gelebilmektedir. Böylece Bergson, anı ve algı arasında çift taraflı bir ilişki olduğunu 

belirtmiştir (Bergson 2022: 66). Bilginin duyular aracılığıyla alımlanması algılama aşaması iken bilginin 

anlamlandırılması aşamasında bellek devreye girer (Öymen Özak 2008: 17).  



104 

 

Bergson, geçmişin iki biçimde meydana geldiğini belirtmiştir: “Devindirici mekanizmalarda ve 

bağımsız anılarda.” (Bergson 2022: 75). Bergson ilkinin doğal döngüyle eş zamanlı işlediğini, 

ikincisinin kişisel imge anılarda belirdiğini ifade etmiştir. İlki, iradeye bağımlı bir şekilde sabit kalır, 

ikincisi yeni tasarılar üretir. Bu ikilinin birbiri içerisinde kaynaşması yeni bir fenomeni meydana 

getirmiştir. Bu fenomen tanıma eylemiyle açıklanabilir. Tanıma eylemi için ikinci bir karşılaşma 

gereklidir. İlkinde oluşan saf algının yeniden gündeme gelerek yaratabileceği bir eylemdir tanıma. 

Tanıma, dalgınlıkla tanıma ve dikkate dayalı tanıma şeklinde ayrımlanabilir. İkisi arasındaki ayrım, 

anıların kendiliğinden algıyı gündeme getirmesi veya algının gündeme gelmesi için anıların çağrılması 

şeklinde bir ikilikten kaynaklıdır (Bergson 2022: 87-96). Bellek de tüm bu sistemi ve olay esnasında ve 

olay sonrasında yaşanan tüm düşünsel süreçleri kapsayan bir olgu olarak burada devreye girmektedir 

(Traverso 2020: 21). 

Bergson iki tür bellekten söz edilebileceğini belirtmiştir; hayal eden ve tekrarlayan. Herhangi 

bir faydacılık düşüncesi olmadan doğal bir şekilde kaydedilen, detayların net bir şekilde işlendiği imge-

anılardan oluşan bellek tekrarlardan güç alır. İmgeleri koruma güdüsüyle değil de etkisini yaşatma 

güdüsüyle hareket eden eyleme dönük bellek ise gücünü tasarılardan almaktadır (Bergson 2022: 79-80). 

İki bellek arasında tekrar ve alışkanlık arasındaki ince ayrımı vurgulamak gerekmektedir. Burada iki 

belleği kendiliğinden ve öğrenilmiş şeklinde niteleyerek ayıran Bergson, tekrarın, kendiliğinden anıyı 

öğrenilmiş anıya dönüştürmek için gerçekleşmediğini, yalnızca bedensel bir alışkanlık ritmi oluşturmak 

için gerçekleştiğini ifade eder. Söz konusu alışkanlığın anı olarak temellenmesi için zaten her seferinde 

ilk olan kendiliğinden anıya başvurulması gerektiğinden, tekrar öğrenilmiş anıya dönmektense 

kendiliğinden anıyı vurgulayan bir tavırda kalmaktadır. Öğrenilmiş anı ise bellek tarafından gündeme 

getirilen alışkanlıktır (Bergson 2022: 81). Halbwachs, Bergson’un bu ayrımını Samuel Butler’in ondan 

yirmi yıl önce öngördüğünü aktarmıştır. Butler, hafızanın rutinden ve yenilikten güç aldığını, ani bir 

etkiyle yaşadığımız kuvvetli olayların ve oldukça kuvvetsiz ve önemsiz olsa da sık sık yaşanan olayların 

hafızada yer tuttuğunu ifade etmiştir. Her iki türdeki anılar da hatırlandığında yeniden canlanmış olurlar, 

ilk andaki gibi bir etkiyle tekrar yaşamazlar  (Halbwachs 2019: 135). 

Anılar, bireysel belleklerde yer etse dahi bir yandan toplumsal ve kültürel olarak da 

kodlanabilirler. Anımsamak, kültürel kodlarla ve toplumsal olaylarla etkileşimli olarak gerçekleşir. 

Hatta zaman içerisinde oluşmuş toplumsal anımsama kalıpları ve kodları da vardır. (Schudson 2007: 

180). Bazı anıların özelden çok genel nitelik taşıdıkları da söylenebilir. Bu anılar “kendilik tanımlayıcı 

anılar” olarak kategorize edilebilir. Roger Brown ve James Kulik ise bu tip anıları flaş anılar olarak 

tanımlamış ve toplumu, ülkeyi, dünyayı ilgilendiren ve geniş çapta bir yankısı olan olayların bireyler 

tarafından öğrenildiği ana dair oluşmuş anılar ile eşlemişlerdir. Flaş anılar, bir haberin öğrenildiği ana 

dair, içerisinde bulunulan mekân, kimlerle olunduğu, ne ile meşgul olunduğu gibi tüm detaylarıyla 



105 

 

hatırlanan anıları karşılamaktadır (akt. Williams, Convey 2021: 63). Flaş anıların öğrenilme anına ve o 

anın bıraktığı etkiye ilişkin travmatik durumlar yaşanabilir. Bedenin, kendine özgü bir hafızası vardır 

ve bu hafıza, alışkın beden hafızası ve travmatik beden hafızası şeklinde ayrımlanabilir. Lacan, 

travmatik beden hafızasını “parçalanmış beden” olarak nitelemiştir (akt. Tuğrul 2021: 205). Freud da 

travmaya bağlı bellekte oluşan bozuklukları psikanalitik olarak değerlendirmiş ve belleği merkeze alan 

yeni bir disiplin oluşturmuştur (Neyzi 2014: 2). Söz konusu travmatik anılar ve suskunluklar, birer 

bellek sonrasına (post memory) dönüşerek sonraki kuşaklar için siyasi ve toplumsal bir dönüm noktasına 

yol açabilmektedirler (Tuğrul 2021: 210-211). Bellek sonrası (post memory), Marianne Hirsch, 

tarafından kavramsallaştırılmıştır ve doğrudan bireysel anımız olmayan, kendimiz deneyimlemeden 

dahi hatırlayabildiğimiz, ebeveynlerimizin ve atalarımızın anılarına dayanan hatıraları karşılamaktadır. 

İkinci kuşak anılardan oluşan bellek sonrası, bireyin yakın çevresinden dinlediği deneyimleri kendi 

belleğinde yeniden inşa etmesiyle oluşmaktadır  (akt. Sarlo 2022: 81-82). Alison Landsberg de doğrudan 

bireysel anımız olmayan,  kendimiz deneyimlemeden benimsediğimiz, kitle iletişimi aracılığıyla 

edindiğimiz anıları öne eklenen bellek, diğer kullanımıyla protez bellek (prosthetic memory) olarak 

tanımlamıştır  (Landsberg 2003: 145). 

Bellek, genel olarak üç aşamalı olarak değerlendirilir: Öğrenme, depolama, geri çağırma. 

Depolama; anlamlandırma, anıları birbiriyle eşleme ya da unutma eylemlerinin gerçekleştiği aşamayken 

geri çağırma; tanıma ve hatırlama eylemleriyle ilişkilidir (Erdem 2019: 532). Unutmak, bir yok olma 

değildir. Öğrenilen ve kaydedilen hiçbir şey tam anlamıyla silinmez; dönüşüm geçirerek yaşamaya 

devam eder. Anının yok olmasından değil ama anının eskimesinden, detayların silinmesinden, 

blokajlardan, çarpıtmalardan söz edilebilir (Tuğrul 2021: 183-184). Anıların çarpıtılması ve sahte anı 

üretilmesine ilişkin pek çok çalışma vardır fakat insanların genel eğilimi, kendi geçmişlerine ve geri 

çağırdıkları anılara dair hatırladıkları duyguların doğru olduğuna inanma yönündedir (Boyer 2021: 28). 

Belleğin çarpıtılmasından söz etmek demek, belleği gerçeğe bire bir uyacak şekilde 

kavrayabildiğimiz varsayımıyla temellenmektedir. Bireysel bellek üzerinden düşünmek bir nebze daha 

kolay olsa da kolektif bellek üzerinden düşünüldüğünde, her bir bireyin farklı deneyimleri ile 

algılandığından durum biraz karmaşık bir hal alır. Yine bireysel bellek üzerinden düşünüldüğünde en 

azından zamansal olarak ortalama bir sınırlama getirmek mümkün olsa da kültürel bellek söz konusu 

olduğunda bu pek mümkün değildir. Peter Burke, geçmiş hakkında konuşmanın artık eskisi kadar 

masum bir eylem olmadığını, artık var olan geçmiş kayıtlarının ve anlatılarının nesnelliğinin 

sorgulandığını ifade etmiştir (akt. Schudson 2007: 179-181). Çarpıtma süreçleri dört ayrı şekilde 

kategorize edilebilir: Uzaklaştırma, araçsallaştırma, öyküleştirme, bilişselleştirme. Anıların önce 

detaylarının yitirilmesiyle silikleştirildiği ve üzerinden zaman geçtikçe duygu yoğunluğunun azaldığı 

süreç uzaklaştırma ile gerçekleşmektedir. Uzaklaştırmadan dolayıdır ki anma törenleri özellikle önem 



106 

 

taşımaktadır; yıllar önce gerçekleşmiş bir olayın duygusunu ve hatırasını mümkün mertebe canlı tutmak 

için kültürel bir kurumsallaşmaya başvurulmuştur. Geçmişteki yaşanmışlıkların ve deneyimlerin, güncel 

çıkarlara destek olmak için stratejik olarak şekillendirilmesi araçsallaştırma ile gerçekleşir. Bir nevi 

geçmişten, şimdiki zamanın çıkarları için destek alınmaktadır. Bir diğer çarpıtma yöntemi ise geçmiş 

anıları daha ilginç kılmak için öyküleştirmeye başvurmaktır. Olaylar giriş, gelişme ve sonuç şeklinde 

bir anlatı kurularak aktarılır. Kayıtlı belgelerin varlığı, öyküleştirmenin sınırlarını belirler. Başka bir 

çarpıtma yöntemi olarak karşılaşılan bilişselleştirme ise kişinin kendi yaşamından geçen deneyimi bire 

bir değil de geçmiş olması gerektiği gibi aktarması durumudur (Schudson 2007: 181-193). Olaya tanık 

olan kişilerin olay sonrasında deneyimlerini paylaşmalarıyla kişilerin bireysel anılarının etkilenmesi 

durumu, bellekte sosyal bulaşma olarak tanımlanır ve bu durum da bilişselleştirme süreçlerine dâhil 

edilebilir (Şahin 2017: 3). Bellekteki bu gibi yanılgıların varlığını açıklayan teori ise kaynak izleme 

teorisidir. Bellek kayıtlarının kökenlerindeki hataların bellek çarpıtmalarına neden olduğunu öne süren 

bir teori olan kaynak izleme teorisi, kökene inerek anının oluştuğu yer, zaman vb. gibi temel bilgilerin 

hangi kaynaktan elde edildiğini bulgulamayı hedefler. Bu teori, gerçeklik izleme teorisinin genişletilmiş 

bir versiyonudur. Gerçeklik izleme teorisinde, rüyalarla veya düşünsel boyutta üretilen anıların, duyular 

ve algılar aracılığıyla dışarıdan elde edilen anılarla ayırt edilmesi işlenir. Kişinin belleğindeki 

yanılsamalardan biri ise doğrudan dikkatle ilişkilidir. Olay esnasında birden fazla uyarana maruz kalmak 

ve dikkati tam olarak verememek durumlarında veriler güçlü bir şekilde kodlanamaz. Yine sıklıkla 

kullanılan kısayollar da bir tür tembelleştirme ile yanlış kodlamalara neden olacak dikkatsizliği 

yaratmaktadır. Derine kalıcı bir şekilde kodlanabilen anılar daha uzun ömürlü olurken yüzeysel 

kodlanan anılar daha kısa sürede silinmektedirler. Bu durum literatürde kodlama derinliği şeklinde 

kavramsallaştırılmıştır (Tanyaş, Mısırlısoy 2018: 1437-1441). Çarpıtma meselesine ilişkin burada 

bahsedilmesi gereken bir diğer kavram ise sahte bellek sendromudur. Sahte bellek sendromu, 1990’lı 

yıllarda, psikolojik tedavi almış kişilerin aslında yaşamadıkları istismar gibi olayları yaşamışlar gibi 

hatırladıkları bir tür akıl hastalığı olarak kabul edilmiştir. ABD’de yer alan Sahte Bellek Sendromu 

Vakfı’nın danışmanı olarak da görev yapan psikolog John Kihlstorm, sahte belleği, bireyin nesnel olarak 

doğru olmayan bir duruma karşı duyduğu kuvvetli inanç sonucu olayın gerçek olduğuna inandığı 

travmatik bir anı olarak tanımlamaktadır (akt. Mollon 2000: 3-5). Sahte bellek üzerine Freud, geri 

çağırılan anıların potansiyel olarak içerdiği gerçeği ve yanlışlıkları görmeyi işaret etmektedir. Geri 

çağırılan çocukluk anılarının kesin bir doğruluğu olması durumunda çok güvenli bir hatırlama zeminine 

sahip olunacağını fakat bunun mümkün olmadığını; hatırlanan deneyimlerin bazen tamamen yanlış, 

bazen tamamen doğru, bazen de doğrulardan ve yanlışlardan oluştuğu kabulüne geçmek gerektiğini 

ifade ederek hatırlamanın kaygan bir zeminde gerçekleştiğini vurgulamıştır (akt. Mollon 2000. 48). 

Sahte belleğin oluşması çoğu zaman anıların bir yeniden yapılandırmaya uğruyor olmasıyla ilişkilidir. 



107 

 

Bir diğer uzantısı da hatırlanan bazı önemsiz anıların neden hala hatırlandığına ilişkin sorgulamadır. 

Genellikle bir geri çağırmaya maruz kalmayan bu sıradan anıların hatırlanıyor olmasının diğer anıları 

gizlemek için olduğu düşünülmektedir. Hatırlanmak istenmeyen bir anıyı sahteleştirerek kabul etmek 

yerine başka gereksiz anıları ön plana çıkarıp asıl anıyı belleğin derinlerine itmek de bir hayatta kalma 

mekanizması olarak kabul edilebilir. Anıların geçmişte bırakılması uğruna sıklıkla hatırlanan aracı 

anılara, ekran anıları da denmektedir. Bu tip anılar, genelde rüyalar gibi görselliği baskın anılardır 

(Draaisma 2004: 19). 

Rüyalar da malzemesini bellekten almaktadır (Halbwachs 2019: 21). Buna karşın bellek, rüya 

anında atıldır. Halbwachs’un Pradines Beyefendi’den aktarıldığını belirttiği Lucretius’un şu sözü rüya 

esnasındaki belleğin işlerliğini açık ve net bir şekilde ortaya koymaktadır: “Bellek, o derece atıl ve uyku 

halindedir ki, rüya gören kişi, ona yaşıyor görünen bir kişinin uzun zamandır ölü olduğunu bile zaman 

zaman hatırlamaz.” (Halbwachs 2019: 62) 

Assmann’a göre hatırlama eylemi, “bir göstergeleşme tekniğidir.” (Assmann 2022: 85). 

Hatırlama imgelerle oluşur. Ayrıca Assmann, sakinleştirici ve uyarıcı hatırlama şeklinde bir ayrıma da 

gitmiştir. Bu ayrımı gerçekleştirirken Levi Claude Strauss’un sıcak ve soğuk toplum ikiliğinden 

faydalanmıştır. Strauss’un 1960’larda ortaya attığı sıcak ve soğuk toplumlar ikiliği, hafıza ve tarih 

üzerinden temellenmiştir. Tarihsel gelişmeye bağlı olarak kendini güncelleyen, dönüşen ve modernleşen 

toplumları sıcak toplumlar, tarihsel gelişmeler karşısında dengede ve durağan kalmayı tercih eden, 

değişime direniş gösteren toplumları soğuk toplumlar olarak nitelemiştir. Assmann da Strauss’un bu 

ayrımından referansla hatırlama üzerine gittiği ayrımda, sakinleştirici diğer kullanımla engelleyici 

hatırlamayı soğuk toplumlarla, uyarıcı diğer kullanımla alevlendirici hatırlamayı ise sıcak toplumla 

ilişkilendirmektedir (Assmann 2022: 76). Türkiye’nin Strauss’un ayrımında nereye konumlandırılacağı 

tartışmalı bir konudur. Sosyoloji ve siyaset alanlarında özellikle tarışmaya açılması faydalı olacak bu 

konuyu, bu çalışmada, medya çalışmaları üzerinden değerlendirirsek Türk medyasının, Türkiye’yi 

soğuk toplum kategorisine yaklaştırdığını ifade edebiliriz. Geleneksel medyada, bir yandan geçmişe dair 

içerikler yer alsa da bu içeriklerin hâkim ideolojileri destekleyecek şekilde yer alması kısacası kolektif 

hafızaya ilişkin içeriklerin seçilerek kullanılması ve dijital medyada da geleneksel medyanın 

pratiklerinin tekrar ediyor olması nedeniyle medyanın soğuk toplumun özelliklerini taşıdığı söylenebilir. 

Dijital medyada, geleneksel medyaya kıyasla belirgin bir çeşitliliğin olduğunun altını çizmekle beraber, 

dijital medyanın gün geçtikçe denetim mekanizmalarının etkisi altına girmesiyle söz konusu çeşitliliğin 

sınırlandırıldığını söylemek mümkün görünmektedir. Sosyal medya platformlarında da benzer 

kısıtlamaların örnekleri görülmekle beraber bireysel içerik yüklemelerinin ve paylaşımlarının olduğu 

sosyal medya platformları Türkiye’nin sıcak toplum potansiyelini işaret eden nispeten daha özgür bir 

alandır. 



108 

 

Belleğin depolama süreçleri dijitalleşme sonrasında akıllı telefonlarla, bulut sistemlerle, kayıt 

alan gözlüklerle çeşitlenen bir teknoloji çerçevesinde yeni imkânlar sunmaktadır (Zlotnik, Vansintjan 

2019: 3). Teknolojinin açtığı bu alan, bireylerin hafızalarını bir anlamda olumsuz yönde etkilemektedir. 

Zihnin hatırlamaya yönelik geliştirdiği düşünsel alan, teknolojik imkânların sağladığı güvenle daha az 

çalıştırılmaktadır. Bir yandan, arşivi sürekli aktif tutarak ve kendini hatırlatarak unutma hakkını bir 

noktada yok eden teknolojik imkânlar, öte yandan zaten hatıraların depolanacağına duyulan güven 

ortamını sağlamakta ve zihnin bir araç olmadan hatırlama yetisini köreltmektedir.  

Belleğin yukarıda bahsi geçen pek çok yönünü, her ne kadar belirgin bir ayrım yapmak zor olsa 

da, bireysel, kolektif ve kültürel şeklinde bölümlemek bütüncül bir kavrayış için faydalı olacaktır. Bu 

nedenle bir sonraki başlıkta bellek türleri ele alınmıştır. 

 

2.3.1. Bellek Türleri 

Bilgileri kodlayarak depolama ve geri çağırarak hatırlama yeteneği olarak kabul edilen bellek, 

üç kategoride ele alınmaktadır: Duyusal, kısa süreli ve uzun süreli. Bu ayrım, 1970’li yıllara kadar uzun 

süreli ve kısa süreli bellek üzerinden yürütülmüşken 1970’li yıllarda yapılan çalışmalarla bu ayrıma 

duyusal bellek de bir kategori olarak eklenmiştir. Fakat bu üç kategori, bellek üzerine çalışmalar 

yapıldıkça çeşitlenmiştir ve artık duyusal, kısa süreli ve uzun süreli belleğin yanı sıra, örtük bellek, açık 

bellek, işlemsel bellek, anısal bellek, ileriye dönük bellek, semantik bellek gibi farklı bellek türlerinden 

de söz edilmektedir (Abensour 2022: 15). Duyusal bellek, bilinçli olarak hareket eden bir bellek değildir, 

algılanan imgeler kısa süreli belleğe aktarılana dek duyusal bellekte muhafaza edilir. Kısa süreli bellekte 

bir kota sınırı vardır. Uzun süreli bellek ise depolama için çok daha geniş bir kapasiteye sahiptir ve 

anlamlandırma burada gerçekleşmektedir (Zlotnik, Vansintjan 2019: 2). Uzun süreli bellekte anlık 

anlamlandırmalar deklaratif bellek, alışkanlık ve becerilere bağlı şekillenen anlamlandırmalar 

prosedürel bellek bölümünde işlenmektedir. Bu nedenle daha hızlı bir anlamlandırma sağlayan 

deklaratif bellek de kendi içerisinde episodik yani olay ve deneyim bazlı ve semantik yani anlam bazlı 

olarak ikiye ayrılmaktadır (akt. Öymen Özak 2008: 25-30).18 Semantik veya bir başka kullanımıyla 

anlamsal bellek, şimdiki zamanda geçmiş deneyimlerden ders çıkarmak için kullanılmaktadır. İşlemsel 

veya bir diğer adıyla prosedürel bellek, geçmiş deneyimlerin getirileriyle içerisinde bulunulan 

                                                           
18 Deklaratif ve prosedürel bellek hakkında yapılmış aktarımların yapıldığı çalışmalar için bkz. Winograd, T. (1975),  

Frame representations and the Declarative-Procedural Controversy, In O. Bobrow ve A.Collins ed, Representation and 

Understanding: Studies in Cognitive Science, Academy Press, 185-210. / Anderson, J.R. (1976), Language Memory and 

Thought, Lawrence Erlbaum, Oxford, UK. / Cohen, N.J. (1981), Neuropsychological Evidence for a Distinction Between 

Procedural and Declarative Knowledge in Human Memory and Amnesia, Ph.D Thesis, University Of California. / Squire, L. 

(1982), The Neuropsychology of Human memory, Annual Review. Neurosci, 5, 241-273.  



109 

 

durumlara uygun ve hızlı tepkiler verilmesini sağlamaktadır. Anısal veya bir başka ifadesiyle epizodik 

bellek ise yaşanan bir olayın hayal edilerek tekrar anımsanmasını kapsamaktadır (Boyer 2021: 6-8). 

 Bir bellek türü olarak nitelenmesi mümkün olan bir kavramsallaştırma da Marcel Proust’un 

Kayıp Zamanın İzinde eserinde ortaya konmuştur. Proust eserinde, bir madlen kekten yola çıkarak 

hatırlamanın ve unutmanın değerlerini tartışmaktadır. Tat, koku, ses gibi tetikleyicilerle aniden beliren 

Proust’un talihli an (moments bienheureux) şeklinde kavramsallaştırdığı anılar, istemsiz bellekten 

doğmaktadır. Proust, böylece geçmişin edilgen değil aktif olduğunu, geçmişin yeniden kurulabilir 

olduğunu ve bu durumun etik bir bellek inşası için kullanılabilirliğini ve istemsiz anıların tam da bu 

noktada rol aldığını ifade etmiştir (Proust 2001: 175; Güngör 2015). Walter Benjamin, Kayıp Zamanın 

İzinde’yi yorumlarken Proust’un yazım tarzının, olduğu gibi aktarmak değil, hatırlandığı şekilde 

aktarmak üzerine kurulu olduğunu işaret etmiştir. Proust’un istemsiz bellek kavramını, “kendiliğinden 

anımsama çalışması” şeklinde kavramsallaştırmıştır. Proust aynı zamanda bunu yaparken bir “şimdiki 

zamansallaştırma” yöntemi izlemektedir (akt. Traverso 2020: 20-21). Proust’un madlen kekin 

kokusuyla geçmiş anılara uzanması, hafıza çalışmalarında, Proust fenomeni olarak nitelenmiştir ve 

kokuların erken anıları yeniden gündeme getirmesini karşılamaktadır (Draaisma 2004: 31-32). 

 Bellek, sonradan edinilen deneyimlerle ve olgunlaşan düşünce süreçleriyle yeniden 

şekillendirilebilen bir olgudur. Bireysel ya da kolektif fark etmeksizin şimdiki zamanın süzgecinden 

tekrar tekrar geçirilen ve geçirildikçe şekil değiştirebilen belleğin saflığından söz etmek pek mümkün 

değildir. Belleğin etkiye açık bir olgu olduğunun bilincinde olan ideolojiler, belleği çarpıtarak ve 

gerçekliği bozuma uğratarak kendi lehlerine kullanımlar yaratabilmektedirler (Şahin Kaya 2011: 108). 

Bu noktada belleği tam anlamıyla kavrayabilmek ve belleğin birey, toplum ve ideolojileri ne şekilde 

yönlendirdiğini ve yine belleğin birey, toplum ve ideolojiler tarafından ne şekilde yönlendirildiğini 

yorumlayabilmek için en temelde belleğin üçe ayrılarak kategorize edildiği bireysel, kolektif ve kültürel 

belleğe değinmek gerekmektedir. 

 

2.3.1.1. Bireysel Bellek 

Bireysel bellek, hatırlamanın yalnızca zihinsel boyuta indirgendiği, genellikle nörolog ve 

psikologlarca üzerinde durulmuş bellek türüdür. Hatırlama eylemini bireyin ruhunun eylemi olarak 

özdeşleştiren Platon, Aristoteles, Augustinus, Freud ve Bergson’un görüşleri bireysel bellek çalışmaları 

kapsamında anılabilir (İlhan 2016: 25-28). Belleğe yönelik felsefe alanındaki tartışmalar çok önce 

başlamış ve gelişmişken, psikolojinin belleği ele alması 19. yüzyılın sonlarında gerçekleşmiştir.  



110 

 

Bireysel bellek, deneysel, psikanalitik ve bilişsel yaklaşımlarla ele alınarak yorumlanmıştır. 

Deneysel psikoloji yaklaşımında, algının deneyimlerden geldiği düşüncesi hâkimdir. Otobiyografik 

bellek olarak da adlandırılan bireysel belleğe yönelik gerçekleştirilen ilk deneyler, Sir Francid Galton 

tarafından 1879 yılında yapılmaya başlanmıştır. Galton, hatırlama etkisini işaret etmiş; zihnin 

bölmelerinden söz ederek bu bölmelere erişmenin yollarını araştırmıştır. Galton’la aynı dönemde 

Hermann Ebbinghaus da belleğe ilişkin kelime deneyleri yapmaktadır. Ebbinghaus, unutma eğrisi 

oluşturmuş; bir olayın deneyimlendiği anın üzerinden vakit geçtikçe unutma eğiliminin artış gösterdiğini 

ifade etmiştir. Yine Ebbinghaus yasası olarak bilinen, bir sözcüğün bellekte yer etmesi için uzunluğu ile 

doğru orantılı olarak tekrar sayısının da artması gerektiği yönünde açıklamalar yapmıştır (Draaisma 

2004: 5-6). 1932’de Frederic Bartlett, Ebbinghaus’u sadece çağrışımlar üzerinde durduğu için eleştirmiş 

ve belleğin karmaşık yapısını işaret etmiştir. William James, 1890 yılında üzerinde çalıştığı psikoloji 

ilkelerinde, bellek konusunda bir ayrıma gitmiş ve hatırlamak için çaba sarf edilmeyen yüzeye yakın 

anıların bulunduğu bölgeye birincil, hatırlamak için çaba sarf etmek gereken ve yüzeye uzak anıların 

bulunduğu bölgeye ikincil bellek adını vermiştir (akt. Eyrek 2019: 32). 

Psikanalitik açıdan belleğe yaklaşan kuramlar, hafıza kaybı, perde anılar, zihinsel çarpıtmalar, 

travmalar üzerinde daha çok durmuşlardır. Erken hafıza kaybına ilişkin çalışmalarda hafızanın ne 

olduğuna yönelik görüşler paylaşılmıştır. Bazı çalışmalar hafızanın yaşamın ilk zamanlarında anı 

biriktirmediğini bu yüzden erken yaşanmışlıklara dair anıların olmadığını savunmaktadır. Beyin 

olgunlaşmadığı için yaşananlar bir iz bırakmamakta herhangi bir depolama sistemi çalışmamaktadır. 

Diğer grup çalışmalarda ise anıların erken zamanlarda da depolandığı fakat daha sonra söz konusu 

anılara erişilemediği görüşü hâkimdir. Sigmund Freud, erken anılara yönelik bir bastırma halinin 

varlığından söz etmiştir. Yetişkinlikte sahip olunan yaşananları yorumlama ve algılama biçiminin erken 

anılara dönebilecek kapasitede olmadığını bu nedenle erken anılara erişilemediğini savunmuştur. 

Yapılan çalışmalarda, erken anıların perdelenmesi, dil ve özbilinç eksikliği ile ilişkilendirilmiştir. 

Özbilinç eksikliğinde deneyimlerin saklanamadığı, çocukların otobiyografik hafıza geliştiremediği 

üzerinde durulmuştur. Freud, ilk birkaç yıl içerisindeki dönemde hatırlanmayanlara ilişkin çocukluk 

amnezisi tanısını geliştirmiştir. Freud’a göre çocukluk altı, yedi yaşlarına kadar sürmektedir ve birey ilk 

altı, yedi yılda deneyimlediklerinin büyük çoğunluğunu unutsa da bireyin gelişimi için en önemli süre 

olarak da bu aralık işaret edilmektedir (Freud 1905; Draaisma, 2004, s.15-27). Freud, unutulduğu 

düşünülen anıların yetişkinlikte tekrar ve çoğu zaman bozuma uğramış bir şekilde gündeme gelmesine 

ilişkin perde anı kavramını da literatüre eklemiştir. Freud burada zihnin işlevine dikkat çekmiş; perde 

anıların çarpıtılmış ya da çarpıtılmaya müsait anılardan oluştuğundan söz etmiştir. Çocukluğa ve 

geçmişe ilişkin yetişkinler ve hatta medya tarafından aktarılan öğrenilmişliklerin bireysel anı olarak 

anımsanması durumu da perde anı kapsamında değerlendirilmektedir (Eyrek, 2019, s.3). Buradaki 



111 

 

yanılsama noktası, gerçeklikle kurulan ilişkiyi bozuma uğrattığı için önemlidir. Ayrıca medya tarafından 

kullanılan ve hedef alınan manipülasyon noktası da tam olarak bu gerçeklik kayması anıdır.  

 Bilişsel psikoloji alanında yapılan çalışmalarda, kısa süreli bellek, uzun süreli bellek, çalışma 

belleği, zihnin gelişimi, flaş bellek, geri çağırma, belleğin kapasitesi, olaysal bellek, anlamsal bellek, 

açık bellek ve örtük bellek konuları öne çıkmaktadır. Bireysel bellek, doğrudan hatırlamanın işleyişi ile 

ilgilenmektedir. Tüm bu ayrımlar, hatırlama eyleminin işleyişini kategorize etmek amacıyla oluşmuştur. 

Hatırlamanın, bazen bir arayış süreci gerektirmesi bazen de arayışa hiç gerek kalmadan anının doğrudan 

yerli yerinde bulunması hali araştırmacıların ilgisini çekmiştir. Anıların birbirinden farklılaştığını 

böylece keşfeden araştırmacılar, hatırlama eylemi ile tekrar ilişkisini, hatırlamanın duygusallık ile 

ilişkisini, olayların hatırlamaya etkisini irdelemiş ve otobiyografik anıların niteliğini tanımlamaya 

çalışmışlardır. Bir olaya dair hissedilen duygu yoğunluğunun, olayın hatırlanma derecesinde etkili 

olduğu bulgulanmıştır. Tünel bellek fenomeni olarak adlandırılan bu durum, duygusal yoğunluğu olan 

olayların daha merkezi bir konumda yer aldığını ve hatırlama süreçlerinin daha kolay olduğunu 

karşılamaktadır. Hatırlama deneyimi esnasında odağın belirli bir noktaya doğru daraltılması olarak da 

tanımlanabilecek olan tünel bellek, sınır daralması şeklinde de literatürde yer almaktadır. Stresli 

durumlarla doğrudan ilişkilendirilmektedir; stresli bir hatırlama eyleminde odağın çevreden ziyade 

merkeze yöneldiği ifade edilmektedir (Boyraz, Er 2007: 47).  

Yapılan çalışmalarla kavramsallaştırılan bir diğer olgu flaş bellek olgusudur. Flaş anı olarak da 

literatürde yer almakta ve bir olayı, ilk anki hali kadar canlı hatırlama etkisini karşılamaktadır. Roger 

Brown ve James Kulik tarafından yapılan çalışmalarla (1982), flaş anıların duygusal yoğunluğu üst 

düzeyde olan anılar olduğu ortaya konmuştur. Flaş anılar üzerine yapılmış çok sayıda çalışma vardır ve 

bu çalışmalar 9/11 Eylül olayları gibi dünya çapında yankı uyandıran, geniş bir coğrafyayı ve toplumsal 

kitleyi etkileyen olayları merkeze alarak söz konusu olay ile bireyin hatırlama süreçleri arasındaki 

ilişkileri irdelemişlerdir (Öner 2021: 605). Bu bağlamda flaş bellek kavramı, bireysel bellekle ilişkili 

olduğu kadar toplumsal bellekle de ilişkilidir.  

Bir diğer kavramsallaştırma azalan duygu etkisidir. Araştırmacılar, negatif duygulanımların 

pozitif duygulanımlara göre daha hızlı bir şekilde yok olduğunu azalan duygu etkisi ile ifade etmişlerdir. 

Geçmişe dönüldüğünde pozitif anıları, negatif anılardan daha önce ve daha hızlı hatırlama eğilimi 

göstermek azalan duygu etkisi ile ilişkilidir. Bilişsel süreçler ile mevcut duygusal durumların birbirinden 

ayrılamayacağını savunan araştırmacılar, farklı duygu durumundaki bireylerle yaptıkları çalışmalarda 

yaş arttıkça bellek performansının azalması, depresyon halinde anılarla ilişki kurmanın zorlaşması gibi 

sonuçlara ulaşmışlardır. Duygular ile kopuk bir iletişim kurulduğu noktada ise azalan duygu etkisinin 



112 

 

ve daha ileri seviyelerinde ise duyguları ifade etme yetisinin tamamen yitirildiği aleksitimi halinin ortaya 

çıktığını ifade etmişlerdir (Özkol, Pakyürek 2021: 28-29). 

Duyguların bellekle ilişkisinden doğan bir diğer kavram anı tümseği kavramıdır. Anı tümseği, 

kırk yaşını geçmiş yetişkinlerin kendi gençlik dönemleri olan on beş ile otuz yaşları arasındaki dönemi 

hatırlama eğilimlerinin daha belirgin olarak öne çıkması durumunu karşılamaktadır (Öner 2021: 607-

611). Beş yaşından önceki çocukluk anılarının hatırlanamaması durumu olarak bilinen çocukluk 

amnezisine yönelik yapılan otobiyografik anıların yaşa göre hatırlanması ekseninde yürütülen 

çalışmalar, anı tümseği kavramının da gündeme gelmesine yol açmış ve çocukluğun bitimi ile otuz 

yaşları arasındaki dönemde yaşanan olayların daha kolay hatırlanması durumu doğrulanmıştır. Bu 

durumun nedenlerine yönelik, ilgili yaş aralığının önemli olayların ve dönüm noktalarının yaşandığı yaş 

aralığı olması, beyin kapasitesinin daha verimli çalışabildiği yaş aralığı olması gibi yorumlar yapılsa da 

bu konuda kesin bir sonuca ulaşılamamıştır (Sayar 2011: 24). 

Bir diğer fenomen ise aşırı genelleşmiş otobiyografik bellektir. Birey, geçmişindeki belirli bazı 

anıları geri çağıramadığında ortaya çıkan aşırıgenelleşmiş otobiyografik bellek, depresyonun tipik 

özelliklerinden biridir ve bireyin anılarını oldukça genel hatlarıyla anımsaması ve özel anları 

silikleştirmesi veya tamamen yitirmesi durumudur (Öner 2021: 613). Travmatik bir geçmişe sahip 

bireylerin aşırı genelleşmiş anılara sahip oldukları, geçmişteki rahatsızlık veren duygu durumlarına 

erişmemek adına hatırlama süreçlerinde kaçınma gösterdikleri yapılan çalışmalarda bulgulanmıştır 

(Sarp, Tosun 2011: 456). 

Anılara tamamen ulaşılamaması durumunda bellek yitiminden, diğer bir adıyla amneziden söz 

edilebilir. Beyin dokularının şok, aşırı yorgunluk, kötü alışkanlıklar, hastalıklar gibi farklı nedenlere 

örselenmesi sonucu ortaya çıkan unutkanlık durumudur. Amneziye yönelik ilk çalışmalardan biri 

Alexander Romanovich Luria tarafından yapılmış; bellek, kişisel, bilişsel ve alışkanlık bellek şeklinde 

ayrımlanarak unutkanlık süreçleri irdelenmiştir (Rigel 2012: 21). Bellek bozukluğu genelde kafa 

travmaları sonucunda en sık görülmekte olup pek çok farklı faktör etkili olmaktadır. İleriye dönük bellek 

bozukluğu, unutkanlığa yol açan olaydan itibaren yeni anı oluşturamama durumunu karşılamaktadır 

(Erdoğan 2010: 174). Amnezi, bireyin geçmişte yaşadığı travmatik olaylara bağlı olarak da ortaya 

çıkabilmektedir. Bu durumda psikojenik amnezi olarak nitelenen unutkanlık durumu, travmatik 

olaylarla başa çıkmak için geliştirilmiş bir tür savunma mekanizmasıdır. Bireyin travmaya ilişkin 

duyduğu acıyı hissetmemek adına duygularını bastırması ve anıyı yok saymasıyla bir amneziye dönüşen 

süreç, bazı durumlarda, bastırılan anının ansızın geri gelmesi ile travmatik ve klinik bir semptoma 

dönüşebilmektedir. Bastırılmış anılar (recovered memory) olarak nitelenen anıların genellikle 

çocukluğa ilişkin negatif anılar olduğu bilinmektedir (Yanık, Özmen 2001: 74). Amnezinin bir diğer 



113 

 

boyutu ise literatürde dijital amnezi ya da google etkisi olarak yer alan, dijital araçların ve teknolojinin 

gelişimiyle beyin fonksiyonlarını hatırlamak üzere daha az kullanan bireylerde gözlemlenen bir 

unutkanlık halidir. Dijital amnezi hem dijital araçların birer hatırlatıcı aracı olarak kullanılmasıyla 

fizyolojik, hem de dijital akışın hızıyla her olayın çok az gündemde kalabildiği bir ortamda politik, 

toplumsal ve kültürel bir kaybı karşılamaktadır (Karaman, Ayhan 2023). 

Michael Schudson, bireysel belleğin saf bir şekilde bulunmadığını, kolektif ve kültürel ögelerle 

şekillenerek oluştuğunu, onların etkisini taşıdığını bu nedenle bireysel bellekten söz edilemeyeceğini 

savunmuştur (akt. Susam 2013: 17). Assmann da kimliği bireysel ve toplumsal olarak ben kimliği ve 

biz kimliği olarak ayrıştırmaktadır. Ben kimliğini bireysel ve kişisel olarak ikiye ayırırken biz kimliğini 

ortak kimlik olarak nitelendirmektedir. Bireysel kimlik biricik olan, kişiyi diğerlerinden ayıran özel ve 

önemli detayların yer aldığı kimliktir. Kişisel kimlik ise bireyin dıştan içe doğru ben’e ulaşabildiği, dış 

etkenlerden kendisine ait özellikleri seçerek oluşturduğu kimliktir. Assmann, bu kimliklerin her birini 

ben kimliğini de dâhil ederek toplumsal ve kültürel olarak nitelemiştir. Her birini toplumsal ve kültürel 

olarak nitelediği noktada, ortak kimliği sembolik oluşuyla ayırmaktadır. Ona göre ortak kimlik 

bireylerden bağımsız var olamaz. Biz kimliği, ben kimliğinden önce gelirken; ikisi de birbirinden ayırt 

edilemez (Assmann 2022: 140-142).  

Bergson da belleğe ilişkin yaklaşımında zaman kavramını bireysel bir perspektiften 

değerlendirmiş ve zamanı, bireyin kendi benliği içerisinde deneyimlediği, mekândan bağımsız, bir süre 

olarak algılamıştır. Bu süre içerisinde bireyin geçmiş ve şimdi arasındaki deneyimleri bir arada bellek 

kavramını oluşturmaktadır. Bergson bu yaklaşımıyla, süre ve bellek kavramını bireysel olarak 

değerlendirmiş, geçmiş deneyimleri şimdiki zamandaki algılanması ve deneyimlenmesi kabulüyle 

değerlendirmeye dâhil etmiştir. Bergson için bellek, geçmişin şimdiki zamanda yeniden gündeme 

gelmesi halindeki sürekliliktir. Bergson’un yaklaşımında mekânı dışarıda bırakması, kolektif bellek 

yaklaşımı içerisinde eleştirilmiştir. Maurice Halbwachs, zamanın mekândan ayrılamayacağını 

savunmuş; grupların zaman ve mekân içerisinde bir araya gelerek kolektif bilinç oluşturmasından 

hareketle belleğin zamandan, mekândan ve tanıklardan ayrıştırılamayacağını ifade etmiştir (akt. İlhan 

2015: 1401). 

Jan Assmann da Kültürel Bellek kitabında, Halbwachs’ın kolektif bellek yaklaşımına yer 

vererek kolektif bellek yaklaşımının yetersiz kaldığı noktayı ifade etmiştir. Assmann, kolektif belleğin 

ne şekilde aktarılacağının, sürekliliğinin ve bunun için hangi araçların gerekli olduğunun kolektif bellek 

yaklaşımı içerisinde açıklanmadığını ifade etmiştir. Burada Halbwachs’un tüm bunları dışarıda 

bırakmasının nedeni olarak, onun kolektif belleği ortaya koyarken bireysel bellek düşüncesini doğrudan 

reddediyor olmasını göstermiştir (İlhan 2015: 1402). Esasında bireysel, kolektif ve kültürel bellek iç 



114 

 

içedir ve bireyin kişisel anılarının gruplarla girdiği iletişim ve sosyal etkileşim içerisinde yayılarak 

kolektifleşmesi, kolektifin ortak deneyimlerinin zaman içerisinde yerleşmesi ve kültürden kültüre 

aktarılarak dünden bugüne yaşatılması belleğin bir bütün olarak geçirdiği süreçlerdir. Bu doğrultuda, 

belleği bütüncül bir yaklaşımla ele alabilmek için kolektif ve kültürel belleği de irdelemek bir 

gerekliliktir. 

 

2.3.1.2. Toplumsal (Kolektif) Bellek 

Toplumsal ya da kolektif bellek terimi, 1902 yılında Hugo Van Hofmannsthal tarafından ilk kez 

kullanılmış; Maurice Halbwachs tarafından bir araştırma alanı olarak ele alınmış ve üzerine ilk 

çalışmalar yapılmıştır. Dini Hayatın İlkel Biçimleri (1912) kitabında Durkheim’ın anma törenlerine 

sıkça yer vermesi ve akabinde Maurice Halbwachs’un Hafızanın Toplumsal Çerçeveleri (1925) 

kitabında belleğin sosyal boyutunu değerlendirmesi, kolektif bellek üzerine yapılan ilk temel yorumlar 

olarak değerlendirilmektedir. Durkheim, toplumun baş harfini büyük yazarak “Toplum” şeklinde 

kullanmış; kolektif temsilleri birer özne olarak kabul ettiğini bu biçemle ifade etmiştir. Halbwachs ise 

toplum yerine gruplar ifadesini kullanarak daha kapsayıcı ve kolektifin çeşitliliğini ön planda tutarak bir 

değerlendirme yapmıştır (Olick 2014: 178). Halbwachs, bireysel belleği dışarıda bırakarak bireylerin 

kolektif dışındaki hatırlama süreçlerinin imkânsız olduğunu savunmuş ve bireysel belleğe yönelik 

yapılan psikolojik ve fizyolojik araştırmaları sosyal çevreyi dışarıda bıraktıkları için reddetmiştir. 

Bireysel deneyimlenen hafızayı otobiyografik bellek olarak değerlendirmiş olsa da grup 

etkileşimlerinden bağımsız bir bellek olmadığını not düşmüştür (Bosch 2016: 3). Halbwachs, 

Durkheim’dan etkilenerek oluşturduğu kolektif bellek yaklaşımında, tek başına bir bireyin belleğinin 

olamayacağını ifade etmiş ve bireye ait görünse de belleğin sosyal çevre aracılığıyla belirlendiğinin 

üzerinde durmuştur. Toplumsal bellek derken kastettiği topluma ait bir bellek değildir; toplumsal 

belleğin, toplumların üyelerinin belleğini belirleyen güç olduğunu işaret etmektedir. Hatırlama 

eyleminin gerçekleştiği alana dair sosyal çerçeve terimini geliştirmiştir. Ona göre canlı bir işleyişi olan 

bellek, iletişim alışverişi içerisindedir ve iletişimin durması veya yok olması durumunda unutma 

gündeme gelmektedir  (akt. Assmann 2022: 44-45). Bireysel belleğin savunucularından Frederic 

Bartlett, Halbwachs’un yaklaşımına eleştirel bir noktada durarak bireysel belleğin toplumsal yapıdan 

etkilense dahi bir grubun belleği olarak tanımlanamayacağını, bireylerin belleklerinin farklı 

etkilenmelerle şekillendiğini belirtmiş ve Halbwachs’un görüşlerini tamamen reddetmese de onun 

karşısında konumlanmıştır (Wertsch 2021: 151). 

Halbwachs’a göre hatırlama eylemi, geçmişteki bir anıyı olduğu gibi tekrar gündeme getirmek 

değil, yeni bir çerçeve içerisinde söz konusu anıyı yeniden kurarak gündeme getirmektir. Halbwachs’ın 



115 

 

sözünü ettiği çerçeve, toplumun etkisiyle oluşan düşünceler ve dış etkenlerin tamamıdır (Abensour 

2022: 197). Halbwachs insanın anılarını oluşturması, var olan anılarını hatırlaması, anılarını 

anlamlandırması için toplumu bir gereklilik olarak konumlandırmıştır. Hatırlamanın toplumsal ilişkiler 

aracılığıyla teşvik edilmesi ve birbirini etkileyen bireysel anımsamaların bir araya gelerek ortak bir 

havuz oluşturması hatırlama eyleminin nedenleri ve öncülleridir (Halbwachs 2019: 16-17). 

 Bellek, örgütsel bir yapılanmaya sahiptir. Örgütsel bellek, Durkheim ekolünü takip eden 

araştırmalarda ortaya konan bir kavramdır. Durkheim, kolektif belleğin, bilgi aktarımı aracılığıyla 

bireylerin belleklerine dair hemfikir ve ortak bir zemin yaratılmasıyla oluştuğunu ifade etmiştir. Sosyal 

miras, bağlılık ve dayanışmanın kolektif bellekle güçlendiğini ifade eden Durkheim’ın (Süar Oral 2018: 

14) temel hareket noktası, bireysel bilincin dışında var olan ve gelişen toplumun bireyi baskı altında 

tutmasıdır. Bu hareket noktasıyla beşeri olguları birey değil toplum kaynaklı olarak ele aldığı 

çalışmalarını yürüttüğü sosyolojik kökenli bir çalışma dönemi bulunmaktadır. Bu dönemini, her şeye 

köken bulma niyetiyle yola çıktığı ve toplumun din ve tanrı düşüncesinin kökeninde yatan şey olduğu 

ve bu temelde totem düşüncesini geliştirdiği antropolojik kökenli bir çalışma dönemi takip etmiştir. 

Özellikle din bağlamında yürüttüğü çalışmalarını ilkel toplumlar üzerinden okumaya çalışmış, topluluk 

fikrinin en temelde nasıl oluştuğuna dair düşünmüştür (Durkheim 2005). Bu konudaki öncül çalışmaları 

nedeniyle Durkheim’ın ve Halbwachs’un yaklaşımları son derece değerlidir. 

 Halbwachs’ın kolektif bellek yaklaşımı, zaman içerisinde birtakım eleştiriler almıştır. 

Halbwachs’ın yaklaşımında belirgin bir sınırlılık olması, insan hakları bağlamında değerlendirilmiştir. 

Geleneksel ulus devlet formuyla ilişkilendirilen Halbwachs’un kolektiflik yaklaşımı, artık söz konusu 

ulusal sınırların silikleşmesiyle kültürel görecelilik kapsamında değerlendirilmesi gerekliliği ile 

eleştirilmiştir. Artık kozmopolit belleklerden söz edilebileceği üzerinde duran Daniel Levy ve Natan 

Sznadier, ulusal ve bölgesel sınırların dışında bir ulusötesiliğin varlığını işaret etmiş ve Halbwachs’ın 

işaret ettiği ulusal kolektif hafızaların yok olmadığını, dönüştüğünü belirtmişlerdir (akt. Albal 2019: 70). 

Kolektif bellek, bir grubun üyelerine, bir aradalık hissini vermek için anlatılarla kurulan, 

toplumsal bir çerçevesi olan ve bireyin kolektif temsillere bağlı olarak hatırlama gerçekleştirdiği 

bellektir. Kolektif temsiller, bireyi bir grupla ilişkilendirmektedir. Bireylerden oluşan grupların 

hatırlama süreçlerini karşılamak için belleksel toplumsallaşma (mnemonic socialization) ve hatıra 

paylaşımıyla grupların geçmişi anmasının önünü açan gruplar için bellek toplulukları (mnemonic 

communities) kavramları geliştirilmiştir. Bellek toplulukları, geçmişin anılarını yeniden anlatarak 

hatırlatmakta ve anıları yeniden kurmayı bir görev bilmektedirler (Süar Oral 2018: 16). 

 Kolektif bellek dendiğinde en belirgin tartışma alanı olarak tarih gündeme gelmektedir. Tarih, 

ideolojik şekillendirmelere, çarpıtmalara, iktidarın yönlendirmelerine ve yeniden yapılandırmalarına 



116 

 

açık bir alan olarak gerçeklik ile ilişkisini medya ile çok benzer bir yerden kurmaktadır (Süar Oral 2018: 

25). Halbwachs, tarih ve kolektif bellek arasındaki ayrımdan söz ederken kolektif belleğin evrensel ve 

nesnel olmadığının, tarihin ise evrensel ve nesnel bir disiplin olduğunun üzerinde durmuştur. Kolektif 

belleğin toplumla ilişkisi üzerinden bir devamlılık içerdiğini tarihin ise zamansal ayrımlarının çok net 

olduğunu ifade etmiştir. Kolektif belleğin, artık geçmişte kalmış olan tarihselliği muhafaza etmenin bir 

yolu olarak değerlendirmiştir (Albal 2019: 71). 

Kolektif belleğin politikayla kurduğu ilişki tarih yazımını da doğrudan etkilemektedir. Tarih ve 

belleğin ilişkisi ise aynı meseleyle ilgilenmeleriyle ortaklaşır; geçmişin kaydedilmesi. Traverso’ya göre 

tarih bellekten doğar çünkü tarih belleğin malzemesini anlatı haline getirerek saklamakla yükümlüdür. 

Hegel, Tinin Görüngübilimi adlı kitabında, biri nesnel biri öznel olan iki boyuta sahip tarihten söz 

etmiştir. Devletin de bu tarihselliğin dışsal ve somut çıktısı olduğunu belirtmiştir. Hegel için bir devlete 

ve yazılı bir tarihe sahip olmak ilkel bellekten ayrılmak demektir. Tarih, imtiyazlıların ve iktidarın 

elindedir (Traverso 2020: 17-26).  

Türkiye, tarih yazımı konusunda cumhuriyetin kuruluşuyla beraber bir adım atmıştır. Türk Tarih 

Tezi’nin kuruluşuyla başlayan bu adım, Türk Tarih Kurumu aracılığıyla yapılacak bilimsel ve arkeolojik 

araştırmalarla Türklerin köken tarihinin bulgulanması üzerinedir. Mustafa Kemal Atatürk’ün halkın 

Anadolu’yu bir yurt ve vatan kabul etmesi için kökenin bilinmesi ve böylece aidiyetin hissedilmesi 

yönündeki gerekliliği vurgulamasıyla söz konusu çalışmalar başlatılmıştır. Benzer şekilde dönemin 

iktidarı, kazılarla ve geçmiş tarihi belgelerdeki bilgilerle yeni bir anlatı oluşturulmasının önünü açmıştır 

(Çağlar 2018: 23-24). Yine kaydetme pratiği olarak sözlü kültürden yazılı kültüre geçişte önemli olan 

dil ve yazı ile yazılı kültürden görsel kültüre geçişte önemli olan görsel aktarım araçları bellek 

destekleyici uygulamalar olarak karşımıza çıkmaktadır. Televizyondaki yemek programları, yöresel 

mutfak lokantaları gibi yemekle ilgili ritüellerin canlı tutulduğu düzenlemeler, kolektif belleğin 

yasaklarının (domuz eti yememek gibi), var olan üretim biçimlerinin ve yemekle oluşan duygusal 

belleğin devamını sağlayan önemli düzenlemelerdir (Tuğrul 2021: 52-53). Bahsi geçen kurumlar, 

kültürel pratikler, mekânlar ve arşivler, “hafıza rezervuarları” olarak nitelenmektedirler. Hafıza 

rezervuarları geçmişi bugüne taşıyan ve kuşaklar arası farklılıkları silikleştiren aracılardır. Pierre 

Nora’nın hafıza mekânları kavramsallaştırması da benzer bir perspektiften okunabilir. Söz konusu 

araçlar aynı zamanda devletin ideolojilerini yaygınlaştırmak için de kullanılan araçlardır. Bir kimlik inşa 

edilmek istendiğinde, kimliğin tarihselliğini oluşturmak ve aynı kimliği paylaşan kimselerde ortak 

duygu durumları yaratmak için bahsi geçen araçlardan faydalanılır. Özellikle ulus inşasının ilk 

dönemlerinde, inşa edilen resmi bellek, alt gruplara bu araçlar vasıtasıyla ulaştırılmakta ve 

dayatılmaktadır. Ulusların genelde savaşların ardından kurulması sebebiyle imajı yeniden kurmak ve 

güçlendirmek için ortak bir kolektif bellek yaratmak ve ortak bir geçmişi yüceltmek bir politika olarak 



117 

 

tercih edilmektedir. Bu esnada ortak bellek yüceltilirken bireysel ve küçük gruplara ait bellekler 

ayrıştırılır ve küçümsenir. Böylece ulusal anlatılar, pek çok bastırılmış belleğin birleşiminden de 

oluşmaktadırlar (Başaran İnce 2010: 10-13).  

 Kolektif belleğin gündeme geldiği bir diğer alan dildir. Dil, topluluk hakkında bilgi veren en 

önemli göstergelerden biridir. Biyolojik ve kültürel açılardan değerlendirilen dil, hem toplum tarafından 

şekillenmekte hem de toplumu şekillendirmektedir. Dil hem bir iletişim aracı hem de kültürel bir araç 

olarak geçmiş ve gelecek arasında köprü kurabilmekte ve toplulukları bir arada tutarak ortak düşünme 

alanları yaratabilmektedir (Süar Oral 2018: 29). Dil konusu, aynı zamanda belleği fizyolojik olarak ele 

alan bireysel belleğin de temel konularından biridir. Bilgiyi işleme, işlenen kodu çözme ve geri çağırma 

süreçlerinin dil ile kurduğu ilişki bireysel bellek çalışmalarında değerlendirilmektedir (Rigel 2012: 17). 

Bireylerin bir aradalığı ve ortak bir zeminde kümelenmeleri ile gündeme gelen kolektif bellek de benzer 

şekilde toplumların dil aracılığıyla bilgiyi işleme, yorumlama ve hatırlama süreçlerini kapsamaktadır. 

Kolektif bellek, sosyal ve araçsal süreçlerle oluşmaktadır. Küçük grupların bir araya gelmesiyle 

oluşan ilişkilere bağlı hatırlamalar sosyal olarak gerçekleşir. Araçsal hatırlamada kültürel aracılara 

gereksinim vardır. Bu araçlar çoğunlukla kitle iletişim araçlarıdır (Ulusal 2018: 53). Bu noktada protez 

bellek kavramına değinilebilir. Protez bellek kavramı, bellek üzerindeki teknoloji etkisini konuşmak ve 

kitle iletişim araçlarının dijitalleşmenin de etkisiyle var olmayan olayların anılarını yaratabilmelerini ve 

bu durumun sonuçlarını tartışmak için üretilmiş bir kavramdır (Çelik 2023: 16). Alison Landsberg, 

kültür endüstrisi perspektifinden belleğin konumunu protez bellek üzerinden tartışır. Landsberg, kitle 

iletişim araçlarının ve özelde de sinemanın, göç gibi kuşaklar arası bağları doğrudan etkileyen toplumsal 

olayların etkisiyle geleneksel aktarımların doğal yollarla süremediği yeni teknolojik ve dijital dönemde, 

yeni bir hafıza türü yarattığını ifade etmiştir. Sinema ve bu yolla yaratılan kitle kültürünün, toplumların 

geçmişe dair imgelerini ve hikayelerini yeniden dolaşıma soktuğunu, çoğu zaman erişilmesi mümkün 

olmayan deneyimlere dair bir yaratı oluşturduğunu belirtmiş ve söz konusu “radikal bellek politikası” 

ile protez bellek terimini gündeme getirdiklerini işaret etmiştir (Landsberg 2003: 145). 

Bellek ve kimlik birbirinden ayrı tutulamayacak kavramlardır (Tuğrul 2021: 13). Kimliği, 

bireyin yaşadığı toplumsal ve kültürel travmalar şekillendirir ve söz konusu travmalar, yalnızca bu 

travmaları aşmak için mücadele eden bir birliktelikle aşılabilir. Bu bir araya gelişler toplumsal hareketler 

ve sivil eylemlerle karşılık bulmaktadır. Sürekli inşa halinde bulunan toplumsal bellek, bu yeniden 

inşalarla travmalarını iyileştirebilir ve kimlikleri pozitif anlamda şekillendirebilir (Sönmez 2012: 25). 

Tuğrul’a göre iktidar, kolektif hafızayı pozitif bir hatırlama eylemi üzerine kurmak niyetini taşır. Bunu 

yaparken, biz ve onlar ayrımını kurarak kendine biz olmayanlardan nefret nesneleri oluşturur. Böylece 

biz ve onların kolektifliği birbirinden ayrı düşer; aynı geçmiş, bir tarafta pozitif, bir tarafta negatif bir 



118 

 

geçmiş olarak görünür olur. Toplumsal birlik ve bütünlük düşüncesi tam da bu nedenle bir yanılgıdır. 

İktidarın hafıza üzerinde oluşturduğu bir diğer etki manipülasyondur. Hafızanın kamusal ifadesini, 

ideolojik duruşlara sığınarak manipüle etmek ve yeni hatırlama biçimleri yaratmak iktidarlar için bir 

araçtır. Bir olayın baskın hatırlama biçimi, her ne kadar o olay nezdinde farklı ve zıt anı ve görüşler olsa 

dahi, diğer hatırlama biçimlerini geri planda bıraktırır. Özellikle toplum nezdinde utanılacak bir geçmiş 

söz konusuysa, bireysel ve toplumsal inkâr mekanizması, gerçekliği manipülasyona açık bir hale 

getirmektedir. Yerlerin var olan isimlerinin olay bazlı değiştirilmesi buna örnektir. Kolektif belleğin 

inşası da tam da bu noktada kurulur. Biz ve onlar kurgusu, biz onlardan farklıyız, biz birbirimizle aynıyız 

düşünceleri temelinde yükselir ve böylece kurulan kolektif bellek, aile, okul, millet, din gibi sosyal ağ 

ve olgular aracılığıyla pekiştirilerek olması gerektiği, istendiği şekilde kurulur. Tuğrul, bu şekilde nefret 

odaklı oluşturulan kurgulanmış bellek sahiplerini imtiyazlı kolektif olarak adlandırır. Farklı yorumlara 

ve hatıralara kapalı olan imtiyazlı kolektiflerin, bastırdıkları suçluluk duygusundan kaynaklı olarak 

saldırgan ve öfkeli olabildiklerini ifade etmiştir (Tuğrul 2021: 14-20). 

Descombes, “Biz Kimiz?” sorusunun muğlak ve tartışmalı bir soru olduğunu belirtir (akt. 

Tuğrul 2021:  92). Bu doğrultuda, biz ve onlar ayrımı da muğlak ve tartışmalı bir zemin kazanmaktadır. 

Biz olmak, ulusal bir bilinç etrafında gelişir. En temelde ortak bir dil, ortak bir başkent, hafıza mekânları 

yaratmak, milli marş, milli bayram gibi kutsal ritüeller yaratmak, okullar aracılığıyla öğretilen resmi bir 

tarih yazmak ve yaymak temel “biz” kavramının önemli maddeleridir. Zamanla “biz”ler içerisinde ayrı 

ayrı “biz”ler oluşarak, aynı dil, aynı bayrak ve aynı kutsallıklar altında da ayrımlar olmaya başlamıştır. 

Baskın ve çoğunluk “biz” her neyse, diğer tüm “biz”leri öteki olarak konumlandırmış ve “aynılığın 

despotizmi karşısında ötekini tanımak giderek mümkün olmamaya başlamıştır.” Ayrıştırılan ve hatta 

damgalanan ötekiler, belirli dönemlerde kendi oluşlarını gizlemek zorunda kalmış; kamusal alanda 

gizledikleri aksanlarını, törenlerini, inançlarını kendi içlerinde, kendi “biz” alanlarında açığa çıkarır 

olmuşlardır (Tuğrul 2021: 103-116).  

 Kolektif bellek, toplumsal olayların sonuçlarıyla doğrudan ilişkilidir. Toplumsal olaylar, kitleler 

üzerinde irili ufaklı çok sayıda etki bırakır. Bu etkiler, toplumsal bir travmaya dönüşerek kolektif 

belleğin konularını kimlik, göç, yas, hesaplaşma, yüzleşme gibi meselelerle bir araya getirir. Bunun 

sonucunda da kitlelerin iktidarla ilişkisi, kitlelerin birbirleriyle ilişkisi ve kitlelerin mevcut düzenle 

ilişkisi kolektif belleğin gündemi haline gelir. Özellikle toplumsal değişim dönemlerinde, eski ile yeni 

arasındaki çatışma ve değişimin getirdikleri ve götürdükleri tartışılırken bir geçmişe dönüş süreci 

yaşanır. Bu durum, 1980’li yıllarda, dünya çapında büyük bir toplumsal değişim yankısı yaşandığında 

kavramsallaştırılmıştır. Bellek patlaması (memory boom) olarak nitelenen bu gibi değişim dönemlerinde 

geçmişle ilişki kurulur ve yüzleşme yaşanır (Çelik 2023: 18-19). Bellek patlaması, 1980’li yıllarda ve 

sonrasında yaşanan Berlin Duvarı’nın yıkılması (1989), SSCB’nin dağılması ve soğuk savaşın sona 



119 

 

ermesi (1991) gibi majör olaylarla ilişkilendirilmektedir. Benzer şekilde Türkiye’de de 1990’lı yıllarla 

beraber etkisini gösteren bellek patlaması, toplumda ani dönüşümlerin yaşandığı süreçlerde sanat, 

akademi, medya gibi alanlarda bir geçmişe dönüş ve hatırlama halinin yaşanması ile de karşılık 

bulmaktadır (Uzun 2023). 

Geçmişe dönüşten söz edildiğinde bahsedilmesi gereken bir diğer kavram nostaljidir. Eve dönüş 

anlamına gelen ‘nostos’ ve özlem anlamına gelen ‘algia’ sözcüklerinin bir araya gelmesiyle 

oluşturulmuş bir kavram olan nostalji, “var olmayan ya da hiç var olmamış bir eve duyulan özlem” 

anlamına gelmektedir. Nostalji, toplumsal bir olgu olarak değerlendirilmiştir. Bireysel boyutta 

hissedilen melankolinin ötesine geçerek bireysel ve toplumsal olanın bir aradalığından etkilenerek 

oluşan nostalji, özellikle toplumların zor zamanlarında bir savunma mekanizması olarak da gündeme 

gelmektedir (Boym 2021: 14-18). Nostalji, tıbbi olarak şiddetli bir yurt hasreti duygusu olarak 

değerlendirilmiş; bir hayal gücü hasarı olarak yorumlanmıştır. Zamanla fizyolojik bir durumdan çıkıp 

psikolojik bir vaka olarak ele alınan nostalji olgusu, ruhsal bir durum olarak kabul edilmiştir. Bu 

anlamsal kaymanın nedeni Linda Huthceon’a göre, hissiyatın mekândan zamana kaymasıdır. Doğrudan 

yurt, ev, mekânsal aidiyetle ilişkilendirmeden çıkarak duyulan özlemin “o zaman’a” ait olduğu 

düşüncesiyle zaman odaklı bir yaklaşım benimsenmeye başlanmıştır (Huthceon, Valdes 2000: 19). 

Nostalji artık sadece yerel değil evrensel ve sadece mekâna bağlı değil zamana bağlı bir özlemi ifade 

etmektedir (Boym 2021: 37). Zamanın, mekanın aksine, yerine koyulamayacak bir olgu olması gerçeği 

karşısında hissedilen duygu durumu, nostalji olarak kabul edilir olmuştur. Bunun yanında, zaman 

kavramı da ve zamanın taşıdıkları da dönüşüm geçirmektedir. Geçmişe dair imgeler artık yeniden 

üretilebilmekte ve bu durum nostaljinin canlı bir duygu olmasına yol açmaktadır. Nostaljiyi 

bireysellikten çıkarıp toplumsal kılan bir diğer durum da söz konusu dönüşümdür. Nostaljinin bu 

dönüşümü, yeni bir postmodern nostaljiden söz edilmesine de yol açmıştır (Huthceon, Valdes 2000: 20). 

Nostalji, genellikle büyük toplumsal olayların ardından bellek patlamasıyla birlikte ortaya çıkan 

yoğun bir duygu durumu olarak da değerlendirilir. Gelenekle devrim, eskiyle yeni arasındaki 

çatışmaların zirveye çıktığı ve çoğu zaman eskinin terk edilerek yeninin gündeme geldiği dönemlerde 

(Boym 2021: 47), toplu bir unutma korkusunun ortaya çıktığı ve bu duygunun nostaljiyi tüketilebilir 

nesneler ve imajlarla bir araya getirdiği ifade edilebilir. Belleğin öne çıktığı böylesi dönemlerde 

gerçeklik yerine temsilin prim yaptığı ve tüketim nesnelerinin çoğaldığı görülmektedir. Böylesi 

dönemlerde nostalji bir pazarlama stratejisi olarak da öne sürülmektedir. Arjun Appadurai’nin ersatz 

(koltuk) nostaljisi kavramıyla açıklamak istediği de budur; deneyimden, tarihsellikten ve hafızadan uzak 

bir nostalji duygusu. Andrew Roberts da Appadurai’ye yakın bir perspektiften konuya yaklaşmış; pop 

kültür nostaljisi olarak nitelediği yeni tür nostaljinin, kitle iletişim araçları aracılığıyla oluşturulduğunu 

ve tüketim nesnelerinin de bu doğrultuda satışa sunulduğunu ifade etmiştir. Pop kültür nostaljisinin hızın 



120 

 

ve dikkatsizliğin bir sonucu geliştiğini ve bu bağlamda unutma eylemiyle doğrudan ilişkili olduğunu da 

belirtmiştir (akt. Gündüz Özdemirci 2012: 125). Frederic Jameson da bu perspektiften yola çıkarak 

sinema alanında bir yaklaşım geliştirmiş ve üretilen bu türden filmler için nostalji filmleri tamlamasını 

kullanmıştır. Buradaki nostalji sıfatıyla da geçmişe duyulan bir özlem hissiyatından ziyade bastırılmış 

duyguların geri dönüşü ile bir yüzleşme halini karşıladığını ifade eden Jameson, artık ticari sanatın ve 

beğenilerin öne çıktığını ve nostalji filmlerinin de bu modaya uyduğunu belirtmiştir (Jameson 2011: 19, 

58). Nostaljinin bireysellikten toplumsallığa, mekandan zamana yönelik geçirdiği dönüşüm, çağın 

getirdikleriyle de birleştiğinde, nostaljinin ticarileşmesi durumunu yaratmış; bu durum David 

Schumway tarafından da metalaştırılmış nostalji şeklinde kavramsallaştırılmıştır. Schumway, 

nostaljinin kültür endüstrisiyle bir ilişki içerisine girdiğini, mimari, moda ve diğer tüm kültürel 

dönüşümlerde bu ilişkinin etkisinin görülebildiğini ifade etmiştir. Schumway’in de diğer yaklaşımlarda 

olduğu gibi kitle iletişim araçlarını işaret etmesi, bu araçların erişilebilirliği arttırmasıyla ilişkilidir. Kitle 

iletişim araçları sayesinde yayılan metalaştırılmış ya da ticari nostalji, aktarılan döneme ilişkin bir 

belleği olmayan kimselerde bile nostaljik bir duygu yaratabilmektedir (Schumway 1999: 39-40). 

Kolektif bellek, geçmişi saf haliyle korumaz. Her toplumsal grup, aynı geçmişi farklı 

bağlamlardan yeniden yorumlayarak hatırlayacağından kolektif bellek her seferinde yeniden kurulur 

(Assmann 2022: 49). Bu yeniden kuruluşta özellikle aktarım meselesi büyük önem taşımaktadır. Avishai 

Margalit, The Ethics of Memory (2002) kitabında, kolektif belleği paylaşılan bellek ve ortak bellek 

şeklinde ikiye ayırmıştır. Ortak bellek, bir olayı kendi tecrübe ettikleri şekliyle hatırlayan bir grubun 

belleklerinin birleşimidir. Paylaşılan bellek ise bir olayın farklı parçalarını hatırlayan kimselerin bir 

araya gelmesiyle belleklerin birleşmesine paralel olarak olayın bir bütün olarak ele alınabilmesini 

sağlamaktadır (akt. Sönmez 2012: 15). Kolektif bellek üzerinden yapılan bir diğer çalışmada da Laurent 

Licata, Olivier Klein ve Raphaël Gély, dört toplumsal kimlik yapısından söz etmişlerdir. Birincisi 

kültürel bellek ögeleri aracılığıyla kimliği tanıma, sanat eserlerinin desteğiyle kimliği yüceltme, 

toplumsal eylemleri meşru kılma ve toplumun harekete geçirilmesidir (Çil’den akt. Faigov 2017: 71). 

Vurgulandığı gibi, aktarım; kültürel bellek araçlarıyla, kültür-sanat disiplinleriyle ve toplumsal 

eylemlerle gerçekleşmektedir. Toplumsal belleğin ve ortak geçmişin farklı araçlarla yaygınlaştırılması 

kültürel belleği oluşturmaktadır (Başaran İnce 2010: 15). Kitle iletişim araçlarının bu noktadaki 

hatırlatma görevi, fizyolojik anlamda zihinsel bir depolamanın da ötesinde bir alan açtığı için, protez 

belleği ve yeni bağlamda bir hatırlama sanatını gündeme getirmektedir (Olick 2014: 194-195).  

Kolektif bellek, aktarım konusu gündeme geldiğinde tartışma alanını kültürel belleğe 

bırakmaktadır. Bu anlamda kültürel belleği irdelemek ve hem bireysel hem de toplumsal belleğe tüm 

bellek türlerinin içeriğini bütüncül bir yaklaşımla değerlendirdikten sonra tekrar bakmak en doğru 

yaklaşım olacaktır. 



121 

 

2.3.1.3. Kültürel Bellek 

 Bireysel belleğin birey odaklı, kolektif belleğin grup odaklı yaklaşımında hafızanın bireyin ya 

da grubun ömrüyle sınırlanması ve sonlanması, bireyden ya da gruptan bağımsız süregiden bellek 

ögelerini açıklamakta yetersiz kalmaktadır. Bu yetersizliği tamamlamak için bireyin ya da grubun var 

oluşundan bağımsız süregelen gelenek kavramının irdelendiği bir tür belleğe daha ihtiyaç vardır. 

Kültürel bellek bu ihtiyacı karşılamaktadır (İlhan 2016: 21). 

 Belleğin ilk ele alınışı ve değerlendirilişi fizyolojik ve psikolojik bir yaklaşımla bireysel bellek 

odaklıydı. Yine de bireysel bellek yaklaşımı içerisinde topluma ve kültüre dair sorgulamalar yok değildi. 

Bartlett, belirli meselelerin otobiyografik bir anı olmaksızın belirli aralıklarla hatırlanıyor olmasıyla 

ilgileniyor ve belleğin psikolojisini anlamaya çalışıyordu. Bartlett’in vardığı sonuç, bireyin hatırladığı 

meselenin, her gündeme gelişinde, meseleyi tekrar alımlarken alımlayan bireyin kendi kültürüne göre 

dönüştüğü gerçeğidir. Buradan yola çıkarak belleğin, kültürel uyumluluk içerisinde geliştiğini işaret 

etmiştir  (Conway, Howe 2022: 2). 

 Psikolojinin, felsefenin ve edebiyatın konusu olan bellek zaman içerisinde toplumsal ve kültürel 

bir nitelik kazanmıştır. Belleğin kültürel olarak ele alınışı yirminci yüzyılın sonlarına doğru gündeme 

gelmiştir. Paul Connerton, belleğin kültürel boyutunun öne çıkmaya başlamasını, modernitenin yarattığı 

unutkanlık problemi ve geleneğin modernite karşısındaki başarısızlığı ile ilişkilendirmiştir (akt. İlhan 

2015: 1398). 

 Kültürel bellek, doğrudan gelenekle ilişkilidir; “bir tür kült belleğidir.” (Abensour 2022: 203). 

Biyolojik bir aktarımla kuşaktan kuşağa bir devir sağlayamayan bellek, anlamı korumak ve sürdürmek 

için kültürel belleğin araçlarını kullanmaktadır. Gelenek ve iletişimden faydalanarak kültürel bir 

devamlılık sağlar (Uğurlu 2014: 43). Geçmişin zamanla kendi başına bir kültür haline gelmesiyle, 

geçmişi anlamak için müzik, edebiyat, sinema gibi pek çok aracı doğmuştur (Assmann 2022: 18). 

Hatırlama eylemi, geçmişten geriye kalanlarla bugünü yorumlamaktır. Bu doğrultuda, anıtların, 

müzelerin, bayramların hatırlamada rolü önemlidir. Paul Connerton, geleneğin sözlü, yazılı ya da görsel 

fark etmeksizin, bir şekilde bir canlandırma eylemiyle bağıntılı olduğunu ifade etmiştir. Törenler, 

ayinler,  seremoniler ve bedensel pratikler bu canlandırma eyleminin kapsamındadır (Connerton 1999: 

65). Kültürel bellek ögeleri oluşturmada yüceltilmek ya da unutturulmak istenenlere yönelik bir politika 

takip edilmektedir. Hatırlatılmak istenenlerde bir seçim, tercih söz konusudur (Pösteki 2017: 14). 

 Jan Assmann, toplumların kuşaktan kuşağa sağladığı aktarımları hatırlama kültürü olarak 

nitelemiştir (Assmann 2022: 25). Hatırlama eyleminin geçmişle nasıl bir bağlantı içerisinde olduğunun, 

kimlik oluşumuyla politik imgelemenin arasında nasıl bir ilişki kurulduğunun ve kültürel süreklilik yani 

gelenek oluşturma döngüsünün nasıl işlediğinin ve bu üç durumun biribiriyle ilişkisinin üzerinde 



122 

 

durmuştur. Assmann, belleğin iç boyutunda fizyolojik, nörolojik ve psikolojik süreçlerin işlediğini ifade 

etmiş ve belleğin dış boyutunu dört gruba ayırmıştır. Taklit sonucu elde edilen davranışların olduğu 

alana mimetik bellek, bireyin çevresinde olan ve hatırlama ilişkisi kurduğu tüm eşyalara ve hayallere 

nesneler belleği, bireylerarası etkileşimde ortaya çıkan alanı iletişimsel bellek ve taklitçi bellek alanının 

sınırlarının aşılarak tekrarlanan olguların bir ritüele dönüştüğü anmalar alanına kültürel bellek adını 

vermiştir (2022: 23-28). İletişimsel bellek ve kültürel bellek arasındaki ayrımını derinleştirmiştir. Ona 

göre iletişimsel bellek, bireysel yaşanmışlıklara dairken kültürel bellek kökene dayanmaktadır. 

İletişimsel bellek gündelik ve doğalken kültürel bellek planlanmış ve törenseldir. İletişimsel bellek 

aktarılanların anlatımına dayanırken kültürel bellek geleneksel kodların sembolizmine dayanmaktadır. 

İletişimsel bellek ortalama son yüz yılı kapsarken kültürel bellek efsanevi bir geçmişi kapsamaktadır. 

İletişimsel belleği canlı tanıklar taşırken kültürel belleği gelenek taşıyıcıları taşımaktadır. Assmann’a 

göre kültürel bellekten söz etmek için kaydedici ve iletici bir aracın varlığı, toplumsal bir katılımla 

beraber gerçekleştirilen şiirsel bir sunuş gereklidir (Assmann 2022: 64). 

Lotman da belleği kültürle ilişkilendiren ve sembolik bir yaklaşımla ele alan çalışmalarıyla öne 

çıkmıştır. Kültürel bellek şeklindeki kullanım ilk olarak Boris Uspenskij ile birlikte yazdığı “Rus 

Kültürünün Dinamiklerinde İkili Modellerin Rolü” (1977) adlı makalede görülmüştür. Lotman, 

geçmişin kültürel bellekte sabitlendiğini ve geri planda sürekli var olduğunu ifade etmiştir. Kütlürel 

bellekte bir ayrıma giden Lotman, bilgilendirici ve yaratıcı bellekten söz etmiştir. Bilgilendirici bellek, 

kronolojik olarak gelişen ve bilgiyi kesin olarak kaydeden bellektir. Yaratıcı bellek ise geçmişi sürekli 

şimdiye taşıyan, dönüştürerek var eden bellektir. Bu noktada Jan Assmann’ın depolama belleği ve 

işlevsel bellek şeklinde sözünü ettiği ayrımın Lotman’ın bilgilendirici ve yaratıcı bellek ayrımına denk 

düştüğü söylenebilir. Depolama belleği yani bilgilendirici bellek, kültürün bilgisini kaydetme odaklıdır. 

İşlevsel ya da yaratıcı bellek ise bilgiye yeni anlamlar kazandırmaktır. Bir diğer benzeşim Aleida 

Assmann’ın ayrımıyla da kurulabilir. Kültürel çalışma belleği (kanon) ve kültürel referans belleği (arşiv) 

şeklinde gittiği ayrımda Aleida Assmann, kanonu kültürel belleğin aktif ve yaratıcı yönüyle arşivi de 

depolamacı pasif yönüyle eşlemiştir (Tamm 2019: 9-11). 

 Kültürel bellek, geçmişi kaydederken sıklıkla sembolleri kullanmıştır. Bu sembolik anlatımla 

anıtlarda, ayinlerde vb. belleğin görünür olduğu her yerde karşılaşılmaktadır (Anık Gök 2021: 691). 

Assmann,  dıştan gelen iletileri ve anlamaları depolayacak, yeniden çağıracak ve kullanacak bir sistem 

gerekliliğinden söz etmiş ve bu noktada yazıyı işaret etmiştir (Assmann 2022: 29).  

Anmak, bir törensellik barındırır. Sadece hatırlamaya değil, ortak bir kültürel ve toplumsal bellek 

yaratmaya yol açmaktadır. Toplumsal belleğin odağını oluşturan biçimlerden din ve siyasetin 

merkezinde de anmalar yer alır. Her tören, kutsal olanın yeniden gündeme gelişi, hatıralarda taze 



123 

 

tutulması demektir (Abensour 2022: 223). Geçmişteki mücadeleler ve efsanevi olaylar, sürekli 

anlatılarak belleklerde canlı tutulmakta ve kültleştirilmektedir. Anma törenleri de canlı tutmanın bir 

diğer yoludur; geçmiş sürekli şimdiye taşınır (Halbwachs 2019: 239). 

Pierre Nora’ya göre törenler çoğaldıkça kutsal olan olayın, kişinin ya da meselenin içi gün 

geçtikçe boşalmaktadır. Nora, bu niteliksiz anma eylemlerini “çağın anma töreni açlığı” şeklinde ifade 

etmiştir. Anmalar, zaman içerisinde içleri boşaldıkça gösteri toplumunun malzemesi haline gelmektedir 

(Akt. Abensour 2022: 224). Nora, belleğin yeniden oluşturulması sürecinde hafıza mekânlarının 

önemini vurgulamaktadır (Nora 2006). Bir anıt, sembol, amblem gibi pek çok öge, doğrudan bir önemi 

olan örneğin Ayasofya gibi mekânlar, bir bölge, cadde, köprü gibi alanlar hafıza mekânlarının 

kapsamına girmektedir (Tuğrul 2021: 66). Bu bağlamda yaşanılan kentin sokakları, meydanları, cadde 

isimleri dahi birer kültürel bellek aracıdır. Bunlar yok olduğunda, değiştirildiğinde unutma 

başlamaktadır (2021: 229). Çünkü bu gibi sosyal mekânlar, bireylerin bireysel ve toplumsal kimliklerini 

oluşturdukları mekânlardır. Yer adlarının uzun ömürlü oldukları düşünüldüğünde (ki çoğu zaman asıl 

anlamı unutulsa dahi var olmayı sürdürürler) birer kültürel miras ögesi olarak değerlendirilebilirler. Bu 

özellikleri nedeniyledir ki mekân ismi değiştirmek iktidarlar için sıklıkla başvurdukları bir yok sayma 

yöntemidir (Münüsoğlu 2017: 73). 

Kültürel bellek ritüellerle de ilişkilidir. Bu noktada dinin bellekle ilişkisine değinmek faydalı 

olabilir. Dini belleği diğer belleklerden ayıran şey diğer bellekleri yok sayması veya kendinden aşağı 

konumlandırmasıdır (Halbwachs 2019: 243-244). Din bunu sembolleri kullanarak yapar. Ritüel de 

sembolik ve sosyal bir üretim olarak konumlandırılabilir. Her şeyden önce kültür, bir toplumun sembolik 

üretimlerinin de toplamını karşılamaktadır (Alver 2010: 204-206). 

Kültürel bellekten söz edilirken kültüre ilişkin pek çok ögeden de söz edilmektedir. Bu anlamda 

kültürel belleği var eden şey kültürün bellekle kurduğu ilişkidir. Bu doğrultuda kültürü derinlemesine 

anlamak, kültürün bellekle, toplumla ve medyayla ilişkisini bir arada okuyabilmek çalışmanın kapsamı 

için faydalı olacaktır. 

 

2.3.2. Kültür Kavramı ve Bellekle İlişkisi 

Kültür kelimesi, Latince colere kökünden türetilmiştir. İkamet etme, koruma gibi anlamlar taşıyan 

colere kökü, saygıyla korunarak ve tekrarlanarak oluşan kültür olgusunun kavramsallaşmasına da temel 

oluşturmuştur. Kültür saygı çerçevesinde koruyup geliştiği gibi tam tersi bir tutumu da sergilemektedir; 

işgal ve yerinden etme şeklinde de karşılık bulabilen kültür, tarih boyunca birbirinden farklı olayların 

nedeni veya sonucu olarak tartışılagelmiştir. Kültürün doğal bir olgu mu yoksa yapay bir olgu mu olduğu 



124 

 

sorusu bir başka tartışma gündemidir (Eagleton 2022: 10-14). Yine, kültürleri takip etmek için dili mi 

yoksa sınıfları mı takip etmek gerektiği, kültürel birliğin mi çok kültürlülüğün mü daha ayrıştırıcı olduğu 

şeklinde sorgulamalar ve düşünceler, kültür kavramının tartışmalarından bir diğerini oluşturmaktadır 

(2022: 47). 

Kültür üzerine yapılmış pek çok tanımlama bulunmaktadır. Vadim Mejuyev, hiçbir kavram için 

kültür için olduğu kadar çok tanım üretilmediğini belirtmiştir (akt. Mert Ağar 2016: 11). Antropolog E. 

B. Tylor, kültür kavramını tanımlarken bireyin toplumun bir üyesi olarak taşıdığı, o topluma ait 

alışkanlıklar bütünü ifadesini kullanmıştır. Stuart Hall, toplumun kendisini keşfettiği tüm deneyimlere 

ve pratiklere kültür adını vermiştir. John Frow, bir toplumun gerçekliğini kuran ve koruyan pratikleri 

kültür kavramıyla açıklamıştır (akt. Eagleton 2022: 49-50). George Gerbner, kültürü, kâinatın 

yaratılışını ve içinde nasıl ve ne şekilde yaşayacağımızı anlatan hikâyeler bütünü şeklinde 

tanımlamaktadır (akt. Çığ 2006: 23). Raymond Williams, gündelik yaşamın her alanına sirayet etmiş 

kendi içerisinde bir anlamı ve değeri olan yaşam tarzını kültür olarak nitelemiştir (akt. Arık 2006: 119). 

Kültür, çok kapsamlı bir tanıma sahiptir. İnsan ile ortaya çıkan, insanın olduğu yerde oluşan, 

insana özgü her şeyi içinde barındıran oluşlar ve davranışlar bütünüdür. İnsanın düşünme, yaşama 

biçimi, değerleri, özü gibi pek çok olgu kültürün kapsamına giremektedir. Okullar, dernekler, hukuk, 

devlet, etik, estetik, ekonomi ve daha pek çok soyut ve somut, insan eliyle oluşan veya özünde insan 

olan pek çok mesele kültür ile ilişkilidir. Nermi Uygur, kültür ve insan ilişkisini, “İnsanın kültür üretip 

kültürce üretildiği; kültür taşıyıp kültürce taşındığı temel gerçeği, insan olarak insan varlığının en başta 

gelen varolma koşuludur” şeklinde özetlemiştir (Uygur 1984: 17-18). 

Fatma Erkman Akerson, kültürü meydana getiren ögeleri sıralamış; akrabalık, gelenek görenekler, 

töreler, inanç, kurumlar, yasalar, selamlaşma, moda gibi insanı geliştiren ilişkileri, pratikleri ve sanatları 

kültür kapsamında değerlendirmiştir (Erkman 1987: 14). Gelinen noktada artık Akerson’un sıraladığı 

ögeler temelde sürmekle beraber dijital bir kültürden de söz edilmektedir. Kültürel ögeler tematik olarak 

ayrımlanabildiği gibi maddi ve manevi ögeler şeklinde de ayrımlanabilmektedir. Kıyafet, mimari yapılar 

vb. maddi ögeler kapsamına girerken, inançlar, semboller vb. manevi ögeler kapsamına girmektedir 

(Mert Ağar 2016: 15). 

Terry Eagleton, Kültür Yorumları kitabında, Johann Gottfriedvon Herder’in kültürün oluşumuna 

ve topluluklar arasında farklı yaşam tarzı ve düşünce biçimlerinin varlığına dair görüşüne yer vermiştir. 

Herder, bir topluluk için vazgeçilmez ve kutsal olabilen bir rutinin, bir başka topluluk için hiçbir anlam 

ifade etmeyebileceğini ve hatta bir diğer topluluk tarafından da tehlikeli, zararlı, olumsuz 

bulunabileceğini belirtmektedir. Bu farklılıkların temeli ve sonucunda kültür olgusundan söz edilebilir. 

Bu düşüncesine dayanarak Herder, kültür olgusunun çoğul bir olgu olduğunu söylemiştir; ayrı 



125 

 

toplulukların ayrı kültürleri ve aynı kültür içerisindeki farklı kültür kategorilerinin ancak çoğul 

kullanımla karşılanabileceğini ifade etmiştir (akt. Eagleton 2022: 23). 

Kültür tanımı gün geçtikçe kategorileştirilmeye ve her bir olgunun kendi içerisinde bir kültüre 

sahip olduğu savunusuna maruz kalmıştır. Herder’in çoğul kültür kavramı düşüncesinden söz ederken 

dahi bu denli çoğulcu bir bakış açısına sahip olup olmadığı şüphelidir. Artık sosyal medya kültürü, 

makyaj kültürü, sömürge kültürü, görüntüleme kültürü, direniş kültürü gibi pek çok ayrı başlıkta kültür 

üzerine yorumlar yapılmaktadır (Geoffrey Hartman’dan akt. Eagleton 2022: 53). Bu çeşitlilik, ortak 

yaşamda gelişen ve değişen şartlar karşısında verilen tepkilerin karşılıkları olarak da okunabilir 

(Williams 1960: 314). Kültürün çeşitliliğine ilişkin Arjun Appadurai, kültürel akışları beş ayrı 

kategoride toplamıştır. Ona göre turizm, göç, sürgün gibi kültürel meseleler etnomanzaralar, çok 

ulusluluk ve şirketleşme teknomanzaralar, döviz akışı finansmanzaralar, kitle iletişim araçları 

medyamanzaralar ve ideolojik yaklaşımlar ideomanzaralar şeklinde kategorize edilebilmektedir 

(Appadurai, 1995). 

Adorno da kültürün iktidarla olan ilişkisini işaret etmiş, kültürün geniş kapsamını idari bir 

yönetimin işini kolaylaştıracak bir durum olarak görmüştür (Adorno 2020: 121):  

Kültürden söz eden, bilerek ya da bilmeyerek yönetimden de söz 

ediyor demektir. Felsefe ve din, bilim ve sanat, yaşam tarzları ve 

töreler gibi birbirinden farklı bu kadar çok şeyin ve ayrıca bir 

çağın nesnel tininin tek bir kültür sözcüğüyle özetlenişi, daha en 

baştan, tüm bunları yukarıdan bakarak bir araya toplayan, taksim 

eden, ölçüp biçen, organize eden bir idari bakışı ele veriyor. 

Kültüre ve kitle kültürüne yönelik çalışmalar ilk olarak İngiltere’de yankı uyandırmış; Mathew 

Arnold ve F. R. Lewis gibi eleştirmenlerin yaklaşımları 1950’li yıllarda bir gelenek oluşturmuştur. Kitle 

kültürü, popüler kültür ve alt kültürlere yönelik eleştiriler yönelten bu gelenek, seçkin bir kültür yaratma 

çabasına girdikleri için eleştirilmiştir (Özçetin 2020: 182). İngiliz düşünür ve kültür kuramcısı Thomas 

S. Eliot, kültürü güzel sanatlar alanı ile ilişkilendirmiş; sadece seçkin insanların ilgilenebileceği bir alan 

olarak sınırlandırmıştır. Eliot, kapitalizmin geleneksel değerleri yok ettiğini, kişilerin yalnızca 

doğdukları yerde yaşamlarını sürdürürülerse kültürlerini koruyabileceklerini ifade etmiştir (akt. Güngör 

2018: 28). Yapısalcı yaklaşımın eleştirdiği bakış açısı da tam olarak budur. Yapısalcı yaklaşım kültürü 

anlayabilmek için güzel sanatlar gibi yaratıcı faaliyetlere değil de bu faaliyetlerin var olmasına neden 

olan arka plandaki yapılara bakmak gerektiğini savunmaktadır (Özçetin 2020: 186). İngiliz kültürel 

çalışmaların 1950’li ve 1960’lı yıllarda öne çıkan erken dönem çalışmaları kültürcü, 1970 ve sonrasında 

yapısalcı bir tutum sergilemektedir (Öztürk 2020: 187). 



126 

 

Kültürden söz edildiğinde bir takım kavram dizisini açıklamak bütüncül bir yaklaşım için faydalı 

olacaktır. Kültürlerarasılık, transkültürellik, transkültürasyon, çokkültürlülük, politik kültür, alt 

kültürler, kültür endüstrisi, kültürel çalışmalar, kültürel kimlik, kültür şoku, kültür emperyalizmi, 

küresel kültür, kültürün metalaşması, dijital kültür, kültürel benzeşme ve kültürel farklılaşma 

kavramlarına değinmek gerekmektedir.  

Kültürlerarasılık, dilbilimi, toplumbilim, psikoloji, medya gibi disiplinlerden faydalanan bir 

çalışma alanıdır. Dilbilimden, kültürler hakkında doğrudan birincil kaynaklara ulaşabilmek adına 

kodların çözülmesi amacıyla yararlanılmaktadır. Toplumbilimden kültürün günlük yaşamdaki yerleşik 

kodlarını okumak için faydalanılmakta; dilbilim ve toplumbilimin bir aradalığıyla sözlü ve sözsüz 

iletişimin kültürel yaşamdaki önemini ortaya koymaktadırlar. Bireysel psikolojinin, toplum 

psikolojisinin oluşumuna ve toplumsal olayların bireyin kültürel alışkanlıklarına etkisine yönelik 

çalışmalarda psikoloji biliminden yararlanılmaktadır. Sonraları medyanın kültürel alandaki etkisi 

görünür oldukça çalışmaların yönü medya alanına doğru kaymıştır (Altunbey, Yağbasan 2020). 

Transkültürellik, kültürlerin sabit sınırlarla çerçevelenmediği, birbiriyle etkileşim içerisine 

girebilen ve birbirleriyle anlamlı ilişkiler kurabilen bir tür kültürel çeşitlilik halidir. Transkültürasyon 

kavramıyla sıklıkla karıştırılmaktadır. Transkültürasyon, Fernando Ortiz tarafından 1940’larda 

kullanılan, kültürlerin değişim, direniş ve sahiplenme süreçlerini tartışan bir kavramdır. Kültürel olarak 

egemen olmayan grupların, egemen kültürün kültürel uygulamalarını uyarlayarak benimsemesi halini 

karşılamaktadır. Yerel bir kültürün metropol kültürünün uygulamalarına ayak uydurması 

transkültürasyonun kapsamı için uygun bir örnektir. Transkültürellik ise egemen tek bir kültürden söz 

etmenin zorlaştığı, uyumlanacak ya da uygulamalarına direnecek tek bir kültürün bulunmadığı 

durumlarda ortaya çıkan daha girift durum için kullanılmaktadır. Genelde sömürge tarihi çalışmalarında 

kullanılan bir kavramdır. Kültürlerin birbirinden ayrı ve çok parçalı olduğu görüşünü tartışarak; farklı 

kültürler arasındaki ortaklıkları ortaya çıkarmayı hedefler. Literatürde transkültürellik; kültürlerarası 

yeterlilik, kimliksel süreklilik ve çoklu benlik duygusu şeklinde de yer almaktadır. Temelde ana fikir; 

bireyler ve toplumların artık kültürel akışlar arasında geçiş yaptıkları ve böylece benliğin tek 

kültürlülüğünden söz etmenin mümkün olmadığı yönündedir (Benessaieh 2015: 11-27). 

Politik kültür, 1950 ve 1960’lı yıllarda öne çıkmış, demokrasilerin sürekliliğini ya da çökme 

nedenlerini tartışan bir kavramdır. Gabriel Almond, Lucien Pye ve Sidney Verba’nın dönemin politik 

gelişmelerine ilişkin geliştirdikleri çalışmalarda politik kültür ya da siyasal kültür şeklinde kullanmış; 

demokrasilerin mevcudiyetinin nedenlerini ve sonuçlarını incelemek için ABD, İngiltere, Almanya, 

İtalya ve Meksika’nın politik ve kültürel süreçlerini irdeledikleri çalışmalar yürütmüşlerdir. Almond ve 

Verba’nın The Civic Culture ismiyle yayınladıkları çalışma, Johann Gottfried Herder ve Wilhelm von 



127 

 

Humboldt ttarafından daha önceleri kullanılan siyasal kültür kavramını kuramsallaştıran bir çalışmadır. 

Çalışmayla politik kurumların var olması ve sürekliliği için bir tür yurttaşlık kültürüne ihtiyaç 

duyduklarını ortaya koymuşlardır. Politik kültür, kolektif kültürle de doğrudan ilişkilidir (Olick 2014: 

183; Çalışkan 2017: 27-28).  

Altkültür, toplumda daha geniş bir yayılımı olan kültürel yönelim içerisinde bir alt kategori olarak 

yer alan kültürleri karşılamaktadır. Genellikle azınlıkları temsil eden altkültür kavramı, egemen kültürün 

davranış paternlerinden farklı paternler geliştiren gruplarla alakalıdır. Egemen olanın yanında daha az 

bir kitlesi olsa da fark edilir düzeyde ayrıksılık taşıyan altkültürler, müzik zevkleri, estetik tercihleri, 

giyim ve saç biçimleri gibi tercihlerle yaygın kültürden ayrılmaktadırlar (Bourse, Yücel 2023: 60). 

Kültürel çalışmalar, popüler kültürleri irdelemeyi ve toplumsal sonuçlarını ortaya koymayı 

hedefleyen bir alandır. Başlangıçta popüler kültür üzerine düşünceler üretilen alan, zamanla görsel 

kültür çalışmaları, toplumsal cinsiyet çalışmaları gibi spesifik çalışmalara da yönelmiştir. Kültürel 

çalışmalar alanı göstergebilimle, sosyolojiyle ve antropolojiyle de doğrudan ilişkilidir. Alan içerisinde 

Stuart Hall “Kodlama ve Kodaçımlama” metniyle öne çıkmaktadır. Hall, iletilerin okunması ve 

alımlanması noktasında üç okuma biçiminin varlığından söz etmiştir: egemen, karşıtlıkçı ve uzlaşımcı. 

Bu bağlamda kültürün direnen, karşı çıkabilen bir olgu olduğunu da işaret etmiştir. Alan içerisindeki 

önemli çalışmalardan bir diğeri de Raymond Williams’ın duygu yapısı şeklinde kavramsallaştırdığı, 

toplumların ürettikleri birtakım duygu ve düşüncelerle bir çeşit kültürel iklim yarattıklarını öne sürdüğü 

çalışmadır. Ortak duygu yapısının toplumsal ilişkileri biçimlendirdiğini ifade eden Williams, kuşaklar 

arasında duygu aktarımının olduğunu fakat bunun dönüşerek gerçekleştiğini belirtmiştir. Sonraki kuşağa 

aktarılan duygu yapısına kuşağın verdiği tepki, yeni kuşağın duygu yapısını karşılayan bir yanıt olarak 

yorumlanabilir. Williams, her bir bireyi kişisel kültürel evrenleri olan, kolektifin bir parçası olarak kabul 

etmektedir. Bu bağlamda bireysel ve kolektif kültürel evrenleri sorgulayan, ekonomik ve politik 

düzeylerini tartışan ve kitle kültürünün tarihselliğini araştıran alan olarak kültürel çalışmalar alanı 

önemli bir alandır (Bourse, Yücel 2023: 57-59). Ayrıca egemenin dışında kalan alt kültürleri de bir 

inceleme alanı olarak kabul eden kültürel çalışmalar, Marksist geleneğin ve eleştirel felsefenin 

öğretilerinden faydalanan disiplinlerarası bir alandır. 1964 yılında İngiltere’de Birmingham 

Üniversitesi’nde kurulan, Çağdaş Kültürel Çalışmalar Merkezi disipline kurumsal bir nitelik 

kazandırmıştır. Richard Hoggart, Raymond Williams, Stuart Hall gibi düşünürler çalışmalarıyla alanın 

öne çıkan isimleri olarak sayılabilir. Etnik köken, sınıflar arası farklılıklar, alt kültürler, ideoloji, popüler 

kültür, medya gibi konular sıklıkla eğildikleri çalışma konularıdır (Güngör 2022: 91). 

Kültürel kimlik kavramına yönelik geliştirilen araştırmalar da kendi içlerinde kutuplaşmaktadır. 

Kültürel kimliği sabit ve belirlenmiş olarak gören yaklaşımlar olduğu gibi esnek ve sürece göre dönüşen 



128 

 

bir kimlik şeklinde kabul eden yaklaşımlar da vardır (Dalbay 2024). Kültürel evrenselcilik ve kültürel 

görecelik olarak tanımlanan bu iki yaklaşım, küreselleşmenin de etkisiyle yeni kimlik politikalarının 

doğmasıyla üzerine sıkça tartışılır olmuştur. Küreselleşmenin kültürel kimlikle kurduğu ilişki, bir 

yanıyla kültürel çeşitliliği destekler görünse de öte yandan evrensel kültürel değerler belirleyerek bir 

çelişki yaratır. Küreselleşme, kimlik konusunda bir yerel – evrensel ikiliğine ve çatışmasına yol açmıştır 

(Nar 2019). 

Kültür şoku, bireyin kendi kültürel ortamından farklı bir kültürel ortama girdiğinde hissettiği, 

alışkanlık geliştirdiği kültürel ipuçlarını yeni ortamda kullanamamasının yol açtığı bilişsel ve duygusal 

bir yıkım duygusu olarak tanımlanabilir. Birey, kendi kültürünün karşılığını bulamadığı ortamda 

yabancılaşma hisseder ve tepkisel bir olgu gösterir. Bireyin söz konusu durum içerisinde bulunduğu ruh 

halini kültür şoku kavramı karşılamaktadır (Juffer 1985: 2). 

Kültürel metalaşma kavramı ise kültür endüstrisi, küreselleşme ve kitle kültürü kavramlarıyla iç 

içe okunabilecek bir kavramdır. Kapitalizmin etkilerinin toplumun kültürü üzerinden doğrudan 

okunabilir olduğu dönemde, kültürün metalaşması tartışmaları gündemdedir. Meta, ticarete aittir; bir 

nesnedir. Endüstrileşmenin etkisiyle yayılan kapitalist eğilimler, hem maddi hem de manevi tüm 

kültürel unsurların metalaşmasına yol açmış; düşünürlerin kültürün metalaşması üzerine geliştirdikleri 

eleştirel yaklaşımlar meta-kültür eleştirisini var etmiştir. Bu durumun temelinde kapitalizm ile beraber 

var olan her bir nesneye ve olguya ekonomik değer atfetme hali yatmaktadır. Kapitalizm 

gelenekselleşmiş kültür unsurlarını bir araç olarak kullanarak kendi ideolojisini sızdırdığı yeni bir 

kültürel alan yaratmıştır. Bu kültürel alanda ekonomik gelişmelere yön vermek için kültürel unsurlardan 

faydalanılmış ve kültürel unsurları şekillendirmek için de ekonomiden destek alınmıştır. Böylece 

bağımsız bir kültürel alandan söz edilemez olmuştur (Bahadır 2016: 3, 19-20). 

Kitle kültürü de aynı kapitalist etkilerin sürdüğü ortamda, 19. yüzyılın ikinci yarısında sözü 

edilmeye başlanan bir kavramdır. Kültürün kapitalist faydaya hizmet edecek şekilde araç olarak 

kullanılmasıyla kendi gerçekliğinden ve bağımsızlığından uzaklaşıp bir sistem içerisine dâhil 

edilmesiyle, kitle kültüründen söz edilir olmuştur. Kitle kültürü, hâkim ideoloji ile yönlendirilmektedir. 

Bu noktada kültürün hegemonya ve ideoloji ile ilişkisi devreye girmektedir. Antonio Gramsci, kültürü 

iktidar ikişkilerini yeniden üreten bir olgu olarak görmektedir ve ideolojiyi de gündelik yaşamın 

gerçekliği ile ilişkilendirmektedir. İktidarın güç uygulamadan kabul görmek için ideolojiyi kullandığını 

ifade eden Gramsci, hegemonya kuran iktidarın toplumsal denetimi elinde tuttuğunu da ayrıca 

belirtmiştir. İktidar egemenliğini kurarken kültürel alanları doğrudan ideolojik aktarımın zemini olarak 

kullanmaktadır. Bu yolla aynı zamanda kültürel hâkimiyeti de kendi eline alan iktidar, tüm kültürel 

biçimleri ve yaklaşımları kendi varlığını sürdürmek için kullanmaktadır. Pierre Bourdieu de kültürün 



129 

 

iktidardan ayrı tutulamayacağını ifade etmiştir. Ona göre kültür bir sermayedir. Adorno, Foucault, 

Bourdieu ve Gramsci’nin ortaklaştığı nokta, öznenin kültürü içselleştirirken iktidarı ve ideolojisini de 

içselleştirdiğidir. Buradan yola çıkarak kültürün bir endüstri haline gelmesi, kitle kültürünün oluşması, 

kültürel ürünlerin metalaşması varılan ortak sonuçtur (Arıkan 2020: 149-151). 

Kitle kültürü, endüstrileşme ile gündeme gelen, toplumun geniş bir kesimini kapsayan davranış 

ve tutum bütünlüğü olarak karşılık bulabilir. Ekonomi ve ideolojiyle doğrudan ilişkili olan kitle kültürü, 

Adorno ve Horkheimer’ın bazı çalışmalarında kavramsal olarak yer alsa da sonraları var olan ideolojik 

temeli nedeniyle tercih edilmemiş; yerine kültür endüstrisi kavramını kullanmışlardır. Kültür endüstrisi, 

toplumun ortaklık kurduğu durumları yayma, kitleleri etkileme veya etkisiz kılma yönünde bir araçtır. 

Kültür endüstrisinin yönlendirici ve hatta dikte edici tavrı üzerinde duran Adorno ve Horkheimer, kültür 

endüstrisinin çıktılarını yapay bir kültürel çıktı olarak kabul eder ve küçümser yaklaşırlar (Arıkan 2020: 

153). 

Popüler kültür, kitle kültürünün en çok kullanılan ürünleri üzerinden bu ürünlerin tüketimini 

artırmayı teşvik eden eylemlerin karşılığında oluşmuştur. Popüler kültür ürünleri tüketim için 

üretildiklerinden hızlı tüket, kulan at desturuyla üretilirler ve “birer yoksullaştırılmış nesne olarak 

işlevlerini yerini getirirler” (Hatipler 2017: 41-42). 

Kültürel alan o denli güçlüdür ki bir noktadan sonra kitlelerden korkulur olmuştur. Kitleler kültüre 

yön veren güç olarak kapitalizmin kontrol mekanizmalarını doğrudan üzerlerine çekmişlerdir. 

Kapitalizmin kültürel kontrol kapsamı yüksek kültürü korumak üzerinedir; kitle kültürünü 

meşrulaştırma, popüler kültürü egemen yapma, yerel kültürleri yok etme ya da dönüştürerek ve içini 

boşaltarak birer kültürel ürün haline getirerek kapitalist pazarın zincirine dahil etme gibi durumları 

kapsamaktadır (Erdoğan 2014: 45). 

Kültürel emperyalizm, bir kültürün bir başka kültüre olan etkisinin bir dayatma ve baskılama hali 

aldığı durumlarda söz edilen bir kavramdır. Yerel kültürler için bir tehdit olarak da algılanabilecek olan 

kültürel emperyalizm, en açık şekilde, kitle iletişim araçları aracılığıyla kurulmaktadır. Bu sebeple 

medya emperyalizmi şeklinde de bilinmektedir. Özellikle 1970 ve 1980’li yıllarda, Batı’nın Doğu 

üzerinde kurduğu kültürel ve ideolojik tahakkümün tartışılması sırasında gündeme gelen kavram, 

geleneksel ve yerel kültürlerin başta medyanın da etkisiyle silikleşeceği kaygısıyla karakterize olmuştur. 

Kültürel kimlik kavramıyla da doğrudan ilişkili olan kültürel emperyalizm, tüketim kültürünün de 

etkisiyle markalara hizmet eder duruma gelmiş; medya alanında dijitalleşmenin ve küreselleşmenin de 

etkisiyle sinsi bir şekilde yayılan bir olguya dönüşmüştür (Özdemir, Akpınar 2022: 22-23). Bu durum 

kültürel bir dönüşüme yol açmakta ve kültürler arası etkileşim gibi masum bir kisvenin ardında yerel 

kültürler yok edilmektedir (Koç Akgül, Pazarbaşı 2018: 18). 



130 

 

Küreselleşmenin etkisiyle kültürel ögeler tüketilen birer öge haline gelmiştir. Bu durum daha hızlı 

seyreden bir yok olma ve unutma döngüsüne yol açmıştır (Mert Ağar 2016). Bireysel olarak geliştirilen 

düşünce kalıplarının kültürel deneyimlerle şekillendiği göz önünde bulundurulduğunda, var olan 

çeşitlilik, her bir kültürün yaşattığı gerçeklik deneyiminin farklı olmasının bir sonucudur. Böylece 

algılama ve yorumlama, psikolojik açıklamalarla yalnızca bireye atfedilemez. Algılama ve yorumlama, 

kültürel de bir süreçtir (Fiske 2003: 45). Tüm bu kültürel çeşitlilik içerisinde bahsi geçen unutma 

döngüsünün tarih yazıcılığı ile önüne geçilmeye çalışılır. Çağdaş toplumlarda anıtların ve anma 

törenlerinin artması, mekânların restore edilerek geleceğe taşınması, hafıza turizminin gelişmesi gibi 

durumlar unutma döngüsünü engellemek üzere geliştirilmiş stratejilerin sonucudur. 

Teknoloji, dijitalleşme, bilginin akışkanlaşması, çok uluslu şirketlerin yayılması, küreselleşme 

etkisiyle yerel ile evrensel arasındaki çizginin silikleşmesi uzunca bir süre önce gerçekleşmiş ve artık 

neyin yerel neyin evrensel olduğu noktasında kesin ve net cümleler kurulamayacak bir noktaya 

neredeyse gelinmiştir. Frederic Jameson’ın sözünü ettiği kültürel benzeşme ve kültürel farklılaşma 

ikiliği; ekonominin ve her alanda yaratılan pazarların Amerikan egemenliğindeki homojen bir kültür 

oluşturmasıyla benzeşme halini, bir araya gelen kültürlerin yarattıkları yeni kombinasyonun her birinden 

başka parçalar barındırmasıyla da farklılaşma halini karşılamaktadır. Gelinen noktada küreselleşme, 

hem benzeşmeyi hem de farklılaşmayı bir arada sunmaktadır. Küreselleşme ne denli artar ve yayılırsa 

kültürel çeşitlilik egemenlik altına alınmaya ve tektipleştirilmeye çalışılmaktadır. Söz konusu 

tektipleştirmenin altında yatan temel motivasyon kültürün ve kültürel üretimlerin doğrudan endüstri 

olarak kabul edilmesidir (Yüksel 2018: 332-333). Frank Raymond Leavis, Kitle Uygarlığı ve Azınlık 

Kültürü kitabında, yaşanan kültürel bir kaos olduğunu ve bunun sebebinin de teknoloji olduğunu ifade 

etmiştir (akt. Güngör 2018: 29). 

Dijitalizm olarak da adlandırılan teknolojinin hızlı yükselişiyle dönüşen düzen, kültürlerarası 

etkileşimlerin kolaylaşmasına yol açmışken öte yandan sınırların ortadan kalkmasını bir sorun olarak 

doğurmuştur. Küresel bir köye dönüşen yenidünya düzeni, kültürlerin birbiriyle iç içe geçmesine ve 

yerel kültürlerin bozuma uğramasına neden olmaktadır. Bu süreçte yerel kültürü yücelerek egemen 

kültür haline gelen Batılı ülkeler olurken kültürel bozumu çok daha yoğun hisseden ülkeler üçüncü 

dünya ülkeleri olmuştur. Kültürel sınırların silikleşmesi, toplumların birbirlerinin kültürlerine daha 

geniş bir anlama ve kapsama kapasitesi ile yaklaşmalarının önünü açmıştır. Bu durum kültürel esperanto 

şeklinde de tanımlanmaktadır (Altunbey, Yağbasan 2020).  

Kültürün yayılımı noktasında henüz dijitalleşme gelmeden önce bir sözlü kültür dönemi ardından 

da bir yazılı kültür döneminden söz edilebilir. Sözlü kültür ve yazılı kültür çalışmaları özelinde 

bakıldığında, yazılı kültürün daha ön planda tutulduğu bir alan olarak hermeneutik ile karşılaşılmaktadır. 



131 

 

Friedrich Schleiermacher, Wilhelm Dilthey ve Hans-Georg Gadamer, metin ve dil konusunu merkeze 

alarak kültürel mirası tartıştıkları bir alan olarak hermeneutiki geliştirmişlerdir. Kültürel miras, olduğu 

gibi aktarılan bir kültürü kapsamaz; aktarım esnasında kültür dönüşür, eksilir, başkalaşır (İlhan 2016: 8-

9). 

Walter Ong, yazı ve matbaanın henüz var olmadığı, yalnızca konuşma yoluyla iletişimin 

kurulabildiği dönemi birincil sözlü kültürler dönemi; telefon, radyo, televizyon gibi buluşların 

gerçekleştiği ve bu buluşların konuşma dili üzerinden ilerlediği dönemi ikincil sözlü kültürler dönemi 

olarak kategorize etmektedir. Ong’a göre her bir buluş ve yeni teknolojik gelişme, ortak bilince yeni 

olasılıklar sunmakta ve böylece bireyin düşünme biçimlerini çeşitlendirmektedir. Sözlü kültürün tekrara 

dayalı bir kültür olduğunu ve bu nedenle belleğin güçlü tutulduğunu ifade eden Ong, atasözü, deyim 

gibi toplumsal kullanıma kazandırılan ortak sözcüklerin de öğretileri akılda tutmak ve sonraki kuşaklara 

aktarmak için geliştirildiğini belirtmiştir. Sonraları yazı ile beraber düşünme biçimleri kayıt altına 

alınabilir olmuş; yazılı kültür, sözlü kültürün yaşanılan ana odaklanılan ve tekrara dayalı yapısından 

uzak konumlanmıştır (Köker 2010: 13-16). Sözlü ve yazılı kültürün ardından elektronik bir kültürün 

varlığı gündeme gelmektedir. McLuhan Gutenberg Galaksisi kitabında, teknolojinin yeni bir kültür 

yaratacağını, bu kültürün oluşturacağı düşünme biçiminin tüm toplumun örgütlenme tavrını 

kapsayacağını ve dönüşümlere yol açacağını ifade etmiştir (McLuhan 2017). Ona göre mesaj değil araç 

önemli olandır. Aracı bir uzantı olarak kabul ettiği teknolojik belirleyicilik tezi, toplumun merkezinde 

teknolojinin yer aldığını düşünen bir tez olarak görüşlerinin merkezini oluşturmuştur (McLuhan, Fiore 

2006). Teknolojik belirleyicilik tezi, Harold Innis’in toplumsal örgütlenmelerin ve toplumsal istikrarın 

oluşumuna dair görüşleriyle ön plana çıkmıştır. Innis, toplumsal örgütlenme ve istikrar konusunda kitle 

iletişim araçlarını işaret etmiştir. Yazılı basını özellikle öne çıkaran Innis, alfabenin yalnızca bir biçim 

değil aynı zamanda bir sistem olduğunu ve bir toplumun sadece yazı sistemini değiştirerek dahi diğer 

toplumlarla bağını kesebileceğini belirtmiştir. Kitle iletişim araçlarını öne çıkarma sebebi ise bu 

alandaki teknolojik gelişmelerle insanların artık birbirlerini anlama niyetlerinin azalmasına neden 

olmalarıyla ilişkilidir. Ona göre toplumlara ait medyada karşılaşılan bilgilerle kişiler, o topluma ve o 

toplumun kültürüne ait yeterli bilgiye sahip oldukları yanılgısına sahip olmaktadırlar (Güngör 2018: 

183-186). 

McLuhan insanlık tarihini kategorize ederken teknolojiyi temel almış; kabile dönemi, mekanik 

dönem ve elektronik çağ olarak dönemlere ayırmıştır. Kabile dönemi, sözlü iletişimin en yoğun olduğu 

dönemdir ve iletişim yüz yüze kurulmaktadır. Mekanik dönem, matbaanın ön plana çıktığı ve yazılı 

iletişimin geliştiği dönemdir. Yazının etkisiyle milliyetçilik yayılmış ve ulus devletler oluşmaya 

başlamıştır. Elektronik çağ, radyo, televizyon gibi araçlar ile sözlü iletişimin tekrar gündeme geldiği 

dönemdir. McLuhan, insanların elektronik çağın getirisiyle kendi özel alanlarında medya aracılığıyla 



132 

 

bir mesaj aktarımı içerisine girmesini ve her şeyden uzak olsa da her şeyden haberdar olabilme 

kapasitesini işaret etmiş ve kabile dönemine bir dönüş olduğunu ifade etmiştir. Bu noktada teknolojinin 

yarattığı yakınlık ve kaynaşma halini içe büzülme kavramıyla açıklamıştır. Baudrillard’ın içe patlama 

kavramının ifade ettiği küresel sıkışma ve sona yaklaşma halinin karşısına içe büzülme kavramı ile 

konumlanmıştır. Teknolojiyi merkeze alanların yanı sıra teknolojinin bir sebep değil bir sonuç olduğunu 

düşünenler de vardır. Raymond Williams, bu doğrultuda, teknolojik gelişmelerin altında mutlaka 

insanların gereksinimlerinin yattığını ve bu gereksinimlere bakmak gerektiğini ifade etmiştir (Güngör 

2018: 195-206). 

19. yüzyıl baskı kültürüyle, 20. yüzyıl elektronik kültürle ilişkilendirilmişken 21. yüzyıl da dijital 

kültürle öne çıkmıştır (Erdem 2019: 538). Dijital kültür, akıllı telefonlar, dijital uygulamalar, ağ 

toplumu, siber alanlar, kullanıcı kimliği, tıklama ölçüsü gibi kavramlarla kültürel bir dönüşümün 

yaşanmasına neden olmuştur. Siber kültür şeklinde de literatürde yer alan dijital kültür (Koç Akgül, 

Pazarbaşı 2018: 25), gerçekliğin hiper gerçeklik halini aldığı, medyanın bireylerin fikrini büyük oranda 

manipüle ettiği bir dönemi karşılamaktadır. Dijital kültür, popüler kültürün oluşması için gerekli zemini 

sunmaktadır. Bu bağlamda dijital kültür, popüler kültürle ve tüketim kültürüyle de doğrudan ilişkilidir 

(Demir 2017). Lev Manovich de yeni bir medya devriminden söz ederken bilgisayar aracılı iletişim 

biçimlerinin yarattığı yeni kültürden söz etmektedir. Dijital kültür gelinen noktada çoktan günlük 

yaşama yerleşmiş bir kültürdür; bireylerin ağ toplumu içerisindeki davranışları, değerleri ve rutinleri 

dijital kültürü ve aynı zamanda 21. yüzyılın da kültürünü ifade etmektedir. Dijital kültür içerisinde 

bireylerin bellekleri de dijital koşullara göre şekillenmiştir. Dijital medya teknolojileri, belleği taklit 

eden depolama alanları sunmakta; sürekli hatırlatma hali bir yandan belleği canlı tutarken sürekli veri 

girişiyle de unutma döngüsünü hızlandırmaktadır  (Erdem 2019: 538-539). 

Kültür, tüm bu kavramsal çeşitlilik içerisinde literatürde oldukça geniş bir alanı kapsamaktadır. 

Bu çalışmada kültürün bellekle ilişkisine odaklanıldığından bölümün alt başlıklarında kültürün bellek 

kavramıyla ortaklaştığı kavramsal zemini oluşturan zamanla, mekânla ve sanatla kurduğu ilişki 

irdelenecektir. 

Kültürel bellek, eğitimciler, felsefeciler, yazarlar tarafından aktarımı desteklenen, hızlandırılan 

bazen de dönüştürülen bir tür bellektir. Astrid Erll, iletişim ve medya araçlarının da kültürel bellek 

aktarımlarını destekleyici araçlar olduğunu, her bir aracın kendine özgü aktarım tekniği olduğunu ifade 

etmiştir (akt. Göğercin Toker 2017: 63-64). Kültürün aktarımı noktasında da kültürü oluşturan ögelerin 

kullanımı ayrıca önem kazanmaktadır. Bu bağlamda, hem kültürün temel ögeleri olan hem de kültürün 

geçmişten şimdiye, bir anlatı içerisinde sunulması sırasında da temel olarak faydalanılan zamanın, 

mekânın ve anlatı araçlarının bellek ile ilişkisine değinmek gerekmektedir. 



133 

 

2.3.2.1. Zaman ve Bellek (Tarih, Geçmiş, Arşiv) 

Kültürü oluşturan ögelerden biri olan zaman, belleği de oluşturan ögelerden biri olmasıyla ve 

aktarımın bir zaman diliminden bir başka zaman dilimine doğru gerçekleşiyor olmasıyla önem 

taşımaktadır. 

Belleğin konusu geçmiş zamandır. Bellek, zamanı içeren bir olgudur (Bilge 2018: 14). Her ne 

kadar zamansız ve geçmişte kalmış bir şey gibi algılansa da bellek dinamiktir ve zamansal boyutları 

birbirine bağlar. Geçmişi şimdiye taşırken geleceğe de bir aktarım sağlayan bellek, bireysel ve kolektif 

anlamda kimlik oluşumunu da desteklemektedir. Jan Assmann ve Aleida Assmann, kültürel belleğin 

kalıcılığı ve kimlik inşasındaki rolü üzerinde durdukları çalışmalarında kültürel belleğin geleceğe dönük 

yüzünün altını çizmektedirler. Bellek, geçmişi, zamanın yıpratıcı ve yok edici etkisinden kurtararak 

gelecek nesillerin dünyayı kavrayışlarını daha da ileri seviyelere taşıyabilmek adına sonraki nesillere 

aktarmakla oldukça önemli ve değerli bir görevi üstlenmektedir. Bu anlamda, bellek, geçmişi şimdiye 

taşıyarak bugünü ve yarını sıfırdan başlama zorunluluğundan kurtarmaktadır (Meckien 2013). 

Antropolog Jan Vansina, sözlü kültürün egemen olduğu Afrika’daki topluluklarla çalışmış ve bu 

toplulukların yakın geçmişi daha hızlı unuttukları, uzak geçmişlerine dair ise daha fazla bilgiye sahip 

olduklarını gözlemlemiştir. Bunun sebebini uzak geçmişe ait bilgilerin günlük iletişimden bağımsız bir 

şekilde yoğun bir şekilde tekrarlanan anlatılar, şarkılar, ritüeller, semboller gibi aktarım araçlarıyla 

ilişkili olmasına bağlamıştır. Vansina’nın işaret ettiği bu durumu kültürel bellek kapsamında 

değerlendiren Assmann, yakın geçmişe ait birikime kuşak belleği, uzak geçmişe, kabilenin kökenine 

ilişkin birikime kültürel bellek adını vermiş ve bu iki belleğin arasında da bir boşluk olduğundan söz 

etmiştir. Vansina, yakın geçmiş ve uzak geçmiş belleği arasında oluşan bu boşluğa yüzen boşluk adını 

vermiştir. Yüzen boşluk, kuşaklararası aktarım oldukça tarihsel olarak köken belleğe ulaşmak yerine 

köken belleğin aktarımlarına ulaşma durumunu karşılayan bir kavramsallaştırmadır (Assmann 2008: 

112-113). Aktarım sırasında geçmişin olduğu gibi korunduğu iddia edilemez. Bu nedenle aktarımın şekli 

de oldukça önem taşımaktadır. 

Yirminci yüzyıl hem bellek patlaması hem de bellek yitimi tartışmalarının yaşandığı bir yüzyıl 

olmuştur. Türkiye’de de bu olgular gün yüzüne çıkmışken kültürel alanda geçmişe yönelik bir ilgi 

artışının olduğu da gözlenmiştir. Eski şarkıların yeniden popülerleşmesi, otobiyografi ve anı türlerindeki 

kitaplara ilginin artması, restorasyon çalışmalarının hız kazanması, modanın klasiklere dönmesi gibi 

izlerin yanı sıra medya ve sinema alanında da anlatıların geçmişte gizli kalmış ya da o esnada söz 

söylenememiş olaylarla şekillenmesi geçmişe yönelik ilginin ve merakın arttığını göstermektedir. Bu 

noktada tarih ve bellek ilişkisi önem arz etmektedir. Her ikisi de geçmişi konu alan tarih ve bellek, 

hiyerarşik bir ilişkiyle birbirlerine bağlıdırlar. Tarih, bellekten doğmaktadır. Geçmişi anlatı haline 



134 

 

getiren de tarihtir. Bellek, birtakım deneyimlere bağlı olarak sürekli süzgeçten geçirilen bir yapı olarak 

geçmişin filtrelenmiş görüntülerini sunmaktadır. Bu bağlamda saf bir bellekten söz etmek mümkün 

olmamakla beraber, dönüm noktalarından, travmalardan, baskılamalardan doğrudan etkilenen bellek, 

baskılananın geri dönüşü, çarpıtılması ve bazen de takıntı haline dönüşmesi gibi pek çok farklı formda 

çıktılar sunabilmektedir. Tarih de bu etkilenmeler konusunda bellekten farklı değildir. Tarih yazımı da 

travmalardan, baskılamalardan, sansürlerden, çarpıtmalardan etkilenen ve saflığından şüphe duyulan bir 

alandır (Şahin Kaya 2011: 105-110). 

Arşivler de bellek ve tarih ilişkisinde kayıt altına alıcılar olarak görev yapmaktadırlar. Arşiv, 

toplumsal kimlik yaratmada, geçmiş kurgusu oluşturmada önemli bir noktada durmakta ve bireysel ve 

toplumsal bellek arasında da bir köprü görevi görmektedir. Arşivi oluşturan kişiler, bu kişilere bu yetkiyi 

veren otoriteler, arşivde yer alanlar ve arşivin dışında bırakılanlar düşünüldüğünde politik bir 

yaklaşımdır (Pelister 2022: 114). Arşivin yazılı olması onu öne çıkaran ve ona bir kanıt niteliği veren 

önemli özelliktir. Bu özelliği ile sözel bir nitelik taşıyan tanıklıktan ayrılır. Tanıklıktan daha nitelikli bir 

kanıt oluşturan arşiv, bir araya getirme ve derleme sürecinde gerçekleştirilen seçimlerle arşivi oluşturan 

gücün ideolojik yaklaşımına bağlı olarak manipülasyona açık bir alana dönüşmektedir (Ricoeur 2020: 

189). 

Asuman Susam, gelişen teknolojilerle mekân algısının ve zaman hissinin yenilendiğini ifade 

ederek yeni bir bellek ve tarih inşasının varlığını işaret etmiştir (Susam 2015: 15): 

Şimdiye ait olan her şeyin hızla geçmiş olduğu uzaklık ve 

yakınlık kavramlarının, temsiliyet ilişkilerinin, dolayısıyla 

kimliklerin, sınırların belirsizleştiği yıllarda, insan kaybettiği 

güvenlik duygusunu yeniden kazanmak için kendine yeni 

geçmişler yaratmanın telaşına düşmüş görünmekte. Dijital kayıt 

teknolojilerindeki akıl almaz gelişmelerle şimdi, daha kendi 

sihrini, kendi gerçekliğini duyumsatmadan, geçmişe dönüşerek 

hafıza depolarındaki yerini almakta. Çağ hatırlamanın ve 

unutmanın çift kutupluluğunun gelgiti içinden yeni bir bellek ve 

tarih, geçmiş ve gelecek inşasının da derdine düşmüş 

görünmekte. 

Bu doğrultuda, kültürü oluşturan zaman ögesinin bellekle kurduğu ilişki, tarih yazımı ve arşivcilik 

ile geçmişin aktarımı ve saklanması konusunda öne çıkmaktadır. Burada kurulan ilişkinin hem belleğin 

saf bir alan olmaması hem tarih yazımının ya da arşivciliğin ideoloji üstü bir alan olmaması nedeniyle 

çarpıtılmaya ve dolayısıyla gerçekliğinin sorgulanmasına açık bir alan olduğu söylenmelidir.  



135 

 

2.3.2.2. Mekân ve Bellek (Kent, Aidiyet, Ulus, Hukuk) 

Kültürü oluşturan ögelerden biri de mekândır. Mekân, toplumsal koşullar çevresinde gelişen 

ilişkiler bütünüdür ve aidiyetin, kimliğin oluşması için gerekli bir olgudur (Çağlar 2018: 33). Mekân, 

fenomenolojik bir yaklaşımla, deneyimin, yaşamın merkezi olarak ele alınmaktadır. Anılar, hayaller 

mekânsallaştıkça sağlamlaşmaktadır; bu bağlamda bellek de bir mekândır. Hatırlananların da 

unutulanların da birer mekânı vardır. Bu ilişkisellikle, insanlar bir mekân oluştururken düşüncelerinden, 

duygularından, bilinçdışından ayrı bir mekân yaratamazlar. Mekân, bireyin ya da toplumun, içerisinde 

yaşayanların geçmişlerini ve şimdilerini yansıtan bir alandır (Adıgüzel Özbek 2015).  

Bellek mekânı dendiğinde ilk anlam olarak bireyin bireysel deneyimlerinin yer aldığı insan beyni 

akla gelmekte ve fiziksel bir mekân olarak kabul edilmektedir. İnsan beynini doğal bellek olarak 

tanımlayarak belleğin kendi alanı dışarısında kalan mekânları ayrıştırmak mümkün olmuştur. Bellek 

mekânları olarak konumlanan diğer tüm dışsal mekânlar da yapay bellek mekânları olarak nitelenmiştir 

(Keskin 2014: 30-31). 

Belleğin mekânla kurduğu ilişki zamanla kurduğu ilişkiye göre daha gerçektir. Çünkü bellek geçip 

gitmiş zamanı tekrar yaşayamaz; yalnızca o anı düşünebilir ve düşünsel olarak tekrarlayabilir. Bellek, 

bir olayı gerçek mekânında tekrar canlandırabilmekle beraber bu noktada mekânın hatırlatıcı ve uyarıcı 

etkisi de ortaya çıkmış olur. Bazen unutulmaya yüz tutmuş pek çok anı, anının oluştuğu mekâna 

girildiğinde uyanır ve canlanır (Bachelard 1996: 42). Assmann da mekânın, mekânın içerisinde yer alan 

imgelerin ve diğer tüm bellek yerlerinin, tetikleyici ve hatırlatıcı etkisini işaret etmiştir. Toplumlar söz 

konusu olduğunda mekânın daha da önem taşıdığını belirten Assmann, anıtlar, müzeler, kütüphaneler, 

arşivler gibi hatırlatıcı mekânların kültürel belleği oluşturmada önem taşıyan mekânlar olduğunu ifade 

etmiştir (Assmann 2008: 111). Bellek mekânları, hatırlatıcı potansiyelleri bilindiğinden çoğu zaman 

ideojiler için tehlike arz etmekte ve müdahaleye uğramaktadır. Bu doğrultuda birer mücadele alanına 

dönüşen mekânlar, toplumun belleği korumak adına mekânı koruduğu sembolik birer alana ve birer 

kültürel mirasa da dönüşmektedirler (Sarıkaya Levent 2023: 329). 

Belleğin mekânla kurduğu ilişkide önemli olan bir diğer nokta mekânın ne şekilde kullanıldığıdır. 

Özel alan ve kamusal alan ayrımı ve bu ayrımın zaman içerisinde silikleşmesi, iktidarın mekân 

üzerindeki etkisinin kapsamını artırmış; bu durum doğrudan belleğe müdahale olarak da kaydedilmiştir. 

Mekân isimleri, bu müdahalelerin bir göstergesi olarak okunabilir. Türkiye’de toplumsal olaylara bağlı 

olarak sokak, cadde gibi mekân isimlerinin değiştirildiği tarih boyunca görülmektedir (Süar Oral 2018: 

34-35). Öyle ki bir sokağın geçmişten bugüne değişen isimlerini takiben Türk toplumsal tarihini okumak 

mümkün hale gelmiştir.  



136 

 

Bellek ve mekân ilişkisinde aktarım, müzelerle somutlaşmıştır. Yaşananları sonraki kuşaklara 

aktarmak, müze firkrini beraberinde getirmiş; bireysel alandaki günlüklerin ve fotoğraf albümlerinin 

yerini toplumsal alanda müzeler tutmuştur. Pierre Nora, belleğe ait hatırlatıcı unsurdaki ortamların yok 

edilmesi riskine karşın ulusal bellek mekânlarının oluşturulması gerekliliğini işaret etmiş; bu mekânların 

yalnızca fiziksel birer mekân olarak değil sembolik anlam açısından değerli mekânlar olarak kabul 

edilmesinin ve korunmalarnın önem taşıdığını ifade etmiştir. Gelinen noktada, kamusal alanların büyük 

bir kısmını kaplayan AVM, otopark gibi alanlar, iletişimsiz ve belleksiz mekânlar yaratsa da var olan 

bellek mekânlarını korumak ve yeni bellek mekânları yaratmak önem taşımaktadır (Algın, Satıcı 2021: 

15). 

Her topluluk, yaşadığı sınırlar içerisinde kendi kent belleğini de oluşturmaktadır. Tarihsel ve 

kültürel birikimin oluşturduğu kent belleği ve kimliği, doğrudan kolektif ve kültürel bellekle de 

ilişkilidir. Kentler, toplulukların oluşturduğu birer kültürel öge olarak ele alınabilir. Sürekli bir devinim 

içerisinde olan kent yaşamı, bireysel belleği kolektif ve kütlürel bellekle kesiştiren bir alandır 

(Kısakürek, Bayazıt 2021: 2-4). Kentsel belleğin oluşumunda, bireysel ve toplumsal deneyimler kadar 

mimarinin de etkisi vardır. Mimari, kentin ve kent belleğinin bir özelliği haline gelerek o kentin 

kültürünü ifade etmektedir. Geçmiş mimari tasarımlar, şimdiye ve geleceğe kültürel deneyimlerle 

birlikte aktarılarak dönemin yaşam anlayışına ilişkin pek çok bilgiyi ve deneyimi zamansız kılmaktadır. 

İnşa edildikleri dönemin kent kimliğini, ekonomisini ve sanat anlayışını yansıtan mimari tasarımlar, 

bugüne taşındıklarında, birer kültürel miras statüsüne erişmektedirler. Yine kent yaşamı içerisinde yer 

alan tabelalar, bilgi içeren levhalar ve pek çok diğer yönlendirmeler, kentin bellek elemanları olarak 

önem taşımaktadırlar. Söz konusu görsel iletişim ögeleri, kentle ve toplumla iletişim kurulmasını 

sağlarken aynı zamanda sembolik birer anlatım aracı olarak göstergebilimin yaşamın içerisinde yaygın 

bir yaklaşım olduğunu da gözler önüne sermektedirler. Bu ögelerin tasarımı, ne şekilde kullanıldığı vb. 

gibi teknik özellikler de kurdukları iletişimin bir parçası olup kentin görsel iletişim gücünü 

kuvvetlendirme ya da basitleştirme potansiyelini de taşımaktadırlar. Bu nedenle kentsel bellek, iyi bir 

koruma, başarılı bir tasarım ve ifade gücü, yalın anlatım ve aktarım ile gelecek kuşaklara aktarımı 

sağlanabilecek bir bellek olarak konumlanabilmesi mümkün bir bellektir. Tam tersi durumda kentsel 

yaşamın kirlenmesine, karmaşıklaşmasına ve kendi zamanı içerisinde yok olarak sonraki kuşaklara 

aktarımı mümkün olmayan bir bellek olarak konumlanmasına ve kültürel ve kentsel bir 

belleksizleşmeye yol açılmasına neden olacaktır (Eker, Aktaş 2023: 1986-1994). 

Bellek mekânları konusunda çalışmalarıyla öne çıkmış bir isim olan Pierre Nora da bellek 

mekânlarına olan ilgisini, ulusal belleğin hızlı yok oluşunu fark edişiyle ilişkilendirir. Bayramlar, anıtlar, 

törenler, müzeler önemli bellek mekânları olarak tarihi de oluşturan ve koruyan mekânlardır ve bu 

mekânların korunması da aynı şekilde tarihin korunmasını beraberinde getirmektedir. Nora, bellek 



137 

 

coğrafyasının haritasını çizmekten söz etmiş ve bunu etnografik boyut olarak nitelendirmiştir. Bireylerin 

sosyal alanla olan ilişkisini psikolojik boyut, ideolojilerin mekânlar üzerindeki etkisini siyasi boyut 

olarak kategorize etmiştir. Mekânların sunulması noktasında da edebi bir boyutun öne çıktığını ve bunun 

tarihçinin aktarımlarıyla şekillendiğini ifade etmiştir. Nora’nın işaret ettiği en önemli noktalardan biri 

de bellek mekânlarının korudukları şeyin tehlike arz ettiğidir. Ona göre bellek mekânları, tarihin hızla 

yok edeceği olayları korumak için inşa edilmiş yapılardır. Arz ettiği tehlike, tarihi yazan egemen 

ideolojilerin unutulmasını istediği olaylar olmasındandır. Yine de Nora, tarihin bellek mekânlarını ve 

içeriğini bozmak ve değiştirmek için bir mücadele içerisinde olduğunu görmüş ve bellek mekânlarını 

“tarihin hareketinden kopmuş ama tarihe iade edilmiş tarih anları” olarak tanımlamıştır (Nora 2006: 9-

23). Yine kültürün zamanla kurduğu ilişkide olduğu kadar mekânla kurduğu ilişkide de önem arz eden 

arşiv olgusu, 21. yüzyılda herkesi arşivci kılan bir malzeme çeşitliliğiyle karşı karşıya kalmıştır. 

Tanıklıklar, belgeler, fotoğraflar, filmler ve daha pek çok kanıt korunmaya çalışılsa da tıpkı tarih 

yazımında olduğu gibi arşivciliğin de özünün kontrollü bir yok etme olduğu gerçeği hala varlığını 

sürdüren bir gerçektir (2006: 25-26). Nora ayrıca bellek mekânlarının anma takıntısı içerisinde 

hapsolmuş mekânlar olmasını eleştirir. Bellek mekânları, anımsanan bir yer olarak algılanmamalı; 

belleğin oluştuğu yer olarak yorumlanmalıdır. Bu doğrultuda Nora, yalnızca fiziksel mekânla sınırlamaz 

ve anıtları, marşları, bayramları, amblemleri de bellek mekânlarına dâhil eder (Evciman 2022).  

Hukuk ve ulusal kimlik gibi soyut kavramlar da bellek mekânları içerisine dâhil edilebilecek 

kavramlardır. Hukuk, bellek üzerinde ciddi etkileri ve yönlendirmeleri olan bir kurumdur. Toplumun 

sürekliliğin olağan bir işleyiş içerisinde sürmesini sağlayan bir kurum olarak hukuk, bireylerin 

belleklerinde hak, yaptırım, adalet ve şiddet kavramlarıyla ilişkili olarak yer eder. Geçmişte yaşanmış 

olayların bellekte yer etmesinde hukuk önemli bir bağlayıcıdır. Olayın hukuksuzlukla acı içerisinde 

hatırlanması ile hukukun kazanımıyla hatırlanması arasında önemli bir ayrım yer almaktadır ve bu ayrım 

hem bireysel hem toplumsal travmaların varlığıyla doğrudan ilişkilidir. Geçmişle hesaplaşmak ve 

hukukun sağlanması için mücadele etmek gerektiği anlarda arşivler, törensel anmalar öne çıkmakta ve 

önem taşımaktadır (Albal 2019: 72-75). Yine ulusal kimlikle ilişkili olarak aidiyetin yaratılması için 

gerekli olan ortak bir yurt anlayışı, ortak bir tarih ve mit kavrayışı ve kent kültürü, toplumun bir aradalığı 

için gerekli birer mekânsal yaklaşım oalrak yer almaktadır. Ulusal kimlik, kolektif kimliğin bir çeşidi 

olarak belirli bir topluluğun görüşlerini kapsamakta ve yansıtmaktadır. Bu bağlamda da topluluğun 

kendi ideolojilerine özgü bir aidiyet duygusunu geliştirdikleri ortak bir kimlik olarak ulusal kimliğin 

gündeme geldiği söylenebilir (Turanlı 2018: 157-163). 

Mekânın önemi kültürel planlama kavramı içerisinde de ortaya çıkmaktadır. Kültürel planlama 

içerisinde bütüncül, mekânın ve zamanın bir arada değerlendirildiği kültür anlayışı yer almalı ve kent 

üzerine geliştirilen politikalar da bu perspektifte uygulanmalıdır. Kentin kültür eksenli planlaması 



138 

 

(Durduran 2020: 52-55), kültür politikaları kapsamında değerlendirilebilir. Bu anlamda kültür özelinde 

geliştirilen politikalar ve uygulamalarda mekân faktörü son derece önem taşıyan ve kimliği oluşturan 

öge olarak öne çıkmaktadır.  

 

 2.3.2.3. Sanat ve Bellek (Müzik, Dans, Tiyatro, Heykel, Anıt, Fotoğraf, Sinema) 

Kültürü oluşturan ögelerden biri olan ve özellikle de kültürün aktarımı noktasında önemli bir 

görev üstlenen sanat; anıt, heykel, resim, film, tiyatro, dans, müzik gibi çeşitli aktarım araçlarıyla 

geçmişi şimdiye taşımaktadır. Tarihçi nasıl yeniden yazarak geçmişi oluşturuyor ve arşivlenmiş bir 

anlatı meydana getiriyorsa sanatsal aktarım araçları da, örneğin tiyatroda olduğu gibi, yeniden bir anlatı 

haline getirerek ve yeniden sahneleyerek geçmişi şimdide görünür kılmaktadırlar (Pelister 2022: 117). 

Kültürel belleğin hatırlama, kimlik ve süreklilik ile kurduğu ilişkinin temel ilkesi tekrardır. 

Tekrarlama, bellekteki girdinin yerleşikleşmesi ve akabinde kuşaklar arası aktarılması için gerekliliktir. 

Bu bağlamda tekrarlama ile aktarımın sağlanması ve aynı zamanda canlandırma ile bir ritüelin 

oluşturulması noktasında sanat, tüm bu süreci somutlaştırmak için aracı görevi görmektedir (Akın 2018: 

104). 

Müziğin belleğe etkisine ilişkin müzik dinlerken aynı zamanda çalışmanın verimi artırdığı, müzik 

dinlerken hızlıdan yavaşa ya da yavaştan hızlıya tempo geçişleri olduğunda hatırlamanın azaldığı, fon 

müziğinin alışkanlığa bağlı olumlu ve olumsuz etkileri olabildiği gibi sonuçlara ulaşılmış pek çok 

çalışma bulunmaktadır (Toptaş vd. 2021: 66). Müziğin bellekle ilişkisini irdeleyen çalışmalar, müziğin 

insanların hatırlama süreçlerini etkildiğini ortaya koymuştur. Hatırlamayla tekrarın ilişkisi, müzik ve 

ritim ilişkisiyle benzerdir. Müziğin ritmik tekrarlarla zihinle ve bellekle kurduğu iletişim, zihni 

dinginleştirdiği ve belleği dış etkenlere karşı sakinleştirdiği için iyileştirici ve tedavi edici bir yönü de 

vardır. Müziğin birleştirici gücü, topluluk bilincinin oluşmasına etki etmektedir. Marşlar da bir ulusun 

belleğinin diğer nesillere aktarılmasında oldukça önemli olan müzikal ögelerdir (Ateşçi 2017: 128-134). 

Böylece müzik, ulus kimliğini ve milli duyguları coşturacak ve ulus kimliğinin değerini vurgulayacak 

bir etki yaratmaktadır. Bu bağlamda ulusal anma etkinliklerinde, bayramlarda ve törenlerde önemli bir 

yer tutmaktadır. 

Müzik, toplumun kültürel kimliğini aktaran ve o toplum için sosyokültürel bir iletişim aracı olarak 

da görev yapan sanat dalıdır. Kültürel belleğin aktarımında diğer sanat dallarının da içerisinde yer 

almasıyla en etkili olan sanatlardan biri olan müzik, ait olduğu toplumun dilini, edebiyatını, tarihini ve 

kültürel alışkanlıklarını yansıtmaktadır. Müziğin hep bir ağızdan okunmasının getirdiği birleştirici güç, 

marşlarda olduğu gibi, coşkuyu ve metnin arkasındaki gücü ortaya koymaktadır (Akın 2018: 105). 



139 

 

Topluluk içerisinde ezberden okunarak kuşaktan kuşağa aktarılan mitler, ait olduğu toplum 

tarafından kutsal kabul edilmektedirler. Kutsal törenlerde ve dini ritüellerde okunan mitler, ezberden 

okunarak topluluğu etkisi altına alma görevi görmektedirler. Kültürel belleğin, kaydetme, geri çağırma 

ve aktarma süreçlerindeki aktarım aşamasında ortaya çıkan ezberden okuma eylemi, çoğu zaman uzman 

taşıyıcılar tarafından gerçekleştirilir. Şaman, kam, ozan, âşık, griot, zakir gibi farklı kültürlerde farklı 

isimlerle anılan taşıyıcılar, bir müzik aleti eşliğinde mitleri ezberden topluluğa aktarmaktadırlar. Halk 

bilimi ürünleri olarak da anılabilecek destanlar, efsaneler gibi edebi ürünlerin bu yolla aktarımında 

müziğin etkisi oldukça kuvvetli olmakla beraber aynı etki halk danslarında da görülmektedir. Dans da 

tıpkı müzik gibi ritim, tempo ve müzik geçişleri ile tekrarları takip ederek ezberden 

gerçekleştirilmektedir. Dans ile kültürel kimlik ilişkisi de o denli kuvvetlidir ki çoğu zaman bir ezgi 

duyulur duyulmaz belleklerde doğrudan dans hareketleri canlanmaktadır (Akın 2018: 108-110).  

Müzik, tüm bu özellikleriyle hem bağımsız bir sanat olarak hem de diğer tüm sanatların içerisinde 

diğer sanatların anlatısını ve aktarım gücünü kuvvetlendiren bir aracı olarak en kıymetli bellek 

yardımcılarından biridir.  

Fotoğraf ve sinema gibi görsel anlatılara gelindiğinde, bu araçlar nostaljik birer hatırlatma 

sağladığı gibi birer yeniden üretim aracı olarak da görev yapmaktadırlar. Özellikle sinema, filmlerin 

aktif bir kitle ile buluşması ile çift taraflı, etkileşimli ve çok yönlü bir yeniden üretim süreci sunmaktadır 

(Çiftçi, Agocuk: 2020: 1193). Sinema, üretildiği her dönemin bir yansıtıcısı olarak bellek çalışmalarında 

sıklıkla araştırılan bir alandır. Sinemanın zamanla ve mekânla kurduğu ilişki de kültürün kurduğu 

ilişkiyle benzer dinamikleri takip etmektedir. Görsel dil ve sinematografik ögeler aracılığıyla izleyicinin 

farklı bir mekân ve zaman içerisinde anlatıyı alımlaması sağlanır. Bu noktada metni anlamlındarmak 

için öne çıkan unsurlar da bilinçaltı ve bellektir (Ulusal, Doğan 2018: 1046). 

Susan Sontag, görüntünün bellek üzerinde çok ciddi ve yer yer riskli de olabilecek bir önemi ve 

etkisi olduğunu vurgulamıştır. Görüntülerin, bir süre sonra olayın kendisinin yerine geçebileceğini ve 

belleğin olayın kendisini, olaya yönelik paylaşılan, yansıtılan görüntülerle hatırlayacağını ifade etmiştir. 

Bu durum ideolojilerin görüntüler aracılığıyla bellekle oynamasına alan açmaktadır (akt. Susam 2013: 

7). Assmann bu durumu iktidarların bellek düşkünlüğüyle açıklamıştır. Geçmiş şeyleştikçe, bellek 

turizminin malzemesi olduğunu ifade eden Assmann, gösteri endüstrisi ve sinema için belleği hazır 

malzeme olarak nitelemiştir (akt.  Susam 2013: 32).  

Bahsi geçen her bir sanat dalının ve ögesinin hatırlatma işlevini öne çıkardığı ifade edilebilir. 

Müzik, yarattığı duygusal çağrışımlarla geçmişte yer etmiş anıların uyanmasına neden olmakta; kişiler 

arası duygu aktarımını oldukça güçlü bir şekilde gerçekleştirmesiyle ilişkili olarak toplu anma 

etkinliklerinde yer almaktadır. Dans, bir tür bedensel dışa vurum ve aktarım olarak belleğe ilişkin duygu 



140 

 

durumlarının ifade ediliş şeklidir. Tıpkı müzik gibi kolektif etkinliklerde de yer alan öyle ki kimi zaman 

dini ritüellerde kendine yer bulan dans, bireyler arasındaki aktarımı kuvvetlendiren önemli bir ögedir. 

Tiyatro ve sinema, yeniden üretim araçları olarak, geçmişte yer etmiş olayları, önemli kişileri yeniden 

canlandıran ve anıları her daim canlı tutan ve sonraki kuşaklara aktaran anlatım araçları olarak bellekle 

kuvvetli bir ilişki kurmaktadır. Fotoğraf ise tiyatro ve sinemadan farklı olarak olaya veya kişilere dair o 

anki etkiyi dondurmak ve sonraki kuşaklara bir kanıt niteliğinde aktarmak noktasında öne çıkan bir diğer 

anlatım aracıdır. Heykel ve anıt gibi sanat ögeleri ise bir olaya veya kişiye dair o anı tıpkı fotoğraf gibi 

dondurmakla beraber mit haline getirerek ve mekânla da ilişki kurarak sonraki kuşaklara aktaran birer 

bellek taşıyıcısıdırlar. Bu bağlamda sanatın bellekle kurduğu ilişki, aktarım noktasında önemli bir yer 

tutmakta ve bu durum kültürel belleğin izlerinin sanat ögelerinde rahatlıkla okunabilmesine yol 

açmaktadır.  

 

2.3.3. Dijitalleşen Dünyada Kültür Politikaları ve Bellek İlişkisi 

Kültür politikaları, ülkelerin milli ve geleneksel değerlerini kapsayacak ve koruyacak şekilde 

geliştirilen, devlet politikalarıyla çoğu zaman iç içe olan politikalardır. Kültür politikaları, geçmişin ne 

şekilde hatırlanacağına yönelik görüşlerden oluşan bellek politikalarından da bağımsız değildir. Bu 

bölümde kültür politikalarının bellekle nasıl bir ilişkisi olduğu, devlet politikaları, ideolojik aygıtların 

kullanımı, tarih yazımı gibi konular çerçevesinde ele alınacak, kültür politikalarının dijitalleşme sonrası 

dönüşümü yorumlanacaktır. 

Teknolojik gelişmelerle ve değişen alışkanlıklarla beraber daha hızlı anı üretilen ve daha hızlı içi 

boşaltılan değerlerle iç içeyiz. Bu değişim en çok popüler medya araçlarında, modada, müziklerde, 

sinemada hissedilmektedir. Eskiden düzenlenen karnavallar belirli dönemlerde insanları bir araya 

getirmek niyeti taşırken artık daha ticari bir boyutu bulunan etkinliklere dönüşmüşlerdir. Hala kültürel 

aktarımın sürdüğü bu gibi toplanmalar, bir aradalık duygusundan ziyade turizmi canlandırmak gibi kısa 

süreli hedef ve niyetlerle gerçekleştirilmektedir (Ateşçi 2017:139-140). Asuman Susam, söz konusu 

hızlı yücelme ve yok olma grafiklerinin görüldüğü popüler kültür döngüsünün hem bir unutma çağı hem 

de bir hatırlama çağı yarattığını ifade etmiştir. Artık yazının değil sanal belleklerin gündemde olduğu 

bir hatırlama çağıdır bu. Birey bu iki ucu yaşarken bir yandan popüler kültürü takip ederek ve ona 

yetişmeye çalışarak hızlı bir unutma eğilimine yönelmekte bir yandan da özünü yitirmemek adına sık 

sık geçmişini ve kendini anımsamaya yönelmektedir (Susam 2015: 14). Öz yiterken bir yandan da 

geçmişi görselleştirme üzerine bir eğilim de yaygınlaşmıştır. Müzeleştirme, antikacılık gibi kavramların 

da popülerleşmeyle beraber gündeme gelmesi, Raphael Samuel’in “korumacı çılgınlık” kavramına denk 



141 

 

düşmektedir (akt. Sarlo 2022: 10). Böyle bir dönemde kültür politikalarının varlığı ve doğru 

uygulanması özellikle önem taşımaktadır. 

Kültür politikaları, devlet politikalarından ayrı değildir. Kültürel politikalarının devlet 

politikalarıyla karıştığı ülkelerde belleği yitirme korkusu daha baskındır. Devletlerin ideolojik olarak 

izledikleri unutturma veya hatırlatma politikalarında kültür araçlarının yanlı kullanımına sıklıkla 

rastlanmaktadır (Sarlo 2022: 19). Agamben’in kurtulanların tek çaresinin hatırlamak olduğunu söylediği 

gibi (akt. Sarlo 2022: 30), çoğu olayda tanıklar bir daha yaşanmaması adına olayın unutulmaması için 

çaba harcarken devlet politikalarına ve devletin ideolojik aygıtlarının unutturma politikalarına karşı bir 

mücadele yürütürler. Mithat Sancar, egemen olması gereken yapının bastırma ve unutma/unutturma 

politikası değil hatırlama ve anma politikası olduğunu ifade etmiştir. Geçmişle iyi ya da kötü 

yüzleşmenin tek şartı olarak hatırlama eylemini öne çıkarmıştır (akt. Göğercin Toker 2017: 56).  

Kültür kavramının milletleri kurgulamak ve toplumları kategorize edebilmek adına sistematik 

olarak kullanımı, kültür politikaları ile olmuştur. Bu bağlamda kültür politik bir nitelik de kazanmış; her 

ülkenin kendi kültür politikalarını geliştirmesiyle oldukça geniş bir çalışma alanı olarak kültür 

politikaları alanı doğmuştur. Geliştirilen kültür politikalarıyla her millet, kendi kültürünü yüceltmek, 

korumak ve yaygınlaştırmak gayelerini taşımaktadır. Ülkelerin kültür politikalarını birer yayılmacı 

politika olarak görmeye başlamasıyla kültür politikaları önem kazanmış ve pek çok kültürel araçla – 

medya başta olmak üzere – kültür politikalarını fark ettirmeden yaygınlaştırmak üzerine stratejiler 

geliştirilmeye başlanmıştır. Bu duruma, soğuk savaş sürecinde Amerikan kültürünün yaygınlaştırılarak 

küresel hale gelmesi örnek verilebilir. Kültür politikalarının kendi içerisinde toplumun kültürü hakkında 

bilinçlenmesi, kültürü korumak için uygulamaların geliştirilmesi gibi kapsamları varken dışarıda ise 

diğer kültürler üzerinde egemenlik kurarak kendi kültürünü daha geniş kitlelere kabul ettirmek şeklinde 

bir izleği bulunmaktadır. Buradaki egemenlik kurma içgüdüsü, korumacı anlayıştan gelmektedir. Bir 

kültür ne denli yaygınlaşır ve ne denli geniş kitleler tarafından benimsenirse o kültürün yok olma 

ihtimali o oranda azalır. Kültürün diğer kültürler üzerindeki yayılmacı etkisinin onu politik bir 

mertebeye taşıdığı belirtilmişti. Buna ek olarak kültür, kendi iç dinamiklerinde de siyasi iktidarların 

ideolojilerine bağlı olarak dönüştürme, yeniden kurma gibi etkilere maruz kalabilmekte ve bu maruziyet 

hali de kültürü politik kılmaktadır. Kültürün dönemin iktidarının ideolojilerine göre şekillendirilmesi, 

birtakım yok etme, yok sayma pratiklerini beraberinde getirmekte ve bir bellek yitimine de yol 

açabilmektedir (Kireççi 2023: 55-56). 

Kültür politikaları alanında gerçekleştirilen ilk uygulamalar UNESCO tarafından gündeme 

getirilmiş; ilk kez 1970 yılında, Venedik Konferansı’nda, ülkelerin kendi kültür politikalarını 

oluşturmaları kararı alınmıştır. 1998 yılında UNESCO’nun kültür politikalarının beş ana etkene bağlı 



142 

 

olarak uygulanması belirlenmiştir. Bu etkenler, kültür politikalarının kalkınma stratejisi olarak 

değerlendirilmesi, kültürel hayata bireylerin katılımının sağlanması, kültürel mirasın korunması ve buna 

bağlı kültür endüstrilerinin geliştirilmesi, kültürel çeşitliliğin artırılması, kültürel kalkınma için 

ekonomik iyileştirmelerin gerçekleştirilmesi gibi şartları kapsamaktadır  (Kireççi 2023: 58). 

1960’lı ve 1970’li yıllar arasında UNESCO’nun Genel Müdürlüğü’nü üstlenmiş olan Rene 

Maheu, İnsan Hakları Evrensel Bildirgesi’nde yer alan kültürel haklar kavramının taşıdığı önemi öne 

çıkarmış ve kültürel hakların kültür politikalarının oluşturulmasında temel alınması gerektiğini 

vurgulamıştır. Kültür hakkının, her bireyin kendi kültürünü özgürce yaşamasını kapsadığını ve kendini 

yok sayılmış hisseden toplulukların kendi kültürel yaşamlarını eşitlikçi bir ortamda yaşayabilmeleri için 

bir mücadele alanı olduğunu vurgulamıştır. Bu baplamda, kültürün demokratikleşmesi kavramı ortaya 

çıkmış; bu kavram egemen kültürlerin dışında kalan kültürlerin, eşit haklara sahip olması ile ilişkili 

birtakım mücadeleleri kapsamıştır (Durduran 2020: 49). 

Türkiye özelinde, kültür ve bellek politikalarının ilişkiselliğine bakıldığında, Türkiye’nin coğrafi 

konumunun getirdiği bir takım çevresel faktörlerin etkili olduğu görülmektedir. Türkiye, politikaların 

işleyişi ve kurumsallık anlamında Avrupa demokratik sistemine yani Batıya, Müslüman bir ülke 

olmasıyla da İslam dünyasına yakın bir ülke konumundadır. Türkiye’nin coğrafi konumunun da getirdiği 

çok fazla kültür ile temas içerisinde bulunması hali, çok kültürlü bir yapının ülke içerisinde oluşmasına 

neden olmuştur. Bu anlamda Türkiye’nin kültür ve bellek politikalarının da bu çok kültürlü yapıya 

uygun olarak geliştirilmesi işlerlik açısından gereklidir. Türkiye, İslam ve Türk tarihinden taşıdığı 

kültürel mirasa, 18. yüzyıl sonrasında etkileşime girdiği Avrupa kültürünün de eklemlenmesi ile karma 

bir kültüre sahip olmuştur (Kireççi 2023: 18-19). Bu ikilik, Türk kültürüne ilişkin içsel bir 

kutuplaşmanın varlığını da beraberinde getirmektedir. Bu kutuplaşmanın varlığı, iktidarların da belirli 

bir kutbun ideolojisine yönelik kültürel politikalar izlemesiyle içeride sürekli bir kültürel çatışmanın 

yaşanıyor olmasını doğurmaktadır.  

Türkiye’de dünden bugüne uygulanan kültür politikalarına dair bir değerlendirme geliştiren Esin 

Durduran, dört dönem üzerinden inceleme yapmıştır. Birinci dönemi Türkiye’nin Osmanlı’nın kültürel 

değerlerini koruduğu 1920-1950 arası dönem olarak nitelemiştir. Bu dönemde ülke kimliğini 

geliştirecek kurumların oluşturulduğunu ifade etmiştir. Tek bir ulusal kültürün yaratılmasının 

hedeflendiği bu dönemde Türk Tarih Kurumu, Türk Dil Kurumu gibi kurumların kurulduğunu işaret 

etmiş; Köy Enstitüleri’nin kurulmasını da bu çerçevede ele almıştır. İkinci dönemi, 1950-1980 yılları 

arasındaki çok partili dönem olarak belirlemiş ve bu dönemde iktisadi politikalarda yerel üretim 

politikalarının önemsendiğini, kültürel politikalarda ise İslam kültürünün öne çıktığını Türk kültürünün 

Orta Asya temelli bir zemin üzerinde değerlendirilmeye başlandığını ifade etmiştir. Kültür 



143 

 

Bakanlığı’nın da kurulduğu bu dönem İstanbul’un bir kültür merkezi olarak öne çıktığı dönemdir. 

Üçüncü dönem olarak 1980 sonrasını ele almış; bu dönemde batıya yönelik bir etkileşim yaşandığını, 

popüler kültürün gündeme geldiğini ve küreselleşmenin etkilerinin görünür olduğunu belirtmiştir. Bu 

dönemde hazırlanan Milli Kültür Raporu ile çeşitli sektrörlerde yer etmiş önemli oluşumların -bankalar 

başta olmak üzere- kültürel mekânlar açması ve sektör fark etmeksizin marka kimliğinde kültürel bir 

perspektif yaratmaları teşvik edilmiştir. Dördüncü dönem olarak nitelediği 2000 sonrası dönemde 

bakanlık tarafından hazırlanan yönergelerle kültür yatırımlarını teşvik kanunları ve kültürel alana 

yönelik destekleme ve sponsorluk faaliyetlerinin yaygınlaştırılması yönünde genelgeler hazırlanmıştır 

(Durduran 2020: 73-76). 

Kültür politikalarının uygulanış şekli, uygulama sonuçları ve etkisi gibi pek çok durum, 

dijitalleşmenin varlığıyla daha açık bir hal kazanmış ve gözle görülür olmuştur. Dijitalleşme ayrıca 

kültür politikalarının yayılma hızını ve kapasitesini arttırmış; yalnızca coğrafi sınırlara uzanabilen 

kültürel etkileşim, ulus aşırı pek çok bölgeye yayılabilir olmuştur. İnternet teknolojisini kullanan pek 

çok cihazla, kültürler arası etkileşim artmış ve kültürel bir ağ toplumu oluşmuştur. Bu dönemde ortaya 

çıkan yeni medya uygulamaları, küresel kültürel akışın hızlanmasına yol açmıştır. Bu akış, dijitalleşme 

döneminde egemen kültür olan Amerika ve Avrupa kültürlerinin özellikle üçüncü dünya ülkelerine hızla 

sirayet etmesine neden olmuştur. Her ne kadar bu kültürler arası erişimin artışı, alt kültürlerin ya da 

kabile kültürlerinin de ortaya çıkmasına ve ilgi görmesine neden olsa da pek bilinmeyen ve küresel bir 

ağın oluşmasıyla keşfedilen bu kültürler, bir magazin ve merak odağı olmaktan öteye gidememektedir. 

Hatta bu etkileşim sonucunda pek çoğu tanıştığı Batılı kültürün etkisi altına girmektedir.  

Dijialleşmenin etkisiyle gelişen ve küreselleşme, yakınsama, mobilite gibi pek çok etkenle 

zamansal ve mekânsal sınırlılıkları yok eden sanal evren, kendi kültürünü var etmiştir. Siber kültür 

olarak tanımlanabilen bu kültür içerisinde bireyler birer kullanıcıya dönüşmüş ve bu siber uzamın dijital 

yerlileri olarak konumlanmışlardır (Ölçekçi 2020: 147). Kültür politikaları, geçmişte organizasyonlar, 

müze buluşmaları, sanatsal etkinlikler gibi birtakım toplaşmalarda yayılmaları için organize edilirken 

gelişen siber uzam, çok daha büyük yayılım kazandırabilecek bir alan sunmuştur. Bu nedenle kültür 

politikalarının gelinen noktada ilişki kurduğu en görünür alan yeni medya alanıdır.  

Kültür, yeni medya araçlarıyla bir metaya dönüşmüş ve kültür endüstrilerinin oluşmasına da yol 

açmıştır. Beraberinde tüketim kültürünü de doğuran kültür politikaları ve yeni medya ilişkisi, nesiller 

arasında bir kültürel şok ve ayrım da yaratmıştır (Ölçekçi 2020: 150-151). Kitle kültürü, tüketim 

toplumu ve tüketim kültürü kavramları zaman içerisinde dönüşüm geçirmiştir. Bu dönüşümler yeni 

ekonomik yapılanmaların, yeni tüketim sınıflarının ve medyada ulus ötesi ve kültür ötesi ilişkilerin 

doğmasına neden olmuştur. Dönüşümlerin temelinde başta emek odaklı üretim yapısının bilgi odaklı 



144 

 

üretim yapısına dönüşmesi, çok uluslu şirketlerin ve çok uluslu sermayelerin doğuşu ve çok uluslu bir 

kültürlenme yapısının oluşumu yatmaktadır (Kaymas 2001: 115-118). Kültürler arası dinamiklere 

bakıldığında ise kültürel küreselleşme etkisiyle kültürel sınırlar silikleşmeye başlamış, ortak kültürel 

kimlikler ve alışkanlıklar geliştirilmiştir. Kültürel küreselleşmenin kültürler arası yarattığı etkiler 

homojenleşme, kutuplaşma ve hibritleşme şeklinde kategorize edilmiştir. Kültürlerin Amerikan kültürü 

ve Batı kültürü etkisine girmesi ve her kültürün egemen kültüre benzemesi homojenleşmeyi, Batılı 

kültürler ile diğer kültürler arasında yaşanan çatışma kutuplaşmayı ve kültürlerin birbirleriyle 

etkileşiminden yeni melez kültürlerin doğması hibritleşmeyi karşılamaktadır. Genel olarak kültürel 

çeşitlilik yerine daha kontrol edilebilir olması adına istenen ve uygulamaya koyulmaya çalışılan 

standartlaşma, kültürel homojenliğin egemen ideolojiler tarafından desteklenmesini beraberinde 

getirmektedir. Kültürel homojenleşme, evrenselliği yücelterek her kültürden insanların birbirleriyle 

anlaşabilmesini ve her kültürden üretilen içeriği herkesin anlayabilmesini bir kamuflaj olarak kullanarak 

yerel kültürlerin yok edilmesine alan açmaktadır. Amerikan kültürünün eğlence, moda, beslenme ve 

medya kültürleri aracılığıyla yaygınlaştırılması en görünür kültürel homojenleşme girişimidir. Bu 

durumun işler olmasının arka planında bahsi geçen kültürleri yaratan medya, oyun, etkinlik, gıda, giyim 

gibi sektörlerin Amerikan şirketlerinin egemenliğinde olması yatmaktadır. Gelinen noktada, 

dijitalleşmenin medyada yaratığı dijital platformlarda yer alan tüm içeriklerde de benzer Amerikan 

kültürü etkisini görmek mümkündür. Bu etki, yerel kültürlerin silikleşmesine ve bir bellek yitimine yol 

açmakta, direnen bir takım yerel kültürel ögelerin ise turistik ya da magazinel birer ilgi odağı olmasının 

ötesine gidememesine neden olmaktadır (Ölçekçi 2020: 152-158). Kültürün akışkanlığı, gelişen 

teknolojilere bağlı olarak yeni minör kültürlerin oluşması, bireylerin yeni kültürel alışkanlıklara verdiği 

tepkiler, çağın dinamikleri gibi pek çok faktör birleştiğinde, kültürün sabit bir olgu olmadığı, 

kültürlerarası bir yarışın sürdürüldüğü, kültür politikalarının gündelik yaşama sirayet ettiği, egemen 

kültür yaratma gayesine karşılık yerel ve alt kültürlerin bir mücadele alanı olarak yaratıldığı bir ortam 

oluşmuştur. Bu bakışla 21. yüzyılın kültürel soğuk savaşın başladığı ve sürdürüldüğü yüzyıl olarak 

anılacağı öngörülebilir. 

Kültür politikaları, koruma, aktarma, yaygınlaştırma politikalarından oluşur. Koruma ve 

sürdürülebilirliğini sağlama noktasında öne çıkan kültürel miras ögeleri, nesilden nesile aktarımlarının 

sağlanabilmesi için yasal düzenlemelere de tabii tutulan ögelerdir. Kültürel mirasın muhafaza edilmesi 

ve sonraki kuşaklara aktarılabilmesi için arşiv, kütüphane, müze gibi kültürel bellek kurumları19 önem 

arz etmektedir. 1990’lı yıllarda, dijitalleşmenin etkisiyle bu gibi koruma mekânlarında dijital koruma 

                                                           
19 Bellek kurumu kavramı, 1990’lı yıllardan itibaren Avrupa Birliği’nin stratejik amaçlarında yer almaya başlamıştır. 

Birleşmiş Milletler, kütüphane, arşiv ve müzeleri bellek kurumları olarak kabul etmektedir (Çakmak, Yılmaz 2017:  52). 

 



145 

 

programları uygulanmaya başlamış; yeni dijital girişimler oluşturulmuştur. Kültürel bellek kurumları 

olarak da anılan kültürel mirası koruma alanları, dijitalleşmenin etkisiyle geliştirilen dijital koruma 

tekniklerinin kalıcı ve erişilebilir olması için birtakım dijitalleştirme politikaları geliştirmişlerdir 

(Çakmak 2016: 35). 

Gelinen noktada, kültürün hem daha korunaklı olduğu hem daha müdahale edilebilir olduğu bir 

dönemden söz etmek mümkündür. Kültürün korunaklı yapısı, dijitalleşmenin etkisiyle her şeyin daha 

görülür, erişilebilir ve yaygınlaşabilir kılınmasıyla ilişkilidir. Müdahale edilebilir olması ise manipülatif 

etkilere, yok etme stratejilerine ve erişime kapatma kararlarına daha açık olmasıyla bağlantılıdır. Kültüre 

yapılan müdahaleler, doğrudan belleğe de yapılmış olmaktadır. Yirminci yüzyılın sonlarına doğru ortaya 

çıkan bunalım, nostalji ve yas duygularının yoğunluğu, kültürel belleğin yitimiyle ilişkilendirilmiştir. 

Bellek yitimi ya da kültürel belleksizleştirme, Adorno tarafından, 1930’lu yılların sonlarında müzik 

üzerine yaptığı eleştirel çalımasında dile getirilmiştir. Kapitalist kültürün bir sonucu olarak 

değerlendirilen kültürel belleksizleştirme, gelinen noktada, Adorno’nun sözünü ettiği etkinin çok daha 

katmanlı bir versiyonunu karşılamaktadır. Huyssen, bellek yitimine ilişkin; gelişmiş teknolojinin hâkim 

olduğu ve olacağı geleceğe dair öngörüsünde anımsama eylemine gerek kalmayacağı ve böylece 

unutacak bir şeyin de olmayacağını ifade etmiştir. Ona göre bellek yitimi böylece fiziksel bir yitimi 

karşılıyor olacaktır (Huyssen 1999: 11-21). Gelinen noktada yeni medyanın olanaklarıyla unutmanın 

gün geçtikçe zorlaştığını söylemek mümkündür. Fakat ortaya çıkan yeni sorun, hatırlananların ne 

şekilde hatırlandığıyla ilişkilidir. Manipüle edilen, oynanan, değiştirilen geçmiş, gerçekliğini yitirmekle 

karşı karşıya kalabilmektedir. Gerçekliği bozulan geçmiş, yok olmuş bir geçmiş olarak 

değerlendirildiğinde bellek yitiminden farklı bir formda da olsa söz etmek hala mümkündür. 

 

 2.3.3.1. Kültür Endüstrisinin Yeni Belleksizleştirme Politikası 

Endüstri, kelime karşılığı olarak, Endüstri Devrimi öncesinde beceri, azim, çalışkanlık 

anlamlarında kullanılırken devrim sonrasında üretim sektörünün ve üretim kurumlarının karşılığı olarak 

kullanılmaya başlanmıştır. Sanat da endüstri kelimesiyle benzer kavramsal örüntüyü içermektedir. 

Beceri, yetenek anlamındaki kullanımından zamanla belirli bir takım faaliyetlerin kümesi haline gelerek 

kurumsallaşmıştır. Yine benzer şekilde kültür kavramı da aynı dönemlerde benzer kavramsal dönüşüme 

dâhil olmuştur. Doğal büyüme ve eğitim süreci anlamlarında kullanılan kavram, zamanla, bir toplumun 

genel gelişim durumunu karşılar olmuştur (Williams 1960). Kavramlar dönüşüm geçirdikçe 

kurumsallaşmış, iç içe geçmiş ve hepsi artık ayrı bir sistemi işaret eder olmuştur. Kültür bir endüstriye 

dönüşerek kültür endüstrisi adını almıştır. Bu başlıkta kültürün endüstri haline gelmesi, sanatın bu 

süreçte araç olarak kullanımı ve yaratılan kültür endüstrisinin sonuçları irdelenecektir. 



146 

 

Kültür endüstrisi kavram olarak, 1930’lu yıllarda iletişim çalışmaları üzerine yoğunlaşan ve kitle 

kültürü, medyanın ekonomi politiği, metinlerin kültürel analizleri üzerine çalışmalar yapan Frankfurt 

Okulu düşünürleri tarafından kullanılmıştır. Kültür endüstrisi, kültürün kitlesel olarak üretilmesiyle bir 

endüstriye dönüşmesini ve sistemin ticari boyutunun işleyişini karşılamaktadır. Metalaştırma, 

standartlaştırma ve kitleselleştirme şeklinde bir etki yaratan kültür endüstrisinin, bireyleri kitle kültürü 

içerisine dâhil etme ve kitle külürürünün ideolojik meşruluğunu yaratma gibi işlevleri de bulunmaktadır. 

Adorno’nun popüler müzik, Lowenthal’ın popüler edebi dergiler, Herzog’un pembe diziler çalışmaları 

popüler kültürün ve kültür endüstrisi yaklaşımının öncü çalışmalarıdır. Adorno ve Horkheimer’ın 

1947’de yayımladıkları Aydınlanmanın Diyalektiği’nde ilk olarak kullanılan kültür endüstrisi kavramı, 

ilk etapta kitle kültürü olarak kullanılmış; sonraları kitle kültürü kavramının yanlış anlaşılacağı 

düşünülerek kültür endüstrisi şeklinde kullanılmıştır. Kitle kültürü kullanımıyla, sorunun kitleler eliyle 

çıktığı şeklinde bir yanlış anlaşılmanın ve sistemin göz ardı edilmesinin mümkün olduğunu fark ederek 

kültürün bir sistem ideolojisi olduğunu ifade edecek kültür endüstrisi kullanımını tercih etmişlerdir 

(Adorno 2003: 76). 

Adorno, kültürü, toplumu oluşturan ekonomi, politika, sanat, din, ahlak gibi pek çok ögenin 

birleşimi olarak değerlendirmektedir. Kültür endüstrisi, bahsi geçen kültürü oluşturan her bir ögenin 

ticarileşmesini ve alınır satılır birer meta haline gelmesini karşılamaktadır. Bu yolla bireyin, toplumun 

ve kültürün özü zarar görmekte, her biri sömürüye açık bir hale gelmektedir. Kapitalist sistemin etkisiyle 

çeşitlilikler yok edilmekte, her bir öz bir tür standartlaştırmaya maruz kalmaktadır (Çimen 2020: 2316). 

Teknoloji ve dijitalleşme de bu düzeni sürdürmek için kapitalist sistemler tarafından bir araç olarak 

kullanılmaktadır. Kitle iletişim araçları, kapitalist sistemin kazananlarının, egemenlerin, tekeli elinde 

tutanların propagandasını yapma mecraları olarak konumlanmış; gelişen teknoloji bu propaganda 

olanağının bir noktada görünür ve fark edilir olmasına yol açarken diğer noktada da hızla ve kontrol 

edilemez, durdurulamaz bir şekilde yayılmasına neden olmuştur. Böylece geçmişte gazete, radyo, 

televizyon gibi araçlarla yayılan dezanformasyon artık bu kanallara ek olarak sosyal medya ve dijital 

platformlar aracılığıyla da yayılır olmuş; kültür endüstrisinin yarattığı eşitlikçi olmayan, egemenin 

tarafında duran ve manipüle eden bakış, gündelik hayata hiç olmadığı kadar sirayet etmiştir. Tüm bu 

denklemde bireyler büyük bir aldanış içerisindedir. Geçmişte gazete, radyo, televizyon gibi araçlarla 

yayılımı gerçekleştirilen kültürel manipülasyon, daha sınırlı bir manipülasyondur. Kitlelere kendi 

bölgelerine ve komşu bölgelere dair bilgiler sunan araçlar, toplumun sadece kendi içlerinde paylaşım 

yapabiliyor olmalarıyla da ilişkili olarak çok daha dar kapsamda bir başarı elde edebiliyorlardı. 

Dijitalleşmenin etkisiyle gelişen yeni medya ortamı, herkesin her şeyden, sadece kendi bölgesinin ya da 

komşu bölgelerin de ötesinde tüm dünyadan ve hatta evrenden haber alabilmesini ve farklı 

topluluklardan, kültürden, inançtan hiç tanımadığı pek çok kişiyle var olan bilgiyi paylaşabilmesini ve 



147 

 

tartışabilmesini mümkün kılmaktadır. Bu durum eskiden tek bir kanaldan tek bir bilgiye ulaşan ve bu 

bilgiye inanarak yüksek oranda manipüle edilebilen kitlelerin, alabildiğine veri akışının gerçekleştiği, 

sistemin sunduğu bilgilerin muhalif sistemlerce yalanlandığı dezanformasyon evreninde kafa karışıklığı 

içerisinde, neye inanacağını şaşırmış bir halde yalnızca sorgulamadan içerik tükettikleri bir ortam 

yaratmıştır. Kültür endüstrisi için eskiden verileni doğrudan sorgulamadan alan ve kabul eden kitle, şekil 

değiştirmiş olsa da, şu anda verileni sorgulasa da sorgulamasa da gündemin hızlı sirkülasyonu içerisinde 

yalnızca tüketen ve böylece yine kolayca aldatılabilen kitleler olarak varlığını sürdürmektedir.  

Adorno, kültür endüstrisinin kendini var etmesini ve sürdürülebilir kılmasını, kitlelerde yarattığı 

ihtiyaç döngüsüyle sağlayabileceğini ifade etmiştir. Adorno’ya göre “kültür endüstrisi durmadan vaat 

ettiği şeylerle tüketicisini durmadan aldatır.” Buna bağlı olarak, tüketicilerin reklamla kurduğu ilişkide, 

sahte olduğunu bildiği halde o ürünü almaya dair bir istek duymasını ve ürünü tüketmesini, kültür 

endüstrisinin zaferi olarak nitelemiştir (Adorno 2020: 72). Kültür endüstrisinin zaferi, dijitalleşme 

sonrasında, bireylerin tüketecekleri içerikleri kedilerinin seçtiği yanılgısını yaratmasıyla ölçülebilir. 

Kültür endüstrisi, bireylere tüketim arzularının ve ihtiyaçlarının giderileceği konusunda telkin 

sunar ve onları yönlendirir. Bu durumu bir doyum sağlama olarak lanse etse de tüketici, sunulanla 

yetinme konusunda terbiye edilir. Kültür endüstrisi bireye gündelik yaşamın sıkıntılarınan uzak, dingin 

bir zaman dilimi vaat etmektedir. Burada da birey bir kaçış alanı olarak gördüğü vaat edilen eğlence 

anlayışının bir yerden sonra bağımlısı olur. Birey, kültür endüstrisi için bir müşteridir. Kültür endüstrisi 

bireye, kendisini seçimler yapabilen bir özne olarak hissettirse de aslında birey tüm bu denklemde bir 

nesnedir. Kültür endüstrisinin bu halini Adorno bir benzetmeyle özetler: “tıpkı bir Amerikan mizah 

dergisinde çıkan bir karikatürde olduğu gibi: Baba evinden kaçan kızın karanlıkta indiği merdiveni tutan 

kişi babasıdır.” (Adorno 2020: 75). 

Kültür endüstrisi, 21. yüzyılda hiç olmadığı kadar gündelik hayata karışmıştır. 20. yüzyılda kültür 

endüstrisinin kitle iletişim araçları aracılığıyla bireylerin günlük yaşntısını etkilemesini, 19. yüzyıl 

sonrası örgütlü bir kapitalizm anlayışının çıkmasıyla yorumlayan düşünürler, bu durumdan sorumlu 

olarak medyayı işaret etmişlerdi. Jürgen Habermas’a göre medyanın yaydığı enformasyon, temel 

yaşamsal bilgi olarak kabul edilmeye başlanmıştı. Bireylerin sorgulamalarına alan tanımayacak bir 

kesinlikte enformasyon akışı sunan ve bir güven ortamı yaratan medya, bireyin arzularını ve isteklerini 

kontrol eder olmuş; bireye duymak istediği bilgileri vererek zihinleri uyuşturma ve sistemin işlerliğini 

sağlama noktasında önemli bir araç olmuştur (akt. Bennett 2013: 35). Medyanın ardından daha bağımsız 

bir alan olarak görülen sanat da teknolojiyle yakın ilişki kurduğu andan itibaren eleştirel tutumunu 

yitirmiş; tekelci anlayışa hizmet sunmaya başlamıştır (Çimen 2020: 2326). Adorno, kültürün bir sistem 

meydana getirdiğini, filmlerin, dergilerin, içeriklerin her birinin birbirine benzemeye başladığını ve tek 



148 

 

bir söz söylediğini işaret etmiştir (Adorno 2020: 47). Adorno’nun sözünü ettiği ve kültür endüstrisi ile 

ilişkilendirdiği sistemin tekelci anlayışı, içeriklerin birbirine benzemesi, tek bir ideolojinin 

yaygınlaştırılması, kitlelerin eleştirelliğe alan tanımadan uyuşturulması, sürekli tüketim ihtiyacının 

yaratılması ve böylece sistemin sürdürülebilirliğinin sağlanması gibi belli başlı adımlar, dijital 

platformların kültür endüstrisiyle olan ilişkisinde sürdürdükleri adımlardır. Dijital platformlar, yenilik, 

çeşitlilik ve özgünlük vurgusuyla, geleneksel medyanın artık fark edilen ve eleştirilegelen 

sistemselliğinin karşısında konumlanmış; buna rağmen kendi iç dinamiklerinde tekelci bir anlayış 

sürdürerek aynı ekiplerle, aynı tip projeler üretmeyi sürdürmüş, birbirine benzer olmasının yanı sıra 

geleneksel medyada yer alan içeriklere benzer içerikler piyasaya sürmüş, izleyicileri aktif kullanıcı 

oldukları yanılgısı içerisinde uyuşturmuş ve sürekli içerik tüketmelerini sağlayacak politikalar üreterek 

sistemin devamlılığını dijital ortamlarda da garanti altına almıştır. Bu denklemde bakıldığında, dijital 

platformların yayılmacı poitikaları, yayılma kapasiteleri ve algoritmalarla izleyicileri kontrol edebiliyor 

olmaları gibi geleneksel medya araçlarına ek gelişen imkânları da düşünüldüğünde dijital platformların 

sistemin sürdürülebilirliğini sağlaması noktasındaki gücü ve tehlikesi daha büyüktür. 

Kültür endüstrisi, varlığını sürdürmek için büyük eforlar harcanmasına gerek olan bir endüstri 

değildir. Pek çok irili ufaklı endüstriye hali hazırda sızdığı ve her endüstri bazında tüketici olarak 

konumlanan bireyleri otomatikleştirdiği için artık bireylerin bilinçsizce kültür endüstrisi için çalıştığı 

bir çark dönmeye başlamıştır. Böylece artık sanat da bir endüstri olarak bir sanat eseri ürettiği iddiasıyla 

yola çıkmamakta herkes bir tüketim nesnesi yarattığının bilincinde hareket etmektedir (Çimen 2020: 

2328). 

Frankfurt Okulu düşünürlerinin kültür endüstrisini medya ve popüler kültürler üzerinden 

okumasının yanı sıra, İngiliz Kültürel Çalışmalar (Birmingham) Okulu düşünürleri de medyaya ve 

popüler kültüre en çok maruz kalan sınıfların sanıldığı kadar pasif olmadıklarını ortaya koymuş ve bir 

karşı kültür oluşturma potansiyeli taşıdıklarını işaret etmiştir. Frankfurt Okulu’nun egemen kültürü 

görerek hareket ettikleri çalışmalarda, İngiliz Kültürel Çalışmalar Okulu sömürülen kültürlerin 

mücadelelerini görmektedir (İliç 2022: 369). Bu alanda Raymond Williams, Stuart Hall, Richard 

Hoggart gibi düşünürlerin görüşleri öne çıkmış, popüler kültür ile kitle kültürü arasında ayrıma gittikleri 

çalışmaları, kültürel çalışmalar alanının doğmasına neden olmuştur. Popüler kültürü kitle kültüründen 

ayırdıkları en temel nokta, poüler kültürün halkın gündelik yaşamından doğmasıdır. Kitle kültürünün 

gündelik yaşama hızla sirayet etmesiyle ayırt etmek zorlaşsa da popüler kültürü, kitle kültürünün 

yüzeyselliğinden ayrı tutmuşlardır. Kitle iletişim araçlarının ideolojik alanı inşa etme ve sürdürme 

noktasında birer hizmet aracı olduklarını onlar da kabul etmişlerdir (Ay 2020: 327-328). 



149 

 

Douglas Kellner da Frankfur Okulu’nun ortaya koyduğu görüşlere eleştirel bir tutumla 

yaklaşmıştır. Frankfurt Okulu’nun yüksek kültür – düşük kültür ayrımını, kitle kültürünü ideolojik 

olarak aşağıda görmesini eleştirmiş; kültürün tamamına eleştirel yaklaşmayı, sadece yüksek kültüre 

yönelik bir önyargı beslememeyi önermiştir (Kellner 1995: 29). Kellner, Frankfurt Okulu ve İngiliz 

Kültürel Çalışmalar Okulu’nun kültür, medya ve ideoloji ilişkisine yönelik çalışmaların tartışma 

kapsamını şu şekilde özetlemiştir: “Bu kültürel çalışmalar biçimi, kitle kültürünü ve toplumu genel 

olarak bireyleri egemen olarak gören manipülasyon teorisi ile bireylerin egemen kültüre karşı koyma, 

direnme ve mücadele etme gücünü vurgulayan popülist direniş teorisi arasındaki ayrımı müzakere 

etmeye çalışır.” (Kellner 1995: 40). 

Kültür endüstrisi, sanatı ticari bir meta olarak nitelerken, bireylerin de sorgulama kabiliyetlerinin 

bastırıldığını, standartlaşmış kültürel ürünlerin insanların kapitalizmin neden olduğu sıkıntılarını 

görmemek için başvurdukları birer araç haline getirildiğini görmek gerekmektedir (İliç 2022: 370). 

Marx’ın, endüstriyel kapitalizm döneminde burjuvazinin gücünün işçi sınıfının yaşantısına kendi 

gerçekliğini dayatmasıyla oluştuğunu ileri sürdüğü görüşüyle, Frankfurt Okulu’nun geç kapitalizm 

döneminde kültür endüstrisinin gücünün kitlelerin yaşantısına sistemin gerçekliğini dayatmasıyla 

oluştuğunu ileri sürdüğü görüşü benzerdir (Bennett 2013: 33). Bu bağlamda Marksist yaklaşımın da 

kitle iletişim araçlarını eşitsiz toplumsallığın ve sistemin ideolojisinin yerleşmesine destek olan araçlar 

olarak görmesi ve kitle iletişim araçlarının ürettikleri ürünlerin kültürel içeriği ile mülkiyet meselesi 

arasında bir ilişki olduğunu ileri sürmesi, kültür endüstrisine daha bütüncül yaklaşılabilecek yeni 

perspektifleri de sunmaktadır. Dallas Smythe, iletişim endüstrisinin ekonomik işlevinin işlerliğini işaret 

etmiş ve kapitalist kültürel sistemleri anlamak için ekonomik boyutun da incelenmesi gerektiğini ifade 

etmiştir. Tekelci kapitalizmde üretim zamanı ile kitlelerin tüketim gerçekleştirebilecekleri boş zamanları 

arasındaki dinamik önem taşımaktadır. Özellikle de dijital platformların algoritmik kültüründe 

izleyicilerin kategorize edilmesi, izleyici tercihlerinin tüketici kapitalizmini sürdürecek şekilde üretimin 

biçimlendirilmesinin yolunu açmaktadır (Stevenson 2015: 26-27). Eğlence, sistemin sürdürülebilirliği 

ve tüketicilerin zihnen uyuşturulması yönünde aranan bir kriterdir. Horkheimer ve Adorno’nun işaret 

ettiği üzere eğlence ile kitlelerin kontrol altında tutulması, sinema endüstrisinin doğasında olan bir 

durumdur. Filmlerin öngörülebilir anlatılarla oluşturulması, bireyin yaşamın rutininin dışına 

çıkmamasını ve sinemaya giderek dinlenmesini, gündelik hayatta sıkıştığı rutininin sinemada da 

sürmesini sağlamaktadır (Bennett 2013: 29-30).  

Sinema, kültür endüstrisinin yayılım kazandığı sektörlerden biridir. Hollywood’un 

standartlaştırılmış seri üretim sistemi ile görünür olan kültür endüstrisi, sinemanın sanat statüsünden bir 

endüstri statüsüne geçmesine neden olacak ortamı hazırlamıştır. Filmler insanlara bir sorgulama alanı 

yaratmak yerine günlük hayatın bir benzerini sunarak her şeyin rutinde devam ettiğini ve rutinin iyi 



150 

 

olduğu ezberini yerleştirmektedirler. Sinemanın gücü kullanılan görsel ve işitsel dilin etkileyici 

olmasıyla da ilişkilidir. Kitlelerin bu görsellik ve işitsellik içerisinde büyülenerek tükettiği içerikler, 

toplumsal bir kontrol mekanizmasının ve sürekli tüketimin yolunu yapmaktadırlar (Durduran 2020: 29). 

Dijital platformların sunduğu içerikler de benzer ana akım sinema algısını sürdürmektedirler.  

Kültürel çalışmaların ve özelde de kültür endüstrisinin odağına aldığı kitle iletişim araçları ve yine 

özelde de medya ve sinema, dijitalleşmeyle beraber dönüşüm geçirmiş; kültür endüstrisi bu dönüşüme 

ayak uydurmaya çalışmıştır. Dijitalleşmeyle birlikte her şey çok daha aleni bir şekilde yayılır olmuş; 

sanal uzamın getirdiği olanaklarla niteliği kontrol edilemeden pek çok içerik paylaşılmaya başlanmıştır. 

Bu durum kültür endüstrisinin hâkimiyetinde ve kontrolünde olan içerik üretimi ve tüketimi döngüsünün 

kontrolünü zorlaştırmış ve kitlelerin daha farkında hareket edebilmesi için alan oluşmuştur. Daha önce 

de bahsedildiği gibi geçmiş dönemde medyanın sunduğu içerikleri, tıpkı çok daha önceleri tarih 

yazımında olduğu gibi, sorgulayacak alana ve ilgili konulardaki farklı görüşlere ulaşamayan kitleler, 

üretilen içerikleri doğru kabul ederek tüketmekteydiler. Medyada çok sesliliğin oluşmasıyla, muhalif 

kesimlerin sesleri duyulmaya başlansa da ana akım medya kapsama alanının genişliğiyle kitlenin büyük 

bir kısmını elinde tutmaya devam etmiş ve propaganda yoluyla muhalefetin varlığını kendisi için bir 

güce çevirmiştir. Tüm bunlar olurken tüketicilerin bilinçliliğine ilişkin tartışmalar da gelişmeye 

başlamıştır. 1996 yılında, George Gerbner, Kültürel Çevre Hareketi adıyla bir girişimde bulunmuş; 

sadece tüketerek bir yere varılamayacağını ve tüketilen içeriğin sorgulanması gerektiğini işaret etmiştir. 

Kültürü standartlaştıran ve bir sistem şeklinde dayatan medya tekellerinden oluşan gizli kültür 

bakanlıklarının olduğunu ortaya koymuş; kültürel çeşitlilik vurgusuyla kültür politikalarında 

düzenlemelere gidilmesi gerektiğini ifade etmiştir (Çığ 2006: 70). Bu gibi girişimlerle başlayan ve 

medya kanallarının çeşitlenmesiyle yayılan kültürel bilinç, dijitalleşme sonrasında doğal yollarla ortaya 

çıkmıştır. Çünkü dijitalleşme, bireye hiç olmadığı kadar fazla çeşitlilikte bilgi ve içerik sunmuş; birey 

ister istemez tüketeceği içeriklerle alakalı bir tercih anında kalmıştır. Her ne kadar bireyin tercihi, 

reklamlar, kanaat önderleri denebilecek bir dönemin ünlü oyuncuları, yeni medyanın fenomen isimleri 

gibi yönlendiriciler, sosyal medya kanalları, tüketim endüstrisi, algoritma ve öneri kültürü gibi pek çok 

etkenle şekillendirilse de birey kendini aktif bir alıcı olarak konumlandırmakta ve seçimlerinin 

kendisinin yaptığı yanılgısıyla yaşantısını sürdürmektedir. 

Kültür endüstrisinin dünden bugüne var olan kitleleri kontrol etme hali, geçmişten bugüne bir 

kültürel belleksizleştirme etkisiyle bellek yitimine yol açsa da; bu durum dijitalleşme sonrasında daha 

belirgin bir hale bürünmüştür. Önceleri sayılı medya aracı ve kanalı aracılığıyla sistemin sunduğu 

kültürel ögelerin belleğe dâhil edilmesiyle yaratılan kültürel bellek, bugün gelinen noktada sayısız 

medya aracı ve sayısız kanal aracılığıyla sunulan içerikler karşısında bozuma uğramaktadır. Sistem her 

ne kadar öncesinde de kültürel belleği şekillendiriyor olsa da bunu bir topluluğun kendi kültürel 



151 

 

sınırlılıkları içerisinde geliştirebilmekteydi. Gelinen noktada, küreselleşmenin de etkisiyle, kültür 

endüstrisinin küresel bir pazara egemen olma çabası, pazarların ve doğal olarak kültürlerin iç içe 

geçmesine ve kültür karmaşasına yol açmaktadır. Kültür endüstrisinin yeni kültürel belleksizleştirme 

politikası, dijital medya kanalları aracılığıyla küresel pazarda sürmekte; kültür endüstrisi küçük ölçekli 

hegemonyalarını tek bir kültürel hegemonya altında birleştirmeye çalışmaktadır. Unutmaya ve 

unutturmaya yönelik kültür endüstrisinin yeni politikaları, toplumsal sorunlar karşısında verilen 

mücadelelerin içini boşaltarak sanal bir rahatlama vaat etmektedir. Bu vaadi, küresel pazarda üretilen 

içeriklerde, yaşanan sorunlar küresel sorunlarmış gibi değil de hep öteki olanın sorunlarıymış gibi lanse 

ederek sunmaktadır. Böylece kültürel ve toplumsal bir sahiplenmeden bireyleri uzakta tutarak kimliksiz 

alıcılar yaratmayı hedeflemektedir. 

 

2.3.3.2. Bellek ve Anlatı İlişkisinde Kültürel Belleğin Anlatıdaki Görünürlüğü 

Anlatı, bir tür hikâyeleştirme eylemidir. Fulford, insanın anlatılar aracılığıyla kuşaklararası 

iletişim kurabildiğini ifade ederek anlatının bellekteki yerini de işaret etmiştir. Anlatı, yazılı kültür 

öncesi dönemlerde kulaktan kulağa aktarılırken ve böylece aktarım hızı ve eriştiği kitle kısıtlıyken 

gelinen noktada kitlesel bir aktarımın parçası olmuş ve artık bir anlatının kitleler üzerindeki etkisinden 

söz edilir olmuştur. Böylece anlatı da zamanla ticarileşmiş ve ticari amaçlarla üretilen anlatılar, 

imgelemi hemen herkesin hayatının bir yerinde olacak şekilde biçimlendirmiştir. Anlatının açıklığı 

önem kazanmış, dinleyicilerin ve seyircilerin merakta kalmadığı, her şeyi anladığı bir aktarım alanı 

yaratılmış; bu geniş kapsamlı aktarımla anlatı yeni bir bağlam kazanmıştır. Bu bağlam anlatının, çok 

sayıda aktarım içerisinde kıyasa maruz kaldığı bir bağlamdır: “Kendi hikâyelerimiz medyada 

rastladıklarımızla rekabet edebilir mi?”  (Fulford 2014: 12, 26). 

Anlatı ve bellek, her ikisi de birlikte inşa olurlar, bu nedenle birbirlerinden ayrılabilecek kavramlar 

değildirler. Psikoloji, dilbilim, iletişim, sosyoloji, tarih, edebiyat gibi pek çok alanda çeşitli tanımlara 

sahip olsalar ve günlük dilde de çok sık kullanılmalarından kaynaklı teknik tanımlarının dışında ele 

alınsalar da tüm bu kullanımlar içerisinde ortak olan şey anlatının da belleğin de bir kişi ya da grubun 

geçmişteki versiyonunu şimdide temsil etme niyetiyle ortaya çıkmasıdır. Bu nedenle bir filmin çok 

katmanlı sanatsal yapısı içerisinde en temelde anlatının incelenmesi, filmin özünü açığa çıkarmak için 

gereklidir. Diğer her şey bu özü destekleyecek unsurlardır. Bu öz, bellek ile ilişkilenmiş, kişinin ya da 

grubun deneyimi ile şekillendirilmiş birtakım olaylar dizisinden oluşmaktadır. Geçmişe dair bir anlatı 

bir izleyici kitlesi tarafından alımlandığında hatırlama eylemi gerçekleşir. Bu eylem, kişinin anlatıyı 

takibi esnasında doğrudan anlatıyla ya da anlatının kişisel deneyimlerinde yarattığı uyandırma ve açığa 

çıkarma etkisiyle gerçekleşir. Anlatı ve bellek her ikisi de toplumsal süreçlerdir. Hem anlatı hem de 



152 

 

bellek tüm kültürlerde meydana gelen bir inşanın neticesinde oluşan aktarımın parçaları gibi görünse 

de, neyin unutulmaz, neyin anlatılmasının uygun olduğu ve kimin neyi nasıl anlatabileceği konusunda 

önemli kültürler arası farklılıklar vardır. Anlatı, bir izleyici ile buluştuğu ve izleyicinin 

yorumlamalarıyla şekillendiği için, anlatının sosyal bir olgu olduğu söylenebilir (Linde 2015). 

Anlatı, yaşamın her anında ve iletişimin de temelinde yer almaktadır. Tüm toplumlar ve her 

kültürden insan günlük iletişim içerisinde dahi anlatılar ürtmektedirler. İnsan anlatı oluştururken kendini 

ve ötekileri hatırlayarak bir anlatısal kimlik yaratır. Böylece bir anlatı hem kişinin kimliğini belleği 

aracılığıyla nasıl var ettiğini hem bu süreçte ne gibi değişimler geçirdiğini hem de ötekiler ile nasıl bir 

iletişim kurduğunu ve onlardan nasıl etkilendiğini ortaya koymaktadır. Bireyin hem psikolojik bir varlık 

olarak bireysel belleği hem de toplumun bir parçası olarak kolektif belleği taşıdığı göz önünde 

bulundurulduğunda edindiği her bir deneyimi hikâyelerle, imgelerle, mitlerle soyut ya da somut bir 

şekilde aktarmaya başlamasıyla birey, kültürel belleğin de taşıyıcısı konumuna gelir. Bu noktada 

kültürel kodlar devreye girer. Deneyim aktarım esnasında “şekillendirilir, damıtılır ve yeniden 

düzenlenir”. Bu yolla anlatı, kültürel bir ürünü yeniden işlemiş olur (Çelik, Yıldırım 2021: 271-273). 

Her bir deneyim, tekrar hatırlanmak üzere bellekte yer almaktadır. Bellekte yer alan hatıralar, bir 

uyaran aracılığıyla bulundukları yerden geri çağırılabilmektedir. Pek çok olumsuz deneyimin 

olabildiğince geriye itildiği ve bir tür unutma baskısına maruz bırakıldığı söylenebilir. Genellikle 

travmalarla şekillenen bu olumsuz durumlar, çoğu zaman anlatımı ve aktarımı daha zor olan olaylardan 

oluşmaktadır. Hem bellekten geri çağırma süreci hem de hikâyeleştirme süreci ağır bir duygu yoğunluğu 

içeren bu tip aktarımlar genellikle doğrudan bir anlatımdansa dolaylı bir anlatım ile aktarılırlar. Burada 

da devreye sanat girmektedir ve sanatın açtığı alanla imgesel bir anlatı oluşturulmaktadır (Kapar 2023: 

9853). Bellek politikaları da görsel olan anlatı ile karakterize edilir. Görsel kodlar birer uyaran olarak 

kabul edilir ve bu kodlar aracılığıyla egemen söylemin de aktarıldığı ve yeniden üretildiği üzerinde 

durulur. Böylece imgesel anlatımın egemen bakışın manipülasyon aracına dönmesi riski de işaret 

edilmiş olur (Susam 2015: 18). Belleğin aktarım esnasındaki hatırlatma işlevi, kendi içerisinde de 

kategorize edilmiştir. Bu doğrultuda izlenimlere, ihtiyaçlara ve arzulara göre şekil alan hatırlama 

eyleminin işlevleri, kurgusal, tematik ve betimsel işlev şeklinde üçe ayrılmıştır. Hatırlamanın kurgusal 

işlevi, bir mekânın ya da zamanın anlatıcı için uyaran olduğu anlatılarda ön plana çıkmaktadır. Tematik 

işlev, bir dönem anlatılarında ortaya çıkan ve tekrarlayan işlevle karakterize olur. Betimsel işlev ise 

görsel içerisindeki ögelerin tasviriyle aktarılan sembolik ve imgesel bir uyaran ile canlanan 

hatırlamalarla şekillenen anlatılarda ortaya çıkmaktadır (Çelik, Yıldırım 2020: 277-279). Bu anlamda 

bellek ve anlatı ilişkisinde, uyaranın nasıl bir uyaran olduğu (mekânsal, zamansal, imgesel, tarihsel) 

etkilidir. Anlatının bellekle kurduğu ilişkide hangi tür bellek ile ilişkilendiği de (bireysel, kolektif, 

kültürel) önem taşımakla beraber bu durum yalnızca bir tanesiyle ilişkili olması ve diğerlerinin hiç 



153 

 

olmaması gibi bir durumla değil bir bellek türünün diğerlerine göre daha ön planda olmasıyla ilişkilidir. 

Anlatı, bir aktarım aracı olarak en temelde bir kültür taşıyıcısı da olduğundan, bireysel ve kolektif bellek 

anlatıları olay bazlı temellense de kültürel bellek anlatıları daha çok anlatının bütününe yayılan ve 

dolaylı bir şekilde aktarılan imgesel bir temele dayanır. Bu anlamda bireysel ve kolektif belleğin 

anlatıyla kurduğu ilişkiden farklı bir ilişki kuran kültürel belleğin anlatıda nasıl takip edilebileceği ayrıca 

incelenmelidir. 

 Sinemada anlatının aktarımı görsel bir dil ile sağlandığından hatırlamanın betimsel işlevi ve bu 

işlevin yarattığı sembolik ve imgesel anlatım, anlatıdaki kültürel bellek izlerini takip etmek için görsel 

kodlara yönlendirmektedir. Bu anlamda sinema anlatılarında dönem dönem öne çıkan belirli temalar 

olduğunda hatırlamanın tematik işlevinden söz etmekle beraber aynı zamanda tematik işlev neyin 

hatırlandığına veya hatırlatıldığına da işaret etmektedir. Bu anlamda medyada yer alan anlatıların sosyal 

ve politik birer inşa oldukları da göz önünde bulundurularak kimin hatırlamaları ve unutmaları üzerinden 

bu inşanın gerçekleştirildiği, neyin canlı tutulduğu ve neyin yok sayıldığı uzun vadede tematik işlevin 

sunduğu çıktılarla yorumlanabilir olmaktadır (Şahin Kaya 2011: 106). Yine bu noktada anlatıdaki 

kültürel belleğin izleri de hangi kültürün izlerini taşıdığı ve hangi kültürleri yok saydığı sorgulaması ile 

değerlendirildiğinde kurumların egemen kültürle ilişkisine ve bellek politikalarına dair de fazlaca veri 

sunmaktadır. Geçmiş metalaştırılırken kullanılan belleğin kime ait olduğu, nostalji nesnelerinin hangi 

duygulara yaslanarak metalaştırıldığı, kimlerin bu metalarla tüketim içerisine girdiği gibi pek çok soru, 

anlatının ve aktarımın politik inşa süreçlerinde sorgulanması gereken sorulardır. Kısacası kültürel 

belleği anlatıda takip ederken yalnızca görsel kodları takip etmek ve listelemek yeterli veri 

sunmayacaktır. Bu kodların neden ve kim tarafından anlatıya yerleştirildiği ve kim tarafından tüketildiği 

sorgulandığında kültürel belleğin anlatıda ne şekilde göründüğü tarihsel, sosyopolitik ve sanatsal 

kısacası daha bütüncül bir bağlama yerleşecektir. 

Sinema anlatısının, Metin Gönen’in ifade ettiği şekliyle sinemanın kendisinden, anlatım 

yönteminden ve anlatılan içerikten oluştuğunu göz önünde bulundurmak gerekir. Bu noktada anlatı 

yalnızca yazılı metinle şekillenmez, yazılı metni görselleştiren sinematografla, sinematografiye karar 

veren zihinle ve izleyiciyle var olur. Bu birleşimle sinema, bir yeniden temsil kurgulayarak geçmiş ile 

şimdi arasında bir köprü kurmaktadır. Bellek çalışmalarında filmler, belleğin temsili üzerinden 

değerlendirilmektedir. Bahsi geçen yeniden temsil sürecinde, kolektif bellekte yer etmiş ve böylece 

izleyicinin de aşina olduğu bir olayın bireysel bir belleğin yani yönetmenin deneyimlerinin süzgecinden 

geçerek inşa edilmesi de ayrıca önem taşıyan bir detaydır (akt. Süar Oral 2018: 39). Anlatının bütüncül 

değerlendirmesinde, üreticinin (kurum ya da yaratıcı ekip), alıcının (izleyici), üretilen toplumun kültürü, 

içeriğin şekillenmesinde etkili olan ve yorumlama esnasında birbirlerinden ayrı değerlendirilmesi 

gereken ögelerdir. Anlatıdaki kültürel bellek etkisine ulaşmanın yolu, anlatıya etki eden farklı kültürel 



154 

 

faktörleri ayıklamaktır. Neticesinde üretilen ürün dahi, kültürel arşivin bir parçasıdır. Filmler, kültürel 

aktarımların sağlandığı, yeniden etkileşimlerle yeni kültürel tanımlamaların yaratıldığı estetik 

deneyimler olarak izleyici üzerinde kontrol sahibi birer kültürel güç olarak da konumlanırlar (Süar Oral 

2018: 40). 

Uzunca bir süre yalnızca sözlü aktarımlarla yayılan ve tek görselliğin anlatıcının bedensel 

hareketleri ve mimikleri olduğu dönemde, hikâyenin aktarılması sürecine tüm toplumun dâhil olmasıyla 

ortak kültür, Gerbner’in deyimiyle “ön okuryazarlık günleri”nde yaratılmıştır (akt. Çığ 2006: 25). 

Gelinen noktada benzer dinamiklerle seyreden ortak kültür, hem doğal olarak anlatıda taşınmakta hem 

de anlatı tarafından üretilen yeni kültürlerle eklemlenerek sürekli bir inşa ve dönüşüm halini de 

sürdürmektedir (akt. Gündüz Özdemirci 2012: 175). 

Kültürel belleğin biyolojik olarak devri söz konusu olmadığından kuşaklar boyu canlı tutmak için 

aktarımın gerçekleştirilmesi ve bu aktarımın kaydetme, canlandırma gibi birtakım yöntemlerle 

sürekliliğin sağlanması gerekmektedir. Bunun için yıllardır süre gelen mitler, danslar, resimler, büstler, 

anıtlar gibi pek çok sembolik öge inşa edilse de tüm bunların geniş kitlelere yayılımında sinema ve 

televizyon anlatıları önemli bir yer tutmaktadır (Süar Oral, 2018, s.51).  

Çalışma odağına Türk filmlerini aldığından, Türk sinemasının dünden bugüne kitle kültürü ve 

bellekle nasıl bir ilişki kurduğuna bakmak, hem belleğin anlatıyla kurduğu ilişkiyi Türk sinemasının 

tarihselliğinde ortaya koymak hem de gelinen noktada dijital yayın platformlarında yer alan filmlerle 

kurulan ilişkiyi geçmişe yönelik kıyaslayabilmek adına önem taşımaktadır.  

 

2.3.4. Dünden Bugüne Ana Hatlarıyla Türk Sinemasının Kitle Kültürü ve Bellekle 

İlişkisi 

Dijital platformlarda yayınlanan Türk filmlerini irdelemeden önce dünden bugüne Türk 

sinemasının kitle kültürüyle ve bellekle nasıl bir ilişki kurduğunu ve bu ilişkinin anlatıyı nasıl 

şekillendirdiğini özetlemek bütüncül bir yaklaşım için gereklidir. Türk sinemasının kimliği, zaman 

içerisinde toplumsal gelişmelere bağlı olarak dönüşüm geçirmiş ve hem her dönemin kitle kültüründen 

etkilenmiş hem de her dönem kitle kültürünün şekillenmesinde etkili olmuştur. 

Kitle kültürünün, endüstrileşmenin beraberinde getirdiği ve kitleler arasında yayılarak oluşan bir 

tür davranışlar bütünü olduğu göz önünde bulundurulduğunda sinemanın bu noktada kitle kültüründen 

bağımsız düşünülemeyeceğini en başta kabul etmek gerekir. Sinemanın bir endüstri haline gelmesi ve 

çok büyük izleyici kitlelerine erişme potansiyeli, ona kitleleri yönlendireceği ve yöneteceği gücü de 



155 

 

doğrudan bahşetmiştir. Kitle kültürü, “ekonomik ve ideolojik bir egemenlik aracıdır.” Bu egemenliği 

seri üretim yaparak kuran kitle kültürü, hızlı üretimi öncelediğinden genellikle basit, tüketimi kolay 

ürünler ortaya çıkarmaktadır. Kitleleri uyuşturarak toplumsal ve siyasal gündemlerden uzak tutmayı bir 

amaç olarak gören kitle kültürü, seçkin kültür ile halkın geleneklerinden oluşan kültürün arasında bir 

yerde konumlanmaktadır (Gönenç 2002: 129-135). Türk sinemasının kitle kültürü ve bellekle kurduğu 

ilişki, toplumsal değişimlere bağlı olarak her dönem bir başka yönüyle öne çıksa da bütüne baktığımızda 

Türk sinemasının karakterini oluşturan bir resim ortaya çıkmaktadır. Dijital yayın platformlarında yer 

alan Türk sineması örneklerinin söz konusu karakteri ne şekilde taşıdığı, bütüncül ve tarihsel bir açıdan 

kitle kültürü ile kurulan ilişki yorumlandıktan sonra ifade edilecektir. 

Türk sinemasının ilk yılları, ekonomide yerel sanayileşme planlarının işlediği (Kaplan 2021: 59) 

bir döneme denk gelmiştir. İlk yıllar, kültürel alanda henüz sinemanın ne olduğu, ne işe yaradığı 

konusunda bir ilerlemenin kat edilemediği (Şentürk 2014: 69), izlenen politikaların bir neticesi olarak 

sinemanın bir sanayi ve ticaret alanı olarak görüldüğü dönemdir (Önder,  Baydemir 2005: 119). 

Sinemanın ilk yıllarında kitle kültürü ve bellekle ilişkisi, bir yandan modern kültürel bir araç olarak 

görülmesi, öte yandan toplumdaki farklılıkları tekrar üreten bir etkinlik olarak kabul edilmesi ile 

doğrudan ilişkilidir. 1895’ten 1920’lere kadar olan dönemde, sinemanın ilk örneklerinin verildiği 

İstanbul’da, Müslüman ve gayrimüslim halk bir arada yaşamaktadır. Bu dönemde, Cumhuriyet gibi 

önemli bir dönüm noktasının ve bu süreçte yaşanan ideolojik yeniliklerin, bir arada yaşayan farklı 

inançlara ve kültürlere sahip halka aktarımında, sinemanın bir iletişim aracı olarak oldukça işlevsel 

olduğu fark edilmiştir (Gençoğlu, Öztürk 2023: 226). Türkiye’de ilk aşamada gösterim alanında kendini 

var eden sonraları yapım olarak canlanan sinema anlayışı, batılı ilk örnekleri izleyici ile buluşturmak 

üzerine şekillenmiştir. Böylece, doğu temelli bir kültürün batılı örneklerle buluşmasıyla, kültürel 

aktarımların sinema ile sağlanabildiği farkındalığı daha sinemanın ilk yıllarında yerleşmiştir. Devlet 

eliyle, propaganda gayesiyle desteklenen sinema, sonradan özel girişimler ile bir çeşitlilik sunsa da ilk 

yıllarda belge filmlerin ötesinde bir içeriğin olmadığını söylemek mümkündür.  

1922-1940 yılları arasındaki dönemde, Türk sinemasında dönemi içerisinde tek adam olarak da 

bilinen Muhsin Ertuğrul hâkim isimdir. Ertuğrul’un filmlerinde esinlendiği batılı kaynakların etkisiyle 

dönemin anlatılarında aile temasının bozuma uğratıldığı gözlenir. Aile, Türk kültüründe kutsallık 

atfedilen bir olgudur ve Ertuğrul’un filmleri20 bunu destekler nitelikte, yıkılan ailelerin mensuplarının 

mutsuzluk dolu hallerini aktarmaktadır. En küçük topluluk olarak kabul edilen ailenin anlatıda ele alınış 

şekli, dönemin kitle kültürünün ve toplumsal ilişkilerinin bir yansıması olarak okunabilir (Çetin Özkan, 

Öztük Bulut 2022: 153). Bu dönemde henüz sinemayla da yeni tanışmış olan kitlelerin bir talep döngüsü 

                                                           
20 Örneğin; İstanbul’da Bir Facia-i Aşk (Muhsin Ertuğrul 1922) ve İstanbul Sokaklarında (Muhsin Ertuğrul 1931). 



156 

 

içerisine girmediği, kendisine sunulan ve çoğu batılı kaynaklardan veya tiyatro sanatından etkilenilerek 

oluşturulmuş içerikleri takip ettiği söylenebilir. Yine savaşın etkisiyle milli duyguları uyandıran filmler 

de dönem içerisinde üretilmiş; kitlelerle bu filmler aracılığıyla doğrudan bir ilişki kurulabilmiştir. 

Olabildiğince büyük çaplı bir kitleye erişme gayesinde olan sinema, basit ve anlaşılır bir dil kullanarak 

herkese hitap etme çabası içerisine girmiş; bu durum sonraları sinemanın Türkiye’deki gelişimini 

yavaşlattığı yönünde eleştirilmiştir (Kuyucak Esen 2010: 32). 

1940-1950 arasındaki geçiş dönemi anlatılarında, Türk sinemasının karakteristik özelliği olarak 

da yerleşen melodram öne çıkmaktadır. Savaş sonrası Amerikan filmlerinin Mısır üzerinden pazara giriş 

yaptığı esnada beraberinde gelen Mısır filmlerinin ve kültürünün etkisiyle Türk sineması anlatısına 

yerleşen melodram, tüm anlatısını karakterler arası ilişkiler üzerinden kurmaktadır; bu da izleyiciyi 

doğrudan özdeşlik kurmaya davet eden ve onu filmin içine çeken bir zemini hazırlamaktadır. Karakterin 

bireysel belleğinin ön planda olduğu, zaman ve mekân ögelerinin geri planda kaldığı melodramatik 

anlatıların yoğunluğu, Türk sinemasında estetik arayışları da sınırlandırmıştır. Türk sinemasında 

mekânsal ve zamansal bir estetik arayışından ziyade, karakterlerin ön planda olduğu, örneğin diyalog 

veya aksiyon sahnelerinde açı – karşı açı çekimleri yerine, genel plan çekim açısının kullanılması, 

oyuncuların kameraya dönük bir şekilde oyun vermesi vb. gibi tiyatro sahnesine uygun tercihlerin takip 

edildiği söylenebilir. Bu aynı zamanda bir önceki dönemin tiyatro kökenli alışkanlıklarının da 

sürmesinin etkisidir. Fakat bu etki estetik anlamda sürse de filmlerin anlatım dilinde sinema anlatısına 

daha yakın olan denemeler yine bu dönemde ortaya çıkmış ve söz konusu denemeler, Türk sinemasını 

sinemacılar dönemine taşımıştır (Şentürk 2014: 108-109).  

1950’li yıllara gelindiğinde, devlet politikalarından uzaklaşılmış, özel sektör öncelenmiştir. 

Sanayiyi geliştirmek niyetiyle ekonomik alanda yabancı sermayeye sağlanan kolaylıklar ve akabinde 

ihracat ve ithalat dengesinde yaşanan sorunlar, borçlanmayı beraberinde getirmiştir. Bu durum sanayisi 

daha gelişmiş olan bölgelere yönelik yoğun bir iç göç yaşanmasına da neden olmuştur (Kaplan 2021: 

67). Dönemin filmlerinde modern kentler ve taşra ikiliğinde geleneksel ve modernlik çatışması yaşayan 

ailelerin düzeni anlatılmıştır (Çetin Özkan, Öztük Bulut 2022: 153). Sanayileşme ve göç etkisiyle kentin 

de çehresi değişmiş, filmlerde bir karakter olarak da yer almaya başlayan İstanbul, dönemin anlatılarında 

mutluluk vaatleri sunan bir cazibe merkezi olarak sunulmuştur. Bu cazibe merkezi, gecekondular, 

apartmanlar, villalar ve yalılardan oluşan bir kargaşa merkezidir esasında (Kaplan 2024: 24). Şehrin bu 

ikircikli hali dönemin toplumsal gerçekçi anlatılarında okunabilmektedir21 (Kaplan, 2019, s.246).  

                                                           
21 Örneğin; Gecelerin Ötesi (Metin Erksan 1960), Otobüs Yolcuları (Ertem Göreç 1961), Acı Hayat (Metin Erksan 

1962), Gurbet Kuşları (Halit Refiğ 1964), Karanlıkta Uyananlar (Ertem Göreç 1964), Suçlular Aramızda (Metin Erksan 1964), 

Bitmeyen Yol (Duygu Sağıroğlu 1965), Ah Güzel İstanbul (Atıf Yılmaz 1966). 



157 

 

1960’lı yılların Türk sineması, Türkiye’nin modernleşme sürecini resmeden bir külliyat 

sunmaktadır. Göç, sanayileşme, sınıflar arası farkın açılması, sınıf çatışmaları, işçi sınıfı, kadın 

sorunları, mülkiyet kavramı, şehir planlaması gibi pek çok süreci dönemin kolektif bellek temelli 

anlatıları üzerinden okumak mümkündür (Kaplan 2021: 66). Döneme hâkim olan türlerin polisiyeler, 

yeniden çevirimler ve edebiyat uyarlamaları oldukları söylenebilir. Uyarlamaların çokluğu, dönemin 

sinemacılarının sinema kültüründen uzak olmaları ve dışa bağlı teknolojik ve kültürel yaklaşımların 

varlığı ile açıklanabilir. Batı’dan gelen yaklaşımlarla yerel yaklaşımların yer yer çatışması bir kimlik 

krizini de beraberinde getirmiştir. Tüm bunlar dönemin toplumsal gelişmeleriyle yakından ilişkilidir; 

Demokrat Parti iktidarının gelişiyle toplumsal ve kültürel yaşama etki eden yenilikler, yeni olan ile 

geleneksel olan arasında bir çatışma ortamı yaratmıştır. Bu çıkmaz, 1970’lere dek sürmüş ve 1970’lerin 

toplumsal arka planıyla birleşince seyircinin sinemadan uzaklaştığı ve endüstrinin sarsıldığı bir dönem 

yaşanmıştır (Pösteki 2017: 77-79). 

1950’den 1970’lere kadar geçen süreçte Türk sinemasının kitle kültürüyle ilişkisi, karşılıklı bir 

gelişim içerisindedir. Bir yandan kitlelerin sürekli tükettiği dram ağırlıklı filmlere yönelik talepler 

karşılanmakta, hızlı tüketime karşılık hızlı üretim için uyarlamalara ağırlık verilmekte öte yandan 

kitlelere artık sinemanın kendi anlatım dili ile üretilen ve kitlelerin aktif katılımını talep eden içerikler 

sunulmaya başlanmaktadır. Bu anlamda sinemanın kitle kültürüyle ilk yıllarda kurduğu ilişkinin 

dönüşüm geçirdiği yorumu yapılabilir. Önceleri propaganda yoluyla kitleleri doğrudan etkileme 

amacıyla bir araç olarak kullanılan sinema, artık kitleler için doğrudan dikte edici değil daha davetkâr 

bir etkiye sahiptir. Bu yalnızca üreticilerin bir seçimi değil, kitlelerin sinema ile kurdukları ilişkinin ilk 

yıllardakine oranla daha gelişmiş olması ve alıcıların artık söz konusu yönlendirici yöntemleri ayırt 

edebilecek kapasitede olmalarının da bir sonucudur. Kısacası, Türk sinemasının bu döneminde, 

içeriklerin kitlelere sunulması noktasında farklı yöntemler geliştirildiği ve bunda hem üreticilerin 

sinema dilini kullanmada hem de alıcıların sinema dilini alımlamada daha yetkin olmalarının etkisi 

olduğu yorumu yapılabilir. 

Ekonomik ve toplumsal çıkmazların tüm dünyada yankı uyandırdığı 1970’lere gelindiğinde ise 

Türkiye’de çatışmaların ve kutuplaşmaların gündeme geldiği söylenebilir. Bu dönemde televizyonun 

yaygınlaşmasıyla beraber aileler sinemadan uzaklaşmış; evde yeni izleme rutinleri geliştirmişlerdir. 

Yeşilçam sinemasının izleyici kitlesi olan ailelerin sinemadan uzaklaşmasıyla, 1960’lı yılların kolekif 

bellek temelli toplumsal gerçekçi, emek ve dayanışmayı merkeze alan filmleri, yerlerini cinsel içerikli 

ve arabesk filmlere bırakmıştır. Sinemada emek, yeni liberal politikaların bir sonucu olarak, arka planda 

kalmıştır. Doğrudan emeği mesele etmeyen anlatılar, kadın bedeninin bir sermayeye dönüşmesi ve 

cinsel içerikli anlatılarla izleyiciye sunulmasıyla emeğe ilişkin pek çok sorunu ifade eder olmuştur 

(Kaplan 2024: 23-25). Öte yandan 1970’lerde, petrol krizi, Kıbrıs Harekâtı ve ABD ambargosu gibi 



158 

 

gelişmelere bağlı olarak yaşanan döviz sıkıntısı nedeniyle yapımcılar zor zamanlar geçirmiş ve film 

maliyetlerinin yükselmesi sonucu şirketler birer birer kapanmaya başlamışlardır (Hıdıroğlu 2019: 94).  

1960-1980 dönemleri arasında Türkiye’de serbest piyasa ekonomisine geçişin bunalımları 

yaşanmaktadır. 1970’lerdeki ekonomik ve siyasal istikrarsızlık, sektörel krizler, kıtlıklar, 

özelleştirmeler, işsizlik, terör gibi meselelerin gündemde yer etmesi, sinemada da bu bunalımın ve 

krizlerin yansımalarını doğurmuştur (Kaplan 2021: 59). 1980 öncesinde, Türk sinemasının bir endüstri 

olarak değerlendirilmediği, finansal çıkmazlar yaşandığı ve devlet politikalarında sinemaya yer 

verilmediği söylenebilir (Hıdıroğlu 2019: 83). Bu dönemde seyircinin salonlardan çekilmiş olması, 

salonların büyük bir kısmının kapanması veya kapanma ihtimaliyle yüz yüze gelmesi, televizyonun ve 

videonun izleyiciler tarafından tercih edilir olması ve ABD sinemasının diğer ülkelerin sinema 

endüstrilerinde hâkim konuma gelmek için çalışmalar yürütmesi (Hıdıroğlu 2019: 180), toplumsal 

düzende 12 Eylül askeri darbesinin depolitizasyonu meydana getiren sonuçları ve kültürü metalaştıran 

etkileri ile de birleştiğinde (Pösteki 2005: 18) bu yıllar, sinemada sansürün, sessizliğin, yok saymanın 

görüldüğü yıllar olarak nitelenebilir (Kaplan 2021: 76). Tüm bu yaşananlar, belleklerde ağır izler 

bırakmış; orta sınıfın güçlendiği, bankerler krizinin etkisiyle ekonominin bir kez daha sarsıldığı, 

özgürlüklerin kısıtlandığı, ideolojik kutuplaşmaların oluştuğu, farklı kültürlerin dışlandığı bir ortam 

oluşmuştur (Kaplan 2021: 58). Sinemadaki yansımaları toplumsal gerçekçiliğin izlerini taşısa da 

dönemin baskıcı anlayışından kaynaklı olarak döneme eleştirel yaklaşan anlatılar ancak 1990’larda 

görülmüştür (Pösteki 2017: 81). 

1970’lerde televizyonun yaygınlaşması ve izleyicilerin sinemadan uzaklaşması, bugünün izleme 

pratikleriyle de ilişkilendirilebilecek pek çok unsurun temellerinin atıldığı bir olay olarak 

değerlendirilebilir. Televizyon ve sinema yapımlarının birbirinden farklılaşması, televizyonun hedef 

kitlesini kaybetmemek için reyting ve zaman kaygısıyla üretim gerçekleştirmesi ile ilişkilendirilebilir. 

İzleyiciyi her daim takipçi kılmak ve izleyicinin zamanını doldurarak boşluk yaratmayacak şekilde 

içerik sunmak hedefinde olan televizyon, dizilerle ön plana çıkmış; bu durum film ve dizi izleyicisi 

şeklinde ayrımlanan kategoriler yaratmıştır. Dizi üretiminin sürekliliğinin sağlanması, en temelde 

izleyiciyi aktif tutmak için bir gerekliliktir. Bu anlamda hızlı ve sürekli üretim için yapımcılar, sıklıkla 

uyarlamalara ve Yeşilçam filmlerinin anlatılarına başvurmuşlardır (Parsa, Akmeşe 2011: 5). 

Televizyonda, Yeşilçam izleğinin devam etmesinde, 1974’te TRT Genel Müdürü olan İsmail Cem’in 

dönemin önemli yönetmenleri olan Ömer Lütfi Akad, Metin Erksan, Halit Refiğ gibi isimlere dizi 

çekmeleri teklifinde bulunması da etkili olmuştur (Kesirli Unur 2018: 224).  

1980’lere gelindiğinde, Türk sinemasının kitle kültürü ile kurduğu ilişki diziler üzerinden de 

şekillenmeye başlamıştır. TRT’nin Amerikan dizilerine de akışında yer vermesiyle Türk sinema 



159 

 

seyircisi, farklı kültürel kodlarla tanışmış ve “ortak bir yapı sunan halk kitlesi” formundan “çeşitli yaş 

ve sosyokültürel ölçülere bağlı gruplar” formuna geçiş yapmışlardır (Güngör 2021: 363). Bu kültürel 

kod geçişleri, tıpkı daha önceleri Osmanlı’da ve Cumhuriyet döneminde olduğu gibi batılılaşma etkisi 

ile iç içe geçmiş; yeni bir forma bürünen kitle kültürü, toplumun kültürel özüyle paralel gelişmediğinden, 

arabesk bir kültür formu meydana gelmiştir (Pösteki 2005: 17). 

1980-1990 dönemleri arasında ekonomide yenilik yaklaşımıyla liberal politikalar uygulanmaya 

başlanmıştır. Küreselleşmenin ve liberalleşmenin etkileri, 1970’li yılların olumsuz yankılarıyla 

birleştiğinde toplumsal anlatılar gündemde kalmış ve içerikler giderek siyasallaşmıştır. Kadın sorunu ve 

göç olgusu hâkim konular olarak anlatılarda gözlenmeye devam etmektedir (Kaplan 2021: 60,75). Kadın 

karakterlerin, Yeşilçam dönemindeki yerinin aksine, cinselliklerini konuşan ve cinselliklerinin farkında 

olan kadınlar olması, daha önceleri bu tür karakterlere uygulanan kötü kadın yaftasının üzerlerine 

yapıştırılmaması ve fedakâr genç kız, vefakâr anne imajlarının dışında kendi isteklerinin bilincinde 

kadınların anlatıda yer alması dönemde etkili olan feminizmin bir sonucu olarak yorumlanabilir (Çetin 

Özkan, Öztük Bulut 2022: 154). 

1987 yılına gelindiğinde, Yabancı Sermaye Kanunu’nda değişiklik yapılmış ve bu değişiklikle 

yabancı şirketler Türkiye’de şirket kurma, büro açma hakkını elde etmiş ve zaten yıpranmış olan 

endüstriye hızlı bir giriş yaparak bir nevi pazara hükmetmişlerdir (Hıdıroğlu 2019: 161). Böylece 

anlatılar yerel olana giderek yabancılaşmış, küreselleşmeyle beraber kültürel çatışmanın içerisine 

düşülmüş, yabancılaşma ve standartlaşma gündem olmuştur. Böylece Türk sineması endüstri 

görünümünden giderek uzaklaşmış; anlatılarda ise kültürel belleksizleşme etkisi görülmeye başlanmıştır 

(Pösteki 2017: 85). 

Türk sineması söz konusu kısırlıktan ve sıkışmışlıktan Eurimages üyeliğinin kazanımlarıyla bir 

nebze de olsa kurtulmuş ve bu çıkmazdan büyük bir dönüşüm geçirerek çıkmıştır. Sanat sineması 

kavramının yerleştiği ve anlatıların da buna göre şekillendiği Türk sineması, kendi dilini kurma gayesini 

taşıyan sinemacılarla bir öz arayışına girmiştir (Hıdıroğlu 2019: 253). 1990'lı ve 2000'li yıllarda 

küreselleşmenin etkilerini yaşayan ve önemli bir dönüşüm geçiren Türk sineması, özgün dil arayışları 

ve minimalist anlatılarla popüler sinema anlayışından uzak üretimlerin gerçekleştirildiği yeni bir 

döneme girmiştir. Yeni Türk Sineması filmleri, bunalımı toplumsal olarak değil de daha bireysel boyutta 

ele alan anlatılar üretmiş; kimlik krizi, taşra-kent ikiliği, bireyin çıkmazları, yersiz yurtsuz bireylerin 

sorunları gibi ana temalar dönemde gözlenmiştir. Kent, yeni dönemin anlatılarında kaotik bir bakışla 

temsil edilmiş; kaybolan huzurun ve güzel duyguların arandığı bir nostalji atmosferi anlatılarda öne 

çıkmıştır (Kaplan 2019: 249). Nostalji, dönemin bellek kavramı çalışmalarının yanında yükselen bir 

alan olarak gündeme gelmiştir (Gündüz Özdemirci 2023). 2000’lere gelindiğinde anlatılarda aile 



160 

 

merkeze alınmaya başlanmış, ataerkil otorite, mutsuzluk, ihanet gibi kavramlar tekrarlamaya 

başlamıştır. Güvenilir ve huzurlu olarak kodlanan Yeşilçamın ev ve aile ortamı, giderek tekinsiz bir hale 

bürünmüş; aile, birbirine karşı duygusal bir yakınlık beslemekten uzak, bir görev olarak yürütülen 

ilişkiler bütünü olarak ele alınmıştır  (Çetin Özkan, Öztük Bulut 2022: 154).  

İşçiyi, işçi haklarını, işçi sendikalarını konu eden filmler 1990’lar itibariyle giderek azalmıştır. 

Bunda küreselleşmenin, yeni ekonomi politikalarının ve yaratılan tüketim yarışının etkisinin olduğu 

söylenebilir. Yeni üretilen tüketim toplumu, bireyleri sürekli tüketime teşvik etmektedir. Emek 

ucuzlamış; dayanışma, yerini işini kaybetme korkusuna bırakarak sönümlenmiştir. Sürekli tüketim için 

sürekli kazanmak bir gereklilik olarak gündeme gelmiştir. Söz konusu durum sinemaya iş güvencesi 

olmayan veya çalışmayan, örgütlenmek yerine giderek yalnızlaşan karakterlerle yansımıştır. Anlatı 

boyutunda hal böyleyken endüstriyel boyutta da filmlerin tüketiminin öncelendiği, çok uluslu 

yapımların sayıca arttığı, dijitalleşme ile beraber hızlı üretim hızlı tüketim olgusunun benimsendiği ve 

sinemadaki emeğin ve dayanışmanın göz ardı edildiği bir hız hâkim olmaya başlamıştır. Sinema 

endüstrisi için ki bu bağımsız sinemada da popüler sinemada da böyledir, tüketim esastır (Kaplan 2024: 

28). 

Sinemada hal böyleyken televizyonda da 1990’ların başlarında pek çok kanal, 1960-1975 yılları 

arasında sinemanın bir popüler kültür haline geldiği dönemin beğenilen filmlerini yayınlamaya 

başlamışlardır. Başta gündüz kuşağında yayınlanan filmlerin beklenenden fazla izleyici çekmesiyle 

prime-time kuşağına taşınması ve akabinde RTÜK’ün 1994’te kabul ettiği 3984 numaralı kanun 

gereğince kanallara yerli yayın zorunluluğu getirmesiyle filmler üzerinden kazanılan izleyici kitlesi 

kanal yöneticilerinin dikkatini çekmiştir. Yöneticiler, üretilen dizilerin yapımında yerli filmlerin 

kodlarını tekrarlamaya başlamışlardır (Güngör 2021: 364-365). Eleştirmenler, Yeşilçam dönemi 

filmlerini kalıplaşmış, seyirciye sürekli benzer şeyleri sunan bir sinema olarak eleştirmiş olsa da hem 

sinema hem de televizyon izleyicisinin söz konusu filmlerle bu denli alakadar olması, dönemin 

örneklerinin kültürel belleği taşıyan yerli sinema örnekleri olduğunu da göstermektedir (Güngör 2021: 

359). Bu durum 1990’ların dizi üretimlerinde etkisini göstermekle kalmamıştır; gelinen noktada dijital 

platformlarda üretilen dizi ve filmlerin de benzer kodları takip ettiği görülmektedir. Dönemin filmlerinin 

görsellikten ziyade işitsellik üzerine temellenen anlatısı, seyirciyle kurduğu kolay anlaşılırlık temelli 

ilişki (Kesirli Unur 2018: 227), tekrarlayan masalsılık ve imkânsızlık temaları (Tanrıvermiş 2021: 559) 

2000 sonrası üretimlerde ve yalnızca televizyon ya da sinemada değil, dijital platformların yapımlarında 

da karşılık bulmaktadır. Dönemin kodlarının sürdürülebilirliğinde, dönemde kullanılan melodrama özgü 

kodların Türk kültürü ile doğrudan ilişkili olması etkilidir (Parsa, Akmeşe 2011: 4). Burada endüstrinin 

ve üretimlerin her zaman tek boyutlu olmadığını belirtmek gerekir. Ağırlıklı olarak üretimler melodram 

kalıpları üzerinden şekillense de 1990’lı yılların ikinci yarısına gelindiğinde, oryantalist bir bakış 



161 

 

açısının üretimlere yerleştiğini de görmek gerekir (Pösteki 2005: 64). Bu durumda etkili olan şey ise 

Türkiye’de değişime yönelik kutuplaşan bakış açılarıdır. Pösteki’nin muhafazakârlar ve ilericiler 

şeklinde kategorize ettiği, ilki kültürel ögelerin yeniliklere ayak uydurma pahasına değiştirilmemesi 

gerektiğini, ikincisi kültürün de yeniliklere ayak uydurarak değişmesi gerektiğini savunanların ortak 

noktaları, yenilik kavramıyla batıyı özdeşleştirmiş olmalarıdır. Pösteki, kültürün yeniliklere göre 

şekillendiğini ifade etmiş fakat doğrudan batının bir kopyası olmadığını da savunmuş; yaşanan bu tip 

ikiliklerin Türkiye’deki kültürel üretimin gelişimini olumsuz yönde etkilediğini ifade etmiştir (Pösteki 

2005: 20).  

Türk sinemasının kitle kültürü ile ilişkisi dönem dönem değişik temalarla öne çıkmıştır. Anlatıda 

küresel ve yerel olanın çatışmasının doğurduğu birtakım zıtlıklar dönemler arasında anlatı 

dinamiklerinde belirgin farklılıkların oluşmasına neden olmuştur. Yaşanan küresellik ve yerellik 

çatışması, başlangıçta, anlatıda batının anlatı biçimini oluşturan yapıların yerleşmesiyle yaşanmıştır. 

Türk sinemasının anlatısı temelde göçebe Türklerin örf ve adetleri, Osmanlı’nın devlet sistemi ve İslam 

hukuku ile şekillenmektedir. Sonrasında, sinemanın da batılı bir sanat olmasının etkisiyle, batıya özgü 

değer yargılarının anlatıya sızması söz konusu olmuştur. Batının dramatik yapısı, kendi içerisindeki 

sosyal ve kültürel süreçlerin bir çıktısıdır. Olması gereken, söz konusu dramatik yapının kullanımını 

yerel ve kültürel ögelerle harmanlayarak yeni ve özgün bir anlatı yapısı kurmaktır, bunu başaran filmler 

başarılı filmler olarak öne çıkmakta, hem yerel izleyiciye hem de yurtdışı seyircisine hitap 

edebilmektedir. Batının tümevarım şeklinde kurgulanan düşünce biçimi, art zamanlı hikâye kurgusu, 

nedensellik temelli anlatısı; doğunun tümdengelim şeklinde kurgulanan düşünce biçimi, eş zamanlı 

hikâye kurgusu ve mucize temelli anlatısı ile karşılanmaktadır. Türk sinemasının anlatısında da her iki 

kültürün etkisi ve izleri görülmekle birlikte, Türkiye’nin coğrafi konumu, tarihi geçmişi ve entelektüel 

yapısı göz önünde bulundurulduğunda bu kültürel çeşitlilik normal karşılanmalıdır. Ancak birinin 

diğerinin önüne geçmesi halinde Türk anlatısına özgü karakteristik ögeler sarsılmakta, bir taklit durumu 

ortaya çıkabilmektedir (Sözen 2009: 700-707). Türk sineması, Türk toplumunun kültürel çeşitliliğinden 

doğan, hem doğulu hem batılı özler barındıran kitle kültürünü yansıtmaktadır. Dönem dönem farklı 

politikalar nedeniyle birinin diğerine göre daha ağır bastığı durumlar olmuş olsa da gelinen noktada, 

2010 sonrası üretimlere de bakıldığında, söz konusu çeşitliliğin sürdüğü görülmektedir. Dijital 

platformlar, hem yerel hem küresel izleyici kitlesine hitap etmeyi hedefleyen mecralar olarak, Türkiye 

özelinde söz konusu çeşitliliği bir tür politikaya dönüştürmüşlerdir. Türk sinemasının kitle kültürüyle 

kurduğu çift yönlü, doğrudan ve geniş kapsamlı ilişki, dijital platformların içerik politikaları için bir 

yandan olumlu bir yandan olumsuz bir tablo ortaya çıkarmaktadır. Bu durum, anlatıların yerel ve küresel 

anlamda karşılık bulmasını kolaylaştırırken yine aynı perspektiften yerel boyutta bir reddedişe veya 



162 

 

küresel boyutta bir anlam karmaşasına yol açma riskini de beraberinde taşımaktadır. Söz konusu iki uç, 

örneklemdeki filmler incelenirken detaylandırılacaktır. 

 

3. NETFLİX ORİJİNAL YAPIMI TÜRK FİLMLERİNİN KÜLTÜREL BELLEK 

BAĞLAMINDA İNCELENMESİ 

Netflix orijinal yapımı Türk filmi olarak platformda yer alan -2024 yılı sonuna dek- 33 filmin 

künyesi ve temaları bu başlık altında tablolaştırılmış ve filmlerde tekrar eden biçimsel ortaklıklardan 

söz edilmiştir. Burada amaç, Netflix’in üretim politikalarının irdelendiği birinci bölümde sözü edilen 

Hodge ve Kress’in metin analiz kategorileri olan üreticilere yönelik üretim kurallarını, alıcılara yönelik 

alım kurallarını, metinlere yönelik kuralları, semiyotik kodları ve metin dışı kodları orijinal yapımlar 

özelinde bütüncül bir şekilde yorumlarken ihtiyaç duyulacak bilgilerin listelenmesidir. 

3.1. Netflix Orijinal Yapımı Türk Filmlerinin Künyesi 

Netflix’te 2024 yılı sonuna dek üretilmiş ve platformda yayına girmiş 33 orijinal yapım Türk 

filminin yıl, yapım şirketi, yönetmen, senarist ve oyuncu bilgileri Tablo 1’de verilmiştir: 

Film Yıl 
Yapım Şirketi – 

Yapımcı 
Yönetmen Senarist Oyuncular 

Yarına Tek 

Bilet 
2020 

OGM Pictures, 

PTOT Film – Turay 

Vural, Şebnem 

Kitiş, Onur 

Güvenatam 

Ozan Açıktan 

Ozan 

Açıktan, 

Ali Faruk 

Özerten 

Dilan Çiçek Deniz, 

Metin Akdülger 

Dokuz 

Kere Leyla 
2020 

BKM Film - Necati 

Akpınar, Figen 

Ermek Özçorlu, 

Umut Özçorlu 

Ezel Akay 

Adnan 

Yıldırım, 

Uğur 

Saatçi, 

Özlem 

Lale, Ezel 

Akay 

Demet Akbağ, Haluk 

Bilginer, Elçin Sangu, 

Fırat Tanış, Alican 

Yücesoy 

Kâğıttan 

Hayatlar 
2021 

OGM Pictures – 

Onur Güvenatam, 

Çağatay Ulusoy 

Can Ulkay 

Ercan 

Mehmet 

Erdem 

Çağatay Ulusoy, Emir 

Ali Doğrul, Selen 

Öztürk, Tomris Çetinel 

Beni Çok 

Sev 
2021 

O3 Medya – Ömer 

Durak, Hakan 

Karamahmutoğlu, 

Saner Ayar 

Mehmet Ada 

Öztekin 

Mehmet 

Ada 

Öztekin 

Sarp Akkaya, Songül 

Öden, Füsun Demirel, 

Aleyna Özgeçen, 

Ercan Kesal, Ali 

Seçkiner Alıcı 

Kin 2021 
Netflix – Necati 

Akpınar 
Türkan Derya 

Yılmaz 

Erdoğan 

Yılmaz Erdoğan, 

Ahmet Mümtaz 



163 

 

Taylan, Cem Yiğit 

Üzümoğlu, Duygu 

Sarışın 

Sen Hiç 

Ateş 

Böceği 

Gördün 

mü? 

2021 
BKM – Necati 

Akpınar 

Andaç 

Haznedaroğlu 

Yılmaz 

Erdoğan 

Ecem Erkek, Merve 

Dizdar, Ushan Çakır, 

Ahmet Rıfat, Bora 

Akkaş, Yılmaz 

Erdoğan, Beyti Engin 

Azizler 2021 Taylan Biraderler 
Taylan 

Biraderler 

Yağmur 

Taylan, 

Durul 

Taylan, 

Berkun Oya 

Haluk Bilginer, Engin 

Günaydın, Binnur 

Kaya, İrem Sak, Öner 

Erkan, Fatih Artman, 

İlker Aksum, Helin 

Kandemir 

Geçen Yaz 2021 
OGM Pictures – 

Onur Güvenatam 
Ozan Açıktan 

Ozan 

Açıktan, 

Sami Berat 

Marçali 

Fatih Şahin, Ece 

Çeşmioğlu, Halit 

Özgür Sarı, Aslıhan 

Malbora, Eray Ertüren 

Cici 2022 
Berkun Oya, Ali 

Farkhonde 
Berkun Oya Berkun Oya 

Ayça Bingöl, Fatih 

Artman, Funda Eryiğit, 

Yılmaz Erdoğan, 

Olgun Şimşek, Okan 

Yalabık 

Ufo 2022 Necati Akpınar Onur Bilgetay 
Meryem 

Gültabak 

İpek Filiz Yazıcı, Mert 

Ramazan Demir, Ferit 

Aktuğ, Eda Akalın 

Kal 2022 Onur Güvenatam Ozan Açıktan 
Sami Berat 

Marçalı 

Dilan Çiçek Deniz, 

Burak Deniz, Ceyda 

Düvenci, Berrak 

Tüzünataç, Şükran 

Ovalı, Ersin Arıcı, 

Dolunay Soysert 

Özel Ders 2022 

Onur Güvenatam, 

Şebnem Kitiş, 

Tunay Vural 

Kıvanç 

Baruönü 

Murat Dişli, 

Yasemin 

Erturan 

Bensu Soral, Halit 

Özgür Sarı, Helin 

Kandemir, Rami 

Narin, Hatice Aslan, 

Murat Karasu 

Gönül 2022 

BKM – Necati 

Akpınar, Faruk 

Özerten 

Soner Caner 
Soner 

Caner 

Erkan Kolçak 

Köstendil, Hazar 

Ergüçlü, Bülent Emin 

Yarar, Ali Seçkiner 

Alıcı, Selim Bayraktar, 

Şevval Sam, Asiye 

Dinçsoy 

Aşkın 

Kıyameti 
2022 

BKM – Necati 

Akpınar 
Hilal Saral 

Yılmaz 

Erdoğan 

Boran Kuzum, Pınar 

Deniz, Yiğit Kirazcı, 

Seda Türkmen, Zeynep 

Tokuş 

Aşk 

Taktikleri 
2022 Saner Ayar 

Emre 

Kabakuşak 

Pelin 

Karamehm

etoğlu 

Demet Özdemir, Şükrü 

Özyıldız, Atakan 

Çelik, Doğukan Polat, 

Deniz Baydar, Hande 

Yılmaz 



164 

 

Babamın 

Kemanı 
2022 

BKM – Necati 

Akpınar 

Andaç 

Haznedaroğlu 

Palaspandır

as, Murat 

Taşkent 

Engin Altan Düzyatan, 

Belçim Bilgin, Gülizar 

Nisa Uray, Selim 

Erdoğan 

Sen 

Yaşamaya 

Bak 

2022 

TAFF Pictures – 

Timur Savcı, 

Cemal Okan, Murat 

Dalkılıç 

Ketche Hakan 

Kırvavaç 

Hakan 

Bonomo 

Aslı Enver, Kaan 

Urgancıoğlu, Mert Ege 

Ak, Ezgi Şenler 

Yolun Açık 

Olsun 
2022 Cengiz Çağatay 

Mehmet Ada 

Öztekin 

Hakan 

Evrensel, 

Mehmet 

Ada 

Öztekin 

Engin Akyürek, Tolga 

Sarıtaş, Berfu Beniyan, 

Öykü Naz Altay 

Âşıklar 

Bayramı 
2022 

OGM Pictures – 

Onur Güvenatam 
Özcan Alper 

Özcan 

Alper, 

Kemal 

Varol 

Kıvanç Tatlıtuğ, Settar 

Tanrıöğen, Uğur 

Uzunel, Erkan Can, 

Pınar Göktaş 

İyi Adamın 

On Günü 
2023 

Ay Yapım – Kerem 

Çatay 
Uluç Bayraktar 

Mehmet 

Eroğlu, 

Damla 

Serim 

Nejat İşler, Nur 

Fettahoğlu, Şenay 

Gürler, İlayda Alişan, 

İlayda Akdoğan 

Aşk 

Taktikleri 2 
2023 Mine Yılmaz Recai Karagöz 

Pelin 

Karamehm

etoğlu 

Demet Özdemir, Şükrü 

Özyıldız, Atakan 

Çelik, Melisa Döngel, 

Bora Akkaş, Deniz 

Baydar, Hande Yılmaz 

Boğa Boğa 2023 
Ay Yapım – Kerem 

Çatay 
Onur Saylak 

Hakan 

Günday 

Kıvanç Tatlıtuğ, Funda 

Eryiğit, Gürgen Öz, 

Kerem Arslanoğlu, 

Müge Bayramoğlu, 

Hayat Van Eck 

Aah 

Belinda 
2023 OGM Pictures 

Deniz 

Yorulmazer 

Hakan 

Bonomo 

Neslihan Atagül 

Doğulu, Serkan 

Çayoğlu, Necip 

Memilli, Meral 

Çetinkaya 

Merve Kült 2023 Mine Yılmaz Cemal Alpan 

Ceylan Naz 

Baycan, 

Cemal 

Alpan 

Ahsen Eroğlu, Ozan 

Dolunay, Zuhal Olcay, 

Ferit Aktuğ, Mine 

Tugay, Levent Meşe 

Kötü 

Adamın On 

Günü 

2023 Ay Yapım Uluç Bayraktar 

Mehmet 

Eroğlu, 

Damla 

Serim 

Nejat İşler, Rıza 

Kocaoğlu, Kadir 

Çermik, İlayda 

Akdoğan, Şenay 

Gürler, Hazal Subaşı, 

Hazal Filiz Küçükköse, 

Nur Sürer, İlayda 

Alişan 

Sen İnandır 2023 

TAFF Pictures – 

Cemal Okan, Timur 

Savcı 

Murat 

Saraaçoğlu, 

Evren 

Karabıyık 

Günaydın 

Selen Bağcı 

Ayça Ayşin turan, Ekin 

Koç, Zerrin Sümer 

Tunçsav, Yıldız Kültür 



165 

 

Do Not 

Disturb 
2023 

CMYLMZ Fikir 

Sanat – Cem 

Yılmaz 

Cem Yılmaz 
Cem 

Yılmaz 

Cem Yılmaz, Ahsen 

Eroğlu, Celal Kadri 

Kınoğlu, Özge Özberk, 

Bülent Şakrak, Nilperi 

Şahinkaya, Seren 

Şenay 

İstanbul 

İçin Son 

Çağrı 

2023 

OGM Pictures, 

PTOT Film – Onur 

Güvenatam, 

Şebnem Kitiş, 

Tunay Vural 

Gönenç 

Uyanık 

Nuran 

Evren Şit 

Kıvanç Tatlıtuğ, Beren 

Saat 

Meraklı 

Adamın On 

Günü 

2024 Ay Yapım Uluç Bayraktar 

Mehmet 

Eroğlu, 

Damla 

Serim 

Nejat İşler, Rıza 

Kocaoğlu, Kadir 

Çermik, İlayda 

Akdoğan, Şenay 

Gürler, Cem Uslu, 

Hazal Subaşı 

Kül 2024 
Ay Yapım – Kerem 

Çatay 

Erdem 

Tepegöz 
Erdi Işık 

Funda Eryiğit, Alperen 

Duymaz, Mehmet 

Günsür, Nur Sürer, 

Yıldıray Şahinler, Seda 

Türkmen 

Sen 

Büyümeye 

Bak 

2024 

TAFF Pictures, 

GİG Productions – 

Timur Savcı, 

Cemal Okan, Murat 

Dalkılıç 

Ketche Hakan 

Kırvavaç 

Hakan 

Bonomo 

Kaan Urgancıoğlu, 

Melisa Aslı Pamuk, 

Mert Ege Ak, Ezgi 

Şenler, Perihan Savaş 

Tam Bir 

Centilmen 
2024 OGM Pictures Onur Bilgeatay 

Deniz 

Madanoğlu 

Çağatay Ulusoy, Ebru 

Şahin, Şenay Gürler, 

Nazlı Bulum, Selen 

Uçer 

Romantik 

Hırsız 
2024 

Lanistar Media – 

Mine Yılmaz 
Recai Karagöz 

Pelin 

Karamehm

etoğlu 

Birkan Sokullu, Esra 

Bilgiç, Fırat Tanış, 

Ushan Çakır 
 

Tablo 1: Netflix orijinal yapımı Türk filmlerinin künyesi 

2020-2024 yılları arasında Netflix orijinal Türk yapımı olarak üretilen 33 filmin yıl bazlı 

dağılımına bakıldığında, 2020 yılında 2, 2021 yılında 6, 2022 yılında 11, 2023 yılında 9 ve 2024 yılında 

5 film üretildiği görülür. Netflix orijinal yapımı olarak üretilen Türk filmlerine bakıldığında, öncelikle 

film ekiplerinde popülerliğin ve tanınırlığın güvenli alanından yararlanıldığı söylenilebilir. 

Üretilen 33 filmin yapım şirketlerine bakıldığında, 9 filmin yapım şirketi olarak OGM Medya 

(Onur Güvenatam), 7 filmin yapım şirketi olarak BKM (Necati Akpınar), 5 filmin yapım şirketi olarak 

Ay Yapım (Kerem Çatay), 3 filmin yapım şirketi olarak TAFF, 3 filmin yapım şirketi olarak Lanistar 

Medya (Mine Yılmaz) görülmektedir. Diğer filmlerde de yapımcılar birer kez yer almış olsa da yapım 

ekiplerinde diğer filmlerin yapım ekiplerindeki isimler (Saner Ayar, Hakan Karamahmutoğlu) 

tekrarlamaktadır.  



166 

 

Filmlerin yönetmenlerine bakıldığında genellikle geleneksel medyada ya da popüler sinemada 

yönetmenlik yapmış isimler görülür. Filmlerin 4 tanesini Ozan Açıktan, 3 tanesini Uluç Bayraktar, 2’şer 

tanesini Recai Karagöz, Onur Bilgeatay, Ketche Hakan Kırvavaç, Andaç Haznedaroğlu, Mehmet Ada 

Öztekin yönetmiştir. Cem Yılmaz, Onur Saylak, Hilal Saral, Taylan Biraderler, Ezel Akay, Özcan Alper, 

Kıvanç Baruönü gibi ünlü ve popüler yönetmenlerin de birer filmleri havuzda yer almaktadır.  

Filmlerde yer alan oyunculara bakıldığında, tekrar eden isimler olarak Şenay Gürler, Nejat İşler, 

Funda Eryiğit, Kıvanç Tatlıtuğ, İlayda Akdoğan, Yılmaz Erdoğan, Ahsen Eroğlu, Çağatay Ulusoy, Fırat 

Tanış, Dilan Çiçek Deniz, Demet Özdemir, Şükrü Özyıldız gibi popüler dizi ve film oyuncuları öne 

çıkmaktadır.  

Ayrıca üretilen filmlerin senaryolarında uyarlamalara da rastlanmaktadır. Netflix, güvenli bir alan 

olarak, çok okunan kitap ve çok izlenen film uyarlamalarına da başvurmaktadır. Platformda yer alan Kin 

filmi, Güney Kore filmi olan Chronicles of Evil’ın uyarlamasıyken Aaah Belinda, aynı isimli 1986 

yapımı Atıf Yılmaz filminin uyarlamasıdır. Yolun Açık Olsun, Hakan Evrensel’in aynı adlı romanından 

uyarlamayken, İyi Adamın On Günü, Kötü Adamın On Günü, Meraklı Adamın On Günü üçlemesi, 

Mehmet Eroğlu’nun kitaplarından uyarlanmıştır. Merve Kült, Ceylan Naz Baycan’ın Merve Kült – Bir 

Çöküş ve Diriliş Öyküsü romanından uyarlamayken Sen Hiç Ateş Böceği Gördün mü?, Yılmaz 

Erdoğan’ın aynı isimli tiyatro oyunundan ve Aşıklar Bayramı da Kemal Varol’un aynı isimli 

romanından uyarlanmıştır. Netflix, popüler konulara ve türlere ağırlık vererek popüler kültürü takip 

eden genç izleyici kitlesini, hedef kitlesi olarak konumlandırmış; politikalarının belirlenmesinde genç 

izleyici kitlesinin takip ettikleri ve zevkleri önceliklendirilmiştir. 

 

 3.2. Netflix Orijinal Yapımı Türk Filmlerinin Temaları 

Netflix orijinal Türk yapımı olarak üretilen ilk film, 2020 yapımı Ozan Açıktan yönetmenliğinde 

çekilen Yarına Tek Bilet’tir. İlk orijinal yapımdan, 2024 yılı sonuna dek, toplam 33 orijinal Türk yapımı 

içerik üretilmiştir. Üretilen orijinal içeriklerin anlatılarında tekrarlanan ögelere ve kültürel bellekle 

kurulan ilişkiye bakmadan önce, her bir filmin mekân, zaman tercihlerine, tema ve tür bilgilerine 

bakılacaktır. Tablo 2’de yer alan söz konusu başlıklar aracılığıyla, Netflix’in orijinal yapım olarak 

ürettiği Türk filmlerinde tekrarlayan zaman, mekân, tema ve tür bilgilerine ulaşılarak bu bilgiler 

aracılığıyla geliştirdiği içerik politikasına dair fikir elde edilebilecektir: 

 

 



167 

 

Film Yılı 
Yer, 

Mekân 
Film Zamanı Tema Tür 

Yarına Tek Bilet 2020 

Tren, 

İstanbul-

İzmir arası 

2020, 14 saat 
İlişkiler, aşk, 

sevgi 
Romantik 

Dokuz Kere 

Leyla 
2020 

İstanbul, 

Köşk 
2020 

İlişkiler, evlilik, 

Lilith efsanesi, 

toplumsal 

cinsiyet, 

erkeklik 

Komedi 

Kâğıttan Hayatlar 2021 

İstanbul, 

Balat ve 

çevresi, 

Kâğıt 

deposu 

2021 

Şizofreni, sınıf 

farklılıkları, 

aile, geçmiş 

Dram 

Beni Çok Sev 2021 
Konya, 

Antalya 
2018 

Suç, ilişkiler, 

pişmanlık, aile, 

gerçeklik, 

cinayet 

Dram 

Kin 2021 

İstanbul, 

Emniyet 

Müdürlüğü 

2021 
Suç, geçmiş, 

travma, intikam 
Polisiye 

Sen Hiç Ateş 

Böceği Gördün 

mü? 

2021 İstanbul 
1950’li yıllar -

2000’ler 

Aile, toplumsal 

meseleler, 

ilişkiler, geçmiş, 

hafıza 

Komedi-Dram 

Azizler 2021 İstanbul 2021 

İlişkiler, 

bunalım, 

yalnızlık 

Absürt komedi 

Geçen Yaz 2021 Bodrum 1997 

Gençlik, 

ilişkiler, aşk, 

yazlık kültürü 

Romantik 

Cici 2022 
İç Anadolu, 

köy 

1980’li yıllar – 

2020 pandemi 

dönemi 

Aile, travma, 

hafıza, geçmiş, 

ilişkiler, 

pişmanlıklar 

Dram 

Ufo 2022 Adana 2022 

İlişkiler, aile, 

yarış, hırs, 

başarı 

Romantik 

Kal 2022 İstanbul 2022 
İlişkiler, aşk, 

ayrılık, geçmiş 
Romantik 

Özel Ders 2022 
İstanbul, 

Beyoğlu 
2022 İlişkiler, gençlik Romantik komedi 

Gönül 2022 
Doğu 

Anadolu 

Belirsiz, Göçebe 

Yaşam 

Aşk, ilişkiler, 

sınıf, Dom 

kültürü 

Komedi - Dram 

Aşkın Kıyameti 2022 

İstanbul, 

Muğla, 

Ankara 

2020’ler, 

pandemi 

dönemi 

İlişkiler, aşk, 

müzik, yoga, 

arayış 

Romantik komedi 

Aşk Taktikleri 2022 
İstanbul, 

Kapadokya 
2022 

İlişkiler, aşk, 

tesadüfler, oyun 
Romantik komedi 

Babamın Kemanı 2022 İstanbul 2022 

Aile, müzik, 

geçmiş, sınıf 

farklılıkları 

Dram 



168 

 

Sen Yaşamaya 

Bak 
2022 İstanbul 2022 

Aile, anne – 

çocuk ilişkisi, 

ilişkiler, ölüm 

Dram 

Yolun Açık 

Olsun 
2022 

Ankara, 

Muğla 
2022 

Şizofreni, 

askerlik, savaş, 

travma, geçmiş, 

aşk, psikoloji 

Dram 

Âşıklar Bayramı 2022 

Kırşehir, 

Elazığ, 

Erzurum, 

Kars 

2022 

Geçmiş, hafıza, 

yüzleşme, 

ilişkiler, müzik, 

hastalık 

Dram 

İyi Adamın On 

Günü 
2023 İstanbul 2023, 10 gün 

Suç, ilişkiler, 

geçmiş, ayin, sır 
Aksiyon 

Aşk Taktikleri 2 2023 İstanbul 2023 
Evlilik, aşk, 

ilişkiler, oyun 

Romantik komedi 

Boğa Boğa 2023 
Çanakkale, 

Assos 
2023 

Yatırım, para, 

geçmiş, cinayet, 

intikam, suç 

Gerilim 

Aah Belinda 2023 

İstanbul, 

Nişantaşı, 

Galata ve 

çevresi, 

Beylerbeyi 

2023 

Aile, sınıf 

farklılıkları, 

kültür, ilişkiler, 

oyunculuk 

sektörü 

Absürt komedi 

Merve Kült 2023 İstanbul 2023 

Gençlik, 

intikam, 

girişimcilik, aşk 

Komedi-Dram 

Kötü Adamın On 

Günü 
2023 İstanbul 2023, 10 gün 

Suç, ilişkiler, 

sır, geçmiş 
Aksiyon 

Sen İnandır 2023 
Çanakkale, 

Assos 
2023 

İlişkiler, geçmiş, 

aşk, oyun, başarı 
Romantik 

Do Not Disturb 2023 İstanbul 

2020’ler, 

pandemi 

dönemi – 1 gece 

Kimlik, aidiyet, 

varoluş, intihar, 

cinayet, bunalım 

Komedi-Dram 

İstanbul İçin Son 

Çağrı 
2023 New York 2023 

İlişkiler, evlilik, 

ayrılık, terapi, 

oyun 

Romantik 

Meraklı Adamın 

On Günü 
2024 

İstanbul, 

Balat 

2020’ler – 

pandemi, 10 gün 

Suç, ilişkiler, 

yazarlık, sır 
Aksiyon 

Kül 2024 
İstanbul, 

Balat 
2024 

Sır, yazarlık, 

cinayet, ilişkiler 
Romantik-Dram 

Sen Büyümeye 

Bak 
2024 İstanbul 2024 

Aile, baba – 

çocuk ilişkisi, 

ilişkiler, geçmiş, 

yas, alkol 

bağımlılığı 

Dram-Komedi 

Tam Bir 

Centilmen 
2024 İstanbul 2024 

İlişkiler, aşk, 

uyuşturucu, 

bağlılık, 

cinsellik 

Romantik-Dram 

Romantik Hırsız 2024 

Budapeşte, 

İstanbul, 

Prag 

2024 

Kültürel miras, 

soygun, 

İnterpol, suç 

Romantik 

 

Tablo 2: Netflix orijinal yapımı Türk filmlerinin temaları 



169 

 

Tabloda görüldüğü üzere, 2020 yılından 2024 yılı sonuna dek üretilen toplam 33 orijinal Türk 

yapımı içeriğin 23’ü İstanbul’da geçmektedir. İstanbul’da geçen filmlerde sıklıkla Balat, Beyoğlu ve 

Galata çevresi semt olarak seçilmiş ve tren, köşk gibi nostaljik mekanlara yer verilmiştir. Söz konusu 

bölgelerin seçilmiş olması, İstanbul’un tarihini ve kültürlerarası kimliğini oldukça iyi yansıtan ve turistik 

olarak da tanınan mekânlar olmasıyla ilişkilendirilebilir. İstanbul dışında geçen filmler arasından yazlık 

bölgelerde geçen filmler için Çanakkale-Assos bölgesi ve Muğla ve ilçeleri tercih edilmiştir. Hikâye 

gereği mekân olarak İç Anadolu ve Doğu Anadolu bölgesinde ve yurtdışında geçen filmler de 

bulunmaktadır. Antalya, Kars, Kapadokya gibi Türkiye’nin turistik ve kültürel miras açısından zengin 

bölgelerinden de faydalanıldığı görülmektedir. 

Yine tablodan okunabileceği üzere, filmlerin büyük bir çoğunluğu filmin çekildiği dönemin 

dinamiklerini yansıtmaktadır. Yalnızca Yarına Tek Bilet, Do Not Disturb filmlerinde ve İyi – Kötü – 

Meraklı Adamın On Günü üçlemesinde film zamanına dair net bir bilgi yer almakta; diğer filmler geniş 

bir zaman aralığını aktarmaktadır. Geçmiş üzerinden kurulan anlatıların sıklıkla kullanıldığı orijinal 

Türk yapımı filmlerde, flashback kullanımı da oldukça yaygın bir tekniktir. Cici, Aşkın Kıyameti, Do 

Not Disturb ve Meraklı Adamın On Günü filmlerinde de pandemi dönemine ilişkin açıkça referanslar 

bulunmaktadır. Bu filmler, pandemi döneminin izlerini taşıyan filmler olarak bir aktarım sağlayıcısı 

işlevi görmektedir. 

Tablo üzerinden filmlerin öne çıkan temalarına bakıldığında, en yüksek oranda ilişkiler, aşk, sevgi 

temasının, ikinci sırada ise geçmiş, hafıza temasının yer aldığını söylemek mümkündür. Tekrarlayan 

diğer temalar arasında sınıf ve kültür farklılıkları, suç ve intikam temalarının yer aldığı görülür. Temaya 

bağlı olarak türler de şekillenmekte ve doğru orantılı olarak en çok romantik, dram, romantik – dram, 

romantik komedi, komedi türlerinde filmler üretilmektedir. Farklı tür olarak 3 aksiyon, 2 absürt komedi, 

1 polisiye ve 1 gerilim filmi bulunmaktadır.  

Tüm bunların ışığında, Netflix’in Türkiye’ye özgü içerik üretim politikalarında, bir önceki 

başlıkta da bahsi geçen ve üretimleri ağırlıklı olarak gerçekleştiren yapım şirketlerinin ve film 

ekiplerinin geleneksel medyaya içerik üreten şirket ve ekipler olmasından hareketle, izleyici hedef 

kitlesini geleneksel medya dizi izleyicisinin oluşturduğu ve hedef kitlenin beklentisini karşılamak adına 

aşina olduğu yüzlerle, alışkanlık geliştirdiği hikâye biçimlerini tekrar etmeyi tercih ettiği söylenebilir. 

Türk dizilerinden alışkanlık geliştirilen aile, sevgili ve dostluk alt temalarını barındıran ilişkiler temasını 

kullanan, yine dinamiğine aşina olunan dram ve romantik türlerinin matematiği takip edilerek 

oluşturulan anlatılar, Netflix orijinal yapımı Türk filmleri için tercih edilmiştir. 



170 

 

Bahsi geçen ilişkileri filmler üzerinden yorumlayabilmek ve örneklemi oluşturan filmlerin 

seçilmesindeki nedenleri sıralayabilmek adına Netflix orijinal Türk yapımı olarak 2020-2024 yılları 

boyunca üretilmiş 33 uzun metrajlı filmin kısa içerik özetleri sıralanmıştır:   

Yarına Tek Bilet, Netflix orijinal yapımı ilk Türk filmidir. Drazen Kuljeni’in yönettiği, 2014 İsveç 

yapımı, Hur Man Stoppar Ett Bröllop filminden uyarlanmıştır. İzmir’e giden bir trende, aynı 

kompartımanda karşılaşan ve birlikte 14 saatlik bir yolculuk gerçekleştirecek olan Ali ve Leyla’nın 

hikâyesi aktarılmaktadır. Başta zıt bir iletişim kuran iki yabancı, ilerleyen saatlerde aynı düğüne 

katılmak için İzmir’e yolculuk ettiklerini öğrenirler ve birbirlerinin eski sevgililerinin evlendikleri 

gerçeğiyle yüzleşirler. Yolculuk boyunca, ilişkilere dair sohbet eden ve yakınlaşan ikili, filmin sonunda 

İzmir’e ulaşırlar ve düğüne gitmekten vazgeçerler. Epizodik bir anlatım dilini benimseyen filmde, müzik 

kullanımı ön plana çıkmaktadır. Tercih edilen müzikler hem yabancı hem de yerli müziklerdir. Don 

Cavalli, James Warburton & Arthur Gallon, Sophie Hunger, Didier Squiban & Yann Fanch Kemener 

gibi müzisyenlerin şarkılarının yanı sıra Büyük Ev Ablukada, Nil Karaibrahimgil, Sena Şener, Ümit 

Besen, Ercan Saatçi gibi Türk müzisyenlerin de şarkıları yer almıştır. Bu anlamda hem yerli hem yabancı 

izleyicinin ilgisi anlatının akışında tutulmuştur. Filmin anlatısında Türk alışkanlıklarına ve kurallarına 

yönelik birkaç olgu da öne çıkmaktadır. Trenin restoranında alkol sipariş ettiklerinde garson, alkolün 

tren yolculuklarında yasaklandığını açıklar. Bunun üzerine ikili Türk kahvesi ister. Garsonun Türk 

kahvesinin de bulunmadığını iletmesi ve yalnızca hazır kahve bulunduğunu söylemesi üzerine Leyla, 

Türk kahvesi olmamasını ciddi bir şekilde yargılar. Benzer şekilde, trenden inip dışarıda büfeden alkol 

aldıkları sahnede de, satıcı saat akşam 10’u geçtiği için satış yapamadığını ifade eder. Buna karşın 

ısrarlar üzerine satış gerçekleşir. Bu iki sahnedeki kurallar ve yasaklar, Türk yaşam biçimine aittir; bu 

anlamda karakterlerin durumu diyalogla açıklaması küresel izleyici için bir anlam bütünlüğü sağlama 

noktasında kolaylaştırıcıdır. Bu gibi sahneler, küresel pazarda ilgili ülkenin yaşam biçimine dair yargılar 

oluşturmaktadır. Anlatıda Cemal Süreya, Turgut Uyar gibi Türk şairlerin isimlerine ve şiirlerine yer 

vermek de yine Türk edebiyatına ve kültürüne ilişkin çıktı sunmaktadır.  

Dokuz Kere Leyla, Tayfun Türkili’nin Dokuz Canlı adlı oyunundan ilhamla, Ezel Akay tarafından 

yazılıp yönetilen Netflix orijinal yapımı Türk filmidir. Ezel Akay, filmin masalsı anlatısını desteklemek 

için filmin künyesinde “Anlatan: Ezop” tabirini kullanmayı tercih etmiştir. Lilith efsanesini anlatan film, 

finaldeki cinayet sahnesiyle açılmaktadır. Anlatıyı bir dış ses aracılığıyla girişte özetleyen filmde, Leyla, 

Âdem ve Nergis arasındaki ilişki üçgeni aktarılmaktadır. Leyla ve Âdem Evliyaoğlu çifti, evlilik 

terapisti Nergis’e başvururlar. Öte yandan Âdem ve Nergis’in bir ilişkisi de vardır ve Nergis, Âdem’in 

eşi Leyla’dan ayrılmasını istemektedir. Âdem ise kendisinden ayrılmayı kabul etmeyen Leyla’dan 

“kurtulmanın” tek yolu olarak onu öldürmeyi düşünür. Dokuz kere, farklı yollarla, Leyla’yı öldürmeyi 

dener fakat başarısız olur. Bir arkeolog ve aynı zamanda koleksiyoner olan Âdem’in evinde muhafaza 



171 

 

ettiği çok sayıda tablo, filmlerdeki sahnelerle referans kurularak kadrajda yerini alır. Örneğin, Pieter 

Brueghel’in Ölümün Zaferi isimli tablosu, filmin girişinde de yer alan finaldeki kaotik sahneyi 

yansıtması açısından seçilmiştir ve ayrıntı planlarla tablodan detaylar izleyiciye sunulmuştur. Yine 

Nergis’in terapi odasında yer alan Elisabetta Sirani’nin Timoclea Kills the Captain of Alexander the 

Great isimli tablosu, kadın – erkek ilişkilerine dair Nergis’in duruşunu yansıtan bir tablodur. Filmde 

daha pek çok eser, anlatıyı destekleyecek şekilde yer almıştır. Anlatının merkezine yerleşen Lilith’in el 

yazması, filmin temellendiği efsaneyi desteklemektedir. Filmde Fırat Tanış’ın canlandırdığı 

koleksiyoner -Fırat Tanış bir başka Netflix orijinal yapımı olan Romantik Hırsız filminde de yine 

koleksiyoneri canlandırmıştır- Mahdun’un peşine düştüğü Lilith el yazması, tüm ilişkileri tek bir 

noktada birleştirir ve filmi finale taşır. Filmin anlatısındaki bir diğer unsur, Âdem’in travmasından yola 

çıkılarak eklenen ara sahnelerdir. Âdem bir yandan eşini öldürmeye çalışırken bir yandan her ölü veya 

baygın kişi gördüğünde tetiklenmektedir. Bu tetiklenme hali filmde, Âdem’in beyaz bir fonda diğer 

benlikleriyle karşılaştığı müzikal bir anlatı şeklinde sunulmaktadır. Müzikal sahnelerinde kadın erkek 

ilişkilerine yönelik kullanılan söylemler toplumsal cinsiyet üzerinden tartışma açılabilecek bir alan 

sunmaktadır. Filmin anlatısının temellendiği Lilith efsanesi, filmde sıklıkla kullanılan tablolar, komedi 

unsuru olarak yer alan sanat ögeleri -soygun esnasında Mahdun’un Donald Trump maskesi kullanması 

gibi-, bilindik şarkıların anlatıya göre uyarlanması -Cem Karaca’nın Bu Son Olsun şarkısı gibi- kültürel 

kodlara örnek olarak verilebilir. 

Kâğıttan Hayatlar, “sokakta kimsesiz büyüyen bütün çocuklara ithafen” ibaresi ile açılan Netflix 

orijinal Türk yapımı filmdir. Kâğıt toplayıcısı Mehmet ve arkadaşlarının hikâyesini anlatan film, 

İstanbul’un gökdelenlerinin ve şehir ışıklarının göründüğü bir drone görüntüsü ile başlar. Kamera lüks 

bir mekânın önüne gelen marka bir arabayı takip eder. Vale, aracı alıp şehrin ara sokaklarına girdiğinde 

ise bambaşka bir İstanbul tablosu izleyiciyi karşılar. Şehrin her iki uç yaşam biçimini de henüz filmin 

girişinde izleyiciye sunan film, hiyerarşi, sınıf, kültür gibi kavramlar çevresinde gezineceğinin ipuçlarını 

daha baştan vermiştir. Mehmet, hasta olduğu için kâğıt toplamaya çıkmak yerine depoda kâğıt toplayan 

çocukların çuvallarını tartarak kâğıtların satış işleri ile uğraşmaktadır. Böbrek nakli olması gerektiği için 

para biriktiren Mehmet, Balat’ta, yıkık dökük bir evde yaşamaktadır. Filmdeki Balat görüntüsü -pek çok 

Netflix orijinal yapım filminde olduğu gibi- apartmanlar arası çamaşırların asılı olduğu, sokakta 

kadınların yün çırptığı, çocukların top oynadığı, artık olmayan fakat tipikleşmiş Balat algısı üzerinden 

sunulmuştur. Mehmet’in, arkadaşı Gonzi’nin çuvalından çıkan ve üvey babası onu dövdüğü için 

annesinin kendisini çuvala koyduğunu söyleyen Ali ile kurduğu ilişki, filmin merkezinde yer almaktadır. 

İzleyici, hikâye boyunca Ali’nin mutlu olması için her şeyi yapan Mehmet’in aslında şizofreni 

yaşadığını, Ali’nin kendi çocukluğu olduğunu filmin finalinde öğrenmektedir. Filmin temellendiği bu 

dramatik anlatı, çocuklarını terk eden anneler üzerinden pek çok yoruma yer verdiği ve sorunu her 



172 

 

zaman anneye, kadın olana yüklediği için eleştirilmiştir. Hikâyenin Umut Evirgen’in filmi Ben Bir 

Denizim ile taşıdığı benzerliklere yönelik de birtakım iddialar bulunmaktadır22. Tüm bunların yanı sıra 

filmde, İstanbul’a yönelik pek çok kültürel kod da yer almaktadır. İstanbul’un terasları, duvarları, 

sokakları filmde yan hikâyenin bir karakteri olarak var olur. Filmin müzikleri, dramatik anlatıyı 

kuvvetlendirecek şekilde seçilmiştir. Müslüm Gürses’ten İtirazım Var, Neşet Ertaş’tan Ah Yalan Dünya, 

Selda Bağcan’dan Ağlama Anne gibi arabesk müziklerin yanı sıra, Gazapizm’den Çöplük, Adamlar’dan 

Koca Yaşlı Şişko Dünya gibi filmin ritminin arttığı yerlerde sahneleri destekleyen şarkılar da tercih 

edilmiştir. Filmdeki hamam sahnesinde hem mekân, atmosfer ve oyun havası müziği; doğum günü 

sahnesinde teras, müzisyenler ve Romanların marş olarak da kabul ettiği Djelem Djelem şarkısının 

söylenmesi yine mekân ve müzik olarak filmin kültürel aktarımları arasında sayılabilir. Film, şehri, 

mekânı ve müziği birer araç olarak kullanarak Türk kültürüne ilişkin bir algı yaratmış; söylemini sınıf 

farklılıkları üzerinden kurmuştur. 

Beni Çok Sev, Konya Kapalı Cezaevi’nde mahkûm olan Musa Solak’ın ve infaz memuru Sedat 

Yücel’in hikâyesini anlatan Netflix orijinal yapımı Türk filmidir. On dört yıldır mahkûm olan Musa, 

tahliyesine üç yıl kala, bir günlüğüne kızını görmek için izin kullanacaktır ve izinde ona koruma infaz 

memuru Sedat eşlik eder. Musa, yıllar önce kızı küçükken, cinayet işlediği için hapse girmiştir ve 

sonrasında kızını hiç görememiştir. Musa ve Sedat’ın hikâyeleri paralel bir şekilde kurgulanmıştır. 

Sedat, emekliliğini istemiş olmasına rağmen gelen bu görevi son bir görev olarak kabul etmiştir. 

Konya’dan Antalya’ya Musa ile yolculuk yaparlar. Filmin kurgusunda ise zamansal bir paralellik tercih 

edilmiştir. Bir yandan Musa ve Sedat’ın yolculukları ile Antalya’da olanlar aktarılırken öte yandan 

Sedat’ın açılan soruşturma kapsamında sorgulanma süreci anlatılmaktadır. Antalya’nın yoksul bir 

semtine gittiklerinde, sokaklara girer girmez alt kültür ögeleri ile izleyiciye bir aktarım sağlanmaktadır. 

Kahvehane ve kahvehane önünde çalan Ali’yi Gördüm Ali’yi türküsü daha ilk girişte mahallenin 

kültürüne dair ipuçları sunmaktadır. Musa ve Sedat’ı, Musa’nın eskiden sevdiği ve cinayeti de onu 

kurtarmak için işlediği Nuriye, alzheimer annesi ve kızı karşılar. Evin prodüksiyon tasarımında 

kullanılan her öge de ait oldukları sınıfa dair ipuçları sunmaktadır. Musa, bütün gece boyunca yıllardır 

göremediği kızıyla vakit geçirdiğini düşünürken annesinden kızı Yonca’nın vefat ettiğini öğrenir ve 

Nuriye’nin kurduğu oyun böylece ortaya çıkar. Nuriye, Musa bir yanlış yapmasın ve tahliye olabilsin 

diye her şeyi organize etmiş; uyuşturucudan ölen kızı Yonca’ya dair her şeyi gizleyerek Yonca’nın 

yerine bir başka arkadaşının kızı Leyla’yı koymuştur. Musa, tüm bu oyun içerisinde kandırıldığını 

anladığında, Sedat’la cezaevine dönmeyi reddeder. Sedat, başta engel olmak istese de, sorgu 

sahnelerinden de anladığımız gibi kendi kızıyla ilişkisini zihninde taşıyarak Musa ile yoğun bir empati 

                                                           
22 Çalıntı iddiası: https://t24.com.tr/foto-haber/cagatay-ulusoy-un-basrolunde-oldugu-netflix-filmi-kagittan-hayatlar-

in-calinti-oldugu-iddia-edildi,11531 

(Erişim Tarihi: 28.01.2025). 

https://t24.com.tr/foto-haber/cagatay-ulusoy-un-basrolunde-oldugu-netflix-filmi-kagittan-hayatlar-in-calinti-oldugu-iddia-edildi,11531
https://t24.com.tr/foto-haber/cagatay-ulusoy-un-basrolunde-oldugu-netflix-filmi-kagittan-hayatlar-in-calinti-oldugu-iddia-edildi,11531


173 

 

içerisine girer ve ona silahını verir. Finalde Musa, bir katliam gerçekleştirir; Sedat ise başta Nuriye’yle 

emeklilik ikramiyesi yanmasın diye ağız birliği yapıp sorunsuz bir sorgulama geçirse de, akabinde itiraf 

eder. Film, hikâyenin merkezine Musa’nın kızı ile olan ilişkisini yerleştirirken aynı zamanda kadın 

cinayetleri, şiddet olayları, uyuşturucu sorunları gibi toplumsal meselelere de yer vermektedir. Beni Çok 

Sev, paralel kurgu tekniğini kullanarak sağladığı ters köşe etkisi ile izleyiciyi hikâyenin içinde tutarken, 

mekânlar, müzikler, dekorlar ve kurulan mahalle ilişkileri ile bir alt kültür tablosu çizmektedir. Filmin 

jeneriğinde de bu tabloyu desteklemek için mahallede çekilmiş siyah beyaz fotoğraflara yer verilir.  

Kin, Woon-hak Baek’in yönetmenliğinde çekilen Kore yapımı Chronicles of Evil filminden 

uyarlanan Netflix orijinal yapımı Türk polisiye filmidir. Film, alt sınıf bir mahallede açılır. Polisler bir 

adamı kahvehanedeki insanları zehirleyerek öldürdüğü gerekçesiyle tutuklamak için evinden çıkarırken 

küçük oğlunun babasının peşinden bağırdığı görülür. Filmin finaline ilişkin bir bağlantı sahnesi olarak 

yer alan bu giriş sahnesinin ardından, Emniyet Müdürlüğü’nün düzenlediği ödül törenine geçilir. Harun 

Çeliktan, en başarılı polis ödülünü alır. Harun, ekibiyle bir meyhanede kutlama yapar. Müzikleriyle, 

mezeleriyle bir meyhane kültürü aktarımı gerçekleşir. Harun, kutlama sonrası taksiye biner ve taksici 

tarafından uğradığı saldırı sonucu taksiciyi öldürür. Harun, taksiciyi öldürdükten sonra tüm parmak 

izlerini temizleyerek olay yerinden ayrılsa da ertesi gün emniyet binasının karşısındaki inşaatın vincine 

taksicinin cesedinin asılı olduğunu öğrendiğinde meselenin doğrudan kendisiyle ilgili olduğunu anlar. 

Hikâye boyunca, Harun’un ekibinin en genç asistanı olan Tuncay’ın, hem takside Harun’un kravat 

iğnesini bulması hem de Harun’un kamera görüntülerinin olduğu flash belleği aldığını görmesi gibi 

durumlar üzerine izleyicinin dikkati Tuncay’a çevrilir. Aynı zamanda Harun’un oğluna ders de veren 

Tuncay’ın, en başından beri tüm bu olayları planladığı öğrenilir. Tuncay, filmin girişinde babası Harun 

tarafından tutuklanan çocuktur. Suçsuz yere tutuklanan babası için kız kardeşi ile beraber bir intikam 

planı yapmışlardır. Finalde, babasının tutuklanması sürecinde yer almış herkesi öldürerek intikam 

planını tamamlayan Tuncay, oğlunun önünde Harun’un tutuklandığını gördükten ve kendi yaşadığı şeyi 

Harun’a ve Harun’un oğluna yaşattıktan sonra intihar eder. Tüm bu olayların en temelinde sınıf farkı ve 

sınıf hiyerarşisi yatmaktadır. Filmin adı da sınıf kinini temsil etmektedir. Filmde, sınıflar arası kültür 

farkı, uyuşturucu, dövme ve suç ögeleri üzerinden aktarılmıştır. Çoğunluğu emniyette ve operasyonda 

geçen hikâyenin, uyarlama olmasının da bir katkısıyla, daha evrensel kodlara sahip olduğu söylenebilir. 

Fakat bu noktada, hikâyede işleyişe aykırı olabilecek -suçlunun sorgu esnasında kendisini dışarıdan 

duyan polislerden sesi kapatmasını istemesi ve baş komiserin de bunu uygulaması gibi- ve mantık 

hatasına yol açan birtakım durumlar barındırdığı da belirtilmelidir. 

Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü?, Yılmaz Erdoğan’ın 1999 yılında sahnelenmeye başlayan aynı 

isimli tiyatro oyunun uyarlamasıdır. Filmin başkarakteri Gülseren’in bir youtuber tarafından videoya 

alınmasıyla başlayan film, Gülseren’in fotoğraf albümünün sayfalarını çevirerek kendi hayat hikâyesini 



174 

 

anlatmasıyla devam eder. 1950’li yıllarda bir konakta doğduğu andan başlayan Gülseren’in hikâyesi, o 

anlattıkça izleyiciye sunulur. Filmde 1950’li yılların sağ – sol ikiliği, Gülseren’in dayısı ve amcası 

üzerinden izleyiciye aktarılmıştır. Halk Partili babası Nazif, annesi İclal Hanım, komünist amcası 

Hazım, dindar dayısı Kürşat ve halası İzzet ile aynı konakta yaşayan Gülseren’in anlatımı, paralel 

kurguyla verilen flashback görüntülerin üzerine dış sesle devam eder. Sokakta boydan boya yer alan, 

iplerle yolun bir ucundan diğer ucuna asılan Lüküs Hayat, Hudutların Kanunu gibi film afişleri 

aracılığıyla zaman geçişleri aksettirilmektedir. Dönemin siyaset gündemi, radyodan dinlenen haberlerle 

izleyiciye aktarılmaktadır. Celal Bayar’ın seyahatinden, Nazım Hikmet’in şiirlerinden, duvarlardaki 

devrim afişlerinden, yürüyüşlerde atılan sloganlardan dönemin siyasi ve sosyal atmosferinin iç içe 

geçmişliği okunabilir. Gülseren, lisede okuldan atılmasından, istemeye gelen insanları nasıl 

kaçırdığından, içine cin kaçtığı düşünüldüğü için hocaya götürüldüğünden, babasının ölümünden söz 

ederek 1970’li yıllara kadar gelir. Yaşadıkları mahallenin, konağın dönüşümü, sokak ortasında 

insanların öldürülmesi, amcasının kitapları bahçeye gömmesi gibi pek çok çalkantılı olayın ardından 

Gülseren evliliğini ve ayrılığını anlatır. 2000’lere geldiklerinde konağı otele çevirmek durumunda 

kaldıklarından söz eder. Şehrin yeni halinin tam ortasında bir yabancı gibi kalan konak, yanı başında 

açılan otoparkın mafyatik sahipleri, karşısında açılan barın alkol içen ve sokağa taşan gençleri arasında 

ayakta kalmaya çalışır. Gülseren, üstün zekâsı ve ateş böcekleri ile kurduğu ilişkiyle yalnızca babası ve 

Dündar tarafından anlaşılabilmiş; geri kalan herkes ve elbette toplum tarafından da dışlanmıştır. Film, 

1950’li yıllardan 2000’lere dek Türk siyasi ve toplumsal kültürüne dair pek çok öge barındırmakla 

beraber, yaşanan kültürel dönüşümü de oldukça net bir şekilde somutlaştırmaktadır.  

Azizler, bir depresyon hali içerisinde bulunan Aziz’in kendisiyle ve çevresiyle kurduğu ilişkilere 

odaklanan Netflix orijinal yapımı Türk filmidir. Film, kız arkadaşı Burcu’ya yapacağı ayrılık 

konuşmasının hazırlığını yapan Aziz’in görüntüsüyle açılır. Kafede Burcu’yla buluştuğunda, 

hazırlığının aksine bir türlü konuya giremez ve akabinde Burcu, Aziz’in kolyesinin nerede olduğunu 

sorup cevap alamadığında filmin sonuna dek takılı kalır: “Hiç çıkarmicam dedin e kolye nerede?” 

Böylece, filmin absürt komedi tarzı daha ilk sahneden başlamış olur. Aziz, iş arkadaşı Erbil, patronu 

Alp, yeğeni Caner ile kurduğu ilişkiler arasında savrulup durur film boyunca. Erbil’in vefat eden eşinin 

buzdolabında asılı olan fotoğrafı ile konuşmasına karşılık fotoğrafın Erbil’e yanıt vermesi filmin 

absürtlüğünü yansıtan bir diğer durumdur. Aziz gibi Erbil ve Alp de bir tür bunalım içerisindedir. Alp, 

yalnızlığından bunalsa da herkese çok sosyal olduğunu ve çevresinde bir sürü insan olduğunu yansıttığı 

için sosyal görünmekte, esasında parayla çevresine insan toplamaktadır. Caner ise yaşının çok ötesinde 

bir performansla, annesini, babasını ve dayısı Aziz’i adeta dize getirmektedir. Aziz’in Caner’den 

kaçarak Alp’in evinde kalması ve kız arkadaşıyla kalacağını söylediği Alp’in kamerayla Aziz’i izlemesi 

sonucu tek başına kaldığını öğrenerek onun evdeki hallerini videoya alması Aziz’i ünlü etmiştir. Finalde 



175 

 

Erbil’in intiharı sonrası evini Aziz’e bırakması, filmin temellendiği yalnızlık, yersizyurtsuzluk, 

aidiyetsizlik temalarını birbirine bağlamaktadır. Öte yandan Caner’in doktora götürüldüğünde aldığı 

popüler kültüre fazla maruz kalmasına bağlı sahte bilgelik geliştirdiği teşhisi, bugünün yalnızlığını, 

yersizyurtsuzluğunu, aidiyetsizliğini karşılayan bir açıklama gibi yerleşmektedir filmin anlatısına. 

Finalde, Aziz, Erbil’in evinde bulduğu kolyeyi kafede takılı kalan Burcu’ya götürdüğünde bir düğümü 

çözer, öte yandan popüler kültürü temsilen bir sürü insan, kafenin camlarına yapışmış vaziyette çoktan 

internete düşen dans videolarıyla fenomen hale gelen Aziz’i seyretmektedir. Film, popüler kültürün 

yarattığı bunalımlara popüler kültürle yanıt veren bir finalle sonlanmaktadır. 

Geçen Yaz, 1997 yılında Bodrum’da geçen bir yaz tatili boyunca, ergenliğe yeni girmiş Deniz’in 

kurduğu ilişkileri konu alan Netflix orijinal yapımı Türk filmidir. Deniz, ablası Ebru’nun arkadaşı 

Aslı’dan hoşlanmaktadır. Aslı, Deniz’in çok büyümüş olduğunu birkaç kez dile getirerek kendi arkadaş 

gruplarına Deniz’i de dâhil eder. Deniz tüm yaz boyu Aslı’dan hoşlanır ama dile getiremez. Yazlık 

kültürü, bu deneyimi yaşamış kimseler için ortak kodlar ve duygu durumları barındıran bir kültür olarak 

tanımlanabilir. Yaz aşkları, yazlık arkadaşları gibi belirli bir döneme ait olan ilişkileri karşılayan tabirler 

de bu kültüre aittir. Deniz’in Aslı’ya yönelik duyguları da filmin finalinde, yaz tatilinin bitişiyle kendi 

içerisinde bir sona kavuşur. Film boyunca kurulan arkadaşlık ilişkileri, müzikli mekânlarda geçirilen 

vakitler, kumsalda ve havuzda oynanan oyunlar, geçmiş anlatısıyla da birleştiğinde nostaljik bir 

atmosferi doğrudan yansıtmaktadır. Radyodan istek parçaların istendiği, atari salonlarının olduğu, solo 

testin bir zaman geçirme aktivitesi olarak yer aldığı bir dönemde geçen film, nostalji duygusunu kültürel 

alışkanlıklarla birleştirerek sunmaktadır. Film, Netflix orijinal yapımı Türk filmleri içerisinde tekrar 

etmeyen oyuncu kadrosuyla ayrı bir yerde durmaktadır.  

Cici, 1980’li yıllardan 2020’lere dek bir köy evi çevresinde bir ailenin yaşantısını anlatan Netflix 

orijinal yapımı Türk filmidir. Eski tip köy evi, filmin bir karakteri olarak da anlatıda yer aldığından, tüm 

detaylarıyla izleyiciye aksettirilir. Evin hem 1980’li yıllardaki hem de 2020’li yıllardaki hali, eski – 

modern ikiliği üzerinden yapılacak okumalara alan açmaktadır. Tüplü televizyon, televizyonda siyah 

beyaz TRT görüntüsü, duvarda asılı Türkiye haritası, nazar boncuğu, tespih, soba, eski model kamera, 

eski radyo, imbik gibi dekor ögeleri, çapraz bir kurguyla evin yeni halindeki modern ve İkea tipi 

dekorlarla kesiştiğinde kültürel dönüşümü gözler önüne sermektedir. Bekir, biri kız ikisi erkek üç 

çocuğuyla ve eşiyle bu köy evinde yaşamaktadır. Kamerayla videolar kaydeder, kendisi dışında kimse 

kameraya dokunamamaktadır. Ayağında Kundura türküsünü söylerken dinlediği yetim çoban Cemil’i 

çobanlık yapması için Bekir’e bırakırlar. Kızı Saliha ile Bekir arasındaki muhabbet ilerlediğinde oğlu 

Kadir, Cemil’le uğraşmaya başlar. Cemil’in canını sıktığını gören oğluna bir ders vermek amacıyla, 

Kadir’i hortumla ıslatırken videoya alan Bekir, o akşam hasta olan oğluna kıyamadığı için öfkelenen eşi 

Havva’nın camı açık bırakmasıyla zatürre olur. O günden sonra kötüleşen ve hayatını kaybeden Bekir’in 



176 

 

ardından zaman atlamasıyla, yıllar sonra Kadir’in yönetmen olduğu ve film çektiği döneme geçiş yapılır. 

Kadir, kendisine kamera ile oynama izni vermeyen babasının aksine yönetmen olmuş; babasının ona 

yaşattığı travmaları filme almaktadır. Alzheimer olan annesi Havva’yı da filmde oynatmak ister fakat 

bu durum Havva’nın kötüleşmesine yol açar. Finalde, artık Kadir’in modern stilde dekore ettiği evde 

tüm aile buluşur. Evin satılmasıyla ilgili görüşürlerken, babalarının ölümüne yol açan kişinin anneleri 

olduğunu öğrenen çocuklar ne yapacaklarını bilemezler. Film, geçmiş ve bugün arasında kurduğu 

ilişkide, alzheimer annenin varlığıyla hafızaya, Kadir’in ruh haliyle travmalara ve evin dönüşümüyle 

kültürel bir bozuma ve bellek yitimine ilişkin açtığı okuma alanıyla kuvvetli bir anlatıya sahiptir. 

Ufo, Adana’da geçen ve yağ fabrikası sahibinin kızı Deniz ile motor yarışçısı Ese’nin ilişkisini ve 

birbirlerine verdikleri desteği anlatan Netflix orijinal yapımı Türk filmidir. Ese, Kartal Motor 

bünyesinde motor tamir eden aile tarafından evlat edinilmiştir. Girdikleri borçların altından 

kalkamayınca motor yarışlarına katılarak kazanç elde eden aile için tek çıkış yolu büyük yarışı Ese’nin 

kazanmasıdır. Deniz, Ese’yle tanıştığı ilk andan itibaren onu destekler; Ese de Deniz’i müzik sınavlarına 

girmesi yönünde teşvik eder. Film başından sonuna bir kültür çatışması aktarmaktadır. Deniz’in ailesi, 

Ese’nin içerisinde bulunduğu alt kültürü tasvip etmese de Deniz samimi ve güvenilir bulduğu Ese ve 

çevresiyle ilişki kurmaya devam eder. Film, Ese’nin motorla yaptığı antrenmanları videoya alan 

arkadaşının arabasında açılır. Arabada, daha sonra evde ve dükkânda da görülecek pek çok yerli öge 

gibi nazar boncuğu, besmele yazısı gibi kültürel ögeler yer almaktadır. Yerli ve yöresel müziklerin de 

sıklıkla kullanıldığı filmde, rap müzik öne çıkmaktadır. Uyuşturucu, horoz dövüşü, mangal, bağlama 

gibi alt sınıfa özgü yaşam biçimleri ve kültürel ögelerin yanında sadece Adana’ya özgü kültürel kodlar 

da sıklıkla kullanılmıştır. Dürüm, bici bici, içli köfte gibi Adana gastronomisine özgü tatlar, Adana 

şivesi, Adana Demirspor maçı ve taraftarları, Taş Köprü gibi yerli kodlardan faydalanılmıştır. Ese ve 

Deniz arasında kurulan alt ve üst kültür ilişkisi yapıcı bir ilişki olsa da çevrelerindeki insanlar bu konuda 

zorluk yaşamaktadırlar. Filmin adının Ufo olması, bir yandan Ese’nin motorunun adı öte yandan 

Deniz’in kurtarıcı olarak gördüğü ve beklediği varlıkları temsil ederken Ese ve Deniz arasındaki yapıcı 

ilişkiyi de karşılamaktadır. Filmin yerel kültürel kodlara bu denli yer vermesi, yerli izleyici için aşinalık 

duygusunu, yabancı izleyici için ise merak duygusunu uyandırması beklenen bir politikanın neticesi 

olarak yorumlanabilir. 

Kal, paralel bir zaman kurgusuyla Defne ve Semih’in ilişkisini ve ayrılıklarını; ayrılık sonrası 

Semih’in içerisinde bulunduğu depresyon sürecini anlatmaktadır. Semih’in partide çalan bir müzik 

aletinden duyduğu tınıyla, evin duvarındaki çizimlerle, dövmelerle, gittikleri mekânlarla sürekli bir 

hatırlama etkisi içerisinde olması; hafızanın mekânla, müzikle, kokuyla ilişkisine dair çıktılar 

sunmaktadır. Semih’in çıplak bir şekilde sokağa çöp atmaya çıkması, uçaktayken uçağı düşürme şakası 

yapması, çiçekçi kapalı olduğu için odaya bir sürü kıvırcık yığması gibi absürt ve mantık hatası da içeren 



177 

 

durumlar filmde sıklıkla çılgınlık ve gariplik vurgusuyla yer almaktadır. İlişkileri sürerken Defne’nin 

daha ciddi, sakin ve gelecek planlarıyla şekillendirdiği bir ilişki beklentisine karşılık veremeyen Semih, 

uzunca bir süre ayrılığın depresyonunu yaşar. Bu süreçte kurduğu her ilişki, fazlaca Avrupai bir üslup 

taşımaktadır. Yerel ve kültürel kodlardan, alışkanlıklardan ve tanıdık insan ilişkilerinden uzak bir 

anlatıyı takip eden filmde, yıllar sonra tekrar karşılaşan ikilinin, Semih’in yeni yaptırdığı bir dövme 

üzerinden hatırlamaya dair kurdukları sohbet, filmin hafıza üzerine temellenen anlatısını 

desteklemektedir. 

Özel Ders, gençlere “imaj maker” olarak kendilerini daha iyi hissedecekleri bir tarz sunan Azra 

ile yeni öğrencisi Hande’nin hikâyesini anlatan Netflix orijinal yapımı Türk filmidir. Hande, rektör 

teyzesiyle yaşayan edebiyata meraklı bir genç olarak yaşından oldukça büyük davranmaktadır ve tarz 

olarak da kendi yaşının çok üzerinde bir tarza sahiptir. Azra’nın yalnızca referans aracılığıyla tanışılan 

ve kişileri kendilerini daha özgüvenli hissettikleri bir moda yükselten biri olduğunu tesadüf eseri 

öğrenen Hande, teyzesine şikâyet etmek şartını öne sürerek Azra’yla tanışır ve kendisine yardımcı 

olmasını sağlar. Her bir aile için kendine başka bir kimlik belirleyen Azra, Hande’nin teyzesine kendisini 

oyunculuk hocası olarak tanıtır. Azra’nın apartmanına yeni taşınan Burak’la kurduğu ilişki ile Hande’ye 

öğrettiği kadın – erkek ilişkilerine dair dersler, paralel olarak yaşanır. Bir yandan Hande, üniversitenin 

popüler çocuğu Utku’nun kendini fark etmesi için Azra’dan ders alırken, Azra kendi ilişkisinde aynı 

dersleri uygulayamamaktadır. Sonraları Azra’nın, Burak’ın kardeşinin de hocası olduğu ortaya çıkınca 

araları bozulsa da öğrencilerinden birinin Utku tarafından elinde olan çıplak fotoğrafları aracılığıyla 

tehdit edilmesi ve Hande’nin de Utku’yla birlikte olması sebebiyle Azra ve Burak bir araya gelerek 

Utku’yu polislerin yakalamasını sağlarlar. Filmde kullanılan evlerin İkea tipi dekorları, ev partisi 

sahneleri ve kurulan ilişkiler yerel kültürün dışında tarza sahip olan ögelerdir. Filmde Türkçe şarkılar 

kullanılsa da sahneler arasında bir müzikal filme aitmişçesine yer alan şarkılı dans sahneleri tüm 

anlatının içerisinde alakasız kalmaktadır. Filmde yer alan Beyoğlu’ndaki kafe, Netflix orijinal Türk 

yapımı filmlerin çekimlerinde sıklıkla kullanılmaktadır.  

Gönül, “Tanrı insanları yarattı, baktı; çok mutsuzlar, onlara Domları gönderdi. Konup göçtüler, 

çalıp söylediler; bir gönüle düşmek için.” yazısıyla açılan ve göçebe bir yaşam sürdüren Domları konu 

alan Netflix orijinal yapımı Türk filmidir. Girişteki yazının hemen ardından Piroz’un ezgileri, genel 

görüntüde yerleştikleri bölgedeki çadırların ve hayvanların görüntülerine eşlik eder: “Na nigi nigi na 

nigi na na”. Sevdiği kadın Dilo’nun peşine düşen babası Mirze’nin hikâyesi ile Sümbül’ün peşine düşen 

Piroz’un hikâyesi birbirini besleyerek anlatı boyunca paralel bir şekilde süregider. Piroz, abisi ve 

kardeşiyle bir düğüne müzisyenlik yapmaya gittiğinde Sümbül ile tanışır. Evdeki duvar halıları, 

düğünde oynanan halaylar, çalınan müzik aletleri her biri bir çingene grubu olarak tanımlanan Domların 

ve yerleşik hayat olarak seçtikleri Türkiye’nin kültürel ögelerini taşımaktadır. Sümbül’ün “temiz 



178 

 

çıkmadığı” gerekçesiyle öldürülmesi için babasına ve abisine geri getirildiğini duyan Piroz, babasını ve 

abisini ikna eder ve istemeye giderler. İsteme töreninde müzikli bir konuşma ile dertlerini anlatmaları 

ayine yakın bir ortam yaratır. Konuştukları şive, kılık kıyafetleri, aksesuarları, keklik dövüşü, düğün, 

isteme gibi törenlerin tümü kültürel izler taşımaktadır. Piroz, Sümbül’ü babasının kilitlediği ahırdan 

kaçırmak için türlü oyunlara başvururken babaları Mirze’ye de bir kukla verir, hasta olduğu için uzakta 

durması gerektiğini söyleyerek onun Dilo olduğuna inandırırlar. Finalde Mirze, Piroz ve Sümbül’ün 

mutluluğu için kendini feda eder ve kendi dillerinde söyledikleri bir şarkı ile Mirze’ye veda ederler. 

Film, Türkiye’de yaşam sürdüren çingene grupları olarak bilinen Rom, Dom ve Lom topluluklarından 

Domların yaşam biçimini ve kültürlerini aksettirmektedir. Göçebe bir topluluk olarak yaşamlarını 

sürdürdüklerinden farklı pek çok kültürden etkilenerek ve pek çok kültürü etkileyerek yolculuklarına 

devam eden Domlar’ı ele alan film, yerli izleyici için daha az olmakla birlikte hem yerli hem yabancı 

izleyici için doğrudan anlaşılması zor birtakım kültürel kodlara sahiptir. Bu anlamda merak ve araştırma 

duygusunu uyandıran filmin anlatısı, ilgi çekici bir üsluba sahiptir. 

Aşkın Kıyameti, reklam ve ilan bürosu olan Fırat’ın iflas etmesi sonrasında arkadaşının önerisiyle 

yoga kampına gitmesini ve orada tanıştığı Lidya ve Yusuf’la beraber çıktığı yolculuğu anlatmaktadır. 

Marmaris, Köyceğiz, Dalaman şeklinde izledikleri rota boyunca manzara görüntüleri drone çekimleri 

ile sunularak turistik bir izlek de sunulmaktadır. Yoga kampında, yoga felsefesi, meditasyon, mantra, 

kirtan, inziva gibi Budizme özgü kavramlar ve bungalov gibi Asya tipi konaklama kültürüne dair ögeler 

barındıran film, yerel kültürel kodların etkileşimlerle dönüştüğü yeni formlara ilişkin bir kültürel okuma 

alanı açmaktadır. Lidya ve Yusuf, farklı organizasyonlarda şarkı söyleyerek geçinirken Fırat da onların 

müzik grubuna dâhil olur ve yolculuğa başlarlar. Bu yolculukta Yusuf’un vefat eden eşi Elif’le olan 

ilişkisi ve Lidya’nın ailesiyle olan ilişkisi paralel hikâyeler olarak öğrenilir. Asıl adı Banu olan Lidya’nın 

isim değiştirmesine babasının “Kendine ecnebi adı mı koydun?” şeklinde tepki vermesi, bir yandan 

Lidya’nın kimlik arayışını temsil ederken öte yandan babasının Lidya’nın yaşam biçimine ve kendine 

yeni bir kimlik ve kültür yaratma çabasına olan mesafesini de ortaya koymaktadır. Filmde ayrıca caretta 

carettalara yer verilirken Türkiye’de yaşamış aktivist June Haimoff’un da hikâyesi aktarılmaktadır. 

Yolculuk sırasında bir kaza gerçekleştirirler ve bu kazada Yusuf hayatını kaybeder. Uzun bir süre 

komada kalan Fırat uyandığında ise pandemi gerçekleşmiştir. Fırat uyandığında ailesinin ve 

arkadaşlarının ona pandemiyi anlatmaları bir kolektif bellek ögesi olarak anlatıda yer almıştır. Finalde 

Fırat, Lidya ile buluşur ve birlikte yoga hocasına ulaşarak onun önderliğinde belirli bir ruhani hal 

içerisine girerek Yusuf ile görüşürler. Filmin finalinin, başlangıçtaki arayış teması ile tamamlanması, 

benzer arayışın Türk kültüründe farklı ifade şekilleri olduğu düşünüldüğünde, kültürel yabancılaşma 

üzerinden okumaya müsait bir alan sunmaktadır. 



179 

 

Aşk Taktikleri, bir yandan kostüm tasarımcısı bir yandan anonim bir blog yazarı olan Aslı’nın 

kadın erkek ilişkilerine dair okurlarına ve arkadaşlarına verdikleri taktikleri kendi yaşamında ne oranda 

gerçekleştirebildiğini anlatmaktadır. Film, gökdelen görüntülerine, lüks ve modern ofis -içerisinde 

basketbol oynama alanı olan- ve ev manzaralarına ve İkea tipi dekorasyon detaylarına sıklıkla yer 

vermektedir. Blog takipçilerine ve arkadaşlarına verdiği ilişki taktiklerini uygulamalı olarak anlatmak 

ve göstermek için bir erkeği kendine âşık edeceğini söyleyen Aslı, partide Kerem ile karşılaşır. Paralel 

bir kurguyla, Kerem’in de ofiste arkadaşlarına ilişki tavsiyeleri verdiği ve kadınların nasıl âşık 

edileceğine dair taktikler anlattığı aktarılır. Partide tanıştıklarında ve isimlerini öğrendiklerinde “Kerem 

ile Aslı geyiği” şeklinde ifade ettikleri bir denk gelişle karşılaşırlar. Birbirlerine birer proje gibi 

duygusuz bir şekilde yaklaşan Kerem ve Aslı, iş gereği katıldıkları bir sergi açılışında ve takside 

karşılaştıktan sonra birbirlerine vakit ayırmaya başlarlar. Bir iş gezisi gereği her ikisi de Kapadokya’ya 

gitmek üzere uçağa bindiklerinde uçakta da yan yana gelirler. Tüm bu aşırı tesadüfler hikâyenin 

basitleşmesine neden olmaktadır. Kapadokya’ya gittiklerinde şehir manzarası turistik bir izlekten 

sunulur. Peri bacaları, çömlek, testi gibi pek çok yerel ve kültürel ögeye anlatıda yer verilmiştir. 

Kerem’in Aslı’ya çömlek yapımı öğrettiği, balona bindikleri sahneler, Kapadokya’ya özgü kültürel 

kodlar olarak yer almakla birlikte; hem yerli hem yabancı izleyici için turistik aşinalıklar barındıran 

kodlardır.  

Babamın Kemanı, ünlü keman virtüözü Mehmet Mahir’in, yıllardır görüşmediği erkek kardeşi 

kemancı Ali Rıza’nın çıkagelmesiyle dönüşen hayatını anlatan Netflix orijinal yapımı Türk filmidir. 

Film, camii, vapur, Kız Kulesi, Hisar, Galata Kulesi, İstiklal Caddesi görüntülerinden oluşan bir 

sekansla açılır ve izleyiciye İstanbul manzaraları sunar. Kamera, İstiklal Caddesi’nin içerilerine doğru 

girer ve bir grup müzisyenin sokak müziği yaptığı alanda kalır. Sekiz yaşındaki Özlem, babası Ali Rıza 

ve babasının arkadaşlarıyla birlikte sokak müzisyenliği yapmakta, onlar çalarken dans etmekte ve 

bahşişleri şapkasında toplamaktadır. Sokakta, meyhanede müzik yaparak geçinen ve keman çalan 

Özlem’in babası hastadır ve bu hastalığını Özlem’den gizlemeye çalışır. Fakat durumunun kötülüğünü 

anlayınca ve gazetede ünlü keman virtüözü kardeşinin fotoğrafını görünce otuz iki yıl sonra kardeşinin 

karşısına çıkar. Kardeşi Mehmet Mahir, abisine kızgın olduğu için onu dinlemez fakat vefatının ardından 

abisinin arkadaşları Mehmet Mahir’i bulur ve yeğeni Özlem’in devlet koruması altına alındığını 

söyleyerek yardım isterler. Özlem’in babasının arkadaşları ile amcası Mehmet Mahir arasında sınıf ve 

kültür çatışması diyaloglarda kendini gösterir: Onlar kendilerini çalgıcı diye tanıtıp Mehmet Mahir’e de 

aynı “yakıştırmayı” yapınca, Mehmet Mahir müzisyen şeklinde düzeltir. Aynı şekilde kemancı tabirini 

keman virtüözü şeklinde düzeltir. Yine Özlem’in Mehmet Mahir tarafından vasisi olarak alınması 

sonrasında, yemekte çatal bıçak kullanmak yerine eliyle yemesi, en sevdiği yemeğe “kuru pilav” demesi, 

şık bir konser salonunda para toplamak istemesi gibi kültürel çatışmalar yaşanır. Film, aynı ailede doğsa 



180 

 

da farklı koşullarda yaşamlarını sürdüren iki kardeşin kültür ve sınıf farklılıkları üzerinden kurduğu 

anlatıda, Mehmet Mahir ve Özlem arasındaki çatışmaları aktarmaktadır. Tüm bu çatışmalar, her ikisinin 

belirli oranlarda uyum sağlamasıyla ortadan kaldırılır. Kültürel etkileşimler açısından okuma yapmaya 

alan açan film, Mehmet Mahir’in Özlem’le birlikte aynı sahneyi paylaşmasıyla sona erer. 

Sen Yaşamaya Bak, yıllardır çocuğunu tek başına büyüten Melisa’nın beş ay ömrünün kaldığını 

öğrenmesi ve çocuğunu emanet edebileceği bir baba figürü aramasının hikâyesini anlatan Netflix 

orijinal yapımı Türk filmidir. Melisa, altı yaşındaki oğlu Can’la birlikte yaşamaktadır. Sağlıksız 

denebilecek bir anne oğul ilişkisi kurmuşlardır. Melisa, altı yıldır kimseyle görüşmemiş ve Can da böyle 

bir fikre çok uzak yetişmiştir. Kendisinin olmadığı gibi Can’ın da arkadaşı ve sosyalleştiği bir çevre 

yoktur. Melisa, hastalığını öğrendikten sonra tesadüf eseri karşılaştığı çocuğunun babası Fırat Fırtına ile 

iletişime geçer. Netflix orijinal Türk yapımı filmlerde anlatıyı basitleştiren tesadüflere ve karşılaşmalara 

sıklıkla yer verilmektedir. Başta, Can’ın babası olduğunu bilmeden onlarla iletişim kuran Fırat, gerçeği 

öğrendiğinde Melisa hayatını kaybetmek üzeredir. Can da yıllarca annesi tarafından babasının öldüğü 

yalanıyla kandırıldığını, babası olarak gösterilen fotoğraflardaki kişinin annesinin eski bir arkadaşı 

olduğunu öğrenir. Bu yıkıcı bilgilerle baş başa kalan Can ve Fırat, ortak bir kayıpla birleşmiş olurlar. 

Film boyunca, sıklıkla kullanılan Türkçe şarkılar, boğaz manzarası olan mekânlar ve midye gibi Türk 

gastronomisine özgü kodlar yer almaktadır. 

Yolun Açık Olsun, aynı bölükte yer alan yüzbaşı Salih ve asteğmen Kerim’in hikayesini anlatan 

Netflix orijinal Türk yapımı filmdir. Filmin kurgusu, filmin anlatısı açısından büyük önem taşımaktadır. 

Film, yüzbaşı Salih’in ayakkabısını temizleme detayıyla ve protez bacağını giydiği sahneyle açılır. 

Evden para ve silah alıp asteğmen Kerim ile beraber yola koyulan Salih, Ankara’dan Bodrum’a düğün 

basmaya gitmektedir. İzleyici yol boyu Salih ve Kerim’e eşlik etse de filmin finalinde, Salih’in şizofreni 

belirtileri gösterdiği ve aslında yolculuğu tek başına yaptığını öğrenir. Kerim, Salih’e, askerden 

döndüğünde Elif’le evleneceğini, Bodrum’da teknesi olduğunu anlatmıştır. Fakat bir çatışmada Kerim 

mayına basar ve yoğun bakıma kaldırılır. Salih de onun yanına koştuğunda patlayan bir başka mayınla 

bacağını kaybetmiştir. Psikolojik tedavi de gören Salih, Kerim’in vefat haberinin ardından cenazesinin 

olduğu gün Elif’in zorla evlendirildiğini öğrenir. Elif’in düğünde değil, Kerim’in cenazesinde olması 

gerektiğini düşünen Salih yola koyulur ve düğünü basarak Elif’i alır, cenazeye katılır. Film boyunca yer 

verilen kız isteme, asker uğurlama, zeybek dansı, kına, düğün gibi törenler Türk kültürüne özgü şekilde 

gerçekleşmektedir. Filmde tekrarlayan sek sek oyunu, flamingo ve keklik gibi imgeler de askerliği, 

mayın düzenini ve çatışmaları temsilen yer almaktadır. Kerim Kerimoğlu rolünü oynayan Tolga 

Sarıtaş’ın aynı zamanda geleneksel medyada yer alan Söz ve Teşkilat dizilerinde asker rolü oynaması, 

yerli izleyici özelindeki bir kabulün tekrarlanması durumudur. Filmin jeneriğinde, filmin çekimleri 

boyunca kaç askerin şehit olduğu bilgisi yazıyla verilmiştir. Film, tüm şehit ve gazilere adanmıştır. 



181 

 

Jenerikte, Keklik Gibi türküsünün seçilmesi, filmin göstergebilimsel dilini devam ettirmek için uygun 

bir seçimdir.  

Âşıklar Bayramı, avukat Yusuf’un yirmi beş yıl sonra çıkagelen babasına, Kars yolculuğunda 

eşlik etmesinin hikâyesini anlatmaktadır. Yusuf’un babası aniden çıkagelmiştir. Yusuf’a annesinin 

mezarına uğradığını, gelmişken onu da görmek istediğini, sonrasında Kars’a doğru yola çıkacağını 

söyler. Karnında yarası olan babasına yıllardır onu arayıp sormadığı için kızgın olan Yusuf, başta 

yarayla ilgilenmese de sonra gizlice babasının cebindeki laboratuvar sonuçlarını alır ve doktor bir 

arkadaşına gösterir. Babasının tedavisini yarım bıraktığını ve hastalığın tüm vücuduna yayıldığını 

öğrenir. Aynı gün otobüsle yola çıkan babasının peşine düşer ve otobüsün önünü keserek babasını özel 

aracıyla götürmeyi teklif eder. Bir valiz ve bir bağlama ile yola koyulan babası, her yıl Kars’ta 

düzenlenen âşıklar bayramına katılmak için yoldadır. Yolculuk boyunca belirli duraklarda durup 

konaklarlar. Hamam, bağlama, türkü, kasket, yılkı atları, Hz. Ali tablosu, yer sofrası, yer yatağı Hızır 

kömbesi, dua, semah, dövme, Âşık Veysel gibi pek çok Türk kültürüne ve Türk mezheplerine özgü 

kültürel bellek ögesi yolculuk boyunca konakladıkları yerlerde yer alan ögelerdir. Yusuf, Kars 

bölgesinde herkes tarafından tanınan ve saygı duyulan bir türkücü olan babası Heves Ali’yi, hastanede 

yatmasına rağmen, söz verdiği için âşıklar bayramına götürür. Yolculuk boyunca bir yandan babasına 

duyduğu öfke duygusuyla baş etmeye çalışan Yusuf, şahit olduğu sevgi, samimiyet ve saygı duyguları 

arasında babasıyla içsel bir barışma yaşar. 

İyi Adamın On Günü, eski avukat Sadık’ın, bir arkadaşının yardım isteği üzerine kayıp bir genci 

arama süreçlerini anlatmaktadır. Mehmet Eroğlu’nun aynı adlı romanından uyarlanan film, aynı 

zamanda bir üçlemenin de ilk filmidir. On günlük bir süreci anlatan filmde günler geçtikçe sahneler 

üzerinde 1. Gün, 2. Gün şeklinde yazılar belirir. Gökdelenler, lüks mekânlar, partiler, ayinler gibi üst 

sınıfa özgü kültürel bir takım ögelere yer verilmiştir. Kendi halinde bir yaşam süren ve sürekli Philip 

Marlowe sahneleri izleyen Sadık, arkadaşının teklifiyle dedektif kimliğine bürünür. Tüm bu süreç aynı 

zamanda onu geçmiş hikâyesine de yer yer götürür; avukat olan eski eşinin işlediği bir usulsüzlüğü 

üstüne aldığı için hapse girmiştir. Flashback tekniğiyle geçmişten görüntülerin yer aldığı film, paralel 

bir hikâye olarak komşusu Seval ile olan ilişkisine de odaklanır. Para karşılığı erkeklerle birlikte olan 

ve Sadık’a abi diyerek hitap eden Seval’le yakınlaşmaları sonrasında, birlikte olmaları hem anlatıdaki 

yaş farkından hem de oyuncular arasındaki yaş farkından kaynaklı olarak eleştirilmiştir. Fakat bu durum 

tepkilere rağmen, bir uyarlama olmasının etkisiyle de, üç film boyunca sürdürülmüştür. Sadık, kayıp 

genci arama sürecinde, işkence sahnelerine, göçmenlerin durumlarına, fuhuş gibi sömürü sahnelerine 

şahitlik eder. Filmin anlatısı, kültürel kodların yabancılaşması üzerinden okuma alanı sunmakla birlikte, 

üst sınıf temelli bir anlatı olarak kurulmuştur. 



182 

 

Aşk Taktikleri 2, arkadaşlarına aşk taktikleri veren Kerem ile Aslı’nın hikâyesinin anlatıldığı Aşk 

Taktikleri filminin devam filmi olarak çekilmiştir. Bu filmde de Kerem ve Aslı, arkadaşlarına evlilik 

üzerine yorumlar yapmaktadır. Düğün hazırlıkları yapan arkadaşları Ezgi ve Tuna üzerinden evliliğe 

dair fikirlerini aktarır ve evliliğin gereksizliğinden konuşurlar. Bu fikirlerini birbirlerine açtıklarında 

Kerem’in evliliğe uzak olmalarından duyduğu rahatlığı fark eden Aslı, inatlaşır ve Kerem’i evliliğe ikna 

etmek üzere taktiklere başlar. Kerem de tam tersine Aslı’yı evlilikten soğutmak için taktikler uygular. 

Film boyunca, kızların topuklu ayakkabılar ve mini elbiselerle alışveriş merkezi içerisinde yürüdükleri, 

bekarlığa veda partisinde iç çamaşırı giyerek dans ettikleri sahnelerde reklam stilinde müzik altı 

çekimler kullanılması, bebeğin altını değiştirirken gaz maskesi takmaları ve ofisteki herkesin açıkça 

onları izlemesi, dans kursunda Ezgi ve Tuna’nın oldukça aşırı kabul edilebilecek bir dans performansı 

sergilemesi, helikopter sahnesinde pilotun ilk pilotluk deneyimi olduğunu belirterek helikopteri 

kullanırken bayılması ve Kerem’in helikopteri fırtınalı havada kullanması gibi fazlasıyla absürt 

sahnelere yer verilmesi hikayenin realitesini bozmaktadır. Filmin ağırlıklı olarak evrensel kodlar 

kullandığı, bu anlamda küresel pazardaki izleyiciyle açık bir ilişki kurduğu söylenebilirse de bu 

durumun anlatıda bir basitliği doğurduğu yorumu yapılabilir. 

Boğa Boğa, yatırım uzmanı Yalın’ın verdiği yatırım tavsiyeleriyle birçok insanı kayba 

uğratmasını, dolandırıcılık suçlamasıyla davası görüldüğü süreçte eşiyle Assos’a yerleşmesini ve burada 

yeni bir hayat kurma çabasını anlatan Netflix orijinal yapımı Türk filmidir. Yalın, kasabadaki pek çok 

insana da kayıp yaşatmıştır. Daha gelir gelmez önce bakkal sahibi ürün satmak istemez, sonra hediyelik 

eşya dükkânında kendisine yönelik bir saldırı gerçekleşir ve Yalın kendini savunmak için adamı 

öldürmek zorunda kalır. Sonrasında adamın cesedini ormanlık bir alanda gizler. Akabinde jandarma 

tarafından da benzer yaptırımlara maruz kalan Yalın, bir başka mağdur köylü tarafından uğradığı kürekli 

saldırıda, aynı şekilde köylüyü öldürür ve onu da ormanlık alana götürür. Adamı gömerken insan 

kaçakçılığı yapan bir genç ve kaçırdığı insanlarla karşılaşır. İki suçlu birbirini görmezden gelir. Yalın 

için bu bir seçenektir ve ertesi gün gençle anlaşır ve eşi Beyza’ya Midilli’ye geçeceklerini söyler. 

Kaçarken ihtiyaç duyacakları parayı sakladığı yerden çıkardığında Beyza tarafından ağır ithamlarla 

karşılaşır. Kendisini ihbar eden kişinin eşi Beyza olduğunu öğrenen Yalın, sakladığı çantadaki paraları 

Beyza’nın alması üzerine onu da öldürür. Paraları küfe içerisinde köy meydanına bırakır. Paralarına 

kavuşan köylüler Yalın’a karşı tekrar samimi duygular beslemeye başlarlar. Yaşanan cinayetler 

konusunda Yalın’dan şüphelenen ve bunu alenen belli eden jandarmanın, para geldikten sonra, ölenlerin 

Yunanistan’a kaçtıklarını ima etmesi, daha önce yüzüne bakmayan tüm komşularının kahvaltıya 

Yalın’ın evine gelmesi ve ona ikramlar getirmeleri filmin anlatısını kuvvetlendirmektedir. Paranın 

birçok meselenin çözümü ve pek çok şeyin üzerini örtebilen bir güç olduğu söylemi Yalın’ın hikâyesi 

üzerinden kurulmaktadır. Filmde, mekân da bir karakter olarak yer almaktadır. Assos’un mekân olarak 



183 

 

seçilmesinin Aristoteles ile doğrudan bir ilişkisi bulunmaktadır. Aristoteles’in Assos’a gelmesinin, M.Ö. 

4. yüzyılda yaşayan banker Eubulos ve Eubulos’un kölesi Hermias ile ilişkili olması, yatırımcı Yalın’ın 

hikâyesi ile ilişkilendirilebilmektedir. Ayrıca Assos’taki yılanlı heykel ile Yalın’ın isminin küfe 

üzerinde köylüler tarafından Yılan şeklinde değiştirilerek kelime oyunu yapılması arasında da ilişki 

kurulabilmektedir. Kapalı bir anlatıma sahip filmde, kültürel ögelere de sıklıkla yer verilmektedir. 

Aaah Belinda, 1986 yapımı Atıf Yılmaz yönetmenliğinde çekilen aynı isimli Türk filminin 

uyarlamasıdır. Film, oyuncu Dilara Başaran’ın kendisini bir reklam filminde canlandırdığı karakterin 

dünyasında bulmasını anlatmaktadır. Dilara’nın renkli ışıklar içerisinde, Galata Köprüsü üzerinde dans 

ettiği müzikal bir girişle başlayan filmde, sahne için Sezen Aksu’dan Namus şarkısı seçilmiştir. 

Dilara’nın modern dekore edilmiş evi, Taksim Tiyatrosu, Salon Galata gibi lüks mekânlarda vakit 

geçirmesi yaşam tarzına ilişkin fikir vermektedir. Belinda markasının reklam filminde oynama teklifi 

geldiğinde ve bir ev hanımını canlandıracağı senaryoyu okuduğunda hiç rol almak istemese de anlaşma 

gereği yer almak durumunda kalır. Oldukça isteksiz bir şekilde sete giden Dilara, tüm bu bunalmış ruh 

hali içerisinde defalarca tekrar vermek durumunda kalır. Bir tekrarında gözünü açtığında kendini birden 

reklamdaki karakteri Handan’ın hayatında bulur. Dilara ve Handan’ın dünyası birbirine zıt iki dünyadır. 

Dilara, lüks ve modern bir yaşam sürerken Handan kendi kültürel kodlarına uygun bir yaşamı takip 

etmektedir. Sınıf farkı çok açık okunabilmekle beraber kültürel alışkanlıklar da bambaşkadır. Dilara ilk 

önce evi terk edip eski yaşam alanlarına gitse de onu kimse tanımaz ve mecburen eve geri döner. 

Handan’ın eşi ve çocukları, Handan’ın Tarkan çalan telefon müziği, eşinin ailesiyle gittikleri piknik, 

çocukları uyutmak için söyledikleri Dunganga ninnisi, eniştesi ile kurdukları para aklama düzeneği gibi 

Dilara için oldukça yabancı olduğu kültürel kodları içeren pek çok sahne ve öge bulunmaktadır. Finalde, 

tıpkı giriş sahnesinde olduğu gibi müzikalvari bir dans sergileyen Dilara, kendini bir anda sette 

bulmaktadır. Bir Türk filmi uyarlaması olması, Türk izleyici için hem bir aşinalık hem de bir önyargı 

durumunu doğrudan yaratabilme potansiyeli taşımaktadır. 

Merve Kült, bir intikam hikâyesinin içerisinde gelişen bir aşk hikâyesini anlatan Netflix orijinal 

yapımı Türk filmidir. Film, yakın planda çekilen Kültür Apartmanı yazısıyla açılır. Bu açılış, apartmanın 

filmin anlatısında bir karakter olarak yer almasıyla birleştiğinde anlam kazanmaktadır. İkea stili dekore 

edilmiş bir evde, Pinterest tarzı giyinmiş Merve, iş görüşmesine gitmek için hazırlanmaktadır. Aslında 

kostüm tasarımcısı olmak isteyen Merve, yer yer kameraya bakarak konuşarak dördüncü duvarı 

kırmakta ve izleyiciyi kendisine arkadaş olarak konumlandırmaktadır. Merve, iş görüşmesinde kapitalist 

şirketlerden nefret ettiğini belirterek kötü bir görüşme geçirir ve bu durum birkaç iş görüşmesi boyunca 

sürer. Canlı yayın yapılan bir iş görüşmesinde izleyicilerin beğenme (like) oranlarına bağlı olarak işe 

alım yapmaları, gelinen noktada teknolojinin ve sosyal medyanın konumuna dair ipuçları vermektedir. 

İş görüşmelerinde başarısız olan Merve, Kamondo Merdivenleri’nde oturur ve merdivenleri kendisini 



184 

 

en rahat hissettiği yer olarak tanımlar. Turistik bir noktanın seçilmiş olması, hem ilgi çekici bir izlek 

yaratmak hem de aşinalık duygusundan faydalanmak için uygun bir yöntemdir. Merve ve arkadaş 

grubunun, tıpkı yeni nesil iş görüşmelerinin sosyal medya ortamından faydalanmaları gibi, bir girişim 

olarak yeni bir ilişki uygulaması geliştirme fikirleri vardır. Projeye sponsor arama süreçleri, eskiden 

Gürman Apartmanı olan Kültür Apartmanı’nın ve Merve’nin annesi eski gazeteci Nevra Kültür’ü 

izleyen Anıl Gürman’ın hikayesiyle paralel şekilde anlatılır. Merve’nin annesi Nevra Kültür’den 

intikam almak isteyen Anıl Gürman, start up fikir ekibinde Merve’nin adını görünce onları toplantıya 

çağırır. Buneki.co adlı e-ticaret firmasının sahibi olan Anıl bir yandan Merve ve arkadaşlarının projesine 

ortak olup Merve’yi de şirketinde işe alırken öte yandan apartmanı satın alıp herkese tebligat gönderir. 

Merve ise apartmanı satın alan kişinin Anıl olduğunu bilmeden çok çalışıp, uygulamanın yurtdışı satışını 

gerçekleştirip apartmanı tekrar almanın planlarını kurar. Anıl, gün geçtikçe Merve’den hoşlanır ve 

uygulamayı kullanarak iletişime geçer. Maskelerin kullanıldığı uygulamada Merve ceylan, Anıl ise kurt 

maskesi kullanır. Uygulamanın düzenlediği partide, maskelerin çıkarıldığı esnada Anıl ortalıktan 

kaybolur. Merve ise önce kurtun sonra da apartmanı satın alanın Anıl olduğunu öğrenir. Bir yandan 

paralel olarak Anıl, Nevra ile yüzleşir ve zamanında babasını şikâyet ederek apartmanı satmak zorunda 

kalmalarının sebebinin babasının hayali ihracat yapması ve Nevra’nın da mesleğini yaparak bu durumu 

ifşa etmesi olduğunu belgelerle öğrenir. Günün sonunda Anıl apartmanı yıkmaktan vazgeçer ve Merve 

ile barışır. Tüm bu hikaye boyunca, ev ve ofis dekorları, kostüm tercihleri, maskeler, partiler, kokoreç 

ve midye yeme sahneleri, Anıl’ın meditasyon yapması ve dağda bir bilge ile konuşması ve Kamondo 

Merdivenleri’nin mekan olarak tercihi gibi pek çok kültürel okuma ögesi bulunmaktadır. 

Kötü Adamın On Günü, İyi Adamın On Günü ile başlayan üçlemenin ikinci filmidir. Mehmet 

Eroğlu’nun aynı isimli kitabından uyarlanan film, ilk filmde Sadık adını kullanırken ikinci filmde adını 

değiştirdiğini söyleyen Adil’in kaza yapmasıyla başlar. Hüso ve Zeynel’in kurtardığı Adil, kendini bir 

önceki filmde de yer alan mafyatik “abi”nin yanında bulur. Abi, Ferhat Gönen isimli kayıp bir genci 

bulması için ona ev, araba, telefon, para verir ve Hüso ve Zeynel’i de ekip olarak onunla gönderir. 

Biçimsel olarak ilk filmde de tercih edilen gün bilgilerinin sahne üzerine yazılmasıyla Adil’in on gününü 

anlatan film, bir yandan Ferhat’ın aranması öte yandan Maide’nin isteğiyle bir cinayetin sırrını çözmesi 

ile sürer. Tüm bu süreçte, Pınar’ın da olaya dâhil olması ve Adil’le yakınlaşmasıyla hikâyenin ilk 

filmden bu zamana nasıl ilerlediği aktarılır. Pınar’la yakınlaşması tıpkı bir önceki filmde Fatoş’la olduğu 

gibi yaş farkı nedeniyle eleştirilmiştir. Film, boğaz manzaralı lüks evler, Sherlock Holmes, Agatha 

Christie ve Kolombo referansları, özel tekne ve modern ofisler, uyuşturucu kullanımı gibi kültürel 

okumalara alan açan ögeler barındırmakla beraber, ilk filmin anlatı dinamiklerini tekrar etmektedir. 

Sen İnandır, Sahra ve Deniz’in yazlıkta birbirine komşu olan babaannesi ve anneannesi 

tarafından bir oyun ile yazlığa çağrılması ile başlayan ve yıllar sonra yeniden karşılaşan ikilinin 



185 

 

yaşadıklarını anlatan Netflix orijinal yapımı Türk filmidir. Sahra, çalıştığı dergide, ya terfi alma ya da 

istifa etme noktasındadır. Bu durumu belirleyecek olan mesele ise kendini bir sır gibi saklayan dünyaca 

ünlü fotoğrafçı Deniz Tunalı ile röportaj yapmaktır. Sahra, aradığı Deniz Tunalı’nın eski yazlık arkadaşı 

Deniz olduğunu öğrendiğinde başından beri ters bir iletişim kurduğu Deniz’le iletişim kurmaya çalışır. 

Netflix orijinal yapımı Türk filmlerinin anlatısında sıklıkla başvurulan tesadüf ve karşılaşmalar yöntemi 

filmde anlatının merkezine konumlandırılmıştır. Assos manzaralarının, Babakale’nin ve antik kentin 

mekân olarak yer aldığı filmde, geçmişten bugüne taşıdıkları tüm duyguları dile getiren ikilinin ilişkisi 

film boyunca odakta yer alır. 

Do Not Disturb, pandemi döneminde, Komodor Otel’de çalışmaya başlayan Ayzek’in ilk gece 

başına gelenleri konu alan Netflix orijinal yapımı Türk filmidir. Eski gemici olan Ayzek’in pandemi 

döneminde işsiz kalmasıyla otelde çalışmaya başlaması, sürekli takip ettiği kişisel gelişim uzmanı Peri 

Sönmez’in tavsiyeleri doğrultusunda harekete geçmesi ile gerçekleşir. BiCoverdim adında zihnini 

sakinleştirici bir ilaç alan Ayzek, annesinin evlenmeleri için ailesiyle görüştüğü Zuhal ile aynı otelde 

çalışmaya başlar. Otelin misafirlerinden edebiyat öğretmeni ve müzisyen Bahtiyar’ın intihar teşebbüsü, 

pandemi nedeniyle gelen aftan yararlanarak hapisten çıkarılan Davut’un otelde çalışan eşi Hacer’i 

beklemesi ve finalde Hacer’i vurması, alkolik eczacı Saniye’nin Ayzek ile birlikte olmak istemesi ve 

sokakta takılan madde bağımlısı Çarli’nin Saniye’yi rahatsız etmesi gibi birçok yan hikâye, Ayzek’in 

hikâyesini beslemektedir. Ayzek’in hikâyesi, tüm bu süreçleri yönetmeye çalışırken ilacının bitmesiyle 

alt üst olur. İlacı alamadıkça sanrılar görmeye başlayan Ayzek, Peri Sönmez’in otele geldiğini görür ve 

Peri, Ayzek’e emirler verir. Saniye’den ilaç isteyen Ayzek’e reçeteli olduğu için ilacı vermeye 

yanaşmamasıyla kendini Çarli’nin pozisyonunda bulan ve Saniye’ye saldıran Ayzek, kendini kontrol 

edemediği olayların içerisinde bulur. Filmde kullanılan Türkçe müzikler, Ayzek’in kişisel gelişim ve 

sağlıklı yaşam mottosuyla benimsediği yaşam stili, matcha çayı, goji berry, kinoa salatası gibi ögeler 

kültürel bir okuma yapmaya alan açmaktadır.  

İstanbul İçin Son Çağrı, evli bir çift olan Mehmet ve Serin’in evliliklerindeki çıkmazları çözmek 

adına gittikleri evlilik terapistinin verdiği tavsiye üzerine, birbirlerini hiç tanımıyorlarmışcasına bir 

yurtdışı gezisi planlamalarını ve bu gezide yaşadıklarını anlatır. Müzisyen Mehmet ve tasarımcı Serin, 

evlilikleri içerisinde zamanla birbirleriyle çok az şeyi paylaşır hale geldiklerinde, Serin’in yurtdışında 

bir iş teklifi almasıyla ve bu durumun yarattığı krizle ayrılma noktasına gelirler. Birbirlerini ne kadar 

sevdiklerini hatırlamak için terapistin önerisiyle çıktıkları tatil ise işe yarar ve ilişkilerini toparlarlar. 

Film animasyonlu bir introya sahiptir. Bir aşk filmi izleneceğinin işaretlerini daha en baştan 

vermektedir. Kurgu olarak iki yabancının yurt dışında karşılaşmalarıyla başlayan film, her ikisi de evli 

olan bu iki yabancının birbirlerine eşleri ile olan ilişkilerindeki mutsuzlukları anlatmaları ve 

yakınlaşmaları ile şekillenir. İzleyici, birbirlerinin eşleri olduklarını anladığında ise hikâye başka bir 



186 

 

anlam kazanır. Anlatım kurgusu yönünden farklı bir denemeye sahip olan film, New York’ta 

geçmektedir. Daha önce John Lennon ve Marilyn Monroe’nun kaldığı otelde konaklamaları, Amerikan 

kültürüne ve kültürel çeşitliliğine yer vererek bretzel, hot dog gibi yemekler yemeleri, Çin restoranı, caz 

bar, dans sahnesi, New York manzaraları ve ara sokakları gibi pek çok kültürel okuma alanı 

bulunmaktadır. 

Meraklı Adamın On Günü, İyi Adamın On Günü ile başlayan ve Kötü Adamın On Günü ile devam 

eden üçlemenin son filmidir. Mehmet Eroğlu’nun aynı isimli kitabından uyarlanan filmde Sadık, ilk iki 

filmde başına gelen olayların ardından kendini yazarlığa vermiş, kitap yazmıştır. Yayınevinden aldığı 

olumsuz geri bildirimle beraber kendini dışarı atan Sadık, yaşadığı her olayda dış sesle yayınevine yanıt 

verir. Netflix orijinal yapımı Türk filmlerinde mekân olarak sıklıkla kullanılan Balat ve çevresinde 

geçen hikâyede Sadık, mahallesindeki köpekleri besleyen kayıp kadının peşine düşer. Filmde mekân 

üzerine kültürel bir okuma yapmak mümkün olabilir. Kayıp kızı ararken uğradığı bakkalın, yol boyu 

akan küllü suya bakıp yine bir yerlerin yandığını, sit alanı diye çivi çaktırılmadığından böyle olduğu 

yorumuna ek kızın evine gittiğinde gördüğü manzarada Haliç ve çevresindeki otel projesinin görülmesi, 

kent ve rant ilişkisi üzerine bir yan hikayeyi de barındırmaktadır. Yine yanan evlere ilişkin muhtarın 

imara açmak için bu yola başvurulduğu söylemi ve bir TikTok fenomeni olan kayıp kızın tepki olarak 

sosyal medyada “Yansın Bu Dünya” ismini kullanması yan hikâyeleri birbirine eklemlemektedir. Film, 

basit diyaloglar, üzerine düşünülmemiş dekorlar -market sahnesinde olduğu gibi-  ve kurgusuyla ilk iki 

filmin gerisinde durmaktadır. 

Kül, yayınevlerine değerlendirilmek üzere bırakılan Kül isimli romanı okuyan Gökçe’nin kendini 

kitaba fazlaca kaptırmasıyla yaşadığı ruhsal ve zihinsel bunalımı konu almaktadır. Film yayınevi sahibi 

çift Gökçe ve Kenan’ın evliliklerinin onuncu yılını kutladıkları Avrupai bir partide açılır. İkea tipi 

tasarlanmış evlerinde, Gökçe, taslak kitapları okuyarak yorum yapmakta, Kenan ile kitabın basılıp 

basılmaması süreçlerine karar vermektedirler. Kül adlı kitap dosyasını okumaya başlayan Gökçe, kitabı 

okumaya başlamasıyla birlikte bambaşka bir ruh hali içine girer. Hafızaya ve hatırlamaya ilişkin pek 

çok meseleyi düşünürken bir yandan kitabın anlattığı yerlere gitme isteğiyle dolan Gökçe, Balat’a gider. 

Burada kitapta anlatılan karakterin gezdiği pastane, marangozhane gibi mekânların peşine düşerek 

kitapta M. ismiyle anlatılan karakteri bulur. Metin Ali, marangozhanede çalışmaktadır ve Gökçe, onunla 

ilişki kurabilmek için Metin Ali’ye bir ayna siparişi verir. Bu şekilde Metin Ali ile iletişim kurarak 

kitaptaki hikâyeye dair daha çok bilgi almanın peşine düşen Gökçe’nin ruh hali, bir noktada Kenan’ın 

dikkatini çeker ve Kenan da Balat’a giderek Metin Ali’yle görüşür. Ona bir kitaplık siparişi vererek eve 

davet eden ve Metin Ali ile Gökçe’nin karşılaşmalarını sağlayan Kenan, kitapta işlenen cinayetten Metin 

Ali’yi sorumlu tutmaktadır. Kendi yaşadıklarının kitaplaştırıldığını ve Gökçe’nin bu nedenle peşine 

düştüğünü öğrenen Metin Ali’nin Kenan’ı öldürmesiyle sonlanan film, gerçek ve kurmaca arasındaki 



187 

 

ilişkiye dair bir sorgulama alanı açmaktadır. Gökçe’nin alzheimer annesi, mekânın geçmişle ilişkisi ve 

Metin Ali’nin hikâyesi çerçevesinde bir hafıza anlatısı da kurulan filmin Balat tasvirinin aşırı bir tasvir 

olduğu söylenebilir. Yine Büyük İstanbul Oteli’ne yer verilmesi ve müzik tercihleri kültürel bir 

okumaya alan açmaktadır. 

Sen Büyümeye Bak, Sen Yaşamaya Bak filminin devam filmidir. İlk filmde annesi Melisa ile 

yaşarken Melisa’nın kaybıyla altı yıldır ölü sandığı babasıyla tanışan ve babasıyla yaşamaya başlayan 

Can’ın yas sürecini konu alan ikinci filmde, baba – çocuk ilişkisi hikâyenin merkezinde yer almaktadır. 

Babası Fırat, Melisa’nın kaybının ardından alkol bağımlılığı geliştirmiştir. İyi bir baba olma çabasına 

karşılık her geçen gün Can’ı daha çok üzdüğünü fark etmesi, doktor olan annesinin alkolü acilen 

bırakması telkini ile birleştiğinde bir çıkmaza dönüşmüştür. Kafede karşılaştıkları mimar Sezen de yakın 

zamanda kardeşini kaybetmiş ve benzer bir yas sürecinin içinden geçmektedir. Can, ilk filmde Fırat’a 

yaklaştığı gibi başlangıçta Sezen’e de mesafeli yaklaşır. Sezen’in, Can’ın zaman makinesi yapma 

hayaline ilişkin yorumları ve akabinde okulda onu zorbalayan arkadaşlarını ıslatarak Can’ın yanında 

olmasıyla yakınlaşan ikili, Fırat’ın alkol bağımlılığıyla baş etmeye çalışırlar. Film, Can’ın arkadaşı 

Leyla’nın doğum gününde, babası Fırat’ın onu zorbalayan okul arkadaşının babasıyla herkesin içinde 

kavga etmesi, yıl sonu gösterisini bozarak ve sahneye çıkarak çocuklarla dans etmeleri gibi absürt anlara 

yer vermektedir. Bu absürt anlar, filmin alışılmış kodların dışına çıkarak realiteden kopmasına da yol 

açmaktadır. 

Tam Bir Centilmen, çocukluk arkadaşları Kado ve Saygın’ın geçinmek için jigololuk yapmalarını 

ve bu durumun onların yaşamını ne şekilde etkilediğini anlatmaktadır. Saygın, kadınlarla kurduğu 

ilişkilerde centilmenliği kullanırken Kado ise ilişkilerini daha kaba bir düzlemde kurmaktadır. Saygın 

ve Kado, lüks mekânlarda, otellerde düzenlenen organizasyonlarda, partilerde zengin kadınlarla birlikte 

olmaktadırlar. Buradaki atmosferler olabildiğince Avrupai’dir ve aslında alt bir sınıftan ve kültürden 

gelen Kado ve Saygın için ayak uydurulması zor yerlerdir. Bu durumu Saygın daha profesyonel bir 

şekilde yürütmekte ve Kado’ya da taktikler vermektedir. Filmde, kadın karakterler özelinde mevsime 

zıt bir şekilde dekolteli kıyafetlerin tercih edilmesi realiteden ziyade estetiğin önemsendiğini 

göstermektedir. Geçmişle de sık sık iletişim kuran film, dövme, müzik, havai fişek, doğum günü pastası 

gibi görsel imgelerden karakterlerin tetiklenerek geçmişe döndükleri anlatıyı yer yer tekrarlamaktadır. 

Bir partide konservatuar öğrencisi Nehir ile tanışan Saygın, kendini bir aşk hikâyesinin içerisinde bulur. 

Kadınlara bağlanmayan Saygın, bir yandan yalnızca kendisiyle birlikte olması koşuluyla ona ev açan -

Netflix orijinal Türk filmlerinde sıklıkla yer alan Şenay Gürler’in canlandırdığı- Serap ile ilişkisini 

yürütürken öte yandan gün geçtikçe Nehir’e bağlanır. Film, Serap’ın kızının Kado’yla, kızının arkadaşı 

Nehir’in ise Saygın’la ilişkisi olduğunu öğrenmesine paralel olarak Kado’nun vefatıyla üç yıl sonrasına 

atlamaktadır ve Saygın’ın mesleğini değiştirip makarnacı açtığı, Nehir’in de müzik grubuyla bu 



188 

 

makarnacıya uğradıkları bir yeniden karşılaşma ile sona ermektedir. Müzik altı hazırlanma sahneleri, 

fantezi eşyaları, karaoke bar sahnesi, uyuşturucu bağımlılığı, seks sahneleri, Saygın ve Nehir’in birlikte 

Vesikalı Yârim izlemeleri gibi kültürel okumalara alan açan sahneler yer almaktadır. 

Romantik Hırsız, İnterpol’e bağlı sanat suçları biriminde çalışan Alin’in, ünlü ve yüksek 

güvenlikli müzelerden çalınan tablolara ilişkin görevlendirilmesi ve hırsızı yakalama çabalarını anlatan 

Netflix orijinal yapımı Türk filmidir. Alin, soruşturmaya başladığında hırsızın daha önce evlilik planları 

yaptığı milyoner Güney Arat olduğundan şüphelenir ve şüphesini doğrular. Bu noktadan sonra, bir 

milyonerin hırsızlık yapmasına inanmayan İnterpol’ü ikna etmek için Güney’i suçüstünde yakalaması 

gerekmektedir. Film, Budapeşte’de açılır. Oradaki müzede gerçekleşen soygunun ardından soygun 

planının İstanbul’da devam edeceği düşüncesiyle İstanbul’a dönülür ve İstanbul’daki sahnelerde, 

Ortaköy Camii, boğaz hattı ve soygunun da gerçekleştiği Resim Heykel Müzesi turistik bir izlekle 

izleyiciye sunulur. Bir sonraki durak olan Prag’daki Novel Galeri sahnelerinde de benzer izleği görmek 

mümkündür. Film boyunca kaçış ve kovalama sahnelerinin bir reklam ya da klip estetiğinde çekilmiş 

olması, oyuncuların kıyafet ve aksesuarlarının lüks markaların reklamını yapmak için durumdan 

bağımsız bir estetikle kombinlenmiş olması gibi film estetiğine uzak tercihlerin varlığından söz 

edilebilir. İstanbul’da düzenlenen maskeli balo, -daha önce Dokuz Kere Leyla filminde yine 

koleksiyoner rolünü canlandıran- Fırat Tanış’ın rolü ve koleksiyonlarını sakladığı yer altı tünelini 

andıran bölme -ki yine Dokuz Kere Leyla filminde de kullanılan mekândır-, filmin yerel kültürden uzak 

atmosferini beslemektedir. Film, hem hikâyenin realiteden uzaklığı hem biçimsel olarak film 

estetiğinden uzaklığı hem de yerel kültürden uzaklığı ile bir arada düşünüldüğünde, kültürel 

yabancılaşma üzerinden okunabilecek bir form ve anlatı sunmaktadır. 

Netflix orijinal yapımı Türk filmlerin bütününe bakıldığında, yerel ve evrensel kültürel kodlardan 

yararlandıkları; yerel kodlarla yerli izleyicinin alışkanlıklarına ve aşinalık duygusuna, yabancı 

izleyicilerin ise merak duygusuna hitap etmeyi hedefledikleri söylenebilir. Evrensel kodlar ise hem yerli 

hem yabancı izleyicilerin doğrudan alımlayabileceği kodlar olarak anlatının daha kolay yoldan 

aktarılmasına olanak sağlamakla beraber, yerel kodların bozuma uğratılmasına ve uzun vadede kültürel 

bir belleksizleşmeye yol açma potansiyelini taşımaktadır. Filmler, anlatıda yer verdikleri yerel ve 

evrensel kültürel kodları kullanma aralıklarına göre kategorilendirildiklerinde; ilişkiler temasıyla öne 

çıkan Yarına Tek Bilet, Dokuz Kere Leyla, Beni Çok Sev, Azizler, Geçen Yaz, Kal, Özel Ders, Aşkın 

Kıyameti, Aşk Taktikleri, Sen Yaşamaya Bak, İyi Adamın On Günü, Aşk Taktikleri 2, Merve Kült, Kötü 

Adamın On Günü, Sen İnandır, İstanbul İçin Son Çağrı, Meraklı Adamın On Günü, Kül, Sen Büyümeye 

Bak, Tam Bir Centilmen ve Romantik Hırsız filmleri evrensel kültürel kodları ağırlıklı olarak kullanan 

ve Netflix’in hızlı tüketim kültürü içerisinde süreleri ortalama 90 dakika olan, izleyiciyi ayrıca 

düşünmeye sevk etmeyen, seyirlik bir içerik sunan filmlerdir. Bu filmlerde yerel kültürel kodlar günlük 



189 

 

yaşama sirayet etmiş fakat çoktan evrenselleşmiş kodlardır. Türk kültürüne yönelik bir anlatım 

bulunmamakla beraber yerli izleyicinin hızla tükettiği bu içerikler, karakterleri ve karakterlerin 

yaşamlarını sunuş şekliyle izleyicinin de evrensel kültürel kodlara adapte olmasına yol açmaktadır. Bu 

yönüyle bir tür manipülasyon ve kültürel belleksizleşme gerçekleştirilen Netflix orijinal yapımı filmler 

içerisinde, yerel kültürel kodların anlatıyı şekillendirdiği filmler de vardır. Bu filmler, yerel kültüre dair 

söylemini sınıf farklılıkları üzerinden oluşturmuş filmlerdir. Kâğıttan Hayatlar, Kin, Ufo, Gönül, 

Babamın Kemanı, Yolun Açık Olsun, Boğa Boğa, Aaah Belinda, Do Not Disturb filmleri, temelinde sınıf 

çatışmasının olduğu bir geçmiş hesaplaşması anlatısı sunmaktadır. Sınıf anlatısı, yerel kültürel 

değerlerle sonradan benimsenmiş evrensel kültürel değerlerin çatışmasını da somutlaştırmaktadır. Bu 

doğrultuda bu filmlerde yer alan yerel kültürel kodların evrensel kültürel kodlarla iç içe kullanıldıkları, 

anlatının geri planında yer verilen kültür çatışmasının bazen hiç sonuçlanmaması bazen de evrensel 

kültürel kodların artık kabul gördüğü yönünde bir söylemin yaratılması yine manipülatif bir durum 

yaratmaktadır. Anlatısında doğrudan yerel kültürel kodlara, Türk kültürünün (tarih, aile yaşamı, inanç) 

yaşanma biçimine yer veren Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü?, Cici ve Aşıklar Bayramı filmleri, bellek 

temelli anlatı kuran ve içerik anlamında diğer popüler anlatı dinamiklerini takip eden filmlerden ayrı 

tutulabilecek filmlerdir. Bu filmlerin anlatısında yerel kültürel kodları doğrudan aktarmasının yanında 

bütüncül bir anlatı incelemesiyle yine de Netflix’in ve evrensel kültürün hegemonyasının etkileri 

hissedilebilmektedir. 

 

3.3. Netflix Orijinal Yapımı Türk Filmlerinin Biçimsel Özellikleri 

Dijital yayın platformlarının ortaya çıkışında var olan yenilikçilik vurgusu, biçimsel anlamda 

filmlerde olmasa da orijinal dizi yapımlarında hissedilebilmektedir. Ancak içerik anlamında tam 

anlamıyla bir yenilikçilikten söz etmek pek mümkün değildir. Yine dizilerde en azından geleneksel 

medyaya kıyasla tür ve anlatı bağlamında daha özgür ve yeni denemelere açık bir alan olduğu kabul 

edilse de filmlere bakıldığında, ne biçimde ne de içerikte herhangi bir yenilik gözlenememektedir.  

Netflix, orijinal yapım Türk filmlerinde anlatı boyutunda çoğunlukla ana akım sinemanın 

pratiklerini takip etmekte, klasik anlatı matematiğinin ve melodram izleğinin takip edildiği içeriklerde 

“kamusal alana ait cesur erkek” ile “özel alana ait fedakâr kadın” karakterleri görülmektedir. Karakterler 

arasında ekonomik ve sosyokültürel zıtlıklar kurulmakta, neden ve sonuç ilişkisi takip edilmemekte ve 

olaylar gelişigüzel yaşanmaktadır (Kayıtmazbatır, Yaşartürk 2023: 463).  

Filmlerin biçimsel ortaklıklarına bakıldığında, Netflix orijinal yapımı olduklarını belirten bir 

açılış ile başlamaktadırlar. Netflix logosunun yer aldığı (N harfi) vurgulu intro öncelikli olarak yer 



190 

 

almakta ve peşinden “Netflix” ya da “Netflix Sunar” yazısı ile içeriğin orijinal yapım bir içerik olduğu 

ifade ekranda görülmektedir.  

Filmler Netflix’in sağladığı bütçe ve olanaklarla çekildiğinden, prodüksiyon tasarımı konusunda 

zengin içerikler sunmaktadırlar. Genellikle zengin ve canlı renklerden oluşan bir renk paleti 

kullanılmaktadır. Mekân seçimleri ve sanat tasarımı konusunda, senaryoya uygunluğunun da ötesinde 

estetik olarak dikkat çeken ve göze çarpan mekânlardan ve dekor tasarımında üst segment ürünlerden 

faydalandıkları söylenebilir. Yine oyuncu kostümleri de aynı şekilde kaliteli parçalardan seçilmekte, 

genel görünüm reklam görüntüsü havası vermektedir.  

90-110 dakika aralığında seyreden Netflix orijinal yapımı Türk filmleri, genellikle net bir türü 

odağına almaktansa hibrit bir türsel anlatıma yaslanmaktadır. Dram çerçevesinde gelişmekle beraber 

romantik-dram, komedi-dram gibi türsel karmalara sık rastlanmaktadır (Tablo 2).  

Genellikle kontrollü kamera hareketlerinin kullanıldığı filmlerde sıklıkla anlatımın duygusallığını 

ön planda tutmak için yakın plan çekimlere başvurulmuştur. Böylece karakterin merkeze alındığı 

filmlerde izleyicinin karakterle özdeşlik kurması biçimsel tercihlerle de desteklenmiş olmaktadır. Yine 

alan derinliğinin kullanılması, uzun süreli hareketsiz planlara yer verilmesi gibi tercihler de izleyicilerin 

odağının anlatıda ve karakterde kalması için tercih edilen yöntemlerdir.  

Sinema salonlarındaki ana akım filmlere kıyasla en belirgin farklılığın çerçeveleme oranında 

olduğu söylenebilir. İzleyicilerin içerikleri televizyon, bilgisayar, tablet, telefon gibi pek çok farklı araç 

üzerinden izleyebileceği göz önünde bulundurularak 2.35:1 formatı yerine 1.85:1 ya da 16:9 formatının 

tercih edildiği görülür.  

Filmlerde genellikle dikkat çekmeyen, gün ışığı benzeri ışıklandırma stilleri tercih edilmiştir. İç 

mekân tasarımlarında güncel moda dekorasyon ürünlerinin kullanımı ön plana çıkmaktadır. Dış mekân 

tercihlerinde ise genellikle turistik mekânların ve manzaraların tercih edildiği söylenebilir. 

Simetrik kadrajların ağırlıklı olarak tercih edildiği filmlerde, müzik kullanımı da sıklıkla görülür. 

Müzikler genellikle melodik ya da sözlü ise Türkçe popüler şarkılardan oluşmakta ve sahnelere eşlik 

eden dip bir eşlikçi olarak duyulmaktadır. Ağırlıklı olarak dram türüne yaslanan ve diğer türlerle hibrit 

bir form kazanan filmlerde, türlerin tarzıyla da ilişkili olarak, görsel efektlere çok yer verilmemiştir. Ses 

efektleri ise öne çıkacak ve hissedilecek şekilde değil de ses tasarımının bir parçası olarak yer almıştır. 

Filmlerde ağırlıklı olarak geçmiş anlatısının öne çıktığı, geçmişte yarım kalan hikâyelerle kurulan 

birtakım hesaplaşma ve yüzleşme hikâyelerinin tekrarladığı söylenebilir. Bu bağlamda geriye dönüşler 

(flashback) sıklıkla tercih edilen bir yöntem olarak öne çıkmaktadır.  



191 

 

 Netflix orijinal yapım filmleri, genel olarak ana akım sinema filmlerinin biçimsel tercihlerine 

yakın durmakta ve buna ek olarak platform filmi estetiği şeklinde ifade edilebilecek canlı renkler, 

klipvari çekimler ve reklam stili kostüm ve dekor tasarımı ile şekillenmektedir.  

 

3.4. Örneklem Belirlenmesi 

Netflix orijinal yapımı Türk filmlerinin anlatısındaki kültürel bellek etkisini çözümlemeyi 

amaçlayan çalışma kapsamında örneklemi belirleyebilmek adına izlenen yol aşağıdaki gibidir: 

Çalışmanın incelemek için ele aldığı veri Netflix orijinal yapımı Türk filmleridir. İlki 2020 yılına 

tarihlenen orijinal yapım Türk filminden başlamak üzere, 2024 yılı sonuna kadar üretilmiş tüm Netflix 

orijinal yapımı Türk filmleri, çalışmanın evrenini oluşturmaktadır. Bu evrene dâhil olan toplam 33 film, 

Netflix’in kültürel belleğe yönelik içerik politikalarını çözümleyebilmek adına hem endüstriyel hem 

anlatı hem de teknik boyutlarıyla ele alınmıştır. Bu doğrultuda, her bir filmin film ekipleri incelenmiş 

(yapım şirketi, yapımcı, yönetmen, oyuncular), akabinde her bir filmin anlatı özellikleri (mekân, zaman, 

tema, tür) listelenerek içerikleri yorumlanmış ve filmlerin biçimsel özellikleri ve kullandıkları teknik 

kodlar incelenmiştir. Araştırmanın sonucuna ulaşmak amacıyla gerekli olan göstergebilimsel inceleme 

yöntemini uygulamak için 33 filmden oluşan evren oldukça geniş bir evrendir. Bu nedenle, bütünden 

parçaya gidilerek evrenden seçilen bir örneklem grubuna göstergebilimsel inceleme yapmak uygun 

görülmüştür. Örneklem belirleme sürecine geçmeden önce, evren üzerinde gerçekleştirilen incelemeler 

ve yapılan tablolar, evrenin özelliklerini ortaya koymuş ve örneklem çerçevesini belirlemeye yardımcı 

olmuştur.  

Örneklem belirleme aşamasına gelindiğinde, nitel araştırmalarda kullanılan amaçlı örnekleme 

yöntemlerinden ölçüt örnekleme yöntemine başvurulmuştur. Netflix orijinal Türk yapımı filmlerinden 

oluşan evren özelinde, kültürel bellek ögelerinin kullanılması bir ölçüt olarak belirlenmiş; bu doğrultuda 

evreni oluşturan 33 filmin izlemelerinin ve analizlerinin yapılması neticesinde en çok kültürel bellek 

ögesine yer veren üç filme ulaşılmıştır. Tablo 2’de yer alan temalara bağlı olarak ilişki temasıyla öne 

çıkan ve evrensel kültürel kodlara yaslanan filmler elenmiş (Yarına Tek Bilet, Dokuz Kere Leyla, Beni 

Çok Sev, Azizler, Geçen Yaz, Kal, Özel Ders, Aşkın Kıyameti, Aşk Taktikleri, Sen Yaşamaya Bak, İyi 

Adamın On Günü, Aşk Taktikleri 2, Merve Kült, Kötü Adamın On Günü, Sen İnandır, İstanbul İçin Son 

Çağrı, Meraklı Adamın On Günü, Kül, Sen Büyümeye Bak, Tam Bir Centilmen ve Romantik Hırsız); 

yerel kültürel kodlar kullanılsa da kodların anlatıda kültürel birer arka plan olarak yer aldığı ve sınıf 

farklılıklarını ifade etmek amacıyla bir araç olarak kullandığı filmler de çıkarılmıştır (Kâğıttan Hayatlar, 

Kin, Ufo, Gönül, Babamın Kemanı, Yolun Açık Olsun, Boğa Boğa, Aaah Belinda, Do Not Disturb). Bu 



192 

 

doğrultuda geriye diğer filmlere kıyasla yerel kültürel kodları ve kültürel bellek anlatısını doğrudan 

yansıtan üç film, kültür ve bellek anlatısını ne şekilde sunduklarını ve diğer filmlerden hangi noktada 

ayrıldıklarını incelemek ve ortaya koymak için seçilmiştir. Bu üç film, Andaç Haznedaroğlu 

yönetmenliğinde çekilen Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü?, Berkun Oya tarafından yönetilen Cici ve 

Özcan Alper yönetmenliğinde çekimleri gerçekleşen  Aşıklar Bayramı’dır.  

Örneklem olarak belirlenen filmler, Christian Metz ve Juri Lotman’ın sinema göstergebilimi ve 

kültürel göstergebilim yaklaşımı doğrultusunda incelenmiş; filmlerin anlatısı içerisinde yer alan temel 

görsel ve işitsel ögeler tablolaştırılmış, filmde yer alan her bir gösterge kültür ve bellek kavramlarıyla 

ilişkisi doğrultusunda yorumlanmış, göstergeler kültürel ve özgül kod olarak ayrımlanmış ve filmin 

anlatı yapısı ile anlatıdaki kültürel bellek etkisi analizlenmiştir. Anlatı yapısı ve kültürel bellek etkisi 

analizi sırasında, Robert Hodge ve Gunther Kress’in üretim kuralları, alım kuralları, metin kısıtlamaları, 

semiyotik kodlar ve metin dışı kodlar kategorizasyonu üzerinden yorum geliştirilmiştir.  

 

3.4.1. Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü?  

Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü?, Andaç Haznedaroğlu yönetmenliğinde çekilen, Yılmaz 

Erdoğan’ın 1999 yılında sahnelenmeye başlayan aynı isimli tiyatro oyununun uyarlamasıdır. Filmin 

başkarakteri Gülseren Biröz, bir içerik üreticisinin Yetenek Biz Miyiz? programına konuk olmuştur. 

Yaşlı bakım evinde kalan Gülseren, hesap makinesi gibi herhangi bir yardımcı araç kullanmadan, üstün 

sayısal zekâsıyla doğrudan zihninden zorlu matematik işlemlerini hızlı bir şekilde çözmesiyle dikkatleri 

üzerine çekmiştir. Kamera karşısında kendi hayat hikâyesini anlatmaya başlayan Gülseren, 1950’li 

yıllardan 2000’lere, kendi yaşamını anlatırken bir yandan bir Türkiye portresi de çizmektedir. Bu 

anlamda hem bireysel hem de kolektif bellek anlatısı sunan film, aynı zamanda bir dönem filmi de 

sayılabileceğinden çok fazla kültürel öge barındırmaktadır.  

 

3.4.1.1. Filmin Anlatısı İçinde Yer Alan Temel Görsel ve İşitsel Ögelerin Tablosu 

Film, 74 sahneden oluşmaktadır; sahneler arasındaki geçişlerde sıklıkla fotoğraf albümü ve gazete 

küpürleri geçiş ögesi olarak kullanılmış ve zaman geçişleri de izleyiciye bu yöntemle aksettirilmiştir. 

Film, programın çekimlerinin gerçekleştirildiği, Gülseren’in de konakladığı yaşlı bakım evinin uzun 

koridorunda açılır. Gülseren’in yanında taşıdığı fotoğraf albümünün sayfalarını çevirmesiyle, her bir 

sayfada yaşamının farklı bir dönemine ilişkin anılarını, albümde yer alan fotoğraflar ve gazete küpürleri 

aracılığıyla anımsayarak anlatmasıyla hikâye başlar. Fotoğraflar ve gazete küpürlerinden oluşan fotoğraf 



193 

 

albümü, filmin öne çıkan temel özgül kodlarından biridir. Evrensel bir kod olarak yer alan öge, hikâye 

gereği ve yönetmenin de seçimleriyle aynı zamanda biçimsel bir ögeye de dönüşmüşür.  

Filmde öne çıkan gösteren ve gösterilenler Tablo 3’te listelenmiştir. Tabloda yer alan gösteren ve 

gösterilenlerin biçimsel ve içeriksel karşılıkları, bölümün sonraki alt başlıklarında detaylandırılacaktır. 

Tabloda yer verilen gösteren ve gösterilenler, filmin anlatısını destekleyen unsurlardır ve bu unsurlar, 

Juri Lotman’ın kültürel göstergebilim yaklaşımı doğrultusunda kültürel kodlar göz önünde 

bulundurularak ve Christian Metz’in sinema göstergebilimi yaklaşımı doğrultusunda sözünü ettiği 

görsel ve işitsel ögeler ön planda tutularak kategorize edilmiştir. 

Sahne Gösterge Gösteren Gösterilen 

2-12-15-

21-38-40-

42-49-52-

62 

Nesne Fotoğraf albümü Bellek, geçmiş, tarih, anılar, geçiş 

3-32 Mekân Konak Yaşam alanı, aile, aidiyet, tarih 

3-18-31 Kişi Sokak satıcıları Dönem, tarih, geçmiş, iş kolu 

3 Araç Damalı taksi Dönem, tarih, geçmiş 

4-7-36-

38-49 

Nesne Gazete Dönem, tarih, haber 

5-48 Nesne Radyo Dönem, tarih, haber 

5 Müzik Mezdeke Arap müziği, kültür 

5 Dil Rusça Sol, SSCB 

5 Kişi Stalin Saygı, kutsal, eleştiri 

5-22 Nesne Ev dekoru 

(dekorasyon ögeleri) 

Dönem, tarih, geçmiş 

5 İdeoloji Komünizm Sol, gizlilik, dönem 

5 İdeoloji Halk Partisi Siyaset, özgürlük, dönem 

5 Kıyafet Yakasız gömlek Din, dindarlık 

6-14 Kişi Polis Memur, gözaltı 

10-28-35-

61-74 

Hayvan Ateş böceği Bağ, delilik, sevgi 

12-13-14 Nesne Fotoğraf Anı, hatıra 

14 Kıyafet Takke Din, dindarlık 

14-27 Kıyafet Parka İdeoloji, solculuk 

14-31 Nesne Film afişi Dönem, tarih 

19 Nesne Terlik Anne, öfke, kızgınlık 

26 Olay Kız isteme Görücü usulü, evlilik, aile 

20-28-34-

72-74 

Nesne Fener Işık, aydınlatma, oyun 

30 Ritüel Hoca  Cin çıkarma 

37-39-47 Yazı Duvar yazıları Sol, mücadele 

37-39 Nesne Afişler İfade biçimi, sol 

37 Nesne Pankartlar İfade biçimi, sol 

39 Kişi Ayhan Işık Oyuncu, artist 

39 Kişi Yılmaz Güney Oyuncu, dava adamı 

43 İz Morluk Şiddet 

44-46-47 Nesne Kitap Suç, ideoloji 

48 Kişi Asker Cunta, gözaltı, darbe 



194 

 

56-57 Olay Matematik hesaplamaları Zekâ 

63-64 Nesne Süpürge Zaman geçişi, teknoloji 

62-64-65-

69-70 

Nesne Televizyon Zaman geçişi, teknoloji 

66-70-72 Mekân Sokak Dönem, zaman 

73-74 Program Yetenek Biz Miyiz? Yeni trendler, kuşak farkı 
 

Tablo 3: Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü? filminin anlatısında yer alan görsel ve işitsel ögeler 

  Filmin sahnelerinde ön plana çıkan ve tabloda gösteren ve gösterilenlerine ayrılan her bir görsel 

ve işitsel ögenin, kültürel ve özgül kod ayrımına geçmeden önce kültür ve bellek kavramlarıyla kurduğu 

ilişkiyi yorumlamak, anlatıyı evrensel kültürel değerlere mi yoksa yerel kültürel değerlere mi 

yaklaştırdığını tartışmak açısından önem taşımaktadır. 

 

3.4.1.2. Filmde Yer Alan Göstergelerin Kültür ve Bellek Kavramlarıyla İlişkisi 

Bakımından Yorumlanışı 

Tabloda yer alan göstergelerin her biri kültürle doğrudan ilişkilidir. Göstergelerin kültürle olan 

bağlantısını evrensel ve yerel ikiliği üzerinden açığa çıkarmak, Netflix orijinal yapımı Türk filmi olarak 

üretilen Sen Hiç Ateş Böceği Gördün mü? filminin anlatısındaki evrensel ve yerel kültürel kod 

okumalarını yapabilmeyi ve Netflix’in kültürel bellek politikaları içerisinde, filmin, nasıl ve nerede 

konumlandığını yorumlayabilmeyi de sağlayacaktır. Filmde yer alan göstergelerin kültür ve bellek 

kavramlarıyla ilişkisi aşağıda yorumlanmıştır: 

Fotoğraf albümü, kültürel açıdan hem evrensel hem yerel bir kod olarak yorumlanabilir. 

Evrensel bir koddur çünkü işlevi gereği fotoğraf albümü, her kültürden insan için, fotoğrafların 

muhafaza edildiği bir tür nesnedir. Hemen hemen her kültürde, anıları depolama işleviyle öne çıkan 

fotoğraf albümü, geçmişi temsil eden ve aile belleğini yaratan bir ögedir. Yerel bir koddur çünkü 

içeriğindeki fotoğrafların ve diğer ögelerin ne şekilde kurgulandığı, neyi içerip neyi dışarıda bıraktığı 

gibi pek çok bireysel tercih albümü şekillendirmektedir. Burada da bireyin kültürel tercihleri devreye 

girmektedir. Yine de, içeriği kültürel olarak değişse ve içeriğinde yerellik barındırsa da fotoğraf 

albümünün bir nesne olarak evrensel kültürel kod olarak değerlendirilmesi daha uygundur.  

Filmde fotoğraf albümü, Gülseren’in belleğinin bir sembolü olarak anlatıda yer almaktadır. 

Gülseren’in tüm yaşantısına dair fotoğraflar, albümde yer almakla beraber, anlatının seyri fotoğraf 

albümünün sayfalarının çevrilmesiyle şekillenmektedir. Gülseren’in kişisel tarihinin, bireysel belleğinin 

bir kanıtı ve arşivi niteliğinde olan fotoğraf albümü, biçimsel olarak da olaylar ve sahneler arasındaki 



195 

 

geçişi sağlayan bir aracıdır. Böylece fotoğraf albümü filmin temel motifi olarak yönetmenin tercihi 

doğrultusunda hikâyede konumlanmıştır. 

 

Görsel 21: Gülseren'in bireysel belleğinin aktarım aracı olarak fotoğraf albümü sahne geçişlerinde sıklıkla kullanılmıştır. 

Konak, tıpkı fotoğraf albümü gibi, hem evrensel hem de yerel kültürel kodlar barındıran mekânsal 

bir ögedir. Bir barınma alanı olarak konak, dönemine göre bir tür statü göstergesi görevi de görmektedir. 

Gelinen noktada sınıfsal olarak üst bir kademe ile ilişkilendirilse de konaklar, önceleri, orta sınıfın da 

barınabildiği daha erişilebilir mekânlardır. Müstakil yapılaşmanın hakim olduğu dönemlerde daha 

yaygın olmakla beraber dikey yapılaşmanın yaygınlaşmasıyla beraber sayıca azalan konaklar, artık 

neredeyse nostaljik birer öge olarak kalmışlardır denebilir. Konaklar kültürel olarak farklılıklar 

göstermektedir. Örneğin, Türk kültüründe ve Fransız kültüründe konaklar farklı işlevselliklere ve farklı 

sembollere sahiptirler. Bu bağlamda yine konumu, mimarisi ve içeriğiyle yerel kültürel kodlar barındırsa 

da işlevsel olarak konağın da evrensel kültürel kod kategorisine daha uygun olduğu söylenebilir. 

Konak, filmde, Gülseren’in doğup büyüdüğü evdir ve bireysel belleğinin ana mekânıdır. Konak, 

Gülseren’in babası Nazif, annesi İclal, halası İzzet, amcası Hazım ve dayısı Kürşat’a ev sahipliği 

yapmış; yıllar içerisinde yaşanan kayıplarla nüfusu giderek azalan konak en sonunda bir pansiyona 

dönüşerek şekil değiştirmiştir. Gülseren’in kişisel tarihinin bir göstereni olduğu kadar, geçen zamanın, 

zamanla dönüşen mimarinin, farklılaşan sokağın ve yaşam alanlarının da bir simgesi haline gelen konak, 

aidiyeti ve bir noktada aileyi, kutsalı, birlikteliği de ifade etmektedir. Ekonomik olarak zorluk 

yaşadıkları dönemde, artık apartmanların da yaygınlaşmasıyla Gülseren’in babası bir apartman dairesine 

taşınma teklifinde bulunur fakat annesi kabul etmez. Yıllar geçer, çevredeki her şey değişir, gökdelenler 



196 

 

inşa edilir ve konak sokakta artık ayrıksı bir mimari olarak kalır fakat yine de yıkılmamıştır. Bu anlamda 

konak bir bağlılığın ve direnişin de sembolüdür.  

Sokak satıcıları, gezici emeğin göstergesi olarak sabit bir yeri olmayan, ekonomisini sokakta 

yaptığı satışlar üzerinden kuran kimselerdir. Genellikle gastronomik anlamda hemen hemen her kültürde 

yer alan sokak satıcıları, Türkiye’de çok daha geniş bir kapsama sahip olmuştur. Gıda, organik ürünler, 

ev araç gereçleri, çocuklar için eğlence içerikli ürünler gibi pek çok skalada ürün satan sokak satıcıları, 

satışlarını, yüksek bir ses tonuyla ürünlerini tanıtarak ve sokak sokak gezerek gerçekleştirmektedirler. 

Bu bağlamda, sözel kodlarla da kendilerine bir kimlik yaratan sokak satıcıları, kamusal alanda bir 

ekonomik alan yaratmaktadırlar. Sokak satıcıları, sattıkları ürün ile ilişkilendirildikleri için yerel kültürel 

kodlar üzerinden değerlendirilmeleri daha makuldür. Türk kültüründe her dönem yeri olan sokak 

satıcıları, dijitalleşmenin etkisiyle alışveriş olanaklarının internete taşınmasıyla azalma gösterse de hala 

sokaklarda varlık göstermektedirler.  

Filmde de sokak satıcıları sıklıkla yer almaktadır. Geri planda, döneme dair ipuçları veren sokak 

satıcıları, izleyici için belleğinde yer eden geçmiş anıları uyandıran nostaljik birer öge olarak da 

konumlanmaktadırlar. Macun satıcısı, bisikletle dağıtım yapan postacı, omzundaki sepetlerle meyve 

satan satıcı, süpürgeci, dondurma satıcısı, bıçak bileyici, lahmacuncu, turşucu gibi artık sokaklarda pek 

rastlanmayan satıcılar, sokağın birer simgesi olarak anlatıda yer almaktadırlar. Türk kültüründe sokak 

satıcılarının yerini bir arka plan bilgisi olarak sunan anlatıda, 1950’lerden 2000’lere doğru gelindikçe 

sokağın ritmi değişmeye ve buna bağlı olarak sokak satıcıları da yok olmaya başlar. 

Damalı taksi, siyah beyaz dama desenlerinin bulunduğu, yurtdışında daha yaygın kullanılan bir 

taksi çeşididir. Taksi, hızlı ve geçici ulaşımı temsil eden bir araç olduğundan siyah beyaz dama deseni 

ile kullanıcıların bilinçaltına taksilerin dinamik ve hızlı birer araç olduğu bilgisinin yerleşmesi 

amaçlanmıştır. Damalı taksiler, yurtdışında doğrudan karşılık bulsa da Türk kültüründe taksi için yaygın 

olan kod sarı renktir. 1950’li ve 1970’li yıllar arasında damalı taksiler Türkiye’de de kullanılsa da 

günümüzde rastlanmamaktadır. Dönemin filmlerinde ve dizilerinde yer alan damalı taksiler, 1950’li ve 

1970’li yılların modernleşme arzusuna denk düşmektedir. Bu bağlamda damalı taksilerin evrensel 

kültürel bir kod olduğu yorumunu yapmak daha uygundur. 

Damalı taksi, filmde dönemi ifade eden bir araç olarak yer almaktadır. İzleyicinin belleğinde yer 

etmiş geçmiş dönem taksi motifi, o döneme ait atmosferi izleyicinin zihninde uyandırarak anlatıyı 

destekleyici bir rol oynamaktadır. Sokaktan geçen arabaların her biri, geçmiş dönem araçları olarak 

nostaljik atmosferi kuvvetlendirmektedir. Gülseren’in babası Nazif’in indiği Chevrolet marka damalı 

taksi de döneme dair fikir veren bir öge olarak kullanılmıştır. Damalı taksi kullanımı, hem tarihsel olarak 



197 

 

dönemi yansıtmakta hem de dönemin Türkiye’sinin modernleşme basamaklarını ve bu basamakları 

çıkarken aldığı referansları temsil etmektedir. 

Gazete, biçimsel olarak evrensel kültürel bir öge olsa da içerik bağlamında son derece yerel bir 

koddur. Bir kitle iletişim aracı olarak gazete, her yerde haber yayma amacı güden araç olarak 

değerlendirilmektedir. Fakat taşıdığı anlam ve işlev açısından farklı topluluklarda farklı anlamlar 

yüklenebilir. Örneğin kimi toplumlarda özgür basınla ilişkilendirilebilen gazete, otoriter rejimlerde bir 

ideolojik aygıt olarak kabul edilir. Bu nedenle her ne kadar bir nesne olarak gazete her toplumda kabul 

görse de farklı şekilde alımlanmaktadır ve bu durum da gazeteyi yerel kültürel bir kod olarak 

değerlendirmeyi gerektirmektedir.  

Filmde gazete içerikleri, tıpkı fotoğraf albümü gibi bir bellek görevi görmektedir. Albüm, 

Gülseren’in bireysel belleğinin bir aktarıcısı olarak yer alırken gazete, kolektif belleğin bir aktarıcısı 

olarak yer almaktadır. Gülseren kişisel hayat hikâyesini anlatırken sıklıkla dönemin toplumsal 

gelişmelerinden söz etmektedir. Bu, amcası Hazım’ın politik kimliğinin etkisiyle dönemin toplumsal 

olaylarının konağa doğrudan yansıması nedeniyle olsa da bir yandan da dönemin siyasi gelişmelerinin 

etkisinin doğrudan sokaklara yansımasıyla da ilişkilidir. Gazete, yine albüm gibi, zamansal geçişleri 

aktarmak için de biçimsel anlamda sıklıkla başvurulan bir geçiş aracı olmuştur. Gülseren, 1950’li yıllara 

dair olanı biteni anlatırken gazetede “Celal Bayar’ın Seyahati” başlıklı dönemin cumhurbaşkanına atıf 

yapan bir haber başlığı görülür. “Atlantik Paktına İştirakimiz Katileşiyor”, “Ortadoğu Komutanlığı 

Hakkında Muhtıra”, “Komünist Partisi Tahkikatı”, “İzmir’den Kaçan Komünist Şehrimizde Tutuldu” 

gibi haber başlıklarıyla dönemin siyasi atmosferine ilişkin bilgiler izleyiciye aktarılır. 1970’li yıllara 

gelindiğinde kullanılan gazete geçişinde ise “Astronotlar Ay’a Ayak Bastı” gibi dönemin önemli 

gelişmelerini işaret eden başlıkların yanı sıra 12 Mart muhtırasını yansıtan “Demirel: Seçimle Gelen 

Seçimle Gitmeliydi”, “16 Askeri Tıp Öğrencisi İçin Tahkikat Açıldı”, “Hükümetin İstifası İçin 

Generallere Söz Verildi” gibi haber başlıkları da aksettirilmiştir. Yine benzer şekilde 1980’li yıllarda da 

12 Eylül askeri darbesini ele alan “Ordu Yönetime El Koydu”, “Hükümet ve Parlamento Feshedildi”, 

“Solcular Hakkında Tahkikat Devam Ediyor”, “Sokağa Çıkma Yasağı Başladı” gibi haberler görülür. 

Gazete, Türk siyasi ve toplumsal tarihinin ve aynı zamanda Türk kolektif belleğinin bir simgesi olarak 

anlatıda yer almaktadır. Gazetede görülen haberlerin tamamı Türk toplumsal yaşamı ile ilişkili 

olduğundan Türk izleyici için detay gerektirmeyen pek çok başlık, yabancı izleyici de tam karşılığını 

bulamayacaktır. Yabancı izleyici için politik karşılıklarını alımlamaktan ziyade biçimsel anlamda bir 

geçiş aracı olarak kabul edilecek olan gazete geçişleri, Türk izleyici ile yabancı izleyicilerin ayrışacağı 

temel noktalardan birini oluşturmaktadır.  



198 

 

 

Görsel 22: Gazete küpürleri hareketli bir kullanımla sahneler arası geçiş aracı olarak kurgulanmıştır. 

Radyo, görsel ve teknik olarak hemen her kültürde doğrudan tanınabilecek bir ögedir. Gazete gibi 

bir kitle iletişim aracı olan radyo, yine gazete gibi, toplumlar arasında farklı alımlama yöntemleriyle 

farklı anlamlar kazanabilmektedir. Propaganda amacıyla kullanım, eğlencelik kullanım, bilgilendirme 

amaçlı kullanım gibi pek çok farklı meseleye hizmet eden ve farklı çıktılar sunan radyo, yerel bilgi 

aktarımını sağlayan bir araç olarak her toplumda belirli dönemlerde öne çıkmıştır. Sonraları 

dijitalleşmenin etkisiyle şekil ve biçim değiştiren radyo artık telefonların ve diğer dijital aygıtların 

içerisine yerleşmiş bir araç olarak var olmaktadır. Herhangi bir aygıta entegre olmamış radyolar artık 

birer nostaljik öge konumundadır. Bu doğrultuda radyo da tıpkı gazete gibi her toplumda bilinen bir araç 

olsa da bağlamı üzerinden değerlendirildiğinden yerel kültürel kod olarak kabul edilmelidir. 

Radyo, filmin anlatısında dönemin kitle iletişim aracı olarak yer almaktadır. Gülseren’in amcası 

Hazım, radyoda çeken bir sinyal bulmak için uğraşırken mezdeke çalan frekansları geçer ve “Her yer 

Arap radyosu” diyerek söylenir. Mezdeke, Arap kültüründen çıkan oryantal bir müzik türüdür ve yerel 

kültürel bir koddur. Hazım, “Yedirin tabi petrolü emperyalistlere, sonra böyle çakkıdı çakkıdı 

oynarsınız.” diyerek dönemin politikasına ilişkin görüşlerini beyan ederken öte yandan dönemin kitle 

iletişim aracı olan radyonun manipülatif ve propaganda eğilimli konumuna ilişkin de bilgi vermiş olur. 

Yine 1980’li yıllara gelindiğinde, Türk Silahlı Kuvvetleri’nin yönetime el koyduğuna ilişkin açıklamayı 

radyodan dinlerler. Gelinen noktada radyo, bir nostalji ögesine dönüşmüş olsa da dönemin kitle iletişim 

aracı olarak önemli bir noktada konumlanmaktadır.  



199 

 

Rusça, bir dil olarak anlam taşıyıcı bir görev üstlenmektedir ve yerel kültürel kod kategorisinde 

değerlendirilmelidir. Filmin anlatısında dil olarak dönemin toplumsal arka planının da etkisiyle ideolojik 

olarak sol tandanslı olarak kullanılmıştır. Gülseren’in amcası Hazım, radyoda SSCB ajans saatini açar. 

Rusça yayın yapan ajans saatini dinler ve Gülseren’in babası Nazif, Hazım Rusça bilmediği halde yayını 

dinlediği için bu durumu eleştirir. Hazım, “Yalanların Türkçesini duymaktansa gerçeklerin Rusçasını 

dinliyorum.” şeklinde yanıt verir. Böylece bir kez daha bir kitle iletişim aracı olan radyonun ideolojik 

konumuna atıfta bulunulmuş olur. 

Stalin, 1920-1953 yılları arasında Sovyetler Birliği’nin liderliğini üstlenen siyasi figürdür. Stalin, 

toplumun farklı kesimleri için farklı anlamlar taşıyan bir figür olarak kimileri için bir direniş 

sembolüyken kimileri için bir diktatör statüsündedir. Bu bağlamda her ne kadar tarih içerisindeki yeri 

pek çok farklı topluluğu etkilemiş olsa da kimileri için kahraman bir figür kimileri için işgalci bir rejimin 

simgesi olarak Stalin, farklı kültür, inanış ve yaklaşımlarda farklı yorumlanmakta; Stalin’e dair 

düşünceler, evrensel kabul görmüş bir ortak görüşte birleşmemektedir. 

Stalin, filmin anlatısında dönemin sol ideolojileri için hayranlıkla ilişkilendirilerek sunulmuştur. 

Gülseren’in amcası Hazım, Rusça yayın yapan radyoda Stalin’in adını duyduğunda heyecanlanır ve “Ne 

şanslı adamlar var, mesela bu spiker büyük ihtimal Stalin’i canlı canlı görmüştür” diyerek hayranlığını 

ifade eder. Buna karşılık Nazif, “Görmemiş de olabilir, onu gören herkes öldü diye biliyorum” diyerek 

Stalin’i diktatör bir noktada konumlandırır ve karşıt görüştekilerin Stalin’e yaklaşımını işaret etmiş olur. 

Türk kültüründe ve siyasetinde de Stalin’e yönelik farklı bakış açılarının varlığı da böylece aktarılmıştır. 

Ev dekoru, evin biçimine göre eşyaların yerleştirilme şeklini, eşyaların biçimsel tercihini, rengini, 

tarzını karşılayan ve orada yaşayan ailenin ekonomik durumuna, estetik tercihlerine, toplum içerisindeki 

sınıfsal konumuna ve kültürüne ilişkin pek çok mesajı ileten ögelerin birleşiminden oluşmaktadır. 

Döneme, sınıfa ve kültüre bağlı oldukça büyük farklılıklar gösterebilen ev dekoru, Türk kültürü 

içerisinde de çeşitlenmektedir. 

Ev dekoru, filmin prodüksiyonel tasarımının önemli bir parçasıdır. Dekor, bir dönem filmi olduğu 

için özellikle öne çıkmakta, döneme, tarihe ve olaylara dair bilgileri izleyiciye doğrudan aktarmaktadır. 

Röportajın yapıldığı, Gülseren’in de konakladığı bakım evinde, eski tip ahşap kollu berjer, dantel örgülü 

yastık yüzleri, masada ve konsolun üzerinde örgü danteller kullanılması, bakım evinin yaşlılar için 

düzenlendiği göz önünde bulundurulduğunda uygun atmosferi karşılamaktadır. 1950’li yıllarda konağın 

dekorunda kullanılan kırmızı damalı perdeler, kristal avize, çerçevelenerek duvara asılmış etamin 

örnekleri, ahşap koltuk köşeleri, amber renkli şekerlik, ahşap masa sandalye, İran halısı gibi tercihler 

dönemin iç mimari modasını doğrudan yansıtmaktadır. 1960’lı yıllara gelindiğinde mutfakta emaye 

tencereler, emaye çaydanlık, davul fırın gibi dönemin öne çıkan mutfak eşyaları görülür. Yine kadınların 



200 

 

dönemlere göre değişiklik gösteren kostüm, saç tasarımları da prodüksiyon tasarımı içerisine dahil 

edilebilecek ögelerdir. 1960’larda Gülseren’in annesinin saçlarını sardığı demir bigudiler dönemin 

modasını izleyiciye aksettirmektedir. Dekoratif ögeler, Türk kültürüne ilişkin pek çok unsuru 

barındırmaktadır. Bu anlamda yerli izleyicinin kültürel belleğinde yer etmiş ögeler, nostaljik bir 

duygunun uyanmasına yol açacaktır. 

 

Görsel 23: Evin dekoru, dönemlere göre değişiklikler göstererek içerisinde bulunulan zamanın iç mimari modasını 

gözler önüne sermektedir. 

Komünizm, sınıflar arası eşitliğin sağlandığı kolektif bir düzen ve ortak mülkiyet anlayışı ile 

gelişen sosyal, politik ve ekonomik bir ideolojidir. Sovyetler Birliği, Çin, Küba gibi sol düşüncenin daha 

egemen olduğu dönemler yaşayan ülkelerde öne çıkan bir ideolojidir. Karl Marx ve Friedrich Engels’in 

Komünist Manifesto’sunda (1848) bahis edilen bir sınıf mücadelesidir ve bu mücadele, dünyanın hemen 

her yerinde yankı uyandırmış ve hala yankıları süren bir mücadele olarak artık yerleşik bir anlayışa 

dönüşmüştür. Bu bağlamda evrensel bir bilinirliği olsa da hem ortaya çıkışı hem de farklı topluluklarda 

farklı temeller üzerine inşa edilişi ve kavranışı dolayısıyla yerel kültürel kod olarak değerlendirmek daha 

doğru olacaktır. 

Komünizm, 1950’li yılların Türkiye’sinde sol tandansta popüler iken karşı tarafta antikomünist 

hareketlerin de gelişmesiyle bir mücadele haline dönüşmüştür. Komünizmi savunan devrimci 

hareketlerin karşısında antikomünist bir yaklaşımla hareket eden muhafazakâr bir ideoloji doğmuştur. 

Filmde, Gülseren’in amcası Hazım, devrimci hareketi temsil ederken dayısı Kürşat ise muhafazakâr 

kesimi temsil etmektedir. Babası Nazif ise ılımlı bir siyaseti takip etmektedir. Bu durum, Hazım ve 

Nazif arasındaki komünizme dair diyaloglarda şekillenir. Nazif, Hazım’a komünistliği bırakmasını 

söylediğinde Hazım, her yerde muhbirler olduğunu söyleyerek susmasını ister. Komünistlerin fişlendiği, 

gözaltına alındığı bir dönemde, Nazif, “Banane oğlum, ben Halk Partiliyim, istediğim gibi 



201 

 

bağırabilirim.” diyerek kutuplaşan bir siyasetin ve ayrışmış toplumun özetini yapmış olur. Bu 

söylemiyle Halk Partisi’ni komünizmin karşısında daha resmi, makul ve demokratik bir noktaya 

konumlandırmıştır. Komünizmin anlatıda yer alması, yerli izleyiciye ilgili dönemin siyasi 

konjonktürünü hatırlatan bir yerde durmakta, yabancı izleyiciler için de kendi ülke siyasetlerindeki 

komünizmin yeriyle eşleyebilecekleri ya da karşılaştırabilecekleri bir içerik sunmaktadır. 

Yakasız gömlek, farklı kültürlerde farklı karşılıklar bulabilen bir stildir. Bazı kültürlerde 

sadeleşmeyi ve gösterişten uzak olmayı karşılarken bazı kültürlerde gelenekselliği karşılamaktadır. Bu 

bağlamda yerel kültürel bir kod olan yakasız gömlek, Türk -  İslam kültüründe, dini inanışa mensup 

kesimlerde tevazu ile de ilişkilendirilmektedir. 

Filmde yakasız gömlek, Gülseren’in dayısı Kürşat’ın kostümü olarak tercih edilmiştir. Amcası 

Hazım’ın ağırlıklı olarak koyu yeşil tonları ile özdeşleştirilmesi gibi Kürşat da kahverengi ve sarıya 

yakın krem rengi ile özdeşleştirilmiştir. Yakasız gömlek, ağırlıklı olarak muhafazakâr kesimin tercih 

ettiği bir gömlek türü olarak bilinir ve Kürşat’ın da dindarlığı ile ilişkilendirilerek kullanılması, 

Kürşat’ın karakterine ve tercihlerine ilişkin bir yorumu doğrudan izleyicide canlandırmaktadır. Takke 

de benzer şekilde, namaz ibadetini yerine getiren ve sıklıkla camiye giden Kürşat’ın karakterine ve 

inancına yönelik bir temsil ögesidir. Farklı inanışlarda farklı isimlerle yer alan takke, dini ibadetle 

özdeşleşen bir kavram olarak yer aldığından, tıpkı yakasız gömlek gibi yerel kültürel bir koddur. 

Polis, toplumun düzenini ve güvenliğini sağlamaktan sorumlu emniyet gücüdür. Belirli 

dönemlerde ve belirli kültürlerde farklı bağlamlarda değerlendirilerek farklı bakış açılarıyla 

yorumlanması mümkün olsa da polislik mesleği, evrensel kültürel bir koddur. Resmi polis kıyafeti, polis 

aracı, kullandıkları silahlar gibi ögelerde kültürler arasında birtakım farklılıklar olsa da bu farklılıklar, 

hemen her yerde her kültürden insan tarafından görüldüklerinde ayırt edilebilecek ve tanınabilecek denli 

küçük farklılıklardır. 

Filmde polis, Gülseren’in amcası Hazım’ın gözaltı sahnelerinde ve devrimci harekete mensup 

gençlerin polisle karşılıklı mücadelesinin gösterildiği sahnede yer alır. Dönemin emniyet mensuplarının, 

dönemin iktidarına, iktidarın ideolojisine ve şartlara bağlı olarak devrimci hareket üyelerini gözaltına 

alması, tutuklaması, dönemin politik atmosferini izleyiciye sunmaktadır.  

Ateş böceği, doğada bulunan ve ışık yayan bir böcek türü olarak evrensel bir karşılık taşımaktadır. 

Farklı kültürlerde birtakım farkı yorumlar atfedilmesi mümkün olsa da ateş böcekleri, genel olarak ışık 

yayması ile öne çıkmaktadır.  

Filmde ateş böcekleri, Gülseren’in yaşamla arasında kurduğu bağı simgelemektedir. Ateş 

böcekleri, ilk olarak, Gülseren’in doğduğu gün halası İzzet tarafından görülür. Gülseren’in doğduğu 



202 

 

odanın camına doğru hareket eden ateş böcekleri, yıllar boyu Gülseren’i hiç bırakmazlar. Gülseren’in 

ateş böceklerini görmek ve onları harekete geçirmek için kullandığı feneri de yıllarca elinden 

bırakmadığı bir bağımlılık nesnesine dönüşür. Annesi tarafından ateş böcekleri ile kafayı bozduğu ve 

delirdiği düşünülen ve bu yüzden suçlanılan Gülseren, kendini yalnız, mutlu, üzgün, çaresiz, gururlu 

hissettiği her anda tüm duygu durumlarını ateş böcekleri ile paylaşmayı tercih etmektedir. Filmin 

doğrudan adına da taşıdığı ateş böcekleri, filmde, Gülseren, babası Nazif, halası İzzet ve âşık olduğu tek 

adam Dündar hariç, başka kimse tarafından görülmez ve anlaşılmaz. Gülseren’in yaşamla kurduğu bağı, 

sevgiyi ve aidiyet duygusunu ifade eden ateş böcekleri, şehir geliştikçe çoğalan şehir ışıklarının 

varlığıyla giderek görünmez olurlar ve böylece anlatıda Gülseren’in şehir ışıklarına yönelik isyanıyla 

bir ekoeleştiri de yapılmış olur. Bu bağlamda ateş böcekleri, tıpkı fotoğraf albümü ve gazete 

küpürlerinde olduğu gibi yönetmenin biçimsel tercihi olarak da önem taşımakta ve sahneler arasında 

mola alanları yaratan, izleyiciye de nefes aldıran birer öge olarak yer almaktadır. 

Fotoğraf, bellek ile doğrudan ilişkili olan bir ögedir. Anı belgelemek üzerine geliştirilen fotoğraf, 

geçmişi anımsamak için bir araç olarak da görev yapmaktadır. Fotoğraf evrensel kültürel bir kod olsa 

da bağlamına göre yerel kültürel bir koda da dönüşebilir. Roland Barthes, fotoğrafın ona yüklenen 

anlamlara göre farklı bağlamlarda değerlendirilebileceğini işaret etmiş; ya tekniğine ilişkin profesyonel 

ya da amatör olarak ya içeriğine ilişkin sözbilimsel olarak ya da estetiğine ilişkin gerçeklikle kurduğu 

ilişkiye bağlı olarak farklı alımlanabileceğini belirtmiştir (Barthes 1996: 17). Bu doğrultuda nesne olarak 

fotoğrafın evrensel olduğu ama bu durumun bağlama göre değişiklik gösterebileceği belirtilmelidir. 

Filmde, geçmişte olan biteni anlatırken fotoğraf albümünde yer alan fotoğraflardan faydalanan 

Gülseren, her bir kareden o anın hikâyesine doğru yolculuk etmektedir. Belirli aralıklarla fotoğraf 

çekilen Gülseren’in ailesi, 1950’li yıllarda Gülseren doğduğunda, çekirdek aile fotoğrafı çekilirler. 

Çekim sonrası, halası İzzet ile annesi İclal arasında fotoğrafa dair gelişen sohbetle fotoğraf ile bellek 

arasındaki ilişkinin altı çizilir. Annesi, halası İzzet’e neden fotoğraf çekilmekten kaçtığını sorunca, İzzet 

de ona neden sürekli fotoğraf çekildiğini sorar. “Çünkü unutulmak istemiyorum” cevabı veren İclal’e 

karşılık İzzet de “Ben de hatırlanmak istemiyorum” yanıtını verir. Fotoğrafın belleği harekete geçiren 

mevcudiyeti bu diyaloglarla işaret edilmiş olur. 

Parka, genellikle soğuk havalarda tercih edilen, uzun dış giyim kıyafetidir. Parkanın sembolik 

anlamını oluşturan gençlik kültürleri, parkayı, bağımsızlığın sembolü olarak değerlendirerek 

mücadelelerinin bir parçası haline getirmişlerdir. Özellikle sol mücadelenin sembolü olarak yer 

almaktadır. Bu bağlamda parkanın, sembolik bağlamda değerlendirildiğinde evrensel kültürel bir kod 

olmasından ziyade yerel kültürel kod olarak kabul edilmesi daha uygun görünmektedir.  



203 

 

Filmde de parka, Gülseren’in amcası Hazım, komşusu Veli ve sokaklarda görülen devrimci 

harekete mensup gençlerin üzerinde görülen, doğrudan sol hareket ile ilişkilendirilen kışlık dış giyim 

ögesi olarak yer almıştır.  

Film afişi, filmin içeriğini temsil eden bir öge olarak bağlamına göre değerlendirilmesi gereken 

bir nesnedir. Amacı evrensel olsa da içeriğine ilişkin her bir film afişinin evrensel ya da yerel kültürel 

kodlara hitap etmesi durumu, film afişi özelinde değerlendirilmelidir.  

Filmde afişler, anlatıdaki dönem geçişlerini aktarmak için bir araç olarak kullanılmıştır. 1950 

yılında Lüküs Hayat, 1967 yılında Hudutların Kanunu film afişleri, sokağın bir ucundan diğer ucuna 

asılı bir şekilde yer almaktadır. Böylece anlatının zamanını referans filmler üzerinden çıkarmak dönemi 

takip etmek için bir seçenek olarak sunulmuş olur. Kullanılan filmler dönemin öne çıkan Türk filmleri 

olduğu için sahnedeki afiş detayları aracılığıyla verilen tarih bilgisi muhtemel ki yalnızca yerli izleyicide 

bir karşılık bulacaktır. Bu bağlamda anlatıda yer alan film afişlerini, özgül birer kod olmalarının yanı 

sıra, yerel kültürel kodlar kategorisinde değerlendirmek mümkündür. 

Terlik, annelerin öfkesini dışavurma yöntemi olarak simgeleşmiş bir nesnedir. Gülseren’in annesi 

de benzer tepkiyi defalarca verir. Evrensel olup olmadığı tartışmalı bir konu olsa da bir öfkenin 

dışavurumu için Türk izleyicinin aşina olduğu bir ifade biçimidir.  

Kız isteme, Türk kültüründe geçmiş yıllarda daha çok görücü usulüne dayanan zamanla görücü 

usulü ortadan kalksa da bir geleneği takip etmek maksadıyla gerçekleştirilen, ailelerin – ve bazen görücü 

usulünde eş adaylarının da o esnada – tanıştıkları törendir. Çekirdek aileler arasında gerçekleştirilen 

törende, damat adayı ve ailesi çiçek ve çikolata hediyesi ile gelmektedirler. Gelin adayı, misafirlere Türk 

kahvesi ikram eder ve damadın kahvesi diğerlerinden ayrı olarak tuzlu yapılır. Damadın aile 

büyüklerinden birisi -çoğu zaman babası- gelinin babasından “Allah’ın emri ve peygamberin kavliyle” 

kızını, oğluna eş olarak ister. Farklı detaylarla zenginleştirilen tüm bu ritüeller bir tören havasında 

gerçekleştirilmektedir. Zaman içerisinde isteme, verme, alma gibi ifade biçimleri şekil değiştirmiş; tören 

eril dilden olabildiğince uzaklaşarak modern bir hale evriltilmeye çalışılmıştır. Bu durum, kültürel 

geleneklerin, içerisinde bulunulan dönemin şartlarına bağlı olarak dönüşüm geçirebildiğini gözler önüne 

sermektedir. Farklı kültürlerde benzer evlilik öncesi ritüeller ve törenler olsa da kız isteme töreni, 

anlamsal açıdan Türk izleyiciler tarafından bütüncül bir şekilde yorumlanabileceğinden yerel kültürel 

bir kod olarak değerlendirilmiştir.  

Hikâyede, görücü usulü bir tanışma yolu ile gerçekleşen tören, Gülseren’in oyunlarıyla başarısız 

bir girişim olarak sonuçlanmaktadır. Yerli izleyici için kız isteme merasiminin tüm adımları herhangi 

bir açıklama gerektirmeden doğrudan kültürel bellek aracılığıyla alımlanabilirken yabancı izleyici için 



204 

 

farklılık barındıran pek çok noktası bulunması olasıdır. Bütünde anlaşılsa da geleneğin kökenine ilişkin 

yabancı izleyicinin alımlamasında boşluklar kalması muhtemeldir.  

Hoca, İslamiyet’te dini öğretileri aktaran kişiler için kullanılan bir tabirdir. Farklı kültürlerde 

farklı isimlerle aynı görevi üstlenen kişiler olsa da hoca, dini bağlamdaki temsili açısından Türk 

kültüründe ve İslami gelenekte karşılık bulabilmektedir. 

Filmde, hoca, cin çıkarma ritüelini uygulayan kişi olarak yer almıştır. Dini duyguları kullanan ve 

bu yolla dolandırıcılık yapan bir kimse olarak çizilen hocaya, başta Gülseren’in halası İzzet, Kur’an-ı 

Kerim’de böyle şeylerin yer almadığını söyleyerek itiraz etse de dayısı Kürşat ve annesi İclal, ateş 

böceklerinin Gülseren’i delirttiğini ve görülmeyen zararlı bir takım varlıkların ateş böcekleri şeklinde 

Gülseren’e göründüğünü iddia ederek zorla Gülseren’i ritüele götürürler. Gülseren hocanın talepleri ile 

dalga geçerek ritüeli bozar. Söz konusu cin çıkarma ritüeli, pek çok dinde karşılık bulduğundan hem 

yerli hem yabancı izleyici için bir anlam ifade etmekle beraber, kullanılan yöntemler, ortam ve ifade 

şekilleri kültürel farklılıklar barındırabilir. 

Duvar yazıları, geçmişten bugüne yazılı kültürün bir simgesi olarak değerlendirilebilmektedir. 

Modern dönemde, sokağın bir mücadele ve protesto alanı olarak kabul görmesiyle duvar yazıları protest 

bir tutum kazanmış; ses duyurmak ve varlık göstermek için duvarlar birer alan kabul edilmiştir. Duvara 

yazı yazma eylemi evrensel bir nitelik taşıyabilecekken duvar yazıları, içeriğe ve bağlama göre 

değerlendirilmelidir.  

Filmde duvar yazıları, 1970’li yıllara gelindiğinde sol mücadelenin sokaklarda daha görünür 

olmasıyla ilişkili olarak kullanılmıştır. Sokaklarda çeteleşmenin olduğu, fail-i meçhul cinayetlerin 

işlendiği dönemde halk tepkilerini yürüyüşlerle, duvar yazılarıyla gündeme getirir olmuştur. Gülseren, 

tüm bu olan biten karşısında apolitik bir duruş sergilese de yaşadıkları konak, üzerine yazılar yazılan, 

afişler asılan bir nokta haline gelmiştir. Mahalleden komşuları olan Veli’nin kız arkadaşı Nuran’la 

birlikte konağın duvarına yazı yazdıkları sahne, olan biteni özetleyen bir sahne olarak yer almaktadır. 

Veli, “Kahrolsun” yazmaya başlarken Gülseren pencereden “Bizim duvara yazınca kahroluyor mu 

Veli?” diye laf atar. “Bilmem ama yazmayınca hiçbir şey olmuyor.” yanıtını veren Veli, mücadelenin 

bir parçasının da sokakta ve duvar yazılarındaki ifadelerde olduğunu işaret eder. Bu bağlamda filmde 

Türk sol mücadelesinin duruşunu yansıtan duvar yazılarına yer verildiği için duvar yazılarını yerel 

kültürel bir kod olarak değerlendirmek mümkündür. 

Afişler, duvar yazılarında olduğu gibi kamusal alanda bir ifadeyi yaygınlaştırmak amacıyla 

kullanılan, duvar yazılarından farklı olarak da tasarım içeren basılı bir içerikten oluşan ögedir. Afişler, 

etkinlik duyurularını içeren, politik mesaj aktaran, bilgi aktarımı yapan pek çok farklı içerikte aktarım 



205 

 

sunmaktadırlar. Tıpkı duvar yazılarında olduğu gibi evrensel ve yerel ikiliği, içeriğine göre değişiklik 

göstermektedir. 

Filmde, duvarlara, evlerin dış cephelerine, direklere asılan afişlerde, “Bağımsız ve demokratik 

Türkiye’yi kuracağız.”, “Yaşasın bağımsızlık ve demokrasi mücadelemiz!” gibi ifadeler yer almakta ve 

dönemin sol mücadelesinin kimliğini ortaya koymaktadır. Bu bağlamda Türk solunun mücadelesinin 

aktarıldığı filmde kullanılan afişler politik mesaj aktarma işleviyle ön plana çıkmakta ve yerel kültürel 

bir içeriği sunmaktadır. 

Pankartlar ve pankart taşıma eylemi, toplumun protestolarda sesli olarak duyurduğu sloganlara 

ek olarak ifade etmek istediği politik mesajlarını duyurmak amacıyla yazının da gücünü kullandığı bir 

durumu ortaya koymaktadır. Kolektif kimliğin taleplerini dile getiren birer araç olan pankartlar, bu 

anlamda, evrensel bir nitelik taşımaktadır. İçeriği ve bağlamı her ne olursa olsun, evrensel olarak, bir 

mesaj iletildiği ve oradaki topluluğun kimliğini yansıttığı konusunda hemfikir olunabilecek pankartlar, 

genel kabul gören bir protesto yöntemidir. 

Filmde yer alan pankartlar da yürüyüşler sırasında halk tarafından taşınan bir diğer ifade biçimidir. 

“Kanlı İktidar”, “Kahrolsun İşçi Düşmanları”, “Ulusal Demokratik Cephede Birleş!” gibi ifadelerin 

yazılı olduğu pankartlar da tıpkı afişler gibi dönemin taleplerini ve tepkilerini ifade eden araçlardır. 

Filmde, duvar yazıları ve afişler gibi içeriğinde Türk kolektif belleğine dair ifadeler barındırsa da sol 

mücadelenin evrenselliği içinde ve politik yürüyüşlerin bir simgesi olarak pankartlar, biçimsel olarak 

duvar yazıları ve afişe göre farklı bir mesaj da taşımaktadır. Pankartların biçimselliği ile topluluğun 

politik düşüncelerini ifade ediyor olması, her kültürde karşılık bulduğundan, evrensel kültürel bir kod 

olarak değerlendirilmesine olanak tanımaktadır. 



206 

 

 

Görsel 24: Pankartlar, afişler, duvar yazıları dönemin bir ifade biçimi olarak anlatıda yer almıştır. 

Ayhan Işık ve Yılmaz Güney, her ikisi de Türk sinemasının önemli aktörleri olarak öne çıksa da 

iki ayrı temsilin ve ideolojinin karşılığı olarak ikonikleşmiş isimlerdir. Ayhan Işık, 1950’li ve 1960’lı 

yıllarda, Türk sineması içerisinde yakışıklılığı ve beyefendiliği ile öne çıkarılan, Hollywood’da kabul 

gören star arketipinin bir karşılığı olarak yaratılan bir oyuncudur. Yılmaz Güney ise oyuncu kimliğinin 

yanı sıra, yönetmen kimliğiyle, devrimci kişiliğiyle öne çıkan ve sinemasını devrimin aracı olarak gören 

ideolojik bir figürdür.  

Filmin anlatısında Ayhan Işık ve Yılmaz Güney arasındaki ikilik, Veli ile Nuran arasındaki 

diyaloglarla yer alır. Sahne, dönemin ünlü oyuncularının arasındaki ilişkiye ve halk nezdindeki 

görüşlerine ilişkin fikir vermektedir. Sinemaya gitmekten bahseden Nuran, Ayhan Işık’ın filmine 

gitmekten söz ederken Veli, Yılmaz Güney’in filmine gitmeyi savunur ve aradaki farkı “Yılmaz Güney 

bir dava adamı, öbürü artist.” şeklinde ifade eder. Dönemin Taçsız Kral lakaplı sanatçısı Ayhan Işık ile 

Çirkin Kral lakaplı sanatçısı Yılmaz Güney arasındaki ikilik, Yılmaz Güney’in Ayhan Işık’a kıyasla 

oldukça politik olan devrimci sol kimliğiyle ilişkilidir. Dönemin politik atmosferinin sinemaya, 

sanatçılara dek uzanması da halkın içerisinde bulunduğu duygu durumunu gözler önüne sermektedir. 

Her ne kadar dünya sinemasında da ünlü ve popüler isimler olsalar da Ayhan Işık ve Yılmaz Güney’i 

tanımayan yabancı izleyici için doğrudan karşılık bulmayacak bir sahnedir.  

Morluk, bir iz olarak anlatıda şiddeti işaret etmektedir. Gülseren’in evliliğinde maruz kaldığı 

şiddetin işareti olan göz çevresindeki morluk, eşinden ayrılmasıyla sonuçlanarak Gülseren’in şiddet 



207 

 

karşısındaki konumunu ve buna karşılık annesinin ayrılık için şiddeti yeterli bir sebep saymamasıyla da 

bir önceki neslin kadınlarının şiddet karşısındaki öğrenilmiş konumunu işaret etmektedir.  

 Kitap, işlevi itibariyle evrensel kültürel bir kod olarak değerlendirilebilecek fakat içeriğine bağlı 

olarak yerel kültürel kodların da taşıyıcısı olması muhtemel olan bir ögedir.  

 Kitap, filmde adeta bir silah gibi konumlandırılmıştır. Dönemin yaşanan siyasi olaylarının da 

etkisiyle kitapların saklandığı, kitapların birer suç delili sayıldığı atmosferi yansıtır şekilde, Gülseren 

amcası Hazım’ın kitaplarının içlerini dayısı Kürşat’ın din içerikli kitap kapaklarıyla değiştirip amcası 

tutukluyken onun kitaplarının yok olmasının önüne geçmiştir. Yine de 1980 askeri müdahalesi 

yaşandığında kitaplar Hazım tarafından konağın bahçesine gömülecektir. Kitaplara düşman olan iktidar 

prototipi tüm dünyada tarih boyunca karşılaşılmıştır. Bu bağlamda hem yerli izleyicide hem de yabancı 

izleyicide kitabın söz konusu kullanımı karşılık bulacaktır. Baskılama, belleği, tarihi ve kültürü yok 

etme, gözdağı verme gibi amaçlarla tarih boyunca pek çok toplumda gerçekleştirilen kitap yakma 

eylemi, evrensel kültürel bir kod olarak değerlendirilebilir.  

Asker, devletin bir temsilcisi olarak güç, otorite, düzen gibi kavramlarla ilişkilendirilen, sistemin 

disiplinini sağlayan ve koruyan ordu gücünün bir üyesidir. Hemen her devletin askeri bir gücü 

bulunduğundan ve küçük biçimsel farklılıklar dışında benzer tarzda üniformalara, araçlara, silahlara 

sahip olan askerler, evrensel kültürel bir kod olarak değerlendirilebilir.  

Filmin anlatısında askerler, askeri müdahale sonrası Kürşat’ı tutuklamaya geldiklerinde görülür. 

Öncesinde 1980 askeri müdahalesinin Türk Silahlı Kuvvetleri’nce gerçekleştirilen açıklamasını 

radyodan dinlerken askerin yönetimi ele geçirmesini, güvenli ellere geçmek şeklinde yorumlayan ve 

durumdan memnun olan Kürşat, askerler tarafından evden alınır. Asker, polis gibi meslek mensupları 

üniformalarının varlığıyla her kesim izleyici tarafından rahatlıkla alımlanabilen karakterlerdir. Olay 

bağlamında Türk insanı için askerin tam olarak nasıl bir anlam taşıdığını yabancı izleyici doğrudan 

alımlamasa da hikâyenin akışını takip ederek oldukça yakın bir anlama ulaşması olasıdır. Türk siyasi 

tarihinde olduğu gibi, Şili, Yunanistan, Endonezya, Pakistan, Mısır, Brezilya, Portekiz, Tayland, 

İspanya gibi pek çok ülkede darbe veya darbe girişimi yaşanmıştır. Bu nedenle askeri müdahalelerin 

evrensel kültürel bir kod olarak karşılık bulması mümkün görünmektedir. 

Matematik hesaplamaları, rakam ve sayıların kullanıldığı birtakım hesaplamaları 

karşılamaktadır. Küçük ölçekli matematik hesaplamalarını zihinden yapmak mümkünken büyük ölçekli 

matematik hesaplamalarını yapmak için hesap makinesi gibi birtakım yardımcı araçlara 

başvurulabilmektedir. Hesaplamalar kültürler açısından dilsel bir takım farklılıklar gözlenmesi dışında 

evrensel çıktılar sunan ölçütlere göre gerçekleştirilmektedir. 



208 

 

Filmde matematik hesaplamaları, Gülseren’in üstün zekâsını ve fizyolojik anlamda belleğinin de 

sağlıklı olduğunu işaret etmektedir. Gülseren, çok büyük rakamları zihninden herhangi bir hesaplama 

aracından da yardım almadan hızlı bir şekilde çarpabilmekte, toplayabilmekte ve diğer hesaplamaları 

yapabilmektedir. Bu durum Gülseren’in yaşıtlarından ve diğer insanlardan ayrı düşünmesine neden 

olmuş ve beraberinde okuldan atılmasına, sürekliliği olan bir iş hayatının olmamasına, belirgin bir sosyal 

çevre geliştirememesine yol açmıştır.  

Televizyon, haberler, diziler, filmler, yarışma programları, reklamlar gibi pek çok içerikten oluşan 

bir yayın akışına sahip olan ve 20. yüzyılın önemli buluşlarından biri olan bir kitle iletişim aracıdır. 

Televizyon bir araç olarak evrensel olsa da içeriği her kültürde değişiklik göstermektedir. Filmde 

televizyon bir araç oluşuyla ele alındığı için evrensel kültürel bir kategoriye dâhil edilmiştir. 

Filmde televizyon ve süpürge, zamanın geçişiyle beraber gelişen teknolojik dönüşümü yansıtan 

araçlar olarak yer almıştır. Televizyonun icadıyla konakta bir anda kendine yer bulan ve başta siyah 

beyaz sonraları renkli televizyon derken her dönem şekil değiştiren televizyon vazgeçilmez bir öge 

haline gelir. Annesinin televizyona geliştirdiği bağımlılık, Gülseren’in sinirlerini bozmaya başlar. 

Televizyonun karşısında her bir sahnede biraz daha yaşlanan annesi ve sürekli televizyon önünde her 

birinde daha da gelişmiş model bir süpürgeyle evi süpüren Gülseren, bir zaman akışı içerisinde sunulur. 

Bu bağlamda yönetmenin zaman geçişini ifade etme yolunda biçimsel bir tercih olarak televizyon ve 

süpürgeden faydalandığı söylenebilir. 

 

Görsel 25: Televizyon ve süpürge teknolojisinin zamana bağlı değişimi hikâyede takip edilebilmektedir. 



209 

 

Sokak, kamusal bir alan olarak herkese ait olan yerdir. Aynı zamanda bir mücadele alanı olarak 

da kimlik kazanan sokak hemen her toplumda, evin ve diğer tüm özel mülklerin dışında kalan alandır. 

Bu bağlamda evrensel olarak değerlendirmek mümkünken sokaklar, her kültürde farklı sembollerle, 

farklı düzenlemelerle yer alır. Filmde de sokak kültürü, Türk kültürüne özgü ele alındığı için yerel 

kültürel bir kod olarak değerlendirilebilir. 

Sokak, anlatıda konakla beraber dönüşümü en belirgin şekilde aktaran yaşam alanıdır. 1950’lerde 

sokak satıcılarının yaygın olduğu, insanların dükkânların önlerinde tavla oynadıkları, yan yana geçerken 

selamlaştıkları, çocukların uçurtma uçurdukları, top oynadıkları güvenli sokak imgesi, 1970’lerde faili 

meçhul cinayetlerin işlendiği, eylemlerin gerçekleştiği güvensiz sokaklara, 1980’lerde ise yasaklanan 

bir tabuya dönüşmüştür. 2000’lere gelindiğinde ise şehrin keşmekeşini taşıyan, kalabalıkların sokaklara 

taştığı bir sosyalleşme alanı olarak sunulmuştur. Yine yönetmenin özgül bir tercihi olarak sokağın 

dönüşümü anlatıya biçimsel bir destek sağlamaktadır. 

Yetenek Biz Miyiz?, anlatıyı 2020 sonrasına taşıyan, sosyal medyanın varlığını işaret eden, bir 

içerik üreticisi tarafından kurgulanmış programdır. YouTube platformunun popüler olmasıyla üretilen 

içeriklerin bir prototipi olarak yer alan program, sosyal medyanın evrensel dili de göz önünde 

bulundurulduğunda herkes tarafından anlaşılabilecek bir içerik sunmaktadır. Filmde programa konuk 

olan Gülseren, üstün sayısal zekâsıyla konu olsa da anlattığı yaşam hikâyesiyle hem içeriği üretenleri 

hem de izleyicileri derinden etkilemiştir.  

Filmde yer alan göstergelerin kültürle ve bellekle kurduğu ilişki, evrensel ve yerel ikiliği 

üzerinden değerlendirilmiş; birtakım kodların evrensel kültürel değerler taşıdığı ve herkes tarafından 

anlaşılabileceği, bazı kodların ise yerel kültürel değerler taşıdığı ve yalnızca o kültür içerisinde yetişen 

insanlar tarafından anlaşılabileceği işaret edilmiştir. Küreselleşmenin de etkisiyle evrensel ve yerel 

değerler arasındaki sınırlar oldukça siliktir. Bu bağlamda Lotman’ın kültürün kendiliğinden semiyotik 

bir öge olduğu görüşü göz önünde bulundurulmuş; göstergebilimin bir toplumun deneyimlerinin 

bellekte yer etmiş kaydının kodlanması ve aktarılması olduğu yönündeki görüşü benimsenmiştir. 

Sinemanın evrensel bir dili olsa da bir filmin anlatısının hangi toplumun deneyimlerinin aktarımı 

olduğunun kültürel ayrımlar noktasında önemli bir etken olduğu farkındalığıyla hareket edilmiştir. 

Böylece çalışmada yürütülen bir kodun yerel mi yoksa evrensel mi olduğu yönündeki sorgulama, kesin 

ve net bir yanıt vermekten ziyade hangi koda daha yakın olduğunu ifade etmek doğrultusunda 

yürütülmüştür ve bu noktada filmin anlatısından faydalanılmıştır. Örneğin, kültürel anlamda evrensel 

bir karşılığı olan nesne, film içerisinde yalnızca Türk kültürü özelindeki karşılığı ile yer alıyor ve 

yalnızca Türk izleyici tarafından doğrudan kültürel anlamıyla alımlanacak durumda ise o nesne yerel 

kültürel karşılığı ile değerlendirilmiştir. Kültürel kodların yanı sıra, filmi üreten yaratıcı ekibin tercihleri 



210 

 

doğrultusunda anlatıda yer alan özgül kodlar da ifade edilmiş; bazı kültürel kodlara özgül kod misyonu 

da yüklenmiştir.  

 

3.4.1.3. Kültürel ve Özgül Kodlar 

Görüldüğü üzere, yukarıda listelenen göstergelerin bir kısmı evrensel kültürel, bir kısmı yerel 

kültürel karşılıkları olan göstergelerdir. Göstergelerin bir kısmı içeriğe ilişkin iken bir kısmı biçimsel 

ögeler olarak da yer almaktadırlar. Lotman ve Metz’in, birinin kültürden diğerinin sinemadan yola 

çıkarak geliştirdiği göstergebilim yaklaşımları, birbirini tamamlamaktadır. Lotman’ın kültürel 

göstergebilim yaklaşımıyla filmdeki anlamın üretimini, belleğin bu anlam üretimindeki kurgulayan 

görevini, tarihsel ve kültürel bağlamları görmek mümkünken Metz’in sinema göstergebilimi 

yaklaşımıyla da filmdeki görsel ve işitsel dili ve bu dilin metinle ilişkisini yorumlamak mümkün 

olmaktadır. Her iki yaklaşım birleştiğinde; Lotman’la içerik, Metz’le biçim göstergebilimsel açıdan 

analiz edilebilmektedir. Bu doğrultuda içerik ve biçim tercihlerini birleşik bir şekilde yorumlamadan 

önce, filmde yer alan gösterenlerin evrensel ve kültürel kod ayrımı ile aynı zamanda söz konusu kodların 

biçimsel bir araç olarak kullanımına ilişkin kesişimleri görmek faydalı olacaktır: 

 

Kesişim Kategorisi Öğeler 

Sadece Evrensel Kültürel Konak, Damalı Taksi, Radyo, Polis, Fener, Asker, Morluk, 

Kitap, Matematik Hesaplamaları, Yetenek Biz Miyiz? 

Sadece Yerel Kültürel Hoca, Kız İsteme, Takke, Parka, Terlik, Sokak Satıcıları, 

Mezdeke, Rusça, Stalin, Yakasız Gömlek, Ev Dekoru, 

Komünizm, Halk Partisi, Ayhan Işık, Yılmaz Güney 

Evrensel Kültürel + Özgül Kod Ateş Böceği, Pankart, Süpürge, Televizyon 

Yerel Kültürel + Özgül Kod Gazete İçerikleri, Film Afişleri, Duvar Yazıları, Afişler, 

Sokak 

Tüm Kategoriler (3'lü Kesişim) Fotoğraf Albümü 

 

Tablo 4: Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü? filminde yer alan kültürel ögelerin kategorizasyonu 



211 

 

 

Grafik 15: Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü? filminde yer alan kültürel ögelerin kesişim grafiği 

 

 Filmde yer alan kodlar, daha önce de belirtildiği gibi kesin ve net ayrımlarla bölümlenmesi zor 

olsa da genel tabloyu görmek açısından görselleştirilmiştir. Filmi değerlendirirken, temel olarak göz 

önünde bulundurulan nokta sinema dilinin en temelde evrensel bir dil olduğudur. Biçimsel tercihler bu 

evrensel dilin bir parçasıdır. Bir filmin üreticisi de izleyicisi de planları, sahneleri, plan sekansları, plan 

ölçeklerini ayırt edebilmektedir. Yönetmenin biçimsel tercihlerinin özgül bir koda dönüştüğü nokta, 

filmin içeriğinde yer alan birtakım kodların biçimsel birer görev de üstlendiği andır. Filmin içeriği söz 

konusu olduğunda, filmin kimliği önem taşımaktadır. Filmin hangi kültüre ait olduğunu söylemek, 

filmin üretildiği ülkeye, üreticisinin ülkesine, hedef izleyici kitlesinin kültürüne, hikâyenin geçtiği ülke 

kültürüne bakılarak; bunların farklı olması durumunda da hangisinin öne çıktığı değerlendirilerek 

mümkündür. Filmler, teknolojinin ve dijitalleşmenin getirileriyle artık yalnızca üretildiği ülke 



212 

 

izleyicisine hitap etmediği için, kültürel kodların yer alma dinamikleri de değişiklik göstermektedir. 

Dijital yayın platformu olan Netflix’te yer alan Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü? filmi, Türkiye’de Türk 

bir yönetmen ve ekip tarafından üretilmiş, Türkçe bir oyundan uyarlanmış, Türkiye’nin belirli bir 

dönemini anlatan bir filmdir. Netflix’in, Türk izleyicinin, tiyatro oyunundan aşina olduğu ve bu nedenle 

kolaylıkla bağ kurabileceği bir içeriği kütüphaneye eklemeyi seçmesi, platformun Türkiye pazarında 

büyüme hedefi çerçevesinde değerlendirilebilir. Metnin, Türkiye’de yaşamış bir kuşağın belirli bir 

dönemini doğrudan yansıtmasıyla hemen hemen her yaştan yerli izleyici kitlesine temas edebilmesi, 

uyarlama olmasıyla tiyatro kültürüne sahip olan izleyici kitlesini de dijital platforma çekmesi, yerli 

metinleri küresel pazara taşıyarak kültürel bir sermaye yaratma gayesinde olan Netflix’in işini 

kolaylaştırmaktadır. Filmin platformda yer almasıyla hedef kitle izleyicisi hem küresel pazardaki 

yabancı izleyici hem de yerli pazardaki Türk izleyicidir. Filmin anlatısındaki kültürel kodların evrensel 

ve yerel ayrımı, bu bakış açısıyla gerçekleştirilmiştir. Film, yerel kültürel kodlardan epey faydalanmış 

görünse de bu yerel kodların bir kısmının – komünizm, Stalin, Rusça, mezdeke – gibi doğrudan 

Türkiye’nin yerelliğine hitap etmemesi nedeniyle, filmde yer alan kodların ağırlıklı olarak evrensel 

kültürel kodlar olduğu yorumu yapılabilir. Film, Türkiye’nin 1950-2000’ler arasındaki dönemini, 

bireysel bir yaşam öyküsünün arka planında sunsa da kodların kullanımında evrensel kültüre hitap 

edecek bir eğilim gözlenmektedir. Bu durum hem dijital yayın platformlarının küresel pazardaki 

izleyiciye hitap etme niyeti hem de Türkiye’nin de ayak uydurmaya çalıştığı bir tür modernleşme eğilimi 

ile karşılık bulabilir. 

  

3.4.1.4. Anlatı Yapısı ve Anlatıdaki Kültürel Bellek Etkisi 

Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü?, bireysel ve toplumsal bellek üzerine kurulu anlatısını izleyiciye 

sunarken kültürel bellekten açıkça faydalanmıştır. Kültürel belleğin anlatıya olan etkisi, Hodge ve 

Kress’in, çalışmada da birinci bölümde Netflix’in içerik politikalarını incelerken takip edilen, üretim 

kuralları, alım kuralları, metin kısıtlamaları, semiyotik kodlar ve metin dışı kodlar kategorizasyonu 

üzerinden yorumlanmıştır. 

Üretim kuralları bağlamında kim için, kim tarafından, hangi yollarla üretildiğine bakıldığında; 

Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü?, Netflix tarafından orijinal yapım olarak üretilmiş bir filmdir. 

Netflix’in Türk filmleri içerisinde platformda yer alan Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü?, Yılmaz 

Erdoğan’ın aynı isimli tiyatro metninden uyarlanmıştır. Tiyatro metni, doğrudan Türk izleyiciye hitaben 

yazılmış olsa da uyarlama esnasında, filmin küresel pazarda çok daha geniş bir izleyici kitlesiyle 

buluşacağı göz önünde bulundurulmuş olmalıdır. Bu doğrultuda filmin anlatısı, olabildiğince evrensel 



213 

 

kültürel kodlara yaklaştırılmış; hemen her izleyicinin alımlayabileceği açıklıkta bir metin 

oluşturulmuştur. 

Filmin anlatısı, temelde bireysel bellek ve kolektif bellek ikiliği üzerine kurulmuştur. Bu ikilik 

Gülseren’in bireysel yaşam öyküsü ile Türkiye’nin toplumsal dönüşümünün öyküsü üzerinden 

oluşturulmuştur. Film, Gülseren’in 1950-2020 yılları arasındaki yaşamına odaklansa da bireyin 

toplumdan ayrılamayacağı kabulünü gözler önüne seren bir anlatı sunmaktadır. Gülseren’in yaşam 

öyküsüyle beraber izleyici, Türkiye’nin 1950-2020 yılları arasındaki sosyal ve politik tarihini de takip 

edebilmektedir. Türkiye 1950-2000 yılları arasına çok partili yaşama geçişle demokratikleşme 

adımlarını, askeri müdahalelerle anti demokratik adımları, modernleşmenin etkisiyle kentleşme ve dikey 

yapılaşmanın sonuçlarını, ideolojik kutuplaşmaları ve sosyal birçok dönüşümü sığdırmış; tüm bu 

dönüşümler, filmde Gülseren’in öz yaşam öyküsüyle paralel olarak aktarılmıştır. Kültürel bellek, 

anlatının görselleştirilmesi noktasında, neredeyse bireysel ve kolektif belleğin önüne geçmiş; anlatının 

temel aracı olarak yer almıştır. Türkiye’nin kolektif belleğiyle doğrudan ilişkili olan filmin anlatısında 

Türk tarihine ait pek çok dönüm noktası ve Türk kültürüne ait pek çok öge yer almaktadır. Lotman, 

kültürü, “toplumun deneyimlediği şeylerin hafızadaki bir kaydı” olarak tanımlamaktadır (Tamm 2019: 

6). Film, Türk kültürünü bu doğrultuda toplumsal bellekle ilişkili olarak aktarmaktadır.  

Alım kuralları doğrultusunda alımlayanın filmle kurduğu ilişki bağlamında bakıldığında; film, 

yerli izleyici için kolektif bellek yardımıyla çok daha anlaşılır bir zemin sunmaktadır. Özellikle gazete 

küpürleriyle aksettirilen Türk siyasi tarihine ilişkin gelişmeler, yabancı izleyici için yakalaması zor 

detaylar barındırmaktadır. Bunun dışında filmde yer alan pek çok kültürel öge yerli izleyicinin aşinalık 

duygusunu harekete geçirerek doğrudan anlam bulmaktadır. Yabancı izleyiciler için ise farklılık ve 

merak duygularını uyandırması olası olmakla beraber çoğu ögenin evrensel karşılıkları da 

bulunduğundan en azından kategorik olarak doğru bir alımlama gerçekleşmesi beklenebilir.  

 Filmin temel çatışması, varoluşsaldır. Gülseren’in üstün zekâsıyla toplum içerisinde kendisine 

kabul gören bir yer edinememesi ile birey ve toplum ikiliği üzerine gelişen çatışma, Türk toplumsal 

tarihindeki sağ – sol çatışması ile kuvvetlendirilmiştir. Filmde, Gülseren’in amcası Hazım ve dayısı 

Kürşat üzerinden belirginleştirilen bu ayrım, filmde bir karakter olarak da yer eden sokakta da hissedilen 

bir ayrım olarak yer almıştır. Çatışma siyasi arenadan ziyade, gündelik yaşamdan, sokaktaki 

eylemlerden, televizyon ve radyodan aktarılmıştır. Lotman’ın metin analizlerinde kullandığı simetrik 

karşıtlık, bu çatışma üzerine temellenmiş ve Gülseren’in amcası ve dayısı arasında kurulmuştur. Dayısı, 

muhafazakâr kişiliğiyle mevcut kültürel kodların koruyucusu rolündeyken, amcası, yeni ve devrimci 

kodların savunucusu olarak konumlanmıştır. Bu konumlanışlar, yalnızca sözel ifadelerle değil 

kıyafetleriyle ve kitaplarla, insanlarla ve sokakla kurdukları ilişkilerle de somutlaştırılmıştır. 



214 

 

 Filmin öne çıkan sembollerine ve semiyotik kodlarına bakıldığında; belleği doğrudan işaret eden 

fotoğraf, fotoğraf albümü, gazete, radyo, televizyon gibi kitle iletişim araçları ve arşiv görüntülerinin 

öne çıktığı söylenebilir. Filmin anlatısını sembolik kılan söz konusu ögeler aynı zamanda biçimsel birer 

öge olarak da kullanılmıştır. Bu ögeler, anlatıdaki zaman değişimlerini aktaran birer geçiş aracı olarak 

da öne çıkmaktadırlar. Filmin diyaloglara ek olarak gazete küpürleriyle, sokakta asılı olan film 

afişleriyle, pankartlarla, duvarlara yapıştırılmış sloganlı afişlerle dilsel ifade biçimine karşılık yazılı 

ifade biçimlerine de sıklıkla başvurduğu söylenebilir. Dönem filmi kategorisine dâhil edilebilecek film, 

prodüksiyonel tasarımın tüm unsurlarını zaman geçişlerini aksettirmek için birer özgül koda 

dönüştürmüştür.  

 Filmin karakterleri, hem filmin bireysel ve kolektif bellek temelli anlatısına hem de filmin 

varoluş temelli çatışmasına hizmet edecek şekilde uç karakterler olarak belirlenmiştir. Gülseren ve 

annesi arasındaki çatışma, ateş böcekleri ve televizyon ile ilişkilendirilerek sunulmuştur. Gülseren’in 

ateş böceklerine olan bağlılığını delilik olarak yorumlayan annesine karşılık Gülseren de annesinin 

zaman içerisinde televizyona geliştirdiği bağımlılığı bir delirme hali olarak yorumlamıştır. Gülseren’in 

babası, halası ve âşık olduğu Dündar’la kurduğu ilişkilerde kendini çok mutlu hissetmesine karşılık tüm 

bu kişileri zaman içerisinde kaybetmesi, kötümser bir kabul geliştirmesine yol açmış ve Gülseren’i 

yalnızlaştırmıştır. Gülseren’in şehir ışıklarının çoğalmasıyla ateş böceklerini de yitirmesine karşılık 

hikâyenin sonunda bir bakım evinde yaşlılığını geçiriyor olması, söz konusu yalnızlaşmanın bir diğer 

gösterenidir. Filmin ikincil çatışması olan sağ – sol çatışmasını görünür kılan Gülseren’in amcası Hazım 

ile dayısı Kürşat arasındaki diyaloglar, toplumsal ikiliği gözler önüne sermektedir. Hikâyenin sonunda 

her ikisinin de başından geçen tutukluluk süreçleri ve kendi ideolojilerini bulma, sorgulama, anlama 

yolculukları bir noktada her kutup için geçerli olan bireysel ve toplumsal döngüyü de işaret etmektedir.  

 Metin dışı kodlara bakıldığında; filmin fragmanı, Gülseren’in bireysel bellek anlatısı üzerine 

kurgulanmıştır. Kolektif belleğe ilişkin olaylar ve toplumsal dönüşümler, fragmanda – anlaşılır bir 

bağlamda – yer almamaktadır. Netflix’in filmi, fragmanda kültürel bellek anlatısının hakim olduğu bir 

içeriktense bir yaşam öyküsü olarak sunması, küresel pazarda da izleyici bulmasını kolaylaştıracak 

stratejik bir hamledir. Yılmaz Erdoğan’ın eserinin uyarlaması olduğu bilgisi fragmanda verilmiş aynı 

zamanda filmin afişi de oyun afişinin yeniden canlandırılması şeklinde tasarlanmıştır. Yine Türk 

izleyicinin belki oyunu da seyretmiş olan kesimi için merak unsurunu canlandıracak bir hamle olarak 

yorumlanabilir. 

 



215 

 

 

Görsel 26: Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü? oyun afişi, 1999 (Soldaki), Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü? film afişi, 

2021 (Sağdaki) 

 

 Özetle film, bireysel ve toplumsal belleği kültürel bellek üzerinden anlatan bir dönem filmidir. 

Gülseren’in yaşam öyküsüyle Türkiye’nin 1950-2020 arasındaki siyasal ve sosyal dönüşümü iç içe 

geçmiştir. Film, sağ-sol çatışması, modernleşme, medya ve ideoloji gibi unsurları karakterler ve 

semboller aracılığıyla işlemiştir. Küresel izleyiciye ulaşmak için evrensel kodlarla inşa edilen film, yerli 

izleyiciye ise kültürel belleğin çağrışımlarıyla seslenmektedir. Filmin anlatısında, evrensel kültürel 

kodlara ağırlık verilerek yerel kültürel kodlar arka planda bırakılsa da majör bir bozumdan veya 

kısıtlamadan söz etmek pek mümkün değildir. Anlatının Türk kültürel belleğine özgü bir hikâyeyle 

şekillenmesi, yerel kültürel kodların tamamıyla yok edilmesini engellemiş olsa da evrensel kültürel 

kodların öne çıkarılmasıyla kültüre belleğe ilişkin bir bastırma yönteminin varlığından söz edilebilir. Bu 

durumun küresel pazarın bir gerekliliği mi yoksa bir tektipleştirme çabası mı olduğu tartışılmalıdır. 

 

3.4.2. Cici 

Cici, Berkun Oya yönetmenliğinde çekilen, bir ailenin 1980’li yıllardan 2020’li yıllara uzanan 

öyküsünü takip eden Netflix orijinal yapımı Türk filmidir. Ankara’nın bir köyünde yaşayan üç çocuklu 

bir ailenin, babanın kaybı sonrası yaşadıkları dönüşümü anlatan film, hem bireysel hem kolektif hem de 

kültürel bellek anlatısı üzerine inşa edilmiştir. Yılmaz Erdoğan, Nur Sürer, Ayça Bingöl, Fatih Artman, 

Funda Eryiğit, Okan Yalabık, Olgun Şimşek gibi deneyimli oyuncuları kadrosunda bulunduran film, 

Berkun Oya’nın 2020 yapımı Bir Başkadır dizisiyle beraber Netflix’e orijinal yapım olarak ürettiği 

ikinci işidir. Film, Almanya’da işçi olarak çalışmış Bekir’in, Türkiye’ye döndüğünde eşi Havva ile 



216 

 

birlikte inşa ettikleri Ankara’nın bir köyünde yer alan evin hikâyesini de ailenin hikâyesiyle birlikte 

aktarmaktadır. En büyük çocukları Saliha, ortanca çocukları Kadir ve küçük çocukları Yusuf ile beraber 

bu köy evinde kurdukları yaşantı, Bekir’in vefatıyla yön değiştirecek ve ev de bu değişime ortak 

olacaktır. Film, 1980’li yıllardan 2020’li yıllara, bir ailenin dönüşümünü geçmişle yüzleşme teması 

çerçevesinde sunan ve Havva’nın alzaymır hastalığıyla bireysel belleğe, ailenin ortaklık kurduğu geçmiş 

anlatısıyla kolektif belleğe ve evin dönüşümüyle kültürel belleğe dair söz söyleyen bir anlatı üzerine 

temellenmiştir.  

 

3.4.2.1. Filmin Anlatısı İçinde Yer Alan Temel Görsel ve İşitsel Ögelerin Tablosu  

Film, 82 sahneden oluşmaktadır; sahneler arasındaki geçişlerde tekrarlayan bir öge olarak 

zamansal sıçramalara başvurulmuştur. Bu zamansal sıçramalar, kurgu yoluyla, olayların öncesi ve 

sonrası arasındaki karelerin ani bir kesme ile iç içe geçmesiyle yaratılmıştır. Örneğin, Bekir’in evin 

bahçesine bir ağaç fidanı diktiği sahnede, aniden yıllar sonra büyümüş ağacın yanında durup ağaca 

bakan Kadir’in yetişkin haline bir kesme yapılır. Birkaç saniye kalan bu görüntünün ardından tekrar 

Bekir’in ağaç diktiği sahnenin aksiyonuna devam edilir. Bu teknik, filmde birkaç kez kullanılmış; bu 

yolla geçmiş ve gelecek arasında köprü kurulmuştur. Filmin seyri sırasında araya giren görüntüler, 

olayların sonrasına dair ipuçları taşımakta, filmin seyri tamamlandığında bu ipuçları bir bulmacayı 

tamamlamakta ve böylece bütüncül bir anlama ulaşılmaktadır. 

 

Görsel 27: Filmin zamansal düzlemindeki ilk bölümünde, Bekir ağaç dikerken. 



217 

 

 

Görsel 28: Filmin zamansal düzlemindeki son bölümünde, Kadir, yıllar önce babasının diktiği ağacın önünde. 

Film, Ankara’nın bir köyünde yer alan köy evinde ve evin bahçesinde geçmektedir. Birkaç sahne 

dışında filmin tamamının bu mekânda geçtiği, yani neredeyse tek mekân sayılabileceği ifade edilebilir. 

Filmi zamansal olarak üç bölümde incelemek mümkündür: İlki aile yaşamının anlatıldığı köy evindeki 

dönem, ikincisi babanın vefatından sonra film çekimi için köy evine gelindiği dönem, üçüncüsü de 

ailenin evin satışına ilişkin konuları da konuşmak için bir araya geldiği dönem. 

Filmde öne çıkan gösteren ve gösterilenler Tablo 4’te listelenmiştir. Tabloda yer alan gösteren ve 

gösterilenlerin biçimsel ve içeriksel karşılıkları, bölümün sonraki alt başlıklarında detaylandırılacaktır. 

Tabloda yer verilen gösteren ve gösterilenler, filmin anlatısını destekleyen unsurlardır ve bu unsurlar, 

Juri Lotman’ın kültürel göstergebilim yaklaşımı doğrultusunda kültürel kodlar göz önünde 

bulundurularak ve Christian Metz’in sinema göstergebilimi yaklaşımı doğrultusunda sözünü ettiği 

görsel ve işitsel ögeler ön planda tutularak kategorize edilmiştir. 

Sahne Gösterge Gösteren Gösterilen 

1-2-4-7-20-

24 

Nesne Televizyon Boş vakit geçirme aracı 

1-2-4-7-24 Kanal TRT Tek kanal, resmiyet, milli birlik 

3-9-17-18-

22-23-27-32-

33-60-63 

Mekân Köy Evi Aidiyet, yurt, köklenme, aile 

1-13-33-62-

63 

Meslek Hemşire İdealize etme, imrenme, sağlık, 

şifacı 

1-2-8-11-27-

46-51 

Nesne Ev dekoru (dekorasyon 

ögeleri) 

Dönemler arasılık, geçmiş, tarih, 

kültür 

1-3-7-17-29-

33-64-65 

Nesne Kamera Kayıt, geçmiş, bağımlılık, yasak, 

bellek 

2-3-11-17-

43-44-70-74 

Müzik Türkü/şarkı An, duygu, acı, keder 



218 

 

3-79 Nesne Sigara Bağ, ilişki 

3-21 Ülke Almanya İşçi, göç, emek, yurt, geçmiş 

4-40-74-78 Nesne Taş Bağ, ilişki, duygu, ifade aracı 

6-7 Marş İstiklal Marşı Coşku, duygu, saygı, resmiyet 

9-72 Araç Araba Nostalji, dönem, geçmiş, bağ, 

kazanç, emek, yas, emanet 

9-48 Bitki Ağaç Bağ, ilişki, aile, köklenme 

11 Nesne Radyo Dönem, geçmiş, müzik 

17-28-29-43-

46-76-77 

Nesne Hortum Travma, hesaplaşma, geçmiş, 

öfke, ceza 

20 Film Postacı filmi Film, seyir, eğlence 

28-29-30-35-

36-37-38-43 

Meslek Set Ekibi İşçi, görev, sorumluluk 

29-56-57 Hastalık Alzaymır Bellek, unutma, geçmiş, 

yüzleşme, hatıra 

36-51-60-63-

69 

Nesne Hava Üfleyici Bağlılık, geçmiş, imrenme 

45-46-72 Hastalık Covid-19 Pandemi, sağlık 

72-74 Nesne Maske Pandemi, hastalık, önlem 

59-75-80-2 Nesne Kaset Kayıt, geçmiş, hafıza, depolama, 

geri çağırma 
Tablo 5: Cici filminin anlatısında yer alan görsel ve işitsel ögeler 

Filmin sahnelerinde ön plana çıkan ve tabloda gösteren ve gösterilenlerine ayrılan her bir görsel 

ve işitsel ögenin, kültürel ve özgül kod ayrımına geçmeden önce kültür ve bellek kavramlarıyla kurduğu 

ilişkiyi yorumlamak, anlatıyı evrensel kültürel değerlere mi yoksa yerel kültürel değerlere mi 

yaklaştırdığını tartışmak açısından önem taşımaktadır. 

 

3.4.2.2. Filmde Yer Alan Göstergelerin Kültür ve Bellek Kavramlarıyla İlişkisi 

Bakımından Yorumlanışı 

Tabloda yer alan göstergelerin her biri kültürle doğrudan ilişkilidir. Göstergelerin kültürle olan 

bağlantısını evrensel ve yerel ikiliği üzerinden açığa çıkarmak, Netflix orijinal yapımı Türk filmi olarak 

üretilen Cici filminin anlatısındaki evrensel ve yerel kültürel kod okumalarını yapabilmeyi ve Netflix’in 

kültürel bellek politikaları içerisinde, filmin, nasıl ve nerede konumlandığını yorumlayabilmeyi de 

sağlayacaktır. Filmde yer alan göstergelerin kültür ve bellek kavramlarıyla ilişkisi aşağıda 

yorumlanmıştır: 

Televizyon, bir kitle iletişim aracı olarak öncelikli amacı bilgi iletmek ve toplumu bilgilendirmek 

olsa da başlangıçta eğlence aracı olarak benimsenmiştir. Sonraları televizyon sosyal bir araç olarak kabul 

edilmiş ve bilgi aktarma amacı ön plana çıkarılmıştır. İzleyicinin televizyonla kurduğu bağ dikkatleri 

çekmiş ve televizyon ideolojik bir aygıt olarak propaganda ve kitleleri yönlendirme amacıyla da 



219 

 

kullanılmıştır. Zamanla reklamlarla beraber tüketim kültürünün önemli aktarıcılarından ve 

yaygınlaştırıcılarından biri olan televizyon, boş vakit geçirme, eğlendirme gibi misyonlarla bireylere 

gündelik hayatın sorumluluklarından ve sorunlarından kaçış alanı sunmuştur ve sunmaktadır. Kitle 

iletişimini sağlayan ve yön veren bir araç olarak evrensel kültürel bir öge olan televizyon, bireylerin boş 

zamanlarını geçirmek için başvurdukları araç olmasıyla da evrenseldir.  

 Filmde televizyon, ilk olarak filmin açılış sahnesinde yer almıştır. Televizyon, filmin zamansal 

düzlemlerinden aile yaşamının anlatıldığı ilk bölümünde, belirli aralıklarla aile bireylerinin karşısında 

oturduğu ve boş vakit geçirdiği bir araç olarak konumlanmıştır. Tüplü televizyon salonun tam ortasında 

ve koltuğun karşısında konumlandırılmış; evin babası Bekir’in karşısında uyuyakaldığı, evin annesi 

Havva’nın karşısında fasulye ayıkladığı ve evin çocukları Saliha, Kadir ve Yusuf’un çizgi film 

seyrederek vakit geçirdikleri bir eşlikçi olarak yer almıştır. Ailenin tüm üyelerinin boş vakitlerini 

geçirdiği, spor programı, film, çizgi film, belgesel gibi içerikleri tükettiği televizyon, her ülke bazında 

kendi ülke izleyicisine içerik üretilen bir araç olduğu için, genelde evrensel kültürel bir araç olsa da 

içerikte yerel kültürel ögeler barındırmaktadır. Filmde televizyon, boş vakitlerin geçirildiği eşlikçi bir 

araç olmasıyla öne çıktığından ve dönemin tek kanalı olan TRT ayrı bir öge olarak konumlandığından, 

içerik ayrıca değerlendirilmiş; televizyon, evrensel kültürel bir kod olarak kabul edilmiştir. 

 TRT, Türkiye Radyo Televizyon Kurumu’nun kısaltması olarak kullanılmaktadır. 1964 yılında 

kurulan TRT, Türkiye’nin kamu yayıncılığı görevini üstlenen tek kanal olarak radyo ve televizyon 

yayınlarını gerçekleştirmektedir. 1968 yılında ilk televizyon yayınını gerçekleştiren TRT, 1986 yılına 

kadar Türk televizyonlarında tek kanal olarak faaliyet göstermiştir. 2025 yılına gelindiğinde, pek çok 

özel kanalla beraber Türk izleyicilerine içerik sunan TRT’nin artık kendisine bağlı 24 televizyon kanalı 

bulunmaktadır. Kanala ait pek çok içeriğin farklı dünya ülkelerine dağıtımını ve satışını gerçekleştiren 

ve dijital yayın platformu da kuran TRT, uluslararasılaşma yolunda önemli adımlar atsa da  (TRT 2025), 

en nihayetinde ulusal bir kanal olarak öncelikli hedef kitlesi olan yerli izleyiciye, yerli içerik 

sunmaktadır. Bu doğrultuda TRT’nin yerel kültürel bir kod olarak anlatıda yer aldığı ifade edilebilir. 

 Filmde TRT, 1980’li yılların tek kanalı olduğundan, televizyonun açık olduğu her an aktif olan 

kanal olarak yer almıştır. Filmin açılış sahnesi, TRT’de yer alan bir kamu spotunu aktarmaktadır. 

Doğrudan kamu spotunun içeriğine açılan film, kamera hareketiyle televizyonun içerisinden çıkarcasına 

uzaklaştığında, Havva’nın kamu spotunu büyük bir merakla izlediği görülür. Siyah beyaz kamu 

spotunda, hemşirelerin sağlık sektöründeki önemli rolü anlatılmaktadır. Sonraları TRT, bu kez renkli 

bir görüntüde, bir müzik programıyla yer almıştır. Bekir, televizyonun karşısında, TRT’de Özay 

Gönlüm’ün kendi buluşu olan ve Yaren adını verdiği, tambura, bağlama ve curadan oluşan sazıyla (TRT 



220 

 

Müzik 2022) türkü çaldığı programı izlemektedir. Özay Gönlüm, şiveli konuşması, giyim tarzı ve 

sazıyla dönemin atmosferini doğrudan yansıtmaktadır.  

 

Görsel 29: TRT'de Özay Gönlüm kendi buluşu olan ve Yaren adını verdiği sazıyla. 

  TRT’nin açık olduğu bir diğer sahnede, kanalda bir spor programı yer almaktadır. Sunucunun 

resmi kıyafeti, Türkçe’yi oldukça güzel kullanışı ve hitabeti göz önünde bulundurulduğunda ve zamanla 

dönüşen kanal içerikleriyle kıyaslandığında, TRT’nin hem ulusal hem de tek kanal olmanın getirdiği 

sorumlulukları taşıdığı, resmiyetin ve izleyiciye saygının ön planda tutulduğu ve kültürel değerlerin 

görünür kılındığı bir kanal olduğu yorumu yapılabilir. Bu resmiyetin bir diğer karşılığı olarak, TRT’nin 

7/24 yayın yapmadığı ilk dönemlerinde, gece yayını sona erdiğinde kapanışı İstiklal Marşı ile yapması 

da sayılabilir. Yine TRT’de yayınlanan, Türk halk masallarından esinlenerek oluşturulan Az Gittik Uz 

Gittik adlı yerli çizgi filmin ve Memduh Ün yönetmenliğinde çekilen Postacı (1984) filminin keyifli bir 

şekilde izlendiği filmde, yerli içerikler de böylece ön plana çıkarılmıştır. Bu bağlamda TRT’nin sadece 

ulusal kanal olmasıyla değil içerikleri de yerel kültürel değerler üzerine inşa eden bir kanal olarak 

anlatıda yer alması, TRT’nin yerel kültürel bir kod olarak değerlendirmesinde etkendir.  

 Köy evi, şehrin dışında konumlanan, doğa içerisinde, modern şehir yaşantısına kıyasla sakinlik, 

basitlik ve sadelik temelli bir yaşam kurgusuyla inşa edilen, genellikle az katlı ve bahçeli yapılardır. 

Köy evleri, modernleşmeyle birlikte şehirlerin oluşması ve köyden kente göçlerin yaşanması sonucunda 

ayrı bir tamlama haline gelmiştir. Öncesinde yaygın mesken türü olan köy evleri, gelinen noktada az 

nüfuslu köylerde görülen sürekli ikametgâhlar dışında yazlık olarak kullanılmaktadır. Covid-19 

pandemisi sonrasında tekrar yaygınlık kazansa da köy evlerine, genelde yaşlı ve emekli nüfusun 

yaşadığı köyler dışında pek rastlanmamaktadır. Köy evi, şehirleşmenin dışında doğa içerisinde 

konumlanmasıyla evrensel kültürel bir değer taşısa da mimarisi, sosyal karşılığı ve yaygınlığı 

bağlamında kültürler arasında farklılık göstermektedir. Köy evlerinin mimarisi coğrafyanın şartlarına 



221 

 

bağlı olarak değişiklik göstermekte, kimi kültürlerde alt sınıfla ilişkilendirilirken kimi kültürlerde üst 

sınıfa özgü bir yapı olarak değerlendirilmektedir. Bu doğrultuda filmde de ana mekân olmasının yanı 

sıra bir karakter olarak yer alan köy evi, yerel kültürel bir kod olarak okunmaya daha uygundur.  

 Filmde köy evi, Almanya’da bir dönem işçi olarak çalışmış Bekir’in, Türkiye’ye geri döndüğünde 

eşi Havva ile beraber sıfırdan inşa ettikleri yer olarak konumlanmıştır. Ankara’nın bir köyünde oldukça 

geniş bir araziye inşa ettikleri ev, tarlaları, bahçesinde otlatılan hayvanları ile aynı zamanda ailenin 

geçim kaynağı için de bir alan sunmaktadır. Köy evi, filmin başından sonuna kadar hikâyenin aktığı 

mekân olmasının yanında, karakterlerle beraber dönüşen adeta canlı bir mekândır. Her bir karakterin 

bakış açısından ayrı yorumlanan ev, hem mutlu anlara hem travmatik anlara ev sahipliği yapmıştır ve 

karakterler bir yerlere dağılsa da bir noktada tekrar eve dönmüşlerdir. Bu anlamda bir aidiyet mekânı da 

olan evin, her ne olursa olsun karakterlerin yurdu olduğu gerçeği değişmemekte; bir bellek mekânı 

olarak ev, ailenin köklendiği yer olarak aynı yerinde hep onları beklemektedir. Bekir’in ölmeden önce 

vasiyet olarak Havva’ya bir gün çocuklar satmak istese dahi evi sattırmaması yönünde beyanda 

bulunması, Havva için evi, bir söze, sorumluluğa ve emanete dönüştürmüştür. Bekir’in ölümünden sonra 

şehre taşınsalar bile ev satılmamıştır. Sonraları Kadir’in film çekmek için geri döndüğü ve set kurduğu 

ev, travmalarını sağaltmak için yazdığı hikâyenin ve Hafıza adlı filminin de ana mekânı olmuştur. Bir 

anlamda film içinde film olarak yer alan sahneler, ana filmin kurgusu içerisinde yer almakta – siyah 

beyaz oluşlarıyla ana kurgudan ayırt edilir – ve böylece ev ve evde geçen sahneler yönetmenin tercihiyle 

birer özgül koda da dönüşmektedir. Kadir’in filminin adının Hafıza olması da yönetmenin hem yerel 

kültürel kod hem de özgül kod olarak anlatıda yer verdiği köy evinin, bellek, geçmiş, geri çağırma 

kavramlarıyla olan ilişkisini somutlaştırmaktadır. Kadir’in film çekmesi vesilesiyle köy evine gelen 

Saliha’nın evle kurduğu ilişki de geçmişte yarım kalan aşkının ve o dönemin duygularının gün yüzüne 

çıkmasıyla karşılık bulur. Yıllar önce Cemil’e duyduğu hislere, evin hemen bitişiğindeki ahır eşlik 

etmiş; geçen zamanın ardından hayat onları başka yerlere savursa da yine aynı evde buluşmuşlardır. Eve 

dair en az hatıraya sahip olan Yusuf olsa da, babası Bekir’in evin bahçesindeki ani ölümünde yanında 

olan Yusuf için ev bir kayıpla özdeşleşmiştir. Eve dair kurduğu bağın ablası Saliha ve abisi Kadir’e göre 

daha olumsuz çağrışımlarla şekillenmesi, Yusuf’un, evi satmayı düşünen tek kişi olmasıyla da 

ilişkilendirilebilir.  

 Filmin geçtiği üç ayrı zaman dilimi – aile yaşamının anlatıldığı köy evindeki dönem, babanın 

vefatından sonra film çekimi için köy evine gelindiği dönem, ailenin evin satışına ilişkin konuları da 

konuşmak için bir araya geldiği dönem – karakterlerle beraber evin dönüşümünü de ortaya koymaktadır. 

Evin ilk dönemdeki görüntüsü daha güneşli havalarda, bahçede Bekir’in arabasının yer aldığı daha canlı 

bir görüntüyle aksettirilirken, sonraları ev, bulutlu ve kapalı havalarda, bahçesinde hiçbir şeyin 

olmadığı, cansız bir görüntüyle sunulmuştur. Evin içerisindeki aile kalabalığının ve yaşam canlılığının 



222 

 

olduğu ilk dönem ile sonraları yalnızca Kadir’in mutsuz bir ruh hali içerisinde yaşadığı sonraki dönem 

evin hali, böylece biçimsel birtakım tercihlerle de karakterize edilerek aktarılmıştır. Yönetmenin film 

boyunca zamanlar arası farklılıklara dair yaptığı kesmelerden biri de evin bu iki farklı görüntüsü üzerine 

uygulanmıştır. 

 Köy evi, dönemin Türk evlerinin özelliklerini taşıması – simetrik cephenin kullanılması, çift 

girişli olması, avlu ve sofanın yer alması gibi (Yolcular 2023) -, Türk aile örf ve adetlerinin ve geleneksel 

yapısının doğrudan okunabildiği bir aileye yurt olması ve aileyle birlikte biçimsel bir dönüşüm 

geçirmesi gibi pek çok durum göz önünde bulundurularak yerel kültürel bir kod olarak 

değerlendirilmiştir. Yönetmenin köy evini bir anlatı dili olarak kullanmasıyla aynı zamanda bir özgül 

kod olduğu da belirtilmelidir. 

 Hemşire, bir sağlık çalışanı olarak hastaya uygulanacak tedavi planını takip eden ve hastanın 

tıbbi süreçlerinde gerekli noktalarda müdahalede bulunan sağlık çalışanıdır. Doktorlara tedavinin 

uygulanması aşamasında yardımcı olan hemşireler, bakım, şefkat ve yardımseverlik kavramlarıyla 

ilişkilendirilmektedirler. Genellikle beyaz sade önlük ve hemşire şapkası ile ikonik bir görüntüsü olan 

ve diğer sağlık çalışanlarından ayrılan hemşireler, hemen her kültürde küçük birtakım farklılıklar dışında 

benzer bir görünüm sergilemektedirler. Bu anlamda hem mesleki tanımları hem de görünümleri gereği 

hemen her kültürde karşılık bulabilen hemşire kavramı, evrensel kültürel bir kod olarak 

değerlendirilebilir.  

 Filmde hemşire, Havva’nın idealize ettiği bir meslek olarak karşılık bulur. Filmin henüz açılış 

sahnesinde, televizyonda hemşireleri tanıtan bir kamu spotu izleyen Havva, çocukların eğitim alması 

üzerine konuştukları yemek masasında, Saliha’nın hemşire olmasını istediğini dile getirir. Saliha’nın 

okumak istemediğini söylemesi üzerine çok sinirlenen Havva için hemşirelik, kendi olmak istediği, 

kendisi olamadıysa da kızının olmasını istediği kutsal bir meslek olarak konumlanmıştır. Bekir’in 

hastalığında hastaneye gittiklerinde, Bekir’in tansiyonunu ölçmek için odaya gelen hemşireyi dikkatlice 

izleyen Havva, sonraları alzaymır olduğunda da sürekli hemşireyi anlatmaya başlar. Öyle ki hemşirenin 

tansiyon aletindeki hava pompası ile Kadir’in setinde kamera ekibinde çalışan asistanın lens temizlerken 

kullandığı hava üfleyici ile arasında ilişki kurmuş ve hava üfleyiciyi almıştır. Aldığı günden sonra hiç 

yanından ayırmadığı hava üfleyici ile torununun tansiyonunu ölçer gibi yaptığı sahne, Havva’nın günden 

güne hafızasını yitirdiği alzaymır hastalığının da etkisiyle kendini hemşire sandığını izleyiciye 

aktarmaktadır. Filmde hemşire, Havva’nın idealize ettiği ve imrendiği bir meslek olarak düz anlamıyla 

yer aldığından evrensel kültürel bir kod olarak değerlendirilmiştir.  



223 

 

 Ev dekoru, bir evin iç ve dış dekorasyonunu karşılamakla beraber dekor ögeleri, evin düzenini 

kuran kişi veya kişilerin kültürel değerlerini ve yaşam tarzını karşılayan ögeler olduğundan yerel 

kültürel bir kod olarak değerlendirilmektedir.  

 Filmde ev dekoru, filmin tek mekânı olan evin karakterlerle birlikte geçirdiği dönüşümü 

somutlaştıran ana ögedir. Filmin dönemleri arasında değişen hikâyeyle birlikte ev ve evin dekoru da 

şekil değiştirmiştir. Filmin aile yaşamının anlatıldığı ilk etabında, ev dekoru 1980’li yılların modasına 

uygun ve Türk kültürüne özgü birtakım ögelerin kullanılmasıyla oluşturulmuştur. Çift katlı evin giriş 

katında yer alan geniş sofa, salon ve yemek odasının birleşimi şeklinde kullanılmış; şöminenin bir 

yanında yemek masası diğer yanında koltuk ve karşısında da tüplü televizyon konumlandırılmıştır. 

Sofanın diğer yarısında yer alan mutfakla yemek masası arasındaki ahşap merdivenle üst kata çıkılmakta 

ve üst katta da evin diğer odaları bulunmaktadır. Duvar halılarının hemen her odada görüldüğü evde, 

Türkiye haritasından oluşan duvar halısı dikkat çekmektedir. Kameranın İç Anadolu bölgesinden 

açılarak haritanın tamamını gösterdiği kadrajda, duvar halısının üzerine düşen tespihler ve nazar 

boncuğu, Türk kültürüne özgü ögeler olarak yer almaktadır.  

 

Görsel 30: Türkiye haritası baskılı duvar halısı, üzerinde nazar boncuğu ve tespihler ile. 

  Gaz lambası, dantel işlemeli koltuk örtüleri, eski tip radyo ve televizyon gibi nesnelerin yanı 

sıra mutfakta, emaye tencereler, siniler, dolap yerine duvar rafları kullanılmış; balkondan aşağı 

kurutulmak amacıyla sarkıtılan biberler dönemin köy yaşamını simgeleyen ögeler olarak tercih 

edilmiştir. Evin ikinci dönemini oluşturan film çekiminin gerçekleştirildiği dönemde olduğu gibi 

korunan ev, üçüncü dönem olan Kadir’in eve yerleştiği ve kurgu yaptığı dönemde başka bir kimlik 



224 

 

kazanmıştır. Kadir evin dekorunu – Bekir ve Havva’nın yatak odası hariç – tamamen değiştirmiş; evin 

dekorundaki değişikliğin yanı sıra ahırı çalışma odası, depoyu da misafir odası yaparak evin 

işlevselliğinde de değişikliklere gitmiştir. 2020’li yılların ev dekorasyon modasının izlerini taşıyan ev, 

yerel kültürel değerlerden uzaklaşarak İskandinav modasına uygun bir formda dekore edilmiştir. İkea 

tipi dekorasyon şeklinde tanımlanabilecek ev için Yusuf, “Dergi evi gibi ev yapmışsın.” tabirini 

kullanarak değişimi ifade etmiştir. 1980’li yıllardan 2020’li yıllara ev dekorasyonunda yaşanan 

dönüşüm, bir noktada kültürel değerlerden uzaklaşmayı, modernleşme ve akabinde tüketim kültürünün 

etkisiyle başka kültürlere ait değerlerin etkisi altında kalmayı simgelemekte; kültürel değerlerin ve 

kültürel belleğin yitimini somutlaştırmaktadır.  

 

Görsel 31: Filmin ilk zamansal düzleminde ev, 1980'li yıllar 

 

Görsel 32: Filmin son zamansal düzleminde ev, 2020'li yıllar 



225 

 

  Kamera, teknik olarak bir anı kaydetmeye yarayan bir araçtır. Zamanla teknolojik gelişmeler 

doğrultusunda işlevleri ve biçimi çeşitlense de asıl kullanım amacı değişmemiştir ve bu doğrultuda 

evrensel kültürel bir kod olarak değerlendirilebilir. 

 Filmde kamera, tıpkı Havva’nın bağlılık geliştirdiği hemşirelik mesleği gibi, Bekir’in bağlılık 

geliştirdiği bir öge olarak yer almıştır. Bekir, Almanya’dan gelirken getirdiği merak saldığı kamera ile 

ara ara çekimler yapmakta, yeni bir özelliğe sahip kamera çıktığında da giden arkadaşlarından 

getirtmektedir. Kamerasını salondaki bir dolapta muhafaza eden Bekir, kameraya dokunulmasını 

yasaklamıştır. Kadir de babası gibi kameraya ilgi duymaktadır fakat ne zaman kameraya dokunsa 

babasından dayak yemektedir. Havva’nın kendisinin sahip olamadığı hemşerilik hayalini kızına 

yöneltmesinin aksine, Bekir, oğlunun kamerayla vakit geçirmesine izin vermemektedir. Kendisinin 

kameraya bağlılığının bir karşılığı olarak bozacaklarından ya da düşürüp kıracaklarından korkan Bekir, 

Kadir’i hortumla ıslattığı sahnede, “Merak ediyordun ya hani” diyerek kamerayla Kadir’i kayda alırken 

kamerasının kurcalanmasının hıncını da almaktadır. Yıllar sonra yönetmen olan Kadir, köye dönüp 

kendi çocukluğunun geçtiği evde kendi başından geçenleri kameraya kaydederek kendi acısını 

sağaltmaya çalışmaktadır. Bu anlamda filmde kamera, Bekir için bir bağlılık, merak ve ilgi unsuruyken 

Kadir için yasak, yasağın bir travmaya dönüşmesi ve yasak olanın ortadan kalkması döngüsünde bir 

araç olmaktan çıkarak bir amaca dönüşmüştür. Bir travma anını kaydederek bellekte yer etmiş bir anı 

somut bir çıktı olarak sunan kamera, yıllar sonra, o travmanın yeniden çevirimini kaydetmektedir. Bu 

bağlamda gerçek ve gerçeğin taklidi arasında da kameranın kullanım amacına bağlı olarak bir dönüşüm 

gerçekleşmekte; bu noktada sinema da bir dil olarak ayrı bir rol oynamaktadır. Yönetmen Berkun Oya, 

hem kendi kamerasından gördüğü Cici filmine ait görüntüler hem Bekir’in kamerasının çektiği Cici 

filmini de oluşturan görüntüler hem de Kadir’in kamerasının çektiği Bekir’in kamerasının birer yeniden 

çevrimi olan görüntüler arasında bir kurgu takip ederek gerçek olanı bozuma uğratmaktadır. Böylece 

bir araç olarak kamerayı hem anlatı dışında hem de anlatı içinde ayrı misyonlar yükleyerek 

konumlandırmakta ve bir tür özgül koda dönüştürmektedir.  

 Türkü, bir ezgi içerisinde, genellikle duygusal ya da toplumsal meseleleri anlatan halk 

şarkılardır. Duygu yoğunluğu yüksek olan bir anlatım biçimidir. Bir toplumun yaşam biçiminin ve 

değerlerinin taşıyıcısı olarak türkü, yerel kültürel bir ögedir. Türküler içerisinde kodlanan kavram ve 

hikâyeler, yalnızca o kültürün bireyleri tarafından anlaşılır. 

 Filmde türkü, ilk olarak TRT’de Özay Gönlüm’ün sesinden duyulur. Bu sahnede Bekir, kendini 

türkünün ritmine kaptırır ve ayağa kalkarak oynamaya başlar. Neşeli bir aile portresi çizilir. Hemen 

peşindeki sahnede, evin bahçesinde Cemil’in amcası ve Bekir sohbet ederken arkada hayvanları otlatan 

Cemil’in sesinden bir türkü duyulur. Cemil, Şanlıurfa yöresine ait bir türkü olan Ayağında Kundura 



226 

 

türküsünü söylemektedir. Bekir türküden etkilenir ve türküyle eş zamanlı Cemil’in hem annesini hem 

babasını kaybettiği hayat hikâyesini dinleyen Bekir, Cemil’i kendine benzetir. Filmde duyulan diğer 

şarkı, Ben Acılar Kadınıyım şarkısıdır. Cemil ile Saliha arasındaki duygusal yakınlaşmadan habersiz 

Bekir, Cemil’e kendisini baba, çocuklarını da kardeşi bilmesi yönünde öğüt verdiğinde, Bekir’in “Saliha 

senin neyinmiş?” sorusuna, Cemil “Kardeşim.” yanıtını verdiği an müzik girer. Duygusal bir kırılmanın 

yaşandığı sahne, Saliha’nın evde Ben Acılar Kadınıyım şarkısı eşliğinde yarı kederli yarı eğlenerek dans 

ettiği ana kesilir. Havva, sinirle müziği kapatır ve acıklı şarkıda oynadığı için Saliha’ya kızar. “Ne 

yaşadın da bu şarkıyı dinliyon, bir de dans ediyon, bari neşeli şarkı aç.” diye azarladığında Saliha bu 

şarkının da neşeli olduğunu söyler. Türkülerin ve acıklı şarkıların içinde yatan derin anlamı kavramak 

benzer acılardan geçmeyi gerekmektedir. Havva’nın işaret etmeye çalıştığı da budur. Tüm ailenin 

travmasına dönüşen ve Bekir’in ölümüne yol açan olaylar silsilesinin de başlangıcı olan Kadir ve Cemil 

arasındaki şakalaşmada da türkünün yeri vardır. Bahçede, Cemil yine Ayağında Kundura türküsünü 

söylerken Bekir daha yüksek sesle söylemesini ister. Cemil, daha yüksek tondan söylediği türküyü 

Saliha’ya bakarak söyleyince durumu fark eden Kadir, bahçeyi suladığı hortumla Cemil’i ıslatır. Türkü, 

Cemil ve Saliha arasındaki bağı kuran bir araç olarak konumlanacakken bu durumu bozan Kadir, aynı 

zamanda Bekir’in keyfini de bozmuş olur ve cezasını çeker. Filmin ikinci zamansal düzlemi olan, evde 

film setinin kurulduğu dönemde, Kadir, Cemil’i de filminde oynatır ve en temelde Cemil’le yaşadığı 

hortumla ıslatma ve ıslatılma meselesi üzerine filmini inşa eden Kadir, Cemil’e Ayağında Kundura 

türküsünü söyletir. Böylece türkü, hikâyeler arasında ve geçmişle şimdi arasında bir köprü kurar ve 

Kadir’in travmasını sağaltmak için bir araç olur. Aynı durum, yıllar önce Saliha’nın Ben Acılar 

Kadınıyım şarkısını dinlerken annesi tarafından azarlanmasına şahit olan Yusuf’un, bir akşam otururken 

ablası için şarkı açmak isteyip Ben Acılar Kadınıyım’ı açmasıyla benzerdir. Filmin üçüncü zamansal 

düzleminde, Cemil ve onunla özdeşleşen Ayağında Kundura türküsü tekrar yer alır. Cemil, kendini artık 

alzaymırı iyice ilerlemiş olan Havva’ya tanıtmak için türküyü söyler. Türkü, belleğin tetiklenmesini 

sağlar ve sonrasında Havva, Cemil’i hatırlar. Tüm bunlar birleştiğinde filmin anlatısında müzikal ögeler, 

geçmişle şimdi arasında bir köprü görevi gören, duyguları açığa çıkaran, unutulanı hatırlatan bir öge 

olarak yer almaktadır. Bu doğrultuda, filmde yer alan türkü ve şarkının, bellek işlevi yüklenmiş yerel 

kültürel birer öge olarak konumlandığı söylenebilir. 

 Sigara, içeriğinde, tütün yapraklarına sarılı şekilde nikotin ve başka birtakım toksik maddeler 

bulunan ve yakılarak içilen bir bağımlılık ögesidir. Sigaranın bazen biçimi bazen de yüklenen anlamı 

kültürden kültüre değişse de temelde sigaranın ince uzun sarma şekli ve zararlı bir bağımlılık olduğu 

yönündeki kabulü evrenseldir. Bu bağlamda evrensel kültürel bir kod olarak değerlendirilebilir. 

 Filmde sigara, ilk olarak Cemil’in amcasıyla Bekir’in bahçede oturdukları sahnede görülür.  

Cemil’in amcası, Bekir’e, “Yak bir Alaman cigarası” diyerek sigara uzatır. “Alaman değil Amerikandır 



227 

 

o” yanıtını veren Bekir, sigaraların cinsinin ve içeriğindeki maddelerin üretildiği yere göre farklılık 

gösterdiğini işaret eder. Bu anlamda hem biçimsel hem de taşıdığı sosyal anlam nedeniyle sigaranın 

farklı kültürlerde çeşitli karşılıkları olabileceğinin altı çizilmiştir. Filmde sigaranın esas öne çıktığı yer, 

Saliha ve Cemil arasındaki ilişkidir. Saliha ve Cemil’in gizli bir şekilde ahırda buluştukları çocukluk 

dönemlerinde, Bekir’in birbirlerinin kardeşi olduklarını ifade ettiği günün akşamı, Cemil sigara 

yakmıştır. Kederli bir şekilde sigarasını içen ve orada sözsüz bir şekilde Saliha’yla vedalaşan Cemil, 

yıllar sonra Saliha köye döndüğünde ona, onu görmek için Ankara’ya gittiğini ve onu bulduğunu söyler. 

Saliha neden yanına gelmediğini sorduğunda Cemil, Saliha’nın lise çıkışında arkadaşlarıyla vakit 

geçirdiğini, mutlu göründüğünü, yanına bir başka çocuğun geldiğini ve bir sigara yaktığını anlatır. 

Yanına gidip o anını bozmak yerine uzaktan ona bakarak bir sigara da kendisinin yaktığını söyleyen 

Cemil, o günden sonra sigarayı bıraktığını, o sigaranın, üzerine sigara içilemeyecek kadar ağır bir duygu 

bıraktığını ifade eder. Böylece Cemil, yıllar sonra bir kez daha Saliha’ya sigara içerek veda etmiştir. 

Filmde sigaranın Cemil ve Saliha’nın ilişkisindeki yeri ve vedayla ilişkilendirilmesi, sigaranın kolektif 

kavranışından da öte bireysel bir anlam kazanmasını karşılamaktadır. Sigara, Cemil’in bireysel 

belleğinin bir temsili olarak hikâyede yer almış, evrensel kültürel bir öge olan sigaranın yerel kültürel 

değerler taşıdığı da böylece vurgulanmıştır. 

 Almanya, bir orta Avrupa ülkesi olarak hemen herkes tarafından bilinse de her kültür için aynı 

anlamlara ve karşılıklara sahip olmadığından yerel kültürel bir kod olarak değerlendirilmelidir. Gelişmiş 

endüstrisiyle, Avrupa Birliği’nin merkez ülkesi olmasıyla ve II. Dünya Savaşı dönemindeki Nazizmin 

yayılmasıyla tarihte kendine yer edinen Almanya, Türkler için karşılıklı imzalanan iş gücü anlaşmasıyla 

ilişkili olarak iş, emek, işçi, göç, gurbet gibi kavramlarla ilişkilendirilebilir. 

 Benzer şekilde filmde de Almanya, Bekir’in bir dönem işçi olarak yaşadığı, “Keyfimizden 

gitmedik elin memleketine” diyerek anımsadığı bir ülke olarak konumlanmıştır. Almanya’nın Türkler 

için iş imkânı ve karşılığında da Türklerin Almanya’nın endüstrileşmesine katkı sağladığı denklemde, 

göçle beraber kültürel etkileşim kaçınılmaz olmuş; giden bir kesimin Almanya’ya yerleşerek kalıcı bir 

göç gerçekleştirmesiyle de Almanya’da Türk diasporası oluşmuştur. Bekir, ülkesine geri dönmüş ve 

döndüğünde eşi Havva ile Ankara’nın köyüne yerleşmiş, geniş bir arazi üstüne büyük bir ev inşa 

etmişlerdir. Kardeşlerin yıllar sonra mangal başında evin satış değerine dair konuştukları sahnede, Yusuf 

arazinin büyüklüğünden ve köyde başka kimsenin bu denli büyük arazisinin olmadığından söz ettiğinde 

Saliha, “Babacığım bir göz odada yaşayınca tabii garibim, Almanyalarda” diyerek Bekir’in 

Almanya’daki yaşam koşullarını işaret eder. Böylece Bekir’in Almanyadaki yıllarını anlatırken 

mücadelenin zorluğundan söz ettiği ve o yıllara dair anılarını bir kültürel bellek aktarımı ile sonraki 

kuşaklara aktardığı yorumu yapılabilir. Yine Bekir’in televizyon karşısında uyuduğu bir gün pencerenin 

aniden kapanmasıyla yerinden sıçradığında “Türken Raus!” (Türkler Dışarı) şeklinde bağırması, işçi 



228 

 

olarak Almanya’da çalıştığı dönemlerden kalma bir travmasını yansıtmaktadır. Filmde Almanya, 

Türkler için ifade ettiği anlamlarla şekillenmiş bir yerel kültürel öge olarak yer almıştır ve aynı zamanda 

özelde Bekir’in bireysel belleğini genelde de Almanya’ya göçmüş Türk işçilerin kolektif belleğini 

yansıtan kültürel bellek anlatısıyla şekillenmiştir. 

 Taş, doğal bir şekilde çok uzun bir sürecin sonucunda oluşmuş bir nesnedir ve asırlar boyu 

üzerine yazılar yazılan, bir inşa malzemesi olarak kullanılan ve bazen sembolik anlamlar da yüklenen 

bir nesnedir. Bu doğrultuda taşın varoluşu ve işlevsel kullanımı göz önünde bulundurularak evrensel 

kültürel bir kod olduğu yorumu yapılabilir. Buna karşın farklı kültürlerde farklı anlamlar yüklendiği 

durumunların olabileceğinin altı çizilmelidir. 

 Filmde taş, tıpkı sigara gibi, Saliha ve Cemil arasındaki ilişki özelinde sembolik bir anlam 

taşımaktadır. Henüz çocukken geceleri ahırda buluşan Saliha ve Cemil, Cemil’in geldiğini Saliha’nın 

anlaması için pencere önüne taş koymak gibi kendi aralarında anlamı olan bir dil oluşturmuşlardır. Bu 

dil, Bekir’in onların kardeş oldukları uyarısıyla engellense de yıllar sonra Cemil ve Saliha arasındaki 

ilişkiye “taş koyan” bir diğer kişinin de Havva olduğu anlaşılır. Havva yıllar sonra Cemil’i gördüğünde 

ve Cemil türkü söyleyerek kendisini hatırlattığında, Havva Cemil’in önce üzerine yürür, sonra öpmeye 

çalışır ve “Taş, taş” diyerek o günleri hatırladığını ve ikili arasındaki bu dili bildiğini ifade eder. Bir 

başka sahnede Saliha, Havva uyurken ona, terapistinin kendisine annesini affetmesi gerektiğini 

söylediğini ifade eder ve ona karşı duyduğu duygusal çelişkilerden bahseder. Onu hem suçladığını hem 

de onu çok iyi anladığını anlatan Saliha, “Pencereden aldın göğsüme koydun o taşı anne.” diyerek, 

Havva’nın, Saliha’nın pencereye bakıp taş bulamadığı günlerde taşı aldığını anladığını da itiraf etmiş 

olur. Böylece taş, Cemil ve Saliha arasında oluşan dili, bağı, ilişkiyi temsil ederek sembolik bir anlam 

kazanmış olur. Filmde yer alan bellekte yer etmiş travmanın izlerini taşıyan sigara, türkü, kamera gibi 

taş da geçmişle yüzleşmenin ve hesaplaşmanın somutlaştığı bir öge olarak anlatıda konumlanmıştır. 

 İstiklal Marşı, Türkiye’nin milli marşıdır. Mehmet Akif Ersoy tarafından yazılan marş, 

Türkiye’nin bağımsızlık ve ulusal direniş mücadelesini anlatmaktadır. Hem metinsel olarak hem de 

marşa yüklenen anlamlar bağlamında Türk insanı için doğrudan bir karşılığı olan marş, yerel kültürel 

bir kod olarak anlatıda yer almıştır. 

 Filmde İstiklal Marşı, dönemin tek kanalı olan TRT’nin gece yayınının bitiminin ardından yer 

almasıyla ilişkilendirilmiştir. Fakat marşa yüklenen anlam, biçimsel bir tercihle şekillenmiştir. Bir 

önceki sahnede Saliha ve Cemil, ilk kez ahırda buluşmuşlardır. Birbirlerine uzun uzun bakan Saliha ve 

Cemil karşılıklı otururlar ve Cemil, yavaşça elini Saliha’nın kalbine götürür. Elini kalbine koyduğu an 

İstiklal Marşı başlar. Birkaç saniye bu şekilde marş bu görüntü üstüne çalarken görüntü sabit kaldıktan 

sonra kesme ile TRT’de göndere çekilen Türk bayrağı görüntüsü görülür. Yönetmen bu kesme 



229 

 

tercihiyle, İstiklal Marşı’nın coşkulu, duygulu ve yüksek bağlılık içeren müziğini ve anlamını, Saliha ve 

Cemil arasındaki duygu yoğunluğu ile ilişkilendirmiştir. Bu anlamda yönetmen için bir ifade aracına da 

dönüşerek özgül bir kod olarak da yorumlanabilecek İstiklal Marşı, Türk ulusuna ait bir mücadeleyi 

anlattığı ve Türk milletinde benzer duygu durumunu yarattığı için yerel kültürel kod olarak yer almıştır. 

Yabancı izleyiciye kıyasla yerli izleyicinin, sahnenin duygu yoğunluğunu tam karşılığıyla 

içselleştirmesi beklenir. Aynı zamanda İstiklal Marşı, ulusun kolektif belleğinde yer alan bir 

mücadelenin de çıktısı olarak Türk izleyicinin doğrudan alımlayacağı bir koddur. 

 

Görsel 33: Saliha ve Cemil ahırda, görüntü üzerine İstiklal Marşı çalar 

 

Görsel 34: TRT gece yayınının sonu, İstiklal Marşı eşliğinde bayrak göndere çekilir. 



230 

 

 Araba, bir taşıma aracı olarak biçimi ve formu değişse de her kültürde karşılık bulabilecek 

evrensel kültürel bir koddur. Filmde yer alan Mercedes marka otomobil ise Alman üretimi bir otomobil 

olarak her ne kadar yerli üretim olsa da klasikleşen bir marka olarak evrensel bir kabul kazanmıştır. Bu 

anlamda Mercedes markası da yerel kültürel bir kodun evrensel kültürel bir koda dönüştüğü bir örnek 

olarak yorumlanabilir. Mercedes, sembolik olarak zenginlik, güç, prestij ve siyasette bulunan kimseler 

tarafından da yaygın tercih edildiği için devlet gücü ile de ilişkilendirilebilen bir markadır. Hemen her 

kültürde yarattığı marka imajıyla benzer karşılıkları bulmaktadır. 

 Filmde araba, Bekir’in Almanya’dan dönerken getirdiği bir araç olarak konumlanmıştır. Evin 

bahçesindeki garajda duran araba, evle beraber Bekir’in Almanya’da çalıştığı yılların somut kazancı 

olarak yer almıştır. Bekir’in vefatının ardından araba en küçük oğlu Yusuf’ta kalır. Yusuf’un babasına 

büyüyünce arabacı olmak istediğini söylediği sahne, Yusuf’un arabalara olan ilgisini daha küçükken 

ortaya koymuş; babasının arabasını da sonraları Yusuf kullanmıştır. Hepsinin köy evinde buluştuğu 

filmin zamansal olarak 2020’leri karşılayan son döneminde Yusuf, Saliha’ya sürpriz yapmak için 

babasının arabasıyla köye gelmek istemiştir. Araba yolda arıza yapınca köyde tamirciye bırakmış, sonra 

arabayı tamirciden Cemil getirmiştir. Saliha için hem araba hem de Cemil’in arabadan çıkması sürpriz 

olmuş; filmde araba, kazancı, emeği, yası, emaneti, geçmişi, ilişkileri temsil eden bir araç olarak yer 

almıştır. Bu anlamda arabanın bir nostalji ve bellek ögesine dönüştüğü ve bir ailenin sahipliğinde, zaman 

içinde kendi içerisinde de anlam değiştirdiği söylenebilir. 

 Ağaç, hemen her kültür tarafından doğada yer alan bir bitki türü kabul edilmekle birlikte, farklı 

coğrafyalarda iklime bağlı olarak çok çeşitli türde ağaçlar yer alabilmektedir. Yine kültürel olarak ağaca 

farklı sembolik anlamlar yüklenebilse de temel anlamda ağacın karşılığı her kültür için aynıdır. Bu 

anlamda ağacın evrensel kültürel bir kod olarak yorumlanması mümkündür.  

 Filmde ağaç, Bekir’in bahçeye fidan halinde diktiği ve yıllar sonra her şey değişse de bahçede 

kalan ve büyüyen ve bir nevi her şeye şahit olan bir öge olarak karakterize edilmiştir. Bekir’in bahçede 

ağacı ilk diktiği an, yönetmen bir kesme ile yıllar sonra büyümüş ağacın başucunda duran Kadir’in 

olduğu sahneyi bir süreliğine izleyiciye gösterir. Böylece iki zamansallık arasında ilişki kurulmuş olur. 

Tıpkı babasından geriye kalan arabanın Yusuf’un yaşamında, Havva’nın da Saliha’nın yaşamında yer 

etmesi gibi babasından geriye kalan ev ve bahçedeki ağaç da Kadir’in yaşamında yer etmiştir. Bu 

anlamda aileyi ve köklenmeyi temsil eden ağaç, hikâye bazında ayrı bir anlam yüklense de işlevsel 

olarak evrensel kültürel bir kod olarak değerlendirilmiştir. 

 Radyo, bir kitle iletişim aracı olarak sesi kullanarak bir aktarım sağlayan, dinleyicilere bilgi 

aktarma işlevi olan araçtır. İçeriğindeki yayınlar ve programlar kültürden kültüre farklılık gösterse ve 



231 

 

biçimsel olarak da geçmişten bugüne teknolojik gelişmelere bağlı olarak farklı versiyonları üretilse de 

işlevsel olarak herkes tarafından tanınan ve bilinen evrensel kültürel bir koddur. 

 Filmde radyo, hem evin genel dekoru olarak hem de Saliha’nın müzik dinlediği bir araç olarak 

yer almıştır. Filmde yer alan radyo 1980’li yılların kasetli radyolarından biridir ve zaman geçince de 

nostaljik bir öge olarak Kadir’in yeniden düzenlediği evde çalışma odasında kendine yer bulmuştur. Bu 

anlamda anlatıda da doğrudan evrensel işlevi ile yer alan radyo, geçmiş zamanı ve dönemi işaret eden 

bir araç olarak konumlanmıştır. 

 Hortum, suyu belirli bir doğrultuda akıtmak ve yönlendirmek için kullanılan, esnek plastik boru 

olarak tanımlanabilir. Form olarak farklı çeşitleri olsa da işlevi gereği evrenseldir.  

 Filmde hortum, ailenin tüm yaşamının şekillendiği ve her birinin ayrı bir noktadan travma olarak 

kodladığı Kadir’in Cemil’i ve sonrasında da Bekir’in Kadir’i su ile ıslattığı olayda araç olarak yer 

almıştır. Kadir’in Cemil’i, Saliha’ya baktığı için uyarmak maksadıyla ve Bekir’in Kadir’i, Cemil’i 

ıslattığı için cezalandırmak maksadıyla kullandığı hortum, bu travma anının ana nesnesidir. Her birinin 

bireysel belleğinde ve ailenin kolektif belleğinde yer ederek aile özelinde kültürel bir anlam kazanmıştır.  

 Postacı filmi, Memduh Ün yönetmenliğinde çekilen, Kemal Sunal, Fatma Girik ve Erdal 

Özyağcılar’ın oyuncuları arasında yer aldığı 1984 yapımı Türk filmidir. Yerli bir film olması nedeniyle 

yerli izleyicide doğrudan karşılık bulması daha mümkün olan ve bu bağlamda yerel kültürel bir kod 

olarak değerlendirilebilecek bir ögedir. 

 Filmde Postacı filmi, dönemin tek kanalı olan TRT’de akşam kuşağında yer almasıyla görünür 

olmuştur. Bekir, keyifle filmi izlemekte, Kemal Sunal’ın sahnelerinde gülerek tepki vermektedir. 

Bekir’in boş zamanını film izleyerek değerlendirmesiyle de ilişkili olarak dönemin çekilen filmlerinde 

izleyiciye keyifli bir zaman dilimi yaşatmak öncelenmektedir. Postacı filmi, anlatıda, hikâyenin geçtiği 

dönemi işaret etmek amacıyla da konumlandırılmıştır. 

 Set ekibi, dizi, reklam, klip, belgesel, film çekimlerinde, sette yer alan teknik ve yaratıcı ekibin 

tamamını karşılamaktadır. Bir sektörün çalışanları olarak emek gücünü ortaya koyan set ekibi, mesleki 

karşılıkları, giyim tarzları, görevlerini yerine getiriş şekilleri gibi pek çok faktörle yalnızca aynı ya da 

yakın sektör çalışanlarının anlayabileceği bir karşılık sunmaktadır. Bu bağlamda, evrensel bir 

karşılıklarının olduğunu söylemek pek mümkün olmasa da sinema dilinin evrenselliğiyle ilişkili olarak 

set ekibi, hemen her kültürde benzer iş tanımlarına sahiptir. Yine de sektörel güvence, yapım bütçesi 

gibi dış faktörlerle birbirinden farklılık gösterebilecek işleyişlerin de olduğunu söylemek gerekir.  



232 

 

 

Görsel 35: Kadir ve Hafıza filmi set ekibi köy evinde. 

  Filmde set ekibi, Kadir’in çektiği Hafıza filminin emekçileri olarak yer alırlar. Mekân olarak 

hikâyenin de geçtiği evin kullanıldığı filmde, kalabalık bir grup olan set ekibi, çekim anında görevini 

gerçekleştirmekte, çekim aralarında evin çevresinde vakit geçirmektedirler. Reji, kamera, ışık, ses, 

sanat, kostüm, saç-makyaj, yapım ve set ekibinden oluşan set ekibi, sayıca da kalabalık olduklarından 

hikâyenin geçtiği ikinci zaman diliminde büyük bir yer kaplamaktadırlar. Yerli ya da yabancı fark 

etmeksizin sektörü tanımayan, kamera arkası emeğini bilmeyen izleyici için tam anlamıyla, kimin ne 

yaptığı, hangi görevi yerine getirdiği karşılık bulmayabilir. Yine de hemen her izleyici filmi çeken ekip 

oldukları konusunda hemfikir olacaktır. Bu anlamıyla yüzeysel karşılığıyla evrensel bir kavrayışa da 

ulaşılabilecek olan set ekibi, Türkiye’de bir Türk filmi çeken ve Türkiye’nin sektörel şartlarına uygun 

çalışan bir ekip olarak kavrandığında yerel kültürel bir kod olarak yorumlamak daha makul 

görünmektedir. Aynı zamanda yönetmenin yarattığı film içinde film tekniğinin bir parçası olarak özgül 

bir kod olarak da değerlendirilebilir. 

 Alzaymır, beynin bilişsel fonksiyonlarını bozuma uğratarak hafıza yetisinin güçsüzleşmesi ve 

bazı durumlarda tamamen kaybıyla sonuçlanan bir hastalığın tıbbi karşılığıdır. Alzaymır tanısı ve 

teşhisi, bireyden bireye farklılık göstermekle birlikte, hastalık olarak hemen her kültürde karşılık 

bulabilmektedir. Bu anlamda birey bazındaki farklılıklar bir kenara koyulduğunda hastalığın unutma 

eylemiyle ilişkisi ve kapsamı anlamında evrensel kültürel bir kod olarak yorumlanması mümkündür. 

 Filmde alzaymır, Havva’nın hastalığı olarak, filmin zamansal olarak ikinci etabında kendini 

göstermeye başlar ve 2020’li yıllara denk düşen üçüncü etabında artık hastalığın iyice ilerlediği görülür. 



233 

 

Havva, ilk olarak Kadir’in film çekimi için eve geri döndüklerinde, Saliha’nın kızı Naz’ın kamera arkası 

çektiği anlarda, aniden anlattığı hemşireye dair hikâyelerle ve isimleri karıştırıp Naz’ı Saliha sanmasıyla 

hastalığın belirtilerini göstermiştir. Kadir’in film çekiminde babasının onu ıslattığı sahneyi tekrar 

çektiğini görmesi ve üstüne Bekir’in hasta olduğu ve ona çorba yedirdiği sahnede Kadir’in Havva’yı 

oynatması üzerine Havva rahatsızlanır. Film çekimlerindeki aynı anı tekrardan yaşama hali, Havva’ya 

ağır gelmiştir. Bu ağır gelişin arka planında Havva’nın, Bekir’in Kadir’i ıslattığı gün, ona ikram ettiği 

ıhlamura uyku ilacı atıp ve pencereyi de açıp gitmesiyle Bekir’in ölümüne yol açtığı bilgisi vardır. 

Havva için film çekimleri, vicdanıyla yüzleştiği bir meseleye dönüşmüş ve bu hesaplaşmayı 

kaldıramamıştır. Ailenin tekrar evde buluştuğu 2020’li yıllara gelindiğinde Havva, önceki zamana 

nazaran iyice belleğini yitirmiş; kendi çocuklarını tanımadığı, ihtiyaçlarını çoğu zaman desteksiz yerine 

getiremediği hastalığın çok daha ileri seviyesindedir. Havva için hafızasını tetikleyecek birkaç unsur – 

hemşire figürü, Cemil’in söylediği türkü, kamera kayıtları gibi – geçmişi hatırlatsa da rutinde geçmişe 

dair kişileri ve olayları hatırlamakta zorlanmaktadır. Filmin bellek temelli anlatısı içerisinde, Havva’nın 

hastalığı tamamlayıcı bir unsur olarak yer almıştır. Kadir’in Hafıza isimli filmiyle kendi travmalarını 

sağaltmak ve geçmişiyle hesaplaşmak için bulduğu yol, Havva’nın travmalarını kuvvetlendiren bir yola 

dönüşmüştür. Bu anlamda filmde, hem bireysel belleğin fizyolojik boyutuna hem kişiler arası 

etkileşimle belleğin form almasına ve böylece kolektif boyuta hem de geçmişten şimdiye aktarılan tüm 

bu deneyimlerin Naz’da bıraktığı etkiyle kültürel belleğin aktarım boyutuna ilişkin bir söz 

söylenmektedir. 

 Hava üfleyici, kamera ekipmanlarını temizlemek için kullanılan, küçük balon şeklindeki ve 

sıkıldığında hava üfleyen araçtır. Özellikle lensleri herhangi bir şey değdirmeden hava yoluyla 

temizlemek amacıyla kullanılan hava üfleyicilerin farklı formları farklı amaçlarla kullanılmaktadır. 

Filmdeki karşılığıyla ekipman temizliği için kullanılan hava üfleyiciler, hemen her kültürde işlevsel 

olarak aynı karşılığı taşımaktadır. Bu anlamda evrensel kültürel bir öge olarak değerlendirilebilir. 

 Filmde hava üfleyici, Havva’nın hemşire olma hayalini somutlaştıran bir öge olarak yer 

almaktadır. Kamera asistanını hava üfleyici ile ekipmanları temizlerken gördüğünde bakakalan Havva, 

hava üfleyiciyi tansiyon ölçerken hemşirenin kullandığı hava pompasına benzetmiştir. Aldığı hava 

üfleyiciyi hiç elinden düşürmeyen Havva, Yusuf’un küçük oğlunu bahçede yakaladığı bir gün onun 

tansiyonunu ölçermiş gibi yapar ve kendini hemşire olarak konumlandırır. Havva’nın erişemediği bir 

hayale yönelik geliştirdiği bu reaksiyonun simgesi olan hava üfleyici, geçmişi ve geçmişe bağlılığı 

simgelemektedir. 

 Covid-19, küresel ölçekte yaşanan bir pandemi olarak hemen her yerde gündelik yaşamı 

dönüştüren, pek çok sektörü olumsuz yönde etkileyen ve maske, sosyal mesafe, karantina sembolleri, 



234 

 

dezenfektan, sokağa çıkma yasağı, virüs testi ve aşı gibi yönleriyle de ortak bir imge yaratan evrensel 

kültürel bir koddur. Resmi olarak üç yıl süren Covid-19 pandemisi, hemen her kültürden insanın kolektif 

belleğinde yer eden önemli bir olaydır. 

 Filmde Covid-19 pandemisi, halk arasındaki kullanımıyla korona virüsü, filmin zamansal olarak 

üçüncü etabını karşılayan 2020’li yıllara gelindiğinde anlatıda yerini alır. Köy evinde yaşayan Kadir, 

şehirden gelen kardeşlerine virüsün henüz köye gelmediğini rahat olabileceklerini söyler. Yine aynı 

şekilde köyde yaşayan Cemil de ara sıra şehre indiğinde maskesini taksa da köyde rahat olduklarını 

ifade eder. Onlara kıyasla şehirden gelen Yusuf ve ailesi, virüs konusunda daha endişeli bir portre çizer. 

Yine pandemi nedeniyle bakım evinde kalan Havva’nın çıkarıldığını söyleyen Yusuf, dikkat etmek 

gerektiğini ara ara vurgular. Filmde zamansal bir karşılığı olan Covid-19 pandemisi, üzerinden zaman 

geçtikçe, geçmiş bir dönemi işaret eden bir ögeye dönüşmüştür. 

 Maske, yüzün belirli bir kısmını kapatan ve medikal amaçlarla kullanıldığında kişiyi virüslerden 

koruyan önleyici bir araçtır. Maske kullanımı günlük hayatta Covid-19 pandemisiyle yaygınlaşmış olsa 

da bazı kültürlerde, özellikle de hava kirliliğinin yüksek oranda olduğu ülkelerde, günlük yaşamda daha 

yaygın kullanıldığı bilinmektedir. Buna karşın işlevsel bir ortaklık bulunduğundan evrensel kültürel bir 

kod olarak değerlendirilebilir. 

 Filmde maske, Covid-19 pandemisiyle ilişkili olarak kullanılmıştır. Köy evinde olmalarından 

dolayı diğer karakterlerde görülmese de işleri için şehre gidip gelen ve aile üyelerinin dışında 

konumlanan Cemil’in maske taktığı görülür. Havva, Cemil’i tanımadığında, Cemil maskeden kaynaklı 

olduğunu düşünse de Yusuf maskeyi çıkarttırmaz. Havva’nın Cemil’e fazlaca yakınlaşmasının ardından, 

Cemil maskenin ardından türküyü mırıldanır. Görsel olarak maske görüntüsü, bir filmde, mekânın 

hastanede geçmediği ya da doğrudan hastalık öyküsünün anlatılmadığı durumlarda pek rastlanan bir 

görüntü değildir. Fakat pandemi sonrası gündelik yaşamın da bir gerçeği haline dönüşen maske, 

filmlerde de bir yansıma olarak karşılık bulmuştur. 

 Kaset, 1980-2000 yılları arasında çok yaygın olarak kullanılan, sonraları gelişen teknolojiyle 

cd/dvd çalarların ortaya çıkması ve daha da sonraları dijitalleşmeyle görüntü ve ses kaydetmeye yönelik 

tüm süreçlerin dijital medyaya taşınmasıyla artık nostaljik bir öge olarak anımsanan, üzerine görüntülü 

ve sesli kayıt eklenebilen ve bunların izlenmesi ve dinlenmesi için kullanılan bir araçtır. Yaygın olduğu 

dönemde daha çok tanınsa da bir nostalji ögesi olarak şimdilerde de kasetler ve bu kasetlerin 

oynatılabileceği eski tip radyo ya da eski tip kameralar, antika olarak bilinmektedir. 

 Filmde kaset, hem radyodan müzik dinlemeye yarayan ve yalnızca sesli kayıt yapılabilen kasetler 

olarak hem de Bekir’in ve sonraları Kadir’in el kameralarında görüntü ve ses kaydı yaptıkları kasetler 



235 

 

olarak yer almıştır. Kaset, içeriğindekilerle önem ve anlam kazanan bir obje olarak, filmde de Saliha’nın 

kızı Naz’ın, Kadir’in filminin kamera arkası görüntülerini kaydettiği araç olarak öne çıkmaktadır. Bu 

kasetin anlatının yapısını oluşturan olay örgüsündeki tek eksik parçayı içermesi ve yönetmenin bunu 

filmin finaline dek taşıyarak son anda izleyiciyle paylaşması, kaseti filmin anlatısının kilit ögesi 

konumuna getirmektedir. Naz’ın çektiği kamera arkası görüntülerinde, Havva’nın, Bekir’in 

ıhlamurunun içerisine uyku hapı attığı ve pencereyi açık bıraktığı itirafı bulunmaktadır. Kayıt altına 

aldığı esnada Havva’nın dediklerini anlamlandıramayan ve üstünde durmayan Naz, yıllar sonra, 

Kadir’in çalışma odasında tüm aile bireylerinin ortak travması olan ve Bekir’in kaydettiği Kadir’in 

hortumla ıslandığı videoyu izlediğinde parçaları yerine yerleştirir. Naz’ın da aile üyelerinin ortak 

travmasına ve Havva’nın vicdani sorgulamasına ortak olduğu ve kültürel belleğin aktarım işlevinin ön 

plana çıktığı bu sahnede, Naz’ın kamera arkasını kaydettiği kasetteki Havva’nın itirafını izlemesiyle ve 

diğer aile üyelerinin de bu ana şahit olmasıyla düğüm çözülür. Bu bağlamda kaset, içine kaydedilenlerle 

bellek görevi görür. Kasetin depoladığı ve kimse ona ulaşmadığı sürece sakladığı veriler, bir geri 

çağırma yoluyla tekrar izlenir ve bağlantılar kurulur. Bu anlamda belleği temsil eden kaset, geçmiş ve 

şimdi arasında köprü gören önemli bir öge olarak hikâyede yer almıştır. Yönetmenin kurgusunda 

yarattığı geçmişle şimdi arasındaki çarpışık ilişkide, bir özgül kod olarak da anlatının şekillenmesine 

destek olmuştur. 

 Filmde yer alan göstergelerin kültürle ve bellekle kurduğu ilişki, evrensel ve yerel ikiliği 

üzerinden değerlendirilmiş; birtakım kodların evrensel kültürel değerler taşıdığı ve herkes tarafından 

anlaşılabileceği, bazı kodların ise yerel kültürel değerler taşıdığı ve yalnızca o kültür içerisinde yetişen 

insanlar tarafından anlaşılabileceği işaret edilmiştir. Kültürel kodların yanı sıra, filmi üreten yaratıcı 

ekibin tercihleri doğrultusunda anlatıda yer alan özgül kodlar da ifade edilmiş; bazı kültürel kodlara 

özgül kod misyonu da yüklenmiştir. Filmin anlatısında temel bir unsur olan bellek anlatısı, hem bireysel 

hem kolektif hem de kültürel belleğe ait öne çıkan işlevleri barındırmaktadır. Bu bağlamda filmde yer 

alan her bir kod, bellekle de doğrudan ya da dolaylı olarak ilişkilidir. Lotman’ın kültürün üç işlevi olarak 

değerlendirdiği mesajların aktarımını sağlayan iletişimsel işlev, yeni kodlar üreten yaratıcı işlev ve 

kodları kaydeden bellek işlevi, filmin anlatısında iç içe geçmiş bir şekilde kurgulanmıştır. Bu doğrultuda 

filmin anlatısının temellendiği aile içi ilişkilerle ve kuşaklar arası aktarımla iletişimsel işlevin, 

yönetmenin özgül kodları aracılığıyla yaratıcı işlevin ve anlatının üzerine kurulduğu hatırlama, unutma 

ve geçmişle hesaplaşma temalarıyla bellek işlevinin karşılandığı ve böylece filmle bir kültürel yansıma 

gerçekleştirildiği ifade edilebilir. Yönetmen, ailenin yaklaşık otuz yıllık bir dönemini ele alarak hem 

içerik hem de biçim ögelerinden faydalanarak kolektif ve kültürel bir dönüşümü ve aktarımı izleyicilere 

sunmuştur. Bu sunuş sırasında faydalanılan kodların kültürel ve özgül kod ayrımını bir şema içerisinde 

görmek daha bütüncül bakmayı kolaylaştıracaktır. 



236 

 

3.4.2.3. Kültürel ve Özgül Kodlar 

Görüldüğü üzere, yukarıda listelenen göstergelerin bir kısmı evrensel kültürel, bir kısmı yerel 

kültürel karşılıkları olan göstergelerdir. Göstergelerin bir kısmı içeriğe ilişkin iken bir kısmı biçimsel 

ögeler olarak da yer almaktadırlar. Lotman’ın kültürel göstergebilim ve Metz’in sinema göstergebilimi 

yaklaşımı ile bütüncül bir yorumlama yapmadan önce bu ayrımı görmek önemlidir:  

 

Kesişim Kategorisi Öğeler 

Sadece Evrensel Kültürel Televizyon, Hemşire, Sigara, Taş, Araba, Ağaç, Radyo, 

Hortum, Alzaymır, Hava Üfleyici, Covid-19, Maske 

Sadece Yerel Kültürel TRT, Ev Dekoru, Türkü/Şarkı, Almanya 

Evrensel Kültürel + Özgül Kod Kamera, Kaset 

Yerel Kültürel + Özgül Kod Köy Evi, İstiklal Marşı, Set Ekibi 

 

Tablo 6: Cici filminde yer alan kültürel ögelerin kategorizasyonu 

  



237 

 

 

Grafik 16: Cici filminde yer alan kültürel ögelerin kesişim grafiği 

Filmde yer alan kodlar, daha önce de belirtildiği gibi, yerel ve evrensel ikiliği noktasında, kesin 

ve net ayrımlarla bölümlenmesi zor olsa da genel tabloyu görmek açısından görselleştirilmiştir. Filmi 

değerlendirirken, temel olarak göz önünde bulundurulan nokta sinema dilinin en temelde evrensel bir 

dil olduğudur. Biçimsel tercihler bu evrensel dilin bir parçasıdır. Bir filmin üreticisi de izleyicisi de 

planları, sahneleri, plan sekansları, plan ölçeklerini ayırt edebilmektedir. Yönetmenin biçimsel 

tercihlerinin özgül bir koda dönüştüğü nokta, filmin içeriğinde yer alan birtakım kodların biçimsel birer 

görev de üstlendiği andır. Filmin içeriği söz konusu olduğunda, filmin kimliği önem taşımaktadır. 

Filmin hangi kültüre ait olduğunu söylemek, filmin üretildiği ülkeye, üreticisinin ülkesine, hedef izleyici 

kitlesinin kültürüne, hikâyenin geçtiği ülke kültürüne bakılarak; bunların farklı olması durumunda da 

hangisinin öne çıktığı değerlendirilerek mümkündür. Filmler, teknolojinin ve dijitalleşmenin 

getirileriyle artık yalnızca üretildiği ülke izleyicisine hitap etmediği için, kültürel kodların yer alma 

dinamikleri de değişiklik göstermektedir. Dijital yayın platformu olan Netflix’te yer alan Cici filmi, 

Türkiye’de Türk bir yönetmen ve ekip tarafından üretilmiş, Türk bir ailenin belirli bir dönemini anlatan 

bir filmdir. Platformda yer almasıyla, hedef kitle izleyicisi hem küresel pazardaki yabancı izleyici hem 



238 

 

de yerli pazardaki Türk izleyicidir. Filmin anlatısındaki kültürel kodların evrensel ve yerel ayrımı, bu 

bakış açısıyla gerçekleştirilmiştir. Filmde ağırlıklı olarak evrensel kültürel kodlar kullanılmış; bu kodlar 

anlatı içerisinde bellek işlevi ile yüklenerek yerel kültürel bağlama göre şekillenmiştir. Filmin yerel 

kültürel kodları çoğunlukla bir arka plan ögesi olarak ve anlaşılır düzlemde sunması, kullanılan kodların 

büyük çoğunluğunun evrensel karşılığının olması küresel pazardaki izleyicinin de gözlendiğini ifade 

etmektedir. Film üç zamansal düzlemde ele alındığında, yerel kültürel ögelerin ağırlıkta olduğu ilk 

dönem, aile yaşamının anlatıldığı dönemdir. Kolektif bir ortamda kültürel aktarım daha ön planda 

olmaktadır. Filmin ikinci zamansal düzlemi, film içinde filmin oluştuğu düzlemdir. Bu düzlemde 

yönetmenin biçimsel ve özellikle de film kurgusuna ilişkin tercihleri anlatıyı şekillendirmiştir; böylece 

bu düzlemi özgül kodların işlediği düzlem olarak nitelendirmek uygun görünmektedir. Filmin üçüncü 

zamansal düzlemi olan aile üyelerinin tekrar evde buluştuğu dönemde ise gerek evin biçimsel dönüşümü 

gerek aile üyelerinin karakter olarak dönüşümü, anlatıyı evrensel kültürel kodların yer aldığı bir forma 

sokmaktadır. Burada da yine, Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü? filminde olduğu gibi, 1980’li yıllardan 

2020’li yıllara gelindiğinde, Türkiye’nin modernleşme eğilimini ve bu eğilimin bir çıktısı olarak yerel 

kültürel değerlerin arka planda kalması durumunu, evin ve karakterlerin dönüşümü üzerinden okumak 

mümkün olmaktadır. Böylece hem küresel pazardaki izleyicinin hedef kitlenin bir parçasını oluşturması 

hem de anlatının bir Türk ailenin portresini sunuyor olmasıyla yerelden evrensele dönüşen bir anlatı 

akışının takip edildiği ve evrensel kodların daha ön planda tutulduğu ifade edilebilir. 

 

3.4.2.4. Anlatı Yapısı ve Anlatıdaki Kültürel Bellek Etkisi 

Cici, anlatısı doğrudan bireysel, kolektif ve kültürel bellek üzerine inşa edilmiş bir filmdir. Filmde 

kültürel belleğin anlatıya olan etkisi, Hodge ve Kress’in, çalışmada da Netflix’in içerik politikalarını 

incelerken takip edilen, üretim kuralları, alım kuralları, metin kısıtlamaları, semiyotik kodlar ve metin 

dışı kodlar kategorizasyonu üzerinden yorumlanmıştır. 

 Üretim kuralları bağlamında bakıldığında, Cici, Netflix orijinal yapımı olarak üretilmiş bir 

filmdir. Bu doğrultuda hem küresel pazardaki yabancı izleyici için hem de yerli pazardaki Türk 

izleyiciler için üretilmiştir. Yönetmeni ve yazarı Berkun Oya’nın 2020 yılında yine Netflix orijinal 

yapımı olarak üretilen dizisi Bir Başkadır, Türk toplumunun çok katmanlı kültürel ve sınıfsal yapısını 

ortaya koyan bir içerik sunmaktadır. Bu anlamda, özellikle yabancı izleyici için bir merak ve ilgi unsuru 

olarak yer alan dizi, Türkiye’nin gerek coğrafi konumunun gerek tarihsel süreçlerinin bir sonucu olarak 

oluşan ve bu anlamda zengin bir malzeme de sunan çok kültürlü yapısını bir araç olarak kullanmıştır. 

Dizinin karakterleri arasında bir kültür çatışması kurgulanmıştır ve bu kültür çatışması, yerel ile evrensel 

kültürel kabuller arasındaki zıtlığı yansıtmaktadır (Dinar Dizdar 2021). Dizi, bu çatışma çerçevesinde 



239 

 

ilgi görmüş; sosyal medyada büyük yankı uyandırmıştır. Başörtüsü ile imgelenen muhafazakâr değerlere 

sahip karakter ile seküler bir anlayışla kurgulanmış karakter arasında gelişen yorumlar, toplumdaki pek 

çok ikiliğin konuşulmasına sebebiyet vermiştir (Öztürk, İlik 2021: 97). Dizinin yerli izleyicide gördüğü 

karşılık toplumsal ikiliklerin konuşulması yönünde olmuşken, yabancı izleyicinin de bu doğrultuda 

yönlendirildiği henüz dizinin adındaki çeviri tercihine bakılarak söylenebilir. Dizi, yurtdışında Ethos 

adıyla yer almıştır. Ahlaki fıtrat, inanç ve değer sistemi,  dünya görüşü gibi anlamlara gelen ethos 

kavramını dizinin adında kullanarak, izleyiciler sorgulayacakları kavramsal çerçeveye yönlendirilmiştir. 

Hali hazırda anlatıdaki ikiliklere aşina olan yerli izleyici için bu yol tercih edilmemiş, Bir Başkadır ismi 

tercih edilerek Beraat Gökkuş’a göre Bir Başkadır Benim Memleketim parçası refere edilmiştir (Gökkuş 

2020). Dizinin hem yerli hem küresel pazarda karşılık bulmasının ardından, Netflix’in aynı isimlerle 

çalışma stratejisinin de bir karşılığı olarak, Berkun Oya tarafından yazıp yönetilen Cici filmi içerik 

kütüphanesine eklenmiştir. Cici, hem yerli hem küresel pazarda aynı isimle karşılık bulmuştur. “Cici, 

cici” ifadesinin – ki filmin finalinde Havva’nın taşıdığı vicdani yükün açığa çıkmasıyla kendisine 

gösterdiği şefkatin bir ifadesi olarak yer almıştır – İngilizcede doğrudan bir karşılığı yoktur. Bu 

doğrultuda yabancı izleyicide bir merak uyandırmak adına da film, küresel pazarda orijinal adıyla yer 

almış olabilir. Cici filminde de Bir Başkadır dizisinde olduğu gibi, bireyin kimliğini oluşturan travmalar 

ön plandadır. Suskunlukların ve bastırılanların geri dönüşüyle şekillenen anlatıları bu anlamda ortaklık 

göstermekle beraber her iki yapımda da kültür bir çatışma ögesi olarak yer almıştır. Bu durum hem her 

iki içeriğin aynı yaratıcı zihinden doğmasıyla hem de Berkun Oya’nın Netflix’in yerli ve yabancı 

izleyicilerine yönelik içerik üretiminde karşılık bulan temaları Cici filminin üretiminde tekrarlamasıyla 

ilişkilendirilebilir. 

 Alım kuralları doğrultusunda filme bakıldığında ise film yerli izleyici tarafından doğrudan 

alımlanabilecek birtakım yerel kültürel kodları barındırmaktadır. Buna karşın evrensel kültürel kodların 

ağırlıkla kullanıldığı hikâyede, yabancı izleyicinin alımlamakta zorlanacağı ve hikâyenin bütününde 

kopukluk yaşaması muhtemel olan herhangi bir öge kullanılmamıştır. Filmin anlatısı, yerli izleyicinin 

aşina olduğu temalar üzerine şekillenirken yabancı izleyicinin merak unsuruna ve Türkiye algısına 

temas edecek şekilde kurgulanmıştır. 

 Filmin anlatı yapısı, klasik anlatı yapısını bozuma uğratan bir yapı üzerine kurulmuştur. Zaman 

imge sinemasına daha yakın bir anlatı yapısı sunan film, filmin bütününü oluşturan üç ayrı zaman 

dilimindeki olayları iç içe geçirerek ve zamansal kaymalar kullanarak izleyiciye adeta birtakım sürpriz 

bozan ipuçları (spoiler) vermektedir. Filmin bütünü izlendiğinde verilen ipuçlarını ilerleyen sahnelerde 

bulup parçaları birleştirebilen izleyici için alışılmışın dışında bir seyir deneyimi sunulmaktadır. Netflix 

orijinal yapımı Türk filmlerinin geneline bakıldığında birçoğunun klasik anlatı yapısını kullanarak daha 



240 

 

kolay takip edilebilir bir çerçeveye yaslandıklarını söylemek mümkünken Cici bu noktada ayrıksı bir 

konumda durmaktadır.  

 Filmin temel çatışması, bir travma üzerine şekillendirilmiştir. Travmaya aile üyelerinin her 

birinin verdiği tepkiler ayrı çatışma ögeleri oluşturmuştur. Bu anlamda karakterlerin her birinin bir 

diğeriyle arasında kurduğu ilişki de bu çatışmalar çerçevesinde kurgulanmıştır. Havva’ın Bekir’in 

ölümüne yol açmasıyla yaşadığı vicdani çatışmanın, Kadir’in kendisini yaptığı bir hata sonucu ciddi bir 

travmaya yol açacak şekilde cezalandırdığı için affedemediği babasıyla çatışmasının, Saliha’nın 

babasının ölümüne sebep olan olaylar zinciri arasında yaşayamadığı ve sonrasında hiç kavuşamadığı 

Cemil’le ilişkisine dair suçladığı annesiyle çatışmasının ve Yusuf’un çocukluğunu yaşayamadığıyla 

suçladığı hemen hemen tüm aile üyeleriyle yaşadığı çatışmanın ortaklaştığı nokta, Bekir’in, sonrasında 

kendisinin de ölümüne yol açacak olan, Kadir’i cezalandırma kararıdır. Bir olayın yol açtığı ve kolektif 

bir grup içerisinde karşılıklı çatışmaların oluştuğu anlatıda, söz konusu çatışma, filmin tek mekânı 

sayılabilecek köy evi çevresinde kurgulanmıştır. Köy evinin zaman içerisinde yerel kültürel kodlarla 

bezeli dekorundan uzaklaşarak daha evrensel kabul edilebilecek kültürel kodlarla bezenmesi, geçen 

zamanı, çözülen çatışmaları ve dönüşen karakterleri sembolize etmektedir. 

 Filmin öne çıkan sembollerine ve semiyotik kodlarına bakıldığında; köy evi, kamera, set ekibi 

ve birer bellek ögesi olarak da sembolize olan hava üfleyici, ağaç, taş ve kaset sayılabilir. Bu ögelerden 

köy evi, anlatının dönüşümünü somutlaştıran bir öge olarak; kamera, bir bellek temsili ve çatışmanın 

inşa edildiği araç olarak; set ekibi, film içinde filmin kurgulanmasının bir aracı olarak ve kaset, düğüm 

noktasını çözüme kavuşturan bir araç olarak aynı zamanda özgül birer kod şeklinde de anlatıda yer 

almıştır. 

 Metin dışı kodlara bakıldığında, filmin resmi fragmanında, film içinde film olgusunun, zamanlar 

arasındaki mekân ve karakter geçişlerinin ve özellikle yerel kültürel kodların yer aldığı ifade edilebilir. 

Anlatının içeriğine dair hiçbir ipucu barındırmayan fragmanın, yerel kültürel kodların yaratacağı merak 

ve ilgi unsuruna, zamansal geçişlerle yaratılan karışıklığın filmin izlenerek çözüme kavuşturulması 

arzusuna hitap edecek şekilde kurgulandığı söylenebilir.  

 Filmin afişinde, filmin adının da karşılık bulduğu, Havva’nın kendi yüzünü severek “Cici, cici” 

dediği sahneden bir görüntü yer almaktadır. Henüz filmi izleyen yerli veya yabancı izleyici için hiçbir 

karşılık sunmayan afiş, fragmanla birlikte değerlendirildiğinde, filmin uzun bir zaman dilimini 

izleyiciye aksettireceği ortak görüşü oluşması mümkündür. 



241 

 

 

Görsel 36: Cici film afişi (Cici 2022) 

Özetle film, bellek temelli anlatısıyla ve hem karakterler hem de mekân özelinde aktardığı 

kültürel dönüşüm olgusuyla öne çıkmaktadır. Film, karakterlerin yaşadıkları çatışmaları bir travma 

ekseninde konumlandırmış; bu çatışmaları filmin mekanı da olan evi merkeze alarak yıllar boyu takip 

etmiştir. Ailenin 1980-2020 yılları arasındaki dönüşümünü aktaran film, biçimsel olarak bölümlediği 

zamansal düzlemleriyle, ilk önce 1980’li yıllarda Almanya’dan göç etmiş Türk bir ailenin inşa ettiği 

köy evini ve o evdeki çekirdek aile yaşantısını aktarmaktadır. Sonra aynı evde gerçekleşen ve o evdeki 

çekirdek ailenin yaşadıklarının yeniden çekildiği bir film setini yansıtmaktadır. 2020’li yıllarda ise evin 

satışının konuşulduğu bir dönemde, evin modern bir şekilde dekore edildiği ve özünden uzaklaştığı 

dönemini sunmaktadır. Bu anlamda evin de bir karakter olarak anlatıda yer aldığı film, geçmiş ve şimdi 

arasında kurduğu köprüyü ve çatışmayı ev üzerinden somutlaştırmıştır. Film, belleğe dair fizyolojik, 

sosyolojik ve kültürel üç bakış açısına da yer vermiş; belleği, travmayı, nostaljiyi, kültürü semboller 

aracılığıyla filmin görselliğine işlemiştir. Hem küresel pazardaki hem de yerel pazardaki izleyiciyi göz 

önünde bulundurarak ağırlıklı olarak evrensel kültürel kodların kullanımına yer veren film, dönemler 

arasında yarattığı evin ve karakterlerin dönüşümleriyle, ilk zamansal düzlemden son zamansal düzleme 

giderek evrensel bir kod diline daha da yaklaşmıştır. Filmin anlatısında, evrensel kültürel kodlara ağırlık 

verilerek yerel kültürel kodlar arka planda bırakılsa da majör bir bozumdan veya kısıtlamadan söz etmek 

pek mümkün değildir. Anlatının Türk bir ailenin yaşantısına geçmiş ve şimdi pencerelerinden ayrı ayrı 

bakan biçimsel dili, yenilikçi bir dil olarak öne çıkmaktadır. Ayrıca bu dil, hikâyede sürekli geçmişi ve 

ilk zamansal düzlemi çağırdığından, ilk düzlemde daha sık yer alan yerel kültürel kodların tamamıyla 

yok edilmesini engellemiştir. Yine de anlatıda evrensel kültürel kodların yerleştiği dönüşüm sürecinin, 

doğal bir süreç olarak inşa edilmesi, yerellikten uzaklaşma gerekliliği yönünde yanlış bir algılayışın 

doğmasına sebebiyet vermesi mümkündür. 



242 

 

3.4.3. Âşıklar Bayramı 

Âşıklar Bayramı, Özcan Alper yönetmenliğinde çekilen, yirmi beş yıllık ayrılığın ardından bir 

araya gelen baba oğulun geçmişle hesaplaşmasını aktaran Netflix orijinal yapımı Türk filmidir. Halk 

ozanı Heves Ali’nin ölümcül bir hastalığa yakalandığını öğrenmesi üzerine dostlarıyla vedalaşmak için 

çıktığı yolculukta oğlu Yusuf’a da uğraması ve babasının hastalığını öğrenen Yusuf’un ona 

yolculuğunda eşlik etmesiyle bir yol filmi olarak biçimlenen Âşıklar Bayramı, geçmişle yüzleşme ve 

hesaplaşma temaları üzerine kurgulanan anlatısıyla öne çıkmaktadır. Başrollerinde Kıvanç Tatlıtuğ ve 

Settar Tanrıöğen’in yer aldığı film, Kemal Varol’un aynı isimli romanından uyarlanmıştır. Kırşehir’den 

Kars’a baba ile oğlun yolculuğunu aktaran filmde yol, Heves Ali için bir helalleşme, Yusuf için ise bir 

hesaplaşma alanı sunmaktadır. Orta Anadolu’dan Doğu Anadolu’ya, yolculuk boyunca durakladıkları 

her bir noktada Türk kültürüne ve geleneklerine dair bir aktarım oluşturan film, âşıklık geleneği ve Alevi 

kültürü özelinde kültürel bellek üzerine temellenen bir anlatı kurmaktadır. 

 

3.4.2.1. Filmin Anlatısı İçinde Yer Alan Temel Görsel ve İşitsel Ögelerin Tablosu 

Âşıklar Bayramı, 120 sahneden oluşmaktadır. Bir yol filmi olarak hikâyenin aktarımında sık sık 

manzaralarla mola anları yaratılmakta, uzun süren yolculuktaki zaman akışı bu ara görüntülerle 

aktarılmaktadır. Türkiye’nin Orta Anadolu ve Doğu Anadolu hattındaki coğrafyasına dair de bir fikir 

veren ara görüntülerde, kimi zaman alabildiğine uzanan bozkır görüntüsü, kimi zaman fabrikalar, kimi 

zaman koyunlarıyla bir çoban, kimi zaman da antik kalıntılar yer almaktadır. Filmde öne çıkan bir diğer 

biçimsel tercih, doğanın bir karakter olarak filmin içine yerleşmesidir. Yine ara görüntülerde, bir 

hesaplaşmanın ağırlığını yüklenen izleyiciye nefes aldıran doğal yaşama ait sahneler bulunmaktadır. 

Koyun sürüleri, kaz sürüleri, göçmen kuşlar, atlar, yol boyu akan nehir ve bazen de yağmur, gök 

gürültüsü gibi görüntüler ve anlar, filmin dilini de oluşturmaktadır. Tüm bu sahnelerde, filmin bir diğer 

karakteri olarak sayılabilecek öge olan müzik mutlaka duyulur. Bağlama tınılarının görüntülere eşlik 

etmesi, filmin temellendiği âşıklık geleneği anlatısının duygusunu da böylece hiç bölmeden sürdürmeyi 

başarmaktadır.  



243 

 

 

Görsel 37: Ara görüntülerde doğal manzaralar sıklıkla görülür. 

 

Görsel 38: Antik kalıntılar, köy mimarileri ile Türkiye'nin zengin tarihi yansıtılır. 

 

Görsel 39: Kaz, koyun, kuş sürüleri ile doğal yaşamdan görüntüler sunulur. 



244 

 

Filmin anlatısındaki âşıklık geleneği ve Alevi kültürü, kültürel belleğe dair çok sayıda öge 

içerdiğinden filmin dili büyük oranda sembolik bir anlatım oluşturmaktadır. Bu doğrultuda filmde öne 

çıkan gösteren ve gösterilenler Tablo 5’te listelenmiştir. Tabloda yer alan gösteren ve gösterilenlerin 

biçimsel ve içeriksel karşılıkları, bölümün sonraki alt başlıklarında detaylandırılacaktır. Tabloda yer 

verilen gösteren ve gösterilenler, filmin anlatısını destekleyen unsurlardır ve bu unsurlar, Juri Lotman’ın 

kültürel göstergebilim yaklaşımı doğrultusunda kültürel kodlar göz önünde bulundurularak ve Christian 

Metz’in sinema göstergebilimi yaklaşımı doğrultusunda sözünü ettiği görsel ve işitsel ögeler ön planda 

tutularak kategorize edilmiştir. 

Sahne Gösterge Gösteren Gösterilen 

1-3-71-98-

104-119 

Nesne Fotoğraf Hatıra, anı, bellek, geçmiş, hasret, 

saygı, hürmet 

1-3-39-104-

119 

Kıyafet Kasket Baba, otorite, köylü ve işçi sınıfı 

2-101 Kıyafet Cüppe Meslek, avukat, adalet 

2-63-65-67-

87-89-94-95 

Nesne Ev dekoru (dekorasyon 

ögeleri) 

Modernlik, doğallık, kültür, sınıf, 

aile 

2-32-63-67-

91-93-107-

115 

Ses Müzik (Şarkı, Türkü) Duygu, keder, pişmanlık, bağ, 

iletişim, ifade 

3-85-98 Nesne Bavul Yük, taşınma, eşya, aidiyet 

3-20-32-39-

63-67-89-91-

93-100-104-

107-115-

117-118 

Nesne Bağlama Dil, müzik, baba, aidiyet, meslek, 

Alevi kültürü, ifade 

4 Nesne Bilet Yol, yolculuk 

4 Nesne Rapor Sağlık, hastalık, sonuç 

6-7-8-9-11-

12-15-17-19-

21-30-33-36-

43-44-69-82-

86-98-119 

Araç Araba Yol, mesafe, hesaplaşma, taşıma, 

ulaşım, mekân 

25-109-115 Ritüel Âşıklar Bayramı Müzik, yarenlik, gelenek, ritüel, 

bağlama, aşıklık/abdallık, kolektif 

37 Ritüel Ezan Müslümanlık, dua, ibadet çağrısı 

38-40 Mekân Hamam Temizlik, arınma, ritüel 

1-47-95 Nesne Fotoğraf Makinesi Çekim, saklama, hatıra, kaydetme 

36-64 Medya Instagram İletişim, yeni medya, ilişki, 

sosyallik, paylaşım 

63-89-91 Nesne Sedir, yer Oturma, toplaşma, birlik, kolektif, 

paylaşım 

76 İz Doğum lekesi İşaret, hatıra, kimlik, benlik 

89 Resim Hz. Ali resmi Peygamber, inanç, din, mezhep, 

Alevilik, adalet, direniş, kılıç 

89 Yiyecek Zerefet, Kömbe Mutfak, yerel, gıda, Anadolu 

mutfağı, kültür 



245 

 

91 Söz Gülbeng İnanç, çağrı, dürüstlük, barış, 

eşitlik, rıza alma, helalleşme 

91 Ritüel Semah Alevilik, ibadet, inanç, birlik, 

kolektif, cem, ritüel, kültür 

95 İz Dövme İşaret, kimlik, kültür 

98 Meslek Asker, polis Güvenlik, kontrol, asayiş 

98 Nesne Kefen Ölüm, cenaze 

110-115-117 Araç Ambulans Hastalık, acil durum 

119 Nesne Kaset Müzik, dinleme, şarkı 

100 Kişi Âşık Veysel Âşıklık geleneği, ozan, müzik, 

bağlama, türkü 

100 Kişi Neşet Ertaş Abdallık geleneği, ozan, müzik, 

bağlama, türkü 

91-100 Gelenek Âşıklık & Abdallık Kültür, aktarım, müzik, tasavvuf, 

bağlama, Anadolu 
Tablo 7: Âşıklar Bayramı filminin anlatısında yer alan görsel ve işitsel ögeler 

Filmin sahnelerinde ön plana çıkan ve tabloda gösteren ve gösterilenlerine ayrılan her bir görsel 

ve işitsel ögenin, kültürel ve özgül kod ayrımına geçmeden önce kültür ve bellek kavramlarıyla kurduğu 

ilişkiyi yorumlamak, anlatıyı evrensel kültürel değerlere mi yoksa yerel kültürel değerlere mi 

yaklaştırdığını tartışmak açısından önem taşımaktadır. 

 

3.4.2.2. Filmde Yer Alan Göstergelerin Kültür ve Bellek Kavramlarıyla İlişkisi 

Bakımından Yorumlanışı 

Tabloda yer alan göstergelerin her biri kültürle doğrudan ilişkilidir. Göstergelerin kültürle olan 

bağlantısını evrensel ve yerel ikiliği üzerinden açığa çıkarmak, Netflix orijinal yapımı Türk filmi olarak 

üretilen Âşıklar Bayramı filminin anlatısındaki evrensel ve yerel kültürel kod okumalarını yapabilmeyi 

ve Netflix’in kültürel bellek politikaları içerisinde, filmin, nasıl ve nerede konumlandığını 

yorumlayabilmeyi de sağlayacaktır. Filmde yer alan göstergelerin kültür ve bellek kavramlarıyla ilişkisi 

aşağıda yorumlanmıştır: 

Fotoğraf, bellek ile doğrudan ilişkili olan bir öge olarak anı kaydetme amacıyla gerçekleştirilen 

bir eylemin sonucunda elde edilen çıktıdır. Bir hatıra olarak muhafaza edilen fotoğraf, geçmişte 

yaşanmış bir anı ölümsüz kılmaktadır. Basılı bir çıktı olarak da elde edilebilen fotoğraflar artık 

çoğunlukla dijital bir şekilde elde edilmekte ve saklanmaktadır. Fotoğraf bu anlamda hem işlevi hem 

muhafaza seçenekleri hem de anlamsal karşılığı ile evrensel kültürel bir kod olsa da fotoğrafın 

içeriğindeki an, olay ya da kişi/kişiler yerel kültürel ögeler barındırabilir. 

Filmde fotoğraf, yirmi beş yıldır birbirlerini görmeyen Heves Ali ve oğlu Yusuf arasındaki 

yegâne somut bağ olarak yer almaktadır. Filmin açılış sahnesinde, Heves Ali’nin ve Yusuf’un, Yusuf 



246 

 

henüz çocukken birlikte bir fotoğrafçıda çektirdikleri fotoğraf, sonraları Heves Ali’nin kasketinin iç 

yüzüne yapıştırdığı ve hiç yanından ayırmadığı bir ögeye dönüşecektir. Kasketin içindeki fotoğrafı 

sonradan gören Yusuf için bu özel an, babasıyla kurduğu hesaplaşma ilişkisinde onun da kafasını 

karıştıran duygu yüklü bir yerde durmaktadır. Yusuf’un evinde ise siyah beyaz, annesiyle çekilmiş bir 

fotoğraf duvarda asılıdır. Heves Ali, geçmişiyle helalleştiği yolculuğunda, önce Yusuf’un annesinin 

mezarına akabinde Yusuf’a uğradığında, Yusuf’un evinde duvarda asılı duran fotoğrafa bakakalır. 

Yusuf için annesi ve babası ayrıldıktan ve babası ortadan kaybolduktan sonra duvara asılı kalacak ve 

her gördüğünde hatırlamak isteyeceği kişi konumunda annesi yer almaktadır. Fotoğrafın sürekli 

hatırlatan ve içeriğindeki anı canlı tutma özelliği bu sahneyle ortaya koyulmuşken bazen de saygı 

duyulan kişilerin fotoğraflarının asıldığı ve bir tür hürmet göstergesi olarak fotoğrafın kullanıldığı 

durumlar da vardır. Filmde bu durum, yolculuk esnasında durdukları ve âşıkların oturduğu 

kahvehanenin duvarlarında Âşık Veysel, Neşet Ertaş gibi saygı duyulan ozanların fotoğraflarının yer 

almasıyla ilişkili olarak kurulmuştur.  

Âşık Veysel, Türk halk müziği ve âşıklık geleneği içerisinde ilk akla gelecek önemli bir halk 

ozanıdır. İnsanlık, doğa, ölüm, bilgelik gibi evrensel temalar çerçevesinde eser veren ve bu kavramlarla 

özdeşleşen Âşık Veysel, Türk sözlü kültürünün bir geleneği olarak gelişen âşıklık kültürünün önemli 

bir temsilcisidir.  

Âşıklık geleneği, şiir, hikâye gibi sözlü kültür anlatılarının müzik ile icra edildiği, Türk kültürü 

içerisinde Sünni ve Alevi mezheplerinde ayrı formlarda gelişse de Alevi kültürü ile daha sık 

ilişkilendirilen gelenektir. Her şeyden öte sözlü kültürel aktarım ile şekillenen gelenek, en temel kültürel 

bellek ögesidir. Türk sözlü kültüründe yer alan kamlık mertebesine dayanan âşıklık, sözlü kültürün 

egemen olduğu dönemlerde gezgin birer kimliğe de sahip olan ve kültürel belleğin aktarım görevini 

üstlenen ozanları karşılamaktadır. Alevilik içerisinde gelişmesinin ve Alevilik mezhebiyle 

ilişkilendirilmesinin temel sebeplerinden biri, mezhep olarak Aleviliğin müziği dini ritüellerin de 

merkezine koyması ile ilişkilidir. Âşıklar, bağlama ile icra ettikleri müziği sözlü kültürün aktarımı için 

bir araç olarak kullandıklarından hem gelenek olarak âşıklık hem bağlama hem de müzik kültürel 

kodların taşıyıcısı misyonunu üstlenmektedir (Özdemir 2020). Âşıklık geleneği ve kimliği ile abdallık 

geleneği ve kimliği yer yer birbirinin yerine de kullanılabilecek kadar küçük birtakım farklılıklar 

barındırmaktadır. 

Abdallık geleneği, halk kültürü temelli bir yaklaşımı olan âşıklık geleneğine göre daha 

tasavvufi kalmakta, âşıklık geleneğinin yaşam, ölüm, doğa temalarını inanç ve tasavvufla 

birleştirmektedir. Meclislerde ve meydanlarda gerçekleştirilen âşıklık geleneklerinin yanı sıra abdallık 

dini törenlerde ve ibadetlerde, cem ve dergâhlarda sergilenen bir gelenektir. Âşıklar, sözlü şiirlerini 



247 

 

bağlama eşliğinde icra eden ve halk hikâyeleri anlatmak misyonu ile yetişen halk şairleri ve ozanlar 

olarak karakterize edilirken abdallar, Türk tasavvufi mertebeleri içerisinde yer alan en üst mertebe olarak 

da yer aldığından inanç önderleri olarak kodlanırlar (Tekin Arıcı, Güray 2019). Yine de bu iki kullanım, 

âşık ve abdal kimselerin kimliğindeki geçişkenlikler de göz önünde bulundurulduğunda birbiri yerine 

de geçerli olabilmektedir. Filmde Yusuf’un ikamet ettiği ve yola çıkmadan önceki filmin konumu olarak 

yer alan Kırşehir, abdal topluluklarının ağırlıklı olarak yer aldığı lokasyonlardan biridir.  

Kırşehir abdallarından biri olan ve kahvehanede fotoğrafı yer alan bir diğer ozan olan Neşet 

Ertaş, UNESCO tarafından abdallık geleneğinin temsilcisi olarak görülmüş ve “Yaşayan İnsan 

Hazinesi” unvanı verilmiştir. Bozkırın Tezenesi, Son Abdal, Bağlama Virtüözü, Son Şaman gibi ön 

sıfatlarla hatırlanan Neşet Ertaş (Bekki 2012),  babası Muharrem Ertaş ile kurdukları, abdallık 

geleneğiyle de karakterize olan, usta-çırak ilişkisi ile kültürel belleğin önemli taşıyıcılarındandır (Keskin 

2015). Bu anlamda filmde yer alan fotoğraflar aynı zamanda bir saygının ve hürmetin de sembolü olarak 

âşıklık ve abdallık geleneğinin temsilcilerini onurlandırmaktadır.  

Fotoğrafın filmde öne çıktığı bir diğer nokta, Yusuf’un hastalığı iyice ilerlemiş ve ölümü 

bekleyen babasıyla fotoğraf çektirmek istediği sahnedir. Bu sahnede, ikilinin geçmiş yıllardaki 

fotoğrafçıda çektirdikleri ve basılı olarak teslim alıp sakladıkları fotoğrafın aksine, Yusuf telefonuyla 

özçekim (selfie) gerçekleştirmekte ve fotoğrafı dijital olarak muhafaza etmektedir. Böylece fotoğraf bir 

zaman geçişini ve iki zaman arasındaki teknolojik farklılıkları da simgelemiş olmaktadır.  

Fotoğraf evrensel kültürel bir kod olarak konumlansa da içeriği bağlamında yerel kültürel 

kodları barındırabildiği görülmüştür. Yine de fotoğrafı kendi başına evrensel kültürel bir kod, içeriğinde 

yer alan Âşık Veysel, Neşet Ertaş gibi halk ozanlarını ve ait oldukları âşıklık ve abdallık geleneğini 

yerel kültürel birer kod olarak ayrıca değerlendirmek daha uygun görülmüştür.  

Kasket, kafayı örtmeye ya da korumaya yarayan bir tür şapka biçimi olsa da şapka kadar 

evrenselleşmiş ve yerel karşılıklarından sıyrılmış bir kod değildir. Farklı kültürlerde kullanılmasıyla 

evrensel bir kod olarak değerlendirmeye yakın olsa da kültürel anlamsal karşılıkları daha ağır basmakta 

ve kasketi şekillendirmektedir. Türk kültüründe kasket halktan biri olmak ile ilişkilendirilirken 

genellikle köylü ve işçi sınıf tarafından kullanılmaktadır. Anadolulu taşra kimliği ile özdeşleşen kasket, 

benzer şekilde küresel düzeyde de emekçi kesim ile ilişkilidir. İşlevselliğiyle evrensel, bağlamı gereği 

yerel kültürel bir kod olarak değerlendirilmesi olası görülmektedir.  

Filmde kasket, Heves Ali ile ilişkilendirilmekle beraber aslında Anadolulu kimliğiyle ve âşıklık 

geleneğiyle de ilişkilendirilmiştir. Takım elbise, yelek, gömlek, kasket ile yaptığı işe, kimliğine ve halka 

olan saygısını somutlaştıran bir ozan olarak Heves Ali, hiç yanından ayırmadığı kasketinin iç yüzüne 



248 

 

oğlu Yusuf’la onun çocukluğunda çektirdiği fotoğrafı yapıştırmıştır. Bu anlamda kasket, bir hatıra 

taşıyıcısı olarak da konumlanmıştır. Heves Ali’nin hiç unutmak istemediği o anı, başının üstüne 

yerleştirmesi, bir Türk deyimi de olan “Başımın üstünde yerin var” deyimini somutlaştırmakta ve 

Yusuf’un ve Yusuf’la geçirdiği o anın Heves Ali için olan kıymetini göstermektedir. 

Cüppe, farklı toplumlarda biçimsel olarak farklılık gösterebilen, genellikle otoriteyi, statüyü, 

törenselliği çağrıştıran ve dini törenlerde, akademik alanda, siyasal temsillerde ve mesleki olarak 

adliyelerde kullanımı yaygın olan bir tür giysidir. Cüppenin kavramsal ve biçimsel çeşitliliği olsa da bir 

karakterin üzerinde görülen cüppenin, karakterin mesleğinin gerekliliği olduğu bilgisi doğrudan 

anlaşılacak bir sembolizmdir. Bu nedenle cüppe hem evrensel hem de yerel kültürel bir kod olarak 

okunabilir. 

Filmde cüppe, avukat olan Yusuf’un elinde görülür. Adliyede görevi esnasında giydiği ve Türk 

toplumunda yakasında kırmızı yeşil bordürü olan siyah uzun bir şekilde biçim kazanan cüppe, Yusuf’un 

mesleğini simgelemek için yer almaktadır. 

Ev dekoru, bir mekânın iç ve dış görünümünün tamamını kapsayan bu kavram, mekânda 

yaşayan kişi ve kişilerin kültürünü ve alışkanlıklarını temsil etmektedir. Bu anlamda yerel kültürel bir 

öge olan ev dekoru, filmde de farklı kültürden kişilerin evlerinin görülmesiyle kültürlerarası anlamda 

ne denli farklılık gösterebileceğini somutlaştırmaktadır. 

Filmde ilk olarak görülen Yusuf’un evi, İkea tipi modern dekorasyon ögeleriyle bezenmiştir. 

Eşyaların konumlandırılmasından, renk ve biçimlendirmeye dek çalışılmış bir iç mimari dekorasyonu 

nizamında duran ev, Heves Ali’nin yol boyu uğradığı arkadaşlarının evleriyle tezatlık göstermektedir. 

Heves Ali’nin Elazığ’da durakladıklarında ziyaret ettiği arkadaşının konakladığı ev, sedirli, gaz lambalı, 

dokulu duvar kâğıdı ile çerçevelenmiş duvarları ile doğrudan kültürel bir alışkanlığın aktarımını 

Görsel 40: Kasket, Anadolulu kimliği ve âşıklık geleneği ile ilişkilendirilmiştir. 



249 

 

sağlamaktadır. Yusuf’un Elazığ’da konakladığı hemşirenin evi ise Yusuf’un evine daha yakın bir 

dekorasyona sahip bir ev olarak nitelenebilir. Bu anlamda genç neslin dekorasyon anlamında kültürel 

değerleri dışarıda bırakarak daha evrensel değerlerin modasını takip ettikleri bir iç dekorasyonu tercih 

ettikleri yorumu yapılabilir. Yolculuğun devamında konakladıkları diğer evlerde de, taştan köy evinin 

dış cephesinde asılı masa örtüleri ve çarşaflar, içeride duvar halıları, Hz. Ali tablosu, duvarda asılı 

bağlama, yer sofrası, lavabonun dış kısımda bahçede yer alması gibi kültürel pek çok değerin ve 

alışkanlığın görülmesi kentten köylere doğru gidildikçe kültürel değerlerin daha görünür olduğunu 

somutlaştırmaktadır. Bu anlamda ev dekorasyonunun yerel kültürel bir kod olduğunu ve dönüşen bir 

çeşitliliğe sahip olduğunu söylemek mümkündür. 

 

Görsel 41: Ev dekorasyonu, kültürel değerleri ve alışkanlıkları yansıtmaktadır. 

Müzik (şarkı/türkü), genellikle duygu yüklü, ritimli anlatılar olarak, toplumsal değerlerin 

taşıyıcısıdır. Müziğin bu misyonu evrensel olarak değişmese de içerisindeki kodlar o topluma ait 

olacağından müzik, hem evrensel hem yerel kültürel bir öge olarak değerlendirilmelidirler. 

Filmde yer alan şarkılar ve türkülere ait ezgiler, filmin özellikle yol sahnelerinde anlatıyı takip 

eden birer eşlikçi olarak konumlandıklarından en temelde müziğin bir özgül kod olarak da yer aldığını 

söylemek mümkündür. Filmde yer alan Muhlis Akarsu’ya ait Gül Yüzlü Sevdiğim, Sadık Doğanay’a 

ait Yandı Ha Yandı, Sabri Yokuş’a ait Dert Oğlu Hayat ve halk türkülerinin genelinde öne çıkan bir 

özellik olarak yer alan anonim eserlerden Sultan Suyu, Nurhak Semahı, El Aziz Uzun Çarşı, Ben 

Meylimi Üç Güzele Düşürdüm ve bir ağıt olarak da değerlendirilebilecek olan Cansun Küçüktürk’ün 

bestesi Yakarış; her biri Türk kültürel değerlerini taşıyan birer sanat eseri olarak değerlendirilmelidir. 

Filmde özgül kod olarak yer almayan eserler, çoğunlukla Heves Ali tarafından ve bazen de arkadaşları 

olan diğer âşıklar tarafından seslendirilmektedir. Bu anlar, duygu yoğunluğu yüksek ve bir ortaklığın 

kurulduğu, müziğin birleştirici gücünün sembolize edildiği anlardır. 



250 

 

Bavul, bir yerden bir yere hareket ederken yolculukta ve varış noktasında ihtiyaç duyulacak 

eşyaların muhafaza edilmesini ve taşınmasını sağlayan araçtır. İşlevi gereği evrensel kültürel bir kod 

olan bavul, biçimi ve içindekiler ile farklılık gösterse de evrenselliği ağır basmaktadır. 

Filmde bavul, Heves Ali’nin yolculuğu sırasında yanında taşıdığı bir öge olarak yer almaktadır. 

Bu anlamda anlatıda da evrensel karşılığı ile yer aldığını söylemek mümkündür.  

Bağlama, bir müzik aleti olarak hem coğrafi sınırlılığı gereği hem de belirli geleneklerle 

özdeşleşmesiyle yerel kültürel bir kod olarak değerlendirilebilir. Bir saz türü olan bağlama, Türk halk 

müziği içerisinde önemli bir yer taşımakla beraber genelde âşıklık ve abdallık geleneğinin temel müzik 

aleti olarak konumlanmaktadır.  

Filmde bağlama, başta Heves Ali ile ve sonrasında da onun tüm âşık arkadaşları ile 

ilişkilendirilen müzik aletidir. Heves Ali’in tüm icralarına bağlama eşlik etmekte, âşıkların evlerinin 

duvarlarında bağlama asılı durmakta, semah ibadetlerinde bağlama ile ritim tutmakta ve duygularını 

bağlama aracılığıyla ifade etmektedirler. Bu anlamda filmde de âşıklık geleneği ile ilişkilendirilen 

bağlama, yerel kültürel bir kod olarak konumlanmıştır. 

Bilet, bir alana geçiş için ödenen ücretin ve edinilen hakkın göstergesi olarak, hemen her 

kültürde benzer bir işleve sahiptir. Filmde yer alan şekliyle otobüs bileti, bir otobüse binip bir yerden 

başka bir yere yolculuk edecek olmanın göstergesidir. Otobüs bileti, karakterin sosyal konumuna ilişkin 

de bir veri söylemekle beraber hem alternatif ulaşım ağları yerine otobüsün tercih edilmesi hem de dijital 

yerine basılı bir bilet temini, film özelinde, Heves Ali’nin yaşı ile ilişkilendirilebilir. Biletin hem film 

anlatısı içerisinde hem de kavramsal düzeyde evrensel kültürel bir kod olarak değerlendirilmesi 

uygundur. 

Rapor, bir durumun sonuçlarını gösteren belge olarak filmde tıbbi bir rapor olarak tetkik 

sonuçlarını gösteren belge olarak kullanılmıştır. Tetkik raporlarında birtakım kan değerleri ve belirli 

aralıklara ilişkin sonuçları yer aldığından hemen her kültürde karşılık bulabilecek bir belgedir. Bu 

nedenle evrensel kültürel bir kod olarak değerlendirilmesi uygundur.  

Araba, bir taşıt olarak evrensel kültürel bir koddur ve bir yol filmi olarak nitelenebilecek bu 

filmde, bir karakter olarak yer almaktadır. Bu durum arabayı aynı zamanda özgül bir kod olarak da 

nitelememizi gerektirmektedir.  

Yusuf’un, babasının hasta olduğunu öğrendiğinde onun bindiği otobüsü yol üzerinde durdurarak 

Heves Ali’yi arabasına almasıyla birlikte yolculuk başlar. Yol boyu, araba, bir hesaplaşmaya ev sahipliği 

yapar. Filmin temel mekânlarından biri olarak da konumlanan araba, Yusuf’un babasıyla hesaplaştığı, 

Heves Ali’nin ise helalleşme duraklarına yol aldığı bir aracıdır. Filmdeki baba oğul ilişkisine dair dönüm 



251 

 

noktaları genellikle araba çerçevesinde geliştirilmiştir. Yusuf’un babasının hastalığını öğrenip otobüsü 

durdurmak için arabayla yola çıktığı an, yolda babasının rahatsızlandığı sahneden hemen önce arabanın 

arızalandığı ve değiştirildiği an, babasına olan öfkesinin yükseldiği ve onu indirip bir otobüs durağına 

bıraktığı an, babasına yönelik nefretin karşılığı olarak rüyasında onu boğduğunu gördüğü an ve 

babasının kefeniyle birlikte yolculuk yaptığını öğrendiği çevirme anı gibi pek çok sahnede araba mekân 

görevi görmekte ve yer yer onlarla beraber reaksiyon göstermektedir. Bu doğrultuda arabanın hem 

filmin mekânı hem de filmin bir karakteri olarak konumlandırıldığı ve özgül bir kod olarak da 

biçimlendirildiği söylenebilir. 

Âşıklar bayramı, âşıkların yılın belirli bir döneminde bir araya geldikleri ve müziklerini icra 

ettikleri kolektif bir buluşmadır. Kültürel belleğin aktarımı konusunda önem taşıyan ritüellerden biri 

olan âşıklar bayramı, Anadolu’da düzenlenen bir bayram olmasıyla yerel kültürel bir koddur. Filmde 

Kars’ta düzenlenen bayram, ağırlıklı olarak Konya ve Sivas’ta düzenlenmekle beraber çeşitli şehirlerde 

organize edilen, âşıkların bir araya gelmesini sağlayan, usta ile çırağı, âşık ile dinleyiciyi birleştiren 

kültürel bir buluşmadır. İlki 1931 yılında Sivas’ta düzenlenen bayram, aynı zamanda Âşık Veysel’in ve 

daha pek çok halk ozanının keşfedilmesine de olanak tanımıştır. Türklerin kültürel olarak taşıdıkları 

şölen kültürünün bir parçası olan âşıklar bayramı (Özdemir 2023), ustalık-çıraklık ilişkisi, mahlas 

takma, saz çalma, doğaçlama atışma gibi birtakım uygulamaları da barındırmaktadır (Çetinkol, Çetinkol 

2023). 

 

Görsel 42: Filmde yer alan Âşıklar Bayramı afişinde Âşık Veysel yer almaktadır. 

Filmde âşıklar bayramı, Heves Ali’nin yolculuğunun son hedef noktası olarak yer almaktadır. 

Heves Ali, hastalığının ciddi olduğunu öğrendiğinde, geçmişten bugüne ardında yarım hikâyeler 

bıraktığı kadınlarla vedalaşmak, yirmi beş yıldır görmediği oğlunu görmek, yol boyu belirli duraklardaki 

dostlara uğramak ve en nihayetinde de Kars’a ulaşarak orada düzenlenecek âşıklar bayramında âşıklarla 

bir arada olmak üzere bir yolculuk kurgulamıştır. Yolculuk boyunca iyice güçten düşen Heves Ali, 



252 

 

hastanede iken Yusuf’tan kendisini âşıklar bayramına götürmesini ister. Babasının kendisinden ilk ve 

son isteği olduğunu bilen Yusuf, doktor arkadaşı aracılığıyla özel bir ambulans ayarlayarak babasının 

son isteğini yerine getirir. Âşıklar bayramı için bir alanda toplanan kalabalık, âşıkların bağlama, tambur, 

kopuz, erbane gibi yerel kültürel müzik aletleri ile icra ettikleri müziği dinlemektedirler. Âşıklar bayramı 

afişinde Âşık Veysel’e yer verilmiş ve bir selam durulmuştur. Ambulansla Heves Ali’nin geldiği 

sahnede, Heves Ali bağlamasını havaya kaldırarak kalabalığa son gücüyle selam verir ve helallik ister. 

Kalabalık da karşılık verdikten sonra bağlama çalarak Heves Ali’ye veda eder. Bu anlamda âşıklar 

bayramı, Heves Ali’nin yaşam yolculuğunun önemli bir parçası, mesleki icrasının en önemli buluşması 

olarak anlatıda da yer almıştır ve âşıklık geleneğinin önemli bir temsili olarak sunulmuştur. 

Ezan, İslami kültüre ait ve İslam dinine özgü bir ibadet çağrısıdır. Camilerden okunan ezan, 

Müslüman bir ülkede bulunulduğu bilgisini vermektedir. Dini bir ritüel çağrısı ve aynı zamanda da 

toplumsal bir çağrı olan ezan, topluluğu ibadete çağırarak bir vakit bilgisi de sunmuş olur. Filmde ezan 

bir sahnede arka planda duyulmaktadır. Bu anlamda yerel izleyici için olağan olan bu durum, yabancı 

izleyici için Müslüman bir ülkeye ait bir öge olarak tanıdığı bir kod olması mümkün olsa da ezan, yerel 

kültürel bir koddur.  

Hamam, temizlik ve arınma gibi evrensel temaların bir karşılığı olsa da mekânsal olarak 

Akdeniz ve Asya kültüründe daha yaygın görülen, Osmanlı’dan bu yana Türk kültüründe öne çıkan hem 

fiziksel hem de ritüel bir arınmayı temsil eden yerel kültürel bir koddur. Bir sosyalleşme mekânı olarak 

da kullanılabilen hamam, kendi içerisinde bir kültür yaratmış; belirli aralıklarla toplanılan, yemeklerin 

getirildiği, müzik ve dans eşliğinde bir yandan vakit geçirilen öte yandan temizlenilen bir ritüele 

dönüşmüştür.  

 

Görsel 43: Hamam, Türk kültüründe bir arınma ritüeline ev sahipliği yapmaktadır. 



253 

 

Filmde hamam, Yusuf’un yola çıktıklarında babası Heves Ali’yi götürdüğü ve temizlenmesine 

destek olması için oradaki bir çalışana emanet ettiği mekândır. Temizlik ve arınma amacıyla bir durak 

olarak kullanılan hamam, mimari olarak da Türk kültüründeki mekânsal önemi yansıtacak şekilde inşa 

edilmiştir. 

Fotoğraf makinesi, anı kaydeden bir araç olarak evrensel kültürel bir kod olarak 

değerlendirilebilir. Filmde hem Heves Ali ve Yusuf’un tek fotoğrafının çekildiği sahnede fotoğraf 

makinesi karşısında poz verdiklerinde görülen hem de Yusuf’un hobi olarak fotoğraf çekimleri 

gerçekleştirirken kullandığı makine olarak karşılaşılır. Fotoğraf makinesi biçimsel farklılıklar gösterse 

de hemen her kültürde tanınabilecek bir araç olarak evrensel kültürel bir koddur. 

Instagram, bir sosyal medya platformu olan ve kullanıcıların fotoğraf ve video paylaşmasına 

olanak tanıyan mecradır. 200’den fazla ülkede çok sayıda kullanıcı tarafından aktif bir şekilde kullanılan 

platform, evrensel kültürel bir kod olarak değerlendirilebilir.  

Dijital çağı ve oluşturulan yeni dijital kimlikleri sembolize eden Instagram, filmde de Yusuf’un 

hemşire ile iletişim kurmak için kullandığı bir mecra olarak yer alır. Hemşirenin paylaştığı fotoğrafları 

– ki aynı zamanda Instagram dijital bir fotoğraf albümü görevi de görmektedir – beğenen Yusuf, hemşire 

ile Instagram aracılığıyla iletişim kurar. Burada biçimsel olarak mesajların içeriğini ekran üzerine yazma 

tercihi yönetmenin biçimsel kararlarından biri olarak yer almaktadır. Günlük yaşamda iletişim alanında 

yaşanan sesli telefon konuşmalarından sessiz bir mesajlaşma pratiğine geçiş, sinemanın görsel diline bu 

şekilde yansımıştır. 

 

Görsel 44: Mesajlaşma içeriklerinin ekran üzerine yazması, yönetmenin biçimsel tercihidir. 

Sedir, ağırlıklı olarak Orta Doğu ve Akdeniz kültüründe, geleneksel evlerde tercih edilen duvar 

boyunca yerleştirilen yastıklı oturma düzenidir. Kalabalık ailelerin ve akrabalık ilişkilerinin kurulduğu 



254 

 

bu toplumlarda, sedir düzeni daha çok kişinin yerleşmesine olanak tanımaktadır. Bir sohbet kültürünü 

de temsil eden sedir, yerel kültürel bir kod olarak değerlendirilebilir. 

Filmde sedir, Heves Ali’nin arkadaşlarıyla buluştuğu Elazığ’da davet edildiği konakta, âşıkların 

müzik icra ettikleri alanda görülmektedir. Modern bir dekorasyon ögesi olarak değerlendirilemeyecek 

olan sedir, gelinen noktada genellikle sıra geceleri ile özdeşleşen bir ögedir. 

 

Görsel 45: Sedir, sohbet kültürünü de temsil etmektedir. 

Doğum lekesi, doğumla birlikte ciltte var olan birtakım renk farklılıklarıdır. Doğum lekesi tıbbi 

ve fiziksel gerçekliği bağlamında evrensel kültürel bir kod olarak değerlendirilebilse de kimi 

toplumlarda uğur, şans gibi bir pozitif yorumlama kimi toplumlarda ise uğursuzluk gibi negatif 

yorumlamalara maruz kalabilmektedir. Bu anlamda bir kod olarak izleyen kişinin kültürel yaklaşımıyla 

şekillenmesi mümkün olacağından hem evrensel hem yerel kültürel bir kod olarak değerlendirilebilir. 

Filmde doğum lekesi, Yusuf’un arabada üstünü değiştirdiği sahnede görülür. Babası oğlunun 

omzunda yer alan doğum lekesine dokunmak istercesine elini uzatır fakat dokunmadan geri çeker. Bu 

iz, oğlunu her zaman tanıyabileceği Yusuf’a özgü bir kimlik izi iken ize dokunmak isteyip 

dokunamayışıyla da Yusuf’la arasındaki bağ sembolize edilmiştir. 

Hz. Ali resmi, İslam kültürü ve özellikle de bu kültür içerisinde yer alan Şii ve Alevi 

mezheplerine özgü bir inancın karşılığında duvarda asılı olarak yer almaktadır. Hz. Ali, İslam 

peygamberi Hz.Muhammed’in damadı olarak bilinmektedir. Şii ve Alevi inanışlarında direnişin simgesi 

ve adalet kavramıyla ilişkili olarak konumlandırılmıştır. İslam inanışında resmetmek pek tercih edilen 

bir yöntem olmasa da Alevi inancında Hz. Ali sıklıkla, kılıcı Zülfikar ile resmedilmektedir. Bu anlamda 

yerel kültürel bir kod olan Hz. Ali’nin resmi, filmde Heves Ali’nin arkadaşının evinde duvarda asılı 

şekilde yer almaktadır. Bu göstergeyle Alevi bir ailenin evinde olduğu bilgisi, yalnızca Hz. Ali’yi 

tanıyan, Alevilik kültürünü bilen izleyicilerde karşılık bulacak bir bilgidir. 



255 

 

Zerefet ve kömbe, Türk mutfağına özgü kültürel yemeklerdir. Zerefet, etsiz bir tür mantı çeşidi 

iken kömbe bir tür börek çeşidi olarak İç Anadolu ve Doğu Anadolu mutfağında yer almaktadır. Bu 

anlamda yerel kültürel kod olarak değerlendirilmelidir. 

Filmde zerefet ve kömbe, Heves Ali’nin Alevi arkadaşının sofrasında yer alır. Heves Ali, 

Yusuf’a zerefet ve kömbeyi tanıtıp çok seveceğini söyler. Yusuf da tadım yaptıktan sonra epey 

beğendiğini belli eder. Bu anlamda yerel kültürel koda dair pozitif bir aktarım sağlanmış olur. 

Gülbeng, Alevi inanışına özgü bir ifade biçimidir. Semah ibadeti ve diğer dini ritüeller 

öncesinde, duaya benzeyen ritmik bir söyleyiş biçimi olan yakarışlardır. Hakk’a yönelişi, birliği, barışı, 

eşitliği çağıran sözlerden oluşmaktadır. Bu anlamıyla yerel kültürel bir kod olarak değerlendirilmelidir.  

Filmde gülbeng, Heves Ali’nin arkadaşının evinin bahçesinde düzenlenen semah ibadeti 

esnasında duyulur. “Yolumuz rızalık yoludur, aranızda dargın küskün varsa Hakk meydanına çıksın, 

yoksa Allah eyvallah deyin” diyerek cem ibadetini başlatan kişiye, kalabalık “Allah eyvallah” şeklinde 

karşılık verir. Çoğunlukla Alevi inanışında dede olarak da adlandırılan, dini önderler tarafından 

söylenmektedir ve karşılığında kalabalık helalleşir (Coşkun 2018). Helalleşmenin ardından eller, önce 

dudağa götürülüp öpülür, ardından alna ve hemen ardından da göğse götürülür. Alevilikte elin dudağa 

ve ardından alna götürülmesi niyaz vermek şeklinde adlandırılan bir tür bedensel ifadedir. Sağ el işaret 

parmağının öpülmesi, alna ve akabinde göğse götürülmesi, inanca yönelik “dilimde, aklımda ve 

kalbimde” ifadesini karşılamaktadır. Yine Alevilikte deyişler esnasında Hakk’ın ya da peygamberlerin 

adı geçtiğinde el göğse konularak selam verilir. Bu selamda da her bir parmak ile Hz. Muhammed, Hz. 

Ali, Hz. Fatma, Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin karşılık bulmaktadır (Akın 2020). Tüm bunlar yerel kültürel 

kod olmakla birlikte Alevilik kültürüne özgü kodlar olduğundan yerli izleyici için bile doğrudan karşılık 

bulması mümkün olmayabilir.   

Semah, Alevilik inanışına özgü Cem ibadetinin bir parçasıdır. Bu anlamda yerel kültürel bir 

kod olarak değerlendirilmiştir. Cem ibadeti kolektif bir ibadettir. Kadın ve erkeğin bir arada yer aldığı, 

öncesinde abdest alınan, eli boş gidilmeyen, cem evinde halı üzerinde belirli bir düzende oturulan ve on 

iki ayrı hizmetin gerçekleştiği ritüelin gerçekleştiği bir ibadettir. Semah da cem ibadeti içerisindeki on 

iki hizmetten biridir ve çoğu zaman bağlamanın eşlik ettiği belirli bir ritimde, kadın ve erkeklerin sıralı 

bir şekilde dizildiği ve dairesel hareketlerle dönerek gerçekleştirildikleri bir tür ritüeldir (Coşkun 2022).  

Filmde semah, Heves Ali’nin arkadaşının evinin bahçesinde gerçekleşen cem ibadeti esnasında 

görülür. Yusuf için farklı bir ritüel olduğu gibi başta yabancı izleyici olmak üzere Alevi kültürüne uzak 

olan yerli izleyici için de farklılık taşıyan bir tür ibadet biçimi olarak yer almıştır. Filmin yönetmeni, 



256 

 

filmdeki cem ve semah sahnelerinde, filmin çekildiği köyde yaşayan Alevi inanışına sahip kişilerin 

oynatıldığını ifade etmiş ve böylece Alevi kültürünün yerelliğini de vurgulamıştır (Piroğlu 2022). 

 

Görsel 46: Semah, Alevi inanışındaki bir ibadet hizmetidir. 

Dövme, hemen her kültürde yer alan, bedende bir iz bırakma yoluyla oluşturulan ifade biçimidir. 

Bu anlamda evrensel kültürel bir kod olarak yorumlanması mümkün olsa da bağlamı ve içeriği yerel 

kültürel kodlar da barındırabileceğinden hem evrensel hem yerel kültürel bir kod olarak okunabilir. 

Filmde dövme hem hemşire karakterinde hem de Heves Ali’nin geçmişte ilişki kurduğu bir 

kadın olan Zere Kadın’ın vücudunda görülür. Hemşire, boynundaki uçak dövmesini, bir başkaldırı 

anlatısı içerisinde sunar. Hastane başhekiminin ona biraz daha normal olmasını söylediğini ve o da bir 

başkaldırı olarak boynuna, olabildiğince görünen bir noktaya dövme yaptırarak yanıt verdiğini ifade 

eder. Bu anlamda uçak dövmesi, yaptırılış amacı ile birleştiğinde özgürlüğü ve asiliği de simgelemiş 

olur. Zere Kadın’ın dövmesi ise iki kaşının arasında yer alan ve Güneydoğu Anadolu Bölgesi’ndeki 

kadınlar arasında yaygın görülen bir tür güzellik dövmesidir (Milliyet 2015). Bu anlamda filmde yer 

alan dövmeler de hem yerel hem evrensel bir kod olarak değerlendirilebilir. Ayrıca bir sembol olan 

dövmeler, kültürel bir taşıyıcı ifade olarak da konumlanabilir. 



257 

 

 

Görsel 47: Zere Kadın'ın dövmesi, Güneydoğu Anadolu Bölgesi'nde yaşayan kadınlar arasındaki kültürel bir 

etkileşimi işaret etmektedir. 

Asker ve polis, devletin bir temsilcisi olarak güç, otorite, düzen gibi kavramlarla 

ilişkilendirilen, sistemin disiplinini ve toplumun düzenini sağlayan ordu ve emniyet gücünün 

karşılığıdır. Belirli dönemlerde ve belirli kültürlerde farklı bağlamlarda değerlendirilerek farklı bakış 

açılarıyla yorumlanması mümkün olsa da askerlik ve polislik mesleği, evrensel kültürel bir koddur. 

Resmi kıyafet, araç, mühimmat gibi ögelerde kültürler arasında birtakım farklılıklar olsa da bu 

farklılıklar, hemen her yerde her kültürden insan tarafından görüldüklerinde ayırt edilebilecek ve 

tanınabilecek denli küçük farklılıklardır. 

Filmde asker ve polis, Heves Ali ve Yusuf’un yolculukları sırasında çevirmeye girdikleri 

sahnede yer almaktadırlar. Büyük kentlerde yalnızca polisin gerçekleştirdiği çevirme ve kontrol görevi, 

kırsal kesimlerde bazen asker ve polislerin bazen de sadece askerlerin gerçekleştirdiği bir görev 

olabilmektedir. Çevirme esnasında birtakım evrak, belge kontrolünün ardından bagaj ve araç içi 

kontrolü de gerçekleştiren asker, sonrasında aksi bir durum bulunmadığından yol geçişlerine izin verir. 

Bu anlamda filmin anlatısı ve bağlamı içerisinde de evrensel karşılığı ile yer aldıklarından evrensel 

kültürel bir kod olarak değerlendirilebilir. 

Kefen, ölüm sonrası bedenin sarıldığı bez olarak işlevsel anlamda evrensel bir karşılık bulsa da 

biçimi ve uygulama şekli ile İslam geleneğine özgü bir uygulamadır. Bu anlamda hemen her kültürde 

ölü bedeni sarma eylemi olsa da gömme ve yakma gibi farklı ritüellerin olduğu ve kefenin bir uygulama 

olarak İslam inanışına özgü olduğu göz önünde bulundurularak yerel kültürel bir kod olarak 

değerlendirilmiştir. 

Filmde kefen, Heves Ali’nin hastalığının ciddi bir hastalık olduğunun bilincinde oluşuyla 

bavulunda taşımasıyla somutlaşır. Çevirme esnasında askerin açtırdığı bavulda kefen ve üzerinde bir 

kalıp sabun görülür. Bu anlamda beklenen ölümle özdeşleşen kefen, genelde Türk kültüründe kişilerin 



258 

 

yaşlılıklarında kendi kefen paralarını hazır etmeleriyle de ilişkili olarak Müslüman kişilerin ölümle 

kurdukları ilişkiyi de işaret etmektedir. 

Ambulans, acil sağlık desteğini, ilk tıbbi müdahaleyi karşılayan ve hastayı bulunduğu noktadan 

sağlık kuruluşuna ulaştırma görevi olan araç olarak evrensel bir koddur. Siren sesi ile hareket ederek 

aciliyeti bildiren ve yollarda öncelik hakkı bulunan ambulanslar şeklen farklılık gösterse de her kültürde 

işlevsel olarak aynı görevi görmektedir. 

Filmde ambulans, ciddi bir rahatsızlık geçiren Heves Ali’yi son isteği olan âşıklar bayramına 

götürürken kullandıkları araçtır. Dönüş yolunda ambulansta vefat eden Heves Ali’nin şehirlerarası 

otobüsle başladığı yolculuğu, Yusuf’un arabasında devam etmiş ve sonrasında ambulansta son 

bulmuştur. 

Kaset, 1980-2000 yılları arasında yaygın olarak kullanılan, sonraları gelişen teknolojiyle cd 

çalarların ortaya çıkması ve daha da sonraları dijitalleşmeyle ses kaydetmeye yönelik tüm süreçlerin 

dijital medyaya taşınmasıyla artık nostaljik bir öge olarak anımsanan, üzerine sesli kayıt eklenebilen ve 

kayıtların dinlenmesi için kullanılan bir araçtır. Yaygın olduğu dönemde daha çok tanınsa da bir nostalji 

ögesi olarak şimdilerde kasetler ve bu kasetlerin oynatılabileceği eski tip radyolar antika olarak 

bilinmektedir. İçeriği kültürel farklılıklar taşısa da işlevsel olarak evrensel kültürel bir koddur. 

Filmde kaset, Yusuf’un yolculuğun sonunda babasının türkülerinden oluşan Heves Ali kasetini 

aracın radyosuna takması esnasında yer almıştır. İçeriğinde kayıtlı olan müziklerin yıllar boyu 

taşınmasıyla kaset, bir kültür taşıyıcısı ve aktarıcısı görevi de görmektedir.  

 

3.4.2.3. Kültürel ve Özgül Kodlar 

Görüldüğü üzere, yukarıda listelenen göstergelerin bir kısmı evrensel kültürel, bir kısmı yerel 

kültürel karşılıkları olan göstergelerdir. Göstergelerin bir kısmı içeriğe ilişkin iken bir kısmı biçimsel 

ögeler olarak da yer almaktadırlar. Lotman ve Metz’in, birinin kültürden diğerinin sinemadan yola 

çıkarak geliştirdiği göstergebilim yaklaşımları, birbirini tamamlamaktadır. Lotman’ın kültürel 

göstergebilim yaklaşımıyla filmdeki anlamın üretimini, belleğin bu anlam üretimindeki kurgulayan 

görevini, tarihsel ve kültürel bağlamları görmek mümkünken Metz’in sinema göstergebilimi 

yaklaşımıyla da filmdeki görsel ve işitsel dili ve bu dilin metinle ilişkisini yorumlamak mümkün 

olmaktadır. Her iki yaklaşım birleştiğinde; Lotman’la içerik, Metz’le biçim göstergebilimsel açıdan 

analiz edilebilmektedir. Bu doğrultuda içerik ve biçim tercihlerini birleşik bir şekilde yorumlamadan 



259 

 

önce, filmde yer alan gösterenlerin evrensel ve kültürel kod ayrımı ile aynı zamanda söz konusu kodların 

biçimsel bir araç olarak kullanımına ilişkin kesişimleri görmek faydalı olacaktır: 

Kesişim Kategorisi Öğeler 

Sadece Evrensel Kültürel Fotoğraf, Bavul, Bilet, Rapor, Fotoğraf Makinesi, Instagram, 

Asker/Polis, Ambulans, Kaset 

Sadece Yerel Kültürel Âşık Veysel, Neşet Ertaş, Âşıklık/Abdallık Geleneği, Ev 

Dekoru, Bağlama, Âşıklar Bayramı, Ezan, Hamam, Sedir, 

Hz. Ali Resmi, Zerefet/Kömbe, Gülbeng, Semah, Kefen 

Evrensel + Yerel Kültürel Kasket, Cüppe, Doğum Lekesi, Dövme 

Evrensel Kültürel + Özgül Kod Araba 

Tüm Kategoriler (3'lü Kesişim) Müzik 

Tablo 8: Âşıklar Bayramı filminde yer alan kültürel ögelerin kategorizasyonu 

 

Grafik 17: Âşıklar Bayramı filminde yer alan kültürel ögelerin kesişim grafiği 



260 

 

 Film, Heves Ali’nin ölümcül bir hastalığa yakalandığını öğrenmesiyle geçmişiyle hesaplaşmak 

ve geride bıraktığı insanlardan helallik almak niyetiyle yola çıkışını aktarmaktadır. Bu anlamda Heves 

Ali’nin bireysel belleği ve geçmişi üzerine kurulan anlatıda, Yusuf’un bireysel belleğindeki mücadeleler 

ve hesaplaşmalar ile bir kesişim kurulmuştur. Film, Yusuf’un perspektifinden bakıldığında, babasının 

yokluğuyla mücadelesini ve babasının gelişiyle de onunla hesaplaşmasını aktarmakta ve böylece 

anlatısında aynı zamanda Yusuf’un bireysel belleğinin etkileri de yer almaktadır. Öte yandan film her 

ne kadar ikilinin yolculuğuyla şekillense de sembolik düzeyde bir kültürel bellek aktarımı 

gerçekleştirmektedir. Yolculuk boyunca durdukları hemen her durakta, Türk kültürüne ve aynı zamanda 

bir alt kültür olarak Alevi kültürüne ve bu kültür içerisinde gelişen âşıklık geleneğine ait ögeleri aktaran 

filmin kültürel bellek temelli anlatısı, yer yer bireysel bellek temelli hikâyenin önüne geçmektedir. 

Esasında anlatıdaki belleğe ilişkin ögeler noktasında kesin bir ayrım yapmak hiçbir zaman mümkün 

olmasa da Âşıklar Bayramı özelinde, bir baba oğulun hikâyesini anlatmak için başvurulacak sayısız 

çerçeve içinde, Alevi kültürünün ve âşıklık geleneğinin seçilmesi kültürel belleğin hikâyenin önüne 

geçtiği yorumunun yapılmasına fırsat vermektedir. Bu doğrultuda filmde yerel kültürel kodların sayıca 

fazla olması da kaçınılmazdır. Filmde Alevi inanışı ve âşıklık/abdallık geleneğine ait pek çok ritüelin 

aktarımı sağlanmıştır. Cem ibadeti, semah hizmeti, Âşıklar Bayramı geleneği, bağlama çalınması, 

gülbeng çağrısı, Hz. Ali’nin resmi, Âşık Veysel ve Neşet Ertaş gibi ozanların fotoğraflarının yer alması 

gibi ögeler birer kod olarak anlatıda yer almıştır. Filmde yolculuk yapan baba oğulun Orta Anadolu’dan 

Doğu Anadolu’ya yaptıkları yolculukta, Türkiye coğrafyası manzaralarla, doğal yaşam kültürüyle, köy 

yaşantısıyla yolculuklarına eşlik etmekte, bağlama ile icra edilen müzik bir özgül kod olarak hemen her 

sahnede duyulmaktadır. Bu anlamda anlatıda kültürel bellekle kurulan ilişkinin oldukça kuvvetli bir 

ilişki olduğu yorumu yapılabilir. Bu noktada yerli izleyiciler içerisinde dahi Alevi kültürüyle yetişmiş 

ya da bu kültüre yönelik bilgisi olan izleyiciler dışında doğrudan karşılık bulmayacak birtakım kodların 

yer aldığını söylemek mümkündür. Kullanılan kodların bir alt kültürle ilişkilendirilmiş olması, hedef 

izleyici kitlesinin de kapsamını daraltmaktadır. Netflix orijinal yapımı olarak üretilen film, küresel ve 

yerel pazardaki hedef kitle için kültürel belleği bir merak ve ilgi unsuru olarak konumlandırmış; bir 

yandan somut olmayan bir kültürel mirasın korunması ve görünür kılınmasının sağlanması öte yandan 

kültürel ötekinin tüketilmesi ve sömürülmesi perspektifinden değerlendirmek mümkündür. Alevilik 

kültürünün ve âşıklık geleneğinin ana hikâyeye eşlik eden temel unsur olarak belirlenmesi, Türk kültürü 

içerisinde yer alan bu alt kültürün yerel ve küresel pazarda aşina olmayan izleyiciye tanıtılması ve 

aktarılması ile kültürel bir aktarım ve sunuş gerçekleştirilmiştir. Öte yandan bu tercihin filmin anlatısı 

içerisinde yalnızca birer öge olarak konumlanması ve kültüre özgü ritüellerin hikâyenin akışına etki 

etmemesi ticari birtakım kaygıların varlığını düşündürtmektedir. Bu anlamda yerel kültürel kodlara 



261 

 

ağırlık verilse de anlatıda spesifik bir kültürel aktarım sağlandığından, kültürel ögelerin metalaştırıldığı 

ve stratejik bir şekilde kullanıldığı yorumu yapılabilir.  

 

3.4.2.4. Anlatı Yapısı ve Anlatıdaki Kültürel Bellek Etkisi 

Âşıklar Bayramı, bireysel bellek ve geçmişle hesaplaşma teması üzerine kurulu anlatısını 

izleyiciye sunarken kültürel bellekten açıkça faydalanmıştır. Kültürel belleğin anlatıya olan etkisi, 

Hodge ve Kress’in, çalışmada da birinci bölümde Netflix’in içerik politikalarını incelerken takip edilen, 

üretim kuralları, alım kuralları, metin kısıtlamaları, semiyotik kodlar ve metin dışı kodlar 

kategorizasyonu üzerinden yorumlanmıştır. 

Üretim kuralları bağlamında bakıldığında Âşıklar Bayramı, Netflix tarafından orijinal yapım 

olarak üretilmiş bir filmdir. Genellikle bağımsız film üretimleriyle ön plana çıkan yönetmen Özcan 

Alper’in rejisiyle çekilmiş film, Türk yazar Kemal Varol’un aynı isimli romanından uyarlanmıştır. 

Âşıklık ve abdallık geleneği ile temellenen ve hem romanın hem filmin adına taşınan Âşıklar Bayramı 

ritüelini de aktaran anlatıda, yirmi beş yıldır görüşmeyen baba ile oğlun hikâyesi anlatılmaktadır. Bir 

yol filmi olarak nitelenebilecek film, Kırşehir, Elazığ, Erzurum, Kars rotasını takip ederek Türkiye 

coğrafyasına dair bir görsellik sunmaktadır. Bu anlamda Netflix’te hem yerli hem yabancı izleyicinin 

hedef kitle olarak belirlendiği göz önünde bulundurulduğunda, Âşıklar Bayramı’nın anlatısının yerel 

kültürel kodlarla bezendiği ve bu anlamda yerli izleyici ile iletişim kurmasının daha mümkün olduğu 

söylenebilir. Yerli izleyici kitlesi içinde dahi, Alevilik kültürüne özgü ögelerin ağır bastığı anlatının, 

Türk kültürünün kültürel çeşitliliği içerisinde aynı ya da yakın kültüre sahip olmayan izleyicilerde 

karşılık bulması zor olabilir. Bu anlamda Netflix’in tercihen Âşıklar Bayramı gibi bir anlatıyı orijinal 

yapım kütüphanesine eklemesi, kültürel belleği bir araç olarak kullanarak ve yerli izleyicide aşinalık, 

yerli ama aktarılan kültüre uzak ve yabancı izleyicide ise merak ve ilgi duygularının uyanmasını 

sağlamak gibi bir misyonla gerçekleşmiş olabilir. Yönetmen Özcan Alper verdiği bir röportajda filmin 

ilk etapta dijital platformlarda yer alması gibi bir durumun olmadığından söz etmesiyle (Piroğlu 2022), 

hedef kitlenin küresel pazar doğrultusunda oluşturulmadığını ve en azından ilk etapta hedef kitleyi yerli 

izleyicinin oluşturduğu yorumu yapılabilir: 

Filmi ilk başta dijital platforma çekmeyi planlamamıştık. Ancak 

hem pandemi sürecinin uzaması hem de sinema salonlarının 

geleceğinin belirsizliği nedeniyle dijital platforma yapmaya 

karar verdik. Bu tabii ki filmin bütçesini karşılama ve farklı 

olanaklar yaratma anlamında ciddi bir imkân yaratıyor ve 



262 

 

yaptığınız şeyin öyle ya da böyle çok ciddi bir seyirciye 

ulaşacağını bilmek de bir avantaj ve yeni bir olanak sanırım. 

Benim önemsediğim ve tereddüt ettiğim tek şey yapım sürecinde 

senaryoya karışılıp karışılmayacağı meselesiydi. Bu konuda hem 

şanslı, hem de çok özgürdüm. Senaryoya hiç karışılmaması tüm 

kaygılarımı yok etti. 

Dijital yayın platformlarının pandemi sürecinde bir alternatif olarak doğduğuna da işaret eden 

Alper, platformun metin kısıtlamaları ve sansür noktasında senaryoya müdahale edeceğinden 

endişelendiğini fakat endişelerinin boşa çıktığını ifade etmiştir. Dijital yayın platformların sinema ile 

kurduğu ilişkiye ve yarattığı kültüre ilişkin ise alanda bir tekelleşme yaratacakları riskini işaret etmiştir 

(Piroğlu 2022): 

Dijitallerin sinemanın yerini alıp almayacağını sanırım 

önümüzdeki sonbahar ve kış daha net anlayacağız. Çünkü 

insanlar pandeminin olumsuz etkisinden kurtulup yeniden 

sinema salonlarına dönecekler mi? Ve aynı şekilde evlerde tek 

başına değil, sinema salonlarında hep birlikte film izlemenin 

keyfini yeniden hatırlayacaklar mı? Umarım düşlediğimiz gibi 

sinema salonlarına döner seyirciler. Yoksa başka türlü bir sinema 

bizi bekliyor olacak. Ama teknolojideki gelişmeler ve dijital 

platformların yarattığı gerek izleme alışkanlıkları gerekse film 

yapım biçimlerinin ciddi bir tekelleşme yaratacağı da çok açık 

ortada. 

Bu noktada filmin dijital platformlarda Netflix’in orijinal yapımı olarak üretilmesi kararının 

sonradan verildiği, hedef kitlenin küresel pazara dönmesiyle değişmesi beklenen birtakım dinamiklerin 

değişmediği ve senaryoya müdahale edilmediği göz önünde bulundurulduğunda Netflix’in üretim 

politikaları bağlamında bu denli kültürel bir anlatıya yer vermesi, bir deneme olarak da yorumlanabilir. 

Netflix içeriklerinin mümkün oldukça küresel pazara hitap etmesi yönünde egemen kültür anlayışları ile 

şekillenmesinin yanında Âşıklar Bayramı filminin alt kültür anlatısı, egemen kültürel anlayışlara uzak 

bir noktada durmaktadır. Burada yerel kültürün anlatı içerisindeki konumunun bir sergileme halinde 

kurgulanmış olması ve böylece Netflix’in politikalarına aykırı bir durum yaratmamasının altı 

çizilmelidir. Bu haliyle de içeriğin hem yerli hem yabancı izleyicide merak ve ilgi uyandıracağının 

beklendiği ve metalaştıralarak sunulan Türkiye görselinin ve Türk kültürünün kültürel bir turizme kapı 

aralayacak şekilde tüketim unsuru olarak aktarıldığı yorumu yapılabilir. 



263 

 

Alım kuralları bağlamında bakıldığında, yabancı izleyicinin seyri ile yerli izleyicinin seyri 

arasında belirgin bir alımlama farklılığı olması beklenmektedir. Yerli izleyici kitlesi içerisinde dahi 

Alevilik kültürüne ve âşıklık geleneğine ilişkin bilgi sahibi olmamak birtakım kodların doğrudan 

karşılığıyla alımlanmasının önüne geçebilir. Bu noktada seyir sonrasında araştırmak ve filmin kültürel 

aktarımına dair bilgi sahibi olmak mümkün olsa da seyir esnasında genel bir yaklaşımla ve anlatının 

takibiyle birtakım ilişkiler kurulsa da bütüncül bir alımlama gerçekleşmeyebilir. Bu noktada, kültürel 

bellek temelli anlatının, bireysel bellek temelli anlatının önüne geçer gibi dursa da esasında hikâyenin 

akışının baba ve oğulun yolculuğu üzerinden aktığı ve söz konusu kültürel aktarımların birer unsur 

olarak yer almasıyla; bir başka deyişle kültürel aktarımların yoğun olduğu sahnelerin çıkmasıyla 

hikâyenin akışında bir kopukluğun yaşanmayacak olmasıyla, alımlama noktasındaki bahsi geçen 

eksikliğin izleyicide seyir esnasında önemli bir etki yaratmayacağı söylenebilir. Bu bağlamda kültürel 

aktarımlar çok yoğun görünse de hikâyede birer meta olarak yer almakta ve ana meselenin dışarısında 

konumlanmaktadır.  

Filmin semiyotik kodları içerisinde yerel kültürel kodların ağırlıklı olarak yer alması da benzer 

şekilde kültürel bellek temelli anlatının hikâye içerisinde önemli bir yer kaplamasıyla ilişkilidir. Kültürel 

kodların hikâye içerisindeki önemi, bireysel bellek anlatısına eşlik edecek anlatının kurulumunda, 

kültürel bellek ögelerinin metalaştırılması noktasında karşılık bulur. Alevi kültürüne ve âşıklık 

geleneğine ilişkin yerel kodların bu anlamda filmde öne çıktığı, benzer şekilde yönetmenin biçimsel 

tercihlerine de etki ettiği yorumu yapılabilir. Yolculuk boyunca aktarılan Türkiye coğrafyasına ait 

görüntülere eşlik eden bağlama ile icra edilen müzik, bir özgül kod olarak anlatının kültürel aktarımında 

duygusal bir arka planın oluşmasını da desteklemekte; bireysel bellek anlatısı ile kültürel bellek anlatısı 

arasında bir köprü görevi görmektedir.  

Filmin resmi fragmanında, anlatının temellendiği yirmi beş yıl sonra buluşan baba ve oğulun 

ilişkisine, Heves Ali’nin hastalığına, Âşıklar Bayramı’na gitme niyetine dair bilgiler doğrudan 

aktarılmaktadır. Bu anlamda aktarılan bireysel bellek anlatısının bir özetini sunan fragmanda Türkiye 

coğrafyasına ait filmde de bir özgül kod olarak yer alan ara görüntüler kullanılmış, filmin kültürel bellek 

anlatısıyla öne çıkan Alevi kültürü ve âşıklık geleneğine ilişkin kodlar yer almamıştır. Bu noktada, bir 

pazarlama stratejisi olarak, izleyicinin film seçimleri sırasında karşılaşacağı fragman içeriği ile hem 

küresel pazarda hem yerel pazarda doğrudan karşılık bulacak hikayenin fragmana taşındığı söylenebilir.  



264 

 

 

Görsel 48: Âşıklar Bayramı film afişi (Âşıklar Bayramı 2025) 

 Filmin afişi, filmin başrol oyuncusu Kıvanç Tatlıtuğ’un araba içerisindeki fotoğrafından 

oluşmuştur. Afişte Heves Ali’ye ait bir görselin kullanılmaması, kültürel herhangi bir koda yer 

verilmemesi ve popüler bir oyuncu olan Kıvanç Tatlıtuğ’un kullanılması tıpkı fragmanda olduğu gibi 

küresel ve yerel pazarda izleyicide doğrudan karşılık bulacak bir seçimin sonucudur. Kıvanç Tatlıtuğ’un 

performansının bir referans olarak sunulduğu afiş, bu noktada yerel kültürel bellek anlatısına dair bir 

ipucu sunmamıştır. 

 Özetle, Âşıklar Bayramı, üreticinin üretim kuralları bağlamında kültürel belleği bir araç olarak 

kullanma ve böylece küresel ve yerel pazarda etki uyandırma potansiyeli doğrultusunda orijinal yapım 

bir içerik olarak platform havuzuna eklenmiştir. Küresel pazardaki yabancı izleyici ve yerel pazardaki 

yerli izleyicinin hemen hemen aynı kümede yer alması, anlatıda kullanılan kültürel bellek ögelerinin bir 

alt kültüre ait ögeler olmasıyla ilişkilidir. Anlatı yapısında âşıklık geleneğine ve Alevi kültürüne dair 

kültürel kodların birer meta şeklinde yer alması, filmin anlatısındaki kültürel bellek etkisinin stratejik 

bir etki olduğunu düşündürtmektedir. Filmin tanıtımlarında, söz konusu kültürel bellek etkisinin arka 

planda bırakılarak popüler oyuncuların ön plana çıkarılması da yine platformun görünürlük ve öneri 

sistemleri politikasının bir parçasıdır. Bu doğrultuda Âşıklar Bayramı filminin anlatısında baba ve oğul 

hikâyesinin yer yer önüne geçen kültürel bellek anlatısı, bireysel bellek anlatısına eşlik etmek için 

kurgulanmış olsa da sunuluş biçimi olarak hikâyeyle bağlantısı kopuk bir şekilde aktarılmıştır. Bu 

durum da kültürel bellek ögelerini ilgi çekici birtakım unsur olmaktan öteye götürmemekte ve içini 

boşaltmaktadır.  

  



265 

 

SONUÇ VE TARTIŞMA 

 Netflix orijinal yapımı Türk filmlerinde kültürel belleğin anlatıdaki etkisini yorumlamak amacıyla 

hazırlanan çalışmada, ilk olarak, bir dijital yayın platformu olan Netflix’in çalışma prensipleri ve üretim 

politikaları ile bir bellek türü olan kültürel belleğin bellek çalışmaları içerisindeki yeri ve bireysel ve 

kolektif bellekle ilişkisi derlenmiştir. Bu derleme doğrultusunda hem küresel hem yerel pazara hitap 

eden dijital yayın platformlarında filmlerin yeri ve platformların filmlerin anlatısında nasıl stratejiler 

takip ettiği ortaya koyulmuş; bu noktada kültürel belleğin bir araç olarak konumlandığı ifade edilmiştir. 

Çalışma, literatüre Netflix’in kültürel belleği anlatılarda bir araç olarak kullandığı önermesiyle, orijinal 

yapım Türk filmlerini analizleyen örneklemiyle, Netflix’in yerel ve küresel pazardaki dengeyi kurma 

çabasının kültürel belleksizleşmeye yol açtığı iddiasıyla katkı sağlamaktadır. 

 Başlıca gösterim mecraları olan televizyon ve sinema alanlarında dijitalleşme etkisi ile yaşanan 

teknolojik gelişmelere bağlı olarak ortaya çıkan dijital yayın platformları, yeni içerik üretim ve tüketim 

anlayışını doğurmuş, televizyon ve sinemada yer alan geleneksel anlatım tercihlerinden uzaklaşarak 

izleyiciyle yeni bir ilişki yaratmışlardır. İzleyiciye mekânsal ve zamansal bir özgürlük sunan dijital 

yayın platformları, yeni medyanın modüler yapısını ve melez karakterini (Thorburn, Jenkins 2003: 3) 

temsil etmektedir. Yeni medya içerisinde gelişen dijital yayın platformları, izleyicinin verdiği 

geribildirimlere ve izleyicinin dijital ayak izine bağlı olarak bir üretim döngüsünün yaratıldığı ve 

izleyicinin de bu döngüyü sürekli tüketerek aktif kıldığı bir işbirliği sürdürmektedir. Böylece izleyiciler 

dijital yayın platformlarının varlığıyla, dijital birer üretüketici olarak konumlanmışlardır.  

 Dijital yayın platformlarının izleyici nezdinde yarattığı dönüşüm, seyir kültüründeki 

farklılaşmayı beraberinde getirmiştir. İzleyicilerin her an her yerde portatif bir seyir gerçekleştirebiliyor 

olması (Medin 2018: 147), kontrolü izleyicinin elinde hissettiren bir ortam yaratmıştır. Oluşturulan ne 

zaman, nerede, neyi izleyeceği kararını ve hatta neyin üretileceği kararını izleyicinin kendisinin verdiği 

yanılgısı, medya emperyalizminin işlerliği için uygun bir alan yaratmaktadır. Yine dijital yayın 

platformlarının küresel bir pazara hizmet veriyor olması, kültürün dijitalleştiği, sanal mekânların ve 

sanal kimliklerin yaratıldığı (Koç Akgül, Pazarbaşı 2018: 15), küreselleşmenin hiç olmadığı kadar 

yayılım kazandığı bir ortam yaratmış; bu ortam yerel kültürler için bir mücadele alanına dönüşmüştür. 

 Platformlar için izleyiciler aynı zamanda birer müşteridir ve bu doğrultuda öncelikleri müşteriyi 

memnun etmektir. Algoritma kullanımı ile izleyicinin/müşterinin platformu kullandığı her an her 

davranışı kayıt altına alınmakta ve dijital ayak izi tutulmaktadır. Böylece izleyicileri kategorize edebilen 

platformlar, her bir izleyici özelinde o izleyici için önerilen içeriklerden oluşan kişiselleştirilmiş bir 

arayüz sunmaktadır. Bu durum, egemen kültürün ve ideolojinin yaygınlaştırmak istediği mesajları içeren 



266 

 

içerikleri, algoritma kisvesi altında, izleyicilerin arayüzüne yerleştirmek şeklinde uygulanan birtakım 

stratejiler yaratmakta ve platformlar bu yolla algoritmaları “ideolojik bir yumuşak güç unsuru” olarak 

kullanabilmektedir (Toy 2024: 138).  

Geleneksel medyanın karşısına yenilikçilik ve çeşitlilik iddiasıyla çıkan dijital yayın 

platformları, içerikte ve türde yeni denemeler yaratmaya çalışmış olsa da bir noktadan sonra benzer 

kalıpları tekrar etmeye başlamışlardır. Çeşitliliğin niteliği tartışmalı olsa da niceliksel anlamda bir 

çeşitlilik yakalandığını söylemek mümkündür. Bu çeşitlilik beraberinde aşırı izleme kültürünü bir 

kültürel deneyim olarak yerleştirmiş; platformlar da bu durumu yaygınlaştırmak adına içeriklerin 

sunumunu aşırı izlemeyi teşvik edecek şekilde biçimlendirmişlerdir.  

 Dijital yayın platformları dünyada yaygınlaşmış ve hemen her ülkede yerli platformlar da 

geliştirilmeye başlamıştır; bu anlamda sayıca çoklukları göz önünde bulundurulduğunda çalışmada 

Türkiye’den aktif erişime açık dijital yayın platformları içerisinden Netflix’e ve Netflix’in içerik 

politikalarına yer verilmiştir. Netflix, dijital yayın platformlarının üretim politikalarını da oluşturan pek 

çok özelliği yaratan ve hatta dijital yayın platformlarıyla oluşan kültüre de adını veren bir platform 

olarak çalışmanın dijital yayın platformlarını kapsayan en geniş evreni içerisinden seçilmiştir. Aynı 

zamanda Netflix, Türkiye’de yayına başlayan ilk uluslararası dijital yayın platformu olması, dünyada 

en büyük orijinal yapım çeşitliliğine ve abone sayısına sahip olması nedeniyle de ele alınmıştır.  

Netflix, geleneksel seyir dinamiklerinin dışına çıkan tutumuyla yeni bir kültürle beraber yeni bir 

izleyici modeli yaratmıştır. Netflix kültürü ile gelişen yeni seyir biçimi, Francesco Casatti ve 

Mariagrazia Fanchi’nin televizyon karşı yoğun bağlılık geliştirilen seyir biçimini tanımladığı telefili ve 

sinema filminin niteliği üzerinde durulan seyir biçimini tanımladığı sinefili ayrımına referansla 

tanımlanmıştır. Dijital yayın platformları özelinde aşırı izleme kültürüyle de gelişen seyir biçimine ve 

bu kültürü yaratan Netflix’e atfen netfili kavramı, gelişen yeni seyir bağlılığını karşılayacak kavram 

olarak önerilmiştir.  

Netflix’in yarattığı yeni seyir kültürünün etkilerinin yanı sıra, sektörel konumu ile de ekonomi-

politik bir hegemonya gerçekleştirdiği ve bu bağlamda platform emperyalizmine hizmet ettiği 

söylenebilir. Netflix yarattığı kültürel hegemonyayı, içerik politikaları doğrultusunda 

şekillendirmektedir. Bu bağlamda Netflix şablonu olarak tanımlanabilecek, Netflix kültüründen doğan 

ve artık hemen her platformda etkileri görülen belli başlı kurallar sıralanmıştır. İzleyici için her adımı 

kolaylaştırmak ve izleyicinin uzun süreli ve kalıcı abonelik geliştirmesini sağlamak hedefiyle, tüketici 

merkezlilik birinci kuraldır. İzleyicinin platformda erişme arzusu duyacağı her türden içeriğin 

platformda bulunması hedefiyle, yenilik ikinci kuraldır. Yerel ve küresel pazar dengesini bularak hem 

yerli hem yabancı izleyiciyi platformda tutmak hedefiyle, orijinal içerik üretimi üçüncü kuraldır. Her 



267 

 

izleyicinin keyif alacağı çeşitlilikte, her türden içeriği bulundurmak ve içerik kütüphanesini orijinal 

içeriklerle seyri ise aşırı izleme kültürüyle desteklemek hedefiyle, çeşitlilik dördüncü kuraldır. Ülkeler 

bazında yerel içerik üretimi yaparken yerel içeriklerin küresel pazarda da yer alacağı bilgisiyle hareket 

etmek ve kültürel kodların iç içe geçişini sağlamak hedefiyle, küresellik ve yerellik dengesi beşinci 

kuraldır.  

Netflix’in geliştirdiği içerik politikaları, Robert Hodge ve Gunther Kress’in sözünü ettiği 

metinlerin nasıl işlediğini anlamak için bakılması gereken kodlar doğrultusunda yorumlanmıştır. 

Netflix’in endüstriyel boyutu, üreticilere yönelik üretim kuralları bağlamında göz önünde 

bulundurulmuştur. Yapım kanalında Netflix, orijinal içerik üretirken her bir ülkenin yapım ekipleriyle 

çalışmayı tercih etmiştir. Öncelikli hedef yerli izleyici olmakla beraber, üretilen içeriklerde, küresel 

pazarda erişilecek yabancı izleyiciler de hedeflendiğinden, kültürel kodlar olabildiğince açıklamalı 

sunulmakta, ülkenin popüler oyuncularına yer verilmekte, çekimler turistik ve kültürel miras niteliği 

taşıyan mekânlarda gerçekleştirilmektedir. Bu yapılaşma, bir yandan sektörel bir tekelleşmeye öte 

yandan içeriklerde tekrara ve standartlaşmaya yol açmaktadır. Dağıtım ve gösterim kanallarında ise 

filmlerin sinemada ve/veya Netflix’te gösterime girmesine ilişkin öncelik tartışmaları doğmuş; Netflix, 

dijital yayın platformlarının bir gösterim mecrası olarak kabul edilmesine ve Netflix’te gösterim yapan 

bir filmin sinemada gösterim yapan filmlerle eşdeğer tutulmasına yönelik bir mücadele içerisine 

girmiştir.  

Netflix izleyici ile kurduğu iletişimde, izleyicinin sürekli içerik tüketmesini teşvik etmektedir. 

Çok sayıda içeriğin hızlı tüketimi, içeriklerin gündemde çok kısa süreli kalmasına, hızlıca unutulmasına 

ve bazen yok olmasına yol açmakta; izleyicilerin tüketim halinden duydukları hazzın bir bağımlılığa 

dönüşmesine neden olmaktadır. Netflix’in kültüre bağlı olarak geliştirdiği yerel – küresel ikiliğini 

dengede tutmak, sürekli tüketimi teşvik etmek ve kültürel kodları biçimden anlatıya ve tanıtım ögelerine 

dek içeriğin her bir çıktısına dâhil etmek stratejileri, izleyiciyi eylemsel açıdan doğrudan yönlendiren 

stratejiler olarak nitelenebilir.  

Netflix’in, hem yerli hem küresel pazara içeriklerini sunan bir platform olarak yerel ve evrensel 

kodları belirli bir denge içerisinde tutmaya çalışırken faydalandığı semiyotik kodlar, egemen kültürün 

yaygınlaştırılması ve yerel kültürler üzerinde bir kültürel belleksizleşme etkisi yaratılması için araç 

olarak kullanılmaktadır. Netflix, yerel olana imkân tanır gibi görünürken ve ideolojik mesajlarla her bir 

ülke izleyicisinin ideolojisinin yanındaymış gibi bir tavır takınarak manipülatif bir ilişki yürütürken en 

çok yerel olana zarar vermektedir. İzleyiciler kendilerine kültürel olarak en yakın olan içeriği izleme 

eğilimiyle hareket ederek yerli içerikleri tüketmekte, yerli içeriklere sızmış olan Amerikan kültürüne 

özgü ögeleri farkında olmadan içselleştirmektedir. Bu gibi içeriklerde, modern ve geleneksel 



268 

 

çatışmasıyla biçimlenen tercihlerle, Türkiye algısının oryantalist bir perspektiften sunulduğu 

söylenebilir.  

Netflix’in metin dışında kalan ve kültür endüstrisine hizmet eden kodlarla ilişkisine bakıldığında, 

içeriklerin tüketimi için izleyicilerin belirli bir ücret ödemesi, tüketimin her an her yerde sağlanabilmesi, 

daha çok içerik daha fazla tüketim döngüsüyle sayısız içerik üretilmesi gibi bir hız, tüketim ve yerine 

koyma döngüsünün varlığından söz edilebilmektedir. Netflix, izleyicileri sürekli eğlendiren ve 

rahatlatan, kaçırdıkları anda sosyal gündemlerden uzak kalacakları endişesi yaratan içerikleriyle sürekli 

tüketimi sağlamakta ve bunun sonucunda karını artırmakta, egemen ideolojileri çok geniş kitlelere 

benimsetmeyi başarmaktadır.   

 Netflix, kültür endüstrisinin nitelikleri ile doğrudan ilişki içerisindedir. Standartlaşan, birbirinin 

benzeri dinamikleri takip eden, geleneksel medya dinamiklerinden de farklılığı tartışmalı olan 

içerikleriyle, izleyicinin bağımlılığını sağlaması ve sürekli tüketim halini yaratmasıyla ve tahmin 

edilebilir bir üretim döngüsünü takip etmesiyle Netflix’in kültür endüstrisinin dijital taşıyıcısı olduğu 

yorumu yapılabilir.  

 Netflix’in endüstriyi ve seyir dinamiklerini üretici ve alıcı boyutunda dönüştüren stratejileri, 

platformu egemen ideolojilerin ve kültür endüstrisinin birer taşıyıcısı kılan kaygan zemini oluşturmuş; 

yaratılan dönüşümle üretici, üretilen söylem ve alıcı arasındaki ilişkiler iç içe geçmiştir. Kontrolü zor 

bir alana hizmet sunan Netflix, yerel ölçekte de küresel ölçekte de egemen olanın tarafında 

konumlanmaktadır. Bu bağlamda küyerelleşmeye alan açan bu tutum, yerel olanın bozuma uğramasıyla, 

egemen olanın kültürel bir tektipleştirme yaratmasıyla sonuçlanmaktadır. Çalışmanın ana sorusu olan, 

Netflix’in yerel ve evrensel kültür dengesini içeriklerinde ne şekilde sağladığı sorgulaması da Netflix’in 

orijinal yapım içeriklerinde nasıl bir kültürel etki yarattığını anlamak amacıyla doğmuştur. Bu 

doğrultuda Netflix’in yarattığı yerel ve evrensel etkiyi yorumlayabilmek adına, Netflix orijinal yapımı 

Türk filmleri, anlatılarındaki kültürel bellek etkisi üzerinden değerlendirilmiş; bu bağlamda yerel ve 

evrensel kültür dengesinin filmlerin anlatısında ne şekilde sağlandığı yorumlanmıştır.  

Anlatıdaki kültürel bellek etkisinin izlerini sürmek söz konusu olduğunda, belleğin, sonradan 

edinilen deneyimlerle ve olgunlaşan düşünce süreçleriyle yeniden şekillendirilebilir bir olgu olduğunu 

temel almak gerekmektedir. Belleğin etkiye açık bir olgu olduğunun bilincinde olan ideolojiler, belleği 

çarpıtarak ve gerçekliği bozuma uğratarak kendi lehlerine kullanımlar yaratabilmektedirler (Şahin Kaya 

2011). Belleğin çarpıtılması hem bireysel hem kolektif hem de kültürel düzlemde farklı sonuçlara yol 

açmaktadır. Hatırlamanın yalnızca zihinsel boyutuna odaklanılan bireysel bellekte hafıza kaybı, perde 

anılar, zihinsel çarpıtmalar, travmalar gibi durumlar gündeme gelmektedir. Bireylerin bir araya gelmesi 

ve bir grup halini almalarıyla oluşan, grubun üyelerine biraradalık hissini vermek için anlatılarla kurulan 



269 

 

ve toplumsal bir çerçevesi olan kolektif bellekte ise genellikle tarih yazımı noktasında birtakım 

çarpıtmalar gündeme gelmektedir. Bu noktada bir aktarım krizi doğmakta, aktarım söz konusu 

olduğunda ise kültürel bellek ortaya çıkmaktadır.  

 Kültürel bellek doğrudan gelenekle ilişkili olan “bir tür kült belleğidir.” (Abensour 2022). 

Geçmişi kaydederken sıklıkla sembolleri kullanan kültürel bellek, anlatılarda sembolik okumalar 

yoluyla ortaya çıkarılabilmektedir. İnsan ile ortaya çıkan, insanın olduğu yerde oluşan ve insana özgü 

olan her şeyi barındıran kültür kavramı, bu geniş kapsamı nedeniyle iktidarların işini kolaylaştıracak bir 

durum yaratmaktadır; her bir şeyin tek bir sözcükle niteleniyor oluşu tüm bunların yukarıdan bir bakışla 

bir araya toplandığını ve organize edildiğini düşündürmektedir (Adorno 2020). Bu doğrultuda 

kültürlerarasılığın ve transkültürelliğin yaygınlaştığı, egemen kültürün karşısında alt kültürlerin 

doğduğu, egemen kültürün bir araç olarak popüler kültürü yarattığı ve kullandığı, küreselleşme etkisiyle 

kültürel kimliklerin bozuma uğratıldığı, kültürün metalaştığı ve bir endüstri haline geldiği düzende, 

kültürel emperyalizmin doğması kaçınılmaz olmuştur. Yerel kültürler için bir tehdit olarak da 

algılanabilecek olan kültürel emperyalizm, en açık şekilde, kitle iletişim araçları aracılığıyla 

kurulmaktadır. Geleneksel kitle iletişim araçlarından dijital medya teknolojilerine kültürel emperyalizm 

sürmekte; ayrıca dijital medya teknolojileri, belleği taklit eden depolama alanları sunmasıyla bir yandan 

belleği canlı tutarken bir yandan da sürekli yeni veri girişiyle unutma döngüsünü hızlandırmaktadır. Bu 

durum kültürel belleğin aktarımı noktasında çok geniş bir alan sunmakta ve böylece kültürler arası 

geçişliliğin, yerel kültürün özüne zarar verecek şekilde artmasına yol açmaktadır. Dijitalleşmeyle 

kültürel bellek alanında da bir dönüşüm gerçekleşmiş; dijitalleşme kültür politikalarının yayılma hızını 

ve kapasitesini artırmıştır. Kültür politikaları yeni medya araçlarıyla bir metaya dönüşmüş; beraberinde 

tüketim kültürünü de doğuran kültür politikaları ve yeni medya ilişkisi, kuşaklar arası bir kültürel şok 

ve ayrım da yaratmıştır (Ölçekçi 2020). Kültür endüstrisinin dünden bugüne var olan kitleleri kontrol 

etme hali, geçmişten bugüne bir kültürel belleksizleştirme etkisiyle bellek yitimine yol açsa da bu durum 

dijitalleşme sonrasında daha belirgin bir hale bürünmüştür. 

 Çalışmada incelenen Netflix platformunda yer alan orijinal yapım Türk filmleri, Türk 

sinemasının dünden bugüne kitle kültürü ile kurduğu ilişkiyi sürdürmektedir. Türkiye’nin coğrafi 

konumu, politik duruşu ve tarihi göz önünde bulundurulduğunda anlatılarda da kültürel çeşitlilik ve 

yerel ve küresel olanın çatışması her daim gözlenen olgular olmuştur. Dijital yayın platformları söz 

konusu çeşitliliği Türkiye özelinde bir tür politikaya dönüştürmüşlerdir. Bu durum Türk filmlerinin 

anlatısının yerel ve küresel anlamda karşılık bulmasını kolaylaştırırken öte yandan yerelde bir reddedişe 

veya küreselde bir anlam karmaşasına yol açma riskini de beraberinde getirmektedir. Bu doğrultuda 

çalışmada, Netflix orijinal yapımı olarak üretilmiş -2016’dan 2025 yılı başlangıcına dek- 33 Türk filmi 

incelenmiştir.  



270 

 

 Netflix orijinal yapım olarak üretilen filmlerin, film ekiplerinde popülerlik ve tanınırlık 

kıstasının arandığı görülmüştür. Ağırlıklı olarak OGM Medya, BKM, Ay Yapım, TAFF ve Lanistar 

Medya gibi, televizyonda dizileriyle ve sinemada ana akım filmleriyle ön plana çıkan yapım şirketleri 

ile çalışıldığı görülmüştür. Bu durum tekrarlayan yapısı göz önünde bulundurulduğunda, Netflix orijinal 

yapımlarında bir tekelleşmenin var olduğunu ortaya koymaktadır. Bağımsız üretim yapan yapımcıların 

filmlerine yer verilmemekle birlikte bu durum yalnızca yapım ekiplerinde değil yönetmen ve oyuncu 

tercihlerinde de gözlemlenmektedir. Yönetmenler de genellikle geleneksel medyada ve popüler 

sinemada yönetmenlik yapmış Ozan Açıktan, Uluç Bayraktar, Ketche Hakan Kırvavaç, Mehmet Ada 

Öztekin gibi isimlerden oluşmaktadır. Oyuncular, filmler arası sıklıkla tekrar etmekte; Şenay Gürler, 

Nejat İşler, Funda Eryiğit, Kıvanç Tatlıtuğ, İlayda Akdoğan, Yılmaz Erdoğan, Dilan Çiçek Deniz gibi 

isimler öne çıkmaktadır. Filmlerin senaryolarında ise uyarlamaların ağırlık gösterdiği bir diğer bulgudur. 

Bu doğrultuda Netflix’in popüler konulara ve türlere eğildiğini, hedef kitlesi olarak genç izleyici 

kitlesini belirlediğini ve onların sevdiği oyunculara yer verdiğini, uyarlama senaryolarla risk almadan 

hâlihazırda Türk okur tarafından okunmuş ve beğenilmiş içeriklere yöneldiğini söylemek mümkündür.  

 Netflix orijinal yapım olarak üretilen filmlerin tema ve tür eğilimlerine bakıldığında, en yüksek 

oranda ilişki, aşk temasının işlendiği görülmüştür. Ayrıca geçmiş ve geçmişle kurulan ilişki teması da 

ağırlık gösteren bir diğer temadır. Tür dağılımında ise en çok dram ile hibrit şekilde romantik-dram, 

komedi-dram türlerinin öne çıktığı söylenebilir. Filmlerin geçtiği mekânlar çok yüksek oranda 

İstanbul’da; Balat, Beyoğlu ve Galata çevresinde konumlanmıştır. Söz konusu bölgelerin seçilmiş 

olması, İstanbul’un tarihini ve kültürlerarası kimliğini oldukça iyi yansıtan ve turistik olarak da tanınan 

mekânlar olmasıyla ilişkilendirilebilir.  

Netflix’in Türkiye’ye özgü içerik üretim politikalarında, bir önceki paragrafta da bahsi geçen ve 

üretimleri ağırlıklı olarak gerçekleştiren yapım şirketlerinin ve film ekiplerinin geleneksel medyaya 

içerik üreten şirket ve ekipler olmasından hareketle, izleyici hedef kitlesini geleneksel medya dizi 

izleyicisinin oluşturduğu ve hedef kitlenin beklentisini karşılamak adına aşina olduğu yüzlerle, 

alışkanlık geliştirdiği hikâye biçimlerini tekrar etmeyi tercih ettiği söylenebilir.  

İncelenen 33 film arasından, anlatının kültürel bellek temelli bir anlatı olması ve yerel kültürel 

kodlara yer vermesi ölçütüne en çok uyan üç film olan, Andaç Haznedaroğlu yönetmenliğinde çekilen 

Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü?, Berkun Oya tarafından yönetilen Cici ve Özcan Alper 

yönetmenliğinde çekilen Aşıklar Bayramı filmleri göstergebilim yöntemiyle analiz edilmiştir. Analizler 

yapılırken yararlanılan Juri Lotman’ın kültürel göstergebilim yaklaşımı, kültürel kavramların 

karşılıklarının, her ne kadar metin içerisinde statik bir karşılığı olsa da alımlama aşamasında dinamik 

bir forma büründüğünü işaret etmesi açısından önem taşımaktadır. Çözümlenen kodların anlam karşılığı, 



271 

 

yönetmenin özgül tercihleriyle şekillenen metin içerisindeki anlamı ile statik olarak sunulmuş olsa da 

kültürün sürekliliği göz önünde bulundurularak söz konusu anlam karşılıklarının farklı anlatı yapıları ve 

farklı kültürel yorumlamalar içerisinde birebir aynı karşılığı taşıması beklenmemelidir. Analiz sırasında, 

Türk yapımı orijinal içeriklerin anlatısındaki Türk kültürel belleğine ilişkin kodların ilgili anlatı 

çerçevesindeki statik karşılıkları yorumlanmıştır. 

Sen Hiç Ateş Böceği Gördün Mü?, bireysel ve toplumsal belleği kültürel bellek üzerinden anlatan 

bir dönem filmidir. Film, sağ-sol çatışması, modernleşme, medya ve ideoloji gibi unsurları karakterler 

ve semboller aracılığıyla işlemiştir. Küresel izleyiciye ulaşmak için evrensel kodlarla inşa edilen film, 

yerli izleyiciye ise kültürel belleğin çağrışımlarıyla seslenmektedir. Filmin anlatısında, evrensel kültürel 

kodlara ağırlık verilerek yerel kültürel kodlar arka planda bırakılsa da majör bir bozumdan veya 

kısıtlamadan söz etmek pek mümkün değildir. Anlatının Türk kültürel belleğine özgü bir hikâyeyle 

şekillenmesi, yerel kültürel kodların tamamıyla yok edilmesini engellemiş olsa da evrensel kültürel 

kodların öne çıkarılmasıyla kültüre belleğe ilişkin bir bastırma yönteminin varlığından söz edilebilir. Bu 

durum bir yandan küresel pazarın bir gerekliliği gibi pozitif bir bakış açısıyla yorumlansa da öte yandan 

egemen kültürlerin tektipleştirme çabasının da bir adımı olarak yorumlanabilir. Egemen ideolojilerin 

yayılmacı ve kontrolcü yapıları göz önünde bulundurulduğunda bu durumu küresel pazarın gerekliliği 

şeklinde yorumlamak egemen ideolojilerin yönlendirdiği bir bakış açısı olarak konumlanmaktadır. 

Eleştirel bir yaklaşımla, evrensel kültürel ögelerin ağırlık kazanmasının günlük yaşamın bir realitesi 

olması ve filmin de bu realiteyi aktarması dahi egemen olanın yerel olan üzerindeki tahakkümünün 

boyutlarını göstermektedir.  

Cici, bellek temelli anlatısıyla ve hem karakterler hem de mekân özelinde aktardığı kültürel 

dönüşüm olgusuyla öne çıkmaktadır. Film, karakterlerin yaşadıkları çatışmaları bir travma ekseninde 

konumlandırmış; bu çatışmaları filmin mekanı da olan evi merkeze alarak yıllar boyu takip etmiştir. 

Film, belleğe dair fizyolojik, sosyolojik ve kültürel üç bakış açısına da yer vermiş; belleği, travmayı, 

nostaljiyi, kültürü semboller aracılığıyla filmin görselliğine işlemiştir. Hem küresel pazardaki hem de 

yerel pazardaki izleyiciyi göz önünde bulundurarak ağırlıklı olarak evrensel kültürel kodların 

kullanımına yer veren film, dönemler arasında yarattığı evin ve karakterlerin dönüşümleriyle, ilk 

zamansal düzlemden son zamansal düzleme giderek evrensel bir kod diline daha da yaklaşmıştır. Filmin 

anlatısında, evrensel kültürel kodlara ağırlık verilerek yerel kültürel kodlar arka planda bırakılsa da 

majör bir bozumdan veya kısıtlamadan söz etmek pek mümkün değildir. Yine de anlatıda evrensel 

kültürel kodların yerleştiği dönüşüm sürecinin doğal bir süreç olarak inşa edilmesi, yerellikten 

uzaklaşma gerekliliği yönünde yanlış bir algılayışın doğmasına sebebiyet vermesi mümkündür. 



272 

 

 Âşıklar Bayramı, kültürel belleği bir araç olarak kullanma ve böylece küresel ve yerel pazarda 

etki uyandırma potansiyeli doğrultusunda orijinal yapım bir içerik olarak platform havuzuna 

eklenmiştir. Küresel pazardaki yabancı izleyici ve yerel pazardaki yerli izleyicinin film özelinde hemen 

hemen aynı kümede yer alması, anlatıda kullanılan kültürel bellek ögelerinin bir alt kültüre ait ögeler 

olmasıyla ilişkilidir. Anlatı yapısında âşıklık geleneğine ve Alevi kültürüne dair kültürel kodların birer 

meta şeklinde yer alması, filmin anlatısındaki kültürel bellek etkisinin stratejik bir etki olduğunu 

düşündürtmektedir. Filmin tanıtımlarında, söz konusu kültürel bellek etkisinin arka planda bırakılarak 

popüler oyuncuların ön plana çıkarılması da yine platformun görünürlük ve öneri sistemleri politikasının 

bir parçasıdır. Bu doğrultuda Âşıklar Bayramı filminin anlatısında baba ve oğul hikâyesinin yer yer 

önüne geçen kültürel bellek anlatısı, bireysel bellek anlatısına eşlik etmek için kurgulanmış olsa da 

sunuluş biçimi olarak hikâyeyle bağlantısı kopuk bir şekilde aktarılmıştır. Bu durum da kültürel bellek 

ögelerini ilgi çekici birtakım unsur olmaktan öteye götürmemekte ve içini boşaltmaktadır.  

 Üç film özelinde yapılmış derinlemesine analizlerle beraber, Netflix orijinal yapım Türk 

filmlerinin endüstriyel, tematik ve biçimsel eğilimleri bir arada düşünüldüğünde; Netflix’in, Türkiye 

özelinde, endüstriyel boyutta platform emperyalizmini geliştirdiği, izleyicinin seyir pratiklerinde ise 

kültürel bir hegemonya kurduğu söylenebilir. Filmlerde görülen tekrarlayan film ekipleri ve yerli 

izleyicinin geleneksel medyadan aşina olduğu anlatı kalıpları ile izleyicinin popüler kültür bağımlılığı, 

ticari kârın sürekliliği için kullanılmaktadır. Yine tekrarlayan endüstriyel dinamikler ve biçimsel 

pratiklerle, bir yandan geleneksel medyayla öte yandan da zaman içerisinde sayıca artan rakip dijital 

yayın platformlarıyla mücadelede sektörel egemenliği elde tutmak amaçlanmaktadır. Bu doğrultuda 

Netflix’in, Türk filmleri özelinde, endüstriyel boyutta bir tekelleşmeye, izleyici boyutunda bir tüketim 

bağımlılığına, içerik boyutunda standartlaşmaya, semiyotik kodlarla kurduğu ilişkide kültürel 

belleksizleşmeye yol açtığı; böylece kültür endüstrisiyle kurduğu ilişkiyi her açıdan sağlamlaştırdığı 

yorumu yapılabilir.  

 Sonuç olarak, dijital yayın platformlarının ve özelde de Netflix’in, küresel pazarda içerik 

dağıtan platformlar olarak, orijinal yapım üretimlerde yapım koşulları bağlamında yerel izleyici 

nezdinde içerikleri takip edilen yapım şirketleri, yönetmenler ve oyuncular ile çalışma prensibini 

benimsediği, yerli izleyici tarafından yine sıklıkla alımlanan ve bir çeşit konfor alanına da dönüşen dram 

ve romantik komedi türlerindeki içerikleri üretmeyi tercih ettiği söylenebilir. Yerli izleyicinin 

beğenileriyle şekillendirdiği çerçevenin içi, yabancı izleyicide ilgi uyandıracak turistik mekânların 

anlatılarda tercih edilmesiyle doldurulmaktadır. Bu anlamda bir yerel ve evrensel kültür dengesi 

yaratmaya çalışan Netflix için Türkiye’nin çok kültürlü yapısı zengin bir alan sunmaktadır. Netflix’in 

orijinal yapım olarak ürettiği Türk filmlerinin anlatısında kültürel bellek, anlatının temellendiği 

hikâyede yer alsa da sunuş şekli ile bir araca dönüşmekte; kültürel bellek ögeleri bir ilgi unsuru olarak 



273 

 

konumlandırılmaktadır. Bu doğrultuda filmlerde yer alan yerel kültürel ögeler ve evrensel kültürel 

ögeler arasındaki dengede, yerel kültürel ögeler anlatıya daha çok hizmet eder görünse dahi evrensel 

kültürel ögelerin sayıca çokluğuyla anlatıya hükmetmektedir. Ayrıca anlatılarda zamansal olarak yerel 

kültürel ögelerin geçmiş zamanla, evrensel kültürel ögelerin ise şimdiyle karakterize edildiği 

söylenebilir. Bu bakışla, yerel kültürel ögelerin geçmişte kalan, yer yer demode ögeler olduğu, zamanın 

ritmini yakalamak için evrensel kültürel ögeleri benimsemek gerektiği gibi bir anlam yaratılmaktadır. 

Netflix içerik politikalarıyla da evrensel kültürel ögelerin yaygınlaşmasını sağlamakta ve böylece yerel 

kültürel ögeleri bir araç olarak kullanarak temelde onları evrenselleştirmekte ve özgünlüklerini 

aşındırmaktadır. Orijinal yapım Türk filmlerinin anlatısında ağırlıklı olarak Amerikan kültürünün etkisi 

görülmekte; Doğu ve Batı arasındaki bir köprü olarak konumlanan Türkiye’nin hâlihazırda pek çok 

kültürün etkisini barındıran yapısı, alt kültürlerin bir ilgi ve merak unsuru olarak kullanıldığı Netflix 

politikalarına zemin sunmaktadır. Orijinal yapım Türk filmlerinde, yerel kültürel ögelerin bir araç olarak 

kullanılmasıyla yerel kimlik de bir dönüşüm içerisinde verilmiş; karakterler bu dönüşüme travma tepkisi 

ile karşılık göstermişlerdir. Anlatılarda sıklıkla geçmişle hesaplaşma ve yüzleşme temalarının var olması 

da bu durumla ilişkilidir. Özetle, Netflix orijinal yapım Türk filmlerinin anlatısında yerel kültür ve 

kültürel belleğe ait ögeler, yerli izleyicinin aşinalık duygusu ve konfor alanı kullanılarak tercih edilse 

de yabancı izleyiciler için bir ilgi ve merak unsur olarak konumlandırılmıştır. Bu durum hem bellek 

turizmine hem kültürün metalaşmasına hem de kültürel belleksizleşmeye yol açarak kapitalist kültür 

endüstrisi dinamiklerinin işlemesine neden olmaktadır.  

 Bu tezin ortaya koyduğu; Netflix’in, küresel pazardaki yabancı izleyici ile yerli izleyiciyi ortak 

kümede buluşturabilmek için kültürel belleği anlatılarda bir araç olarak kullandığı ve özellikle orijinal 

yapım üretimlerde kültürel bellek etkisinin yerel ve evrensel kodlar üzerinden analizlenebildiği bilgisi 

farklı örneklem grupları ile geliştirilebilir durumdadır. Netflix’in orijinal yapım Türk dizilerinin anlatısı 

kültürel bellek etkisi üzerinden yorumlanarak dizi ve film anlatısındaki benzer veya farklı içerik 

politikaları analizlenebilir. Aynı şekilde, Netflix’in üretim yaptığı farklı ülke pazarlarındaki üretimler 

ile Türkiye pazarındaki üretimler karşılaştırmalı olarak incelenerek anlatılarda yer alan kodlar üzerinden 

kültürel etkileşim okumaları yapmak mümkündür. Tezin, kendinden sonraki çalışmalar için kaynak 

görevi görmesi umut edilmektedir. 

 

 

 



274 

 

KAYNAKLAR 

Aba, A. (2024), “Dijital dizi ve film platformlarının çetelesi”, NewsLab, 

https://www.newslabturkey.org/2024/05/29/dijital-dizi-ve-film-platformlarinin-cetelesi/ (Erişim tarihi: 

03 Mart 2025). 

Aka, M. C. (2024), “Apple TV+: Orijinal içeriklerle dolu bir platform”, Sihirli Elma, 

https://www.sihirlielma.com/2024/10/10/apple-tv-orijinal-iceriklerle-dolu-bir-platform/ (Erişim tarihi: 

07 Mart 2025). 

Abensour, A. (Ed.), (2022), Bellek, (Çev. G. K. Rocheman), Ankara: Fol. 

Aboudou, I. (2023), Leveraging big data analysis to enhance customer experience: A comparative 

study of Apple, Airbnb, Starbucks, Netflix, and Amazon, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, Bahçeşehir 

Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü. 

Adanır, O. (2003), Sinemada Anlam ve Anlatım (2. Baskı), Bursa: Alfa. 

Adhikari, V. K., Guo, Y., Hao, F., Varvello, M., Hilt, V., Steiner, M., Zhang, Z. (2012), 

“Unreeling Netflix: Understanding and Improving Multi-CDN Movie Delivery”, IEEE Infocom, 1620-

1628. 

Adıgüzel Özbek, D. (2015), “Şiirsel İmgelem Olarak Mekânı Düşlemek: Gaston Bachelard’ın 

Mekân Düşüncesi”, 4. İç Mimarlık Sempozyumu, 6-7-8 Mayıs 2015, Mimar Sinan Üniversitesi, İstanbul. 

Adorno, T. W. (2003), “Kültür Endüstrisini Yeniden Düşünürken”, (Çev. B. O. Doğan), Cogito, 

36: 76-83. 

Adorno, T. W. (2020), Kültür Endüstrisi Kültür Yönetimi (11. Baskı), (Çev. N. Ülnet & M. Tüzel, 

E. Gen), İstanbul: İletişim. 

Akbaba, N. (2021), Kullanımlar ve Doyumlar Yaklaşımı Çerçevesinde İnternet Dizi İzleyicileri 

Üzerine Bir İnceleme: Netflix, PuhuTV, BluTV Örneğinde, Yüksek Lisans Tezi, Erzurum, Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Akbaş, Y. (2023), “Yerli dijital içerik platformu GAİN, Rams Türkiye'ye satıldı”, Donanım 

Haber, https://www.donanimhaber.com/yerli-icerik-platformu-gain-rams-turkiye-ye-satildi--162984  

(Erişim tarihi: 03 Mart 2025). 

https://www.newslabturkey.org/2024/05/29/dijital-dizi-ve-film-platformlarinin-cetelesi/
https://www.sihirlielma.com/2024/10/10/apple-tv-orijinal-iceriklerle-dolu-bir-platform/
https://www.donanimhaber.com/yerli-icerik-platformu-gain-rams-turkiye-ye-satildi--162984


275 

 

Akbaş, Y. (2025), “Paramount+ içerikleri beIN iş birliği ile Türkiye'de yayınlanacak”, Donanım 

Haber, https://www.donanimhaber.com/paramount-icerikleri-bein-is-birligi-ile-turkiye-de-

yayinlanacak--188275 (Erişim tarihi: 16 Mart 2025). 

Akbayır, A. (2024), Netflix Orijinal İçeriklerdeki Türk Dizilerinde Postmodern Bireyin İnşası: 

Göstergebilimsel Bir Analiz, Doktora Tezi, Isparta, Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü.  

Akçay, N. (2020), “Son günlerdeki Netflix ve sansür tartışmaları üzerine”, Independent Türkçe, 

https://www.indyturk.com/node/214336/t%C3%BCrkiyeden-sesler/son-g%C3%BCnlerdeki-netflix-

ve-sans%C3%BCr-tart%C4%B1%C5%9Fmalar%C4%B1-%C3%BCzerine (Erişim tarihi: 16 Mart 

2025). 

Akgün, S. (2024), Sosyal Medyanın Marka Bilinirliğine Etkisi: Netflix Örneği, Yüksek Lisans 

Tezi, İstanbul, Bahçeşehir Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü.  

Akın, B. (2018), “Kültürel Bellek ve Müzik”, Eurasian Journal of Music and Dance, 13: 101-

117. 

Akın, B. (2020), “Alevilikte “Niyaz” Kavramı Ve Niyaz Merkezli Ritüeller”, Türük Uluslararası 

Dil, Edebiyat ve Halkbilimi Araştırmaları Dergisi, 8 (22): 98-116. 

Akın, D. (2020), Yaratıcı Endüstrilerin Küresel Kültür Politikalarına Yansıması: Netflix Üzerine 

Bir İnceleme, Yüksek Lisans Tezi, Adana, Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Akpınar, M. (2024), “Netflix interaktif içeriklerini kaldırıyor: Yenileri de yapılmayacak”, 

Donanım Haber, https://www.donanimhaber.com/netflix-interaktif-iceriklerini-kaldirmaya-basladi--

183849 (Erişim Tarihi: 12 Mart 2025). 

Akyapı, N. (2023), Kullanımlar Ve Doyumlar Bağlamında Yeni Medya Platformlarından 

“Netflix” Uygulamasının Dizi Film Tüketiminde Kullanıcı Etkisi, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, 

İstanbul Aydın Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü. 

Albal, E. (2019), “Geçmişin Hakikati ve Hatırlamanın Özgürlüğü: Kolektif Bellek, Hukuk ve 

İnsan Hakları”, İnsan Hakları Yıllığı, 37: 67-103. 

Algın, G., Satıcı, B., (2022), “Bellek ve Mekânın İlişkisinde Ev Olgusu Üzerine Bir Araştırma”, 

Journal of Technology and Applied Sciences, 4(2): 14-20. 

https://www.donanimhaber.com/paramount-icerikleri-bein-is-birligi-ile-turkiye-de-yayinlanacak--188275
https://www.donanimhaber.com/paramount-icerikleri-bein-is-birligi-ile-turkiye-de-yayinlanacak--188275
https://www.indyturk.com/node/214336/t%C3%BCrkiyeden-sesler/son-g%C3%BCnlerdeki-netflix-ve-sans%C3%BCr-tart%C4%B1%C5%9Fmalar%C4%B1-%C3%BCzerine
https://www.indyturk.com/node/214336/t%C3%BCrkiyeden-sesler/son-g%C3%BCnlerdeki-netflix-ve-sans%C3%BCr-tart%C4%B1%C5%9Fmalar%C4%B1-%C3%BCzerine
https://www.donanimhaber.com/netflix-interaktif-iceriklerini-kaldirmaya-basladi--183849
https://www.donanimhaber.com/netflix-interaktif-iceriklerini-kaldirmaya-basladi--183849


276 

 

Algül, M. (2021), Queer medyayı alımlamak: Bir queer televizyon çalışması olarak Netflix 

televizyon içeriklerinin incelenmesi, Doktora Tezi, İstanbul, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Altunbey, T., Yağbasan, M. (2020), “Kültürlerarası Çalışmalarda Yöntemler, Yaklaşımlar ve 

Kuramlar Üzerine Genel Bir Değerlendirme”, Karadeniz İletişim Araştırmaları Dergisi, 10 (2): 182-

200. 

Alver, K. (2010), “Emile Durkheim ve Kültür Sosyolojisi”, Sosyoloji Dergisi, 3 (21): 199-210. 

Amazon Prime Video Türkiye (2025), Anasayfa, https://www.primevideo.com  (Erişim tarihi: 27 

Şubat 2025). 

ANCA (2023), Anca_Dc, X,  https://x.com/ANCA_DC/status/1674459393952186368 (Erişim 

tarihi: 24 Şubat 2025). 

Anghelcev, G., Sar, S., Martin, J. D., Moultrie, J. L. (2021), “Binge-Watching Serial Video 

Content: Exploring the Subjective Phenomenology of the Binge-Watching Experience”, Mass 

Communication and Society, 24(1): 130-154. 

Anık Gök, S. (2021), “Kültürel Bellek Bağlamında Fotoğrafın Gösterdikleri”, AART Uluslararası 

Anadolu Sanat Sempozyumu Tam Bildiri Kitabı, 683-694. 

Appadurai, A. (1995), “The Production of Locality”, R. Fardon (Ed.), Counterworks: Managing 

the Diversity of Knowledge, New York: Routledge: 204-225. 

Arda Kına, G. (2023), Netflix Algoritmasının “Güçlü Kadın Karakterleri”: Yabancı Polisiye 

Diziler Örneği, Yüksek Lisans Tezi, Mardin, Mardin Artuklu Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü. 

Arık, B. (2006), “Raymond Williams”, Çoban, B. (Ed.), Kadife Karanlık 2: Ayna Şövalyeleri, 

İstanbul: Su Yayınları: 117-139. 

Arıkan, H. (2020), “Kitle Kültürü ve Metalaşan Sanat”, İnönü Üniversitesi Kültür ve Sanat 

Dergisi, 6 (2): 149-157. 

Aslan, A. (2025), “Türkiye’de en çok izlenen platform belli oldu!”, ShiftDelete, 

https://shiftdelete.net/turkiye-en-cok-izlenen-platform-belli-oldu (Erişim tarihi: 26 Şubat 2025). 

Assmann, A. (2011), Cultural Memory and Western Civilization: Functions, Media, Archives, 

New York: Cambridge University Press. 

https://www.primevideo.com/
https://x.com/ANCA_DC/status/1674459393952186368
https://shiftdelete.net/turkiye-en-cok-izlenen-platform-belli-oldu


277 

 

Assmann, J. (2008), “Communicative and Cultural Memory”, Erll, A., Nünning, A. (Eds.), 

Cultural Memory Studies. An International and Interdisciplinary Handbook, Berlin, New York: De 

Gruyter: 109-118. 

Assmann, J. (2022), Kültürel Bellek: Eski Yüksek Kültürlerde Yazı, Hatırlama ve Politik Kimlik 

(4. Baskı), (Çev. A. Tekin), İstanbul: Ayrıntı. 

Aşılıoğlu, E. (2024), “Thematic Analysis of Turkish Short Films Released on MUBI”. The Turkish 

Online Journal of Design Art and Communication, 14 (4): 1060-1075. 

Ateşçi, E.  (2017),  “Ruha Dokunan Bellek Aracı:  Müzik”,  Pösteki, N. (Ed.) Bellek Tazeler 

Yanlışları, Kocaeli: Umuttepe Yayınları: 125-154. 

Atasoy Aktaş, A. D. (2021), Dijital Platformlarda Kullanılan Yapay Zekâ Teknolojilerinin 

Kullanıcı Motivasyonları Üzerinden İncelenmesi: Netflix Örneği, Doktora Tezi, İstanbul, İstanbul 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Ay, A. (2020), “Medya ve Kültür Endüstrisi Eleştirisinin Yeniden Üretimi”, Selçuk İletişim, 13(1): 

314-337.  

Aydemir, M. (2023), “Dijital platformlarda içerik mülkiyeti stratejileri: “Sadece” modeli üzerine 

bir inceleme”, Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi SBE Dergisi, 13(3): 1457-1478. 

Aydın, D. (2023), “Yerel Kültürün Küreselleşmesi Hala Mümkün Mü?: Netflix Türkiye ve 

Egemen Kültür Üzerine Bir İnceleme”, Gümüşhane Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi 

(e-gifder), 11 (1): 715-743. 

Aydın, E. Ş. (2022), Covid-19 Pandemisi Döneminde Türkiye’de Dönüşen Sinema İzleyicisi: 

Netflix Üzerine Bir İnceleme, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Aydınalp, E. B. (2017), “Jacques Derrida’da Yazı ve Anlam Oyunu”, Selçuk Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Dergisi (38): 151-160. 

Aydınhan, G. (2021), Toplumsal Cinsiyet Kalıplarının Dijital Platformlarda İşlenmesi Konusunda 

Nitel Bir Araştırma: Netflix Örneği, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, İstanbul Gelişim Üniversitesi 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü. 

Bachelard, G. (1996), Mekânın Poetikası, (Çev. A. Derman), İstanbul: Kesit Yayıncılık. 

Bahadır, M. (2016), Theodor W. Adorno’da Kültürün Metalaşması, Doktora Tezi, Ankara, 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 



278 

 

Bakıner-Çekin, A., Çalışkan, H. (2020), “Language and Culture”, Language Teaching and 

Educational Research (LATER), 3(1): 163-175. 

Baltacı, P. (2024), Netflix Yapımlarında Seküler ve Muhafazakâr Kimlik Analizi: Bir Başkadır 

ve Fatma Örneği, Yüksek Lisans Tezi, Kocaeli, Kocaeli Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Barfield, C. (2018, 23 Mart), “Steven Spielberg Thinks Netflix Films Are ‘TV Movies’ And 

Shouldn’t Compete For Oscars”, The Playlist, https://theplaylist.net/steven-spielberg-netflix-oscars-

20180323/ adresinden alındı. 

Başaran İnce, G. (2010), “Medya ve Toplumsal Hafıza”, Kültür ve İletişim, 13 (1): 9-30. 

Başer, E., Akıncı, S. (2020), “Kullanıcı Deneyimi ve Kişiselleştirme Bağlamında Bir Dijital 

Platform İncelemesi”, Selçuk İletişim Dergisi, 13 (2): 866-897. 

Başer, E., Söğütlüler, T. (2023), “Değişen İzleme Eğilimleri Çerçevesinde Dijital Platformlar ve 

İçerik Reklamları Üzerine Bir İnceleme”, Akdeniz İletişim, (41): 1-26. 

Bauman, Z. (2017), Küreselleşme: Toplumsal Sonuçları (7. Baskı), (Çev. A. Yılmaz), İstanbul: 

Ayrıntı. 

Bauman, Z. (2023), Tüketici Hayat. (1. Baskı), (Çev. K. Oğuz), İstanbul: Tellekt. 

Barthes, R. (1993), Göstergebilimsel Serüven, (Çev. M. Rifat & S. Rifat), İstanbul: YKY. 

Barthes, R. (1996), Camera Lucida: Fotoğraf Üzerine Düşünceler, (Çev. R. Akçakaya), İstanbul: 

Altıkırkbeş Yayın. 

BBC News (2020), “Dijital platformlar sinemaları öldürüyor mu? MUBI’nin kurucusu Efe 

Çakarel yanıtlıyor”, BBC News Türkçe Youtube, 

https://www.youtube.com/watch?v=WPkzfTR6ugU&t=436s (Erişim tarihi: 27 Şubat 2025). 

BBC News (2024), “MUBİ gösterim yasağı nedeniyle film festivalini iptal etti, tepkiler ne oldu?”, 

BBC News Türkçe, https://www.bbc.com/turkce/articles/c937d1gn4n1o (Erişim tarihi: 24 Şubat 2025).  

beIN Connect TOD (2025), TOD Studios, https://www.beinconnect.com.tr/tod-studios (Erişim 

tarihi: 06 Mart 2025). 

Bekki, S. (2012), “Abdallık Geleneği ve Neşet Ertaş”. Ahi Evran Aktüel, Bilim Kültür ve Sanat 

Dergisi, 3: 10-13. 

Bel, G., Calzada, J., Insa, R., (2007), “Access Pricing to a Digital Broadcasting Platform”, Journal 

of Media Economics, 20 (1): 29-53. 

https://theplaylist.net/steven-spielberg-netflix-oscars-20180323/
https://theplaylist.net/steven-spielberg-netflix-oscars-20180323/
https://www.youtube.com/watch?v=WPkzfTR6ugU&t=436s
https://www.bbc.com/turkce/articles/c937d1gn4n1o
https://www.beinconnect.com.tr/tod-studios


279 

 

Belhadj, M. (2022), Pazarlama Hizmetinde Yapay Zekâ: Netflix Öneri Sistemi Örneği Yüksek 

Lisans Tezi, Konya, Necmettin Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Benessaieh, A. (2015), “Multiculturalism, Interculturality, Transculturality”, Benessaieh, A. 

(Ed.), Transcultural America/ Amériques Transculturelles, Kanada: University of Ottowa Press: 11-38. 

Benjamin, W. (2012), Son Bakışta Aşk, (6. Baskı), (Çev. A. Doğukan), İstanbul: Metis. 

Benlevi, M. (2017), The Impacts Of Customer Relationship Marketing On Customer Loyalty: The 

Case Of Non-Material Subscription Business Models: Netflix And Spotify, Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul, Bahçeşehir Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Benli, İ. B. (2023), The Reproduction Of Self-Made Man Myth Through Netflix: A Comparative 

Analysis On Netflix's Original Series, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, Yeditepe Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 

Bennett, A. (2013), Kültür ve Gündelik Hayat, (Çev. N. Tokdoğan, B. Şenel, U. Y. Kara), Ankara: 

Phoenix Yayınevi. 

Berger, A. A. (2019), Medya Çözümleme Teknikleri (5. Baskı), (Çev. N. Pembecioğlu), Ankara: 

Nobel. 

Bergson, H. (2022), Madde ve Bellek (2. Baskı), (Çev. I. Ergüden), Ankara: Fol. 

Berntsen, D., Bohn, A. (2021), “Kültürel Yaşam Senaryoları ve Bireysel Yaşam Öyküleri”, Boyer, 

P. Wertsch, J. V. (Eds.), Zihinde ve Kültürde Bellek (2. Baskı), (Çev. Y. Aşçı Dalar), İstanbul: Türkiye 

İş Bankası Kültür Yayınları: 79-105. 

Bıktım, E. (2020), “Covid-19 Salgınının En Büyük Kazananı Netflix”, CNN Türk, 

https://www.cnnturk.com/teknoloji/covid-19-salgininin-en-buyuk-kazanani-netflix-1514579 (Erişim 

tarihi: 20 Şubat 2025). 

Bilge, U. (2018), Aristoteles’in Bellek Kavramı, Yüksek Lisans Tezi, Ankara, Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Bitirim Okmeydan, S. (2020), “Dijital Yayın Platformlarının Sosyal Medya Analizi: Netflix, 

BluTV ve PuhuTV Youtube Kanalı Örneği”, International Asian Congress On Contemporary Sciences-

Iv Proceedings Book, 3-23. 

BluTV X (2025), X, https://x.com/BluTV/status/1864656059408810493 (Erişim tarihi: 28 Şubat 

2025). 

https://www.cnnturk.com/teknoloji/covid-19-salgininin-en-buyuk-kazanani-netflix-1514579
https://x.com/BluTV/status/1864656059408810493


280 

 

Bosch, TE. (2016), “Memory Studies, A brief concept paper”. Working Paper. MeCoDEM. 

Bostan, M. (2021), “Dijital Diziler, Nitelik Meselesi ve Türk Sineması”, Cins Dergi, 75: 42-43. 

Bourse, M., Yucel, H. (2023), “Kültürel Çalışmalar ve Eleştirel Kuram”. 4. Boyut Journal of 

Media and Cultural Studies - 4. Boyut Medya ve Kültürel Çalışmalar Dergisi, 22: 49–64. 

Boyer, P. (2021), “Anılar Ne İşe Yarar? Hatırlamanın Biliş ve Kültürle İlgili İşlevleri”, Boyer, P. 

Wertsch, J. V. (Eds.), Zihinde ve Kültürde Bellek (2. Baskı), (Çev. Y. Aşçı Dalar), İstanbul: Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları: 5-35. 

Burç, B. N. (2025), Kültür Emperyalizminin Netflix Üzerinden Okunmasına Yönelik Bir 

Araştırma, Yüksek Lisans Tezi, Kayseri, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Burç, M., Tanyeri Mazıcı, E., (2023), “Kültür Endüstrisi Aracı Olarak Dijital Yayıncılık: Dijital 

Tv Platformları Üzerine Durum Çalışması”, İletişim ve Toplum Araştırmaları Dergisi, 3(1): 133-166. 

Burroughs, B. (2018), House of Netflix: Streaming Media and Digital Lore, Popular 

Communication, 1-17. 

Butgel Tunalı, S. (2022), “Disney+ Markasının Uyguladığı Pazarlama Stratejisine Yönelik Bir 

İnceleme”, Journal of Social and Humanities Sciences Research, 9(88): 1943-1950. 

Büker, S. (1985), Sinemada Anlam Yaratma, Eskişehir: Milliyet Yayınları. 

Büyükbaykal, C. I. (2014), Küreselleşme ve Küresel Çağda Medya, İstanbul: Derin Yayınları. 

Büyükçelikok, T. Ö. (2024), Dijital Yayın Platformu Özelliklerinin Kullanıcı Deneyimine Etkisi: 

Netflix Örneği, Doktora Tezi, İstanbul, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Büyükçelikok, T. Ö., Dilmen N, E. (2024), “Dijital Yayın Platformları Teknik Özelliklerinin 

Kullanılabilirliğinin Kullanıcı Deneyimine Etkisi: Netflix Örneği”, İletişim Çalışmaları Dergisi, 10 (3): 

359-372. 

Can, E. N., Koçer, M., Hekimoğlu Toprak, H., (2021), “Tüketicilerin Netflix Kullanımları Üzerine 

Bir Araştırma”, Erciyes Akademi, 35 (1): 323-344. 

Can, K. K. (2024), Netflix Freud Dizisi Bağlamında Postmodernite ve Sigmund Freud’un 

Psikanalitik Kuramı, Yüksek Lisans Tezi, İzmir, Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Candan, G. (2020), “Glokalizasyon Bağlamında Netflix Reklamları: Göstergebilimsel Bir 

Analiz”, Medya ve Kültürel Çalışmalar Dergisi, 2 (1): 3-15. 



281 

 

Cangöz, B. (2005), “Geçmişten Günümüze Belleği Açıklamaya Yönelik Yaklaşımlara Kısa Bir 

Bakış”, Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 22 (1): 51-62. 

Castells, M. (2013), Enformasyon Çağı: Ekonomi, Toplum ve Kültür / Birinci Cilt: Ağ 

Toplumunun Yükselişi (3. Baskı), (Çev. E. Kılıç), İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Cevher, M. F., Çubuk, M. (2023), “Tüketicilerin Dijital Yayın Platformu Tercihlerinin Çok 

Kriterli Karar Verme Yöntemleri ile İncelenmesi”, Malatya Turgut Özal Üniversitesi İşletme ve Yönetim 

Bilimleri Dergisi, 4(2): 177-189. 

Ceylan Apaydın, Ş. (2023), “Dijital Yayın Platformları ve Değişim Geçiren Diziler: On Bin Adım 

Dizisi Örneği”, Akdeniz İletişim, (40): 1-22. 

Ceylan, G. E. E. (2024), Dijital Platformlarda Pagan Sembolleri: Netflix’in Hakan: Muhafız ve 

Atiye Dizileri, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi Lisansüstü Eğitim 

Enstitüsü. 

Ceylan, Ö. (2022), Dijital Platformları İzleme Motivasyonlarının Satın Alma Niyeti Üzerindeki 

Etkisi: Netflix Örneği, Yüksek Lisans Tezi, Kocaeli, Kocaeli Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Cici (2022), Netflix, https://www.netflix.com/title/81465128 (Erişim tarihi: 06 Mayıs 2025). 

Coleman, C. (1992), Ancient and Medieval Memories, New York: Cambridge University Press. 

Confino, A. (1997), “Collective Memory and Cultural History: Problems of Method”, The 

American Historical Review, 102(5): 1386–1403. 

Congar, K. (2020), “Netflix dizisi 'Designated Survivor'a RTÜK'ten 15 Temmuz sansürü”, 

Euronews, https://tr.euronews.com/2020/05/01/netflix-dizisi-designated-survivor-a-rtuk-ten-15-

temmuz-sansuru (Erişim tarihi: 16 Mart 2025). 

Connerton, P. (1999), Toplumlar Nasıl Anımsar?, (Çev. A. Şenel), İstanbul: Ayrıntı. 

Conwey, M. A., Howe, M. L. (2022), “Memory Construction: A Brief and Selective History”, 

Routledge, 30 (1): 2-4. 

Coruh İleri, E. (2023), Kullanıcı Deneyimi Tasarımı ve Kullanıcıların Netflix Ve Disney+ 

Platformlarına Yönelik Kullanıcı Deneyimleri Üzerine Nitel Bir Araştırma, Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul,  Bahçeşehir Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü. 

Coşkun, G, (2022), “Alevilikte Cem ve Semah’ın Kaynağı Olarak Görülen Miraç Hadisesi ve 

Kırklar Cemi”, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, 103: 187-203. 

https://www.netflix.com/title/81465128
https://tr.euronews.com/2020/05/01/netflix-dizisi-designated-survivor-a-rtuk-ten-15-temmuz-sansuru
https://tr.euronews.com/2020/05/01/netflix-dizisi-designated-survivor-a-rtuk-ten-15-temmuz-sansuru


282 

 

Coşkun, H. (2018), “Alevi/Bektaşi Geleneğinde Dedelik Kurumu “Sivas Kangal Türkmen 

Alevileri Örneği"”, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi 85: 43-62. Curiosity 

Stream (2025), Stream Smarter, https://curiositystream.com/ (Erişim tarihi: 24 Şubat 2025). 

Çağlar, M. N. (2018), “Belleğin Politik Söylem Uzamı Olarak İnşası: 1453 “Fetih” Kamyonunun 

“Ruh” Gösterisi”, Pazarcı, N. G. (der.), Kültürel Belleğe Yolculuk, Ankara: Epos: 15-96. 

Çakmak, T. (2016), Türkiye’de Kültürel Bellek Kurumlarında Dijitalleştirme ve Dijital Koruma 

Politikaları: Bir Model Önerisi, Doktora Tezi, Ankara, Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Çakmak, T., Yılmaz, B. (2017), “Bellek Kurumlarında Dijitalleştirme ve Dijital Koruma: 

Türkiye’deki Uygulamaların Analizi”, Bilgi Dünyası, 18 (1): 49-91. 

Çalışkan, K. (2017), “Siyasal Kültür Teorisi: ‘The Civic Culture’ ve Eleştirisi”, Amme İdaresi 

Dergisi, 50 (1): 27-66. 

Çamur, M. (2020), Yeni Medya ve İdeoloji: Netflix Yapımı Dizilere Althusser’ci Bir Yaklaşım 

(Messiah ve Designated Survivor Örneği), Yüksek Lisans Tezi, Erzurum, Atatürk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 

Çaycı, B. (2021), “Aşırı İzlemeyle Değişen Dizi İzleme Biçimlerinin İzleyiciler Üzerindeki 

Etkileri”, The Turkish Online Journal of Design Art and Communication, 11 (2): 403-423. 

Çelik, G. E. (2023), “Kolektif Belleğin Modern ve Postmodern Fazları: Karşılaştırmalı Bir 

Analiz”, Akademik Açı, 3(2): 5-30. 

Çelik, K. (2024), “The Potential Place of Tabii in Global Competition: What Do Story Structures 

Tell Us?”, Erciyes İletişim Dergisi, 11(1): 35-59. 

Çelik, Y., Yıldırım, B. (2021), “Anlatısal Bellek: Tanzimat Dönemi Romanlarında Hatırlama”, 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi- Journal of Turkish Researches Institute, 70: 271-282. 

Çetin, B. N. (2019), “Üretüketim Olgusu Bağlamında Örtülü Emek Olarak Dijital Üretüketici 

Emeği”, Sosyal Siyaset Konferansları Dergisi, 77: 349-382. 

Çetin Özkan, Z., Öztürk Bulut, Ö. (2022), “Geçmişten Günümüze Türkiye Sineması’nda Sosyo-

Kültürel Değişim Sürecinde Aile Olgusuna Genel Bir Bakış”, Uluslararası Sosyal Bilimler ve Sanat 

Araştırmaları Dergisi, 1 (2): 149-159. 

Çetinkol, M., Çetinkol, M. (2023), “Âşıklar Bayramı Geleneği ve Kemal Varol’un Âşıklar 

Bayramı Romanında Yapı – İzlek”, Hafıza, 5(2): 115-139.  

https://curiositystream.com/


283 

 

Çığ, Ü. (2006), “George Gerbner”, Çoban, B. (Ed.), Kadife Karanlık 2: Ayna Şövalyeleri, 

İstanbul: Su Yayınları: 11-88. 

Çınar, A. H. (2021), Din ve Terör: Netflix Dijital Platformundaki İçerikler Üzerinde Bir Din 

Sosyolojisi Araştırması, Yüksek Lisans Tezi, Konya, Necmettin Erbakan Üniversitesi Felsefe ve Din 

Bilimleri Enstitüsü. 

Çınar, E. (2022), “Kültürel Bellek-Edebiyat İlişkisi Çerçevesinde İskele Gazinosu İsimli Esere 

Bir Bakış”, Kültür Araştırmaları Dergisi (15): 30-52. 

Çiftçi, D., Agocuk, P. (2020), “Kültürel Bellek Mekân Olarak Belgesel Sinema: Kayıp Otobüs 

(2007) Belgeseli Örneği”, Gümüşhane Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (e-gifder), 8 

(2): 1179-1199. 

Çimen, Ş. T. (2020), Türkiye’nin İlk Netflix Dizisi “Hakan: Muhafız” ile Yabancı Uyruklu 

Öğrencilere Kültür Aktarımı, Yüksek Lisans Tezi, Erzincan, Erzincan Binali Yıldırım Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Çimen, Ü. (2020), “Kültür endüstrisinin yeniden üretiminde kitle iletişim araçlarının görevleri: 

Theodor W. Adorno değerlendirmesi”, OPUS–Uluslararası Toplum Araştırmaları Dergisi, 16(29): 

2316-2345. 

Dağ, M. (2022), Dijital Platformlar Sonrası Dizi İzleme Alışkanlığının Değişimi: Netflix Örneği, 

Yüksek Lisans Tezi, Erzurum, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Dalbay, R. S. (2024), “‘Kültürel Kimlik’ Kavramı ve Kimliğin Tanımlanmasında Temel 

Yaklaşımlar”, Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi (49): 325-356. 

Deledalle, G. (2000), Charles S. Peirce’s Philosophy of Signs: Essays in Semiotics, Bloomington: 

Indiana University Press. 

Demir, A. (2017), “Siber Kültür ve Hiper Gerçeklikte Değişen Yaşam”, AJIT-E: Academic 

Journal of Information Technology, 8(29): 87-96. 

Demir, M. C. (2023), “Netflix’ten Kültürel Yakınlık Araştırması: Yerli Yapımlar Sayesinde 

Türkiye’ye Olan İlgi Artıyor”, ListeList, https://listelist.com/netflix-kulturel-yakinlik-arastirmasi-

sonuclari/ (Erişim tarihi: 14 Mart 2025). 

Demir, S. T. (2023), “Yerel Kültürün Çevrimiçi Yükselişi: Dijital Yayın Platformu Tabii Üzerine 

Bir Araştırma”, Düşünce ve Toplum Sosyal Bilimler Dergisi, 5 (2): 150-158. 

https://listelist.com/netflix-kulturel-yakinlik-arastirmasi-sonuclari/
https://listelist.com/netflix-kulturel-yakinlik-arastirmasi-sonuclari/


284 

 

Demircan, M. (2021), Dijital Kültürde Sinema İzleme Edimi: Netflix Örneği, Yüksek Lisans Tezi, 

Erzurum, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Dikkol, S. (2020), “Türkiye’de Blu Tv Deneyimini Ekonomik ve Sembolik Sermaye Bağlamında 

Okumak”, Gümüşhane Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (e-gifder), 8 (1): 478-502. 

Dinar Dizdar, T. (2021), “İç Göç ve Kültürler Arası İletişimde Çatışma; Bir Başkadır Dizisi 

Göstergebilimsel Analizi”, Egemia Ege Üniversitesi İletişim Fakültesi Medya ve İletişim Araştırmaları 

Hakemli E-Dergisi, (8): 48-71. 

Disney+ (2025), Disney+ Türkiye ile Tanışın,  https://www.disney.com.tr/disney-plusla-tanisin 

(Erişim tarihi: 03 Mart 2025). 

Draaisma, D. (2004), Why Life Speeds Up As You Get Older: How Memory Shapes Our Past, 

New York: Cambridge University Press. 

Durduran, E. (2020), Kültür Politikaları Bağlamında Kültür Endüstrilerinin Mekânsal Etkisi: 

Kadıköy Örneği, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Durkheim, E. (2005), Dini Hayatın İlkel Biçimleri, (Çev. F. Aydın), İstanbul: Ataç Yayınları. 

Eagleton, T. (2022), Kültür Yorumları (4. Baskı), (Çev. Ö. Çelik), İstanbul: Ayrıntı. 

Eco, U. (1987), “İşlev ve Gösterge Göstergebilim Açısından Mimari”, Göstergebilime Giriş. 

(Çev. Fatma Erkman), İstanbul: Alan Yayıncılık. 

Eker, C., Aktaş, Ö. (2023), “Kentsel Bellek Unsurları Olarak Görsel İletişim Ögeleri”, Kent 

Akademisi Dergisi, 16(3): 1983-1998. 

Eldiven, A. (2018), “Nereye Aidiz? ‘Oryantalizm’”, Koç Akgül, S., Pazarbaşı, B. (Eds.), Küresel 

Ağlar Odağında Kültür, Kimlik ve Mekân Tartışmaları, İstanbul: Hiperyayın: 143-156. 

Er, H. E. (2022), Dijital İletişim Çağında Değişen İzleyici Alışkanlıkları: Netflix Örneği, Yüksek 

Lisans Tezi, İstanbul, İstanbul Ticaret Üniversitesi İletişim Bilimi ve İnternet Enstitüsü. 

Erdem, A., Kara, M. A. ve Dumlu, H. (2023), “Dijital Platform Tercihlerinin SWARA ve Gri 

İlişkisel Analiz Yöntemleri ile Değerlendirilmesi”, Uluslararası İktisadi ve İdari İncelemeler Dergisi, 

41: 91-106. 

Erdem, P. (2019), “Dijital Kültür Ortamında Belleğin Durumu”, İletişim Kuram ve Araştırma 

Dergisi, 48: 529-545. 

Erdoğan, İ. (2014), Medya Teori ve Araştırmaları, Ankara: Erk Yayınları. 

https://www.disney.com.tr/disney-plusla-tanisin


285 

 

Erdoğan, S. (2010), “İleriye Dönük Bellek Bozukluğu”, Psikiyatride Güncel Yaklaşımlar­Current 

Approaches In Psychiatry, 2 (2): 174­189. 

Erdoğdu, S. (2021), Kültürlerarası İletişim Bağlamında Netflix: Türk Yapіmı Orijinal Dizilerin 

Kültürel Kodlarının İncelenmesi, Yüksek Lisans Tezi, Giresun, Giresun Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Ergüney, M. (2020), “RTÜK’ün İnternet Denetimi: İlgili Mevzuat Üzerine Bir Değerlendirme”, 

AJIT-e: Bilişim Teknolojileri Online Dergisi, 11 (41): 96-122. 

Erkek, R. (2019), Yeni Medya Teknolojilerinin Film Endüstrisine Etkileri: Netflix Örneği, 

Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Erkılıç, H. (2017), “Dijital Sinema Teorisi Üzerine: Akışkan Sinema ve Akışkan Sinema Teorisi”, 

SineFilozofi, 2(4): 56-72. 

Erkılıç, H., Duruel Erkılıç, S. (2021), “Covid-19 Pandemisi Sürecinde Dijital Platformların 

Yükselişi: Sinema Değer Zincirindeki Değişim Sinema Endüstrisini Nasıl Etkiler?”, ilef Dergisi, Özel 

Sayı: 99-126. 

Erkman, F. (1987), Göstergebilime Giriş, İstanbul: Alan Yayıncılık. 

Erll, A. (2008), “Literature, Film and the Mediality of Cultural Memory”, Erll, A., Nünning A. 

(Eds.), Cultural memory studies: An international and interdisciplinary handbook, Berlin & New York: 

Walter de Gruyter: 389-398. 

Erll, A. (2011), Memory in Culture, Çev. Sara B. Young, London: Palgrave Macmillan. 

Ersin, N. (2023), “Türkiye’de Netflix Dizilerini Aşırı İzleme [BingeWatching] Motivasyonları 

Üzerine Bir Araştırma”, İletişim Kuram ve Araştırma Dergisi, (61): 41-64. 

Eskici, U. (2021), “Laflama: Emre Gökşin – puhutv Pazarlama Müdürü”, Kriko Blog, 

https://kriko.blog/kesfet/laflama/emre-goksin-puhutv-pazarlama-muduru (Erişim tarihi: 24 Şubat 

2025). 

Euronews (2023), “Disney+'ın Atatürk dizisini iptal etmesine Türkiye’den tepki geldi”, 

Euronews, https://tr.euronews.com/2023/08/02/disneyin-ataturk-dizisini-iptal-etmesine-turkiyeden-

tepki-geldi (Erişim tarihi: 03 Mart 2025). 

Exxen (2025), Anasayfa, https://www.exxen.com/ (Erişim tarihi: 06 Mart 2025). 

https://kriko.blog/kesfet/laflama/emre-goksin-puhutv-pazarlama-muduru
https://tr.euronews.com/2023/08/02/disneyin-ataturk-dizisini-iptal-etmesine-turkiyeden-tepki-geldi
https://tr.euronews.com/2023/08/02/disneyin-ataturk-dizisini-iptal-etmesine-turkiyeden-tepki-geldi
https://www.exxen.com/


286 

 

Evciman, S. (2022), “Hafıza Mekânlarının ve “Hafıza-Bireylerin” “Bir Aradalığı” ve Hafıza-

Kimliğin Sürekliliği: Türkiye Caferileri Örneği”. Ege Sosyal Bilimler Dergisi, 3(1): 1-33. 

Evrensel (2019), “Organize İşler: Sazan Sarmalı, vizyondan kalkmadan Netflix'e geldi”, Evrensel, 

https://www.evrensel.net/haber/373761/organize-isler-sazan-sarmali-vizyondan-kalkmadan-netflixe-

geldi (Erişim tarihi: 13 Mart 2025). 

Eyrek, A. (2019), Kültür Endüstrisinde Bellek Yitimi: Ekran Belleği, Doktora Tezi, İstanbul, 

İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Faigov, O.  (2017),  “Toplum Belleğinde Heykeller, Toplumsal Bellek Oluşumunda Heykelin 

Rolü”,  Pösteki, N. (Ed.), Bellek Tazeler Yanlışları, Kocaeli: Umuttepe Yayınları: 53-81. 

Film Box (2025), Select Your Region, https://play.filmboxplus.com/authentication (Erişim tarihi: 

24 Şubat 2025). 

Fiske, J. (2003), İletişim Çalışmalarına Giriş (2. Baskı), (Çev. S. İrvan), Ankara: Bilim Sanat. 

Fulford, R. (2014), Anlatının Gücü: Kitle Kültürü Çağında Hikâyecilik, (Çev. E. Kardelen), 

İstanbul: Kolektif. 

Gain (2025), Anasayfa, https://www.gain.tv/ (Erişim tarihi: 06 Mart 2025). 

Gaines, B. (2025), “Amazon Prime Statistics 2025 – Subscribers & Revenue”, evoca.tv, 

https://evoca.tv/amazon-prime-statistics/ (Erişim tarihi: 26 Şubat 2025). 

Genç Erdem, S. (2021), İnternet Televizyonlarında Toplumsal Cinsiyet Temsilleri: Netflix’in İlk 

Türk Dizisi “Hakan: Muhafız” Üzerine Bir Araştırma, Yüksek Lisans Tezi, Eskişehir, Anadolu 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Gençoğlu, A., Öztürk, E. (2023), “Erken Cumhuriyet Döneminde Türk Sinemasının Serüveni: 

Miras ve Devamlılık”, İletişim Kuram ve Araştırma Dergisi, 65: 223-238. 

Gerbner, G. (2014), Medyaya Karşı, (Çev. G. Ayas, V. Batmaz, İ. Kovacı), İstanbul: Ayrıntı. 

Globoplay (2025), Globopolay Home, https://globoplay.globo.com/ (Erişim tarihi: 24 Şubat 

2025). 

Göğercin Toker, H. (2017), İletişimsel Bellekten Toplumsal Belleğe Yazılı Tanıklıklar: 12 Eylül 

ile Yüzleşmek, Doktora Tezi, Ankara, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Gökkuş, B. (2020), “Ethos ‘Bir Başka’ Mıdır?”, ArtDog İstanbul, 

https://artdogistanbul.com/ethos-bir-baska-midir/ (Erişim tarihi: 06 Mayıs 2025). 

https://www.evrensel.net/haber/373761/organize-isler-sazan-sarmali-vizyondan-kalkmadan-netflixe-geldi
https://www.evrensel.net/haber/373761/organize-isler-sazan-sarmali-vizyondan-kalkmadan-netflixe-geldi
https://play.filmboxplus.com/authentication
https://www.gain.tv/
https://evoca.tv/amazon-prime-statistics/
https://globoplay.globo.com/
https://artdogistanbul.com/ethos-bir-baska-midir/


287 

 

Gökmen, A. M. (2022), “Strategic Approach on Digital Platforms: The Cases of Netflix, Amazon, 

HBO”, Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi, 2 (2): 201-206. 

Gönenç, E. Ö. (2002), “Kitle Kültürü ve Kitle İletişimi”, İstanbul Üniversitesi İletişim Fakültesi 

Dergisi, 13: 129-138. 

Greene, L. (2016), “Pricking the Monster: Netflix and the modification of how and what we 

watch”, Senior Seminar in Film Studies, Columbia University. 

Gülmez, E. (2019), “Netflix’in Türkiye’ye Özgü Reklam Filmlerinin Küresel Markaların Yerel 

Reklam Stratejileri Bağlamında Değerlendirilmesi”, Erciyes İletişim Dergisi Uluslararası Dijital Çağda 

İletişim Sempozyumu Özel Sayısı, (1): 157-178. 

Gümüş, İ. (2022), Dijital Diplomasi Bağlamında Yaratıcı Kültür Endüstrisinin Ülkelerin İmaj 

İnşasındaki Rolü: Netflix Türkiye Örneği, Doktora Tezi, İstanbul, İstanbul Ticaret Üniversitesi İletişim 

Bilimi ve İnternet Enstitüsü. 

Günay, V. D. (2008), “Görsel Okuryazarlık ve İmgenin Anlamlandırılması”, ART-E, 1: 1-29. 

Gündüz Özdemirci, E. (2012),  Ortak Bellek ve Sinema: 1990 Sonrası Fransız ve Amerikan 

Sinemasında 68 Kuşağı Nostaljisi, Doktora Tezi, İstanbul, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Güngör, F. Ş. (2015), “Marcel Proust’un Kayıp Zamanın İzinde Adlı Romanında Belleğin 

Kurgulayıcı Rolü Üzerine Bir Değerlendirme”, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi 

Dergisi, 55 (2): 59-74. 

Güngör, N. (2018), İletişim: Kuramlar ve Yaklaşımlar (4. Baskı), Ankara: Siyasal Kitabevi. 

Güngör, N. (2022), “Kültürel Çalışmalar: Görmezden Gelinenin Görünür Kılınması”. 4. Boyut 

Journal of Media and Cultural Studies - 4. Boyut Medya ve Kültürel Çalışmalar Dergisi, 1: 91–109. 

Güngör, A. C. (2021), “Türk Sineması ve Yerli Dizi İlişkisi”, Jass Studies-The Journal of 

Academic Social Science Studies, 14(86): 357-372. 

Gürbüz, O. G. (2022). Nöropazarlamada Enneagram Kişilik Modelinin Karar Verme Sürecine 

Etkisi Üzerine Bir Göz Takibi Çalışması: Tip 4, 7 ve 8 için Netflix örneği, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, 

Üsküdar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Gürkan, C. G. (2022), Netflix Orijinal İçeriklerinde Görsel Efekt Kullanımının İzleyici 

Alımlamasına Etkisi: Hakan: Muhafız (The Protector) ve The Witcher Örneği, Yüksek Lisans Tezi, 

Konya, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 



288 

 

Gürmeriç, C. (2019), Behavioral Changes Of The Audience By The Algorithmic 

Recommendation Systems Inside Video-On-Demand Platforms Considering The Example Of Netflix, 

Yüksek Lisans Tezi, Ankara, İhsan Doğramacı Bilkent Üniversitesi Ekonomi ve Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Halbwachs, M. (2019), Hafızanın Toplumsal Çerçeveleri (2. Baskı), (Çev. B. Uçar), Ankara: 

Heretik. 

Harries, D. M. (1996), “The Semi-Semiotics of Film”, Film Criticism, 20 (1/2): 39-54. 

Hastings, R. (2018), “Netflix eğlence sektörünü nasıl değiştirdi ve nereye doğru gidiyor, TED 

(Chris Anderson ile Röportaj)”, (Çev. S. Şenocak), (Erişim tarihi: 10 Ekim 2024),  

https://www.ted.com/talks/reed_hastings_how_netflix_changed_entertainment_and_where_it_s_heade

d?subtitle=tr adresinden alındı. 

Hatipler, M. (2017), “Postmodernizm, Tüketim, Popüler Kültür ve Medya”, Bilgi, (34): 32-50. 

Hıdıroğlu, İ. (2019), Türkiye’de Sinema Politikaları, Erzurum: Atatürk Üniversitesi Yayınevi. 

Hodge, R., Kress, G. (1988), Social Semiotics. Cambridge, United Kingdom: Polity Press. 

Hulu (2025), Welcome, 

https://www.hulu.com/welcome?orig_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F (Erişim 

tarihi: 24 Şubat 2025). 

Huthceon, L. (2004), A Poetics of Postmodernism: History, Theory, Fiction, New York: 

Routledge. 

Huthceon, L., Valdes, M. J. (2000), “Irony, Nostalgia, and the Postmodern: A Dialogue”, 

Poligraphias 3 (1998-2000): 18-41. 

Huyssen, A. (1999), Alacakaranlık Anıları: Bellek Yitimi Kültüründe Zamanı Belirlemek, (Çev. 

K. Atakay), İstanbul: Metis Yayınları. 

Irak, M. (2008), “İnsanların Bellek Hakkındaki İnançları Araştırma Sonuçlarıyla Tutarlı mıdır?”, 

Türk Psikoloji Dergisi, 23 (62): 17-33. 

Issa-Abdo Darar, H. (2024), A Study On The Impact Of Digital Marketing Strategies On Brand 

Success: The Example Of Netflix, Yüksek Lisans Tezi, Çankırı, Çankırı Karatekin Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 

https://www.ted.com/talks/reed_hastings_how_netflix_changed_entertainment_and_where_it_s_headed?subtitle=tr
https://www.ted.com/talks/reed_hastings_how_netflix_changed_entertainment_and_where_it_s_headed?subtitle=tr
https://www.hulu.com/welcome?orig_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F


289 

 

İçözü, T. (2019), “Netflix, Masum'dan sonra Fİ'yi de satın aldı!”, Webrazzi, 

https://webrazzi.com/2019/05/02/netflix-fi-masum/ (Erişim tarihi: 03 Mart 2025). 

İflix (2025), iflix Home, https://www.iflix.com/en (Erişim tarihi: 24 Şubat 2025). 

İlhan, M. E. (2015), “Gelenek ve Hatırlama: Belleğin Kültürel Olarak Yeniden İnşası Üzerine Bir 

Tartışma”, Turkish Studies, 10 (8): 1398-1408. 

İlhan, M. E. (2016), Yazılı Kültür Bağlamında Hatırlama ve Kültürel Bellek: Örnek Bir Okuma 

Olarak Ahmet Hamdi Tanpınar, Doktora Tezi, Ankara, Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

İliç, D. T. (2022), “Frankfurt Okulu ve İngiliz Kültürel Çalışmalar Yaklaşımı Çerçevesinde 

Kültürü Yeniden Okumak”, Kültür Araştırmaları Dergisi, 14: 368-378. 

İliç, E., İliç, D. T. (2023), “Kültür Endüstrisinde Neoliberal Akıl: Dijital Yayın Platform 

İçeriklerinde Yeni Öznenin Normatif Kuruluşu”, Mülkiye Dergisi, 47(2): 713-738. 

iQIYI (2025), iQIYI Home, https://www.iq.com/ (Erişim tarihi: 24 Şubat 2025). 

İslamoğlu, G. (2017), “Belleğin Kırmızı Perdedeki Yansımaları”, Pösteki, N. (Ed.), Bellek Tazeler 

Yanlışları, Kocaeli: Umuttepe Yayınları: 21-50. 

İvi TV (2025), ivi TV Home, https://www.ivi.tv/ (Erişim tarihi: 24 Şubat 2025). 

Jameson, F. (2011), Postmodernizm ya da Geç Kapitalizmin Kültürel Mantığı, (1. Baskı), (Çev. 

N. Plümer, A. Gölcü), Ankara: Nirengi Kitap. 

Jenner, M. (2015), “Binge-watching: Video-on-demand, quality TV and mainstreaming fandom”, 

International Journal of Cultural Studies, 20 (3): 1-28. 

Juffer, K. A. (1985), "Researching Culture Shock: The Culture Shock Adaptation Inventory", 

International Studies Association National Convention, 2-13. 

Jullier, L., Leveratto, J. (2012), “Cinephilia in the Digital Age, Audiences, The Key Debates”, 

Mutations and Appropriations in European Film Studies, Vol III, (Ed. Ian Christie), Amsterdam: 

Amsterdam University Press, 143-154.  

Kalfaoğlu, S. (2024), “Can Evrenol’un Damağı”, Medium, 

https://sarpkalfaoglu.medium.com/can-evrenolun-dama%C4%9F%C4%B1-d63d1b41fb02 (Erişim 

tarihi: 03 Mart 2025). 

https://webrazzi.com/2019/05/02/netflix-fi-masum/
https://www.iflix.com/en
https://www.iq.com/
https://www.ivi.tv/
https://sarpkalfaoglu.medium.com/can-evrenolun-dama%C4%9F%C4%B1-d63d1b41fb02


290 

 

Kanburoğlu, S. (2022), Netflix Yapımlarında Transhümanizm ve Gelecek Tasarımı, Yüksek 

Lisans Tezi, İzmir, İzmir Kâtip Çelebi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Karabağ, M. (2021), Dijital Televizyon Platformlarında Yayınlanan Bilim Kurgu Dizilerinde 

Yapay Zekâ Olgusu: Netflix Örneği, Doktora Tezi, İstanbul, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Karaduman S., Ünlü Karataş N. (2022), “Dijital Yayıncılık ve İzleme Pratikleri: “Gain” Üzerine 

Bir Analiz”, İstanbul Ticaret Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 21(45): 982-1007. 

Kapar, S. (2023), “Bellek ve Anı Bağlamında Ortaya Çıkan Travmanın Sanatçı İçin Esere 

Dönüşme Koşulları”, International Social Sciences Studies Journal, 9(118): 9853-9860. 

Kaplan, F. N. (2019), “Şehrin ve Kültürün Belleği Olarak Türk Sinemasında İstanbul”, Kaplan, 

F. N. (Ed.), Film Okumaları, İstanbul: Parşömen: 239-259. 

Kaplan, F. N. (2021), “Türkiye’nin Ekonomik Sorunlarının Sinemada Temsili: Bankerler Krizi ve 

Faize Hücum Filmi Örneği”, Kaplan, F. N., Lüleci, Y. (Eds.), Sinemada Temsil ve Gerçeklik, İstanbul: 

Çizgi Kitabevi: 57-116. 

Kaplan, F. N. (2024), “Türk Sinemasında Sınıf Temsiline İhtiyaç Var”, (Söyleşi: Tuğçe Çelik), 

Psikesinema, 55: 22-29.  

Karaduman, A. (2022), The Effect Of Netflix -As Media Service Provider And Producer- Entry 

Into Turkey Market On Local Content Production Processes: Case Study Netflix Original Series 50 M2, 

Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Lisansüstü Programlar Enstitüsü. 

Karagöz, S. (2022), Toplumsal Cinsiyet Rolleri Ve Beden İmajının Medya Aracılığıyla Çocuklara 

Sunumu: Netflix Örneği, Yüsek Lisans Tezi, Mersin, Çağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Karakoç Keskin, E. (2023), Eleştirel Algoritma Çalışmaları Perspektifinde Dijital Platformlarda 

Öneri Sistemleri: Kullanıcı Motivasyonlarına Yönelik Bir Araştırma, Doktora Tezi, İstanbul, İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Karaman, H., Ayhan, H. (2023), “Modern Çağın Bellek Problemi: Dijital Amnezi”, IX. 

ULUSLARASI TURKCESS Eğitim ve Sosyal Bilimler Kongresi, İstanbul.  

Karataş, S. (2023), Dijital Platformların Belgesel Üretim, Dağıtım, Tüketim İlişkileri Üzerine 

Etkileri: Netflix Belgeselleri, Yüksek Lisans Tezi, İzmir, Dokuz Eylül Üniversitesi, Güzel Sanatlar 

Enstitüsü. 



291 

 

Karşal, C. (2022), Kültür Endüstrisi Kuramı Bağlamında Netflix Dizilerinin İçerik Analizi, 

Yüksek Lisans Tezi, Aydın, Aydın Adnan Menderes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Kavak, K. K. (2022), Çevrecilik Bağlamında Halkla İlişkiler Aracı Olarak Belgesellerin Rolü: 

Netflix Belgeselleri Üzerine İnceleme, Yüksek Lisans Tezi, Ankara, Atılım Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Kavi, M. (2021), İnternet Dizileri Üzerine Bir İnceleme: Netflix, Hakan: Muhafız Örneği, Yüksek 

Lisans Tezi, Uşak,  Uşak Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü. 

Kaya, A., Çelik, T. (2024), “Netflix Film Jeneriklerinin İdeolojisi: Kültür Endüstrisi Bağlamında 

Bir İnceleme”, Gümüşhane Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi (e-gifder), 12 (3): 1588-

1623. 

Kayhan, S. (2023), “Changing Dynamics of Series Production in Turkey from Television to 

Digital Broadcasting Platforms”, Göngen, M. A. (Ed.), Digital Media Studies. Özgür Publications.  

Kayıtmazbatır, G., & Yaşartürk, G. (2023), “Netflix’in Yerli Yapım Filmlerinde Melodram ve 

Ödipal Yörünge: Beni Çok Sev, Babamın Kemanı ve Cici”, Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

25(2): 463-494.  

Kayıtmazbatır, G. (2025), Netflix’in Yerli Yapım Dizilerinde Erkeklik Biçimleri ve Temsillerinin 

Göstergebilimsel Analizi, Yüksek Lisans Tezi, Antalya, Akdeniz Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Kaymas, S. (2001), “Tüketimde Haz ve Kimlik: Kültür Endüstrisinin, Yeni Tüketim Kültürüne 

Etkileri Üzerine Bir Tartışma”, Selçuk İletişim, 2 (1): 114-123. 

Kellner, D. (1995), Media Culture: Cultural Studies, İdentity and Politics Between The Modern 

and Postmodern, London: Routledge. 

Kesirli Unur, A. (2018), “Yeşilçam Sineması ve Yerli Televizyon Dizileri İlişkisi: Cesur ve Güzel 

Örneği”, Bayrakdar, D. (Haz.), Türk Film Araştırmalarında Yeni Yönelimler, İstanbul: Bağlam: 223-

240. 

Keskin, A. (2015), “Geleneksel Abdal Müziğinin Temsili ve Neşet Ertaş”, Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, 7 (34): 99-112. 

Keskin, N. (2014), “Kentlerde Yeni Bellek Mekânları: Kent Müzeleri”, Folklor/Edebiyat, 20 (79): 

25-39.  



292 

 

Kılınç, Ş. (2019), “Rekabet Kurumu’ndan ‘Sazan Sarmalı’ İçeren Netflix Açıklaması”, 

WebTekno, https://www.webtekno.com/rekabet-kurumu-ndan-sazan-sarmali-iceren-netflix-aciklamasi-

h63848.html (Erişim tarihi: 13 Mart 2025). 

Kılınç, Ş. (2023), “Yakında Netflix de Disney+ Gibi Türk Dizi ve Filmlerini Yayından 

Kaldırabilir: Peki Neden?”, https://www.webtekno.com/netflix-turk-dizi-filmlerini-kaldirabilir-

h135682.html (Erişim tarihi: 11 Mayıs 2025). 

Kırçuval, Y. (2022), Netflix Consumption Durıng The Covid-19 Pandemici, Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul, Yeditepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Kırık, A. M. (2024), “Türkiye'de Dijital Yayıncılığın Gelişim Süreci ve Fırsatları”, TRT Akademi 

Dergisi, 9 (21): 579-591. 

Kısakürek, Ş, Bayazıt, E., (2021), “Kolektif Bellek Kentsel Bellek Ve Mekânsal Bileşenlerin Kent 

Kimliğindeki Yeri: Kahramanmaraş Kenti Örneği”, Journal of Environmental and Natural Studies, 3 

(1): 1-21. 

Kinopoisk (2025), Kinopoisk Home, https://hd.kinopoisk.ru/ (Erişim tarihi: 24 Şubat 2025). 

Kireççi, M. A. (2015), 2023’e Doğru Kültür Politikaları, Müsiad Araştırma Raporları, İstanbul: 

MÜSİAD. 

Klein, K. L. (2000), “On the Emergence of Memory in Historical Discourse”, Representations, 

69: 127-150. 

Kocagür, S. C. (2022), “Türkiye’deki Dijital Platformlar ve Değişen İçerik Biçimi: Tek Sezonluk 

Diziler”, Kocaeli Üniversitesi İletişim Fakültesi Araştırma Dergisi (20):70-91. 

Koç Akgül, S., Pazarbaşı, B. (2018), “Küresel Dünyanın Kültürel Kimlik Karmaşası”, Koç Akgül, 

S., Pazarbaşı, B. (Eds.), Küresel Ağlar Odağında Kültür, Kimlik ve Mekan Tartışmaları, İstanbul: 

Hiperyayın: 13-34. 

Kopuz, S. (2019), Reklamcılıkta Global Stratejiler: Netflix Türkiye Örneği, Yüksek Lisans Tezi, 

Yalova, Yalova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Köker, E. (2010), Kitapta Kurutulmuş Çiçekler ya da Sözlü Kültür Üzerine Düşünmek, (2. Baskı), 

Ankara: Dipnot Yayınları. 

Kucur, F. Z. (2018), “Günümüz Görsel Kültür Fenomeni Instagram’da Öz Kimlik ve Kolektif 

Kimlik Temsili”, Koç Akgül, S., Pazarbaşı, B. (Eds.), Küresel Ağlar Odağında Kültür, Kimlik ve Mekan 

Tartışmaları, İstanbul: Hiperyayın: 97-141. 

https://www.webtekno.com/rekabet-kurumu-ndan-sazan-sarmali-iceren-netflix-aciklamasi-h63848.html
https://www.webtekno.com/rekabet-kurumu-ndan-sazan-sarmali-iceren-netflix-aciklamasi-h63848.html
https://www.webtekno.com/netflix-turk-dizi-filmlerini-kaldirabilir-h135682.html
https://www.webtekno.com/netflix-turk-dizi-filmlerini-kaldirabilir-h135682.html
https://hd.kinopoisk.ru/


293 

 

Kurtuldu, İ. (2023), Televizyon ve Netflix Yerli Dizi Karakterlerinin Değişimi ile İzleyicilerin 

Parasosyal Etkileşimi, Dokora Tezi, İstanbul, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Kuyucak Esen, Ş. (2010), Türk Sinemasının Kilometre Taşları, (2. Baskı), İstanbul: Agora. 

Kuyucu. M. (2021), “Küresel Rekabette Türkiye’nin Dijital Televizyon Platformları: EXXEN 

Örneğine Yönelik Bir SWOT Analizi”, Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi Uluslararası Sosyal 

Bilimler Konferansı 5-6 Temmuz 2021, Bildiri Kitabı, 247-257. 

Kültür ve Turizm Bakanlığı (2019), “Sinema Filmlerinin Değerlendirilmesi ve Sınıflandırılmasına 

İlişkin Usul ve Esaslar Hakkında Yönetmelik”, Teftiş Kurulu Başkanlığı, https://teftis.ktb.gov.tr/TR-

14493/sinema-filmlerinin-degerlendirilmesi-ve-siniflandirilmasina-iliskin-usul-ve-esaslar-hakkinda-

yonetmelik.html (Erişim tarihi: 13 Mart 2025). 

Kütük, İ. (2024), Marka Kişiliği ile Marka Sadakati Arasındaki İlişkide Marka Aşkının Rolü: 

Netflix Örneği, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Landsberg, A. (2003), Prosthetic Memory: The Ethics and Politics of Memory in An Age Of Mass 

Culture, Memory and Popular Film, Grainge, P. (Ed.), England: Manchester University Press: 144-161. 

Leon, C. (2016), “An Architecture of Narrative Memory”, Biologically Inspired Cognitive 

Architectures, 16: 19-33. 

Linde, C. (2015), “Memory in Narrative”, The International Encyclopedia of Language and 

Social Interaction, Tracy, K. (Ed.), John Wiley & Sons: 1-9. 

Lobato, R. (2019), Netflix Nations: The Geography of Digital Distribution, New York: New York 

University Press. 

Locke, J. (1992), İnsan Anlığı Üzerine Bir Deneme (Çev. V. Hacıkadiroğlu), İstanbul: Ara 

Yayıncılık. 

Lotman, J. (1978), “The Phonemon of Culture”, Tamm, M. (Ed.), Juri Lotman - Culture, Memory 

and History, 33-48. 

Maden, A. (2020), Postmodern Bağlamda Netflix’te LGBTIQ+ Söylemleri, Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul, İbn Haldun Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü. 

Maigret, E. (2014), Medya ve İletişim Sosyolojisi (4. Baskı), (Çev. H. Yücel), İstanbul: İletişim. 

Manovich, L. (2001), The Language of New Media, Cambridge: MIT Press. 

https://teftis.ktb.gov.tr/TR-14493/sinema-filmlerinin-degerlendirilmesi-ve-siniflandirilmasina-iliskin-usul-ve-esaslar-hakkinda-yonetmelik.html
https://teftis.ktb.gov.tr/TR-14493/sinema-filmlerinin-degerlendirilmesi-ve-siniflandirilmasina-iliskin-usul-ve-esaslar-hakkinda-yonetmelik.html
https://teftis.ktb.gov.tr/TR-14493/sinema-filmlerinin-degerlendirilmesi-ve-siniflandirilmasina-iliskin-usul-ve-esaslar-hakkinda-yonetmelik.html


294 

 

Marketcap Amazon (2025), Amazon, https://companiesmarketcap.com/amazon/revenue/ (Erişim 

tarihi: 26 Şubat 2025). 

MarketCapOf (2025), Netflix, Inc. https://marketcapof.com/tr/stocks/nflx.us/ (Erişim tarihi: 12 

Mart 2025). 

Mcdade, A. (2025), “Disney's Q1 Earnings, Revenue Top Estimates as Streaming Profits Grow”, 

Investopedia, https://www.investopedia.com/disney-stock-rises-as-q1-profit-revenue-top-estimates-

8784800 (Erişim tarihi: 03 Mart 2025). 

McLuhan, M. (2017), Gutenberg Galaksisi: Tipografik İnsanın Oluşumu, (Çev. G. Çağalı Güven), 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

McLuhan, M. Fiore, Q. (2006), Yaradanımız Medya: Medyanın Etkileri Üzerine Bir Keşif 

Yolculuğu, (Çev. Ü. Oskay), İstanbul: Turkuvaz Kitap. 

McLuhan, M. Powers, B. R. (2001), Global Köy: 21. Yüzyılda Yeryüzü Yaşamında ve Medyada 

Meydana Gelecek Dönüşümler, (Çev. B. Öcal Düzgören), İstanbul: Scala. 

Meckien, R. (2013), “Cultural Memory: The Link Between Past, Present and Future”, Institute of 

Advanced Studies of the University of São Paulo News, https://www.iea.usp.br/en/news/cultural-

memory-the-link-between-past-present-and-future (Erişim tarihi: 20 Nisan 2025). 

MediaCat (2024), “Dijital yayın platformları RTÜK’e ödeme yapacak”, MediaCat, 

https://mediacat.com/dijital-yayin-platformlari-rtuke-odeme-yapacak/ (Erişim tarihi: 14 Mart 2025). 

Medin, B. (2018), “Dijital Kültür, Dijital Yerliler ve Günümüzdeki Yeni Film Seyir Deneyimleri”, 

Erciyes İletişim Dergisi, 5 (3): 142-158. 

Medin, B. Kaymak, A. (2022), Sinema ve Dijital Platformlar, İstanbul: Doruk Yayınları. 

Mert Ağar, N. (2016), Kültürel Bellek ile Oluşan Estetik Kültürün Kent Mekânına Yansımaları, 

Doktora Tezi, İstanbul, Yıldız Teknik Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü. 

Metz, C. (1991), Film Language: A Semiotics of the Cinema, (Çev. M. Taylor), Chicago: 

University of Chicago Press. 

Milliyet (2015), Güneydoğu kadınının mistik dövmesi, 

https://www.milliyet.com.tr/galeri/guneydogu-kadininin-mistik-dovmesi-51968/1 (Erişim tarihi: 11 

Mayıs 2025). 

Mollon, P. (2000), Freud and False Memory Syndrome, Cambridge: Icon Books. 

https://companiesmarketcap.com/amazon/revenue/
https://marketcapof.com/tr/stocks/nflx.us/
https://www.investopedia.com/disney-stock-rises-as-q1-profit-revenue-top-estimates-8784800
https://www.investopedia.com/disney-stock-rises-as-q1-profit-revenue-top-estimates-8784800
https://www.iea.usp.br/en/news/cultural-memory-the-link-between-past-present-and-future
https://www.iea.usp.br/en/news/cultural-memory-the-link-between-past-present-and-future
https://mediacat.com/dijital-yayin-platformlari-rtuke-odeme-yapacak/
https://www.milliyet.com.tr/galeri/guneydogu-kadininin-mistik-dovmesi-51968/1


295 

 

Mubi Türkiye (2025), Anasayfa, https://mubi.com/tr/tr (Erişim tarihi: 28 Şubat 2025). 

Münüsoğlu, H. (2017), Kültürel Bellek Bağlamında İmrozlu Kimliği Üzerine Etnografik Bir 

İnceleme, Doktora Tezi, Ankara, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Naghizada, S. (2023), Türk Dizilerinde Algı Yönetimi ve Ürün Yerleştirmesinin İncelenmesi: 

Netflix Platformu Erşan Kuneri Dizisi Örneği, Doktora Tezi, İstanbul, Maltepe Üniversitesi Lisansüstü 

Eğitim Enstitüsü. 

Nar, M. Ş. (2019), “Kültürel Kimlik Sorunsalı: Görecelik mi Evrenselcilik mi? Yoksa Uzlaşı 

mı?”, Antropoloji, 37: 72-80. 

Nas, U. (2024), Netflix Bağlamında Dijital Platformlar, Kültür Endüstrisi ve İzleme Deneyimi,  

Yüksek Lisans Tezi, Ankara, Başkent Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Netflix (2025), Anasayfa, https://www.netflix.com/browse (Erişim tarihi: 16 Mart 2025). 

Neyzi, L. (2014), Nasıl Hatırlıyoruz? Türkiye’de Bellek Çalışmaları, (2. Baskı), İstanbul: Türkiye 

İş Bankası Kültür Yayınları. 

Nora, P. (1986), “Between Memory and History: Les Lieux de Mémoire”, Representations, 26: 

7–24. 

Nora, P. (2006), Hafıza Mekânları, (Çev. Mehmet Emin Özcan), Ankara: Dost Kitabevi. 

Nural, Y. (2021), “Sansür İlticası: ‘Şimdiki Aklım Olsaydı’ İspanya’da”, Altyazı Fasikül, 

https://fasikul.altyazi.net/pano/sansur-ilticasi-simdiki-aklim-olsaydi-ispanyada/ (Erişim tarihi: 16 Mart 

2025). 

Olick, J. K. (2014), “Kolektif Bellek: İki Farklı Kültür”, (Çev. M. Güneşdoğmuş), Moment Dergi, 

1 (2): 175-211. 

Osur, L. (2016), “Netflix and the Development of the Internet Television Network”, Dissertations 

– ALL, Syracuse University. 

Ölçekçi, H. (2020), “Dijital İletişim ve Küresel Kültürel Etkileşimin Homojenleşme, Kutuplaşma 

ve Melezleşme Süreçleri”, İletişim Kuram ve Araştırma Dergisi, (50): 146-163. 

Önder, S., Baydemir, A. (2005), “Türk Sinemasının Gelişimi (1895-1939)”, Eskişehir Osmangazi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 6 (2): 113-135. 

Öner, S. (2021), “Duygu Yoğunluğu ve Duygu Değerliğinin Otobiyografik Hatırlamadaki Rolü”, 

Psikiyatride Güncel Yaklaşımlar-Current Approaches in Psychiatry, 13(3): 605-618. 

https://mubi.com/tr/tr
https://www.netflix.com/browse
https://fasikul.altyazi.net/pano/sansur-ilticasi-simdiki-aklim-olsaydi-ispanyada/


296 

 

Öner, Y. (2023), Sinemada Dini Sembolizm: Netflix Filmlerinde Hıristiyanlık, Doktora Tezi, 

Diyarbakır, Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Öymen Özak, N. (2008), Bellek ve Mimarlık İlişkisi: Kalıcı Bellekte Mekânsal Ögeler, Doktora 

Tezi, İstanbul, İstanbul Teknik Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü. 

Özcan, S. (2022), Netflix’in Kültürel Yeniden Üretimin Bir Aracı Olarak Kullanılması, “Hakan: 

Muhafız” Dizisi Üzerinden Göstergebilimsel Bir İnceleme, Doktora Tezi, İstanbul, İstanbul Ticaret 

Üniversitesi İletişim Bilimi ve İnternet Enstitüsü. 

Özçetin, B. (2020), Kitle İletişim Kuramları: Kavramlar, Okullar, Modeller (4. Baskı), İstanbul: 

İletişim. 

Özdemir, E. (2020), “Âşıklık Geleneği, Âşık Müziği ve Alevilik”, Uluslararası Halk Bilimi 

Araştırmaları Dergisi, 3 (4): 195-215. 

Özdemir, M. (2023), “Bir Kültürel Yaratım Alanı Olarak Âşıklar Bayramı ve İşlevleri: Bir Çırağ 

Yandı Karanlık Veysel Oldu”, Karadeniz Sosyal Bilimler Dergisi, 15(29): 737-757.  

Özdemir, Ö. (2024), “BluTV 2025'te HBO Max'e dönüşüyor, platformda hangi diziler olacak?”, 

BBC Türkçe, https://www.bbc.com/turkce/articles/cq62le9drjvo (Erişim tarihi: 24 Şubat 2025). 

Özdemir, N., Akpınar, B. (2022), “Kültürel Emperyalizm ve ‘Yeni Medya’: Türk Toplumunda 

Kore Kültürü Örneği”, Olgu Sosyoloji Dergisi, 1(1): 20-26. 

Özdiker, K. S. (2024), Yayın Akışı Hizmetleri ve Netflix Türkiye Orijinal Yapımlarının 

İzleyicilerin Tercih ve İzleme Alışkanlıkları Üzerine Etkileri, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Özkar, M. (2024), Belgesel Film Estetiğinde Dijitalleşmenin Estetik Yönü: Netflıx Belgeselleri 

Örneği, Doktora Tezi, Konya, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Özkol, G., Pakyürek, G. (2021), Aleksitimi Düzeyi Farklılaşan Üniversite Öğrencilerinde Duygu 

Yüklü Kelimelerin Açık ve Örtük Bellek Üzerindeki Etkileri, Klinik Psikoloji Dergisi, 5(1): 27-38. 

Özmen, İ. (2020), Dijital Platformların Kullanımlar ve Doyumlar Bağlamında Alımlanması 

Netflix ve BluTV Örneği, Yüksek Lisans Tezi, Elazığ, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Özsöz Aslan, M. (2022), Yayıncılık Ekosisteminde Dönüşüm: Netflix Türkiye Örneği, Yüksek 

Lisans Tezi, Adana, Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

https://www.bbc.com/turkce/articles/cq62le9drjvo


297 

 

Öztep, M. (2024). The İmpact of Customer-Based Brand Equity On Repurchase İntention: A 

Study On Netflix, Yüksek Lisans Tezi, Afyon, Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Öztin Bağder, D. (1999), “Sinema Göstergebilimi”, Dilbilim Araştırmaları Dergisi, 143-152. 

Öztürk, B., İlik, G. (2021), Dijital Çağın Aktif İzleyicisinin Gözünden “Bir Başkadır”, Öztürk, B., 

Yetkiner, B. (Eds.), Kavram ve Kuramlarla Bir Başkadır, Adana: Nobel Akademik Yayıncılık: 79-116. 

Özyürek, İ. (2023), Netflix Belgesellerinde Latin Amerika Siyasi Tarihi, Yüksek Lisans Tezi, 

İzmir, İzmir Kâtip Çelebi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Parsa, A. F., Akmeşe,Z. (2011), “Yeşilçam Sinemasından Günümüz Dizilerine Dönüşüm Örnek 

Çalışma: Selvi Boylum Al Yazmalım”, Ege Üniversitesi İletişim Fakültesi. 

Paramount Plus (2025), Paramount+ Home, https://www.paramountplus.com/intl/ (Erişim tarihi: 

24 Şubat 2025). 

Peacock (2025), Peacock for customers, https://www.peacocktv.com/unavailable (Erişim tarihi: 

24 Şubat 2025). 

Pelister, T.G. (2022), “Gelecek İçin Belleği Korumak: Tiyatro Arşivi Oluşturma Gerekliliği”. 

Konservatoryum - Conservatorium, 9(1): 109-124. 

Piroğlu, E. (2022), “Bir baba-oğul hesaplaşması, Alevi kültürüne saygı duruşu: Âşıklar Bayramı”, 

Diken, https://www.diken.com.tr/asiklar-bayrami-basladi-alevi-kulturune-saygi-durusu-baba-ogul-

hesaplasmasi-yol-hikayesi/ (Erişim tarihi: 11 Mayıs 2025). 

Postman, N. (2017), Televizyon: Öldüren Eğlence, (7. Baskı), (Çev. O. Akınhay), İstanbul: 

Ayrıntı. 

Pösteki, N. (2005), 1990 Sonrası Türk Sineması, (2. Baskı), İstanbul: Es Yayınları. 

Pösteki, N. (2017), Bellek Tazeler Yanlışları, Kocaeli: Umuttepe Yayınları. 

Prime Bi’ Kapışma (2025), Amazon Prime Video Türkiye, 

https://www.youtube.com/watch?v=RbSEeuxuocc&ab_channel=AmazonPrimeVideoT%C3%BCrkiye 

(Erişim tarihi: 27 Şubat 2025). 

Propp, V. (1985), Masalın Biçimbilimi, (Çev. M. Rifat & S. Rifat), İstanbul: Bilim Felsefe Sanat 

Yayınları. 

PuhuTV (2025), Anasayfa, https://puhutv.com/ (Erişim tarihi: 03 Mart 2025). 

https://www.paramountplus.com/intl/
https://www.peacocktv.com/unavailable
https://www.diken.com.tr/asiklar-bayrami-basladi-alevi-kulturune-saygi-durusu-baba-ogul-hesaplasmasi-yol-hikayesi/
https://www.diken.com.tr/asiklar-bayrami-basladi-alevi-kulturune-saygi-durusu-baba-ogul-hesaplasmasi-yol-hikayesi/
https://www.youtube.com/watch?v=RbSEeuxuocc&ab_channel=AmazonPrimeVideoT%C3%BCrkiye
https://puhutv.com/


298 

 

Resmi Gazete (2019), “Radyo, Televizyon ve İsteğe Bağlı Yayınların İnternet Ortamından 

Sunumu Hakkında Yönetmelik”, Resmi Gazete, 

https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2019/08/20190801-5.htm (Erişim tarihi: 14 Mart 2025). 

Rifat, M. (1998), XX. Yüzyılda Dilbilim ve Göstergebilim Kuramları 1 – Tarihçe ve Eleştirel 

Düşünceler, İstanbul: YKY. 

Rigel, N. (2012), “Zihnin Yüreği Nasıl Susuyor?”, İstanbul Üniversitesi İletişim Fakültesi 

Dergisi, Istanbul University Faculty of Communication Journal, 10. 

Ritzer, G. (2011), Toplumun McDonaldlaştırılması: Çağdaş Toplum Yaşamının Değişen 

Karakteri Üzerine Bir İnceleme (2. Baskı), (Çev. Ş. S. Kaya), İstanbul: Ayrıntı. 

Ritzer, G. (2019), Büyüsü Bozulmuş Dünyayı Büyülemek: Tüketim Katedrallerindeki Süreklilik ve 

Değişim (4. Baskı), (Çev. F. Payzın), İstanbul: Ayrıntı. 

Robertson, R. (1992), Globalization: Social Theory and Global Culture, London: Sage 

Publications. 

Rounds, J. (2024), “From HBO MAX to MAX: A Surprising Success Story”, BavGroup, 

https://www.bavgroup.com/brands-culture/hbo-max-max-surprising-success-story (Erişim tarihi: 03 

Mart 2025). 

RTÜK (2022), “RTÜK Başkanı Şahin "Gelenekselden Dijitale Medya Ve Gençlik Zirvesi"nde 

Konuştu”, RTÜK, https://www.rtuk.gov.tr/rtuk-baskani-sahin-gelenekselden-dijitale-medya-ve-

genclik-zirvesi-nde-konustu/4418 (Erişim tarihi: 14 Mart 2025). 

Rubin, A. M. Windahl, S. (1986), “The Uses and Dependency Model of Mass Communication”, 

Critical Studies in Mass Communication, 3 (2): 184-199. 

Rubin, D. C. (2021), “Kolektif Anılar Olarak Sözlü Gelenekler”, Boyer, P. Wertsch, J. V. (Eds.), 

Zihinde ve Kültürde Bellek (2. Baskı), (Çev. Y. Aşçı Dalar), İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları: 349-369. 

Rudy, R. (2024), “Reading Signs in Film Through Barthes’ Semiotics”, Jolali: Journal of 

Language and Literature, 2 (1): 5-11. 

Sağlam, M. F. (2019), “Apple Tv Plus Tüm Yönleriyle Tanıtıldı”, Branding Türkiye, 

https://www.brandingturkiye.com/apple-tv-plus-tum-yonleriyle-tanitildi/ (Erişim tarihi: 07 Mart 2025). 

Sarı, Ü., Sancaklı, P. (2020), “Küyerelleşmenin Dijital Platformların İçerik Tanıtımına Etkisi: 

Netflix Örneği”, Erciyes İletişim Dergisi, 7 (1): 243-260. 

https://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2019/08/20190801-5.htm
https://www.bavgroup.com/brands-culture/hbo-max-max-surprising-success-story
https://www.rtuk.gov.tr/rtuk-baskani-sahin-gelenekselden-dijitale-medya-ve-genclik-zirvesi-nde-konustu/4418
https://www.rtuk.gov.tr/rtuk-baskani-sahin-gelenekselden-dijitale-medya-ve-genclik-zirvesi-nde-konustu/4418
https://www.brandingturkiye.com/apple-tv-plus-tum-yonleriyle-tanitildi/


299 

 

Sarı, Ü. ve Türker, H. (2021), “Dijital Platform Kullanıcılarının İzleme Alışkanlıklarına Yönelik 

Bir Araştırma: Netflix Örneği”, Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 21(1): 59-80. 

Sarıkaya Levent, Y. (2023), “Hatırlama ve Unutma Aracı Olarak Bellek Mekânları”, Elektronik 

Sosyal Bilimler Dergisi, 22 (85): 328-339. 

Sarlo, B. (2022), Geçmiş Zaman: Bellek Kültürü ve Özneye Dönüş Üzerine Bir Tartışma (2. 

Baskı), (Çev. P. B. Charum, D. Ekinci), İstanbul: Metis. 

Sarp, N., Tosun, A. (2011), “Duygu ve Otobiyografik Bellek”, Psikiyatride Güncel Yaklaşımlar-

Current Approaches in Psychiatry, 3 (3): 446-465. 

Sarsılmaz, Y. (2024), Gösterişçi Tüketimde Gençlik Dizilerinin Rolü: Netflix İzleyicileri Üzerine 

Bir Araştırma, Doktora Tezi, Sakarya, Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Saussure, F. (1998), Genel Dilbilim Dersleri, (Çev. B. Vardar), İstanbul: Multilingual. 

Sayar, F. (2012), “Otobiyografik Bellek ve Otobiyografik Belleği Etkileyen Değişkenler / 

Autobiographical Memory and Variables Affecting Autobiographical Memory”, Cumhuriyet 

Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, 35 (2): 19-33. 

Schudson, M. (2007), “Kolektif Bellekte Çarpıtma Dinamikleri”, (Çev. B. Kovulmaz), Cogito - 

Bellek: Öncesiz, Sonrasız, 50: 179-199. 

Seçilmiş, E. (2022), Pazarlama İletişiminde Dijital Platform Stratejileri Üzerine Netnografik Bir 

İnceleme: Netflıx Örneği, Yüksek Lisans Tezi, Konya, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Semiz, C. (2024), Marka Kimliği Kişiliği ve İmajı: Netflix Ve BluTV Üzerine Bir Araştırma, 

Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, İstanbul Medipol Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Serdaroğlu, C. (2022), Farklı Türdeki Yabancı Dizilerde Antisosyallerin Temsili: Netflix 

Dizilerinin Analizi, Doktora Tezi, Ankara, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Sezer, M. (2022). Netflix Türkiye’de Yayınlanan Jenerik Tasarımlarının Kinetik Tipografi 

Ekseninde İncelenmesi, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, İstanbul Arel Üniversitesi Lisansüstü Eğitim 

Enstitüsü. 

Shahid (2025), Shahid Home, https://shahid.mbc.net/en (Erişim tarihi: 24 Şubat 2025). 

Showmax (2025), Where can i stream, https://www.showmax.com/where-can-i-stream (Erişim 

tarihi: 24 Şubat 2025).  

https://shahid.mbc.net/en
https://www.showmax.com/where-can-i-stream


300 

 

Shumway, D. R. (1999), “Rock 'n' Roll Sound Tracks and the Production of Nostalgia”, Cinema 

Journal, 38 (2): 36-51. 

Sivas, A. (2012), “Göstergebilim ve Sinema İlişkisi Üzerine Bir Deneme”, İstanbul Ticaret 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 11 (21): 527-538. 

Sling Tv (2025), Sling Tv Availability, https://www.sling.com/geo-block/index.html (Erişim 

tarihi: 24 Şubat 2025). 

Smits, R., Nikdel, E.W. (2019), “Beyond Netflix and Amazon: MUBI and the curation of on-

demand film”, Studies in European Cinema, 16 (1): 22-37. 

Sohtorik, S. (2022), Sosyal Medya Pazarlama Faaliyetlerinin Sadakat Niyetine Etkisinde Marka 

İlişki Kalitesinin ve Marka Güveninin Rolü: Netflix Üzerine Bir Araştırma, Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Söğütlüler, T. (2022), Z Kuşağının Netflix Yerel İçeriklerini Alımlama Biçimleri, Doktora Tezi, 

İzmir, Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Söğütlüler, T. ve Başer, E. (2023), “Reklam Unsuru Olarak Fragmanlar: Dijital Platformlarla 

Birlikte Fragmanların Değişen Yapısı”, KİLAD, (22): 171-190. 

Sönmez, S. (2012), Toplumsal Bellek ve Sinema: Türkiye Sinemasında Travmatik Temsiller, 

Doktora Tezi, Eskişehir, Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Statista (2025), “Number of HBO Max viewers worldwide from 2021 to 2025”, Statista, 

https://www.statista.com/statistics/1272744/number-hbo-max-viewers-worldwide/ (Erişim tarihi: 06 

Mart 2025). 

Statistics report about Amazon Prime Video (2025), “Amazon Prime Video”, Statista, 

https://www.statista.com/study/56290/amazon-prime-video/ (Erişim tarihi: 06 Mart 2025). 

Statistics report on Netflix (2025), “Netflix”, Statista, 

https://www.statista.com/study/15313/netflix-statista-dossier/ (Erişim tarihi: 06 Mart 2025). 

Stevenson, N. (2015), Medya Kültürleri: Sosyal Teori ve Kitle İletişimi (2. Baskı), (Çev. G. Orhon, 

B. E. Aksoy), Ankara: Ütopya. 

Stoll, J. (2024), “Content spending of Netflix worldwide from 2012 to 2025”, Statista, 

https://www.statista.com/statistics/964789/netflix-content-spend-worldwide/ (Erişim tarihi: 13 Mart 

2025). 

https://www.sling.com/geo-block/index.html
https://www.statista.com/statistics/1272744/number-hbo-max-viewers-worldwide/
https://www.statista.com/study/56290/amazon-prime-video/
https://www.statista.com/study/15313/netflix-statista-dossier/
https://www.statista.com/statistics/964789/netflix-content-spend-worldwide/


301 

 

Stoll, J. (2025), “Number of Disney Plus subscribers worldwide from 1st quarter 2020 to 1st 

quarter 2024”, Statista, https://www.statista.com/statistics/1095372/disney-plus-number-of-

subscribers-us/ (Erişim tarihi: 06 Mart 2025). 

Susam, A. (2013), 2000 Sonrası Türk Belgesellerinde Toplumsal Bellek ve Gerçeğin Temsili, 

Yüksek Lisans Tezi, İzmir, Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Susam, A. (2015), Toplumsal Bellek ve Belgesel Sinema, İstanbul: Ayrıntı. 

Süar Oral, S. (2018), Handan İpekçi Sinemasında Kolektif Bellek, Doktora Tezi, İstanbul, 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Şahin, G. (2017), “Bellekte Uyma Davranışı”, Psikoloji Çalışmaları, 37 (1): 1-33. 

Şahin, R. N. (2024), Dijital Platformlarda Kullanıcı Motivasyonu: Netflix Örneği, Yüksek Lisans 

Tezi, Ankara, Hacı Bayram Veli Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü.  

Şahin Kaya, Ş. (2011), “Televizyon, Tarih ve Toplumsal Bellek”, Sosyoloji Dergisi, 25: 103-123. 

Şahin, M. (2024), “A Study on MUBI’s Economic and Symbolic Capital as a New Cinephile 

Space in the Digital Age”, Erciyes İletişim Dergisi, 11(1): 385-403. 

Şakı Aydın, O. (2019), “Yeni İzleme Biçimleri ve Netflix İçerikleri: Ritzer’in Mcdonaldlaşma 

Tezi Ekseninde Bir Değerlendirme”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 12 (63): 1167-1172.  

Şar, G. (2013), Dissoi Logoi Üzerine Bir İnceleme, Doktora Tezi, İstanbul, İstanbul Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Şentürk, R. (2014), Türk Sinemasının Durum Analizi (2005-2010), İstanbul: İstanbul Ticaret 

Odası. 

Şimşek, C. (2024), Türkiye’deki Belgesel Profesyonellerinin Gözünden Dijital Platformlarda 

Yayınlanan Belgesel Yapımlar Üzerine Bir Alımlama Analizi: Netflix Örneği, Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul, Maltepe Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü. 

Tamm, M. (2019), Juri Lotman - Culture, Memory and History, (Çev. B. J. Baer), London: 

Palgrave Macmillan.  

Tanç, C. E. (2022), Kültür Endüstrisi Bağlamında Netflix’in Yerli Dizilerinin İncelenmesi, 

Doktora Tezi, İstanbul, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Tanyaş, H., Mısırlıoğlu, M. (2018), “Kaynak Belleği: Derleme Çalışması”, DTCF Dergisi, 58 (2): 

1436-1457. 

https://www.statista.com/statistics/1095372/disney-plus-number-of-subscribers-us/
https://www.statista.com/statistics/1095372/disney-plus-number-of-subscribers-us/


302 

 

Tanrıvermiş, Ş. (2021), “Yeşilçam Kodlarını Kullanarak Yeşilçam Geleneğini Eleştiren 

“Yeşilçam Dizisi””, RumeliDE Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi, (25): 555-563. 

Tarasti, E. (2017), “The Semiotics of A. J. Greimas: A European İntellectual Heritage Seen From 

The İnside and The Outside”, Sign Systems Studies, 45 (1/2): 33-53. 

Tay, B. (2022), Audience Culture and TV Series: Netflix as a Popular Cultural Practice Yüksek 

Lisans Tezi, İzmir, İzmir Ekonomi Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü. 

Tecimer Özüberk, T. (2023), “Anca’nın Nefret Söylemleri ile Dısney Plus’a Baskı Yapması”, 

Avrasya İncelemeleri Merkezi, https://avim.org.tr/Blog/ANCA-NIN-NEFRET-SOYLEMLERI-ILE-

DISNEY-PLUS-A-BASKI-YAPMASI (Erişim tarihi: 24 Şubat 2025). 

Tekin Arıcı, E. Güray, C. (2019), “Anadolu’da Abdallık Geleneğinin Ortaya Çıkmasında Etkili 

Olan Tasavvufi Ve Dini Yapılanmalar İle Abdalların Müzikle İlişkisinde Bu Yapıların Etkisi”, 9. 

Milletlerarası Türk Halk Kültürü Kongresi, 273-292. 

Tencent Video (2025), Tencent Video Home, https://v.qq.com/ (Erişim tarihi: 24 Şubat 2025). 

Thorburn, D., Jenkins, H. (2003), Introduction: Toward an Aesthetics of Transition, in Rethinking 

Media Change (Ed. David Thorburn & Hanry Jenkins), s.1-18, Combridge: MIT Press. 

Toffler, A. (2018), Üçüncü Dalga: Bir Fütürist Ekonomi Analizi Klasiği, Çev. Selim Yeniçeri, 

İstanbul: Koridor. 

Tok, D. (2020). Gamechangers in New Media: Streaming Culture Practices Among a group of 

Netflix Turkey Users, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Lisansüstü Programlar 

Enstitüsü. 

Tomaselli, K. G. (1981), “Semiotics, Semiology and Film”, Communicare, 2 (1): 42-61. 

Toptaş, H., Erdal, B., Kındap Tepe, Y., Çiğdem, B., Topaktaş, S. (2021). “Hüzünlü ve Neşeli 

Müziklerin Kısa Süreli Bellek Üzerine Etkisi”, IBAD Sosyal Bilimler Dergisi, (9): 63-79. 

Torun, A. (2021), “Sinemada veya Netflix’te Dijital İzleme Ortamları ve Yeni Alışkanlıklar: Bir 

Sosyal Ortam Olarak Sinema ve Film İzleme Pratiklerindeki Dijital Dönüşüm”, SineFilozofi Dergisi, 6 

(11): 370-387. 

Toy, M. E. (2024), Netflix ve Türkiye: Kültürel Yansımalar, Dijital Diplomasi ve Küresel Etkiler, 

Konya: Çizgi Kitabevi. 

https://avim.org.tr/Blog/ANCA-NIN-NEFRET-SOYLEMLERI-ILE-DISNEY-PLUS-A-BASKI-YAPMASI
https://avim.org.tr/Blog/ANCA-NIN-NEFRET-SOYLEMLERI-ILE-DISNEY-PLUS-A-BASKI-YAPMASI
https://v.qq.com/


303 

 

Traverso, E. (2020), Geçmişi Kullanma Kılavuzu: Tarih, Bellek, Politika (2. Baskı), (Çev. I. 

Ergüden), İstanbul: İletişim. 

Tryon, C. (2013), On-Demand Culture: Digital Delivery and the Future of Movies, United States: 

Rutgers University Press. 

Tufan, S. (2024), “Disney Plus’ın yayınlamadığı Atatürk filmini Prime Video yayınlayacak!”, 

Marketing Türkiye, https://www.marketingturkiye.com.tr/haberler/disney-plusin-yayinlamadigi-

ataturk-filmini-prime-video-

yayinlayacak/#:~:text=Disney%20Plus%2C%202023%20y%C4%B1l%C4%B1nda%20Ara,dizisine%

20de%20yer%20vermeyece%C4%9Fini%20duyurmu%C5%9Ftu (Erişim tarihi: 03 Mart 2025). 

Tuğrul, S. (2021), Yitik Bellek: Yas, Kimlik, Yüzleşme, Ankara: Dipnot. 

Turanlı, E. (2018), “Ulus Kimliğin Oluşumu ve Türk Ulusu Tasarımı: Vatanım Sensin Dizisi”, 

Koç Akgül, S. Pazarbaşı, B. (Eds.), Küresel Ağlar Odağında Kültür, Kimlik ve Mekan Tartışmaları, 

İstanbul: Hiperyayın: 157-180. 

Türkyılmaz, T. (2023), “Dijital Film Platformlarına Kategorik Bir Yaklaşım: Film Festivallerinin 

Genel Özellikleri Üzerinden Mubı Dijital Film Platformunun İncelenmesi”, Motif Akademi Halkbilimi 

Dergisi, 16 (44): 1985-2011. 

Tüzün Ateşalp, S., Başlar, G. (2020), “İnternette Dizi İzleme Pratiklerinin Dönüşümü: Aşırı 

İzleme (Bingewatching) Üzerine Bir Araştırma”, İleti-ş-im, 32: 108-136. 

TRT (2025), Tarihçe, https://www.trt.net.tr/kurumsal/tarihce (Erişim tarihi: 05 Mayıs 2025). 

TRT Müzik (2022), “Özay Gönlüm | Kendi Tasarladığı Yaren Çalgısını Anlatıyor”, YouTube, 

https://www.youtube.com/watch?v=VN9t50Z6b-M (Erişim tarihi: 05 Mayıs 2025). 

Uçar Boyraz, F., Er, N. (2007), “Alzheimer ve Depresyon Tanılı Gruplar ile Normal Örneklemde, 

Kişisel ve Toplumsal Olaylara İlişkin Otobiyografik Bellek Özellikleri”, Türk Psikoloji Dergisi, 22 (60): 

45-64. 

Uğurlu, E. K. (2014), “Kültürel Bellek Aktarıcısı Olarak Ninni”, Milli Folklor, 26 (102): 43-52. 

Ulukan, G. (2019), “Discovery’nin Eğlence ve Yaşam Tarzı Kanallarındaki İçerikler Artık 

Puhutv'de Yayınlanacak”, Webrazzi, https://webrazzi.com/2019/05/03/discoverynin-eglence-ve-yasam-

tarzi-kanallarindaki-icerikler-artik-puhutvde-yayinlanacak/ (Erişim tarihi: 24 Şubat 2025). 

https://www.marketingturkiye.com.tr/haberler/disney-plusin-yayinlamadigi-ataturk-filmini-prime-video-yayinlayacak/#:~:text=Disney%20Plus%2C%202023%20y%C4%B1l%C4%B1nda%20Ara,dizisine%20de%20yer%20vermeyece%C4%9Fini%20duyurmu%C5%9Ftu
https://www.marketingturkiye.com.tr/haberler/disney-plusin-yayinlamadigi-ataturk-filmini-prime-video-yayinlayacak/#:~:text=Disney%20Plus%2C%202023%20y%C4%B1l%C4%B1nda%20Ara,dizisine%20de%20yer%20vermeyece%C4%9Fini%20duyurmu%C5%9Ftu
https://www.marketingturkiye.com.tr/haberler/disney-plusin-yayinlamadigi-ataturk-filmini-prime-video-yayinlayacak/#:~:text=Disney%20Plus%2C%202023%20y%C4%B1l%C4%B1nda%20Ara,dizisine%20de%20yer%20vermeyece%C4%9Fini%20duyurmu%C5%9Ftu
https://www.marketingturkiye.com.tr/haberler/disney-plusin-yayinlamadigi-ataturk-filmini-prime-video-yayinlayacak/#:~:text=Disney%20Plus%2C%202023%20y%C4%B1l%C4%B1nda%20Ara,dizisine%20de%20yer%20vermeyece%C4%9Fini%20duyurmu%C5%9Ftu
https://www.trt.net.tr/kurumsal/tarihce
https://www.youtube.com/watch?v=VN9t50Z6b-M
https://webrazzi.com/2019/05/03/discoverynin-eglence-ve-yasam-tarzi-kanallarindaki-icerikler-artik-puhutvde-yayinlanacak/
https://webrazzi.com/2019/05/03/discoverynin-eglence-ve-yasam-tarzi-kanallarindaki-icerikler-artik-puhutvde-yayinlanacak/


304 

 

Ulukan, G. (2019a), “Dijital yayıncılığa getirilen RTÜK denetimiyle ilgili yönetmelik Resmi 

Gazete'de yayınlandı”, Webrazzi, https://webrazzi.com/2019/08/01/dijital-yayincilik-rtuk-denetimi-

yonetmelik-resmi-gazete/ (Erişim tarihi: 14 Mart 2025). 

Ulukan, G. (2021), “Discovery, online video platformu BluTV'nin yüzde 35 hissedarı oldu”, 

Webrazzi, https://webrazzi.com/2021/01/19/discovery-online-video-platformu-blutvnin-yuzde-35-

hissedari-oldu/ (Erişim tarihi: 03 Mart 2025). 

Ulusal, D. (2018), Bellek Bağlamında İran Sineması’nda Kadın, Doktora Tezi, Ankara, Gazi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Ulusal, D., Doğan, M. C. (2018), “Sinemada Protez Belleğin Oluşumu: “Border Cafe” Filmi 

Üzerinden Bir İnceleme”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 11 (61): 1039-1054. 

Uyanık, G. (2023), “Dijital Medya Platformlarını Henry Jenkins'in Kavramları Üzerinden 

Okumak”, Etkileşim, 11: 432-444. 

Uygur, N. (1984), Kültür Kuramı, İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Uzun, B. (2023), “Kolektif Bellek ve Medya ile İlgili Çalışmaların Bibliyometrik Analizi”, Korkut 

Ata Türkiyat Araştırmaları Dergisi, 12: 1518-1532. 

Ün, H. (2024), “Oryantalizm Perspektifinden Mubi’nin Editoryal Film Yorumları Üzerine Bir 

İnceleme”, Tam Bildiri Metni, Sakarya, Türkiye Film Araştırmaları Derneği 3. Uluslararası Film 

Araştırmaları Sempozyumu, 139-156. 

Varelci, İ. (2024), Netflix Dizilerinde Dinî, Kültürel, İdeolojik İnanç ve Uygulamalarıyla 

Yahudilik: Fauda Örneği, Yüksek Lisans Tezi, Rize, Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi Lisansüstü 

Eğitim Enstitüsü. 

Viu (2025), About Viu, https://www.hq.viu.com/ (Erişim tarihi: 24 Şubat 2025).  

Wang, K., Shi, X. (2022), “Investigation on Competitive Dynamics in Video Streaming Market 

Taking Netflix and Amazon Prime Video as Analysis Cases”, Advances in Economics, Business and 

Management Research, 652: 1987-1991. 

WatchIT (2025), WatchIT Home, https://www.watchit.com/#/ (Erişim tarihi: 24 Şubat 2025). 

Wertsch, J. V. (2021), “Kolektif Bellek”, Boyer, P. Wertsch, J. V. (Eds.), Zihinde ve Kültürde 

Bellek (2. Baskı), (Çev. Y. Aşçı Dalar), İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları: 149-174. 

Williams, R. (1960), Culture & Society: 1780-1950, New York: Columbia University Press. 

https://webrazzi.com/2019/08/01/dijital-yayincilik-rtuk-denetimi-yonetmelik-resmi-gazete/
https://webrazzi.com/2019/08/01/dijital-yayincilik-rtuk-denetimi-yonetmelik-resmi-gazete/
https://webrazzi.com/2021/01/19/discovery-online-video-platformu-blutvnin-yuzde-35-hissedari-oldu/
https://webrazzi.com/2021/01/19/discovery-online-video-platformu-blutvnin-yuzde-35-hissedari-oldu/
https://www.hq.viu.com/
https://www.watchit.com/#/


305 

 

Williams, R. (1993), Kültür, (Çev. S. Aydın), Ankara: İmge. 

Williams, H., Conway M. A. (2021), Otobiyografik Anı Ağları, içinde Zihinde ve Kültürde Bellek 

(2. Baskı), Boyer, P. Wertsch, J. V. (Eds.), Zihinde ve Kültürde Bellek (2. Baskı), (Çev. Y. Aşçı Dalar), 

İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları: 43-77. 

Wollen, P. (2004), Sinemada Göstergeler ve Anlam (2. Baskı), (Çev. Z. Aracagök & B. Doğan),  

İstanbul: Metis. 

Yahşi, E. (2021), “Elit sinema değil, herkes için iyi sinema”, Oksijen, 

https://gazeteoksijen.com/yazarlar/elcin-yahsi/elit-sinema-degil-herkes-icin-iyi-sinema-19515 (Erişim 

tarihi: 27 Şubat 2025). 

Yalçın, F. (2013), “Postmodern Dünyada Geleneğin Yeniden İnşası ya da Ticari Bir Meta Olarak 

Keşfi ve Çağdaş Türk Romanında Gelenek Sorunu”, Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 49: 171-

184. 

Yaman, E. (2023), Netflix’te Oryantalizm: Orta Doğu Konulu Dizilerde Emperyal İzler, Yüksek 

Lisans Tezi, Antalya, Akdeniz Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Yanık, M., Özmen, M. (2001), “Amnezi, Bastırılmış Bellek (Repressed Memory) ve Unutulmuş 

Anıların Yeniden Hatırlanması (Recovered Memory)”, Yeni Symposium, 39 (2): 74-78. 

Yavuz, G. (2024), Sayısal Yayın Platformlarında Belgesel Sinemanın Dönüşen Anlatı Yapısı: 

Netflix Örneği, Yüksek Lisans Tezi, Konya, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Yazıcı, F. (2020), “Dönüşen Sinema Sektörü ve Değişen İzleyici Alışkanlıkları: 7163 Sayılı 

Kanun’un Değerlendirilmesi”, OPUS - Uluslararası Toplum Araştırmaları Dergisi, 15 (22): 1435-1459. 

Yenigün Altın, Ş. (2024), Kültürel Hegemonya Tartışmaları Çerçevesinde Netflix Türkiye Yerli 

Dizileri İncelemesi ve İzleyici Deneyimi, Doktora Tezi, Elazığ, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Yenigün Altın, Ş., Demirci, K. (2024), “Kültürel Hegemonya Tartışmaları Çerçevesinde Netflix 

Türkiye Yerli Dizileri İncelemesi ve İzleyici Deneyimi”, TRT Akademi, 9(22): 724-751. 

Yıldırım, İ. K. (2024), Küresel Dijital Platformlar ve Yerelleşme: Netflix’in Sosyal Medya 

Mecralarındaki Pazarlama Stratejileri, Yüksek Lisans Tezi, Elazığ, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Yıldırım N. (2021), “Jeneriği Atla: Dijital Çağda Değişen Zaman ve İzleyici İlişkisi”, Yeni 

Yüzyılda İletişim Çalışmaları Dergisi, 3: 71-83. 

https://gazeteoksijen.com/yazarlar/elcin-yahsi/elit-sinema-degil-herkes-icin-iyi-sinema-19515


306 

 

Yılmaz, E. S., Erdem, A. (2022), “Dijital Platform Üyeliklerinin Devamlılığına Etki Eden 

Faktörler: Netflix Örneği”, İktisadi İdari ve Siyasal Araştırmalar Dergisi, 7(17): 47-67. 

Yolcular, E. (2023), ““Cici” Film Mekân Analizi”, Medium, 

https://medium.com/@esinyolcular/cici-film-mekan-analizi-ae19386e1e76 (Erişim tarihi: 05 Mayıs 

2025). 

Youku (2025), Youku Home, https://youku.tv/ (Erişim tarihi: 24 Şubat 2025). 

Yumrutepe, B. C. (2019), “BKM, Organize İşler Netflix tepkilerine cevap verdi!”, ShiftDelete, 

https://shiftdelete.net/bkm-organize-isler-netflix-tepkilerine-cevap-verdi (Erişim tarihi: 13 Mart 2025). 

Yücel, F. (2020), “Bakanlık ve RTÜK’ten Sansür, Netflix’ten İptal Kararı”, Altyazı Fasikül, 

https://fasikul.altyazi.net/pano/bakanlik-ve-rtukten-sansur-netflixten-iptal-karari/  (Erişim Tarihi: 17 

Şubat 2025). 

Yüksel, H. (2022), “Dijitalleşme Bağlamında Türkiye’de Televizyon Yayıncılığının Dönüşümü: 

Disney Plus Platformu”, Stratejik ve Sosyal Araştırmalar Dergisi, 6 (2): 523-538. 

Yüksel, S. E. (2018), “Küreselleşmenin Sinema Endüstrisine Etkileri: Türkiye’de Üretim-

Dağıtım-Gösterim İlişkileri Üzerine Bir İnceleme”, Selçuk İletişim, 11(1): 331-348. 

Yüncüoğlu, B. (2019), Dijital Platformların Pazarlanmasında Sosyal Medya Stratejileri: Netflix 

Türkiye Örneği, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Yünkül, K. (2024), 2020‑2022 Yılları Arasında Dijital Platformlarda Yayınlanan Dizilerde Güçlü 

Kadın Olgusu: Netflix Örneği, Yüksek Lisans Tezi, Malatya, İnönü Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Zararsız, Y. G. (2022), The Changes In The Language Of Cinema Within The Context Of Netflix, 

Yüksek Lisans Tezi, İzmir, Yaşar Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü. 

Zengin, F. (2022), “Dijital Akış Platformlarının “Yıkıcı” Etkisi: Sinemanın Geleceğine Dair 

Güncel Tartışmalar ve Bir Değerlendirme”, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 47: 

194-210. 

Zhang, Y., Şahin Kütük, B. (2020), “Türkiye’deki Çinli Öğrencilerin Kültürel, Sosyal ve 

Akademik Entegrasyon Süreçlerinde Dijital Platformların Yeri”, Gençlik Araştırmaları Dergisi,  8 (Özel 

Sayı): 96-118. 

Zlotnik, G., Vansintjan, A. (2019), “Memory: An Extended Definition”, Frontiers in Psychology, 

10: 1-5. 

https://medium.com/@esinyolcular/cici-film-mekan-analizi-ae19386e1e76
https://youku.tv/
https://shiftdelete.net/bkm-organize-isler-netflix-tepkilerine-cevap-verdi
https://fasikul.altyazi.net/pano/bakanlik-ve-rtukten-sansur-netflixten-iptal-karari/

