
T.C.

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İSLAM HUKUKU BİLİM DALI 

MURTAZÂ EZ-ZEBÎDÎ VE FIKIH DÜŞÜNCESİ 

İsmail KARAGÖZOĞLU 

DOKTORA TEZİ 

DANIŞMAN 

Doç. Dr. İsmail BİLGİLİ 

KONYA-2025 



 

T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

 

BİLİMSEL ETİK SAYFASI 

 

ii 

 

 

 

 

 

Bu tezin hazırlanmasında bilimsel etiğe ve akademik kurallara özenle riayet 

edildiğini, tez içindeki bütün bilgilerin etik davranış ve akademik kurallar 

çerçevesinde elde edilerek sunulduğunu, ayrıca tez yazım kurallarına uygun olarak 

hazırlanan bu çalışmada başkalarının eserlerinden yararlanılması durumunda bilimsel 

kurallara uygun olarak atıf yapıldığını bildiririm. 
 

 

İsmail KARAGÖZOĞLU 

  İmza

Ö
ğ
re

n
ci

n
in

 

Adı Soyadı İsmail KARAGÖZOĞLU 

Numarası 21810601023 

Ana Bilim / Bilim 

Dalı 
Temel İslam Bilimleri / İslam Hukuku 

Programı 
Tezli Yüksek Lisans  

 
Doktora   ✓ 

Tezin Adı Murtazâ ez-Zebîdî ve Fıkıh Düşüncesi 



 

T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

 

ÖZET 

 

iii 

 

 

 

İslam hukuk tarihi boyunca her dönemde fıkıh ilminin gelişimine katkı sağlayan önemli 

şahsiyetler ortaya çıkmıştır. 18. yüzyılın çok yönlü âlimlerinden Murtazâ ez-Zebîdî, Hanefî fıkhına dair 

derinlikli yorumları, hadis-fıkıh ilişkisini ele alışı ve dilbilimsel yaklaşımlarıyla öne çıkan bir isimdir. 

Eserlerinde fıkıh, hadis ve Arap diline yaptığı katkılar, onun ilimler arası birikimini yansıtır. Ancak, bu 

âlimlerin bir kısmının akademik literatürde yeterince incelenmemesi, onların eserlerinin ve fıkıh ilmine 

olan etkilerinin tam olarak anlaşılamamasına neden olmuştur. Bu durum, bazı dönemlerin fakihlerin az 

yetiştiği veya fıkhi üretkenliğin azaldığı gibi yüzeysel genellemelerle nitelendirilmesine yol açmıştır. 

Oysa özellikle son dönemlerde yaşamış fakihlerin eserleri, İslam hukuk geleneğinin sürekliliğini ve 

dinamizmini ortaya koyması bakımından büyük önem arz etmektedir. Bu çalışma, söz konusu 

genellemeleri eleştirel bir yaklaşımla ele alarak, Murtazâ ez-Zebîdî’nin fıkıh sahasındaki konumunu, 

metodolojik yaklaşımlarını ve katkılarını nizami bir şekilde incelemeyi hedeflemektedir. 

Çalışma, metodolojik olarak üç temel eksen üzerine inşa edilmiştir. İlk bölümde, Zebîdî’nin 

biyografik detayları, ilmî altyapısı, hoca-öğrenci ilişkileri ve dönemin entelektüel çevresi sosyokültürel 

bağlamıyla birlikte analiz edilmiştir. İkinci bölüm, Zebîdî’nin fıkıh usulüne dair tartışmalı konulardaki 

görüşlerini karşılaştırmalı yöntem ile ele almakta; aynı zamanda onun hadis ilmindeki yorumlarını ve 

ictihad mekanizmasını usûlî açıdan irdelemektedir. Üçüncü ve son bölümde, Zebîdî’nin füru-i fıkha dair 

görüşleri detaylı bir şekilde ele alınmıştır. Bu kısımda, müellifin fıkhi ihtilaflara metodik yaklaşımı, 

dilbilimsel unsurlarla fıkıh prensipleri arasında kurduğu bağlantı ve Hanefî mezhebinin görüşlerine 

karşı takındığı eleştirel tavır analiz edilmiştir. Ayrıca, Zebîdî’nin fıkhi müzakerelerde tercih ettiği 

terminolojik yapı ve bu tercihlere esas teşkil eden gerekçeler ilmî bir yöntemle irdelenmiştir. 

Bu araştırma, Zebîdî’nin fıkıh mirasını akademik bir titizlikle ortaya koymayı ve İslam hukuk 

düşüncesinin tarihsel sürekliliğini belgelemeyi amaçlamaktadır. Zebîdî gibi çok yönlü âlimlerin varlığı, 

fıkıh geleneğinin her dönemde nazarî derinliğini koruduğunu ve canlı bir tekâmül süreci geçirdiğini 

kanıtlamaktadır. Benzer monografik çalışmalar, İslam ilim geleneğinin zengin ilmî birikiminin 

nesillerarası aktarımını sağlamak açısından mühim bir işlev görmektedir. 

Anahtar Kavramlar: İslam Hukuku, Hanefî Mezhebi, Murtazâ ez-Zebîdî, Hindistan, Yemen

Ö
ğ
re

n
ci

n
in

 

Adı Soyadı İsmail KARAGÖZOĞLU 

Numarası 21810601023 

Ana Bilim / Bilim 

Dalı 
Temel İslam Bilimleri / İslam Hukuku 

Programı 
Tezli Yüksek Lisans  

 
Doktora   ✓ 

Tezin Adı Murtazâ ez-Zebîdî ve Fıkıh Düşüncesi 



 

T.C. 

NECMETTİN ERBAKAN ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

 

ABSTRACT 

 

iv 

 

 
A

u
th

o
r'

s 

Name & Surname İsmail KARAGÖZOĞLU 

Student Number 21810601023 

Department Basic Islamic Sciences / Islamic Law 

Study Programme 

Master’s Degree 

(M.A.) 
 

 
Doctoral Degree 

(Ph.D.) 
   ✓ 

Supervisor Doç. Dr. İsmail BİLGİLİ 

Title of the 

Thesis/Dissertation 
Murtada al-Zabîdî and His Fiqh Thought 

 

Throughout the history of Islamic law, every era has witnessed prominent scholars who 

contributed to the development of jurisprudence (fiqh). Among them, Murtada al-Zabîdî, an 18th-

century polymath, distinguished himself through his profound commentaries on Hanafî jurisprudence, 

his nuanced approach to the interplay between hadith and fiqh, and his linguistically grounded 

methodologies. His works, which bridge fiqh, hadith, and Arabic philology, reflect his interdisciplinary 

expertise. However, the insufficient scholarly attention paid to some of these scholars—including al-

Zabîdî—has hindered a comprehensive understanding of their works and their impact on Islamic legal 

thought. This gap has led to superficial generalizations, such as labeling certain periods as lacking in 

jurists or marked by declining legal productivity. In reality, the works of later jurists, particularly those 

like al-Zabîdî, demonstrate the continuity and dynamism of the Islamic legal tradition. This study 

critically engages with such generalizations, systematically examining al-Zabîdî’s position in fiqh, his 

methodological approaches, and his contributions to the field. 

Methodologically, the study is structured around three main axes. The first section analyzes al-

Zabîdî’s biographical details, intellectual formation, teacher-student relationships, and the sociocultural 

context of his scholarly environment. The second section addresses al-Zabîdî’s views on contentious 

issues in usûl al-fiqh using a comparative methodology, while also scrutinizing his interpretations 

in hadîth studies and his mechanisms of ijtihâd from an epistemological perspective. The third and final 

section delves into al-Zabîdî’s perspectives on furûʿ al-fiqh, examining his systematic approach to 

juristic disagreements, the connection he establishes between linguistic elements and legal principles, 

and his critical stance toward the Hanafî school. Additionally, the terminological preferences he 

employed in juristic discourse and the underlying reasoning behind these choices are analyzed through 

a rigorous scholarly methodology. 

This research aims to rigorously present al-Zabîdî’s juristic legacy and document the historical 

continuity of Islamic legal thought. The existence of multifaceted scholars like al-Zabîdî demonstrates 

that the fiqh tradition has consistently maintained its theoretical depth and undergone dynamic 

evolution. Monographic studies such as this play a crucial role in preserving and transmitting the rich 

intellectual heritage of Islamic scholarship across generations. 

Key Concepts: Islamic Law, Hanafi School, Murtazâ al-Zabidi, India, Yemen



 

v 

 

İÇİNDEKİLER 

İÇİNDEKİLER ................................................................................................ V 

ÖNSÖZ ............................................................................................................ X 

GİRİŞ ................................................................................................................ 1 

I. Konu ve Amaç .............................................................................................. 1 

II. Kaynaklar ve Yöntem .................................................................................. 2 

III. Zebîdî ile İlgili Yapılan Çalışmalar ........................................................... 5 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MURTAZÂ EZ-ZEBÎDÎ’NİN HAYATI, İLMÎ KİŞİLİĞİ VE 

ESERLERİ 

A. Hayatı .......................................................................................................... 9 

1. Doğumu, Nisbeleri ve Ailesi .................................................................... 9 

2. Tahsili ve Hocaları ................................................................................. 11 

3. Öğrencileri .............................................................................................. 28 

4. Vefâtı ...................................................................................................... 38 

B. İlmi Kişiliği ............................................................................................... 40 

1. Mezhebi .................................................................................................. 45 

2. Hadisçiliği .............................................................................................. 46 

3. Kelamcılığı ............................................................................................. 51 

4. Dilciliği ................................................................................................... 53 

5. Tasavvufi Yönü ...................................................................................... 56 

6- Nesep Bilgisi .......................................................................................... 61 

C. Âlimlerin Zebîdî Hakkındaki Görüşleri .................................................... 64 

D. Okuttuğu Dersler ve Mekânlar .................................................................. 69 

E. Yöneticilerle İlişkisi .................................................................................. 71 

F. Yaşadığı Dönem ........................................................................................ 74 

G. Eserleri ...................................................................................................... 80 

1. Fıkıh ....................................................................................................... 80 

2. Hadis ....................................................................................................... 83 

3. Tefsir ...................................................................................................... 91 

4. Kelam ..................................................................................................... 92 

5. Siyer, Tarih, Neseb ve Tabakât .............................................................. 94 

6. Arap Dili ve Edebiyatı .......................................................................... 102 



 

vi 

 

7. Tasavvuf ............................................................................................... 107 

8. Diğer Eserleri ....................................................................................... 113 

9- İcâzetleri ............................................................................................... 114 

İKİNCİ BÖLÜM 

FIKIH USÛLÜNE DAİR GÖRÜŞLERİ 

A. Fıkıh ve Fakih Anlayışı ...................................................................... 117 

B. Kaynaklara Yaklaşımı ........................................................................ 120 

Usûl Kaynaklarına Yaklaşımı .................................................................. 122 

1. Zâhirü’r-rivâye ................................................................................ 122 

2. Gayr-i zâhirü’r-rivâye ..................................................................... 123 

3. Mesâil .............................................................................................. 125 

C. Delil Teorisi ....................................................................................... 127 

1. Sünnet ............................................................................................. 128 

1.1. Haber-i Vâhid ............................................................................... 132 

1.2. Mürsel Hadis ................................................................................ 140 

1.3. Sahabi Kavli ................................................................................. 146 

1.4. Hadislerin Sıhhatini Tahkik ve Tenkit Metodu............................ 149 

1.4.1. Hadislerin Tahricini Yapması .............................................. 150 

1.4.2. Hadislerin Sıhhat Durumlarını Tespit Etmesi ...................... 153 

1.4.3. Rivayetin Aslını Araştırması ................................................ 156 

1.5. Zayıf Hadisle Amel ...................................................................... 162 

2. İcmâ ................................................................................................ 173 

3. Kıyas ve Re’y ................................................................................. 180 

4. Şer’u Men Kablenâ ........................................................................ 183 

5. Fıkıh Usûlünü Tatbiki .......................................................................... 186 

D. Nasları Anlama (Lafız Bahisleri) ....................................................... 189 

1. Lüğâvî ve Istılâhî Kavramlara Yer Vermesi .................................. 189 

2. Dil Kuralları ile İstidlâlde Bulunması .................................................. 191 

E. Hükümlerin Maksadını Tespit Metodu .............................................. 193 

1. Naslara Uygunluk ................................................................................. 193 

1.1. Bayram Hutbesi Konusu .............................................................. 194 

2. Toplumsal Değişim .............................................................................. 196 

3. Akıl, Tıp ve Örfe Uygunluk ................................................................. 199 



 

vii 

 

3.1. Taş ile İstincâ .................................................................................. 199 

3.2. Zararlı Maddelerle Misvaklanmak ................................................. 200 

3.3. Kıble Tayini .................................................................................... 200 

3.4. Cuma Namazına Giderken Beyaz Elbise Giymek .......................... 201 

3.5. Devletin, Malları Halkının Tamamına Ulaştırması ........................ 202 

3.6. Acve’nin Zehir ve Sihre Karşı Koruyuculuğu ................................ 203 

3.7. Yolculuğa Erken Başlamak ............................................................ 204 

3.8. Eğitimde Faydalı ve Zararlı Vakit Dilimi ....................................... 205 

3.9. Zamana Uygunluk .......................................................................... 206 

4. İllet ve Hikmet Analizleri ..................................................................... 207 

4.1. Saç Kazıtma .................................................................................... 208 

4.2. Gıyâbî Cenâze Namazı ................................................................... 211 

4.3. Yenilmesi Caiz olan ve Olmayan Maddeler ................................... 212 

4.4. Tırnakların Belirli bir Sıraya Göre Kesmek ................................... 213 

4.5. Kasık ve Koltuk Altı Kıllarının Temizliği ...................................... 214 

4.6. Kıble Tarafına Tükürme ................................................................. 215 

4.7. Hz. Peygamber’in Kabrini Ziyaret ................................................. 216 

4.8. Uhud Şehitliğini Perşembe Günü Ziyaret ....................................... 217 

5. Zorluk ve Meşakkatten Kaçınma ................................................... 219 

F. İctihad ve Taklid Teorisi .................................................................... 221 

1. Müctehid ........................................................................................ 222 

2. Müftü .............................................................................................. 223 

3. Taklid ............................................................................................. 225 

4. Müctehidlerin Tabakaları ............................................................... 229 

5. İctihad Makamını Muhafaza .......................................................... 230 

G. Hüküm Teorisi ................................................................................... 233 

1. Mekruh Tasnifi ............................................................................... 233 

2. Hükümlerde Avam-Havas Ayrımı ................................................. 236 

H. Tearuz ve Tercih Teorisi .................................................................... 238 

1. Müftâ Bîh ............................................................................................. 239 

2. Zâhir, Azhar, Meşhûr ........................................................................... 242 

3. Sahîh/Esah ............................................................................................ 244 

4. Muhtâr .................................................................................................. 247 



 

viii 

 

5. Ahsen, Evlâ, Akvâ ................................................................................ 248 

6. Nazar .................................................................................................... 251 

7.  Mütearız Hadisleri Uzlaştırması .......................................................... 254 

8. Hadisin Hükme Delâlet Yönünü Belirtmesi ......................................... 258 

9. Mertebe Açısından Daha Üstün Bir Hadisle Delil Getirmesi .............. 263 

10. Ravinin Rivayet Ettiği Habere Muhalefeti ......................................... 267 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

FÜRÛ-İ FIKHA DAİR GÖRÜŞLERİ 

A. Fıkhî İhtilaflara Yaklaşımı ................................................................. 270 

1. Farklı Mezheplerin ve Fakihlerin Görüşlerine Yer Vermesi ......... 270 

1.1. Onaylayarak Yer Vermesi .............................................................. 271 

1.2. Tenkit Ederek Yer Vermesi ......................................................... 272 

2. Yanlış Atfedilen Görüşleri Tashih Etmesi ........................................... 274 

2.1. Mezhepler Arası Atıfların Tashihi .................................................. 276 

2.2. Hanefîlerin Diğer Mezheplere Atıflarının Tashihi ......................... 281 

3.3. Hanefîlerin Mezhep İçi Atıflarının Tashihi .................................... 283 

B. Tenkitçi Bakış.......................................................................................... 285 

1. Tenkit Ettiği Kişiler .............................................................................. 286 

2. Tenkit Sebepleri ................................................................................... 287 

2.1. Hadise Verilen Hatalı Hükümden Dolayı Tenkit Etme .................. 288 

2.2. Hatalı Verilen Görüşlerden Dolayı Tenkit Etme ............................ 293 

2.3. Usûl Yönüyle Tenkit Etme ............................................................. 296 

2.4. Kavramlardan Dolayı Tenkit Etme ................................................. 299 

2.5. Zayıf Gördüğü Görüşleri Tenkit Etme ........................................... 301 

2.6. Hanefî Mezhebi ve Ebû Hanîfe’ye Yöneltilen İthamları Tenkit Etme

 ........................................................................................................................... 303 

C. Fetva ve Görüşlerinden Bazıları .............................................................. 308 

1. Dil ile Niyet .......................................................................................... 308 

2. Hatibin Hutbede Dua İçin Ellerini Kaldırması ..................................... 309 

3. Zekât Malının Başka Yere Naklî .......................................................... 310 

4. Zekâtta Temlik ..................................................................................... 312 

5. Rü’yet-i Hilâl ........................................................................................ 312 

6. Mahremi Olmadan Hacca Giden Kadının Haccı .................................. 315 



 

ix 

 

7. Hac Zamanı Birden Fazla Umre Yapmak ............................................ 316 

8. Kur’ân-ı Kerîm Hatminden Sonra Dua Etmek ..................................... 317 

9. Beytülmalden Maaş Alma Hakkına Sahip İlim Dalları ....................... 318 

10. Rüşvetle Karar Veren Hâkim ............................................................. 319 

11. Musiki ................................................................................................. 320 

12. Küpe Takmak için Kadınların Kulaklarını Deldirmeleri ................... 322 

13. Kitaplarda Salavâtın Yazımı .............................................................. 324 

14. Namazda ve Namaz Dışında Elleri Bele Koymak, Parmakları Çıtlatmak 

ve Esnemek .......................................................................................................... 325 

D. Hanefî Fakihlerin Görüşlerine Yaklaşımı ............................................... 326 

1. Ebû Hanîfe ve Talebelerinin Görüşlerine Yaklaşımı ........................... 327 

1.1. İmamlardan Nakledilen Yanlış Görüşleri Tashih Etmesi ............ 328 

1.2. İmamlardan Nakledilen Görüşler Arasında Tercihte Bulunması ... 330 

1.3. İmamlardan Nakledilen İfadeleri Yorumlaması ............................. 332 

2. Meşâyihin Görüşlerine Yaklaşımı.................................................. 333 

2.1. İlk Oturuşta Tahıyyata Ziyade ..................................................... 334 

2.2. Cuma Namazının Birden Fazla Mekânda Kılınması ................... 335 

E. Tercihlerinde Tasavvufun Etkisi ............................................................. 335 

1. Tervîhalar Arasında Yapılan Zikir ....................................................... 336 

2. İşrâk Namazı ........................................................................................ 337 

3. Uzlet ve İhtilât ...................................................................................... 338 

SONUÇ ......................................................................................................... 342 

KAYNAKÇA ................................................................................................ 348 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

x 

 

ÖNSÖZ 

Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla başlarım. İnsanoğluna kalem 

aracılığıyla bilmediklerini öğreten ve onu ilimle donatan Allah’a hamdolsun. Salât ve 

selâm, Allah’ın son elçisi Hz. Muhammed Mustafa’ya (s.a.v.), onun tertemiz ehl-i 

beytine, seçkin ashabına ve kıyamet gününe kadar onların izinden giden tüm 

müminlerin üzerine olsun. 

İslam hukukunun tarihî gelişimi, İslam’ın doğuşundan itibaren çeşitli 

evrelerden geçerek günümüze ulaşan köklü bir disiplini yansıtır. Özellikle 17. ve 18. 

yüzyıllar, literatürde genellikle "İstikrar ve taklit dönemi" olarak adlandırılan, özgün 

eserlerin nispeten az üretildiği, şerh ve hâşiye türü çalışmaların ön plana çıktığı bir 

süreç olarak değerlendirilmektedir. Ancak bu dönemde dahi önemli fakihler yetişmiş 

ve İslam hukuk mirasının sürekliliğini sağlayan eserler kaleme alınmıştır. 

Hanefî mezhebinin temelleri, sahâbe döneminde atılmış, özellikle Abdullah b. 

Mes‘ûd (ö. 32/653) ve Hz. Ali’nin (ö. 40/661) Kûfe’deki ilmî faaliyetleriyle 

şekillenmiştir. Ebû Hanîfe’nin (ö. 150/767) muntazam çalışmalarıyla kurumsal bir 

kimlik kazanan mezhep, Abbâsî döneminde Ebû Yûsuf’un (ö. 182/798) kâdılkudât 

olmasıyla resmî bir statüye kavuşmuştur. Hanefîlik, Mâverâünnehir’deki ilmî 

merkezler ve Osmanlı Devleti’nin benimsemesiyle yaygınlık kazanmış, ardından Hint 

alt kıtasında yeniden canlanmıştır. 

Bu araştırmanın temel amacı, 18. yüzyıl İslam hukuk düşüncesinde 

Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî’nin (ö. 1205/1791) konumunu belirlemek ve onun 

fıkıh mirasını akademik bir perspektifle değerlendirmektir. Hindistan’da başlayan ilmi 

yolculuğunu Yemen ve Mısır’da sürdüren Zebîdî, fıkıh, hadis, dil ve nesep gibi çeşitli 

alanlarda eserler vermiş önemli bir şahsiyettir. Mevcut literatürde daha çok dil ve hadis 

alanındaki çalışmalarıyla tanınan Zebîdî’nin fıkıh sahasındaki katkıları, bu 

araştırmanın temel inceleme konusunu oluşturmaktadır. 

Çalışma üç ana bölümden oluşmaktadır: Biyografik ve tarihsel arka planın ele 

alındığı birinci bölümde Zebîdî’nin hayatı, eğitimi, hocaları, öğrencileri ve ilmî çevresi 

detaylı şekilde incelenmektedir. Ayrıca dönemin siyasi ve sosyo-kültürel yapısı, 

Zebîdî’nin fıkıh düşüncesinin şekillenmesindeki etkileri bağlamında ele alınmaktadır. 



 

xi 

 

Fıkıh usulüne yaklaşımın incelendiği ikinci bölümde Zebîdî’nin fıkıh ve fakih anlayışı, 

kaynaklara yaklaşımı, delil teorisi, nasları anlama, hükümlerin maksadını tespit 

metodu, ictihad ve taklid teorisi, hüküm teorisi, tearuz ve tercih teorisi gibi temel usûl 

konularındaki görüşleri, dağınık haldeki eserlerinden derlenerek analiz edilmektedir. 

Fürû-i fıkıhtaki yerinin analiz edildiği üçüncü bölümde ise Zebîdî’nin Hanefî mezhebi 

içindeki yorumları, fıkhi ihtilaflara yaklaşımı, tenkitçi bakış açısı ve fetva ve 

görüşlerinden bazıları irdelenmektedir. Ayrıca tasavvufî eğilimlerinin fıkıh anlayışına 

etkisi araştırılmaktadır. 

Bu vesileyle araştırma sürecinde yönlendirmeleri ve teşvikleriyle bana destek 

olan, değerli zamanını ayırarak büyük bir fedakârlık gösteren saygıdeğer hocam Doç. 

Dr. İsmail BİLGİLİ’ye en derin şükranlarımı sunmak istiyorum. Tezimi okuyup 

değerlendirme nezaketinde bulunan, fikir ve önerileriyle çalışmamın gelişmesine katkı 

sağlayan kıymetli hocalarım Prof. Dr. Bayram DALKILIÇ, Doç. Dr. Mustafa Bülent 

DADAŞ ve Doç. Dr. M. Raşit AKPINAR’a da minnettarlığımı ifade ediyorum. 

Özellikle tezin tüm zorluklarını benimle birlikte göğüsleyen aileme teşekkür etmeyi, 

büyük bir memnuniyetle yerine getirilmesi gereken bir görev olarak görüyorum. 

İsmail KARAGÖZOĞLU 

KONYA - 2025



 

1 

 

GİRİŞ 

I. Konu ve Amaç 

Tarih boyunca, düşünce, kişilik ve eserleriyle sonraki nesiller üzerinde derin 

etkiler bırakan âlimler, İslam ilim geleneğinin şekillenmesinde kritik rol 

oynamışlardır. Bu âlimlerden bazılarının etkisi belirli bir coğrafya veya dönemle sınırlı 

kalırken, diğerleri zaman ve mekânın ötesine geçerek, izleri asırlar boyunca 

silinmeyen bir ilmî miras bırakmıştır. Hanefî mezhebi özelinde ele alındığında Ebû 

Hanîfe, Tahâvî (ö. 321/933), Cessâs (ö. 370/981), Serahsî (ö. 483/1090 [?]), Kâsânî (ö. 

587/1191), İbnü’l-Hümâm (ö. 861/1457), Ali el-Kârî (ö. 1014/1605) ve İbn Âbidîn (ö. 

1252/1836) gibi isimler yalnızca kendi dönemlerinde değil, sonraki yüzyıllarda da 

fıkıh ve hadis alanında referans kabul edilen öncü şahsiyetler olmuşlardır. Hicrî XII. 

(miladî XVIII.) yüzyılda yaşayan Murtazâ ez-Zebîdî de bu seçkin âlimler zincirinin 

önemli bir halkasıdır.  

Zebîdî, İslam ilim geleneğinde çok yönlü bir âlim olarak öne çıkar. Fıkıh, hadis, 

dil, tarih, tasavvuf ve diğer ilimlerde yüz altmışa yakın eser kaleme alarak geniş bir 

ilmi yelpazede faaliyet göstermiştir. Döneminin önde gelen âlimlerinden biri olarak 

kabul görmüş hem muasırları hem de sonraki nesiller tarafından "imam", "müceddid",1 

"fakih" ve "hadis hâfızı"2 gibi vasıflarla anılmıştır. 

Çalışmanın amacı Zebîdî’nin hayatı, şahsiyeti, hocaları, öğrencileri, muasır 

âlimlerle ilişkileri, yazdığı eserler, etkilediği âlimler göz önünde bulundurarak İslam 

hukukuna katkısını göstermek, usûl ve füru-i fıkıh dâhil her yönüyle onu tanıtmaya 

çalışmaktır. Böylece bu önemli şahsiyetin ilmi mirasının yeniden değerlendirilmesi 

hedeflenmektedir. 

Çalışma, Zebîdî’nin biyografisi ve fıkhi düşüncesini merkeze almakla birlikte, 

onun ilmî çevresi üzerinden 18. yüzyılda Hindistan, Yemen ve Mısır gibi bölgelerdeki 

Hanefî mezhebinin durumunu analiz etmeyi de amaçlamaktadır. Zebîdî özelinde, 

 
1 Ebü’t-Tayyib Muhammed Şemsü’l-Hak b. Emîr Alî ed-Diyânüvî el-Azîmâbâdî, ‘Avnü’l-ma‘bûd şerhu 

Sünen-i Ebî Dâvûd (Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 1415/1994), 11/266; Muhammed Abdülhay b. 

Abdülkebîr el-Kettânî, Fihrisü’l-fehâris ve’l-esbât ve muʿcemü’l-meʿâcim ve’l-meşîhât ve’l-müselselât, 

nşr. İhsan Abbas (Beyrut: 1402/1982), 1/531. 
2 Abdurrahman b. Hasan el-Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr fi’t-terâcim ve’l-ahbâr (Beyrut: Dâru’l-cîl, ts.), 

2/106.  



 

2 

 

İslam fıkıh geleneğinin sürekliliğine dair önemli bir perspektif sunularak 18. yüzyılda 

dahi, özgün eserlerin telif edildiği, geleneksel birikimin aktarıldığı ve yeni fıkhi 

meselelere çözümler üretildiği ortaya konulacaktır. Böylece, bu dönemin ilmi 

canlılığına dair yaygın kanaatin yeniden gözden geçirilmesine katkı sağlanması 

hedeflenmektedir. 

II. Kaynaklar ve Yöntem 

Çalışma üç temel kısma ayrıldığı için kullanılan kaynaklar da bu bölümlere 

göre ayrı ayrı değerlendirilecektir. 

Zebîdî’nin hayatına ilişkin temel ve birincil kaynaklar, onun bizzat kaleme 

aldığı eserlerdir. Bu eserler arasında özellikle Mu‘cemleri ve kaleme aldığı 

icâzetnameler öne çıkmaktadır. el-Muʿcemü’l-ekber, et-Târîhu’l-kebîr ve Muʿcemü’l-

meşâyih3 olarak da bilinen ve el-Mu‘cemü’l-muhtas4 adıyla basılan çalışması, 

Zebîdî’nin biyografisi hakkında bilgi edindiğimiz en önemli kaynak durumundadır. 

Ancak, hakkında yazılan üç tezde de bu Mu‘cem’den yararlanılmadığı görülmüştür. 

Bu nedenle, 768 sayfadan oluşan ve 634 biyografi içeren bu eserden faydalanılarak 

yapılan çalışmada, Zebîdî ve eserleri hakkındaki bazı eksikliklerin giderileceği 

düşüncesindeyiz. Kitap hakkında detaylı bilgi eserleri bölümünde ele alınmıştır. 

Zebîdî’nin Bernâmecu’ş-şuyûh adını verdiği5 el-Muʿcemü’s-sağîr olarak 

bilinen eseri de onun biyografisi hakkında önemli bir kaynak niteliği taşımaktadır. Bu 

manzum eserde Zebîdî, ders aldığı, seyahatlerinde tanıştığı veya yazışma yoluyla 

icazet aldığı hocalarını alfabetik sırayla kaydetmiştir. Toplamda 108 hocası hakkında 

bilgi içeren bu çalışma, Zebîdî’nin ilmi bağlantılarını ortaya koymaktadır. Hadis âlimi 

Abdülhay el-Kettânî (1886–1962) ise bu eseri olduğu gibi aktarmış ve ardından 

Zebîdî’nin Bernâmec’e dâhil etmediği 62 hocasını daha ekleyerek kaynağı 

genişletmiştir.6 

 
3 Abdurrahman b. Süleyman el-Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî ve’r-rûhu’r-reyhânî fî icâzeti’l-kudâti 

beni’ş-Şevkânî, nşr. Merkezü’d-Dirâsât ve’l-ebhâsi’l-Yemeniyye (San‘a: Darü's-Sumay’i, 2012), 270; 

Ebû Gays Muhammed Hayrüddîn b. Mahmûd b. Muhammed b. Alî b. Fâris ed-Dımaşkî, ez-Ziriklî, el-

Aʿlâm (Beyrut: Dâru’l-’ilm, ts.), 7/70. 
4 Ebü’l-Feyz Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, nşr. Nizâm Muhammed Sâlih 

Ya’kûbî-Muhammed Nâsır el-Acmî (Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 2010). 
5 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 771-779. 
6 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/531-537. 



 

3 

 

Zebîdî’nin çeşitli âlimlere ve devlet adamlarına yazdığı icâzetnameler, onun 

biyografisi hakkında önemli bilgiler sunan kaynaklar arasındadır. el-Muʿcemü’l-

muhtas’ta belirtildiğine göre, yüzlerce icâzet yazdığı bilinen Zebîdî’nin bu 

belgelerinden yaklaşık on kadarı günümüze ulaşmış ve basılmıştır. Bu 

icâzetnamelerde, Zebîdî okuduğu ve okuttuğu kitapları, zaman ve mekân bilgilerini 

detaylı bir şekilde kaydetmiştir. Örneğin, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi7 

de dâhil olmak üzere, şimdiye kadar yapılan çalışmalarda doğum tarihi kesin olarak 

belirtilmemişken, Zebîdî, Dımeşk’in Şâfiî müftüsü Muhammed Kemâüddîn el-

Ğazzî’ye (ö. 1214/1799) yazdığı bir icâzetnamede, 10 Muharrem 1145 (3 Temmuz 

1732) tarihinde doğduğunu açıkça ifade etmiştir.8 

Zebîdî’nin biyografisine dair araştırmada kullanılan ikincil kaynakların 

başında, öğrencisi olan tarihçi Abdurrahman b. Hasan el-Cebertî’nin (ö. 1240/1825) 

ʿAcâʾibü’l-âsâr fi’t-terâcim ve’l-ahbâr adlı üç ciltlik eseri gelmektedir. Bunun yanı 

sıra, Sıddîk Hasan Han’ın (ö. 1307/1890) Ebcedü’l-ʿulûm,9 Abdülhayy el-Hasenî’nin 

(1869-1923) Nüzhetü’l-havâtır,10 Abdülhay el-Kettânî’nin Fihrisü’l-fehâris gibi 

eserlerden de yararlanılmıştır. Ayrıca, bu kaynaklara ek olarak başka eserlerden de 

istifade edilmiştir. 

Zebîdî’nin yaşadığı dönemde Hindistan, Yemen ve Mısır’ın siyasi, sosyal ve 

dini ortamının incelendiği bölümde, bu bölgelerle ilgili kaleme alınmış çeşitli 

kaynaklardan faydalanılmıştır. 18. asır Hindistan tarihi için Yusuf Hikmet Bayur’un 

(1891-1980) Hindistan Tarihi,11 Hakkı Dursun Yıldız’ın (1937-1992) editörlüğünde 

hazurlanan Doğuştan Günümüze İslam Tarihi,12 Sıddîk Hasan Han’ın Ebcedü’l-

‘ulûm13 adlı eseri ve benzeri kaynaklar kullanılmıştır. Aynı şekilde, dönemin Yemen 

ve Mısır tarihi ile sosyal yapısı, Ahmet Râşid Paşa’nın (ö. 1309/1891) Yemen ve San'a 

 
7 İsmail Durmuş, “Zebîdî, Muhammed Murtazâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 2013), 44/168-171. 
8 Ebü’l-Feyz Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî, İcâzetühû li-Muhammed Kemâlüddîn el-Ğazzî ed-

Dimeşkî, nşr. Muhammed Nâsır el-Acmî (Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 1440/2019), 104. 
9 Ebü’t-Tayyib Muhammed Sıddîk Bahâdır Hân b. Hasen b. Alî el-Kannevcî, Ebcedü’l-‘ulûm (Beyrut: 

Dâru İbn Hazm, 1423/2002). 
10 Abdülhay b. Fahreddin b. Abdülalî el-Hasenî, Nüzhetü’l-havâtır ve behcetü’l-mesâmiʿ ve’n-nevâzır, 

nşr. Ebü’l-Hasan Ali en-Nedvî (Haydarâbâd: 1350-90/1931-70). 
11 Yusuf Hikmet Bayur, Hindistan Tarihi (Ankara: 1940). 
12 Hakkı Dursun Yıldız, Doğuştan Günümüze İslam Tarihi (İstanbul: 1986-1989). 
13 Sıddîk Hasan Han, Ebcedü’l-ulûm, nşr. Abdülcebbâr Zekkâr (Dımaşk: 1978). 



 

4 

 

Tarihi,14 Ahmet Cevdet Paşa’nın (1823-1895) Osmanlı Tarihi,15 Cebertî’nin 

‘Acâ’ibi’l-âsâr adlı çalışması ve diğer kaynaklardan yararlanılarak ele alınmıştır. Bu 

kaynaklar aracılığıyla, Zebîdî’nin yaşadığı coğrafyaların tarihsel ve toplumsal bağlamı 

ortaya konulmaya çalışılmıştır. 

Zebîdî’nin fıkhi yönünün ele alındığı ikinci ve üçüncü bölümlerde, onun kendi 

eserlerine başvurulmuştur. Müellifin hadis usulüne dair bir çalışması bulunmasına 

rağmen, fıkıh usulüne dair müstakil bir eseri yoktur. Hem usûl hem de füru-i fıkha 

ilişkin görüşleri, iki önemli eserinden hareketle ortaya çıkarılmaya çalışılacaktır. 

Bunlardan ilki, İmam Gazzâlî’nin (ö. 505/1111) meşhur eseri İhyâʾü ʿulûmi’d-dîn’in 

şerhi olan İthâfü’s-sâdeti’l-müttakîn bi-şerhi esrâri İhyâʾi ʿulûmi’d-dîn16 adlı hacimli 

çalışmasıdır. İhyâ, ilk bakışta tasavvufi bir kitap olarak tanınsa da, İslam’ın temel üç 

ilmi olan akaid, fıkıh ve ahlak konularını kapsayan geniş bir eserdir. Tez sürecinde 

baştan sona okunan on dört ciltlik İthâfü’s-sâde’nin yaklaşık beş cildi, fıkhın temel 

meselelerine ayrılmıştır. Zebîdî, İhyâ’yı hem Gazzâlî’nin mezhebi olan Şâfiî mezhebi 

hem de kendi mezhebi olan Hanefî mezhebi açısından şerh etmiştir. Bu iki mezhebin 

görüşlerini detaylı bir şekilde aktarmakla birlikte, Mâlikî ve Hanbelî mezheplerinin 

yaklaşımlarını da büyük ölçüde ele almıştır. Bu özelliğiyle, İthâfü’s-sâde’nin fıkıh 

bölümleri, dört mezhebin görüşlerini içeren kapsamlı bir şerh çalışması olarak 

değerlendirilebilir.  

İkinci kaynak ise ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe fî edilleti mezhebi’l-İmam Ebî 

Hanîfe17 adlı eserleridir. Bu çalışma, Ebû Hanîfe’nin Hz. Peygamber’den rivayet ettiği 

ve diğer hadis kaynaklarının da desteklediği ahkâm hadislerini içeren ve bu hadisleri 

açıklayan bir eserdir. Fıkhi konulara göre düzenlenen kitap, Ebû Hanîfe’yi savunmayı 

ve onun fıkhi meselelerde hadislerden nasıl deliller çıkardığını incelemeyi 

hedeflemektedir.  

 
14 Ahmet Râşid Paşa, Yemen ve San'a Tarihi (İstanbul: Taşhan Kitap Yayınları, 2013). 
15 Ahmet Cevdet Paşa, Osmanlı Tarihi nşr. Mü’min Çevik (İstanbul, ts). 
16 Ebü’l-Feyz Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî, İthâfü’s-sâdeti’l-müttakîn bi-şerhi esrâri İhyâʾi ʿ ulûmi’d-

dîn, (Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, ts). 
17 Ebü’l-Feyz Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî, Ukûdü’l-cevâhiri’l-münîfe fî edilleti mezhebi’l-İmam Ebî 

Hanîfe mimmâ vâfeka fîhi’l-eimmete’s-sitte ev ba’dahüm, thk. Vehbî Süleyman Ğavecî (Beyrut: 

Müessetür-risâle, 1406/1985). 



 

5 

 

III. Zebîdî ile İlgili Yapılan Çalışmalar 

Zebîdî hakkında yapılan başlıca çalışmalar şunlardır: 

Kitaplar: 

1- Reichmuth, Stefan, The World of Murtadâ al-Zabîdî (1732-91), Life, 

Networks and Writings, Edinburgh University Press, 2009. Tespit edebildiğimiz 

kadarıyla Zebîdî hakkında yazılan tek kitap olup İngilizcedir. Bir giriş ve beş 

bölümden oluşan eserin giriş bölümünde Zebîdî’nin şahsiyeti, yaşadığı dönemdeki 

siyasi ve sosyal durumdan bahsedilir. Birinci bölüm, Zebîdî’nin hayatı, ikinci bölüm 

eserleri, üçüncü bölüm arkadaşları, hocaları, öğrencileri ve tanıdıkları hakkındaki 

notlar, dördüncü bölümde onun en büyük iki eseri Tâcü’l-’arûs ve İhyâ şerhi 

değerlendirilir; son ve beşinci bölümde ise İthâfü’s-sâdeti’l-müttakîn’in geniş bir 

incelemesi yer alır. 

Tezler: 

1- Hâşim Tâhâ Şelâş, Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî fi kitâbihi Tâcü’l-’arûs, 

Bağdat: Dâru’l-Kutubi’l-‘İlmiyye, 1401/1981. Hâşim Tâhâ Şelâş’ın 1977 yılında 

sunduğu doktora tezi olan bu çalışma, Zebîdî ve onun Tâcü’l-’arûs adlı eseri hakkında 

yazılmış en kapsamlı çalışmalardan biri olarak kabul edilebilir. Müellif, giriş 

kısmında, lisans eğitimi sırasında en kapsamlı sözlüğün dil âlimi ve edip İbn 

Manzûr’un (ö. 711/1311) Lisânü’l-‘Arab olduğunu düşündüğünü, çünkü insanların 

sürekli bu esere atıfta bulunduğunu ve birkaç kez basıldığını belirtir. Ancak Zebîdî’nin 

Tâcü’l-’arûs’unun çok daha geniş olmasına rağmen neden ihmal edildiğini araştırmak 

istediğini ve bu nedenle bu çalışmaya başladığını ifade eder. Hâşim Tâhâ Şelâş, tezini 

beş bölüme ayırmıştır. Birinci bölümde Zebîdî’nin hayatı ve eserlerini incelemiştir. Bu 

bölümde Tâcü’l-’arûs’tan yararlandığını ve bu sayede diğer araştırmacıların 

ulaşamadığı sonuçlara ulaştığını belirtir. Gerçekten de Zebîdî’nin hocaları, öğrencileri 

ve özellikle eserleri konusunda diğer araştırmacıların erişemediği bilgilere ulaştığı 

gözlemlenmiştir. Ancak, tezini yazdığı dönemde henüz basılmamış ve yazma halinde 

bulunan Zebîdî’nin hayatı ve eserlerine dair en önemli kaynaklar olan el-Mu‘cemü’l-

muhtaa ve Elfiyyetü’s-sened gibi eserlere başvurmadığı dikkat çekmektedir. İkinci 

bölümde, el-Kâmûsü’l-muhît ve Tâcü’l-’arûs’un yazılış tarihleri, yazılış sebepleri, 



 

6 

 

hedefleri ve âlimlerin bu eserlere gösterdiği önem ele alınmıştır. Üçüncü bölümde 

Tâc’ın kaynakları, dördüncü bölümde Tâc’ın metodu, beşinci ve son bölümde ise 

Tâc’ın değeri ve diğer sözlüklerden farklılaşan yönleri incelenmiştir. 

2- Aydın, Abdullah, Muhammed Murteza ez-Zebidi’nin Tacu'l-Arus min 

Cevâhiri'l-Kâmûs Adlı Esrindeki Hadislerin Tahrici ve Değerlendirilmesi (Elif 

maddesi), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İlahiyat Bilimleri Anabilim 

Dalı, Hadis Bilim Dalı, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2002. 

Çalışmada Tâcu'l-Arus’un Elif maddesinde zikredilen hadislerin tahrici ve 

değerlendirilmesi yapılmıştır.  

3- Akkuş, Recep, Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî’nin Hayatı, Eserleri ve 

Nübüvvet Anlayışı, Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kelâm Bilim Dalı, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Sakarya 2007. Zebîdî’nin nübüvvet anlayışı 

çerçevesinde, onun akâidle ilgili görüşleri incelenmiştir. Bu çalışma, Zebîdî’nin hayatı 

ve eserlerine dair araştırmamızın birinci bölümünde ele aldığımız konularla en fazla 

örtüşen eserlerden biridir. Zebîdî’nin hayatı, eserleri, hocaları ve öğrencileri 

hakkındaki bilgiler, çalışmanın giriş kısmında ele alınmış olup hocaları ve talebeleri 

liste halinde sunulmuştur. Ancak, Zebîdî’nin biyografisine dair temel kaynaklar olan 

el-Mu‘cemü’l-muhtas ve Elfiyyetü’s-sened gibi eserler ile onun icazetlerinden 

yararlanılmadığı dikkat çekmektedir. Çalışmamızda Zebîdî’nin hayatı ve eserlerini 

detaylı bir şekilde incelememizin sebeplerinden biri de, bu önemli kaynaklardan 

faydalanılmamış olmasıdır. 

4- Şeker, Zeynep, Zebîdî’nin İhyâ Yorumu (Kitâbü Kavâidi'l-'Akâid’in 

Ulûhiyyet bahisleri bağlamında), Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Kelâm Bilim Dalı, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Sakarya 2015. Zebîdî’nin 

hayatı ve eserlerine yer verilmemiş sadece giriş kısmında bir sayfada temas edilmiştir. 

Çalışma, Gazzâlî’nin İhyâʾü ʿulûmi’d-dîn’de kelâm ve akâide dair meseleleri otuz 

sayfada özetlediği Kitâbü’l-kavâ’idi’l-Akâid adlı kısma Zebîdî’nin yazmış olduğu 

yaklaşık üç yüz sayfalık şerh incelenmiştir. 

 

 



 

7 

 

Makaleler: 

1- Yıldırım, Suat, “Muhammed Murtadâ ez-Zebîdî (Hayatı ve Eserleri)”, 

Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 6/21-52 (1986). Zebîdî’nin hayatı ve 

eserleri hakkında yazılmış otuz sayfalık bir makaledir.  

2- Reichmuth, Stefan. “Murtadâ az-Zabîdî (d. 1791) in Biographical and 

Autobiographical Accounts. Glimpses of Islamic Scholarship in the 18th Century”. 

Die Welt Des Islams 39/1 (1999), 64-102. Zebîdî üzerine çalışmaları ile tanınan 

yukardaki kitabın yazarı Reichmuth’un “Biyografik ve Otobiyografik Anlatımlarda 

Zebîdî’nin incelendiği, onun şahsında 18. Yüzyıl İslami ilimlere nazar edilen bir 

makaledir. 

3- Koçak, Abit Yaşar, “el-Murtedâ ez-Zebîdî: Tâcu’l-’Arûs Müellifi”, Şarkiyat 

Araştırmaları Dergisi (2002), 6/101-114. Zebîdî’nin hayatı ve eserleri 14 sayfalık bir 

makalede tanıtılmıştır. 

4- Akkuş, Süleyman, Önal, Recep, “Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî ve 

İthâfü’s-sâdeti’l- Müttakîn bi Şerhi Esrârı İhyâi ‘Ulûmi’d-Din adlı eserinin kelâm ilmi 

açısından tahlili”,  Usûl: İslam Araştırmaları, 6/115-144 (2006). Makale; İthâfü’s-

sâdeti’l-müttakîn adlı eserinin tanıtımı ve Zebîdî’nin kelâmî yönünün incelenmesi 

hakkındadır. 

5- Önal, Recep, “Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî’nin Nübüvvet Anlayışı”, 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 17/(2) 675-707 (2008). Çalışmada 

Zebîdî’nin nübüvvet görüşünü ele alınmıştır. 

6- Reichmuth, Stefan. “Murtadâ al-Zabîdî and His Role in 18th Century 

Sufisme”. Le soufisme à l’époque ottomane XVIe-XVIIIe siècle. ed. Rachida Chih-

Catherine Mayeur-Jaouen. 383-406. Kahire: Institut français d'archéologie orientale, 

2010. 383-406. Zebîdî’nin 18. Yüzyıl Osmanlı toplumundaki tasavvufî rolünün 

incelendiği bir makaledir. 

7- Eşir, Ahmet, “İlmi Biyografi Kaynağı Olarak Murtazâ ez-Zebîdî’nin el-

Mu‘cemü’l-Muhtas’ı”, Cumhuriyet İlahiyat Dergisi (2021), 3/1203-1229. el-

Mu‘cemü’l-Muhtas kitabı özelinde Zebîdî’nin ilmî biyografisi, ulema ağı ve ilmî 

ilişkileri incelenmiştir. Söz konusu kitap üzerinde güzel bir çalışmadır. 



 

8 

 

8- İmamoğlu, Abdullah Talha, “Osmanlı Padişahlarının Hadis İlmine İlgisi 

Bağlamında Sultan I. Abdülhamid’in Zebîdî’den Aldığı İcazetin Tahlili”, Osmanlı’da 

İlm-i Hadis. 2020 yılında kaleme alınmış 22 sayfalık bir makaledir. 

Yukarıda belirtilen eserlerde Zebîdî’nin biyografisi ve eserlerine yer 

verilmiştir. Ancak biz, çalışmamızın birinci bölümünde onun Mu‘cem ve 

icazetnamelerinden de yararlanarak bu konuları daha detaylı bir şekilde inceledik. 

Hâşim Tâhâ Şelâş’ın çalışmasında Zebîdî’nin dil alanındaki görüşleri ve Tâcü’l-

’arûs adlı eseri, Aydın’ın çalışmasında bazı hadislerin tahrici, Akkuş ve Şeker’in 

çalışmasında ise akâid ve kelam ilmiyle ilgili görüşleri ele alınmış, ancak fıkıh yönüne 

değinilmemiştir. Bu tezde, Zebîdî’nin hayatı ve eserlerine dair önceki çalışmalarda 

ulaşılamayan detaylar araştırılacak; ayrıca daha önce incelenmemiş olan usûl ve füru-

i fıkıh açısından Zebîdî’nin fıkhî görüşleri kapsamlı bir şekilde ele alınacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

9 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MURTAZÂ ez-ZEBÎDÎ’NİN HAYATI, İLMÎ KİŞİLİĞİ ve ESERLERİ 

Bu bölümde, Zebîdî’nin hayatı, eğitim süreci, hocaları ve öğrencileri gibi 

biyografik ayrıntılar üzerinde durulacaktır. Daha sonra, onun İslâmî ilimlere dair 

yaklaşımları, dönemin âlimlerinin kendisi hakkındaki görüşleri, ders verdiği yerler ve 

yönetici sınıfıyla kurduğu ilişkiler incelenecektir. Zebîdî’nin hukuk anlayışının 

temellerini kavrayabilmek için, yaşadığı dönemin siyasî yapısı ve coğrafyanın siyasî 

durumu kısaca açıklanacaktır. Bölümün sonunda ise, Zebîdî’nin çeşitli ilim dallarında 

yazdığı eserler ayrıntılı bir şekilde ele alınacak ve bazı çalışmaları ilk kez tanıtılarak 

akademik literatüre katkıda bulunulacaktır. Bu bölüm, Zebîdî’nin ilim dünyasındaki 

konumunu ve etkisini daha iyi anlamaya yönelik kapsamlı bir analiz sunmayı 

amaçlamaktadır. 

A. Hayatı  

1. Doğumu, Nisbeleri ve Ailesi 

Zebîdî, Hindistan’ın kuzeyinde Uttar Pradeş eyaletine bağlı Kınnevc’e 25 km 

(5 fersah) mesafede bulunan Biligram kasabasında dünyaya geldi.18 Bizzat kendisi 

1194/1780 yılında Muhammed Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî’ye (ö. 1213/1798) 

yazdığı icazette 1145/1732 yılının Muharrem ayının ilk on günü içerisinde 

doğduğunu,19 Muhammed Kemâlüddîn el-Ğazzî’ye yazdığı icazette de 10 Muharrem 

1145 (3 Temmuz 1732) tarihinde doğduğunu açıkça ifade etmiştir.20 Daha önceki 

çalışmalarda söz konusu doğum tarihinin zikredildiğine rastlanılmamıştır. Zebîdî’nin 

mütedavil kitaplarında zikretmediği bu bilgiyi, ancak bir şahsa yazdığı icazetnamede 

belirtmiş olması, konunun yaygınlık kazanmamasına ve dolayısıyla meşhur 

olmamasına sebep olmuştur. 

Zebîdî, Muhammed Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî’ye (ö. 1213/1798) yazdığı 

icazetnamede, kendi ismini, baba ve dedelerini, soyunu ve nisbelerini toplu halde 

açıklayarak kendisini şöyle tanıtmıştır: “Muhammed Murtazâ b. Muhammed b. 

 
18 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/527. 
19 Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 803; Muhammed b. 

Abdüsselâm en-Nâsırî ed-Der‘î, er-Rıhletü’n-Nâsıriyyeti’l-kübrâ, thk. Mehdî el-Ğâlî (el-Müessesetü’l-

‘Arabiyye li’d-dirâsât ve’n-neşr, 2018), 1/675. 
20 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li-Muhammed Kemâlüddîn el-Ğazzî, 104. 



 

10 

 

Muhammed b. Abdürrezzâk, nesebi itibariyle Hüseynî ve Zeydî, aslen Vâsıtî, yetişme 

ve yerleşme bakımından Zebîdî, mezhep olarak Hanefî, tasavvufî yol olarak 

Nakşibendî, meşrep olarak Kâdirî ve Mısır’ın Kahire şehrinde ikamet eden bir kişi.”21 

Zebîdî’nin asıl ismi Muhammed olup, Murtazâ onun lakabıdır.22 Murtazâ 

ismini eserlerinde çoğu zaman başında lam-ı ta‘rîf olmaksızın bazen de lam-ı ta‘rîf ile 

birlikte kullanır.23 Hindistan’da doğup büyüdüğü için el-Hindî,24 Biligram kasabasında 

doğduğu için Biligrâmî,25 Hz. Ali’nin soyundan geldiği için el-Alevî, Hz. Hüseyin’in 

(ö. 61/680) soyundan geldiği için el-Hüseynî,26 büyük dedesi Vâsıt şehrinden göç 

etmesi nedeniyle el-Vâsıtî, nisbesi kendisine verilecek kadar uzun süre Yemen’in 

Zebîd şehrinde ikamet ettiği için ez-Zebîdî,27 ömrünün uzun ve son yıllarını Mısır’da 

geçirdiği için el-Mısrî, mezhebi nedeniyle Hanefî, tasavvuf yolundaki bağlılığı 

sebebiyle Nakşibendî, meşrebinden dolayı Kâdirî nisbeleriyle anılmaktadır.28  

Başta öğrencisi Cebertî olmak üzere birçok tarih ve biyografi yazarı, Zebîdî’ye 

Ebü’l-Feyz, Ebü’l-Cûd ve Ebü’l-Vakt gibi farklı künyeler isnad etmiştir.29 Ancak, 

Zebîdî’nin eserlerinde son iki künyeyi kullandığına rastlanmamıştır. İlk kaleme aldığı 

eserlerinde ismini genellikle “Muhammed Murtazâ el-Hüseynî” şeklinde yazmış ve 

çoğunlukla künye belirtmemiştir. Bu durum, özellikle yaklaşık on dört yıl süren ve 8 

Eylül 1774’te tamamlanan Tâcü’l-’arûs adlı eserinin çeşitli bölümlerinde dikkat 

çekmektedir.30 Bununla birlikte, son dönem eserlerinde, özellikle İhyâ şerhi 

olan İthâfü’s-sâdeti’l-müttakîn’in bölüm sonlarında31 ve verdiği icazetnamelerde 

 
21 Ebü’l-Feyz Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî, İcâzetü’l-İmam el-müsnid el-hucce Muhammed Murtazâ 

ez-Zebîdî li’ş-şeyh Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî el-Bağdâdî, nşr. Nizâm Muhammed Sâlih Ya’kûbî-

Muhammed Nâsır el-Acmî (Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 2010), 810. (Zebîdî’nin el-Mu‘cemü’l-

muhtas’ının sonunda ek-2 olarak basılmıştır). 
22 Ziriklî, el-Aʿlâm, 7/70. 
23 Ebü’l-Feyz Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî, Tâcü’l-’arûs min cevâhiri’l-Kâmûs (Kuveyt: Dâru’l-

hidâye, 1965-2001), 9/263, 9/504, 14/479, 27/412, 31/179, 40/357. 
24 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/527. 
25 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/527; Kannevcî, Ebcedü’l-‘ulûm, 570; Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 
26 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 9/263, 31/179, 40/357. 
27 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 9/263. 
28 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 810. 
29 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/103-104; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/526-527; Ebü’l-Feyz Muhammed 

Murtazâ ez-Zebîdî, Bülğatü’l-erîb fî mustalahı âsâri’l-habîb, thk. Abdülfettâh Ebû Gudde (Beyrut: 

Mektebetü’l-matbûâtü’l-İslâmiyye, 1430/2009), 149. 
30 Melela bk. Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 9/263; 9/504; 27/412; 31/179; 40/357; Zebîdî, Cezvetü’l-iktibâs, 22. 
31 Mesela bk. Zebîdî, İthâfü’s-sâdeti’l-müttakîn, 1/788; 2/687; 3/803; 4/445; 5/393; 5/698; 6/439; 6/774; 

7/781; 8/361; 8/719; 9/385; 9/839; 10/221; 10/543; 11/319; 11/514; 11/751; 12/607; 13/416; 14/652. 



 

11 

 

“Ebü'l-Feyz” künyesini kullandığı görülmektedir.32 Bu künye, kendisine 17 Şâban 

1182 (27 Aralık 1768) tarihinde Vefâiyye tarikatının şeyhi Ebü’l-Envâr İbn Vefâ 

tarafından verilmiştir. Ayrıca, bu şeyhe olan bağlılığı nedeniyle Vefâî nisbesiyle de 

anılmıştır.33 

Zebîdî, Süveydî’ye yazdığı icazetnamede nesebi hakkında detaylı bilgi verir: 

“Benim soyum, Hz. Ali’nin oğlu Hüseyin’in oğlu Ali Zeynelâbidîn’in oğlu şehit 

Zeyd’in oğlu İsa Mü’tem el-Eşbâl’in oğlu İmam ve büyük muhaddis Ebü’l-Hüseyin 

Abdullah b. Ahmed el-Muhtefî’ye (ö. 247/862) kadar uzanır. Dedelerimin kökeni 

Irak’ın Vâsıt şehridir.”34 

Zebîdî’nin babası ve dedesinin ismi Muhammed’dir. Babasının Seyyid ve Şerîf 

olduğunu belirttikten sonra, onun künyesinin Ebü’l-İmâd olduğunu ifade eder. 

Dedesinin künyesi ise Ebû Abdullah’tir. Zebîdî, dedesinden el-Kutb ve el-

Kâmil sıfatlarıyla bahsettiğine göre, onun tasavvuf büyüklerinden bir mürşid olduğu 

söylenebilir.35 

Zebîdî’nin dedelerinin Hindistan’a göç etmesinin nedeni, Moğol İstilası’dır. 

Büyük dedesi Ebü'l-Ferec36 el-Vâsıtî el-Irakî, Hülâgü’nün 656/1258 yılında Bağdat’ı 

işgal etmesinin ardından Hindistan’a hicret etmiş ve Bilgram’a yerleşmiştir. Hz. 

Hüseyin’in soyundan geldikleri için bu aileye “Biligram Seyyidleri” denmiştir.37  

2. Tahsili ve Hocaları 

Zebîdî, eğitim hayatına doğum yeri olan Bilgram’da başlamıştır. İlim 

öğrenmek amacıyla seyahat ettiği ilk duraklar, Hindistan’ın Sendile ve Hayrâbâd 

şehirleri olmuştur.38 Sendile’de Ahmed b. Ali es-Sendîlî’nin yanında hem aklî hem de 

 
32 Ebü’l-Feyz Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî, İcâzetü’l-allâme Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî li’s-

sultân Abdilhâmîd el-evvel el-Osmânî, icâzetühû li-Ahmed b. Ubeyd el-Attâr ed-Dimeşkî, icâzetühû li-

Muhammed Kemâlüddîn el-Ğazzî ed-Dimeşkî, nşr. Muhammed Nâsır el-Acmî (Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-

İslâmiyye, 1440/2019), 77, 85, 92, 104; Ebü’l-Feyz Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî, el-Kavlü’l-

muharreri’z-zekî fî icâzeti Ahmed b. Muhammed el-Antâkî, İcâzetü’l-allâme ez-Zebîdî li-Muhammed b. 

Muhammed el-Emîr es-Sağîr, İcâzetü’l-allâme ez-Zebîdî li-Ebi'l-Fazl en-Nikvî er-Rûmî, nşr. 

Muhammed Nâsır el-Acmî (Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 1403/1983), 70, 80, 86. 
33 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/105; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/527. 
34 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 803. Bk. Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/526. 
35 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 810. 
36 TDV İslam Ansiklopedisi’inde “Ebü’l-Ferec” künyesi “Ebü’l-Ferrâh” şeklinde hatalı yazılmıştır. Bk. 

Durmuş, “Zebîdî”, 44/168. 
37 Ebû Gudde, Bülğatü’l-erîb, 149. 
38 Hasenî, Nüzhetü’l-havâtır, 7/1108.   



 

12 

 

naklî ilimler tahsil etmiş,39 henüz on iki yaşındayken Hayrâbâd’da Sıfatullah b. 

Medînetullah el-Hayrâbâdî’nin (ö. 1157/1744) derslerine katılmıştır.40 Ardından 

Hindistan’ın İlhâbâd şehrine geçen Zebîdî, burada ez-Zaîr lakabıyla tanınan ve ictihad 

ehli olduğu söylenen41 Muhammed Fâhır b. Yahya el-Abbâsî el-Eserî el-İlhâbâdî’den 

(ö. 1163/1750) hadis ilimleri konusunda eğitim almıştır.42  

Zebîdî’nin ilim yolculuğunda önemli duraklardan biri olan Dehli’de43 dönemin 

önde gelen hadis bilgini ve edebiyatçısı Nûruddîn Muhammed el-Kabûlî’nin (ö. 

1159/1746) rahle-i tedrisinden geçmiş44 ve eserlerinde onun şiirlerine de yer 

vermiştir.45  

Hindistan’daki eğitim sürecinde Zebîdî’nin istifade ettiği bir diğer önemli isim 

ise Muhyiddîn Nûrulhak Abdullah el-Mütevekkil el-Huseynî (ö. 1166/1753) 

olmuştur.46 Bu âlimden hem hadis ilimleri konusunda çeşitli eserleri okumuş,47 hem 

de tasavvuf alanında eğitim ve icazet almıştır.48  

Zebîdî, Hindistan’ın önemli âlimlerinden Şâh Veliyyullâh ed-Dihlevî’den (ö. 

1176/1762) hadis dersleri alarak icazetname elde etmiştir.49 Abdülhay el-Kettânî 

(1886-1962), Zebîdî’nin Bernâmecü'ş-şuyûh adlı eserinde ed-Dihlevî’yi doğrudan 

hocaları arasında zikrettiğini50 ve "Delhi’de ona ulaştım, hadis okudum. Bana zikir 

telkin etti ve icazet verdi" ifadelerini nakletmiştir.51 Abdülfettâh Ebû Gudde’nin (1917-

1997) tespitlerine göre, ed-Dihlevî 1143/1730’da Hicaz'a gitmiş ve Zebîdî’nin 

doğduğu 1145/1732 yılına kadar orada kalmıştır. Zebîdî’nin Mısır’a yerleştikten sonra 

Hindistan'a döndüğüne dair bir kayıt bulunmadığından, hocasıyla muhtemelen genç 

 
39 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 28/209, 29/233. 
40 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li’s-sultân Abdülhamîd el-Evvel el-Osmânî, 11; Hasenî, Nüzhetü’l-havâtır, 

6/734-735; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/534; 
41 Hasenî, Nüzhetü’l-Havâtır, 6/332-333.  
42 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/527; Ebû Gudde, Bülğatü’l-erîb, 150. 
43 Hasenî, Nüzhetü’l-Havâtır, 7/1109. 
44 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 6/236; 30/228; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/534; Ebû Gudde, Bülğatü’l-erîb, 

150. 
45 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 6/236. 
46 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 37/32. 
47 Zebîdî, İthâf, 4/643. 
48 Ebü’l-Feyz Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened, nşr. Nizâm Muhammed Sâlih Ya’kûbî 

(Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 2005), 101-104. 
49 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/528. 
50 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/533; Hasenî, Nüzhetü’l-havâtır, 7/1109; Ebû Gudde, Bülğatü’l-erîb, 150. 
51 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/179. Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 579. 



 

13 

 

yaşta, Hindistan’dan ayrılmadan önce görüştüğü anlaşılmaktadır.52 Ancak Zebîdî’nin 

diğer eserlerinde ve icazetnamelerinde bu eğitim sürecine dair başka bir açık referans 

bulunmamaktadır. 

Zebîdî, 1748’de Hindistan’ın Sevret şehrine giderek Hanefî fakihi ve muhaddis 

Hayruddîn Muhammed Zâhid es-Sevretî’den (ö. 1206/1791) dersler almıştır.53 Burada 

fıkıh, usûl-i fıkıh ve Sahîh-i Buhârî’nin önemli bölümlerini okumuş, ayrıca Tarîk-i 

sâdât zikri ve icazetini de elde etmiştir.54 Bu durum, Zebîdî’nin tasavvuf eğitimine 

Yemen yolculuğundan çok önce, daha gençlik yıllarında Hindistan’da başladığını 

göstermektedir. 

Zebîdî’nin Hindistanlı hocaları arasında Yâsîn el-Abbâsî55 ve Kutbüddîn 

Bahtiyâr b. Ahmed b. Musa el-Ferğânî ed-Dihlevî de vardır.56 

Zebîdî’nin biyografisine dair kaynaklardan edinilen bilgilere göre, Sevret’te bir 

yıl kadar ikamet etmiştir. Yeğeni Seyyid Bâsıt Ali el-Bilgrâmî’nin naklettiği bu 

bilgiyi,57 dönemin tanınmış âlimi Mîr Gulâm Ali Âzâd el-Bilgrâmî (ö. 1200/1785) de 

teyit etmektedir. Mîr Gulâm’ın aktardığına göre Zebîdî, genç yaşta Arapça eserler 

okumuş ve Hicaz'a giderek hadis eğitimi almıştır.58 Aynı kaynak, Zebîdî’nin 

1164/1751’de Yemen’in Zebîd şehrinde bulunduğunu ve Abdülhâlık ez-Zebîdî’den 

hadis dersleri aldığını belirtmektedir. Bu bilgiler ışığında, Mîr Gulâm’ın Farsça 

Meâsiru'l-kirâm'ı kaleme aldığı sırada 1751 yılında iken Zebîdî’nin artık Yemen’de 

yaşadığı anlaşılmaktadır. Ancak Hindistan’dan tam olarak ne zaman ayrıldığına dair 

kesin bir tarih tespit edilememektedir. 

Zebîdî’nin Hicaz’daki ilk ilmî faaliyeti, 13 Cemâziyelâhir 1161’de (22 Nisan 

1748) Medineli Şâfiî âlim Ömer b. Ahmed el-Mekkî es-Sekkâf'tan el-Evveliyye 

hadisini dinlemesidir.59 Bu kayıt, onun 16 yaşında Sevret’ten ayrılarak hacca gittiğini 

ve aynı yıl Hicaz'a ulaştığını göstermektedir.  

 
52 Ebû Gudde, Bülğatü’l-erîb, 150. 
53 Hasenî, Nüzhetü’l-havâtır, 7/1109. 
54 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 225-226; Elfiyyetü’s-sened,105-106. 
55 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/532. 
56 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 28/513. 
57 Hasenî, Nüzhetü’l-havâtır, 7/1109. 
58 Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 579. 
59 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 795. 



 

14 

 

Zebîdî, Hindistan’dan sonra Yemen’in önemli ilim merkezlerinden Zebîd 

şehrine yerleşerek burada uzun yıllar kalmıştır. Kendisinin de "büyük hocaların 

bulunduğu" diye nitelendirdiği bu şehir, onun ilmi kişiliğinin şekillenmesinde büyük 

rol oynamıştır. Zebîdî bu dönemde sürekli bir ilim seyahati içinde olmuş; Yemen’in 

çeşitli bölgelerini dolaşarak âlimlerden dersler almış, hac mevsimlerinde ise Hicaz'a 

giderek hem ibadetini yerine getirmiş hem de bölgeye gelen ulemanın ders halkalarına 

katılmıştır. Bu yoğun ilim hayatı içinde, 18 yaşında kaleme aldığı hadis usulüne dair 

Bülğatü'l-erîb adlı eser dışında başka kitap telif etmemiştir.60  

Zebîdî’nin Yemen’de geçirdiği süre konusunda araştırmacılar farklı görüşler 

ileri sürmektedir. Zebîdî lakabını alacak kadar uzun süre burada kaldığı kesin olmakla 

birlikte,61 süreyle ilgili tahminler dört yıldan on yıla kadar değişmektedir.62 TDV İslam 

Ansiklopedisi bu süreyi yaklaşık beş yıl olarak kaydetmiştir.63 Kayıtlara göre Zebîdî, 

ilk olarak 22 Nisan 1748’de Medine’de bir hadis dersine katılmış,64 6 Aralık 1753 

tarihinde de Mısır’a gitmiştir.65 Bu tarihler arasında hac için Hicaz'a seyahat etse de, 

asıl ikametgâhının Zebîd olduğu anlaşılmaktadır. Hesaplandığında bu süre yaklaşık 

beş buçuk yıla tekabül etmektedir. 

Zebîdî’nin Yemen’deki ilmi yolculuğu, özellikle Zebîd şehrinde geçirdiği 

yıllar boyunca şekillenmiştir. Bu dönemde, aralarında Hanefî ve Şâfiî âlimlerinin 

bulunduğu pek çok hocadan dersler almış, fıkıh, hadis, dil bilimleri ve tasavvuf 

alanlarında derinleşmiştir. 

Zebîdî’nin ilmi kişiliğinin şekillenmesine büyük etki eden âlimlerden biri, çok 

yönlü âlim Radıyyüddîn Abdülhâlık el-Mizcâcî’dir (ö. 1767).66 18 yaşında (1750) 

derslerine başladığı67 bu hocasından temel fıkıh eserleri (Kenz ve Menâr), 

Fîrûzâbâdî’nin (ö. 817/1415) ünlü sözlüğü el-Kâmûs, Sahihayn ve Sünen-i Nesâî gibi 

 
60 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 408. 
61 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/527. 
62 Ebû Gudde, Bülğatü’l-erîb, 149-150. 
63 Durmuş, “Zebîdî”, 44/168. 
64 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 795. 
65 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/104; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/527. 
66 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 329-331; Elfiyyetü’s-sened, 57-67; İcâzetü’z-Zebîdî li-Kemâlüddîn el-

Ğazzî, 103; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/337-338; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 2/731. Zebîdî, Mizcâce’nin 

Zebid’in alt taraflarında bir köy olduğunu ve kendi zamanında ise harap olarak bulunduğunu belirtir. 

Bk. el-Mu‘cemü’l-muhtas, 329.  
67 Zebîdî, İthâf, 3/684.  



 

15 

 

önemli hadis kaynaklarını okudu. Mizcâcî, Hanefî fıkhı, hadis ve dil bilimlerinde 

otorite olmasının yanı sıra tasavvufa da vakıf bir isimdi.68 Zebîdî’yi el-Ahsîkesî’nin69 

eserlerini incelemeye teşvik etmiş, "Gerçek bir talebenin bu kaynaklardan uzak 

durmaması gerektiğini" vurgulamıştır. Zebîdî, onun hem genel derslerine katılmış hem 

de özel sohbetlerinden istifade etmiş,70 daha sonra kaleme aldığı eserlerde sık sık bu 

hocasının görüşlerine yer vermiştir.71 Bu durum, Mizcâcî’nin Zebîdî üzerindeki derin 

etkisini göstermektedir. 

Zebîdî’nin Yemen’deki önemli hocalarından biri, kendisinden fıkıh ve hadis 

ilimleri okuduğu Hanefî fakihi Şemsüddîn Muhammed el-Mizcâcî’dir (ö. 

1184/1770).72 Ondan rivayet ettiği Sahîh-i Buhârî’nin o asırda yeryüzünde bulunan en 

âlî isnad olduğunu, bu isnad zincirinde, Buhârî (ö. 256/870) ile kendisi arasında on, 

Hz. Peygamber ile de on dört râvî bulunduğunu gururla ifade eder.73  

Zebîdî’nin Yemen’de diğer bazı önemli hocaları şunlardır: 

Zebid’in Şâfiî müftüsü Süleyman b. Yahya b. Ömer el-Hüseynî el-Ehdelî (ö. 

1197/1763).74 

 
68 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 790-791; Tâcü’l-’arûs, 1/46, 14/298; el-

Mu‘cemü’l-muhtas, 329. Zebîdî aynı sayfada Mizcâce’nin Zebid’in alt taraflarında bir köy olduğunu, 

kendi zamanında ise harap olduğunu belirtir. 
69 Hanefî fakihi Ebû Abdullâh Hüsâmüddîn Muhammed b. Muhammed b. Ömer el-Ahsîkesî’nin (ö. 

644/1247) fıkıh usulüne dair yazmış olduğu el-Müntehabü’l-Hüsâmî olarak meşhur olan el-Müntehab 

fî usûli’l-mezheb adlı eserini kastediyor. 
70 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 737; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/337. 
71 Zebîdî, İthâf, 2/660; 3/684; 4/460; Cezvetü’l-iktibâs, 3, 22. 
72 Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened, 53-56; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/652; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/533; 

Sıddîk Hasan Han, Ebcedü’l-‘ulûm, 569. 
73 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 793-795; Tâcü’l-’arûs, 1/46-47. 
74 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 249-251; Elfiyyetü’s-sened, 69-71; Tâcü’l-’arûs, 22/49; İthâfü’s-sâde, 

3/241; Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Muhammed eş-Şevkânî es-San‘ânî el-Yemenî, el-Bedru't-

tâli' bi-mehâsini men baʿde’l-karni’s-sâbiʿ, (Beyrut: Dâru’l-ma’rife, ts), 1/267-268; Kettânî, Fihrisü’l-

fehâris, 2/1128-1129; Ziriklî, el-A’lâm, 3/138. 



 

16 

 

Abdullah b. Süleyman el-Cerhezî ez-Zebîdî eş-Şâfiî (ö. 1201/1787).75 Fıkıh 

âlimi ve Zebid müftüsü olan el-Cerhezî’nin Şâfiî mezhebine yönelik birçok eseri 

vardır.76  

Süleyman b. Ebû Bekr el-Heccâm el-Ehdelî el-Kâdirî.77 Zebîdî, 1166/1753’de 

ondan Kütüb-i sitte’nin evvellerini ve Nevevî’nin (ö. 676/1277) et-Tibyân kitabını 

okumuştur.  

Sarf ve nahiv âlimi Abdullah b. Ömer el-Bur’î eş-Şâfiî.78 Zebîdî ondan Şerhu’l-

Katr ve Şerhu’l-Ezheriyye kitaplarını okumuştur.79 

Zebîdî, 1165/1752’de Abdurrahman b. Ali b. Hüseyin el-Hasenî el-Bezzâr’dan 

Şemâil ve Delâil okumuştur. Bu hocasının Zebîdî’yi ‘izzü’l-İslâm80 şeklinde 

övmesinden genç yaşta ilim çevrelerinde takdir görmeye başladığının ve ilmî 

olgunluğa eriştiğinin önemli bir göstergesidir. Bu dönem, onun yirmili yaşlarında 

olmasına rağmen artık hocalarının gözünde seçkin bir konuma yükseldiğini ve ilmi 

şahsiyetinin olgunlaşma sürecine girdiğini açıkça ortaya koymaktadır. 

Zebîdî’nin Yemen’deki ilmi yolculuğunda, farklı ilimlerde kendisinden 

istifade ettiği önemli hocaları arasında; Abdülğanî b. Ahmed b. Muhammed el-Behrânî 

eş-Şâfiî,81 Abdullah b. Ahmed el-Hüseynî eş-Şâfiî ed-Darîr,82 Ahmed b. Hasan el-

Mevkırî ez-Zebîdî,83 el-Mihcab lakaplı Ahmed b. Abdurrahman el-Hasenî el-Muhaî,84 

 
75 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 801. Bazıları el-Cerhezî’yi el-Cevherî 

şeklinde hatalı olarak kaydetmiştir. Bk. Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 668; Recep Önal, 

Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî’nin Hayatı, Eserleri ve Nübüvvet Anlayışı (Sakarya: Sakarya 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007), 43. Zebîdî der ki: “Cerhez’in çoğulu 

Cerâize’dir. Bunlar Arapların bir koludur. Yurtları Rima’ vadisindedir. Fakih salih Ebü’r-Rebi’ 

Süleyman b. Abdullah el-Cerhezî eş-Şâfiî onlardandır.” Bk. Tâcü’l-’arûs, 15/56. 
76 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 273-274; Tâcü’l-’arûs, 1/74, 2/264; Elfiyyetü’s-sened, 85-86; Sıddîk 

Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 668. 
77 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 246-247; Tâcü’l-’arûs, 22/49; Elfiyyetü’s-sened, 73-77. 
78 Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened, 83-84. 
79 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 300. 
80 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 353-354.  
81 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 801; el-Mu‘cemü’l-muhtas, 414; Ebû 

Abdillâh Muhammed b. Ca‘fer b. İdrîs el-Kettânî el-Hasenî, er-Risâletü’l-müstetrafe li-beyâni meşhûri 

kütübi’s-sünneti’l-müşerrefe, thk. Muhammed el-Muntasır (Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 

1421/2000), 205. 
82 Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened, 91-92; el-Mu‘cemü’l-muhtas, 266; İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-

Süveydî, 801.  
83 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 59. 
84 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 78; İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 801. 



 

17 

 

kırâat ilmi tahsil ettiği ve Zebid’deki el-Eşâ’ira Mescidi’nin85 imamı İsmail b. 

Muhammed el-Bâzî el-Hanefî,86 Meşhûr b. Müsterîh el-Ehdelî el-Hüseynî,87 Sa‘îd b. 

Muhammed el-Kebûdî ez-Zebîdî eş-Şâfiî88 ve Zebid’in Şâfiî kadısı Sa‘îd b. 

Muhammed el-Kebûdî eş-Şâfiî89 gibi âlimler bulunmaktaydı. 

Zebîdî’nin Yemen dönemi, sabit bir ikametten ziyade faal bir ilim seyahati 

şeklinde geçmiştir. Beş buçuk yıllık Zebîd ikameti boyunca hem Yemen’in farklı 

bölgelerini dolaşmış hem de hac mevsimlerinde Hicaz’a giderek Mekke, Medine ve 

Tâif’te uzun süreli konaklamalar yapmıştır. Bu süreçte Hicaz ve Yemen’deki ilmi 

faaliyetleri iç içe geçen Zebîdî, bölgenin önde gelen âlimlerinden dersler alarak çok 

sayıda icazet elde etmiştir. Özellikle Tâif’te aldığı bir tavsiye, onun ilmi yolculuğunda 

yeni bir sayfa açarak Mısır’a yerleşmesine vesile olmuştur. Bu dönemde Hicaz’da 

edindiği hocalar, okuduğu eserler ve kurduğu ilmî ilişkiler, Zebîdî’nin münevver 

kimliğinin şekillenmesinde Yemen’deki hocaları kadar etkili olmuştur. 

Zebîdî’nin Hicaz bölgesindeki önemli hocalarından biri, es-Sekkâf lakabıyla 

bilinen Ömer b. Ahmed b. Akîl el-Hüseynî el-Mekkî eş-Şâfiî’dir (ö. 1174/1760).90 

Zebîdî, bu hocasının derslerine 22 Nisan 1748’de başlamış ve 1751’e kadar Mekke ve 

Medine’de yaklaşık üç yıl boyunca aralıklarla devam etmiştir. Bu sürede, Sahihler, 

Sünenler, Müsnedler gibi temel hadis kaynaklarının önemli bir kısmını ondan 

dinlemiştir.91 Zebîdî, daha sonra kaleme aldığı eserlerinde bu hocasının rivayetlerine 

ve görüşlerine sıkça atıfta bulunmuştur.92 

Ebü'l-Hasan Muhammed b. Muhammed Sâdık es-Sindî es-Sağîr el-Hanefî (ö. 

1187/1773). Kettânî onu “Taassuptan uzak bir müctehid” olarak anar.93 Zebîdî ondan 

 
85 Mescidü’l-Eşâ’ira, sahabeden Ebû Musa el-Eş‘arî (r.a.) ve kavmi tarafından hicri 8 (m 630) tarihinde 

bina edilmiş ve kabilesinin ismi verilmiştir. Bk. Abdurrahman b. Abdullah el-Hadranî, Zebîd: 

Mesâcidühâ ve medârisüha’l-’ilmiyye fi’t-târîh (Dımeşk: 2000), 54-59. 
86 Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened, 87-88; Tâcü’l-’arûs, 37/172. 
87 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 21/185; el-Mu‘cemü’l-muhtas, 635; İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-

Süveydî, 801; Elfiyyetü’s-sened, 79-81. 
88 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 15/56; el-Mu‘cemü’l-muhtas, 244. 
89 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 244; Tâcü’l-’arûs, 15/56; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/532. 
90 Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened, 107-116. 
91 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 587-588; İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 795-796; 

Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/325-326; 2/147. 
92 Mesela bk. Zebîdî, İthâf, 3/97, 3/684, 4/600, 6/764-765, 7/165, 7/216, 7/219, 7/222, 7/228, 7/229, 

7/736, 7/459, 8/300; Cezvetü’l-iktibâs, 4. 
93 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/148-149. 



 

18 

 

Hanefî fıkhının temel eserlerinden el-Hidâye okumuş,94 ayrıca Ebû Hanîfe ve Şâfiî’nin 

Müsned’leriyle Ebû Dâvûd, Tirmizî ve İbn Mâce’nin Sünen’lerini ondan tahsil 

etmiştir.95 

Abdullah b. İbrahim el-Mîrğanî en-Nesefî (ö. 1792), el-Mahcûb nisbesiyle 

meşhur olmuş önemli bir Hanefî fakihidir.96 Zebîdî, 1753 yılında Tâif’te müellifin bazı 

eserlerinin temize çekilmesi işlemini üstlenmiştir. Bu eserler arasında, özellikle 

Ferâizu'd-dîn ve vâcibâtü'l-İslâm li âmmeti'l-mü'minîn adlı çalışma dikkat 

çekmektedir. Zebîdî daha sonraları Mısır’da ikameti esnasında söz konusu eserin akâid 

ve fıkıh içeriğine dair kapsamlı bir şerh kaleme almıştır.97  

Ebû Abdullah Muhammed b. Tayyib eş-Şarkî el-Fâsî (ö. 1756),98 lügat, fıkıh, 

usûl-i fıkıh, kelam ve hadis alanlarında mütebahhir bir âlimdir. Zebîdî’nin lügat 

ilmindeki en önemli hocası olan İbnü’t-Tayyib’den 1751 yılında 

Fîrûzâbâdî’nin Kâmûs’unu münâvele yöntemiyle okumuş,99 ayrıca Hakîm et-

Tirmizî’nin (ö. 320/932) Nevâdiru’l-usûl kitabının icazetini almıştır.100 Harem-i 

Şerif’teki derslerine devam ederek çeşitli hadis kitaplarından icâzet alan Zebîdî,101 

hocasının Kâmûs üzerine yazdığı şerhe özel bir önem atfetmiş ve onu bu alandaki 

temel dayanağı olarak nitelendirmiştir.102 Nitekim Zebîdî, telif ettiği eserlerde sık sık 

İbnü’t-Tayyib’e atıflarda bulunmuş ve görüşlerine yer vermiştir. 103 

Usûl, fıkıh, mantık ve tefsir âlimi Atâullâh b. Ahmed el-Ezherî eş-Şâfiî (ö. 

1187/1773)104 de Zebîdî’nin Mekke’de istifade ettiği hocaları arasındandır.  

Zebîdî’nin ilmî gelişiminde ve Mısır’a yerleşme kararında belirleyici rol 

oynayan şahsiyet, âlim Abdurrahman b. Mustafa el-Ayderûs’tur (ö. 1778).105 1753 

 
94 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 317-318. 
95 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li-Kemâlüddîn el-Ğazzî, 102-103; Elfiyyetü’s-sened, 127-134. 
96 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 801; Elfiyyetü’s-sened, 93-94; Cebertî, 

ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/104; 2/147-148; Ziriklî, el-A’lâm, 4/64. 
97 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 269-272; İthâf, 7/373. 
98 Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened, 155-160; İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 797. 
99 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 1/47. 
100 Zebîdî, İthâf, 5/48. 
101 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 797. 
102 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 1/3; 3/291; 11/190. 
103 Zebîdî, İthâf, 5/635; 6/6-7; Cezvetü’l-iktibâs, 3. 
104 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 479; Elfiyyetü’s-sened, 119-120; Ziriklî, el-Aʿlâm, 4/236. 
105 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 367-393; Tâcü’l-’arûs, 16/240; Elfiyyetü’s-sened, 95; Cebertî, 

ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/526-528; Ebü’l-Fazl Muhammed Halîl b. Ali b. Muhammed el-Murâdî el-Hüseynî 



 

19 

 

yılında hac vazifesini ifa ettikten sonra Tâif’e giden Zebîdî, altı ay boyunca hocasıyla 

birlikte kalarak belâğat ilmine dair Muhtasaru's-Sa'd ve Gazzâlî’nin İhyâ’sını 

müzâkere yöntemiyle okudu. Ayderûs’un Mısır’daki ilmi ve manevi çevreleri tasvir 

eden tavsiyeleri üzerine genç âlim (22 yaşında), 9 Safer 1167 (6 Aralık 1753)’te 

Mısır’a hareket etti.106 Bu seyahat, Zebîdî’nin hayatında kritik bir dönüm noktası teşkil 

etmektedir. Ayderûs’un 1755’te Mısır’a intikalinin ardından artan talebe yoğunluğu, 

Zebîdî’den hocasının silsilelerini derlemesini talep etmesine yol açtı. Bu vazife 

neticesinde Zebîdî, 1758’de on kürrâse107 hacminde en-Nefhetü'l-kuddûsiyye bi 

vâsıtati'l-bid'ati'l-Ayderûsiyye adlı eseri telif ederek hocasının ilmî senedlerini 

muntazam hale getirdi.108 Bu çalışma hem Zebîdî’nin Ayderûs'a olan intisabının hem 

de Mısır’daki ilmi faaliyetlerinin önemli bir vesikası niteliğindedir. 

Zebîdî’nin ilmî şahsiyetinin oluşumunda, Hicaz’daki hocalarının etkisi 

belirleyici olmuştur. Hadis, fıkıh, lügat ve kelam gibi ilimlerde otorite kabul edilen 

isimlerden (es-Sekkâf, es-Sindî, el-Mahcûb, İbnü't-Tayyib, el-Ayderûs gibi) icazet 

alarak klasik İslami ilimlerde derinleşmiştir. Mısır’a hicreti de Ayderûs’un 

rehberliğinde gerçekleşen bu süreç, onun hem şahsî gelişiminde hem de sonraki dönem 

ilmi çalışmalarında kurucu bir rol oynamıştır. 

Hocası Ayderus’un tavsiyesiyle hareket eden Zebîdî, 1753 yılında hac 

farizasını ifa ettikten sonra ilmî seyahatine devam ederek Mısır’a intikal etmiştir. 

Kronolojik verilere göre Ekim ayı ortalarında Hicaz’dan ayrılan müellif, Aralık 

sonlarında Mısır’daki ilmi faaliyetlerine başlamıştır. Kayıtlara geçen ilk dersini 22 

Aralık 1753’te (25 Safer 1167) Ezher âlimlerinden Ebü'l-İkbâl Hasan el-Mintâvî’nin 

halkasında takip etmiştir. Bu geçiş, onun Hint-Yemen ekolünden Osmanlı ilim 

geleneğine uyum sürecinin başlangıcı sayılabilir. 

Zebîdî’nin Mekke’de kendine ait bir ikametgâhı bulunmuyordu. 1753 yılında 

hac ibadetini, dostu Ömer b. Ali Fahruddîn el-Basrî el-Mekkî (ö. 1756) ile birlikte 

 
el-Buhârî, Silkü’d-dürer fî aʿyâni’l-karni’s-sânî ʿaşer (Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 1408/1988), 

2/328-329; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 2/739-742; Ziriklî, el-A’lâm, 3/338. 
106 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/104. 
107 Kürrâse: Sayfalardan meydana gelen cüze denir. Bir kitap, birkaç adet kürraseden oluşur. Bk. Zebîdî, 

Tâcü’l-’arûs, 16/438. 
108 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 367-393. Zebîdî eserlerinde onun görüşlerine atıfta bulunur. Bk. 

Zebîdî, İthâf, 3/469; Tâcü’l-’arûs, 16/240. 



 

20 

 

gerçekleştirmiş ve onun evinde misafir olarak kalmıştır. Mısır’a intikalinden iki yıl 

sonra (1755), bu defa Mekkeli dostunun Kahire’yi ziyareti sırasında Zebîdî artık 

Vekâletü Abde’de kendi ikametgâhına sahiptir ve burada misafir ağırlamaktadır.109 

Cebertî’nin kaydettiğine göre, Zebîdî’nin ilk dönemde Sâğa Hanı'nda konakladığı 

anlaşılmaktadır.110 Bu veriler ışığında, Zebîdî’nin Kahire’ye yerleşme sürecinin geçici 

barınma (han) ile başlayıp kalıcı ikametgâh (Vekâletü Abde) edinmeyle sonuçlandığı 

tespit edilebilir. 

Zebîdî’nin Mısır’daki ilmî faaliyetleri, yerleşik hayata geçişiyle son bulmamış, 

aksine yoğun bir şekilde devam etmiştir. Özellikle 1761 yılında, 29 yaşında iken 

başladığı Tâcü’l-’arûs telifi, onun Mısır döneminin üretken evresinin başlangıcını 

işaret etmektedir.111 Bu eseri takiben kaleme aldığı diğer çalışmalar, Zebîdî’nin 

yaklaşık yedi yıllık bir hazırlık dönemi geçirdiğine işaret etmektedir. Ancak bu süreç 

salt nazarî eğitimle sınırlı kalmamış, 1754 ve 1760 yıllarında Kudüs’e yaptığı iki 

seyahat112 de dâhil olmak üzere çeşitli ilmi gezilerle desteklenmiştir. Bu seyahatler, 

bölge âlimleriyle kurduğu akademik ilişkiler, verdiği dersler ve aldığı/verdiği icazetler 

bağlamında, Zebîdî’nin ilmî gelişiminin ayrılmaz bir parçasını teşkil etmektedir. 

Zebîdî’nin Mısır’daki ilmi silsilesinde önemli bir yere sahip olan Ebü'l-İkbâl 

Hasan el-Mintâvî (ö. 1756),113 Kahire’nin tabakhane bölgesinde ikamet etmesi 

nedeniyle el-Medâbiğî nisbesiyle şöhret bulmuş Şâfiî bir âlimdir.114 Zebîdî’nin “büyük 

hocalarımdan” diyerek tanımladığı el-Mintâvî, müctehid seviyesinde bir ilmi şahsiyet 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Zebîdî, bu hocasından fıkıh ilmi başta olmak üzere 

Kütüb-i Sitte ve İmam Mâlik’in Muvatta'ı gibi temel hadis kaynaklarını okumuş ve 

icazet almıştır. Ayrıca Zebîdî’nin telif ettiği eserlerde el-Mintâvî’den yaptığı nakiller 

ve onun görüşlerine yer vermesi,115 bu hocasının Zebîdî’nin ilmî ve fikrî gelişimindeki 

etkisini açıkça ortaya koymaktadır. 

 
109 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 591-592. 
110 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 104. 
111 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 20/447 (Ali Şîrî); Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267, 271. 
112 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 433. 
113 Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened, 183-186; el-Mu‘cemü’l-muhtas, 196-202; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/297; 

Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 270; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 2/563-564; Ziriklî, el-A’lâm, 2/205. 
114 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 22/464. 
115 Zebîdî, İthâf, 5/640. 



 

21 

 

Ali b. Musa el-Makdisî (ö. 1772), Zebîdî’nin Mısır’daki en önemli 

hocalarından biri116 olarak karşımıza çıkmaktadır.117 İbnü'n-Nakîb lakabıyla tanınan 

bu Hanefî âlimi, 1754 yılında Meşhed-i Hüseynî’de dersler vermiş ve Zebîdî 

tarafından "en şefkatli hoca" olarak nitelendirilmiştir. el-Makdisî, İsmail el-Aclûnî (ö. 

1162/1749) ve Abdülğanî en-Nablûsî (ö. 1143/1731) gibi dönemin önde gelen 

âlimlerinden icazet almış bir isim olarak Mısır Hanefî geleneğinde önemli bir yere 

sahiptir. Zebîdî’ye el-Mültekâ ve el-Eşbâh gibi fıkıh eserlerinin yanı sıra Sahîh-i 

Buhârî ve el-Câmiu's-sağîr gibi hadis kaynaklarını okutmuştur. 1754 Kudüs 

seyahatinde Zebîdî’ye sağladığı destek118 ve Tâcü’l-’arûs’a yazdığı takriz, hoca-talebe 

ilişkisinin boyutlarını göstermesi açısından kayda değerdir. Zebîdî’nin eserlerinde 

sıkça atıfta bulunduğu el-Makdisî,119 onun ilmî gelişiminde belirleyici bir rol 

oynamıştır. 

Ömer b. Ali et-Tahlâvî (ö. 1181/1767),120 18. yüzyılın önde gelen Mâlikî fakih 

ve muhaddislerinden biridir. Kahire’deki Ezher Camii ve Meşhed-i Hüseynî başta 

olmak üzere, İstanbul’daki Ayasofya Camii gibi önemli ilim merkezlerinde dersler 

vermiştir. Zebîdî, Mısır’a gelişinin hemen ardından 5 Ocak 1754 tarihinde Meşhed-i 

Hüseynî’de Tahlâvî’nin Muvatta dersine katılmıştır. Tahlâvî’nin ders halkasına devam 

edenler arasında dönemin Mısır valisi Silahdâr Hamza Paşa’nın (ö. 1182/1768) da 

bulunması, onun hem ilmî çevrelerdeki itibarını hem de siyasi erkân nezdindeki 

nüfuzunu göstermektedir. Zebîdî, Tahlâvî’den sadece hadis değil, Mâlikî fıkhı 

alanında da istifade etmiştir. Tahlâvî’nin Zebîdî’nin eğitimindeki rolü, Osmanlı ilim 

geleneğinin çok mezhepli yapısını ve âlimlerin ilimler arası yetişme tarzını anlamak 

açısından önemli bir örnek teşkil etmektedir. 

Zebîdî, Mısır’daki Şâfiî mezhebinin önde gelen üç müderrisinin el-Cevherî, el-

Mellevî ve eş-Şebrâvî olduğunu kaydetmektedir.121 Bu âlimler arasında Ahmed b. 

 
116 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 802. 
117 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 572-576; Elfiyyetü’s-sened, 205-208; Tâcü’l-’arûs, 14/25; Cebertî, 

ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/416-419; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 270. 
118 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 433. 
119 Zebîdî, İthâf, 2/657, 7/236. 
120 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 802; el-Mu‘cemü’l-muhtas, 590-591; 

Elfiyyetü’s-sened, 201-203; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/338; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 270; Kettânî, 

Fihrisü’l-fehâris, 1/468. 
121 Zebîdî, İthâf, 2/474. 



 

22 

 

Abdülfettâh el-Mücîrî el-Mellevî el-Ezherî (ö. 1181/1767)122 müstesna bir konuma 

sahiptir. Zira Zebîdî’nin aktardığına göre Mellevî, devrinin önemli bir ilim otoritesi 

olup "şeyhu’ş-şuyûh" unvanıyla anılan, nazarî ve naklî ilimlerde ihtisas sahibi, müşkil 

meselelerde müracaat edilen ve nesiller boyunca talebelerin ilim aldığı bir allâme-i 

cihan idi. Zebîdî, 1167/1754 senesinde Mellevî’nın ders halkasına dâhil olmuş ve 

ondan Câmiu’l-Ezher’de Üşmûnî’nin (ö. 918/1513) Şerhu’l-Elfiyye adlı eserini 

okumuştur. Bunun yanı sıra, Kütüb-i Sitte, müsnedler, sünenler ve Mu‘cemler gibi 

temel hadis kaynaklarını Mellevî’den rivayet etmiş; müellifâtında sıklıkla hocasının 

görüşlerine atıfta bulunarak ilmine olan hürmetini dile getirmiştir. 

Abdullah b. Muhammed b. Âmir eş-Şebrâvî eş-Şâfiî (ö. 1171/1758)123 ise, bazı 

kaynaklarda "Şübrâvî" şeklinde okunmasına rağmen, Zebîdî bu telaffuzu 

benimsememektedir. Nitekim Tâcü’l-ʿarûs’ta bu ismin "sekrâ" vezninde okunması 

gerektiğini vurgulayan Zebîdî, Şebrâ’nin Mısır’da bir bölge olduğunu ve kendisinin 

buraya üç defa seyahat ettiğini belirtir. Zebîdî’nin Şebrâvî ile ilk mülâkatı, daha sonra 

tedris faaliyetlerinde bulunacağı Ebû Muhammed el-Hanefî Dergâhı’nda 

gerçekleşmiş; ardından Ezher Camii’ndeki tefsir dersleri ve diğer ilmî meclislere 

iştirak etmiştir. 

Ahmed b. eş-Şihâb Ahmed b. Hasan el-Hâlidî el-Cevherî (ö. 1187/1173),124 

fıkıh, hadis ve usûl âlimdir ve Zebîdî’nin Mısır’daki önemli hocalarından biridir. Şâfiî 

mezhebine mensup olan Cevherî, aynı zamanda babası Hasan ile İbnü’l-Cevherî125 

lakabıyla tanınan oğlu Muhammed gibi meşhur âlimlerin yetiştiği bir aileye 

mensuptur. Zebîdî, onun birçok dersine katılarak hem ilmi birikiminden faydalanmış 

hem de hocasının sevgisini kazanmıştır. Ayrıca, eserlerinde sık sık Cevherî’ye atıfta 

bulunmuş ve onun görüşlerine yer vermiştir.126 

 
122 Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened, 167-171; el-Mu‘cemü’l-muhtas, 80-83; İthâf, 2/474; 3/469; İcâzetü’z-

Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 798; Cezvetü’l-iktibâs, 3; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 270. 
123 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 301-316; Elfiyyetü’s-sened, 179-182; Tâcü’l-’arûs, 12/128-129; 

İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 798; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/295-297; Ehdel, en-

Nefesü’l-Yemânî, 270; Murâdî, Silkü’d-dürer, 3/107; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 2/1065-1066; Ziriklî, 

el-A’lâm, 4/130. 
124 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 798; el-Mu‘cemü’l-muhtas, 46; Elfiyyetü’s-

sened, 173-177; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 270. 
125 Hacı Mehmet Günay, “İbnü’l-Cevherî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1999), 20/541-542.  
126 Zebîdî, Cezvetü’l-iktibâs, 4, 22. 



 

23 

 

Halîl b. Şemsüddîn b. Muhammed er-Reşîdî eş-Şâfiî el-Hudarî (ö. 

1186/1172).127 Zebîdî, 1169/1756 yılında bu hocasından ona ait Şerhu luktati’l-

‘aclân,128 Hâşiyetü alâ şerhi’l-erbe‘îni’n-Nevevî129 kitaplarını okumuştur. 

Ebû Abdullah Muhammed b. Muhammed el-Hüseynî el-Belîdî (ö. 

1176/1762),130 Tunuslu büyük bir âlim olup Mâlikî mezhebine mensuptur. Belîdî, 

döneminin önde gelen ilim adamlarından biri olarak kabul edilir. Zebîdî, onun Ezher 

Camii ve Eşrefiyye’deki derslerine katılmış ve hocasının vefatına kadar bu derslerini 

takip etmiştir. 

Ebü'l-Mekârim Necmüddîn Muhammed b. Sâlim b. Ahmed el-Hıfnî eş-Şâfiî 

(ö. 1181/1767).131 Halvetiyye-Şâbâniyye tarikatının Hıfniyye kolunu kuran önemli bir 

şahsiyettir. 1171/1758 yılında Ezher Camii’nin şeyhliğine atanan el-Hıfnî, bu 

göreviyle de tanınır. Zebîdî, 1157/1754 yılından itibaren onun fıkıh ve hadis derslerine 

düzenli olarak katılmıştır.132 Ayrıca, ünlü Hanefî fakihi İbn Âbidîn, el-Hıfnî’nin 

soyundan gelmektedir.133 

Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Abdilmün’im b. Yûsuf ed-Demenhûrî el-Mezâhibî el-

Ezherî.134 Ezher şeyhlerinden olan Demenhûrî, dört mezhebe göre fetva verdiği için 

Mezâhibî lakabıyla tanınmıştır. Zebîdî, onun Meşhed-i Hüseynî’deki derslerine ve 

Bulâk’taki evinde gerçekleştirdiği özel derslerine katılmıştır. Battal Gâzî’nin 

soyundan olan Demenhûrî, 10 Receb 1192 (4 Ağustos 1778) vefat etmiştir. 

 
127 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 219-221; Elfiyyetü’s-sened, 241-244; Cebertî, ʿ Acâʾibü’l-âsâr, 1/421-

423; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, esmâʾü’l-müʾellifîn ve âsârü’l-musannifîn (İstanbul: Maarif 

Vekâleti, 1900-1901), 1/769; Kehhâle, Mu‘cemü’l-müellifîn, 7/107. 
128 Bedreddin ez-Zerkeşî’nin (ö. 794/1392) kelâm, fıkıh, usûl, mantık ve felsefeye dair Luktatü’l-ʿaclân 

ve belletü’z-zamʾân adlı eserinin şerhidir. Bk. Menderes Gürkân, “Zerkeşî”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 44/289-293. 
129 Eser, Ebü’l-Fazl Muhammed b. Sâlim eş-Şibşîrî’nin Nevevî’nin el-Erbe‘ûn kitabına yazdığı el-

Cevâhiru’l-behiyye fî şerhi’l-erbe‘îni’n-Nevevî isimli şerhin haşiyesidir. 
130 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 800; Elfiyyetü’s-sened, 195-198; İthâf, 1/73; 

Cezvetü’l-iktibâs, 3; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/324; Murâdî, Silkü’d-dürer, 4/110-111; Ehdel, en-

Nefesü’l-Yemânî, 270. 
131 Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened, 161-165; el-Mu‘cemü’l-muhtas, 477-478; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/339-

354; Murâdî, Silkü’d-dürer, 4/4950; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 270; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/353-

355. 
132 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 800. 
133 Zebîdî, İthâf, 5/640; el-Emâlî, nşr. Ahmed el-Hudrî, 1. (https://shamela.ws/book/10479) 
134 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 83-90; Elfiyyetü’s-sened, 187-193; Tâcü’l-’arûs, 11/313-314; Cebertî, 

ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/252; Murâdî, Silkü’d-dürer, 1/117; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 270; Kettânî, 

Fihrisü’l-fehâris, 1/404-405. 



 

24 

 

Süleyman b. Mustafa b. Ömer el-Mansûrî (ö. 1169/1755),135 Hanefî 

mezhebinin önde gelen âlimlerinden biri olup Zebîdî’nin yetişmesinde etkili olan 

müderrisler arasında mümtaz bir konuma sahiptir. Mansûrî, usûl ve füru-i fıkıh 

sahalarında ihtisas sahibi olmasının yanı sıra, Câmiu’l-Ezher’de Hanefî şeyhi olarak 

vazife yapmıştır. Zebîdî, ondan hem genel fıkıh dersleri almış hem de evinde tertip 

edilen hususi ilim meclislerine iştirak etmiştir. Zebîdî’nin naklettiğine göre, 

Mansûrî’nin ders halkası, devrinin en geniş katılımlı ve nüfuzlu ilmî müzakere 

ortamlarından biriydi. Ayrıca, Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened adlı eserinde, Mansûrî 

vasıtasıyla Ebû Hanîfe’ye ulaşan ve yirmi râviden müteşekkil olan senedini kayda 

geçirmiştir. Bu durum, Mansûrî’nin Zebîdî’nin ilmî silsilesindeki merkezî rolünü 

ortaya koymaktadır. 

Ebü’l-Hasen Ali b. Ahmed b. Mükremillâh es-Sa‘îdî el-Adevî el-Mâlikî (ö. 

1189/1775).136 Zebîdî’nin yetişmesinde önemli rol oynayan müderrislerden biridir. 

Adevî, Mâlikî fıkıh geleneğinde şerhler üzerine hâşiye yazma metodunu nizami 

şekilde başlatan öncü bir âlim olarak tanınmaktadır. Zebîdî, ondan Câmiu’l-Ezher 

başta olmak üzere çeşitli ilim merkezlerinde fıkıh dersleri almıştır. Adevî’nin 

Zebîdî’ye karşı beslediği akademik ve şahsî ilgi dikkat çekicidir: Zebîdî genç birisi 

olmasına rağmen hocası sık sık evine gelmiş, ayrıca Adevî, Zebîdî’nin el-

Kâmûs şerhine duyduğu hayranlığı "Allah bana ömür verirse bu şerhe hâşiye 

yazacağım" şeklinde ifade etmiştir. Nitekim Adevî’nin talebelerine yönelik "Beni 

seven Kâmûs şerhini yazsın" tavsiyesi, Zebîdî’nin evinin ilim talebeleriyle dolmasına 

vesile olmuştur. Bu durum hem hoca-talebe ilişkisinin boyutunu hem de Zebîdî’nin 

erken dönemdeki ilmî itibarını göstermesi bakımından kayda değerdir. 

Zebîdî’nin Mısır’da yukarıdakilerden başka ders okuduğu ve icazet aldığı 

başka hocaları da vardır. Onlardan bazıları şunlardır: Abdülhay b. Hasan b. 

 
135 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 245-246; Elfiyyetü’s-sened, 257-262; İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. 

Abdullah es-Süveydî, 802; Tâcü’l-’arûs, 20/152; Cebertî, ʿ Acâʾibü’l-âsâr, 1/281; Murâdî, Silkü’d-dürer, 

2/182; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 270; Ziriklî, el-A’lâm, 3/135-136. 
136 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 487-490; Elfiyyetü’s-sened, 253-254; İthâf, 2/619; Cebertî, 

ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/476-479; Murâdî, Silkü’d-dürer, 3/206; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 2/712-713; Ziriklî, 

el-A’lâm,  4/260; Ahmed Özel, “Adevî, Ali b. Ahmed”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

(İstanbul, TDV Yayınları, 1993), 1/373. 



 

25 

 

Zeynelâbidîn el-Hasenî el-Behnesî el-Mâlikî (ö. 1181/1768).137 Muhammed Sa‘îd b. 

Ebû Bekr el-Hüseynî en-Necîbî el-Bağdâdî (ö. 1180/1766).138 Sâbık b. Ramazân b. 

‘izâm ez-Za‘belî ed-Darîr eş-Şâfiî (ö. 1172/1758).139 Ebü’s-Suûd Muhammed b. Ali 

el-İskender el-Hasenî el-Hanefî.140 Şâzeliyye tarikatının “Afîfiyye” kolunun kurucusu 

ve kendisinden Sahîh-i Müslim okuduğu Abdülvahhâb b. Abdüsselâm el-Afîfî el-

Mâlikî (ö. 1172/1758).141 Sâlim b. Ahmed el-Ezherî ed-Darîr el-Mâlikî en-Nefrâvî (ö. 

1168/1754).142 Muhammed b. İsmail b. Muhammed el-Mâlikî (ö. 1186/1772).143 

Mâlikî fıkhına dair Muhtasaru’l-Halîl’i önce ihtisâr eder sonra da onu iki cilt halinde 

şerh eden Mâlikî fakihi Ali b. Hıdır b. Ahmed el-‘Amrûsî (ö. 1173/1759).144  

Zebîdî, Tunus, Cezayir ve Fas gibi Mağrip bölgelerinden gelen ve kısa 

süreliğine de olsa derslerine katılarak kendilerinden icazet aldığı birçok âlimle temas 

kurmuştur. Bu âlimlerle olan ders ve icazet süreçleri, genellikle hacca gidiş ve dönüş 

yolculuklarında Mısır’da mola verdikleri sırada gerçekleşmiştir. Bu âlimlerden 

bazıları kısa süreliğine Mısır’da kalırken, bazıları ise aylarca orada kalmıştır. 

Zebîdî’nin Mağribli hocaları arasında, el-Münevver lakabıyla tanınan Muhammed b. 

Abdullah et-Tilimsânî (ö. 1173/1759);145 Mâlikî fakihi, muhaddis ve Zâdü’l-

müciddi’s-sârî alâ Sahîhi’l-Buhârî adlı eserin sahibi Muhammed b. Tâlib İbn Sevde146 

 
137 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 801; Tâcü’l-’arûs, 15/475; el-Mu‘cemü’l-

muhtas, 325-326; Elfiyyetü’s-sened, 199-200; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/336-337; Ehdel, en-Nefesü’l-

Yemânî, 270. 
138 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 744-745; Elfiyyetü’s-sened, 143-144; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/332-

333. 
139 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 802; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267. 
140 Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened, 233-234; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/532; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-

‘ulûm, 573. Tahtâvî onun Davü’l-misbâh fî şerhi Nûri’l-îzâh adlı eserine işaret eder. Bk. Ahmed b. 

Muhammed b. İsmâîl ed-Dûkâtî et-Tahtâvî, Hâşiye ʿalâ Merâkı’l-felâh, thk. Muhammed Abdülazîz el-

Hâlidî (Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 2009), 5. 
141 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 449-455; Elfiyyetü’s-sened, 209-211; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/302-

304; Murâdî, Silkü’d-dürer, 3/143-144. Nihat Azamat, “Afîfî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 1/411-412. 
142 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 239; Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened, 249-250; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 

1/280-281; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 2/978; Kehhâle, Mu‘cemü’l-müellifîn, 4/202. 
143 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 685; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/410-411; Bağdatlı, Hediyyetü’l-

ʿârifîn, 2/338-339; Kehhâle, Mu‘cemü’l-müellifîn, 9/60. 
144 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 523; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/301; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 

1/410; Ziriklî, el-A’lâm, 4/284-285; Kehhâle, Mu‘cemü’l-müellifîn, 7/86. 
145 Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened, 245-246; Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 14/314; İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. 

Abdullah es-Süveydî, 802; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 2/570-571. 
146 TDV İslam Ansiklopedisi’inde “İbn Sûde” olarak kaydedilse de Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened ve Tâcü’l-

’arûs’da “İbn Sevde” olarak harekeleyerek kaydeder. Arkadaşı ve talebesi olması hasebiyle onu daha 

iyi tanıdığı, dolayısıyla bu ifadenin daha doğru olacağı söylenebilir. 



 

26 

 

et-Tâvudî el-Fâsî (ö. 1209/1195);147 İhyâ şerhinde üstün ahlakına örnek verdiği 

Muhammed b. Ali el-Cezâirî eş-Şâzelî148 gibi önemli isimler bulunmaktadır. 

Zebîdî, Mısır’a ilk geldiği dönemlerde maddi açıdan İsmail Kethüdâ Azbân 

tarafından desteklenir. İsmail Kethüdâ, Zebîdî’ye hayatının sonuna kadar maddi 

yardımlarda bulunur. Zebîdî’nin maddi olarak desteklendiği kişilerden biri de 1775-

1778 yılları arasında Mısır valiliği yapan ve daha sonra sadrazamlığa yükselecek olan 

Mehmet İzzet Paşa’dır (ö. 1198/1784). İzzet Paşa, Zebîdî’ye büyük bir değer verir ve 

1191/1777 yılında hazineden ona günlük yüz elli gümüş para bağlar.149 Bu tür 

yardımlar sayesinde Zebîdî’nin maddi durumu zamanla iyileşir ve hem halk hem de 

devlet erkânı ve ilim çevreleri tarafından tanınan bir şahsiyet haline gelir.150  

Maddi sıkıntıları azalan Zebîdî, ilmini genişletmek, daha fazla hocadan ders 

almak, yüksek icazetler elde etmek ve vermek, ayrıca evliya ve meşhed ziyaretleri 

yapmak amacıyla Mısır’in Sa‘îd bölgesine ve Dimyât, Reşîd, Mansûra, Ebûsîr, 

Semennüd, Füvve, Sîdîn, Curcâ, Asyût, Ferşût ve Tanta gibi şehirlere defalarca 

seyahat eder. Gittiği yerlerde ilim ve tasavvuf çevreleri tarafından sıcak bir şekilde 

karşılanır, oralardaki âlimlerden icazet alır ve kendisi de onlara icazetler verir. Bu 

seyahatler sırasında tanıştığı varlıklı kişilerden de maddi destek görür.151 Bu tür 

yardımlar, Zebîdî’nin geçim kaynakları arasında sayılabilir.  

Zebîdî, Mısır’daki şehirleri gezmesinin yanı sıra 1167-1168 (1754-1755) ve 

1174 (1760) yıllarında iki kez Filistin bölgesini dolaşır. Bu yolculuklarında özellikle 

Kudüs ve Mescid-i Aksâ’yı ziyaret eder, ayrıca Yafa ve Remle gibi şehirlere de uğrar. 

Buralardaki âlimlerle görüşür, onların derslerinde bulunur, kendisi de ders verir, icazet 

alıp icazet verir. Aynı zamanda Hz. Musa ve Hz. İbrahim’in makamları da dâhil olmak 

üzere birçok evliyanın kabrini ziyaret eder. 

 
147 Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened, 237-239; Tâcü’l-’arûs, 8/237, 14/163; İthâf, 8/222; İcâzetü’z-Zebîdî li 

Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 802; Cebertî, ʿ Acâʾibü’l-âsâr, 2/149-152; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1405-

1408; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/532; Ziriklî, el-A’lâm,  6/170-171; Şükrü Özen, “İbn Sûde”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul, TDV Yayınları, 1999), 20/359-360. 
148 Zebîdî, İthâf, 5/652. 
149 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 657. 
150 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/104. 
151 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 270-271; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 2/104. 



 

27 

 

Kudüs seyahatinde ve dönüş yolculuğunda Zebîdî’ye, “ed-Debûsî” diye 

tanınan Abdülkâdir b. Ahmed et-Trablûsî el-Hanefî (ö. 1205/1790) eşlik eder. 

Trablûsî, Ezher’de Ali el-Makdisî’nin öğrencisi olmuş ve zamanla onun yardımcısı 

konumuna gelmiştir. Zebîdî, Ali es-Sa‘îdî’nin meclisinde, Trablûsî’nin 

okuduğu Sahîh-i Buhârî, Ebü’l-Berekât en-Nesefî’nin (ö. 710/1310) el-Menâr ve İbn 

Nüceym’in (ö. 970/1563) el-Eşbâh ve’n-nezâʾir adlı eserlerini dinleme fırsatı bulur. 

Trablûsî daha sonra İstanbul’a giderek Osmanlı şeyhülislamıyla görüşür, kadılık 

görevi alır ve Mısır’da Dimyât, Mansûre gibi şehirlerde resmî görevler üstlenir.152 

Kudüs seyahatinde karşılaştığı âlimlerden bazıları şunlardır: Kudüs müftüsü 

Ahmed b. Muhammed el-Hamâkî (ö. 1188/1774);153 Mescid-i Aksâ’nın şeyhi 

Hubbü’d-dîn b. Muhammed el-Esvedî el-Makdisî (ö. 1209/1794);154 Hasan b. 

Abdüllatîf el-Hasenî el-Makdisî;155 Feyzullah b. Vefâ b. Abdülkâdir el-Alemî el-

Makdisî;156 “el-Muvakkit” sıfatıyla meşhur Kudüs müftüsü Ahmed b. Ahmed el-

Makdîsî;157 Şemsüddîn b. Muhammed b. Necmüddîn er-Remlî el-Hanefî;158 Kudüs 

kadısı İsmail b. Abdülkâdir b. Muhammed es-Safedî (ö. 1196/1782);159 fakih, 

mütekellim ve ferâiz âlimi Mustafa b. Abdülfettâh et-Temîmî en-Nâblüsî el-Hanefî (ö. 

1183/1769).160 

Zebîdî’nin el-Mu‘cemü'l-muhtas, Mu‘cemü's-sağîr ve Elfiyyetü's-sened adlı 

eserleriyle bu eserlerin şerhlerinde belirttiği hocalarının sayısı 300’ü aşmaktadır.161 

Kendisi, ilim tahsili için gezdiği birçok ülkede tanınmış âlimleri bizzat ziyaret etmiş, 

görüştüğü âlimlerden doğrudan, ulaşamadıklarından ise mektuplaşma veya bir aracı 

yoluyla icazet almıştır. Bu yoğun ilim ağı sayesinde hem hocalarından aldığı hem de 

öğrencilerine verdiği icazetlerle hadis ve diğer ilimlerde sened zincirlerinin önemli bir 

kavşak noktası haline gelmiştir. Zebîdî bu durumu, "Güvenilir bir kitabın senedine 

 
152 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 417-418. 
153 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 119-120; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/466. 
154 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 179. 
155 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 186-188. 
156 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 607. 
157 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 57; Elfiyyetü’s-sened, 251-252. 
158 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 255. 
159 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 163. 
160 Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened, 225-227; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/532. Murâdî, Silkü’d-dürer, 4/184; 

Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/451; Ziriklî, el-A’lâm, 7/236; Kehhâle, Mu‘cemü’l-müellifîn, 3/869. 
161 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/527. 



 

28 

 

dayanmadığım veya bir vesileyle irtibat kuramadığım güvenilir âlim neredeyse yok 

gibidir"162 sözüyle özetleyerek, ilim dünyasındaki geniş irtibat ağını vurgulamıştır. 

3. Öğrencileri 

Zebîdî’nin talebeleri hakkında oldukça detaylı bilgi sahibi olmak mümkündür, 

zira bu bilgilere ikinci el kaynaklar yerine bizzat kendi telif ettiği eserlerden 

ulaşabilmekteyiz. Özellikle kaleme aldığı el-Mu‘cemü'l-muhtas adlı eser, bu konuda 

yeterli ve güvenilir veriler sunmaktadır. İslam âlimlerinin "Mu‘cem" türü eserler 

yazma geleneğinin ehemmiyeti, Zebîdî’nin biyografisi, ilim halkasındaki üstatları ve 

yetiştirdiği öğrenciler hakkındaki malumatın korunmasından da açıkça 

anlaşılmaktadır. 

Kettânî, Zebîdî’nin Mısır, Hicâz, Şâm, Irâk, Cezâir, Trablus, Tunus, Mağrib ve 

Yemen’den toplam 65 talebesinin ismini sayar.163  Ancak Zebîdî’nin bizzat kaleme 

aldığı el-Mu‘cemü'l-muhtas adlı eserindeki kayıtlar incelendiğinde, bu sayının çok 

daha fazla olduğu anlaşılmaktadır. 

Zebîdî’nin öğrencileri arasında farklı seviyelerde ilişki kuranlar 

bulunmaktaydı: Önünde kitap okuyarak icazet alanlar, uzun süre yanında kalan ve 

asistanlık yapanlar, okuma ve ders takririnde yardımcı olanlar ve Arapça dil 

becerilerini geliştirmek için özel destek alanlar. 

Zebîdî’nin ders müfredatında şu eserler öne çıkmaktaydı: Fıkıh alanında: Molla 

Hüsrev’in (ö. 885/1480) Dürer ve Gurer’i, kendi eseri Ukûdü'l-cevâhiri'l-münîfe.  

Hadis ilminde: Kütüb-i Sitte başta olmak üzere çeşitli hadis kaynakları. Tefsirde: 

Beyzâvî Tefsiri. Diğer eserler: Tirmizî’nin Şemâil’i, Gazzâlî’nin İhyâ’sı. 

Öğrencilerinin bir kısmı icazet aldıktan sonra bile hocalarıyla irtibatlarını 

sürdürmüşler, hacca giderken ziyaret edenler olduğu gibi, düzenli mektuplaşanlar da 

olmuştur. Zebîdî’nin özel ilgi gösterdiği bazı öğrencileri ise: Uzun süre derslerine 

devam edenler, muid (asistan) ve müstemli (ders tekrar ettirici) olarak görev yapanlar, 

kendisi için özel eser telif ettiği öğrenciler ve yazdığı eserleri kontrol ettirdiği talebeler 

şeklinde sınıflandırılabilir. 

 
162 Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened, 51. 
163 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/539-541. 



 

29 

 

Zebîdî’nin yetiştirdiği en önemli talebelerin başında, ünlü tarihçi Abdurrahman 

b. Hasan el-Cebertî gelmektedir. Cebertî’nin babası Hasan el-Cebertî (ö. 1188/1774), 

Mısır Hanefî müftüsü olarak görev yapmış ve aynı zamanda Zebîdî’nin hocaları 

arasında yer almıştır.164 Zebîdî’nin "Dostumuz, uyanık, kabiliyetli ve keskin zekâlı" 

şeklinde övgüyle bahsettiği Cebertî, babasının vefatının ardından 1189/1775 yılından 

itibaren onun derslerine devam etmeye başlar. Şeyhûniyye Camii'nde, Zebîdî’nin Hân 

es-Sâğa’daki evinde ve Cebertî’nin Bulâk'taki konutunda Sahîh-i Buhârî, Şemâil, el-

Emâlî el-Hanefîyye, Sünen-i Ebû Dâvûd gibi önemli eserleri bizzat Zebîdî’den okuma 

fırsatı bulur. Ayrıca Zebîdî, Cebertî’nin kendi döneminin tarihini yazdığını165 ve bu 

eseri tamamlamasında Allah’ın ona yardım ettiğini belirtir. Kendisinin kaleme aldığı 

et-Târîhu'l-kebîr’de, 12. yüzyılın önemli şahsiyetlerine dair biyografik bilgileri 

derlerken Cebertî’den büyük ölçüde faydalandığını açıklar.166 Zebîdî’nin burada atıfta 

bulunduğu eser, el-Mu‘cemü'l-muhtas’tır. (Bu eserle ilgili detaylı bilgi, ileride 

"Kitapları" bölümünde ele alınacaktır.) Her iki eser karşılaştırıldığında, Cebertî’nin 

ʿAcâʾibü'l-âsâr adlı çalışmasında yer alan 12. yüzyıl âlimlerine dair bilgilerin, el-

Mu‘cemü'l-muhtas'taki kayıtlarla büyük ölçüde örtüştüğü görülmektedir. Bu durum, 

iki âlim arasındaki yakın ilmî ilişkinin ve bilgi alışverişinin açık bir göstergesidir. 

Hüseyin b. Abdurrahman b. Mansûr el-Hüseynî eş-Şâzelî. Şâfiî fakihi ve 

Zebîdî’nin müstemlîsidir.167 Babasının lakabını taşıyarak eş-Şeyhûnî ismiyle şöhret 

bulmuştur. Zebîdî, Tâcü’l-ʿarûs adlı eserini 2 Receb 1188 (8 Eylül 1774) tarihinde 

tamamlayıp ders vermeye başladığında, Hüseyin eş-Şeyhûnî onun derslerini düzenli 

olarak takip eden öğrencilerinden biriydi. Sahih hadis kaynaklarından başka ayrıca 

Ebû Nuaym’ın Hilyetü’l-evliyâ ve Tirmizî’nin Şemâil’ini hocası Zebîdî’nin 

huzurunda okumuş, pek çok hadis cüzünü dinlemiştir. Zebîdî’nin Emâlî eş-

Şeyhûniyye ve Emâlî el-Hanefîyye adlı eserlerini kaleme alan Hüseyin eş-Şeyhûnî 

hakkında Zebîdî, "Kısa sürede çok şey öğrendi. Uzun yıllar kapalı kalan ve Hâfız 

 
164 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 354. 
165 Cebertî’nin, 1688’den 1821’e kadar meydana gelen olayları ihtiva eden ʿAcâʾibü’l-âsâr  fi’t-terâcim 

ve’l-ahbâr adlı eserini kastediyor. 
166 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 337-338. Abdurrahman el-Cebertî hakkında bk. Ziriklî, el-A’lâm, 

3/304; Kehhâle, Mu‘cemü’l-müellifîn, 5/133; Mehmet Maksudoğlu, “Cebertî, Abdurrahman b. Hasan”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul, TDV Yayınları, 1993), 7/190-191. 
167 Muhaddisin ezberinden ya da kitaptan hadis yazdırmasına imlâ, bunu yazan talebeye de müstemlî 

denilmektedir. 



 

30 

 

Süyûtî’nin ders verdiği Şeyhûniyye’deki dâru’l-hadîsi yeniden açarak hadis dersleri 

vermeye başladığımda, Hüseyin eş-Şeyhûnî benim müstemlîm (yazıcım) oldu" şeklinde 

övgüyle bahsetmiştir. Daha sonra Şeyhû Camii’nin hatibi vefat edince, bu göreve 

getirilen Hüseyin eş-Şeyhûnî, hitabet yeteneği ve bilgisiyle büyük saygı görmüş, 

vazifesini başarıyla sürdürmüştür.168 

Abdurrahman b. Yûsuf es-Seffârînî, Hanbelî mezhebine mensup bir fakih ve 

hadis âlimidir. Kendisi, ünlü Hanbelî muhaddisi Muhammed b. Ahmed es-Seffârînî 

(ö. 1188/1774)’nin torunudur. Seffârînî, Şeyhuniyye Camii'nde düzenlenen derslere 

katılmış, burada Sahîh-i Buhârî okumalarına ve Zebîdî’nin verdiği çeşitli derslere 

devam etmiştir. Ayrıca, Zebîdî’nin ilim meclislerinde metin okuyan talebeler arasında 

yer alarak önemli bir rol üstlenmiştir.169  

Ali b. Abdilber el-Vennâî (ö. 1212/1797). Şâfiî mezhebine bağlı bir fakih ve 

hadis âlimi olan Ali el-Vennâî, ilk eğitimine Ezher Şeyhi Muhammed b. Ali eş-

Şenevânî (ö. 1233/1817) nin derslerine katılarak başlamıştır. Ancak babasının ısrarlı 

teşvikiyle Zebîdî’nin ilim meclislerine katılmıştır.170 1190 (1776) yılında Zebîdî ile 

tanışan el-Vennâî, onun evinde ve Şeyhûniyye Medresesi’nde düzenlediği ilim 

meclislerine düzenli olarak katılmış, pek çok hadis kitabını okuma fırsatı bulmuştur. 

Zebîdî, kendisine meşhur eseri İthâfü’s-sâde’yi tetkik ve tashih etme vazifesini 

vermiştir. Yazdığı ondan fazla eserle İslam ilim geleneğine önemli katkılar sağlayan 

el-Vennâî, ömrünü ilme adamış seçkin bir âlim olarak tanınmıştır.171  

Muhammed b. İsmail el-Kusantînî, daha çok İbn Küçük Ali lakabıyla tanınan 

Tunuslu bir âlimdir. Kosantine şehrinin ileri gelenlerinden olup bir dönem vali 

kütüphanesinin idaresini üstlenmiştir. 1196/1782 yılında hac vazifesi için gittiği 

Mısır’da Zebîdî’nin derslerine katılarak ondan icazet almıştır. Zebîdî’nin meşhur eseri 

ʿUkûdü'l-cevâhiri'l-münîfe’yi yazmaya başlamasında bu talebesinin teşviki etkili 

olmuştur. Ayrıca Zebîdî, İbn Küçük Ali’nin isteği üzerine hac ibadetine dair 

Menâsikü'l-hac adlı küçük hacimli bir risale kaleme almıştır. Hac dönüşünde 

 
168 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 212-213; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/573. 
169 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 413. 
170 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 458. 
171 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 548-549; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 2/1114-1116; Ziriklî, el-A’lâm,  

4/298; Kehhâle, Mu‘cemü’l-müellifîn, 7/117. 



 

31 

 

memleketine dönmeyip Zebîdî’nin evinde ve camilerde verdiği bütün derslere devam 

eden bu gayretli talebe, hocasının "Benden pek çok ilim tahsil etti" şeklindeki 

övgüsüne mazhar olmuştur.172 

Süleyman b. Tâhâ b. Ebi’l-Abbâs el-Ekrâşî (ö. 1199/1785), Şâfiî mezhebi fıkıh 

ve kırâat âlimidir. Uzun yıllar boyunca Zebîdî’nin ilim halkalarında bulunarak onun 

en yakın talebelerinden biri olmuştur. Zebîdî’nin Şeyhûniyye Medresesi'nde verdiği 

derslerde asistanlık görevini üstlenen el-Ekrâşî, aynı zamanda Seyyide Nefîse 

Türbesi'nde kurrâ şeyhliği yapmış seçkin bir âlim idi. Çeşitli İslami ilimlere dair 

kaleme aldığı risalelerle de döneminin önde gelen âlimleri arasında yer almıştır.173  

Amasyalı Hasan b. Hasan el-Amâsî el-Hanefî. 1190/1776 yılında Mısır’a 

gelmiş ve burada Zebîdî’nin öğrencisi olarak iki yıl boyunca ilim tahsil etmiştir. 

Ayrıca, Zebîdî’nin derslerinde metin okuyup takrir yapmakla görevli olan kişilerden 

biri de kendisidir.174  

“el-Müezzin” unvanıyla tanınan Abdullah b. Abdullah b. Selâme el-Edkâvî el-

Mısrî (ö. 1770/1184), önemli bir edip ve şairdir. Geniş bir kütüphanesi bulunan 

Edkâvî, nadir yazma eserlerle zengin bir koleksiyona sahipti. Özellikle ender bulunan 

hadis cüz ve risalelerini temin etme konusunda Zebîdî’ye yardımcı olmuştur. Zebîdî, 

onun eserlerini büyük bir övgüyle anarak, her biri "birer inci" niteliğinde olan ondan 

fazla kitabının adını zikreder.175 

Osman b. Sâlim b. Selâme el-Verdânî el-Muvakkit. Şâfiî fakihi ve ilm-i mîkât 

âlimi. Talebe arkadaşı Cebertî ile birlikte Zebîdî’nin farklı mekânlardaki derslerine 

uzun müddet devam edenlerden biridir.176 

Osman b. Muhammed b. Hüseyin eş-Şemsî (ö. 1205/1790), edebiyatçı ve 

şâirdir. Özellikle Ferâiz alanında uzmanlaşmıştır. Hocası Zebîdî’nin Ferâizu’d-

dîn ve Esmâü ehli’l-Bedr gibi eserlerini manzum hale getirerek ilmî mirasına katkıda 

 
172 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 659-665. 
173 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 247-248; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/600-601; Kettânî, Fihrisü’l-

fehâris, 1/371; Ziriklî, el-A’lâm, 3/127; Kehhâle, Mu‘cemü’l-müellifîn, 4/265. 
174 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 93; el-Kavlü’l-muharreri’z-zekî, 51. 
175 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 275-299; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/400-403; Bağdatlı, Hediyyetü’l-

ʿârifîn, 1/252; Ziriklî, el-A’lâm, 4/99-100; Kehhâle, Mu‘cemü’l-müellifîn, 6/79. 
176 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 469-470; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/84; Kehhâle, Mu‘cemü’l-

müellifîn, 6/254. 



 

32 

 

bulunmuştur. eş-Şemsî’nin Zebîdî hakkındaki şu sözleri, onun öğrencileri nezdindeki 

yüksek mertebesini gözler önüne serer: “Hazret-i seyyidim, Hz. Peygamber’in 

şeriatının ve sünnetinin hâdimi, geçmiş ve muasırı olan âlimlerin faziletlerini şahsında 

toplayan bir rehber, önderim, dayanağım ve güven kaynağımdır.”177 

Osman b. Sa‘d el-Abbâsî el-Ensârî. Son Abbâsî halifesi el-Mütevekkil 

‘alellâh’ın neslinden olup hesap, nücûm, mîkât ilimlerinde maharet kazanmış ve 

idarecilerin yanında sır kâtipliği yapmıştır.178 

Abdülkâdir b. Muhammed b. Muhammed el-Hasenî er-Râşidî el-Muaskerî. 

1778’den 1781’e kadar yaklaşık üç sene Zebîdî’den dersler okur. Zebîdî’den okuduğu 

kitaplara arasında İmam Muhammed b. Hasan’ın (ö. 189/805) tahrîc ettiği Müsnedu 

Ebû Hanîfe ve Ebü’l-Abbas el-Esam’ın (ö. 346/957) tahrici olan Müsnedu Şâfiî de 

vardır.179 

Zebîdî’nin döneminde siyasi ve ilmi otoriteler nezdindeki itibarını gösteren 

çarpıcı bir örnek, öğrencisi Abdülmün’im b. Abdülhamîd el-Mahzûmî el-Mâlikî el-

Fizânî’nin biyografisidir. Ezher’de eğitim gören Mahzûmî, 1776 yılı Aralık ayında 

Zebîdî’nin derslerine devam etmeye başlar. Ülkesi Fizan'a dönerken yanında 

götürdüğü Zebîdî’nin sultan ve baş kadıya hitaben yazdığı mektup sayesinde bölgede 

büyük saygı görür. Fizan’ın en önemli camiinde çeşitli ilim dallarında dersler verir; bu 

derslere sultan dâhil devletin ileri gelenleri katılır ve kısa sürede bölgenin en tanınmış 

âlimlerinden biri haline gelir. Ancak daha sonra, Fizan’ın önde gelen âlimlerinden 

Muhammed el-Kânimî ile rü’yet-i hilâl meselesinde ciddi bir ihtilaf yaşar. Durum o 

kadar büyür ki, sultan bu meseleyi çözmek amacıyla onu Mısır’a gönderir. 1787’de 

Mısır’a varan Mahzûmî’nin meselesi Ezher ulemasınca müzakere edilir ve nihayet 

Zebîdî’nin yazdığı fetvayla mesele tatlıya bağlanır.180 Bu olay, Zebîdî’nin hem ilmi 

otoritesini hem de ihtilafları çözmedeki merkezi rolünü açıkça ortaya koymaktadır. 

 
177 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 473-476; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/117. 
178 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 471-472; Ebü’l-Feyz Muhammed Murtazâ b. Muhammed b. 

Muhammed b. Abdirrezzâk el-Bilgrâmî el-Hüseynî ez-Zebîdî, Cezvetü’l-iktibâs fî nesebi beni’l-Abbâs, 

thk. Yahya Cüneyd el-Abbâsî (Riyâd: Emînü âm merkezi’l-Melik Faysal li’d-dirâsâti’l-İslâmiyye, 

1426/2005), 1. 
179 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 434-437. 
180 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 463-464. 



 

33 

 

Feyzullah b. Tel Muhammed b. Abdullah el-Kırımî. Feyzullah Efendî. Kırım 

kadısı olan Feyzullah Efendi 1768-1774 Osmanlı-Rus Savaşından dolayı İstanbul’a 

göçer ve oraya yerleşir. 1191/1777 yılında geldiği Mısır’da Zebîdî’den bazı kitaplar 

okur. Feyzullah Efendi, Sofya ve Bağdat müftülüğü de yapmıştır.181 Feyzullah Efendi, 

Gazzâlî’nin “Leyse fil-imkân ebdea‘ mimmâ kâne” (Mümkün olanın en mükemmeli 

zaten yaratılmıştır) sözü hakkındaki şeyhi İsmail Hakkı Bursevî’nin (ö. 1137/1725) 

görüşlerini Zebîdî’ye yazar. Bu bilgiden Zebîdî’nin Anadolu’dan gelen talebeler 

aracılığıyla Osmanlı ilim çevrelerindeki güncel tartışmalardan haberdar olduğunu 

göstermektedir. Bahsi geçen kelamî konu, İslam düşünce tarihinde derin etkiler 

bırakan bir tartışma olup, Zebîdî bu meseleye İhyâ şerhinde 28 sayfa ayırarak hem 

konuyu özetlemiş hem de kendi görüşlerini ortaya koymuştur.182 Bu durum, Zebîdî’nin 

eserlerinin oluşum sürecinde, kendisine yöneltilen soruların, öğrenci ve ziyaretçilerle 

yapılan ilmî sohbetlerin ve diğer âlimlerle gerçekleştirilen müzakerelerin büyük rol 

oynadığını açıkça ortaya koymaktadır. Zebîdî’nin çalışma metodunun bu yönü, onun 

ilmi kişiliğini anlamak açısından önemlidir. 

Mısır’da Mahmûdiyye Medresesi’nin inşası tamamlandığında, bu önemli 

eğitim kurumuna müderris olarak atanan fıkıh ve usûl âlimi Abdüsselâm b. Ahmed el-

Erzincânî (ö. 1778), Zebîdî’nin yetiştirdiği değerli talebelerden biridir. Erzincânî bu 

medresede Molla Hüsrev’in Dürer’i ve Beyzâvî tefsiri okutur. Zebîdî, bu kıymetli 

öğrencisinin eğitim hayatına büyük katkılar sağlamıştır. Özellikle Erzincânî’nin 

yaşadığı bazı zorluklar karşısında ona destek olmuştur. Zebîdî’nin anlattığına göre, 

Erzincânî’nin konuşmasında hafif bir tutukluk ve ders anlatımında bazı güçlükler 

bulunmaktaydı. Ayrıca Kur'an-ı Kerim’i ezberleme konusunda da sıkıntılar yaşıyordu. 

Bu durum üzerine Zebîdî, dönemin önemli kârilerinden Abdurrahman el-Echûrî el-

Mukrî’den (ö. 1784) yardım istemiş ve bu işbirliği sayesinde Erzincânî’nin durumunda 

belirgin bir düzelme görülmüştür. Zebîdî, öğrencisinin dil becerilerini geliştirmek için 

onunla sık sık sohbetler yaptığını da kaydetmektedir.183 Bu durum, Zebîdî’nin sadece 

geleneksel ders vermekle yetinmediğini, öğrencilerinin bireysel ihtiyaçlarına göre 

eğitim yöntemleri geliştirdiğini göstermektedir. Erzincânî’nin biyografisi 

 
181 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 606-607. 
182 Zebîdî, İthâf, 12/105-133. 
183 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 405. 



 

34 

 

incelendiğinde, onun Osmanlı medrese geleneğindeki eğitim metodlarını Mısır’a 

taşımaya çalıştığı anlaşılmaktadır. Aynı zamanda bu örnek, Zebîdî’nin eğitim 

anlayışının sadece nazarî bilgi aktarımıyla sınırlı kalmadığını, öğrencilerinin kişisel 

gelişimlerini de kapsayan bütüncül bir yaklaşım sergilediğini ortaya koymaktadır. 

Ahmed b. Muhammed b. Raslân el-Hanefî el-Antâkî. Hadis hâfızı, kıraat ve 

Hanefî fıkıh âlimi. Zebîdî’den hadis, fıkıh ve tefsir kitapları okur. Zebîdî’nin evindeki 

ve Şeyhûniyye’deki derslerine uzun süre devam etmiştir. Hocasının huzurunda okunan 

derslerde okuyucu görevini üstlenenlerden biridir.184 Zebîdî, Ahmed el-Antâkî’ye 17 

Şevvâl 1192 (8 Kasım1778) tarihinde okuduğu ve dinlediği kitapların icazetini 

verir.185 Ahmed el-Antâkî, daha sonra Mahmûdiyye Medresesi şeyhliğine atanır, orada 

yukarda adı geçen Erzincânî gibi Molla Hüsrev’in Dürer ve’l-ğurer kitabını ve Kâdî 

tefsirini okutur.186  

İdris b. Murtazâ el-Akhishavî. Çorlulu Ali Paşa Medresesi müderrisi, âlim ve 

vâiz. 1193/1779 senesinde geldiği Mısır’da Zebîdî’nin bazı derslerine katılır. Ona 

kelâm ilmine dair bazı sorular sorar. Akhishavî’nin Zebîdî’ye yönelttiği bu sorular, 

Osmanlı ilim çevrelerinde dönemin tartışma konularını yansıtması bakımından dikkat 

çekicidir. Aralarında müzakere edilen başlıca meseleler şunlardır: 1) İnsanın 

meleklerden üstün olup olmadığı. 2) Ülü’l-‘azm meleklerin Aşere-i mübeşşere’den 

üstün olup olmadığı. 3) Hz. Peygamber’in dünyada fizikî gözle görülüp 

görülemeyeceği. 4) "Filan kişi velidir, filan kişi ise veli değildir" şeklindeki ifadelerin 

ne anlama geldiği. 5) Bir velinin belli bir kerametini inkâr edenin hükmünün ne 

olduğu. Zebîdî, bu sorulara verdiği cevapları bir deftere (kürrâse) yazmış ve 

Akhishavî’ye icazetnamesiyle birlikte takdim etmiştir.187 Bu belge, dönemin ilmî 

tartışmalarına ışık tutan önemli bir kayıt niteliğindedir. 

Ali b. Abdullah b. Ahmed el-Alevî el-Hanefî (ö. 1199/1785). Zebîdî’nin en sıra 

dışı talebelerinden biridir. Babası Tokatlı olup kendisi 1173/1759 yılında Kahire’de 

dünyaya gelmiştir. Zebîdî’den sarf, lügat, hadis, fıkıh, tasavvuf ve şiir gibi çeşitli 

 
184 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 413. 
185 Zebîdî’nin Ahmed b. Muhammed el-Antâkî’ye verdiği icazet 19 sayfa olarak basılmıştır. Bk. el-

Kavlü’l-muharreri’z-zekî, 50-69. 
186 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 111-112. 
187 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 159. 



 

35 

 

alanlarda pek çok eser okumuştur. İlk olarak hocası Zebîdî’ye intisap eden Ali b. 

Abdullah, daha sonra onun vasıtasıyla Şeyh Ayderûs’a bağlanır. Zamanla şiire yönelen 

Ali b. Abdullah, hadis derslerini bırakır. Bu durum karşısında Zebîdî onu ikaz etse de 

o, yolundan dönmez ve bu tutumunu sürdürür. Sonunda hadislerin manaları hakkında 

kendince yorumlar yapmaya, “Bana şu anlam keşfedildi”, “Şu ilham bana verildi” 

veya “Rüyamda şunu müşahede ettim” gibi ifadeler kullanmaya başlar. Kendini 

ictihad mertebesinde görmeye başlar. Şeyh Ayderûs’un vefatının ardından kendisine 

özel virdler ve dualar tertip eder. Müritleri arasında onun kutbiyet makamında 

olduğuna inananlar çoğalır. İnsanlardan uzaklaşarak inzivaya çekilir, ancak şöhreti 

iyice yayılır. Evini ziyaret edenler artar ve onlara “duyulmamış sırlar” ve 

“işaretler”den bahsetmeye başlar. Çeşitli risaleler kaleme alır, bazı duaları şerh eder. 

Bu tavrı bazı âlimlerin eleştirilerine maruz kalır, fakat o, bu hal üzere hocası Zebîdî 

hayattayken vefat eder.188 Ali b. Abdullah’ın portresi, büyük üstatları hayattayken öne 

çıkmak isteyen, ilham ve rüya ile insanları yönlendirmeye çalışan, kendisi için ayrı 

virdler tertip eden mürşitlik iddiası taşıyan bir kişilik olarak belirginleşmektedir. 

Zebîdî’nin onu uyarmasına rağmen yola gelmemesi, hocasının son görevini yerine 

getirmiş olduğunu gösterir. 

Yusuf Bahrî Efendî (ö. 1244/1829). Hanefî fakihi ve muhaddis. Amasya’nin 

Vezirköprü ilçesindendir. 1782’den 1788’in sonuna kadar yaklaşık altı sene boyunca 

Zebîdî’nin derslerine Yusuf Efendi, 1783 tarihinde ondan Kütüb-i Sitte’nin hepsinden 

ayrı ayrı icazet almıştır. Yusuf Mısır’da Zebîdî’den Nakşibendî icazeti alan Yusuf 

Bahrî Efendi, daha sonra Çorum ve civarında Halvetî tarikatı üzerine insanlara 

rehberlik etmiştir. İlmiyle ve tasavvufi irşadıyla bölgede etkili olmuş bir şahsiyettir.189  

Ahmed Şemseddin b. Feyzullah el-Kostantînî, daha çok Mahmud Çavuşzâde 

lakabıyla bilinir. Osmanlı Devleti’nin 1750-1755 yılları arasında görev yapan 

şeyhülislâmı Murtazâ Efendi ile akrabalık bağı bulunmaktadır. Çavuşzâde, Zebîdî’den 

unvanlar ve lakaplar hakkında bir eser yazmasını talep eder. Bunun üzerine Zebîdî, 

 
188 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 532-534; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/598-600. 
189 Ahmet Cahit Aksever, “Çorum’da Halvetiliğin Tarihi Süreci ve Yusuf Bahri”, İlmi ve Akademik 

Araştırma Dergisi, 9/22 [2008], 103-136. 



 

36 

 

1183/1769 yılında Tuhfetü’l-ahbâb bi ma‘rifeti’l-elkâb adlı risaleyi kaleme alır. 

Çavuşzâde Tokat, İzmir ve Şam gibi şehirlerde kadılık makamında bulunmuştur.190 

Erzurumlu Süleyman b. Ali el-Hanefî (ö. 1195/1781), Mısır’a gitmeden önce 

İstanbul’da Dârulhadîs müderrisi Yasincizâde Osman Efendi’nin (ö. 1187/1773) 

derslerine devam etmiştir. Zebîdî’nin aktardığına göre, Süleyman b. Ali, aklî ilimlerde 

tartışmasız bir otorite, keskin zekâya sahip, kavrayışı hızlı ve hadis ilmine büyük ilgi 

duyan bir âlimdir. 1194/1780 yılında Zebîdî’den Şeyhûniyye Medresesi’nde Sahîh-i 

Buhârî ve Emâlî okumuş, ayrıca onun evinde düzenlenen ders halkalarına devam 

etmiştir. Zebîdî, Risâle fî ma‘rifeti tabakâti’l-huffâz adlı eserini de Süleyman b. 

Ali’nin isteği üzerine kaleme almıştır.191 Bu bilgi, aklî ilimlerde üstün mertebeye 

ulaşmış bir Osmanlı âliminin şahsında, Hindistan’dan başlayıp tüm İslâm coğrafyasına 

yayılan hadis ilmine olan yoğun ilginin somut bir örneğini teşkil eder. Osmanlı uleması 

da bu ilgiden müstağni kalamamıştır. 

Abdülkâdir b. Halîl er-Rumî (ö. 1187/1773), Gedikzâde lakabıyla tanınan ve 

Zebîdî’nin yakın dostlarından olan bir âlimdir. Ancak, TDV İslam 

Ansiklopedisi’ndeki "Gedikzâde" maddesinde, onun hakkında yazılmış en detaylı 

biyografik eser olan Zebîdî’nin el-Mu‘cemü’l-muhtas adlı çalışmasına atıf yapılmamış 

olması dikkat çekicidir.192 Gedikzâde, İstanbul’da kendisine yönelik bir zehirlenme 

girişiminin ardından buradan ayrılarak Mısır’a gelir. Burada Zebîdî ile özel dersler 

yapar. Hatta el-Mu‘cem adlı eserini yazmaya Zebîdî’nin yanında başlar, Zebîdî de bu 

süreçte ona destek olur. Seyahat etmeyi seven bir kişi olan Gedikzâde, 

yolculuklarından döndüğünde sık sık Zebîdî’nin yanında konaklar. Ayrıca, Zebîdî’nin 

meşhur eseri Tâcü’l-ʿarûs için takriz kaleme alanlar arasında Gedikzâde de vardır. 

Zebîdî, Gedikzâde’nin ilimdeki seviyesine muasırlarının ulaşamadığını, eğer bir yerde 

yerleşip ders vermeye devam etseydi ilminin daha geniş kitlelere ulaşabileceğini 

belirtir. Ancak onun gezgin bir hayat tarzını benimsemesi bu imkânı sınırlandırmıştır. 

 
190 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 106-107. 
191 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 251. 
192 Bk. Tayyar Altıkulaç, “Gedikzâde, Abdülkâdri”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 13/549-550. 



 

37 

 

Gedikzâde’nin Nablus’ta vefat ettiğini öğrenen Zebîdî, onun kitaplarını elde etmek 

için girişimde bulunursa da bu arzusuna ulaşamaz.193 

Abdurrahman b. Abdullah b. Hasan el-Echûrî el-Mukrî (ö. 1198/1784), kırâat 

âlimi, Mâlikî fakihi, şâir ve tarihçidir. Zebîdî et-Tahbîr fi’l-müselsel bi’t-tekbîr adlı 

eserini onun adına telif etmiştir. Echûrî, herhangi bir hadisin metnini inceleme, 

anlamını araştırma veya şarihlerin görüşlerini değerlendirme sürecinde bir tereddüt 

yaşadığında Zebîdî’ye danışır, onun verdiği cevaplara güven duyardı.194 

“Safiyyüddîn el-Buhârî” olarak bilinen Ebü'l-Fadl Muhammed b. Ahmed b. 

Muhammed Efdal el-Hüseynî (ö. 1200/1786), Zebîdî’nin övgü dolu sözlerle andığı bir 

ilim adamıdır. Zebîdî’nin aktardığına göre hem Seffârînî hem de Safiyyüddîn el-

Buhârî, Hanbelî itikadında idiler. Zebîdî’den Kütüb-i sitte’nin evvelleri de dâhil birçok 

hadis, kitap ve kaside dinleyen el-Buhârî,  “Mısır’a yerleşmeyi ve derslerinden 

ayrılmamayı arzuladım. Sen bana hafız İbn Hacer ve Süyûtî’nin meclislerini 

hatırlattın” demiştir. Zebîdî, Safiyyüddîn el-Buhârî’nin Mu‘cem’ini tahrîc etmiştir. Bu 

Mu‘cem, Mu‘cemü Safiyyüddîn el-Buhârî bi tahrîci’l-hâfız Zebîdî ismiyle 

basılmıştır195 Zebîdî onun hakkında “Bu asırda hadis ilminde onun denginin olduğunu 

bilmiyoruz” ifadelerini kullanmıştır.196 Kehhâle gibi bazı âlimler Safiyyüddîn el-

Buhârî’nin Hanefî olduğunu ileri sürse de, Zebîdî ve talebesi Cebertî gibi güvenilir ilk 

kaynaklar bu iddiayı doğrulamamış, aksine Zebîdî onun Hanbelî inancına sahip 

olduğunu açıkça belirtmiştir. Buharalı olması sebebiyle Hanefî zannedilmiş 

olabileceği düşünülebilir. 

Bu araştırmada, Zebîdî’ye Anadolu ve Rumeli’nin çeşitli bölgelerinden gelen 

öğrenci ve misafirlerin tamamını tek tek saymak mümkün olmasa da, genel bir tablo 

çizebilmek adına geldikleri şehirlerin listesi önemli bir veri sunmaktadır. el-

Mu‘cemü’l-muhtas’ta zikredilen öğrenci ve ziyaretçilerin geldikleri şehirler: 

 
193 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 419-427. Gedikzâde hakkında ayrıca bk. Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 

1/428-430; Murâdî, Silkü’d-dürer, 3/56; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 2/772-774; Sıddîk Hasan Hân, 

Ebcedü’l-‘ulûm, 3/181. 
194 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 339-347; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/585-586; Kettânî, Fihrisü’l-

fehâris, 2/738-739; Ziriklî, el-A’lâm, 3/304; Kehhâle, Mu‘cemü’l-müellifîn, 5/135. 
195 Bk. Thk. Muhammed Muti’ el-Hâfız, (Dımeşk: Dâru’l-beşâir, 1420/1999). 
196 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 638-642.  



 

38 

 

Adıyaman, Akşehir, Amasya, Antakya, Antakya, Antep, Arapkir, Bosna, 

Bulgaristan, Burdur, Diyarbakır, Erzincan, Erzurum, Harput, Isparta, İstanbul, Iğdır, 

Kastamonu, Kayseri, Kemah, Konya Hâdim, Malatya, Malatya, Rodos, Sivas ve 

Tokat.197 

Zebîdî’yi Ziyaret Edenlerin Ortak Özellikleri: 

• Çoğunluğu Doğu ve Güneydoğu Anadolu bölgesinden gelmiştir. 

• Genellikle hac yolculuğu esnasında veya dönüşte Zebîdî’yi ziyaret etmişlerdir. 

• Yanında ortalama iki-üç ay süreyle kalmışlardır. 

• Hadis ilmiyle ilgili eserler okumuşlar ve hepsi Zebîdî’den icazet almıştır. 

• Eğitimli bir görünüş çizen ziyaretçilerin çoğu müderris, bir kısmı ise kadı veya 

müftüdür. 

• Zebîdî, bu kişilerin yarısından fazlasına Nakşibendî tarikatını tavsiye etmiştir. 

• Memleketlerine döndükten sonra mektuplaşma yoluyla Zebîdî ile bağlarını 

sürdürmüşlerdir. 

Bunların yanı sıra, Yûsuf Bahrî Efendi gibi uzun yıllar Zebîdî’nin yanında 

eğitim alan, Hasan el-Amâsî gibi derslerinde muîdlik vazifesi yapan ve daha sonra 

memleketlerinde başmüderris veya başmuhaddis olarak görev alan, hatta Zebîdî’nin 

adına eser telif ettiği seçkin âlimler de bulunmaktadır. 

4. Vefâtı 

Zebîdî, ilk olarak Zübeyde bint el-Merhûm Zülfikâr (Zül‘ıfâr) ed-Dimyâtî198 

ile 1758 senesinde izdivaç yapar.199 On dört sene boyunca birlikte olduğu Zübeyde 

Hanım, 1782 yılında hayatını kaybedince, Zebîdî, vefatına kadar sürecek bir başka 

evlilik yapar. 

Çeşitli biyografi yazarları, özellikle Cebertî ve onu takip eden diğer kaynaklar, 

Zebîdî’nin hiç çocuğunun olmadığını aktarmışlardır.200 Ancak Zebîdî’nin kendi eseri 

el-Mu‘cemü’l-muhtas'ta, "Seyyid Abdülkâdir Geylânî Camii’nin hatibi İsmail b. 

Muhammed b. Halil el-Bağdâdî, oğlum Ebü'l-Fazl Abdullah'a 1196/1782 yılında 

 
197 62, 106, 111, 155, 156, 159, 162, 183, 185, 207, 209, 210, 210, 211, 217, 222, 224, 225, 234, 240, 

245, 245, 251, 265, 318, 405, 434, 468, 522, 532, 565, 571, 605, 636, 657, 689, 745. 
198 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/537; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 579. 
199 Suat Yıldırım, “Muhammed Murtadâ ez-Zebîdî (Hayatı ve Eserleri)”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 6/21-52 (1986), 25. 
200 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/114; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/527; Yıldırım, Murtazâ ez-Zebîdî, 25-

26; Ebû Gudde, Bülğatü’l-erîb, 182; Durmuş, Zebîdî, 44/168-171. 



 

39 

 

icazet verdi"201 şeklinde bir kayıt bulunmaktadır. Bu ifade, onun bir oğlu olduğunu 

düşündürmektedir. Ne var ki, bu çocukla ilgili başka bir bilgiye rastlanmamıştır. Bu 

çelişki karşısında, talebesi Cebertî’nin aktardığı bilginin daha güvenilir olduğu 

düşünülebilir. Zira Cebertî, hocası hakkındaki bazı rivayetlerde –Kettânî’nin de 

belirttiği gibi– haset duygusundan tamamen arınamamış olsa da,202 Zebîdî’nin çocuk 

sahibi olup olmadığı gibi bir konunun gizlenmesi veya kıskançlık sebebiyle 

çarpıtılması pek mümkün görünmemektedir. Ayrıca, el-Mu‘cemü’l-muhtas’ın yazma 

nüshalarında veya basımında bir hata olması da ihtimal dâhilindedir. Dolayısıyla, 

Zebîdî’nin çocuğunun bulunmadığı yönündeki genel kanaat daha ağır basmaktadır. 

Zebîdî şöhretinin zirvesinde olduğu ve Gazzâlî’nin İhyâ’sına şerh yazdığı 

yıllarda inzivaya çekilir. Bu dönemde tüm dikkatini eserin şerhine verir, insanlarla 

görüşmekten, devlet büyükleriyle temas kurmaktan kaçınır ve yalnızlığı tercih eder. 

Kendisine gönderilen hediyeleri bile reddeder. Bu inziva hâli, ömrünün sonuna kadar 

sürer.203 

1205 yılı Şaban ayında (Nisan 1791) Zebîdî, evinin yakınındaki Mescid-i 

Kürdî’de Cuma namazını eda eder. Namazdan sonra, o sırada Mısır’da üç yıldır etkili 

olan veba salgınına yakalanır.204 Eve döndüğünde konuşma yetisini kaybeder ve iki 

gün sonra pazar günü vebadan dolayı vefat eder.205 Eşi ve yakınları onu pazartesi günü 

toprağa verir. Tarihçiler Cebertî ve Kettânî, salgın nedeniyle halkın cenazeden 

habersiz kaldığını, bu yüzden törene çok az kişinin katıldığını aktarır. Zebîdî, daha 

önce vefat eden ilk eşinin yanında, Seyyide Rukayye Mezarlığı’nda kendisi için 

hazırlanan kabre defnedilir.206 

Zebîdî’nin fiziksel olarak orta boylu, narin yapılı, buğday tenli, mutedil hatlara 

sahip bir görünümü vardı. Sakalının büyük kısmı ağarmış, uzunluğu ise itidalliydi. 

Mekke âdetine uygun şekilde giyinir, kırışık sarığını beyaz bir örtüyle sarardı. 

Yumuşak başlı, erdemli, neşeli ve güleryüzlü bir mizaca sahipti. Aynı zamanda vakur, 

 
201 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 164. 
202 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/530.  وقد ترجمه ترجمة طنانة تلميذه الجبرتي في تاريخه لكنه ما سلم من حسده 
203 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 110-111. 
204 Zebîdî, talebesi Halil b. Muhammed Hâşim el-Bağdâdî’nin 1202/1788’de Mısır’da taundan öldüğünü 

söyler. Bk. Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 224. 
205 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/527. 
206 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/109-110; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/527. 



 

40 

 

mütevazı, nüktedan, keskin zekâlı ve olağanüstü bir hafıza gücüyle tanınırdı. Öyle ki, 

hafızasının kuvvetiyle kıyaslanabilecek bir çağdaşı yoktu.207  

B. İlmi Kişiliği 

Bu bölümde, Zebîdî’nin ilmi kimliği ve onu şekillendiren unsurlar 

incelenecektir. Kendisi, döneminin en seçkin âlimlerinden biri olarak kabul edilir. İlmi 

yolculuğu, hocalarından aldığı eğitim, geniş bir coğrafyaya yayılan seyahatleri, telif 

ettiği eserler ve yetiştirdiği öğrencilerle biçimlenmiştir. Daha önce hocaları ve 

talebeleri üzerine yapılan incelemelerden de anlaşılacağı gibi, Zebîdî ömrünü 

öğrenmek, öğretmek ve eser yazmakla geçirmiş bir allâmedir. Bu uğurda pek çok ülke 

ve şehir gezmiş, yüzlerce âlimden ilim almış, kendisinden de yüzlerce öğrenci ders 

görerek icazetname elde etmiştir. 

Zebîdî, çok yönlü bir âlimdir. Hadis, fıkıh, tefsir, dilbilim, gramer, tasavvuf, 

tarih ve nesep gibi birçok ilimde eser vermiştir. Arapça, Farsça ve Türkçenin yanı sıra 

Gürcüce de bilir; ilk üç dilde hem şiir hem de nesir yazabilirdi.208 Özellikle Tâcü’l-

’arûs adlı eserinde Farsça ve Türkçe ifadeler sıkça yer alır. Nitekim Dimyat’tan 

Yafa’ya yaptığı bir seyahatte, gemide Abdurrahman ed-Dağıstânî ile Türkçe, Farsça 

ve Arapça konuştuğunu;209 şair Halil el-Bağdâdî ile de Türkçe şiir üzerine müzakereler 

yaptığını bizzat kendisi aktarır.210 Çeşitli ilim dallarında verimli bir şekilde eserler 

kaleme aldığı için, onun ilmî konumunu ifade etmek üzere "allâme" ve "yed-i tûlâ" 

gibi sıfatlar kullanılabilir. Yazdığı kitaplar, dönemin önde gelen âlimlerinin takdirini 

kazanmış, hatta bazıları eserlerine övgü dolu takrizler yazmıştır.  

Zebîdî, Hindistan’dan Kuzey Afrika’ya, Yemen’den Balkanlar’a kadar uzanan 

geniş bir coğrafyada hem öğrenci hem de hoca olarak yer alır. Bu durum, onun sadece 

yerel değil, küresel bir ilim ağının parçası olduğunu gösterir. Hadis, fıkıh, tasavvuf 

gibi ilimlerdeki derin bilgisi, onu farklı bölgelerdeki âlimlerle irtibat kuran bir köprü 

hâline getirmiştir. Bu etkileşimin bilincinde olan Zebîdî, hayattayken bu durumu fark 

eder ve Zebid’deki üstadı Süleyman b. Yahya el-Ehdel’e yolladığı mektupta bu 

 
207 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/114. 
208 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/105; Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 
209 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 401-403. 
210 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 222-223. 



 

41 

 

durumu açıkça dile getirir.211 Bu mektupta dikkati çeken bir diğer nokta da, Zebîdî’nin 

kendi ilmi konumunun farkında olmasıdır.212 Hocasına yazdığı mektupta bu durumu 

açıkça ifade etmesi, onun sadece pasif bir bilgi aktarıcısı değil, stratejik düşünen, 

İslami ilimlerin yayılmasında bilinçli bir rol üstlenen bir âlim olduğunu gösterir. 

Onun biyografisinden icazet geleneğinin önemi de ortaya çıkmaktadır. Zebîdî 

hem çok sayıda hocadan icazet alarak ilmini sağlam temellere oturtmuş hem de kendisi 

yüzlerce öğrenciye icazet vererek İslami ilimlerin aktarımında aktif bir rol oynamıştır. 

Bu durum, Orta Çağ İslam dünyasında bilginin silsile yoluyla nasıl korunduğunu ve 

yayıldığını gösterir. 

Zebîdî, doğrudan hocadan hadis alma yöntemlerinden olan müselsel hadisin 

şartlarını yerine getirerek yaklaşık yüz; Haremeyn, Yemen, Mısır ve Kudüs’te bulunan 

şeyhlerden işittiği hususi ve umumi dört yüze yaklaşan icazeti olmakla övünerek 

Allah’a hamd eder.213 Zebîdî’nin müselsel hadis konusundaki hassasiyeti, hadis ilmine 

verdiği değeri yansıtır. Yaklaşık yüz şeyhten doğrudan hadis dinlemesi ve dört yüze 

yakın icazet alması, onun hadis naklinde son derece titiz ve güvenilir bir râvi olduğunu 

gösterir. Bu durum, dönemin ilim anlayışında senedin metin kadar önemli olduğunu 

da gösterir. 

Zebîdî, hayatı boyunca resmî bir görev almamış, ancak camilerde, 

medreselerde ve evinde fahri olarak ders vermiştir. Bu durum, onun devlet himayesine 

ihtiyaç duymadan ilmi otorite kurabilen bir âlim olduğunu gösterir. Ezher ulemasından 

bazısı icazet talep edince Zebîdî onlara “İcazet için kitabın evvelinden birazını okumak 

zaruridir” şeklinde cevap vermiştir. 214 Ezher âlimlerinin dahi ondan icazet istemesi, 

resmî makamların dışında kendine has bir itibar elde ettiğini ortaya koyar. Onun bu 

son sözü, gelişigüzel icazet vermeye yanaşmadığını, hoca ile talebe arasındaki 

 
211 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 272-273.  
212 Zebîdî orada şöyle der: “Gazze, Şam, Halep, Antep, Azerbaycan, Tunus, Cezayir, Tadla, Diyarbakır, 

Sennar, Darfur, Madras ve diğer beldelere icazetler yazdım. Bunları, bana gelip benden dinleyen ve 

oralardaki faziletli âlimler adına icazet isteyen bir grup yerli eliyle gönderdim. Onlara taleplerini ilettim. 

Bu isnatların çoğu, sizden ve merhum şeyhimiz Abdülhâlık el-Mezcâcî hazretlerinden istifade ettiğimiz 

rivayetlerdendir. Sizin isnadlarınız Mısır, Şam, Rum diyarı, Mağrib ve sınır bölgelerinde anlatmaya 

gücüm yetmeyecek kadar meşhur olmuştur. Beni, şeyhlerimin âdâbını ihya etmeye ve zaman geçtikçe 

içinde onların anılarını canlandırmaya muvaffak kılan Allah'a hamdolsun.” 
213 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 29/220-221. 
214 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 272. 



 

42 

 

münasebetin ehemmiyetine işaret eder. Bu tutum, kadim İslam tedris geleneğinde 

icazetin kıymetini muhafaza etme endişesiyle aynı doğrultudadır. Okumadan icazet 

vermeme düsturu, ehliyete dayalı değerlendirme mefhumuna yakın bir ilim anlayışını 

aksettirmektedir. Zebîdî bu metoduyla, ilimde otoritenin yalnızca unvana değil hakiki 

tahsile istinat etmesi gerektiğini savunmuş olmaktadır. 

Bunun üzerine Ezher âlimleri Pazartesi ve Perşembe günleri Şeyhû Camii’nde 

toplanmaya ve insanlardan ayrı olarak hadis hafızlarının metodu üzere Sahîh-i Buhârî 

okumaya başlamışlardır.215 Ahmed es-Seccâî, Mustafa et-Tâî, Süleyman el-Ekrâşî gibi 

Ezher ulemasının önde gelenlerinin Zebîdî’den ders okuyarak icazet almaları halk 

arasında yayılınca şöhreti daha da artmıştır.  

Zebîdî, her dersin sonunda ezberinden sened ve ravileri zikrederek müselsel 

hadislerden birini veya amellerin faziletiyle ilgili bir hadis ya da şiirlerden birkaç beyit 

okur. Bu, Mısır halkının müderrislerde görmediği bir özellik olduğu için dersler onlara 

cazip gelir.216 Zebîdî’nin dersleri başlangıçta klasik hadis rivayeti şeklinde iken, 

zamanla dirayet (yorum ve şerh) ağırlıklı bir hâle dönüşmüştür. Bu yöntem, Zebîdî’nin 

yalnızca akademik çevrelere değil, geniş kitlelere de hitap edebilen bir âlim olduğunu 

gösterir. Ayrıca, Mısır halkının alışık olmadığı bir üslup olması, onun derslerine olan 

ilgiyi artırmıştır. Zebîdî’nin derslerine rağbet artınca Mescid-i Hanefî olarak bilinen 

el-Kutb Şemsüddîn Ebû Mahmûd el-Hanefî makamında bir ders halkası daha tesis 

etmiştir. Pazartesi ve Perşembe dışında diğer günlerde ikindi namazından sonra 

Tirmizî’nin Şemâil kitabını okutmaya başlamıştır.217  

Yukarıdaki bilgilerden resmî makamlardan bağımsız, gayriresmi bir otorite 

olarak ilmi etkinlik yürütmesi, rivayet ve dirayet dengesini kurabilen, halka yönelik 

pedagojik bir üslup geliştirmesi, icazet geleneğini titizlikle uygulayarak ilmi 

standartları koruması, ezber gücü ve şiirle harmanlanan dersleriyle geniş kitlelere hitap 

edebilmesi ve toplumun her kesiminden kabul gören, nüfuzlu bir âlim olması 

Zebîdî’nin ilmi kişiliğini öne çıkaran özellikler olarak sayılabilir. 

 
215 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 272. 
216 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/105-106. 
217 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/106; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 272. 



 

43 

 

Zebîdî, Kahire’de ilim talebelerine yönelik üç farklı mekânda ders vermiştir: 

1. Şeyhû Camii → Burada Sahîh-i Buhârî okutmuş, hadis rivayet ve şerh 

geleneğini sürdürmüştür.  

2. Kutb el-Hanefî Medresesi →  Emâlî ve Tirmizî’nin Şemâil’i üzerine dersler 

vermiştir. 

3. Muharrem Efendi Camii → Gazzâlî’nin İhyâ’sını tedris etmiş, tasavvuf ve 

ahlak ilimlerine dair müzakereler yürütmüştür. 218 

 

Dönemin önemli âlimlerinden hadis hâfızı, kıraat âlimi ve Hanefî 

fakihi Ahmed b. Muhammed el-Antâkî, Zebîdî’nin bu üç ders halkasını da takip 

edenlerdendir. 219 Bu durum, Zebîdî’nin çok yönlü bir müderris olduğunu ve farklı ilim 

dallarında otorite kabul edildiğini göstermektedir. 

Zebîdî, diğer pek çok âlim gibi, kendisine zengin bir kütüphane kurmayı ve 

nadir kitapları bir araya getirmeyi hayal etmiştir. Bu amaçla, uzak ve yakın diyarlardan 

bulabildiği ender eserleri satın almış, satın alamadıklarını ise istinsah etmek veya 

incelemek için ödünç almıştır. Bu gayretleri sonucunda geniş bir koleksiyona sahip 

olmuş ve kütüphanesi değerli kaynaklarla zenginleşmiştir. 

 Kettânî’nin, hadis hafızı ve gezgin Muhammed b. Abdüsselâm en-Nâsırî ed-

Der‘î (ö. 1239/1823) hakkındaki şu sözleri, Zebîdî’nin kütüphanesinin önemine ışık 

tutmaktadır: "Doğuda tanıştığı âlimlerin en üstünü ve en bilgini, hâfız Murtazâ ez-

Zebîdî’dir. Zebîdî ona hem düz yazı hem de şiir şeklinde icazet vermiş, ayrıca 

kütüphanesinden seçtiği nadide eserlerden hediye etmiştir."220 Daha önce de 

belirtildiği gibi, Zebîdî, dostu Gedikzâde’nin Nablus’ta vefat ettiğini duyunca onun 

kitaplarını elde etmek için çaba göstermiş, ancak bu arzusuna ulaşamamıştır.221 Zebîdî, 

Derviş Ağa aracılığıyla ödünç aldığı bazı kitapların isimlerini zikrettikten sonra, 

Mustafa Halîfe’nin (Kâtib Çelebi, ö. 1067/1657) Esmâü’l-kütüb ve’l-‘ulûm adlı eserini 

son derece beğendiğini ve bu kitaptan pek çok alıntı yaptığını belirtir.222 Zebîdî’nin, 

Tunuslu âlim İdris b. Ömer et-Tevâtî ile 1186/1772 yılında bir kütüphanede 

 
218 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 217-218. 
219 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 111-112. 
220 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 2/844. 
221 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 427. 
222 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 545. 



 

44 

 

karşılaştığını ve ona yirmi sayfalık bir icazet yazdığını anlatması,223 onun sürekli bir 

öğrenme ve keşif arayışında olduğunu göstermesi açısından önemlidir. Zebîdî vefat 

ettiğinde, uzun yıllar boyunca topladığı ve büyük kısmı nadir olan kitaplarının değeri 

yirmi beş bin dinar olarak tahmin edilmiştir. Bu haber Osmanlı Padişahı III. Selim’e 

ulaşınca, sultan bu kitapları yetmiş beş bin dinara satın alarak Mısır’daki ilim talipleri 

için vakfetmiştir.224 Hâsılı Zebîdî, sadece büyük bir âlim değil, aynı zamanda bir kitap 

aşığı ve bilgiyi paylaşmayı seven bir kültür adamıdır. Onun kütüphanesi, kişisel bir 

birikim olmanın ötesinde, dönemin ilmi mirasının korunduğu ve sonraki nesillere 

aktarıldığı bir hazine niteliğindedir. Sultanın bu kitapları satın alıp vakfetmesi, 

Zebîdî’nin mirasının devlet tarafından da takdir edildiğini ve ilmin sürekliliği için 

önemli görüldüğünü kanıtlar. 

Zebîdî’nin ünlü eseri Tâcü’l-’arûs'u kaleme almaya başlamasının ardından 

şöhreti giderek artar. Osmanlı padişahı başta olmak üzere çeşitli hükümdarlar 

kendisine davet mektupları göndererek ülkelerine gelmesini talep ederler. 1780 yılında 

İstanbul'a davet edildiğinde önceleri bu çağrıyı kabul etse de sonradan fikrini 

değiştirerek gitmekten vazgeçer. Bu dönemde farklı coğrafyalardan kendisini ziyarete 

gelenlerin sayısında belirgin bir artış gözlemlenir.  

Mağrib bölgesindeki Müslümanlar arasında Zebîdî’ye karşı derin bir saygı ve 

bağlılık oluşur. Öyle ki, bölge halkından biri hac farizasını yerine getirip de Zebîdî’yi 

ziyaret etmezse haccının eksik kaldığına inanırdı. Öğrencisi Cebertî’nin aktardığına 

göre, hac mevsimlerinde Zebîdî’nin evi sabahın erken saatlerinden akşama kadar 

Haremeyn’e gidip gelenlerle dolup taşardı.225 Hac ibadetini yerine getirenlerin onu 

ziyaret etmeyi âdeta bir vecibe olarak görmeleri, onun sadece bir âlim değil, aynı 

zamanda manevi bir lider konumuna yükseldiğini göstermektedir. 

Zebîdî, şöhretinin en parlak döneminde İmam Gazzâlî’nin İhyâ’sını şerh etme 

çalışmalarına başlar. Daha önce el-Kâmûs şerhinde yaptığı gibi, bu eserin de tanınması 

için temize çektiği ilk bölümleri Anadolu, Şam ve Mağrib bölgelerine gönderir. Bu 

sırada, 1782 yılında eşi Zübeyde hanım da vefat eder. Zebîdî, eşinin kaybından derin 

 
223 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 157. 
224 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/542. 
225 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/108-109. Bk. Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 



 

45 

 

üzüntü duyar. İhyâ’nın tasavvufi derinliğinin verdiği etkiyle de birleşen bu üzüntü onu 

eve kapanmaya ve toplumdan uzaklaşmaya iter. Hayatının geri kalanını eserini şerh 

etmeye adar ve halk arasına çıkmaz.226 Zebîdî’nin Osmanlı Sultanı’nin davetini önce 

kabul edip sonra reddetmesi, onun siyasi otoritelerle mesafeli durma tercihini 

yansıtmaktadır. Bu durum, bir âlim olarak bağımsızlığını koruma ve şöhretin getirdiği 

dünyevi ilişkilerden uzak durma arzusu olarak yorumlanabilir. 

1. Mezhebi 

Zebîdî’nin fıkhî yönü ikinci ve üçüncü bölümde etraflıca ele alınacaktır. Ancak 

burada bazı hususları dikkatlere sunmanın faydalı olacağı kanaatindeyim. Zebîdî hem 

usûl hem de füru açısından Hanefî mezhebine bağlı bir âlimdir. Eserlerinde ve 

icazetlerinde sık sık el-Hanefî nisbesini kullanarak bu bağlılığını açıkça belirtir. 

Özellikle İhyâ şerhinde, “Şârihin mezhebi olan Ebû Hanîfe’nin mezhebinin fıkıh 

kitaplarından istifade ettiklerim” ifadesiyle mezhep aidiyetini vurgular.227  

Zebîdî, Hanefî mezhebinin hadis yönü ağır basan muhakkiklerindendir. 

Özellikle fıkıh ve hadis alanında kaleme aldığı eserlerde, Hanefî mezhebinin delil ve 

görüşlerini özenle ortaya koyar. Genelde Hanefî mezhebini özelde de Ebû Hanîfe’yi 

her platformda müdafaa eder. Bu tutumunu, sözlük niteliğindeki Tâcü’l-’arûs gibi bir 

eserde dahi açıkça gözlemlemek mümkündür. 228Ahkâm hadislerini topladığı kitabında 

mezhep kurucusu hakkında kullandığı ifadeler oldukça manidardır: 

“Yüce Allah -azze ve celle-; üstadımız, önderimiz, değeri yüce, erdemler 

semasının parlayan dolunayı, göğsü şer’i ilimlerle dopdolu, ilim okyanusu, sayısız 

üstün vasıflara sahip, hakikati arayan müctehid, İmam-ı Azam Ebû Hanîfe 

Nu'man b. Sâbit el-Kûfî’den razı olsun. Allah onu Firdevs’in en yüce makamına 

yerleştirsin, en tatlı Kevser’inden içirsin, eksiksiz rahmetine ve her yeri kuşatan 

mağfiretine gark eylesin.”229 

Zebîdî, fıkıh alanında kaleme aldığı eserlerde konuları derinlemesine 

incelemiş, Hanefî mezhebinin dayanaklarını hadis kaynaklarından –özellikle de Ebû 

Hanîfe’nin âsâr ve müsnedlerinden– çıkarma konusunda büyük bir başarı 

sergilemiştir. Mezhebin görüşlerini desteklemek amacıyla, kendisinden önceki 

âlimlerin üzerinde yeterince durmadığı tartışmalı meselelerde mezhebin delillerini 

 
226 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 110-111. 
227 Zebîdî, İthâf, 2/456. 
228 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 36/458-460. 
229 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/16. 



 

46 

 

ortaya koymuş ve detaylı bir şekilde açıklamıştır. Örneğin, namazda Besmele’nin 

açıktan mı yoksa sessiz mi okunacağı konusunu sayfalarca ele aldıktan sonra, bu 

konuyu özellikle geniş bir şekilde işlediğini belirtir. Zira ona göre bu mesele, ilmî 

tartışmalarda sıkça gündeme gelen ve en çok konuşulan konulardan biridir. Ayrıca, 

Hanefî imamlarının eserlerinde üzerinde yeterince durulmayan bazı önemli noktalara 

dikkat çektiğini ve daha önce yazdığı ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe230 adlı eserinde de 

bu konuyu genişçe ele aldığını ifade eder.231 

Zebîdî, döneminin dört büyük mezhebinde otorite kabul edilen âlimlerden ders 

alarak ilmi birikimini genişletmiş ve bu hocalardan icâzet almıştır. Hanefî fıkhını, her 

ikisi de kendisi gibi Zebidli olan Radıyyüddîn Abdülhâlık el-Mizcâcî ve Şemsüddîn 

Muhammed el-Mizcâcî’den öğrenmiştir. Şâfiî fıkhının inceliklerini Süleyman b. 

Yahya el-Ehdelî ez-Zebîdî’den, Mâlikî mezhebinin görüşlerini Ömer b. Ali et-

Tahlâvî’den, Hanbelî fıkhını ise dört mezhebe vâkıf olan ve bu konularda fetva veren 

Ezher âlimlerinden Ebü’l-Abbâs Ahmed ed-Demenhûrî gibi bir otoriteden tahsil 

etmiştir. 

Sonuç olarak; Zebîdî, dört mezhebin fıkhını öğrenmiş ve bu alanlarda icazet 

almış olmakla birlikte hem usûl hem de fürû açısından Hanefî mezhebine bağlıdır. 

Hanefî mezhebinin görüşlerini hadislerle (özellikle Ebû Hanîfe’nin âsâr ve 

müsnedleriyle) desteklemeye önem veren muhakkik bir âlimdir. Fıkıh ve hadis 

eserlerinde, Hanefî mezhebinin delillerini titizlikle ortaya koyar. Tartışmalı konularda 

mezhebin delillerini genişçe açıklar. 

2. Hadisçiliği 

Hanefî mezhebi uleması içerisinde hadis ilmini merkeze alan mütebahhir 

âlimlerin temsil ettiği bir çizgi tarih boyunca varlığını sürdürmüştür. Bu geleneğin 

önemli temsilcileri arasında Ebû Ca‘fer et-Tahâvî, İbnü't-Türkmânî (ö. 750/1349) ve 

İbnü’l-Hümâm gibi isimler zikredilebilir. Hindistan coğrafyasında ise Müttakî el-

Hindî (ö. 975/1567) ve Zebîdî’nin hocası Şâh Veliyyullâh ed-Dihlevî gibi Hanefî 

âlimlerinin öncülüğünde hadis ilmine karşı artan bir alaka dikkat çekmektedir. Bu ilmî 

 
230 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/104-108. 
231 Zebîdî, İthâf, 3/317. 



 

47 

 

mirası devralan isimlerden biri de hem hadis hem fıkıh sahasında temayüz etmiş olan 

Zebîdî’dir. 

Çok yönlü bir âlim olmasına ve çeşitli ilim dallarında telifler ortaya koymasına 

karşın, Zebîdî kendisini daha çok "Hadis ilminin hizmetçisi" olarak tanımlamayı tercih 

eder.232  

Özellikle hadis sahasında en çok etkilendiği şahsiyetlerin başında, kendi 

tabiriyle "Hadis hâfızlarının imamı" olarak nitelendirdiği İbn Hacer el-Askalânî (ö. 

852/1449) gelir. Zebîdî’nin gözünde İbn Hacer, hadis ilmindeki derinliğiyle sadece 

kendi döneminde değil, önceki asırlarda dahi emsaline rastlanmayacak bir mertebeye 

ulaşmıştır. Onun eserlerinden büyük ölçüde istifade ettiğini, hadis ilmine adım 

atmasında bu kaynakların belirleyici rol oynadığını sık sık vurgular. Zebîdî, Allah’ın 

kendisine İbn Hacer’in sözlerini ve yazılarını sevdirdiğini, onun ilmî mirasından pek 

çok şey derlediğini ifade eder ve kendisi için hayır dualarda bulunur.233 

Zebîdî, döneminin hadis bilginleriyle sıkı bir ilmî irtibat kurarak hem bizzat 

ders almak suretiyle hem de icazetname talebinde bulunarak rivayet silsilelerini 

şahsında toplamayı başarmış ve nihayetinde devrinin en kısa ve sağlam isnad 

zincirlerine sahip otoritesi haline gelmiştir. Bu sebeple İslam coğrafyasının en ücra 

köşelerindeki hadis talebeleri dahi onun ilmî halkasına katılmak ve rivayet iznini 

alabilmek için büyük gayret sarf ederlerdi. Nitekim talebesi Diyarbakırlı Ali b. 

Musa’nın biyografisinde “Hadis ilmi ona sevdirildi ve bize geldi” ifadesini kullanır.234 

Yine talebelerinden Cebertî’nin naklettiğine göre Zebîdî, ilim yolunda durmaksızın 

mesafe katetmiş; nesep ilmi, hadis senedleri, hadislerin kaynaklara dayandırılması ve 

müteahhir muhaddislerin mütekaddim muhaddislere bağlanma yolları gibi zamanla 

ihmal edilen ilimleri yeniden canlandırmaya özel bir ilgi göstermiştir. Bu alanlarda 

pek çok telif, risale, derleme ve manzum eser kaleme almıştır.235 

 
232 Mesela bk. İcâzetü’z-Zebîdî li-Ahmed b. Muhammed el-Antakî, 70; İcâzetü’z-Zebîdî li-Muhammed 

b. Muhammed el-Emîr es-Sağîr, 80; İcâzetü’z-Zebîdî li-Ebi’l-Fadl en-Nikvî er-Rumî, 86; İcâzetü’z-

Zebîdî li-Ahmed b. ‘Ubeyd el-Attâr ed-Dimeşkî, 85; İcâzetü’z-Zebîdî li-Muhammed Kemâlüddîn el-

Ğazzî, 92; İcâzetü’z-Zebîdî li’s-sultân Abdülhamîd el-evvel el-Osmânî, 77. 
233 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 10/552. 
234 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 571. 
235 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/106. 



 

48 

 

Zebîdî’nin çeşitli üstatlardan ilim tahsil etme gayretinin yanı sıra, uzak 

diyarlara yaptığı seyahatlerin temel amaçlarından biri de kısa ve sağlam rivayet 

zincirlerine (âlî isnad) sahip olma arzusudur. Bu durum, onun onlarca şehri dolaşarak 

yüzlerce âlimden icazet almasıyla açıkça anlaşılmaktadır. Bu ilmî yolculuğa genç 

yaşlarda başladığı görülür. Örneğin, 1752 yılında, Abdurrahman el-Bezzâr’ın özel 

rivayetlerine dair icazet almak için Yemen’e kadar gitmesi bu çabanın somut bir 

göstergesidir.236 Benzer şekilde, 1774’te Hanefî fakihi ve muhaddis İbrahim b. 

Muhammed ez-Zeyyâdî’yi evinde ziyaret ederek bizzat onun el yazısıyla icazetname 

talep etmesi de bu titiz çalışmasının diğer bir örneğidir.237 Zebîdî, zamanla nadir 

bulunan kısa rivayet zincirlerini şahsında toplamayı başarmış ve bu durumdan haklı 

bir iftihar duymuştur. Nitekim bu ilmî birikimin şöhreti yayıldıkça, İslam âleminin 

dört bir yanından âlimler, onun bu değerli senedlerinden istifade edebilmek için adeta 

kendisine akın etmeye başlamışlardır. 

Zebîdî, verdiği icazetlerde özellikle kendisine ait yüksek (âlî) isnad zincirini 

vurgular. Örneğin, İhyâ şerhinde, önceki kaynaklarda geçen hadisleri kendi rivayet 

yoluyla aktarır ve bu isnadının diğerlerine göre daha kısa ve üstün olduğuna dikkat 

çeker.238 Ayrıca, söz konusu hadisin senedini Hz. Peygamber’e kadar sayarak 

delillendirir. Mesela, kendisiyle Buhârî arasında sadece on râvinin bulunduğunu, bu 

kadar kısa bir senede sahip başka bir âlim tanımadığını ifade eder.239 Zebîdî’nin âlî 

isnadı özellikle vurgulaması ve hadisleri kendi senediyle aktarması, onun hadis 

ilmindeki titizliğini, isnad bilincini ve ilmî otoritesini göstermesi açısından büyük 

önem taşır. Zebîdî’nin, kendisiyle Buhârî arasında sadece on râvi bulunduğunu 

belirtmesi ve bu kadar kısa bir senede sahip başka bir âlim tanımadığını söylemesi, 

onun isnadının ne derece nadir ve değerli olduğunu gösterir. Bu durum; Zebîdî’nin 

ilmi şöhretini pekişmesinin nedenlerindendir. Zebîdî’nin bu tutumu, sadece bir 

övünme meselesi değil, aksine hadis ilminin temel prensiplerine olan bağlılığının bir 

yansımasıdır. Onun âlî isnadı önemsemesi, hadislerin sahih bir şekilde sonraki 

nesillere aktarılmasındaki sorumluluğunun bilincinde olduğunu gösterir. 

 
236 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 353. 
237 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 150-151. 
238 Zebîdî, İthâf, 7/216, 7/222, 7/228. 
239 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li-Ebi’l-Fadl en-Nikvî er-Rumî, 82-86. 



 

49 

 

Zebîdî’nin ders programı incelendiğinde, onun hadis ilmine olan derin ilgisi ve 

bu alanı ihya etmek için büyük çaba sarf ettiği görülmektedir. Hadis ilminin hemen 

her dalına dair eserler okutarak öğrencilerine icazet vermiştir. Bu kapsamda Müsned, 

Sünen, Sahih, Câmi‘, Mu‘cem gibi temel hadis kaynaklarının yanı sıra Cüz, Kırk Hadis 

gibi özel derlemeler; tahrîc, ‘avâlî, şerh, müselsel gibi teknik çalışmalar; usûl ve fürû 

gibi nazarî ve pratik konuları içeren geniş bir yelpazede eğitim faaliyetleri 

yürütmüştür. Nitekim Zebîdî, talebelerinden Ali b. Abdullah b. Ahmed el-Alevî el-

Hanefî’nin (ö. 1199/1785) biyografisini kaleme alırken, hadis sahasında okuttuğu elli 

altı farklı eseri tek tek zikrederek bu alandaki engin birikimini ve öğretim 

faaliyetlerinin kapsamını gözler önüne sermiştir.240 Bu durum, onun sadece bir hadis 

hafızı olmadığını, aynı zamanda bu ilmin sistemli bir şekilde öğretilmesi ve 

yaşatılması için büyük emek veren bir müderris olduğunu da ortaya koymaktadır. 

Zebîdî, yaklaşık üç asırdır unutulmaya yüz tutan hadis hocalarının geleneksel 

ders verme yöntemlerini yeniden ihya etmiştir.241 Kettânî’nin aktardığına göre, İbn 

Hacer ve öğrencileri Sehâvî (ö. 902/1497) ile Süyûtî’nin vefatlarından sonra kesintiye 

uğrayan hadis imlâ geleneğini Zebîdî tekrar hayata geçirmiştir.242 Zebîdî bizzat kendi 

ifadelerinde, "el-Kâmûs şerhini tamamladıktan sonra ders verme izni aldım. 877/1472 

yılından beri terk edilmiş olan ve Hâfız Süyûtî’nin ikametgâhı olan Şeyhûniyye’deki 

dâru'l-hadisi yeniden faaliyete geçirerek hadis imlâ etmeye başladım" diyerek bu 

önemli hizmetini dile getirmiştir.243 Zebîdî’nin ders metodunu büyük bir takdirle 

karşılayan Safiyyüddîn el-Buhârî’nin, "Mısır’a yerleşmeyi ve senin bu derslerinden 

hiç ayrılmamayı çok arzu ettim. Bana hafız İbn Hacer ve Süyûtî’nin ders meclislerini 

hatırlattın" şeklindeki içten itirafı da onun bu alandaki başarısını ve etkisini 

göstermektedir.244 

Hadis ilminin köklü geleneğinde, bir hadisin aktarıcıları ve râvîleri detaylı 

şekilde okunur, tanıtılır; ayrıca imlâ meclisinde hazır bulunan dinleyiciler, şahitler, 

okuyucu (kârî) ve metni yazıya geçiren müstemlî kaydedilirdi. Ancak zaman içinde bu 

 
240 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 532-534; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/598-600. 
241 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/106. 
242 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/526, 530. 
243 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 212-213. 
244 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 638-642. 



 

50 

 

titiz usûl unutulmaya yüz tutmuş, bu geleneği yeniden canlandırma şerefi ise Zebîdî’ye 

nasip olmuştur. Zebîdî, bu konuyla ilgili çarpıcı bir olay nakleder: Bir gün, İbnü’l-

Cevherî lakabıyla tanınan Şâfiî fakihi ve dil bilgini Ebû Hâdî Muhammed b. Ahmed 

el-Hâlidî el-Mısrî’nin (ö. 1215/1801) Sahîh-i Müslim dersine katılır. Yanındaki bir 

kişiden, dersin içeriğini yazar, tarihini ve dinleyicilerin isimlerini kayıt altına alır. 

İbnü’l-Cevherî ve diğer ders katılımcıları, bu titiz tutuma şaşırırlar. Zebîdî ise onların 

bu şaşkınlığını, uzun zamandır hadis âlimlerinin "semâ" ve "ismâ" konusundaki titiz 

yöntemlerini terk etmiş olmalarına bağlar.245 Bu olay, Zebîdî’nin sadece bir hadis âlimi 

olmadığını, aynı zamanda hadis ilminin unutulmaya yüz tutmuş yöntemini yeniden 

tesis etmeye çalışan bir ıslahatçı olduğunu da gösterir. Onun bu çabası, hadis ilminin 

sadece metin naklinden ibaret olmadığını, aynı zamanda sağlam bir sened ve titiz bir 

kayıt sistemine dayandığını hatırlatması açısından son derece önemlidir. 

Zebîdî’nin ünü yayıldıkça Mısır’ın önde gelen şahsiyetleri onu konaklarına 

çağırmaya başlarlar. Kendisi de hususi talebelerini, mukrî ve müstemlisini yanına 

alarak bu davetlere katılırdı. Bu toplantılarda Buhârî ve Dârimî’nin Sülâsiyât’ından 

bölümler ya da müselsel hadis cüzlerinden bölümler ev sahibi ve misafirlerin 

huzurunda okunur, ardından meclis Peygamber Efendimiz’e salâtü selamlarla sona 

ererdi. Bu esnada evin hanımları perde arkasından dersi dinler, aynı zamanda amber 

ve öd ağacı tütsülerinin hoş kokuları mekânı sarardı. Zebîdî, dersin sonunda hazır 

bulunan çocuk, kadın ve hizmetkârların hepsinin isimlerini kaydettirir, en altına da 

tarih düşürürdü. Cebertî, bu derslerin pek çoğunda bulunduğunu, eski hadis âlimlerinin 

imlâ toplantılarının da benzer şekilde gerçekleştiğini, ayrıca Mustafa Bey el-

İskenderânî ve Defterdar Eyyûb Bey gibi seçkin simaların da bu meclislerde yer 

aldığını, çeşitli ikramlar ve ziyafetler verildiğini belirtir.246  

Sonuç olarak Zebîdî, 18. yüzyıl İslam dünyasında hadis ilmini hem nazarî hem 

de pratik boyutlarıyla yeniden canlandıran bir âlimdir. İsnad bilincini ön planda 

tutması, geleneksel imlâ meclislerini ihya etmesi ve geniş bir talebe kitlesine hitap 

etmesi, onu "hadis geleneğini asrında ihya eden müceddid" olarak nitelendirmeyi 

mümkün kılar. Özellikle âlî isnad arayışı ve yöntemsel titizliği, hadis ilminin sadece 

 
245 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 653. 
246 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/106. 



 

51 

 

metin naklinden ibaret olmadığını, aynı zamanda bir "ilmî disiplin" olduğunu vurgular. 

Zebîdî, bu yönüyle sadece kendi dönemine değil, sonraki asırlara da ilham veren bir 

hadis otoritesi olarak karşımıza çıkmaktadır. 

3. Kelamcılığı 

Zebîdî, kelâm ilminde hacimli eserler kaleme alan, bu fennin her bahsinde 

görüş bildiren, sonraki âlimler tarafından kendisine müracaat edilen muhakkik Ehl-i 

Sünnet kelâm âlimlerinden biridir. Zebîdî, İhyâ’nin fıkıhla ilgili bölümlerini Hanefî ve 

Şâfiî mezhebine göre şerh ettiği gibi Kavâidü’l-‘akâid bölümünü de Mâtürîdî ve Eş’arî 

mezhebine göre şerh etmiştir. Zira ona göre Ehl-i Sünnet ve Cemaat’tan kastedilenler 

Mâtürîdîler ve Eş‘arîlerdir.247  

Zebîdî, Ebû Mansûr el-Mâturîdî (ö. 333/944) ve Ebü'l-Hasan el-Eş’arî’nin (ö. 

324/935-36) hayatlarını kaleme almış, her ikisini de Ehl-i Sünnet’in önderleri olarak 

kabul etmiş ve İhyâ’daki otuz sayfalık akâid bölümünü (Kavâidü’l-‘akâid), bu iki 

imamın görüşlerini merkeze alarak dört yüz sayfaya yakın geniş bir şerhle 

açıklamıştır.248 Bu şerh sürecinde en çok yararlandığı kaynaklar, Mâtürîdî 

âlimlerinden İbnü’l-Hümâm’ın el-Müsâyere fi’l-akâidi’l-münciye fi’l-âhire adlı eseri 

ile Eş‘arî ekolünden Abdülkâhir el-Bağdâdî’nin (ö. 429/1038) Kitâbü’l-esmâ ve's-

sıfât isimli çalışmasıdır. Zebîdî, özellikle ikinci eser için, “İnceleyebildiğim kadarıyla 

bu ilim dalında yazılmış en kapsayıcı kitaptır” şeklinde bir değerlendirmede 

bulunmuştur.249 

Zebîdî’nin itikattaki mezhebinin ne olduğu tartışılmıştır. Bu tartışmaların temel 

nedeni, onun fıkıhta Hanefî mezhebine mensup olduğunu açıkça belirtmesine rağmen, 

itikadî mezhebini net bir şekilde ifade etmemiş olmasıdır. Brockelmann250 (ö. 1956) 

Zebîdî’nin Mâtürîdî, Kettânî251 ise Eş‘arî düşünceye sahip olduğunu savunur. Ancak 

aslında Zebîdî’nin eserlerindeki bazı ifadeler, onun hangi mezhebe mensup olduğunu 

anlamaya imkân vermektedir. Örneğin “Mâtürîdiyye’den olan ashâbımız” diyerek 

 
247 Zebîdî, İthâf, 2/8. 
248 Zebîdî, İthâf, 2/25-454. 
249 Zebîdî, İthâf, 2/3-4. 
250 Carl Brockelmann, Geschichte der Arabischen Litteratur Supplementband (Leiden: 1938), 2/398. 
251 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/527. 



 

52 

 

Mâtürîdî mezhebinden olduğuna işaret etmiş,252 ayrıca “Mâtürîdilerin onlara karşı 

aklî ve naklî delilleri şunlardır…” diyerek muarızlarına karşı bu mezhebin görüşlerini 

savunmuştur.253 Allah’ın vücûd ve tekvin sıfatları, iyilik ve kötülüğün kaynağı, iman-

İslâm ilişkisi ve imanda istisna yapmanın hükmü gibi Mâtürîdîler ile Eş‘arîler arasında 

ihtilaflı olan pek çok meselede, Zebîdî’nin İmam Mâtürîdî’nin görüşlerini benimsediği 

ve onu desteklediği anlaşılmaktadır.254 

Zebîdî taassuptan uzak, ölçülü ve adil bir âlimdir. Hem itikadi hem de amelî 

konularda kendi görüşünden farklı düşünen mezhep mensuplarına ve âlimlere karşı 

ılımlı bir dil kullanmış, onları küçük düşürücü ifadelerden kaçınmış ve aşırı 

eleştirilerde bulunmamıştır. Kelâm meselelerinin birçoğunda Eş‘arî ve Mâtürîdî 

âlimlerine muhalefet eden ve onlara karşı sert üslup kullanan Takiyyüddîn İbn 

Teymiyye (ö. 728/1328) hakkında bile "Şeyhülislâm, değerli bir şahsiyet, çağının eşsiz 

âlimi" gibi övgü dolu sözler sarf etmekten geri durmamıştır.255 Aynı şekilde, itikatta 

İbn Teymiyye’nin görüşlerine yakın duran ve kendisinden yazılı icazet aldığı Hanbelî 

âlimi Şemsüddîn es-Seffârînî (ö. 1188/1774) hakkında da “Şeyhimiz, imam, 

muhaddislerin sonuncusu, usta, zâhid, sûfî, hakkı söyleyen, gece namazına müdavim, 

hadis ilmini yayılmasına gayret eden, geride kendi gibi birisini bırakmayan”256 gibi 

yüksek vasıflarla bahsetmiştir. Farklı mezhep ve düşüncelere karşı saygılı ve övgü 

dolu bir dil kullanması, onun taassuptan uzak, âdil ve birleştirici bir âlim olduğunu 

gösterir. 

Zebîdî, itikadi kokularda aşırı derinleşmeyi uygun görmez. İman, İslam ve 

İhsân’ı bir sayfa kadar açıkladığı İhyâ’nin Kavâidü’l-‘akâid kitabının hâtime 

kısmında, dinin temel esaslarında inanılması gerekli olan asgari bilgilerin bunlar 

olduğunu vurgular. Bunun ötesine geçmenin faydasız bir derinleşme olduğunu, 

denizin çok derin, yolun uzun ve azığın kıt olduğunu hatırlatarak şu öğütte bulunur: 

 
252 Zebîdî, İthâf, 2/277. 
253 Zebîdî, İthâf, 2/296-297. 
254 Önal, Zebîdî’nin Hayatı, Eserleri ve Nübüvvet Anlayışı, 186. 
255 Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened, 191; İthâf, 3/795; 4/485; 5/148. 
256 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 642-647; Elfiyyetü’s-sened, 271-276; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/468; 

Murâdî, Silkü’d-dürer, 4/31-32; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 271; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 2/1002-

1005; Ziriklî, el-A’lâm, 6/14. 



 

53 

 

“Kardeşlerim! Bedevilerin ve yaşlıların dinine sarılın. Allah bize ve size en kuvvetli 

yola hidayet etsin.”257 

Sonuç olarak Zebîdî, 18. yüzyıl İslam düşüncesinde Sünnî kelâmının yeniden 

yorumlanmasında kilit rol oynayan bir âlimdir. Fıkıhta Hanefî olmakla birlikte itikatta 

Mâtürîdî eğilimli bir âlimdir. Ancak Eş‘arî kaynaklarına atıfta bulunması ve her iki 

ekolü de "Ehl-i Sünnet" çatısı altında uzlaştırmaya çalışması, onun kapsayıcı bir 

yaklaşım benimsediğini ortaya koyar. Zebîdî, Mâtürîdî ve Eş‘arîliği her iki geleneği 

harmanlayan, ihtilaflı konularda uzlaştırıcı bir rol üstlenen, Sünnî geleneğin bütüncül 

bir yorumunu sunan ve dini konularda aşırılıktan kaçınan mutedil bir Ehl-i Sünnet 

âlimidir. Kelâm ilmindeki derin vukufiyeti, eserlerinin sonraki âlimlerce referans 

alınması ve hem nazarî hem de pratik dini meselelerde ölçülü bir duruş sergilemesi, 

onun "muhakkik" sıfatını ispat eder mahiyettedir. 

4. Dilciliği  

Zebîdî’nin İslam dünyasında müstesna bir mevki kazanmasını sağlayan en 

önemli iki eserinden biri, Fîrûzâbâdî’nin meşhur lügat kitabı el-Kâmûsü'l-muhît 

üzerine kaleme aldığı Tâcü'l-ʿarûs min cevâhiri'l-Kâmûs adlı muhteşem şerhidir. 

Çeşitli İslami ilimlerde pek çok kıymetli eser veren Zebîdî’nin Arap dili sahasında 

otorite kabul edildiği konusunda bütün ulema hemfikirdir. Özellikle İthâf ve Tâcü’l-

’arûs gibi eserlerinde sergilediği derinlik, onun hem şer’i ilimlerde hem de Arap dili 

ve belagatinde tartışmasız bir öncü olduğunu göstermektedir. Nitekim âlimlerden Ebû 

Gudde de bu durumu açıkça ifade ederek, Zebîdî’nin bu iki büyük eseriyle İslami 

ilimler ve Arap dili alanındaki İmam’lığını tüm dünyaya ilan ettiğini belirtmiştir.258 

Tâcü’l-’arûs, Arap dili alanında güvenilirliği, kapsamı ve derinliğiyle 

benzersiz bir sözlük olarak kabul görmektedir.259 Bu eser, yalnızca Arapça için değil, 

tüm dünya dillerindeki sözlükler arasında en kapsamlı olanlardan biridir. Yüzlerce 

kaynağın titizlikle harmanlanmasıyla oluşturulduğundan, Arap dilinin zengin mirasını 

anlamak için başvurulacak en önemli eserlerden biri sayılmaktadır. Başlangıçta 500 

 
257 Zebîdî, İthâf, 2/454. 
258 Ebû Gudde, Bülğatü’l-erîb, 166. 
259 Hâşim Tâhâ Şelâş, ez-Zebîdî fî kitâbihi Tâcü’l-’arûs (Bağdat: Dâru’l-Kitâb, 1401/1981), 704. 



 

54 

 

defterlik bir çalışma olarak kaleme alınan260 ve daha sonra 10, 20 ve 40 cilt halinde 

yayınlanan Tâcü’l-’arûs, geleneksel anlamda bir sözlükten çok daha fazlasını sunar. 

Eserde; Arap gramer kuralları, tarih bilgisi, soy bilimi, biyografiler, âlimler tabakası, 

Kur'an ilimleri, fıkıh prensipleri, kelam meseleleri, hadis terminolojisi ve tasavvuf 

kavramlarının yanı sıra coğrafi bilgiler, yerleşim yerleri, siyaset bilimi, tıp, hayvanlar 

ve bitkilerle ilgili terimler ve Arapçaya geçmiş yabancı kelimeler gibi çok çeşitli 

konular yer almaktadır. Bu özellikleriyle eser, bir sözlükten ziyade gerçek anlamda bir 

ilimler ansiklopedisi niteliği taşımaktadır. Dikkat çekici olan, günümüzde ancak geniş 

bir uzmanlar heyetinin yıllar süren çalışmasıyla hazırlanabilecek böylesine muazzam 

bir eseri, Zebîdî’nin tek başına ve yalnızca 14 yıl 2 aylık bir sürede tamamlamış 

olmasıdır. Bu durum, onun ilmi kapasitesinin ve çalışma azminin benzersizliğini 

ortaya koymaktadır. 

Zebîdî daha hayattayken, Tâcü’l-’arûs büyük bir şöhrete kavuşmuştur. Eserin 

eşsizliği o kadar duyulmuştur ki, Osmanlı padişahlarından Darfûr ve Mağrib 

sultanlarına kadar pek çok hükümdar, bu nadide eserin bir nüshasını talep etmiştir. 

Mısır valisi Muhammed Bey, bir nüshayı elde edebilmek için bin riyal gibi büyük bir 

meblağ harcamıştır. Zebîdî, çeşitli diyarlardan gelen bu yoğun ilgiyi anlatırken, bunun 

Allah’ın bir lütfu olduğunu ifade etmiştir.261 

Bu görkemli Arapça eser, önemli ölçüde İngiliz diline aktarılarak Batı 

akademisinde yerini almıştır. Ünlü İngiliz Doğu bilimci Edward William Lane (1801-

1876), Mısır’da bulunduğu dönemde Ezher’in seçkin âlimlerinden İbrahim ed-

Desûkî’nin (ö. 1300/1883) rehberliğinde önce Süyûtî’nin dil bilimine dair el-Müzhir 

adlı eserini incelemiş, ardından tam yedi yıl süren yoğun bir çalışmayla Zebîdî’nin 

Tâcü’l-’arûs’unu İngilizceye tercüme etmiştir.  Lane’in daha sonra hazırladığı Arapça-

İngilizce Sözlük’ün ana omurgasını bu kapsamlı çeviri çalışması oluşturmuştur. Bu 

önemli referans eser, sonraki dönemlerde Albert de Biberstein Kazimirski (1808-

1887), George Percy Badger (1815-1888) ve Reinhart Dozy (1820-1883) gibi önde 

gelen oryantalistlerin çalışmalarına temel teşkil etmiştir. Bilim çevrelerinde, Lane’in 

 
260 Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 577. 
261 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 271-272; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 577. Bk. Cebertî, 

ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/105-106. 



 

55 

 

bu çalışmasının Batı dünyasının Arap dili çalışmalarına yaptığı en önemli katkı olduğu 

kabul görmektedir. Arapça-İngilizce Sözlük (An Arabic-English Lexicon) 1863-1893 

yılları arasında Londra’da sekiz cilt halinde basılmıştır.262 

Sonuç olarak; Fîrûzâbâdî’nin el-Kâmûsü'l-muhît’ıne yazdığı bu şerh, yalnızca 

Arap dili için değil, dünya lügatçilik tarihinde bir başyapıt kabul edilir. Eserin 500 

defterlik ilk taslağı ve nihai 40 ciltlik hali, Zebîdî’nin kelime hazinesi, etimoloji ve 

semantik derinliğine hâkimiyetini kanıtlar mahiyettedir. 14 yıl 2 ayda tamamlanan bu 

dev eser, Zebîdî’nin olağanüstü çalışma disiplini ve hafıza kapasitesine işaret eder. 

Günümüzde ancak bir akademik ekibin gerçekleştirebileceği bu çaba, onun "tek kişilik 

akademi" niteliğini vurgular. Geleneksel sözlük formatını aşarak gramer, tarih, 

coğrafya, tıp, tasavvuf ve siyaset gibi yirmiden fazla alana dair terimleri muntazam 

şekilde işlemesi, onun "ansiklopedik dil bilimci" kimliğini ortaya koyar. Yüzlerce 

Arapça kaynağı titizlikle tarayarak kelimelerin tarihsel seyrini, lehçe farklarını ve 

kullanım bağlamlarını kaydetmesi, filolojik kritik yöntemini benimsediğini gösterir. 

Kur'an, hadis ve klasik şiir örnekleriyle kelimelerin kullanımını somutlaştırması, 

nazarî lügatçilikten ziyade uygulamalı dil bilimi anlayışını yansıtır. Eserin Osmanlı, 

Mağrib ve Darfur gibi coğrafyalarda talep görmesi, Zebîdî’nin İslam dünyasında 

kültürel bir köprü işlevi gördüğünü kanıtlar. Edward W. Lane’in Tâcü'l-ʿarûs'u 

İngilizceye çevirerek oryantalist çalışmalara temel oluşturması, Zebîdî’nin âlemşümul 

bir referans haline geldiğinin göstergesidir. Lane’in sözlüğü, Dozy ve Kazimirski gibi 

şarkiyatçılar için vazgeçilmez bir kaynak olmuştur. 

Zebîdî, Arap dilini durgun bir kaide yığını değil, canlı bir kültür mirası şeklinde 

ele alan basiret sahibi bir dil bilimcidir. Tâcü'l-ʿarûs, onun sözlükçülüğü aşan çok 

yönlü vizyonunu yansıtır. Eserin hem Doğu’da hem Batı’da referans alınması, 

Zebîdî’nin dil biliminin evrensel aktarıcısı rolüyle tarihte yer edindiğinin kanıtıdır. Bu 

miras, modern Arap dili çalışmalarında hâlâ bir altın standart olarak kabul 

görmektedir. 

 
262 İsmail Durmuş, Phılıp Charles Sadgrove, “Lane, Edward William”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi (İstanbul, TDV Yayınları, 2003), 27/99-100. 



 

56 

 

5. Tasavvufi Yönü 

Zebîdî’nin yaşamında tasavvuf, derin izler bırakan temel etkenlerden biri 

olmuştur. Tasavvuf geleneğiyle yoğrulmuş bir aile ortamında dünyaya gelen Zebîdî, 

henüz gençlik yıllarında bu manevi yola gönül vermiş, çeşitli mutasavvıflardan feyz 

almış, olgunluk döneminde ise kendisi zikir meclisleri düzenleyerek irşad vazifesi 

üstlenmiştir. Zebîdî, şeriatın esaslarına sıkı sıkıya bağlı, muhakkik bir sûfidir.  

Zebîdî’nin tasavvuf anlayışında, müridin kalp tasfiyesi ve nefs tezkiyesi 

sürecinde, bu işin inceliklerini bilen, güvenilir ve becerikli bir mürşidin rehberliğinin 

vazgeçilmez olduğu görüşü hâkimdir. Ona göre hakiki manevi terakki, ancak böyle bir 

kılavuzun önderliğinde mümkün olabilir.263 

Zebîdî’nin manevi hayatında Nakşibendî tarikatı merkezi bir konum işgal eder. 

Kâdiriyye, Ayderûsiyye, Mîrgâniyye gibi çeşitli tarikatlardan icazetname almış 

olmasına rağmen, gençlik döneminde intisap ettiği Nakşibendî yolundan hayatının 

sonuna kadar ayrılmamıştır. İhyâ şerhinde, sık sık Nakşibendî usullerine atıfta 

bulunarak bu yolun özelliklerini kitap, sünnet ve selef âlimlerinin görüşleriyle 

temellendirmeye özen göstermiştir.264 Örneğin, Hâtim el-Esam’ın (ö. 237/851) namaz 

kılış tarzını aktardıktan sonra şu önemli tespiti yapar: "Şunu belirtmeliyim ki, bu 

uygulama birebir Nakşibendî mürşitlerimizin metodudur. Zira onlar, müritlerine 

namaz öncesinde bu hazırlığı ve zikri özellikle tavsiye ederler." Bu ifadeleriyle Zebîdî, 

Nakşibendî şeyhlerinin dini emirleri yerine getirmede gösterdikleri titizliği ve huşûya 

verdiği önemi vurgulamaktadır. 265  

Zebîdî, Nakşibendî yoluna intisabı on altı yaşlarında Hayreddîn Muhammed 

Zâhid es-Sevretî el-Hanefî’nin elinden aldığı ilk tarikat dersiyle başlar.266 1786 

senesinde Yusuf Bahrî Efendî’ye yazdığı icâzetnâmede, bu mürşidi vasıtasıyla Hz. 

Peygamber’e kadar uzanan manevi silsilesini nakletmiştir.267 Zebîdî, kendisinden talep 

eden ve liyakatini uygun gördüğü ziyaretçilere Nakşibendî yolunun esaslarını 

 
263 Zebîdî, İthâf, 3/220. 
264 Zebîdî, İthâf, 4/487; 7/480. 
265 Zebîdî, İthâf, 3/34. 
266 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 225-226; Hasenî, Nüzhetü’l-Havâtır, 7/1109. 
267 Ahmet Cahit Aksever, Çorum’da Halvetiliğin Tarihi Süreci ve Yusuf Bahri, 114-115. 



 

57 

 

öğretmiş268 ve bu tarikatın karakteristik özelliği olan gizli zikir (zikr-i hafî) usulünü 

talim etmiştir.269 

Zebîdî’nin manevi dünyasının şekillenmesinde iki önemli mürşidin derin izleri 

bulunmaktadır. Bunlardan ilki, kendisini derinden etkileyen Abdurrahman el-

Ayderûs’tur.270Ayderûsiyye tarikatının önde gelenleri, Gazzâlî’nin İhyâ’sını büyük bir 

titizlikle ele alır hem okur hem de talebelerine ders verirlerdi. Zebîdî’nin İhyâ'yı şerh 

etmesi ve Muharrem Efendi Camii'nde bu eseri okutması, büyük ölçüde şeyhi 

Ayderûs'tan aldığı ilhamla şekillenmiştir. 

Zebîdî’nin tasavvufi gelişiminde etkili olan diğer önemli isim ise Hanefî fıkıh 

âlimi Abdullah b. İbrahim el-Mîrğanî el-Hüseynî’dir.271 İlginçtir ki, Mîrğanî’nin 

vefatından bir yıl sonra dünyaya gelen torunu Muhammed Osman el-Mîrganî (ö. 

1268/1852), Sudan’da geniş kitlelere ulaşan ve bölgenin dini-siyasi yaşamında önemli 

rol oynayan Mîrganiyye tarikatını kurmuştur.272  

Zebîdî; Kâdirî tarikatının icazetini 1166/1753’de Süleyman b. Ebû Bekr el-

Heccâm el-Hüseynî el-Ehdelî’den;273 Halvetiyye-Şâbâniyye’nin Hifniyye kolunun 

icazetini Ezher şeyhi Muhammed b. Sâlim b. Ahmed el-Hıfnî’den;274 Halvetiyye’nin 

Derdîriyye kolunun icazetini Ahmed b. Muhammed b. Ahmed el-Adevî’den (ö. 

1201/1786);275 Halvetiyye’nin Semmâniyye kolunun icazetini Ebû Abdullâh 

Muhammed b. Abdilkerîm es-Semmân el-Hâşimî el-Medenî’den (ö. 1189/1776);276 

Şâzelî tarikatının icazetini ise 1185/1771 yılında Ahmed et-Tahtâî eş-Şâzelî’den (ö. 

1186/1772)277 elde etmiştir. 

 
268 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 565-566. 
269 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 548-549. 
270 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 16/240; el-Mu‘cemü’l-muhtas, 370-372; Elfiyyetü’s-sened, 95. 
271 Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened, 93-94; el-Mu‘cemü’l-muhtas, 270; İthâf, 3/469; 3/474; Cebertî, ʿ Acâʾibü’l-

âsâr, 2/104, 2/147-148. 
272 Âdem Yerinde, “Mîrgani, Muhammed Osman”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 2020), 30/152-154. 
273 Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened, 73-77; el-Mu‘cemü’l-muhtas, 246-247; İthâf, 7/460. 
274 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 800. 
275 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 122-124. 
276 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 441. 
277 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 139. 



 

58 

 

Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas adlı eserinde, kendisini ziyaret etmek ve icazet 

almak için gelerek “kardeşlik ve muhabbet akdi” yapan,278 ziyaret ve istifade için her 

cuma günü Zebîdî’yi ziyaret eden,279 kendisine intisâb eden,280 seven ve itikat eden,281 

itikat ve muhabbeti tam olan,282 aralarında sadâket ve muhabbet olan,283 zikir telkin 

ettiği ve sufî hırkası giydirdiği284 ve Nakşibendî tarikatı üzere zikr-i hafî telkin ettiği285 

onlarca şahıs zikreder. 

Zebîdî’nin yazılarında, fikirleriyle sıkça eleştirilen büyük mutasavvıf İbnü’l-

Arabî’ye (ö. 638/1240) atıflar yapıldığı ve gerektiğinde onun savunulduğu görülür. 

Öğrencisi olan Şâfiî âlimi Muhammed b. Bedruddîn eş-Şâfiî (ö. 1183/1769) ise İbnü’l-

Arabî’yi eleştiren ve hakkında reddiye niteliğinde risaleler kaleme alan bir isimdir. 

Zebîdî, bu talebesine İbnü’l-Arabî hakkında kötü konuşmamasını öğütlediğini, hatta 

onu bu tür ifadelerden vazgeçirmeye çalıştığını belirtir. Ancak öğrencisinin bazen bu 

uyarıları dikkate aldığını, bazen de inatlaşarak söz dinlemediğini ifade eder.286 

Zebîdî’nin hayatında evliya ve meşhed ziyaretlerinin önemli bir yeri vardır. 

Tasavvuf ehli olan şeyhlerine büyük hürmet gösterir, onları sık sık ziyaret ederek 

saygıyla anar ve dualar okurdu. Gittiği her yerde o bölgenin önde gelen âlimlerini ve 

evliya kabirlerini mutlaka ziyaret ederdi. Tanta’da bulunan Seyyid Ahmed el-Bedevî 

dergâhında düzenli olarak yapılan mevlit törenlerine her yıl katılırdı.287 1168/1755 

yılından itibaren her sene bu dergâhı bir veya iki kez ziyaret etmiş, burada günlerce 

kalmış, âlimler ve salih kişilerle bir araya gelerek ilmi sohbetler yapmayı âdet haline 

getirmişti.288 Bu ziyaretlerinden birini Gedikzâde ile birlikte gerçekleştirmişti.289 

Zebîdî tasavvufun doğru anlaşılması için çaba sarf eden müteşerri bir âlimdir. 

Tasavvufun konularını ve büyüklerinin sözlerini yorumlayarak şeriatla tasavvufun 

 
278 Bu ifadeleri kullandığı yerler için bk. Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 171, 257, 348, 480, 551, 594-

595 ve 741. 
279 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 692. 
280 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 566. 
281 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 113. 
282 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 140, 566. 
283 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 145. 
284 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 122, 134, 218, 660. 
285 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 549. 
286 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 674-681. 
287 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 240, 259 ve 739. 
288 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 241-242. 
289 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 426. 



 

59 

 

arasındaki ihtilafları ortadan kaldırmaya çalışır. Mesela Zebîdî, Nakşibendiyye 

sâdâtının meşhurlarından Ubeydullah el-Ahrâr es-Semerkandî’nin (ö. 895/1490) "Hz. 

Peygamber’in ehlibeytinin yaşadığı bir şehirde ikamet etmem." şeklindeki sözünü ele 

alır. Zebîdî, bu ifadenin ilk etapta anlaşılmasının güç olduğunu belirttikten sonra şu 

yorumu yapar: "el-Ahrâr, bu sözüyle ehlibeytin komşuluk ve sosyal ilişkiler konusunda 

özel haklara sahip olduğunu vurgulamıştır. Kendisinin bu sorumluluğu hakkıyla 

yerine getiremeyeceğini düşündüğü için, onların hukukuna riayet edememe endişesiyle 

o beldeyi terk etmeyi tercih etmiştir."290 Bu açıklamayla Zebîdî, zahiren problemli 

görünen bir ifadenin arkasındaki inceliği ortaya koyarak tasavvuf ile şeriat arasında 

denge kurmaya çalışır. 

Zebîdî, tasavvuf ehlinden şeriata muhalif hal ve hareket görürse “Bu, sûfilerin 

şatahatlarındandır, sekr haline mağlup olmuştur” vs. demeden, onu dil ve kalemiyle 

düzeltmeye çalışırdı. Lâkin bunu İbn Teymiyye örneğinde olduğu gibi kırıcı ve sert 

bir üslupla değil yumuşak, delilleriyle ve nasihat kabilinden yapardı. Zebîdî’nin 

müdahalesi dışarıdan yani tasavvufla ilgisi kitaplardan öğrenme seviyesinde olan 

birinden değil her haliyle tamamen onun içinde olan ve yaşayan bir kimsenin ikaz ve 

müdahelesidir. Önemli bir örnek olarak, Dimyat ziyaretinde yaşadığı bir hadiseyi ele 

alalım: Zebîdî, buraya gittiği bir seferinde meşhur zâhid Muhammed b. Şâhîn ed-

Dimyâtî ile buluşur. Bu zat evliya meşhedlerini sıkça ziyaret eden, bunun için seferlere 

çıkan, hazarda ve seferde devamlı oruç tutan bir sûfidir. Dimyat’ta tuz denizinin 

kenarında bir mecliste bir araya geldiklerinde ona “Efendim! Bugün bayram günümüz 

ve bayram günlerinde oruç tutmak dinen uygun değildir" diyerek ikazda 

bulunur. Yoğun çabalar sonucunda onu orucunu bozmaya ikna eder. Ancak Hz. 

Peygamber’in yasakladığı Savm-ı dehr orucu291 alışkanlığını bırakan bu sûfi, bu 

değişikliğin ardından uzun süre ciddi bir rahatsızlık geçirir. Zebîdî bu olayı anlatırken, 

 
290 Zebîdî, İthâf, 7/410. 
291 Savm-ı dehr, bütün sene bayramlar da dâhil ara vermeden oruç tutmaktır. Böyle bir orucu yasaklayan 

Allah Resûlü: “Savm-ı dehr tutan kişinin üzerine cehennem daraltılıp sıkıştırılır” buyurmuş, baş ve 

şehadet parmaklarını doksan rakamı gibi düğümleyerek yummuştur Bk. Ebû Abdillâh Ahmed b. 

Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî el-Mervezî, el-Müsned, thk. Şuayn Arnavûd ve arkadaşları (Beyrut: 

Müessesetü’r-risâle, 2001), 32/484 (No. 19713). 



 

60 

 

dinin öngördüğü ölçüleri aşan aşırı uygulamaların ne gibi sonuçlar doğurabileceğine 

dikkat çeker.292 

Zebîdî, eserlerinde sürekli olarak Hz. Peygamber’in sünnetine uymanın 

önemine vurgu yapar ve dini hayatta bid'atlardan kaçınmayı tavsiye eder. Toplumda 

görülen aşırılıkları, İslam’ın temel kaynakları doğrultusunda düzeltmeye özen gösterir. 

Örneğin, Gazzâlî’nin hac sonrası Medine ziyaretinde okunmasını önerdiği uzunca 

selam metnini ele alırken, Abdullah b. Ömer’in uygulamasını örnek gösterir. İbn 

Ömer’in, Hz. Peygamber, Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in kabirleri başında kısa ve öz 

bir şekilde selam vermesini293 referans alarak şu değerlendirmeyi yapar: "Gazzâlî’nin 

zikrettiği uzun selam metnini okumakta dinen bir mahzur bulunmamaktadır. Ancak 

sünnete uymak, -ne kadar güzel olursa olsun- sonradan çıkarılmış uygulamalardan 

evladır.”294  

Zebîdî’nin burada "bid'at çıkarmak" ifadesiyle kastettiği, dinen sakıncalı 

görülen bid'at-i seyyie değil, bid'at-i hasenedir. Aksi takdirde bu tür selamlaşma 

şekillerine "sakınca yoktur" demezdi. Nitekim uzun selam metinleri hem Zebîdî’den 

önceki hem de sonraki dönemlerde yazılan Hanefî fıkıh kitaplarında yer almış ve 

uygulanagelmiştir.295 Onun bu yaklaşımı, dini konularda sünneti merkeze alan, ancak 

güzel görülen yeniliklere de kapalı olmayan ölçülü tutumunu yansıtmış olmaktadır. 

Sonuç olarak Zebîdî, tasavvufu şeriatın sınırları içinde yorumlayan "müteşerri" 

bir sûfidir. Mutasavvıfların şeriata aykırı görünen davranışlarını, "cezbe hali" gibi 

gerekçelerle geçiştirmek yerine, delillere dayalı yapıcı eleştirilerle düzeltmeye 

 
292 Zebîdî, İthâf, 4/436; 5/636. 
293 Zebîdî burada Abdullah b. Ömer (r.a)’ın sefer dönüşü kabr-i şerife geldiğinde söylediği “es-Selâmu 

aleyke yâ Resûlellâh! es-Selâmu aleyke yâ Ebâ Bekr! es-Selâmu aleyke yâ ebatâh (Ömer)”  selamını 

nakleder. Bk. Ebû Bekr Abdürrezzâk b. Hemmâm b. Nâfi‘ es-San‘ânî, el-Musannef, thk. 

Habîbürrahmân el-A’zamî (Hindistan: el-Meclisü’l-ilmî, 1983), 3/576 (No. 6724); Ebû Bekr Ahmed b. 

Hüseyin el-Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, thk. Muhammed Abdülkâdir Atâ (Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-

’ilmiyye, 1424/2003), 5/402 (No. 10271). Selamlama lafızları olmadan bk. Muhammed b. Hasan eş-

Şeybânî, Muvatta, çev. İsmail Karagözoğlu (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2022), 3/509 (No. 949). 
294 Zebîdî, İthâf, 4/705. 
295 Ebü’l-Fazl Mecdüddîn Abdullâh b. Mahmûd b. Mevdûd el-Mevsılî, el-İhtiyâr li ta‘lîli’l-Muhtâr, thk: 

Şuayb Arnavûd-Ahmed Muhammed Berhûm-Abdullatîf Hırzullâh (Dımeşk: er-Risâletü’l-Âlemiyye, 

2010), 1/540-541; Zafer Ahmed b. Latîf et-Tehânevî el-Osmânî, İʿlâʾü’s-sünen (Beyrut: Dâru’l-fikr, 

2001), 7/3619. 



 

61 

 

çalışmıştır. Örneğin, aşırı riyazet uygulayan bir sûfîyi, Hz. Peygamber’in sünnetini 

referans göstererek uyarması bu tutumun somut tezahürüdür. 

Genç yaşta intisap ettiği Nakşibendî tarikatı, onun manevi kimliğinin temelini 

oluşturur. Diğer tarikatlardan (Kâdirî, Şâzelî, Halvetî kolları vb.) icazet almasına 

rağmen, özellikle İhyâ şerhinde Nakşibendî usullerini sıkça vurgulaması ve bu 

yöntemleri kitap-sünnetle temellendirmesi, tarikat anlayışındaki "sünnet merkezliliği" 

yansıtır. Tasavvuf eğitiminde "ehliyetli bir mürşidin rehberliğini" zaruri görür. Kendisi 

de Abdurrahman el-Ayderûs ve Abdullah el-Mîrğanî gibi şeyhlerden aldığı terbiyeyle 

yetişmiş, bu durum onun İhyâ şerhi gibi eserler telif etmesinde etkili olmuştur. 

Gazzâlî’nin uzun selam metinlerini ele alırken, Abdullah b. Ömer’in kısa selamını 

örnek göstermesi, "sünneti bid'ate tercih" prensibine olan bağlılığını gösterir. Bayram 

günlerini de içine alacak şekilde sürekli (savm-ı dehr) oruç tutan bir sûfîyi uyarması, 

tasavvufî uygulamalarda ifrat ve tefritten kaçınma çabasının göstergesidir. İbnü’l-

Arabî gibi tartışmalı mutasavvıfları savunurken bile öğrencisinin aşırı eleştirilerini 

yumuşak bir üslupla düzeltmesi, "eleştirel ama yapıcı" bir tutumu yansıtır. 

Zebîdî, Nakşibendî terbiyesinin edebini, Gazzâlî sonrasında yerleşen İhyâ 

irfanını ve Hanefî fıkhının yöntemini krndinde cem eden bir sûfî-âlim portresi çizer. 

Tasavvufu, şeriatın özüne sadık kalarak ifrat ve tefritten uzak bir ölçüde yaşayan bir 

yaşam ve üslup ortaya koyar. Bu yönüyle, 18. yüzyıl İslam düşüncesinde ıslahçı sufiler 

anlayışının önemli bir temsilcisi olduğu söylenebilir. 

6- Nesep Bilgisi 

Zebîdî, sadece dinî ilimlerde değil, soy bilimi (ensâb) alanında da önemli bir 

otorite olarak kabul edilmiştir. Modern dönemin önemli biyografi yazarlarından 

Hayreddîn ez-Ziriklî (1893-1976), Zebîdî’nin ensâb ilminde allâme olduğuna özel 

olarak dikkat çeker.296 Her kesimden insan -âlimler, kabile liderleri, devlet yöneticileri 

ve sıradan vatandaşlar- soylarını araştırmak ve doğrulatmak için kendisine başvurmuş, 

o da bu konuda kapsamlı çalışmalar yaparak eserler kaleme almıştır. 

Genç yaşlarından itibaren soy bilimine büyük ilgi duyan Zebîdî, seyahatleri 

sırasında karşılaştığı âlimlerin ve önemli şahsiyetlerin soy kütüklerini titizlikle 

 
296 Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 



 

62 

 

kaydetmiştir.297 Kettânî’nin aktardığına göre, doğudan ve batıdan pek çok kişi 

soylarını kaydettirmek için bizzat Zebîdî’ye gelmiş, uzakta olanlar ise mektuplarla bu 

bilgileri edinmeye çalışmıştır.298 

Mesela, 1183/1769 yılında Nil nehrinin batı tarafında Kâhire ile Asvan 

arasında bulunan Asyût’a yaptığı seyahatte oranın yüksek şahsiyetlerinden Ahmed b. 

Abdurrahman el-Hüseynî el-Harîzî es-Süyûtî’yi ziyaret etmiş ve ondan aşiretinin 

nesebi hakkında bilgi aldığını ifade etmiştir.299 Yine Zebîdî, Tanta şehrinde Bedeviyye 

tarikatının kurucusu Ahmed el-Bedevî’nin (ö. 676/1277) kabrinin ve külliyesinin 

bulunduğu makamın hizmetçisi Sa‘d b. Muhammed b. Ali’den Seyyid Bedevî’nin 

nesebini öğrenmek istediğini, onun da uzun bir rulo çıkararak nesebini gösterdiğini ve 

bazı nesepler hakkında ondan istifade ettiğini belirtir.300  

Nesep ilmindeki otoritesi, Zebîdî’yi adeta bir başvuru merkezi haline 

getirmişti. İnsanlar, soy şecerelerini belgelemek için diyar diyar dolaşır, nihayet onun 

huzuruna varırlardı. O ise kimseyi eli boş göndermez, bilgisiyle herkese ışık tutardı. 

Dönemin tanınmış seyyahı el-Kannâvî (ö. 1198/1784), Tâcü’l-’arûs’a yazdığı takrizde 

şöyle der: “Derseniz ki ‘O, nesep ilminde emsalsizdir’, bu söz hakkının teslimidir. 

Çünkü o, kökleri araştırmada bir kutup yıldızıdır.” 

Meşhur seyyah Ali b. Ömer el-Kannâvî (ö. 1198/1784), Tâcü’l-’arûs’a yazdığı 

takrizde “Eğer o öncekileri ve sonrakileri geçmiştir denirse bu yadırganmaz. O, her 

nesebe yardım etmekte kâmildir…”301 Bu hakikatin canlı şahitlerinden biri de Seyyid 

Abdülkâdir Geylânî’nin (ö. 561/1166) soyundan gelen İsa b. Muhammed b. Ebû Bekr 

ed-Der‘î’dir. O, nesebini tespit ettirip yazmak için 1200/1786 yılında Zebîdî’yi ziyaret 

eder, o da bu talebi büyük bir özenle yerine getirmiştir.302 

Zebîdî, telif ettiği eserlerde karşılaştığı yanlış nesep isnadlarını titizlikle 

düzeltmiştir. Bilhassa Tâcü’l-’arûs ve İhyâ şerhi gibi çalışmalarında yüzlerce 

 
297 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 438. Zebîdî, Hac farizasını yerine getirmek için 1197/1783’de yola 

çıkarak kendisini ziyaret eden Abdülkerîm b. Abdülkâdîr el-Hüseynî er-Râşidî’ye babası ve hocalarının 

haberlerini ve vefat tarihlerini sorarak kaydeder. 
298 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/528. 
299 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 79-80. 
300 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 241-242. 
301 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 557-559. 
302 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 603. 



 

63 

 

vesileyle şahısların soy bağlarını açıklığa kavuşturmuş, metinlerdeki hataları 

düzelterek hem âlimlerin hem de kaynak eserlerin yanılgılarını ilmî bir hassasiyetle 

ele almıştır. Bu görevi, yalnızca bir sorumluluk değil, aynı zamanda ilmî bir zevk 

olarak ifa etmiştir. 

Bu duruma örnek teşkil etmesi açısından şu hadis rivayetini inceleyebiliriz: 

Bir sahâbî, Hz. Peygamber’e "Beni cennete ulaştıracak bir amel söyle" diye 

sorduğunda, Resûlullah "Selâmı yaymak ve güzel söz söylemek, Allah’ın affını 

celbeden davranışlardandır" buyurmuştur.303 Gazzâlî’nin304 naklettiği bu hadis 

hakkında İhyâ’nın hadislerini tahrîc eden Zeynüddîn el-Irâkî (ö. 806/1404) şöyle der: 

“Bu hadisi İbn Ebû Şeybe (ö. 235/849) el-Musannef’te, Harâitî (ö. 327/939) 

Mekârimü’l-ahlâk’ta ve Taberânî (ö. 360/971) tahrîc etmişlerdir. Lafız Harâitî’ye 

aittir. Beyhakî (ö. 458/1066) de Şu‘abü’l-îmân’da ceyyid bir senedle Hânî’ b. Yezîd b. 

Şüreyh’den rivayet etmiştir.”305  

Zebîdî, Şerhu’l-Câmi’i’s-sağîr’de bu hadisi şerh eden Münâvî’nin (ö. 

1031/1622) birkaç hatasının olduğunu söyleyerek onu tenkit eder. Zira Münâvî, hadisi 

Hz. Peygamber’den rivayet eden Hânî’ b. Yezîd’in Ensar’dan ve Evs kabilesinden 

olduğunu, Bedir dâhil bütün muharebelere katıldığı, Buhârî’nin Sahih’inde ondan 

hadis rivayet ettiğini söyler.306 Zebîdî önce Hânî’ b. Yezîd b. Şüreyh’in307 nesebini 

doğru olarak verir. Onun Müzhic kabilesinden, sonradan Kûfe’ye yerleşen Yezîd b. el-

 
303 Ebû Bekr Abdullâh b. Muhammed b. Ebî Şeybe İbrâhîm el-Absî el-Kûfî, Kitâbü’l-Musannef fi’l-

ehâdîs ve’l-âsâr, nşr. Kemâl Yûsuf el-Hût (Lübnân: Dâru’t-tâc, 1989), 5/326 (No. 26551); Ebü’l-Kâsım 

Süleymân b. Ahmed et-Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, thk. Hamdî Abdülmecîd es-Silefî (Kâhire: 

Mektebetü İbn Teymiyye, 1415/1994), 22/180 (No. 469); Ebû Bekr Muhammed b. Ca‘fer es-Sâmerrî 

el-Harâitî, Mekârimü’l-ahlâk ve meʿâlîhâ ve mahmûdi tarâʾikihâ, thk. Eymen Abdulcabbâr el-Büceyrî 

(Kâhire: Dâru’l-âfâki’l-‘arabiyye, 1419/1999), 63 (No. 146); Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî el-

Beyhakî, Şuʿabü’l-îmân, thk. Abdülalî Abdülhamîd Hâmid (Riyâd: Mektebetü’r-rüşd, 1423/2003), 

11/299 (No. 8564). 
304 Hüccetü’l-İslâm Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed et-Tûsî el-Gazzâlî, İhyâü ‘ulûmi’d-dîn, çev. 

Ali Arslan (İstanbul: Merve Yayınları, 2014), 2/538. 
305 Ebü’l-Fazl Zeynüddîn Abdürrahîm b. el-Hüseyn b. Abdirrahmân el-Irâkî, el-Muğnî ʿ an hamli’l-esfâr 

fi’l-esfâr fî tahrîci mâ fi’l-İhyâʾi mine’l-ahbâr (Beyrut: Dâru İbn Hazm, 1426/2005), 656. 
306 Zeynüddîn Muhammed Abdürraûf b. Tâcil‘ârifîn b. Nûriddîn Alî el-Münâvî, Feyzü’l-kadîr şerhu’l-

Câmiʿi’s-sağîr (Mısır: el-Mektebetü’t-ticâriyyeti’l-kübrâ, 1356/1937), 2/541 (No. 2499). 
307 Ebü’l-Haccâc Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdirrahmân b. Yûsuf el-Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl fî esmâʾi’r-

ricâl, thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf (Beyrut: Müessetü’r-risâle, 1413/1992), 30/146; Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn 

Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî, Takrîbü’t-Tehzîb, thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf-Şuayb Arnavûd 

(Dımeşk: Müessetü’r-risâle nâşirûn, 1432/2011), 812. 



 

64 

 

Kavlim b. Şureh’in dedesi olduğunu, Hz. Peygamber’e elçi olarak geldiğini ifade 

ettikten sonra şöyle der:  

“O, Bedir muharebesine de diğerlerine de katılmamıştır. Sadece elçi/ziyaretçi 

olarak gelmiştir. Ne Evs kabilesindendir ne de Medine ehlinden. Buhârî’nin 

ondan hadis rivayet ettiğinde de hata etmiştir. Buhârî’nin Sahih’inde ondan hadis 

rivayet ettiği de doğru değildir. Bilakis el-Edebü’l-müfred’de308 ondan hadis 

rivayet rivayet etmiştir.”  

Münâvî aynı hadisin açıklamasında şöyle der:  

“Heysemî (ö. 807/1405), hadisin senedinde bulunan Ebû Ubeyde b. Abdullah el-

Eşcaî’den Ahmed b. Hanbel’in hadis rivayet ettiğini ve onu zayıf görmediğini 

ifade eder.309 Bu, Heysemî’nin hatasıdır zira el-Eşcaî, Sahîhayn ricalindendir.”  

Zebîdî, Münâvî’nin bu sözünü de tenkit eder ve şöyle der:  

“Ebû Ubeyde’nin babasının ismini yanlış yazmış ve onu Sahîhayn ricalinden 

olduğunu tayin etmekle hata etmiştir. Birincisi Ebû Ubeyde’nin babasının ismi 

Ubeydullah, dedesinin ismi ise Ubeydurrahmân’dir. Yani ikisi de ism-i tasğîr 

iledir. İkinci olarak Ebû Ubeyde, Sahîhayn değil sadece Ebû Dâvûd’un310 

ricalindendir. O, tebe-i tâbiîn tabakasından rivayetleri makbul bir ravidir.311 

Şeyh’e (Münâvî’ye) hayret doğrusu, ricâl kitapları yanında olduğu halde nasıl 

hata eder!”312 

Sonuç olarak Zebîdî, sadece dinî ilimlerde değil, soy bilimi (ensâb) alanında 

da döneminin en güvenilir isimlerinden biri olarak kabul edilmiştir. Zebîdî, nesep 

ilmini sadece bir soy ağacı kaydı olarak değil, tarihî ve hadisî bilgilerin doğruluğunu 

sağlamada kilit bir ilim olarak görmüştür. Onun bu alandaki otoritesi hem muasırları 

hem de sonraki âlimlerce kabul edilmiştir. Eserlerindeki detaylı tashihler ve eleştirel 

yaklaşım, İslam ilim geleneğinde nesep çalışmalarının ne kadar hayati olduğunu ortaya 

koymaktadır. 

C. Âlimlerin Zebîdî Hakkındaki Görüşleri 

Zebîdî hakkında hem yaşadığı dönemdeki âlimler hem de kendisinden sonra 

gelen ilim ehli olumlu kanaatlerini dile getirmiş, çeşitli meziyetlerini vurgulayarak onu 

 
308 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail el-Buhârî, el-Edebü’l-müfred, Muhammed Fuâd Abdülbâkî 

(Kâhire: el-Matba‘atü’s-selefiyye, 1409/1989), 282 (No. 811). 
309 Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. Ebî Bekr el-Heysemî, Mecmaʿu’z-zevâʾid ve menbaʿu’l-fevâʾid, thk. 

Hüsâmüddîn el-Kudsî (Kâhire: el-Mektebetü’l-kudsî, 1414/1994), 5/29 (No. 12723). 
310 Ebû Dâvûd Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî, es-Sünen, thk. Şuayb Arnavûd-

Muhammed Kâmil Karabellî (Dimeşk: Müessetü’l-‘âlemiyye, 1433/2012), “Edeb”, 69 (No. 4955). 
311 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 34/59-60. Mizzî’nin verdiği bilgilerle Zebîdî’nin bilgileri örtüşüyor. 
312 Zebîdî, İthâf, 7/188. 



 

65 

 

övmüşlerdir. Hanbelî fakihi ve hadis bilgini Ebû Abdullah es-Seffârînî (ö. 1188/1774), 

Zebîdî’ye verdiği icâzetnâmede ondan şu sözlerle bahsetmiştir:  

“… Çağının benzersizi, Mısır’ın nadide âlimi, çeşitli ilimleri şahsında birleştiren, 

temiz bir kökün filizi, irfan ve hikmetin pınarı! ‘İman Yemen’dendir, hikmet 

Yemen’dendir’313 hadisinin delaletiyle edip, zekî, mahir, kabiliyet ve fasih 

konuşmanın üstadı, belagatin bereketli yağmuru, Allah yolunda kardeşim ve 

inşallah cennette de arkadaşım seyyid Muhammed Murtazâ…”314 

Şâfiî fakihi ve usûl âlimi Muhammed b. Hasan es-Semennûdî el-Müneyyir (ö. 

1199/1785), Zebîdî’ye verdiği icâzetnâmede onu övgü dolu ifadelerle anar:  

“O, dillerin hakkını layıkıyla övmekte âciz kaldığı, en hızlı atların dahi ona 

yetişmekten çekindiği bir şahsiyettir. Usûl ve fürû ilminin üstadı, meânî, bedî‘ ve 

beyân ilimlerinin merkezidir. Âlim, edip, keskin zekâ sahibi, mahir bir üstat olan 

Şemsüddîn Muhammed el-Murtazâ’dır."315 

Zebîdî’nin talebesi, tarih ve hadis bilgini Abdurrahman el-Cebertî, üstadını 

anlatmaya başlarken ona şu övgü dolu sıfatları yakıştırır:  

“Şeyhimiz, meşhurların bayrağı, idrakleri hayran bırakan ve onlarla âdeta 

oynayan, lügat ve hadisin her sahasında hükmünü geçiren, ilmin her derinliğinde 

kendisine kolaylaştırılmış beliğ ifadelerle konuşan, rehber, zeki, usûl, nesep ve 

lügat âlimi, fakih, muhaddis ve şâir.”316 

en-Nefesü'l-Yemânî adlı eserin yazarı Abdurrahman b. Süleyman el-Ehdel (ö. 

1250/1834), hocası Zebîdî’den bahsederken şu övgü dolu ifadeleri kullanır: 

“Şeyhimiz, müsnidlerin imamı, güvenilir hafızların son temsilcisi, değeri yüksek, 

hayatı şanlı, faziletleri üstün bir âlimdir. Herkes hakkında bir şeyler söylenebilir, 

fakat o bir istisnadır. Zira uzun zamandır onun bir benzeri görülmemiştir. Aklî ve 

naklî tüm ilimlerde, özellikle hadis ve dil ilimlerinde tartışmasız bir otoritedir.”317 

Fas’ın mümtaz hadis ve fıkıh âlimi, aynı zamanda seyahatnamesiyle meşhur 

Muhammed b. Abdisselâm en-Nâsırî ed-Der'î (ö. 1239/1823), bizzat evinde görüştüğü 

ve kendisinden icazet aldığı Zebîdî hakkında şu mülahazaları nakleder: 

“Müşahedelerime göre, hocamız Hafız İdris el-Irâkî (ö. 1253/1837) dâhil, doğuda 

ve batıda hadis, tefsir, lügat ve diğer ilimlerde onun derecesinde bir âlim 

 
313 Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, thk. Şuayb Arnavud ve arkadaşları 

(Beyrut: Risâletü’l-Âlemiyye, 2011), “Megâzî”, 74 (No. 4388); Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. 

Müslim el-Kuşeyrî, el-Câmiu’s-Sahîh (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1981), “İman”, 91 (No. 52); Ebû İsa 

Muhammed b. İsa et-Tirmizî, el-Câmiu’l-kebîr, thk. Şuayb Arnavud-Abdullatif Hırzullah (Beyrut: er-

Risâletü’l-Âlemiyye, 2010), “Menâkıb”, 145 (No. 4277). 
314 Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Sâlim en-Nablûsî es-Seffârînî, Sebetü’l-İmam es-Seffârînî 

(Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 1425/2004), 97. 
315 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 687. 
316 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/103.  
317 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 260-261. 



 

66 

 

görmedim... Bu zat, eser telifinde fevkalade maharet sahibiydi. Vallahi bu konuda 

zamanının Süyûtî'siydi. İhyâ üzerine yazdığı şerh tamamlanırsa, çağın 

harikalarından biri olacaktır... İbn Hacer, hatta İbn Şâhîn ve benzerleri için 

geçerli olan kader, onun için de tecelli etmiştir. Şayet bu âlimler bir araya 

gelseydi, fazilet yarışında onun önceliğini mutlaka kabul ederlerdi."318 

Hindistan’ın tanınmış hadis ve fıkıh âlimi Ebü’t-Tayyib Muhammed Şemsü’l-

Hak el-Azîmâbâdî (1857-1911), Ebû Dâvûd’un Sünen’i üzerine kaleme aldığı meşhur 

ʿAvnü'l-maʿbûd adlı şerhinde, Hicrî 12. asrın müceddidinin Zebîdî olduğunu ifade 

etmektedir.319  

Ünlü hadis ve tabakat âlimi Abdülhay el-Kettânî (1886-1962), Fihrisü'l-

fehâris adlı önemli eserinde Zebîdî’nin hayatına ve çalışmalarına geniş yer vermiştir. 

Kettânî, Zebîdî hakkında şu övgü dolu sözleri sarf eder: 

“Bu müstesna şahsiyet, yaşadığı dönemde ve coğrafyada eşsiz bir konuma sahipti. 

Hâfız İbn Hacer ve öğrencilerinden sonra, kavrayış derinliği, rivayet zinciri 

genişliği, şöhreti ve hadis ilimlerindeki uzmanlığı bakımından onu aşan bir âlim 

gelmemiştir. Fas'tan Yemen’e, Şam’dan Irak'a kadar pek çok bölgeden kendisine 

mektuplar gelir, o da bunlara cevap verirdi. İslam dünyasında rivayet ilimlerinde 

görülen bu son parıltı, tamamen onun ilmî çabaları, araştırmaları, telifleri ve 

neşriyatları sayesindedir. Bu alandaki üstünlük ona aittir, zira bayrağı 

dalgalandıran ve hükümleri yayan odur.”320 

Kettânî sözlerine şöyle devam eder: 

“Şihâbüddîn el-Mercânî (1818-1889) ve Azîmâbâdî (1857-1911), Murtazâ ez-

Zebîdî’yi 12. Asrın müceddidi olarak kabul etmişlerdir. Benim tespitlerime göre, 

onu bu vasıfla nitelendirenlerden biri de ʿUkûdü'l-cümân fîmen ismühû Süleymân 

adlı eserinde talebesi, edip ve âlim Şihâbüddîn Ahmed b. Abdüllatîf el-Berbîr el-

Beyrûtî’dir (ö. 1811). Hayatıma yemin ederim ki o bu unvana layıktır ve tecdîd 

şartlarının büyük kısmını yerine getirmektedir.”321 

Ünlü biyografi yazarı Hayreddîn ez-Ziriklî (1893-1976), Zebîdî’nin hayatını 

anlatmaya başlamadan önce onu şu sözlerle tanıtır: “Arap dili, hadis, terâcim ve nesep 

ilimlerinde allâme, eserleriyle dönemine damga vuran büyük müelliflerden...”322  

Ezher şeyhi Muhammed b. Ali eş-Şenevânî eş-Şâfiî (ö. 1232/1817), Sebet’inde 

Zebîdî hakkında “Şeyhülislâm, yaratılmışların allâmesi, Sünnet-i Muhammediyye 

 
318 Nâsırî, er-Rıhletü’n-Nâsıriyyeti’l-kübrâ, 1/636-660. Ayrıca bk. Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/529-

530. 
319 Azîmâbâdî, ʿAvnü’l-maʿbûd, 11/266. 
320 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/528. 
321 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/543. 
322 Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 



 

67 

 

sancağını yayan ve Hz. Peygamber’in senedlerini vasleden: Ebü'l-Cûd ve Ebü'l-

Feyz…” ifadelerini kullanmıştır.323 

Zebîdî’nin ilmî mirasına atıfta bulunan önemli şahsiyetlerden biri de Hanefî 

muhaddis Muhammed Âbid es-Sindî’dir (ö. 1841). Sindî, el-Mevâhibü'l-latîfe adlı 

çalışmasında Zebîdî’nin eserlerini kaynak olarak kullanmış ve onun ilmi değerini 

vurgulamıştır.324 

Modern dönem Hanefî âlimlerinden Zafer Ahmed et-Tehânevî (1892-1974) 

de İ'lâü's-sünen adlı eserinde Zebîdî’yi "allâme" ve "muhaddis" sıfatlarıyla anmış, 

özellikle onun İthâfü’s-sâde ve ʿUkûdü'l-cevâhir adlı eserlerini sıkça referans 

göstermiş, ayrıca fetvalarına da eserinde yer vermiştir.325 

Muhammed Zâhid el-Kevserî (1879-1952), Fıkhu ehli’l-Irâk ve hadîsühüm adlı 

eserinde, Ebû Hanîfe’nin talebeleri ve Hanefî mezhebi mensupları arasındaki önemli 

hadis âlimlerinden biri olarak Zebîdî’yi anmıştır.326 Kevserî, diğer çalışmalarında da 

onun görüşlerine atıfta bulunmuş ve düşüncelerine yer vermiştir.327 

Abdülfettâh Ebû Gudde, Zebîdî hakkında şu sözleri sarf eder: 

“Tâcü’l-’arûs ve İthâfü’s-sâde, Zebîdî’nin hem şeriat ilimlerinde ve hem de Arap 

dili sahasında tek başına imam olduğunun en açık delilidir. Onun çalışma azmi, 

yüksek gayreti ve engin hafızasının boyutlarını ancak Allah bilir. İşte bu üstün 

özellikleri sayesinde böylesine muazzam bir ilim hazinesini vücuda 

getirebilmiştir.”328 

Araştırmacı Stefan Reichmuth’un329 Zebîdî hakkında yazdığı makalede, onun 

hakkındaki değerlendirmesi şu şekildedir: 

“Murtazâ ez-Zebîdî, döneminin İslam âlimleri arasında müstesna bir konuma 

sahiptir. Bu özel statüyü, büyük ölçüde kaleme aldığı iki önemli eserle 

 
323 Muhammed Nâsır el-Acmî, Min nevâdiri icâzâti’l-allâme Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî (Beyrut: 

Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 2018), 7.  
324 Muhammed Âbid es-Sindî, el-Mevâhibü’l-latîfe şerhu Müsnedi’l-İmam Ebî Hanîfe, thk. 

Takıyyüddin Nedevî (Dımaşk: Darü’n-nevâdir, 1435/2014), 6/189, 7/190. 
325 Tehânevî, İ'lâü's-sünen, 1/214; 1/290; 6/470; 9/169; 9/87; 17/48; 17/334. 
326 Muhammed Zâhid el-Kevserî, Fıkhu ehli’l-Irâk ve hadîsühüm, thk. Abdülfettâh Ebû Gudde (Mısır: 

Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-türâs, 2002), 76. 
327 Muhammed Zâhid el-Kevserî, Mukaddimâtü’l-İmam Kevserî (Kâhire: Dâru’s-selâm, 1433/2012), 

51, 71, 116, 170, 179 ve 332; Muhammed Zâhid el-Kevserî, Te'nibü’l-Hatîb ‘alâ mâ sâkahû fî tercemeti 

Ebî Hanîfete mine’l-ekâzib (Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 2019), 158, 164; Muhammed Zâhid el-

Kevserî, Tekmiletü’r-redd alâ Nûniyyeti İbn Kayyim, Tebdîdüz-zalâmi’l-muhayyim min Nûniyyeti İbn 

Kayyim (Kâhire: Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-türâs, 2019), 48, 152,  
328 Ebû Gudde, Bülğatü’l-erîb, 166-167. 
329 Prof. Dr. Bochum Üniversitesi Filoloji Bölümü Doğu ve İslam Araştırmaları Enstitüsü. 



 

68 

 

kazanmıştır. Bunlardan ilki, klasik Arap leksikografisinin en kapsamlı sözlüğü 

kabul edilen 'Tâcü’l-’arûs’tur. Bu çalışma, Zebîdî’ye İslam dünyasının pek çok 

bölgesinde büyük şöhret kazandırmış ve aynı zamanda Edward William Lane’ın 

'Arapça-İngilizce Sözlük' çalışmasına temel kaynak teşkil etmiştir. İkinci eseri ise, 

vefatına yakın bir dönemde tamamladığı ve Gazzâlî’nin 'İhyâü ‘ulûmi'd-dîn’ine 

yapılmış en geniş kapsamlı şerh olan 'İthâfü’s-sâde’dir. Bu muazzam çalışma, 

alanında bugüne kadar aşılamamış bir nitelik taşımaktadır.”330 

Zebîdî, İslam düşünce tarihinde sonraki nesiller üzerinde silinmez bir etki 

bırakmış ve ilim adamlarının vazgeçilmez referans kaynaklarından biri haline 

gelmiştir. Çeşitli dönemlerde yaşamış birçok İslam âlimi, eserlerinde Zebîdî’nin 

fikirlerine müracaat etmiş ve onun görüşlerini aktarmıştır. Abdülhay el-Leknevî,331 el-

Azîmâbâdî,332 Halîl Ahmed Sehârenpûrî (ö. 1927),333 Mahmûd Muhammed Hattâb es-

Sübkî (ö. 1352/1933),334 Muhammed Enver Şâh el-Keşmîrî (1875-1933),335 Şebbir 

Ahmed el-Osmânî (ö. 1949) ve Muhammed Takî el-Osmânî,336 Mübârekpûrî (1865-

1935),337 Muhammed Hıdır eş-Şinkîtî (ö. 1354/1936),338 Muhammed Muhtâr eş-

Şinkîtî (ö. 1405/1984),339 Ebü’l-Hasan Ubeydullah el-Mübârekfûrî (ö. 1414/1993),340 

Hamza Muhammed Kâsım,341 Musa Şâhîn Lâşîn (ö. 1430/2009).342 Bu isimlerin yanı 

sıra, sayıları oldukça fazla olan pek çok âlim, eserlerinde Zebîdî’nin görüşlerine atıfta 

 
330 Stefan Reichmuth, “XVIII. Yüzyılda İmparatorluğun Merkezinde ve Eyaletlerinde İslami İlim”, 

Osmanlı-Bilim (Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 1999), 8/132. 
331 Ebü’l-Hasenât Muhammed Abdülhay b. Muhammed Abdilhalîm el-Leknevî, el-Ecvibetü’l-fâzıla 

li’l-esʾileti’l-ʿaşereti’l-kâmile, çev. Harun Reşit Demirel (Konya: Hüner Yayınevi, ts), 158. 
332 Azîmâbâdî, ʿAvnü’l-maʿbûd, 13/3. 
333 Halîl Ahmed Sehârenpûrî, Bezlü’l-mechûd fî halli Ebî Dâvûd, thk. Takiyyüddîn en-Nedevî 

(Hindistan: Merkezü’ş-şeyh Ebi’l-Hasan en-Nedevî li’l-buhûs ved-dirâsâti’l-İslâmiyye, 2006), 1/48. 
334 Mahmûd Muhammed Hattâb es-Sübkî, el-Menhelü’l-ʿazbü’l-mevrûd şerhu Süneni Ebû Dâvûd, thk. 

Emîn Mahmûd Muhammed Hattâb (Kâhire: Matbaatü’l-İstikâme, 1351-1353/1932-1934), 1/113, 

7/213, 7/214. 
335 Muhammed Enver Şâh Hüseynî Keşmîrî, el-ʿArfü’ş-şezî ʿalâ Câmiʿi’t-Tirmizî (Beyrut: Dâru’t-

türâsi’l-‘Arabî, 1425/2004), 1/263; Feyzü’l-bârî ʿalâ Sahîhi’l-Buhârî, thk. Muhammed Bedr-i Âlem el-

Mirtehî, (Beyrut: Dâru’l-kütübi’l’ilmiyye, 2005), 1/140-141, 2/177, 2/319, 2/450, 3/452, 4/139, 6/244. 
336 Şebbir Ahmed el-Osmânî, Fethu’l-mülhim bi şerhi’l-İmam Sahîhi Müslim (Dımeşk: Dâru’l-kalem, 

1427/2006) 3/329, 4/349, 4/410, 5/192-193, 6/72-73. 
337 Ebü’l-Ulâ Muhammed Abdurrahmân b. Abdirrahîm el-Mübârekpûrî, Tuhfetü’l-ahvezî bi-şerhi 

Câmiʿi’t-Tirmizî (Beyrut: Dâru’l-kütübi’l’ilmiyye, ts.), 1/281, 5/370. 
338 Muhammed Hıdır eş-Şinkîtî, Kevserü’l-meʿâni’d-derârî fî keşfi habâyâ Sahîhi’l-Buhârî (Beyrut: 

Müessestü’r-risâle, 1415/1990), 5/14. 
339 Muhammed Muhtâr b. Muhammed b. Ahmed eş-Şinkîtî, Şürûku envâri’l-mineni’l-kübrâ el-ilâhiyye 

bi-keşfi esrâri’s-Süneni’s-suğrâ en-Nesâʾiyye (Metâbi’il-Hamîdî, 1425/2004), 1/255. 
340 Ebü’l-Hasan Ubeydullah b. Muhammed Abdüsselâm el-Mübârekfûrî, Mirʾâtü’l-mefâtîh şerhi 

Mişkâti’l-Mesâbîh (Hindistan: İdâretü’l-buhûsi’l-’ilmiyye ve’d-da‘ve ve’l-iftâ, el-Câmi‘atü’s-selefiyye, 

1404/1984), 1/331, 4/46, 4/346, 6/86, 6/237, 9/32, 9/38, 9/332, 9/334, 9/360. 
341 Hamza Muhammed Kâsım, Menâru’l-kârî şerhu muhtasarı Sahîhi’l-Buhârî (Dimeşk: Mektebetü 

dâri’l-beyân, 1410/1990), 5/24 
342 Musa Şâhîn Lâşîn, Fethu’l-mün‘ım bi şerhi Sahîhi Müslim (Dâru’ş-şurûk, 1423/2002), 9/44. 



 

69 

 

bulunmuştur. Özellikle Keşmîrî, Şebbir Ahmed, Kevserî ve Muhammed Takî gibi 

âlimler, Zebîdî’den yaptıkları alıntılarda onun görüşlerini benimsemiş ve bu tercihlerin 

isabetli olduğunu vurgulamışlardır. Bu durum, onun İslam ilim geleneğindeki merkezi 

konumunu ve kalıcı etkisini açıkça ortaya koymaktadır. 

D. Okuttuğu Dersler ve Mekânlar   

Zebîdî, resmi görevlerden uzak durarak hayatını tamamen ilme adamış bir 

âlimdir. Kadılık veya müderrislik gibi devlet görevlerini kabul etmemiş, ömrünü ilim 

tahsili, eser telifi ve talebe yetiştirmeye vakfetmiştir. İlmi çalışmalarında maddi 

beklentilerden uzak durmuş, derslerini ve verdiği icazetleri karşılık beklemeden 

sunmuştur. Şöhreti arttıkça kendisine gelen hediyeleri ihtiyaç sahiplerine, fakirlere ve 

öğrencilerine dağıtmıştır. Örneğin kendisinden Makâmât-ı Harîrî okuyup ilmî 

müzâkerelerde bulunduğu Abdurrahman ed-Dağıstânî’nin maddi durumu bozulunca 

ona yardım etmiş ve memleketine göndermiştir.343 

Zebîdî evini özel ders verdiği bir medrese gibi kullanmıştır. Bazı cami ve 

medreselerde verdiği derslere ilave olarak evinde de çeşitli dersler okutmuştur. Mısır’a 

hicret ettikten sonra ilk olarak Sâğa Hanı’ndaki evinde,344 yaklaşık iki sene sonra da 

oradan taşınarak Vekâletü Abde’de evinde yaşar.345 Maddi durumu düzeldikten sonra 

da 1189/1775 yılının evvellerinde Süveykatü Lâlâ’daki evine taşınır. Bu ev, Muharrem 

Efendi Câmii’nin karşısında ve Şemsüddîn el-Hanefî Mescidi’nin yakınındadır. Bu 

cadde meşhur insanların ve devlet büyüklerinin yaşadığı bir yerdir. Zebîdî’nin 

okuttuğu dersler, yaptığı vaazlar, okuduğu evrad ve hizipler insanların her taraftan ona 

gelmesine, her memleketten ziyaret edilmesine sebep olur. Mısırlı âlimlerin giyim 

tarzını benimsemeyerek, Hindistan’daki geleneksel kıyafetlerini koruması kendisine 

özgün bir kimlik kazandırmıştır.346  

Araştırmanın ortaya koyduğu verilere göre, Zebîdî’nin düzenli olarak ders 

verdiği mekânlar ve okuttuğu temel eserler şunlardır:  

 
343 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 401-403. 
344 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 104. 
345 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 591-592. 
346 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/105. 



 

70 

 

1) Şeyhûniyye347 (Şeyhû) Camii’nde uzun süre pazartesi ve perşembe günleri 

Sahîh-i Buhârî dersleri okutmuştur.348 Eski hadis hâfızlarının ders mekânı olan bu 

dârulhadîs asırlardan beri kapalı idi. Zebîdî, burayı açmış ve kadîm usûle göre hadis 

imla dersleri vermeye başlamıştır.349  

2) Mescid-i Hanefî olarak bilinen el-Kutb Şemsüddîn Ebû Mahmûd el-Hanefî 

makamında Pazartesi ve perşembe günleri dışında ikindi namazından sonra 

Tirmizî’nin Şemâil kitabını okutmuştur350  

3) Muharrem Efendî Camii’nde İhyâ derslerini okutmuştur351 Söz konusu 

cami, Zebîdî’nin evine bitişik olup İhyâ derslerine ilk olarak orada başlamıştır.352 

4) Meşhed-i Seyyide Rukayye’de Risâle-i Kuşeyriyye okutmuştur.353  

5) Sâğa Hânı’ndaki evinde Sahîh-i Buhârî ve Sahîh-i Müslim dersleri 

okutmuştur.354  

6) Süveykatü’l-muzaffer’deki evinde Sahîh-i Buhârî dersleri okutur.355  

Geçici/mevsimlik ders okuttuğu yerler de vardır. Buraları daha çok yazlık 

gittiği yerler ve özel şahsa ait mekânlardır: 

1) Mısır’in Derbü’d-delîl mahallesinde el-Evveliyye hadisi,356  

2) Bostânü’l-ma‘diyye’de el-Evveliyye hadisi,357  

 
347 Şeyhûniyye Hankâhı, 756/1355 yılında Emîr Seyfüddîn Şeyhû el-Ömerî en-Nâsırî tarafından inşa 

ettirilmiştir. Bu hankâh, Salîbiyye hattı üzerine Kâhire’nin dışında Şeyhû Camiinin karşısında bulunur. 

Makrîzî’nin zikrettiğine göre bu müessesede dört fıkıh mezhebi için dersler, hadis dersi ve yedi kıraate 

göre kıraat dersi bulunmaktaydı. Ayrıca Şeyhûniyye’nin vakfiyesinde, müderrisler ve öğrencilerin hem 

derslere devam etmeleri hem de tasavvufun gerektirdiği vazifeleri yerine getirmeleri şart koşulmuştur. 

Bk. Ebû Muhammed (Ebü’l-Abbâs) Takıyyüddîn Ahmed b. Ali b. Abdülkâdir b. Muhammed el-

Makrîzî, el-Mevâʿiz ve’l-iʿtibâr bi-(fî) zikri’l-hıtat ve’l-âsâr (Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 1418), 

4/292.  
348 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 63, 93-94; 217, 251, 252, 336, 338, 434, 470, 524, 533. 
349 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 212-213; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/573. 
350 Cebertî, ʿ Acâʾibü’l-âsâr, 2/106; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 272; Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 217, 

252, 338, 434, 470, 543. 
351 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 207, 217, 252. 
352 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 354. 
353 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 327. 
354 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 338, 470, 533. 
355 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 532-533. 
356 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 100. 
357 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 524. 



 

71 

 

3) Talebesi Cebertî’nin Bulak’taki Nil nehrine bakan evinde Sahîh-i Buhârî 

dersleri,358  

4) Minye’nin Derâye beldesinde Sa‘leb’in (ö. 291/904) el-Fesîh, Seâlibî’nin 

(ö. 429/1038) Fıkhu’l-lüga ve İbn Kuteybe’nin Edebü’l-kâtib eserlerini,359  

5) Nil kenarında bulunan er-Rabiyyûn ve Özbekiyye’de Cüz’ü’n-Nîl, İbn 

Mahled’in (ö. 331/943) Ahbâru’s-sıbyân ve hıtânihim ve Rüşdü’l-gulâm ve İbn 

Asâkir’in (ö. 571/1176) el-Büldâniyyât adlı eserlerini,360  

6) Evinde de çeşitli dersler okutur.361  

Bu bulgular; 18. yüzyıl İslam dünyasında resmi kurumlar dışında da güçlü ilmi 

ağların varlığı, hadis ilminin bu dönemde sadece nakil değil, pratik hayatla bütünleşik 

şekilde okutulduğu, âlimlerin sadece metin şarihi değil, toplumsal dönüşüm aktörü 

oldukları, kültürel çeşitliliğin ilmi çevrelerde bir engel değil, zenginlik olarak 

görüldüğü, Zebîdî’nin sadece bir müderris değil, aynı zamanda ilmi geleneklerin canlı 

tutulmasında kilit rol oynayan bir "kültür taşıyıcısı" olduğunu ortaya koymaktadır. 

E. Yöneticilerle İlişkisi 

Zebîdî’nin hayatı boyunca siyasi otoritelerle ilişkileri dönemlere göre farklılık 

göstermiştir. Gençlik yıllarını geçirdiği Hindistan ve Yemen’de devlet yöneticileriyle 

pek teması olmamıştır. Ancak 21 yaşında yerleştiği Mısır’da durum değişmiş, İhyâ 

şerhini yazmaya başlayıp inzivaya çekilene kadar devlet erkânıyla yakın ilişkiler 

kurmuştur. Mısır’daki yaşamında yönetici sınıfla daima iyi geçinmiş, onların 

davetlerine katılmış, ancak daha sıklıkla devlet adamlarının kendisini ziyaret ettiği 

görülmüştür. Özellikle Tâcü’l-’arûs adlı eserini tamamlamasının ardından ünü büyük 

ölçüde artmıştır. Bu dönemde pek çok devlet adamı bu önemli eserin bir nüshasını 

edinmek istemiştir. Çevre ülkelerden ona sahip olmak isteyen meliklerin 

sayılamayacak kadar çok olduğunu bizzat kendisi ifade etmektedir. 362 Bu durum, onun 

 
358 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 338. 
359 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 532. 
360 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 141. 
361 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 336. 
362 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 271-272. 



 

72 

 

döneminin önemli bir ilmi şahsiyeti olarak kabul gördüğünü ve siyasi çevreler 

nezdindeki itibarını göstermektedir. 

Zebîdî, Mısır’a yerleştikten sonra dönemin önemli devlet adamlarından destek 

görmüştür. Mehmet İzzet Paşa (ö. 1198/1784),363 İsmail Kethüdâ Azbân364 ve 

Muhammed Bey Ebü’z-Zeheb365 gibi Mısırlı yöneticiler, kendisine maddi destek 

sağlayarak himaye etmişlerdir. 

Zebîdî, Mısır idarecileri başta olmak üzere çeşitli ülkelerin yöneticileriyle 

yazışmalarında saygılı bir üslup kullanmıştır. Yazdığı mektuplarda ve verdiği 

icazetnamelerde onları övücü ifadelerle anmış, kendilerine nasihatlerde bulunmuş ve 

dualar etmiştir. Özellikle Hırka-i Şerif’in tarihini anlattığı bir bölümde, Osmanlı 

padişahları için "Allah devletlerini daim eylesin" şeklinde hayır dualarda bulunmuştur. 

Osmanlı yöneticilerinin kutsal emanetlere gösterdikleri saygıyı övgü dolu sözlerle 

ifade etmiştir.366 Bu tutumu hem dini liderlerle siyasi otoriteler arasındaki karşılıklı 

saygı ilişkisini hem de Zebîdî’nin devlet erkânına karşı takındığı olumlu tavrı 

göstermektedir. 

Osmanlı Padişahı I. Abdülhamid (1774-1789), Zebîdî’den icazet almak isteyen 

önemli sultanlardan biridir.367 Zebîdî’nin 21 Ekim 1779 tarihinde padişaha gönderdiği 

on iki sayfalık icazetname, yöneticilere özel tavsiyeler içeren önemli bir belgedir. Bu 

icazetnamede Zebîdî, öncelikle "Merhamet edenlere merhamet olunur"368 müselsel 

hadisi Hz. Peygamber’e kadar uzanan senediyle birlikte aktarmıştır. Ardından "Din 

nasihattir"369 hadisini zikrederek nasihat kavramının derin anlamlarını açıklamıştır. 

Yöneticilere özel olarak seçtiği hadisler arasında şunlar yer almaktadır: “Hepiniz 

çobansınız ve güttüklerinizden sorumlusunuz”370 hadisi, Hz. Aişe’nin rivayet ettiği, 

yöneticilerin halka davranışlarına göre karşılık göreceklerini bildiren hadis371 ve bir 

 
363 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 657; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/108-109; Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 
364 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/104. 
365 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/105-106. 
366 Zebîdî, İthâf, 7/772-773. 
367 Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 580. 
368 Ebû Dâvûd, “Edeb”, 65 (No. 4941); Tirmizî, “Eşribe”, 16 (No. 1924). 
369 Müslim, “Îmân”, 23 (No. 55). 
370 Buhârî, “Vesâyâ”, 6 (No. 2751); Müslim, “İmâre”, 5 (No. 1829). 
371 Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî en-Nesâî, es-Sünenü’l-kübrâ, nşr. Şuayb Arnavûd (Beyrut: 

Müessetü’r-risâle, 2001), “Kitâbü’s-siyer”, 50 (No. 8822). 



 

73 

 

saat adaletle hükmetmenin altmış yıllık nafile ibadetten üstün olduğunu372 vurgulayan 

hadis. Zebîdî, bu belgede padişaha son derece saygılı bir üslup kullanmış, nasihatlerde 

bulunmuş ve hayır dualar etmiştir. Aynı zamanda padişahtan da dua talep etmiştir.373 

Bu icazetnamenin verilmesinden yaklaşık bir yıl sonra, 1780’de Sultan Abdülhamid, 

Zebîdî’yi İstanbul'a davet etmiştir. Zebîdî başlangıçta bu davete olumlu yaklaşmış, 

ancak daha sonra çeşitli sebeplerle bu seyahatten vazgeçmiştir.374  

Zebîdî'nin Mısırlı âlimlere “Kitabın başından okuma” şartı koşması, onun ilmi 

titizliğini ve geleneksel icazet usulüne bağlılığını gösterirken, Osmanlı padişahına 

mektupla icazet göndermesi ise siyasi ve sosyal bağlamda farklı bir yaklaşım 

sergilediğini düşündürür. Bu durum, padişahın konumunun özel statüsüne ve ilmi 

otoriteyle siyasi otorite arasındaki dengeli ilişkiye işaret edebilir. İcazetnamede ele 

aldığı hadisler padişaha hem ahlaki hem de yöneticilik sorumluluğunu hatırlatmış, 

adalet ve merhametin yönetimdeki önemini vurgulayarak onu İslami prensiplerle 

uyumlu bir idareye teşvik etmiş olabilir. Bu tavrın, âlimlerin yöneticilere rehberlik 

rolünü ve ilmin siyasi otorite karşısındaki ahlaki duruşunu yansıttığı söylenebilir. 

Fas sultanı Şerîf Abdüsselâm b. Muhammed el-Hasenî (ö. 1228/1813), hac 

yolculuğu için uğradığı Mısır’da, özel olarak davet ettiği Zebîdî’den bazı hadisler 

okumuş ve icazetini almıştır.375 Mısır’a gelmeden görüşmek istemesi, ondan bazı 

şeyler dinleyip icazet alması Zebîdî’nin şöhretinin ulaştığı yeri göstermesi bakımından 

önemlidir.  

Cezayirli Gazi Hasan Paşa, 1786 yılında Mısır’da çıkan isyanı bastıran ve daha 

sonra sadrazamlık makamına gelecek önemli bir Osmanlı devlet adamıydı. Bu önemli 

şahsiyet, âlim Zebîdî’ye büyük saygı gösteren yöneticiler arasında yer alıyordu. Hasan 

Paşa, Zebîdî’ye olan saygısını göstermek için bizzat onun evine giderek ziyaret etmiş 

ve değerli hediyeler sunmuştu. Tarihçi Cebertî’nin aktardığına göre, Hasan Paşa’nın 

 
372 Ebü’l-Kâsım Kıvâmü’s-sünne İsmâîl b. Muhammed b. el-Fazl et-Teymî et-Talhî İsfahânî, Kitâbü’t-

Terğîb ve’t-terhîb, nşr. Eymen b. Sâlih b. Şa‘bân (Kahire: 1414/1993), (No. 2151). 
373 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li’s-sultân Abdülhamîd el-evvel el-Osmânî, 66-77. 
374 Hasenî, Nüzhetü’l-Havâtır, 7/109. 
375 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 407; Ziriklî, el-A’lâm,  4/7-8; Kehhâle, Mu‘cemü’l-müellifîn, 5/230. 

Şerîf Abdüsselâm’ın tarihle ilgili telifleri vardır: Hz. Peygamber’in hayatına dair Mevridü’s-safâ fî 

sîreti’n-Nebiyyi vel-hulefâ, babasının hayatına dair İktitâfü’l-ezhâr min hadâiku’l-efkâr, Dürretü’s-

sülûk ve reyhânetü’l-‘ulemâ vel-mülûk. 



 

74 

 

Zebîdî’ye gösterdiği saygı gerçekten dikkat çekiciydi: “Zebîdî’nin kendisine yaptığı 

hiçbir ricayı geri çevirmezdi. Zebîdî’den gelen mektupları büyük bir saygıyla karşılar, 

mektubu okumadan önce öper ve başının üzerine koyardı. Mektupta ne yazıyorsa 

hemen yerine getirirdi.”376  Bu davranışlar, bir yandan Hasan Paşa’nın ilim adamlarına 

verdiği değeri gösterirken, diğer yandan Zebîdî’nin devrin önde gelen devlet adamları 

nezdindeki saygın konumunu ortaya koymaktadır. Özellikle bir Osmanlı sadrazamının 

bir âlime bu derece hürmet göstermesi, dönemin ilim-siyaset ilişkilerini anlamak 

açısından oldukça önemli bir örnektir. 

Zebîdî’nin yöneticilerle olan ilmi ilişkileri oldukça geniş bir coğrafyaya 

yayılmıştı. 1776 yılında Darfur Sultanı Muhammed Beyzâb'a yazdığı bir tavsiye 

mektubu sayesinde, talebesi Âdem b. Abdullah el-Fûrânî bu bölgede Mâlikî kadısı 

olarak görevlendirildi.377 Özellikle talebesinin Darfur’da kadı tayin edilmesi, 

Zebîdî’nin bölgedeki nüfuzunun somut bir göstergelerinden biridir. 

Çeşitli ülkelerden pek çok devlet adamı Zebîdî’nin ilim halkasına katılarak 

ondan ders almıştı. Bunlar arasında: Darfur sultanının vekili İshak b. Muhammed el-

Harbî el-Fûrânî,378 Fas melikinin oğlu ve daha sonra melik olacak olan Habîb b. 

Mevlâye Zeynülâbidîn b. Mevlâye İsmail el-Hüseynî el-Hasenî es-Sicilmâsî,379 Fizân 

sultanının hususi elçisi Abdürresûl b. Yûsuf b. Abdullah el-Fizânî,380 Mâlikî fakihi ve 

Merâkeş kadısı Abdülazîz b. Muhammed es-Süktânî (ö. 1192/1778) ve iki oğlu381 

bulunmaktaydı. Bu isimler, Zebîdî’den hadis dersleri alarak icazetname almış önemli 

şahsiyetlerdi. Bu durum, Zebîdî’nin sadece bir ilim adamı olarak değil, aynı zamanda 

farklı İslam coğrafyalarındaki yöneticilerle kurduğu ilişkiler aracılığıyla siyasi ve idari 

alanda da etkili olduğunu göstermektedir. 

F. Yaşadığı Dönem 

Zebîdî, hayatı boyunca üç ayrı ülkede ikamet eden ve ilmi araştırmalar için 

çeşitli seyahatler yapan önemli bir âlimdir. Doğum yeri olan Hindistan’dan genç yaşta 

 
376 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/203. 
377 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 45. 
378 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 165. 
379 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 180. 
380 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 404. 
381 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 409. 



 

75 

 

ayrılarak Yemen ve Hicaz’a yerleşmiş, burada beş buçuk yıl kadar kaldıktan sonra 

ömrünün sonuna dek yaşayacağı ve vefat edeceği Mısır’a geçmiştir. Gittiği bu 

coğrafyalardaki siyasi ortam ve toplumsal yapının, onun kişiliğinin şekillenmesinde 

önemli bir rol oynadığı kesindir. 

Zebîdî’nin ömrünü sürdürdüğü 18. yüzyıl, ulusçuluk ve halk egemenliği 

fikirlerinin henüz filizlenmediği, Osmanlı ve Bâbürlü gibi İslam imparatorluklarının 

güç kaybetse bile varlıklarını koruduğu, Müslüman toplumların bilimsel gerileme 

yaşadığı ve modernleşmenin etkisiyle 19. yüzyıl sonu ile 20. yüzyıl başında gündeme 

gelecek ictihad, taklit, tecdîd, maslahat ve reform gibi tartışmaların henüz başlamadığı 

bir dönemdi. Zebîdî’nin ölümünden yaklaşık yarım asır sonra doğduğu topraklarda 

zuhur eden, mezhep kavramını reddeden Kur’âniyyûn akımı, tasavvufta batıl inançlar 

yayan Birelvîler ve önce mehdi sonra da peygamberlik iddiasında bulunan Ahmed 

Kadiyânî (ö. 1908) gibi oluşumlar bu asırda mevcut değildi. Bu nedenle, İslami ilimler 

perspektifinden bakıldığında onun yaşadığı çağ, sonraki yüzyıllardan farklı olarak 

geleneksel dönemin devamı niteliğinde klasik bir zaman dilimidir. 

Zebîdî’nin doğup büyüdüğü ve temel eğitimini aldığı Hindistan, İslam 

coğrafyasının en kalabalık Müslüman nüfusuna sahip bölgelerinden biridir.382 

Buradaki Müslümanların çoğunluğu Sünnî-Hanefî geleneğine bağlı olup, Şiîler 

genellikle Ca‘ferî mezhebine mensuptur; Bombay çevresinde ise küçük bir İsmâilî 

topluluğu bulunmaktadır.383 Ülkede tasavvuf kültürü de oldukça yaygındır. Zebîdî, 

kökeni Bilgram Seyyidlerine dayanan bir aileden gelir ve bu çevrede yetişir.384 Onun 

Hanefî mezhebine bağlılığında ve tasavvufa olan ilgisinde, içinde yetiştiği bu kültürel 

ortamın belirleyici rolü açıktır. Nitekim daha gençlik yıllarında, Şâh Veliyyullâh ed-

Dihlevî385 ve Hayruddîn es-Sevretî386 gibi âlimlerden tarikat eğitimi aldığı 

bilinmektedir. 

 
382 Sırrı Erinç, Sayyıd Maqbul Ahmad, “Hindistan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 18/69-73. 
383 Özcan, “Hindistan”, 18/94-101. 
384 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/527. 
385 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/179. Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 579. 
386 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 225-226; Elfiyyetü’s-sened, 105-106. 



 

76 

 

Hindistan’ın İslamla tanışması Emevîler döneminde (711) başlamış olup,387 

bölgenin İslamlaşmasında Gazneli Mahmud (998-1030) ve Gurluların (1000-1215) 

büyük katkıları olmuştur. Bölge tarihinde köklü sosyal, ekonomik ve siyasi 

dönüşümlere yol açan en önemli etkenlerden biri de Bâbürlü İmparatorluğu'dur (1526-

1858). İmparatorluğun çöküş süreci, Evrengzîb’in (1658-1707) vefatından sonra 

başlayan taht mücadeleleriyle hızlanmış, I. Bahadır Şah’ın (1707-1712) döneminden 

itibaren devlet tam bir istikrarsızlığa sürüklenmiştir. Zebîdî’nin doğduğu 1732 

yılından 1748’e kadar geçen sürede Hindistan, merkezi otoritenin zayıflamasıyla 

birlikte yerel yöneticilerin kontrolüne girmişti. Bu karmaşa döneminde Bâbürlü 

toprakları önce İran’ın Avşar hükümdarı Nadir Şah (1736-1747) tarafından işgal 

edilmiş, ardından Afgan lider Ahmed Şah Dürrânî’nin saldırılarına maruz kalmıştır. 

Bu gelişmelerle iyice zayıflayan Bâbürlü varlığı, yerini giderek güçlenen İngiliz 

sömürge yönetimine bırakmış, 1857’deki Müslüman direnişinin kanlı bir şekilde 

bastırılmasıyla da imparatorluk resmen sona ermiştir.388 

Hindistan’daki İslami gelişmeler, Zebîdî’nin buradan ayrılışına kadar geçen 

yaklaşık on asırlık süreçte şu şekilde özetlenebilir: İslam dini 8. yüzyıldan itibaren 

bölgeye nüfuz etmeye başlamış, 10. yüzyıldan sonra tasavvuf düşüncesi toplumsal 

hayatta yer edinmiştir. 14. yüzyıla gelindiğinde sufizme karşı tepkiler belirmiş ve 

şeriat-tasavvuf çatışmaları ortaya çıkmıştır. Dini düşüncedeki yenilenme hareketleri 

ise 16. yüzyılda Ali el-Müttakî (ö. 1567),389 17. yüzyılda İmam Rabbânî (ö. 1624) ve 

nihayet 18. yüzyılda Zebîdî’nin üstadı Şah Veliyyullah ed-Dehlevî (ö. 1762) ile hem 

tasavvufi anlayışta hem de İslami ilimlerde bir canlanma ve ıslah sürecine 

dönüşmüştür.390 Bu dönem boyunca bölgedeki hukuki ve dini yapı, sürekli bir değişim 

ve dönüşüm içinde olmuştur. 

 
387 Ahmed b. Yahya el-Belâzûrî, Fütûhu’l-büldân, çev. Mustafa Fayda (İstanbul: Siyer Yayınları, 2013), 

501-502. 
388 Erdoğan Merçil, Müslüman Türk Devletleri Tarihi (İstanbul: Bilge Kültür Sanat, 2022), 314-324; 

Azmi Özcan, “Hindistan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 

18/75-81. 
389 Azmi Özcan, “Müttakî el-Hindî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2006), 32/222-223. 
390 Muhammet Raşit Akpınar, Muhammed Enver Şâh el-Keşmîrî ve Fıkıh Düşüncesi (Gaziantep: 

Gaziantep Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2017), 71. 



 

77 

 

Zebîdî’nin hayatının önemli bir bölümünü geçirdiği Yemen, Hz. Peygamber 

döneminde İslam'la tanışan kadim bir bölgedir. Bu topraklarda, Hz. Hüseyin’in torunu 

Zeyd b. Ali’nin (ö. 740) takipçileri olan Zeydîler, Emevî ve Abbasî yönetimlerine karşı 

ayaklanarak Yemen siyasetinde her daim etkin bir güç olmuşlardır.391 Osmanlı 

Devleti’nin yaklaşık dört asır süren Yemen hâkimiyeti, Anadolu ve Şam gibi 

bölgelerdeki yönetiminden farklı bir karakter arz etmiştir. Çünkü Sa’de ve San'a’da 

Zeydî Benî Ressî hanedanı ile San'a imamları iktidarlarını sürdürmeye devam etmiş, 

Osmanlı kontrolü zaman zaman güçlense de çoğunlukla Zeydî imamların nüfuzu 

altında kalmıştır.392 Bu durum, bölgedeki siyasi dengelerin karmaşık yapısını 

yansıtmaktadır. 

Zebîdî’nin 1748’de yerleştiği Yemen’de, Zeydî Kâsımî imamlarından Mehdî 

Abbâs b. el-Hüseyin b. el-Kasım (1748-1775) iktidardaydı. Tarihçiler tarafından Zeydî 

imamlarının en önemlilerinden biri olarak kabul edilen Mehdî Abbâs, âlimlere verdiği 

değer, adaletli yönetimi ve ülke meselelerine hâkimiyetiyle tanınıyordu. Yöneticilerini 

yakından takip ederek etrafındakilerin saygısını kazanan bu karizmatik lider, giderek 

artan nüfuzuyla bölgede ün salmıştı. İmamlığı döneminde sınır bölgelerine 

düzenlediği askerî harekâtlarla ülke topraklarını korumayı başarmış ve yönetiminin 28 

yılı boyunca San'a’dan ayrılmamıştı. Yemen tarihçileri, onun hem seleflerinden hem 

de haleflerinden daha başarılı bir devlet adamı olduğu konusunda görüş birliği 

içindedir.393 

Zeydîlik, İslam mezhepleri arasında hem itikadi hem de fıkhi açıdan Sünni 

geleneğe en yakın olan ekol olarak öne çıkar. Bu mezhebin temellerini atan İmam 

Zeyd, dört büyük Sünni mezhep imamından daha önce yaşamış bir şahsiyettir. 

Günümüze ulaşan en eski Zeydî fıkıh kaynağı kabul edilen el-Mecmû‘u'l-fıkhî adlı 

eserinin detaylı incelenmesi, içerdiği hükümlerin yaklaşık %75’inin Hanefî 

mezhebinin Irak ekolüne, kalan %25'lik kısmın ise Malikî veya Şafiî görüşlerine 

 
391 Mustafa Öz, Şiilik ve Kolları (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2011), 83-95; Yûsuf Gökalp, “Zeydiyye”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 44/328-331. 
392 Stanley Lane-Poole, Başlangıçta 1927 Yılına Kadar İslam Devletleri Tarihi, çev. Halil Edhem Eldem 

(İstanbul: Selenge Yayınları, 2020), 126-142. 
393 Ayşe Kara, XVII. ve XVIII. Yüzyıllarda Osmanlı Yönetiminde Yemen Ve Kasimiler Dönemi (İstanbul: 

İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2011), 60-61. 



 

78 

 

paralellik gösterdiğini ortaya koymaktadır.394 Bu durum, Zeydî fıkhının büyük ölçüde 

Sünni fıkıh ekolleriyle örtüştüğünü, sadece küçük bir bölümde bağımsız içtihatler 

içerdiğini göstermektedir. 

Yemen’de Zeydiyye mezhebi yaygın olmakla birlikte, Ehl-i Sünnet âlimleri de 

önemli bir yere sahipti.395 Özellikle Zebid şehrinde Zeydî, Şafiî ve Hanefî 

mezheplerine mensup âlimler bir arada yaşamaktaydı. Daha önce belirtildiği üzere, 

Zebîdî’nin hocaları ve talebe arkadaşları arasında bu üç mezhebe bağlı isimler 

bulunmaktaydı.396 Zeydî âlimlerden Zeyd el-Hasenî el-Cahhâf,397 Ahmed b. Ali b. Ali 

el-Merhûmî el-Muhâî,398 Emîr es-San‘ânî (ö. 1182/1768),399 “İbn Emîru’l-mü’minîn” 

lakaplı Muhammed b. İshak el-Hasenî es-San‘ânî,400 Kevkebânî lakaplı Seyyid 

Abdülkâdir b. Ahmed b el-Hasenî (ö. 1207/1792),401 Muhammed b. İbrahim en-Na‘mî 

el-Hasenî402 ve Müsâvî b. İbrahim el-Huşebîrî,403 Zebîdî’nin Zeydiyye mezhebinden 

hocalarından bazılarıdır. 

Zebîdî, gençlik yıllarında geldiği, ün kazandığı ve hayatının sonuna dek ikamet 

ettiği Mısır toprakları, Hz. Ömer döneminde İslam’la tanışmıştır.404 Bu bölge, 

fethinden 868 senesine kadar Râşid Halifeler devrinden itibaren merkezden atanan 

seksenin üzerinde vali ile yönetilmiştir. Daha sonra Tolunoğulları, İhşidîler, Şiî 

Ubeydîler (Fâtımîler), Eyyûbîler ve Memlükler gibi hanedanlar, Osmanlı idaresine 

kadar Mısır’da hüküm sürmüştür. Osmanlı döneminde ise üç yüzyıl boyunca 

merkezden tayin edilen valilerce idare edilen Mısır, sonrasında Hidivlik statüsüyle 

 
394 Muhammed Zâhid el-Kevserî, Mukaddimâtü’l-İmâm el-Kevserî, çev. İsmail Karagözoğlu (İstanbul: 

Tahkîk Yayınları, 2022), 512.  
395 Halil Kurt, “Yemen”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul, TDV Yayınları, 2013), 

43/401-406. 
396 Cengiz Tomar, “Zebid”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 

44/165-167.  
397 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 223. 
398 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 93. 
399 Zebîdî, el-Kavlü’l-muharreri’z-zekî, 64. 
400 Zebîdî, el-Kavlü’l-muharreri’z-zekî, 64. 
401 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 417. Kevkebânî hakkında bk. Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 

3/183; Şevkânî, el-Bedru't-tâli', 1/360-368; Ziriklî, el-A’lâm, 4/37; Vecdi Akyüz, “Abdülkâdir 

Kevkebânî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul, TDV Yayınları, 1988), 1/240-241. 
402 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 635. 
403 Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened, 89-90. 
404 Belâzurî, Fütûhu’l-büldân, 242-245. 



 

79 

 

Osmanlı’ya bağlılığını sürdürmüştür. 1883’te İngiliz işgaliyle karşılaşan bölge, 1914’e 

kadar resmen Osmanlı hâkimiyetinde kalmıştır.405 

Zebîdî’nin Mısır’a yerleştiği 1753 yılında bölgenin yöneticisi Seyyid Abdullah 

Paşa (ö. 1174/1761) idi. Zebîdî’nin 1791’deki vefatına kadar geçen 38 yıllık sürede 

tam 21 farklı beylerbeyi görev yapmıştır. Onun Mısır’da bulunduğu 1753-1790 

tarihleri arasında Osmanlı Devleti’nin başında ise III. Osman (1754-1757), III. 

Mustafa (1757-1774), Zebîdî’den icazet alan ve kendisini İstanbul’a davet eden I. 

Abdülhamid (1774-1789) ve vefat ettiğinde de ise III. Selim (1789-1807) hâkimiyette 

bulunuyordu.406  

Zebîdî’nin Mısır’da bulunduğu 18. yüzyılın ikinci yarısı, siyasi ve toplumsal 

açıdan oldukça hareketli bir dönemdi. Bu karışıklığın temel nedeni, Osmanlı 

yönetimini tanımak istemeyen ve atanan valileri ciddiye almayan Kölemen beylerinin 

tutumuydu. Bu süreçte hem Kölemen askerleriyle Osmanlı yeniçerileri arasında sık sık 

çatışmalar yaşanıyor hem de beyler İstanbul'a ödemeleri gereken vergilerin tamamını 

göndermiyordu.407 Bu durum, Osmanlı’nin Mısır’daki hâkimiyetini zayıflatıyordu. 

Sorunu çözmek için 1744’te Koca Râğıb Paşa bölgeye güçlü bir vali olarak atanmıştı. 

Bu istikrarsız ortam öyle bir hal almıştı ki bazı âlimler Mısır'ı terk etmek zorunda 

kalmıştı. Nitekim Zebîdî, İbnü’l-Cevherî’nin 1785’teki karışıklıklar nedeniyle 

ailesiyle Hicaz'a gittiğini ve sakinleşince geri döndüğünü aktarır.408 Ancak tüm bu 

olumsuzluklara rağmen Zebîdî hem halk hem de ulema nezdindeki saygın konumunu 

koruyabilmiş ve yöneticilerle de iyi ilişkiler sürdürmüştü. 

Özetle Zebîdî, 18. yüzyıl İslam dünyasının siyasi çalkantılarına rağmen ilmi 

otoritesini koruyan çok yönlü bir âlimdir. Hindistan’da Bâbürlü çöküşüne, Yemen’de 

Zeydî-Osmanlı gerilimine ve Mısır’da Kölemen-Osmanlı mücadelesine tanıklık etmiş; 

Hanefî-Sünnî geleneği ile tasavvufî birikimi harmanlayarak eserler üretmiştir. 

Yaşadığı dönem, modern reform tartışmalarının henüz başlamadığı, İslami ilimlerin 

geleneksel çerçevede sürdüğü bir ara dönemdi. Ancak Zebîdî, bulunduğu her 

 
405 Poole, İslam Devletleri Tarihi, 87-120. 
406 Ziya Kazıcı, Osmanlı Devleti Tarihi (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2011), 327-349. 
407 Seyyid Muhammed es-Seyyid, “Mısır-Osmanlı Dönemi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2004), 29/563-569.  
408 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 653. 



 

80 

 

coğrafyada âlimler ve yöneticilerle kurduğu ölçülü ilişkiler sayesinde, siyasi 

istikrarsızlığa rağmen ilmi mirasını aktarmayı başarmış; Hint, Yemen ve Mısır İslam 

düşüncesi arasında köprü vazifesi görmüştür. Onun hayatının, İslam medeniyetinin 

geçiş dönemlerinde bile ilmî üretkenliğin nasıl sürdürülebileceğine dair önemli bir 

örnek olduğu söylenebilir. 

G. Eserleri 

Zebîdî, çeşitli bilim alanlarında üretken bir şekilde çalışmalar yapmış verimli 

bir âlimdir. Yazdığı eserler, büyük hacimli kitaplar ve küçük risaleler şeklinde ikiye 

ayrılabilir. Bunların büyük bir kısmı kısa risalelerden meydana gelir. Hayatını kaleme 

alan araştırmacılar, onun eser sayısı hakkında farklı rakamlar vermişlerdir. Kimi, 

Sıddîk Hasan Hân örneğinde olduğu gibi 100’ün üzerinde eser olduğunu belirtirken, 

Hâşim Tâhâ Şelâş gibi bazıları da bu sayının 140’a kadar çıktığını ifade etmiştir. 

Bizim tespitimize göre Zebîdî, nispeten kısa sayılabilecek 59 yıllık hayatına, 

ikisi ansiklopedik nitelikte olmak üzere toplam 161 eser sığdırmayı başarmıştır. Bu 

çalışmaların 11’i fıkıh, 43’ü hadis, 5’i tefsir, 11’i kelâm, 38’i siyer, tarih, neseb ve 

tabakât, 25’i Arap dili ve edebiyatı, 23’ü tasavvuf ve 5’i de çeşitli ilim dallarına aittir. 

Bu sayıya, verdiği icazetler dâhil değildir. 

Yazmaya 16 yaşında başlayan Zebîdî, ömrünün sonuna kadar bu faaliyetini 

kesintisiz sürdürmüş, her fırsatı değerlendirerek ilmî üretkenliğini devam ettirmiştir. 

Hayatının son dönemlerinde inzivaya çekilerek bütün zamanını eser yazmaya 

adamıştır. Özellikle İhyâ şerhi İthâfü’s-sâde’deki Mescit Bina Etmenin Fazileti 

bölümünde, konuyla ilgili pek çok hadisi aktardıktan sonra, "Umulur ki ömrüm vefa 

eder de Allah’ın inayetiyle bu hadisleri müstakil bir cüzde derleyebilirim"409 diyerek 

ilme ve telife olan tutkusunu açıkça ortaya koymuştur. Ancak yapılan araştırmada, 

bahsettiği bu derlemenin günümüze ulaşan eserleri arasında bulunmadığı anlaşılmıştır. 

1. Fıkıh  

1- Ukûdü’l-cevâhiri’l-münîfe.410 Eserin tam adı, Ukûdü’l-cevâhiri’l-münîfe fî 

edilleti mezhebi’l-İmam Ebî Hanîfe mimmâ vâfeka fîhi’l-eimmete’s-sitte ev 

 
409 Zebîdî, İthâf, 3/46. 
410 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/110; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1505; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 

2/348; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/538; Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 



 

81 

 

ba’dahüm’dür. Zebîdî bazen bu eseri el-Cevâhiru’l-münîfe fî usûli edilleti mezhebi’l-

İmam Ebî Hanîfe olarak da zikreder.411 Zebîdî’nin Ebû Hanîfe’nin Hz. Peygamber’den 

rivayet ettiği ve diğer hadis kaynaklarında da desteklenen ahkâm hadislerini derleyip 

şerh ettiği önemli bir çalışmasıdır. Fıkıh konularına göre düzenlenen eserin başında 

itikatla ilgili hadisler de yer alır. Zebîdî’yi bu kitabı yazmaya teşvik eden kişi, 

Muhammed b. İsmail el-Hanefî el-Kusantînî’dir (ö. 1265/1849).412 Zebîdî’nin 13 

Şubat 1783 tarihinde dört ayda tamamladığı bu eseri413 bizzat kendisi talebelerine 

okutmuş,414 talebesi Cebertî tarafından "dopdolu nefis bir kitap" olarak 

nitelendirilmiştir. Zebîdî’nin sağlığında İslam coğrafyasında yayılan ve büyük şöhret 

kazanan eser, talebeleri Selâme b. Muhammed eş-Eşbûlî el-Hanefî tarafından 

Anadolu’ya,415 Ahmed b. Abdullah es-Sûsî (ö. 1193/1779) tarafından ise Tunus’a 

götürülmüştür.416 Eser, İmam Azam Ebû Hanîfe’nin Rivayet Ettiği Ahkâm Hadisleri 

adıyla Türkçeye çevrilerek ilim dünyasına kazandırılmıştır.417 

2-  İ‘lâmü’l-a‘lâm bi menâsiki hacci beytillâhil-harâm.418 Hac ibadetinin usûl 

ve erkânını detaylı şekilde ele alan bir eserdir. Zebîdî bu çalışmasını, 1196/1782 

yılında hac maksadıyla Mısır’a gelen ve burada kaldığı süre boyunca derslerini ihmal 

etmeyen öğrencisi Muhammed b. İsmail b. Muhammed el-Hanefî el-Kusantînî’nin (ö. 

1209/1794 [?]) isteği üzerine kaleme almıştır.419  

3- el-İbtihâc bi zikri emri’l-Hâcc (el-İbtihâc bi-zikri ümerâi’l-hâcc).420 Bu 

eserin, büyük ihtimalle hac ibadetinin menâsikine dair olduğu tahmin edilmektedir. 

 
411 Zebîdî, İthâf, 3/490; 4/749. 
412 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 660. 
413 Zebîdî, Ukûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 2/552. 
414 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 519-520; 690; İcâzetü’z-Zebîdî li-Muhammed Kemâlüddîn el-Ğazzî, 

103. 
415 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 254. 
416 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 70. 
417 Ebü’l-Feyz Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî, İmam Azam Ebû Hanîfe’nin Rivayet Ettiği Ahkâm 

Hadisleri, çev. İsmail Karagözoğlu (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2018). 
418 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/110; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1505; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 

2/348. 
419 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 659-665. 
420 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 



 

82 

 

4- Hediyyetü’l-ihvân fî şecerati’d-dühân.421 Eser, müellifin el yazması 

nüshasında bu isimle kaydedilmiştir. Ancak Sıddık Hasan Han, aynı çalışmayı 

İthâfü’l-ihvân fî hukmi’d-dühân başlığıyla zikretmiştir.422 Risale, 17 Receb 1196 (28 

Haziran 1782) tarihinde bir oturumda yazılmış olup, tütünün hükmünü ele almaktadır. 

Eserde, tütünün kökeni, özellikleri, faydaları ve İslam fakihlerinin bu konudaki 

görüşleri tartışılmakta; müellif, sigara içmenin mubah olduğu görüşünü 

savunmaktadır. 

5- Tuhfetü beni’z-zemen fî hükmi kahveti’l-Yemen. Zebîdî, Tâcü’l-’arûs’da 

eserinin adını bu şekilde verir.423 Zebîdî’nin biyografisini yazanlar ise İthâfü beni’z-

zemen fî hükmi kahveti’l-Yemen şeklinde kaydederler.424 İslam hukukunda kahve 

içmenin hükmü hakkındadır. Zebîdî, kahvenin tabiatı, hususiyetleri, onu içmenin helal 

mi haram mı olduğu hakkında âlimlerin görüşlerinin çoğunu risalede zikrettiğini 

belirtir.  

6- Urcûzetün fi’l-fıkh.425 Zebîdî, 1167/1754 yılındaki Kudüs seyahatinde, 

sonradan Kudüs müftüsü olacak olan Hasan b. Abdüllatîf el-Hasenî el-Makdisî’nin 

(1206/1791’da hayatta idi)426 babasının talebi üzerine yazdığı, recez vezninde fıkha 

dair bir urcûze/şiirdir. Zebîdî, urcûzenin ismini el-Menhecü’l-kavîm koymuş ve el-

Mu‘cemü’l-muhtas’ta eserin giriş kısmından iki sayfasını paylaşmıştır.427 

7- Neşvetü’l-irtiyâh fî beyâni hakîkati’l-meysir ve’l-kıdâh.428 1186/1772’de 

kaleme aldığı eser kumarın hükmü ve kumar çeşitleri hakkındadır. 

8- el-İhtifâl bi savmi’s-sitti min Şevvâl.429 Şevvâl ayında tutulan altı gün orucun 

hükmü ve fazileti hakkındadır. Zebîdî, bu konuda küçük bir cüz telif ettiğini belirtir.430 

 
421 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/110; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506; 

Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348. 
422 Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 
423 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 39/371. 
424 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 804; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; 

Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 
425 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506. 
426 Kehhâle, Mu‘cemü’l-müellifîn, 1/558. 
427 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 186-188. 
428 Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348; Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 
429 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/347; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-

‘ulûm, 574. 
430 Zebîdî, İthâf, 4/430. 



 

83 

 

9- Keşfü’l-ğıtâ ‘an salâti’l-vüstâ (Keşfü’l-muğattâ ‘an salâti’l-vüstâ).431 Âyet-

i kerimede geçen salâtü’l-vüstâ’nin hangi namaz olduğu ve bu namazın fazileti 

hakkında yazmış olduğu bir risaledir.432 O, bu konu hakkında hususi bir risale telif 

ettiğini, eserde Sülemî (ö. 412/1021), Nesefî (ö. 537/1142), İbn Atiyye (ö. 541/1147), 

Kurtubî (ö. 671/1273), Dimyâtî (ö. 705/1306), Ebû Hayyân (ö. 745/1344), Bikâî (ö. 

885/1480) gibi ulemâ ve imamların görüşlerini topladığını ifade eder.433 

10- el-Kavlü’l-esed fî hukmi’l-istimnâ bi’l-yed. Zebîdî, elle istimnânın hükmü 

hakkında fakih imamların görüşlerine yer verdiği bir risale yazdığını ve bu eserin 

konusu itibarıyla özgün ve değerli bir çalışma olduğunu belirtir.434 

11- es-Sûbiyye ve havâssuhâ. Zebîdî, Sûbiye isminde buğday ve pirinçten 

yapılan bir nebizden bahseder ve onun hususiyetleri hakkında küçük bir risale 

yazdığını belirtir.435 

2. Hadis  

1- Bülğatü’l-erîb fî mustalahı âsâri’l-Habîb (Bülğatü’l-ğarîb fî mustalahı 

âsâri’l-Habîb).436 Zebîdî’nin on sekiz yaşındayken yazdığı ilk eseridir. 1163/1750 

yılında Yemen’in Dîme bölgesindeki evliyaları ziyareti sırasında tanıştığı Şâfiî âlimi 

Abdülâlim b. İsa ez-Zürvânî’ye ithafen yazılmıştır.437 Hadis usulüne dair bu kıymetli 

eser, Abdülfettâh Ebû Gudde’nin tahkikiyle neşredilmiş olup438 Sıddîk Hasan Hân’ın 

Risâletün fî ‘ilmi'l-hadîs adıyla zikrettiği çalışmanın muhtemelen bu olduğu 

anlaşılmaktadır.439 

2- el-Emâli’l-Hanefîyye.440 Bir cilttir. Zebîdî’nin Ebû Mahmûd el-Hanefî (veya 

Mescid-i Hanefî) adıyla bilinen mekânda gerçekleştirdiği hadis imlâ derslerinin 

 
431 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 549; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267, 273; Bağdatlı, Hediyyetü’l-

ʿârifîn, 2/348; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 
432  
433 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 20/181. 
434 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 13/141. 
435 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 3/77. 
436 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 804; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/110; Ehdel, 

en-Nefesü’l-Yemânî, 267; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1505; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348; Kettânî, 

Fihrisü’l-fehâris, 1/538; Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 
437 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 408. 
438 Beyrut: Mektebetü’l-matbûâtü’l-İslâmiyye, 1430/2009. 
439 Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 
440 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 575; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 

1/538; Kehhâle, Mu‘cemü’l-müellifîn, 12/12. 



 

84 

 

derlemesinden oluşmaktadır.441 Bu mekânın adından hareketle esere Hanefî nisbesi 

eklenmiştir. İhyâ’nın uzlet bahsini şerhederken, Ebû Muhammed el-Hanefî 

kürsüsünde Şemâil dersinin sonunda, “Allah’ı dost edin, insanları yan tarafa bırak”442 

şeklinde müselsel bir vaaz/şiir aktarmış ve bu metnin, imlâ ettirdiği Emâlî derslerinden 

biri olduğunu belirtmiştir.443 

3- el-Emâli’ş-Şeyhûniyye.444 İki cilttir. Zebîdî’nin Kahire’deki Şeyhûniyye 

(Şeyhû) Camii'nde pazartesi ve perşembe günleri düzenlediği hadis imlâ meclislerinin 

notlarından oluşmaktadır.445 1195/1781 yılında Kâdî Muhammed b. İsmail er-Rib'î’ye 

verdiği icazetnameye kadar bu derslerin sayısının 400’e ulaştığı rivayet edilir.446 

Zebîdî, 877/1472’den beri ihmal edilen ve Hâfız Süyûtî’nin yaşadığı Şeyhûniyye 

bölgesindeki dâru'l-hadîsi 1192/1778’de yeniden faaliyete geçirerek hadis tedrisatını 

başlattığını, Hüseyin eş-Şeyhûnî’nin de müstemlî (ders nakledicisi) olarak kendisine 

yardım ettiğini belirtir.447 Talebesi Ahmed b. Abdullah es-Sûsî’nin eserin birinci 

cüzünü Tunus'a götürmesi,448 bu çalışmanın müellifin sağlığında dahi ilim 

çevrelerinde tanınmaya ve yayılmaya başladığının önemli bir göstergesidir. 

4- Laktü’l-leâli mine’l-cevâhiri’l-gevâlî.449 Şeyh el-Hıfnî’nin (ö. 1181/1767) 

senedleri hakkındadır. Üzerinde el-Hıfnî’nin 1167/1754’de Mısır’a ilk geldiği sene 

yazdığı icazet de vardır. 

5- Tahrîcu hadîsi: ni‘mel-idâmi’l-hal (Cüz’ün fî turuki hadîsi: ni‘mel-idâmi’l-

hal)450 “Sirke ne güzel katıktır” hadisinin tahrici hakkında bir cüzdür. 

 
441 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 212; 217-218. 
442 İbn Asâkir, Târîhu Dımeşk, 6/348. (اتخذ الله صاحبا * وذر الناس جانبا) 
443 Zebîdî, İthâf, 7/319. 
444 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 575; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 

1/538; Kehhâle, Mu‘cemü’l-müellifîn, 12/12. 
445 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/105-106; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 272. 
446 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 261. 
447 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 212-213. 
448 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 70. 
449 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/111; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1505; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 

2/348. 
450 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 804; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/111; Ehdel, 

en-Nefesü’l-Yemânî, 267, 273; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348; 

Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/538. 



 

85 

 

6- Tahrîcu ehâdîsi’l-erbe‘îni’n-Nevevî.451 İsminden Nevevî’nin el-Erbe‘ûn 

adlı eserindeki hadislerin tahrici hakkında olduğu anlaşılmaktadır. 

7- Bezlü’l-mechûd fî tahrîci hadîsi “şeyyebetnî Hûd”.452 “Hûd suresi beni 

yaşlandırdı” hadisinin tahrici hakkındadır. Zebîdî, Dârekutnî’nin el-‘İlel kitabının baş 

tarafında bu hadisin illetleri ve tarikleri hakkında uzun değerlendirmelerde 

bulunduğunu, kendisinin bu hadisin tahricini yaptığını, Dârekutnî’nin sözlerinin 

tamamını aldığını ona ilave olarak diğer âlimlerin değerlendirmelerine de müracaat 

ettiğini belirtir. İthâfü’s-sâde’de bu hadisin tahricine dair bir buçuk sayfalık bir bölümü 

aktarmıştır.453  

8- el-Murabbâ’l-Kâbülî fî şuyûhi ve telâmizi’l-Bâbilî.454 Zebîdî tarafından 

1183/1769 yılında kaleme alınmış olup, Mısırlı âlim Şeyh Şemsüddîn Ebû Abdullah 

Muhammed b. el-Alâ el-Bâbîlî’nin (ö. 1077/1666) hocalarını ve talebelerini konu 

edinmektedir. Zebîdî, güzel bir eser olduğunu ve kendi sahasında faydalı bir kaynak 

olduğunu ifade etmiştir.455 Şeyh el-Bâbilî, Zebîdî’nin “zamanın en âlî isnadı” dediği 

kendisi ile İbn Hacer arasında sadece dört ravinin bulunduğu senedde bulunan bir 

âlimdir.456 

9- es-Sihru’l-Bâbilî fî tercemeti şuyûhil-Bâbilî (Fecru’l-Bâbîlî fî tercemeti’l-

Bâbîlî).457 Eser, Şemsüddîn Ebû Abdullah Muhammed b. el-Alâ’ el-Bâbîlî el-

Mısrî’nin biyografisi hakkındadır. 

10- et-Taʿlîkâtü’l-celîle bi tağlîkı Müselselâti İbn ʿ Akîle.458 Hadis ve fıkıh âlimi 

Cemâlüddîn Ebû Abdullâh Muhammed b. Ahmed b. Saîd b. Akîle el-Mekkî’nin (ö. 

1150/1737), Hicaz, Yemen ve Suriye bölgelerinde yaygın olan kırk beş müselsel hadisi 

 
451 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/539. 
452 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 16/105; İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 804; Cebertî, 

ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267, 273; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506; Bağdatlı, 

Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 
453 Zebîdî, İthâf, 7/733-734. 
454 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 806; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112; 

Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/538. 
455 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 28/51. 
456 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 802. 
457 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 806; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/538. 
458 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112; 

Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1537. 



 

86 

 

ihtiva eden, el-Fevâʾidü’l-celîle fî müselselâti Muhammed b. Ahmed ʿ Akîle adlı eserine 

Zebîdî’nin kaleme aldığı müstahreci459 olup on kürrase/defter hacmindedir.460 

11- Elfiyyetü’s-sened.461 Zebîdî’nin 1198/1784 yılında kaleme aldığı manzum 

bir eser olup 1420 beyitten oluşmaktadır. Bu önemli çalışma, müellifin semâ, kitâbet 

ve mektup yoluyla icazet aldığı seksen beş hocasının biyografisini içermektedir. 

Zebîdî’nin hayattayken ün kazanan bu eser, Nizâm Ya'kûbî tarafından 1426/2005’te 

Beyrut'ta yayımlanmıştır. Ya'kûbî, eseri "Harika manzumelerden biri" olarak 

nitelendirmiş ve "Hem muhteva zenginliği hem de telif tarzı bakımından İslam 

kütüphanelerinde benzeri bulunmayan bir çalışma" şeklinde değerlendirmiştir.462 

12- Şerhu Elfiyyeti’s-sened.463 Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened’i şerh ettiğini ve on 

defter hacminde olduğunu kaydetmiştir.464 Ancak Nizâm Ya‘kûbî, el yazması ve 

matbu kaynakları araştırdığını, şimdiye kadar söz konusu şerhi bulamadığını 

belirtmiştir.465 

13- Raf‘ul-kilel ‘ani’l-’ilel.466 Dârekutnî’nin Sünen’inden derlediği ve üzerinde 

yorumlarda bulunduğu kırk hadis çalışmasıdır.467 Kırk hadis çalışması olmasından 

dolayı olsa gerek eserin ismini el-Erbeûn el-müntekât min’l-’ilel li-Dârekutnî ve’l-

kelâmi meahû bi-mukteza’s-sanâati şeklinde nakleden de olmuştur.468 

14- Kalensuvetü’t-tâc.469 Zebîdî’nin talebesi Muhammed b. Büdeyr b. 

Muhammed eş-Şâfiî el-Makdisî (ö. 1220/1805), kendisine bir mektup yazarak âlî 

 
459 Abdülhamit Birışık, “İbn Akîle”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul, TDV 

Yayınları, 1999), 19/304-305. 
460 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 273. 
461 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 807; Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 90-91; 

751; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506; 

Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574; Kettânî, Fihrisü’l-

fehâris, 1/537; Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 
462 Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened, 5-6. 
463 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 807; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 

574; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/537; Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 
464 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267. 
465 Zebîdî, Elfiyyetü’s-sened, 6. 
466 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267, 273; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 

3/1506; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/538. 
467 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 804. 
468 Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 
469 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 

2/348. 



 

87 

 

senedlerini içeren bir icazet talebinde bulunur. 470  Bunun üzerine Zebîdî, 1182/1768 

yılında kaleme aldığı icazetnâmeye "Kalensuvetü’t-Tâc" adını verir.471 Kettânî ise bu 

eserin tam ismini Kalensuvetü’t-tâc fî ba‘dı ehâdîsi sâhibi’l-isrâ ve’l-mi‘râc şeklinde 

aktarır.472  

15- el-Mirkâtü’l-âliyye fî şerhi’l-hadîssi’l-müselsel bi’l-evveliyye.473 Zebîdî 

eser hakkında, "el-Evveliyye hadisi, müselsel rivayetler arasında en tanınmış olanıdır. 

Bu konuda ‘el-Mirkât...’ adında, içeriği oldukça değerli bir eser kaleme aldım. Bu 

çalışma, alanında büyük fayda sağlamaktadır. Ayrıca, yaklaşık yüz kadar müselsel 

hadisi, belirli şartlarıyla birlikte derledim. Bu hadisler, Hicaz, Yemen, Mısır ve 

Kudüs’ten özel ve genel icazetler yoluyla elde edilmiş olup sayıları dört yüze 

yaklaşmaktadır." ifadelerini kullanmıştır.474 

16- el-Mevâhibu’l-celiyye fîmâ yete‘alleku bi’l-hadîsi’l-Evveliyye.475 Bir 

hadisin senedinde bulunan tüm ravilerin hocasından aldığı ilk hadisi özel bir ifadeyle 

"Bu, ondan duyduğum ilk hadistir" şeklinde aktarmasıyla karakterize edilen bir rivayet 

çeşidi olan “Müselsel bi'l-evveliyye” ile alakalı bilgiler ihtiva eden bir risaledir. 

17- ‘Ârûsu’l-mecliyye fî turuki hadîsi’l-Evvelîyye.476 Zebîdî, eserde el-

Evveliyye hadisinin meşhur tariklerini muhtasar olarak bir araya getirdiğini belirtir.477 

Eser basılmıştır.478 

18- el-Hediyyetü’l-murtadiyye fi’l-muselsel bi’l-evvelîyye.479 

 
470 Onun hakkında bk. Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 681-685; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112-113; 

Kehhâle, Mu‘cemü’l-müellifîn, 9/101. 
471 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 682. 
472 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/538. 
473 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 15/89; el-Mu‘cemü’l-muhtas, 796; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267, 273; 

Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574; Kettânî, Fihrisü’l-

fehâris, 1/537. 
474 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 29/220-221. 
475 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/537; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-

‘ulûm, 574; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348. 
476 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/537; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-

‘ulûm, 574; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348. 
477 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 796. 
478 Nşr. Muhammed b. Nâsır el-Acmî, Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 1421/2000. 
479 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/537 



 

88 

 

19- et-Tefrîd fi’l-müselsel bi yevme’l-‘îd.480 Kettânî eserin ismini et-Tağrîd fi’l-

hadîsi’l-müselsel bi-yevmi’l-‘îd olarak kaydetmiştir.481 

20- el-İs‘âf bi’l-müselsel bi’l-işrâf.482 Zebîdî eserini, “İnnî ene Allah lâ ilâhe 

illâ ene. Men ekarra lî bi’t-tevhîd dehale hısnî ve men dehale hısnî emine min azâbî” 

hadisinin isnad zincirlerini derlemek amacıyla kaleme almıştır. Bu müselsel rivayetin, 

yirmi dokuz râvi vasıtasıyla Hz. Peygamber’e ulaştığını belirtir. Kendisi, bu hadisi 

1162/1749 yılında Zebid’de, hocası Redıyyüddîn Abdülhâlık el-Mizcâcî el-

Hanefî’den işittiğini kaydeder.483 

21- el-’ikdü’l-cevheri’s-semîn fi’l-ehâdîsi’l-müselseleti bi’l-

Muhammediyyîn.484 (İthâfü ehli’d-dîn bi’l-hadîsi’l-müselsel bi’l-Muhammediyyîn). 

Üç varaklık risâlede, bir grup hocasından sema ettiği, senedinde sadece ‘Muhammed’ 

isimli ravilerin bulunduğu müselsel hadisi işlemektedir. Risaleyi 12 Zilkâde 1188 (14 

Ocak 1775) pazar günü kuşluk vaktinde bir oturumda kaleme aldığını belirtmiştir.485 

22- et-Tahbîr fi’l-hadîsi’l-müselsel bi’t-tekbîr.486 Zebîdî, bu çalışmasını yakın 

dostu olan kıraat bilgini, şair ve Mâlikî fakihi Abdurrahman b. Abdullah b. Hasan el-

Echûrî el-Mukrî (ö. 1198/1784) için telif ettiğini ifade etmektedir.487 

23- Lâktu’l-mercân fî ehâdîsi’l-cân.488 Kettânî eserin adını ‘ikdü’l-cümân fî 

ehâdîsi’l-cân olarak kaydetmektedir.489 

24- Neşku’l-ğavâlî mine’l-merviyyâti’l-‘avâlî.490 Eser, 1182/1768 tarihinde 

Ferşût müftüsü, Mâlikî fakihi hocası Ali b. Sâlih b. Musa eş-Şâverî (ö. 1185/1771) 

adına telif etmiş olup,491 onun âlî isnadları bir araya getirmektedir. 

 
480 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 804. 
481 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/537. 
482 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/537. 
483 Zebîdî, İthâf, 3/234-236. 
484 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 804; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/537. 
485 Mehmet Eren, “Osmanlı Muhaddislerinden Yûsuf Bahrî’nin (ö.1245/1830) Çalışmaları”, Selçuk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 7/13 (2009), 167. 
486 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 575; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 

1/539. 
487 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 341. 
488 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805. 
489 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/537. 
490 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/538. 
491 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 530. 



 

89 

 

25- Halâvetu’l-fânîd fî irsâli halâveti’l-esânîd.492 

26- İklîlu’l-cevâhiri’l-ğâliye fî rivayeti’l-ehâdîsi’l-‘âliye.493 

27- Cüz’ün fî tahrîci hadîsi: “İsmah yüsmah lek”.494 “Müsamaha göster ki sana 

da müsamaha gösterilsin” hadisinin tahkik ve tahricine dair 1170/1757 yılında 

yazılmış kısa bir risaledir.495 Zebîdî, bu hadisin tahricini ilk olarak İbnü’l-Ekfânî’nin 

(ö. 749/1348) yaptığını belirtmiş, ancak onun zikretmediği diğer rivayet yollarını da 

ekleyerek bu metni hazırladığını ifade eder. Ayrıca bu, onun hadis tahkikine dair 

kaleme aldığı ilk cüzdür.496 

28- İncâzu va‘di’s-sâil fî şerhi Hadîsi Ümmi Zer’in mine’ş-şemâil.497 Zebîdî, 

Hanefî Makamı'nda Tirmizî’nin Şemâil adlı eserini ders verirken Ümmü Zer‘ 

Hadisi'ne498 geldiğinde, bu hadisi geniş bir şekilde ele alarak on dört ayrı ders 

oturumunda şerh ettiğini ve bu açıklamaların yaklaşık yedi defterlik (kürrase) bir 

hacme ulaştığını ifade eder.499 

29- el-İbtihâc bi-hatmi Müslim b. el-Haccâc.500 1189/1775 yılında kaleme 

alınan bu eser, Ğâyetü’l-ibtihâc li-muktazî (li-muktefî) esânîdi kitâbi Müslim b. el-

Haccâc ismiyle de bilinmekte olup el yazması olarak mevcuttur.501 

30- Tuhfetü’l-vedûd fî hatmi Süneni Ebî Dâvûd.502 

31- er-Ravdu’l-mu’tenef fî tarîci hadîsi: “yahmilu hâze’l-’ilme min külli 

halef”.503 Eser, “Yahmilu hâze’l-’ilme min külli halef…” Hadisinin kaynaklarını ve 

senedini incelemektedir. Zebîdî, bahsi geçen hadisin beş farklı sahabi tarafından 

 
492 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/538. 
493 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/538. 
494 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 273; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/538. 
495 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 18/143-144. 
496 Zebîdî, İthâf, 6/402-404. 
497 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 804; Zebîdî, İthâf, 6/141; Sıddîk Hasan Hân, 

Ebcedü’l-‘ulûm, 574; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/538. 
498 Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ et-Tirmizî, Şemâil-i Şerîf Tercümesi, tercüme ve şerh. M. Yaşar Kandemir 

(İstanbul: Tahlil Yayınları, 2016), 2/337-346 (nr. 253). 
499 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 272. 
500 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 804; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/538. 
501 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 2/393; Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 
502 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/539. 
503 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 804; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 273; 

Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/539. 



 

90 

 

nakledildiğini belirtmiş, bu rivayetleri özel bir cüzde ele almış, ayrıca hadisin farklı 

tarik ve rivayetlerini detaylı bir şekilde açıklamıştır.504 

32- Erbe‘ûne hadîsen fi’r-rahme.505 

33- el-Erbe‘ûne’l-muhtelife fîmâ verade mine’l-ehâdîs fî zikri ‘Arafe.506 

34- el-Ezhâru’l-mütenâsire fî cem’i’l-ehâdisi’l-mütevâtire.507 Muhammed b. 

Ca‘fer el-Kettânî (1857-1927), mütevâtir hadisleri topladığı çalışmasında Zebîdî’nin 

kitabını Laktu’l-le‘âli’l-mütenâsıra fi’l-ehâdîsi’l-mitevâtira adıyla anarken, Ziriklî 

aynı eseri ’ikdü’l-leâli’l-mütenâsıra fî hıfzi’l-ehâdîsi’l-mütevâtira şeklinde 

aktarmıştır.508 Eser, Sıddîk Hasan Hân el-Kannevcî (ö. 1307/1890) tarafından ihtisar 

edilerek Hindistan’da basılmıştır.  

35- el-’ikdü’s-semîn fî tahrîci hadîsi: “Ütlübü’l-’ilme velev bi’s-Sîn”.509 

Zebîdî, “İlim, Çin’de de olsa alın” hadisinin tahrici hakkında latif bir cüz telif ettiğini 

ve hadisin senedlerini zikrettiğini söyler.510 

36- el-Kavlü’s-sahîh fî merâtibi’t-ta‘dîl ve’t-tecrîh.511 Hadis usûlü 

konularından cerh ve ta‘dilin dereceleri hakkındadır. 

37- Esânîdü Kütüb-i sitte.512 Kütüb-i sitte’nin senedleri hakkında olup 2 Safer 

1190 (23 Mart 1776) tarihinde kaleme almıştır. 

38- Laktu’l-leâlî mine’l-cevheri’l-ğâlî fî esânîdi’l-üstâz el-Hıfnî.513 Üstâz el-

Hıfnî’nin senedleri hakkında olup 1167/1754 tılında telif etmiştir. 

 
504 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 23/247. 
505 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/539. 
506 Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/347.  
507 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; 

Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/539. 
508 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ca‘fer b. İdrîs el-Kettânî el-Hasenî, Nazmü’l-mütenâsir mine’l-hadîsi’l-

mütevâtir, çev. Hanifi Akın (İstanbul: Karınca Yayınları, 2003), 15; Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 
509 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/539. 
510 Zebîdî, İthâf, 1/149. 
511 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 575; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 

1/539. 
512 Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 
513 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/111; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 3/348; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 

3/1505. 



 

91 

 

39- “Men kezebe ‘aleyye müteammiden” hadisinin tahrici ve rivayet yollarına 

dair bir risaledir.514 

40- “Küllü emrin zî bâlin lâ yübdeü fîhi bi Bismillâhirrahmânirrahîm” 

hadisinin tahkik ve tahrici hakkında bir risaledir.515 Zebîdî, Süveydî’ye yazdığı 

icazette Raf‘ul-iştibâh ‘an mebâhisi bismillah isminde bir eserinden bahsetmektedir.516 

İkisinin aynı eser olması muhtemeldir. 

41- Tahrîcü semâniyât Sitti’ş-Şâm müennese Hâtûn el-muhaddise el-

muammire.517 

42- Şerhu hadîsi’r-rahmeti’l-müselsel bi’l-evveliyye.518 Esmâü’l-husnâ’dan 

Rahmân ve Rahîm isimlerinin anlamlarına dair bahislerin incelendiği bir eserdir.  

43- Meşyehatü Seyfü’l-İslâm Tuğtekîn b. Eyyûb.519 Zebîdî, Selahaddin 

Eyyûbî’nin kardeşi Seyfü’l-İslâm lakaplı Tuğtekîn b. Eyyûb’un (ö. 593/1197) 

hocalarını bir risalede yazdığını ifade etmektedir. 

Brockelmann520 Zebîdî’ye Risâletün fî ehâdîsi yevmi’l-ʿâşûrâʾ isminde bir eser 

atfetmişse de bu esere diğer kaynaklarda ulaşılamamıştır. 

3. Tefsir  

1- Şerhu Hutbeti şerhi’l-‘ârif Muhammed el-Buhayrî el-Bürhânî alâ tefsiri 

sureti Yûnus.521  

2- Tefsîru sureti Yûnus alâ lisâni’l-kavm.522 Zebîdî, Yunus Suresi’ni tasavvuf 

ehlinin lisanına göre (işârî tefsîr) tefsir ettiğini ve onu arkadaşı seyyid ve şerîf Ebû 

Hâmid Ahmed b. İsa el-Halîcî el-Ahmedî el-Bürhânî (ö. 1200/1786) adına kaleme 

aldığını söyler.523 

 
514 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 20/472. 
515 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 1/49. 
516 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 804. 
517 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 38/362.  رَةُ خرجت لَهَا ثمانيات ِّ ِّثةَُ المعَم   وستُّ الشَّام مؤنسة خاتون المحد 
518 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 32/235. 
519 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 38/361. 
520 Brockelmann, GAS, 2/371.  
521 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/111; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506. 
522 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/111; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506; 

Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 
523 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 103. 



 

92 

 

3- el-Ezhâru’l-yâni‘a fî tefsiri sûreti’l-Vâkı‘a.524 

4- Manzûmetün fî teşâbihâti sûreti’r-Rahmân.525 

5- İrtişâfü’s-süllâf min zülâli’l-müşecceri’l-Keşşâf.526 

4. Kelam  

1- Hadîkatü’s-safâʾ fî vâlideyi’l-Mustafâ.527 Eser, Hz. Peygamber’in anne ve 

babasının ahirette necât/kurtuluş ehli olduğuna dair delilleri ele almaktadır. Zebîdî’nin 

üstadı Hasan el-Medâbiğî’nin 19 Ocak 1754’te kaleme aldığı takriz yazısı, el-

Mu‘cemü'l-muhtas'ta yer almıştır.528 Takriz tarihine bakıldığında bu, Zebîdî’nin 

Mısır’a geldiği ilk ay içerisinde vaki olduğu anlaşılmaktadır. 

2- el-İntisâr li-vâlideyi’n-nebiyyi’l-muhtâr.529 Zâhid el-Kevserî bu esere atıfta 

bulunarak şöyle demiştir: “İhyâ ve Kâmûs şârihi Hâfız Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî, 

el-İntisâr li-vâlideyi’n-nebiyyi’l-muhtâr adlı risâlesinde ki ben onu, müellifin kendi 

hattıyla bu risâleyi şeyhimiz müftü’l-asker Ahmed b. Mustafa el-Ömerî el-Halebî’nin 

(ö. 1333/1915) yanında gördüm…”530 

3- Keşfü’l-lisâm ‘an âdâbi’l-îmân ve’l-İslâm.531 

4- ‘ikdü’l-cumân fî beyâni şu‘abi’l-îmân.532 Eser, Ebû Abdullah el-Halîmî’nin 

(ö. 403/1012) el-Minhâc fî şuʿabi’l-îmân ve Ahmed b. Hüseyin el-Beyhakî’nin (ö. 

458/1066) Şuʿabi’l-îmân adlı eserlerinin özeti olup 6 Muharrem 1179 (25 Haziran 

1765) tarihinde telif edilmiş olup basılmıştır.533 

5- İthâfü ehli’l-İslâm bimâ yete‘alleku bi’l-Mustafâ ve âli beytihi’l-kirâm.534 

 
524 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805. 
525 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 807. 
526 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805. 
527 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 194; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506; 

Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348. 
528 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 196-202.  
529 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 

2/348. 
530 Kevserî, Mukaddimât, 244-245. 
531 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 

2/348; Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 
532 Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 
533 Zebîdî, ‘ikdü’l-cumân fî beyâni şu‘abi’l-îmân, nşr. Nizâm Muhammed Ya‘kubî (Beyrut: Dâru’l-

beşâiri’l-İslâmiyye, 1421/2000). 
534 Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/347. 



 

93 

 

6- Luktatü’l-‘âclân fî leyse fi’l-imkân ebdea‘ mimmâ kân.535 

7- İthâfü’l-mübtedîn bi zarûreti’d-dîn.536 

8- Manzûmetün fî ‘ilmi’r-rusül.537 

9- Manzûmetün fi’t-tıfli’l-müşrik. Zebîdî eserini, Hanefî fakihi Atâullâh b. 

Muhammed Sıddîk el-Hindî için manzum olarak kaleme alır. Eserde müşrik 

çocuklarının durumları ile ilgili ulemanın görüşlerini zikretmektedir.538 

10- el-İnsâf fi’l-muhâkemeti beyne’l-İthâf ve’l-is‘âf.539 Eserin adını el-İnsâf 

fi’l-muhâkemeti beyne’s-Süyûtî ve sâhibü’l-Keşşâf olarak da zikreder.540 Zebîdî, 16 

Cemâziyelevvel 1196 (29 Nisan 1782) tarihinde kaleme aldığı bu risalede, 

Zemahşerî’nin (ö. 538/1144) el-Keşşâf’ta i‘tizal fikirlerini desteklemek için ayetleri 

re’y ve hevasına göre te'vîl ettiğini, âlimlerin onun kitabını almayı ve mütalaasını men 

ettiklerini belirtir. Hatta Takıyyüddîn es-Sübkî’nin bu tefsirden sakındırmak için el-

İnkifâf ‘an mütâla‘ati’l-Keşşâf isminde bir eser telif ettiğini, Süyûtî’nin el-İthâf ismini 

verdiği eserinde el-Keşşâf’tan yirmi dört yer tespit ederek Zemahşerî’nin i‘tizal 

görüşlerine reddiye yazdığını aktarır. Ancak daha sonra Anadolu’dan gelen Ebü’l-Lutf 

Muhammed Efendi Vecîh Hocazâde isminde bir âlimin, Süyûtî’nin eleştirilerine el-

İs‘âf adlı bir risaleyle cevap vererek Zemahşerî’yi savunduğunu ve dönemin bazı 

âlimlerinin de bu kitaba takriz yazdığını ekler. Bunun üzerine Mısır yöneticisinin 

kendisinden bu görüşlere cevap yazmasını emrettiğini, din konusunda sessiz kalmanın 

doğru olmayacağını düşünerek Süyûtî ile Hocazâde’nin tartışmalarını değerlendirdiği 

iki-üç defterlik bir risale yazdığını ifade eder.541  

11- Ref’u’ş-şekvâ ilâ ‘Âlimi’s-sirri ven-necvâ.542  

 
535 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 575. 
536 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805. 
537 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 807. 
538 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 481. 
539 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 142.  
540 Zebîdî, İthâf, 5/142. 
541 Zebîdî, İthâf, 5/141-142. 
542 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 

2/348. 



 

94 

 

5. Siyer, Tarih, Neseb ve Tabakât  

1- el-Mu‘cemü’l-muhtas (el-Muʿcemü’l-ekber, et-Târîhu’l-kebîr, Muʿcemü’l-

meşâyih).543 Zebîdî’nin hocaları, öğrencileri, devlet adamları ve dönemin önemli 

şahsiyetleri hakkında kaleme aldığı en kapsamlı biyografik çalışmasıdır. Kettânî, bu 

eserin Zebîdî’nin isnad alanında yazdığı en büyük çalışma olduğunu belirtir.544 634 

kişinin biyografisini içeren eserin tamamlanmamış olduğu anlaşılmaktadır, zira "Mîm" 

harfinden sonraki bölümler mevcut değildir. Zebîdî’nin vefatına kadar eserini 

güncelleyerek genişlettiği görülür; nitekim 1205 yılında vefat eden Abdülkâdir b. 

Ahmed et-Trablusî’nin biyografisini kaydetmiştir ki bu tarih, aynı zamanda müellifin 

de vefat yılıdır.545 Ancak eserde, Zebîdî’nin Elfiyyetü's-sened’de zikrettiği bazı 

hocalarına yer vermediği dikkati çeker. Önemli bir tespit olarak, bu eserin 

Cebertî’nin Acâ’ibü'l-âsâr adlı çalışmasının temel kaynaklarından biri olduğu 

anlaşılmaktadır. Cebertî, el-Mu‘cemü'l-muhtas'taki pek çok biyografiyi birebir veya 

küçük değişikliklerle aktarmış, ancak kaynak olarak açıkça zikretmemiştir. 768 sayfa 

olarak neşredilen eser546 hakkında akademik bir makale de kaleme alınmıştır.547 

2- el-Muʿcemü’s-sağîr (Bernâmecu’ş-şuyûh).548 Zebîdî, seyahatleri ve 

yolculukları sırasında tanıştığı ve daha sonra yazışarak icazet aldığı hocalarını 

alfabetik sırayla kaydetmiştir. Bu çalışmada toplam 108 hocasının adını saymış, ancak 

"bunların dışında ismini zikretmediğim başka hocalarım da var" diyerek listesinin 

kapsamlı olmadığını belirtmiştir. Kettânî ise Zebîdî’nin bu eserini aynen aktarmakla 

yetinmemiş, onun Bernâmec’e dâhil etmediği 62 hocayı daha ekleyerek çalışmayı 

genişletmiştir.549 

 
543 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 270; Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 
544 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/537. 
545 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 418. 
546 Nşr. Nizâm Muhammed Sâlih Ya’kûbî ve Muhammed Nâsır el-Acmî, Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-

İslâmiyye, 2010. 
547 Ahmet Eşer, “İlmi Biyografi Kaynağı Olarak Murtazâ ez-Zebîdî’nin el-Mu‘cemü’l-Muhtas’ı”, 

Cumhuriyet İlahiyat Dergisi, 25/3 (Aralık 2021), 1203-1229. 
548 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 771-779. 
549 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/531-537. 



 

95 

 

3- Mu‘cemü şuyûhi’l-hâfız Fahruddîn Ebû Amr Osman b. Muhammed ed-Dîmî. 

Zebîdî, ed-Dîmî’nin İbn Hacer ve başkalarından ilim aldığını, hoca ve talebelerinin 

isimlerini müstakil bir risalede topladığını belirtir.550 

4- Mu‘cemü şuyûhi Safiyyüddîn el-Buhârî bi tahrîci’l-hâfız Zebîdî. Zebîdî, 

1190/1776 yılında kaleme aldığı ve aynı isimle basılan eserde,551 Safiyyüddîn el-

Buhârî’nin hocalarını derlediği bir Mu‘cem sunar. Bu çalışmada, Buhârî’nin hocalarını 

bir defterde topladığını, bu metinden çoğaltılan nüshaların Şam’da ilgi duyan 

öğrencilere ulaştırıldığını belirtir.552 

5- en-Nefhatü’l-kuddûsiyye bi vâsitati’l-bız’ati’l-Ayderûsiyye.553 Bu eser, on 

defterlik bir hacme sahip olup Şeyh el-Ayderûs’un rivayet zincirlerini konu 

edinmektedir. 1171/1758 yılında kaleme alınan çalışma, söz konusu şeyhin isnadları 

üzerine odaklanmıştır.554  

6- Şerhu’s-sadr fî şerhi esmâʾi ehli Bedr.555 Eser, Bedir Savaşı'na katılan 

sahabelerin isimlerini ve onlar hakkında bilgiler içermektedir. Zebîdî, yirmi556 

kürrâse/defter hacmindeki risaleyi Yeniçeri baş ihtiyarı Ali Efendi Derviş (ö. 

1199/1785) adına ithaf etmiştir.557 Ayrıca talebesi şair Osman b. Muhammed b. 

Hüseyin eş-Şemsî’nin (ö. 1205/1790) Esmâü ehli'l-Bedr adlı eseriyle diğer bazı 

kitaplarını manzum hale getirdiğini de eserinde zikretmiştir.558 

7- Müzîlü nikâbi’l-hafâʾ ‘an künâ sâdâtinâ beni’l-Vefâ’.559 Zebîdî’nin bu 

çalışması, biyografi yazarları tarafından Raf‘u nikâbi’l-hafâʾ ‘ammen intemâ ilâ Vefâ 

ve Ebi’l-Vefâ560 adıyla kaydedilmiştir. Bir mukaddime, yirmi bölüm ve bir hâtimeden 

 
550 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 32/191-192. 
551 Bk. Thk. Muhammed Muti’ el-Hâfız, (Dımeşk: Dâru’l-beşâir, 1420/1999). 
552 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 640. 
553 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/110; 

Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/538. 
554 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 392-393; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1505. 
555 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 807; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/111; 

Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1505; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/538. 
556 Kettânî ve diğerleri kırk kürrase dese de Zebîdî kendisi yirmi kürrase olduğunu kaydeder. 
557 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 543 
558 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 474. 
559 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 39/422. 
560 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/111; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1505; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 

2/348; Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 



 

96 

 

oluşan eser neşredilmiştir.561 Vefâ ailesine mensup kişilerin ele alındığı bu kitapta aynı 

zamanda künye, lakap ve alemler arasındaki farklılıklar da açıklanmıştır. 

Zebîdî, Tâcü’l-’arûs adlı eserinde bu risalenin pek çok faydayı bir araya getirdiğini, 

sırlarına ulaşmak isteyenlerin mutlaka bu kaynağa başvurması gerektiğini vurgular. 

Zira ona göre bu çalışma, alanında benzersiz olup daha önce bu konular hiç bu şekilde 

ele alınmamıştır. 

8- Bahru’l-ensâb. Zebîdî, Ebû Hâmid Ahmed b. İsa b. Abdüssamed el-

Bürhânî’nin (ö. 1200/1786) hayatını anlatırken, bu âlimin nesebini naklettiğini, 

kendisinin de bunu Bahru’l-ensâb kitabına aynı şekilde kaydettiğini belirtir.562 

9- Reşfu sülâfi’r-rahîk fî nesebi Hazreti’s-Sıddîk.563 Bağdatlı İsmail Paşa eserin 

ismini Reşfu zülâli’r-rahîk fî nesebi Hazreti’s-Sıddîk olarak kaydetmektedir. Zebîdî, 

bu çalışmayı, Hz. Ebû Bekir’in neslinden olan ve kendisinin yakın dostu olan Şâfiî 

âlimi Ali b. Ahmed el-Bekrî adına yazmıştır. Zebîdî, risalesinde farklı bölgelere 

dağılmış halde bulunan Hz. Ebû Bekr’in soyunu derleyip bir araya getirdiğini 

belirtir.564  

10- et-Tırâzü’l-‘ascedî fî nesebi hulefâi’l-makâmi’l-Ahmedî.565 Seyyid Ahmed 

Bedevî makamının halifelerinin nesebi hakkındadır. 

10- er-Ravzü’l-miʿtâr fî nesebi’s-sâdeti âli Caʿfer et-Tayyâr.566 Ebû Abdillâh 

Ca‘fer b. Ebî Tâlib b. Abdilmuttalib el-Hâşimî’nin (ö. 8/629) soyundan gelenler 

hakkındadır. 

11- Cezvetü’l-iktibâs fî nesebi beni’l-Abbâs.567 Zebîdî, bu kitabı, Mısır’in son 

Abbâsî halifesi el-Mütevekkil ‘alellâh’in soyundan gelen öğrencisi Osman b. Sa‘d el-

 
561 Nşr. Ahmed Ferîd el-Mezîdî, Dımaşk 1428/2007. 
562 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 101. 
563 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/111; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1505; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 

2/348. 
564 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 517-518. 
565 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 804. 
566 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805; Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 
567 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 804; Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 



 

97 

 

Abbâsî için kaleme almıştır.568 Abbâsî hanedanının şeceresini konu alan eser, 26 

Zilhicce 1182 (3 Mayıs 1769) tarihinde yazılmış olup basılmıştır.569  

12- el-Kavlü’n-nefîs fî nesebi Benî İdrîs (el-Kavlü’n-nefîs fî nesebi Mevlâye 

İdrîs).570 Zebîdî, bu risalede Fas hükümdarları İdrisîler’in soy kütüğünü ele almaktadır. 

Ayrıca meşhur eseri Tâcü’l-’arûs'ta “Neseb bilginleri yalan söylemiştir” hadisinin 

açıklamasına atıfta bulunarak, söz konusu hadisi bu çalışmasında detaylandırdığını 

belirtir.571 

13- İsmâ‘u’s-samm fî tahkîki nesebi’l-İmam eş-Şâfiî mine’l-Ümm.572 İmam 

Şâfiî’nin el-Ümm kitabından hareketle nesebinin incelendiği bir eserdir. 

14- Raf‘u’s-sitâre ‘an nesebi’l-hevvâre.573 Zebîdî, bu çalışmasında Mağrib 

bölgesine (Fas ve Keyrevân) yerleşen, Hevvâre b. Kays b. Zür‘a b. Züheyr b. Eymen’e 

mensup bir Arap kabilesinin soy bilgisini incelemektedir. Ayrıca, Tâcü’l-’arûs adlı 

eserinde bu kabilenin (Hevvârîler) nesebine dair müstakil bir risale yazdığını ifade 

ederek, konuya ilişkin detaylı bilgileri orada ele aldığını belirtir. 

15- ‘ikdu sarhı’l-vefâ fî nesebi’s-sâdâti İbni’l-Vefâ.574 

16- İthâfü seyyidi’l-hay bi-selâsili benî Tayy.575 

17- el-’ikdü’l-munazzam fî zikri ümmehâti’n-Nebî (el-’ikdü’l-cumâni’l- 

munazzam fî zikri ümmehâti’n-Nebî).576 Zebîdî’nin 4 Cemâziyelevvel 1186 (3 

Ağustos 1772) tarihinde kaleme aldığı risale, Allah Resûlü’nün (s.a.v.) anne ve 

nineneleri hakkındadır.577  

 
568 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 471-472. 
569 Thk. Yahya Cüneyd el-Abbâsî, Riyâd: Emînü âm merkezi’l-Melik Faysal li’d-dirâsâti’l-İslâmiyye, 

1426/2005. 
570 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 804. 
571 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 4/123. 
572 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805. 
573 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 14/449; Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805. 
574 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805. 
575 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 

2/347; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 
576 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 273. 
577 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 34/191-192. 



 

98 

 

18- Risaletün fî’l-menâşî ve’s-Sıffîn.578 Zebîdî eseri, yol arkadaşı seyyid ve 

şerîf Ebû Hâmid Ahmed b. İsa el-Halîcî el-Ahmedî el-Bürhânî (ö. 1200/1786) adına 

telif etmiştir.579  

19- İs’âfu’l-eşrâf.580 Bağdatlı İsmail Paşa, Makâme türünde olan bu eserin 

adını İs‘âfü’r-râğıbîn fî sîreti’l-Mustafâ ve fezâili âli beytihî et-tâhirîn şeklinde 

kaydeder.581 Zebîdî, “Fas sultanının oğlu hac ziyareti için geldiği 1190/1776 senesinde 

İs’âfu’l-eşrâf ismini verdiğim makâmeyi okuduğumda tabîp Ahmed b. Muhammed el-

Fâsî de onu benden dinledi” diyerek eserine atıfta bulunur.582 

20- Risaletün fî ma‘rifeti tabakâti’l-huffâz.583 Zebîdî eseri, Erzurumlu allâme 

Süleyman b. Ali el-Hanefî (ö. 1195/1781) adına 1194/1780 senesinde kaleme 

almıştır.584 

21- Menâkibu ashâbi’l-hadîs.585 Zebîdî’nin bu manzum eseri, 250 beyitten 

müteşekkil olup hadis ashâbının menkıbelerini konu almaktadır. Eserin önemli bir 

özelliği, Zebîdî’nin öğrencisi Ahmed b. Abdullah es-Sûsî (ö. 1193/1779) tarafından 

elde edilerek Tunus'a götürülmüş olmasıdır.586 Bu durum, müellif hayatta iken eserin 

ilim çevrelerinde dolaşıma girdiğini ve kabul gördüğünü göstermektedir. 

22- Tervîhu’l-kulûb fî nesebi’l-mülûki Benî Eyyûb.587 Zebîdî hem Tervîhu’l-

kulûb’un ilk sayfasında hem de Tâcü’l-’arûs’da eserin adını Tervîhu’l-kulûb bi zikri 

benî Eyyûb şeklinde kaydeder. Tâcü’l-’arûs’da Eyyûbî ailesi hakkında iki sayfa kadar 

malumat verdikten sonra Selahaddîn Eyyûbî’den (ö. 589/1193) itibaren Eyyûbîlerin 

soyu hakkında daha fazla bilgi edinmek isteyen kimsenin iki defter hacmindeki eserine 

müracaat etmesini söyler.588 Zebîdî, Tervîhu’l-kulûb’u ikincisi 9 Zilkâde 1187 (22 

 
578 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506. 
579 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 103. 
580 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506. 
581 Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348. 
582 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 115-116. 
583 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/538. 
584 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 251. 
585 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 

2/348; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/538. 
586 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 70. 
587 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112; 

Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348; Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 
588 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 38/362. 



 

99 

 

Ocak 1774) tarhinde olmak üzere iki mecliste yazar. Eser, Tervîhu’l-kulûb fî zikri’l-

mülûki benî Eyyûb ismiyle basılmıştır.589 

23- Mu‘cemü’ş-şüyûhi’l-Allâme Abdirrahman el-Echûrî şeyhi’l-kurrâ bi 

Mısr.590 Kutb el-Haydarî’nin torunu Abdurrahman b. Abdullah b. Hasan el-Echûrî el-

Mukrî’nin (ö. 1198/1784) şeyhlerini senedlerinin tahrici hakkındadır.591 

24- Mu‘cemü şüyûhi şeyhi’s-seccâdeti-Vefâiyye.592 Vefâiyye tarikatı postuna 

oturan şeyhlerin biyografisi hakkındadır. 

25- İhtisâru Meşyahati Ebî Abdillâh el-Beyyânî.593 Ebû Abdullah Şemsüddîn 

Muhammed b. İbrahim el-Beyyânî’nin (ö. 766/1365) şeyhlerinin biyografisinin 

yazıldığı Meşyeha’sının ihtisarıdır. 

26- İzâhü’l-medârik ‘an nesebi’l-‘avâtik (İzâhü’l-medârik fi’l-ifsâhı âni’l-

‘avâtik).594 Allah Resûlü’nün “Ben, Süleym kabilesinden Âtike (isimli ninelerimin) 

oğluyum” hadisinin açıklaması hakkındadır. Eseri iki mecliste yazar, ikinci meclisin 

tarihi 4 Rebîülâhır 1194’tür (9 Nisan 1980). Eser, Amr Beysûmî’nin tahkik ve şerhi ile 

basılmıştır (Kuveyt: Mektebetü’l-Küveyt el-vataniyye, 1432/2011). 

27- Tuhfetü’l-kamâʿîl fî medhi şeyhi’l-‘arab İsmâîl.595 Ebû Mehâmid 

Mecdüddîn İsmail b. Abdullah b. Hemmâm el-Hevârî er-Ruaynî el-Hımyerî’yi medih 

için yazılmış bir makâme olup 1184/1770 tarihinde yazılmıştır.  

28- Sefînetü’n-necâti’l-muhteviye ‘alâ bidâ‘ati müzcâtin mine’l-fevâ’idi’l-

müntekât.596 Hicrî 10-12. Asırlar arasında yaşamış âlimlerden seçme biyografik notlar 

ihtiva eden bir eserdir. 

 
589 Thk. Salâhuddîn el-Münecid, Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-cedîd, 1983. 
590 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/537. 
591 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 341. 
592 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/538. 
593 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/538. 
594 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574; Bağdatlı, Hediyyetü’l-

ʿârifîn, 2/348; Hasenî, Nüzhetü’l-Havâtır,  5/1111; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/539; Ziriklî, el-A’lâm,  

7/70. 
595 Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 
596 Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 



 

100 

 

29- Fethu bâbi’l-mürüvve bi zikri ricâli Füvve (el-‘Arâisü’l-meclüvve fî zikri 

evliyâi Füvve).597 Zebîdî, bu çalışmasında Mısır’ın Füvve şehriyle bağlantılı muhaddis 

ve velilerin hayatlarını ele almaktadır. Eser hem bu beldenin yetiştirdiği hem de 

sonradan yerleşen ilim ehli kimselerin biyografilerini içermektedir. Zebîdî, risalenin 

önemine vurgu yaparak değerli bilgiler ihtiva ettiğini özellikle belirtir.598 Ayrıca, 

Füvve’de buluştuğu ve öğrencisi olan İbrahim b. Abdülkerîm el-Füvvî el-Bürhânî’nin 

eserdeki biyografik malzemelerin derlenmesinde kendisine yardımcı olduğunu ifade 

eder.599 Bu işbirliği, çalışmanın yerel kaynaklara dayanan sağlam bir temele 

oturduğunu göstermektedir. 

30- İkrâru’l-‘ayn bi zikri men nüsibe ile’l-Hasen ve’l-Hüseyn.600 

31- İnâletü’l-munâ fî sirri’l-kunâ.601 Zebîdî, İthâfü’s-sâde’de Hz. 

Peygamber’in "İsmimle isimlenin fakat künyemi kullanmayın"602 hadisini yorumlarken 

hem Resulullah’ın hayattayken hem de vefatından sonra çocuklara "Muhammed" 

adının verilmesi ve "Ebü'l-Kâsım" künyesinin kullanılması konusunu ele aldığını, bu 

mesele hakkında özel bir risale kaleme aldığını ancak bu çalışmanın şimdi elinde 

bulunmadığını belirtir.603 Bahsi geçen ve Zebîdî’nin adını anmadığı bu risalenin, söz 

konusu eser olması muhtemeldir. 

32- Tuhfetü’l-ahbâb bi ma‘rifeti’l-elkâb. Osmanlı şeyhülislâmlarından 

Murtazâ Efendi’nin yakını olan ve Mahmûd Çavuşzâde lakabıyla tanınan Ahmed 

Şemseddîn b. Feyzullah el-Kostantînî, 1183/1769 yılında hocası Zebîdî’den, isimlere 

uygun unvanlar konusunda bir risale yazmasını ister. Bu talebin ardından Zebîdî, söz 

konusu eseri telif ederek, her bir isme en uygun hitap şekillerini ve unvanları detaylı 

bir şekilde açıklar.604 

 
597 Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 
598 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 39/260. 
599 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 144-145. 
600 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 
601 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; 

Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 
602 Buhârî, “Menâkıb” 19 (No. 3537-3539). 
603 Zebîdî, İthâf, 6/203. 
604 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 106-107. 



 

101 

 

33- Me‘ârifu’l-ebrâr fîmâ li’l-künâ ve’l-elkâb mine’l-esrâr.605 

34- Risâletün fî hâli’t-tâbiî Ebû Sâlim Süfyân b. Hâni’ el-Ceyşânî. Tâbiîn 

âlimlerinden Ebû Sâlim Süfyân b. Hâni’ el-Ceyşânî’nin durumunun incelendiği küçük 

bir risaledir.606 Süfyân, İskenderiye’de oğlu Sâlim ise Demenhûr’da vefat etmiştir. 

Mısır’da bulunan söz konusu iki beldeyi de sıkça ziyaret eden Zebîdî onların 

durumunu açığa çıkarmak ve insanlara öğretmek maksadıyla bu risaleyi telif etmiş 

olmalıdır. 

35- Zebîdî, Aşere-i mübeşşere’den Zübeyr b. Avvâm’ın (r.a.) soyu hakkında 

bir defter hacminde bir eser telif ettiğini belirtir.607 Zebîdî’nin iki hocası İsa b. Ahmed 

ez-Zübeyrî ve Ahmed b. Ahmed ez-Zübeyrî, Zübeyr b. Avvâm’ın neslindendir. 

Risaleyi bu iki hocasına ithâfen telif etmiş olmalıdır. 

36- Müşecceru’l-ensâb.608 Zebîdî eserin adını birçok yerde el-Müşeccerât 

olarak zikreder. Arapların soyu hakkında yazılmış kapsamlı bir eserdir. Zebîdî, Tâcü’l-

’arûs’da el-Cûriyye ( ُيَّة  maddesinde onların Câfer es-Sâdık’ın neslinden (الجُور 

geldiğini, bu konuda şeyh Ebû Nasr en-Neccârî’nin bir risale kaleme aldığını, 

kendisinin de bu risaleyi özetleyerek tahkik ettiğini ifade eder.609 Ayrıca Şeybân ve 

Hüzeyl’in Arapların iki kolu olduğunu, nitekim bunu Ensâbü’l-Arab kitabında 

açıkladığını ifade eder.610 İkisinin aynı kitap olması muhtemeldir. 

37- Tuhfetü ehli’z-zülfe fi’t-tevessüli bi-ehli’s-suffe. Ashab-ı suffe’den doksan 

iki tanesinin isimlerini kaydettiği küçük bir risaledir.611 Başka bir yerde şöyle der: 

“Suffe ehli, doksan üç kişidir. İsimlerini ince bir kürrasede harf sırasına göre 

topladım.”612  

38- er-Ravdu’l-celî fî ensâbi âli bâ-Alevî. Bu çalışma, Ehl-i beyt’in özellikle 

Yemen’deki kolu olan Âl-i bâ-Alevî ailesinin nesebini incelemektedir. Zebîdî, sadece 

 
605 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 273; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 578; Hasenî, Nüzhetü’l-

Havâtır, 7/112. 
606 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 17/118.  
607 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 11/402. 
608 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 11/476, 32/39, 16/123, 15/119, 25/427, 20/265, 20/540 
609 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 10/489. 
610 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 3/172. 
611 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 24/26. 
612 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 19/108. 



 

102 

 

Yemen’de değil, Hindistan, Somali, Habeşistan, Hicâz, Endonezya gibi çeşitli 

bölgelere yayılmış bütün bâ-Alevî mensuplarının soy ağacını titizlikle kaydetmiştir. 

Eserde, bu ailenin Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’e uzanan kökenleri, ana hatları ve dalları 

belirtilerek farklı coğrafyalara nasıl yayıldıkları detaylı şekilde açıklanmıştır. 

Zebîdî’nin bu önemli çalışmayı Ekim 1782’de (Zilkâde 1196) tamamladığı 

belirtilmiştir. Ârif Ahmed Abdülğanî’nin tahkikinden geçen eser, 2010 yılında 

Dımeşk’te yayımlanmış olmasına rağmen, yaptığımız araştırmalarda ne Zebîdî’nin 

diğer eserlerinde ne de onun hakkında yazılan biyografilerde bu çalışmaya atıf 

yapıldığını tespit edemedik. 

6. Arap Dili ve Edebiyatı 

1- Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-Kâmûs. Zebîdî’nin en önemli çalışmalarından 

biridir ve Firûzâbâdî’nin el-Kâmûsü’l-muhît adlı sözlüğüne yazılmış kapsamlı bir 

şerhtir. Zebîdî’yi bu eseri kaleme almaya yönlendiren kişi, hocası Faslı âlim İbnü’t-

Tayyib el-Fâsî (ö. 1170/1756) olmuştur.613 Zebîdî, Mısır’a yerleştikten yedi yıl sonra, 

29 yaşında bu büyük projeye başlamış ve 14 yıl 2 ay süren yoğun bir çabanın ardından 

500 defter hacmindeki eserini 2 Receb 1188’e (8 Eylül 1774) tarihinde 

tamamlamıştır.614 Eserin tashihinde, dönemin önde gelen âlimlerinden İbnü’l-

Cevherî615 (ö. 1215/1801) ve Zebîdî’nin "zamanın en parlak zekâlarından biri" diye 

nitelendirdiği el-Âmirî et-Tâzî gibi isimler katkıda bulunmuştur.616  

2- et-Tekmile ve’s-sıla ve’z-zeyl li’l-Kâmûs.617 İki büyük cilttir. 

3- el-Kavlü’l-mesbût fî tahkîki lafzi’t-tâbût.618 Tâbût kelimesini dil bakımından 

tahlil ettiği küçük bir risale olup 1191’de (13 Ocak 1778) tarihinde telif etmiştir. 

4- Risâletün fî tahkîki lafzi’l-icâze.619 Zebîdî, 1755 yılında Reşîd’de bulunduğu 

sırada kendisine "icâzet" kelimesinin etimolojik kökeni, sarf yapısı, terim anlamı ve 

 
613 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 1/3; 3/291; 11/190. 
614 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 20/447 (Ali Şîrî); Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267, 271. 
615 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 652. 
616 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 654-655. 
617 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 268; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-

‘ulûm, 574; Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 
618 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/111; Ehdel, 

en-Nefesü’l-Yemânî, 267; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1505; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348; Sıddîk 

Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 
619 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/539. 



 

103 

 

kullanımına dair bir soru yöneltildiğini belirtir. Bu soru üzerine, daha önce üzerinde 

durulmamış detayları ele alarak, konuya dair tüm bilgileri kapsamlı bir risalede 

derlediğini ifade eder.620 

5- et-Teftîş fî manâ Dervîş.621 Bu eser, "derviş" kelimesinin etimolojik kökeni 

ve semantik anlamını ele alır. Zebîdî, çalışmasını Yeniçeri Ocağı’nın ileri 

gelenlerinden Ali Efendi Derviş (ö. 1785) adına kaleme almıştır.622 Risalede, 

kelimenin muhtemelen Farsça kökenli olduğunu belirterek, "Daha önce bana bu konu 

sorulduğunda, bu meseleyi detaylıca ele alan müstakil bir risale yazmıştım" ifadelerine 

yer verir.623 

6- et-Ta‘rifü’z- zarûrî fî ilmi’t-tasrîf.624 Bu çalışma, Arap dili gramerinin 

önemli bir dalı olan sarf ilmi (morfoloji) üzerine kaleme alınmıştır. Müellif, meşhur 

eseri Tâcü’l-’arûs'ta pek çok maddeyi açıklarken bu risalesine atıf yapmıştır.625 

Örneğin "يَنْبَاع" kelimesinin tahlilini yaparken konuyu et-Ta‘rif bi'z-zarûrî fî ilmi't-

tasrîf adlı eserinde detaylıca incelediğini belirtir.626 Benzer şekilde " َيأبى  "أبَى 

maddesinde ise "Bu meseleyi sarf ilmi hakkında yazdığımız risalede açıkladık" 

ifadesini kullanarak okuyucuyu bu esere yönlendirir.627 

7- el-Kavlü’l-mesmû‘ fi’l-fark beyne’l-kû‘ ve’l-kürsû‘.628 Zebîdî, Mayıs 1776 

(Rebîülevvel 1190) tarihinde değerli âlimlerden birinin, insan bileğinin her iki yanında 

yer alan çıkıntılı kemiklerin (kû' ve kürsû') isimlendirilmesine dair yönelttiği soru 

üzerine, bu konuda anında bir açıklama yaptığını belirtir. Bu doğaçlama cevabı, 

öğrencilerinden biri tarafından kayda geçirilmiş ve daha sonra bu konu üzerine 

müstakil bir risale kaleme almıştır.629  

 
620 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 15/87. 
621 Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1505. 
622 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 543. 
623 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 17/202. 
624 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 804; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; 

Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 
625 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 19/210, 28/462. 
626 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 20/363, 37/163. 
627 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 37/10. 
628 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 806. 
629 Thk. Meşhûr Hasan Selmân, (Beyrut: Dâru İbn Hazm,1410/1990). 



 

104 

 

8- Manzûmetün fî esrâri’l-celâle.630 Zebîdî’nin "Allah" lafzının sırlarına dair 

yazdığı manzum eseri olan Manzûmetün fî esrâri'l-celâle ile Mâlikî fakihi Hasan b. 

Selâme et-Tıbî (ö. 1762) adına kaleme aldığını belirttiği Risâletün fî tahkîki lafzi'l-

celâle631 adlı çalışmasının muhtemelen aynı eser olduğu düşünülmektedir. 

9- ez-Zehru’l-mensûr fî tahkîki’l-îsâr ve adedi’d-dıyâi’l-cezûr.632 Zebîdî’nin 

Mısır’ın Mansûra şehrinden olan öğrencisi Abdurrahman b. Yûsuf eş-Şâfiî, el-

Bikâî’nin (ö. 1480) meşhur el-Münâsebât adlı tefsirini çalışırken ezlâm ve ensâb 

konularına geldiğinde bu meselelerin açıklanmasını hocası Zebîdî’den talep etmiştir. 

Bu istek üzerine Zebîdî, Nefsetü'l-masdûr fi'l-ezlâm ve 'avdi îsâri'l-cezûr adını taşıyan 

ve dört kürrâse/defter hacmindeki bir risale kaleme almıştır.633 ez-Zehru'l-mensûr ile 

bu risalenin muhtemelen aynı eser olduğu düşünülmektedir. 

10- et-Tırâzü’l-müzehheb fî şerhi Kasîdeti’l-Bâzi’l-Eşheb.634 Zebîdî’nin 

Süveydî’ye verdiği icazetnamede eserleri arasında andığı et-Tırâzü'l-müzehheb, daha 

sonra 19. yüzyıl âlimlerinden Şihâbüddîn Mahmûd el-Âlûsî’nin (ö. 1854) çalışmaları 

arasında da kaydedilmiş ve 1895 yılında Mısır’da Âlûsî’nin ismiyle neşredilmiştir 

(Mısır 1313/1895).635 

11- Risâletün fî ‘ilmil-‘arûz.636 Arûz ilmi hakkındadır. 

12- Erbe‘ûne kasîde fî medhi seyyidinâ el-İmam eş-Şâfiî.637 İmam Şâfiî’yi 

metheden kırk kasidedir. Bunlardan yirmi sekizi, yirmi sekiz harf sırasına göredir. 

Zebîdî’nin bazı dostları bu kasideleri büyük bir ciltte toplamışlardır. 

13- Erbe‘ûne kasîde fî medhi’l-kutb Ebî Ferâc Ahmed el-Bedevî.638 Zebîdî, bu 

eserinin de İmam Şâfiî hakkında yazdığı kasideler gibi olduğunu, dostlarının bunları 

bir ciltte topladıklarını ifade eder. 

 
630 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 807. 
631 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 186. 
632 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 804. 
633 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 400-401. 
634 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805. 
635 Muhammed Eroğlu, “Âlûsî, Şehâbeddîn Mahmûd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

(İstanbul, TDV Yayınları, 1989), 2/550-551. 
636 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 806. 
637 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 807. 
638 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 807. 



 

105 

 

14- el-Makâmetü’ş-şekîbâniyye. Zebîdî, makâme (nutuk) türünde olan bu 

eserini 1168/1755 yılında Füvve’de ziyaret ettiği arkadaşı Ahmed b. Sa‘îd b. Hasan 

el-Hasenî el-Füvvî adına kaleme almıştır.639 

15- Keşfü’l-muğammâ ‘an usûli’l-mu‘ammâ. Zebîdî’nin remil ilmi (muamma) 

hakkındaki bu önemli çalışması, talebesi el-Ehdel tarafından Risâletün fî usûli'l-

muammâ adıyla kayda geçirilmiştir.640 Müellif, bazı yakın dostlarının ısrarı üzerine bu 

eseri 14 Eylül 1760 (3 Safer 1174) tarihinde Nil nehri kıyısındaki Selekân bölgesinde 

tek oturumda kaleme aldığını belirtmektedir.641 Bu risale, muamma ilminin temel 

prensiplerini açıklayan ve bu alandaki bilgi boşluğunu gideren özlü bir kaynak niteliği 

taşımaktadır. 

16- Tahkîkü’l-vesâil li ma‘rifeti’l-mükâtebât ve’r-resâil.642 Mektup ve risale 

yazmanın kurallarına dairdir. 

17- Hüsnü’l-muhâdara fî âdâbi’l-bâhisi fi’l-münâzara.643 Münazara adabına 

dair olup Safer 1168’de (Kasım 1754) telif edilmiştir. 

18- Ta‘lîku’s-serc ale’d-derc.644 Zebîdî, bu çalışmasında Firûzâbâdî’nin el-

Kâmûs adlı eserinde "ed-Derc" (الدِّرج) kelimesini yanlış aktardığını ve sonraki 

âlimlerin bu hatayı fark etmeden esere güvenerek tekrarladıklarını belirtir. Özellikle 

Mustafa b. Kemâlüddîn el-Bekrî gibi âlimlerin bu yanlışı sürdürdüğünü vurgulayan 

Zebîdî, söz konusu kelimenin doğru şekliyle kayda geçirilmesi ve bu yaygın hatanın 

düzeltilmesi amacıyla bu önemli risaleyi kaleme almıştır. Eser, sözlük biliminde 

karşılaşılan bu tür aktarım hatalarının tashihi konusunda örnek teşkil eden bir 

çalışmadır. 

19- Risâletün fî ma‘na’l-‘ışr.645 Arap dilinde develerin su içme günlerinin her 

biri;   ث لْث (üçüncü gün),  ُبْع ِّ مْس ,(dördüncü gün) الر   gibi özel isimlerle (beşinci gün) الخ 

anılır. Dil bilginlerinin çoğunluğu, "el-'ışr" teriminin devenin dokuzuncu günde su 

 
639 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 61. 
640 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267. 
641 Thk. Hasan et-Tayyân, el-Beyân, sayı 592/ Kasım 2019, 42-60. 
642 Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 
643 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; 

Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 
644 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 37/549. 
645 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 13/46-47. 



 

106 

 

içmesini ifade ettiği görüşündedir; Cevherî, Firûzâbâdî ve Zebîdî de bu görüşü 

benimseyenler arasındadır. Zebîdî, el-Kâmûs şerhini hazırlarken bir nüshanın 

kenarında Osmanlı veziri Koca Ragıp Paşa’nın (ö. 1763) itirazlarını görmüştür. Ragıp 

Paşa, "el-'ışr"ın aslında devenin onuncu gün su içmesini ifade etmesi gerektiğini, 

çünkü bu kullanımın kelimenin kökenbilimsel yapısına daha uygun olduğunu 

savunmaktaydı. Zebîdî bu iddialarla karşılaşınca, konuyu açıklığa kavuşturmak için 

küçük bir reddiye risalesi kaleme almıştır.646  

20- ‘Ucâletü’l-‘âbir fî bahseyi’l-muzâri‘ ve’l-ğâbir. Bu risale, Arap 

dilbiliminin önemli bir konusu olan fiil çekimleri (sarf ilmi) üzerine odaklanmaktadır. 

Özellikle "muzâri'" (geniş/şimdiki zaman) ve "ğâbir" (geçmiş zaman) terimlerinin 

etimolojik ve semantik analizini yapan Zebîdî, "ğâbir" kelimesinin aynı zamanda 

"mâzî" (geçmiş zaman) anlamını da içerdiğini vurgulamaktadır.647 Eser, bu iki temel 

fiil zamanının dilbilimsel özelliklerini nizami bir şekilde ele alarak, Arap gramerindeki 

zaman kavramlarının anlaşılmasına katkı sağlayan özlü bir çalışma niteliği 

taşımaktadır. 

21-İncâzü’l-hâceti’l-mâsse fî tahkîki lafzi Sicilmâse.648 Bu çalışma, Fas’ın 

önemli tarihî şehirlerinden biri olan Sicilmâse’nin isminin (lafzının) etimolojik ve 

dilbilimsel analizini konu edinmektedir. Zebîdî, eserde bu coğrafi adın: Kökeni ve 

iştikakı, tarihî metinlerdeki yazım varyasyonları, Arap dilindeki fonetik özellikleri, 

yerel kullanımlardaki semantik gelişimi gibi hususlarını detaylı bir şekilde 

inceleyerek, Sicilmâse isminin doğru şekilde anlaşılmasına yönelik kapsamlı bir dil 

incelemesi sunmaktadır. Eser hem tarihî coğrafya hem de Arap onomastiği (isim 

bilimi) açısından değerli bir kaynak niteliği taşımaktadır. 

22- Risâletün fî esmâi bi’ri Zemzem.649 Bu çalışma, İslam coğrafyasında büyük 

öneme sahip olan Zemzem kuyusunun farklı adlarını konu edinmektedir. Zebîdî, hadis 

kaynakları ve sözlüklerde geçen yaklaşık altmış farklı ismi titizlikle derleyerek bu özlü 

eserde bir araya getirmiştir. Risale, Zemzem’in tarihî belgelerdeki çeşitli 

 
646 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 13/46-47. 
647 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 13/188. 
648 Abdüsselâm b. Abdilkâdir İbn Sûde el-Gırnâtî el-Fâsî, Delîlü müʾerrihi’l-Mağribi’l-Aksâ 

(Dârülbeyzâ, 1960), 1/172. 
649 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 32/329-330. 



 

107 

 

adlandırmalarını, dilbilimsel kökenlerini, dinî metinlerdeki geçiş biçimlerini nizami 

şekilde ele almakta ve bu kutsal su kaynağının terminolojik zenginliğini ortaya 

koymaktadır. Eser hem dilciler hem de İslam kültür tarihi araştırmacıları için değerli 

bir kaynak niteliği taşımaktadır. 

23- Risâletin fî esmâi’l-Medineti’l-Münevvere.650 Bu risale, Medine-i 

Münevvere’nin tarih boyunca kazanmış olduğu farklı isimlerini bir araya getiren bir 

defter hacminde kısa bir eserdir. 

24- Kevseriyyü’n-neb‘ le-feten cevheriyyi’t-tab‘ (ي ِّ الطَّبْع يِّ النَّبْع لفَتَىً جَوْهر  .(كَوْثرَ 
651 

Zebîdî bu çalışmasında, Arap dilinde masdarların "fe‘ûl" (  فعَوُل) kalıbında oldukça 

nadir kullanıldığına dikkat çekmektedir. Özellikle İbn Usfûr ve Saleb’in el-Fesîh adlı 

eserinde bu kalıpla gelen sadece beş masdarın ( ُالوَضُوءُ، والوَقوُدُ، والطَّهُورُ، والوَلوُعُ، والقبَوُل) 

kaydedildiğini belirtir. Zebîdî, bu konuda derinlemesine bilgi edinmek isteyenlerin söz 

konusu kitabı incelemeleri halinde aradıkları bilgiye ulaşabileceklerini vurgular. 

25- el-’ikdü’s-semîni’l-ğâl fî zikri eşyâhî zevi’l-efdâl. Zebîdî’nin hocalarını 

şiirle anlattığı manzum bir eserdir.652 

Muhtasaru’l-‘ayn.653 Kitâbü’l-‘ayn, ünlü dil bilgini Halîl b. Ahmed (ö. 791) 

tarafından kaleme alınmış önemli bir sözlük çalışmasıdır. Bu eserin muhtasarı ise 

Murtazâ ez-Zebîdî tarafından değil, Endülüslü âlim Ebû Bekr Muhammed b. Hasan 

ez-Zübeydî (ö. 990) tarafından hazırlanmıştır. Ziriklî, Zübeyd kabilesine mensup olan 

bu zatı Zübeydî değil de Zebîdî şeklinde yanlış okuması nedeniye eseri Zebîdî’ye 

nispet etmiştir.654 

7. Tasavvuf 

1- İthâfüs-sâdetil-müttekîn bi-şerhi esrâri İhyâʾi ʿulûmi’d-dîn. Zebîdî’nin en 

meşhur ve en hacimli iki eserinden biri olup Gazzâlî’nin İhyâʾü ʿulûmi’d-dîn adlı 

eserinin şerhidir. Zebîdî, bu büyük şerhin telifine 1190/1776 yılında başlamış ve çeşitli 

zorluklara rağmen on bir yıla yakın bir sürenin ardından 5 Cemâziyelâhır 1201 (25 

 
650 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 36/157. 
651 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 1/491, 4/406. 
652 Şelâş, ez-Zebîdî fî kitâbihi Tâcü’l-’arûs, 154. 
653 Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 
654 Ebû Gudde, Bülğatü’l-erîb, 173. 



 

108 

 

Mart 1787) tarihinde tamamlamıştır. Ayrıca, öğrencisi âlim Ali b. Abdilber el-Vennâî 

eş-Şâfiî’ye inceleme ve düzeltmeler yapması için eseri teslim etmiş, o da 

1190/1776’dan itibaren metni gözden geçirerek bazı noktalara işaret etmiş ve son 

kısımlara kadar kontrol etmiştir. Zebîdî de öğrencisinin uyarılarını dikkate alarak 

gerekli düzeltmeleri yaptığını ifade etmiştir.655 

2- el-’ikdü’l-mükellel bi’s-semtı’s-semîn fî turuki’l-ilbâs ve’z-zikr ve’t-telkîn 

(el-’ikdü’s-semîn fî turukı’l-ilbâs ve’t-telkîn, ‘ikdü’l-cevheri’s-semîn ve turûki’l-ilbâs 

ve’t-telkîn).656 Tarikatların doğuşu ve silsileleri, zikrin kuralları, uyulması gereken 

edepler, hırka giydirme merasimi, biat alma ve telkinin nasıl yapılacağı gibi konuların 

incelendiği bir eserdir. 

3- Şerhu’l-Hizbi’l-kebîr li’ş-Şâzelî (Şerhun alâ hizbi’l-birri’ş-Şâzelî).657 Şeyh 

eş-Şâzelî’nin meşhur dua mecmuası Hizbü’l-kebîr’e Zebîdî’nin kaleme aldığı bir 

şerhtir.  Eser, Tenbîhü’l-me‘ârifi’l-basîr alâ esrâri’l-Hizbi’l-kebîr658 adıyla basılmıştır 

(Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 2011).  

4- Şerhun alâ hizbi’n-Nevevî.659 Nevevî’nin bir kısmı hadislerde geçen dua 

mecmuasına Zebîdî’nin yazdığı şerhtir. Bu önemli çalışma, Hanefî fakihi Hasan el-

Makdisî gibi âlimler tarafından takdir görmüş ve el-Makdisî, eser için övgü dolu bir 

takriz kaleme almıştır.660  

5- Risâletün fî tahkîki kavli’l-kutb Ebi’l-Hasen eş-Şâzelî fi’l-Hizbi’l-kebîr: “ve 

leyse mine’l-kerem”.661 Bu çalışma, Zebîdî’nin Şâzelî’nin Hizbü'l-kebîr’inde geçen 

"ve leyse mine'l-kerem" ifadesinin derinlemesine tahlilini içermektedir. Zebîdî bu 

risaleyi, önemli sorular sorduğunu belirttiği ve Meşhed-i Hüseynî’de cami cemaatinin 

 
655 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 548-549. 
656 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 26/18, 29/254; İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805; el-

Mu‘cemü’l-muhtas, 751; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/111; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267, 273; Baytâr, 

Hilyetü’l-beşer, 3/1506; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574; 

Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/537. 
657 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805; el-Mu‘cemü’l-muhtas, 70; İthâfü’s-

sâde, 8/30; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 

3/1506; 
658 Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574; Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 
659 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805; el-Mu‘cemü’l-muhtas, 177-178. 
660 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 194. 
661 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 112; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506 



 

109 

 

ayakkabılarıyla ilgilenen hizmetkâr İsa b. Ahmed el-Kahâvî (ö. 1197/1783) için 

kaleme aldığını ifade etmektedir.662 

6- Tekmile ‘alâ şerhi Hizbi’l-Bekrî el-Fâkihî.663 Şeyh Ahmed el-Bekrî el-

Fâkihî’nin (ö. 1117/1705) başlangıç kısmını şerh ettiği eserin, Zebîdî tarafından 

tamamlanan devamı niteliğindedir. Zebîdî, bu çalışmayı, Ahmed el-Bekrî’nin torunu 

ve Mısır’daki Bekriyye tarikatının lideri olan yakın dostu Ahmed b. Muhammed b. 

Ahmed (ö. 1195/1781) adına kaleme aldığını belirtir. Eserin giriş kısmından yaklaşık 

bir kürraselik bölümün kayıp olduğunu ifade eden Zebîdî, buna rağmen pek çok kişinin 

bu şerhten büyük memnuniyet duyduğunu ve geniş ölçüde faydalandığını özellikle 

vurgular.664 

7- ed-Dürretü’l-mudîe fi’l-vasiyyeti’l-mardiyye.665 Vaaz ve nasihatla ilgili 

ikiyüz yirmi beyitlik manzum bir eserdir. 

8- İrşâdü’l-ihvân ile’l-ahlâkı’l-hısân.666 Vaaz ve nasihatla ilgili yüz yirmi 

beyitlik manzum bir eserdir. Zebîdî’nin talebesi hadis hafızı Muhammed b. 

Abdüsselâm en-Nâsırî (ö. 1239/1823), içerdiği hikmetlerden dolayı bu eseri 

Rıhle’sinde nakletmiştir.667 

9- Tahmîsi’l-Bürdeti’ş-şerîfe.668 Muhammed b. Saîd el-Bûsîrî’nin (ö. 

695/1296) ünlü kasdesi Kasîde-i Bürde için kaleme almış olduğu tahmis çalışmasıdır. 

Bu eser, orijinal kasidenin her beytine beş mısra eklenerek oluşturulmuş ve klasik Arap 

şiir geleneğindeki tahmis tarzının önemli bir örneğini teşkil etmektedir. 

10- İthâfü ehli’s-safâ. Hz. Peygamber’e (s.a.v.) okunan çeşitli salât-ü selam 

metinlerini derleyen önemli bir eserdir. Müellif Zebîdî, ümmetin Peygamber 

sevgisinin farklı üslup ve ifadelerle tezahür ettiğini, âlimlerin bu salavâtları eserlerinde 

topladığını belirtir. Bu alanda en kapsamlı çalışmanın Abdülcelil b. Muhammed el-

Kayrevânî’nin (ö.960/1553) Tenbîhü'l-enâm’ı, en yaygın olanların ise Cezûlî’nin (ö. 

 
662 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 602. 
663 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/111; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506. 
664 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 108. 
665 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 
666 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 
667 Muhammed b. Abdüsselâm en-Nâsırî, er-Rıhletü’n-Nâsıriyyeti’l-kübrâ, 1/664-668. 
668 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 807. 



 

110 

 

870/1465) Delâilü'l-hayrât’ı ve hocası Hüseynî’nin Meşârikü'l-envâr’ı olduğunu 

kaydeden Zebîdî, kendisinin de bu geleneği sürdürerek iki eser kaleme aldığını ifade 

eder. Bunlardan ilki olan bu kitapta, selef ve halef âlimlerinden nakledilen çeşitli 

salavât rivayetlerini bir araya getirmiş, böylece okuyucular için kapsamlı bir salavât 

mecmuası oluşturmuştur.669 

11- el-Füyûzâti’l-‘aliyye bimâ fî sûreti’r-Rahmân min esrâri san‘ati’l-

ilâhiyye.670 Zebîdî, el-Ehdel’e yazdığı icazette eserinin adını bu şekilde kaydederken 

İthâfü’s-sâde’de el-Füyûzâtü’l-ilâhiyye olarak kaydetmektedir.671 Aynı çalışma, bazı 

kaynaklarda Minehu’l-füyûzâti’l-vefiyye fîmâ fî sûreti’r-Rahmân min esrâri’s-sıfâti’l-

ilâhiyye başlığıyla da anılmıştır.672 Bu kitap, Hz. Peygamber’e okunan özel salavât 

ifadelerine dair olup, İthâfü ehli’s-safâ’da selefin rivayet ettiği salavâtları topladığını, 

bu müstakil eserinde ise zihinleri hayrete düşüren nadir lafızları derlediğini belirtir. 

Zebîdî, eserin tertibinin mükemmelliği ve içerdiği eşsiz ifadeler sebebiyle bir ârif 

tarafından "Kâmûsü’s-salevât" olarak nitelendirildiğini de kaydeder.673 

12- Şerhu seb‘ı sıyeğ li’s-Seyyid Mustafa el-Bekrî: el-müsemmâ bi-Delâili’l-

kureb674 (Bulûğu aksa’l-ereb bi-şerhi Delâʾili’l-kureb).675 Seyyid Kutbüddin Mustafa 

el-Bekrî’nin (ö. 1162/1749) salavâtının şerhi olup 1185/1771’de tellif edilmiştir. 

13- Reşfetü’l-müdâmi’l-mahtûmi’l-bikrî min safveti zülâli siyağil-kutbi’l-

Bekrî.676 Eserin ismi Şerhu selâsi sıyeğ li’l-Kutb Muhammed el-Bekrî şeklinde de 

kaydedilmiştir.677 Zebîdî’nin bu çalışması, Şâzeliyye tarikatının Vefâiyye koluna bağlı 

Bekriyye şubesinin pîri olan Ebü’l-Mekârim Şemsüddîn Muhammed el-Bekrî’nin (ö. 

994/1586) özel bir duasının (hizbinin) şerhidir. Tâcü’l-’arûs'ta bu eserine atıfta 

bulunan Zebîdî, "Sûfîlerin ‘tedellî' kavramına dair özgün yorumları vardır ki bu 

 
669 Zebîdî, İthâf, 3/474. 
670 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267 bk. Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 
671 Zebîdî, İthâf, 3/475. 
672 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/111; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 

2/348. 
673 Zebîdî, İthâf, 3/475. 
674 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; 

Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 
675 Riyâd: Merkezü’l-Melîk Faysâl li’l-buhûs ve’d-dirâsâtil-İslâmiyye, 2/11585. 
676 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/111; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1505; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 

2/348. 
677 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; 

Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 



 

111 

 

konuyu Şerhu sîğati'l-kutbi'l-Bekrî adlı eşsiz risalemizde detaylıca ele aldık" diyerek 

okuyucuyu bu kaynağa yönlendirir.678 İthâfü’s-sâde de ise Muhyiddîn İbnü’l-Arabî’ye 

isnad edilen nadir salavât rivayet ve şekillerinden bahseder; el-Bekrî’nin bunlardan 

üçünü şerh ettiğini, kendisinin de bu şerhler üzerine Rahîku'l-müdâmi'l-mahtûmi'l-

Bekrî adıyla bir şerh kaleme aldığını belirtir.679 

14-Tensîku kalâ’idi’l-minen fî tahkîki kelâmi’ş-Şâzelî Ebi’l-Hasan.680 Zebîdî, 

Ebü’l-Hasan eş-Şâzelî’nin (ö. 656/1258) hizbini Şerhu’l-Hizbi’l-kebîr li’ş-Şâzelî 

ismiyle şerh etmiş ayrıca onun bazı sözlerini de açıklamıştır.  

15- Zehru’l-ekmâmi’l-münşak ‘an cüyûbi’l-ilhâm bi şerhi sîğati Sîdî 

‘Abdisselâm.681 Şâzeliyye tarikatının Arûsiyye kolunun ikinci pîri, Abdüsselâm b. 

Selîm el-Esmer el-Feytûrî’nin (ö. 981/1574) evradının şerhine dairdir. 

16- Şerhu sîğati’s-Seyyid el-Bedevî.682 Bedeviyye tarikatının kurucusu Ahmed 

el-Bedevî’nın (ö. 675/1276) salavâtının şerhidir. 

17- Şerhu sîğatey İbn Meşîş.683 Şâzeliyye tarikatının kurucusu Ebü'l-Hasan eş-

Şâzelî’nin mürşidi olan Abdüsselâm b. Meşîş el-Hasenî’nin (ö. 625/1228) 

meşhur Salâtü'l-Meşîşiyye adlı salavâtının detaylı bir açıklamasıdır. Zebîdî, bu 

risalesinde İbn Meşîş’in salavâtının eşsiz faziletlerle dolu olduğunu, bu alanda 

yazılmış en mükemmel metinlerden biri sayıldığını ve pek çok âlim tarafından şerh 

edildiğini belirtir. Kendi şerhini de bu değerli geleneğin bir devamı olarak sunar, eserin 

derin anlamlarını ve manevî inceliklerini ortaya koyar.684 

18- Şerhu sîğati’l-Kutbi’l-Hâmî.685 Zebîdî’nin ismini vermesi dışında eser 

hakkında bilgi bulunamamıştır. 

 
678 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 38/62. 
679 Zebîdî, İthâf, 3/475. 
680 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/111; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1505; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 

2/348. 
681 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/111; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1505; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 

2/348. 
682 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; 

Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 
683 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805; Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; 

Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 
684 Zebîdî, İthâf, 3/475. 
685 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805. 



 

112 

 

19- Akîletü’l-etrâb fî senedi’t-tarîkati ve’l-ahzâb.686 Zebîdî’nin Üveysiyye 

tarikatına dair kaleme aldığı önemli bir risaledir. Eser, özellikle kendisine derin bir 

muhabbet besleyen ve aynı tarikatta icazet verdiği Şâfiî âlimi Abdülvehhâb eş-Şîrbînî 

(ö. 1181/1767) için yazılmıştır.687 Zebîdî bu çalışmasında, tâbiînin önde gelen 

zâhidlerinden Üveys b. Âmir el-Karanî’nin (r.h.) hayatını, Hz. Ali’nin yanında 

Sıffîn’de şehit düşmesini ve rivayetlerinin azlığını ele alırken, aynı zamanda onun 

hakkında müstakil bir risale yazdığını da ima etmektedir.688 Bu eser, Üveysiyye 

tarikatının silsilesi ve özellikleri hakkında önemli bilgiler sunmaktadır. 

20- İthâfü’l-esfiyâ bi-selâsili’l-evliyâ.689 Zebîdî’nin çeşitli tasavvuf silsilelerini 

ele aldığı önemli bir çalışmasıdır. Eserde, Haydariyye tarikatının kurucusu Haydar ez-

Zevâcî (ö. 618/1221 [?]) ve bu tarikatın690 özellikleri detaylı şekilde incelenmektedir. 

Ayrıca, Ebü'l-Abbâs Ahmed b. Muhammed b. Mûsâ es-Sınhâcî et-Tancî691 ve Ebü'l-

Futûh et-Tûsî gibi önemli sûfîlerin manevî hırka giyme merasimleri, Zebîdî’nin bu 

silsilelere olan bağlantısı692 ve Ebü'l-Hasan eş-Şâzelî ile Şâzeliyye693 tarikatına dair 

bilgiler de eserde geniş yer bulmaktadır. Bu çalışma, tasavvuf tarihindeki önemli 

silsileleri ve şahsiyetleri bir araya getiren kapsamlı kaynaklardan biridir. 

21- el-Mekâ’idü’l-’indiyye fi’l-meşâhidi’n-Nakşibendiyye.694 Zebîdî’nin 

Nakşibendî tarikatının manevî hallerini konu alan yüz elli beyitlik manzum bir eseridir. 

Aslında Zebîdî bu çalışmayı önce nesir olarak kaleme almış, ancak dostu seyyah Ali 

el-Kannâvî (ö. 1198/1784), onun el yazısıyla yazılmış üç defterlik bu orijinal nüshayı 

ödünç alıp geri getirmeyince eser kaybolmuştur. Bunun üzerine Zebîdî, aynı içeriği 

manzum olarak yeniden yazmış, fakat "Aralarında büyük fark var" diyerek asıl nesir 

 
686 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 

2/348; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/538. 
687 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 448-449; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 1/338-339. 
688 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 15/425. 
689 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 804; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112; Ehdel, 

en-Nefesü’l-Yemânî, 267; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/347; Sıddîk 

Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574; Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/537. 
690 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 10/563. 
691 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 24/145. 
692 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 40/15. 
693 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 29/324. 
694 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 807; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112; Ehdel, 

en-Nefesü’l-Yemânî, 267; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348; Sıddîk 

Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 



 

113 

 

nüshasının yerini tutmadığını belirtmiştir.695 Bu manzum çalışma, Nakşibendî yolunun 

keşif ve müşahedelerini recez vezniyle aktaran önemli bir metindir. 

22- el-Minahu’l-‘aliyye fi’t-tarîkati’n-Nakşibendiyye.696 Zebîdî’nin 

Nakşibendî yolunun esaslarına dair kaleme aldığı önemli bir eseridir. Talebesi Ahmed 

es-Sûsî (ö. 1193/1779), bu kitabın bir nüshasını müellifin sağlığında Tunus’a 

götürmüştür.697 Zebîdî’nin diğer bir çalışması olarak zikrettiği el-Mevâridü’l-behiyye 

fî tarîki’n-Nakşibendiyye698 büyük ihtimalle bu eserle aynı olup, Nakşibendî tarikatının 

usûl ve âdâbını detaylı bir şekilde ele almaktadır. Bu durum, eserin farklı isimlerle 

anıldığını veya muhtemelen gözden geçirilmiş bir nüshası olduğunu 

düşündürmektedir. 

23- el-Mevʿizatü’l-hasene fî vedâʿi şehri ramazân el-mübârek.699 Eser 

hakkında bilgi bulunamamıştır. 

8. Diğer Eserleri 

1- Hikmetü’l-işrâk ilâ küttâbi’l-âfâk.700 Eser, hat sanatının inceliklerini ve 

hattatların tarihini konu alan önemli bir çalışmadır. Bu kitap, İstanbul’da uzun yıllar 

Dârussaâde ağalığı yapan Hacı Beşir Ağa’nin azatlısı ve aynı zamanda hat üstadı olan 

Anadolulu Hasan b. Abdullah adına 1771 yılında yazılmıştır. Eserde, hat sanatının 

faydaları, hattatların icazet zincirleri ve bu alanda nadir bulunan bilgiler 

derlenmiştir.701 Kitap, yazı çeşitleri, hattatların sahip olması gereken erdemler, hat 

sanatının öncüleri ve Zebîdî’nin dönemine kadar gelen üstatların hayat hikâyeleri gibi 

konuları on bölüm ve bir sonuç kısmı halinde ele alır. İlk olarak 1954’te Abdüsselâm 

Muhammed Hârûn’un editörlüğünde Nevâdirü’l-mahtûtât koleksiyonunun ikinci 

cildinde yayımlanan eser, daha sonra Muhammed Talha Bilal’in hazırladığı kritikli 

baskıyla 1989’da Kahire’de müstakil olarak basılmıştır.   

 
695 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 561. 
696 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/112; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1506; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 

2/348. 
697 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 70. 
698 Zebîdî, İcâzetü’z-Zebîdî li Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî, 805. 
699 Brockelmann, GAS, 2/398-399. 
700 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 23/99; Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/111; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1505; 

Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/348; Ziriklî, el-A’lâm, 7/70. 
701 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 195-196. 



 

114 

 

2- Tuhfetü’l-‘îd.702 Bir kürrase hacminde olup “Bayram hediyesi” 

anlamındadır.  

3- en-Nefâʾihu’l-miskiyye ‘alâ’l- fevâʾihi’l-Kîşkiyye.703 Tasavvufî hayatı 

yaşama âdâbı ve buna dair mev’izalar hakkında bir risâledir. 

4- Rahalâtuhû fi’l-müdüni’l-Mısriyye. Talebesi Cebertî, hocasının ilim uğruna 

Mısır şehirlerine yaptığı seyahatleri kaydettiğini, bu gezilerin hem manzum hem de 

mensur şekilde zengin bilgiler içerdiğini ve derlendiği takdirde hacimli bir eser 

oluşturacağını ifade eder.704 Cebertî’nin sözünü ettiği bu çalışmanın, muhtemelen el-

Mu‘cemü’l-muhtas adlı eser olduğu düşünülmektedir 

5- Müsâmeretü’l-habîb. Zebîdî, Tâcü’l-’arûs705 adlı eserinde 

Mısır’daki Münyetü’l-Bezz adlı beldeyi anlatırken, buraya yaptığı bir ziyaret sırasında 

bir gecede Müsâmeretü’l-habîb adlı bir eser kaleme aldığını belirtir. Ancak bu eserin 

adına başka kaynaklarda rastlanmamıştır. 

9- İcâzetleri 

1- İcâzetün li-ehli’l-Kusentîne.706 Küçük bir cilttir. Zebîdî’nin 1193/1779 

senesinde talebesi Ali b. Ammâr b. Mansûr ez-Zeyrâvî el-Kusentînî, onun iki oğlu 

Abdullah es-Sûsî ve Muhammed el-Âbid ve Kusentine âlimlerine yazdığı genel bir 

icazettir.707 

2- İcâzetün li-ehli’r-Râşidiyye.708 3 Zilkâde 1195 (21 Ekim 1781) tarihinde 

talebesi Abdülkâdir b. Muhammed b. Muhammed el-Hasenî er-Râşidî başta olmak 

üzere üç kardeşine, oğluna, amcasının oğlanlarına, hocası Mustafa b. Muhtâr’a, müftü 

Ahmed b. Abdullah’a ve Râşidiyyeli diğer bazılarını da içeren teferruatlı bir 

icazettir.709 

 
702 Ehdel, en-Nefesü’l-Yemânî, 267; Sıddîk Hasan Hân, Ebcedü’l-‘ulûm, 574. 
703 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/111; Baytâr, Hilyetü’l-beşer, 3/1505-1506; Bağdatlı, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 

2/348. 
704 Cebertî, ʿAcâʾibü’l-âsâr, 2/105. 
705 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 15/33.  
706 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/538. 
707 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 554. 
708 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/538. 
709 Zebîdî, el-Mu‘cemü’l-muhtas, 436. 



 

115 

 

3- İcâzetün li-evlâdi’ş-Şeyh el-Ğuryânî.710 Zebîdî’nin Tunus Zeytûniye Camii 

müderrisi, Mâlikî fakihi Ebû Abdullah Muhammed b. Ali el-Ğuryânî’nin (ö. 

1195/1781) evlatlarına yazdığı icazettir. 

4- İcâzetü’z-Zebîdî li-Muhammed Kemâlüddîn el-Ğazzî ed-Dimeşkî. İbnü’l-

Gazzî (ö. 1214/1799) olarak meşhur olan Dımeşk Şâfiî müftüsü, tarihçi Ebü’l-Fazl 

Muhammed Kemâlüddîn el-Ğazzî ed-Dimeşkî’ye 1202/1788 ve 1203/1789 

tarihlerinde yazdığı iki adet icazettir. İcâzet yayınlanmıştır.711 

5- İcâzetü’l-İmam el-müsnid el-hucce Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî li’ş-şeyh 

Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî el-Bağdâdî. İbnü’s-Süveydî lakabıyla meşhur, Ebü’l-

Kemâl Muhammed Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî el-Bağdâdî’ye 1194/1780 ve 

1204/1790 tarihlerinde yazdığı iki adet icazettir. Zebîdî’nin her memleketten önemli 

hocaları ve onlardan okuduğu kitapları, âlî isnadlarını, altmış iki adet eserinin ismini 

zikretmesi bakımından önemli bir icazettir. İki icazet de, el-Mu‘cemü'l-muhtas’in 

sonunda neşredilmiştir.712 

6- İcâzetü’l-hâfız Zebîdî li-Muhammed b. Abdüsselâm en-Nâsırî el-Meğrabî. 

Hadis hâfızı ve fakih Muhammed b. Abdüsselâm en-Nâsırî’ye (ö. 1239/1823) yazdığı 

icazettir. Kettânî, doğuda en-Nâsırî’ye icazet verenlerin en büyüğünün Zebîdî 

olduğunu kendisinden nakleder.713 İcâzet yayınlanmıştır.714 

7- İcâzetü’l-allâme Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî li’s-sultân Abdilhâmîd el-

evvel el-Osmânî. Osmanlı Sultanı I. Abdülhamid’in talebi üzerine Şevval 1193 (Ekim 

1779) tarihinde yazdığı icazettir. İcâzet yayınlanmıştır.715 

8- İcâzetü’l-allâme Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî li-Ahmed b. Ubeyd el-Attâr 

ed-Dimeşkî. 1203/1789’da Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Ubeyd el-Attâr ed-

Dimeşkî’ye (ö. 1218/1803) yazdığı icazet olup yayınlanmıştır.716 

 
710 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 1/538. 
711 Nşr. Muhammed Nâsır el-Acmî (Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 1440/2019). 
712 Nşr. Nizâm Muhammed Sâlih Ya’kûbî ve Muhammed Nâsır el-Acmî (Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-

İslâmiyye, 2010). 
713 Kettânî, Fihrisü’l-fehâris, 2/845. 
714 Nşr. Muhammed Nâsır el-Acmî (Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 1440/2019). 
715 Nşr. Muhammed Nâsır el-Acmî (Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 1440/2019). 
716 Nşr. Muhammed Nâsır el-Acmî (Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 1440/2019). 



 

116 

 

10- el-Kavlü’l-muharreri’z-zekî fî icâzeti Ahmed b. Muhammed el-Antakî. 

Zebîdî’nin talebesi ve müstemlîsi Ahmed b. Muhammed b. Raslân el-Hanefî el-

Antâkî’nin okuduğu ve dinlediği kitaplar için 17 Şevvâl 1192 (8 Kasım1778) tarihinde 

verdiği icazettir. İcazet basılmıştır.717 

11- İcâzetü’l-allâme ez-Zebîdî li-Muhammed b. Muhammed el-Emîr es-Sağîr. 

Mâlikî fakihi Şemsüddîn Muhammed b. Muhammed el-Emîr es-Sağîr’e718 1204/1790 

tarihinde yazdığı icazettir. İcazet basılmıştır.719 

12- İcâzetü’l-allâme ez-Zebîdî li-Ebi'l-Fazl en-Nikvî er-Rûmî. Ebü’l-Fazl 

Muhammed Efendi b. Ahmed en-Nikvî es-Sâdık el-Hanefî er-Rûmî’ye 9 Şaban 1190 

(24 Ağustos 1776) yazdığı icazettir. İcazet basılmıştır.720 

Zebîdî’nin icâzetleri sayıca çok fazladır; ancak burada yalnızca bugüne kadar 

yayımlananlar ele alınmıştır. Diğer icâzetleri henüz yayımlanmamıştır ve ilerleyen 

dönemde yeni icâzetlerin bulunarak yayımlanması beklenmektedir. Bazı icâzetler 

risâle boyutunda olup, içinde başka kaynaklarda bulunmayan bilgiler barındırsa da, 

bunlar ayrı bir eser olarak değerlendirilmemelidir. Zira icâzet, modern anlamıyla bir 

diplomadır ve esasen bir öğretim belgesi olarak kabul edilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
717 Tahkik ve talik: Muhammed b. Nâsır el-Acmî (Beyrut: Beşâiru’l-İslâmiyye, 1403/1983). 
718 Cebertî, onun babası gibi ders okutup talebelere faydalı olmaya devam ettiğini belirtir. Ziriklî, 

Muhammed b. Muhammed el-Emîr es-Sağîr’ın 1253/1837 tarihinden sonra vefat ettiğini ifade eder. Bk. 

Acâibü’l-âsâr, 3/575; el-A‘lâm, 7/72. 
719 Nşr. Muhammed Nâsır el-Acmî (Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 1403/1983). 
720 Nşr. Muhammed Nâsır el-Acmî (Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 1403/1983). 



 

117 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

FIKIH USÛLÜNE DAİR GÖRÜŞLERİ 

Zebîdî, İslam hukuk usulü alanında önemli bir âlim olmakla birlikte, bu konuda 

müstakil bir eser kaleme almamıştır. Bununla birlikte, İthâfü’s-sâdeti’l-

müttakîn, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe ve Tâcü’l-ʿarûs gibi eserlerinde fıkıh usulünün 

temel meselelerine dair dağınık görüşlerini ortaya koymuştur. Çalışmanın bu kısmının 

amacı, Zebîdî’nin delil teorisi, nasların yorumlanması, ictihad-taklit anlayışı ve hüküm 

teorisi gibi konulardaki usûlî yaklaşımını sistematik bir şekilde incelemektir. 

Zebîdî’nin fıkıh usulündeki görüşleri, Hanefî mezhebinin genel çerçevesiyle 

uyumlu olmakla birlikte, bazı noktalarda özgün katkılar sunmaktadır. Onun sünnet, 

icmâ ve kıyas gibi şer‘î delilleri değerlendirme biçimi, nasları anlama ve yorumlama 

yöntemi, diğer usulcülerle karşılaştırmalı olarak ele alınacaktır. Ayrıca, tearuz-ı edille 

ve tercih ilkelerine dair yaklaşımı, metinlerarası bir okumayla analiz edilecektir. 

Zebîdî’nin usûlî görüşlerini derli toplu bir şekilde ortaya koyabilmek için 

eserlerindeki dağınık ifadeler tutarlı bir bütünlüğe kavuşturulacak ve literatürdeki yeri 

mukayeseli bir yöntemle değerlendirilecektir. Özellikle Hanefî mezhebi ile diğer 

mezhepler arasındaki ihtilaflı konulardaki tutumu, onun metodik yaklaşımını anlamak 

açısından önem arz etmektedir. 

Çalışma, Zebîdî’nin fıkıh usulüne dair görüşlerini bütüncül bir şekilde ortaya 

koymayı hedeflemektedir. Mezhep içindeki konumunu ve teorik yaklaşımlarının 

pratik fıkıh meselelerine nasıl yansıdığını inceleyerek, onun İslam hukuk düşüncesine 

yaptığı katkıları daha net bir şekilde anlamak mümkün olacaktır. Zebîdî’nin usûl 

anlayışının sınırları ve mezhep geleneği içindeki yeri, bu analiz sayesinde daha 

belirgin hale gelmiş olacaktır. 

A. Fıkıh ve Fakih Anlayışı 

Bu çalışmada, mütebahhir bir dil âlimi olarak tanınan Zebîdî’nin usûl ve fürûa 

dair görüşlerini tahlil etmeden evvel, onun fıkıh kavramına yüklediği semantik 

derinliğin analiz edilmesinin yöntemsel bir zaruret arz ettiği değerlendirilmektedir. 

Zebîdî’ye göre fıkıh, etimolojik olarak "idrak etme" ve "ince kavrayış sahibi olma" 



 

118 

 

anlamlarını ihtiva etmektedir.721 Fıkhın ilmî boyutu, bireyin şahsî kemalatında müessir 

olduğunda, bu şahıs "fakih" vasfını kazanmaktadır. Bu statünün iktisabı, bireyin 

sadece fıkhî meselelere dair yüzeysel malumat sahibi olmasını değil, alana dair 

derinlemesine müktesebat, yöntemsel donanım ve kaynaklara vukufiyet gibi temel 

ölçütleri karşılamasını gerektirmektedir. Nitekim bu ilmî birikim, nasların sükût ettiği 

durumlarda dahi isabetli ictihadlarda bulunabilme kapasitesini sağlamaktadır. 

Fıkhın bireyde seciye haline gelmesi, ancak uzun soluklu bir tahsil ve temrin 

sürecinin neticesinde mümkün olabilmektedir. Kısa süreli ve yüzeysel bir fıkıh 

eğitiminin, bu ilmin gerektirdiği derinlik ve istikrarı temin etmesi ilmî açıdan 

imkânsızdır. Dolayısıyla fıkıh, ancak sürekli müzakere ve tatbikat sonucunda bireyin 

ilmî şahsiyetinde kökleşebilecek bir nitelik arz etmektedir. 

Usûl-i fıkıh literatüründe "fakih" terimi, terminolojik olarak genellikle 

müctehidler için tahsis edilmiştir. Zira usûl âlimleri, fıkhı "Tafsîlî delillerden hareketle 

amelî şer'î hükümlerin istinbat edilmesi" şeklinde tanımlamaktadırlar. Bu bağlamda 

usulcüler, mukallitlerin fıkhî meselelere dair edindiği bilgiyi "tafsîlî" olarak 

nitelendirmekten özenle kaçınmışlardır. Sözkonusu bilgi düzeyi, usûl âlimlerine göre 

fıkıh değil, bilakis taklit olarak kabul edilmektedir. Çünkü mukallit, her meselede 

icmâlî delillerle yetinmekte olup bu da esas itibariyle müftünün verdiği fetvadan 

ibarettir. İmam kavramı ise, kendisine ittiba edilen otoriteyi ifade etmektedir. Herhangi 

bir ilim dalında kime uyulması makul görülüyorsa, o şahıs o ilmin imamı addedilir.722 

Zebîdî’nin bu yöntemsel yaklaşımı, fıkıh ilminin salt şer'î hükümleri bilmekten ibaret 

olmadığını, aynı zamanda bu hükümlere ulaşma sürecindeki istidlâlî derinliği ve 

istinbat usulünü de zorunlu kıldığını ortaya koymaktadır. Bu perspektif, fıkıh ilmini 

taklitten ayıran temel farklılıkları ve ilmin otorite kabul etme kıstaslarını net bir şekilde 

ortaya koymaktadır. 

Zebîdî, dini anlamda fıkıh bilgisine sahip olmayı, "İslam, beş temel esas 

üzerine bina edilmiştir" 723 hadisinde belirtilen temel esasları bilmek ve anlamak olarak 

yorumlamaktadır. Zira bu esaslar, tevhid inancının somut tezahürleri olarak Allah'a 

 
721 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 36/456. 
722 Zebîdî, İthâf, 2/457. 
723 Buhârî, “Îmân”, 2 (No. 8); Müslim, “Îmân”, 20 (No. 16). 



 

119 

 

yönelik ihlaslı bir ibadet karakteri taşımakta ve müminin İslami kimliğini tamamlayan 

asli unsurlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu temel esaslardan neşet eden şer’i 

hükümler, usûl ve fürû bağlamında İslami mezheplerin nazarî yapısında 

müesseseleşmiş konuları kapsamaktadır. Zebîdî’ye göre fakihler arasındaki ihtilaflı 

görüşleri bilmek de bu sistematiğin anlaşılmasında kritik bir öneme sahiptir. Onun 

yöntemsel yaklaşımına göre asıl erdem, bir mezhebin sadece hükümlerini değil, aynı 

zamanda bu hükümlere temel teşkil eden delilleriyle birlikte öğrenilmesidir. Zebîdî, 

mezheplerden herhangi birini benimsemenin İslam hukukunun rahmet boyutunu 

yansıtan ilahi bir genişlik olduğunu vurgulamaktadır. Ona göre mezheplerin ortaya 

koyduğu herhangi bir görüşün müminler tarafından benimsenmesi ve uygulanması 

şer'an caizdir. İhtilaflı meselelerde ise, ihtilaftan çıkmanın mümkün olduğu 

durumlarda ihtiyat prensibini gözeterek en güvenilir görüşün tercih edilmesini 

önermektedir. Ancak ihtilaftan kaçınılmasının mümkün olmadığı durumlarda ise, 

çoğunluğun kabul ettiği görüşe ittibanın daha isabetli bir yaklaşım olacağını ifade 

etmektedir.724  

Zebîdî, İbnü’l-Hümâm’in usûl çerçevesinde “İki delilden kuvvet derecesi daha 

yüksek olanı tercih etmek" şeklinde tanımladığı ihtiyat725 ilkesini, fıkhî ihtilaflardan 

çıkış yollarından biri olarak değerlendirmektedir. Müellifin, ihtilaflı konularda 

çoğunluğun görüşüne ittibanın daha evlâ olduğuna dair yaklaşımı, Hanefî mezhebi 

literatüründe çeşitli vesilelerle dolaylı olarak benimsenen bir yöntem olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Diğer fıkıh mezhepleri ise genellikle "ekseru mâ kîle" (en çok söyleneni 

alma) prensibi bağlamında bu yöntemsel yaklaşıma yer vermektedirler.726 Zebîdî’nin 

bu tutumu, ihtilaflı meselelerde mutedil ve ihtiyatlı bir yol izlemenin önemini 

vurgularken, aynı zamanda mezhepler arasındaki farklılıkları yönetme konusunda bir 

yol gösterici mahiyetindedir. Bu yaklaşım, İslam fıkıh usulünde ihtilafların nasıl ele 

alınacağı hususunda hem nazarî hem de amelî açıdan değerli bir yöntem sunmaktadır. 

Bilhassa çoğunluğun görüşüne uyma prensibi, fıkhî hükümlerde istikrarı temin 

 
724 Zebîdî, İthâf, 2/458-459. 
725 İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-kadîr, 1/341. 
726 H. Yûnus Apaydın, “İhtiyat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2000), 21/577-579. 



 

120 

 

etmekle birlikte mezhepler arasındaki ihtilafların yatıştırılmasında da müessir bir işlev 

görmektedir. 

Özetle Zebîdî’nin fıkıh ve fakih tasavvuru, parçacı değil bütüncül bir mahiyet 

arz eder. Ona göre fıkıh, salt hüküm bilgisinden ibaret olmayıp şer'î delilleri kavrama, 

yorumlama ve istinbat etme kapasitesini gerektiren bir ilimdir. Zebîdî, fakih tanımını 

müctehid seviyesindeki âlimlerle sınırlandırarak, taklit düzeyindeki bilgiyi fıkıh olarak 

nitelendirmemekte; bu yaklaşımıyla usûl geleneğindeki ayrıma işaret etmektedir. 

İmam kavramını ise ilmi otorite bağlamında ele alan Zebîdî, mezhep imamlarının 

görüşlerini benimsemenin İslam hukukunun rahmet boyutunu yansıttığını 

vurgulamaktadır. Özellikle ihtiyat prensibi konusundaki yaklaşımı, onun ihtilaflı 

meselelerde çoğunluk görüşüne ittiba etmeyi önermesiyle dikkat çekmekte ve bu 

tutum Hanefî geleneği içinde ölçülü bir yöntem sunmaktadır. 

Zebîdî’nin fıkhi düşüncesi, nazarî derinlik ile pratik esnekliği uzlaştıran 

karakteristik bir nitelik taşımaktadır. Fıkhı "İslam’in temel esaslarını anlama ve 

yorumlama" olarak geniş bir perspektifte ele alması, onun ilimler arası yaklaşımını 

yansıtmaktadır. İhtilaflı konularda ihtiyatlı davranmayı ve çoğunluk görüşünü 

gözetmeyi önermesi, mezhepler arasındaki gerilimi yönetme konusunda pratik bir 

rehber niteliği taşımaktadır. Zebîdî’nin bu yöntemsel duruşu, özellikle "ekseru mâ 

kîle" prensibi bağlamında şekillenmekte ve fıkhi kararlarda istikrarın sağlanmasına 

katkı sunmaktadır. Sonuç olarak Zebîdî’nin fıkıh, fakih ve ihtiyat konularındaki 

görüşleri, Hanefî geleneği içinde geliştirilmiş olmakla birlikte, İslam hukuk usulüne 

bütüncül katkılar sunan ölçülü bir bakış açısı ortaya koymaktadır. 

B. Kaynaklara Yaklaşımı 

İZebîdî’nin usûlî yaklaşımı, ilmî meseleleri ele alırken doğrudan otorite 

kaynaklara müracaat etme prensibine dayanmaktadır. Bu bağlamda, herhangi bir 

konuda görüş beyan ederken, ilgili ilmin önde gelen ve mütehassıs âlimlerinin 

eserlerine referans vermeyi temel bir ilke olarak benimsemiştir. Örneğin, fıkıh 

alanında bir meseleyi incelerken, mezhebin en yetkin fakihlerinin görüşlerini esas alır; 

hadis konusunda ise, hadisin aslî kaynaklarına ve sika (güvenilir) muhaddislerin 

değerlendirmelerine başvurur. Benzer şekilde, astronomi veya tıp gibi müspet ilimler 



 

121 

 

söz konusu olduğunda, bu alanlarda temayüz etmiş otoritelerin çalışmalarını kaynak 

olarak kullanır. 

Zebîdî’nin bu yöntemi, bilgiyi ikincil kaynaklar yerine doğrudan birincil 

kaynaklardan derleme hassasiyetini yansıtmaktadır. Dolayısıyla, herhangi bir konuyu 

aktarırken, başka müelliflerin yorumlarına değil, bizzat o ilmin öncü isimlerinin 

eserlerine dayanmayı tercih eder. Bu tavrı, onun ilmî titizliğinin ve derin araştırmacı 

kişiliğinin bir göstergesi olarak değerlendirilebilir. Aynı zamanda, bu yaklaşım, 

Zebîdî’nin bilgiyi nizami ve usûlî bir çerçevede ele alma konusundaki özeniyle de 

uyumludur. 

Zebîdî, hilâl ve kamer terimlerinin semantik analizini yaparken, Arap dili ve 

lügatçilik alanında otorite kabul edilen Ebû İbrâhîm İshâk b. İbrâhîm el-Fârâbî’ye (ö. 

350/961 [?]) müracaat etmektedir. Fârâbî, Arap filolojisinde müessir bir şahsiyet olup, 

kendisinden sonraki lügat âlimleri üzerinde belirleyici bir etki bırakmıştır. Fârâbî’nin 

terminolojik tespitlerine göre, ayın ilk üç gecesinde gözlemlenen şekil "hilâl" olarak 

adlandırılırken, bu süreden sonraki görünümü ise "kamer" terimiyle ifade 

edilmektedir.727 Zebîdî’nin bu tanımları aktarırken Fârâbî’nin otoritesine istinad 

etmesi, onun kaynak seçimindeki yöntemsel titizliğini yansıtmaktadır. Ayrıca, lügat 

ilminin önemli simalarından İsmâil el-Cevherî’nın (ö. 400/1009 öncesi) Tâcü'l-luğa728 

adlı eserinde dayısı Fârâbî’nin görüşlerini takip ettiğine dair yaptığı atıf, Fârâbî’nin 

Arap dilbilimindeki kurucu rolünü teyit etmektedir.729 Bu yaklaşım, Zebîdî’nin bilgiyi 

temel kaynaklardan tespit etme hassasiyeti, ilimler arası usûlî tutarlılık ve filolojik 

analizlerde otorite şahsiyetlere referans verme titizliği gibi ilmî prensiplere bağlılığını 

ortaya koymaktadır. 

Zebîdî, kıble tayini konusunda üç temel yöntemi muntazam biçimde ele alarak, 

bu alandaki ilmî birikimi ve usûlî yaklaşımını ortaya koymaktadır. İlk yöntem, dağlar, 

köyler ve nehirler gibi coğrafi işaretlere dayanan yerel delillerin kullanılmasıdır. İkinci 

yöntem, şimal (kuzey), cenûb (güney), sabâ (doğu) ve debûr (batı) gibi rüzgâr 

 
727 Ebû İbrâhîm İshâk b. İbrâhîm el-Fârâbî, Dîvânü’l-edeb, thk. Dr. İbrahim Üneys (Kahire: Müessesetü 

dâri’ş-şa‘b, 2003), 1/228. 
728 Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd el-Cevherî, Tâcü’l-luğa ve sıhâhu’l-ʿArabiyye, thk. Ahmed Abdülğafûr 

Attâr (Beyrut: Dâru’l-’ilm li’l-melâyîn, 1407/1987), 5/351.  
729 Zebîdî, İthâf, 5/365; Tâcü’l-’arûs, 31/144-145. 



 

122 

 

yönlerine dayanan meteorolojik işaretlerin dikkate alınmasıdır. Üçüncü ve en güvenilir 

yöntem ise, yıldızlara dayalı astronomik delillerin kullanılmasıdır. Bu bağlamda 

Zebîdî, özellikle Kuzey Yıldızı’nin kıble tayininde en güvenilir referans olduğunu 

vurgular.730 Bu yaklaşım, onun astronomi ilmine olan vukufiyetini ve klasik İslam ilim 

geleneğiyle olan bağını göstermektedir. Zebîdî’nin bu yöntemleri detaylandırırken, 

Bîrûnî’nin (ö. 453/1061 [?]) de büyük bir güvenle andığı Ebû Hanîfe ed-Dîneverî’nin 

(ö. 282/895) Kitâbü’n-Nücûm ve Kitâbü’z-Zevâl ve’l-Kıble gibi eserlerinden geniş 

alıntılar yapması, onun bilgiyi doğrudan otoritelerin eserlerinden aktarma konusundaki 

titizliğini ve ilmî hassasiyetini ortaya koymaktadır. Bu durum, Zebîdî’nin kıble tayini 

meselesine sadece nazarî değil, aynı zamanda pratik ve uygulamaya dönük bir 

perspektifle yaklaştığını göstermektedir. 

Usûl Kaynaklarına Yaklaşımı 

Zebîdî, Hanefî fıkıh literatüründeki hükümlerin yöntem açısından üç temel 

kategoride ele alındığını ve bu sınıflandırmaya ilişkin terminolojik bilginin 

gerekliliğini vurgulamaktadır.  

1. Zâhirü’r-rivâye  

İlk kategori, Ebû Hanîfe, Ebû Yûsuf ve Muhammed eş-Şeybânî başta olmak 

üzere Züfer b. Hüzeyl ve Hasan b. Ziyâd (ö. 204/819) gibi Hanefî mezhebinin 

mütekaddimîn dönem âlimlerinden "zâhiru'r-rivâye" yoluyla nakledilen fıkhi 

meseleleri kapsamaktadır. Bu meseleler, temel referans eserler (kütüb-i usûl) 

mahiyetindeki kaynaklarda yer almaktadır. Zebîdî özelinde bu kaynaklar; el-Mebsût 

ile zâhiru'r-rivâye geleneğinin üç önemli şerhi olan Şemsüleimme el-Halvânî’ye (ö. 

456/1064), Şeyhülislâm Hâharzâde’ye (ö. 483/1090) ve Fahrulislâm Pezdevî’ye (ö. 

482/1089) ait eserlerdir. Söz konusu eserler, Hanefî literatüründe "zâhiru'r-rivâye" 

olarak terminolojikleşmiş ve mezhep içinde otorite kabul edilen temel metinler 

arasında yer almaktadır.731 

Zebîdî’nin bu tasnifinde terminolojik açıdan bazı farklılıklar göze 

çarpmaktadır. Literatürde "zâhiru'r-rivâye" tabiri, Hanefî mezhebinin temel görüşlerini 

ihtiva eden ve İmam Muhammed eş-Şeybânî’ye nispet edilen altı temel eseri ifade 

 
730 Zebîdî, İthâf, 7/531-534. 
731 Zebîdî, İthâf, 2/472. 



 

123 

 

etmektedir: el-Asl, el-Câmiʿu's-sağîr, el-Câmiʿu'l-kebîr, es-Siyerü's-sağîr, es-Siyerü'l-

kebîr ve ez-Ziyâdât. Bu eserlerde ağırlıklı olarak Ebû Hanîfe, Ebû Yûsuf ve 

Muhammed b. Hasan’ın görüşleri nakledilmekle birlikte, zaman zaman Züfer b. 

Hüzeyl ve Hasan b. Ziyâd gibi diğer mütekaddim Hanefî âlimlerinin görüşlerine de 

yer verilmiştir.732 Ancak Zebîdî’nin atıfta bulunduğu el-Mebsût ve diğer üç şerh 

(Halvânî, Hâharzâde ve Pezdevî’ye ait olanlar), zâhiru'r-rivâye metinlerinin şerhleri 

mahiyetindedir. Söz konusu şerhler, zâhiru'r-rivâye meselelerini ihtiva etmekle 

birlikte, "gayr-i zâhiru'r-rivâye" niteliğindeki görüşlere ve hatta diğer mezheplerin 

yaklaşımlarına da yer vermektedir. Bu durum göz önüne alındığında, Zebîdî’nin bu 

eserleri zikretmekle, zâhiru'r-rivâye meselelerinin söz konusu şerhlerde de mevcut 

olduğuna işaret ettiği anlaşılmaktadır. 

2. Gayr-i zâhirü’r-rivâye  

Zebîdî’nin tasnifinde ikinci kategori, Hanefî mezhebinin mütekaddimîn dönem 

âlimlerinden nakledilen ve "zâhiru'r-rivâye" kapsamına girmeyen rivayetleri ihtiva 

etmektedir. Bu meseleler genellikle Nevâdir ve Emâlî türü eserlerde derlenmiş olup 

literatürde dört ana grupta tasnif edilmektedir: Cürcâniyyât,733 Hârûniyyât, Kisâiyyât 

ve Rakkiyyât. 734 Bu terminolojik ayrım, eserlerin telif süreçlerine göre şekillenmiştir: 

Hârûniyyât, İmam Muhammed’in Halife Hârûn er-Reşîd döneminde (786-809) tedvin 

ettiği fıkhi meseleleri; Rakkiyyât, Rakka kadısı iken kaleme aldığı görüşleri; Kisâiyyât 

ise talebesi Amr b. Şuayb el-Kisâî vasıtasıyla nakledilen içtihatları ifade etmektedir. 

Bütün bu rivayetler İmam Muhammed eş-Şeybânî’ye nispet edilmekle birlikte, 

"zâhiru'r-rivâye" dışında kaldıkları için "gayr-i zâhiru'r-rivâye" olarak tanımlanmıştır. 

Bu kapsamda zikredilen diğer önemli kaynaklar arasında Hasan b. Ziyâd’ın Kitâbü'l-

mücerred’i, Muhammed b. Semâa (ö. 233/848) ve el-Muallâ735 (ö. 211/827) gibi 

 
732 Takıyyüddîn b. Abdilkâdir et-Temîmî ed-Dârî el-Gazzî el-Mısrî, et-Tabakâtü’s-seniyye fî terâcimi’l-

Hanefiyye, thk. Abdülfettah Muhammed Hulv (Riyad: Dâru’r-Rufâî, 1983-1989), 1/34-35; Hacı Halîfe 

Mustafa b. Abdullah, Keşfü’z-zunûn ʿan esâmi’l-kütüb ve’l-fünûn, thk. Ekmeleddin İhsanoğlu, Beşşâr 

Avvâd Marûf (Londra: Müessesetül’l-furkân, 2021), 5/268; Muhammed Emîn b. Ömer b. Abdilazîz el-

Hüseynî ed-Dımaşkî, Şerhu ʿUkûdi resmi’l-müftî, (İstanbul: Dâr-ı Seâdet, 1325/1907), 16. 
733 Ali b. Sâlih el-Cürcânî’nin Muhammed b. Hasan’dan rivayet ettiği kitaptır. Bk. Kevserî, Bülûğu’l-

emânî, 178. 
734 Rakkiyyât: Bu, Muhammed b. Hasan’ın Rakka’da kâdî iken yazmış olduğu ferî meselelerdir. Bu 

kitabı ondan Muhammed b. Semâa rivayet etmiştir. Bk. Kevserî, Bülûğu’l-emânî, 173. 
735 Ebû Ya‘lâ Muallâ b. Mansûr er-Râzî. İmam ve hâfız. Rey şehrinden olup sonradan Bağdat’a 

yerleşmiştir. Ebû Yûsûf ve Muhammed’ın talebelerindendir. Birkaç defa kâdîlık teklifi yapıldığı halde 

kabul etmmemiştir. Bk. Zehebî, Siyeru a'lâmin-nübelâ, 10/365-370. 



 

124 

 

âlimlerin müfred rivayetleri yer almaktadır. Bunlar aynı zamanda en-Nevâdir olarak 

da isimlendirilmektedir.736 

Zebîdî’nin Keysâniyyât yerine Kisâiyyât’tan bahsetmesi ve onu da Amr b. 

Şuayb el-Kisâî’ye nispet etmesi kayda değer bir husustur. Bu terminolojik tercih, 

Serahsî’nin el-Mebsût'ta zikrettiği Kisâiyyât ile paralellik arz etmekte olup,737 

Kisâiyyât’ın muhtemelen Keysâniyyât’in738 farklı yazım şekli olduğu ihtimalini 

güçlendirmektedir. Söz konusu eserin müellifi olarak zikredilen Amr b. Şuayb el-

Kisâî’nin biyografik kaynaklarda doğrudan anılmadığı görülmektedir. Bununla 

birlikte, İbn Hibbân’ın (ö. 354/965) ve İbn Kutluboğa’nın (ö. 879/1474) ricâl 

literatüründe "Ebû Şuayb Amr b. Şuayb" isimli bir râvinin kayıtlı olduğu tespit 

edilmiştir.739 Bu şahsın Kûfeli olduğu, Abdullah b. Mübârek’ten (ö. 181/797) hadis 

rivayet ettiği ve kendisinden de Yakub b. Süfyan el-Fârisî’nin (ö. 277/891) rivayette 

bulunduğu kaynaklarda belgelenmiştir. Kronolojik açıdan değerlendirildiğinde, İbn 

Mübârek’ten rivayette bulunmuş olması, bu şahsın İmam Muhammed b. Hasan eş-

Şeybânî’nin (ö. 189/805) talebesi olma ihtimalini kuvvetlendirmektedir. Bu durum, 

Kisâiyyât’ın İmam Muhammed’in öğrencileri vasıtasıyla nakledilen bir eser 

olabileceği hipotezini desteklemektedir. Ancak bu ilişkinin mahiyetini kesin olarak 

tespit edebilmek için daha detaylı biyografik ve isnad analizlerine ihtiyaç 

bulunmaktadır. 

Zebîdî’nin kavramsal yaklaşımında dikkat çeken bir nizami istikrar 

gözlemlenmektedir. Müellif, "Bunların dışındakilere 'gayr-i zâhiru'r-rivâye' ismi 

verilir" ifadesini takiben Kitâbü'l-mücerred, İbn Semâa ve el-Muallâ’nın rivayetlerini 

zikretmektedir. Bu ifade tarzı, ilk etapta Cürcâniyyât, Hârûniyyât, Kisâiyyât ve 

 
736 Zebîdî, İthâf, 472. Ayrıca bk. Temîmî, et-Tabakâtü’s-seniyye, 1/35; Hacı Halîfe, Keşfü’z-zunûn, 

5/268; İbn Âbidîn, Şerhu ʿUkûdi resmi’l-müftî, 16. 
737 Serahsî, el-Mebsût, 3/75.    عْت باَر    تجََدُّد  حُرْمَة دٍ أنََّ عَليَْه  كَفَّارَتيَْن  لِ  سَائ يَّات  عَنْ مُحَمَّ فإَ نْ جَامَعَ ف ي رَمَضَانيَْن  فَقَدْ ذكََرَ ف ي الْك 

يحُ أنََّ عَليَْه   ، وَالصَّح  وَايةَ  ِّ وْم  وَأكَْثرَُ مَشَاي خناَ يَقوُلوُنَ: لَِ اعْت مَادَ عَلَى ت لْكَ الر  دَ الشَّهْر  وَالصَّ عْت باَر  مَعْنَى التَّداَخُل   كَفَّارَةً وَاح  ةً لِ   
738 el-Keysâniyyât, talebesi Şuayb b. Süleyman el-Keysânî’nin (ö. 204/820) hocası Muhammed b. 

Hasan’dan rivayet ettiği kitaptır. Bu kitabı Tahâvî, Süleyman b. Şuayb’dan o babasından o da İmam 

Muhammed’den rivayet etmiştir. Buna el-Emâlî de denir. Bk. Muhammed Zâhid el-Kevserî, Bülûğu’l-

emânî fî sîreti’l-İmam Muhammed b. el-Hasan eş-Şeybânî, thk. Hamza Muhammed Vesîm el-Bekrî 

(Ammân: Dâru’l-Feth 2017), 178. 
739 Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed el-Büstî, es-Sikât, (Haydarabad: Dâiretü meârifi’l-

Osmâniyye, 1973), 8/486; Ebü’l-Adl Zeynüddîn (Şerefüddîn) Kâsım b. Kutluboğa b. Abdillâh es-

Sûdûnî el-Cemâlî el-Mısrî, es-Sikât mimmen lem yeka‘ fi’l-Kütübi’s-sitte, thk. Şâdî b. Muhammed b. 

Sâlim (Yemen: Mektebetü İbn Abbâs, 2011), 7/348. 



 

125 

 

Rakkiyyât'ı zâhiru'r-rivâye kapsamında değerlendiriyor izlenimi verse de, Zebîdî’nin 

metnin başında bu dört eseri açıkça zâhiru'r-rivâye dışında konumlandırdığı 

görülmektedir. Bu görünürdeki çelişki, aslında Hanefî mezhebi içindeki kaynak tasnifi 

geleneğiyle uyum arz etmektedir. Zebîdî’nin bu yöntemsel tutumu, zâhiru'r-rivâye ile 

gayr-i zâhiru'r-rivâye arasındaki hiyerarşik ayrımı korurken, aynı zamanda ikincil 

derecedeki rivayet kaynaklarını da nizami şekilde sınıflandırmaktadır. Bu yaklaşım, 

müellifin hem klasik Hanefî literatürüne hâkimiyetini hem de kaynak 

değerlendirmedeki titizliğini yansıtmaktadır.740 

3. Mesâil 

Zebîdî’nin tasnifinde üçüncü kategori, Hanefî mütekaddimîn imamlarından 

(Ebû Hanîfe, Ebû Yûsuf ve Muhammed eş-Şeybânî) ne zâhiru'r-rivâye ne de gayr-i 

zâhiru'r-rivâye yoluyla nakledilmeyen, müteahhirîn dönem fakihlerinin içtihatlarından 

oluşmaktadır. Bu meseleler, Muhammed b. Seleme (ö. 264/878), Muhammed b. 

Mukâtil (ö. 248-9/862-3), Nasr b. Yahya (ö. 268/882) gibi 3./9. yüzyıl âlimlerinden 

başlayarak Ebû Sa'îd el-İskâf (ö. 333/945), Ebü'l-Kâsım es-Saffâr (ö. 336/948) ve Ebû 

Ca‘fer el-Hindüvânî (ö. 362/973) gibi 4./10. yüzyıl fakihlerine uzanan bir silsilenin 

ürünüdür. 

Bu tür meselelerin planlı derlemesi ilk olarak Ebü'l-Leys es-Semerkandî (ö. 

373/983) tarafından en-Nevâzil ve'l-Uyûn adlı eserde gerçekleştirilmiştir.741 Müteakip 

dönemde Sadruşşehîd (ö. 536/1141), Vâkıâtü'l-İmam en-Nâtıfî ve Fetâvâ Ehli 

Semerkand gibi eserlerle bu geleneği sürdürmüştür. Literatürde bu meseleler "el-

Fetâvâ" olarak terminolojikleşmiş olup, önceki dönemlerden farklı olarak doğrudan 

fetva tarzında tedvin edilmiştir. 

Hanefî literatüründeki bu üçüncü kategorinin ayırt edici özelliği, çoğunlukla 

farazî meseleler ve yeni ortaya çıkan problemlere dair çözümler içermesidir. 

Müteahhirîn dönem âlimleri genellikle bu kategorideki meseleleri diğerleriyle karışık 

şekilde ele almışken, Radıyyüddîn es-Serahsî (ö. 571/1176) eserlerinde yöntemsel bir 

 
740 İbn Âbidîn, Şerhu ʿUkûdi resmi’l-müftî, 16-17. 
741 Fetvaları ilk defa bir araya getirenin Ebü’l-Leys es-Semerkândî olduğuna dair bk. Temîmî, et-

Tabakâtü’s-seniyye, 1/36; Hacı Halîfe, Keşfü’z-zunûn, 5/269; İbn Âbidîn, Şerhu ʿUkûdi resmi’l-müftî, 

17. 



 

126 

 

ayrıma gitmiş; önce usûl meselelerini, ardından nevâdiri ve son olarak fetvaları tasnif 

etmiştir. 

Bu dönem eserlerinin karakteristik özellikleri şu şekilde özetlenebilir: 

1. Kudûrî’nin (ö. 428/1037) el-Muhtasar'ı, Ebü'l-Berekât en-Nesefî’nin el-Kenz’i 

ve es-Siğnâkî’nin (ö. 714/1314) el-Vâfî'si gibi metin (mutûn) türü eserler 

ağırlıklı olarak zâhiru'r-rivâye meselelerine odaklanmış, nevâdire sınırlı yer 

vermiştir. 

2. Kâdîhân’ın (ö. 592/1196) el-Fetâvâ’sı ve İftihârüddîn el-Buhârî’nin el-

Hulâsa’sı gibi fetva mecmuaları ise her üç kategorideki meseleleri içermekle 

birlikte, özellikle üçüncü kategoride yer alan fetvalara ağırlık tanımıştır. 742 

Sonuç olarak, Zebîdî’nin tasnifi, Hanefî mezhebinin tarihsel süreçteki literatür 

birikimini ve ictihad geleneğinin gelişimini planlı bir çerçevede ele almaktadır. 

Terminolojik bazı farklılıklar içerse de, bu yaklaşım, mezhep içi otorite hiyerarşisini 

ve kaynakların yöntemsel değerini anlamak açısından önemli bir analiz sunmaktadır. 

Zebîdî’nin yöntemsel yaklaşımı, Hanefî mezhebinde müftâ bih görüşlerin 

tespitinde zâhiru'r-rivâye kaynaklarına öncelik vermesiyle karakterize edilmektedir. 

Bu tutum, onun tahkik ehliyetini ve kaynak tenkidi konusundaki titizliğini yansıtan 

önemli bir yöntemsel özelliktir. İki temel örnek üzerinden bu yaklaşımın analizi şu 

şekilde yapılabilir: 

Birinci örnekte, teyemmüm konusunda Hasan b. Ziyâd’ın Ebû Hanîfe’den 

naklettiği "ekseriyet meshi" (yüz ve kolların çoğunluğunu mesh etmenin yeterliliği) 

görüşü ile zâhiru'r-rivâye’de yer alan "tam mesih" (mümkün olduğu kadar tüm yüzeyi 

kaplama) arasındaki farklılık dikkat çekmektedir. Zebîdî, Fetâvâ-i Tâtârhâniyye’de 

zikredilen ve umum belvâ nedeniyle tercih edilen kolaylık görüşüne rağmen, zâhiru'r-

rivâye’deki daha kapsamlı uygulamayı esas almaktadır.743 Bu tercih, Mevsılî’nin el-

Mücerred kitabından naklettiği tespitlerle de uyum göstermekte olup, Zebîdî’nin 

mezhep içi hiyerarşide zâhiru'r-rivâye’nin normatif otoritesine verdiği önemi ortaya 

koymaktadır.744 

 
742 Zebîdî, İthâf, 2/472-473. Ayrıca bk. Temîmî, et-Tabakâtü’s-seniyye, 1/35-36; Hacı Halîfe, Keşfü’z-

zunûn, 5/269; İbn Âbidîn, Şerhu ʿUkûdi resmi’l-müftî, 17-18. 
743 Zebîdî, İthâf, 2/622. 
744 Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/84. Bk. Mergînânî, el-Hidâye, 1/32; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 1/232. 



 

127 

 

İkinci örnekte ise Zebîdî, gusül alan kimsenin zâhiru’r-rivâye’ye göre azalarını 

üç defa yıkayarak ve başını mesh ederek namaz abdesti gibi abdest alacağını Hanefî 

imamlarından nakleder. “Başa mesh edilmez zira ona su dökülecektir” denildiğini ve 

bu görüşün Hasan b. Ziyâd vasıtasıyla Ebû Hanîfe’den rivayet edildiğini aktarır. 

Zebîdî, sahih olanın birinci görüş olduğunu çünkü Hz. Peygamber’in gusülden önce 

namaz abdesti gibi abdest aldığını, bunun da hem yıkamaya hem de mesh etmeye 

mahsus isim olduğunu ifade eder.745 Zebîdî’nin sahih olanın birinci görüş olduğunu 

ifade etmesinde, Hz. Aişe’den rivayet edilen “namaz abdesti gibi abdest aldı”746 

hadisine uygun olması hem de zâhirürrivâye’nin bu yönde olması etkili olduğu 

söylenebilir. Hz. Peygamber’in gusülden evvel namaz abdesti aldığı fıkıh kitaplarında 

guslün sünnetleri arasında zikredilmiştir.747 Hz. Peygamber’in guslünü nakleden diğer 

eşi Hz. Meymûne’nin (ö. 51/671) rivayetinde özellikle başı mesh ettiği 

belirtilmemiştir.748 Hem Hz. Aişe’nin hem de Hz. Meymûne’nin rivayetinden Hz. 

Peygamber’in başına su döktüğü nakledilmiştir. Başı mesh etmek, rivayette geçen 

“namaz abdesti gibi abdest aldı” ifadesinden çıkarım yoluyla elde edildiği anlaşılıyor.  

Bu iki örnekte de Zebîdî’nin yöntem tutarlılığı, sadece zâhiru'r-rivâye 

metinlerine mekanik bir atıftan ibaret olmayıp, aynı zamanda Hz. Peygamber’in 

sünnetiyle uyum arayışını da içeren çok katmanlı bir analiz sürecini yansıtmaktadır. 

Onun bu yaklaşımı, Hanefî usûl geleneğindeki "müftâ bih" görüşlerin tespitinde takip 

edilen usûl açısından tipik bir örnek teşkil etmekte ve mezhep içi mezhebî bütünlüğün 

korunmasında zâhiru'r-rivâye’nin merkezi konumunu güçlendirmektedir.  Zebîdî’nin 

bu tutumu, sünnet-zâhiru'r-rivâye ilişkisini kurarken kıyasa dayalı yorumları da 

devreye sokan (Hz. Ayşe’nin rivayetindeki "namaz abdesti gibi" ifadesinden başın 

mesh edileceği çıkarımı gibi) ölçülü bir usûl anlayışını ortaya koymaktadır. 

C. Delil Teorisi 

İslam hukuk nazariyesinin esas meselelerinden biri olan "deliller" konusu, 

Zebîdî’nin müstakil bir usûl eseri kaleme almamış olmasına rağmen, eserlerinde 

dağınık şekilde ele aldığı izahlardan hareketle incelenebilir. Onun Kitap ve Sünnet’in 

 
745 Zebîdî, İthâf, 2/600. 
746 Buhârî, “Gusül”, 10 (No. 248). 
747 Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/58. Bk. Mergînânî, el-Hidâye, 1/32; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 1/157. 
748 Buhârî, “Gusül”, 10 (No. 265).  



 

128 

 

hüküm kaynağı olma vasfı, Nebevî tatbikatın hüccet değeri, ümmetin icmâı ve sair 

şer'î deliller hakkındaki tahlilleri, delil anlayışının mahiyetini kavramaya imkân 

tanımaktadır. 

1. Sünnet 

Sünnet, Hanefî mezhebi başta olmak üzere diğer üç mezhepte de dinin Kur’ân-

ı Kerîm’den sonra gelen ikinci temel kaynağı olarak kabul edilmektedir. Zebîdî, en-

Nihâye adlı eserden yaptığı alıntıda sünneti, "Hz. Peygamber’in devamlı surette 

yaptığı ve özür bulunmadıkça terk etmediği fiiller"749 şeklinde tanımlamaktadır. Bu 

tanım, Semerkandî (ö. 539/1144) ve Siğnâkî (ö. 714/1314) gibi Hanefî âlimleri 

tarafından da aynı lafızlarla ifade edilmiştir.750 

Zebîdî, sünnetin bu şekilde tanımlanmasının ardından, onun müekked ve 

mendûb olmak üzere iki kısma ayrıldığını belirtmektedir. Hz. Peygamber’in bir veya 

iki defa yapıp sürekli olarak devam ettirmediği fiilleri "edep/mendûb" olarak 

nitelendirmekte,751 başka bir pasajda ise bunları "kesin bir bağlayıcılık içermeyen 

hitap" şeklinde tanımlamaktadır.752  

Hanefî usûlcüleri, Hz. Peygamber’in kavil, fiil ve takrirlerinin "sünnet" olarak 

adlandırılabilmesi için ya terk edilmediğinin sabit olduğu muvâzabe niteliğini 

taşımasını ya da tekitle vurgulanmış olmasını şart koşmaktadırlar. Muvâzabe, bir fiilin 

istikrarlı şekilde devam ettirilmesi ve ona ısrarla bağlı kalınması anlamına 

gelmektedir.753 Hanefî imamlarına göre muvâzabe özelliği taşımayan ve Hz. 

Peygamber tarafından sadece birkaç defa yapılan fiiller ise müstehap veya mendûb 

olarak isimlendirilmektedir. Bu ayrımı daha iyi açıklamak için iki örnek verilebilir: 

Birincisi: Burhânüddîn el-Merğînânî (ö. 593/1197), tavafını tamamlayan 

hacının Kâbe’nin herhangi bir kapısından Safâ tepesine çıkabileceğini 

 
749 Hüsâmüddîn Hüseyn b. Alî b. Haccâc el-Buhârî es-Siğnâkî, en-Nihâye fî şerhi’l-Hidâye (Mekke: 

Merkezü’d-dirâsâti’l-İslâmiyye, 1435-1438/2014-2018), 2/196.  
750 Ebû Bekr Alâüddîn Muhammed b. Ahmed es-Semerkandî, Tuhfetü’l-fukahâ (Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-

’ilmiyye, 1414/1994), 1/97. 
751 Zebîdî, İthâf, 3/543. 
752 Zebîdî, İthâf, 6/5. 
753 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 4/348.  



 

129 

 

belirtmektedir.754 Merğînânî, Hz. Peygamber’in Benî Mahzûm kapısını tercih etmesini 

bu kapının Safâ'ya en yakın konumda olmasıyla açıklamakta ve "Benî Mahzûm 

kapısından çıkmak sünnet değildir" şeklinde hüküm vermektedir.755 Buna karşılık 

Abdullah b. Ömer’in rivayetinde, Hz. Peygamber’in Kâbe’yi yedi defa tavaf ettiğini 

sonra Makam-ı İbrahim’de iki rekât namaz kıldığı ve Safâ tarafındaki kapıdan çıktığı 

nakledilmekte, bu uygulamanın "sünnet" olduğu ifade edilmektedir.756 

Zebîdî, Merğînânî’nin "sünnet değildir" ifadesi ile İbn Ömer’in "sünnettir" 

beyanı arasındaki görünürdeki çelişkiye dikkat çekmekte ve bunun Hanefî mezhep 

imamlarının görüşleriyle uyum içinde olduğunu belirtmektedir. Zebîdî, İmam 

Kâsânî’den757 yaptığı alıntıda, Safâ'ya Benî Mahzûm kapısından çıkmanın sünnet 

değil müstehap758 olduğunu vurgulamakta ve "Buna göre kişi isâet etmeksizin başka 

kapıdan çıkabilir" şeklinde hüküm vermektedir. 759 

Kâsânî, bu örnek üzerinden sünnet ile müstehap arasındaki temel ayrımı şu 

şekilde izah etmektedir: "Hz. Peygamber’in bu kapıyı tercihi, bizim nazarımızda 

sünnet olduğu için değil, konumunun yakınlığı veya başka bir sebep dolayısıyladır." 

Aynı pasajda Kâsânî, Hz. Peygamber’in fiillerinin sünnet vasfını kazanabilmesi için 

gerekli olan muvâzabe şartını vurgulamakta ve "Hz. Peygamber tavaf namazına devam 

etmiş ve bu iki rekât sünnet olmuştur" ifadesiyle konuyu örneklendirmektedir.760  

İkincisi: Ebû Hanîfe, istiskâ (yağmur duası) ibadetinin esas itibarıyla dua ve 

istiğfardan müteşekkil olduğu ve bu uygulamada namazın bulunmadığı görüşünü 

benimsemektedir. Bu konudaki rivayetler incelendiğinde, istiskâda namaz kılınmasına 

 
754 Tahâvî de Safâ kapısından veya kolayına gelen bir başka kapıdan çıkabileceğini söyler. Bk. el-

Muhtasar, 146. 
755 Ebü’l-Hasen Burhânüddîn Alî b. Ebî Bekr b. Abdilcelîl el-Fergânî el-Mergînânî, el-Hidâye şerhu 

Bidâyeti’l-mübtedî (Beyrut: Dâru’l-Erkam b. Ebi’l-Erkâm, ts.), 1/171. 
756 Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî en-Nesâî, el-Müctebâ (Kâhire: el-Mektebetü’t-

ticâriyyeti’l-kübrâ, 1348/1930) 5/237 (No. 2966); Ahmed, el-Müsned, 9/408 (No. 5573); Ebû Hâtim 

Muhammed b. Hibbân b. Ahmed el-Büstî, Sahîh, thk. Muhammed Ali Sönmez-Halis Aydemir (Beyrut: 

Dâru İbn Hazm, 2012), 7/251 (No. 6426); Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, 12/450 (No. 13634).  
757 Alâüddîn Ebû Bekr b. Mes‘ûd b. Ahmed el-Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ (Mısır: 

Şirketü matbaati’l-’ilmiyye, 1328/1910), 2/148-149. 
758 Mevsılî, Hz. Peygamber’e ittiba için Benî Mahzûm/Bâbü’s-Safâ kapısından çıkmanın evlâ olacağı 

görüşündedir. Bk. Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/461. 
759 Zebîdî, İthâf, 4/610. 
ُ عَليَْه  وَسَلَّمَ  فَكَانتَاَ سُنَّةً  760 مَا رَسُولُ اللََّّ   صَلَّ ى اللََّّ  وَقَدْ وَاظَ بَ عَلَيْه 



 

130 

 

dair bazı nakiller mevcut olmakla birlikte,761 diğer bazı rivayetlerde bu hususun 

zikredilmediği görülmektedir.762 Özellikle Hz. Ömer’in, Hz. Abbâs'ı vesile kılarak 

gerçekleştirdiği istiskâ uygulamasında namaz kılmadığı sabit bir vakıadır.763 Zebîdî, 

konuya ilişkin analizinde şu önemli tespitlerde bulunmaktadır: “Eğer istiskâda namaz 

kılmak sünnet olsaydı, Hz. Peygamber’in sünnetine son derece bağlı olan Hz. Ömer’in 

bu uygulamayı terk etmeyeceği aşikârdır. Hz. Peygamber’in bu namazı zaman zaman 

kıldığı, ancak sürekli olarak icra etmediği göz önüne alındığında, sünnetin ancak 

muvâzebe ile sabit olabileceği, aralıklı olarak yapılan fiillerin ise sünnet statüsü 

kazanamayacağı sonucuna varılmaktadır.”764 Bu yaklaşım, Hanefî usûlcülerinin 

sünnet kavramını tanımlarken muvâzabe unsuruna verdiği önemi ve sünnet ile 

müstehap arasındaki farklılaşmayı ortaya koyması bakımından dikkat çekicidir. 

Zebîdî, Ebû Hanîfe’nin rivayet ettiği ahkâm hadislerini derlediği ʿUkûdü'l-

cevâhiri'l-münîfe adlı eserinin mukaddimesinde, İmam’ın sünnet anlayışına ilişkin 

önemli savunmalar yapmaktadır. Özellikle Ebû Hanîfe’nin sünneti temel delil olarak 

kabul ettiği ve sünnet bulunan konularda kıyas veya re'y ile hüküm vermekten 

kaçındığına dair bölüm dikkat çekicidir. 

Zebîdî’nin analizine göre, dört mezhep imamının özellikle de İmam A'zam’ın 

mezhebi baştan sona şer'î temeller üzerine inşa edilmiştir. Ancak onun istinbat 

metodunun incelikleri, çoğu talebenin idrak seviyesini aşmaktadır. Zahiren hadislerle 

çelişir gibi görünen bazı içtihatları, aslında bizim sınırlı anlayışımızdan kaynaklanan 

yorum farklılıklarıdır. Zebîdî’ye göre, Hz. Peygamber’in sahih söz ve fiilleri veya 

sahâbe âsârı Ebû Hanîfe nezdinde kesin delil statüsündedir; Ebû Hanîfe bu nakilleri 

hüccet olarak kabul etmiş, akıl yürütmeyle desteklemiş ve bunlara aykırı görüşleri 

elemiştir. 

Zebîdî, akl-ı selim sahibi hiçbir ilim adamının Ebû Hanîfe’nin şer'î bir nas 

karşısında kıyas veya re'y ile muhalefet ettiğini iddia edemeyeceğini vurgular. Ona 

göre Ebû Hanîfe, şeriata aykırı re'y ve kıyastan kesinlikle uzak durmuştur. Zebîdî şöyle 

devam eder: "Ebû Hanîfe’nin Hz. Peygamber’den gelen haberleri delil olarak aldığı 

 
761 Buhârî, “Kitâbü’l-istiskâ”, 4 (No. 1012). 
762 Buhârî, “Kitâbü’l-istiskâ”, 5 (No. 1013). 
763 Buhârî, “Kitâbü’l-istiskâ”, 3 (No. 1010). 
764 Zebîdî, İthâf, 3/730. 



 

131 

 

konusunda mezhebinde icmâ hâsıl olmuştur. İmam, Hz. Peygamber’den gelen iki zıt 

haberle karşılaştığında, aralarını te'vil yoluyla uzlaştırmaya çalışırdı. Bir meselede 

doğrudan hadis bulunmadığında ise, Kitap ve Sünnet’e en uygun sahâbe fetvalarından 

birini seçer ve bunu ictihad olarak adlandırırdı."765 Bu yaklaşım, Ebû Hanîfe’nin 

sünnet karşısındaki titiz duruşunu ve hüküm çıkarırken takip ettiği usûlî hassasiyeti 

ortaya koymaktadır. Zebîdî’nin bu savunusu, Hanefî mezhebinin temellerinin naslara 

dayalı olduğunu ve re’yin ancak nas bulunmayan durumlarda devreye girdiğini 

akademik bir üslupla ispat etme çabası olarak değerlendirilebilir. 

Zebîdî, Ebû Hanîfe’nin hukukî istinbat usulünde sünnet ve sahâbe fetvalarını 

kıyasa öncelediğine dair çok sayıda rivayet nakletmektedir. Bu rivayetler arasında 

özellikle şu ifadeler dikkat çekicidir: 

“Biz zaruret hali olmadıkça kıyasa başvurmayız. Öncelikle Kitap, sünnet ve 

sahâbe fetvalarında delil ararız; bu kaynaklarda hüküm bulamadığımız takdirde ictihad 

yoluyla kıyas yaparız.” 

“Bizim usûlümüzde öncelik sırası şöyledir: Önce Kitap, sonra sünnet, daha 

sonra sahâbe fetvaları. Sahâbenin ittifak ettiği konularda onların görüşüyle amel 

ederiz. İhtilaf ettikleri meselelerde ise, hükmün dayanağını teşkil eden ortak illeti tespit 

ederek kıyas yöntemini uygularız.” 

“Amelî hükümlerde temel referans sıralamamız: Öncelikle Allah’ın Kitabı, 

ardından Hz. Peygamber’in sünneti, daha sonra da Hulefâ-i Râşidîn’in (Ebû Bekir, 

Ömer, Osman ve Ali) fetvalarıdır.” 

“Hz. Peygamber’den sahih bir hadis nakledildiğinde -canım fedâ olsun- ona 

tam bir teslimiyetle bağlanır ve asla muhalefet etmeyiz. Sahâbeden gelen fetvalar söz 

konusu olduğunda onların görüşlerini esas alırız. Sahâbe sonrası âlimlerin görüşlerine 

gelince, onlar nasıl ictihad ettilerse biz de aynı şekilde ictihad ederiz.”766 

Bu rivayetler, Hanefî mezhebinin kurucu imamının istinbat usulünü açıkça 

ortaya koymaktadır. Ebû Hanîfe’nin bu ifadeleri, onun hukuk sisteminde yazılı naslara 

ve sahabenin uygulamalarına verdiği önemi göstermektedir. Kıyas ancak bu temel 

 
765 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/20. 
766 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/21. 



 

132 

 

kaynaklarda hüküm bulunamadığında ve zaruret halinde başvurulan ikincil bir yöntem 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu yaklaşım, Ebû Hanîfe’nin hukukî düşüncesinde 

re’yin yerini ve sınırlarını belirlemesi açısından oldukça önemlidir. 

Zebîdî, Ebû Hanîfe’nin usûlî yaklaşımını değerlendirirken, objektif bir analiz 

yapan her araştırmacının, İmam’ın hadisleri kıyasa, zayıf hadisleri ise re'y üzerine 

tercih ettiği sonucuna varacağını belirtmektedir. Ayrıca, Ebû Hanîfe’nin yaptığı 

kıyasların büyük çoğunluğunun kıyâs-ı celî kategorisine girdiğini vurgulamaktadır. 

Zebîdî, müctehid imamlar arasında kıyâs-ı celî’yi reddeden kimsenin yalnızca İbn 

Hazm ez-Zâhirî (ö. 456/1064) olduğunu, onun mezhebinin kendisine itimat olunmayan 

terk edilmiş bir mezhep olduğunu ifade eder. Zebîdî, Kıyâs-ı Celî’yi "asıl ile fer' 

arasındaki farklılıkların bertaraf edildiği ve fer’in asla uygunluğunun bu yöntemle 

tespit edildiği bir kıyas türü" şeklinde tanımlamaktadır. Bu kavramı somutlaştırmak 

için iki örnek zikretmektedir: Birincisi, fareden başka leşlerin yağa düşmesi 

durumunun fare leşine kıyas edilmesi; ikincisi ise durgun suya gaita karışmasının 

bevle kıyas edilmesidir. Bu örnekler, Kıyâs-ı Celî’nin pratik uygulamalarını 

göstermesi bakımından önem arz etmektedir.767 Zebîdî’nin bu tespitleri, Hanefî 

mezhebinin kıyas anlayışının usûlî temellerini ortaya koymakta ve Ebû Hanîfe’nin 

hukukî istinbat sisteminde kıyasın yerini ve sınırlarını belirlemektedir. 

1.1.Haber-i Vâhid 

Zebîdî’nin usûlî analizinde, haber-i vâhidin geçerlilik şartları önemli bir 

tartışma konusunu teşkil etmektedir. Bu bağlamda dört temel mesele incelenmektedir: 

Haber-i vâhidin kabulü için belirli bir râvî sayısının şart olup olmadığı, bu şartı 

savunanların delilleri ve bunlara yöneltilen eleştiriler, sayı şartını gereksiz görenlerin 

argümanları ve âlimlerin konuya dair farklı yaklaşımları.768  

Mütevâtir haber, yalan üzere ittifak etmeleri aklen mümkün görülmeyen bir 

topluluğun benzer bir topluluktan naklettiği ve zarûrî veya istidlâlî bilgi ifade eden 

rivayetler olarak tanımlanmaktadır. Usûl âlimleri, bu kıstasları karşılamayan ve 

 
767 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/22-23. 
768 Zebîdî, İthâf, 6/578-579. 



 

133 

 

mütevâtir düzeyine ulaşmayan rivayetleri "haber-i vâhid" veya "âhâd haber" olarak 

sınıflandırmaktadır.769 

Zebîdî’nin tespitlerine göre, cumhur ulema; râvînin adalet ve zabt vasıflarını 

haiz olması durumunda, haber-i vâhidin kabul edilmesi için belirli bir sayı şartı 

aramamaktadır. Buna mukabil Mu’tezile ekolü, şahitlikte olduğu gibi haber-i vâhidin 

kabulü için de sayı şartını gerekli görmekte ve bu tür rivayetleri reddetmektedir. Hadis 

âlimlerinden İbrahim b. İsmail b. Uleyye (ö. 218/833) de bu görüşü benimsemiş 

olmakla birlikte, Mu’tezile’ye meyletmesi sebebiyle diğer imamlar tarafından bu 

yaklaşımı terk edilmiştir.770  

Konuyla ilgili olarak Ebû Abdullah el-Hâkim (ö. 405/1014) sayı şartına atıfta 

bulunurken, İbnü’l-Esîr (ö. 606/1210) Câmiu'l-usûl adlı eserinin mukaddimesinde bu 

meseleyi detaylı şekilde incelemiştir.771 Bu tartışmalar, haber-i vâhidin delil değeri 

konusundaki usûlî farklılıkları yansıtmakta ve hadis usulü literatüründeki temel 

ayrışma noktalarından birini teşkil etmektedir. 

Zebîdî, haber-i vâhidin delil olmayacağını savunanların delillerini nizami bir 

şekilde şu noktalarda özetlemektedir:  

Mu’tezile âlimlerinden Ebû Ali el-Cübbâî (ö. 303/916), tek bir âdil râvinin 

naklettiği haberin ya başka bir âdil râvi tarafından teyit edilmesi ya Kitab’ın zâhirî 

anlamıyla veya başka bir rivayetle desteklenmesi ya da sahâbe arasında yaygınlık 

kazanmış veya tatbik edilmiş olması gerektiğini ileri sürmektedir. Bu görüş, Ebü'l-

Hüseyin el-Basrî (ö. 436/1044) tarafından el-Mu’temed adlı eserde nakledilmiştir.772 

Mu’tezile âlimleri aşağıda bahsedilen Zülyedeyn kıssası, Hz. Ebû Bekr ve Hz. Ömer’in 

uygulamaları ile ihticac etmişlerdir.   

 
769 Cessâs, el-Fusûl, 3/47; Abdülazîz el-Buhârî, Keşfü’l-esrâr, 2/370-371. 
770 Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî el-Mervezî, Kitâbü’l-ʿİlel ve maʿrifeti’r-

ricâl, thk. Vasiyyullah b. Muhammed Abbâs (Riyad: Dâru’l-Hânî, 1422/2001), 1/377 (No. 724). Lâkin 

Ahmed b. Hanbel’in rivayetinden İbrahim b. İsmail b. Uleyye’nin daha sonra halkul-Kur’ân 

meselesinden tövbe ettiği ve bu görüşünden döndüğü anlaşılmaktadır. 
771 Ebü’s-Seâdât Mecdüddîn el-Mübârek b. Esîrüddîn Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî el-Cezerî, 

Câmiʿu’l-usûl li-ehâdîsi’r-Resûl, thk. Abdülkâdir el-Arnavût (Dımeşk: Mektebetü’l-hulvânî, 1389-

1392/1969-1972), 1/122-126. 
772 Ebü’l-Hüseyn Muhammed b. Ali el-Basrî, el-Mu’temed fî usûli’l-fıkh, nşr. Halîl el-Meyyis (Beyrut: 

Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 1403/1982), 2/138. 



 

134 

 

1. Zülyedeyn Kıssası: Hz. Peygamber’in, Zülyedeyn’in verdiği haber karşısında 

tevakkuf etmesi ve ashâbına "Zülyedeyn’in dediği gibi midir?" diye sorması,773 

bu tür haberlerin tek başına yeterli görülmediğine delil olarak sunulmaktadır. 

2. Hz. Ebû Bekr’in Uygulaması: Hz. Ebû Bekir’in, Muğîre b. Şu'be’nin Hz. 

Peygamber’in nineye altıda bir hisse verdiğine dair rivayetini, Muhammed b. 

Mesleme el-Ensârî’nin teyidi olmadan kabul etmemesi,774 haber-i vâhidin tek 

başına hüccet sayılamayacağına örnek gösterilmektedir. 

3. Hz. Ömer’in Yaklaşımı: Hz. Ömer’in, Ebû Mûsâ el-Eş'arî’nin (ö. 42/663) "üç 

defa izin isteme" rivayetini, Ebû Saîd el-Hudrî’nin (ö. 74/694) teyidine kadar 

kabul etmemesi ve "beyyine getir" talebi,775 bu görüşü destekleyen bir diğer 

tarihî örnektir. 

Zebîdî’nin cevapları: 

1. Zülyedeyn Kıssasının Te'vîli: Zü’l-Yedeyn’in haberinde duraksama 

yaşanmasının nedeni, onun yalnızca kendi gözlemini aktarmasıdır. Namaz gibi 

ibadetlerde, kişinin kendi fiiline dair bilgi, başkasının haberinden daha 

önceliklidir. Hatta bu haber mütevatir (çok sayıda kişi tarafından nakledilmiş) 

olsa bile, kişi kendi hatırlamasına dayanarak hareket eder. Nitekim Resûlullah 

(s.a.v.), elçilerini krallara teker teker göndermişti. Kabilelerden gelen heyetler 

de (tek başlarına geldikleri halde) onları kendi kabilelerine (İslam'ı tebliğ için) 

geri yolluyordu. Onların (tek kişilik) haberleriyle bile -sayı çokluğu şart 

koşulmadan- Peygamber hakkında hüccet (dinî delil) ikame edilmiş oluyordu. 

2. Tevakkufun Mahiyeti: Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in tevakkufu, haber-i vâhidi 

mutlak olarak reddetmekten ziyade, ihtiyatlı davranarak teyit arayışı olarak 

yorumlanmalıdır. 

3. Hz. Ömer’in Beyanı: "Üç defa izin isteme" rivayeti karşısında Hz. Ömer’in 

"Ben bir şey duydum. Bu yüzden teyit etmeyi arzuladım" şeklindeki ifadesi, 

haberin reddinden ziyade kesin bilgi arzusunu yansıtmaktadır. 

 

Zebîdî, haber-i vâhidin delil olarak kabul edilmesi konusunda, özellikle 

Hulefâ-i Râşidîn dönemindeki uygulamalara dayanan çok sayıda tarihî örnek 

sunmaktadır. Bu örnekler, sahâbenin tek bir kişinin rivayet ettiği haberlerle amel 

ettiğini ve bunları hukukî kararlarda delil olarak kullandığını göstermektedir: 

 
773 Buhârî, “Sehv”, 5 (No. 1228); Müslim, “Mesâcid”, 72 (No. 573). 
774 Ebû Dâvûd, “Ferâiz”, 5 (No. 2894); Tirmizî, “Ferâiz”, 10 (No. 2233); Nesâî, Sünenü’l-kübrâ, 

“Ferâiz”, 31 (No. 6312); Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî, es-Sünen, thk. Şuayb 

Arnavûd-Âdil Mürşid-Muhammed Kâmil Karabellî-Abdüllatîf Hırzullâh (Beyrut: Müessetü’r-risâle, 

2010), “Ferâiz”, 4 (No. 2724); Ahmed, el-Müsned, 29/493 (No. 17978); Abdülazîz el-Buhârî, Keşfü’l-

esrâr, 2/374. 
775 Buhârî, “İsti’zân”, 13 (No. 6245); Müslim, “İsti’zân”, 33 (No. 2153). 



 

135 

 

1. Hz. Ebû Bekir, Hz. Peygamber’in kefen miktarına dair Hz. Âişe’nin tek başına 

naklettiği haberi kabul etmiştir. 776 

2. Hz. Ömer: 

o Mecûsîlerden cizye alınması konusunda Abdurrahman b. Avf’ın 

rivayetini,777 

o Taun hastalığı görülen bölgeye girilmemesi hakkında yine 

Abdurrahman b. Avf’ın naklini,778 

o Eşyem ed-Dıbâbî’nin eşine kocasının diyetinden miras verilmesi 

meselesinde Dahhâk b. Süfyân’ın (ö. 11/632 [?]) rivayetini,779 

o Ğurre konusunda Hamel b. Mâlik b. Nâbiğa’nın naklettiği haberi delil 

olarak kabul etmiştir.780 

3. Hz. Osman, vefat nedeniyle iddet bekleyen kadına mesken verilmesi 

konusunda Fürey'a b. Mâlik b. Sinân’ın (Ebû Saîd el-Hudrî’nin kız kardeşi) tek 

başına naklettiği haberi esas almıştır.781 

4. Hz. Ali, günah işleyen kimsenin kılacağı tevbe namazı hakkında Hz. Ebû 

Bekr’in rivayetini delil olarak kabul etmiştir.782 

5. Hz. Ali, Berâe (Tevbe) sûresinin nüzûlü sonrasında Mekke’deki hacılar 

arasında bu sûreyi tek başına okumuş ve kimse itiraz etmemiştir.783 

6. Sahâbe, Enes b. Mâlik’in getirdiği haber üzerine içmekte oldukları şarap 

testilerini dökmüştür.784 

İmam Şâfiî ve diğer âlimler, tek kişinin rivayetinin kabulüne dair Kâbe’ye 

yönelme konusunda İbn Ömer’in naklettiği hadisle istidlâlde bulunmuşlardır. Şâfiî, 

 
776 Buhârî, “Cenâiz”, 94 (No. 1387). 
777 Ebû Abdillâh Mâlik b. Enes el-Asbahî, Muvattâ, thk. Külâl Hasan Ali (Beyrut: Müessesetü’r-risâle 

nâşirûn, 1439/2018), “Zekât”, 24 (No. 631); Abdürrezzâk, el-Musannef, 6/68 (No. 10025); İbn Ebû 

Şeybe, el-Musannef, 2/435 (No. 10765); Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, 9/319 (No. 18654); Abdülazîz el-

Buhârî, Keşfü’l-esrâr, 2/374. 
778 Buhârî, “Tıb”, 30 (No. 5729); Müslim, “Selâm”, 98 (No. 2219). 
779 Ebû Dâvûd, “Ferâiz”, 18 (No. 2927); Tirmizî, “Diyât”, 18 (No. 1474); “Ferâiz”, 18 (No. 2243); 

Nesâî, Sünenü’l-kübrâ, “Ferâiz”, 31 (No. 6329-6332); İbn Mâce, “Diyât”, 12 (No. 2642); Abdülazîz el-

Buhârî, Keşfü’l-esrâr, 2/374. 
780 Ebû Dâvûd, “Diyât”, 20 (No. 4572); Nesâî, Sünenü’l-kübrâ, “Kasâme”, 39 (No. 6915); İbn Mâce, 

“Diyât”, 11 (No. 2641); Ahmed, el-Müsned, 5/404 (No. 3439), 27/287 (No. 16729); Beyhakî, es-

Sünenü’l-kübrâ, 8/198 (No. 16410); Abdülazîz el-Buhârî, Keşfü’l-esrâr, 2/374. 
781 Muhammed b. Hasan, Muvatta, 2/409-410 (No. 593); Abdürrezzâk, el-Musannef, 7/33 (No. 12074); 

Ebû Dâvûd, “Talâk”, 44 (No. 2300); Ahmed, el-Müsned, 45/28 (No. 27087); Ebû Abdillâh Muhammed 

b. Abdillâh b. Muhammed el-Hâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek ale’s-Sahihayn, thk. Mustafa 

Abdülkâdir Atâ (Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 1411/1990), 2/226 (No. 2833); Beyhakî, es-Sünenü’l-

kübrâ, 7/712 (No. 15497); Abdülazîz el-Buhârî, Keşfü’l-esrâr, 2/374. 
782 Ebû Dâvûd, “Salât”, 359 (No. 1521); Tirmizî, “Salât”, 183 (No. 408); Nesâî, Sünenü’l-kübrâ, 9/159 

(No. 10175); İbn Mâce, “Salât” 193 (No. 1395); Ahmed, el-Müsned, 1/218 (No. 47); İbn Hibbân, Sahîh, 

1/407 (No. 562); Abdülazîz el-Buhârî, Keşfü’l-esrâr, 2/374. 
783 Tirmizî, “Tefsîr”, 10 (No. 3345); Tahâvî, Şerhu müşkili’l-âsâr, 9/218 (No. 3585). 
784 Buhârî, “Mezâlim”, 21 (No. 2464); Müslim, “Müsâkât”, 67 (No. 1980); Abdülazîz el-Buhârî, 

Keşfü’l-esrâr, 2/374. 



 

136 

 

"Sahâbe, bir kişinin haberine dayanarak namaz kıldıkları kıbleyi terk etmişler ve Hz. 

Peygamber de bu uygulamayı reddetmemiştir" şeklinde bir açıklama getirmiştir.785  

Süyûtî, "Size bir fâsık haber getirdiğinde onu araştırın"786 ayetinin haber-i 

vâhidin delillerinden biri olduğunu belirtmektedir. Zira ayet, sadece fâsık kişilerin 

haberlerinin araştırılmasını emretmekte, âdil kişilerin rivayetlerinin ise kabul 

edilebileceğine işaret etmektedir. Ayetin nüzûl sebebi olan Velîd b. Ukbe’nin (ö. 

64/684) Müstalik Oğulları hakkındaki yanlış haberi ve Hz. Peygamber’in başlangıçta 

bu habere itimat etmesi, haberlerin araştırılması gerektiğini ancak bu kuralın sadece 

fâsık raviler için geçerli olduğunu göstermektedir. 

Bu tartışma, İslam fıkıh usulünde haber-i vâhidin delil değeri konusundaki 

temel yaklaşım farklılıklarını ortaya koymaktadır. Zebîdî’nin cevapları, Hanefî 

mezhebinin bu tür rivayetlere yaklaşımını ve deliller hiyerarşisini anlamak açısından 

önemli ipuçları sunmaktadır. Bu tarihî örnekler ve usûlî deliller, İslam hukuk 

geleneğinde haber-i vâhidin delil olarak kabul edilmesinin dayanaklarını oluşturmakta 

ve cumhurun bu konudaki usûlî yaklaşımını yansıtmaktadır. 

Zebîdî, Hanefî usûlünde âdil bir râvî tarafından nakledilen haber-i vâhidin 

kıyasa takdim edileceğini vurgulamakta ve bu ilkenin Ebû Hanîfe mezhebinin temel 

prensiplerinden biri olduğunu belirtmektedir.787 Diğer bazı âlimlerin788 ise kıyası 

haber-i vâhide tercih ettiklerini aktaran Zebîdî, onların şu gerekçeleri ileri sürdüklerini 

nakletmektedir: "Kıyas, haber-i vâhidden daha evlâdır. Zira bizim haber-i vâhidi delil 

olarak kabul etmemizin temelinde, râvîye karşı beslediğimiz hüsn-ü zan yatmaktadır. 

Oysa Şâri' Teâlâ, sahih asıllara kıyas yapmayı değil, bu tür zannî yaklaşımlardan 

kaçınmayı emretmiştir."789 Zebîdî, bu yaklaşımı eleştirerek Hanefî usûlünün temel 

ilkelerini savunmaktadır. Ona göre, râvînin adalet vasfının tespit edilmesi durumunda, 

haber-i vâhidin kıyasa takdim edilmesi gerekmektedir. Bu durum, Hanefî usûl 

anlayışında naklin akla, sünnetin re’ye üstün tutulduğu prensibinin bir tezahürüdür. 

 
785 Ebû Abdullah Muhammed b. İdris eş-Şâfiî, er-Risâle, çev. Abdülkâdir Şener-İbrahim Çalışkan 

(Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2012), 221-222. 
786 Hucurât, 49/6. 
787 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 2/45-46. 
788 Zebîdî’nin işaret ettiği kişinin Mu’tezile âlimi Ebü’l-Hüseyin el-Basrî olduğu anlaşılmaktadır. Bk. 

el-Mu’temed, 2/263. 
789 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/19. 



 

137 

 

Zebîdî’nin bu tenkidi, İslam fıkıh usulünde deliller hiyerarşisi konusundaki temel 

tartışmalardan birine işaret etmekte ve Hanefî ekolünün hadis-sünnet merkezli 

yaklaşımını yansıtmaktadır. 

Hanefî usûlcüler, belirli şartların varlığı halinde haber-i vâhid ile tahsisin 

(genel hükmün sınırlandırılmasının) câiz olduğu görüşünü benimsemektedirler.790 

Zebîdî, bu ilkeyi zekâtın kâfirlere verilmesi meselesi üzerinden şu şekilde 

temellendirmektedir: 

İmam Züfer (ö. 158/775), diğer üç Hanefî imamın aksine, kâfirlere zekât 

verilebileceği görüşünü savunmuştur. Züfer, bu görüşünü şu naslara 

dayandırmaktadır: “Allah, din konusunda sizinle savaşmayan ve sizi yurtlarınızdan 

çıkarmayanlarla iyi ilişkiler içinde olmanızı ve onlara adaletli davranmanızı 

nehyetmez.”791 “Sadakalar ancak şunlar içindir: Fakirler, müskinler...”792 Ona göre, 

bu ayetlerin genel ifadesi, kâfirlerin de zekât alabileceğine delalet etmekte olup, bunu 

sınırlandıran herhangi bir nas bulunmamaktadır. 

Diğer üç Hanefî imam ise Muâz’in rivayet ettiği "Müslümanların 

zenginlerinden al, fakirlerine ver"793 hadisiyle istidlâl etmişlerdir. Bu hadis, zekâtın 

sadece Müslüman fakirlere verilebileceğini göstermektedir.794 Zebîdî’ye göre, bu 

durumda haber-i vâhid ile genel bir nasın tahsisi söz konusudur. 

Zebîdî, Muâz hadisinin haber-i vâhid olmasının tahsise engel teşkil 

etmeyeceğini şu gerekçelerle açıklar: 

1. İlgili ayet (Mümtehine, 60/8), "Allah ancak, din konusunda sizinle savaşmış, 

sizi yurtlarınızdan çıkarmış ve çıkarılmanıza yardım etmiş olanlarla dostluk 

kurmanızı yasaklar" (Mümtehine, 60/9) ayetiyle zaten tahsis edilmiştir. 

2. Harp ehli kâfirlerin fakirlerinin, genel fakirler kapsamından çıkarıldığı 

konusunda icmâ bulunmaktadır. 

3. Ebû Zeyd ed-Debûsî (ö. 430/1039), Muâz hadisinin meşhur bir haber olduğunu 

ve icmâ ile kabul edildiğini, dolayısıyla böyle bir haberle tahsisin câiz 

olduğunu ifade etmiştir.795  

 
790 Cessâs, el-Fusûl, 1/142-207. 
791 Mümtehine, 60/8. 
792 Tevbe, 9/60. 
793 Buhârî, “Kitâbü’z-zekât”, 1 (No. 1395). 
794 Kâsânî, el-Bedâ’i, 5/104; Merğînânî, el-Hidâye, 1/136; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/380. 
795 Zebîdî, İthâf, 4/222. 



 

138 

 

Bu örnek, Hanefî usûlündeki "haber-i vâhid ile tahsis" ilkesinin pratikteki 

uygulamasını göstermekte ve deliller arasında görülen çelişkilerin nasıl 

çözümlendiğine dair usûlî bir yaklaşım sunmaktadır. Zebîdî’nin bu analizi, Hanefî 

mezhebinin nasları anlama ve yorumlamadaki karakteristik özelliklerini 

yansıtmaktadır. 

Hanefî usûlcülerine göre, haber-i vâhid ile Kur’ân’ın nesh edilmesi câiz 

değildir. Zira kesin bilgi ifade eden (yakînî) bir nasın, zannî nitelik taşıyan bir haber-i 

vâhid ile iptal edilmesi kabul edilemez bir durum olarak görülmektedir.796 Zebîdî, bu 

prensibi namazda Fâtiha sûresinin okunmasının farz değil de vâcip oluşunu açıklarken 

şu şekilde temellendirmektedir: 

Hanefî mezhebine göre sem'î deliller dört kategoride değerlendirilmektedir: 

Sübût ve delâleti kat'î olan deliller: Mütevâtir naslar bu gruba girer.797 Sübûtu kat'î, 

delâleti zannî olan deliller: Te'vile açık âyetler bu türdendir. Sübûtu zannî, delâleti kat'î 

olan deliller: Mefhumu kat'î olan haber-i vâhidler bu kapsamdadır. Sübût ve delâleti 

zannî olan deliller: Mefhumu zannî olan haber-i vâhidler bu gruba dâhildir.798 

Hükümlerin sübût derecesi, delillerin kuvvetiyle orantılı olarak 

belirlenmektedir: Birinci kategori ile farzlar, ikinci ve üçüncü kategoriler ile vâcipler, 

dördüncü kategori ile sünnet ve müstehablar sabit olmaktadır. 

Fâtiha sûresinin okunmasının vâcip oluşu, Hz. Peygamber’in devamlı 

uygulaması (muvâzabe) ve "Fâtiha sûresini okumayanın namazı yoktur" hadisiyle 

sabittir. Ancak bu hadis âhâd haberdir, dolayısıyla: Bu hadisle amel etmek vâcip, 

hadisi terk ederek kılınan namaz tahrîmen mekrûh olarak değerlendirilmiştir. "O halde 

Kur’ân’dan kolayınıza geleni okuyun"799 âyetinin genel ifadesi nedeniyle Fâtiha yerine 

başka sûre/âyet okuyanın namazı fâsit olmaz. 

 
796 Cessâs, el-Fusûl, 1/142-207. 
797 “Mütevâtir haberin mânaya delâleti açık yani anlaşılma güçlüğü taşımıyorsa buna dayanan her naklî 

delil kesinlik kazanır.” Bk. Yûsuf Şevki Yavuz, “Delil”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 9/136-138. 
798 Zebîdî’nin buraya kadar olan ifadeleri Buhârî’nin lafızlarıyla birebir örtüşmektedir: Bk. Abdülaziz 

el-Buhârî, Keşfü’l-esrâr, 1/84.  
799 Müzzemmil, 73/20. 



 

139 

 

Zira haber-i vâhid ile Kur’ân’ın genel ifadesinin kayıtlanması (tahsis) nesh 

anlamına gelir ki bu câiz değildir. Hadisin beyan olarak değerlendirilmesi de mümkün 

değildir, çünkü âyette mücmellik bulunmamaktadır (beyan gerektirecek bir kapalılık 

yoktur).800 

Hanefî usûlünde haber-i vâhidin Kitap karşısındaki durumu üç şekilde tasnif 

edilmektedir: “Kitaba uygun olması halinde kabul edilir. Kitaba aykırı olması halinde 

reddedilir. Kitapta bulunmayan bir hüküm içermesi halinde nesh ifade etmeyecek 

şekilde kabul edilir.”801 

Bu yaklaşım, Hanefî mezhebinin deliller hiyerarşisi ve naslar arasındaki 

çelişkilerin çözümü konusundaki usûlî tutumunu yansıtmaktadır. Özellikle haber-i 

vâhidin nesh yetkisinin olmayışı ve Kitap karşısındaki konumunun bu şekilde 

sınırlandırılması, Hanefî usûlünün karakteristik özelliklerinden birini teşkil 

etmektedir. 

Sonuç olarak Zebîdî’nin haber-i vâhidle ilgili görüşleri, İslam fıkıh usulündeki 

temel tartışmaları yansıtan ve Hanefî mezhebinin usûlî yaklaşımını nizami bir şekilde 

ortaya koyan önemli bir çerçeve sunmaktadır. Zebîdî, haber-i vâhidin delil değeri 

konusunda cumhur ulemanın görüşünü benimseyerek, râvînin adalet ve zabt vasıflarını 

taşıması durumunda belirli bir sayı şartı aranmaksızın bu tür rivayetlerin kabul 

edilebileceğini savunmuştur. Ona göre, Mu’tezile ekolünün aksine, haber-i vâhidin 

geçerliliği için çoklu râvî şartı zorunlu değildir. Zebîdî, bu görüşünü tarihî 

uygulamalarla desteklemekte; Hulefâ-i Râşidîn döneminde sahâbenin tek kişinin 

rivayetlerini amelî ve hukukî kararlarda delil olarak kullandığına dair örnekleri ilmî 

bir temele oturtmaktadır. Ayrıca, Süyûtî’nin de işaret ettiği gibi, Kur’ân’ın fâsık 

olmayan ravilerin haberlerini kabul etmeye kapı açan ayetleri, haber-i vâhidin İslam 

hukuk sistemindeki yerini meşrulaştırmaktadır. 

Zebîdî’nin analizleri, Hanefî usûlündeki "haber-i vâhidin kıyasa takdimi" ve 

"genel nasların tahsisi" gibi ilkeleri derinlemesine incelediği için usûl açıdan büyük 

önem taşımaktadır. Özellikle, haber-i vâhidin Kur’ân’ın genel hükümlerini tahsis 

 
800 Zebîdî, İthâf, 3/75. 
801 Serahsî, el-Usûl, 1/367-368. 



 

140 

 

edebileceği, ancak nesh edemeyeceği yönündeki Hanefî prensibini savunurken, bu 

durumun deliller hiyerarşisi açısından sınırlarını net bir şekilde çizmektedir. Zebîdî’ye 

göre, zannî bir delil olan haber-i vâhid, yakînî bir delil olan Kur’ân'ı neshedemez; fakat 

özellikle icmâ veya meşhur sünnetle desteklendiği durumlarda tahsis işlevi görebilir. 

Bu yaklaşım, Hanefî mezhebinin nakil-akıl dengesindeki tercihini ve sünnetin re’ye 

üstünlüğü prensibini yansıtmaktadır. Zebîdî’nin bu konudaki tartışmalara getirdiği 

muntazam cevaplar, İslam hukuk teorisinde haber-i vâhidin rolünü anlamak için kritik 

bir kaynak teşkil etmektedir. 

1.2. Mürsel Hadis 

Mürsel hadisin hücciyyeti meselesi, Hanefî mezhebi ile diğer bazı mezhepler 

arasında ihtilaflı olan temel usûl konularından birini teşkil etmektedir. Zebîdî’nin 

mürsel hadisle ilgili görüşleri, Hanefî mezhebinin hadis kabul kıstaslarındaki 

esnekliğini ve erken dönem fıkıh ekollerinin usûlî yaklaşımlarını yansıtan önemli bir 

perspektif sunmaktadır. Zebîdî, mürsel hadisi "Senedinde kopukluk bulunan rivayet" 

olarak tanımlamakla birlikte, özellikle güvenilir tâbiîn âlimlerinin mürsellerini delil 

olarak kabul etme eğilimindedir. Ona göre, Ebû Hanîfe ve İmâmeyn başta olmak üzere 

mütekaddimîn âlimleri, râvilerinin adalet ve zabt vasıflarını taşıması şartıyla mürsel 

hadisleri hüccet olarak benimsemişlerdir. Zebîdî, bu yaklaşımın tarihî arka planını 

vurgulayarak, mürsel hadisleri reddetme eğiliminin hicrî II. yüzyıldan sonra ortaya 

çıktığını belirtir. Hanefîlerin bu usûlî tercihi, onların hukukî istinbatta sened 

zincirinden ziyade metinlerin iç tutarlılığına ve fıkhî uygulamaya verdiği önemi 

göstermektedir. 

Zebîdî,802 mürsel hadisi "Tâbiûn veya daha sonraki nesillerden olsun, 

senedinde kopukluk bulunan hadis" şeklinde tanımlamaktadır.803 Bu tanım 

çerçevesinde, mürsel hadisler isnad zincirinde kesinti bulunan rivayetler olarak 

değerlendirilmektedir. Senedin kesintisiz olmasını şart koşan âlimlere göre mürsel 

hadisler zayıf hadis kategorisinde mütalaa edilmiştir. 

 
802 Zebîdî’nin değerlendirmeleri için bk.ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/22 vd. 
803 Zebîdî, Bülgatü’l-erîb, 192. Bk. Radiyyüddîn Muhammed b. İbrahim el-Halebî el-Hanefî, Kafvü’l-

eser fî safvi ‘ulûmi’l-eser, thk. Abdülfettâh Ebû Gudde (Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 1430/2009) 

99. 



 

141 

 

Hanefî imamlarının bu konudaki yaklaşımını aktaran Zebîdî şu ifadelere yer 

vermektedir: “Mezhep imamlarımızın eserlerinde onların şöyle dediklerini tespit 

ettim: Bize göre, ravileri güvenilir olduğu sürece mürsel ve munkatı' haberler, başka 

bir yolla müsned olarak rivayet edilmemiş olsalar dahi hüccettir.”804 Bu bağlamda Ebû 

Hanîfe ve İmâmeyn, mütekaddimîn âlimleri gibi mürsel hadisi delil olarak kabul 

etmişlerdir. Zebîdî bu durumu şu sözleriyle teyit etmektedir: “Hanefî mezhebinin 

bütün kaynakları incelendiğinde, İmam Muhammed’in görüşünün de diğer iki imam 

gibi mürsel hadislerin kabulü yönünde olduğu görülür. İmam Mâlik’in mezhebi de 

mürsel hadislerin kabulü istikametindedir.” 

Mürsel hadisleri reddetme eğiliminin sonradan ortaya çıktığını vurgulayan 

Zebîdî, bu görüşünü desteklemek amacıyla Muhammed b. Cerîr et-Taberî’nin (ö. 

310/922) şu ifadelerini nakletmektedir: “İnsanlar mürsel haberlerle amel ediyor ve 

onları kabul ediyorlardı. Onları reddetme uygulaması hicrî II. yüzyıldan sonra 

başlamıştır.”805 Ebû Dâvûd ise mürsel haberleri reddetme yaklaşımının İmam Şâfiî ile 

başladığını şu sözlerle ifade etmektedir: “Mürsel hadislere gelince, Şâfiî ortaya çıkıp 

bu konuda konuşana kadar Süfyân es-Sevrî, Mâlik b. Enes ve Evzâî gibi önceki âlimler 

mürsel haberlerle istidlalde bulunmuşlardır.”806 

Bu tartışmalar, hadis usûlünde isnad sisteminin gelişim sürecini ve farklı 

mezheplerin rivayetleri değerlendirme kıstaslarındaki farklılaşmaları göstermesi 

bakımından önem arz etmektedir. Hanefîlerin erken dönemlerden itibaren mürsel 

hadislere daha müsamahakâr yaklaşımı, onların hukukî istinbat usulünde rivayetlerin 

senedinden ziyade metinlerine ve uygulamaya verdiği önemi yansıtmaktadır. 

Zebîdî’nin hadis usûlüne dair yaklaşımında, sahâbe mürselinin mevsûl ve 

müsned hadis statüsünde değerlendirildiği görülmektedir. Ona göre, bir sahâbînin 

 
804 Söz için bk. Ebû Bekr Şemsü’l-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-Serahsî, Usûl, thk. Ebü’l-

Vefâ el-Efğânî (Haydarâbâd: Lecnetü ihyâi’l-meârifin-numâniyye, ts),1/364. 
805 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 2/218-219. İbn Cerîr’in sözü için bk. İbn Abdilber, et-Temhîd, 

1/4; Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî eş-Şâfiî, 

Tedrîbü’r-râvî, çev. Muhammed Enes Topgül-Faik Ahcaoğlu, (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2019), 1/416. Süyûtî, Taberî’nin sözünü şu lafızla nakleder: “Tâbiûnun 

tamamı mürselin kabul edileceği hususunda icmâ etmiştir. Onların ve onlardan sonra (hicri) iki yüzlerin 

başına kadarki hadis imamlarının bunu rettettiğine dair hiçbir bilgi gelmemiştir.” İbn Abdilber şöyle 

demiştir “Sanki İbni Cerîr bunu reddeden ilk kişi kimsenin Şâfiî olduğunu kastetmektedir.” 
806 Ebû Dâvûd Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî, Risâletü Ebî Dâvûd ilâ ehli Mekke fî 

vasfi Sünenihî, thk. Muhammed es-Sabbağ (Beyrut: Dâru’l-Arabiyye, ts.), 24. 



 

142 

 

hadisi mürsel olarak rivayet etmesi, esasen başka bir sahâbe kanalıyla aldığı anlamına 

gelmekte ve bu durum rivayetin sıhhatine halel getirmemektedir. Zebîdî, bu görüşün 

İbnü's-Salâh807 başta olmak üzere diğer önemli hadis âlimleri tarafından da 

benimsendiğini belirtmektedir.808 

Zebîdî’nin usûlî yaklaşımında, farklı tariklerin birbirini desteklemesi halinde 

mürsel hadislerin kabulünde herhangi bir sakınca görülmemektedir.809 Bu perspektif, 

özellikle ahkâm hadislerini derlediği eserinde ve İhyâ şerhinde tutarlı bir şekilde 

uygulama alanı bulmuştur. Onun bu tavrı, hadis değerlendirme kıstaslarında bütüncül 

bir yaklaşım benimsediğini ve tek başına isnad zincirindeki kopukluğu mutlak bir red 

sebebi olarak görmediğini göstermektedir. 

Zebîdî, mürsel haberleri reddeden İmam Şâfiî ve Beyhakî’nin görüşlerine karşı 

yöntemsel bir cevap geliştirmektedir. Hanefî mezhebinde Ebû Hanîfe ve İmâmeyn, 

hayvanların selem (veresiye satış) akdine konu olamayacağı görüşünü 

benimsemişlerdir.810 Bu yaklaşımın temelinde, selem akdinin ancak mislî mallarda 

(standardize edilebilen ve birbirinin yerini tutabilen mallar) geçerli olabileceği, oysa 

hayvanların kıyemî mallar (birimleri arasında farklılık bulunan ve birbirinin yerini 

tutamayan mallar) kategorisinde değerlendirilmesi yatmaktadır. Şâfiî mezhebi ise 

hayvanlarda selem akdinin cevazı görüşünü benimsemiştir.811 

Zebîdî, Ebû Hanîfe ve ashabının bu konudaki delillerini detaylı şekilde 

aktarmaktadır.812 Bunlardan biri, İbrahim en-Nehaî’nin Abdullah b. Mes'ûd’dan 

naklettiği şu rivayettir: Bir kişi genç dişi develeri belirli bir vade ve fiyat üzerinden 

veresiye satın almak istediğinde, İbn Mes'ûd bu uygulamayı uygun bulmayarak 

"Paranı geri al ve hayvanlarda veresiye alışveriş yapma" demiştir.813 İmam 

 
807 Ebû Amr Takıyyuddîn Osmân b. Salâhiddîn Abdirrahmân b. Musâ eş-Şehrezûrî, Ulûmu’l-hadîs, thk. 

Nureddin Itr (Beyrut: Dâru’l-fikri’l-muasır, 1986), 53-54. 
808 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 2/148-149. 
809 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 2/207. 
810 Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. Selâme el-Ezdî el-Hacrî el-Mısrî et-Tahâvî, el-Muhtasar, çev. 

Soner Duman (İstanbul: Beka Yayıncılık, 2013), 186; Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Ebî Bekr Muhammed 

b. Ahmed el-Kudûrî, el-Muhtasar (İstanbul: Fazilet Neşriyat, 1398/1978), 57; Mevsılî, el-İhtiyâr, 2/90. 
811 Gazzâlî, İhyâ, 2/203. 
812 Zebîdî, İthâf, 6/318-319. 
813 Ebû Yûsuf Yakub b. İbrahim el-Kûfî, Kitâbü’l-Âsâr, çev. İsmail Karagözoğlu (İstanbul: Kayıhan 

Yayınları, 2019), 2/309-310 (No. 852); Ebû Abdillâh Muhammed b. el-Hasen b. Ferkad eş-Şeybânî, el-

Âsâr, çev. İsmail Karagözoğlu (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2021), 2/310 (No. 741); Abdürrezzâk, el-



 

143 

 

Muhammed, bu rivayeti aktararak "Biz bu görüşleri kabul ediyoruz. Hayvanlarda 

selem caiz değildir. Bu, Ebû Hanîfe’nin de görüşüdür" şeklinde ifade etmiştir. 

Şâfiî mezhebi mensupları, İbn Mes'ûd’un bu görüşünü munkatı olarak 

nitelendirmişlerdir. Beyhakî, Şâfiî’nin bu ifadesinin İbrahim en-Nehaî ve İbn 

Cübeyr’in İbn Mes'ûd’dan yaptıkları rivayetlerin senedinde kopukluk bulunduğunu 

kastettiğini açıklamıştır.814 

Zebîdî, Beyhakî’nin bu eleştirilerine üç temel argümanla cevap vermektedir: 

İbn Mes'ûd’un bu görüşünün İbn Cübeyr (ö. 94/713 [?]) vasıtasıyla Hz. Hüzeyfe’den815 

(ö. 36/656) ve İbn Sîrîn816 kanalıyla da nakledildiğini, bu rivayetlerin birbirini teyit 

ettiğini belirtmektedir. İbn Sîrîn’in mürsel rivayetlerinin sahih kabul edildiğini 

vurgulamaktadır. Hanefî usûlüne göre, munkatı' bir haberin naslara aykırı olmadığı 

sürece delil olarak kabul edilebileceğini ifade etmektedir. 

Zebîdî, İbn Sîrîn’in mürsel rivayetlerinin güvenilirliğini desteklemek amacıyla 

İbn Abdilber’in (ö. 463/1071) görüşlerine de atıfta bulunmaktadır.817 İbn Abdilber, 

Sa'îd b. Müseyyeb (ö. 94/713), İbrahim en-Nehaî ve İbn Sîrîn gibi tâbiîn âlimlerinin 

mürsel rivayetlerinin sahih olduğunu çeşitli vesilelerle vurgulamıştır.818 

Bu tartışma, farklı mezheplerin hadis değerlendirme kıstasları ve mürsel 

rivayetlerin hücciyyeti konusundaki usûlî farklılıklarını ortaya koyması açısından 

önem taşımaktadır. Zebîdî’nin yaklaşımı, Hanefî mezhebinin özellikle tâbiîn dönemi 

âlimlerinin mürsel rivayetlerine verdiği değeri ve bu rivayetlerin fıkhî istinbattaki 

yerini göstermektedir. 

Tâbiîn âlimlerinin görüşlerinin delil değeri ve hangi şartlarda hüccet sayılacağı 

meselesi, usûl âlimleri tarafından detaylı şekilde incelenmiştir. Bu bağlamda, Irak 

fıkhının önde gelen isimlerinden ve Ebû Hanîfe’nin hocası Hammâd b. Ebû 

Süleymân’ın (ö. 120/738) şeyhi olan İbrahim en-Nehaî’nin görüşleri özel bir önem arz 

 
Musannef, 8/23 (No. 14149); İbn Ebû Şeybe, el-Musannef, 4/419 (No. 21692); Tahâvî, Şerhu me'âni’l-

âsâr, 6/58 (No. 5619); Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 2/54. 
814 Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, 6/37 (No. 11107). 
815 Tahâvî, Şerhu me'âni’l-âsâr, 6/59 (No. 5621). 
816 İbn Ebû Şeybe, el-Musannef, 4/419 (No. 21691). 
817 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 2/54-55. 
818 İbn Abdilber, et-Temhîd, 1/30, 4/326, 15/94, 24/48. 



 

144 

 

etmektedir. Hanefî mezhebinde, sünnet ve sahâbe sözünün bulunmadığı konularda 

İbrahim en-Nehaî’nin içtihatları hüccet olarak kabul edilmiştir. 

Tehânevî, namazda muhâzât (kadın ve erkeğin yan yana namaz kılması) 

meselesinde herhangi bir nas bulunmasa dahi sadece en-Nehaî’nin görüşünün Ebû 

Hanîfe için yeterli delil teşkil edeceğini belirtmektedir. Zira bu görüş, her ne kadar bir 

tâbiîn âlimine ait olsa da, kıyasa aykırı olması ve akıl yürütmeyle ulaşılamayacak 

nitelikte bulunması sebebiyle merfû' ve mürsel hadis hükmünde değerlendirilmektedir. 

Hanefî mezhebinin mürsel haberlere yaklaşımı da bu tür rivayetlerin kabulünü 

kolaylaştırmaktadır.819 

Zebîdî, İbn Abdilber’in şu ifadelerini nakletmektedir: "Bu rivayet gösteriyor ki 

İbrahim en-Nehaî’nin mürsel rivayetleri, müsned rivayetlerinden daha kuvvetlidir."820 

Bu durum, Hanefî mezhebinin pratiğinde somut olarak görülebilmektedir. Nitekim 

İmam Muhammed, Ebû Hanîfe kanalıyla Hammâd’dan rivayet ettiği bir haberde, 

İbrahim en-Nehaî’nin "Kadın erkeğin yanında bulunur ve ikisi birlikte namaz 

kılarlarsa erkeğin namazı bozulur" şeklindeki görüşünü aktarmakta ve "Biz bu görüşü 

kabul ediyoruz. Bu, Ebû Hanîfe’nin de görüşüdür"821 diyerek bu ictihadı delil olarak 

benimsediğini ifade etmektedir. 

Bu yaklaşım, Hanefî mezhebinin hukukî istinbat usulünde tâbiîn âlimlerinin, 

özellikle de İbrahim en-Nehaî gibi otoritelerin görüşlerine verdiği önemi 

göstermektedir. Özellikle akıl yürütmeyle ulaşılamayacak konulardaki içtihatların 

merfû hükmünde sayılması, mezhebin hadis değerlendirme kıstaslarındaki esnekliğini 

ve fıkhî geleneğe verdiği değeri yansıtmaktadır.  

Ebû Hanîfe’nin rivayet ettiği hadisleri ihtiva eden müsned ve âsâr türü 

eserlerde mürsel haberlerin yoğun bir şekilde yer aldığı görülmektedir.822 Bu durum, 

bölgesel fıkıh ekollerinin usuli yaklaşımları bağlamında dikkat çekicidir. Irak fakihleri 

 
819 Tehânevî, İ‘lâüs-sünen, 3/321. 
820  Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/222. Bk. İbn Abdilber, et-Temhîd, 1/38; Tehânevî, İ'lâü's-

sünen, 3/1319. 
821 Muhammed b. Hasan, el-Âsâr, 1/183 (No. 137). 
822 Ebû Yûsuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ında bulunan 1085 rivayetin 237’si mürsel olup çoğu İbrahim en-

Nehaî’ye aittir. İmam Muhammed’in Âsâr’ında bulunan 913 rivayetin 491’i doğrudan İbrahim en-

Nehaî’nin fetva ve görüşleridir. Bu da %46 gibi büyük bir orana tekabül eder. Bk. Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-

Âsâr, 1/39-40; Muhammed b. Hasan, el-Âsâr, 1/52. 



 

145 

 

özellikle İbrahim en-Nehaî’nin, Medine fakihleri ise Saîd b. el-Müseyyeb’in 

görüşlerini önemli birer kaynak olarak değerlendirmiş ve bunlarla istidlalde 

bulunmuşlardır. Ancak her iki ekol, söz konusu âlimlerin görüşlerine farklı anlamlar 

yükleme eğiliminde olmuştur. Zebîdî’nin hocası Şâh Veliyyullâh ed-Dihlevî, bu 

durumu şu şekilde analiz etmektedir: "Saîd b. el-Müseyyeb, Medine fakihlerinin 

sözcüsü konumundaydı. Özellikle Hz. Ömer’in hükümlerini ve Ebû Hüreyre’nin 

hadislerini en iyi şekilde ezberlemişti. İbrahim en-Nehaî ise Kûfe fakihlerinin 

temsilcisiydi. Bu iki âlimin herhangi bir konudaki ve herhangi bir kimseye isnad 

etmeden yaptıkları açıklamalar, genellikle açıkça veya dolaylı yollardan selef 

âlimlerinden nakledilen görüşleri yansıtmaktaydı. Bu sebeple her iki bölgenin fakihleri 

bu iki otorite etrafında konsensüs sağlamış, görüşlerini onlardan almış, bunları 

özümsemiş ve üzerine tahrîcât yapmışlardır."823 

Bu tespit, erken dönem fıkıh ekollerinin oluşum sürecinde bölgesel otoritelerin 

rolünü ve farklı coğrafyalardaki hukukî düşüncenin şekillenmesinde etkili olan 

faktörleri anlamak açısından önem arz etmektedir. Özellikle İbrahim en-Nehaî ve Saîd 

b. el-Müseyyeb gibi tâbiîn dönemi âlimlerinin görüşlerinin, sonraki nesiller tarafından 

nasıl temel referans kaynakları haline geldiği ve farklı yorumlara konu olduğu bu 

analizle daha iyi anlaşılmaktadır. Bu durum, İslam hukuk tarihinde bölgesel fıkıh 

geleneklerinin teşekkül sürecine ışık tutması bakımından kayda değerdir. 

Zebîdî, namazda besmelenin cehrî (açıktan) veya hafî (gizli) okunması 

meselesinde olduğu gibi, konuyla ilgili merfû‘ hadislerin mevcudiyeti halinde tâbiîn 

âlimlerinin görüşlerinin delil teşkil edip etmeyeceği hususunda önemli bir prensip 

ortaya koymaktadır. Ona göre, böyle bir durumda tâbiîn ulemasının kavilleri bağımsız 

hüccet olarak kabul edilemez; meselenin çözümü için doğrudan Hz. Peygamber’den 

nakledilen delillere müracaat edilmesi gerekmektedir.824 Bu yaklaşım, Zebîdî’nin 

hadis-sünnet merkezli usûlî duruşunu yansıtmakta ve şer'î hükümlerin istinbatında aslî 

kaynaklara verdiği önemi göstermektedir. Özellikle merfû‘ hadislerin bulunduğu 

 
823 Ebû Abdilazîz Kutbüddîn Şah Veliyyullâh Ahmed b. Abdirrahîm b. Vecîhiddîn ed-Dihlevî el-Fârûkî, 

Hüccetullâhi’l-bâliğa, 2 cilt, thk. Seyyid Sâbık (Beyrut: Dâru’l-cîl, 1426/2005), 1/248. 
824 Zebîdî, İthâf, 3/315. 



 

146 

 

konularda tâbiîn görüşlerinin ikincil derecede kalması gerektiği vurgusu, onun usûl 

anlayışında nasların önceliğini ortaya koymaktadır.  

Özetle Zebîdî, mürsel hadislerin kabulü konusunda özellikle İbrahim en-Nehaî 

gibi Irak ekolünün önde gelen tâbiîn âlimlerinin rivayetlerine büyük değer atfeder. Ona 

göre, bu tür rivayetler –kıyasa aykırı olmaları ve akıl yürütmeyle ulaşılamayacak 

nitelik taşımaları sebebiyle– merfû hadis hükmünde kabul edilebilir. Zebîdî, Hanefî 

usûlündeki bu yaklaşımı, İbn Abdilber gibi âlimlerin İbrahim en-Nehaî’nin 

mürsellerinin müsned rivayetlerden daha kuvvetli olduğuna dair tespitleriyle destekler. 

Bununla birlikte, Zebîdî merfû hadislerin bulunduğu konularda tâbiîn görüşlerinin 

bağımsız hüccet olarak kullanılamayacağı konusunda nettir; bu durum onun nas 

merkezli yöntemsel tutumunu yansıtır. Zebîdî’nin mürsel hadislerle ilgili bu ölçülü 

yaklaşımı, Hanefî mezhebinin hem sünnete bağlılığını hem de erken dönem fıkıh 

birikimine verdiği değeri ortaya koymaktadır 

1.3. Sahabi Kavli 

Zebîdî, sahâbe sözlerinin sünnet olarak nitelendirilmesi meselesine ilişkin 

olarak iki önemli tespitte bulunmaktadır. İlk olarak, "Sahâbenin 'Bu sünnettir' 

şeklindeki ifadesi, Hz. Peygamber’in sünneti olarak yorumlanır" demektedir.825 Diğer 

bir pasajda ise, "Sahâbenin 'Sünnet şu şekildedir' tarzındaki beyanı, en sahih görüşe 

göre merfû hadis statüsündedir" şeklinde bir değerlendirme yapmaktadır.826 

Bu görüşünü temellendirmek için Zebîdî, Hz. Ali’nin "Elleri el üzerine koyup 

göbeğin altında birleştirmek sünnettendir"827 şeklindeki sözünü örnek olarak 

zikretmektedir.828 Ayrıca, muhaddislerin ve usûl âlimlerinin çoğunluğunun, sahâbenin 

Hz. Peygamber dönemindeki uygulamalarına atıfta bulunarak "Biz şöyle yapardık" 

şeklindeki ifadelerini -tıpkı Hz. Cabir’in rivayet ettiği "Biz, Kur’ân-ı Kerîm nazil 

olmaya devam ettiği halde Hz. Peygamber zamanında azil yapardık"829 hadisinde 

olduğu gibi- merfû hadis hükmünde değerlendirdiklerini belirtmektedir.830  

 
825 Zebîdî, İthâf, 3/133. 
826 Zebîdî, İthâf, 6/195. 
827 Ebû Dâvûd, “Salât” 120 (No. 756); İbn Ebû Şeybe, el-Musannef, 1/343 (No. 3945); Ahmed, el-

Müsned, 2/222 (No. 875); Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, 2/48 (No. 2341, 2342).  
828 Zebîdî, İthâf, 3/61. 
829 Buhârî, “Nikâh” 96 (No. 5207-5209); Müslim, “Nikâh” 137 (No. 1440). 
830 Zebîdî, İthâf, 6/195. 



 

147 

 

Bu yaklaşım, sahâbe sözlerinin hüccet değeri ve sünnetin tespiti konusunda 

önemli bir usûl prensibi ortaya koymaktadır. Zebîdî’nin bu tespitleri, özellikle merfû 

hadislerin tanımı ve kapsamı konusunda klasik hadis usûlü literatüründe yer alan 

görüşlerle uyum içerisindedir. Sahâbe ifadelerinin bu şekilde değerlendirilmesi, Hz. 

Peygamber’in sünnetinin tespitinde geniş bir perspektif sunmakta ve sünnetin 

kaynaklarına ilişkin anlayışımızı zenginleştirmektedir. 

Nebevî söz ve fiillerin farklı yorumlara açık olduğu ve kesin hüküm ifade 

etmediği durumlar söz konusu olabilmektedir. Bu durumun doğal bir sonucu olarak 

İslam âlimleri aynı delillerden farklı hükümlere ulaşmışlardır. Zebîdî, yaslanarak 

yemek yemenin hükmü konusundaki ihtilaflara dikkat çekmekte; Şâfiî fakihi İbnü’l-

Kâs’in (ö. 335/946) bu uygulamanın mekrûhiyetinin kemâlinin Hz. Peygamber’e has 

olduğu görüşünü naklettikten sonra, diğer fakihlerin ise zaruret olmadıkça genel olarak 

mekrûh olduğu kanaatini taşıdıklarını belirtmektedir. 

Zebîdî, selef âlimlerinden nakledilen rivayetleri bu bağlamda değerlendirerek 

şu tespiti yapmaktadır: “İbrahim en-Nehaî’nin 'Sahabe ve tâbiîn, karınlarının 

büyümesinden endişe ettikleri için yaslanarak yemeyi mekrûh görürlerdi' şeklindeki 

ifadesi bu görüşü desteklemektedir. Eğer yaslanarak yemenin mekrûh veya hilâf-ı evlâ 

olduğu kesin olarak sabit olsaydı, o zaman diz üstü çökerek veya sol ayağın üzerine 

oturup sağ ayağı dikmek suretiyle yemek sünnet olarak kabul edilirdi.”831 

Zebîdî’nin bu yaklaşımı, bir fiilin sünnet olarak nitelenmesini onun zıddının 

mekrûh veya hilâf-ı evlâ olmasıyla ilişkilendiren usûlî bir temele dayanmaktadır. Bu 

bağlamda, eğer yaslanarak yemek kesin olarak mekrûh kabul edilseydi, bunun karşıtı 

olan oturarak yemeğe sünnet hükmü verilmesi gerekirdi. Zebîdî, ahkâm hadislerini 

derlediği eserinde "Yaslanarak Yemenin Mekrûh Olduğuna Delâlet Eden Hadisler" 

başlığı altında Hz. Peygamber’in "Bana gelince ben yaslanarak yemek yemem"832 

şeklindeki farklı rivâyetleri incelemektedir.833 

Zebîdî’nin bu konuda kesin bir hükme varamamasının iki temel sebebi 

bulunmaktadır: Birincisi, Hz. Peygamber’in bu fiile ilişkin sarih bir yasaklama 

 
831 Zebîdî, İthâf, 5/580-581. 
832 Buhârî, “Et‘ıme” 13 (No. 5398). 
833 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 2/138-139. 



 

148 

 

getirmemiş olması ve varid olan hadislerin "Bana gelince..." şeklinde kesin hüküm 

ifade etmeyen bir üslupla nakledilmesidir. İkincisi ise İbn Abbâs (ö. 68/688), Hâlid b. 

Velîd (ö. 21/642), Atâ b. Ebû Rabâh (ö. 114/732) ve İbn Sîrîn (ö. 110/729) gibi sahâbe 

ve tâbiîn âlimlerinin yaslanarak yemek yediklerine dair rivayetlerin varlığıdır.834 Eğer 

Nebevî bir yasak söz konusu olsaydı, bu zatların mutlaka bu yasakla amel edecekleri 

açıktır. 

Tahâvî, yaslanarak yemenin zorba kralların ve Acemlerin âdeti olduğunu ve bu 

sebeple mekrûh kılındığını ifade etmektedir.835 Zeynüddîn el-Irâkî ise Tirmizî’nin (ö. 

279/892) bu fiili mekrûh olarak nitelendirdiğini ve bu görüşün cumhurun kanaati 

olduğunu belirtmektedir.836 İbn Âbidîn ise tercih edilen görüşe göre yaslanarak 

yemenin sakıncasız olduğunu, ancak terk edilmesinin daha evlâ bulunduğunu; kibir 

amacı taşımadığı sürece bu hükmün geçerli olduğunu, aksi takdirde haram sayılacağını 

ifade etmektedir. 837 

 Konuya ilişkin bir rivayet, yasaklamanın temel gerekçesinin kibir ve zorba 

krallara benzemekten kaçınma olduğunu ortaya koymaktadır: Allah Teâlâ’nın Hz. 

Peygamber’e gönderdiği bir melek, yanında Cebrail (a.s.) olduğu halde, "Allah seni 

kul peygamber ve kral peygamber olmak arasında serbest bıraktı" demiş, Hz. 

Peygamber’in Cebrail’e istişare mahiyetindeki bakışına karşılık Cebrail mütevazı 

olmasını işaret etmiş, bunun üzerine Hz. Peygamber "Bilakis ben kul peygamber 

olurum" diyerek bir daha yaslanarak yemek yememiştir.838  

Sonuç olarak Zebîdî’nin sünnet anlayışı, Hanefî mezhebinin usûlî yaklaşımını 

yansıtan titiz bir teorik çerçeve sunmaktadır. Zebîdî, sünneti "Hz. Peygamber’in 

devamlı olarak yaptığı ve özürsüz terk etmediği fiiller" şeklinde tanımlayarak, sünnet 

ile müstehap arasındaki temel farkı muvâzabe kıstası üzerinden temellendirir. Ona 

 
834 İbn Ebû Şeybe, el-Musannef, 5/139-140 (No. 24515-24520). 
835 Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. Selâme el-Ezdî el-Hacrî el-Mısrî et-Tahâvî, Şerhu me'âni’l-

âsâr (Beyrut: Âlemü’l-kütüb, 1414/1994), 7/30 (No. 6724); Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. 

Selâme el-Ezdî el-Hacrî el-Mısrî et-Tahâvî, Şerhu müşkili’l-âsâr, thk. Şuayb Arnavûd (Beyrut: 

Müessetü’r-risâle, 1415/1994), 5/338. 
836 Aynî, ‘Umdetü’l-kârî, 14/407. 
837 Muhammed Emîn b. Ömer b. Abdilazîz el-Hüseynî ed-Dımaşkî, Reddü’l-muhtâr ʿale’d-Dürri’l-

muhtâr, thk. Adil Ahmed Abdülmevcut, Ali Muhammed Muavviz (Riyad: Dârü ‘âlemi’l-kütüb, 2003), 

6/756. 
838 Tahâvî, Şerhu müşkili’l-âsâr, 5/338 (No. 2092). 



 

149 

 

göre, aralıklı olarak yapılan fiiller sünnet statüsü kazanamaz; bu yaklaşımını istiskâ 

namazı gibi örneklerle destekler. Zebîdî, Hanefî usûlündeki bu ayrımın pratik 

sonuçlarını Safâ'ya çıkış kapısı tercihi gibi fıkhî meselelerde gösterir ve Kâsânî’nin 

"sünnetin muvâzabeyle sabit olacağı" yönündeki görüşlerini aktarır.  

Zebîdî, Ebû Hanîfe’nin sünnet karşısındaki usûlî duruşunu savunurken, onun 

hukukî istinbatta öncelik sıralamasını vurgulayarak, İmam’ın re'y ile hareket ettiği 

yönündeki eleştirileri cevaplandırır. Zebîdî’ye göre Ebû Hanîfe, sünnet bulunan 

konularda kıyastan kaçınmış ve özellikle Kıyâs-ı Celî gibi metinlerle güçlü bağı olan 

yöntemleri tercih etmiştir. Ayrıca Zebîdî, sahâbenin "bu sünnettir" şeklindeki 

ifadelerini merfû hadis statüsünde değerlendirerek, sünnetin tespitinde sahâbe 

sözlerine verilen önemi ortaya koyar. Yaslanarak yemek gibi ihtilaflı konularda 

sünnetin hükmü belirlenirken hem metinsel deliller hem de tarihsel uygulamalar 

dikkate alınmalıdır. Böylece bu bütüncül yöntem, sünnet anlayışının hem nazarî hem 

de pratik boyutlarını ölçülü bir şekilde yansıtır. 

1.4. Hadislerin Sıhhatini Tahkik ve Tenkit Metodu 

Bu kısımda, Zebîdî’nin ilmî şahsiyetinin anlaşılmasında kritik öneme sahip 

olan hadis ilmindeki konumu ve hadis usulüne dair yöntemsel yaklaşımlarının 

müstakil olarak incelenmesi gerekliliği üzerinde durulacaktır. Zira Zebîdî, Hanefî 

geleneği içerisinde muhaddis-fakih tipolojisinin seçkin bir temsilcisi olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Bilindiği üzere Hanefî mezhebi, kuruluşundan itibaren hadis ilmiyle 

derin bir irtibat içinde olmuş ve bu alanda özgün bir yöntem geliştirmiştir. Zebîdî de 

bu geleneğin hem nazarî hem de pratik boyutlarına vakıf bir âlim olarak dikkat 

çekmektedir. Çalışmamızın ana odağını Zebîdî’nin fıkhi yönü oluşturmakla birlikte, 

hadis ilmindeki uzmanlığının göz ardı edilmesi, araştırmanın yöntemsel bütünlüğünü 

zaafa uğratacak önemli bir eksiklik olacaktır. Bu nedenle bu bölümde, Zebîdî’nin fıkhi 

istinbat sürecinde hadisleri değerlendirme ölçütleri, hadis metinlerine yönelik tahlil 

teknikleri ve bu süreçte takip ettiği usulî prensipler detaylı bir şekilde analiz 

edilecektir. Bu çok yönlü inceleme, Zebîdî’nin hem fakih hem de muhaddis 

kimliklerini bütüncül bir perspektifle değerlendirme imkânı sağlayacak ve Hanefî 

geleneğindeki hadis-fıkıh etkileşiminin anlaşılmasına önemli katkılar sunacaktır. 



 

150 

 

1.4.1. Hadislerin Tahricini Yapması  

Hadis tahrîci, Zebîdî’nin ilmî çalışmalarında özel bir yere sahip olan ve 

yöntemsel titizlikle ele aldığı temel uğraş alanlarından birini teşkil etmektedir. Tahrîc 

faaliyeti, eserlerde zikredilen hadislerin orijinal kaynaklarının tespiti, isnad 

zincirlerinin analizi ve sıhhat durumlarının değerlendirilmesi gibi üç boyutlu bir süreci 

kapsamaktadır.839 Bu usûlî çaba, hadislerin güvenilirliğini ve kaynağının ortaya 

konulması açısından kritik bir önem arz etmektedir. Zebîdî’nin bu alandaki en dikkat 

çekici çalışması, Gazzâlî’nin İhyâu ‘ulûmi’d-dîn adlı eserine yazdığı şerhte 

somutlaşmaktadır. Söz konusu şerh, hadis tahrîci bağlamında hem kapsam hem de 

derinlik açısından döneminin en mükemmel örneklerinden biri olarak kabul 

görmektedir. Bu eserde, İhyâ’da yer alan hadislerin kaynak kritiği, isnad analizleri ve 

sıhhat değerlendirmeleri nizami bir yaklaşımla ele alınmıştır. Konunun daha iyi 

anlaşılması için iki örnek üzerinden açıklama yapmak yerinde olacaktır: 

Gazzâlî, Hz. Ömer’in bir Hıristiyan kadına ait kaptan abdest aldığına dair bir 

rivayeti nakletmektedir. Zebîdî ise bu hadisin, Buhârî’de "Hz. Ömer’in bir Hıristiyan 

kadının evinde sıcak su ile abdest aldı"840 şeklinde geçtiğini belirtmekle birlikte, söz 

konusu rivayetin aslında iki ayrı hadisten oluştuğunu ifade etmektedir. Birinci rivayet, 

Sa‘îd b. Mansûr, Abdürrezzâk ve başka muhaddisler tarafından "Hz. Ömer’in sıcak su 

ile abdest aldığı" şeklinde sahih bir isnadla nakledilmiştir. İkinci rivayet ise İmam 

Şâfiî’nin Müsned’inde, Abdürrezzâk ve diğer râviler kanalıyla "Hz. Ömer’in, 

Hıristiyan bir kadının kabındaki su ile abdest aldığı" şeklinde aktarılmıştır. Ancak 

Zebîdî, bu ikinci rivayetin senedinde yer alan Süfyân b. Uyeyne’nın, Zeyd b. 

Eslem’den hadis duymadığına dikkat çekerek senedin zaafına işaret etmektedir. 

Ayrıca, konuyla ilgili olarak Beyhakî’den de bir nakilde bulunmaktadır.841 Bu örnekte 

görüleceği üzere, Zebîdî hadisi tahrîc etmekte, metnin aslını tespit etmeye çalışmakta 

ve farklı yazım şekillerini karşılaştırarak isnad kritiği yapmaktadır. 

Hanefî mezhebine göre, kesilen hayvanların yenmesi mekruh olan yedi kısım 

bulunmaktadır. Yapılan literatür taramasında, bu konuya dair rivayetleri kapsamlı bir 

 
839 Zişan Türcan, Temel Hadis Terimleri (İstanbul: TDV Yayınları, 2022), 260. 
840 Buhârî, “Kitâbü’l-vudû”, 43.  
841 Zebîdî, İthâf, 2/486. 



 

151 

 

şekilde tahrîc eden ilk âlimin Zebîdî olduğu tespit edilmiştir. Kendisinden önceki 

âlimler de bu rivayetlere yer vermekle birlikte, Zebîdî konuyla ilgili bütün haberleri 

derleyerek hadisin tahkikini gerçekleştirmiştir. 

Tâbiîn âlimlerinden Mücâhid’in rivayetine göre, Hz. Peygamber koyunun yedi 

yerinin yenmesini kerih görmüştür. Bunlar; safra (öd kesesi), gudde (lenf bezleri), 

dişilik organı, erkeklik organı, testisler ve kandır. Zebîdî, bu rivayetin Muhammed b. 

Hasan’ın el-Âsâr’inda ve Ebû Dâvûd’un (ö. 275/889) el-Merâsil’inde nakledildiğini 

belirtmektedir.842 Ayrıca, hadisi Mücâhid’den rivayet eden Vâsıl b. Ebû Cemîl’ın 

tanınırlığının az olduğuna dair bazı tenkitleri aktarmakla birlikte, İbn Hibbân’ın onu 

sika raviler arasında zikrettiğine843 ve İbn Hacer’in (ö. 852/1449) de kendisi hakkında 

“makbul” ifadesini kullandığına işaret etmektedir.844 

Zebîdî, söz konusu rivayetin İbnü’s-Sünnî’nin (ö. 364/975) et-Tıbbü’n-

nebevî’sinde ve Beyhakî’nin es-Sünenü’l-kübrâ’sında İbn Abbas’tan;845 Taberânî’nin 

el-Mu‘cemü’l-evsat’ında ise İbn Ömer’den846 nakledildiğini, ancak bu rivayetlerin 

senedlerinin zayıf olduğunu ifade etmektedir. Ardından, hadiste geçen yedi kelimenin 

anlamlarını açıklayarak konuyu detaylandırmıştır.847  

Zebîdî, Cevâhiru’l-münîfe adlı eserinde, “Koyunun Yenilmesi Mekruh Olan 

Yerlerine Delâlet Eden Haberin Açıklanması”848 başlığı altında bu konuyu ele almış 

ve Hattâbî’nin (ö. 388/998) “Koyunun yedi yerinin yenmesinin kerih görüldüğü 

rivayet edilmiştir… Bunlardan kan icmâ ile haram kılınmış olup diğer kısımlar ise 

 
842 Muhammed b. Hasan, el-Âsâr, 2/378 (No. 808); Ebû Dâvûd Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-

Sicistânî el-Ezdî, el-Merâsil, thk. Şuayb Arnavûd (Dimeşk: Müessetü’r-risâle nâşirûn, 1439/2018), 240 

(No. 465). Bk. Abdürrezzâk, el-Musannef, 4/535 (No. 8771); Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, 10/12 (No. 

19700). 
843 Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân el-Büstî, Sahîh (Haydarabâd: Dâiretü’l-me‘ârifi’l-‘Osmâniyye, 

1393/1973), 7/559. 
844 Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî el-Askalânî, Takrîbü’t-Tehzîb, thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf, 

Şuayb Arnavûd (Beyrut: Müessetü’r-risâle nâşirûn, 1432/2011), 823. 
845 Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, 10/12 (No. 19701). 
846 Ebü’l-Kâsım Süleymân b. Ahmed et-Taberânî, el-Mu‘cemü’l-evsat, thk. Ebû Muâz Târık b. 

‘ivazullâh b. Muhammed-Ebü’l-Fazl Abdülmuhsin b. İbrahim el-Hüseynî (Kâhire: Dâru’l-Harameyn, 

1415/1995), 9/181 (No. 9480). 
847 Zebîdî, İthâf, 6/472-473. 
848 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 2/150-151. 



 

152 

 

mekruhtur” şeklindeki görüşünü nakletmiştir.849 Aynı görüşün Ebû Hanîfe’den de 

rivayet edildiği belirtilmektedir.850  

Zebîdî’nin bu konudaki usulü incelendiğinde, hadisi hem müsned hem de 

mürsel olarak tahrîc ettiği, râviler hakkında cerh ve ta‘dîl değerlendirmelerinde 

bulunduğu, şâhit rivayetleri derlediği ve hatta günümüze ulaşmayan İbnü’s-Sünnî gibi 

kaynaklara müracaat ettiği görülmektedir. Bu durum, onun hadis tahkikindeki derinlik 

ve titizliğini ortaya koymaktadır. Kendisinden önceki Hanefî fakihlerin bu rivayeti ya 

tamamen göz ardı ettiği ya da yüzeysel olarak ele aldığı, kendisinden sonra gelen 

âlimlerden ise yalnızca İ'lâü’s-sünen müellifinin konuyu incelemiş olmakla birlikte 

yeterli derinlikte bir analiz yapmadığı anlaşılmaktadır.851  

Sonuç olarak, bu hadis İbn Ömer ve İbn Abbas’tan merfû‘ ve müsned olarak, 

Mücâhid’den ise mürsel olarak rivayet edilmiştir. Merfû‘ rivayetlerin senedlerine 

yönelik eleştiriler bulunmakla birlikte, mürsel rivayetin râvilerinin güvenilir olması, 

onun hüccet olarak kullanılmasını mümkün kılmaktadır. Ayrıca, bir müctehidin bir 

hadisle istidlâl etmesi, o hadisin onun nezdinde delil olarak kabul edildiğini 

göstermektedir. Zikredilen kısımların tahrîmen mekruh olduğuna dair delil, bunlar 

arasında kanın bulunmasıdır. Hanefî imamları, bu hadisi delil alarak söz konusu 

organların yenmesinin tahrîmen mekruh olduğunu hükme bağlamışlardır.852 Netice 

itibarıyla, hadiste geçen “Allah Resûlü (s.a.v.) koyunun yedi yerini kerih görürdü” 

ifadesinden, bunların tamamının mekruh olmayıp içlerinden kanın haram kılındığı 

anlaşılmaktadır. “Kerih” tabirinin, haramı da kapsayan şümullü bir anlam taşıdığı 

sonucuna varılmaktadır. 

Zebîdî’nin hadis tahrîcindeki usûlî yaklaşımı, onun hem muhaddis hem de 

fakih kimliğini yansıtan özgün bir usûl sergilemektedir. İhyâ şerhindeki Hz. Ömer’in 

abdest hadisi tahlilinde olduğu gibi, Zebîdî sadece hadislerin kaynaklarını tespit 

etmekle kalmaz, aynı zamanda farklı rivâyetlerini karşılaştırarak isnad kritiği yapar ve 

 
849 Ebû Süleymân Hamd b. Muhammed el-Hattâbî el-Büstî, Meʿâlimü’s-Sünen, (Halep: Matba‘atü’l-

’ilmiyye, 1351/1932), 1/32. 
850 Kâsânî, el-Bedâ’i, 5/61. 
851 Tehânevî, İ'lâü's-sünen, 16/7832-7833. 
852 Kâsânî, el-Bedâ’i, 5/61; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 6/749; Tehânevî, İ'lâü's-sünen, 16/7832-7833 

(No. 5522). 



 

153 

 

metin analizi gerçekleştirir. Bu yöntem, Cevâhiru'l-münîfe’deki "koyunun yenmeyen 

yedi kısmı" hadisi tahlilinde daha da belirginleşir: Zebîdî hem müsned hem mürsel 

rivayetleri derlemiş, râvilerin güvenilirliğini cerh-ta'dîl ölçütleriyle değerlendirmiş, 

şahit rivayetleri toplamış ve nadir kaynaklara ulaşmıştır. Onun bu titiz çalışması, 

Hanefî geleneğinde önceki fakihlerin yüzeysel yaklaştığı veya göz ardı ettiği bir 

konuda, hadis ilminin tekniklerini kullanarak mezhep görüşlerini temellendirme 

çabasını yansıtmaktadır. Zebîdî’nin özellikle mürsel rivayetleri değerlendirmeye 

alması ve "kerih" tabirinin şümulünü analiz etmesi, fıkhi hükümlerin istinbatında 

hadisleri bütüncül bir yaklaşımla ele aldığını göstermektedir. Bu usûl, onun İhyâ 

şerhindeki tahrîc çalışmalarıyla paralellik göstererek hem hadislerin sıhhatini tespit 

etme hem de fakihlerin bu hadisleri nasıl yorumladığını ortaya koyma gayretinin bir 

tezahürüdür. Sonuç olarak Zebîdî, Hanefî geleneğinde hadis-fıkıh etkileşimini en iyi 

temsil eden âlimlerden biri olarak, tahrîc faaliyetini sadece bir nakil işlemi olarak 

değil, aynı zamanda mezhep görüşlerini hadislerle temellendiren kritik bir süreç olarak 

uygulamıştır. 

1.4.2. Hadislerin Sıhhat Durumlarını Tespit Etmesi 

Hadislerin sıhhat durumunun tespiti, sahih rivayetlerin zayıf veya mevzu 

olanlardan ayırt edilmesi, râvilerin güvenilirliklerinin cerh ve ta'dîl ilmi çerçevesinde 

incelenmesi ve hadis usulü kurallarının doğru şekilde tatbik edilmesi, ancak hadis 

hafızlığı mertebesine ulaşmış mütehassıs muhaddislerin üstesinden gelebileceği 

derinlikli bir ilmî faaliyettir. Zebîdî, bu alanda binlerce hadisin sıhhat durumunu 

titizlikle incelemiş, İhyâ üzerine çalışan diğer önemli muharric Zeynüddîn el-Irâkî’nin 

değerlendirmelerini eleştirel bir süzgeçten geçirmiş, onun tespit edemediği veya eksik 

bıraktığı rivayetleri tamamlayarak daha kapsamlı sonuçlara ulaşmıştır. Özellikle 

dikkat çeken nokta, Irâkî’nin sadece merfû hadisler üzerinde yoğunlaşmasına karşın 

Zebîdî’nin sahabe ve tâbiîn sözlerini de tahric ederek kaynaklarını ortaya koymasıdır. 

Bu usûlî farklılık, Zebîdî’nin çalışmasını hem daha kapsamlı hem de özgün kılan temel 

unsurlardan biridir. Konunun daha iyi anlaşılması için sunulacak birkaç örnek, 

Zebîdî’nin bu alandaki katkılarının boyutlarını ve önemini daha net bir şekilde ortaya 

koyacaktır: 



 

154 

 

Gazzâlî, haccın faziletine ilişkin olarak İbn Abbâs'tan nakledilen şu rivayeti 

aktarmaktadır: "Allah Teâlâ, bu beyt (Kâbe) üzerine her gün yüz yirmi rahmet indirir. 

Bunlardan altmışı tavaf edenlere, kırkı namaz kılanlara, yirmisi ise (Beyt’e) bakmakta 

olanlara tahsis edilir."853 Zebîdî, söz konusu hadisin sıhhat durumuna dair literatürdeki 

ihtilaflı değerlendirmeleri detaylı bir şekilde ele almaktadır. Muhaddisler arasında Ebû 

Hâtim er-Râzî (ö. 277/890), Bulkînî (ö. 805/1403) ve Takıyyüddîn el-Fâsî (ö. 

832/1429) gibi âlimlerin tenkitçi yaklaşımlarını aktarmakla birlikte, Münzirî, Irâkî ve 

Sehâvî gibi otoritelerin olumlu kanaatlerini de zikretmektedir. Özellikle dikkat çekici 

olan, Zebîdî’nin bu rivayeti hocaları Abdülhâlık el-Mizcâcî ve Ömer b. Ahmed b. Akîl 

el-Mekkî kanalıyla, tamamen Mekkeli râvilerden oluşan yirmi üç vasıtalı bir isnad 

zinciriyle müselsel olarak nakletmesidir. Zebîdî, hadisin çok sayıda tarikinin 

bulunması ve bu tariklerin birleşiminin hadisin değerlendirilmesinde hasen seviyesine 

ulaşmasını sağlayacağı sonucuna varmaktadır.854 Nitekim Hz. Peygamber’in 

vefatından on iki asır sonra dahi bir hadisi senediyle birlikte nakledebilme becerisi, 

Zebîdî’nin hadis ilmindeki derin vukufiyetini ve isnad bilgisinin sağlamlığını 

göstermesi açısından kayda değer bir akademik meziyet olarak değerlendirilmelidir. 

Kâbe’nin ilk görüldüğü anda ellerin kaldırılması meselesi, Hz. Peygamber’den 

gelen farklı rivayetler ışığında âlimler arasında ihtilaf konusu olmuştur. Ellerin 

kaldırılmaması gerektiğini savunan görüş, Câbir b. Abdullah ve Mücâhid’den 

nakledilen iki önemli rivayete dayanmaktadır. Câbir b. Abdullah'a bu konu 

sorulduğunda, "Ben bunu Yahudilerin yaptığı bir davranış olarak görüyorum. Biz 

Resûlullah (s.a.v.) ile birlikte hac yaptık, ancak böyle bir uygulamada bulunmadık"855 

şeklinde cevap vermiştir. Benzer şekilde, Mücâhid’in, Kâbe’yi görünce ellerini 

kaldıran Osman b. Esved’e "Bunu yapma! Bu Yahudilerin âdetlerindendir" diye 

müdahale ettiği nakledilmiştir.856  

 
853 Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, 11/195 (11475); el-Mu‘cemü’l-evsat, 6/248 (No. 6314); Beyhakî, 

Şu‘abü’l-îmân, 5/487-488. 
854 Zebîdî, İthâf, 4/459-460. 
855 Ebû Dâvûd, “Menâsik”, 45 (No. 1870); Tirmizî, “Hac”, 32 (No. 871); Tahâvî, Şerhu me'âni’l-âsâr, 

4/50 (No. 3742). 
856 Ebü’l-Velîd Muhammed b. Abdullah el-Ezrakî, Ahbâru Mekke vemâ câe mine’l-âsâr, thk. Rüşdî 

Sâlih Mülehhıs (Beyrut: Dâru’l-Endülis li’n-neşr, ts.), 2/9.  



 

155 

 

Buna karşılık, Süfyân es-Sevrî, Abdullah b. Mübârek, Ahmed b. Hanbel ve 

İshâk b. Râhûye gibi âlimler, Câbir’in rivayetinin senedinde yer alan Mühâcir el-

Mekkî’nin meçhul bir râvi olması nedeniyle bu hadisi zayıf kabul etmişlerdir.857 

Zebîdî, karşıt görüşün delillerini zikrederken, İbn Abbas’ın Hz. Peygamber’den 

naklettiği şu hadisi öne çıkarmaktadır: "Eller yedi yerde kaldırılır: İftitah tekbirinde, 

Kâbe-i Muazzama görüldüğünde, Safa ve Merve tepelerinde, Arafat'ta, Müzdelife’de 

ve iki şeytan taşlama mahallinde."858 Bu rivayet, İbrahim en-Nehaî’den859 de 

nakledilmiş ve Hanefî fakihleri tarafından delil olarak kabul edilmiştir.860  

Zebîdî, bu konudaki rivayetlerin bir kısmının mürsel, bir kısmının ise mevkûf 

olduğunu, ancak muttasıl rivayetlerle desteklendiğinde birbirlerini kuvvetlendirdiğini 

ifade etmektedir. Ayrıca, İmam Şâfiî tarikiyle gelen mürsel, mevkûf ve muttasıl 

rivayetlerin,861 Câbir ve Mücâhid’den gelen rivayetleri reddettiğini belirtmektedir.862 

Ebû Yûsuf ise bu yedi yerde ellerin nasıl kaldırılacağını detaylı bir şekilde açıklamıştır: 

Namaza başlarken, bayram namazlarında, vitirde ve Hacer-i Esved’i istilâm ederken 

ellerin sırtı yüze dönük olacak şekilde; Safa ve Merve’de, Arafat ve Müzdelife’de ve 

iki cemrede ise avuç içlerinin yüze bakacak şekilde kaldırılması gerektiğini ifade 

etmiştir.863  

Zebîdî’nin hadislerin sıhhat durumunu tespit etmedeki yöntemsel yaklaşımı, 

onun hem muhaddis hem de fakih kimliğini yansıtan özgün bir usûl sergilemektedir. 

Haccın faziletine dair İbn Abbâs rivayetinin tahlilinde olduğu gibi, Zebîdî sadece 

hadisin farklı muhaddislerce yapılan sıhhat değerlendirmelerini aktarmakla kalmaz, 

aynı zamanda kendine has yirmi üç vasıtalı Mekkeli râvilerden oluşan müselsel bir 

isnad zinciriyle bu rivayeti naklederek hadisin tariklerinin çokluğuna ve hasen 

 
857 Hattâbî, Me‘âlimüs-sünen, 2/191. 
858 Ebû Bekr Muhammed b. İshak İbn Hüzeyme, Sahîh, thk. Muhammed Mustafa el-A’zamî (Beyrut: 

el-Mektebetü’l-İslâmî, ts.), 4/209 (No. 2703); İbn Ebû Şeybe, el-Musannef, 1/214 (No. 2450); Tahâvî, 

Şerhu Meâni’l-Âsâr, 4/49 (No. 3740); İhtilâfü’l-’ulemâ, 2/28-29; Taberânî, Mu‘cemü’l-Kebîr, 11/385 

(No. 12072); Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, 5/117 (No. 9210). 
859 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 1/128 (No. 101); Tahâvî, Şerhu me'âni’l-âsâr, 4/53 (No. 3744); Tahâvî, 

İhtilâfü’l-’ulemâ, 2/28. 
860 Muhammed b. Hasan, el-Asl, 1/139; Serahsî, el-Mebsût, 1/14, 1/165, 2/39, 2/65, 4/23, 4/69; Kâsânî, 

el-Bedâ’i, 1/199, 1/207, 1/273, 1/314, 2/146, 2/159; Kâsânî, el-Bedâ’i, 1/277; Merğînânî, el-Hidâye, 

1/64, 1/81, 1/103, 1/168, 1/180; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/161;1/ 456. 
861 Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, 5/118 (No. 9213). 
862 Zebîdî, İthâf, 4/581-582. 
863 Tahâvî, Şerhu me'âni’l-âsâr, 4/53; İhtilâfü’l-’ulemâ, 2/28. 



 

156 

 

derecesine ulaşabileceğine dair ilmî bir kanaat ortaya koyar. Benzer şekilde Kâbe 

görüldüğünde ellerin kaldırılması meselesinde, Câbir ve Mücâhid’den gelen 

rivayetlerin senedindeki zayıf noktaları tespit ederken, İbn Abbas’ın merfû hadisini 

öne çıkarır ve bu rivayetin mürsel-mevkûf rivayetlerinin muttasıl olanlarla birleşerek 

birbirini kuvvetlendirdiğini belirtir. Zebîdî’nin bu iki örnekte de sergilediği ortak 

yöntem, hadislerin sıhhatini belirlerken isnad analizine özel önem vermesi, farklı 

tarikleri bir arada değerlendirmesi, cerh-ta'dîl kurallarını titizlikle uygulaması ve nihai 

karar verirken mezhep imamlarının görüşlerini de dikkate alması şeklinde 

özetlenebilir. Bu çok yönlü yaklaşım, Zebîdî’yi sadece bir nakilci değil, aynı zamanda 

hadisleri fıkhî sonuçlara ulaşmada metodik şekilde kullanan bir müctehid konumuna 

yükseltmektedir.  

1.4.3. Rivayetin Aslını Araştırması 

Zebîdî’nin İhyâ şerhindeki yöntemsel yaklaşımı, Gazzâlî’nin eserinde 

zikredilen hadislerin orijinal kaynaklarının ve metinlerinin tespitine yönelik planlı bir 

çabayı yansıtmaktadır. Gazzâlî’nin temelde bir fakih kimliğiyle öne çıktığı ve hadis 

ilmindeki sınırlılığını bizzat kendisinin de eserlerinde itiraf ettiği bilinmektedir. 

Nitekim ömrünün sonlarında doğru yazdığı bir eserinde, hadis ilmindeki yetersiz 

donanımını açıkça beyan etmiştir.864 Bu durum, İhyâ’da yer alan rivayetlerin büyük 

ölçüde ikinci el kaynaklardan, özellikle de Ebû Tâlib el-Mekkî’nin (ö. 386/996) 

Kûtü’l-kulûb865 adlı eseri başta olmak üzere kendisinden önceki müelliflerin 

eserlerinden aktarıldığını göstermektedir. Gazzâlî’nin bu kaynaklara itimat ederek 

hadisleri olduğu gibi nakletmesi, Zebîdî’nin şerh çalışmasında üzerinde önemle 

durduğu ve telafi etmeye çalıştığı temel bir metodolojik zaaf olarak karşımıza 

çıkmaktadır. 

Zebîdî, yaklaşımında Gazzâlî’nin aktardığı rivayetlerin orijinal kaynaklarını 

tespit etmeye odaklanmaktadır. Yaptığı titiz çalışmada, metinsel olarak aynı lafızla 

veya benzer ifadelerle karşılaştığı rivayetleri kayıt altına almakta; bunları bulamadığı 

durumlarda ise muhteva açısından yakınlık gösteren alternatif rivayetleri belirlemeye 

 
864 Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed el-Gazzâlî, Kânûnü’t-teʾvîl (Meʿâricü’l-kuds içinde), 

(Kahire: Mektebetü’l-Cündî, ts.), 246. 
865 Zebîdî, Gazzâlî’nin İhyâ’da Kûtü’l-kulûb’un siyakına tabi olduğunu, gözünü neredeyse ondan 

ayırmadığını ifade eder. Bk. Zebîdî, İthâf, 2/602; 3/622. 



 

157 

 

çalışmaktadır. Bu muntazam çabanın temel hedefleri, Gazzâlî’nin eserinin akademik 

güvenilirliğini artırmak ve okuyucuya sunulan hadislerin orijinal metinlerle uyumunu 

ortaya koymaktır. Zebîdî’nin bu çalışması, bir yandan Gazzâlî’nin ilmî ve fikrî 

mirasını koruma, diğer yandan İhyâ’nın hadis ilmi bağlamındaki eksikliklerini telafi 

etme amacı taşımaktadır. Bu bakımdan Zebîdî’nin şerhi, İhyâ’nin metodolojik 

temellerini sağlamlaştıran ve akademik değerini artıran önemli bir katkı olarak 

değerlendirilmelidir. 

Gazzâlî, hac ibadetini müteakip Medine ziyareti bahsinde, Hz. Peygamber’in 

hutbelerinde elini koyduğu minberdeki çıkıntıya (budak/topuz) el koymanın müstehap 

olduğunu ifade etmektedir.866 Bu görüş, Mâlikî mezhebinden Kâdî İyâz ve Hanefî 

fakihlerinden Mevsılî tarafından da paylaşılmaktadır.867 Ali el-Kârî, bu uygulamanın 

Mescid-i Nebevî ziyaret âdâbı kapsamında değerlendirildiğini belirterek, sahâbe 

neslinden bir grubun bu şekilde davrandığına dair rivayetleri aktarmaktadır.868 Ancak 

İhyâ’nın hadislerini tahrîc eden Irâkî, Hz. Peygamber’in minbere el koymasına dair 

rivayetin aslını tespit edemediğini beyan etmiştir.869  

Buna mukabil Zebîdî, İbn Sa‘d’ın et-Tabakât’ında870 yer alan ve Yezîd b. 

Abdullah b. Kusayt871 kanalıyla nakledilen bir rivayeti delil olarak sunarak, ashabın 

bu uygulamasının tarihî dayanağını ortaya koymuştur. Ayrıca Zebîdî, Gazzâlî 

döneminde Mescid-i Nebevî’de bulunan minberin Abbâsî dönemine ait olduğuna ve 

orijinal minberle aynı olmadığına dikkat çekerek konuya tarihsel perspektiften önemli 

bir katkı sağlamıştır.872 Zebîdî’nin Irâkî’nin "aslını bulamadım" dediği birçok rivayetin 

kaynağını tespit edebilmesi,873 onun hadis ilmindeki derin bilgisinin yanı sıra tarihsel 

kaynaklara hâkimiyetini de göstermektedir. Bu durum, Zebîdî’nin şerh çalışmasının, 

 
866 Gazzâlî, İhyâ, 1/801. 
867 Kâdî İyâz, eş-Şifâ, 2/200; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/544. 
868 Ali el-Kârî, Mecmû‘u resâili Ali el-Kârî, 2/243. 
869 Irâkî, el-Muğnî, 307. 
870 Muhammed b. Sa‘d b. Menî‘ el-Hâşimî, et-Tabakâtü’l-kübrâ, thk. Muhammed Abdülkâdir Atâ 

(Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 1410/1990), 1/183. İbn Sa‘d aynısını Sa‘d b. Ebû Vakkâs ve İbn 

Ömer’den de nakleder. Bk. 5/307. 
871 Onun hakkında bk. Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 32/177-180 (No. 7051).  
872 Zebîdî, İthâf, 4/712-713. 
873 Mesela bk. Zebîdî, İthâf, 5/315, 5/328; 5/330; 5/411; 5/512; 6/157; 6/187; 6/381; 6/715-716. 



 

158 

 

sadece hadis tahrîci değil aynı zamanda tarihî bağlamın tespiti açısından da ne denli 

kıymetli olduğunu ortaya koymaktadır. 

Gazzâlî, Bedir Gazvesi’nin Ramazan’ın on yedinci gecesinin sabahında vuku 

bulduğuna ve bu gecenin Kadir Gecesi olduğuna dair görüşü Abdullah b. Zübeyr’e 

nispet etmektedir.874 Ancak Zebîdî, yaptığı karşılaştırmalı nüsha incelemesi 

sonucunda bu eşkilde yani bu görüşün Abdullah b. Zübeyr’e nispet edildiğini, aslında 

ise bu görüşün Zeyd b. Erkâm, Abdullah b. Mes'ûd875 ve Hasan-ı Basrî’den 

nakledildiğini.876 Zebîdî, konuyla ilgili olarak Zeyd b. Erkâm’ın "Hiç şüphem yok ki 

Kadir Gecesi Ramazan’ın on yedinci gecesidir; Kur’ân’ın indirildiği gece ve iki 

ordunun karşılaştığı gündür"877 şeklindeki açık ifadesini ve Zeyd b. Sâbit’in (ö. 45/665 

[?]) "Kur'an bu gecede indirilmiş ve sabahında (Bedir Savaşı ile) hak ile batıl 

ayrılmıştır" şeklindeki rivayetini delil olarak sunmuştur.878 

Zebîdî’nin bu tespiti, İhyâ şerhini hazırlarken tek bir nüshaya bağlı kalmayıp 

çeşitli yazma nüshaları karşılaştırmalı olarak incelemesinin önemli bir sonucudur. Bu 

yaklaşım, günümüz akademik tahkik çalışmalarında uygulanan yöntemlerle paralellik 

göstermektedir. Zebîdî, Gazzâlî’nin atıfta bulunduğu rivayetin metinsel olarak doğru 

olduğunu, ancak isnad edilen şahısta hata bulunduğunu tespit etmiş, bu yanlışlığın 

nüsha farklılığından kaynaklanmadığını belirledikten sonra sözün gerçek sahiplerini 

ortaya çıkarmıştır. 

Zalim yöneticilerden mal almanın hukukî statüsüne dair tartışmada Gazzâlî, 

Ebû Hüreyre’nin Emevî halifesi Abdülmelik b. Mervân’dan mal aldığına dair rivayeti 

delil olarak zikretmektedir.879 Ancak Zebîdî, tarihî kronoloji bağlamında yöntemsel bir 

eleştiri getirerek bu örneğin tarihî gerçeklerle uyuşmadığını ortaya koymaktadır. 

Yaptığı detaylı tarihî tahlilde, Abdülmelik b. Mervân’ın H.65 yılında Şam’da halife 

olarak biat aldığını, H.80 yılına kadar 21 yıl iktidarda kaldığını ve 63 yaşında vefat 

ettiğini belirtmektedir. Buna karşılık Ebû Hüreyre’nin vefat tarihi konusundaki en geç 

 
874 Gazzâlî, İhyâ, 1/1087. 
875 İbn Mes‘ûd’un görüşü için bk. Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, 9/315 (No. 9579), 10/130 (No. 10203) 
876 Zebîdî, İthâf, 5/562-563. 
877 Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, 5/198 (No. 5079). 
878 Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, 5/135 (No. 4865). 
879 Gazzâlî, İhyâ, 374. 



 

159 

 

rivayetin H.59 yılı olduğunu kaydederek, bu kronolojik veriler ışığında iki şahsiyetin 

tarihsel olarak karşılaşmasının mümkün olamayacağını ispatlamaktadır.880  

Önemle belirtmek gerekir ki Zebîdî’nin bu eleştirisi, zalim sultandan mal 

almanın cevazı meselesinin esasına yönelik değildir. Nitekim kendisi de Gazzâlî gibi, 

sultanın mallarının çoğunluğunun meşru yollardan elde edilmiş olması durumunda 

ondan mal almanın caiz olduğu görüşünü benimsemektedir. Zebîdî’nin itirazı, 

tamamen yöntemsel düzlemde olup, Gazzâlî’nin dayandığı örneğin tarihsel gerçeklikle 

bağdaşmadığı noktasında yoğunlaşmaktadır.881 

Gazzâlî, Hz. Âişe’ye nispetle "Kalpler, kendisine iyilik yapanı sevmeye, 

kötülük yapana ise buğzetmeye meyilli olarak yaratılmıştır" şeklinde bir rivayet 

aktarmaktadır.882  Ancak Zebîdî, bu nakle ilişkin detaylı bir analiz yaparak iki sayfalık 

kapsamlı bir değerlendirmede bulunmuştur. Yaptığı kritikte, hadis hafızları arasında 

bu sözün Hz. Âişe’ye nispet edilmediğini, rivayetin yalnızca Abdullah b. Mes'ûd 

kanalıyla nakledildiğini ve merfû‘ veya mevkûf olduğu konusunda ihtilaf 

bulunduğunu ortaya koymuştur. Zebîdî, Kudâî’nin (ö. 454/1062) eserinde "İbn Âişe" 

şeklinde bir râvinin geçtiği bir isnad zinciriyle bu rivayeti naklettiğini tespit etmiş ve 

Gazzâlî’nin bu ismi yanlışlıkla müminlerin annesi Hz. Âişe olarak anlamış 

olabileceğini ileri sürmüştür.  

Zebîdî, İbn Adî, Ebü'ş-Şeyh (ö. 369/979), İbn Hibbân, Beyhakî, Ebû Nu'aym 

(ö. 430/1038), Hatîb el-Bağdâdî (ö. 463/1071), el-Askerî (ö. 400/1009 sonrası), İbnü’l-

Cevzî ve Kudâî gibi muhaddislerin İbn Mes'ûd’dan yaptıkları rivayetleri titizlikle 

 
880 Zebîdî, İthâf, 6/662. 
881 Ebû Hüreyre’nin 57, 58 ve 59 senesinde vefat ettiğine dair âlimlerden nakledilen üç tarih vardır. En 

fazla rivayet 58 senesinde vefat ettiğine dairdir. Bk. Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 34/378-379. 
882 Gazzâlî, İhyâ, 2/408. Bk. Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân el-Büstî, Ravzatü’l-ʿukalâʾ ve nüzhetü’l-

fuzalâʾ, thk. Muhammed Muhyiddîn Abdülhamîd (Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, ts.), 243; Ebû 

Ahmed Abdullâh b. Adî b. Abdillâh el-Cürcânî, el-Kâmil fî duʿafâʾi’r-ricâl, thk. Âdil Ahmed 

Abdülmevcûd-Ali Muhammed Muavviz (Beyrut: el-Kütübü’l-ilmiyye, 1997), 3/98; Ebû Nuaym 

Ahmed b. Abdillâh b. İshâk el-İsfahânî, Hilyetü’l-evliyâʾ ve tabakâtü’l-asfiyâʾ (Mısır: Matba‘atü’s-

seâde, 1394/1974), 4/121; Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd ev Medîneti’s-

selâm, thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf (Beyrut: Dâru’l-garbi’l-İslâmî, 1422/2002), 12/383; Ebû Abdillâh 

Muhammed b. Selâme el-Kudâî el-Mısrî, Müsnedü’ş-Şihâb, thk. Hamdî Abdülmecîd es-Selefî (Beyrut: 

Müessesetü’r-risâle, 1407/1986) 1/350 (No. 599); Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî el-

Bağdâdî, el-ʿİlelü’l-mütenâhiye fi’l-ehâdîsi’l-vâhiye, thk. İrşâdülhak el-Eserî (Pakistan: İdâretü’l-

‘ulûmi’l-eseriyye, 1401/1981), 2/29; Ebû Hilâl el-Hasen b. Abdillâh b. Sehl el-Askerî, Cemheretü’l-

emsâl (Beyrut: Dâru’l-fikr, ts.), 1/323. 



 

160 

 

incelemiş, merfû‘ ve mevkûf olduğuna dair âlimlerin görüşlerini nakletmiştir. Yaptığı 

bu kapsamlı araştırma sonucunda, "Gördüğünüz gibi haberin aslı vardır. Kudâî ve el-

Askerî’nin tariklerinde uydurma rivayetlerle itham edilen bir râvi bulunmamaktadır. 

Dolayısıyla haber batıl değildir" şeklinde bir hükme varmıştır.883  

İlginçtir ki, halk arasında yaygın olan sözleri inceleyen Sehâvî ve Aclûnî gibi 

âlimler,884 el-Askerî’nin senedi hakkında herhangi bir değerlendirme yapmamış ve bu 

rivayet hakkında kesin bir sonuca varmamışlardır. Buna karşılık Zebîdî’nin, yukarıda 

isimleri zikredilen tüm muhaddislerin eserlerine müracaat ederek rivayetin aslının 

bulunduğuna ve bâtıl olmadığına dair kesin bir kanaate varması, onun hadis ilmindeki 

derin vukufiyetini ve isnad analizindeki uzmanlığını göstermektedir.  

Zebîdî’nin rivayetlerin aslını araştırma yöntemi, çok boyutlu ve nizami bir 

yaklaşım sergilemektedir. Minberdeki budağa el koyma meselesinde olduğu gibi, 

Zebîdî sadece Irâkî’nin "aslını bulamadım" dediği rivayetleri tespit etmekle kalmaz, 

İbn Sa'd’ın et-Tabakât'ı gibi tarihsel kaynaklara müracaat ederek ashabın bu 

uygulamasının somut dayanaklarını ortaya koyar ve aynı zamanda Abbâsî dönemi 

minberiyle orijinali arasındaki farkı tespit ederek tarihsel bağlamı aydınlatır. Kadir 

Gecesi’nin tespiti konusunda ise karşılaştırmalı nüsha incelemesi yaparak Gazzâlî’nin 

Abdullah b. Zübeyr’e nispet ettiği görüşün aslında Zeyd b. Erkâm, İbn Mes'ûd ve 

Hasan-ı Basrî’ye ait olduğunu belgeler. Ebû Hüreyre-Abdülmelik b. Mervân 

rivayetinde ise kronolojik analiz yöntemini kullanarak iki şahsiyetin tarihsel olarak 

karşılaşamayacağını ispat eder. Hz. Âişe’ye nispet edilen sözün tahlilinde ise isnad 

kritiği yaparak "İbn Âişe" ile Hz. Âişe arasındaki karışıklığı çözer ve on dört farklı 

muhaddisin eserini tarayarak rivayetin aslını tespit eder.  

Zebîdî’nin bu örneklerde ortaya koyduğu ortak yöntem; çoklu kaynak taraması, 

karşılaştırmalı nüsha incelemesi, tarihsel kronoloji analizi, isnad tenkidi ve metin 

kritiği unsurlarını bütüncül şekilde uygulamasıdır. Bu yaklaşım, onu sadece bir nakilci 

değil, aynı zamanda rivayetlerin tarihsel ve yöntemsel arka planını aydınlatan 

münekkit bir âlim konumuna yükseltmektedir. Zebîdî’nin bu titiz çalışmaları, İhyâ’nın 

 
883 Zebîdî, İthâf, 6/730-732. 
884 Sehavî, Makâsıd, 177-178; Aclûnî, Keşfü’l-hafâʾ, 2/223-225. 



 

161 

 

hem hadis hem de tarihsel açıdan daha sağlam temellere oturtulmasını sağlamış, İslam 

ilim geleneğinde kaynak tenkidi yaklaşımına önemli katkılar sunmuştur.  

Zebîdî’nin rivayetin aslını araştırmasına en güzel örneklerden biri de cuma 

namazının ilk sünneti örneğidir. Cuma namazından önce kılınan dört rekât sünnet 

namazına dair hususi bir hadisin bulunmadığı ve bu konuda zikredilen rivayetlerin 

zayıf olduğu ileri sürülmektedir. Nitekim İbn Mâce’de yer alan, “Allah Resûlü (s.a.v.), 

cumadan önce dört rekât kılar ve arasını selamla ayırmazdı”885 şeklindeki hadisin 

zayıf kabul edildiği belirtilmiştir.886 

Ancak Zebîdî, Buhârî’nin Sahih’inde “Cuma’dan Sonra ve Önce Dört Rekât 

[Sünnet Namaz] Kılmak”887 başlıklı bir bab açtığına ve burada İbn Ömer’in öğle 

namazından önce kılınan dört rekâtı rivayet ettiğine dikkat çekmektedir. Zebîdî’ye 

göre Buhârî’nin bu başlığı, Cuma namazından önce kılınan dört rekâta işaret 

etmektedir. Ayrıca Ebü'l-Hasan el-Hâfî’nin (ö. 407/1017) el-Fevâid adlı eserinde Hz. 

Peygamber’in cumadan önce dört rekât kıldığına dair bir rivayetin bulunduğunu ve bu 

rivayetin senedinin ceyyid olduğunu nakleder. 

Konuya dair deliller sadece bu rivayetlerle sınırlı değildir. İbn Ebû Şeybe’nin 

eserinden aktarıldığı üzere, Abdullah b. Mes‘ûd’un Cuma namazından önce dört rekât 

kıldığı888 ve İbrahim en-Nehaî’nin, “Onlar (sahabe ve tâbiîn), cumadan önce dört 

rekât kılarlardı” dediği nakledilmiştir.889 Zebîdî, bu uygulamanın Ebû Hanîfe ve 

Muhammed eş-Şeybânî tarafından da benimsendiğini ve Hanefî mezhebinin bu 

görüşle amel ettiğini ifade etmektedir.890 

Zebîdî’nin, Hanefî mezhebinin delillerini tespit etme ve bu delilleri 

güçlendirme noktasındaki yöntemsel derinliği, araştırmacılık açısından kayda değer 

bir önem arz etmektedir. O, yalnızca mütevatir ve yaygın biçimde müracaat 

edilen sahih, câmi‘, sünen, müsned ve musannef türündeki temel hadis kaynaklarıyla 

sınırlı kalmamış; aksine, birçok âlimin varlığından dahi haberdar olmadığı, nadir 

 
885 İbn Mâce, “Ebvâbü ikâmeti’s-salât ve’s-sünneti fîhâ”, 95 (No. 1129). 
886 Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-Nevevî, el-Hulâsa fî ehâdîsi’l-ahkâm, thk. Hüseyin İsmâil 

el-Cemel (Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 1997), 2/813; Aynî, Umdetü’l-kârî, 5/127. 
887 Buhârî, “Cum‘a”, 39. 
888 İbn Ebû Şeybe, el-Musannef, 1/463 (No. 5360). 
889 İbn Ebû Şeybe, el-Musannef, 1/463 (No. 5363). 
890 Zebîdî, İthâf, 3/450-451. 



 

162 

 

bulunan ve derinlemesine analiz gerektiren fevâid türü eserlere kadar uzanan geniş bir 

literatür taraması yapmıştır. Bu yaklaşım, Zebîdî’nin ilmî titizliğini ve metodik 

araştırmacı kişiliğini ortaya koyması bakımından son derece önemlidir. Onun, az 

bilinen kaynaklara ulaşma çabası, sadece delillerin niceliğini artırmakla kalmamış, 

aynı zamanda Hanefî mezhebinin dayanaklarını daha sağlam bir zemine oturtma 

amacına da hizmet etmiştir. Bu durum, Zebîdî’nin ilmiye geleneğindeki konumunu, 

sıradan bir nakilci olmanın ötesine taşıyarak, eleştirel ve analitik bir müctehid portresi 

çizmesini sağlamıştır. 

1.5. Zayıf Hadisle Amel  

Zayıf hadislerle amel meselesi, İslam âlimleri arasında tarihsel süreçte 

tartışılan önemli usûlî konulardan birini teşkil etmektedir. Zebîdî’nin bu konudaki 

yaklaşımı incelendiğinde, özellikle kıssalar, vaazlar ve fazilet amelleri gibi alanlarda -

sened açısından zayıf da olsa- bu tür rivayetlerle amel edilebileceği yönünde bir eğilim 

sergilediği gözlemlenmektedir. Zebîdî, bu görüşünü temellendirirken Ebû Hanîfe’nin 

"Zayıf hadis, bana insanların re'ylerinden daha sevimli gelir"891 şeklindeki ifadesini 

delil olarak zikretmekte ve burada kastedilen zayıflığın, râvinin hafıza kusuru gibi 

teknik bir zaaf ile sınırlı olduğunu vurgulamaktadır. 

Zebîdî, zayıf hadisleri kendi içinde hiyerarşik bir sınıflandırmaya tabi tutarak 

dört mertebede değerlendirmektedir: 

1. Üst seviye zayıf hadisler: Âlimlerin çoğunluğu veya önemli bir kısmının delil 

olarak kullandığı rivayetler, 

2. Orta seviye zayıf hadisler: Hafıza zaafı bulunan tek bir râvinin naklettiği 

rivayetler, 

3. Alt seviye zayıf hadisler: Hata oranı yüksek bir râvinin tek başına naklettiği 

rivayetler, 

4. En alt seviye zayıf hadisler: İtham altındaki (metrûk) râvilerin nakilleri. 892 

Bu tasnif, Zebîdî’nin zayıf hadisler konusundaki yaklaşımını usûlî bir 

çerçeveye oturtarak, hangi tür zayıf rivayetlerin ne ölçüde dikkate alınabileceğine dair 

akademik bir ölçüt sunmaktadır. Özellikle birinci kategorideki rivayetlerin, fıkhi 

 
891 İbn Hazm (ö. 456/1064) şöyle der: “Ebû Hanîfe’nin ashabının tamamı, Ebû Hanîfe’nin mezhebinin 

şu olduğunda ittifak etmişlerdir: Ebû Hanîfe’ye göre zayıf hadis, kıyas ve re’yden daha üstündür.” Bk. 

Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd b. Hazm el-Endelüsî el-Kurtubî, el-İhkâm fî usûli’l-ahkâm 

(Mısır: Matbaatü’s-seâde, 1345), 7/54. Bk. Zehebî, Menâkıbü’l-İmâm Ebî Hanîfe, 88. 
892 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/22. 



 

163 

 

hükümler dışındaki alanlarda kullanımına müsaade eden bu yaklaşım, hadis ilminin 

pratik uygulanışına yönelik ölçülü bir perspektif ortaya koymaktadır. 

Hadis literatüründe İbrahim et-Teymî (ö. 92/711) tarafından nakledilen ve 

Hızır aleyhisselâm’ın Hz. Peygamber’den işittiğini iddia ettiği sabah namazı sonrası 

zikirlerle ilgili rivayet,893 metodolojik açıdan önemli bir tartışma konusu teşkil 

etmektedir. Zebîdî, İbn Hacer el-Askalânî’nin bu rivayeti aktardığını ancak 

muhaddislerin usûl kaidelerine göre rüya yoluyla gelen haberlerin delil olarak kabul 

edilemeyeceğini belirttiğini kaydetmektedir.894 Zebîdî, rivayetin senedinde yer alan 

râviler hakkındaki cerh (eleştiri) değerlendirmelerini detaylandırmakla birlikte, 

özellikle faziletli ameller söz konusu olduğunda ve ümmetin genel kabulüne mazhar 

olmuş bu tür rivayetlerin müsamaha ile karşılanabileceği görüşünü savunmaktadır.895 

Zebîdî’nin bu yaklaşımı, İslam âlimleri arasında yaygın kabul gören bir 

metodolojik eğilime dayanmaktadır. Tevhid akidesi, ilahî sıfatlar ve helal-haram gibi 

temel hükümler dışında kalan; özellikle amellerin fazileti, terğib (teşvik) ve terhib 

(sakındırma) konularında zayıf hadislerle amel etmeye izin veren bu anlayış, Abdullah 

b. Mübârek, Abdurrahman b. Mehdî (ö. 198/814), Ahmed b. Hanbel, İbn Hacer el-

Askalânî, Celaleddin es-Süyûtî896 ve İbn Âbidîn897 gibi otoriteler tarafından da 

benimsenmiştir. Nevevî’nin de belirttiği üzere, muhaddisler ve fakihler de dâhil olmak 

üzere ulemanın çoğunluğu, uydurma (mevzû) olmadığı sürece bu tür konularda zayıf 

hadislerle amel etmenin müstehap ve caiz olduğu görüşündedir.898 Bu yaklaşım, hadis 

tenkidi ilkeleri ile pratik dini hayatın ihtiyaçları arasında mutedil bir yöntem geliştirme 

çabasının ürünüdür. 

Hanefî mezhebinin önemli fakih ve muhaddislerinden Ali el-Kârî, zayıf 

hadislerle amel konusunda Zebîdî ve diğer İslam âlimleriyle paralel bir görüş 

 
893 Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtü’l-kulûb, 1/17; Ebü’l-Kâsım Alî b. el-Hasen b. Hibetillâh ed-Dımaşkî, 

Târîhu medîneti Dımaşk, thk. Muhibbiddîn Ebû Sa‘îd Ömer b. Ğarâme el-Amrî (Dımeşk: Dâru’l-fikr 

li’t-tıbâ‘ati ve’n-neşri ve’t-tevzî‘, 1415/1995), 16/430; Gazzâlî, İhyâ, 1/1020-1022. 
894 Ebü’l-Fadl Ahmed b. Ali b. Hacer el-Askalânî, el-İsâbe fî temyîzi’s-sahâbe, thk. Âdil Ahmed 

Abdülmevcûd-Ali Muhammed Muavvid (Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 1415/1995), 2/278. 
895 Zebîdî, İthâf, 5/427-428. 
896 Süyûtî, et-Tedrîbü’r-râvî, 1/646.  
897 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 2/23. 
898 Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahya b. Şeref en-Nevevî, el-Ezkâr, thk. Abdülkâdir el-Arnavûd (Beyrut: 

Dâru’l-fikr, 1414/1994), 8, 171, 248. 



 

164 

 

benimsemektedir. Ali el-Kârî, özellikle amellerin faziletiyle ilgili konularda zayıf 

hadislerle amel etmenin cevazı hususunda âlimler arasında icmâ bulunduğunu 

vurgulamaktadır. Bu görüşünü çeşitli eserlerinde şu şekilde ifade etmiştir: “Amellerin 

faziletiyle ilgili konularda zayıf hadisle amel etmenin caiz olduğuna dair âlimlerin 

icmâı vardır.”899  

Ali el-Kârî’nin bu yaklaşımı, özellikle şu iki temel prensibe dayanmaktadır: 

Müteaddit tariklerle gelen zayıf hadislerin kuvvet kazanması ve fazilet amelleri gibi 

akide ve ahkâm dışındaki konularda daha müsamahalı davranılması. Bu usûlî tutum, 

İslam âlimlerinin büyük çoğunluğunun, özellikle terğib ve terhib konularında -mevzu 

olmadığı sürece- zayıf hadislerle amel etme yönündeki genel eğilimini yansıtmaktadır. 

Ali el-Kârî’nin "icmâ" vurgusu, bu görüşün sadece bireysel bir tercih olmayıp, İslam 

âlimlerinin büyük çoğunluğu tarafından benimsenen bir usûl kaidesi olduğunu 

göstermektedir. 

Hanefî fakihleri, mehrin asgarî miktarının on dirhemden az olamayacağı 

görüşünü benimsemişlerdir.900 Zebîdî, Hanefîlerin bu konuda Hz. Câbir’in Hz. 

Peygamber’den rivayet ettiği “On dirhemden daha az mehir olmaz”901 hadisiyle 

istidlâlde bulunduklarını belirtmekte ve söz konusu hadisin Dârekutnî tarafından 

nakledildiğini, ancak senedinde muhaddislerce zayıf kabul edilen Haccâc b. Ertât’in 

yer aldığını ifade etmektedir. Zebîdî, Beyhakî’nin de zayıf addederek çeşitli tariklerle 

aktardığı bu hadisi değerlendirdikten sonra şu tespitte bulunur: “Zayıf bir hadis, 

müteaddit tariklerden rivayet edildiğinde ihticâca elverişli hale gelir. Nitekim Nevevî 

de Şerhu’l-Mühezzeb’de902 bu görüşü dile getirmiştir.” Aynı hadis, Hz. 

 
899 Ali el-Kârî, Mecmû‘u resâili Ali el-Kârî, 2/78, 2/288, 2/292, 2/293. 
900 Muhammed b. Hasan, el-Asl, 4/268; Muvatta, 2/275 (No. 525); Tahâvî, el-Muhtasar, 362; Kudûrî, 

el-Muhtasar, 110; Kâsânî, el-Bedâ’i, 2/275; Merğînânî, el-Hidâye, 1/238; Mevsılî, el-İhtiyâr, 3/89; 

Kemâlüddîn Muhammed b. Abdilvâhid b. Abdilhamîd es-Sivâsî el-İskenderî, Fethu’l-kadîr li’l-ʿâcizi’l-

fakîr, 10 cilt, (Mısır: Şeriketü mektebe ve matbaa Musaffâ el-Bâbî el-Halebî ve evlâdihî, 1389/1970), 

3/318; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 3/101. 
901 Ebü’l-Hasen Alî b. Ömer ed-Dârekutnî, Sünen, thk. Şuayb Arnavûd-Hasan Abdülmün‘ım Şelebî-

Heysem Abdülğafûr (Beyrut: Müessetü’r-risâle, 1424/2004), 4/358 (No. 3601, 3602); Beyhakî, es-

Sünenü’l-kübrâ, 7/215 (No. 13761). 
902 Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref en-Nevevî, el-Mecmûʿ şerhu’l-Mühezzeb, thk. Heyet (Kâhire: 

İdâretü’t-tab‘ati’l-münîriyye, 1344-1347/1925-1928), 5/494. 



 

165 

 

Ali’nin “Kadının helal sayılacağı mehir on dirhemdir”903 şeklindeki sözü olarak da 

rivayet edilmiştir.904 

Zebîdî, Hanefîlerin delil olarak kullandığı bu hadisin, tariklerinin çokluğu 

nedeniyle ihticâca uygun bir seviyeye ulaştığını savunmakta ve bu görüşünü 

Nevevî’nin otoritesiyle desteklemektedir. “Muhaddislerin zayıf kabul ettiği Haccâc b. 

Ertât” ifadesiyle, Haccâc’ın hadis otoriteleri nezdinde zayıf sayıldığına, ancak Kûfe 

ehline göre güvenilir kabul edildiğine işaret etmektedir. Bununla birlikte, bu durumu 

açıkça ifade etmemektedir. Oysa bu konuda daha net açıklamalar yapan muhaddisler 

de mevcuttur. Nitekim Keşmîrî, Buhârî şerhinde şu değerlendirmeyi yapar: 

 “Ebû Hanîfe, ‘Mehir, on dirhemden aşağı olmaz’ hadisiyle istidlâl etmiştir. 

Ancak bu rivayetin senedinde Haccâc b. Ertât bulunmaktadır. Muhaddisler onun 

rivayetlerini genellikle hasen kabul etmezlerken, Tirmizî eserinin çeşitli yerlerinde 

Haccâc’ın hadislerini hasen olarak değerlendirmiştir. Şahsî kanaatim ise, onun 

rivayetlerinin hasen seviyesinde olduğu yönündedir. Zira âlimlerin çoğu, yalnızca 

senedin zahirî durumuna bakmakta, hâlbuki Tirmizî, râvinin haricî durumunu da 

dikkate almıştır. Esasen doğru olan da budur. Sadece isnadın görünüşüne takılıp 

kalmak bir eksikliktir. Haccâc, nebiz içtiği gerekçesiyle muhaddisler tarafından cerh 

edilmiştir. Ancak Kûfeliler, nebizin helal olduğuna inandıkları için onu tenkit 

etmemişlerdir. Ayrıca bazıları, Haccâc’in kibirli olduğunu da iddia etmişlerdir. Bana 

göre ise, bu tür ifadelerden kaçınmak gerekir. Zira bu tür yakıştırmalar uygun 

düşmemektedir. İnsanlar hakkında nihai hükmü vermeyi Yüce Allah’a bırakmak en 

isabetli olandır… Haccâc b. Ertât, diğer râviler gibi bir kişilikti; ancak muhaddisler, 

delinin başına üşüşürcesine onun da etrafında toplanıp eleştiri yağmuruna 

tutmuşlardır.”905  

Cerh ve ta‘dîl konusunda ehl-i hadisin tüm değerlendirmelerini mutlak doğru 

kabul etmenin isabetli olmadığı kanaatindeyiz. Zira hadis âlimlerinin, itikadî ve amelî 

konularda kendi görüşlerine aykırı duruş sergileyenleri kolayca cerh ettikleri, tedvin 

edilmiş cerh-ta‘dîl literatüründen anlaşılmaktadır. Bununla birlikte, hadisin ihticâca 

 
903 İbn Ebû Şeybe, el-Musannef, 3/493 (No. 16374); Dârekutnî, Sünen, 4/359-360 (No. 3603-3607); 

Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, 7/393 (No. 14387). 
904 Zebîdî, İthâf, 6/125. 
905 Keşmîrî, Feyzü’l-Bârî, 5/532. 



 

166 

 

elverişli olduğunu savunan Zebîdî’nin yanı sıra, İbnü’l-Hümâm’in naklettiğine göre 

Beğavî (ö. 516/1122), Burhânüddîn el-Halebî (ö. 841/1438) ve İbn Hacer gibi âlimler 

de söz konusu hadisin hasen seviyesinde olduğunu belirtmişlerdir.906Ayrıca Gazzâlî, 

âlimlerin ihtilafından sakınmak isteyen bir kimsenin on dirhem mehirle evlenmesinin 

ihtiyata uygun bir davranış olacağını ifade etmektedir.907 

Hadis literatüründe, kandil geceleri ve haftanın belirli günlerinde eda edilmesi 

tavsiye edilen nafile namazlara dair rivayetler mevcuttur. Bu rivayetlerin meşruiyeti 

hem fıkıh hem de hadis âlimleri tarafından müzakere edilmiş bir konudur. Söz konusu 

rivayetleri detaylı bir şekilde tetkik ederek her biri hakkında kanaat beyan eden 

âlimlerden biri de Zebîdî’dir. Bu bağlamda, farklı mezheplerin görüşlerinin yanı sıra, 

Hanefî bir âlim olan Zebîdî’nin değerlendirmelerinin önem arz ettiği kanaatindeyiz. 

Zira kendisi hem rivayet ilimlerinde hâfız hem de fıkıh sahasında muhakkik bir otorite 

olarak kabul edilmektedir. 

Pazartesi günü kılınması tavsiye edilen dört rekâtlık namazın senedine dair 

Irâkî zayıf,908 İbnü’l-Cevzî (ö. 597/1201) ise mevzû/uydurma909 hükmünü vermiştir. 

Zebîdî, söz konusu rivayetin senedini kritik ettikten sonra şu değerlendirmede 

bulunur: “Bu hadise mevzû hükmünü vermek isabetli değildir. En fazla zayıf denebilir. 

Burada esas alınması gereken, Irâkî’nin ‘Senedi zayıftır’ şeklindeki görüşüdür, İbnü’l-

Cevzî’nin ‘mevzûdur’ ifadesi değildir. Mevzû ile zayıf arasında ciddi bir fark 

bulunmaktadır; bu husus iyi tefekkür edilmelidir.”910 Ayrıca, Ebü’z-Zübeyr’in 

Câbir’den aktardığı bu rivayet hakkında, “Mevzû olduğunu söyleyemeyiz, bilakis 

zayıftır” şeklinde görüş belirtir.911 

Zebîdî’nin “Mevzû ile zayıf arasında çok fark vardır” ifadesiyle kastettiği, 

zayıf hadislerin Hz. Peygamber’e nispet edilme ihtimalinin bulunmasıdır. Bir hadise 

zayıf hükmü verilmesi, onun mutlak surette Hz. Peygamber’e ait olmadığı anlamına 

 
906 İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-kadîr, 3/292. 
907 Gazzâlî, İhyâ, 2/119. 
908 Ebü’l-Fazl Zeynüddîn Abdürrahîm b. el-Hüseyn b. Abdirrahmân el-Irâkî, Tahrîcu ehâdîsi’l-İhyâ 

(Beyrut: Dâru İbn Hazm, 1426/2005), 234. 
909 Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî, el-Mevzûât, thk. 

Abdurrahman Muhammed Osman (Medine: el-Mektebetü’s-selefiyye, 1966-1968), 2/116. 
910 Zebîdî, İthâf, 3/618-619. 
911 Zebîdî, İthâf, 3/621. 



 

167 

 

gelmez. Zira adalet ve zabt sahibi râvilerin hata yapma ihtimali olduğu gibi, zayıf 

râvilerin de zaman zaman sahih rivayet nakletmesi mümkündür.912 

Zebîdî, İbnü’l-Cevzî’ye yönelik eleştirisinde yalnız değildir. Hadis 

hafızlarından oluşan bir grup da onun usulünü tenkit etmiştir. İbnü’l-Cevzî, bir 

rivayete mevzû hükmü verirken mütesâhil (gevşek)913 davranmakta ve çoğu zaman 

yalnızca tek bir senedi inceleyerek hüküm vermektedir. Senedde yer alan râvilerden 

birinin zayıflık veya yalancılıkla itham edilmiş olması, onu hemen zayıf veya mevzû 

hükmü vermeye sevk etmektedir. Nitekim Zehebî, İbnü’l-Cevzî’yi, hadisin diğer 

tariklerini incelemeden hüküm vermekle ve el-Mevzûât adlı eserine kuvvetli ve hasen 

hadisleri dâhil etmekle eleştirmiştir.914 Daha da ötesi, İbnü’l-Cevzî’nin Sahîh-i 

Müslim’de915 yer alan bir hadise bile mevzû demesi, İbn Hacer’i “Bu, ciddi bir gaflet 

örneğidir” şeklinde tepki vermek durumunda bırakmıştır.916 Benzer şekilde Süyûtî 

de, “İbnü’l-Cevzî’nin bu rivayeti el-Mevzûât’ta zikretmesine itibar edilmemelidir, zira 

hadisin mevzû olmadığını gösteren ve aslının bulunduğuna delâlet eden başka tarikleri 

mevcuttur” diyerek ona katılmamıştır.917  

İbnü’l-Cevzî, kandil geceleri ve haftanın belirli günlerinde kılınması tavsiye 

edilen namazlarla ilgili rivayetler hakkında genellikle “Bu uydurmadır, senedinde 

meçhul râviler vardır” şeklinde genel bir hüküm vermekte, ancak râvileri tek tek tahlil 

etme gereği duymamaktadır. Hatta “Diğer rivayetler de aynıdır. Bunlarla uğraşmak 

faydasız ve vakit kaybıdır” gibi ifadeler kullanmaktadır. Oysa bir hadis âliminin, 

rivayetler hakkında sağlıklı bir hükme varabilmesi için tüm tarikleri ve senedleri 

ayrıntılı bir şekilde incelemesi gerekir.  

Zebîdî, İbnü’l-Cevzî’nin Cuma günü mescide girildikten sonra kılınan dört 

rekâtlık namazla ilgili rivayete dair “senedinde meçhul râviler var” şeklindeki 

iddiasına karşı çıkarak, “Bu ifadeyi anlamak mümkün değildir” demekte ve senedde 

 
912 Ebü’l-Fazl Zeynüddîn Abdürrahîm b. el-Hüseyn b. Abdirrahmân el-Irâkî, et-Takyîd ve’l-îzâh 

(Beyrut: 1350/1931), 10. 
913 Zebîdî, İthâf, 3/792. 
914 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî et-Türkmânî, Târîhu’l-İslâm 

ve vefeyâtü’l-meşâhîr ve’l-aʿlâm, nşr. Ömer Abdüsselâm Tedmîrî (Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-‘Arabî, 

1414/1994), 12/1111. 
915 Müslim, “el-Cenne ve na‘îmehâ”, 54. 
916 Süyûtî, Tedrîbü’r-râvî, 1/606-612.   
917 Süyûtî, Tedrîbü’r-râvî, 1/606, 2/906.   



 

168 

 

yer alan tüm râvileri tek tek tetkik etmektedir. Neticede, hepsinin tanınan kişiler 

olduğunu ortaya koyduktan sonra, “Leys ve el-Maslûb gibi râviler sebebiyle bu hadis 

hakkında en fazla zayıftır denebilir” sonucuna vararak, onun mevzû olduğunu kabul 

etmemektedir.918  

Benzer şekilde, Ebû Hüreyre’den rivayet edilen ve Cumartesi günü kılınması 

tavsiye edilen dört rekâtlık namazla ilgili olarak İbnü’l-Cevzî 

yine “uydurmadır” hükmünü vermiş, seneddeki İshak b. Yahya hakkında İbn Maîn ve 

Ahmed b. Hanbel’in olumsuz değerlendirmelerini aktarmıştır. Zebîdî ise, Tirmizî ve 

İbn Mâce’nin İshak b. Yahya’dan hadis tahric ettiklerini belirterek, diğer râvilerin 

durumunu da ele alır ve sonuç olarak “Böyle bir sened hakkında en fazla zayıftır 

denebilir. Seneddeki meçhul râviler nerede? İyi tefekkür ediniz!” şeklinde itirazını dile 

getirir.919 

Zebîdî, kandil geceleri ve haftanın belirli günlerinde kılınması tavsiye edilen 

namazlara ilişkin rivayetleri değerlendirirken titiz bir yöntem izlemiştir. Özellikle 

Pazartesi günü kılınan dört rekâtlık namaz rivayeti hakkında İbnü’l-Cevzî’nin 

"mevzû" hükmüne karşı çıkarak, bu tür rivayetlerin en fazla "zayıf" kategorisinde 

değerlendirilmesi gerektiğini savunmuştur. Ona göre, zayıf hadislerin Hz. 

Peygamber’e nispet edilme ihtimali bulunduğundan, katı bir reddiyecilik yerine daha 

müsamahalı bir yaklaşım benimsenmelidir. Zebîdî’nin bu tutumu, adalet ve zabt sahibi 

râvilerin hata yapabileceği, zayıf râvilerin ise zaman zaman sahih rivayet 

nakledebileceği prensibine dayanmaktadır. Ayrıca, İbnü’l-Cevzî’nin tek senede 

dayanarak genel hüküm verme eğilimini eleştirmiş ve her rivayetin tüm tarikleriyle 

birlikte detaylı bir şekilde incelenmesi gerektiğini vurgulamıştır. 

Zebîdî’nin bu konudaki yaklaşımı, Zehebî, İbn Hacer ve Süyûtî gibi diğer hadis 

otoritelerinin görüşleriyle paralellik göstermektedir. Özellikle Cuma ve Cumartesi 

günleri kılınan namazlara ilişkin rivayetleri değerlendirirken, İbnü’l-Cevzî’nin 

"meçhul râviler" iddiasını titiz bir sened analiziyle çürütmüştür. Zebîdî, senedde yer 

alan râvilerin tek tek incelenmesi gerektiğini savunarak, İshak b. Yahya gibi râviler 

hakkında Tirmizî ve İbn Mâce’nin tahriçlerini delil göstermiştir. Onun bu yöntemsel 

 
918 Zebîdî, İthâf, 3/625-626. 
919 Zebîdî, İthâf, 3/626-627. 



 

169 

 

tutumu, zayıf hadislerle amel etme konusunda Hanefî geleneğinin karakteristik 

özelliklerini yansıtmaktadır. Zebîdî, özellikle faziletli ameller gibi konularda -mevzû 

olmadığı sürece- zayıf hadislerle amel etmenin caiz olduğunu savunmuş ve bu 

görüşünü diğer hadis hafızlarının değerlendirmeleriyle desteklemiştir. Bu, hadis 

tenkidi ile pratik dini hayatın ihtiyaçları arasında ölçülü bir yöntem geliştirme 

çabasının ürünüdür. 

İslam hukuk tarihinde en çok tartışılan konulardan biri olan Regâib namazı hem 

fıkıh hem de hadis ilimleri bağlamında derinlemesine incelenmiş bir meseledir. Bu 

namaz, akademik risalelere konu olmuş, önde gelen İslam âlimleri arasında ciddi 

tartışmalara yol açmış ve hatta tarihsel süreçte devlet başkanlarının yasaklama 

girişimlerine maruz kalmıştır. Literatürde, namazın bid'at olduğunu savunanlar kadar 

müstehap olduğunu iddia edenler de bulunmaktadır. Bu çalışmada, özellikle 

Zebîdî’nin konuya ilişkin kapsamlı değerlendirmeleri ele alınacaktır. 

Regâib namazı, Recep ayının ilk Cuma gecesinde akşam ile yatsı arasında 

kılınan, her rekâtta üç Kadir ve on iki İhlas suresi okunan özel bir nafile ibadettir. 

Gazzâlî, İhyâu ‘ulûmi’d-dîn adlı eserinde bu namazın müstehap olduğunu belirtmiş ve 

Kudüslülerin bu namaza özel bir önem verdiğini kaydetmiştir. Ancak Gazzâlî, 

namazın teravih ve bayram namazları kadar kuvvetli bir dayanağa sahip olmadığını da 

kabul etmiştir.920 

Zebîdî, konuyu ele alırken önce namaz hakkında nakledilen çeşitli rivâyetleri 

detaylı şekilde aktarmış, ardından eleştirel yaklaşımları nizami olarak 

incelemiştir. Gazzâlî’nin namaz hakkındaki müstehap sözünü “Ehl-i salâhın müstehap 

görmesi” şeklinde açıklar. Zebîdî sonra âlimlerin namaz hakkında söylemiş oldukları 

olumsuz kanaatlerini nakleder. Irâkî, bu namazın Rezîn b. Muaviye (ö. 535/1140) 

tarafından nakledilen uydurma bir hadise dayandığını iddia etmiştir. İbnü’l-Cevzî ise 

daha sert bir tutum takınarak, namazın Hz. Peygamber’e iftira amacıyla 

uydurulduğunu ve ravilerinin meçhul olduğunu savunmuştur. Bunu uydurmakla itham 

edilen ravinin İbn Cehdam olduğunu ve onun yalancı olduğunu söylemiştir.921 Zebîdî, 

bu namazın uydurma olduğunu söyleyen âlimleri şu şekilde sıralamıştır: Mâlikîlerden 

 
920 Gazzâlî, İhyâ, 1/622-623. 
921 İbnü’l-Cevzî, el-Mevzûât, 2/123-126. 



 

170 

 

Sirâcüddîn Ebû Bekr et-Tartûşî922 (ö. 520/1126), Şâfiîlerden ‘iz b. Abdüsselâm923 (ö. 

660/1262), Ebü'l-Hattâb b. Dıhye (ö. 633/1235), Nevevî924 ve Süyûtî,925 Hanefîlerden 

ise Burhâneddîn el-Halebî926 (ö. 956/1549). 

Zebîdî, diğerlerinin görüş ve iddialarını özetleyen el-Münye şârihi İbrahim el-

Halebî’nin Regaib Namazı’na mekrûh demelerinin argümanlarını şöyle özetler: 

Öncelikle, nafile namazların cemaatle kılınmasının şer‘î bir dayanağı 

bulunmamaktadır. Ayrıca, bu namazda Kadir ve İhlâs surelerinin özellikle okunması, 

belirli surelerin tahsisine dair herhangi bir delil olmadığı için eleştirilmiştir. Bunun 

yanı sıra, Cuma gecesinin ibadete hasredilmesi, Hz. Peygamber’in bu konudaki 

yasaklayıcı rivayetleri nedeniyle problemli görülmüştür. Toplumun bir kısmının bu 

namazı farz zannetmesi, dinî hükümlerde şüpheye yol açabilecek bir durum olarak 

değerlendirilmiştir. Daha da önemlisi, bu namazın Hz. Peygamber’e isnad edilmesi, 

uydurma hadis ve iftira kapsamında görülmüştür. Namazın içerdiği bazı 

uygulamaların huşûyu zedeleyici nitelikte olması, ayrıca uzun sürmesi sebebiyle 

iftarın gecikmesine yol açarak sünnete aykırılık teşkil etmesi diğer tenkit noktalarıdır. 

Namaz sonrasında yapılan iki secde, Ebû Hanîfe ve Mâlik’e göre tilavet secdesi 

dışında meşru olmadığı, diğer âlimlere göre ise şükür secdesi dışında caiz görülmediği 

için mekruh addedilmiştir. Ayrıca, bu namazın sahâbe, tâbiîn ve müctehit imamlar 

döneminde bilinmemesi, şayet meşru olsaydı selefin onu terk etmeyeceği gerekçesiyle 

reddedilmiştir. Son olarak, Regaib namazının hicrî dördüncü yüzyıldan sonra ortaya 

çıkmış bir bid‘at olduğu vurgulanmıştır. 

 
922 Ebû Bekr Muhammed b. Velîd b. Muhammed et-Turtûşî, Kitâbü’l-havâdis ve’l-bidaʿ, nşr. Ali b. 

Hasen b. Ali el-Halebî el-Eserî (Demmâm: Dâru İbni’l-Cevzî, 1411/1990), 132-133. 
923 Ebû Muhammed İzzüddîn Abdülazîz b. Abdisselâm ed-Dımaşkî, et-Tergîb ʿan salâti’r-Regâʾibi’l-

mevzûʿa ve beyânü mâ fîhâmin muhâlefeti’s-süneni’l-meşrûʿa, nşr. Nâsırüddîn el-Albânî-Muhammed 

Züheyr eş-Şâviş (Beyrut: el-Mektebü’l-İslâmî, 1405), 5. 
924 Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref en-Nevevî, el-Mecmû’ şerhu’l-Mühezzeb, nşr. Muhammed Necîb el-

Mutîî (Cidde: Mektebetü’l-İrşâd, ts.), 3/549. 
925 Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr es-Süyûtî, el-Leʾâli’l-masnûʿa fi’l-ehâdîsi’l-

mevzûʿa, thk. Ebû Abdurrahman Salâh b. Muhammed b. Avîza (Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 

1417/1996), 2/55-56. 
926 İbrâhîm b. Muhammed b. İbrâhîm el-Halebî, Gunyetü’l-mütemellî fî şerhi Münyeti’l-musallî 

(Dersaâdet: Arif Ef. Matbaası, 1325/1907), 433-434. 



 

171 

 

Zebîdî, İbrahim el-Halebî’nin Regaib namazının mekruh olduğuna dair ileri 

sürdüğü görüşleri yöntemsel açıdan tahlil ederek bu iddialara karşı şu cevapları 

geliştirmektedir: 

Zebîdî öncelikle, nafile namazların cemaatle kılınmasının şer'î dayanağı 

bulunmadığı yönündeki iddiaya karşılık, Hanefî mezhebi içinde Bezzâzî (ö. 827/1424) 

gibi âlimlerin bunu caiz gördüğüne dikkat çekmekte ve konunun ihtilaflı olduğunu 

vurgulamaktadır. İkinci olarak, belirli surelerin tahsis edilmesinin delilsiz olduğu 

eleştirisine karşı, hadis literatüründe bazı namazlarda muayyen surelerin okunmasının 

meşruiyet kazandığına işaret etmektedir.927 Üçüncü olarak, Cuma gecesinin ibadete 

tahsis edilmesinin yasak olduğu iddiasını, şer'î kaynaklarda bazı gecelerin ve 

gündüzlerin faziletli kılındığı gerçeğiyle tartışmaya açmakta928 ve bunun en fazla 

tenzihen mekruh olabileceğini belirtmektedir. Dördüncü olarak, halkın bu namazı farz 

zannetmesinin, namazın kendisinin mekruh sayılmasını gerektirmediğini, zira bu 

durumun avamın yanlış anlamasından kaynaklandığını ve dinî konularda aslolanın 

âlimlerin görüşlerine başvurmak olduğunu ifade etmektedir. Beşinci olarak, bu 

namazın Hz. Peygamber’e isnad edilmesinin uydurma olduğu iddiasını, hadis uydurma 

faaliyetlerinin üçüncü asırdan sonra kesintiye uğramış olması gerçeğiyle ele almakta 

ve bu argümanın geçersizliğine dikkat çekmektedir. Altıncı olarak, huşûyu bozucu 

unsurlar içerdiği eleştirisine karşı, nafile namazlarda böyle uygulamaların caiz 

görüldüğünü belirtmektedir. Yedinci olarak, iftarın gecikmesine yol açtığı iddiasını, 

sünnette iftarın tehir edilmesinin mekruh, acele edilmesinin ise müstehap olduğu 

gerçeğiyle çürütmektedir. Sekizinci olarak, namaz sonrası yapılan iki secdenin mekruh 

olduğu yönündeki iddiayı, şükür secdesinin meşruiyetiyle cevaplandırmakta ve bu 

uygulamanın nimetlere şükür amacı taşımış olabileceğini vurgulamaktadır. 

Dokuzuncu olarak, selef döneminde bu namazın kılındığına dair bir rivayetin 

bulunmamasını, tatavvu namazlarının kişisel tercihe bağlı olduğu gerçeğiyle 

açıklamakta ve bu durumun namazın mekruh olduğunu kanıtlamayacağını ifade 

etmektedir. Onuncu olarak, namazın hicrî dörtyüz senesinden sonra ortaya çıktığı 

 
927 Cuma namazında Cuma ve Münâfikûn, bayram namazlarında el-‘Alâ ve Ğâşiye, sabah namazının 

sünnetinde Kâfirûn ve İhlâs, Vitir namazında el-‘Alâ, Kâfirûn ve İhlâs surelerini okumak gibi. 
928 Kadir gecesini ihya etmek için hususiyle Ramazan’ın son on gecesi kıyâmı ve Şaban ayının orta 

gecesini kıyam ile ihya etmek gibi. Oruçlara örnek olarak da pazartesi ve Perşembe orucu, ʿâşûrâʾ orucu 

verilebilir. 



 

172 

 

iddiasını, Ebû Tâlib el-Mekkî’nin (ö. 383/993) eserinde bu namazdan bahsetmesiyle 

çürütmekte ve namazın daha önce bilindiğine işaret etmektedir. Son olarak, İbnü’l-

Cevzî’nin Regaib Namazı’nı uydurmakla itham ettiği Ali b. Abdullah b. Cehdam’in,929 

Ebû Tâlib el-Mekkî’nin senedinde yer almadığını ve Zehebî’nin onu sika olmamakla 

birlikte hadis uyduran biri olarak nitelendirmediğini belirtmekte,930 dolayısıyla bu 

rivayetin en fazla zayıf sayılabileceğini, ancak münker olmadığını vurgulamaktadır.931 

Zebîdî’nin konuya dair usûlî tahlilleri incelendiğinde, onun Regâib namazıyla 

ilgili rivayetleri uydurma değil zayıf kategorisinde değerlendirdiği, mekrûh hükmünü 

vermeye bir yol olmadığı, söz konusu namazın nafile ibadete teşvik mahiyetinde 

olduğu için kılınmasına müsamaha ile baktığı anlaşılmaktadır. Zebîdî’den önce diğer 

bir Hanefî fakihi Ali el-Kârî de yaklaşık olarak aynı görüşleri paylaşır. Der ki: “Regâib 

namazı en nihayet (uydurma değil) zayıf bir hadistir. Hadis ilmindeki yüce konumu 

olan Şeyh İbnü’s-Salâh’ın bu hadise itibar etmesi ve bu namazın kılmanın caiz 

olduğunu tercih etmesi yeterlidir. Aynı şekilde Gazzâlî’nin İhyâ’da ve diğer meşâyih 

ve âlimler de bu namazı kılmanın caiz olduğunu tercih etmişlerdir.” O, Nevevî’nin 

görüşlerine cevap verdiği yerde şöyle der: “Nevevî’nin Cuma gecesi tek başına veya 

topluca namaz kılmanın mutlak olarak dalâlet ve cehalet olduğunu söylemesi 

incelenmesi gereken bir konudur. Zira namaz, hayır için vaz‘ 

olunmuştur/konulmuştur.932 Aliyyülkârî, rivayetin mevzû olduğu varsayılsa bile, bu 

durumun ibadeti eda eden kişiyi sorumlu tutmayacağını, vebalin kaynağı olan kişiye 

ait olacağını belirtmiştir.933  

 
929 Ebü’l-Hasan Ali b. Abdullah b. Cehdam el-Hemedânî (ö. 407/1017). Zâhid ve Mekke’deki sûfilerin 

şeyhi idi. Behcetü’l-esrâr isminde tasavvufî bir eseri vardır. Muhaddis Ebû Abdullâh el-Kudâî’nin 

hocalarındandır. Onun sika olmadığını söyleyenlerin yanında Firdevsü’l-ahbâr adlı hadis kitabının 

müellifi muhaddis hâfız Şîrûye b. Şehredâr ed-Deylemî (ö. 509/1115), Ali b. Abdullah b. Cehdam’ın 

güvenilir, sadûk, âlim, zâhid ve muamelesi güzel bir zat olarak tanıtır. Bk. Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn 

Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî, Lisânü’l-Mîzân (Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 2010), 

4/277-278. 
930 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed ez-Zehebî et-Türkmânî, el-Muğnî fi’d-duʿafâ, nşr. 

Nûreddin Itr (Halep: 1971), 2/451. 
931 Zebîdî, İthâf, 3/700-705. 
932 Ali el-Kârî bu sözüyle şu hadise atıfta bulunmaktadır: “Namaz, Allah’ın ibadet maksadıyla vaz 

ettiği/koyduğu en hayırlı ibadettir. Buna göre dileyen azıyla yetinsin, dileyen de [teheccüd, duha vb 

nafilelerle onu] çoğaltsın.” ( ََاسْتكَْثر شَاءَ  وَمَنْ   ، اسْتقََلَّ شَاءَ  فَمَنْ  مَوْضُوعٍ،  خَيْرُ  لََةُ   ,Bk. Ahmed, el-Müsned .(الصَّ

35/437 (No. 21552); Nesâî, el-Müctebâ, 8/275; İbn Hibbân, Sahîh, 1/532 (No. 807); Hâkim, el-

Müstedrek, 2/282; Taberânî, el-Mu‘cemü’l-evsat (No. 4718). 
933 Ali el-Kârî, Mecmû‘u resâili Ali el-Kârî, 2/293-294. 



 

173 

 

Zebîdî, Regâib namazı hakkındaki tartışmalara katılırken öncelikle konuyu çok 

yönlü bir şekilde ele almıştır. Rivayetlerin sıhhat durumunu titizlikle inceleyerek, 

İbnü’l-Cevzî gibi âlimlerin "mevzû" hükmüne karşı çıkmış ve bu rivayetlerin en fazla 

"zayıf" kategorisinde değerlendirilmesi gerektiğini savunmuştur. Özellikle İbn 

Cehdam’ın ravi olarak yer aldığı senedin, Zehebî’nin "sika değildir" şeklindeki 

eleştirisine rağmen, tamamen reddedilemeyeceğini vurgulamıştır. Zebîdî’nin bu 

yaklaşımı, zayıf hadislerle amel konusundaki geleneksel Hanefî usulüyle uyumludur. 

Namazın cemaatle kılınması, belirli surelerin okunması ve özel zamanlara tahsisi gibi 

konularda getirdiği savunmalar, fıkıh usulündeki esneklik anlayışını yansıtmaktadır. 

Ona göre, bu tür nafile ibadetlerin toplumsal kabul görmüş olması ve fazilet ameli 

niteliği taşıması, katı bir reddiyecilikten ziyade müsamahalı bir yaklaşımı 

gerektirmektedir. 

Zebîdî’nin Regâib namazına ilişkin değerlendirmeleri, sadece hadis tenkidiyle 

sınırlı kalmayıp fıkhî bir perspektif de içermektedir. Halebî’nin ileri sürdüğü on madde 

halindeki itirazlara verdiği cevaplar, onun hukukî muhakeme yeteneğini 

göstermektedir. Örneğin, nafile namazların cemaatle kılınmasının Hanefî mezhebinde 

tartışmalı olduğuna dikkat çekmesi veya şükür secdesinin meşruiyetini savunması, 

fıkıh geleneğindeki ictihad çeşitliliğine hâkim olduğunu ortaya koymaktadır. 

Zebîdî’nin bu konudaki görüşleri, Ali el-Kârî gibi diğer Hanefî âlimleriyle büyük 

ölçüde örtüşmektedir. Her iki âlim de, rivayetin mevzû değil zayıf olduğunu 

vurgulayarak, özellikle Gazzâlî ve İbnü's-Salâh gibi otoritelerin bu namazı kabul 

etmesini önemli bir delil olarak sunmaktadır. Zebîdî’nin yaklaşımının en dikkat çekici 

yönü, bir yandan hadis ilminin teknik gerekliliklerine riayet ederken, diğer yandan 

ibadetlerin teşvik edici boyutunu göz ardı etmemesidir. Bu dengeli tutum, onun hem 

muhaddis hem de fakih kimliğini yansıtmaktadır. 

2. İcmâ 

İslam fıkıh usulünde Kitap ve Sünnet’ten sonra üçüncü temel delil olarak kabul 

edilen icmâ, bu çalışmada Zebîdî’nin perspektifi doğrultusunda incelenecek olan bazı 

önemli hususları içermektedir. Zebîdî’ye göre icmâ, sözlük anlamı itibarıyla ittifak 

demektir, dolayısıyla "üzerinde icmâ edilmiş" ifadesi, "üzerinde fikir birliği 



 

174 

 

sağlanmış" anlamına gelmektedir.934 Aynı zamanda icmâ, lügatte "azmetmek, kesin 

karar vermek" mânâsını da taşımaktadır. Nitekim "Siz de ortaklarınızı toplayıp ne 

yapacağınızı kararlaştırın" 935 âyetinde yer alan "عُُٓوا  kelimesi de bu bağlamda "فَاجَْم 

"azmediniz" veya "kararınızı veriniz" şeklinde tefsir edilmiştir.936  

Hanefî fakihlerinin büyük çoğunluğu, icmâı terminolojik olarak "Muhammed 

ümmetinin belirli bir dönemde yaşayan müctehidlerinin, dinî bir mesele hakkında 

görüş birliğine varmaları" şeklinde tanımlamışlardır.937 Zebîdî, bu tanımda geçen 

"müctehidler" kavramının avamı (dinî konularda uzman olmayan halk kesimini) 

kapsamadığını özellikle vurgulamaktadır. Ayrıca, müctehidlerden yalnızca bir 

kısmının herhangi bir konuda uzlaşması, teknik anlamda icmâ sayılmamaktadır.938 

Usûl âlimlerinin ekseriyetine göre, icmâın oluşumunda avamın onayı veya itirazı 

dikkate alınmazken, Bâkıllânî (ö. 403/1012) gibi bazı âlimler avamın rızasını da şart 

koşmuşlardır. Hanefî usûl âlimi Abdulaziz el-Buhârî (ö. 730/1330) ise, şer‘î 

hükümlerin tespitinde rey ve ictihadın esas alındığı konularda yalnızca müctehidlerin 

(havâss) görüşlerinin geçerli olduğunu, avamın bu tür meselelerdeki muhalefetinin 

hukukî bir değer taşımadığını belirtmiştir. Ona göre, böyle bir muhalefet nazarî olarak 

mümkün olsa da pratikte gerçekleşmemiştir.939 

Zebîdî, icmâ tanımında yer alan "ümmet-i Muhammed" vurgusunun, önceki 

ümmetlerin müctehidlerinin ittifaklarını kapsam dışında bırakmak amacı taşıdığını ve 

bu ittifakların İslam hukukundaki icmâ kavramı kapsamında değerlendirilemeyeceğini 

ifade etmektedir.940 Gazzâlî ve Âmidî (ö. 631/1233) gibi âlimler de bu görüşü açıkça 

desteklemişlerdir. Tanımda geçen "bir mesele/iş hakkında" kaydı ise, icmâın şer‘î 

(örneğin alışverişin meşruiyeti), lügavî (örneğin Arap dilinde "fe" harfinin takip ifade 

etmesi), aklî (örneğin âlemin hudûsu) veya dünyevî meselelerde gerçekleşebileceğini 

göstermektedir.941 

 
934 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 20/463.  
935 Yûnus, 10/71. 
936 Zebîdî, İthâf, 6/579. 
937 Molla Hüsrev Muhammed b. Ferâmuz, Mirʾâtü’l-usûl fî şerhi Mirkâti’l-vüsûl (İstanbul: Fazilet 

Neşriyat, 2019), 2/420-421. 
938 Zebîdî, İthâf, 6/580. 
939 Abdulaziz el-Buhârî, Keşfü’l-esrâr, 3/239-240. 
940 Ayrıca bk. Abdulaziz el-Buhârî, Keşfü’l-esrâr, 3/227. 
941 Zebîdî, İthâf, 6/580. 



 

175 

 

Üzerinde icmâ edilen hükmün dayanağı olan delile sened adı verilmektedir. 

Zebîdî, icmâın geçerlilik kazanabilmesi için bir senedin bulunmasının zorunlu 

olduğunu ifade etmekte ve bu durumu, icmâın şartları arasında değerlendirmektedir. 

Bu bağlamda, kendisi mudârabe akdini örnek olarak zikretmektedir. Fakihler, 

mudârabe akdinin meşruiyetini sahabe icmâı ile temellendirmişlerdir. Bu icmâın 

senedi ise, Hz. Peygamber döneminde ve sonrasında sahâbenin, bu tür ortaklık 

işlemlerinin tüccarlar arasında yaygın bir şekilde uygulandığını müşahede etmeleri, 

bunu hukuken meşru bir muamele olarak kabul etmeleri ve nihayetinde bu konuda 

görüş birliğine varmalarıdır. Böylece mudârabe, üzerinde icmâ gerçekleşmiş bir konu 

haline gelmiştir.942  

Zebîdî, Ukûdü’l-cevâhir adlı eserinde İbn Hazm’ın Merâtibü’l-

İcmâ kitabından şu ifadeleri aktarmaktadır: "Fıkhın bütün meselelerinin Kitap ve 

Sünnet’te bir aslı (dayanağı) bulunmaktadır. Ancak mudârabe bu durumun istisnasını 

teşkil etmektedir. Zira mudârabe konusunda kesin bir nas tespit edemedik. Bununla 

birlikte, mudârabe akdinin sahih olduğu hususunda icmâ bulunmaktadır. Çünkü Hz. 

Peygamber’in döneminde mudârabe uygulanmakta ve ticaret bu yöntemle 

yürütülmekteydi. Allah Resûlü de insanları bu uygulamadan menetmemiş, aksine onu 

tasvip etmiştir."943  

Bu ifadeler, icmâın delil değerinin yanı sıra, örf ve teamülün şer‘î hükümlerin 

oluşumundaki rolünü de ortaya koymaktadır. Ayrıca, İbn Hazm’ın bu tespiti, icmâın 

Kitap ve Sünnet’te açık bir dayanağı bulunmayan konularda bile bağlayıcı bir delil 

olarak kabul edilebileceğine dair önemli bir örnek teşkil etmektedir. 

Sahabe ve tâbiîn dönemlerinde "Bu konuda icmâ etmişlerdir" ifadesinin 

kullanılıp kullanılmadığı meselesi, literatürde nadiren ele alınan önemli bir konudur. 

Zebîdî, bu hususa vitir namazının kılınış şekli bağlamında değinmektedir. Kendisi, 

Hasan-ı Basrî’den (ö. 110/728) nakledilen "Müslümanlar vitir namazının üç rekât 

olduğunda ve sadece sonunda selâm verileceği hususunda icmâ etmişlerdir"944 

şeklindeki rivayetin sıhhatini sorgulamaktadır. Zira bu rivayeti nakleden Amr b. 

 
942 Zebîdî, İthâf, 6/339. 
943 İbn Hazm, Merâtibü’l-İcmâ, 425; Zebîdî, Ukûdü’l-cevâhir, 2/60. 
944 İbn Ebû Şeybe, el-Musannef, 2/90 (No. 6834). 



 

176 

 

Ubeyd’in (ö. 144/761) Mu’tezile mezhebine mensup bid'at ehli bir râvi olduğunu 

vurgulamakta ve "Hiçbir tâbiîn âliminden herhangi bir meselede icmâ edilip 

edilmediğine dair bir şey ezberlenmemiştir"945 diyerek bu tür ifadelerin tâbiîn 

döneminde kullanılmadığını iddia etmektedir. 

Zebîdî’nin bu tespiti, vitir namazının tek selâmla üç rekât kılınmasına dair bir 

icmâın bulunmadığını ortaya koyma amacı taşımaktadır. Her ne kadar Hasan-ı 

Basrî’den nakledilen söz Hanefî mezhebinin görüşünü destekler nitelikte olsa da, 

Zebîdî hakikati ortaya çıkarmayı akademik bir sorumluluk olarak görmektedir. Onun 

burada dikkat çektiği asıl önemli nokta, tâbiîn döneminde "Müslümanlar bu konuda 

icmâ etmiştir" veya "Bu konuda icmâ vardır" gibi ifadelerin kullanılmadığına dair 

iddiasıdır. 

Bu iddiayı test etmek amacıyla, Hz. Peygamber’in hadislerinin yanı sıra sahabe 

ve tâbiîn âsârını da ihtiva eden en kapsamlı hadis mecmualarından olan 

Abdürrezzâk’ın (ö. 211/827) ve İbn Ebû Şeybe’nin (ö. 235/849) el-Musannef'lerinde 

yapılan taramalarda, İbrahim en-Nehaî’den sahih bir senetle nakledilen şu rivayet 

dışında benzer bir ifadeye rastlanmamıştır: "Muhammed’in (s.a.v) ashabı, sabah 

namazını isfâr vaktinde/aydınlanınca kılmak hususunda icmâ ettikleri gibi başka bir 

meselede icmâ etmemişlerdir."946 Ebû Yûsuf’un aynı içerikteki rivayeti ise şu 

şekildedir: "Sabah namazının hava aydınlandığı vakitte, Akşam namazının da ilk 

vaktinde kılınması meselesinde olduğu gibi Muhammed’in (s.a.v.) ashabı başka hiçbir 

konuda icmâ etmemişlerdir."947  

İbrahim en-Nehaî’nin bu ifadeleri yorumlanırken iki ihtimal söz konusudur: 

Irak fakihlerinin amel ettiği isfâr vaktinin delil yönünden kuvvetine veya çoğunluk 

tarafından benimsenmiş olmasına işaret etmektedir. Tıpkı İmam Mâlik’in Medine 

ehlinin amelini "Medine ehlinin icmâı" olarak nitelendirmesi gibi, burada da mutlak 

bir ittifaktan ziyade genel kabul görmüş bir uygulamayı kastetmiş olabilir. 

 
945 Zebîdî, İthâf, 3/591. 
946 İbn Ebû Şeybe, el-Musannef, 1/284 (No. 3656)   دٍ صَلَّى اللهُ عَليَْه  وَسَلَّمَ عَلَى شَيْءٍ مَا أجَْمَعوُا مَا أجَْمَعَ أصَْحَابُ مُحَمَّ

ير  ب الْفَجْر    عَلَى التَّنْو 
947 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 1/124-125 (No. 99). 



 

177 

 

Bu analiz, erken dönem İslam hukuk literatüründe icmâ kavramının 

terminolojik kullanımının henüz yerleşmediğini ve bu tür ifadelerin daha sonraki 

dönemlerde nizami hale geldiğini göstermektedir. Zebîdî’nin tespiti, İslam fıkıh 

usulünün tarihsel gelişimini anlamak açısından oldukça önem arz etmektedir. 

Hz. Peygamber’in vefatından sonra müellefe-i kulûb grubuna zekâttan pay 

verilmesinin kesilmesinin sebebi, Hanefî mezhebinin imamları arasında ihtilaflı bir 

konudur. Bazı imamlar, bu durumun nesih yoluyla gerçekleştiğini ileri sürmektedir. 

Serahsî’ye göre, icmâ ile nesih mümkündür ve bu görüş bazı meşâyih tarafından da 

benimsenmiştir. Onlara göre icmâ, tıpkı nas gibi kesin bir bilgi ifade etmekte olup, 

meşhur habere kıyasla daha kuvvetlidir. Dolayısıyla, nas üzerine ziyade yapma 

konusunda icmâ, meşhur habere nazaran daha tercih edilir bir yöntemdir.948  

Merğînânî, Kâsânî ve Mevsılî gibi âlimler, müellefe-i kulûb’a zekât 

verilmesinin kesilmesinin temel sebebinin icmâ olduğu görüşünü benimsemişlerdir.949 

Bu bağlamda Zebîdî, müellefe-i kulûb’un hükmünün neshedilmesinde icmâın mı 

yoksa icmâya dayanak teşkil eden delilin mi etkili olduğu sorusuna şu cevabı 

vermiştir:950 "İkinci görüş daha zâhirdir, zira icmâ mutlaka bir delile istinad etmelidir. 

Buradaki delil ise, bu uygulamanın Hz. Peygamber’in hayatıyla sınırlı olduğudur. Hz. 

Ebû Bekir ve diğer sahâbenin Hz. Ömer’e muvafakat etmeleri, onların bu konudaki 

durumdan haberdar olduklarına delâlet eder. Ayrıca Hz. Ömer’in okuduğu âyet 951 de 

bu icmâya uygundur."  

Bazı âlimler952 ise bu durumu, "İlletin ortadan kalkmasıyla hükmün sona 

ermesi" şeklinde açıklamışlardır. Onlara göre, müellefe-i kulûb’a zekât verilmesinin 

illeti, İslâm’ın izzetini sağlamaktı. Hz. Peygamber’in vefatından sonra İslâm’ın 

güçlenmesiyle bu ihtiyaç ortadan kalkmış, dolayısıyla hüküm de son bulmuştur. el-

Gâye müellifi, bu durumun nesih değil, Hz. Peygamber dönemindeki uygulamanın 

takriri olduğunu belirtir. Buna karşılık İbnü’l-Hümâm, bu açıklamanın nesih hükmünü 

ortadan kaldırmayacağını, zira müellefe-i kulûb’a zekât vermenin şer‘î bir hüküm 

 
948 Serahsî, Usûl, 2/66. 
949 Mergînânî, el-Hidâye, 1/135; Kâsânî, Bedâʾiʿ, 2/45; Mevsılî, el-İhtiyâr, 376. 
950 Zebîdî, İthâf, 4/241-242. 
951 Kehf, 18/29.   ُْاءَ فلَْيَكْفر نْ وَمَنْ شَُٓ اءَ فلَْيؤُْم  نْ رَبِّ كُمْ فَمَنْ شَُٓ  وَقلُ  الْحَقُّ م 
952 Şa‘bî ve o görüşte olanları kastediyor. Zebîdî, İthâf, 4241. 



 

178 

 

olarak sabit olduğunu ve daha sonra illetin ortadan kalkmasıyla neshedildiğini 

savunur.953  

Zebîdî’nin ifadelerinden, İbnü’l-Hümâm’ın görüşüne meylettiği 

anlaşılmaktadır. Ayrıca, gâî illet bahsinde isim vermese de bu görüşün İbnü’l-

Hümâm’a dayandığı söylenebilir. Zebîdî, nakil ve açıklamalarıyla Hanefî mezhebinin 

bu konudaki temel yaklaşımlarını özetlemiştir. 

Hanefî mezhebinin zâhiru’r-rivâye kaynakları incelendiğinde, İmam 

Muhammed’in el-Câmiu’s-sağîr’de "müellefe-i kulûb artık yoktur" ifadesini 

kullandığı görülür.954 el-Asl’da ise Ebû Hanîfe’nin, "Bu uygulama Hz. Peygamber 

zamanında insanları İslâm’a ısındırmak için mevcuttu, bugün ise yoktur" şeklinde bir 

açıklama yaptığı nakledilir.955 Serahsî ise müellefe-i kulûb’un müşriklerden oluşan bir 

grup olduğunu ve Hz. Peygamber’in vefatıyla bu uygulamanın sona erdiğini belirtir. 

Ancak Serahsî, bu durumu icmâ veya nesihle açıklamaz; bunun yerine Âmir eş-

Şa‘bî’nin (ö. 104/722) "Bu uygulama sadece Hz. Peygamber döneminde geçerliydi, 

Hz. Ebû Bekir halife olunca kaldırıldı"956 sözünü delil olarak zikreder.957  

Hz. Ömer’in, Uyeyne b. Hısn’a "Hak Rabbinizdendir. Öyle ise dileyen iman 

etsin, dileyen inkâr etsin"958 âyetini okuyarak "Bugün müellefe-i kulûb diye bir şey 

yoktur"959 demesi, bu uygulamanın Hz. Peygamber dönemiyle sınırlı olduğunu ve bu 

âyetle istidlâl edildiğini göstermektedir. Zebîdî’nin, bu hükmün illetin tekrar 

gerçekleşmesi durumunda yeniden uygulanabileceği yönünde bir açıklama yapıp 

yapmadığı ise kaynaklarda belirtilmemiştir. 

Müellef-i kulûb meselesine şu açıdan da bakılabilir: İslam hukukunda zekâtın 

dağıtım kategorilerinden biri olan müellefe-i kulûb, erken dönemde henüz Müslüman 

 
953 İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-kadîr, 2/261. 
954 Ebû Abdillâh Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî, el-Câmiu’s-sağîr, thk. Mehmet Boynukalın (Beyrut: 

Dâru İbn Hazm, 2011), 83. 
955 Ebû Abdillâh Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî, el-Asl, thk. Mehmet Boynukalın (Beyrut: Dâru İbn 

Hazm, 2012), 2/142. 
956 İbn Ebû Şeybe, el-Musannef, 2/435 (No. 10759); Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, 

Câmiʿu’l-beyân ʿan teʾvîli âyi’l-Kurʾân, thk. Mahmud Muhammed Şâkir (Mekke: Dâru’t-terbiye ve’t-

türâs, ts.), 14/315 (No. 16854). 
957 Ebû Bekr Şemsü’l-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-Serahsî, el-Mebsût (Mısır: Matbaatüs-

seâde, ts), 3/9. 
958 Kehf, 18/29. 
959 Taberî, Câmiʿu’l-beyân, 14/315 (No. 16855). 



 

179 

 

olmayan ancak İslam toplumuyla ilişkileri güçlendirilmesi hedeflenen kişileri 

kapsamaktaydı. Ancak bu uygulamanın kapsamı, Hz. Peygamber’in vefatına yakın 

dönemdeki hadisler ve sonraki halifelerin içtihatlarıyla değişime uğramıştır. Nitekim 

bir hadiste, Hz. Peygamber’in, "Allah, Müslümanlara mallarının zekâtını vermeyi farz 

kılmıştır. Zekât, Müslümanların zenginlerinden alınır, onların fakirlerine verilir"960 

şeklindeki ifadesi, zekâtın artık içe dönük bir sosyal dayanışma aracı olarak yeniden 

tanımlandığını göstermektedir. Bu rivayet, müellefe-i kulûb kapsamındaki 

gayrimüslimlere zekât verilmesinin ilmî dayanağını zayıflatan önemli bir metindir. 

Pratikte bu değişimin kurumsallaşması ise Hz. Ebu Bekir döneminde başlamış, 

özellikle zekâtın merkezî bir sistemle toplanması ve yalnızca Müslüman fakirlere 

tahsis edilmesi süreci Hz. Ömer zamanında tamamlanmıştır. Bu dönüşüm, İslam 

toplumunun artık siyasi ve ekonomik özerkliğini kazanması, dolayısıyla müellefe-i 

kulûb gibi dış politika araçlarının zekât dışında başka bütçe kalemleriyle 

yürütülmesiyle de ilişkilendirilebilir. 

Zebîdî’nin icmâ konusundaki görüşleri, Hanefî usûl geleneği içinde şekillenen 

titiz ve metodolojik bir yaklaşım sergilemektedir. İcmâı "Muhammed ümmetinin 

müctehidlerinin dinî bir mesele hakkında görüş birliği" olarak tanımlayan Zebîdî, bu 

tanımın unsurlarını detaylı şekilde analiz etmektedir. Özellikle icmâın sadece 

müctehidleri kapsadığını ve avamın ittifakının hukukî değer taşımadığını vurgulaması 

dikkat çekicidir. Zebîdî, icmâın geçerliliği için mutlaka bir delile (sened) dayanması 

gerektiğini savunmakta ve mudârabe akdini bu duruma örnek olarak göstermektedir. 

Onun icmâ teorisinde dikkat çeken bir diğer nokta, erken dönemde "icmâ" teriminin 

terminolojik anlamda kullanılmadığına dair tespitidir. Zebîdî, Hasan-ı Basrî’nin vitir 

namazı hakkındaki rivayetini eleştirirken, tâbiîn döneminde bu tür ifadelerin 

kullanılmadığını iddia etmektedir. İbrahim en-Nehaî’nin sabah namazına dair naklî ise 

istisnai bir örnek olarak değerlendirilebilir. Bu yaklaşım, icmâ kavramının tarihsel 

gelişimine ilişkin önemli bir perspektif sunmaktadır. 

Zebîdî’nin icmâ konusuna giren müellefe-i kulûb meselesindeki analizleri 

dikkat çekicidir. Bu konuda Hanefî mezhebi içindeki farklı yaklaşımları detaylı şekilde 

 
960 Tirmizî, “Zekât”, 6 (No. 621). 



 

180 

 

inceleyen Zebîdî, icmâ ile nesih arasındaki ilişkiyi tartışmaktadır. Serahsî’nin icmâ ile 

neshi caiz gören görüşüne karşılık, Zebîdî daha ziyade İbnü’l-Hümâm’in görüşüne 

meyletmekte ve icmâın mutlaka bir delile dayanması gerektiğini vurgulamaktadır. Ona 

göre müellefe-i kulûb uygulamasının sona ermesi, Hz. Ömer dönemindeki icmâa 

dayanmaktadır. Sonuç olarak Zebîdî’nin icmâ teorisi, Hanefî geleneğinin klasik 

çerçevesini korumakla birlikte, özellikle tarihsel uygulamaların analizi ve icmâ-delil 

ilişkisi konusunda özgün katkılar sunan bütüncül bir yaklaşım sergilemektedir. 

3. Kıyas ve Re’y  

Zebîdî, re'y kavramını "Şahsî görüş, düşünce ve kanaat" olarak tanımlamakta 

ve bu kavramı, kişinin galip zannına dayalı olarak karşıt ihtimallerden birini tercih 

etme süreci olarak analiz etmektedir.961 Zebîdî, fıkıhta kıyas ve re'y kavramlarının 

birbirini açıklamak amacıyla kullanıldığına dikkat çekmektedir.962 Sahabeden itibaren 

genelde Irak bölgesinde Kûfe ve çevresinde toplanan fakihler, özelde de Ebû Hanîfe 

ve ashabı için ehl-i rey tabiri kullanılagelmiştir.963  

Re’yin aslında olumsuz bir anlam içermediğini, Hz. Peygamber’in "Bana vahiy 

inmemiş konularda sizin aranızda re’yimle hüküm veriyorum"964 şeklindeki hadisiyle 

temellendiren Zebîdî, ehl-i rey’in ehl-i hadis ve ehl-i zâhir çevrelerince haksız yere 

eleştirildiğini savunmaktadır. Özellikle ʿUkûdü'l-cevâhiri'l-münîfe adlı eserinin 

mukaddimesinde, Hanefîler’in hadisleri önemsemediği ve kıyası öncelediği 

yönündeki algıya karşı yöntemsel bir savunma geliştirmektedir. Zebîdî bu bağlamda, 

"Ebû Hanîfe’nin kıyası nassın önüne geçirdiği" iddiasını kesinlikle reddetmekte ve 

Hanefî mezhebinin temel prensibinin nassın kıyasa takdim edilmesi olduğunu 

vurgulamaktadır. Bu durumun, Hanefî literatürüne vakıf âlimlerce bilinen bir gerçek 

olduğunu özellikle belirtmektedir.965 

 
961 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 38/109.  
962 H. Yûnus Apaydın, “Re’y”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2008), 35/37-40. 
963 M. Esat Kılıçer, “Ehl-i re’y”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1994), 10/520-524.  
964 Ebû Dâvûd, “Akdıye”, 7 (No. 3585); Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, 10/260. 
965 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/19. 



 

181 

 

Zebîdî, re'y kavramını yöntem bakımından iki kategoride ele almaktadır: 

makbul olan ve kınanan re'y. Kınanan re'y hakkında iki farklı âlim grubunun 

görüşlerini aktarır:966 

Birinci grup, Cehm b. Safvân (ö. 128/745) ve Mu’tezile ekolünün sünnete 

aykırı itikadî bid'atlerini bu kapsamda değerlendirmektedir. Zebîdî, bu tür re'y 

anlayışının hadis ve sahâbe uygulamalarını reddetmesi nedeniyle usûl bakımından 

kusurlu ve terkedilmiş olduğunu vurgular.967 

İkinci grup ise kınanan re’yi şu şekilde tanımlamaktadır: Dini hükümlerde 

istihsan ve zanna dayalı görüş beyan etmek. İllet ve itibar prensiplerini göz ardı ederek 

meseleleri asıllarına irca etmemek. Füru ve nevazil meselelerini usûlî temelden yoksun 

şekilde kıyas etmek yanıltıcı ve zannî sorularla meşgul olmak. Vuku bulmamış 

meseleler hakkında fetva vermek.968  

Zebîdî, müctehid imamların bu tür tutumlardan uzak olduğunu, onlara nispet 

edilen rey’in, makbul re’y kısmı olduğunu ifade eder.969 Makbul re'y örneklerini ise 

erken dönem İslam âlimlerinin uygulamalarıyla temellendirir: 

Kâsım b. Muhammed’in (ö. 107/725) ihtiyatlı fetva verme yaklaşımı,970 İmam 

Mâlik’in “Biz zannetmekten başka bir şey yapamayız, kesin bir bilgiye sahip değiliz”971 

ayetini referans göstererek re'y ile ictihad etmesi,972 Abdullah b. Mübârek’in (ö. 

181/797) "Güvenilir eserleri (âsâr) temel al, hadisleri re'y ile tefsir et"973 şeklindeki 

 
966 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/23-25. 
967 Zebîdî bu görüşü İbn Abdilber’den nakleder. Bk. Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. 

Muhammed b. Abdilberr en-Nemerî, Câmiʿu beyâni’l-ʿilm ve fazlihî ve mâ yenbağî fî rivayetihî ve 

hamlihî, thk Ebü’l-Eşbâl ez-Züheyrî (Suudiyye: Dâru İbni’l-Cevzî, 1994), 2/1052 (No. 2032-2033). 

Şâtıbî (ö. 790/1388) de İbn Abdilber’in ifadelerini yakın lafızlarla nakleder ve kötülelen rey olarak bunu 

tercih eder. Bk. Ebû İshâk İbrâhîm b. Mûsâ b. Muhammed el-Lahmî eş-Şâtıbî, el-İʿtisâm, thk. Selîm b. 

Îd el-Hilâlî (Suudiyye: Dâru İbn Affân, 1992), 1/136. 
968 İbn Abdilber, bu görüşün ilim ehlinin cumhurunun görüşü olarak görür. Bk. Câmi‘u beyâni’l-’ilm, 

2/1054 (No. 2035). Şâtıbî, el-İʿtisâm, 1/137. 
969 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/24. 
970 İbn Abdilber, Câmi‘u beyâni’l-’ilm, 2/1070 (No. 2076). Bir adam Kâsım b. Muhammed’e gelir ve 

ona bir şey sorar. O da cevabını verir. Adam dönüp gittikten sonra onu geri çağırır ve şöyle der: “el-

Kâsım’ın bunun doğru olduğunu iddia ettiğini söyleme. Lâkin zor durumda kalırsan bununla amel 

edersin.” 
971 Câsiye, 45/32. 
972 İbn Abdilber, Câmi‘u beyâni’l-’ilm, 2/1075 (No. 2092). 
973 İbn Abdilber, Câmi‘u beyâni’l-’ilm, 2/1070 (No. 2073); Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit el-Bağdâdî, 

el-Fakîh ve’l-mütefakkih, Ebû Abdurrahman Âdil b. Yûsuf el-Garâzî (Suudiyye: Dâru İbni’l-Cevzî, 

1421/1999), 2/346 



 

182 

 

usûlî yaklaşımı ve Rabî'a b. Ebû Abdurrahman’ın (ö. 137/753) “Re’y” lakabı ile 

tanınması, Zebîdî’nin makbul re'y anlayışını örneklendirmektedir. 

Zebîdî, bu örneklerin usûlî açıdan makbul re'y kapsamında değerlendirilmesi 

gerektiğini vurgulayarak, Ebû Hanîfe’nin re'yci olarak nitelenmesinin tarihsel ve usûl 

bakımından tutarsız olduğunu savunur. Ona göre bu eleştiriler, ilmî temelden yoksun 

taassup ürünüdür.974 

Zebîdî, re'y ve kıyasın meşruiyetini temellendirirken Muâz b. Cebel hadisini975 

merkezî bir delil olarak ele almaktadır. Söz konusu hadisin sıhhatine ve delil değerine 

vurgu yaparak, bu rivayetin Hanefî usulü için yeterli usûlî temeli sağladığını ileri 

sürmektedir. Zebîdî’ye göre, Ebû Hanîfe’yi re'y ve kıyas kullanımı nedeniyle 

eleştirenler, aslında dolaylı olarak hem Muâz b. Cebel’i hem de Hz. Peygamber’in bu 

konudaki tasvibini reddetmiş olmaktadır. 

Zebîdî, usulle ilgili bir analiz yaparak şu mantıksal çıkarımı ortaya 

koymaktadır: Aynı usûl zemininde buluşan ve benzer usulleri kullanan üç otorite 

figüründen [Ebû Hanîfe, Mâlik ve Şâfiî] yalnızca birinin eleştiri konusu yapılması, 

tutarlı bir eleştirel yaklaşımı yansıtmamaktadır. Zira usûlî bütünlük açısından 

bakıldığında, eğer re'y ve kıyas kullanımı bir hata olarak değerlendirilecekse, bu 

durumun tüm bu şahsiyetler için geçerli olması gerekir.976 

Bu çerçevede Zebîdî, Ebû Hanîfe’yi hedef alan eleştirilerin aslında diğer 

bölgelerin fakihlerine yönelik dolaylı bir cevap niteliği taşıdığını ileri sürmektedir. 

Ancak bu yaklaşımın tutarsızlığını vurgulamakta, zira diğer mezhep imamlarının da 

temelde aynı usûl araçlarını kullandıklarını belirtmektedir. Bu durum, eleştirilerin 

nesnel bir yöntem analizinden ziyade, bölgesel ve mezhebi taassuptan kaynaklandığını 

ortaya koymaktadır. Zebîdî’nin bu tespiti, Hanefî usulünün diğer mezheplerle 

paylaştığı ortak usûlî zemine dikkat çekmekte ve eleştirilerin usulle ilgili değil, 

ideolojik temelli olduğunu göstermektedir. 

 
974 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/23-25. 
975 Ebû Dâvûd, “Akdıye”, 11 (No. 3592, 3593); Tirmizî, “Ahkâm”, 3 (No. 1376, 1377); Ahmed, el-

Müsned, 36/333 (No. 22007). 
976 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/30-31. 



 

183 

 

Zebîdî, re'y kavramını "Kişisel görüş, düşünce ve galip zanna dayalı tercih" 

şeklinde tanımlayarak, onun fıkıh usulünde kıyasla iç içe geçmiş bir araç olduğunu 

vurgular. Sahabe döneminden itibaren Irak fakihlerine (özellikle Ebû Hanîfe ve 

Hanefîlere) yöneltilen "ehl-i re'y" eleştirilerini, Hz. Peygamber’in "Bana vahiy 

gelmeyen konularda re’yimle hükmederim" hadisiyle çürütür ve re’yin aslında nassın 

yokluğunda meşru bir ictihad yöntemi olduğunu savunur. ʿUkûdü'l-cevâhiri'l-münîfe 

adlı eserinde Hanefîlerin nassı kıyasa takdim ettiğini ısrarla belirterek, onların 

hadisleri ihmal ettiği yönündeki algıyı yöntemsel açıdan reddeder. Zebîdî, re’yi 

makbul ve merdûd olarak ikiye ayırır; merdûd re’yi, Mu’tezile’nin bid‘atleri veya füru 

meselelerde asıllardan kopuk kıyaslar gibi örneklerle eleştirirken, makbul re’yi ise 

Kâsım b. Muhammed, İmam Mâlik ve İbn Mübârek gibi âlimlerin nas temelli 

içtihatlarıyla örneklendirir. Özellikle Muâz b. Cebel hadisini merkeze alarak, re'y ve 

kıyasın Hz. Peygamber tarafından tasvip edildiğini, dolayısıyla Ebû Hanîfe’nin bu 

yöntemi kullanmasının eleştirilemeyeceğini savunur. Zebîdî’ye göre, aynı usulleri 

benimseyen Mâlik ve Şâfiî’nin aksine yalnızca Hanefîlerin hedef alınması, tutarsız ve 

taassuba dayalı bir yaklaşımdır. Sonuç olarak Zebîdî, re'y ve kıyasın İslam hukuk 

geleneğinde meşru birer usûl olduğunu, ancak nasslar ve usûl kurallarıyla 

sınırlandırılması gerektiğini ortaya koyarak, Hanefî mezhebinin bu çerçevede haklı bir 

konuma sahip olduğunu kanıtlamaya çalışır. 

4. Şer’u Men Kablenâ 

Zebîdî’nin önceki şeriatların (şerâiu men kablenâ) hükmüne ilişkin yaklaşımı, 

Hanefî usulüne paralellik arz eder. Hanefî usûl âlimlerine göre, İslam öncesi şeriatların 

hükümleri, Kur'an veya sahih sünnet yoluyla sabit olduğu takdirde ve açık bir nesih 

bulunmadığı sürece, Hz. Peygamber’in şeriatının bir parçası olarak Müslümanları 

bağlayıcı nitelik taşımaktadır. Bu görüşün gerekleri şunlardır: Birincisi, önceki 

şeriatların İslam şeriatıyla uyumlu olan hükümlerinin devam ettiği nazariyesi; ikincisi, 

nesih için açık bir delilin aranması gerekliliği; üçüncüsü ise bu tür hükümlerin Hz. 

Peygamber’in tebliğiyle yeniden onaylanmış sayılmasıdır.977 Bu görüşü destekleyen 

iki örnek aşağıda sunulmaktadır: 

 
977 Serahsî, Usûl, 2/99; Molla Hüsrev, Mirʾâtü’l-usûl, 2/417-418. 



 

184 

 

Gazzâlî, Hz. İsa’nın tamamen ibadete adanmak için evlenmek yerine bekâr 

kalmayı seçtiğini belirterek, kendi mezhebinin görüşünü ortaya koyar.978 Şâfiî 

mezhebine göre nikâh, ihtiyaç duyan kimse için müstehaptır.979 Nitekim Şâfiîler bu 

konuda İmam Şâfiî’nin görüşünü benimsemişlerdir. O, nefsine hâkim olan ve evliliğe 

ihtiyaç hissetmeyen kişinin bekâr kalmasında bir mahzur görmemiş, hatta "Aksine, 

kendini ibadete vermek için bekâr kalmasını tercih ederim" demiştir.980  

Hanefîler ise bu görüşe katılmazlar. Onlara göre, normal şartlarda evlenmek 

sünnet-i müekked ve teşvik edilen bir davranışken, şehvet baskın olduğunda vâcip, 

kadının haklarının gözetilemeyeceği endişesi varsa mekrûh sayılır.981 Ayrıca 

Hanefîler, Hz. Peygamber’in, ibadet niyetiyle bekâr kalmak isteyen Osman b. 

Maz‘ûn’un (ö. 2/624) talebini reddetmesini delil göstererek,982 sırf ibadet amacıyla 

bekâr kalmanın mekrûh olduğunu ve evlenmenin nafile ibadetten daha faziletli 

sayıldığını savunurlar.983  

İmam Şâfiî ve Gazzâlî, bekâr kalmanın faziletine dair Hz. Yahya’nın 

evlenmediğine işaret eden “ ًوَحَصُورا” ayetiyle984 de istidlâl ederler. Zebîdî ise Hz. 

İsa’nın durumunun kendi şeriatında daha faziletli görüldüğünü, ancak İslam’da 

ruhbanlığın kaldırıldığını, evlenmenin de bekâr kalmanın da kendi şartlarına göre 

faziletleri olduğunu, çelişki durumunda ise Hz. Peygamber’in sünnetine uymanın 

öncelikli olduğunu belirtir.985  

Zebîdî’nin bu ifadesi, başta değinilen duruma işaret eder. İslam öncesi 

şeriatlarda, özellikle Hz. İsa’nın döneminde, Allah’a kulluk amacıyla bekâr kalmak 

daha üstün görülmüş olabilir. Ancak İslam şeriatının tebliğcisi Hz. Muhammed, 

 
978 Gazzâlî, İhyâ, 2/105. 
979 Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî el-Mâverdî, el-İknâʿ fi’l-fıkhi’ş-Şâfiî, 133; Ebû 

Şücâ Ahmed b. Hüseyn el-İsfehânî, Ğâyetü’l-ihtisâr (İstanbul: Semerkand Yayınevi, 2018), 151; Ebû 

Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-Nevevî, Minhâcü’t-tâlibîn ve umdetü’l-müftîn, thk. Ivaz Kâsım 

Ahmed (Beyrut: Dâru’l-fikr, 2005), 204. 
980 Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs eş-Şâfiî, el-Ümm (Beyrut: Dâru’l-fikr, 1410/1990), 

جَال  وَالنِّ سَاء  فَلََ أرََى بَأسًْا أنَْ يَدعََ النِّ   .5/155 نْ الرِّ  باَدةَ  اللََّّ  وَمَنْ لمَْ تتَقُْ نَفْسُهُ وَلمَْ يَحْتجَْ إلَى النِّ كَاح  م  بُّ ذلَ كَ وَأنَْ يتَخََلَّى ل ع  كَاحَ بَلْ أحُ   
981 Mevsılî, el-İhtiyâr, 3/38. 
982 Buhârî, “Nikâh”, 8 (No. 5073); Müslim, “Nikâh”, 7 (No. 1402). 
983 Tehânevî, İ'lâü's-sünen, 8/3633. 
984 Âl-i İmrân, 3/39. 
985 Zebîdî, İthâf, 6/86. 



 

185 

 

ruhbanlığı986 ve bekâr kalmayı987 yasaklamıştır. Bu yasak, aynı zamanda ruhbanlık 

anlayışının neshedildiği anlamına gelir. Zebîdî’nin, "Çelişki durumunda Resulullah’ın 

sünnetine sarılmanın öncelikli olduğu" şeklindeki sözü de bu gerçeği vurgular. 

Zebîdî, istiskânın (yağmur duası) Kitap, Sünnet ve icmâ ile sabit olduğunu 

belirttikten sonra, Kitab’dan delilini şu şekilde izah etmektedir: "İstiskânın Kitab’dan 

delili, Hz. Nûh’un kıssasıdır.988 Şayet Allah ve Resûlü, bir hükmü inkâr etmeksizin 

nakletmişse, bizden önceki şeriatların hükümleri -ilga edilmediği sürece- bizim için de 

şeriat hükmündedir. Bu durum da aynı şekilde geçerlidir."989 

Zebîdî’nin önceki şeriatların hükümlerine dair usûlî yaklaşımı, Hanefî usûl 

geleneğinin temel prensipleriyle uyum içerisindedir. Bu yaklaşım, üç ana nazarî esasa 

dayanmaktadır: Kur'an veya sahih sünnetle sabit olan önceki şeriat hükümlerinin, açık 

bir nesih bulunmadığı sürece bağlayıcılığını koruduğu, nesih için şer'î bir delilin 

zaruret arz ettiği ve bu hükümlerin Hz. Peygamber’in tebliğiyle dolaylı olarak 

onaylandığı görüşü. Zebîdî, bu çerçevede Hz. Nûh kıssasını istiskâ meşruiyetinin delili 

olarak sunarken, önceki şeriatların İslam hukukundaki normatif statüsüne dair tutarlı 

bir usûlî zemin inşa etmektedir. Özellikle "İnkâr edilmemiş hükümlerin geçerliliği" 

ilkesi, şer'u men kablenânın İslami hükümlerle çatışmadığı durumlarda delil olarak 

kullanılabileceğine işaret etmektedir. Bu durum, İslam hukukundaki tarihsel süreklilik 

ve tedricîlik ilkeleriyle de örtüşmektedir. 

Zebîdî’nin yöntemi, farklı mezheplerin önceki şeriatlara atfettiği değer 

konusundaki ihtilafları anlamlandırmada da kritik bir rol oynamaktadır. Örneğin, Şâfiî 

mezhebi, Hz. İsa ve Hz. Yahya’nin bekârlık örneğini, ibadete adanmışlık bağlamında 

meşrulaştırırken; Hanefîler, Hz. Peygamber’in Osman b. Maz'ûn örneğinde görüldüğü 

üzere ruhbanlığı yasaklayan sünnetini öncelikli kabul etmektedir. Zebîdî, bu ihtilafı 

çözümlerken, İslam öncesi şeriatlarda geçerli olan hükümlerin, İslam’ın nesih yetkisi 

çerçevesinde değerlendirilmesi gerektiğini vurgular. Ona göre, çelişki halinde 

Resûlullah’ın sünnetinin öncelenmesi, nesih teorisinin bir gereğidir. Bu yaklaşım, şer'î 

 
986 Ahmed, el-Müsned, 21/317 (No. 13807). 
987 Ebû Dâvûd, “Menâsik”, 3 (No. 1729); Ahmed, el-Müsned, 5/43 (No. 2844); Tahâvî, Şerhu müşkili’l-

âsâr, 3/315 (No. 1282). 
988 Nûh, 71/10-12. 
989 Zebîdî, İthâf, 3/726. 



 

186 

 

hükümlerin tarihsel bağlamını korurken aynı zamanda İslam’ın evrensel hükümlerinin 

üstünlüğünü de tesis etmektedir. Dolayısıyla Zebîdî’nin analizi hem fıkıh usulü hem 

de mukayeseli hukuk perspektifinden önemli nazarî neticeler sunmaktadır. 

5. Fıkıh Usûlünü Tatbiki 

Zebîdî’nin fıkıh usulüne katkıları, müstakil bir eser kaleme almamış olmasına 

rağmen, diğer çalışmalarında önemli bir yer tutmaktadır. Özellikle İhyâ şerhi İthâfü’s-

sâde’de, fıkıh usulünün temel meselelerine planlı bir şekilde temas etmiş ve bu alana 

özgün katkılar sunmuştur. Zebîdî’nin usûlî yaklaşımı, sadece mütekaddim âlimlerin 

görüşlerini nakletmekle yetinmeyip, bu görüşleri eleştirel bir süzgeçten geçirerek 

kendi yorumlarını ortaya koymasıyla dikkat çekmektedir. Bu durum, onun hem 

geleneksel usûl mirasına vakıf hem de özgün analizler yapabilen bir âlim olduğunu 

göstermektedir. Bu başlık altında Zebîdî’nin usûl konularını füru meselelere tatbik 

etme tarzı incelenecektir. 

Zebîdî, fıtrat hadislerini incelerken, sayısal sınırlamalar içeren nassların 

mefhûm-i adedinin990 hüccet olarak kabul edilemeyeceğini savunmaktadır. Ona göre, 

belirli bir sayı zikretmek, bu sayının dışındaki unsurların varlığını otomatik olarak 

nefyetmemektedir. Bu görüşün usûl âlimlerinin çoğunluğu tarafından benimsendiğini 

belirten Zebîdî, aynı zamanda Allah’ın Peygamberine zaman içinde yeni fıtrat 

hasletleri bildirebileceği ihtimaline de işaret etmektedir.991  

Zebîdî, Gazzâlî’nin abdestin sebebinin hades olduğu yönündeki görüşüne usûlî 

bir itiraz getirmektedir. Celâleddin el-Habbâzî’nin (ö. 691/1292) el-Hidâye şerhinden 

yaptığı alıntıyla desteklediği bu eleştirisinde, sebep ile müsebbep arasındaki hakiki 

ilişkiye dikkat çekmektedir. Zebîdî’ye göre hades, abdestin ortadan kalkma sebebi 

olabilirken, abdestin vücub sebebi olamaz. Bu bağlamda Ehl-i zâhir’in "abdestin 

sebebinin namaza kıyam olduğu" şeklindeki görüşünü de reddeden Zebîdî, Hz. 

Peygamber’in bir abdestle beş vakit namaz kıldığı rivayetini delil olarak sunmaktadır. 

 
990 Mefhûm-i aded: Hükmü belirli bir sayı ile kayıtlanmış olan nassın bu sayının dışında o hükmün 

yerine gelmeyeceğine delâlet etmesi demektir. Bk. Ferhat Koca, “Mefhûm”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2003), 28/350-353.   
991 Zebîdî, İthâf, 2/685. 



 

187 

 

Zebîdî, abdestin sebebinin bizzat namaz olduğu görüşündedir. Bu görüşünü 

temellendirirken Maide suresi 6. ayetteki "Namaza kalktığınız zaman..." ifadesindeki 

izafeti delil olarak kullanmaktadır. Ona göre taharetin namazın şartlarından biri 

olması, abdestin vücub sebebinin de namaz olmasını gerektirmektedir. Zebîdî, şart ile 

meşrut arasındaki tabiyet ilişkisine vurgu yaparak, bir şartın vücubunun ancak 

meşrutunun vücubuna tabi olabileceğini savunmaktadır. Bu bağlamda, abdestin 

yenilenmesinin vacip olmadığını, hadesin tekrarıyla değil, namazın tekrarıyla abdest 

almanın gerekeceğini ifade etmektedir.992 Bu yaklaşım, Hanefî usûl geleneğinin 

abdestin hükmî boyutuna ilişkin karakteristik yorumunu yansıtmaktadır. 

Zebîdî’nin ibadetlerin edasına ilişkin yöntemsel yaklaşımı, özellikle bedenî 

ibadetlerde nasların lafzî yönüne sıkı sıkıya bağlı kalınması gerektiği yönündedir. Bu 

bağlamda, secde organlarının belirlenmesi,993 ezan ve iftitah tekbiri gibi konularda 

naslarda zikredilen lafızların aynen uygulanmasının esas olduğunu savunmaktadır. 

Zebîdî, Ebû Hanîfe ve İmam Muhammed’den nakille, tekbir yerine Allah’ın diğer 

isimlerinin kullanılmasının usulen caiz olduğunu, çünkü bu lafızlarda da tazim 

manasının bulunduğunu belirtmekle birlikte, pratikte "Allahu ekber" lafzının tercih 

edilmesi gerektiğini vurgulamaktadır. 

Bu görüşünü temellendirirken A'lâ suresi 87/15. ayetini994 delil olarak zikreden 

Zebîdî, ayetin genel ifadesinin tekbire hasredilemeyeceğini, ancak tevarüs eden 

uygulamanın farziyet değil vücup ifade ettiğini savunmaktadır. Bu bağlamda, "Allahu 

ekber" lafzını söyleyebilen bir kimsenin başka lafız kullanmasını mekruh olarak 

değerlendirmektedir.995 Zebîdî’nin bu yaklaşımı, Serahsî’nin bedenî ibadetlerde 

ta'lilden kaçınılması ve naslara harfiyen uyulması gerektiği yönündeki görüşleriyle 

paralellik arz etmektedir.996 Her iki âlim de, nazarî olarak caiz görülse bile, pratikte 

naslarda belirtilen lafızların aynen kullanılmasının vücup derecesinde önemli olduğu 

konusunda hemfikirdir. Bu durum, Hanefî usûl geleneğinin ibadetlerin şeklî boyutuna 

verdiği önemi yansıtmaktadır. 

 
992 Zebîdî, İthâf, 2/535. 
993 “Yanak ve çenenin secdede alın yerine kâim olamayacağı.” 
994 “Rabbinin adını anıp namaz kılan!” 
995 Zebîdî, İthâf, 3/67 
996 Serahsî, el-Mebsût, 1/36. ُُنه ه  ل مَنْ يحُْس  لََة  ب غيَْ ر  بُ الْعَمَلَ ب ه  حَتَّى يكُْرَهَ افْت تاَحَ الصَّ ا لفَْظُ التَّكْب ير  وَرَدتَْ ب ه  الْْخَْباَرُ فيَوُج   فأَمََّ



 

188 

 

Hanefî mezhebinde teşehhüdde Hz. Peygamber’e salât okumak vacip değil 

sünnettir.997 Zebîdî’nin Hanefî mezhebinde teşehhütte salât-ı nebeviyenin hükmüne 

dair yaklaşımı, usûl açısından dikkat çekici bir çerçeve sunmaktadır. Hanefî usulüne 

göre teşehhütte Hz. Peygamber’e salât okumanın sünnet olduğunu savunan Zebîdî, bu 

görüşünü İbn Mes'ûd’un rivayet ettiği hadisle temellendirmektedir. Söz konusu hadiste 

geçen "Bunu [teşehhüdü] yaptığın veya söylediğin zaman namazını tamamlamış 

olursun"998 ifadesinin delil değerini tartışan Zebîdî, Beyhakî’nin bu kısmın müdrec 

olduğu yönündeki iddiasını eleştirel bir yaklaşımla değerlendirmektedir. 

Zebîdî’nin itirazı üç temel noktaya dayanmaktadır: Birincisi, Beyhakî’nin 

dayandığı senedin zayıf raviler içermesi; ikincisi, merfû bir rivayetin mevkûf bir 

rivayetle illetlendirilemeyeceği prensibi; üçüncüsü ise merfû rivayetlerin makbul bir 

ziyade hükmünde olduğu yönündeki usulî kabuldür. Zebîdî, İbn Mes'ûd’un bu ifadeyi 

bazen merfû olarak bazen de kendi fetvası şeklinde nakletmiş olabileceğini, 

dolayısıyla hadisin tamamının reddedilmesi yerine bu şekilde bir yorumun daha 

isabetli olacağını savunmaktadır.999 Bu yaklaşım, İbnü’l-Hümâm’ın bu konudaki 

mevkûf haberin hükmen merfû sayılabileceği yönündeki görüşüyle de uyum 

içindedir.1000 Zebîdî’nin bu analizi, Hanefî usûl geleneğinin hadis değerlendirme 

kıstaslarını ve deliller hiyerarşisini anlamak açısından önemli bir perspektif 

sunmaktadır. 

Özetleyecek olursak, Zebîdî’nin fıkıh usulünü füru meselelere tatbik etme 

yöntemi, Hanefî geleneği içinde özgün bir yaklaşım sergilemektedir. Özellikle 

İthâfü’s-sâde’de ortaya koyduğu usulî perspektif, mütekaddim âlimlerin görüşlerini 

eleştirel bir analize tabi tutarak kendi yöntemini geliştirmiştir. Zebîdî’nin füru 

meselelere yaklaşımında dikkat çeken temel özellik, nassların yorumunda lafzî ve 

mantıkî bütünlüğü ön planda tutmasıdır. Örneğin fıtrat hadislerini incelerken mefhûm-

i adedin hüccet olarak kabul edilemeyeceğini savunması, onun nassların sınırlayıcı 

yorumlarına karşı temkinli yaklaşımını yansıtmaktadır. Aynı şekilde abdestin vücub 

sebebi konusunda Gazzâlî’ye yönelttiği eleştiriler, Zebîdî’nin şart-müşrut ilişkisine 

 
997 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/116-117. Bk. Mevsılî, el-İhtiyâr, 185. 
998 Ebû Dâvûd, “Kitâbü’s-salât”, 181 (No. 970); Tahâvî, Şerhu me'âni’l-âsâr, 1/275. 
999 Zebîdî, İthâf, 3/131. 
1000 İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-kadîr, 1/276. Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/116-117. 



 

189 

 

dair usulî kavrayışını ortaya koymaktadır. Bu bağlamda Zebîdî, Hanefî usûl 

geleneğinin nazarî çerçevesini pratik meselelere uygulamada önemli bir yöntemsel 

tutarlılık sergilemiştir. 

Zebîdî’nin ibadetlerin şeklî boyutuna ilişkin yaklaşımı, nasların lafzî yönüne 

sıkı bağlılık ile içtihâdî esneklik arasında ölçülü bir perspektif sunmaktadır. İbadetlerin 

edası konusundaki titizliği, özellikle secde organları, ezan ve iftitah tekbiri gibi 

konularda naslarda belirtilen lafızların aynen uygulanması gerektiği yönündeki 

ısrarında görülmektedir. Bununla birlikte, teşehhüdde salavât okumanın hükmü gibi 

tartışmalı konularda hadis tenkidi alanında gösterdiği usûlî hassasiyet dikkat çekicidir. 

Zebîdî’nin Beyhakî’nin müdrec iddiasına yönelttiği eleştiriler, onun hem rivayetlerin 

sened kritiği hem de metin analizi konusundaki derin vukufunu ortaya koymaktadır. 

Bu tutum, Zebîdî’nin sadece nakilci değil, aynı zamanda eleştirel analizler yapabilen 

ve usulî prensipleri füru meselelere tutarlı şekilde uygulayabilen bir âlim olduğunu 

göstermektedir. Hanefî usûl geleneğinin temel karakteristiklerini korurken, kendine 

has yorumlarıyla bu geleneğe katkı sağlamıştır. 

D. Nasları Anlama (Lafız Bahisleri) 

Nasları anlama sürecinde, metinlerin doğru bir şekilde yorumlanabilmesi için 

lafızların dilbilimsel ve ıstılâhî boyutlarının derinlemesine incelenmesi büyük önem 

taşır. Bu bağlamda, Zebîdî gibi âlimlerin eserleri, kelimelerin etimolojik kökenlerini, 

semantik gelişimlerini ve fıkıh-hadis terminolojisindeki özel anlamlarını sistematik bir 

şekilde ele alarak nasların anlaşılmasına metodolojik bir çerçeve sunar. Lüğavî ve 

ıstılâhî kavramların titizlikle analiz edilmesi, hüküm çıkarırken dil kurallarına riayet 

edilmesi ve müşterek lafızlar gibi ihtilaflı konularda usûlî prensiplere bağlı kalınması, 

doğru anlamlandırmanın temel şartlarındandır. Bu kısımda Zebîdî’nin yaklaşımı 

özelinde, nasların anlaşılmasında dilbilimsel hassasiyetin ve istidlâl yöntemlerinin rolü 

incelenecektir. 

1. Lüğâvî ve Istılâhî Kavramlara Yer Vermesi 

Zebîdî’nin Tâcü’l-’arûs'u, İslamî ilimler tarihinde müstesna bir yere sahip 

olup, özellikle fıkıh ve hadis terminolojisine dair içerdiği derinlikli açıklamalarla 

akademik çevrelerde büyük takdir görmektedir. Eserin bu kısımlarının müstakil olarak 

neşredilmesi halinde, müstakil bir ıstılahat sözlüğü vücuda gelecek hacim ve 



 

190 

 

niteliktedir. Ebû Gudde’nin de vurguladığı üzere, Zebîdî’nin Arap dili sahasındaki 

otoritesi ve imamlığı tartışmaya mahal bırakmayacak derecede sabittir.1001 Bu dil 

bilimsel uzmanlık, müellifin eserlerinde de kendini açıkça göstermektedir. Zebîdî, usûl 

yaklaşımında kelimelerin önce etimolojik ve semantik kökenlerini, ardından da fıkhî 

ve hadisî ıstılahî anlamlarını titizlikle ele almakta ve bu nizami yaklaşımı eserlerinin 

temel karakteristiği haline getirmiştir. Müellif, bu metodolojik titizliği sayesinde, 

terminolojik hatalara düşen âlimlere yönelik eleştirilerini ilmî delillerle 

temellendirebilmiş ve doğru anlamlandırmaları akademik bir üslupla ortaya 

koyabilmiştir. Bu bağlamda, Zebîdî’nin terminolojiye yaklaşımındaki usûl 

hassasiyetini somutlaştıracak bir örnek zikretmek yerinde olacaktır. 

Gazzâlî, abdest alınırken bedenin dışında yıkanması gereken bölgeleri sekiz 

kısma ayırmaktadır ve bu konuda şu açıklamayı yapar: "Yedinci kısım, revâcib’in 

temizlenmesidir. Revâcib, parmak uçlarıdır."1002 Gazzâlî’nin bu ifadesine 

karşın Zebîdî, müellifin revâcib kelimesini "parmak uçları" şeklinde yorumlamasının, 

lugat imamlarının naklettiği tanımlara aykırı olduğunu belirtmektedir. Zebîdî, bu 

görüşünü desteklemek üzere, önde gelen lugat âlimleri olan el-Ezherî (ö. 

905/1499) ve Ebû Mûsâ el-Medînî’nin (ö. 581/1185) eserlerinden yaptığı 

nakillerle, revâcibin aslında parmak aralarının avuç içlerine yakın olan 

kısımları olduğunu açıklamaktadır.1003 Nitekim Şâfiîlerden Nevevî söz konusu 

kelimeyi Zebîdî’nin tarifine yakın bir şekilde şöyle açıklamıştır: “Berâcim, Bürcüme 

 kelimesinin çoğuludur. Bürcüme, parmakların sırtında derinin gerilip (برُْجُمَة)

sertleşerek oluşturduğu eklem yerlerindeki boğumlardır. Bu boğumlar, parmakların 

orta kısımlarında, eklem aralarında bulunur.”1004 

Gazzâlî’nin “revâcib” kavramını "parmak uçları" olarak tanımlaması, lugat 

âlimlerinin otorite kabul ettiği kaynaklarla çelişen bir yorum olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Zebîdî, bu tanımın dilbilimsel açıdan problemli olduğunu vurgulayarak, 

el-Ezherî ve Ebû Mûsâ el-Medînî gibi dil otoritelerinin revâcibi "parmak aralarının 

avuç içine yakın eklem bölgeleri" şeklinde tanımladıklarını nakletmek suretiyle 

 
1001 Ebû Gudde, Bülğatü’l-erîb, 166. 
1002 Gazzâlî, İhyâ, 1/440.  تنظيف الرواجب وهي رؤوس الِنامل 
1003 Zebîdî, İthâf, 2/632; Tâcü’l-’arûs, 2/486-487. 
1004 Nevevî, el-Mecmû‘, 1/284.  



 

191 

 

Gazzâlî’nin yorumunu terminolojik bir hataya düşmekle eleştirmektedir. Bu görüş, 

diğer bir Şâfiî fakihi olan Nevevî’nin berâcim kavramına getirdiği tanımla da 

desteklenmektedir. Zira Nevevî, revâcibin fonksiyonel olarak parmakların orta eklem 

bölgelerinde konumlandığını belirterek, Zebîdî’nin dilbilimsel kanıtlarıyla paralel bir 

çerçeve çizmektedir. Bu durum, fıkıh terminolojisinde kavramların etimolojik 

kökenleri dikkate alınmaması halinde, hüküm istinbatında usûlî hatalara yol 

açabileceğini ortaya koymaktadır. Dolayısıyla, Gazzâlî’nin revâcib tanımının hem 

lugat imamlarının hem de fıkıh usulcülerinin ortak kabulüne aykırı düştüğü 

söylenebilir. 

2. Dil Kuralları ile İstidlâlde Bulunması 

Zebîdî, sadece fıkıh alanındaki eserlerinde değil, diğer ilimlerde kaleme aldığı 

çalışmalarında da dilbilimsel analizlere yer vererek terminolojik incelemeler 

yapmaktadır. Müellif, kelimelerin etimolojik ve semantik boyutlarını dil âlimlerinin 

görüşleri ışığında ele almakta, bu görüşler arasında mukayeseli değerlendirmeler 

yaparak tercihlerde bulunmakta ve dilbilimsel kurallardan hareketle istidlâl yöntemini 

kullanmaktadır. 

Hadis kaynaklarında geçen rivayetlerde Hz. Peygamber’in şarap, kumar, kûbe 

ve mısır içkisi (ğubeyrâ)1005 gibi bazı şeyleri yasakladığı bildirilmiştir.1006 Aynı 

şekilde, içki, kumar ve kûbe’nin yasakladığına dair rivayetler de mevcuttur.1007 Ancak 

âlimler, kûbe (الْكُوبَة) kelimesinin ne anlama geldiği konusunda farklı görüşler ortaya 

koymuşlardır. 

Zebîdî hem İhyâ şerhinde hem de Tâcü’l-’arûs adlı eserlerinde kûbe hakkında 

âlimlerin görüşlerini aktarmıştır.1008 Zemahşerî, kûbe’nin tavla olduğunu belirtmiş, 

ancak ona davul diyenlerin de bulunduğunu ifade etmiştir.1009 Ebû Ubeyd el-Kâsım b. 

Sellâm’a göre kûbe, Yemen halkının dilinde tavla/nerd anlamına gelmektedir. Beyhakî 

de aynı görüşü nakletmiştir. Ebû Bekr İbnü’l-Arabî (ö. 543/1148), kûbenin tavla 

 
1005 Ebû Dâvûd’un rivayet ettiğine göre Ğubeyrâ’nin bu anlama geldiğini söyleyen dil âlimi Ebû Ubeyd 

Kâsım b. Sellâm’dir. Ayrıca Ebû Ubeyd bunun Habeşlilerin imal ettiği bir içki olduğunu da ilave eder. 
1006 Ebû Dâvûd, “Eşribe”, 5 (No. 3685); Ahmed, el-Müsned, 11/12 (No. 6478).  
1007 Ebû Dâvûd, “Eşribe”, 8 (No. 3696); Ahmed, el-Müsned, 4/279-280 (No. 2476). 
1008 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 4/181-182; İthâf, 7/592. 
1009 Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer ez-Zemahşerî, el-Fâʾik fî ğarîbi’l-hadîs, thk. Ali Muhammed el-

Beccâvî-Muhammed Ebü’l-Fadl İbrahim (Lübnan: Dâru’l-ma‘rife, ts.) 2/412.  الكوبة: النَّرد وَقيل الطبل 



 

192 

 

olduğunu, ancak ona davul ve ûd (  َالبَرْبط)
1010 da denildiğini belirtmiş; en zahir görüşe 

göre ise ûd olduğunu ifade etmiştir. Hattâbî, kûbenin davul olduğunu söyleyenlerin 

hata ettiğini, aslında onun tavla olduğunu savunmuştur.1011 İbn Fâris (ö. 395/1004) ise 

kûbenin davul olduğu söylendiğini, ancak tavla olduğunu söyleyenlerin de 

bulunduğunu nakletmiştir.1012  

Gazzâlî, kûbenin davul olduğu görüşünü benimsemiş ve hükmü bu doğrultuda 

temellendirmiştir. Çalgı aletlerinin haram olmasının sebeplerinden biri olarak, şarkı 

dinlemek için bir araya toplanmayı göstermiştir. Ona göre, şarkı dinlemek için bir 

araya gelmek, fısk ve fücur ehlinin âdetidir. Bu nedenle onlara benzemek 

yasaklanmıştır. Gazzâlî, bu gerekçelerle kûbenin çalınmasının haram olduğunu 

belirtmiştir.1013 

Zebîdî, kûbe’nin lügatte kesin bir anlamının olmadığını, lügat âlimlerinin bu 

konuda ihtilaf ettiklerini ifade etmiştir. Bu nedenle, kûbe geçen hadislerle hüccet 

getirmenin sakıt olacağı görüşündedir.1014 Kûbe kelimesindeki ihtilafın temel sebebi, 

bu kelimenin Hz. Peygamber’in yaşadığı Mekke ve Medine’de kullanılmamasıdır. 

Eğer bu bölgelerde kullanılsaydı, sahabenin onun anlamını bilmesi ve nakletmesi 

beklenirdi. Söz konusu hadislerden öğrenildiğine göre, Bahreyn’den gelen Abdülkays 

heyeti ne içip ne içemeyeceklerini, hangi kapları kullanıp hangilerini 

kullanamayacaklarını sorması üzerine Hz. Peygamber onlara içinde bu ibarelerinde 

geçtiği hadisini irad etmiştir. 

Dil âlimlerinin açıklamaları, kûbe lafzının tavla, davul ve ûd arasında müşterek 

bir lafız olduğunu göstermektedir. Zebîdî’nin bu hadislerle hüccet getirmenin sakıt 

olduğunu söylemesi, onun bu kelimeyi müşterek bir lafız olarak değerlendirdiğini 

ortaya koymaktadır. Usûl âlimlerine göre, müşterek lafızlar hakkında tercih yapmayı 

gerektiren bir delil veya karine olmadıkça tevakkuf etmek (hüküm vermekten 

kaçınmak) esastır. Yani, bu tür lafızların delalet ettiği anlamlardan birini tercih etmek 

 
1010 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 21/261. 
1011 Hattâbî, Meʿâlimü’s-Sünen, 4/267. 
1012 Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Fâris er-Râzî el-Kazvînî el-Hemedânî, Mücmelü’l-luğa, thk. Züher 

Abdülmuhsin Sultan (Beyrut: Müessetü’r-risâle, 1406/1986), 773. الطبل للعب، ويقال: النرد -)فيما يقال(  -والكوبة :  
1013 Gazzâlî, İhyâ, 2/715. 
1014 Zebîdî, İthâf, 6/592. 



 

193 

 

yerine, kastedilen mananın ne olduğuna dair kesin bir bilgi olmadığı sürece hüküm 

vermekten sakınmak gerekir.1015 

Zebîdî’nin dil kurallarını ve fıkhî istidlâl yöntemlerini dikkate alarak konuyu 

analiz ettiğimizde, onun kûbe (الْكُوبَة) lafzının anlamına ilişkin ihtilafları dilbilimsel ve 

usûlî bir yaklaşımla ele aldığı görülmektedir. Hadis metinlerinde geçen ve Hz. 

Peygamber tarafından yasaklandığı bildirilen kûbe kelimesinin anlamı hakkında 

âlimler arasında tavla, davul ve ûd gibi farklı yorumlar bulunmaktadır. Zebîdî 

eserlerinde bu ihtilafları planlı bir şekilde aktarırken, Zemahşerî, Ebû Ubeyd el-Kâsım 

b. Sellâm, Beyhakî, İbnü’l-Arabî ve Hattâbî gibi dil âlimlerinin görüşlerini nakletmiş; 

kelimenin bölgesel kullanım farklılıklarına ve lügatçilerin ihtilafına dikkat çekmiştir. 

Özellikle Gazzâlî’nin kûbeyi davul olarak yorumlayıp çalgı aletlerinin haramlığını fısk 

meclislerine benzeme gerekçesiyle temellendirmesine karşın, Zebîdî, bu lafzın 

müşterek bir kelime olduğunu ve kesin bir anlam tespit edilemediği için hadisle hüccet 

getirmenin sakıt olacağını savunmuştur. Onun bu yaklaşımı, usûl-i fıkıh prensiplerine 

uygun olarak müşterek lafızlarda tercih yapmayı gerektiren karine bulunmadığında 

tevakkuf etmenin gerekliliğini yansıtmaktadır. 

E. Hükümlerin Maksadını Tespit Metodu 

Zebîdî’nin fıkhî tercihlerinde benimsediği ilkeler, onun ilmî yaklaşımının 

temel yapı taşlarını oluşturmaktadır. Bu ilkeler arasında naslara bağlılık, toplumsal 

değişimlere duyarlılık, akıl ve tıp verilerine açıklık, örfün dikkate alınması, zorluk ve 

meşakkatten kaçınma, ilk ve asli kaynaklara müracaat, bütüncül bir değerlendirme 

anlayışı, hükümlerin hikmetine yer verme ve tasavvufun etkisi gibi unsurlar 

bulunmaktadır. Zebîdî, bu ilkeleri benimseyerek fıkhî meseleleri ele alırken hem 

geleneksel kaynaklara bağlı kalmış hem de çağının ihtiyaçlarına cevap vermeye 

çalışmıştır. Bu ilkeler doğrultusunda Zebîdî’nin yaklaşımı, İslam hukukunun canlı ve 

yaşanabilir bir sistem olduğunu göstermektedir. 

1. Naslara Uygunluk  

Âlimler, İslami hükümlerin Kur'an ve sünnet metinlerinden (naslardan) 

çıkarılması konusunda görüş birliği içindedir. Hükümlerin türetilmesi sürecinde ilk 

 
1015 Debûsî, Takvîmü’l-edille, 104; Serahsî, Usûl, 1/162. 



 

194 

 

başvurulan kaynaklar bu naslardır. Nasların anlaşılması, yorumlanması ve onlardan 

hüküm çıkarılması faaliyeti ise ictihad kapsamında görülür. İctihadlar, bazen naslara 

tamamen uyumlu ve metinlerin lafzına sıkı sıkıya bağlı şekilde gerçekleşirken, bazen 

de nassın mutlak ifadesini tahsis eden özel gerekçeler, toplumsal maslahatlar veya 

tarihsel bağlamın gerektirdiği yorum farklılıkları nedeniyle zahirî anlamdan farklı 

sonuçlar üretebilmiştir. Kitap ve sünnetin naslarına derin vukufiyetiyle tanınan Zebîdî, 

bu süreçte özellikle nasların zahirî anlamına sıkı bağlılığıyla öne çıkmıştır. Onun görüş 

ve tercihleri incelendiğinde, nassın lafzî ve ruhî boyutunu dengeli şekilde koruyarak 

hareket ettiği, özellikle sünnetin pratik uygulamalarını titizlikle takip ettiği görülür. 

1.1. Bayram Hutbesi Konusu 

Hanefî mezhebi âlimleri, Kurban Bayramı hutbesinin kurban kesmenin 

hükümlerini, Ramazan Bayramı hutbesinin ise sadaka-i fıtrın ahkâmını öğretmek 

maksadıyla meşru kılındığı görüşünü benimsemişlerdir.1016 Kudûrî, bayram 

hutbelerinin meşruiyetini, bayrama özgü ibadetlerin öğretilmesi amacıyla açıklar. Ona 

göre, Ramazan ve Kurban Bayramı hutbeleri, sadaka-i fıtr ve kurban kesme gibi 

ibadetlerin hükümlerini öğretmek için gereklidir. Hutbenin asıl amacı, bu ibadetlerin 

doğru bir şekilde yerine getirilmesini sağlamaktır; çünkü bu hükümler bayramın 

şartlarındandır veya şeriatın öğretilmesi içindir.1017 İbn Nüceym ise bu hükümlerin 

hatipler tarafından bayramdan bir önceki Cuma hutbesinde izah edilmesinin daha 

uygun olacağına dair bir görüş ortaya koymuştur. Bununla birlikte, bu uygulamaların 

daha önceki kaynaklarda yer almadığını ve bu görüşün kendi içtihadına dayandığını 

ilmi bir emanet olarak aktardığını belirtmiştir.1018  

Zebîdî ise, bu görüşün aksine, hatipler arasında böyle bir uygulamanın 

bilinmediğini, eğer kendilerine bayramdan önceki Cuma hutbesinde bu hükümlerin 

anlatılması teklif edilirse, bu teklifi yapanları uygunsuz addedeceklerini ifade etmiştir. 

Zebîdî’ye göre, hatiplerin kendi aralarında bilinen ve geleneksel olarak sürdürülen 

uygulamaya devam etmeleri daha evlâdır. Ayrıca, Zebîdî, hatiplerin teamül haline 

getirdikleri ve nesiller boyu aktardıkları bilgiye riayet etmelerinin, aynı zamanda 

 
1016 Merğînânî, el-Hidâye, 1/103-104; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/291; Aynî, el-Binâye, 3/119. 
1017 Kudûrî, et-Tecrîd, 2/1012 (No. 4341). 
1018 Zeynüddîn b. İbrâhîm b. Muhammed el-Mısrî, el-Bahrü’r-râʾik şerhu Kenzi’d-dekâik (Dâru'l-

kütübi'l-İslâmî, ts.), 2/176. 



 

195 

 

naslara uygun olan görüşü sürdürmelerinin evlâ olacağını vurgulamıştır.1019 Bu 

bağlamda, bu uygulamaların daha önceki kaynaklarda yer almadığını belirten İbn 

Nüceym’in de ifade ettiği gibi uygulanmayan bir görüşün hatiplere teklif edilmesinin 

uygun olmayacağına, bilakis meşru çerçevede yerleşik olan uygulamaların 

korunmasının gerekliliğine işaret etmiştir. 

Hanefî mezhebi imamları arasında, tavaf esnasında Hacer-i Esved’in 

öpülmesinin meşruiyeti konusunda görüş birliği bulunmakla birlikte, Rükn-i 

Yemânî’nin öpülmesinin cevazı ihtilaflıdır. Hacer-i Esved’in istilâm edilerek öpülmesi 

sünnet kabul edilmiş olup, izdiham sebebiyle fizikî temas mümkün olmadığı takdirde 

uzaktan işaretle yetinilmesi gerektiği belirtilmiştir.1020  

Rükn-i Yemânî’ye gelince, Ebû Hanîfe ve Ebû Yûsuf’a göre istilâm etmek 

müstehap olmakla birlikte öpme fiili meşru görülmemiştir.1021 Ayrıca, istilâm 

etmemenin herhangi bir sakınca teşkil etmediği ifade edilmiştir. Buna karşılık İmam 

Muhammed, bu rüknün de Hacer-i Esved gibi hem istilâm edilmesini hem de 

öpülmesini sünnet addetmiştir.1022  

Zebîdî; İbn Ömer’den nakledilen “Ben, Hz. Peygamber’in Rükn-i Yemânî’yi 

selamladığını gördüm”1023 ve “Ben, Resûlullah’ın Hacer-i Esved ve Rükn-i Yemânî 

dışında başka bir rüknü selamladığını görmedim”1024 şeklindeki rivayetleri aktararak, 

bu hadislerin İmam Muhammed’in görüşünü desteklediğini, hatta bazı âlimlerin 

fetvanın bu görüşe göre verilmesi gerektiğini savunduklarını belirtmiştir.1025  

Zebîdî’nin naklettiğine göre, zâhiru’r-rivâye kapsamında Rükn-i Yemânî’nin 

selamlanması müstehap olarak değerlendirilirken, İmam Muhammed’e göre bu fiil 

sünnet statüsündedir. Ayrıca, zâhiru’r-rivâye çerçevesinde Rükn-i Yemânî’nin 

öpülmeyeceği ifade edilmişse de, İmam Muhammed hadislerin zâhirini esas alarak 

 
1019 Zebîdî, İthâf, 3/683-684. 
1020 Tahâvî, el-Muhtasar, 145; Kudûrî, el-Muhtasar, 38; Serahsî, el-Mebsût, 4/9; Kâsânî, el-Bedâ’i, 

2/146; Merğînânî, el-Hidâye, 1/169; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/456. 
1021 Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/459. 
1022 Tahâvî, el-Muhtasar, 145-146; Merğînânî, el-Hidâye, 1/170; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/459-460. 
1023 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 1/81 (No. 537); Muhammed b. Hasan, el-Âsâr, 1/358 (No. 321); Tahâvî, 

Şerhu me'âni’l-âsâr, 4/69 (No. 3774); Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/213. 
1024 Buhârî, “Hac”, 59 (No. 1609); Müslim, “Hac”, 242. 
1025 Zebîdî, İthâf, 4/599. 



 

196 

 

öpmenin caiz olduğunu savunmuştur.1026 Zebîdî, bu konuda nasların İmam 

Muhammed’in görüşünü teyit ettiğini ve dolayısıyla onun ictihadının tercih edilmesi 

gerektiğini vurgulamıştır. Bu yaklaşım, Tahâvî gibi Hanefî mütekaddimîn âlimleri 

tarafından da benimsenmiştir.1027  

Tahâvî, mezhep imamlarının eserlerinde Rükn-i Yemânî’nin istilâmına dair 

açık bir kayıt bulunmadığını, bunun Hz. Peygamber’in uygulamasına dair sahih 

rivayetlerin kesintisiz bir isnadla kendilerine ulaşmamış olmasından kaynaklandığını 

belirtmiştir. Ancak İmam Muhammed’in Rükn-i Yemânî’nin istilâm edilmesini 

emrettiğine dair Hişâm b. Ubeydullah er-Râzî (ö. 221/836) kanalıyla gelen rivayeti 

delil alarak, bu görüşün benimsenmesinin ve tavaf sırasında uygulanmasının müstehap 

olduğu kanaatine varmıştır.1028 

Sonuç olarak, bu meselede İmam Muhammed’in ictihadının naslarla daha 

uyumlu olduğu ve Hanefî geleneğinde tercih edilen bir yaklaşımı yansıttığı 

anlaşılmaktadır. 

2. Toplumsal Değişim  

Vahyin indiği dönemdeki toplumsal yapı, fetihlerle birlikte farklı kültürler ve 

milletlerle etkileşime girerek zamanla değişim ve dönüşüme uğramıştır. Bu süreç, 

İslam toplumunun sosyal, ekonomik ve kültürel yapılarını etkilemiş, dolayısıyla fıkhi 

hükümlerin uygulanmasında da yeni yaklaşımları gerekli kılmıştır. Âlimler, bu 

değişen şartlar karşısında naslardan taviz vermeden, bazen metinleri te'vil ederek, 

bazen farklı naslardan deliller getirerek, bazen de İslam hukukunun temel prensiplerini 

göz önünde bulundurarak fetva ve görüşlerini şekillendirmişlerdir. Zamanın 

değişmesiyle hükümlerin de değişmesinin inkâr olunamayacağı İslam hukukunun 

genel kaidelerindendir.1029 Bu durum Zebîdî’nin fetvaların da müşahede edilmektedir. 

Zebîdî, naslara bağlı kalırken, aynı zamanda toplumsal değişimleri ve ihtiyaçları 

dikkate alarak, şeriatın ruhunu koruyan dengeli bir yaklaşım sergilemiştir. 

 
1026 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhir, 1/214. 
1027 Tahâvî, el-Muhtasar, 146. 
1028 Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed et-Tahâvî, Ahkâmü’l-Kur’ân, çev. Mustafa Genç (İstanbul: Beka 

Yayıncılık, 2012), 2/422. 
1029 Ali Haydar, Dürerü’l-hükkâm şerhu Mecelleti’l-ahkâm, Arapça: Fehmî el-Hüseynî (Dâru’l-cîl, 

1991), 1/47 (No. 39).  لِ ينكر تغير الْحكام بتغير الْزمان 



 

197 

 

Hz. Peygamber’in "Mescide tükürmek bir günahtır; kefareti de onu 

defnetmektir"1030 şeklindeki hadis-i şerifi, mescitlerde tükürme fiilinin dinî hükmü ve 

bu fiilin kefaretinin nasıl yerine getirileceği konusunda temel bir ölçü teşkil 

etmektedir. Zebîdî, bu hadisin uygulanması bağlamında alternatif bir çözüm teklif 

ederek, söz konusu hükmün aslında mescit zeminlerinin toprak olduğu dönemlere has 

bir uygulama olduğunu belirtmektedir. Günümüzde mescitlerin halılarla kaplı olması 

sebebiyle, tükürüğün toprağa gömülmesi şeklindeki klasik kefaret uygulamasının artık 

mümkün olmadığını ifade etmektedir. Zebîdî, bu durumda en uygun davranış şeklinin, 

Hz. Peygamber’in bizzat uyguladığı ve sünnetinde yer verdiği üzere, kişinin 

tükürüğünü elbisesine silip katlamak1031 şeklinde olduğunu belirtmektedir.1032  

Zebîdî, gayrimüslimlerle selamlaşma ve onlarla sosyal ilişkiler kurma 

konularında hem klasik fıkıh mirasını hem de yaşadığı dönemin toplumsal 

gerçekliklerini dikkate alarak mutedil bir yaklaşım sergilemektedir. Zimmîlerin yolda 

sıkıştırılmasına dair uygulamanın,1033 onların onurunu zedelemeyecek şekilde, sadece 

yolun orta kısmının ikram amacıyla terk edilmemesi gerektiği şeklinde anlaşılması 

gerektiğini belirtir. Bu bağlamda, yolun geniş olması durumunda zimmîlerin 

sıkıştırılmasının, sebepsiz yere eziyet anlamına geleceğini ve bunun da caiz olmadığını 

ifade eder.1034 Ayrıca, bu sünnetin zamanla terk edildiğini ve onu ihya edenlerin ecir 

kazanacağını vurgular. 

Selamlaşma konusunda ise, Şâfiî mezhebine göre zimmîlere selam vermenin 

haram, Hanefî mezhebine göre ise mekruh olduğunu belirtir. İmam Muhammed ve 

Ebû Hanîfe’nin, zimmîlerin selamlarına "ve aleyküm" şeklinde karşılık verilmesinde 

sakınca görmediklerini aktarır.1035 Zebîdî, günümüzde yaygın olan (  ، ب الْخَيْر  اللهُ  صَبَّحَكَ 

صَبَاحَكَ   Allah sana hayırlı sabahlar versin, Allah sabahını mutlu kılsın” gibi“ (أسَْعَدَ اللهُ 

ifadelerin de selam yerine geçebileceğini ifade eder.1036  

 
1030 Buhârî, “Salât”, 37 (No. 415). 
1031 Buhârî, “Salât”, 39 (No. 417). 
1032 Zebîdî, İthâf, 3/512-513. 
1033 Müslim, “Selâm”, 13 (No. 2167). 
1034 Zebîdî, İthâf, 7/219. 
1035 Muhammed b. Hasan, el-Âsâr, 2/480 (No. 907). Bk. Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 2/384 (No. 951). 
1036 Zebîdî, İthâf, 7/57. 



 

198 

 

Ayrıca, âlimler arasında zimmîlerin selamlarına nasıl karşılık verileceği 

konusunda farklı görüşlerin olduğunu belirtir. Bir grup âlim, "Bir selâmla 

selâmlandığınızda ondan daha güzeliyle karşılık verin veya en azından verilen selâmın 

aynısı ile mukabele edin"1037 ayetini delil göstererek, Müslüman ve kâfirlerin 

selamlarına cevap vermenin farz olduğunu savunurken; diğer bir grup, bu ayetin 

sadece Müslümanlara mahsus olduğunu ve zimmîlerin selamlarına "ve aleyküm"1038 

şeklinde karşılık verilmesi gerektiğini belirtir. Zebîdî, bu ikinci görüşün âlimlerin 

çoğunluğu tarafından benimsendiğini ifade eder.1039 

Zebîdî, toplumsal ve mekânsal dönüşümlerin dinî hükümlerin 

uygulanmasındaki etkisini dikkate alarak, nasların literal yorumlarının ötesine geçip, 

onların hikmet ve maksadını esas alan ölçülü bir yaklaşım sergilemektedir. Hz. 

Peygamber’in "Mescide tükürmek bir günahtır; kefareti de onu defnetmektir" hadisini 

değerlendirirken, bu hükmün mescit zeminlerinin toprak olduğu dönemlere ait 

olduğunu ve günümüzde halı kaplı mescitlerde tükürüğün toprağa gömülmesinin 

mümkün olmadığını belirtir. Bu durumda, Peygamber’in sünnetinde yer alan, 

tükürüğün elbiseye silinip katlanması uygulamasını önererek, nasların ruhunu 

kavrayıp zamanın şartlarına uygun çözümler üretme yetkinliğini göstermektedir. 

Benzer şekilde, gayrimüslimlerle selamlaşma ve sosyal ilişkiler konusunda da, klasik 

fıkıh mirasını ve yaşadığı dönemin toplumsal gerçekliklerini dikkate alarak muteil bir 

yaklaşım benimser. Zimmîlerin yolda sıkıştırılmasına dair uygulamanın, onların 

onurunu zedelemeyecek şekilde anlaşılması gerektiğini vurgular ve yolun geniş olması 

durumunda zimmîlerin sıkıştırılmasının, sebepsiz yere eziyet anlamına geleceğini 

ifade eder. Selamlaşma konusunda ise, farklı mezheplerin görüşlerini aktararak, 

günümüzde yaygın olan "Allah hayırlı sabahlar versin" gibi ifadelerin selam yerine 

geçebileceğini belirtir. Bu yaklaşımlar, Zebîdî’nin dinî metinleri, değişen toplumsal ve 

mekânsal şartlar çerçevesinde yeniden yorumlayarak, fıkhî hükümlerin 

uygulanabilirliğini ve toplumsal uyumunu sağlamaya yönelik çabalarını 

yansıtmaktadır. 

 
1037 Nisâ, 4/86. 
1038 Buharî, “İsti'zân”, 22 (No. 6256); Müslim, “Selam”, 9 (No. 2163, 2164). 
1039 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 2/151-152. 



 

199 

 

3. Akıl, Tıp ve Örfe Uygunluk 

Bir fakih, hüküm verirken dikkate alması gereken birçok unsuru göz önünde 

bulundurmalıdır. Öncelikle, geçmiş dönemlerin örf, âdet ve sosyal yapısını iyi bilmeli, 

bunlardan haberdar olmalıdır. Ancak bu bilgiyle yetinmeyip, içinde yaşadığı çağın örf 

ve âdetlerini, toplumsal değişimleri ve ihtiyaçları da derinlemesine kavramalıdır. 

Ayrıca, tıp, teknoloji ve bilim alanındaki gelişmeleri takip etmeli, bu yeniliklerin 

ortaya çıkardığı yeni durumları anlamalı ve bunları fıkhi çerçevede 

değerlendirebilmelidir. Fakihin önemli bir görevi de, kadim dönemlerde verilmiş olan 

fetvaları, yaşadığı çağın şartlarına uyarlayabilmektir. Bu, naslara bağlı kalırken, aynı 

zamanda toplumsal gerçeklikleri göz ardı etmemeyi gerektirir. Bunun yanı sıra, önceki 

âlimlerin ele almadığı veya hakkında fetva vermediği yeni meseleleri değerlendirmek 

de fakihin sorumlulukları arasındadır. İşte bu unsurlar, bir fakihin fıkhını şekillendiren 

ve onun hükümlerini hem köklü hem de muasır bir temele oturtan önemli yapılardır. 

Bu yaklaşım, İslam hukukunun hem evrensel hem de aktif karakterini korumasını 

sağlar. 

3.1. Taş ile İstincâ 

Gazzâlî’nin istincâ bahsinde zikrettiği “Sonra makadını üçtaş ile temizler” 

ifadesine dair Zebîdî’nin gerçekleştirdiği tefsirî yorum, fıkıh usulünde nassların lafzî 

sınırlılığı ile hükmün maksadı arasındaki diyalektik ilişkiyi ortaya koyan yöntemsel 

bir örnek teşkil etmektedir. Zebîdî, burada musannifin taş örneğini zikretmesini, 

hükmün taş ile sınırlandırılması şeklinde literal bir okumaya tabi tutmamakta, bilakis 

bu tercihin taşın coğrafi yaygınlığı (ümmetin çoğunluğunun bulunduğu beldelerde 

kolay temin edilebilirliği) ve kullanım pratikliği (temizlik etkinliği ve ulaşılabilirlik) 

gibi sosyolojik ve faydacı parametrelere dayandığını vurgulamaktadır.1040 Bu 

yaklaşım, fıkhî hükmün taş materyaline değil, temizlik fonksiyonunun 

gerçekleştirilmesi amacına matuf olduğunu göstermektedir.  

Zebîdî’nin bu yorumu şu temel prensipleri barındırmaktadır: Nassların zahiri 

lafızları ile sınırlı kalmayan bir okuma, hükmün illeti ile meşrutiyet şartlarının ayırt 

 
1040 Zebîdî, İthâf, 2/545. Zebîdî, hükmün taşa tahsis edilmediğini zira taştan başka bir şeyin temizliği 

yerine getirmede ona ortak olduğunu, musannifin taşı zikretmesinin onun çok olmasından ve her 

beldede bulunmasından olabileceğini yoksa hükmün taşla sınırlı olmadığını belirtir. 



 

200 

 

edilmesi ve örfi teamüllerin ve toplumsal pratiklerin fıkhî değerlendirmedeki 

belirleyiciliği. Bu perspektif, İslam hukuk geleneğindeki "vasıta-maksat" ayrımının 

tipik bir örneğini oluşturmakta olup, Zebîdî’nin nassları tarihsel bağlamına oturtarak 

yorumlama konusundaki uzmanlığını yansıtmaktadır. Nitekim bu yaklaşım, taşın 

bulunmadığı durumlarda kâğıt, su veya diğer temizleyici materyallerin kullanımını da 

meşru kılan bir esneklik sağlamaktadır. 

3.2. Zararlı Maddelerle Misvaklanmak 

Zebîdî, misvakın kullanımına dair yaptığı değerlendirmede, fıkhî hükmü 

yalnızca şeklî bir uygulama olarak ele almayıp, temizlik amacının ve tıbbî etkilerin 

gözetildiği bir yaklaşım sergilemektedir. Ona göre, misvak yapımında erâk, hurma ve 

zeytin gibi kokusu hoş, sert ve kir giderici özelliği bulunan ağaç dallarının kullanılması 

mümkündür. Ancak tıbben zararlı olduğu bilinen mersin ağacı, incir, nar, gül, reyhân 

ve şalgam gibi bitkilerin dallarından misvak yapılmasını mekruh olarak 

nitelendirir.1041  

Bu bağlamda Zebîdî’nin yaklaşımı, İslam hukuk geleneğindeki "illet-maksat" 

ilişkisine dayalı bir yorum sunmaktadır. Bu yaklaşım, misvakın aslî amacının diş 

temizliği ve ağız sağlığı olduğunu, dolayısıyla kullanılan malzemenin bu amaca 

hizmet etmesi gerektiğini ortaya koymaktadır. Zebîdî’nin bu değerlendirmesi, şer‘î 

hükmün yalnızca zahirî bir uygulamaya indirgenemeyeceğini, aksine hikmet ve 

maslahat çerçevesinde ele alınması gerektiğini göstermektedir. Nitekim dişlere zarar 

veren veya kötü koku bırakan maddelerin kullanımının mekruh sayılması, fıkhın tıbbî 

faydayı gözeten canlı yapısını yansıtmaktadır. 

3.3. Kıble Tayini 

Zebîdî, kıble tayini meselesini ele alırken, astronomi ilminin verilerinden 

yararlanarak coğrafi konumlara göre kıblenin nasıl belirleneceğine dair muntazam bir 

yaklaşım ortaya koymaktadır. Ona göre, kıbleyi tespit etmede en güvenilir 

referans, Kutup Yıldızı (Cedî) olup, bunun temel nedeni bu yıldızın sabit konumunu 

koruması ve diğer gök cisimlerinin aksine yer değiştirmemesidir. Zebîdî, bu 

durumu İthâfü’s-sâde adlı eserinde, Kutup Yıldızı’nin "Yıldızların etrafında döndüğü 

 
1041 Zebîdî, İthâf, 2/558. 



 

201 

 

merkezî bir eksen noktası" olarak tanımlamasıyla açıklarken; Tâcü’l-ʿarûs’ta ise bu 

yıldızı, "Oğlak ve Başak burçları arasında yer alan, feleklerin dönüş ekseninde sabit 

kalan küçük ve beyaz bir yıldız" şeklinde astronomik bir tasvirle ele almaktadır.1042 

Zebîdî, bu nazarî bilgiyi pratik fıkıhla birleştirerek, farklı coğrafi bölgelerdeki 

Müslümanların kıble yönünü Kutup Yıldızı'na göre nasıl tayin edeceklerine dair 

detaylı bir kılavuz sunar: Irak’ta namaz kılanlar, Kutup Yıldızı'nı sağ kulaklarının 

arkasına almalıdır. Mısır’da namaz kılanlar, bu yıldızı sol kulaklarının arkasına 

gelecek şekilde konumlandırmalıdır. Yemen’de ise yıldız, namaz kılan kişinin sol 

tarafına denk gelecek şekilde ayarlanmalıdır. Şam bölgesinde yaşayanlar içinse Kutup 

Yıldızı’nın arkalarında kalması gerekmektedir.1043  

Bu tespitler, Zebîdî’nin yalnızca nazarî astronomi bilgisiyle yetinmeyip, bizzat 

seyahatleri sırasında edindiği coğrafi gözlemleri de ictihad sürecine dâhil ettiğini 

göstermektedir. Onun bu yaklaşımı, İslam hukukunun "Şer‘î hükümlerin 

belirlenmesinde ilmî verilerden istifade" prensibinin somut bir örneğini teşkil 

etmektedir. Aynı zamanda, Zebîdî’nin dönemin astronomi ve coğrafya bilgilerini 

fıkıhla harmanlayarak, Müslümanların ibadetlerini doğru bir şekilde eda etmelerine 

yönelik pratik çözümler ürettiğini ortaya koymaktadır. Bu yaklaşım ilimler arası 

çalışmanın önemine işaret etmesi bakımından da dikkat çekicidir. 

3.4. Cuma Namazına Giderken Beyaz Elbise Giymek 

Cuma namazına giderken beyaz elbise giymenin hükmü hakkında Zebîdî’nin 

farklı bir değerlendirmesi vardır. O, elbise giymenin zaman ve beldelere göre farklılık 

arz edeceğini, yaz vakti beyaz elbise, kış vakti ise boyalı/renkli elbise giyileceğini, 

eğer kışın beyaz elbise giyilirse dikkatleri üzerine çekeceğini, bunun da şöhrete 

götüreceğini belki de mürüvvetini zedeleyeceğini dolayısıyla beldelere göre tafsilat 

lazım geldiğini ifade eder.1044 Hz. Peygamber’in “İsraf ve kibir karışmadığı müddetçe 

yiyiniz, içiniz, tasaddukta bulununuz ve giyiniz”1045 hadisinden dolayı gösteriş ve kibir 

için elbise giymenin mekrûh sayıldığı ifade edilmiştir.1046 Ayrıca Hz. Peygamber’in 

 
1042 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 4/56. 
1043 Zebîdî, İthâf, 3/215. 
1044 Zebîdî, İthâf, 3/410. 
1045 İbn Mâce, “Edeb”, 23 (No. 3605). 
1046 Mevsılî, el-İhtiyâr, 4/191. 



 

202 

 

bayram ve cuma günleri kırmızı renkli elbise giydiği de nakledilmiştir.1047 Cuma 

gününe mahsus olmasa da “Beyaz elbise giyiniz! Hayatta olanlarınız onu giyer, 

ölülerinizi de onunla kefenlersiniz. Zira o, en hayırlı elbiselerinizdendir”1048 

hadisinden dolayı beyaz elbise giymek müstehap1049 sayılsa da Hz. Peygamber’in 

zaman ve mekâna göre renkli elbiseler de giydiği sabittir. 

Zebîdî’nin Cuma namazında giyim konusundaki yaklaşımı, fıkhın canlı 

yapısını yansıtan önemli bir örnek teşkil etmektedir. Onun değerlendirmeleri, beyaz 

elbise giymenin hükmünü salt renk boyutunda ele almayıp, mevsimsel şartlar (yaz-kış 

ayrımı), sosyopsikolojik etkenler (şöhret endişesi) ve bölgesel örfler (beldelerin 

farklılığı) gibi çok boyutlu parametreler çerçevesinde analiz etmektedir. Bu yaklaşım, 

Hz. Peygamber’in "İsraf ve kibir karışmadığı müddetçe giyiniz" şeklindeki genel 

prensibi ile "Beyaz elbise giyiniz" gibi özel tavsiyelerini, aynı zamanda Resûlullah’ın 

kırmızı renkli elbiseler giydiğine dair rivayetleri telif ederek, fıkhî hükmün zaman-

mekân bağlamında esnek bir şekilde yorumlanması gerektiğini ortaya koymaktadır. 

Zebîdî’nin bu perspektifi, nassların lafzî sınırlılığı yerine hikmet ve maslahat odaklı 

bir okuma yapmanın önemine işaret etmekte olup, özellikle ibadet dışı (âdâb) 

konularda fıkhın toplumsal gerçekliklerle uyumlu bir şekilde tatbik edilmesi 

gerektiğini göstermektedir. Nitekim onun bu yorum tarzı, İslam hukuk geleneğindeki 

örfün belirleyiciliği1050 ve meşakkatin kaldırılması1051 gibi temel prensiplerle uyum 

içerisindedir. 

3.5. Devletin, Malları Halkının Tamamına Ulaştırması 

Gazzâlî’nin İhyâ’da ortaya koyduğu "haramın istilası" nazariyesi, olağanüstü 

sosyo-ekonomik kriz durumlarında İslâm hukukunun nasıl işletileceğine dair radikal 

bir model sunmaktadır. Onun nazariyesinde, tüm dünyada helalin kalmadığı farazî bir 

durumda, geçmişin affedilerek yeni bir ekonomik düzenin kurulmasını öngören 

Gazzâlî, beş temel ihtimal üzerinden çözüm önerileri geliştirir. Özellikle beşinci 

ihtimalde devlet başkanının servet sahiplerinden zorla alım yaparak ihtiyaç sahiplerine 

 
1047 Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/284. 
1048 Ahmed, el-Müsned, 33/318 (No. 20140). 
1049 Mevsılî, el-İhtiyâr, 4/192. 
1050 Ali Haydar, Dürerü’l-hükkâm, 1/44 (No. 36). 
1051 Ali Haydar, Dürerü’l-hükkâm, 1/35 (No. 17). 



 

203 

 

dağıtımını önerirken, Büyük Selçuklu döneminin idarî kapasitesine atıfla bu dağıtımın 

pratikte uygulanamayacağını iddia eder.1052  

Zebîdî ise bu görüşe, 18. yüzyıl bürokratik teşkilatlanmasının sunduğu tarihsel 

tecrübeyle itiraz ederek, merkezî yönetimin taşra teşkilatı vasıtasıyla adil dağıtım 

yapabileceğini savunur. Zebîdî, akıl ve örfe uygun olmadığı gerekçesiyle Gazzâlî’nin 

görüşüne itiraz eder. Onun bahsettiği zorluğun söz konusu olduğunu ve kabul 

edilebileceğini ancak “Böyle birşey tasavvur dahi edilemez” sözünün memnu 

olduğunu söyleyerek şöyle der: “Çünkü örf ve emniyet bakımından sultan her 

kabileye, belki her şehrin her mahallesine bazı memurlar tayin eder ve bunlar da bütün 

halka ayda bir kez veya gerekirse birkaç kez muhtaç oldukları miktarı adaletle taksim 

edebilir. Bu, saltanat sahipleri için imkânsız değildir.”1053  

İki âlimin bu tartışması, salt nazarî bir ihtilaftan ziyade, farklı tarihsel 

dönemlerin siyasî-idarî kapasitelerinin fıkıh teorisine yansıması olarak okunmalıdır. 

Gazzâlî’nin 11. yüzyıl Selçuklu devlet yapısının merkezîleşme düzeyine ilişkin 

karamsarlığı ile Zebîdî’nin 18. yüzyıl Osmanlı’nın gelişmiş bürokratik 

mekanizmalarına dair iyimserliği arasındaki bu fark, İslâm hukuk düşüncesinin 

tarihsel bağlamla aktif etkileşimini göstermesi bakımından önemlidir. Her iki 

dönemde de geniş coğrafyalara hükmeden İslâm devletlerinin varlığına rağmen, idarî 

kapasite algısındaki bu köklü değişim, fıkıh teorisinin siyasî realitelerle olan diyalektik 

ilişkisini ortaya koymaktadır. Zebîdî’nin örfî uygulanabilirlik vurgusu, İslâm 

hukukunun nazarî çerçeveleriyle sınırlı kalmayıp, tarihsel tecrübeyle sürekli yeniden 

yorumlandığının kanıtı niteliğindedir. 

3.6. Acve’nin Zehir ve Sihre Karşı Koruyuculuğu 

Zebîdî, Hz. Ali’den rivayet edilen  “Kim her gün yedi adet Acve hurması yerse 

midesinde bulunan bütün canlılar/kurtçuklar ölür”1054 dair hadisi analiz ederken, 

İslam düşünce geleneğindeki tıbbî-şer'î fayda ikilemine yöntemsel bir çözüm 

getirmektedir. Zebîdî hadisi şöyle izah eder: “Yani içinde bulunan bir özellikten dolayı 

midede bulunan kurtçuklar ölür demektir. Nitekim zehir ve büyüyü uzaklaştırması 

 
1052 Gazzâlî, İhyâ, 2/305-307. 
1053 Zebîdî, İthâf, 6/536. 
1054 Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtü’l-kulûb, 2/315; Gazzâlî, İhyâ, 2/56. 



 

204 

 

acve hurmasının özelliklerindendir. Zira Hz. Peygamber’den sahih olarak şöyle rivayet 

edilmiştir: Kim her sabah (aç karına) yedi adet Acve hurması yerse zehir ve sihir o 

gün ona zarar vermez.”1055 Bunları ifade ettikten sonra Zebîdî şöyle der: “Bu, tıbbî 

değil şer'î bir faydadır. Zira hekimler hurmanın özellikleri arasında midedeki kurtları 

öldürmesini, zehir ve büyüyü uzaklaştırmasını bahsetmemişlerdir.”1056  

Zebîdî’nin bu yorum üslûbu, Hattâbî gibi erken dönem âlimlerinin 

yaklaşımıyla paralellik arz etmekte olup,1057 hadislerin anlaşılmasında 

"mucizevî/bereketsel" izahlar ile "aklî/tıbbî" açıklamalar arasında yöntemsel bir tercihi 

yansıtmaktadır. Zebîdî’nin bu tutumu, İslam ilim geleneğinde hadislerin zahirî 

anlamlarının mutlaklaştırılmadan yorumlanması, dinî metinlerle pozitif bilimlerin 

verileri arasında gerilim oluşturulmaması, nebevî mucizelerin tabiat kanunlarıyla 

açıklanmaya çalışılmaması ilkelerinin somut bir örneğini teşkil etmektedir. Bu usûl, 

özellikle tıbb-ı nebevî mevzuundaki rivayetlerin değerlendirilmesinde, din-bilim 

ilişkisini sağlıklı bir zeminde kurma gayretinin bariz bir tezahürüdür. 

3.7. Yolculuğa Erken Başlamak 

Gazzâlî, hac ibadetine hazırlık sürecinde sünnet olan uygulamalar arasında 

sabah erken saatlerde yola çıkılmasını ve güneşin etkisinin artmasından önce istirahat 

edilmesini zikrederken, özellikle "Yolculuğun büyük kısmının gece yapılması" 

gerektiğini vurgulamaktadır. Bu görüşünü, Hz. Peygamber’in "Geceleyin yolculuk 

yapmaya gayret edin, zira yeryüzü geceleyin dürülür (katlanır)"1058 şeklindeki 

hadisiyle temellendirmektedir.1059 Tahâvî’nin bu hadisi "Gece yolculuğunda kat edilen 

mesafenin gündüze kıyasla daha hızlı ve kolay olması" şeklinde yorumlaması, bu 

uygulamanın pratik hikmetine işaret etmektedir.1060  

Ancak Zebîdî, bu sünnetin coğrafi şartlar bağlamında değerlendirilmesi 

gerektiğini savunarak önemli bir ayrım ortaya koymaktadır. Ona göre gece yolculuğu 

tavsiyesi, özellikle Hicaz ve Yemen gibi sıcak iklim bölgelerine mahsus bir 

 
1055 Buhârî, “Et‘ıme”, 43 (No. 5445); Müslim, “Eşribe”, 155 (No. 2047). 
1056 Zebîdî, İthâf, 5/673. 
1057 Aynî, ‘Umdetü’l-kârî, 14/446; M. Takî el-Osmânî, Fethu’l-mülhim, 4/34. 
1058 Ebû Dâvûd, “Kitâbü’l-cihâd”, 62 (No. 2571); Hâkim, el-Müstedrek, 1/513 (No. 1630). 
1059 Gazzâlî, İhyâ,765. 
1060 Tahâvî, Şerhu müşkili’l-âsâr, 1/107 (No. 113-115). 



 

205 

 

uygulamadır.1061 Bu yaklaşım, fıkhî hükümlerin iklimsel ve coğrafi şartlarla ilişkisini 

gözler önüne sermektedir. Zebîdî’nin bu yorumu, serin hava koşullarının hem yolcular 

hem de binek hayvanları için daha konforlu olması ve zaman algısının daha hızlı 

işlemesi gibi objektif gerekçelere dayanmaktadır. Nitekim sıcak iklimlerde gündüz 

yolculuğunun yolcuya ağır fiziksel ve psikolojik yükler bindirdiği, bu nedenle gece 

yolculuğunun tercih edilmesinin makul olduğu görülmektedir. Zebîdî’nin bu yorum 

tarzı, fıkıh ilminin “Hükümler mekân ve zamanın değişmesiyle değişir”1062 prensibinin 

somut bir uygulaması niteliğindedir. 

3.8. Eğitimde Faydalı ve Zararlı Vakit Dilimi 

İslam düşünce geleneğinde âlimlerin günlük rutinlerinin planlanmasına dair 

yapılan değerlendirmeler, dönemsel ve bireysel farklılıklar bağlamında ele alınmıştır. 

Gazzâlî, bir âlimin yirmi dört saatlik zaman dilimini nasıl değerlendirmesi gerektiğine 

dair yaptığı tahlilde, ikindi sonrası vakti telif ve talim faaliyetlerine değil, fıkıh ve 

hadis gibi şer‘î ilimlerin dinlenmesine hasretmenin uygun olacağını belirtmiştir. 

Gazzâlî’ye göre bu uygulamanın temel hikmeti, göz ve el gibi uzuvların 

dinlendirilmesini sağlamaktır. Ayrıca ikindi sonrasında kitap mütalaa etme ve yazma 

faaliyetlerinin çoğu zaman göz sağlığına zarar verebileceğine dikkat çekmiştir.1063  

Ancak Zebîdî, bu görüşün mutlak bir kural olarak genellenemeyeceğini, aksine 

bireysel farklılıklar ve çevresel şartlara göre değişkenlik gösterebileceğini 

savunmuştur. Ona göre, görme yetisi kuvvetli olan bireylerin bu türden bir faaliyetten 

men edilmesi gereksizdir. Aynı şekilde, yüksek ve aydınlık mekânlarda ikindi sonrası 

çalışmanın göze zarar verme ihtimalinin düşük olduğunu, zira bu gibi ortamlarda ışık 

miktarının yeterli seviyede bulunduğunu ifade etmiştir.1064  

Benzer bir durum, gece vakti kurban kesmenin mekrûh addedilmesi örneğinde 

de görülmektedir. Bu hükmün temel nedeni, yetersiz aydınlatma koşullarında kişinin 

kendisine veya kurbana zarar verme riskidir.1065 İslam hukuk tarihinde, özellikle erken 

dönemlerde maddi imkânların kısıtlı olması sebebiyle âlimler tarafından sınırlayıcı 

 
1061 Zebîdî, İthâf, 4/554. 
1062 Ali Haydar, Dürerü’l-hükkâm, 1/47 (No. 39).   لَِ ينُْكَرُ تغَيَُّرُ الْْحَْكَام  ب تغَيَُّر  الْْزَْمَان 
1063 Gazzâlî, İhyâ, 1/1055. 
1064 Zebîdî, İthâf, 5/499. 
1065 Kâsânî, el-Bedâ’i, 5/60; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 6/320. 



 

206 

 

hükümler vaz‘ edilmiş, ancak sonraki yüzyıllarda teknolojik ve sosyal imkânların 

gelişmesiyle birlikte daha esnek ve bağlamsal yaklaşımlar ortaya konmuştur.  

3.9. Zamana Uygunluk 

İslam ahlak ve fıkıh geleneğinde haram ve şüpheli yiyeceklerin tüketilmesi 

meselesi, bireyin dış görünüşü, davranış biçimleri ve sosyal konumu gibi çeşitli 

faktörler çerçevesinde tartışılmıştır. Gazzâlî, bu bağlamda şüphe uyandıran unsurların 

yaratılış (fıtrî özellikler), giyim-kuşam, fiiller ve sözler gibi farklı boyutlarda tezahür 

edebileceğini belirtmiştir. Örneğin, zulüm ve yol kesmekle meşhur olan bazı 

toplulukların fiziksel görünümlerini şüpheli addederken, özellikle Türkler ve 

bedevîlerin tipolojik özelliklerini örnek olarak zikretmiştir. Ayrıca, bıyıkların aşırı 

uzatılması veya saçların fesat ehlinin âdeti olarak dağınık bırakılması gibi görsel 

unsurları da şüpheyi artıran etkenler arasında değerlendirmiştir.1066  

Zebîdî ise Gazzâlî’nin bu tespitlerinin, onun dönemindeki sosyokültürel 

şartlara bağlı olarak ortaya çıktığını ve zamanla değişebileceğini vurgulamıştır. Ona 

göre, her çağın kendine özgü giyim tarzları, süslenme alışkanlıkları ve estetik 

anlayışları bulunmaktadır. Dolayısıyla, Gazzâlî’nin zikrettiği kıstaslar mutlak ve 

evrensel değil, tarihsel bağlamla sınırlıdır. Zebîdî ayrıca, Gazzâlî’nin Türkler 

hakkındaki değerlendirmesini genelleştirmek yerine, özellikle askerî sınıfa mensup 

  Türklerle sınırlandırmıştır.1067 (جُنْدي  )

Nitekim İslam hukukunda savaş gibi olağanüstü durumlarda askerlere saç, 

bıyık ve tırnaklarını uzatma veya ipek giyme gibi normalde mekruh addedilen bazı 

davranışlar konusunda ruhsatlar tanınmıştır.1068 Bu bağlamda, Gazzâlî’nin bahsettiği 

Türk askerlerinin giyim ve görünüşlerine dair eleştirel yaklaşımının, dönemin askerî 

kültürüne özgü bir durumu yansıttığı söylenebilir. Aksi takdirde, kendisinin Selçuklu 

medreselerinde müderrislik yapmış bir âlim olarak, Türklerin kurduğu büyük İslam 

devletlerine karşı genel bir önyargı beslemesi pek mümkün görünmemektedir. 

Dolayısıyla, her dönemin kendine has sosyokültürel usnurlarının, şer‘î hükümlerin 

 
1066 Gazzâlî, İhyâ, 2/335. 
1067 Zebîdî, İthâf, 6/595. 
1068 Aynî, el-Binâye, 12/102; İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, 6/101. 



 

207 

 

yorumlanmasında belirleyici bir rol oynadığı ve mutlak değerlendirmeler yerine 

bağlama duyarlı bir yaklaşımın benimsenmesi gerektiği anlaşılmaktadır. 

4. İllet ve Hikmet Analizleri  

Zebîdî, hikmet kavramını, eşyanın hakikatlerini olduğu gibi bilmek ve bu 

bilgiye uygun şekilde hareket etmek olarak tanımlar. Ona göre hikmet, ilmî ve zihinsel 

bir gücün tezahürüdür; ilâhî hikmet de bu çerçevede anlaşılmalıdır. Örneğin, 

“Lokman’a hikmet verdik” 1069 ayetini yorumlarken, bunun şer’î hükümlere uygun bir 

akıl hücceti vermek anlamına geldiğini belirtir.  

Hikmet, aynı zamanda ilim ve amel yoluyla hakikate ulaşma çabası olarak da 

açıklanmıştır. Bu bağlamda, Allah’tan hikmet istemek, eşyanın özünü kavramak ve 

onları en ince detaylarıyla anlamak anlamına gelir.1070 Zebîdî, özellikle İhyâ şerhinde, 

hükümlerin ve emirlerin ardındaki hikmetleri ve sırları ortaya çıkarmaya büyük önem 

verir. Bu yaklaşımı, onun sadece şekilsel kurallarla yetinmeyip, bu kuralların derin 

anlamlarını ve ilâhî maksatlarını anlama çabasını yansıtır.  

Zebîdî’nin fıkhî meselelerde hükümlerin hikmetlerine odaklanan yaklaşımı, 

İslam hukuk düşüncesinde akıl ve nakil dengesini kurma çabasının önemli bir örneğini 

teşkil etmektedir. Aşağıda sunulacak örneklerde olduğu gibi özellikle tırnak kesme 

tertibi, koltuk altı kıllarının giderilmesi, kıbleye tükürmenin yasaklanması ve Hz. 

Peygamber’in kabrini ziyaret gibi konularda, Zebîdî zahiri delillerin ötesine geçerek, 

bu hükümlerin arkasındaki hikmetleri ve maksatları analiz etmeye çalışmıştır. Bu 

yaklaşımıyla, dinî uygulamaların sadece şekli yönlerine değil, aynı zamanda bu 

uygulamaların birey ve toplum üzerindeki etkilerine de dikkat çekmiştir. 

Zebîdî’nin yaklaşımı, fıkıh usulünde illet ve hikmet kavramlarının pratikte 

nasıl işlediğini göstermesi bakımından önemlidir. Hükümlerin dayandığı illetleri ve bu 

illetlerin zaman ve mekân bağlamında nasıl değişebileceğini dikkate alarak, fıkhî 

hükümleri daha esnek ve fonksiyonel bir şekilde yorumlamıştır. Bu yaklaşım, İslam 

hukukunun canlı yapısını ve değişen şartlara uyum sağlama kapasitesini ortaya 

koymaktadır. Zebîdî’nin bu tutumu, fıkıh ilminde sadece lafzî delillere bağlı 

 
1069 Lokmân, 31/12. 
1070 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 31/512-513. 



 

208 

 

kalınmaması gerektiğini, aynı zamanda bu delillerin arkasındaki maksatların da göz 

önünde bulundurulması gerektiğini vurgulamaktadır. 

4.1. Saç Kazıtma  

Zebîdî, saç kazıtma uygulamasını İslâmî gelenekler ve tarihsel bağlam 

çerçevesinde ele alarak bu pratiğin sünnetle bağdaşmadığını ve bid'at niteliği taşıdığını 

savunmaktadır.1071 Hac ibadeti haricinde ne Hz. Peygamber’in ne sahâbenin ne de 

tâbiînin saçlarını kazıttıklarına dair bir rivayetin bulunmadığını, aksine saç bırakmanın 

Müslümanların şiarı olduğunu belirtir. Bu görüşünü desteklemek üzere, Hâricîlerin 

fiziksel özelliklerini tasvir eden hadislerde onların saçlarını kazıttıklarının 

bildirildiğine dikkat çeker.1072  

Zebîdî, Hz. Ömer döneminde geçen Subeyğ hadisesini naklederek bu tutumun 

pratik yansımalarını gösterir. Rivayete göre, müteşâbih âyetler hakkında sorular soran 

Subeyğ’ın saçlarının görülmesi üzerine Hz. Ömer’in onu Hâricî zannetmekten 

vazgeçtiği aktarılır.1073  Bu örnek, erken dönemde saç kazıtmanın nasıl heterodoks bir 

uygulama olarak algılandığını ortaya koymaktadır. 

Ancak Zebîdî, fetihlerle birlikte Müslümanların farklı kültürlerle temasının bu 

geleneği değiştirdiğini kaydeder. Özellikle Acem bölgelerinin fethinden sonra 

Müslümanların saç kazıtma âdetini benimsediğini, bunun sonucunda sünnetin 

unutularak bu uygulamanın yaygınlaştığını ifade eder. Bu durumda saç bırakmanın 

artık sadece Alevîler, Türkler ve sûfîlerin şiarı olarak kaldığını belirtir. 

Zebîdî, Gazzâlî’nin temizlik amacıyla saç kazıtmayı caiz gören yaklaşımına ve 

bazı sûfîlerin “Üzerinden küfür saçlarını at ve sünnet ol”1074 hadisiyle istidlal ederek 

tövbe alameti olarak saç kazıtmayı savunmalarına eleştirel bir perspektifle yaklaşır. 

Kendisi de sûfî olduğu halde buna cevap mahiyetinde saçların kazıtılmasının bid‘at 

olduğunu belirtir.1075  

 
1071 Zebîdî, İthâf, 2/602. 
1072 Buhârî, “Tevhîd”, 57 (No. 7562). 
1073 Dârimî, “Mukaddime”, 19. 
1074 Ebû Dâvûd, “Tahâret”, 126 (No. 356). 
1075 Zebîdî, İthâf, 2/648. 



 

209 

 

Zebîdî başka bir yerde, Cuma günü süslenmenin müstehap olduğunu söyleyen 

Gazzâlî’nin saçları kazıtmanın da süslenmek/ziynet olduğu görüşüne itiraz eder. Saç 

kazıtma âdetinin Gazzâlî’nin asrında ve daha önce ortaya çıktığını, bunun selef 

zamanında bilinmediğini, aksine saçları bırakmanın sünnet olduğunu, saç kazıtanların 

Hâricî olmakla suçlandığını, onların diğerlerinden ayrılmak için ortaya çıkardıkları ilk 

bid‘atin bu olduğunu ve saç kazıtmayı zühtlük zannettiklerini ifade eder.1076 

Konuyla ilgili verileri değerlendiren İbn Kayyim’in vardığı sonuç da 

Zebîdî’nin görüşlerinin çoğu ile örtüşmektedir. İbn Kayyim, baş tıraşının dört 

kategoride ele alınması gerektiğini belirtir: Şer'î, şirk içeren, bid'at ve ruhsat 

kapsamında olanlar. Hz. Peygamber’in sadece hac ve umrede başını tıraş ettiğini, 

bunun dışında baş tıraşının meşru olmadığını vurgular. Şer'î tıraşın sadece hac ve 

umrede yapılabileceğini, bunun Allah'a teslimiyet ifadesi olduğunu açıklar. Şirk içeren 

tıraş olarak, şeyhler için baş tıraşını gösterir ve bunun şirk sınırına girdiğini, çünkü baş 

tıraşının sadece Allah'a mahsus bir kulluk ifadesi olduğunu belirtir. Bid'at tıraş 

kapsamında ise Haricîlerin alameti olan tıraşı, bazı dindarların saçı fakirliğin şartı 

saymasını ve musibetlerde saç tıraşını eleştirir. Özellikle kadınların musibet anında 

saçlarını tıraş etmesini, feryat etmesini ve elbiselerini yırtmasını şiddetle yasaklar. 

Erkeklerin de böyle bir sebeple tıraş olmasını çirkin bir bid'at olarak nitelendirir. Son 

olarak, tıbbi zorunluluk gibi ihtiyaç hallerinde tıraş olmanın caiz olduğunu ifade 

eder.1077 

Kaynaklar, hac ve umre dışında Hz. Peygamber ve selef zamanında saç kazıtma 

âdetinin bulunmadığı ve onun Hâricîlerin alameti olduğunda görüş birliği 

içindedirler.1078 Hanefîlerden Ali el-Kârî, başının bir kısmı tıraş edilip bir kısmı 

bırakılan bir çocuk görmesi üzerine Hz. Peygamber’in  “Ya hepsini tıraş edin ya da 

hepsini bırakın”1079 hadisinden dolayı hac ve umre dışında da baş tıraşının caiz 

olduğunu ifade etmiştir.1080 Nevevî de Şâfiîlerin görüşünün her halükarda baş traş 

 
1076 Zebîdî, İthâf, 3/407. 
1077 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb ez-Züraî ed-Dımaşkî el-Hanbelî, 

Ahkâmü ehli’z-zimme, thk. Yusuf b. Ahmed el-Bekrî, Şakir b. Tevfik el-Ârevî (Dammâm: Ramâdî, 

1997), 3/1291-1294. 
1078 Aynî, Umdetü’l-kârî, 11/39; 16/736; İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, 13/537; Şebbir Ahmed, Fethu’l-

mülhim, 6/151, 163. 
1079 Müslim, “Zekât” 144 (No. 1064). 
1080 Ali el-Kârî, Mirkât, 7/2818 (No. 4427). 



 

210 

 

etmenin caiz olduğu yönünde olduğunu belirtir.1081 Baş tıraşını dört kısma İbn 

Teymiyye, dördüncüsünün ise ne ibadet niyeti ne de ihtiyaç olmaksızın yapılan tıraş 

olduğunu, âlimlerin bunun hükmünde ihtilaf ettiklerini, Hanefî ve Şâfiîlerin mubah, 

Mâlikîler ve Ahmed b. Hanbel’den bir rivayete göre ise mekruh olduğunu ifade 

etmiştir.1082 

Hülasa olarak İslam âlimleri, bir ihtiyaç ve sebep olmaksızın baş tıraşının 

hükmü konusunda farklı görüşler belirtmişlerdir. İmam Mâlik ve bazı âlimler, ihtiyaç 

olmadan baş tıraşının mekruh olduğunu savunmuşlardır. Delil olarak bunun Haricîler 

gibi bid'at ehlinin alameti olduğunu ve "Kim bir kavme benzerse o da onlardandır" 

hadisini göstermişlerdir. Diğer taraftan, bazı âlimler bunun mubah olduğunu ifade 

etmişlerdir. Onlar, Hz. Peygamber’in Cafer b. Ebî Talib’in çocuklarının başlarını tıraş 

ettirmesi1083 ve bir çocuğun kısmen tıraş edilmiş başını görünce "Ya hepsini tıraş edin 

ya da hepsini bırakın" buyurmasını delil getirmişlerdir. Ancak İbn Kayyim ve Sindî 

(ö. 1138/1726), bu hadislerin çocuklara özgü bir ruhsat olduğunu ve yetişkinler için 

geçerli olmadığını savunmuşlardır.1084 Ali el-Kârî gibi âlimler ise en faziletli 

davranışın, hac ve umre dışında başı tıraş etmemek olduğunu ifade etmişlerdir.1085  

Zebîdî’nin saç kazıtma konusundaki yaklaşımı, onu diğer mezhep ve 

âlimlerden ayıran belirgin bir tutum sergilemektedir. Zebîdî, hac ve umre dışında saç 

kazıtmayı bid'at olarak değerlendirerek, bu uygulamanın Hz. Peygamber ve selef 

döneminde bulunmadığını, aksine saç bırakmanın Müslümanların şiarı olduğunu 

vurgular. Bu görüşünü, Hâricîlerin saçlarını kazıttıklarına dair hadislerle destekler ve 

bu uygulamanın gelenek dışı bir alamet olduğunu belirtir. Zebîdî, fetihlerle birlikte 

farklı kültürlerle temasın bu geleneği değiştirdiğini ve saç kazıtma âdetinin 

yaygınlaştığını ifade eder. Gazzâlî’nin temizlik amacıyla saç kazıtmayı caiz gören 

yaklaşımına ve bazı sûfîlerin tövbe alameti olarak saç kazıtmayı savunmalarına 

eleştirel bir perspektifle yaklaşır; kendisi de sûfî olduğu halde saçların kazıtılmasının 

bid‘at olduğunu belirtir. İbn Kayyim de benzer şekilde, baş tıraşını dört kategoriye 

 
1081 Nevevî, Şerhu Müslim, 7/167. 
1082 İbn Teymiyye, Mecmûu’l-fetâvâ, 21/116-117. 
1083 Ebû Dâvûd, “Tereccül”, 12 (No. 4192). 
1084 Ebü’l-Hasen Nûruddîn Muhammed b. Abdilhâdî es-Sindî, Hâşiyetü’s-Sindî ʿalâ Süneni’n-Nesâî, 

(Halep: Mektebetü’l-İslâmiyye, 1986), 7/121. 
1085 Ali el-Kârî, Mirkât, 7/2818 (No. 4427). 



 

211 

 

ayırarak, hac ve umre dışında yapılan tıraşları bid'at veya mekruh olarak değerlendirir. 

Ancak, Hanefî ve Şâfiî mezheplerinin bazı âlimleri, hac ve umre dışında da baş 

tıraşının caiz olduğunu ifade etmişlerdir. Bu görüş ayrılığı, baş tıraşının mekruh mu 

yoksa mubah mı olduğu noktasında yoğunlaşmaktadır. Haricîler gibi bid'at ehliyle 

benzeşme endişesi veya dini sembol haline getirme riski varsa, saçı kazıtmaktan 

kaçınmanın uygun olduğu söylenebilir. Günümüzde saç tıraşının artık Haricîlerle 

özdeşleşmiş bir sembol olmaması, Hanefî/Şâfiîlerin mubah görüşünü pratikte geçerli 

kılar. Ancak "dini şiar" addedilmesi halinde Zebîdî’nin uyarısı dikkate alınmalıdır. 

4.2. Gıyâbî Cenâze Namazı 

Hanefî mezhebine göre, cenazenin namaz kılanların önünde bulunması 

şartından ötürü gıyâbî cenaze namazı caiz değildir.1086 Bu hükmün temel dayanağı, 

Hz. Peygamber’in sınırlı sayıdaki uygulamalarının (Necâşî1087 ve Muâviye el-

Müzenî’nin1088 örneklerinde olduğu gibi) hasâis-i nebevî kapsamında 

değerlendirilmesi ve genel bir teamül olarak benimsenmemiş olmasıdır. 

Zebîdî, bu konudaki delillendirmesinde şu argümana yer verir:  

"Eğer gıyâbî cenaze namazı caiz olsaydı, Hz. Peygamber’in, ashâbından uzakta 

vefat edenler için sürekli bu namazı kılması gerekirdi. Aynı şekilde, dört halifenin 

vefatları esnasında doğu ve batıdaki Müslümanların onlar adına gıyâbî namaz 

kılmaları ve bu uygulamanın bize nakledilmiş olması icap ederdi."1089  

Zebîdî’nin bu yaklaşımı, konuya dair tüm rivayetleri planlı bir şekilde 

değerlendiren bütüncül bir yöntem sergilemektedir. Zira Hz. Peygamber’in yalnızca 

iki çok özel örnek dışında –ashâbın pek çok üyesinin farklı bölgelerde vefat etmesine 

rağmen– gıyâbî cenaze namazı kılmamış olması, bu uygulamanın istisnaî karakterini 

ortaya koymaktadır. Aynı şekilde, İslâm toplumunda son derece önemli kabul edilen 

 
1086 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 2/209. 
1087 İmrân b. Husayn şöyle anlatmıştır: Resûlullah “Kardeşiniz Necâşî vefât etti, kalkın namazını kılın” 

buyurdu. Allah Resûlü kalktı, cemaat arkasında saf tuttu. Hz. Peygamber dört tekbir aldı. Sahâbîler 

Necâşî’nin cenazesinin Hz. Peygamber’in önünde olduğunu düşünüyorlardı. Bk. İbn Hibbân, Sahîh, 

7/574 (No. 7212). 
1088 Enes b. Mâlik şöyle demiştir: Cebrail (a.s.), Hz. Peygamber’e inerek "Yâ Muhammed! Muâviye b. 

Muâviye el-Müzenî vefât etti. Cenaze namazını kılmak ister misin?” diye sordu. Allah Resûlü "Evet” 

deyince, Hz. Cebrail kanatlarını çırptı. Ne kadar tepe ve ağaç varsa dağıldı, onun tabutunu getirdi, Allah 

Resûlü onu gördü. Arkasında iki saf melek bulunduğu hâlde cenaze namazını kıldı. Bk. Ebü’l-Fazl 

Şihâbüddîn Ahmed b. Alî el-Askalânî, el-İsâbe fî temyîzi’s-sahâbe, çev. Naim Erdoğan (İstanbul: İz 

Yayıncılık, 2009), 4/365-337. 
1089 Zebîdî, İthâf, 3/755. 



 

212 

 

dört halife için dahi gıyâbî namaz kılındığına dair bir rivayetin bulunmayışı, Zebîdî’nin 

argümanını destekleyen önemli bir tarihî veridir. Sonuç olarak Zebîdî’nin analizi, 

Hanefî mezhebinin bu konudaki görüşünü yalnızca naklî delillerle değil, aynı 

zamanda resmî teamülün yokluğu ve şer‘î hikmetin gerekliliği gibi prensiplerle 

temellendirmektedir. Bu durum, onun sadece rivayetleri nakletmekle yetinmeyip, 

mezhep usulünü tarihsel pratik ve küllî kaideler perspektifinden ele alan derinlikli bir 

ictihadî yaklaşım sergilediğini göstermektedir. 

4.3. Yenilmesi Caiz olan ve Olmayan Maddeler 

Gazzâlî, madenlerin yenmesinin hükmünü, yeryüzünden çıkan diğer bitkilerle 

kıyaslayarak ele alır. Ona göre, zarar verici nitelikteki maddelerin tüketimi, tıpkı 

ekmeğin zarar vermesi durumunda haram olması gibi, madenler için de geçerlidir. Bu 

bağlamda, çamur ve toprak gibi maddelerin tüketiminin hükmünü incelerken, bunların 

geleneksel olarak tüketilmesi durumunda zarar vermedikçe haram olmayacağını 

belirtir. Gazzâlî, bu görüşünü şu örnekle temellendirir: "Yenilmeyen maddelerin 

haram olmadığını söylememizin pratik faydası şudur: Eğer bu maddelerden bir parça, 

bir yemeğe karışsa, o yemeğin haram olmasına yol açmaz."1090  

Zebîdî ise Gazzâlî’nin bu yaklaşımını büyük ölçüde benimsemekle 

birlikte, "Zarar veren her şeyin mutlak surette haram olduğu" görüşüne katılmaz. Ona 

göre, zararın niteliği ve derecesi, haramlık hükmü için belirleyici bir ölçüttür. Zebîdî 

şöyle der: 

“Bazı âlimler, duyulara zarar veren şeylerin kullanımının haram olduğunu 

belirtmişlerdir. Ancak bu sadece duyularla sınırlı değildir; vücudun diğer 

kısımlarına zarar veren şeylerin kullanımı da haramdır. Yine de, bir şeyin mutlak 

olarak haram sayılabilmesi için zararın belirli ve ölçülebilir olması gerekir. Fakat 

bir şeyin mutlak olarak haram sayılabilmesi için, zararın belirli ve ölçülebilir bir 

düzeyde olması gerekir. Ancak, zararın hafif, ihtimalî veya nadiren gerçekleşen 

bir etki olması durumunda, bu tür maddelerin mutlak surette haram sayılması 

doğru değildir. Nitekim sığır eti tüketmek veya doyduktan sonra yemeye devam 

etmek gibi durumlar, zamanla görme yetisini zayıflatabilir veya cinsel 

fonksiyonları olumsuz etkileyebilir. Fakat bu, sığır etinin haram olduğu anlamına 

gelmez.”1091 

Zebîdî, zararlı ve faydalı toprak türlerine somut örnekler vererek konuyu daha 

da somutlaştırır. Kıbrıs’ın Limosal ve [Bulgaristan’ın] Filibe şehirlerinden getirilen 

 
1090 Gazzâlî, İhyâ, 2/270. 
1091 Zebîdî, İthâf, 6/466. 



 

213 

 

toprakların zararlı olmadığını hatta ikincisinin panzehir olduğunu dolayısıyla zararı 

olmadığı için bu ikisinin yenmesinin haram kılınamayacağını söyler. Toprak 

çeşitlerinin çoğunun damar kanallarını tıkadığını, aşırı soğuk ve kuru olduklarını, 

kurumalarının kuvvetli olup hemoptizi ve ülsere neden oldularını ifade eder.  

Zebîdî, bazı müctehidlerin "Arzda bulunanlardan yiyin"1092 ayetini delil 

göstererek toprak yemenin caiz olduğunu savunduklarını, ancak bu istidlâlin zayıf 

olduğunu, zira ayette "Arzı yiyin" denmediğini belirtir. Ayrıca, Hz. Peygamber’den 

toprak yemenin yasaklanmasına dair nakledilen rivayetlerin sahih olmadığını,1093 

dolayısıyla bu konuda kesin bir haramlık delili bulunmadığını ifade eder.1094  

Sonuç olarak Zebîdî toprak yemenin yasak olmasına delâlet eden bir nassın 

olmadığını, bundan dolayı mutlak olarak onun haram kılınmasına karşıdır. 

Topraklardan zararlı olanların bulunduğu gibi faydalı olanların da bulunduğunu, 

bundan dolayı genel olarak toprak yemenin haramlığına fetva verilemeyeceğini ifade 

etmektedir.  

4.4. Tırnakların Belirli bir Sıraya Göre Kesmek 

Gazzâlî’nin İhyâu ‘ulûmi’d-dîn adlı eseri hem usûlî yaklaşımı hem de içerik 

tercihleri bakımından çeşitli eleştirilere maruz kalmıştır. Eleştirilerin odak 

noktalarından birini, eserde zayıf ve hatta uydurma kabul edilen hadislere yer verilmesi 

oluştururken, diğer önemli eleştiri ise Gazzâlî’nin dinî ilimlere felsefî unsurları 

karıştırdığı yönündeki iddiadır. Bu tartışmalara örnek teşkil eden konulardan biri de 

tırnak kesme tertibi meselesidir. Muhaddisler, parmakların belirli bir sıraya göre 

kesilmesine dair sahih bir hadis bulunmadığı konusunda görüş birliği içindedir.1095 

Nitekim Gazzâlî de "Hiçbir kitapta tırnak kesmenin tertibi hakkında rivayet edilmiş 

bir hadis görmedim" ifadesiyle bu durumu açıkça kabul etmiştir. Ancak Gazzâlî, 

konuyu "Basiret sahibi âlim kişiye gelince, onun gayesi Allah Resûlü’nden kendisine 

 
1092 Bakara, 2/168. 
1093 Mesela bk. “Kil yiyen kişi kendini öldürmeye yardım etmiş olur.” Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, 

6/253 (No. 6138). İbnü’l-Cevzî bu konuda sahih bir hadisin olmadığını söyler. Bk. el-Mevzûât, 3/33. 
1094 Zebîdî, İthâf, 6/466. 
1095 Sehâvî, el-Makâsıdü’l-hasene, 3/770 (No. 781); Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. Sultân Muhammed 

el-Kârî el-Herevî, el-Masnûʿ fî maʿrifeti’l-hadîsi’l-mevzûʿ (Uydurma Olduğunda İttifak Edilen 

Hadisler), thk. Abdülfettâh Ebû Gudde, çev. Halil İbrahim Kutlay (İstanbul: İnkılab, 2012), 187; Aclûnî, 

Keşfü’l-hafâʾ, 3/220. 



 

214 

 

nakledilen fiili, aklî delille takviye etmektir" şeklindeki yaklaşımıyla ele almış ve akıl 

yürütme yöntemini devreye sokarak tırnak kesme tertibinin hikmetlerini açıklamaya 

çalışmıştır. 

Gazzâlî’nin bu tercihi, özellikle "aklî" kavramını kullanması nedeniyle Ebû 

Abdullah el-Mâzerî (ö. 536/1141) gibi âlimler tarafından sert eleştirilere konu 

olmuştur.1096 Bu âlimler, Gazzâlî’yi "Şeriata felsefe karıştırmak"la itham etmiş ve 

eleştirilerinde oldukça sert bir dil kullanmışlardır. Zebîdî ise bu tartışmada Gazzâlî’yi 

savunurken öncelikle tırnak kesme tertibiyle ilgili sahih hadis bulunmadığını teyit 

etmiş, ardından Gazzâlî’nin yaklaşımını haklı bulduğunu ifade etmiştir. Zebîdî, "Allah 

rahmet eylesin, onun (Gazzâlî) insafına bak. Zira önce 'Hiçbir kitapta tırnak kesmenin 

tertibi hakkında rivayet edilmiş bir hadis görmedim' dedi sonra da ilmi Allah'a havale 

ederek tırnak kesme tertibinin hikmetinden bahsetmeye başladı" şeklindeki 

yorumuyla, dinî konularda aklî çıkarımların ve hikmet arayışının meşru bir zemini 

olduğuna dikkat çekmiştir.1097 Ayrıca Zebîdî, Gazzâlî’nin ortaya koyduğu bu tür 

hikmetlerin, makul bir şekilde değerlendirildiğinde görünür hikmetler olduğunu 

vurgulayarak,1098 dinî meselelerde aklî çıkarımların rolünü meşrulaştırmıştır. Bu 

yaklaşım, İslâm düşünce geleneğinde nakil-akıl dengesinin nasıl kurulması gerektiğine 

dair önemli bir yöntemsel tartışmaya ışık tutmaktadır. 

4.5. Kasık ve Koltuk Altı Kıllarının Temizliği 

 Zebîdî’nin koltuk altı ve etek kıllarının giderilmesi meselesine yaklaşımı, 

sünnetin temel maksadını ön plana çıkaran fonksiyonel bir perspektif sergilemektedir. 

Ona göre bu temizlik işlemi, kazımak, kesmek veya ilaç kullanmak gibi çeşitli 

 
1096 Mâlikî-Eşʿarî âlimlerinden Mâzerî, Kuzey Afrika ve Endülüs’teki Eşʿarî düşüncesinin önde gelen 

temsilcilerinden biri olmasına rağmen, Gazzâlî’nin özellikle İhyâʾü ʿulûmi’d-dîn adlı eserine yönelik 

eleştirileriyle dikkat çekmiştir. Mâzerî, el-Keşf (en-Nüket) ve’l-inbâʾ ʿani’l-mütercem bi’l-İhyâʾ adlı 

eserinde, Gazzâlî’nin öğrencileriyle yaptığı görüşmeler neticesinde, İhyâ’da tenkit ettiği hususların 

münferit hatalar değil, Gazzâlî’nin düşünce sistematiğinin ve şahsiyetinin yansımaları olduğunu ileri 

sürmüştür. Her ne kadar bu eser günümüze ulaşmamış olsa da, diğer kaynaklarda yer alan alıntılardan 

hareketle, Mâzerî’nin eleştirilerinin temelinde Gazzâlî’nin Meşşâî felsefe, Bâtınîlik ve tasavvuf 

düşüncesinden etkilenmesi, bu etkinin naslara, dinî hakikatlere ve fıkha yaklaşımına yansıması, zayıf 

hadislerle amel etmesi ve özellikle ilham gibi kişisel dinî tecrübeleri neticesinde elde ettiği kanaatleri 

fıkıh sahasına taşıması gibi hususların bulunduğu anlaşılmaktadır. Bk. Eyyüp Said Kaya, “Mâzerî”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 28/193-195. Allâme Zebîdî, 

İhyâ şerhini mukaddime kısımında Mâzerî’nin söz konusu iddialarına yaklaşık bir cüz hacminde 

cevaplar vererek Gazzâlî ve eserini müdafaa etmiştir. Bk. İthâf, 1/38-55. 
1097 Zebîdî, İthâf, 2/655. 
1098 Zebîdî, İthâf, 2/660. 



 

215 

 

yöntemlerle gerçekleştirilebilir; zira asıl hedef temizliği sağlamaktır. Zebîdî hadiste 

geldiği şekliyle1099 koltuk altı kıllarının sadece yolarak giderilmesine tahsis edilme 

hikmetini şöyle izah eder: “Kılları yolmak, fazilet yönüyledir. Koltuk altı kılları, çirkin 

kokunun mahallidir. Kılları çekmek onları zayıflatır ve kokuyu hafifletir. Kazıyarak 

tıraş etmek ise kılların yoğunlaşmasına sebep olur, kıllar çoğalınca da çirkin koku 

artar.”1100 Buna karşılık Bedrüddîn el-Aynî, daha literal bir okuma benimseyerek 

kazıma yönteminin sünnete aykırılık teşkil edeceğini savunur.1101  

Muhaddis ve fakih iki Hanefî âlimin aynı meselede farklı yorumlar 

geliştirmeleri, İslam hukuk usûlündeki ictihad farklılıklarının tipik bir örneğini 

oluşturur. Zebîdî, koltuk altı ve etek kıllarının giderilmesi hususunda, sünnetin 

maksadını esas alan bir yaklaşım sergilemiştir. Ona göre, bu temizlik işlemi kazımak, 

kesmek veya ilaç kullanmak gibi çeşitli yöntemlerle gerçekleştirilebilir; zira asıl hedef 

temizliği sağlamaktır. Zebîdî, hadiste koltuk altı kıllarının yolunması şeklinde 

belirtilen uygulamanın hikmetini, bu yöntemin kılları zayıflatarak kötü kokuyu 

azaltmasıyla açıklar. Kazıma yönteminin ise kılları yoğunlaştırarak kokuyu 

artırabileceğini ifade eder. Bu yaklaşım, temizlik ve hijyenin sağlanmasını esas alarak, 

yöntemde esneklik tanır ve bireysel kolaylıkları dikkate alır. 

4.6. Kıble Tarafına Tükürme 

Zebîdî’nin namazda ve genel olarak kıble istikametine tükürme konusundaki 

yaklaşımı, fıkhî hükümlerin dayandığı temel prensipleri ortaya koyması bakımından 

dikkat çekicidir. Ona göre bu fiil, istihfaf (küçümseme) ve hakaret içeren bir davranış 

olup, Allah’ın tazim kıldığı kıble yönüne karşı saygısızlık teşkil etmektedir. Zebîdî, 

Hz. Peygamber’in “Mümin namaza durduğunda Rabbine yönelmiş olur. Rabbi ise 

kendisiyle kıble arasındadır. O halde hiçbiriniz kıbleye karşı tükürmesin. Lâkin 

(mecbur kalınca) sol tarafına veya ayağının altına tükürsün”1102 hadisinin zahirî 

anlamının yasağı namazla sınırlasa da, bu yasağın illetinin Müslümanlara eziyet 

 
1099 Buhârî, “Kitâbü’l-libâs”, 63 (No. 5889); Müslim, “Tahâret”, 16 (No. 258). 
1100 Zebîdî, İthâf, 2/651-652. 
1101 Aynî, ‘Umdetü’l-kârî, 15/89. 
1102 Buhârî, “Kitâbü’s-salât”, 36 (No. 413). 



 

216 

 

vermek olduğunu vurgular. Bu nedenle, yasağın sadece namaza mahsus olmayıp, 

mutlak bir şekilde genellenmesi gerektiğini savunur. 

Zebîdî’nin bu yorumu, fıkıh usulündeki illet kavramının pratik uygulamasına 

dair önemli bir örnek teşkil etmektedir. Onun yaklaşımına göre, tükürme fiilinde 

insanlara eziyet verme potansiyeli mevcut olduğundan, bu davranış mescit içinde veya 

dışında fark etmeksizin yasak kapsamında değerlendirilmelidir. Ancak Zebîdî, yasağın 

derecelendirilmesi noktasında da hassasiyet göstererek, namaz esnasında kıbleye 

tükürmenin daha şiddetli bir günah olduğunu, aynı şekilde kıble duvarına tükürmenin 

de mescidin diğer duvarlarına tükürmekten daha ağır bir kusur teşkil ettiğini belirtir. 

Bu ayırım, fıkhî hükümlerdeki tedricilik prensibinin somut bir yansımasıdır.1103  

Zebîdî’nin bu analizi, fıkıh usulünde hükümlerin sadece lafzî delillerle sınırlı 

kalmayıp, bu delillerin dayandığı illetlerin tespiti yoluyla genişletilmesi gerektiğine 

dair bir yaklaşım sergilemektedir. Onun bu yöntemi, Hanefî mezhebinin temel usûl 

prensipleriyle uyum içinde olup, fıkhî hükümlerin zaman ve mekânın değişen 

şartlarına uygun şekilde yorumlanabilmesine imkân tanımaktadır. Bu bağlamda 

Zebîdî’nin yaklaşımı, fıkıh ilmindeki dinamizmin ve hükümlerin dayandığı temel 

maksatların anlaşılmasının önemini ortaya koymaktadır. 

4.7. Hz. Peygamber’in Kabrini Ziyaret 

Zebîdî’nin Hz. Peygamber’in kabrinin ziyareti meselesine yaklaşımı hem hadis 

ilminin usûlî hassasiyetlerini hem de fıkıh usulünün inceliklerini yansıtan ölçülü bir 

bakış açısı sergilemektedir. Hac bahsinin sonunda konuyu ele alan Zebîdî, on civarında 

hadis rivayet ederek bunların sıhhat durumlarını titizlikle incelemiş ve Resûlullah’ın 

kabrini ziyaret etmenin Allah'a yakınlaştıran en önemli amellerden biri olduğunu 

vurgulamıştır. Ona göre bu ziyaretin faziletini tam olarak elde edebilmek için, sadece 

kabrin ziyaret edilmesiyle yetinilmeyip Mescid-i Nebevî’de namaz kılmaya da niyet 

edilmelidir. Bu yaklaşım, ziyaretçinin hem kabir ziyaretinin sevabını hem de Mescid-

i Nebevî’de ibadet etmenin faziletini bir arada kazanmasını sağlamaktadır.  

Zebîdî, İmam Mâlik’in "Hz. Peygamber’in kabrini ziyaret ettim" şeklindeki 

ifadeyi mekruh görmesine dair görüşü de ele alarak, bu yaklaşımın dayandığı illeti Hz. 

 
1103 Zebîdî, İthâf, 3/512. 



 

217 

 

Peygamber’in "Allahım! Kabrimi ibadet edilen bir put kılma!" şeklindeki duasıyla 

açıklamaktadır.1104 İmam Mâlik’in bu konudaki ihtiyatlı tutumunu, sedd-i zerâi kaidesi 

çerçevesinde değerlendiren Zebîdî, kabirlerin putlaştırılması tehlikesine karşı önleyici 

bir tedbir olarak bu ifadeden kaçınılmasını makul bulmaktadır.1105 Ancak Zebîdî’nin 

yaklaşımı, ziyaretin meşruiyetini reddetmekten ziyade, doğru bir üslup ve niyetle 

yapılması gerektiğine vurgu yapmaktadır. 

Zebîdî’nin şedd-i rihâl (yolculuk yapma) ifadesiyle yaptığı atıf, Mescid-i 

Nebevî’ye yapılan ziyaretlerin özel konumuna işaret etmektedir. Hz. Peygamber’in üç 

mescide özel yolculuk yapılabileceğine dair hadisini1106 hatırlatan Zebîdî, bu ziyaretin 

faziletini korurken aşırılıklardan kaçınmayı hedeflemektedir. Onun bu mutedil 

yaklaşımı hem Resûlullah'a olan saygıyı muhafaza etmeyi hem de sahih dini ölçüler 

çerçevesinde hareket etmeyi esas almaktadır. Zebîdî’nin bu konudaki yaklaşımı, 

hadislerin lafzî anlamlarıyla maksatları arasındaki dengeyi kurma çabasını 

yansıtmaktadır.  

4.8. Uhud Şehitliğini Perşembe Günü Ziyaret  

Zebîdî’nin Uhud şehitliği ziyaretinin perşembe günü yapılmasına dair 

Gazzâlî’nin görüşünü analiz edişi, İslami kaynaklarda zaman tayinine dair 

yaklaşımların anlaşılması açısından önem arz etmektedir. Hz. Peygamber’in amcası 

Hz. Hamza’nin da kabrinin bulunduğu Uhûd şehitliğini ziyaret etmek müstehaptır.1107 

Gazzâlî bu ziyaretin perşembe günü olmasının müstehap olduğu görüşündedir.1108 

Zebîdî, Gazzâlî’nin Uhûd şehitliğini ziyaret için Perşembe gününü tahsis etmesinin 

sebebini üç ihtimalle açıklamaya çalışır: “Uhûd muharebesinin perşembe günü olması, 

Medine halkının bugünde kendileriyle meşgul olacağı için şehitliğin boş olması ve Hz. 

Peygamber’in “Perşembe sabahı ümmetime bereketli kılındı” hadisinden dolayı.”1109  

 
1104 Mâlik b. Enes, Muvattâ, “Salât” 24 (No. 425). İbn Abdilber, İmam Mâlik’in söz konusu hadisi 

mürsel olarak rivayet ettiğini, hadisin garib olduğunu, “Allah'ım, kabrimi ibadet edilen put kılma” 

kısmının neredeyse hiç mevcut olmadığını söyler. Bk. et-Temhîd, 5/41. 
1105 Zebîdî, İthâf, 4/700-703. 
1106 Buhârî, “Fadlu’s-salâti fî mescidi Mekke ve’l-Medîne”, 1 (No. 1189); Müslim, “Hac”, 415 (No. 

1397) 
1107 Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/544. 
1108 Gazzâlî, İhyâ, 1/801. 
1109 Zebîdî, İthâf, 4/713. 



 

218 

 

Ancak bu açıklamaların her biri, tarihsel ve hadisî veriler ışığında kritik bir 

incelemeye tabi tutulmalıdır.  

Tarihsel açıdan bakıldığında, İbn Hişâm (ö. 218/833) ve İbn Kesîr (ö. 

774/1373) gibi müelliflerin Uhud Savaşı’nın 3/625 yılı Şevval ayının 15’inde, 

cumartesi günü gerçekleştiğine dair ittifakı, Zebîdî’nin ilk ihtimalini problemli hale 

getirmektedir.1110 Bu durum, klasik fıkıh literatüründe tarihsel olayların kronolojik 

tespitinde zaman zaman görülen teknik hataların bir örneğini teşkil etmektedir. 

Hadis literatürü açısından ise, Zebîdî’nin "Perşembe sabahı ümmetime 

bereketli kılındı"1111 şeklinde aktardığı rivayetin sıhhati ve delil değeri tartışmalıdır. 

Bu lafzın Zebîdî dışındaki kaynaklarda geçmemesi, isnad problemlerini akla 

getirmektedir. Bununla birlikte, konuyla ilgili olarak "Allahım! Perşembe günü erken 

vakitlerini ümmetime bereketli kıl"1112 ve "Hz. Peygamber’in perşembe günleri sefere 

çıkmayı sevdiği"1113 şeklinde nakledilen rivayetler, Zebîdî’nin genel yaklaşımını 

destekler niteliktedir. Ancak bu rivayetlerin Uhud ziyaretiyle doğrudan 

ilişkilendirilmesi için kuvvetli bir bağ kurulamayacağı açıktır. 

İbn Âbidîn, Ali el-Kârî’nin Şerhu Lübâbi’l-menâsik kitabından, Uhûd 

şehitlerini ziyaret etmenin müstehap olduğunu, bunun da en faziletli vaktinin öğle 

namazına Mescid-i Nebî’ye yetişmek için perşembe günü sabah olduğunu 

nakleder.1114 Ancak bunun sebebi ile ilgili bir delil/hadis zikretmez.  

Ka‘b b. Mâlik’in rivayet ettiği “Hz. Peygamber, perşembe günleri dışında 

nadiren yolculuğa çıkardı”1115 hadisi bu konuda rivayet edilen en sahih rivayettir. 

Ancak bu hadis de Hz. Peygamber’in devamlı söz konusu vakitte sefere çıktığı 

anlamına gelmez. Nitekim Veda haccı yolculuğuna 25 Zilkade 10 (22 Şubat 632) 

cumartesi günü çıktığı sabittir. 

 
1110 Kasım Şulul, Son Peygamber Hz. Muhammed’in Hayatı (İstanbul: Siyer Yayınları, 2014), 494; 

Muhammed Hamîdullah, Casim Avcı, “Uhûd Gazvesi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 42/54-57. 
 بورك لْمتي في غدوة الخميس  1111
1112 İbn Mâce, “Ticârât”, 41 (No. 2237); Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, 10/286 (No. 10679); Nûruddîn 

Ali b. Ebû Bekr el-Heysemî, Keşfü’l-estâr ‘an zevâidi’l-Bezzâr, thk. Habîbürrahmân el-‘Azamî (Beyrut: 

Müessetü’r-risâle, 1399/1979), 2/80 (No. 1249-1250).  
1113 Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, 19/42 (No. 1022).  
1114 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 2/242. 
1115 Ebû Dâvûd, “Cihâd”, 82 (No. 2605); Ahmed, el-Müsned, 25/59(No. 15781).  



 

219 

 

Zebîdî, Gazzâlî’nin Uhud şehitliğini ziyaret için Perşembe gününü müstehap 

görmesini üç ihtimalle açıklamaya çalışır: Uhud Savaşı’nın Perşembe günü 

gerçekleştiği, Medinelilerin bu günde meşgul olup şehitliğin boş kalacağı ve 

"Perşembe sabahı ümmetime bereketli kılındı" hadisi. Ancak bu açıklamalar, tarihsel 

ve hadisî verilerle çelişmektedir. Tarihsel olarak Uhud Savaşı’nın Cumartesi günü 

gerçekleştiği kaynaklarda ittifakla belirtilirken, Zebîdî’nin aktardığı hadisin sıhhati ve 

delil değeri tartışmalıdır, zira bu lafız diğer kaynaklarda geçmemekte ve isnad 

problemi barındırmaktadır. Diğer taraftan, Perşembe gününün bereketine dair genel 

rivayetler mevcut olsa da bunların Uhud ziyaretiyle doğrudan bağlantısı kurulamaz. 

İbn Âbidîn, ziyaretin Perşembe sabahı yapılmasını Mescid-i Nebevî’de öğle namazına 

yetişmekle ilişkilendirir, ancak bu görüşün dayanağına dair bir hadis zikretmez. Ka‘b 

b. Mâlik’ın rivayetindeki "Hz. Peygamber’in çoğunlukla Perşembe günleri sefere 

çıkması" bilgisi sahih olsa da bu, mutlak bir kural olmayıp istisnaları vardır. 

Dolayısıyla Zebîdî’nin yaklaşımı, tarihsel kronoloji hataları ve zayıf hadis 

yorumlamaları nedeniyle yöntemsel açıdan eleştiriye açıktır; ancak Perşembe gününün 

faziletine dair genel kabul, bu tavsiyenin pratikte benimsenmesine katkı sağlamış 

olabilir. 

5. Zorluk ve Meşakkatten Kaçınma  

İslam hukukunda, "Meşakkatin kolaylığı celbetmesi"1116 ve "Sıkıntıların 

genişliğe yol açması"1117 prensipleri, fıkhın temel küllî kaideleri arasında yer 

almaktadır. Bu ilkeler, özellikle zaruret hallerinde hükümlerin esnetilmesine veya 

istisnai ruhsatların tanınmasına nazarî bir zemin teşkil etmektedir. Zebîdî’nin fetva 

literatürü incelendiğinde, onun da bu temel fıkıh prensiplerini göz önünde 

bulundurarak içtihatlarında esneklik gösterdiği müşahede edilmektedir.  

Hac ibadeti esnasında cemrelere taş atma (remy-i cimar) fiilinin keyfiyeti 

konusunda fukaha arasında ihtilaf bulunmaktadır.1118 Zebîdî, bu hususta iki temel 

 
1116 Ali Haydar, Dürerü’l-hükkâm, 1/35 (No. 17).  
1117 Ali Haydar, Dürerü’l-hükkâm, 1/36 (No. 18).  
1118 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 2/513. Bu meselede İbn Âbidîn’in ibareleri ile Zebîdî’nin lafızları 

neredeyse aynıdır ancak İbn Âbidîn nereden aldığını belirtmemiştir. İbn Âbidîn’in Reddü’l-muhtâr’da 

Murtazâ ez-Zebîdî’den hiç alıntı yapmaması dikkati çeken hususlardandır. Zira İbn Âbidîn’in dedesi el-

Hıfnî, Zebîdî’nin hocalarındandır. Ayrıca İbn Âbidîn’in en meşhur hocası Muhammed Şâkir el-Akkâd 

(ö. 1222/1807), Zebîdî’den icazetli Ahmed b. Ubeyd ed-Dimeşkî el-Attâr’ın (ö. 1218/1803) talebesidir. 

İbn Âbidîn her ne kadar Zebîdî’yi görmese de o hayatta iken doğmuştur. Farklı mezheplere mensup 



 

220 

 

uygulama şeklinin mevcudiyetini kaydetmektedir: Birinci görüşe göre kişi, 

başparmağını işaret parmağının orta boğumuna yerleştirerek taşı başparmak üzerinden 

atarken; ikinci görüşte ise işaret parmağı halka şekline getirilerek taş başparmağın 

büküm noktasına konmak suretiyle atılmaktadır ki bu yöntemin kalabalık ortamlarda 

daha kontrollü bir atış sağladığı belirtilmektedir. 

Zebîdî, bu iki metodu zikrettikten sonra üçüncü bir uygulama şeklini 

nakletmekte ve bunu tercih etmektedir. Buna göre taş, baş ve işaret parmaklarının uç 

kısımlarıyla tutularak atılmaktadır. Zebîdî bu yöntemin daha sahih olduğunu, zira hem 

kolaylık arz ettiğini hem de insanların alışageldiği (mûtad) bir uygulama olduğunu 

vurgulamaktadır. 

Bu ihtilafın cevazın aslına değil, evleviyet (tercih edilen yöntem) meselesine 

müteallik olduğuna dikkat çeken Zebîdî, bu bağlamda belirli bir şekille kayıtlanmanın 

gereksizliğini ifade etmektedir. Nitekim hacının bu yöntemlerden dilediğini 

seçebileceği, şer'î bir kayıtlamanın söz konusu olmadığı vurgulanmaktadır.1119  

Zebîdî’nin bu yaklaşımı, şeriatın açıkça kayıtlamadığı, insanlara tarifi güç ve 

serbestlik tanınan konularda, onlar için en kolay ve alışılagelmiş olan uygulamayı 

tercih etme eğilimini yansıtmaktadır. Bu tutum, İslam hukukunun "Meşakkat kolaylığı 

celp eder" prensibiyle de uyum içerisindedir ve fıkhın insanî boyutunu öne çıkaran bir 

örneğini teşkil etmektedir. 

Zebîdî, bazı sûfîlerin ve halkın, vesvese ve aşırı takvâ anlayışıyla geliştirdikleri 

uygulamaları eleştirmiş ve bu tür davranışların dinî temelden yoksun olduğunu 

belirtmiştir. Özellikle, Hristiyanlar tarafından üretilen veya onların ülkelerinde 

boyanan elbiselerin necis olduğu düşüncesiyle, bu giysilerin denizde üç kez 

yıkanmadan giyilmemesi gerektiği inancını, vesvese ve aldatma olarak 

nitelendirmiştir. Zebîdî, bu tür uygulamaların, Allah’ın helâl kıldığı şeyleri gereksiz 

yere zorlaştırmak anlamına geldiğini ifade etmiştir.1120 

 
âlimlerin bile kendisine atıfta bulunduğu, kendisi de Hanefî ayrıca tasavvufta meşrepleri aynı olan İbn 

Âbidîn’in Zebîdî’den iktibasta bulunmaması dikkati çekmektedir. 
1119 Zebîdî, İthâf, 4/668-669. 
1120 Zebîdî, İthâf, 2/495-496. 



 

221 

 

Ayrıca, İbn Hacer el-Mekkî’nin (ö. 974/1567), Şerhu'ş-Şemâil adlı eserinde yer 

alan "Yeni elbiseyi giymeden önce yıkamak kötülenmiş bid‘atlerdendir" ifadesini 

aktararak, bu tür davranışların bid‘at olarak değerlendirildiğini ve dinî bir dayanağının 

olmadığını vurgulamıştır.1121 Bu bağlamda Zebîdî, dini konularda aşırılıktan kaçınma 

(itidal) ilkesini vurgulamakta ve şeriatın müsaade ettiği konularda gereksiz 

kısıtlamalar getirmenin doğru olmadığını savunmaktadır. Bu tutum, İslam düşünce 

geleneğinde "teşyid" (aşırı sıkı tutum) ile "tesahül" (aşırı gevşek tutum) arasında orta 

yolu benimseme anlayışıyla paralellik göstermektedir. Zebîdî’nin bu yaklaşımı, 

özellikle halkın dini yaşayışında ortaya çıkan aşırılıkları tashih etme ve dinin kolaylık 

prensiplerini hatırlatma amacı taşımaktadır. Aynı zamanda bu durum, sûfîlerin dini 

pratiklerinde zaman zaman ortaya çıkan ifrat eğilimlerine karşı bir denge unsuru olarak 

da değerlendirilebilir. 

F. İctihad ve Taklid Teorisi 

İctihad ve taklit teorisi, İslam hukuk usulünün en temel konularından birini 

teşkil eder. Bu teori, şer‘î hükümlerin kaynaklarından doğru bir şekilde istinbat 

edilmesi, müctehidlerin nitelikleri, taklit ehliyetinin sınırları ve mezhep içi ictihadın 

mahiyeti gibi pek çok meseleyi sistematik bir çerçevede ele alır. Zebîdî’nin bu 

konudaki yaklaşımı, Hanefî usûl geleneğiyle uyumlu olmakla birlikte, müctehid 

portresinin ilmî ve ahlakî vasıfları, avâmın taklit yetkisi, müctehidlerin hata-isabet 

durumları ve mezhep içi ictihadın sınırları gibi hususlarda özgün tespitler içerir. Ona 

göre ictihad, sadece bir hüküm çıkarma yöntemi değil, aynı zamanda dinî bir 

sorumluluktur. Bu bağlamda, müctehidlerin otoritesinin korunması, mezhep içi 

istikrarın sağlanması ve şer‘î delillerin doğru anlaşılması, İslam hukuk teorisinin temel 

hedeflerindendir. Zebîdî’nin bu teoriye dair görüşleri, klasik usûl geleneğini devam 

ettirmekle birlikte, pratik ihtiyaçlar ve ilmî tartışmalar ışığında şekillenen mutedil bir 

perspektif sunar. 

Zebîdî’nin usûlî çerçevede ictihad kavramına yaklaşımı, terimin etimolojik ve 

terminolojik boyutlarını nizami bir şekilde ortaya koymaktadır. Ona göre ictihad 

kavramı, "cehd" kökünden türemiş olup azami ilmî çaba sarf etmeyi ifade 

 
1121 Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed b. Muhammed el-Heytemî, Eşrefü’l-vesâʾil ilâ 

fehmi’ş-şemâʾil, thk Ahmed b. Ferîd el-Mezîdî (Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, 1998), 130. 



 

222 

 

etmektedir.1122 Kavramın aslî anlamı, maksadın araştırılması için gösterilen yöntemsel 

gayreti içermektedir.1123  

1. Müctehid 

Zebîdî’nin müctehid portresi, kapsamlı bir ilmi yeterlilik çerçevesi 

sunmaktadır. Buna göre müctehid; Kitap ve Sünnet’ten hüküm çıkarma usulüne, lafzî 

ve mecazî anlam analizlerine, nasih-mensuh, mutlak-mukayyed, müfesser-mücmel 

gibi temel usûl kavramlarına, Arap dilinin semantik yapısına, selefin icmâ ve 

ihtilaflarına ve kıyas usulüne vâkıf olmalıdır. Müctehidin ahlaki vasıflarına dair 

Zebîdî, güvenilirlik (sika) ve dini konularda ihtiyatlı davranma (itkan) özelliklerini öne 

çıkarmaktadır. Bu şartları taşıyan kişinin ictihad yetkisine sahip olacağını 

belirtmektedir.1124  

Zebîdî’nin ictihad tarifi ile Hanefî usûlcülerin müctehid tarifi lafız ve mana 

olarak yakındır. Mesela Cessâs ictihadı “İctihad, müctehidin niyet ettiği ve araştırdığı 

şeyi yapmak için çaba göstermesidir”1125 şeklinde tarif eder. Müctehidde bulunması 

gereken vasıflar, İmam Muhammed’ın kadı ve müftüde bulunması gereken dolayısıyla 

ictihadın şartlarını sıraladığı ifadesinin açılımı gibidir. İmam Muhammed iffetine, 

salahına, anlayışına, sünnet ve haber bilgisi ile sözlerin nasıl anlaşılacağını gösteren 

fıkıh yollarını bilme yönlerinde kendisine güvenilmeyen kimsenin kadı tayin 

edilmemesi gerektiğini ifade eder. Sünnet ve hadislerden haberi olmayan fıkıh 

sahibinin veya fıkıh bilgisi olmayan hadis sahibinin yeterli olmayacağını, ikisinden 

biri olmadan diğerinin yetersiz olacağını belirtir.1126  

İmam Muhammed’ın sıraladığı şartlar arasında Kur’ân ve onun bilgisi yoktur 

zira onu bilmek bedihi olduğu için zikretmeye gerek duyulmamıştır. Sünnet ve haber 

bilgisinden bahsettiği yer sünnet ve hadisle ilgili ilimlere, sözlerin nasıl anlaşılacağını 

gösteren fıkıh yollarını bilme sözüyle; kıyas, istidlal ve lafızların delaletini bilme 

 
1122 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 7/538. 
1123 Zebîdî, İthâf, 6/507. 
1124 Zebîdî, İthâf, 2/465. 
1125 Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî el-Cessâs, el-Fusûl li’l-usûl (Küveyt: Vizâratü’l-evkâf, 1414/1994), 

4/11. 
1126 Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî el-Cessâs, Şerhu Muhtasari’t-Tahâvî, (Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-

İslâmiyye, 2010), 8/60; Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Ebî Bekr Muhammed b. Ahmed el-Kudûrî, et-Tecrîd, 

thk. Muhammed Ahmed Serrâc, Ali Cuma Muhammed (Kâhire: Dâru’s-selâm, 2006), 12/527. 



 

223 

 

hususunda meleke sahibi olma ifade edilmiştir. İffet ve salah ifadesiyle de dindarlık 

ve ahlak kastedilmiştir. İmam Muhammed’in son ifadesi, müctehidin hem fıkıh hem 

de sünnet ve âsâr bilgisine sahip olması gerektiğini bunlardan biri yeterli olmazsa buna 

ehil olamayacağını dolayısıyla ancak mukallit olacağını belirtmiş olmaktadır.1127  

Zebîdî’nin müctehid şartları arasında açıkça "İslam" şartını zikretmemesi, 

İslam hukuk teorisinde müctehidin Müslüman olması, ictihad ehliyetinin temel 

şartlarından biri olarak kabul edilmesinden dolayıdır.1128 Bu bağlamda 

gayrimüslimlerin ictihad yetkisi şer'î açıdan geçersiz addedilir.1129 Zira ictihad 

faaliyeti, temelde İslam’ın aslî kaynakları olan Kur'an ve Sünnet metinlerinden şer'î 

hüküm istinbat etme sürecini içermekte ve bu niteliğiyle dinî bir mahiyet arz 

etmektedir. Nitekim usûl âlimleri, ictihadı sadece bir hüküm çıkarma yöntemi olarak 

değil, aynı zamanda dinî bir sorumluluk ve ibadet kapsamında değerlendirmektedirler. 

Bu perspektiften bakıldığında, İslam’ın ibadetlerin geçerliliği konusundaki temel 

prensipleri gereği, müşriklerin dinî faaliyetlerinin hükümsüz olduğu ilkesi, ictihad 

ehliyeti konusunda da geçerli kabul edilmiştir. Bu durum, İslam hukuk teorisinde 

ictihadın sadece usûlî değil, aynı zamanda dini boyutunu da ortaya koymaktadır. 

2. Müftü  

Zebîdî, müftüde bulunması gereken temel vasıfları; İslâm, bülûğ, adalet, zihnî 

uyanıklık (teyakkuz) ve güçlü hafıza (zabt) olarak belirlemektedir. Bu nitelikleri 

taşıyan bir müftü ya müctehid ya da mukallit konumundadır. Zebîdî’ye göre, müctehid 

seviyesindeki bir müftüde aranan şartlar beş ana başlıkta toplanabilir: 

1. Kitap Bilgisi: Müftünün, Kur’ân-ı Kerîm’in tamamını ezberlemesi veya bütün 

ayetleri bilmesi şart değildir; ancak ahkâma dair ayetleri bilmesi gereklidir. 

2. Sünnet Bilgisi: Hz. Peygamber’in sünnetinin tamamını bilme zorunluluğu 

olmamakla birlikte, ahkâm hadislerine vakıf olması şarttır. Ayrıca, nâsih-

mensuh, âm-hâs, mutlak-mukayyed, mücmel-mübeyyen gibi tefsir usulü 

kavramlarını bilmeli; hadislerin mütevâtir, âhâd, mürsel ve muttasıl türlerini 

tanımalı ve râvîlerin cerh-ta‘dîl durumlarını değerlendirebilmelidir. 

3. İcmâ ve İhtilaf Bilgisi: Sahabe ve sonraki nesil âlimlerin ittifak ve ihtilaf 

ettikleri konulara hâkim olmalıdır. 

 
1127 Mehmet Boynukalın, Hanefî Fıkıh ve Usûlünün Doğuşu (İstanbul: MÜİFVY, 2021), 298-299. 
1128 Bahrülulûm Muhammed Abdülalî el-Leknevî, Fevâtihu’r-rahamût fî şerhi Müsellemi’s-sübût 

(Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-İlmiyye, 1423/2002), 2/405. 
1129 Şa’bân Muhammed İsmâil, Usûlü’l-fıkhi’l-müyesser (Beyrut: Dâru İbn Hazm, 1429/2008), 2/292. 



 

224 

 

4. Kıyas Yeterliliği: Celî ve hafî kıyası bilmeli, sahih ve fâsit kıyası birbirinden 

ayırt edebilmelidir. 

5. Arap Dili Bilgisi: Şer‘î metinlerin doğru anlaşılması için Arapçanın lügat ve 

i‘rab kurallarını bilmelidir. Lafızların umûm-husûs, mutlak-mukayyed gibi 

türlerini tefrik edebilecek seviyede dil bilgisi yeterli olup, bu alanda 

derinlemesine uzmanlık şart değildir.1130  

Zebîdî’nin bu tespitleri, eserini şerh ettiği Şâfiî usulcüsü Gazzâlî ve Hanefî 

usulcüsü Abdülaziz el-Buhârî’nin (ö. 730/1330) görüşleriyle büyük ölçüde 

örtüşmektedir.1131 Nitekim Gazzâlî de, müctehidin Kur’ân’ın tamamını ezberlemesinin 

gerekli olmadığını, ahkâmla ilgili yaklaşık beş yüz ayeti bilmesinin yeterli olacağını 

ve bu ayetleri ezbere bilmek yerine ihtiyaç anında kaynağına ulaşabilecek durumda 

olmasının kâfi geleceğini ifade etmiştir. Benzer şekilde, Zebîdî’nin sünnet bilgisiyle 

ilgili görüşleri de söz konusu iki usulcünün yaklaşımlarıyla paralellik arz etmektedir. 

Özellikle Abdülaziz el-Buhârî, hadislerin tamamının ezberlenmesinin şart olmadığını, 

Sahîh-i Buhârî, Sahîh-i Müslim ve Sünen-i Ebû Dâvûd gibi temel hadis kaynaklarının 

el altında bulunmasının yeterli olacağını, fetva verirken bu eserlere müracaat 

edilebileceğini belirtmiştir.  

Zebîdî, Arap diline dair yeterlilik konusunda da müctehid müftünün, lafızların 

umûm-husûs gibi türlerini tefrik edebilecek düzeyde dil bilgisine sahip olmasını yeterli 

görmektedir. Bu ilimlerde derinleşmenin şart olmadığı, ancak asgari düzeyde bilgi 

sahibi olunması gerektiği noktasında, Gazzâlî ve Abdülaziz el-Buhârî ile aynı 

görüştedir. Nitekim Abdülaziz el-Buhârî, Halîl b. Ahmed (ö. 175/791) ve Müberred 

(ö. 286/900) gibi dil otoritelerinin seviyesine ulaşmanın gerekli olmadığını, bunun 

yerine Kitap ve Sünnet’in doğru anlaşılmasını sağlayacak kadar dil bilgisinin yeterli 

olacağını ifade etmiştir. Bu yaklaşımlar, İslâm fıkıh usulünde müctehidlik vasıflarının 

standartlaştırılması ve pratik ihtiyaçlar doğrultusunda esnek bir çerçeve çizilmesi 

açısından önem arz etmektedir. 

Zebîdî, müctehidin, ictihad ettiği meselede ulaştığı sonuca göre amel etme 

yetkisine sahip olduğunu belirtmektedir. Bununla birlikte, günümüzdeki müctehidlerin 

 
1130 Zebîdî, İthâf, 2/458. 
1131 Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed, el-Müstesfâ min İlmi’l-Usûl, thk. 

Muhammed Abdüsselâm Abdüşşâfî (Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, 1993), 342-343; Alâüddîn 

Abdülazîz b. Ahmed b. Muhammed el-Buhârî, Keşfü’l-esrâr fî şerhi Usûli’l-Pezdevî, (İstanbul: 

Şeriketüs-sahâfetil-Osmâniyye, 1308/1890), 4/15-16. 



 

225 

 

içtihatlarının, mevcut mezheplerde yerleşik olan görüşlerden farklı bir sonuç 

üretmesinin beklenemeyeceğini ifade eder. Zira ona göre, mütekaddimûn dönemi 

fakihleri bu konuları bütün yönleriyle incelemiş ve tüketmişlerdir. Dolayısıyla, 

müteahhirûn dönemi müctehidlerinin içtihatları, kaçınılmaz olarak önceki 

müctehidlerden birinin ortaya koyduğu mezhebe benzeyecektir.1132 

Zebîdî’nin bu yaklaşımından anlaşıldığı üzere, müctehidlerin kendi 

içtihatlarına göre amel etme hakkı hem mütekaddimûn dönemi âlimlerinin klasik 

içtihatlarını hem de müteahhirûn âlimlerinin yeni ortaya çıkan meselelere dair 

ictihadlarını kapsamaktadır. Zebîdî’nin, mezheplerin önceden hükme bağladığı bir 

konuda sonraki müctehidlerin farklı bir görüş ortaya koymasını imkânsız görmesi, 

özellikle Ehl-i Sünnet geleneğinde yerleşik olan dört mezhep sisteminin korunması, 

yeni mezheplerin ortaya çıkmasıyla İslam toplumunda yeni bir ihtilafın önüne 

geçilmesi ve mütekaddimûn fakihlerinin otoritesinin muhafaza edilmesi gibi amaçlarla 

açıklanabilir. 

3. Taklid  

Zebîdî, taklidi, "herhangi bir delile dayanmaksızın bir görüşü benimsemek" 

şeklinde tanımlamaktadır. Ona göre, avâmın (dinî konularda uzman olmayan 

kimselerin) taklit yapması genel olarak câiz görülmekle birlikte, usûlü'd-dîn (inanç 

esasları) ve namazların sayısı gibi tevâtür yoluyla kesin olarak bilinen hususlarda taklit 

geçerli değildir. Ayrıca, Zebîdî müctehidlerin taklit etmesini ise kesinlikle câiz 

görmemektedir.1133 Bu yaklaşım, Mâtürîdî geleneğindeki âlimlerin genel eğilimiyle 

örtüşmektedir. Zira Mâtürîdî usûlcüleri, itikadî meselelerde taklidi genellikle 

onaylamazlar.1134 Zebîdî’nin bu konuda detaylı bir açıklama yapmamış olmasına 

rağmen aynı kanaati paylaştığı anlaşılmaktadır. "Müctehidin taklit etmesi câiz 

değildir" şeklindeki ifadesi, İmâmeyn’in görüşüne paralellik arz etmektedir. Çünkü 

Ebû Hanîfe, bir müctehidin kendisinden daha bilgili birini taklit etmesini câiz 

 
1132 Zebîdî, İthâf, 2/459. 
1133 Zebîdî, İthâf, 2/465. 
1134 Ebü’l-Yüsr Sadrülislâm Muhammed b. Muhammed el-Pezdevî, Usûlü’d-dîn (Ehl-i Sünnet Akâidi), 

çev. Şerafeddin Gölcük (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 1998), 219; Ebü’l-Muîn Meymûn b Muhammed 

en-Nesefî, Tebsıratü’l-edille, nşr. Hüseyin Atay- Şaban Ali Düzgün (Ankara, DİB Yayınları, 2003), 

1/42; Ebü’l-Hasan Nûreddîn Alî b. Sultan Muhammed el-Kârî el-Herevî, Dav’ül-me'âlî fî şerhi bed’il-

Emâlî (İstanbul: Dersaadet, 1985), 91. 



 

226 

 

görürken, İmâmeyn bu görüşe katılmayarak müctehidin başkasını taklit etmesini 

geçersiz saymıştır.1135 Gazzâlî ve sonraki dönem usûlcülerin büyük çoğunluğu da, 

müctehidin kendi ictihadını terk ederek başka bir müctehidi taklit etmesinin câiz 

olmadığını, hatta bu konuda âlimler arasında icmâ bulunduğunu ifade etmişlerdir.1136 

Bu durum, İslam fıkıh usulünde müctehidlerin bağımsız hüküm çıkarma yetkisinin 

korunması ve taklidin belirli sınırlara çekilmesi gerektiği yönündeki yaygın kabulü 

yansıtmaktadır. 

Zebîdî, mukallit konumundaki bir müftünün, vefat etmiş bir müctehide ait 

fetvayı benimsemesini ve onu taklit etmesini, söz konusu müctehidin mezhebine vâkıf 

olma şartıyla câiz görmektedir.1137 Bu yaklaşım, usûl âlimlerinin genel kabulüyle 

uyum içerisindedir. Nitekim usûl âlimleri, ölmüş bir müctehidi taklit etmenin cevazı 

konusunda icmâ bulunduğunu belirtmişlerdir.1138 Bu durum, müftünün mezhep 

içindeki sürekliliği sağlaması ve hukukî istikrarın korunması açısından önem arz 

etmektedir. 

Zebîdî’ye göre1139 müctehid hem aklî hem de şer'î konuların aslî ve fer'î 

meselelerinde hem isabet hem de hata edebilir. Eş'arîler ile Mûtezile’den bir grup 

âlimin, şeriatın kesin delil bulunmayan fer'î meselelerinde her müctehidin isabet ettiği 

görüşünü benimsediklerini aktarır. Zebîdî, ictihadî meselelerde hakikatte dört farklı 

ihtimal bulunduğunu belirterek bunları şu şekilde tasnif eder: 

Birincisi, ictihaddan önce Allah’ın belirli bir hükmünün bulunmadığı 

meseledir. Bu durumda hüküm müctehidin re’yi ile belirlenir. Dolayısıyla, bir olayda 

birden fazla doğru hüküm söz konusu olabilir ve her müctehid isabet etmiş sayılır. 

 
1135 Cessâs, el-Fusûl, 2/372-374; Ebû Zeyd Abdullâh b. Muhammed b. Ömer b. Îsâ ed-Debûsî, 

Takvîmü’l-edille, thk. Halil el-Meyyis (Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 1421/2001), 399. 
1136 Gazzâlî, el-Mustasfâ, 2/611-613; Kemâlüddîn Muhammed b. Abdilvâhid b. Abdilhamîd es-Sivâsî 

el-İskenderî, et-Tahrîr fî usûli’l-fıkh, (et-Takrîr ve’t-tahbîr içinde) (Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 

1419/1999), 3/419-420. 
1137 Zebîdî, İthâf, 2/458. 
1138 Ebû Abdillâh Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-Râzî et-Taberistânî, el-Mahsûl fî ‘ilmi 

usûli’l-fıkh, thk. Taha Cabir Alvânî (Müessesetü’r-Risâle, ts.), 6/71-72; Ebû Abdillâh Bedrüddîn 

Muhammed b. Bahâdır b. Abdillâh et-Türkî el-Mısrî el-Minhâcî ez-Zerkeşî, el-Bahru'l-muhît fî usûli’l-

fıkh (Kuveyt: Vizâretü’l-Evkâf ve'ş-Şu‘ûni’l-İslâmiyye, 1413/1992), 6/207. 
1139 Zebîdî, İthâf, 2/351. 



 

227 

 

İkincisi, Allah tarafından bir hüküm konulmuş ancak bu hükme dair delil 

açıklanmamıştır. Bu durumda hükmü bulmak, define aramaya benzer. 

Üçüncüsü, hüküm belirlenmiş ve buna dair kesin bir delil mevcuttur. 

Dördüncüsü ise hüküm belirli olmakla birlikte delilin zannî olmasıdır. 

Zebîdî, bu dört ihtimalin her birinin farklı âlim grupları tarafından 

benimsendiğini belirterek tercih edilen görüşü şöyle özetler: Eğer hüküm belirli ise ve 

bu hükme dair delil zannî nitelikte ise, müctehid söz konusu delili bulup ona göre 

hüküm verirse isabet etmiş olur; bulamazsa hata etmiş sayılır. Aynı şekilde Zebîdî, 

üçüncü ihtimali benimseyenlerden bazılarının iddia ettiği gibi müctehidin ictihadında 

isabet etme yükümlülüğünün bulunmadığını da ifade eder. Bunun nedeni, delilin gizli 

ve kapalı olmasıdır. Dolayısıyla, hata eden müctehid mazur görülmektedir. 

Müctehidin hata edebileceğine dair delil olarak Zebîdî, Allah Teâlâ’nın "Biz, 

söz konusu davada en isabetli hükmü Süleyman'a bildirdik"1140 ayetini zikreder. Zira 

ayette geçen zamirin hüküm veya fetvaya işaret ettiğini belirtir. Eğer her iki ictihad da 

doğru olsaydı, ayette Hz. Süleyman’ın özellikle zikredilmesinin bir anlamı kalmazdı. 

Zebîdî’nin bu açıklamaları, Molla Ali el-Kârî’nin görüşleriyle paralellik arz 

etmektedir.1141 Bununla birlikte Zebîdî, hakkında açık bir nas veya yakın anlamdaki 

bir meseleye kıyas edilemeyen ictihada dayalı hükümlerin bulunmadığı konularda her 

müctehidin isabet ettiğini savunan Gazzâlî’nin1142 bu görüşüne şu sözlerle itiraz eder: 

"Her müctehid aklî konularda (akliyyât) isabet etmiş değildir. Aksine bu konularda 

hakikat tektir. Dolayısıyla bu hakikati bulan isabet etmiş, bulamayan ise hata etmiş ve 

günah işlemiş sayılır." 1143 Zebîdî’nin bu itirazı özellikle aklî konulara yönelik olup, 

şeriatın fer'î meselelerinde müctehidin ictihadının durumu yukarıda zikredilen 

şekildedir. 

Zebîdî’ye göre, bir mezhebe mensup olan müctehid, mezhep imamından farklı 

bir içtihatta bulunabilir ve bu durum onun mezhebini terk ettiği anlamına gelmez. Bu 

 
1140 Enbiyâ, 21/79. 
1141 Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. Sultân Muhammed el-Kârî el-Herevî, Şerhu Fıkhı’l-ekber, çev. Yûnus 

Vehbi Yavuz (İstanbul: Çağrı Yayınları, 2013), 260. 
1142 Gazzâlî, İhyâ, 2/141.  
1143 Zebîdî, İthâf, 6/684. 



 

228 

 

görüşünü desteklemek üzere Zebîdî, İmam Gazzâlî’nin akan su ve durgun su 

meselesinde İmam Şâfiî’den farklı bir ictihatta bulunduğunu örnek gösterir: 

Mâlikî fakihi Ahmed Zerrûk (ö. 899/1494), Şerhu Kavâidi'l-akâid adlı eserinde 

hocası Ebû Abdullah el-Kavrî’nin (ö. 872/1468), Ebû Bekr İbnü’l-Arabî’ye (ö. 

543/1148) atfen naklettiği şu ifadeyi aktarır: "Şeyhimiz Ebû Hâmid (Gazzâlî), 

ilimlerde derinleşince inadı terk ederek İmam Mâlik’in mezhebinin kastettiği görüşe 

dönmüş ve bu şekilde fetva vermiştir." Zerrûk, hocasının bu sözünü "Bu sözdeki 

çarpıklık ve zaaf gizli değildir, en doğrusunu Allah bilir" şeklinde eleştirir. 

Zebîdî, bu nakilleri yaptıktan sonra İbnü’l-Arabî’nin Gazzâlî’den ders 

alanlardan biri olduğunu ve onun, akan su ve durgun su meselesinde İmam Şâfiî’den 

farklı bir içtihatta bulunduğuna işaret etmiş olabileceğini belirtir. Ardından şu önemli 

tespite yer verir: "Herhangi bir meselede mezhebinin imamına muhalefet etmek, kişiyi 

tamamen mezhebinden çıkarmaz; bunu hiç kimse iddia etmemiştir." Bu görüşünü 

desteklemek için Ebû Ca‘fer et-Tahâvî’yi örnek gösterir. Zira Tahâvî, Ebû Hanîfe ve 

iki talebesine muhalefet ederek farklı bir görüş benimsemiş, ancak bu durum onun 

Hanefî mezhebinden çıktığı anlamına gelmemiştir. Nitekim mezheplerde müctehid 

seviyesindeki âlimlerin durumu da bu şekildedir.1144 Zebîdî’nin bu açıklamaları, bir 

mezhebe bağlı müctehidin, mezhep imamından farklı ictihatta bulunabileceği ve 

bunun onun mezhep aidiyetini ortadan kaldırmayacağı yönündeki görüşünü destekler 

niteliktedir. Bu yaklaşım, mezhep içi ictihad faaliyetinin sınırları ve müctehidlerin 

mezhep usulü içindeki konumuna ilişkin önemli bir perspektif sunmaktadır. 

Zebîdî’ye göre, bir müctehidin belirli bir mesele hakkında iki farklı fetvası 

bulunması durumunda, zaman itibariyle sonraki fetvanın tercih edilmesi 

gerekmektedir.1145 Bu ilkeyi temellendirmek için Gazzâlî örneğini zikreden Zebîdî, 

onun necaset türlerini katı (câmid) ve akıcı olarak sınıflandırdığını ve bu ayrıma dayalı 

hükümleri el-Basît, el-Vasît ve el-Vecîz gibi fıkıh eserlerinde detaylı şekilde 

 
1144 Zebîdî, İthâf, 2/531. Zebîdî bunları anlattığı yerde Tahâvî’nin Hanefî mezhebi imamlarına muhalefet 

ettiği yerlerden bahsetmez. Bir araştırma neticesinde sadece İbadetler bölümünde Tahâvî’nin Ebû 

Hanîfe ve iki talebesine birden muhalefet ettiği 26 konu tespit edildiği görülmüştür. Bk. İsa Atçı, Ebû 

Ca‘fer et-Tahâvî’nin İbâdetler ile İlgili Konularda Hanefî İmamlarına Muhâlif Görüşleri (Ankara: 

Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2018), 274.  
1145 Zebîdî, İthâf, 2/465. 



 

229 

 

incelediğini belirtir. Ancak Gazzâlî’nin daha sonra kaleme aldığı İhyâu ‘ulûmi’d-dîn 

adlı eserinde aynı konuya geldiğinde bu önceki görüşlerinden rücu ettiğini ifade eder. 

Zebîdî, bu durumun Gazzâlî’nin ictihadî sürecinin bir sonucu olduğunu ve İhyâ’nın 

müellifin en son telif ettiği eser olması nedeniyle özel bir önem taşıdığını vurgular. Bu 

bağlamda, Gazzâlî’nin necaset meselesindeki nihai görüşünün tespitinde İhyâ’daki 

ifadelerinin esas alınması gerektiğini savunur.1146 Zebîdî’nin bu tespitleri, bir yandan 

İhyâ’nın yöntemsel önemine işaret ederken, diğer yandan müctehidlerin zaman içinde 

görüş değiştirebileceği ve bu durumda sonraki görüşlerinin öncelikli olduğu 

yönündeki usûlî prensibi teyit etmektedir. 

4. Müctehidlerin Tabakaları 

Müctehidlerin tabakalandırılması konusunda İslam hukukçuları arasında farklı 

sınıflandırmalar mevcuttur. Bu konuda Şâfiî mezhebinde ilk nizami tasnifi İbnü's-

Salâh eş-Şehrezûrî1147 (ö. 643/1245), Hanefî mezhebinde ise İbn Kemâl Paşa (ö. 

940/1534) yapmıştır.1148 

İbnü's-Salâh, müstakil müctehid kategorisinden sonra mezhep içi müctehidleri 

dört tabakaya ayırmış ve bu tasnifi sonraki dönem âlimleri üzerinde önemli bir etki 

bırakmıştır. Hanefî geleneğinde ise İbn Kemâl, müctehidleri yedi kategoride 

değerlendiren bir model ortaya koymuştur. Bu yedili tasnif, İbn Âbidîn gibi önemli 

Hanefî fakihleri tarafından büyük ölçüde benimsenmekle birlikte, Leknevî (ö. 

1304/1886), Mercânî (ö. 1306/1889) ve Kevserî (ö. 1371/1952) gibi âlimlerce çeşitli 

eleştirilere maruz kalmıştır.1149 

Zebîdî, bu konuyu ele alırken Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed el-Hâim eş-

Şâfiî’nin (ö. 815/1412) Nüzhetü’n-nüfûs adlı eserine atıfta bulunarak şu tespitte 

bulunur: "Müteahhirîn dönemi âlimlerimizden İbn Kemâl’in müntesip müctehidlere 

dair dörtlü sınıflandırması, İbnü's-Salâh’ın tasnifi temel alınarak geliştirilmiştir. Bazı 

 
1146 Zebîdî, İthâf, 2/526. 
1147 İbnü’s-Salâh’ın tasnifi için bk. Ebû Amr Takıyyüddîn Osmân b. Salâhiddîn Abdirrahmân b. Mûsâ 

eş-Şehrezûrî, Edebü’l-müftî ve’l-müsteftî, (Medine: Mektebetü’l-ulûm ve’l-hikem, 1986), 86. 
1148 Kemalpaşazâde Şemseddin Ahmed, Tabakâtuü’l-müctehidîn, (Kahire: Matba‘atu’l-Cebelâvî, 

1976), 13 vd. 
1149 İsmi geçen Hanefî âlimlerin topluca görüşleri için bk. Fatih Çınar, “Müctehidlerin Tabakaları 

Hakkında Bir İnceleme”, Bilimname XLIV, (2021), 577-609. Kevserî’nin görüşü için bk. Muhammed 

Zâhid b. Hasan el-Kevserî, Hüsnü’t-tekâdî fî sîreti’l-İmam Ebî Yûsuf el-Kâdî (İmam Ebû Yûsuf, Hayatı, 

Eserleri ve Fıkhî Görüşleri), çev. İsmail Karagözoğlu (İstanbul: Tahkik Yayınları, 2022), 93. 



 

230 

 

mezhep mensuplarımızın zannettiğinin aksine, bu tamamen İbn Kemâl’in orijinal bir 

icadı değildir.”1150 

İbnü's-Salâh’ın tasnifinin öncü niteliği göz önüne alındığında, sonraki 

âlimlerin bu çalışmadan etkilenmiş olmaları tabii karşılanmalıdır. Zira ilmî gelenekte 

önce bir çerçeve ortaya konmakta, daha sonra gelen âlimler bu temel üzerine eklemeler 

yaparak, kısaltarak veya değişiklikler yaparak hem kendi görüşlerini ortaya koymakta 

hem de ilk fikri geliştirmektedirler. Nitekim İbn Kemâl’in yedili, İbnü's-Salâh’ın ise 

beşli tasnif yapması, İbn Kemâl’in örneklerle destekleme yöntemi ve diğer usûlî 

farklılıklar, her iki âlimin yaklaşımlarını birbirinden ayıran önemli unsurlardır. 

Zebîdî’nin bu açıklamaları, fikrî öncülüğe saygı ve hakkaniyetin tesisi çabası olarak 

değerlendirilebilir. 

5. İctihad Makamını Muhafaza 

Zebîdî, ictihad makamının itibarını muhafaza etmekte ve müctehidin -tek 

başına kalsa dahi- ictihadına saygı gösterilmesi gerektiğini savunmaktadır. Özellikle 

dört mezhep imamının otoritesini korumaya özen gösteren Zebîdî, gerektiğinde bu 

imamları ilmî olarak müdafaa etmektedir. Bu bağlamda üç önemli örnek zikredilebilir: 

Salavât Meselesi: İmam Şâfiî’nin, namazda son teşehhüdde Hz. Peygamber’e 

salavât getirmeyi farz kabul etmesi1151 bazı âlimlerce eleştirilmiş, bu görüşün selefinde 

bir öncülü (kudve) bulunmadığı iddia edilmiştir. Zebîdî bu eleştirilere şu şekilde cevap 

vermektedir: "Şâfiî, mutlak müctehid mertebesindedir ve başka bir müctehide uyma 

zorunluluğu yoktur ki kendisine 'kudvesi yoktur' denebilsin. Üstelik bu ifade edep 

sınırlarını aşmaktadır. Şâfiî, delilin kendisine sabit olması üzerine bu ictihadı yapmış 

ve sahih delili tercih etmiştir. Ahmed b. Hanbel gibi imamlar da bu görüşe katılmış, 

Şâfiî’nin ashabının çoğunluğu bu görüşü benimsemiştir. Muhaliflerin itirazları onun 

görüşünü geçersiz kılmaz, zira malumdur ki bir müctehidin görüşü başka bir 

müctehidin görüşüyle geçersiz kılınmaz." 1152 

 
1150 Zebîdî, İthâf, 2/472. 
1151 Gazzâlî, İhyâ, 1/495. 
1152 Zebîdî, İthâf, 3/156-157. 



 

231 

 

Cuma Namazına Erken Gitme Meselesi: Âlimlerin çoğunluğu cuma namazına 

erken gitmeyi müstehap görürken,1153 İmam Mâlik ve ashabı zeval vaktine yakın 

gitmeyi daha faziletli kabul etmiştir.1154 Ahmed b. Hanbel, bu görüşün hadislere aykırı 

olduğunu belirtmiş,1155 Mâlikî âlimi İbn Habîb es-Sülemî (ö. 238/853) ise bunu 

"hadisin tahrifi" olarak nitelendirmiştir.1156 Zebîdî, bu tür ağır ifadeleri ictihad 

makamına yakıştırmamakta ve İmam Mâlik’i şu şekilde savunmaktadır: "İmam Mâlik 

hadisin tevilinden gafil değildir. Muhtemelen kendisine bu hadis sabit olmamış veya 

Medinelilerin uygulamasını gözlemleyerek hadisteki saatleri dakikalar olarak 

yorumlamıştır. Her müctehidin kendine has bir bakış açısı vardır ve ictihadında 

başkasının görüşüyle çelişmesi makuldür." Zebîdî ayrıca, hocası Ebü'l-Hasan es-Sindî 

el-Hanefî’nin (ö. 1187/1773) de İmam Mâlik’ın bu yorumuna itimat ettiğini ve bu 

şekilde fetva verdiğini nakletmektedir. 1157 

Ebû Yûsuf’un Uygulaması: Abdürraûf el-Münâvî’nin1158 el-Metâmih1159 

kitabından naklettiğine göre, Ebû Yûsuf’un sabah namazının sünnetini kılıp sonra 

imama uyması, avamdan biri tarafından cahillikle itham edilmiştir. Zebîdî, bu hikâyeyi 

aktardıktan sonra Ebü’d-Derdâ (ö. 32/652 [?]), Mesrûk (ö. 63/683 [?]), Sa‘îd b. Cübeyr 

(ö. 94/713 [?]), Ebû Osman en-Nehdî (ö. 100/718-19), Mücâhid (ö. 103/721) ve 

İbrahim en-Nehaî (ö. 96/714) gibi tâbiîn âlimlerinin1160 de benzer uygulamalarını delil 

göstererek şöyle demektedir: “Bu rivayetler, Ebû Yûsuf’un uygulamasının cevazına 

delalet eder. Ona rehber olarak bu âlimler yeterlidir. Ebû Yûsuf'a cahil diyen kimse 

aslında sünnetin cahilidir. Ne el-Metâmih sahibinin ne de el-Münâvî’nin böyle bir 

 
1153 Ebû Muhammed (Ebü’s-Senâ) Bedrüddîn Mahmûd b. Ahmed b. Mûsâ b. Ahmed el-Aynî, 

‘Umdetü’l-kârî şerhu Sahîhi’l-Buhârî (Beyrut: Dâru’l-fikr, 2005), 5/18-19. 
1154 Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh Abdilberr en-Nemerî, et-Temhîd limâ fi’l-Muvattaʾ 

mine’l-meʿânî ve’l-esânîd, thk. Mustafa b. Ahmed el-Alevî-Muhammed Abdülkebîr el-Bekrî (Mağrib: 

Vizâratu ‘umûmi’l-evkâf ve’ş-şu‘ûnil-İslâmiyye, 1387/1967), 22/22. 
1155 Ebû Bekr Muhammed b. İbrâhîm b. el-Münzir en-Nîsâbûrî, el-Evsat fi’s-sünen ve’l-icmâʿ ve’l-

ihtilâf (Mısır: Dâru’l-felâh, 2010), 4/58. 
1156 İbn Abdilber, et-Temhîd, 22/22. 
1157 Zebîdî, İthâf, 3/418-419. 
1158 Münâvî, Feyzü’l-kadîr, 1/293. 
1159 Eser, Mâlikî âlimlerinden Ebû Fâris (Ebû Muhammed) Abdülazîz b. İbrâhîm b. Ahmed b. Bezîze 

et-Teymî et-Tûnisî’ye (ö. 673/1274) aittir. İbnü’l-Harrât olarak meşhur olan Abdülhak el-İşbîlî’nin (ö. 

582/1186) el-Ahkâmü’l-kübrâ fi’l-hadîs adlı eserinin şerhidir. Eserin ismi birçok yerde el-Metâmih, 

bazen el-Metâmihu’l-efhâm bazen de Mesâlihu’l-efhâm olarak geçer. Bk. İbrahim b. Muhammed es-

Sa‘vî, Kitâbü’l-metâmih resmühü’l-’ilmî müellifihû mevdu‘uhû, Erişim 19 Ağustos 2023. 

https://www.alukah.net/culture/0/108638/ 
1160 Rivayetler için bk. İbn Ebû Şeybe, el-Musannef, 2/56-57. 



 

232 

 

hikâyeyi sessizce nakletmeleri uygun değildir. Müctehidlerin makamını küçük görmek 

dine zarar veren davranışlardandır.”1161 

Sonuç olarak; Zebîdî’nin ictihad teorisine dair görüşleri, Hanefî usûl geleneği 

içinde şekillenmiş nizami bir yaklaşım sergilemektedir. Ona göre ictihad, "Şer'î 

hükümleri tafsîlî delillerden istinbat etmek için gösterilen ilmî çaba" olarak 

tanımlanmakta ve bu faaliyetin meşruiyeti Kitap, Sünnet ve sahâbe uygulamalarına 

dayandırılmaktadır. Zebîdî, müctehidin vasıflarını belirlerken hem ilmî hem de ahlaki 

ölçütlere vurgu yapmakta; Arap dili, usûl-i fıkıh, nasih-mensuh bilgisi ve kıyas 

usûlüne hâkimiyeti ön şart olarak koşmaktadır. Özellikle dikkat çeken nokta, onun 

müctehid portresini çizerken İmam Muhammed’in kadı ve müftülerde aradığı şartları 

referans almasıdır. Bu yaklaşım, Zebîdî’nin ictihad teorisini Hanefî geleneğinin 

kurucu metinleriyle uyumlu şekilde inşa ettiğini göstermektedir. İctihad yetkisinin 

sınırları konusunda ise Zebîdî, müctehidin hata-isabet ihtimalini dört kategoride ele 

alarak, delilin niteliğine göre farklı değerlendirmeler yapmaktadır. Ona göre zannî 

delillere dayanan ictihadlarda hata eden müctehid mazur görülmeli, ancak aklî 

konulardaki yanılgıları mazur görülmemelidir. 

Zebîdî’nin ictihad teorisinde dikkat çeken diğer önemli husus, mezhep içi 

ictihadın sınırlarına ilişkin görüşleridir. Bir müctehidin kendi mezhep imamından 

farklı görüş benimsemesinin onu mezhebinden çıkarmayacağını savunan Zebîdî, bu 

duruma Ebû Ca‘fer et-Tahâvî örneğini delil getirmektedir. Ancak o, müteahhirûn 

dönemi müctehidlerinin orijinal ictihad üretme imkânını sınırlı görmekte, bunu 

mütekaddimûn âlimlerinin fıkhî alanları tüketmiş olmasına bağlamaktadır. Zebîdî’nin 

ictihad makamına verdiği değer, özellikle mezhep imamlarını savunurken ortaya 

çıkmaktadır. İmam Şâfiî’nin salavât, İmam Mâlik’in cuma namazına gitme vakti ve 

Ebû Yûsuf’un sünnet namaz uygulamasına yönelik eleştirilere getirdiği cevaplar, onun 

müctehid otoritesini koruma konusundaki hassasiyetini yansıtmaktadır. Sonuç olarak 

Zebîdî’nin ictihad teorisi, Hanefî usûl geleneğinin klasik çerçevesini korumakla 

birlikte, mezhep içi ictihadın sınırları ve müctehidlerin konumu gibi noktalarda özgün 

katkılar sunan ölçülü bir yaklaşım sergilemektedir. 

 
1161 Zebîdî, İthâf, 3/550. 



 

233 

 

G. Hüküm Teorisi 

Hüküm nazariyesi, İslam hukukunun temelini oluşturan şer‘î hükümlerin 

mahiyetini, tasnifini ve uygulanışını sistematik bir şekilde ele alır. Bu bağlamda, 

"mekruh" kavramının Hanefî mezhebinde tahrîmen ve tenzîhen olmak üzere ikiye 

ayrılması, hükümlerin delil kuvvetine ve bağlayıcılık derecesine göre farklılaştığını 

gösterir. Zebîdî’nin de vurguladığı gibi, bu tasnif, diğer mezheplerden farklı olarak 

Hanefî usulünün karakteristik bir özelliğidir. Öte yandan, hükümlerin uygulanmasında 

avam (sıradan insanlar) ile havas (âlimler ve özel ehliyet sahipleri) arasında farklılık 

gözetilmesi, fıkhın toplumsal boyutunu yansıtan önemli bir ayrımdır. Şek günü orucu 

gibi konularda âlimlerin ihtiyatla hareket etmesi, avamın ise töhmetten sakınması 

gerektiğine dair yaklaşımlar, hükümlerin pratikteki yansımalarını ve toplumsal 

etkilerini dikkate alan bir perspektif sunar. Dolayısıyla, hüküm teorisi yalnızca ferdî 

değil, aynı zamanda içtimai boyutları da olan bir disiplindir. 

1. Mekruh Tasnifi 

Mekrûh kavramı, Hanefî mezhebi içerisinde diğer fıkıh mezheplerinden farklı 

bir şekilde tasnif edilmektedir. Hanefî fakihleri, mekrûhu kendi içinde kategorik olarak 

ikiye ayırırken, bu ayrım diğer mezheplerde görülmemektedir. Zebîdî, bu ayırımı şu 

şekilde açıklamaktadır: 

“Mekrûh iki kısma ayrılır: Birincisi, tahrîmen mekrûhtur. Mutlak ifadeyle 'bu 

mekrûhtur' denildiğinde, genellikle bu kategori kastedilir. Âlimler, tahrîmen 

mekrûhun, vâcibin karşıt mertebesinde olduğunu ve yalnızca vâcibin sabit olduğu delil 

derecesinde bir kanıtla belirlendiğini ifade etmişlerdir. Dolayısıyla, buradaki 

yasaklanma durumu, zannî deliller üzerine bina edilmektedir. İkincisi ise tenzîhen 

mekrûhtur. Bu, terk edilmesi daha uygun görülen fiilleri kapsamaktadır. Herhangi bir 

fiilin mekrûh olduğu belirtildiğinde, mutlaka dayanağı olan delilin incelenmesi 

gerekmektedir. Eğer söz konusu mekrûhun delili, kesin ve bağlayıcı olmayıp zannî bir 

nitelik taşıyorsa, bu durum tahrîmen mekrûh olarak değerlendirilir. Delil kesin 

olmamakla birlikte terk edilmesinin tavsiye edildiği durumlarda ise tenzîhen mekrûh 



 

234 

 

hükmü verilir. Ayrıca, 'lâ be’se bih' (bir sakınca yoktur) ifadesiyle tenzîhen mekrûha 

işaret edilmektedir.”1162  

Bu açıklamalar, Hanefî mezhebinin mekrûh anlayışına yönelik usûlî 

yaklaşımını ortaya koymakta ve diğer mezheplerden ayrıldığı noktaları nizami bir 

şekilde ele almaktadır. 

Mekrûh kavramına ilişkin olarak İmam Muhammed’in, "Bütün mekruhlar, 

haramdır. Ancak bir meselede kat‘î delil bulunmadığı takdirde, haram ifadesi o konuda 

mutlak şekilde kullanılamaz" şeklinde bir görüş beyan ettiği rivayet edilmiştir. Ebû 

Hanîfe ve Ebû Yûsuf’a göre ise mekrûh, delillerin çatışması (teâruz) sebebiyle haram 

hükmüne daha yakındır; dolayısıyla haramlık yönü ağır basmaktadır. Tenzîhen 

mekrûh ise helâl kapsamına daha yakın bir konumdadır. Bu bağlamda, mekrûhun 

harama olan nispeti, vâcibin farza olan nispetiyle paralellik arz etmektedir. Zira farz 

ve haram, kat‘î delillerle sabit olan hükümler iken; vâcip ve mekrûh, zannî delillerle 

belirlenmektedir.1163 Zebîdî’nin yaptığı bu tasnif de delillerin kesinlik (kat‘î) ve 

zannîlik derecesine dayanmaktadır. 

İmam Muhammed’ın "Her mekrûh haramdır" ve Ebû Hanîfe ile Ebû 

Yûsuf’un "Mekrûh, harama daha yakındır" şeklindeki görüşleri, Hanefî fakihleri ve 

usulcüleri tarafından nakledilmiştir.1164 Nitekim Ebû Yûsuf’un, "Bir şey hakkında 

‘ekrahuhû' (onu mekrûh görüyorum) desem, senin bu konudaki görüşün 

nedir?" sorusuna Ebû Hanîfe’nin "Haramdır" şeklinde cevap verdiği rivayet 

edilmektedir.1165 Bununla birlikte, Serahsî başka bir yerde Ebû Hanîfe’nin bu 

soruya "Harama daha yakın olanı kastediyorum" dediğini aktarmaktadır.1166 

 
1162 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/132. 
1163 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 2/131-132. 
1164 Mergînânî, el-Hidâye, 4/363; Ebû Muhammed Fahruddîn Osmân b. Alî ez-Zeylaî, Tebyînü’l-

hakâʾik şerhu Kenzi’d-dekâʾik (Kâhire: el-Matba‘atü’l-kübrâ el-Emîriyye, 1314/1896), 6/10; 

Ekmelüddîn Muhammed b. Mahmûd b. Ahmed el-Bâbertî er-Rûmî el-Mısrî, el-ʿİnâye şerhu’l-Hidâye, 

(Mısır: Mtabaatü Mustafa el-Bâbî, 1970), 4/10; Bedruddîn Mahmûd b. Ahmed el-Aynî, el-Binâye 

şerhu’l-Hidâye, thk. Eymen Salih Şa‘bân (Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 1420/2000), 12/66. 
1165 Serhasî, el-Mebsût, 11/233.  ُيم بَ ي حَن يفةََ: إذاَ قلُْتُ ف ي شَيْءٍ أكَْرَهُهُ فَمَا رَأيْكَُ ف يه ? قاَلَ: التَّحْر  يَ أنََّ أبَاَ يوُسُفَ قاَلَ لْ   رُو 
1166 Serhasî, el-Mebsût, 30/278.  ُق يلَ لهَُ: إذاَ قلُْت ف ي شَيْءٍ أكَْرَههُُ مَا رَأيْكُ ف يه  قاَلَ إلَى الْحُرْمَة  أقَْرَب 



 

235 

 

Fakihlerin "tahrîmen mekrûh" tabirini, İmam Muhammed’ın el-Câmi‘u’s-sağîr adlı 

eserinde geçen "harâmun mekrûh" ifadesinden iktibas etmiş olmaları muhtemeldir.1167 

Zebîdî ayrıca şunu da ifade etmektedir: "Eğer bir fiil, vâcibin terkedilmesini 

içeriyorsa, bu tahrîmen mekrûh kapsamına girer. Eğer bir sünnetin terkedilmesini 

içeriyorsa, tenzîhen mekrûh olarak değerlendirilir. Ancak sünnetin kesinlik derecesine 

göre, mekrûhun şiddeti ve harama yakınlığı farklılık arz edebilir."1168 Bu yaklaşımlar, 

Hanefî mezhebinin mekrûh kavramını diğer mezheplerden farklı bir usûl ile ele 

aldığını ve hükümlerin delil kuvvetine göre derecelendirildiğini göstermektedir. 

Zebîdî’nin aktardığına göre, Hanefî mezhebinde "mekrûh" tabiri mutlak olarak 

kullanıldığında “tahrîmen mekrûh” kategorisine hamledilmektedir. Bu duruma örnek 

olarak zekâtın vaktinde ödenmeyip tehir edilmesi gösterilebilir. Zebîdî, Kerhî’den (ö. 

340/952) naklen zekât ödeme yükümlülüğünün fevrî (âcil) olduğunu belirtmektedir. 

Bu görüş, İmam Muhammed’ın "Özürsüz olarak zekâtını geciktiren kimsenin şahitliği 

kabul edilmez" ifadesiyle, Ebû Ca‘fer’in (ö. 362/973) Ebû Hanîfe’den naklettiği 

"Özürsüz olarak zekâtı ve haccı geciktirmek mekrûhtur" beyanıyla ve Ebû Yûsuf’un 

el-Emâlî’deki sözleriyle desteklenmektedir. 

Zebîdî, bu deliller ışığında şu tespiti yapar: "Hanefî mezhebine göre 'mekrûh' 

tabiri mutlak olarak kullanıldığında tahrîmen mekrûh anlaşılmalıdır. Nakillerden 

anlaşıldığı üzere üç imama göre de zekâtın geciktirilmesi günahtır. Günahtan 

bahsedilmesi ise vâcibin terkiyle ilişkilidir. Dolayısyla onlara göre zekâtın edası fevrî 

bir vâciptir."1169  

Zebîdî, zekâtın fevrîliği konusunda Kerhî’nin görüşünü aktardıktan sonra, 

Cessâs’ın terahi (vakit genişliği) görüşünü de zikreder. Ancak İbnü’l-Hümâm’ın şu 

yorumunu naklederek onun görüşüne katıldığını ima eder: "Mutlak emirlerin fevrîlik 

ifade etmesi, emir sıgasının kendisinden değil, emirde bulunan karîneden kaynaklanır. 

Bu bağlamda zekâtın fevrîliğinin karînesi, fakirin acil ihtiyacının giderilmesi 

gerekliliğidir. Eğer ödemede âciliyet olmasaydı, zekât emrinin hedeflediği sosyal 

 
1167 Muhammed, el-Câmi‘u’s-sağîr, 236.   ب يب إ ذا الْخمر حرَام قليلها وكثيرها وَالسكر وَهُوَ الَّت ي من مَاء التَّمْر ونقيع الزَّ

 اشْتدََّ حرَام مَكْرُوه 
1168 Zebîdî, İthâf, 3/148; 3/501. 
1169 Zebîdî, İthâf, 4/142. 



 

236 

 

maksat tam olarak gerçekleşemezdi."1170 İbnü’l-Hümâm’ın bu yaklaşımına paralel 

olarak Kâsânî de Hanefî mezhebinde tercih edilen görüşün bu olduğunu teyit 

etmektedir.1171  

Sonuç olarak Zebîdî, Hanefî mezhebinin mekrûh anlayışını diğer 

mezheplerden ayıran temel özelliği, onu tahrîmen mekrûh ve tenzîhen mekrûh 

şeklinde iki kategoride tasnif etmesiyle açıklar. Tahrîmen mekrûh, zannî delillerle 

sabit olan ve vâcibin terkiyle ilişkilendirilen bir hüküm olup, "mekrûh" denildiğinde 

mutlak olarak bu kastedilir; zekâtın özürsüz geciktirilmesi gibi fiiller bu kapsamda 

değerlendirilir ve Hanefî imamları tarafından "harama yakın" veya "günah" olarak 

nitelenir. Tenzîhen mekrûh ise sünnetin terki gibi daha hafif durumları ifade eder ve 

"lâ be’se bih" gibi ifadelerle işaret edilir. Zebîdî, bu ayrımın delillerin kesinlik (kat‘î) 

ve zannîlik derecesine dayandığını vurgular; tahrîmen mekrûhun vâcip-farz ilişkisine 

paralel olarak haramla bağlantılı olduğunu, tenzîhen mekrûhun ise müstehhab-helâl 

ekseninde konumlandığını belirtir. Ayrıca, Hanefî literatüründeki "mekrûh" tabirinin 

mutlak kullanımının tahrîmen mekrûha delalet ettiğini, zekâtın fevrî (âcil) bir vâcip 

oluşu gibi örneklerle temellendirir. Zebîdî, bu yaklaşımın Hanefî usûlündeki tutarlılığı, 

delil kuvveti ve hükümlerin sosyal maksatlarıyla ilişkilendirerek savunur, böylece 

mezhebin diğerlerinden farklılaşan hüküm verme sistematiğini ortaya koyar. 

2. Hükümlerde Avam-Havas Ayrımı 

Fakihler, şek günü (yevm-i şek) orucunun hükmüne dair çeşitli görüşler ileri 

sürmüşlerdir. Hz. Peygamber’in, “Ramazan ayından olup olmadığı şüpheli olan 

günde oruç tutulmaz”1172 hadisi, bu konuda temel dayanak teşkil etmektedir. Bu hadis 

aynı zamanda şek gününün tanımını da içermektedir. Hanefî fakihleri, bu hadisten 

hareketle, şek gününde nafile oruç dışında oruç tutmanın mekruh olduğunu 

belirtmişlerdir. 

Zebîdî, Hanefî fakihlerinin bu konudaki görüşlerini şu şekilde özetlemektedir: 

“Şek gününde ‘bugün Ramazan’dandır’ diye oruç tutan kimse, Ehl-i kitaba benzemesi 

sebebiyle tahrîmen mekruh işlemiş olur. Zira onlar, farz oruca ilavede bulunmuşlardır. 

 
1170 İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-kadîr, 2/155. 
1171 Kâsânî, el-Bedâ’i, 2/52. 
1172 Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/405; Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/214. 



 

237 

 

Hz. Peygamber’in Ramazan’ı bir veya iki gün önceden karşılamayı yasaklamasının 

hikmeti de budur. Bazı âlimler oruç tutmanın daha faziletli olduğunu, bazıları ise 

tutmamanın evlâ olduğunu söylemişlerdir. Fakihlerin çoğunluğu, kadı ve müftülerin 

nafile oruç tutmalarının ve özel kişilere oruç tutma fetvası vermelerinin uygun olduğu, 

halka ise töhmetten sakınmak için öğle vaktine kadar bekledikten sonra oruç 

tutmamalarını tavsiye etmeleri gerektiği görüşündedir.”1173  

Zebîdî, müftü ve kadıların yemv-i şek’te oruç tutmalarının daha iyi olacağını 

ifade etmek için Cevâhiru’l-münîfe’de “yenbeğî” ifadesini, İthâf’ta “muhtâr” 

kelimesini kullanmıştır. Ona göre, ilim ehlinin ihtiyatla amel etmesi, halkın ise oruca 

ekleme yapma endişesinden uzak durması ve töhmet altında kalmaması için farklı 

hükümler verilmiştir. Zebîdî’nin bu yaklaşımı, kendisinden önce ve sonraki birçok 

fakih tarafından da benimsenmiştir.1174  

Hz. Ali1175 ve İbn Ömer1176 gibi sahâbîlerin şek gününde oruç tuttukları rivayet 

edilmiştir. Zebîdî, Ebû Yûsuf’un da bu günde oruç tuttuğunu, ancak halka tutmalarını 

emretmediğini Esed b. Amr’dan (ö. 190/806) nakledilen bir rivayetle 

aktarmaktadır.1177  

Ancak, “Seçkinler oruç tutsun, sıradan insanlar tutmasın” şeklindeki bir 

fetvanın toplumsal huzursuzluğa yol açabileceği ve fitneye sebep olabileceği 

değerlendirilmektedir. Zafer Ahmed et-Tehânevî bu durumu şu sözlerle 

eleştirmektedir: “Âlimlerin oruç tutmaları genellikle gizli kalmaz, bilakis herkes 

tarafından duyulur. Bu durumda halk, âlimlerin fetvalarından şüpheye düşerek, ‘Bize 

oruç tutmayın derken kendileri ihtiyatlı davranıyorlar, şeriatın yuları onların elinde 

mi?’ gibi ithamlarda bulunabilir. Bu da açık bir fesada yol açar. Fakih, içinde 

yaşadığı toplumun durumunu iyi bilen kimsedir.”1178 

Nitekim daha önceki fakihlerden Ebû Bekr el-Haddâd, Hocendî (ö. 802/1400) 

ve Sirâcüddîn İbn Nüceym (ö. 1005/1596) gibi âlimler, şek gününde kişinin –

 
1173 Zebîdî, İthâf, 4/346-347; ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/187-188. 
1174 Merğînânî, el-Hidâye, 1/145; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 2/383. 
1175 Şâfiî, el-Ümm, 2/103; Zeylaî, Nasbü’r-râye, 2/445. 
1176 Ebû Dâvûd, “Kitâbü’s-savm”, 4 (No. 2320). 
1177 Zebîdî, İthâf, 4/436-437. 
1178 Tehânevî, İ'lâü's-sünen, 6/2852-2853. 



 

238 

 

seçkinlerden bile olsa– bir süre bekledikten sonra orucunu açmasının daha uygun 

olduğunu ifade etmişlerdir.1179  

Zebîdî, şek günü orucu konusunda, Hanefî fakihlerinin genel yaklaşımını 

benimsemekle birlikte, özellikle ilim ehli ile halk arasında farklı hükümlerin 

uygulanması gerektiğini savunarak ihtiyatlı bir tutum takınmaktadır. Ancak Zebîdî’nin 

bu yaklaşımı, Zafer Ahmed et-Tehânevî gibi âlimler tarafından eleştirilmiş, zira 

âlimlerin oruç tutmasının halkta şüphe ve fitneye yol açabileceği, bu nedenle herkesin 

aynı kurala tabi tutulmasının daha isabetli olacağı savunulmuştur. Nitekim bazı 

fakihler, şek gününde bekleyip orucu bozmanın daha uygun olduğunu belirterek 

Zebîdî’nin tercih ettiği görüşe alternatif bir perspektif sunmuşlardır. Bu tartışmalar, 

şek günü orucunun hükmünün yalnızca fıkhi bir mesele olmadığını, aynı zamanda 

toplumsal etkileri de dikkate alınması gereken bir konu olduğunu göstermektedir. 

H. Tearuz ve Tercih Teorisi 

İslam hukukunda, âlimler arasında görüş birliğine varılan konular olduğu gibi, 

ihtilaf edilen ve farklı yaklaşımların ortaya konduğu meseleler de oldukça fazladır. Bu 

ihtilaflı konular üzerinde âlimler, kendi ilmi birikimleri, anlayışları, kabiliyetleri ve 

içinde bulundukları sosyal çevrenin etkisiyle belirli tercihlerde bulunmuşlardır. Ancak 

her ilim sahibinin bu tür meselelerde tercih yapması beklenemez, zira bu durum ictihad 

sürecinin bir parçasıdır. İctihad ehliyetine sahip olan müctehidler, farklı tabakalara 

ayrılmıştır ve bu tabakalar arasında "meselede müctehid", "tahrîc ashabı", "tercih 

ashabı" ve "temyiz ashabı" gibi isimlerle anılan gruplar bulunmaktadır. Bu gruplar, ilk 

iki tabakanın (mutlak müctehid ve mezhepte müctehid) altında yer alır. 

Zebîdî hem hadis hem de fıkıh alanında özgün görüşler ortaya koymuş ve 

mezhep içi ictihad faaliyetlerini muntazam bir şekilde yürütmüştür. Onun bu 

çalışmaları, özellikle fıkhi meselelerde meşhur olan görüşlerle zayıf kabul edilenleri 

ayırt etme, sahih rivayetleri tespit etme ve delil kuvvetine göre tercihlerde bulunma 

gibi usûlî yaklaşımlarda kendini göstermiştir. Bu bağlamda, Zebîdî’nin ashâbü’t-

tahrîc ve ashâbü’t-tercîh kategorileri arasında değerlendirilmesi gerektiği 

kanaatindeyiz. Zira bir âlimin fetva verebilmesi için, görüşler arasında mukayeseli 

 
1179 İbn Nüceym, en-Nehrü’l-fâʾik, 2/12. 



 

239 

 

analiz yapabilme yetkinliğine sahip olması ve tercih gerekçelerini ilmî kıstaslarla 

temellendirebilmesi zaruridir. 

Kâsım b. Kutluboğa, Kudûrî’nin el-Muhtasar’ı üzerine kaleme aldığı et-

Tashîh ve’t-tercîh adlı eserinde, "İki rivayet veya görüş arasında meşhur olanı 

bilmeyen bir kişinin, keyfî bir şekilde veya delilsiz olarak herhangi birini tercih etmesi 

caiz değildir" şeklinde bir tespitte bulunmuş ve Mâlikî fakihi Ebü’l-Velîd el-Bâcî’nin 

(ö. 474/1081), mercuh bir görüşle hüküm vermenin icmâya aykırılık teşkil edeceği 

yönündeki görüşünü aktarmıştır.1180  

Zebîdî’nin hem hadis hem de fıkıhta görüş ve tercihleri olmuştur. Hadis ilmine 

dair görüşleri yukarıda “Hadis ve Hadis Usûlü Konularındaki Tercihleri” bölümünde 

detaylı bir şekilde incelenmişti. Fıkıh alanındaki mezhep içi ictihad faaliyetleri ise, 

kullandığı özgün terminoloji ve delillerle şekillenmiştir. Bu kısımda, Zebîdî’nin söz 

konusu faaliyetleri ve bu süreçte kullandığı yöntemsel dil, müteakip bölümlerde analiz 

edilecektir. 

1. Müftâ Bîh 

Zebîdî, fetva kavramının etimolojik ve terminolojik analizini yaparken, bu 

terimin "eftâ" fiilinden türemiş bir isim olduğunu ve temelde "âlimin bir hükmü 

açıklaması" anlamını taşıdığını belirtmektedir. Ayrıca, "fetva" kelimesinin kökeninin 

"kuvvetli genç" manasındaki "el-fetâ" kelimesine dayandığını ileri sürmekte ve bu 

terimin çoğul şekillerinin “el-fetâvî” ve “el-fetâvâ” kullanımının dilbilimsel açıdan 

caiz olduğunu ifade etmektedir.1181 

Fıkıh terminolojisinde, fetva verme eylemi "iftâ", bu eylemi gerçekleştiren kişi 

"müftî" ve fetvada dayanılan görüş ise "müftâ bih" olarak adlandırılmaktadır. Zebîdî, 

eserlerinde Hanefî mezhebinin ilkesel çerçevesinde "müftâ bih" olan görüşleri detaylı 

bir şekilde açıklamakta ve bu konuda mezhep içi literatüre atıflarda bulunmaktadır.  

Fildişinin Temiz (Tâhir) Olup Olmadığı: Hanefî mezhebinin kurucu imamı Ebû 

Hanîfe, fildişinin temiz olduğu görüşünü benimsemiştir. Bu görüşünü, Hz. 

 
1180 Ebü’l-Adl Zeynüddîn Kâsım b. Kutluboğa b. Abdillâh el-Mısrî el-Hanefî, et-Tercîh ve’t-tashîh 

ʿale’l-Kudûrî, thk. Dıyâ’ Yûnus (Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 2002), 121-122. 
1181 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 39/212. 



 

240 

 

Peygamber’in Hz. Sevbân'a, kızı Hz. Fâtıma için fildişinden yapılmış bir bilezik 

almasını emrettiğine dair hadisle delillendirmiştir.1182 Ebû Yûsuf, bu konuda hocası 

Ebû Hanîfe ile aynı görüşü paylaşırken, İmam Muhammed farklı bir kanaat 

belirtmiştir. 

Ebü'l-Berekât en-Nesefî, insan ve domuz (hınzır) hariç, eti yenmeyen 

hayvanların şer'î usulle kesilmesi durumunda hem etlerinin hem de derilerinin temiz 

hale geleceği görüşünü savunmuştur.1183 Ancak Zebîdî, bu görüşe katılmamakta ve 

müteahhirîn dönemi âlimlerinin, eti yenmeyen hayvanların kesilmesiyle derilerinin 

temiz sayılacağı, ancak etlerinin temiz kabul edilmeyeceği yönündeki fetvayı en sahih 

görüş olarak benimsediklerini ifade etmektedir.1184  

Nitekim Hanefî mezhebinin geç dönem fakihlerinden Şürünbülâlî (ö. 

1069/1659) ve İbn Âbidîn de bu görüşü paylaşmaktadır.1185 Müteahhirîn fakihlerinin 

bu yaklaşımı, mezhebin erken dönem âlimlerinden farklılık arz etmektedir. Zira 

Kudûrî ve onun görüşlerini aktaran Merğînânî gibi fakihler, insan ve domuz dışındaki 

eti yenmeyen hayvanların kesilmesiyle hem etlerinin hem de derilerinin temiz hale 

geleceğini, buna karşılık insan ve domuzda kesim işleminin bir temizlik 

sağlamayacağını belirtmişlerdir.1186 

Müteahhirîn fakihlerinin bu konudaki yaklaşımı isabetli görünmektedir. Zira 

Serahsî, filin diğer hayvanlar gibi olduğunu, kemiklerinin temiz sayıldığını, Hz. 

Fâtıma’nin fildişinden yapılmış bilezik kullandığını ve toplumun bu konuda herhangi 

bir itirazda bulunmadığını belirterek bunun fildişinin temizliğine delil teşkil ettiğini 

ifade etmiştir.1187 Bu durum, Hanefî mezhebi içindeki ictihadî gelişimin ve nasların 

zaman içinde farklı yorumlanışının tipik bir örneğini teşkil etmektedir. 

İpek Böceği ve Kozasının Satışının Hükmü: Hanefî mezhebi içerisinde ipek 

böceği ve kozasının satışının hükmüne dair farklı içtihatlar bulunmaktadır. Ebû 

Hanîfe, ipek böceği ve kozasının satışının caiz olmadığı görüşünü benimsemiştir. Ona 

 
1182 Ebû Dâvûd, “Teraccül”, 20 (No. 4213); Ahmed, el-Müsned, 36/46 (No. 22363). 
1183 Ebü’l-Berekât Hâfızüddîn Abdullah b. Ahmed en-Nesefî, Kenzü’d-dekâʾik, thk. Said Bekdâş 

(Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 1432/2011), 501. 
1184 Zebîdî, İthâf, 6/276. 
1185 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 6/474. 
1186 Kudûrî, el-Muhtasar, 163; Merğînânî, el-Hidâye, 2/348. 
1187 Serahsî, el-Mebsût, 1/204.  



 

241 

 

göre böcekler, haşerat kategorisinde değerlendirilir ve bunların yumurtalarından 

istifade edilemez. Zira ipek böceği, bok böceği (الخنافس), zehirli küçük kertenkeleler 

 .ve bunların yumurtaları ile kıyaslanmıştır 1188(الوَزَغَةُ )

Buna karşılık İmam Muhammed hem ipek böceğinin hem de kozasının 

satışının caiz olduğunu savunmuştur. Onun delili, bu canlılardan insanların 

faydalanması ve bu faaliyetin toplumda zaruri bir ihtiyaç haline gelmesidir. Bu 

durumu, dişi sıpa ( ُالجَحْش) ve dişi at yavrusu ( ُمُهْر)1189 gibi hayvanların satışına 

benzeterek temellendirmiştir. Zebîdî, bu görüşlerin aktarımında bulunmuş ve fetvanın 

İmam Muhammed’in görüşü doğrultusunda verildiğini belirtmiştir.1190  

Ebû Yûsuf ise ipek böceğinin satışını caiz görmemiş, ancak kozasının satışını 

mübah addetmiştir. Kâsânî de ipek böceğinin tek başına satışını geçersiz saymış, satım 

akdinin sahih olabilmesi için ipekle birlikte satılması gerektiğini ifade etmiştir.1191 

Sonraki dönem Hanefî âlimlerinden Haskefî (ö. 1088/1677) ve İbn Âbidîn, 

Zebîdî ile aynı kanaati paylaşarak ipek böceği ve kozasının satışının caiz olduğunu 

savunmuşlardır.1192 Gazzâlî de bu yaklaşımı desteklemiş, kozanın faydalanılan bir 

hayvanın aslını teşkil ettiğini, bu nedenle gübreye kıyaslanması yerine tavuk 

yumurtasına benzetilmesinin daha isabetli olacağını dile getirmiştir.1193 Netice 

itibarıyla, ipek böceği ve kozası hakkında doğrudan bir nas bulunmaması sebebiyle 

fakihler, hakkında hüküm verilmiş diğer hayvanlar ve yumurtalara kıyas yaparak 

içtihatta bulunmuşlardır. Bu durum, Hanefî mezhebi içindeki ictihadî çeşitliliği ve 

fıkhın canlı yapısını yansıtmaktadır. 

Zebîdî’nin müftâ bih görüşü tercih etmesi bağlamında, Hanefî mezhebinin 

fıkhi mirasındaki ictihad çeşitliliği ve zamanla değişen toplumsal ihtiyaçların etkisi 

dikkat çekmektedir. Örneğin, eti yenmeyen hayvanların deri ve etlerinin temizliği 

meselesinde Zebîdî, müteahhirîn âlimlerinin görüşünü benimseyerek erken dönem 

fakihlerinden farklı bir tutum sergilemiştir. Bu tercih, mezhep içindeki ictihadî 

 
1188 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 22/590. 
1189 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 17/94. 
1190 Zebîdî, İthâf, 6/277. 
1191 Ebû Hanîfe ve İmâmeyn’in görüşleri için de bk. Kâsânî, el-Bedâ’i, 5/144. 
1192 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 5/68. 
1193 Gazzâlî, İhyâ, 2/192. 



 

242 

 

gelişimi yansıtırken, aynı zamanda nasların zamana ve ihtiyaca göre yeniden 

yorumlanmasının bir örneğini teşkil etmektedir. Benzer şekilde, ipek böceği ve 

kozasının satışı konusunda Zebîdî, İmam Muhammed’in görüşünü müftâ bih olarak 

benimsemiş ve bu tercihini toplumsal fayda (maslahat) ve zaruret ilkeleriyle 

temellendirmiştir. Bu durum, fıkhi hükümlerin salt nazarî tartışmalardan ibaret 

olmadığını, aksine pratik ihtiyaçlara cevap verme amacı taşıdığını göstermektedir. 

Zebîdî’nin bu tutumu, Hanefî mezhebi içindeki ictihadî esnekliği ve fakihlerin sosyal 

realiteye uyum sağlama çabalarını yansıtır. Nitekim sonraki dönem âlimleri de bu 

görüşü destekleyerek, mezhebin canlılığını ve güncel meselelere çözüm üretme 

kapasitesini korumuştur. 

2. Zâhir, Azhar, Meşhûr 

Bu başlık altında, Zebîdî’nin görüşlerini ortaya koyarken 

kullandığı “zâhir”, “azhar” ve “meşhûr” gibi kavramsal ifadeler ışığında, onun 

çeşitli ilmî meselelerdeki tercihleri analiz edilecektir. Terimlerin semantik çerçevesine 

göre “zâhir”, anlamı açık ve anlaşılır olan nassları ifade ederken; “azhar”, bu 

bağlamda en açık ve daha belirgin olan yoruma işaret etmektedir.1194 Bu kavramların 

Zebîdî’nin usulündeki yeri, onun nasları anlama ve yorumlama stratejilerini anlamak 

açısından önemlidir. 

Bayram tebrikleşmesi sırasında "Allah bizden ve sizden kabul etsin" Demek: 

Zebîdî, bayram tebrikleşmesi esnasında "Allah bizden ve sizden kabul etsin" (  ُ تقَبََّلَ اللََّّ

نْكُمْ  وَم  نَّا   ifadesinin hükmüne dair Hanefî uleması arasında ihtilaf bulunduğunu (م 

belirtmektedir. Konuya ilişkin olarak İmâm Mâlik’in, bu sözün "Acemlerin 

âdetlerinden olduğu" gerekçesiyle mekrûh gördüğünü, Evzâî’nin ise bid‘at olarak 

nitelendirdiğini aktarmaktadır. Bununla birlikte Zebîdî, kendi mezhebinden herhangi 

bir âlimin bu ifadeyi mekrûh addetmediğine işaret etmektedir. 

Zebîdî, söz konusu ifadenin cevazına dair âsâr bulunduğunu belirterek, "Azhar 

olan görüşün, bunun bir sakıncası olmadığı yönünde olduğunu" ifade etmektedir.1195 

Zebîdî’nin atıfta bulunduğu bu âsâr, Ebû Ümâme el-Bâhilî ve Vâsile b. el-Eska‘ gibi 

 
1194 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 12/484. 
1195 Zebîdî, İthâf, 3/684. 



 

243 

 

sahâbîlerden nakledilen rivayetlerdir.1196 Tahâvî, bu rivayetleri zikretmekle birlikte, 

Mâlik ve Evzâî’nin görüşlerini de aktarmış, sonra da şu tespitte bulunmuştur: "Ebû 

Ümâme ve Vâsile’den gelen rivayetler dışında, bu sözün mekrûh ya da mubah 

olduğuna dair başka bir nakil bilinmemektedir."1197  

Konuya ilişkin bir diğer önemli referans olan İbn Nüceym de, bu ifadenin 

kullanılmasında herhangi bir çirkinlik (kubh) bulunmadığı görüşünü 

benimsemiştir.1198 Dolayısıyla, Zebîdî’nin "azhar" olarak nitelendirdiği görüş, mezkûr 

sahâbe rivayetlerine dayanarak bu tür bayram tebriklerinin cevazına hükmetmektedir. 

Bu çerçevede, Zebîdî’nin tercihinin naslara ve sahâbe uygulamalarına istinad ettiği, 

Hanefî mezhebi içerisinde ise bu yönde bir kanaatin hâkim olduğu anlaşılmaktadır. 

Fitrenin Vücûb Vaktinden Önce Verilip Verilemeyeceği: Fıtır sadakasının 

(fitrenin) vücûb vaktinden önce verilip verilemeyeceği meselesi, İslam hukukçuları 

arasında ihtilaflı bir konudur. Hanefî mezhebine göre, fıtır sadakasının vücûbiyeti, 

Ramazan Bayramı’nın birinci günü fecr-i sâdıkın doğuşuyla başlar. Müstehap olan, 

kişinin bayram namazına çıkmadan önce fitresini vermesidir. Bununla birlikte, 

Hanefîler, fitrenin bayramdan önce ödenmesini câiz görmektedir.1199 Zira fıtır 

sadakası, zekâta kıyas edilerek malî bir ibadet olarak değerlendirilmiş ve zekât gibi 

vücûbundan önce edasının mümkün olduğu kabul edilmiştir.1200 Nitekim İmam 

Muhammed, İbn Ömer’in bayramdan önce fitre verdiğine dair rivayeti aktararak, “Biz 

bu görüşü benimseriz. Kişinin bayram namazı için musallaya çıkmadan önce fitresini 

vermesi bizim de tercihimizdir. Bu, Ebû Hanîfe’nin de görüşüdür” şeklinde ifade 

etmiştir.1201 Zebîdî, Hanefî mezhebinin, fıtır sadakasının vaktinden önce verilmesine 

cevaz verdiğini ve meşhur olan görüşün bu yönde olduğunu belirtmektedir. Tahâvî de, 

Hanefî ulemasından herhangi bir süre kaydı getirilmeksizin fitrenin vaktinden önce 

ödenebileceğini nakletmiştir. Ayrıca Hasan b. Ziyâd’ın, Ebû Hanîfe’den yaptığı bir 

 
1196 Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, 3/446 (No. 6294); Süyûtî, el-Hâvî, 1/94. 
1197 Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. Selâme et-Tahâvî, Muhtasaru İhtilâi’l-‘ulemâ, thk. Hâmid 

Abdullah el-Mahlâvî et-Temîmî (Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 1434/2013), 4/51-52. 
1198 İbn Nüceym, el-Bahru’r-râik, 2/171. 
1199 Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/390-391. 
1200 Merğînânî, el-Hidâye, 1/141-142. 
1201 Muhammed b. Hasan, Muvatta, 1/530 (No. 344). 



 

244 

 

rivayete göre, fitrenin bir veya iki sene önceden verilebileceği dahi mümkündür.1202 

Diğer taraftan, İbn Hazm’ın fitrenin bayramdan önce verilmesini yasaklayan görüşüne 

karşılık Zebîdî, bu yaklaşımın zayıf olduğunu, zira İbn Ömer’in söz konusu 

uygulamasının bu görüşün aleyhine bir delil teşkil ettiğini vurgulamıştır.1203 

Dolayısıyla, Hanefî mezhebinin prensipleri çerçevesinde fıtır sadakasının vaktinden 

önce edasının câiz olduğu, hatta bazı müctehidlere göre bunun geniş bir zaman 

dilimine yayılabileceği anlaşılmaktadır. 

Bayram tebriği meselesinde, İmam Mâlik ve Evzâî’nin aksine Hanefî 

mezhebinin bu ifadeyi mekruh addetmediğini vurgulayan Zebîdî, Ebû Ümâme el-

Bâhilî ve Vâsile b. el-Eska' gibi sahâbîlerden gelen rivayetleri delil göstererek bu 

görüşün "azhar" olduğunu belirtmektedir. Benzer şekilde, fıtır sadakasının vaktinden 

önce verilmesi konusunda da Hanefî mezhebinin cevaz veren görüşünü "meşhûr" 

olarak nitelendirmekte ve İbn Ömer’in uygulamasını bu görüşün delili olarak 

sunmaktadır. Zebîdî’nin her iki meseledeki yaklaşımı, naslara ve sahâbe 

uygulamalarına dayanan, mezhep içindeki kuvvetli görüşleri öne çıkaran ve diğer 

mezheplerin yaklaşımlarını eleştirel bir analize tabi tutan bir yöntem izlediğini 

göstermektedir.  

3. Sahîh/Esah 

İslam hukuk usulünde "sahih" ve "esah" terimleri, farklı içtihatlar arasından 

tercih yaparken önemli bir ölçüt teşkil etmektedir. Literatürde "sahih" tabiri, deliller 

açısından doğru ve güvenilir olan görüşü ifade ederken; "esah" ise aynı mesele 

hakkında nakledilen çeşitli rivayetler veya içtihatlar arasında en sağlam delillere 

dayanan, en isabetli kabul edilen görüşü belirtmek için kullanılmaktadır.1204 Zebîdî, bu 

terminolojik ayrımı metodik bir şekilde uygulayarak, Hanefî mezhebi imamları ve 

müteahhirîn dönemi âlimlerinden nakledilen görüşler arasında hiyerarşik bir 

değerlendirme yapmaktadır. 

 
1202 Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Ebî Bekr Muhammed b. Ahmed el-Kudûrî, Şerhu Muhtasari’l-Kerhî, thk. 

Abdullah Nezîr Ahmed Abdurrahman (Kuveyt: Dâru Esfâr, 2022), 2/285 (No. 780).  
1203 Zebîdî, İthâf, 4/142. 
1204 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 6/529. 



 

245 

 

Zebîdî’nin eserlerinde, "sahih olan budur" (الصحيح كذا) veya "daha sahih olan 

budur" (الْصح كذا) şeklindeki ifadelerle yaptığı tercihler, onun sadece şahsî kanaatini 

değil, aynı zamanda mezhep içi literatürdeki otorite âlimlerin görüş birliğini 

yansıtmaktadır. Nitekim kendisi, bu tür tercihleri çoğu zaman Kadîhan, İbnü’l-

Hümâm, İbn Nüceym gibi Hanefî müctehidlerinin tespitlerine dayandırmakta ve 

böylece mezhep birikimine sadakat göstermektedir. Bu usûlî yaklaşım, onun fıkhi 

meseleleri çözümlerken delil tenkidi, mezhep içi tercih ve hükümlerin dayanaklarını 

açıklama gibi usûlî prensiplere önem verdiğini ortaya koymaktadır. 

Cuma Guslünün Zamanı: Cuma guslünün ne zaman alınacağına dair fıkıh 

literatüründe iki farklı rivayet bulunmaktadır. Bunlardan ilki, Hasan b. Ziyâd’a nispet 

edilen ve Cuma guslünün, Cuma gününe has bir ibadet olduğu yönündeki görüştür. Bu 

rivayete göre, Cuma günü ikinci fecrin doğuşundan itibaren alınan gusül, sünnetin 

yerine getirilmesi için yeterli kabul edilmektedir. Diğer bir rivayet ise Ebû Yûsuf’a 

dayandırılmakta olup, Cuma guslünün doğrudan Cuma namazıyla irtibatlı olduğunu 

ve bu ibadetin ancak namaz öncesinde eda edilmesiyle sünnetin ifasına vesile olacağını 

ileri sürmektedir. Ali el-Kârî, Hanefî mezhebindeki mütekaddimîn ve müteahhirîn 

âlimlerin genel kanaatini göz önüne alarak, Ebû Yûsuf’un görüşünün daha muteber 

olduğunu belirtmiştir.1205  

Zebîdî, Ebû Yûsuf’un rivayetinin daha sahih olduğunu söyledikten sonra 

Hasan b. Ziyâd’dan nakledilen fetvada cuma namazından önce gusül alma şartı 

olduğunu, bundan dolayı Kâdîhân’ın Fetâvâ’sında Cuma namazından sonra alınan 

guslün icmâ ile muteber olmadığını belirtir.1206  

Bu bağlamda, Hasan b. Ziyâd’ın görüşünün daha geniş ve uygulanabilir olduğu 

kanaatine varılabilir. Çünkü fecr-i sâdıktan itibaren Cuma vaktine kadar geçen süre 

oldukça uzun olup, bu zaman diliminde gusül almak daha kolaydır. Mücâhid’in, “Kim 

Cuma günü fecrin doğuşundan sonra guslederse, bu onun için Cuma guslü yerine 

geçer”1207 şeklindeki fetvası da bu görüşü desteklemektedir. Ayrıca, İbn Hacer el-

Heytemî’nin cumhurun bu yönde görüş beyan ettiğini nakletmesi ve Hanefî 

 
1205 Ali el-Kârî, Şerhu müşkilâti’l-Muvatta, 1/236 
1206 Zebîdî, İthâf, 2/611. 
1207 Muhammed b. Hasan, Muvatta, 1/151 (No. 67). 



 

246 

 

âlimlerinden Leknevî’nin de bu görüşe meyletmesi, söz konusu yaklaşımın delil ve 

kabul açısından daha kuvvetli olduğunu göstermektedir.1208 Sonuç olarak, her iki 

görüşün de dayanakları bulunmakla birlikte, pratik kolaylık ve zaman genişliği göz 

önüne alındığında, Hasan b. Ziyâd’ın rivayetinin daha uygun olduğu söylenebilir. 

Zâlim İdarecinin Topladığı Zekât: İslâm hukuk tarihinde, zâlim yöneticilerin 

halktan topladıkları zekât mallarının hükmüne dair önemli tartışmalar yapılmıştır.1209 

Bu konuda müteahhirîn dönem âlimleri arasında ihtilâf bulunmakta olup, özellikle 

Belh ekolüne mensup fakihler, zâlim sultanların tahsil ettiği malların fakirlere 

ulaştırılmadığı gerekçesiyle mükelleflerin zekâtlarını yeniden ödemeleri gerektiği 

yönünde fetva vermişlerdir. Mevsılî’nin naklettiğine göre, Ebû Ca‘fer el-

Hinduvânî’nin (ö. 362/973) hocası Ebû Sa‘îd el-Belhî (ö. 328/843), bu görüşü 

savunarak, zekâtın fakirlerin hakkı olduğunu ve zâlim yöneticilerin bu hakkı 

gasbettiklerini ileri sürmüştür.1210  

Ancak Zebîdî gibi bazı Hanefî âlimleri, zâlim idarecilerin aldığı malın 

mükellefin zekât borcunu düşüreceğini, dolayısıyla ikinci bir ödeme yükümlülüğünün 

bulunmadığını savunmuşlardır. Zebîdî’ye göre, tahsildarın zekâtı alması veya 

müsadere yoluyla el koyması durumunda, mal sahibinin zekâta niyet etmiş olması 

halinde farziyetin sâkıt olacağı, sahih görüş olarak kabul edilmiştir.1211 Bu yaklaşım, 

Serahsî’nin “En sahih görüş, mükellefin zekât niyetiyle ödeme yapması durumunda 

borcun düşeceği yönündedir” şeklindeki ifadeleriyle de desteklenmektedir. Serahsî, 

sultanların ellerindeki malların aslında halka ait olduğunu ve bu sebeple zekâtın 

ödenmiş sayılacağını belirtmiştir. Hatta Ebû Abdullah Muhammed b. Seleme (ö. 

278/891) gibi bazı Horasanlı fakihler, zâlim valilerin dahi zekât tahsil etmesinin câiz 

olduğunu savunmuşlardır.1212  

Zebîdî’nin bu konudaki açıklamaları incelendiğinde, kendisinin mütekaddimîn 

dönemindeki bir grup âlimin görüşünü sahih kabul ettiği ve bu görüşü tercih ettiği 

anlaşılmaktadır. Sonuç olarak, zekâtın zâlim yöneticilere ödenmesi meselesinde iki 

 
1208 Leknevî, et-Taʿlîku’l-mümecced, 1/307. 
1209 Kâsânî, el-Bedâ’i, 2/36. 
1210 Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/344. 
1211 Zebîdî, İthâf, 4/139. 
1212 Serahsî, el-Mebsût, 2/180. 



 

247 

 

temel yaklaşım mevcuttur: Birincisi, fakirlere ulaşmadığı için zekâtın yeniden 

ödenmesi gerektiğini savunan görüş; ikincisi ise, niyetle birlikte ödemenin geçerli 

sayılacağını ve borcun düşeceğini ileri süren görüştür. Hanefî geleneğinde ağırlıklı 

olarak benimsenen ikinci görüş, pratik kolaylık ve hukukî kesinlik açısından daha 

tutarlı bir çerçeve sunmaktadır. 

4. Muhtâr 

Muhtâr terimi etimolojik olarak "seçilen, tercih edilen" anlamına gelmekte 

olup, fıkıh terminolojisinde müteaddit içtihatlar arasından âlimlerce benimsenen ve 

râcih addedilen görüşü ifade etmek üzere kullanılmaktadır. Nitekim Hanefî 

mezhebinin temel metinlerinden biri olan el-Muhtâr’ın müellifi İmam Mevsılî, eserine 

bu ismi verme gerekçesini, "Zira bu [eserde dercedilen görüşler], fukahanın ekseriyeti 

tarafından tercih ve takdir edilmiştir" şeklinde izah etmektedir.1213 Bu durum, fıkıh 

tarihinde "muhtâru'l-mezheb" kavramının, sadece müellifin şahsî tercihini değil, aynı 

zamanda mezhep içi konsensüs (cumhûru'l-fukahâ) tarafından benimsenen râcih 

kanaatleri yansıttığını göstermektedir. 

Ramazan’ın Otuzuncu Günü Zeval Vaktinde Hilalin Görülmesi Hâli: Ramazan 

ayının otuzuncu gününde zeval vaktinde hilalin gözlemlenmesi durumunda, oruca 

devam edilip edilmeyeceği konusunda İslam hukukçuları arasında ihtilaf 

bulunmaktadır.1214 Ebû Yûsuf’a göre, zeval vaktinde görülen hilal, bir önceki geceye 

ait kabul edilmekte ve dolayısıyla söz konusu günün oruçla geçirilmesini vacip 

görmektedir. Buna karşılık, Ebû Hanîfe ve Muhammed ise, hilalin zeval anında 

gözlemlenmesi halinde bunun müteakip geceye ait sayılacağını, dolayısıyla o gün oruç 

tutmanın gerekmediğini savunmaktadır. 

Tuhfetü’l-fukahâ adlı eserde, Ebû Yûsuf’un görüşü daha detaylı bir şekilde 

aktarılmakta ve hilalin zevalden önce veya ikindi vaktine kadar görülmesi durumunda 

önceki geceye, ikindiden sonra görülmesi halinde ise –ihtilafsız bir şekilde– gelecek 

geceye ait kabul edileceği belirtilmektedir.1215 Zebîdî ise bu tartışmaları özetlerken, 

tercih edilen (muhtar) görüşün Ebû Hanîfe ve Muhammed’in yaklaşımı olduğunu, 

 
1213 Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/31. 
1214 Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/406-407. 
1215 Semerkandî, Tuhfetü’l-fukahâ, 1/347. 



 

248 

 

buna göre hilalin zeval vaktinden önce veya sonra gözlemlenmesine bakılmaksızın 

mutlaka müteakip geceye ait sayılacağını ifade etmektedir.1216  

Ayrıca, bu iki Hanefî müctehidinin benimsediği yaklaşımın, diğer üç mezhebin 

(Mâlikî, Şâfiî ve Hanbelî) görüşleriyle de örtüştüğü kaydedilmektedir.1217 Netice 

itibarıyla, gündüz vakti gözlemlenen hilale itibar edilmemekte ve bu hilalin hükmen 

gelecek geceye ait olduğu kabul edilmektedir.  

Zebîdî, hilalin zeval vaktinde gözlemlenmesi durumunda oruca devam edilip 

edilmeyeceği konusundaki ihtilafta, Ebû Hanîfe ve Muhammed’in görüşünü tercih 

etmekte (muhtar) ve bunu diğer üç mezhebin yaklaşımıyla da uyumlu olarak 

gerekçelendirmektedir. Ebû Yûsuf, hilalin zeval vaktinde görülmesini önceki geceye 

ait sayarak o gün oruç tutmayı vacip görürken, Zebîdî’nin benimsediği muhtar görüşe 

göre, hilalin gündüz gözlemlenmesi durumunda –zevalden önce veya sonra olması 

fark etmeksizin– bu hilal müteakip geceye ait kabul edilmekte ve dolayısıyla o gün 

orucun sonlandırılması gerekmektedir. Bu yaklaşım, Tuhfetü’l-fukahâ’da belirtilen 

ikindi vaktine kadar olan ayrımı da aşarak daha kesin ve kapsayıcı bir kural ortaya 

koymakta, aynı zamanda Mâlikî, Şâfiî ve Hanbelî mezhepleriyle de uyum 

sağlamaktadır. Zebîdî’nin bu tercihi, günümüzde hilal tartışmalarında hâlâ referans 

alınan bir yaklaşımdır. Özellikle astronomik hesaplarla hilal gözlemi arasındaki 

gerilimde, "geceye ait olma" kıstası, Zebîdî’nin metodunun sürdürülebilirliğini 

göstermektedir. 

5. Ahsen, Evlâ, Akvâ 

Hasen, etimolojik olarak "güzel, iyi" anlamına gelmekle birlikte, ahsen kalıbı 

karşılaştırma ifade ederek "daha güzel" veya "şüpheden daha uzak" manasını 

taşımaktadır. Nitekim Kur’ân-ı Kerîm’de1218 yer alan { ُفيَتََّب عوُنَ أحَْسَنَه} ifadesi, "şüpheden 

en uzak olanı takip ederler" şeklinde yorumlanmıştır. Bu bağlamda, ahsen kavramı, 

doğruluk ve kesinlik açısından daha üstün olanı nitelendirmektedir. 1219 

 
1216 Zebîdî, İthâf, 4/337-338.  
1217 Tahâvî, İhtilâfü’l-‘ulemâ, 1/396. 
1218 Zümer, 39/18. 
1219 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 34/420. 



 

249 

 

Benzer şekilde, kavî "kuvvetli", akvâ "daha kuvvetli", evlâ "daha uygun, daha 

lâyık",1220 ahvat ise "ihtiyata daha yakın" anlamlarını taşımaktadır. Bu terimler, İslâmî 

literatürde hükümlerin değerlendirilmesinde delillerin güç derecesini, tercih 

edilebilirlik ölçütlerini ve ihtiyat prensibini ifade etmek üzere kullanılmaktadır. 

Özellikle fıkıh usulünde, evlâ ve ahvat gibi kavramlar, hüküm çıkarımında daha 

isabetli ve sakınmaya yönelik yaklaşımları vurgulamaktadır. Bu terminolojik çerçeve, 

İslâm hukukçularının delilleri değerlendirken nasıl bir usûl izlediklerini ve hükümlerin 

dayanaklarını tahlil ederken hangi ölçütleri gözettiklerini anlamak açısından önem arz 

etmektedir. 

Teşrik Tekbiri Lafızları: Hanefî mezhebine göre, Kurban Bayramı’nda teşrîk 

tekbiri getirmek vâcip hükmündedir. Bu bağlamda, Hz. Ali ve Abdullah b. Mes‘ûd’un 

rivayet ettiği " ُالْحَمْد  َّ  lafzı, mezhep içinde tercih "الَلهُ أكَْبَرُ الَلهُ أكَْبَرُ لَِ إ لَهَ إ لَِّ اللهُ وَاللهُ أكَْبَرُ الَلهُ أكَْبَرُ وَلِلَ 

edilen metin olarak benimsenmiştir.1221 Bununla birlikte, bazı rivayetlerde baştaki 

tekbirlerin üç defa zikredildiği farklı nakiller de mevcuttur.1222  

Zebîdî, farklı rivayetleri cem etmesi ve Hz. Peygamber’e salavât okunması 

sebebiyle şu lafzı okumanın güzel/hasen olduğunu görüşündedir: 

ُ ٱ ُ ٱأكَْبَرُ  لِلََّ ُ ٱأكَْبَرُ  لِلََّ هَ إ لَِّ  لِلََّ
ُ، ٱأكَْبَرُ، لَِ إ لََٰ ُ ٱ لِلََّ ُ ٱأكَْبَرُ  لِلََّ َّ   لِلََّ ُ ٱ لْحَمْدُ، ٱأكَْبَرُ وَلِلَ  َّ   لْحَمْدُ ٱأكَْبَرُ كَب يرًا وَ  لِلََّ لِلَ 

هَ إ لَِّ  لِلََّ  ٱكَث يرًا وَسُبْحَانَ 
يلًَ، لَِ إ لََٰ ُ ٱبكُْرَةً وَأصَ    لْْحَْزَابَ ٱوَحْدهَُ صَدقََ وَعْدهَُ وَنَصَرَ عَبْدهَُ وَأعََزَّ جُنْدهَُ وَهَزَمَ  لِلََّ

هَ إ لَِّ 
ُ ٱوَحْدهَُ، لَِ إ لََٰ ينَ لهَُ  لِلََّ ينَ ٱوَلَِ نَعْبدُُ إ لَِّ إ يَّاهُ مُخْل ص  هَ  لدِّ  دٍ   للَّهُمَّ ٱ  لْكَاف رُونَ، ٱوَلَوْ كَر  ناَ مُحَمَّ صَلِّ  عَلَىَٰ سَيِّ د 

دٍ وَعَلَىَٰ أزَْوَاج  سَ  عَلَىَٰ وَ  ناَ مُحَمَّ دٍ وَعَلَىَٰ أنَْصَار  سَيِّ د  ناَ مُحَمَّ دٍ وَعَلَىَٰ أصَْحَاب  سَيِّ د  ناَ مُحَمَّ دٍ  آل  سَيِّ د  ناَ مُحَمَّ يِّ د 

دٍ وَسَلِّ مْ تسَْل يمًا كَث يرًا ناَ مُحَمَّ يَّة  سَيِّ د   وَعَلَىَٰ ذرُِّ 

Zebîdî, bu sîğanın Mısır ve civarında yaygın olduğunu belirtmektedir.1223 

Hanefî âlimlerinden Şürünbülâlî de bu uzun zikrin isteğe bağlı olarak okunabileceğini 

ifade etmiştir.1224 Ancak, Zebîdî ve Şürünbülâlî’nin bu yaklaşımının, içinde 

yaşadıkları Mısır’ın Şâfiî çoğunluklu dinî atmosferinden etkilenmiş olabileceği 

değerlendirilmektedir. Zira salât-ü selâm hariç, bu metnin büyük kısmı Şâfiî 

kaynaklarında nakledilmiştir.1225 Söz konusu teşrik tekbiri’nin Mısır ve etrafında 

 
1220 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 40/251. 
1221 Merğînânî, el-Hidâye, 1/104; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/295. 
1222 Serahsî, el-Mebsût, 2/43-44. 
1223 Zebîdî, İthâf, 3/640. 
1224 Ebü’l-İhlâs Hasen b. Ammâr b. Alî eş-Şürünbülâlî el-Mısrî, Merâkı’l-felâh şerhu Nûri’l-îzâh 

(Mektebetü’l-asriyye, 2005), 205. 
1225 Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî en-Nevevî, el-Îzâh fî menâsiki’l-hac ve’l-‘umre (Beyrut: 

Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 1994), 355. 



 

250 

 

yaygın olduğu ve Zebîdî’ye yakın bir zamanda ortaya çıktığı anşılmaktadır. Zira yine 

Mısır’da yaşayan âlimlerden İbn Hacer el-Askalânî, kendi dönemlerinde teşrîk 

tekbirine yapılan ilavelerin aslî olmadığını ve sonradan ortaya çıktığını 

belirtmişlerdir.1226 Bu durum, söz konusu uzun tekbirin Zebîdî’nin yaşadığı dönemde 

Mısır’da yaygınlaşan bir uygulama olduğunu, ancak klasik Hanefî literatürde köklü 

bir dayanağının bulunmadığını göstermektedir. Sonuç olarak Zebîdî’nin teşrîk tekbiri 

konusundaki yaklaşımı, Hanefî mezhebinin temel görüşüne dayanmakla birlikte, 

yaşadığı coğrafyanın dinî pratiklerinden etkilenerek daha geniş bir metni 

benimsediğini ortaya koymaktadır. Bu durum, mezhepler arası etkileşimin fıkıh 

uygulamalarına yansımasının ilginç bir örneğini teşkil etmektedir. 

Hanefî fıkhına göre, akit esnasında mehir belirtilmeyen nikâhlarda kadına 

nafaka vermek vâcip hükmündedir. Zebîdî, bu görüşün Ebû Hanîfe ve ashabının temel 

yaklaşımı olduğunu, buna karşılık Mâlik b. Enes, Leys b. Sa'd (ö. 175/791) ve İbn Ebû 

Leylâ (ö. 148/765) gibi fakihlerin ise bu uygulamayı müstehap olarak 

değerlendirdiklerini aktarmaktadır. Nafaka olarak verilecek eşyaların gömlek, 

başörtüsü ve çarşaftan ibaret olduğu, bu uygulamanın Hz. Âişe ve İbn Abbas'tan 

rivayet edildiği belirtilmektedir. 

Nafaka Mikdarında Ölçüt: Zebîdî, nafaka miktarının belirlenmesinde hangi 

tarafın mali durumunun esas alınacağı meselesinde önemli bir ictihadî değerlendirme 

yapmaktadır. Kerhî’nin kadının sosyal statüsünü, Merğînânî’nin1227 ise erkeğin mali 

durumunu ölçüt aldığı görüşlerini aktardıktan sonra, Kâsânî1228 ve Zeylaî1229 (ö. 

743/1343) gibi Hanefî otoritelerin yaklaşımını benimseyerek her iki tarafın 

durumunun birlikte değerlendirilmesini "mezhebin usulüne daha yakın" ( ُوَهَذاَ الْقوَْلُ أشَْبَه) 

şeklinde ifade etmektedir.1230 

Modern dönemde, özellikle 21. yüzyılın başlarında Türkiye’de boşanma 

sonrası ömür boyu nafaka uygulamaları, kadınların beyanlarının tek ölçüt alınması 

nedeniyle önemli tartışmalara yol açmıştır. İslam hukukunun temel prensiplerinden 

 
1226 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, 2/462.  
1227 Merğînânî, el-Hidâye, 1/327-328. Mevsılî de bu kanaattedir. Bk. el-İhtiyâr, 3/274.  
1228 Kâsânî, el-Bedâ’i, 4/24. 
1229 Zeylaî, Tebyînü’l-hakâʾik, 4/24. 
1230 Zebîdî, İthâf, 6/221. 



 

251 

 

olan "Her iki tarafı dinlemeden verilen hükmün zulüm olacağı"1231 ilkesi göz önüne 

alındığında, nafaka miktarının belirlenmesinde hem erkeğin mali durumunun hem de 

kadının ihtiyaçlarının birlikte değerlendirilmesinin daha adil bir çözüm sunacağı 

değerlendirilmektedir. Zebîdî’nin bu konudaki yaklaşımı, İslam hukukunun adalet ve 

denge prensiplerini yansıtan önemli bir ictihad örneği teşkil etmektedir. 

6. Nazar  

Arap dilinde nazar kelimesi, temel anlamı itibarıyla gözle görmek veya 

bakmak fiilini ifade eder. Zebîdî, bu terimi, bir nesneyi idrak etmek veya algılamak 

amacıyla basireti yönlendirmek şeklinde tanımlamaktadır. Bu tanım, kelimenin 

hem teemmül (derinlemesine düşünme) ve inceleme anlamlarını hem de inceleme 

neticesinde elde edilen bilgiyi kapsayacak şekilde geniş bir semantik alana sahip 

olduğunu göstermektedir. Nitekim Zebîdî, "ünzurû" emrinin yer aldığı "  انْظُرُوا مَاذاَ ف ي

وَالَِْرْض    وَات    1232 ayetindeki(Göklerde ve yerde ne olduğuna bakın) "السَّمَٰ

kullanımın "teemmül ediniz" anlamını taşıdığını belirtmektedir.1233 

Ayrıca, nazar kavramının kıyas ile ilişkisine değinerek, her kıyasın 

bir nazar olduğunu, ancak her nazarın kıyas olmadığını, dolayısıyla nazarın daha genel 

bir anlam alanına sahip bulunduğunu vurgulamaktadır.1234 

Fıkıh terminolojisinde ise "fîhî nazar" ifadesi, genellikle âlimler arasında 

ihtilaflı olan ve kabulünde ihtiyatlı davranılan görüşler için kullanılmaktadır. Bu tabir, 

özellikle mezhep imamları gibi otoritelerin zayıf addedilen görüşlerini nezaketle ifade 

etmek amacıyla da kullanılmıştır. Müellifin bağlamından anlaşılacağı üzere, eğer bir 

âlim bu ifadeyi kullandıktan sonra söz konusu görüşün zayıflığına dair gerekçeler 

serdederse, bu durum onun görüşü tenkit ettiğini ve nezaket gereği "fîhî nazar" tabirini 

kullandığını gösterir. Ancak âlim, meselede tereddüt edip hangi görüşün daha sahih 

olduğunu belirtmezse, bu durum kendisine yöneltilen itirazlar nedeniyle görüşü kesin 

olarak benimsemediği anlamına gelir. 

 
1231 Ebû Dâvûd, “Akdiye”, 6 (No. 3582); Tirmizî, “Ahkâm”, 5 (No. 1380); Ahmed, el-Müsned, 2/103 

(No. 690). 
1232 Yûnus, 10/101. 
1233 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 14/245. 
1234 Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 14/254. 



 

252 

 

 Hanbelî usûl âlimi Necmüddîn et-Tûfî (ö. 716/1316), fîhî nazar ifadesinin 

kullanımına dair kritik bir analiz sunmaktadır. Ona göre, bu tabir, yeniden düşünülmesi 

veya muhtemel bir çelişkinin (fesad) ortaya çıkarılması için araştırma gerektiren sözler 

için kullanılır. Tûfî, bu ifadenin, çelişkisi kesin olmayan, ancak muhtemel hatalar 

barındıran görüşlerde kullanıldığını belirtir. Eğer söz konusu ifade, açık bir çelişki 

taşıyan bir görüş için kullanılırsa, bu bir kinaye (örtülü ifade) olup muhatabı kayırma 

amacı taşır. Buna karşılık, doğruluğu kesin olan bir sözde "fîhî nazar" denilmesi, 

konuşanın inatçılığına delalet eder.1235 

Ramazan Bayramı’nda Tekbir Getirme Meselesi: Abbâsî veziri ve hilâfiyât 

âlimi Ebü’l-Muzaffer İbn Hübeyre (ö. 560/1165), dört mezhep imamının görüşlerini 

mukayese ettiği el-İfsâh ʿan meʿâni’s-sıhâh adlı eserinde, Ramazan Bayramı’nda 

tekbir meselesine dair şu ifadeyi kullanmıştır: "Sonra Ramazan Bayramı’nda tekbir 

getirmek hususunda ihtilaf ettiler. Ebû Hanîfe dışında diğerleri tekbir getirdiler, o ise 

tekbir getirmedi."1236 

Bu ifade, Ebû Hanîfe’nin Ramazan Bayramı’nda tekbir getirilmeyeceği 

görüşünde olduğu izlenimini vermektedir. Ancak Zebîdî, bu iddiaya itiraz ederek şu 

kritik tespitlerde bulunur: "Bu sözde düşünmek lazım (fîhi nazar). Zira Ebû Hanîfe, 

Ramazan Bayramı’nda tekbir getirmeyi men etmemiştir. O, Ramazan Bayramı’nda 

tekbirin gizli, Kurban Bayramı’nda ise açıktan getirilmesi görüşündedir. Ayrıca 

Tahâvî’nin naklettiğine göre, Ramazan Bayramı’nda sesli tekbir getirileceği de ondan 

rivayet edilmiştir. İşte Hanefî mezhebi kitapları Ebû Hanîfe’nin sözü ile doludur."1237  

Zebîdî’nin bu itirazı haklıdır, çünkü Hanefî mezhebinin temel kaynakları 

incelendiğinde, Ebû Hanîfe’nin Ramazan Bayramı’nda tekbirin tamamen 

terkedilmesini değil, gizli şekilde getirilmesini savunduğu görülmektedir.1238 Hatta 

Tahâvî gibi önemli bir Hanefî müctehidinin, Ebû Hanîfe’den cehrî tekbir rivayetini 

nakletmesi, bu konudaki ictihadın mutlak olmadığını göstermektedir. 

 
1235 Ebü’r-Rebî‘ Necmüddîn Süleymân b. Abdilkavî et-Tûfî, Şerhu Muhtasari’r-Ravza, thk. Abdullah 

b. Abdülmuhsin et-Türkî (Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 1987), 1/152-153. 
1236 Ebü’l-Muzaffer Avnüddîn Yahyâ b. Muhammed b. Hübeyre eş-Şeybânî ed-Dûrî, el-İfsâh ʿan 

meʿâni’s-sıhâh (İhtilâfü’l-eʾimmeti’l-erbaʿa ve ittifâkuhum, thk. Seyyid Yûsuf Ahmed (Beyrut: Dâru’l-

kütübi’l-’ilmiyye, 2002), 1/163. 
1237 Zebîdî, İthâf, 3/644. 
1238 Merğînânî, el-Hidâye, 1/102; Kâsânî, el-Bedâ’i, 1/279; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/286. 



 

253 

 

Zebîdî’nin "Hanefî mezhebi kitapları Ebû Hanîfe’nin sözü ile 

doludur" şeklindeki vurgusu, mezhep içi görüşlerin tespitinde kendi 

kaynaklarına müracaat etmenin önemine işaret etmektedir. Bu tartışma, klasik fıkıh 

literatüründe mezhep içi ve mezhepler arası ihtilafların incelenirken, kaynakların 

doğru okunmasının ve mezhep usulünün dikkate alınmasının ne denli önemli olduğunu 

ortaya koymaktadır. İbn Hübeyre’nin iddiası, Ebû Hanîfe’nin görüşünü eksik 

aktarması nedeniyle eleştirilmiş, Zebîdî ise Hanefî kaynaklarına atıfla bu yanlış 

anlaşılmayı tashih etmiştir. Bu durum, fıkıh tarihi araştırmalarında mezhep içi 

otoritelere başvurmanın ve metinlerin bağlamını dikkate almanın gerekliliğini bir kez 

daha vurgulamaktadır. 

Fî Sebîlillâh’in Kapsamı: Zekâtın sarf edileceği sekiz sınıf arasında yer alan "fî 

sebîlillâh" kavramının kapsamına dair fakihler arasında önemli bir ihtilaf 

bulunmaktadır. Ebû Hanîfe ve Ebû Yûsuf'a göre bu ifade, sadece fakir oldukları için 

savaşa katılamayan gazileri kapsamakta olup, mutlak lafzın zahiri anlamı da bunu 

gerektirmektedir. Buna karşılık İmam Muhammed, bu kategorinin fakir olduğu için 

hacca gidemeyenleri de içerdiği görüşünü benimsemiştir.1239  

İmam Muhammed, bu görüşünü şu hadisle temellendirmiştir: “Bir adam 

devesini Allah yolunda vakfettiğinde, Hz. Peygamber ona 'Hacıları onunla taşı, çünkü 

o Allah yolundadır' diye emretti.”1240 Ancak Zebîdî, İmam Muhammed’ın bu hadisle 

istidlâl etmesinde nazar olduğu görüşündedir. Çünkü Kur'an’da "fî sebîlillâh" ifadesi 

özel bir kategori (savaş gazileri) için kullanılırken, hadiste hac hizmeti kastedilmiştir. 

Bu iki bağlam arasında lafzî ve maksat açısından farklılık bulunmaktadır. Eğer 

hadisteki geniş yorum benimsenseydi, zekâtın tüm sarf yerlerinin "Allah yolunda" 

sayılması gibi usûlî bir tutarsızlık ortaya çıkacaktı. Bu ise nassların özel anlamlarını 

ihlal eder. Ayrıca, bu konudaki ihtilafın hükümde bir ihtilafa yol açmayacağı kesindir, 

çünkü fakir olma şartıyla (amil hariç) tüm sınıflara verileceği konusunda görüş birliği 

vardır. Dolayısıyla, yolda kalmış hacı da ittifakla bu kapsamda değerlendirilir.1241 

 
1239 Merğînânî, el-Hidâye, 1/135-136; Kâsânî, el-Bedâ’i, 2/45-46; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/377-378. 
1240 Ebû Dâvûd, “Menâsik”, 79 (No. 1989). 
1241 Zebîdî, İthâf, 4/248. 



 

254 

 

Zebîdî, "fîhi nazar" kavramı bağlamında yaptığı değerlendirmelerde, 

metinlerin yüzeysel okunmasının yanlış anlaşılmalara yol açabileceğine dikkat 

çekerek, derinlemesine bir analizin gerekliliğini vurgulamaktadır. İbn Hübeyre’nin 

Ebû Hanîfe’nin Ramazan Bayramı’nda tekbiri tamamen reddettiği şeklindeki eksik 

aktarımına karşı çıkan Zebîdî, Hanefî kaynaklarına atıfla Ebû Hanîfe’nin aslında 

tekbirin gizli okunmasını savunduğunu, hatta Tahâvî’nin ondan cehrî tekbir rivayetini 

naklettiğini belirterek, mezhep içi görüşlerin bütüncül bir şekilde ele alınması 

gerektiğini ortaya koyar. Benzer şekilde, "fî sebîlillâh" kavramının kapsamına dair 

tartışmada İmam Muhammed’ın istidlâlini eleştirirken, lafzî ve maksadî bağlamlar 

arasındaki farka işaret eder. Zebîdî’ye göre, Kur'an’da bu ifadenin özel olarak gaziler 

için kullanılması, hadisteki geniş yorumun doğrudan zekât bağlamına aktarılmasını 

problemli kılmaktadır. Bu yaklaşım, nassların özgün anlamlarının korunması ve 

mezhep usulünün tutarlılığı açısından kritik öneme sahiptir. Zebîdî’nin her iki örnekte 

de vurguladığı ortak nokta, fıkhi metinlerin yorumlanmasında bağlamsal ve mezhep 

içi otoritelerin görüşlerinin dikkate alınmasının zorunluluğudur.  

7.  Mütearız Hadisleri Uzlaştırması  

İslam ilim geleneğinde, zahiren çelişkili gibi görünen ayet ve hadis 

metinlerinin varlığı, mütehassısların malumu olan bir meseledir. Bu tür görünürdeki 

ihtilaflar, gerek Kur’an-ı Kerim’in muhtelif ayetleri arasında, gerekse hadis-i şeriflerde 

müşahede edilebilmektedir. Fıkıh ve hadis tarihi literatüründe bu konu etrafında 

müstakil eserler telif edilmiş, İslam âlimleri söz konusu metinlerin te’lif ve telifine dair 

derinlikli çalışmalar ortaya koymuşlardır. Bilhassa muhakkik fakihler ile muhaddisler, 

bu nevi metinler arasında tenakuz bulunmadığını ortaya koyarak, İslami hükümlerin 

tutarlı bir sistematiğe kavuşturulmasına önemli katkılar sağlamışlardır. 

Zebîdî de, gerek Ahkâm Hadisleri gerekse İthâfü’s-sâde adlı eserlerinde bu 

yöntemi sıklıkla tatbik etmiştir. Onun benimsediği yaklaşım, aralarında ihtilaf varmış 

izlenimi veren hadis metinlerini te’lif etmek ve bu rivayetlerin hakikatte birbirini 

nakzetmeyip tamamlayıcı mahiyette olduğunu ispat etmek şeklinde tezahür 

etmektedir. Bu durum, Zebîdî’nin istinbat ve istidlal süreçlerinde müracaat ettiği temel 

yöntemlerden birini teşkil etmektedir. Zira kendisi, hadislerin zahiri manalarındaki 

farklılıkları tahlil ederken, metinlerin nüzul/vürûd bağlamlarını, tarihsel arka 



 

255 

 

planlarını ve sebeb-i vürûd gibi unsurları dikkate alarak, söz konusu görünürdeki 

çelişkileri izale etmeye çalışmıştır. Bu çabası, onun hem hadis ilmindeki derin 

vukufiyetini hem de fıkhi meseleleri tahlil yeteneğini ortaya koymaktadır. Söz konusu 

metodik yaklaşım, İslami ilimlerdeki tevhidî anlayışın bir tezahürü olup, Zebîdî’nin 

eserlerine akademik açıdan önemli bir değer katmaktadır. 

Hanefî usûl âlimi Abdülazîz el-Buhârî (ö. 730/1330), teâruz kavramını, 

"aralarının uzlaştırılması mümkün olmayacak şekilde iki mütecâniz hüccetin karşı 

karşıya gelmesi"1242 şeklinde tanımlamakta ve bunun, delile dayanmaksızın varılmak 

istenen hükmün sübûtuna engel teşkil ettiğini belirtmektedir.1243 Teâruzun varlığından 

söz edebilmek için, hüccetlerin kuvvet bakımından mütekâfi olması gerekmektedir. 

Nitekim Zebîdî de bu durumu, "sahîh hadis ancak kendi misli olan bir sahîh hadisle 

muâraza edebilir" şeklinde ifade etmek suretiyle, hüccetler arasında denklik şartını 

vurgulamıştır.1244 Dolayısıyla, biri sahîh diğeri zayıf iki hüccet söz konusu olduğunda, 

zayıf olanın sahîh olanla teâruz etmesi mümkün değildir. Konunun daha iyi 

anlaşılabilmesi ve Zebîdî’nin bu alandaki çalışmalarının ehemmiyetinin ortaya 

konulabilmesi için, ilgili örneklerin incelenmesi faydalı olacaktır. 

Zebîdî, cemaatle kılınan namazda imamın Fâtiha suresini okumasının ardından 

cemaatin "âmîn" lafzını cehrî (sesli) veya hafî (sessiz) şekilde ifade etmesi 

meselesinde, her iki uygulamaya dair rivayetlerin sahih olduğunu ve farklı âlim 

gruplarının bu rivayetlerle amel ettiğini belirtmektedir. Sessiz okumayı tercih eden 

âlimlerin bu görüşlerini, sahâbe ve tâbiûnun ekseriyetinin bu yöntemi benimsemiş 

olmasına dayandırdıklarını ifade eder.1245 Zebîdî, bu bağlamda delaletleri eşit düzeyde 

olan iki mezhep görüşünden birini seçerken, sahâbe ve tâbiîn uygulamasının hangi 

yönde daha yoğunluklu olduğunu bir tercih ölçütleri olarak öne sürmektedir.  

İslam hukunda, delillerin kuvvet derecesinin eşit veya birbirine yakın olduğu 

meseleler mevcuttur. Bu tür konulardan biri de rükû ve secdeye varırken ellerin 

kaldırılıp kaldırılmayacağı meselesidir. Kevserî’nin bu husustaki değerlendirmesi şu 

 
1242 Abdülazîz el-Buhârî, Keşfü’l-esrâr, 3/76.  
1243 Şükrü Özen, “Teâruz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 

40/208-2011.  
1244 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/173. 
1245 Zebîdî, İthâf, 3/298. 



 

256 

 

şekildedir: "Âlimler arasında bu meselenin delillerinin hemen hemen denk olduğunu 

düşünenler bulunmaktadır. Dolayısıyla, iki görüş taraftarından aşırı taassup 

göstermeyenleri eleştirmek doğru değildir. Her iki grubun tevâtür iddiası, kabul 

edilebilir bir iddia değildir. Asıl tevâtürle sabit olan, sahâbeden bir grubun ellerini 

kaldırdığı, bir diğer grubun ise kaldırmadığıdır. Bu durum, konuda aslî bir serbestlik 

(muhayyerlik) bulunduğuna delalet eder. İhtilaf, hangi uygulamanın daha faziletli 

olduğu noktasında yoğunlaşmaktadır."1246 

İslam hukukunda, mürüvveti zedeleyen ve basit kişiliklerin sergilediği 

davranışlar şahitliğe engel teşkil eden unsurlar arasında değerlendirilmiştir. Bu 

bağlamda, sokakta yemek yeme fiili örnek olarak zikredilmiştir. Fakihler, "Sokakta 

yiyip içmek gibi hafif işler yapanların şahitliği kabul edilmez. Zira bu davranış 

mürüvveti düşürür ve dolayısıyla yalan söylemekten sakınma duygusunu zayıflatır" 

şeklinde görüş belirtmişlerdir.1247 Hanbelî fakihi Muvaffakuddîn İbn Kudâme (ö. 

620/1223) ise mürüvvetin yalan söylemeye engel olduğunu vurgulamıştır.1248  

Bu konuda, biri Hz. Peygamber’den diğeri İbn Ömer’den nakledilen ve zahiren 

çelişkili görünen iki rivayet mevcuttur. Birinci rivayet, çarşıda yemek yemeyi 

yasaklayan ve Ebû Hüreyre ile Ebû Ümâme tarafından nakledilen "Çarşıda yemek 

yemek düşüklüktür (denâet)"1249 hadisidir. İkinci rivayet ise İbn Ömer’in "Biz, Hz. 

Peygamber döneminde yürürken yemek yer ve ayakta su içerdik" şeklindeki 

ifadesidir.1250 

 
1246 Kevserî, Te’nîbü’l-Hatîb, 166. 
1247 Mevsılî, el-İhtiyâr, 2/361. 
1248 Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullâh b. Ahmed b. Kudâme el-Cemmâîlî el-Makdisî, el-Muğnî, 

10 cilt, thk. Tâhâ ez-Zeynî, Mahmûd Abdülvehhâb Fâyed, Abdülkâdir Atâ, Mahmûd Ğânim Ğays 

(Kâhire: Mektebetü’l-Kâhire, 1389/1969), 10/149. 
1249 Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, 8/249 (No. 7977); Ebû Ca‘fer Muhammed b. Amr b. Mûsâ el-Ukaylî, 

ed-Duʿafâʾü’l-kebîr, thk. Abülmu‘tî Emîn Kal‘acî (Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 1404/1984), 3/190; 

İbn Adî, el-Kâmil, 2/275-276, 6/14; Ebû Tâlib Muhammed b. Alî el-Mekkî, Kûtü’l-kulûb fî 

muʿâmeleti’l-mahbûb ve vasfi tarîki’l-mürîd ilâ makâmi’t-tevhîd, thk. Âsım İbrahim el-Keyyâlî (Beyrut: 

Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 1426/2005), 2/315; Hatîb el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd, 4/274 (No. 977); 8/229 

(No. 3735), 11/346 (No. 5207); Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-

Bağdâdî, el-Mevzûât, thk. Abdurrahman Muhammed Osman (Medine: el-Mektebetü’s-selefiyye, 1966-

1968), 3/37. 
1250 Tirmizî, “Eşribe”, 12 (No. 1989); İbn Mâce, “Et‘ıme”, 25 (No. 3301); Ahmed, el-Müsned, 10/113 

(No. 5874); İbn Hibbân, Sahîh, 3/209 (No. 2271). 



 

257 

 

Zebîdî, öncelikle "Çarşıda yemek yemek düşüklüktür" hadisi hakkında olumsuz 

eleştirilerde bulunan İbn Adî (ö. 365/976), Ukaylî ve İbnü’l-Cevzî’nin görüşlerine 

itiraz ederek, "Bilakis, Hatîb el-Bağdâdî’nin rivayet ettiği Ebû Hüreyre hadisi sabittir. 

Bu hadis hakkında en fazla, ravilerden el-Heysem’in zayıflığından dolayı zayıftır 

denebilir" şeklinde görüş belirtmiştir. Zebîdî, İbnü’l-Cevzî’nin bu hadisi el-Mevzûât 

kitabına almasının münakaşa götüren bir durum olduğunu ifade eder.1251 Heysemî, 

Irâkî, Sehâvî ve Aclûnî de hadisin uydurma değil zayıf olduğu kanaatindedirler.1252  

Zebîdî, İbn Ömer hadisinin çarşıda yemek yemenin caiz olduğuna delalet 

ettiğini savunanlara karşı, "Bana göre bu konuda dikkatle düşünmek gerekir" diyerek 

itirazını ortaya koymuş ve şu açıklamayı yapmıştır:  

“Çünkü İbn Ömer, sahabelerin ayakta yemek yiyip su içtiklerini ve bu 

davranışlarının münker görülmediğini haber vermektedir. Yani yürürken yemek 

yemek ve ayakta su içmek çirkin karşılanmamıştır. Hatta bu davranış maruf bir 

uygulamadır. Zira eğer çirkin bir davranış olsaydı, Hz. Peygamber’in ashabı 

buna sessiz kalmazdı. Bu rivayette, genel kaide dışında çarşıda yemek yemenin 

caiz olduğunu gösteren bir delil bulunmamaktadır. Aksi takdirde, her yürüyenin 

çarşıya yürüdüğünü söylemek mümkün değildir. Kişinin evinden camiye giderken 

veya başka bir yerde yemek yiyor olması mümkündür. Ayrıca, her yol çarşı-pazar 

da değildir. Pazar/çarşı; alışverişin, ticaretin ve kazancın yapıldığı yerdir. 

Dolayısıyla İbn Ömer hadisi, Ebû Hüreyre’nin hadisiyle çelişmemektedir.”1253 

Söz konusu iki rivayet arasında çelişki olmadığını ve aralarının telif 

edilebileceğini savunan sadece Zebîdî değildir. Gazzâlî, Sehâvî ve Aclûnî de aynı 

kanaattedir. 

Zebîdî’nin müteârız hadisleri uzlaştırma usulü incelendiğinde, onun öncelikle 

zahiren çelişkili görünen rivayetlerin sıhhat durumunu titizlikle tetkik ettiği, ardından 

sahâbe ve tâbiîn uygulamalarını dikkate alarak telif cihetine gittiği görülmektedir. 

Âmîn’in cehrî veya hafî okunması meselesinde her iki uygulamaya dair sahih 

rivayetlerin varlığını kabul eden Zebîdî, tercihini sahâbe çoğunluğunun amel ettiği 

sessiz okuma yönünde kullanarak delillerin eşitliği halinde seleften çoğunluğun 

 
1251 Zebîdî, İthâf, 5/670. 
1252 Heysemî, Mecme‘u’z-zevâid, 2/24 (No. 7920); Irâkî, el-Muğnî, 452; Ebü’l-Hayr Şemsüddîn 

Muhammed b. Abdirrahmân es-Sehâvî, el-Makâsıdü’l-hasene fî beyâni kesîrin mine’l-ehâdîsi’l-

müştehire ʿ ale’l-elsine, thk. Muhammed Osman el-Haşît (Beyrut: Dâru’l-kitâbi’l-‘azbî, 1425/2004), 91; 

Ebü’l-Fidâ İsmâîl b. Muhammed b. Abdilhâdî el-Cerrâhî el-Aclûnî, Keşfü’l-hafâʾ ve müzîlü’l-ilbâs 

ʿamme’ştehere mine’l-ehâdîs ʿalâ elsineti’n-nâs, çev. Mustafa Genç (İstanbul: Beka Yayıncılık, 2019), 

1/430. 
1253 Zebîdî, İthâf, 5/671. 



 

258 

 

uygulamasını belirleyici kıstas olarak benimsemiştir. Çarşıda yemek yeme 

meselesinde ise Zebîdî, Ebû Hüreyre’nin rivayetinin sıhhatini savunmakla birlikte İbn 

Ömer’in naklini bağlam analizine tabi tutmuş; yürüme halindeki yeme fiilinin mutlak 

olarak çarşıda yemek anlamına gelmeyeceğini, çarşının özel bir mekân statüsü 

bulunduğunu ve iki rivayetin farklı durumlara hitap ettiğini ortaya koymuştur. Onun 

bu yaklaşımı Gazzâlî, Sehâvî ve Aclûnî gibi âlimlerce de desteklenmiş, özellikle 

Gazzâlî’nin sosyal statü ve âdetlerin belirleyiciliğine vurgu yapan izahı,1254 Zebîdî’nin 

bağlamsal çözümleme metodunu tamamlayıcı nitelik taşımıştır. Zebîdî’nin müteârız 

hadisleri uzlaştırma stratejisi, rivayetlerin lafzî çelişkilerinden ziyade maksat ve 

bağlam bütünlüğünü önceleyen, fıkhî esnekliği koruyan ve ihtilaf noktalarını asgariye 

indirgeyen dengeli bir yöntem olarak dikkat çekmektedir. 

8. Hadisin Hükme Delâlet Yönünü Belirtmesi 

Hz. Peygamber’den bize ulaşan hadisler hem fazilet ve menkıbeleri konu alan 

rivayetleri hem de hüküm içeren ahkâm hadislerini kapsar. Ahkâm hadislerinden 

hüküm çıkarmak ve bu hadislerin hükme delalet eden yönlerini tespit etmek, sadece 

hadis bilgisiyle değil, aynı zamanda fıkıh ilmine de vakıf olmayı gerektirir. Zira 

muhaddislerin bir kısmı, hadisleri nakletmekle yetinmiş, onlardan hüküm çıkarma işini 

fakihlere bırakmıştır.1255 Bu durum, hadislerin sadece metinlerini aktarmanın ötesinde, 

onların hukuki ve pratik sonuçlarını anlamak için fıkıh ilminin derinliklerine nüfuz 

etmeyi zorunlu kılar. 

Zebîdî hem hadis hâfızı hem de fakih olmanın avantajını kullanarak, hadislerin 

hükümlere delalet eden yönlerini açıklamış ve fıkhi hükümleri delillendirirken 

hadislerden geniş ölçüde yararlanmıştır. Onun bu yaklaşımı, hadislerin sadece 

nakledilmesiyle yetinmeyip, onların pratik hayata ve hukuki düzenlemelere nasıl 

yansıtılacağını göstermesi bakımından büyük önem taşır. Bu yönüyle Zebîdî, hadis 

 
1254 Gazzâlî, İhyâ, 2/56. 
1255 Zehebî konuyla ilgili şöyle bir hâdise nakleder: Abdullah b. Amr er-Rakkî anlatıyor: “A’meş’in (ö. 

148/765) yanında idik. Ebû Hanîfe de oradaydı. A’meş’e bir mesele soruldu. A’meş: “Meseleye sen 

cevap ver Ey Nu‘mân” dedi. Ebû Hanîfe o meseleye fetva verince A’meş: “Bu cevabı nereden buldun?” 

diye sordu. Ebû Hanîfe: “Şöyle bir hadîs rivayet etmiştin, bu hükmü o hadisten çıkardım” dedi. O zaman 

A’meş şöyle dedi: “Sizler (fakîhler) doktor bizler (hadîsçiler) ise eczacılarız.” Bk. Ebû Abdillâh 

Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, Menâkibu’l-İmam Ebî Hanîfete ve sâhıbeyhi 

Ebî Yûsuf ve Muhammed b. Hasan, thk. Muhammed Zâhid el-Kevserî (Kahire: Mektebetü’l-ezher li’t-

türâs, 1999), 21. 



 

259 

 

ilmi ile fıkıh ilmini birleştiren, her iki alanda da otorite kabul edilen bir âlim olarak 

öne çıkar. Onun çalışmaları, hadislerin anlaşılması ve yorumlanmasında fıkhi bir 

perspektifin ne kadar elzem olduğunu ortaya koyar. Bunlara birkaç örnek vermek 

isteriz: 

İslam hukukunda, kocanın eşinden ekmek pişirme, yemek hazırlama, saç 

bakımı gibi ev içi hizmetleri talep etmesinin hukukî statüsü fakihler nezdinde 

müzakere edilmiştir. Zebîdî, bu konuda Hz. Aişe’nin itikâf halindeki Resûlullah’ın 

saçını taraması vakıasından1256 hareketle, eşin rızası dâhilinde bu tür hizmetlerin 

meşruiyetine işaret etmekte ve şu tespitte bulunmaktadır: "Bunda eşe zarar verme, onu 

küçük düşürme veya saygınlığını ihlal etme gibi unsurlar bulunmamaktadır." 

Zebîdî, Nevevî’nin zikrettiği "Kadının rızasıyla çamaşır yıkama, yemek 

hazırlama ve fırın işlerinde istihdamının cevazına dair sünnetin delilleri, selef 

uygulaması ve ümmetin icmâı açıktır" şeklindeki fetvayı delil olarak zikretmek 

suretiyle görüşünü temellendirmektedir. Nevevî, bununla birlikte rıza olmaksızın bu 

tür taleplerin meşru olmadığını, zira kadının aslî yükümlülüğünün sadece nefsini 

kocasına tahsis etmek ve evlilik birliğini sürdürmekle sınırlı olduğunu 

vurgulamaktadır. 1257 

Buna mukabil, Şâfiî fakihi Veliyyüddîn el-Irâkî (ö. 826/1423), Nevevî’nin bu 

görüşünün kıyasa dayandığını, konuya dair sarîh bir nas bulunmadığını, üstelik kıyasın 

şartı olan "fer’in asla denk olması" ilkesinin burada tahakkuk etmediğini ileri 

sürmektedir. Ancak Irâkî, bu hükmün inkâr edilemeyeceğini, zira üzerinde icmâ 

bulunan bir mesele olduğunu ve tartışmanın sadece hadisten istinbat metoduna ilişkin 

olduğunu belirtmektedir. Zebîdî, Irâkî’nin bu eleştirisine "Bu, ribâ konusunda pirincin 

buğdaya kıyas edilmesi gibi, daha düşük seviyedeki bir unsurun üst seviyedekine kıyas 

edilmesi türünden bir kıyastır" şeklinde cevap vermektedir.1258 Hanefî fakihi 

Bedruddîn el-Aynî (ö. 855/1451) de hadisin şerhinde, "Bu hadisten çıkarılan 

 
1256 Buhârî, “‘İtikâf”, 19 (No. 2046). 
1257 Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref en-Nevevî, el-Minhâc şerhu Sahîhi Müslim b. el-Haccâc (Beyrut: 

Dâru ihyâi’t-türâsi’l-‘Arabî, 1392/1972), 3/208. 
1258 Zebîdî, İthâf, 4/401. 



 

260 

 

hükümlerden biri, eşin rızası dâhilinde çalıştırılmasının cevazıdır ve bu konuda icmâ 

vardır" demek suretiyle Zebîdî’nin pozisyonunu desteklemektedir.1259 

Kur’ân kıraatinde sûre ve ayetlerin tertip sırasına riayet ederek okunması ile 

muhtelif yerlerden seçilerek karışık şekilde okunmasının hükmü, İslam âlimleri 

arasında ihtilaflı konulardan birini teşkil etmektedir. Zebîdî, bu konuda çeşitli 

âlimlerin görüşlerini nakletmektedir: Ebû Bekr İbnü’l-Arabî’nin bunun caiz 

olmadığına dair icmâ iddiasını, Beyhakî’nin Kur’ân’ın tertip üzere okunmasının daha 

güzel olduğu yönündeki görüşünü, el-Halîmî’nin (ö. 403/1012) sûreleri karışık 

okumanın edebi ihlal anlamına geldiği şeklindeki değerlendirmesini ve Ebû Ubeyd el-

Kâsım b. Sellâm’ın (ö. 224/838) muhtelif ayetleri karışık okumanın mekrûh olduğuna 

dair görüşünü aktarmaktadır. Zebîdî’nin naklettiği bu görüşler, Zerkeşî (ö. 794/1392) 

ve Süyûtî (ö. 911/1505) tarafından da teyit edilmiştir.1260 Zerkeşî, konu başlığıyla 

karışık okumanın terkedilmesi gerektiğine işaret ederken, Süyûtî herhangi bir 

değerlendirmede bulunmamıştır. 

Ancak Zebîdî bu görüşlere katılmamaktadır. Kendisi, muhtelif yerlerden 

seçilerek ayetlerin karışık şekilde okunmasının caiz olduğu kanaatini 

benimsemektedir. Bu görüşünü, Hz. Peygamber’in sahih olduğunu belirttiği şu hadisle 

temellendirmektedir: Resûlullah (s.a.v.) bir gece mescitte Hz. Ebû Bekir’in alçak sesle, 

Hz. Ömer’in ise yüksek sesle namaz kıldığını görmüş ve her ikisine de ses tonlarını 

ayarlamalarını tavsiye etmiştir. Hz. Bilâl’e gelince, onun farklı sûrelerden ayetler 

okuyarak namaz kıldığını gözlemlemiş ve bunun üzerine Bilâl, "Kur’ân, Allah’ın 

bazısını bazısına kattığı güzel kelamıdır" şeklinde cevap vermiştir. Resûlullah bu 

durumda "Hepiniz isabet ettiniz" buyurmuştur.1261 Zebîdî, bu rivayetin farklı 

sûrelerden ayetlerin karışık okunmasının cevazına delalet ettiğini savunmaktadır.1262  

Zebîdî’nin bu görüşü tercih ederken delilin kuvvetine önem verdiği 

anlaşılmaktadır. Hz. Bilâl’in kıraat şekli hakkında nakledilen rivayetler arasında Ebû 

 
1259 Aynî, ‘Umdetü’l-kârî, 3/100-101. 
1260 Ebû Abdillâh Bedruddîn Muhammed b. Abdillâh ez-Zerkeşî, el-Bürhân fî ‘ulûmi’l-Kur’ân, thk. 

Muhammed Ebü’l-Fadl İbrahim (Mısır: Dâru ihyâi’l-kütübi’l-‘Arabiyye İsa el-Bâbî el-Halebî ve 

şürekâihî, 1376/1957), 1/468-469; Celâlüddîn Abdurrahman b. Ebû Bekr es-Süyûtî, el-İtkân fî ‘ulûmi’l-

Kur’ân, thk. Muhammed Ebü’l-Fadl İbrahim (Mısır: Heyet, 1394/1974), 1/378-379. 
1261 Ebû Dâvûd, “Ebvâbü salâti’s-sefer”, 312 (No. 1330); Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, 3/17 (No. 4702). 
1262 Zebîdî, İthâf, 5/67-68. 



 

261 

 

Dâvûd’un naklettiği bu hadis hem Kütüb-i Sitte’de yer alması hem de sened açısından 

sahih olması nedeniyle en güvenilir olanıdır. Diğer rivayetler ise ne Kütüb-i Sitte’de 

yer almaktadır ne de sened açısından sahih kabul edilmektedir. Bu durum, Zebîdî’nin 

yöntemsel yaklaşımını ve delil değerlendirmedeki titizliğini göstermektedir. 

Buhârî’nin "Nikâh Akdi ve Düğün Yemeği Sırasında Def Çalmak" başlıklı 

babında naklettiği Rübeyyi' bint Mu'avviz b. Afrâ rivayeti, İslam hukukçuları 

tarafından düğün merasimlerindeki müzikal uygulamaların meşruiyeti bağlamında 

önemli bir delil teşkil etmektedir. Rivayete göre Hz. Peygamber, Rübeyyi’in düğününe 

iştirak etmiş ve genç kızların def çalarak Bedir şehitleri hakkında mersiyeler 

okuduğuna şahit olmuştur. Ancak bir kızın "İçimizde yarını bilen bir peygamber var" 

şeklindeki sözü üzerine, Hz. Peygamber’in "Bunu bırak da önceki söylediklerini söyle" 

şeklinde müdahalede bulunması dikkat çekicidir.1263  

Zebîdî, bu hadisin nikâh merasimlerinde def çalmanın cevazına delalet ettiği 

görüşünü benimsemektedir. Ayrıca, kûbe1264 hariç diğer davul çeşitlerinin haram 

kapsamında değerlendirilmediğini, el-İrşâd ve diğer kaynaklarda belirtildiği üzere el 

çırpmanın meşru olduğunu ve kırılma/bükülme hareketleri içermeyen raksın da 

yasaklanmadığını ifade etmektedir. Bununla birlikte Zebîdî, tambur gibi içki 

meclislerine özgü çalgı aletlerinin ve diğer yaylı/üflemeli çalgıların kullanımının 

haramlığına vurgu yapmakta, ancak kasıtsız dinlemenin bu hükmün dışında kaldığını 

belirtmektedir.1265 

Düğünlerde def çalınmasının meşruiyeti konusunda Zebîdî’nin Hanefî 

fakihleriyle mutabakat içinde olduğu görülmektedir.1266  Keşmirî de benzer şekilde bu 

hadisten hareketle davul çalmanın caiz olduğuna hükmetmiştir.1267 İbn Âbidîn ise 

hadisten çıkarılabilecek hükümleri şu şekilde sistematize etmiştir: Şâri’in huzurunda 

düğünde def çalınmasının meşruiyeti, müzik aletlerinin helal ve haram olanlarının 

 
1263 Buhârî, “Nikâh”, 47 (No. 5147). 
1264 Kûbe’nin ne anlama geldiğinde âlimler ihtilaf etmişlerdir. Bu sebeple onun hükmünü “Dil Kuralları 

ile İstidlâlde Bulunması” başlığı altında inceledik.  
1265 Zebîdî, İthâf, 6/136. 
1266 Aynî, ‘Umdetü’l-kârî, 14/100; İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-kadîr, 3/189; Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. 

Sultân Muhammed el-Kârî, Mirkâtü’l-mefâtîh şerhu Mişkâti’l-mesâbîh (Beyrut: Dâru’l-fikr, 

1422/2002), 3/1065-1066; Şebbîr Ahmed, Fethu’l-mülhim, 4/377. 
1267 Keşmîrî, Feyzü’l-bârî, 5/531. 



 

262 

 

tefrik edilmesi, def ile evliliğin ilan edilmesinin cevazı ve meşru şarkı türlerinin 

belirlenmesi. İbn Âbidîn’in önemli bir tespiti, müzik aletlerinin zatî olarak değil, 

kullanıcı ve dinleyicilerin niyet ve özellikleri bağlamında değerlendirilmesi 

gerektiğidir. Ona göre, "Ameller niyetlere göredir" prensibi uyarınca, aynı 

enstrümanın farklı bağlamlarda farklı hükümlere konu olabileceği anlaşılmaktadır.1268 

Bu yaklaşım, İslam hukukundaki makâsıd teorisiyle uyumlu bir perspektif 

sunmaktadır. 

Zebîdî’nin hadislerin hükme delâlet yönünü tespitte izlediği yöntem hem 

rivayetlerin sıhhatini kritik etme hem de fıkhî sonuçlarını belirleme bağlamında 

muntazam bir yaklaşım sergiler. Örneğin, eşin ev/iç hizmetlerde çalıştırılması 

meselesinde, Hz. Aişe’nin Hz. Peygamber’in saçını taraması hadisini merkeze alarak, 

rızaya dayalı hizmetlerin meşruiyetini eşe karşı "zarar ve hürmetsizlik" unsurlarının 

yokluğu üzerinden temellendirir. Burada Zebîdî, Nevevî’nin sünnet, selef uygulaması 

ve icmâ vurgusunu delil olarak kullanırken, Irâkî’nin kıyas eleştirisine, ribâ 

örneğinden hareketle düşük seviyedekinin üst seviyedekine yapılan bir kıyas çeşidi 

olduğunu vurgulayarak cevap verir ve hadisin doğrudan delaletinin daha kuvvetli 

olduğuna işaret eder. Benzer şekilde, Kur’ân’ın karışık okunması konusunda, Zerkeşî 

ve Süyûtî’nin ihtiyatlı yaklaşımına rağmen, Hz. Bilâl’ın kıraatini konu alan sahih 

hadisle amel eder ve "Kur’ân, Allah’ın bazısını bazısına kattığı güzel kelamıdır" 

şeklindeki sahâbî yorumunu delil göstererek, lafzî tertibin şart olmadığına hükmeder. 

Zebîdî’nin bu yaklaşımı, delilin sıhhati ve sahâbe uygulamasına öncelik vermesiyle 

karakterize olur. Aynı usûl, düğünde def çalma meselesinde de görülür: Buhârî’deki 

Rübeyyi' hadisini, "meşru eğlence"nin sınırlarını çizmek için kullanırken, 

enstrümanların hükmünü kullanım bağlamı ve niyetle ilişkilendirerek İbn Âbidîn’in 

de ifade ettiği makâsıdî yaklaşımı destekler. Zebîdî’nin bu üç örnekteki tutarlılığı, 

hadislerin hükme delâletini belirlerken sıhhat kıstaslarını önceleme, sahâbe yorumunu 

merkeze alma ve fıkhî maksatları dikkate alma şeklinde özetlenebilecek bir usûl 

benimsediğini gösterir. Bu metod, hadislerin bağlamsal okunması gerektiğine dair 

derin bir şuur yansıtır. 

 
1268 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 6/350.    ل نْ الْمُ شْتغَ  هَا أوَْ م  ع  نْ سَام  ا م  نْهَا إمَّ مَةً ل عيَْن هَا، بَلْ ل قصَْد  اللَّهْو  م  أنََّ آلةََ اللَّهْو  لَيْسَتْ مُحَرَّ

هَا ب هَا وَب ه  ألََِ ترََى أنََّ ضَرْبَ ت لْكَ الْْلةَ  ب عَيْن هَا حَلَّ تاَرَةً وَحَرُمَ أخُْرَى ب اخْت لََف  الن ِّيَّة  ب سَ  هَا مَاع  د  وَالْْمُُورُ ب مَقاَص   



 

263 

 

9. Mertebe Açısından Daha Üstün Bir Hadisle Delil Getirmesi 

Hüccetler arasındaki rüçhan ilişkisini tespit ederek tercihte bulunma yöntemi, 

İslam fıkıh usulünde müctehid âlimlerin sıklıkla başvurduğu temel bir ictihad 

yöntemidir. Bu usûlî yaklaşım, müteârız delillerin sıhhat derecelerini, delalet 

kuvvetlerini ve uygulanabilirlik şartlarını mukayeseli olarak analiz etmeyi gerektirir. 

Zebîdî’nin özellikle İhyâ şerhinde bu yöntemi nizami şekilde uyguladığı müşahede 

edilmektedir. 

Zebîdî, söz konusu şerhinde Şâfiî ve Hanefî mezheplerinin normatif 

argümanlarını geniş bir perspektifle nakletmekle birlikte, çoğu durumda açık bir tercih 

beyanında bulunmaksızın delillerin objektif bir şekilde aktarımıyla yetinmiştir. Ancak 

bu tutum, onun delil değerlendirmede tarafsız kaldığı anlamına gelmemektedir. 

Nitekim kendisi, özellikle sıhhat ve kuvvet açısından belirgin bir üstünlük arz eden 

durumlarda, mezhepler arası veya Hanefî ekolü içindeki müctehid imamların farklı 

görüşleri arasında tercih yapmaktan kaçınmamıştır. Zebîdî’nin bu yöntemsel yaklaşımı 

hem hadis tenkidi hem de fıkıh usulü ilkeleri bağlamında derinlikli bir analiz 

kabiliyetine sahip olduğunu göstermektedir. Onun delil değerlendirme sürecinde 

gösterdiği bu titizlik ve dengeli yaklaşım, İslam hukuk teorisinin gelişimine katkı 

sağlamakla kalmamış, aynı zamanda fıkıh araştırmalarında yöntemsel bir rehber işlevi 

görmüştür. Bu bağlamda, Zebîdî’nin tercih kıstaslarını somutlaştıran şu örnekler 

zikredilebilir: 

Farklı fıkıh mezhepleri arasında secde esnasında ellerin konumu meselesi, 

hadislerin delil değeri ve ravilerin güvenilirliği bağlamında önemli bir usûlî tartışma 

konusu teşkil etmektedir. Şâfiî mezhebi, Ebû Humeyd es-Sâidî’nin naklettiği "Hz. 

Peygamber, secde anında ellerini yanlarından ayırarak avuç içlerini omuzları 

hizasına yerleştirirdi" şeklindeki merfû hadisi esas almaktadır ki bu rivayet İbn 

Huzeyme’nin Sahîh’inde kayıtlıdır.1269  

Buna mukabil Hanefî ekolü, Vâil b. Hucr’un "Hz. Peygamber, secde ederken 

elleri kulakları hizasında olurdu"1270 şeklindeki merfû rivayetini delil olarak 

benimsemektedir. Bu hadis, Âsım b. Kuleyb yoluyla babasından ve nihayet Vâil’den 

 
1269 İbn Huzeyme, Sahih, 1/323 (No. 640). 
1270 Ebû Dâvûd, “Kitâbü’s-salât”, 116 (No. 726); İbn Mâce, “İkâmetü’s-salât”, 15 (No. 867). 



 

264 

 

müteaddit isnadlarla nakledilmiştir. Zebîdî, usûlî bir değerlendirme yaparak 

Hanefîlerin dayandığı Vâil b. Hucr rivayetinin Şâfiîlerin delil aldığı Ebû Humeyd 

rivayetine nispetle daha evlâ ve kuvvetli olduğunu ileri sürmektedir. Zebîdî’nin bu 

tercihini destekleyen temel kanıtlar şunlardır: 

1. Âsım’ın rivayetinin, Sevrî yoluyla gelen diğer nakillerle mutabakat halinde 

olması, 

2. Ebû Dâvûd ve Nesâî’nin Bişr b. Mufaddal kanalıyla Âsım’dan naklettikleri 

"Kıbleye döndü, tekbir aldı ve ellerini kulaklarının hizasına kadar kaldırdı… 

Secdeye gittiğinde de başını elleri ile (iftitâh tekbirindeki) aynı yere 

koydu"ğuna dair sahih rivayetler,1271 

3. Beyhakî ve Taberânî gibi muhaddislerin farklı isnadlarla teyit ettiği benzer 

rivayetler,1272 

4. Ebû Humeyd rivayetinin senedinde yer alan Füleyh b. Süleyman’ın zayıf bir 

râvi olması ve Yahya b. Ma'în gibi otoritelerce tenkit edilmiş olması.1273 

Bu karşılaştırmalı analiz, Vâil b. Hucr rivayetinin hem sened hem de metin 

açısından Ebû Humeyd rivayetine kıyasla daha sahih ve güvenilir olduğunu ortaya 

koymaktadır.  

Namaz esnasında kâmet getirildiğinde cemaatin ayağa kalkma vaktine dair 

fıkıh âlimleri arasında ihtilaf bulunmaktadır. Zebîdî bu konuyu ele alırken, cemaatin 

mescitte hazır bulunduğu ve namazı beklediği durumlarda ortaya çıkan görüş 

ayrılıklarını nizami bir şekilde tasnif etmiştir. Mevcut fıkhi yaklaşımlar şu şekilde 

özetlenebilir: Kâmetin başlangıcında, "hayye ale's-salâh" ifadesi okunduğunda, 

"hayye ale'l-felâh" cümlesi söylendiğinde, imamın görünmesiyle veya belirli bir 

zaman tayin edilmeksizin. 

Zebîdî, bu görüşleri aktardıktan sonra Hz. Peygamber’in "Beni görmeden 

kalkmayınız!" şeklindeki nebevi emrini delil olarak zikretmekte ve şu değerlendirmeyi 

yapmaktadır: "Eğer hadis sahih ise (ki bu durumda) onunla amel etmek zaruridir ve 

bu hükümden rücû edilemez. Nebevî emir, onu görmemizi beklememizi gerektiriyorsa, 

günümüzde de bu şekilde hareket etmemiz gerekir.”1274 Bu ifadelerden anlaşılmaktadır 

 
1271 Nesâî, “Kitâbü’s-sehv”, 32 (No. 1266).  
1272 Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, 22/37 (No. 86); Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, 2/160 (No. 2691).  
1273 Zebîdî, İthâf, 3/106-107. 
1274 Zebîdî, İthâf, 3/294. 



 

265 

 

ki Zebîdî, bir konuda sahih hadis mevcutsa, bununla amel etmenin zorunlu olduğu ve 

başka görüşlere itibar edilemeyeceği prensibini benimsemektedir. 

Zebîdî’nin "eğer sahihse" şeklindeki ihtiyatlı ifadesinin kaynağı, Buhârî ve 

Müslim’in ittifakla rivayet ettikleri sahih hadislerdir. Buhârî, "Kamet Getirilirken 

İmamı Gördüklerinde İnsanlar Ne Zaman Ayağa Kalkarlar?" başlıklı babında bu hadisi 

"Namaza kamet getirildiğinde beni görmeden ayağa kalkmayın!" şeklinde 

nakletmektedir.1275 Aynı eserde "Beni (mescide girmiş) görmeden ayağa kalkmayın ve 

vakar üzere olun" rivâyeti de yer almaktadır.1276 Dolayısıyla hadisin sıhhatinde şüphe 

bulunmamaktadır. 

Bedruddîn el-Aynî’nin konuya dair yaptığı açıklamaları, Zebîdî’nin görüşünün 

cumhurla paralellik arz ettiğini göstermektedir. Aynî’ye göre, âlimlerin farklı görüşleri 

imamın mescitte bulunduğu durumlarda geçerlidir; imamın mescitte olmadığı hallerde 

ise cemaatin onu gördükten sonra ayağa kalkması cumhurun benimsediği görüştür.1277 

Bu tespit, Zebîdî’nin yaklaşımının genel kabul görmüş fıkhi prensiplerle uyum içinde 

olduğunu ortaya koymaktadır. 

Aynı konuda bir başka örnek, ipek yaygıların kullanımının hükmüne dair fıkıh 

âlimleri arasında ihtilaf bulunmaktadır. Konuya ilişkin temel delil, Hz. Peygamber’in 

kendisine hediye edilen ipek bir ferrûc giydikten sonra onu çıkararak "Bu, müttakîler 

için uygun değildir" dediği rivayetidir.1278 Zebîdî, bu hadisin ipek yaygıların hükmüne 

delaletini kritik bir şekilde analiz etmektedir. Ona göre, Nebevî ifadedeki "bu" 

zamirinin ipeğin kendisine mi yoksa giyilen özel kıyafete mi işaret ettiği meselesi, 

hükmün kapsamını belirlemede belirleyici olmaktadır. 

Zebîdî’nin analizine göre, cumhur ulema ipek yaygıların haramlığı görüşünü 

benimserken, Ebû Hanîfe1279 ve Mâlikî fakih Abdülmelik b. Habîb es-Sülemî (ö. 

238/853) bu görüşe muhalefet etmiştir. Zebîdî, konuyu kesin olarak çözüme 

 
1275 Buhârî, “Ezân”, 22 (No. 637); Müslim, “Ezân”, 151 (No. 602). Bk. Ebû Dâvûd, “Salât”, 46 (No. 

539). 
1276 Buhârî, “Cuma”, 18 (No. 909). 
1277 Aynî, ‘Umdetü’l-kârî, 4/214-215. 
1278 Buhârî, “Salât”, 16 (No. 375); Müslim, “Libâs”, 21 (No. 2075). 
1279 Ebû Hanîfe: “İpeği yastık olarak kullanmakta ve üzerinde uyumakta bir sakınca yoktur.” Bk. 

Muhammed b. Hasan, el-Câmiu’s-sağîr, 232. 



 

266 

 

kavuşturan delilin Hz. Hüzeyfe’nin rivayet ettiği "Hz. Peygamber, ipek ve dîbâc1280 

giymeyi ve bunların üzerinde oturmayı yasakladı"1281 hadisi olduğunu belirtmektedir. 

Bu hadisin Sahih-i Buhârî’de yer alması ve yasağın açık ifadesi nedeniyle Zebîdî, 

cumhurun görüşünü tercih etmektedir.1282 

Hanefî fakihleri ise Ebû Hanîfe’nin görüşünü tercih ediyor görünmektedir.1283 

Kâsânî, Enes b. Mâlik ve Abdullah b. Abbâs’ın ipek üzerinde oturmalarıyla ilgili 

rivayetlerini naklettikten sonra Ebû Hanîfe’nin görüşünü müdafaa eder. Kâsânî’ye 

göre yasak öncelikle giyimle ilgilidir ve sahâbe uygulaması bu yasağın sadece giyimle 

sınırlı olduğunu göstermektedir. Ayrıca Kâsânî, giyim ile diğer kullanımlar arasında 

kıyas yapılamayacağını, çünkü giyimin değer atfeden bir anlam taşırken diğer 

kullanımların bu anlamı taşımadığını savunmaktadır. 1284 

Delil değerlendirmesi açısından bakıldığında, Zebîdî’nin dayandığı Buhârî 

rivayetinin daha güçlü olduğu görülmektedir. Ancak bu rivayetin "üzerinde oturmayı" 

ifadesi sadece Buhârî’de1285 geçmekte ve diğer Kütüb-i Sitte’de yer almamaktadır. Bu 

durum, Aynî’nin dediği gibi, Buhârî’nin rivayette tek kaldığı bir nokta olarak 

değerlendirilmiştir.1286 Buna rağmen Zebîdî, Buhârî’nin otoritesi ve hadisin açıklığı 

nedeniyle cumhur görüşünü tercih etmektedir.  

Zebîdî’nin müteârız hadisler karşısında tercih yaparken izlediği usûl, mertebe 

açısından üstün olan hadisle amel etme prensibine dayanmaktadır. Bu yaklaşımını üç 

farklı örnekte somutlaştırmak mümkündür: Secdede ellerin konumu, kamet esnasında 

cemaatin kalkış vakti ve ipek yaygıların hükmü meselesi. Secde konusunda Zebîdî, 

Hanefîlerin delili olan Vâil b. Hucr rivayetini Şâfiîlerin Ebû Humeyd rivayetine tercih 

etmesini dört temel gerekçeye dayandırmaktadır: Rivayetin müteaddit isnadlarla 

gelmesi ve diğer sahih nakillerle mutabakatı, Ebû Dâvûd ve Nesâî gibi otoritelerce 

teyidi, Beyhakî ve Taberânî’nın farklı yollarla rivayeti ve karşı tarafın delilindeki râvi 

 
1280 Dîbâc: İbrisimden (ipeğin ince olanından) yapılan elbisedir. Dîbâc, Farsça bir kelime olup 

Arapçalaşmıştır. Bk. Zebîdî, Tâcü’l-’arûs, 5/544. 
1281 Buhârî, “Libâs”, 27 (No. 5837). 
1282 Zebîdî, İthâf, 5/644. 
1283 Merğînânî, el-Hidâye, 2/363; Mevsılî, el-İhtiyâr, 4/123; Tehânevî, İ'lâü's-sünen, 16/8097. 
1284 Kâsânî, el-Bedâ’i, 5/131-132. 
1285 Buhârî, “Et‘ıme”, 29 (No. 5426). 
1286 Aynî, ‘Umdetü’l-kârî, 15/46-57. 



 

267 

 

zayıflığı. Kamet meselesinde ise Zebîdî, Buhârî ve Müslim’ın muttefekun aleyh olarak 

naklettikleri "Beni görmeden kalkmayınız" hadisini diğer görüşlere tercih ederek, sahih 

hadis bulunduğunda başka görüşlere itibar edilemeyeceği prensibini vurgulamaktadır. 

İpek yaygılar konusundaki yaklaşımı da benzer şekildedir; Hz. Hüzeyfe’nin 

Buhârî’deki "Üzerinde oturmayı yasakladı" rivayetini, tek kalmış (ferd) olmasına 

rağmen sahâbe uygulamalarına ve kıyasa tercih etmektedir. Zebîdî’nin bu üç örnekteki 

tutarlı usulü, hadislerin sıhhat derecesi, ravilerin güvenilirliği ve metinlerin delalet 

açıklığı gibi objektif ölçütleri esas aldığını göstermektedir. Özellikle Buhârî’nin tek 

kaldığı rivayetleri bile diğer delillere tercih etmesi, onun hadis tenkidi konusundaki 

titizliğini ve Sahihayn'a verdiği önemi ortaya koymaktadır. Bu yaklaşım, Zebîdî’nin 

hem hadis hafızı hem de fakih kimliğini yansıtan dengeli bir yöntem sergilemektedir. 

10. Ravinin Rivayet Ettiği Habere Muhalefeti 

Usûl âlimlerine göre sünnet, Hz. Peygamber’in söz, fiil ve takrirlerinden 

oluşmaktadır.1287 Hanefî usûl âlimleri sahâbe uygulamalarını da sünnet kavramı 

içerisine dâhil etmiştir.1288 Hadis ilmi çerçevesinde, bir râvinin veya sahâbînin 

naklettiği haberle sonradan ihtilâfa düşmesi meselesi, usûl âlimleri arasında müzakere 

konusu olmuştur. Hanefî mezhebine göre, râvinin rivayet ettiği hadise aykırı bir fetva 

vermesi, inkıtânın (kesinti) açık delillerinden biri olarak kabul edilmiştir.1289  

Bu kuralı tatbik eden Zebîdî, fiil ile rivayetin çelişmesi durumunda fiilin 

önceleneceğini belirtmekte ve bu duruma örnek olarak Hz. Âişe’nin yeğeni Hafsa’yı, 

babası Abdurrahmân’ın Şam’da bulunduğu bir sırada Münzir b. Zübeyr ile 

evlendirmesini zikretmektedir. Abdurrahmân’ın dönüşünden sonra, bu evlilik 

hakkında itirazda bulunmasına rağmen, Hz. Âişe’nin müdahalesi ve Münzir’in 

yetkinin Abdurrahmân’a ait olduğunu ifade etmesi üzerine, Abdurrahmân’ın nikâhı 

onaylamasıyla süreç sonuçlanmış ve bu durum talâk olarak değerlendirilmemiştir.1290 

 
1287 Abdülazîz el-Buhârî, Keşfü’l-âsâr, 2/359. 
1288 Serahsî, Usûl, 1/113. 
1289 Serahsî, Usûl, 2/6; Abdülazîz el-Buhârî, Keşfü’l-âsâr, 3/63. 
1290 Tahâvî, Şerhu me'âni’l-âsâr, 4/323-324 (No. 4171), Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/249. 



 

268 

 

Zebîdî, bu rivayeti aktardıktan sonra, Hz. Âişe’nin, velisiz nikâhın câiz 

olmadığını bildiren hadisi1291 nakletmesine rağmen, yeğenini velisinin izni olmadan 

evlendirmesini, fiil ile rivayetin çelişmesi olarak yorumlamaktadır. Ona göre, böyle 

bir durumda fiilin kavle takdim edilmesi gerekmektedir. Zebîdî’nin bu yorumu 

desteklemesinin sebeplerinden biri de, Hz. Âişe’den nakledilen söz konusu hadisin 

sıhhat açısından muhaddislerce eleştirilmiş olmasıdır.1292 Nitekim Tahâvî1293 ve 

İbnü’t-Türkmânî1294 gibi âlimler de bu hadisin zayıflığına dair değerlendirmelerde 

bulunmuşlardır. Zebîdî, hadisin cerh edilmesi gereken yönlerini detaylı bir şekilde 

inceleyerek, bu rivayetin delil olarak kullanılamayacağını ileri sürmüştür. 1295 

Hanefî usûl geleneğinde "Ravinin Rivayet Ettiği Habere Muhalefet Etmesi", 

bir râvinin naklettiği hadisle amel etmemesi veya ona aykırı davranması durumunda, 

rivayetin sıhhatine dair şüphe oluşturduğu için inkıtâ (kesinti) delili sayılmıştır. Zebîdî 

bu kuralı, Hz. Âişe örneği üzerinden temellendirerek, fiil ile rivayet çeliştiğinde fiilin 

önceleneceği prensibini benimsemiştir. Ona göre, Hz. Âişe’nin "Velisiz nikâh olmaz" 

hadisini nakletmesine rağmen, yeğeni Hafsa’yı velisinin izni olmadan evlendirmesi, 

rivayetin sıhhatini tartışmalı hale getirmektedir. Zira sahâbe uygulamalarının sünnet 

değeri taşıdığı Hanefî usulünde, Hz. Âişe’nin fiili, naklettiği hadisle çeliştiği için tercih 

edilmiştir. Zebîdî, bu yaklaşımını, söz konusu hadisin Tahâvî ve İbnü’t-Türkmânî gibi 

âlimlerce tenkit edilmiş olmasıyla da desteklemiş; hadisin cerh edilebilir yönlerini 

vurgulayarak, fiilin kavle takdiminin gerekliliğini ortaya koymuştur. Böylece Zebîdî 

hem Hanefî usûlündeki "muhalefet" kuralını somut bir örnekle açıklamış hem de hadis 

tenkidi ile fıkıh usulü arasındaki ilişkiyi yorumlayarak, sahâbe fiillerinin hüccet 

değerine dair usûlî bir çerçeve sunmuştur. 

İkinci bölümde Zebîdî’nin fıkıh usûlüne dair temel görüşleri detaylı bir şekilde 

incelenmiş ve analiz edilmiştir. Bu bölümde, onun fıkıh ve fakih anlayışı, kaynaklara 

 
1291 Ebû Dâvûd, “Nikâh”, 19 (No. 2085); Tirmizî, “Nikâh”, 14 (No. 1126); İbn Mâce, “Nikâh”, 15 (No. 

1881).   
1292 Ebû Dâvûd, “Nikâh”, 19 (No. 2083); Tirmizî, “Nikâh”, 14 (No. 1127); Ebû Abdurrahman Ahmed 

b. Şuayb en-Nesâî, Sünenü’l-kübrâ, thk. Hasan Abdülmün‘ım eş-Şelebî (Beyrut: Müessetü’r-risâle, 

1421/2001), “Nikâh” 21 (No. 5373); İbn Mâce, “Nikâh”, 15 (No. 1879). 
1293 Tahâvî, Şerhu me'âni’l-âsâr, 4/322-324. 
1294 Ebü’l-Hasen Alâüddîn Alî b. Osmân et-Türkmânî el-Mardînî, el-Cevheru’n-nakî fi’r-reddi ʿale’l-

Beyhakî (Beyrut: Dâru’l-fikr, ts), 7/113-125. 
1295 Zebîdî, İthâf, 6/91; ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/249. 



 

269 

 

yaklaşımı, delil teorisi, nasları anlama yöntemleri, hükümlerin maksadını tespit etme 

metodu, ictihad ve taklid teorisi, hüküm teorisi ile tearuz ve tercih teorisi gibi önemli 

usûl konularındaki görüşleri derlenerek sunulmuştur. Bu kapsamlı incelemenin 

ardından, üçüncü bölümde Zebîdî’nin fıkıh usûlü anlayışının pratikteki yansıması olan 

ve özellikle Hanefî mezhebi içindeki yerini belirleyen görüşleri ele alınacaktır. Bu 

bölümde, onun fıkıh içindeki yorumları, fıkhî ihtilaflara yaklaşımı, tenkitçi bakış açısı 

ve fetva ve görüşlerinden bazıları irdelenerek, tasavvufî eğilimlerinin fıkıh anlayışına 

etkisi araştırılacaktır. Böylece, teorik düzeydeki usûl anlayışının, pratik fıkıh 

uygulamalarındaki yeri ve etkisi daha somut bir biçimde ortaya konulacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

270 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

FÜRÛ-İ FIKHA DAİR GÖRÜŞLERİ 

Bu bölümde, Zebîdî’nin fürû-i fıkha dair görüşleri planlı bir şekilde analiz 

edilmektedir. Müellifin fıkhî ihtilaflara yönelik yöntemsel yaklaşımı hem mezhepler 

arasındaki görüş ayrılıkları hem de Hanefî mezhebi içindeki ictihad farklılıkları 

bağlamında ele alınmaktadır. Zebîdî’nin fıkıh alanındaki katkıları, onun mezhep 

içindeki yeri ve fıkhî yorumları kapsamlı bir şekilde ele alınacaktır. Öncelikle, 

Zebîdî’nin fıkhî ihtilaflara yaklaşımı, tenkitçi bakış açısı ve fetva anlayışı 

incelenecektir. Ardından, Hanefî fakihlerinin görüşlerine yaklaşımı ve bu görüşlerle 

olan ilişkisi analiz edilecektir. Son olarak, Zebîdî’nin tercihlerinde tasavvufî 

eğilimlerinin etkisi araştırılacaktır. Bu kapsamlı çalışma, Zebîdî’nin fıkıh alanındaki 

yaklaşım ve katkılarını daha iyi anlamamıza yardımcı olacaktır. 

A. Fıkhî İhtilaflara Yaklaşımı 

Bu bölümde, Zebîdî’nin fıkhi ihtilaflara yönelik yaklaşımı analiz edilecektir. 

Zebîdî’nin fıkıh alanındaki eserleri, çeşitli mezheplerin ve âlimlerin görüşlerini nizami 

bir şekilde nakletmesi, kritik etmesi ve belli bir yöntem dâhilinde tercihlerde 

bulunması açısından dikkat çekicidir. Zebîdî, İhyâʾü ʿulûmi’d-dîn adlı eseri şerh 

ederken, müellifi Gazzâlî’nin Şâfiî mezhebine mensubiyeti nedeniyle, eseri öncelikle 

Şâfiî ve Hanefî mezheplerinin görüşleri çerçevesinde ele almıştır. Bununla 

birlikte, İthâfü’s-sâde adlı şerhinde, Mâlikî1296 ve Hanbelî1297 mezheplerinin 

görüşlerini de orijinal kaynaklarına dayanarak aktarmış ve analiz etmiştir. Ayrıca, 

Zâhirî mezhebinin önde gelen temsilcilerinden İbn Hazm’ın1298 görüşlerini de yer yer 

aktarmış ve analiz etmiştir. Bu özellikleri göz önüne alındığında, İthâf, memzûc bir 

şerh niteliği taşımaktadır. Eserde, ihtilaflı fıkhi meseleler geniş bir yelpazede ele 

alınmış ve farklı mezheplerin perspektifleri mukayeseli bir şekilde incelenmiştir.  

1. Farklı Mezheplerin ve Fakihlerin Görüşlerine Yer Vermesi 

Zebîdî’nin eserlerinde, çeşitli İslâm âlimlerine ve mezhebî yaklaşımlara 

yönelik tenkitçi ve analitik bir tutum sergilediği görülmektedir. Bu durum, onun ilmî 

 
1296 Mâlikî mezhebinin görüşleri için bk. Zebîdî, İthâf, 2/578; 3/128-129. 
1297 Hanbelî mezhebinin görüşleri için bk. Zebîdî, İthâf, 2/578; 2/580; 3/133; 3/139. 
1298 Zebîdî, İthâf, 3/104; 3/326; 3/337; 3/554. 



 

271 

 

perspektifinin genişliğini ve İslâm düşünce geleneğinin usûl çeşitliliğine olan 

hâkimiyetini yansıtan önemli bir husustur. Zebîdî’nin farklı mezhep ve görüşlere karşı 

takındığı tavrın anlaşılması bağlamında, özellikle usûl ve fürû alanlarında kendisiyle 

yöntemsel ayrışmalar bulunan İbn Teymiyye’ye yönelik yaklaşımı mercek altına 

alınacaktır. 

Zebîdî, tefsir ilmi bağlamında İbn Teymiyye’nin tefsir ve tefsir usulüne dair 

eserlerinden yaklaşık iki buçuk sayfalık bir bölümü özetleyerek aktarmış ve ardından 

"Bu cidden nefis" şeklindeki değerlendirmesiyle İbn Teymiyye’nin ilmî katkılarına 

yönelik takdirini açıkça ifade etmiştir.1299 Zebîdî’nin bu tavrı, İslam düşünce 

geleneğinde farklı yaklaşımlara saygı duyma ve hakikati araştırma idealinin somut bir 

tezahürüdür. Söz konusu tutum, günümüz akademik çevreleri için de örnek teşkil 

edecek nitelikte bir ilmî ahlak örneği olarak değerlendirilebilir.  

1.1. Onaylayarak Yer Vermesi 

Zebîdî, İslam hukukunda tartışılan konulardan biri olan namazda sedl 

meselesinde İbn Teymiyye’nin görüşünü onaylayarak nakletmektedir. Namazda sedl 

yasaklanmış1300 ve tahrimen mekruh olduğu söylenmiştir.1301 Zebîdî, İthâfü’s-sâde 

adlı eserinin namazın mekruhları bölümünde bu kavramı detaylı bir şekilde 

incelemektedir.1302 Zebîdî öncelikle sedl teriminin semantik analizini yaparak lügat 

âlimlerinin bu kavramı "tutup birleştirmeden serbest bırakmak" şeklinde 

tanımladıklarını belirtmektedir. Terimin fıkhi uygulamadaki karşılığına ilişkin olarak 

ise çeşitli âlimler farklı tanımlar getirmişlerdir. Ebû Tâlib el-Mekkî, sedli "ayakta 

dururken elbisenin etrafını serbest bırakmak" olarak tarif ederken,1303 Gazzâlî ehl-i 

hadis geleneğindeki "kişinin elbisesine bürünüp ellerini içeri sokarak rükû ve secde 

yapması" şeklindeki uygulamayı aktarmaktadır.1304 Münâvî ise sedli "elbiseyi yere 

değecek şekilde serbest bırakmak" olarak tanımlamakta ve bu davranışın kibir alameti 

sayıldığını, bu nedenle mutlak olarak yasaklandığını, namazda ise yasağın daha 

 
1299 Zebîdî, İthâf, 5/148-151. 
1300 Mergînânî, el-Hidâye, 1/78; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/213. 
1301 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 1/639; Tehânevî, İ‘lâü’s-sünen, 4/158-159. 
1302 Zebîdî, İthâf, 3/138-140. 
1303 Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtü’l-kulûb, 2/159. 
1304 Gazzâlî, İhyâ, 1/492-493. 



 

272 

 

şiddetli olduğunu vurgulamaktadır.1305 Konunun tarihî arka planına ilişkin olarak 

Gazzâlî, bu yasağın temelinde Yahudilerin ibadet uygulamalarına benzeme 

endişesinin yattığını ve bu nedenle yasaklandığını ifade eder. 

Zebîdî, namazda sedlin yasaklanmasının asıl illetinin Yahudilere benzemek 

olduğunu1306 ifade ettikten sonra teyit maksadıyla İbn Teymiyye’nin şu sözünü 

nakletmiştir: "Kâfirlere benzemek (teşebbüh), icmâ ile yasaklanmıştır." O ayrıca şunu 

da eklemiştir: "Sarı ve mavi sarık (onların) şiarından olduğunda, bunları giymek haram 

kılınmıştır.”1307 Kâfirlere teşebbühün yasaklanmasının temel dayanağını ise Hz. 

Peygamber’in “Kim bir kavme benzerse onlardandır”1308 hadisi oluşturmaktadır. 

Hanefî fakihi İbn Âbidîn de kibir veya hangi sebeple olursa olsun sedl’ın mekruh 

olmasının sebebinin kitap ehline teşebbüh olduğunu ve bunun mekruhlununun mutlak 

olduğunu belirtirek Zebîdî ile aynı görüşü paylaşır.1309 

1.2. Tenkit Ederek Yer Vermesi 

Gazzâlî’nin usûl yaklaşımı incelendiğinde, İbn Mes'ûd ve İbn Abbas gibi 

sahâbîlerin Kur'an tefsirine dair şahsî görüşlerinin - doğrudan Hz. Peygamber’den 

duymadıkları için- re'y tefsiri kategorisinde değerlendirilmesi gerektiğini savunduğu 

görülmektedir.1310 Gazzâlî bu ifadeleri, re'y tefsirini toptan reddetmek amacıyla değil; 

bilakis sahâbe tefsirlerinin bilgi değeri ve güvenilirliği açısından bir yöntem ayrımı 

yapmak maksadıyla kaleme almıştır. Onun temel vurgusu, bu tür yorumların Hz. 

Peygamber’in sözleri (merfû hadis) olarak değil, sahâbî ictihadları olarak anlaşılması 

gerektiğidir. 

Zebîdî, Gazzâlî’nin bu görüşünü naklettikten sonra konuya ilişkin farklı usûlî 

yaklaşımları tartışmaya açmaktadır. Öncelikle Hâkim en-Nîsâbûrî’nin "Sahâbenin 

tefsiri merfû hadis hükmündedir" şeklindeki iddiasını aktarmakta,1311 ardından İbn 

 
1305 Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtu’l-kulûb, 2/159. 
1306 Namazda sedl’in Yahudilerin fiili olduğu hususu hadis kaynaklarında da geçmektedir. Bk. Tirmizî, 

“Salât”, 163. 
1307 Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn Abdisselâm el-Harrânî, el-Fetâva’l-

kübrâ, (Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, 1987), 5/479. 
1308 Ebû Dâvud, “Libâs”, 5 (No. 4031); Ahmed, el-Müsned, 9/123 (No. 5114). 
1309 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 1/639.  
1310 Gazzâlî, İhyâ, 1/882.  
1311 Hâkim, el-Müstedrek, 1/726 (No. 1988). Söz konusu yerde Ebû Hüreyre’nin bir tefsirini nakleden 

el-Hâkim “Bu, Müslim’in şartına göre sahih bir hadistir ancak ikisi (Buhârî ve Müslim) de tahrîc 

etmemişlerdir. Buhârî ve Müslim, sahabinin tefsirinin müsned hadis olduğunda ittifak etmişlerdir.” der. 



 

273 

 

Teymiyye’nin bu görüşü destekleyen "Doğru olan el-Hâkim’in dediğidir. Çünkü 

sahâbenin tefsiri re'y değil rivayet bâbındandır" şeklindeki ifadelerine yer vermektedir. 

Ancak Zebîdî, bu görüşlere katılmadığını ortaya koyar, İbnü's-Salâh ve diğer 

münekkit âlimlerin Hâkim’in bu iddiasını eleştirdiklerini belirtir. Özellikle 

Süyûtî’nin,1312 Hâkim’in bu yaklaşımının ancak sebeb-i nüzûl gibi re'y ile anlaşılması 

mümkün olmayan konularla sınırlı olduğuna dair görüşünü nakletmek suretiyle, 

sahâbe tefsirlerinin mutlak anlamda merfû hadis statüsünde değerlendirilemeyeceğine 

işaret etmektedir.1313 Zebîdî’nin bu metodolojik tutumu, daha önce Sünnet bahsinde 

de belirttiği üzere Ebû Hanîfe’nin hukukî istinbat yöntemiyle paralellik arz etmektedir. 

Nitekim Ebû Hanîfe’nin fıkıh usulünde sünnet ve sahâbe fetvalarının kıyasa takdim 

edilmesi, Zebîdî’nin bu konudaki yaklaşımını destekler niteliktedir.  

Zebîdî, İthâfü’s-sâde’de, tek lafızla verilen üç talâk meselesinde İbn Teymiyye 

ve İbn Kayyim’ın cumhurun görüşüne muhalif pozisyonlarını eleştirmek amacıyla 

özel bir bölüm tahsis etmiştir.1314 Bu bağlamda, söz konusu tartışmaya üç sayfalık bir 

analiz ayıran Zebîdî, Hanefî fakihi Aynî’den ve Şâfiî fakihi İbn Hacer’den alıntı 

yaparak görüşünü destekler.1315 Müellif, konuyla ilgili olarak İbn Ömer’den1316 

nakledilen hadisi detaylı bir şekilde incelerken, muhalif görüş sahiplerinin dayanak 

noktasını oluşturan İbn Abbas1317 rivayetlerini hem sened hem de metin kritiğine tabi 

tutmuştur. Zebîdî’nin ahkâm hadislerini derlediği eserinde yaptığı tahlillere göre,1318 

sahabe neslinin tek lafızla verilen üç talâkı kesinlikle üç talâk olarak kabul ettiği, bu 

konuda sadece İbn Abbas'tan muhalif bir görüş nakledildiği, ancak ondan bu görüşün 

aksi yönde rivayetlerin de bulunduğu tespit edilmiştir. Bu durumu, Mâlikî fakihi İbn 

Abdilber’den yaptığı şu alıntıyla desteklemektedir: "Sahabe içerisinde bu görüşe 

muhalefet eden birini bilmiyorum. Sadece İbn Abbas'tan Tâvûs’un rivayet ettiği bir 

haber vardır. Ancak İbn Abbas’ın diğer talebeleri ise Tâvûs’un aktardığı görüşün 

 
1312 Süyûtî, el-İtkân, 4/208. 
1313 Zebîdî, İthâf, 5/137. 
1314 Zebîdî, İthâf, 6/216-218. 
1315 İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-kadîr, 4/54-56; İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, 9/234-236. 
1316 Buhârî, “Kitâbü’t-talâk”, 1 (No. 5251); Müslim, “Talâk”, 1 (No. 1471).  
1317 Müslim, “Talâk”, 2 (No. 1472). 
1318 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/264. 



 

274 

 

aksini nakletmişlerdir."1319 Konuyla ilgili olarak Hanbelî fakihi İbn Kudâme’nin yanı 

sıra İbn Hacer ve İbnü’l-Hümâm gibi âlimler, Hz. Ömer döneminde bir lafızla verilen 

üç talâkın üç sayılması konusunda icmâ oluştuğunu açıkça ifade etmişlerdir.1320 

Zebîdî’nin eserlerinde farklı mezhep ve âlimlerin görüşlerine yer vermesi, 

onun yöntemsel çoğulculuğunu ve ilmî olgunluğunu yansıtan önemli bir özelliktir. 

Örneğin İbn Teymiyye’ye dair hem iktibaslar yapmış hem de eleştirel analizler 

gerçekleştirmiştir; bu durum, onun ilmî tarafsızlığını ve farklı usûlî yaklaşımlara karşı 

nesnel tutumunu yansıtan önemli bir örnektir. Onun tefsir usulüne dair görüşlerini 

"nefis" bulduğunu belirterek objektif bir tavır sergilemiştir. Ancak Zebîdî, İbn 

Teymiyye’nin tüm görüşlerini benimsememiş, örneğin tek lafızla verilen üç talâk 

meselesinde onu cumhurun görüşüne muhalefet ettiği gerekçesiyle eleştirmiş ve bu 

konuda Hanefî, Şâfiî, Mâlikî ve Hanbelî fakihlerinin delillerini öne çıkararak İbn 

Teymiyye’nin yaklaşımını zayıf bulmuştur. Benzer şekilde sahâbe tefsirlerinin merfû 

hadis statüsüne dair tartışmada, İbn Teymiyye’nin Hâkim en-Nîsâbûrî’yi destekleyen 

görüşüne karşı çıkmış ve Süyûtî, İbnü's-Salâh gibi âlimlerin eleştirilerini daha makul 

bulmuştur. Sonuç olarak Zebîdî, İbn Teymiyye’nin görüşlerini mutlak anlamda 

reddetmek yerine, delillerin gücüne ve mezhep ictihadlarına uygunluğuna göre ele 

almış, bu da onun ilmî titizliğini ve İslam düşünce geleneğindeki yöntemsel 

çoğulculuğa verdiği önemi ortaya koymaktadır. 

2. Yanlış Atfedilen Görüşleri Tashih Etmesi 

İntihal, başka bir bireyin akademik çalışmasını, fikrini veya orijinal üretimini 

kaynak belirtmeksizin kendi eseri gibi sunma eylemini ifade eden bir kavramdır. Bu 

davranış, akademik, edebî, sanatsal ve entelektüel alanlarda ciddi bir etik ihlal olarak 

kabul edildiği gibi1321 İslam ilim geleneğinde de erken dönemlerden itibaren bu tür 

davranışlar kınanmış ve sözün asıl sahibine isnad edilmesine büyük önem verilmiştir. 

Nitekim İslâm âlimleri, bilginin asıl kaynağına atıfta bulunmanın (isnad) ilmî bir 

 
1319 Ebû Ömer Yûsuf b. Abdullah b. Abdilber en-Nemerî el-Kurtubî, el-İstizkâr, thk. Sâlim Muhammed 

Atâ-Muhammed Ali Muavvid (Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 1421-2000), 6/5. 
1320 İbn Kudâme, el-Muğnî, 7/392. İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, 9/365; İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-kadîr, 3/470; 

5/254. 
1321 Serpil Mutlu Kırlı, Divan Şiirinde İntihal (Kırşehir: Ahi Evran Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2022), 42. 



 

275 

 

zaruret olduğu kadar dinî bir vecibe olduğunu vurgulamışlardır. Bu anlayış, "el-İsnâdü 

mine'd-dîn" (İsnad dindendir)1322 şeklinde tespit edilen meşhur prensiple özetlenmiştir. 

Zebîdî’nin eserleri, bu ilkeye bağlılığın somut örneklerini sergilemektedir. 

Kendisi, aktardığı bilgilerin kaynağını titizlikle araştıran, orijinal metinlerle 

karşılaştıran ve doğru isnadı tespit etmek için muhakkikâne bir çaba gösteren bir 

âlimdir. Eserlerinde yaptığı alıntıları, müellifin ismi ve eserin adıyla açıkça belirtmek 

suretiyle akademik dürüstlüğü ön planda tutmuştur. Ayrıca, alıntıların bitişini 

göstermek için "اه" (intehâ) işaretini kullanarak metinsel bütünlüğe ve kaynak 

şeffaflığına verdiği önemi ortaya koymuştur. Bu yaklaşım, Zebîdî’nin klasik İslâm 

ilim geleneğinin isnad hassasiyetine bağlılığını yansıtmaktadır.  

Zebîdî’nin yanlış atfedilen görüşleri tashih etmesi konusuna başlamadan önce 

onun her türlü vaki hataları düzelttiğine örnek vermek isteriz. Gazzâlî, taharet bahsinde 

"kîle" (denilmiştir) ifadesiyle şöyle bir söz nakleder: “en-Nûrâ1323 ile kılları aldıktan 

sonra hamama girip yıkanmak, cüzzamdan korur.”1324 Zebîdî, İhyâ nüshalarında bu 

lafzıla kaydedildiği ifade ettikten sonra Gazzâlî’nin İhyâ’da çokça alıntı yaptığı 

Kûtü’l-kulûb’taki1325 aslına müracaat ettiğini ve bu sözün orada hamam değil kına 

kelimesinin kullanıldığını ve üzerinde düşünülmesi gerektiğini ifade eder.1326 İhyâ’nın 

matbu nüshalarında da da Zebîdî’nin dediği gibi hamam kelimesi mavcuttur. Yani 

Gazzâlî sözü naklederken yazılışları yakın olan kına (الحناء) kelimesi yerine hamam 

 kelimesini kullanır, Zebîdî, İhyâ nüshalarını karşılaştırdığı gibi İhyâ’nın ana (الحمام)

kaynağı sayılabilecek Kûtü’l-kulûb kitabı ile mukabele ederek ona müracaat etmeyi 

ihmal etmez. İlgili söz, Mekkî’nin aktardığı “en-Nûrâ ile kılları aldıktan sonra kına 

sürmek, cüzzamdan korur” lafzıyla Hz. Ali’ye nispet edilmiştir.1327 Zehebî, ilgili 

hadisin on iki imamdan Ali er-Rızâ’ya nispet edilen bir hadis cüzünde bulunduğunu, 

 
1322 Muhammed b. Sîrîn’in sözü olarak bk. Müslim, “Mukaddime”, 5 (No. 7). 
 .özel bir tüy dökücü karışımı ifade eder, Türkçede "kılları alma" olarak çevrilebilir (nûre) "النَّوْرَة  "  1323
1324 Gazzâlî, İhyâ, 1/140. الحمام بعد النورة امان من الجذام  
1325 Ebû Tâlib el-Mekkî, Kûtü’l-kulûb, 2/430. 
1326 Zebîdî, İthâf, 2/645. 
1327 Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed el-Büstî, Kitâbü (Maʿrifeti)’l-mecrûhîn mine’l-

muhaddisîn ve’d-duʿafâʾ ve’l-metrûkîn, thk. Hamdî Abdülmecîd es-Silefî (Riyad: Dâru’s-semî‘î, 2000), 

2/81 (No. 674); Ebû Nu‘aym, Ahmed b. Abdillâh b. İshâk el-İsfahânî, et-Tıbbü’n-nebevî, thk. Mustafa 

Hıdır Dönmez (Beyrut: Dâru İbn Hazm, 2006), 1/369 (No. 308); Ebû Şücâ‘ Şîrûye b. Şehredâr b. Şîrûye, 

Firdevsü’l-ahbâr, thk. Sa‘îd b. Besyûnî Zağlûl (Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, 1986), 2/156 (No. 

2792); Zehebî, Siyeru a'lâmin-nübelâ, 9/393. 



 

276 

 

bahsedilen cüzün yalan ve uydurma olduğunu belirtmiştir.1328 Zebîdî’nin bu tashihi, 

klasik metin neşirlerinde karşılaşılan yaygın bir problemi (kelime ikamesi/ittisâl) ve 

çözüm yöntemini özetler. Onun katkısı, sadece bir kelime düzeltmesinden öte, İslâm 

yazın geleneğinde metin tenkidinin örneklerinden birini teşkil eder. Bu tutum, 

günümüz akademik yayıncılıkta dahi geçerli olan "karşılaştırmalı metin analizi" 

standartlarına öncülük etmesi açısından dikkate değerdir. 

Konu, üç başlık altnda ele alınacaktır:  

2.1. Mezhepler Arası Atıfların Tashihi 

Zebîdî, eserlerinde diğer mezhep mensuplarının Hanefî mezhebine yönelik 

yanlış yorum ve atıflarını eleştirel bir yaklaşımla ele almış ve bu hataları kaynaklara 

dayalı olarak düzeltmiştir. Özellikle fıkhi konularda yapılan yanlış anlamaları, Hanefî 

mezhebinin temel metinlerine ve fakihlerini görüşlerine atıfla tashih etmiştir. Konuyla 

ilgili birkaç örnek verilebilir: 

“Ebû Hanîfe’nin, Meçhul Râvîlerin Rivayetlerini Mutlak Olarak Kabul Ettiği” 

İddiası: Sehâvî, İbnü’l-Mevvâk’ın (ö. 642/1245) nakline dayanarak şu iddiada 

bulunur: “İbnü’l-Mevvâk, Ebû Hanîfe’den şöyle rivayet eder: “İster durumu ister zâtı 

meçhûl olsun, meçhul râvînin rivayeti mutlak olarak kabul edilir.”1329 Bu ifade, usûl 

kitaplarında geçen meçhûl râvîler konusunda Hanefî mezhebinin genel kabulüyle 

çelişmektedir. Hanefî usûl âlimleri mechûlü'l-'ayn ravinin rivâyetlerini mutlak olarak 

değil belirli şartlara göre kabul edileceğini ifade etmişlerdir.1330 Bu nedenle Zebîdî bu 

sözü reddederek şöyle tashih eder: “Bu söz, gördüğüm en garip sözlerden biridir, sahîh 

olduğunu da zannetmiyorum. Çünkü Ebû Hanîfe, “Taze Hurmayı Kuru Hurma 

Mukabilinde Satmak”1331 bahsinde Sa‘d b. Ebî Vakkâs’ın rivayet ettiği hadisi, 

râvîlerden Zeyd b. Ayyâş’ın1332 meçhul oluşu gerekçesiyle reddetmiştir. Eğer meçhul 

râvîlerin rivayetleri mutlak olarak kabul edilseydi, Ebû Hanîfe bu hadisi 

 
1328 Zehebî, Siyeru a'lâmin-nübelâ, 9/393. 
1329 Ebü’l-Hayr Şemsüddîn Muhammed b. Abdirrahmân b. Muhammed es-Sehâvî, Fethu’l-muğîs bi-

şerhi Elfiyyeti’l-hadîs li’l-ʿIrâkî, thk. Ali Hüseyin Ali (Mısır: Mekyevetü’s-Sünne, 2003), 2/47. 
1330 Bk. Serahsî, Usûl, 1/342-344; Pezdevî, Usûl, 2/385-388. 
1331 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 2/45-46. 
1332 Hanefî fakihleri Ebû Hanîfe’den Zeyd b. Ayyâş’ın zayıf bir râvî olduğunu nakletmişlerdir. Bk: 

Serahsî, el-Mebsût, 12/185; Kâsânî, el-Bedâi’, 5/188; Mevsılî, el-İhtiyar, 2/32; İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-

kadîr, 7/28. 



 

277 

 

reddetmezdi.”1333 Zebîdî’nin bu tashihi, klasik dönemde mezhepler arası polemiklerde 

sıkça karşılaşılan "hataen isnad" (yanlış atıf) problemini çözme konusundaki 

yetkinliğini gösterir. Ayrıca bahsi geçen İbnü’l-Mevvâk’ın eserini tahkik ederek 

yayınlayan muhakkik, Sehâvî’nin nispet ettiği sözün kitapta mevcut olmadığını ifade 

etmektedir.1334 

“Ebû Hanîfe’nin, Kıyası Hz. Peygamber’in Hadislerine Takdim Ettiği” 

İddiası: Zebîdî, ahkâm hadislerine dair telif ettiği eserini, Ebû Hanîfe’nin kıyası Hz. 

Peygamber’in hadislerine takdim ettiği yönündeki iddiaları çürütmek amacıyla kaleme 

aldığını belirterek, bu iddianın kesinlikle doğru olmadığını yeminle teyit etmiş ve Ebû 

Hanîfe’den sahih olarak nakledilen görüşün, nassın kıyasa öncelendiği yönünde 

olduğunu vurgulamıştır; ayrıca, Hanefî fıkıh literatürünü detaylı şekilde inceleyen her 

araştırmacının bu durumu açıkça müşahede edebileceğini ifade etmiştir. Zebîdî, bu tür 

bir yaklaşımı benimseyenlerin aslında başka mezhep mensupları olduğunu, onların 

kıyası haber-i vâhid üzerine takdim ederek “Kıyas, haber-i vâhidden evlâdır. Zira biz 

hüsnüzan ederek haberi ondan/raviden almaktayız” şeklindeki görüşlerini aktarmak 

suretiyle, dolaylı bir şekilde bu görüşün sahiplerini (Mâlikîleri) tenkit etmiştir.1335 

Zebîdî’nin de işaret ettiği gibi Mâlikî mezhebinde genel eğilim kıyasın öncelenmesi 

yönündedir.1336 

“Ebû Hanîfe’nin Delillerinin Çoğunun Zayıf Olduğu” İddiası: Zebîdî, bazı 

çevrelerin taassubundan kaynaklanan "Ebû Hanîfe’nin delillerinin çoğunun zayıf 

olduğu" yönündeki iddialarını eleştirel bir yaklaşımla tashih eder. O, Hanefî 

mezhebinin delillerini objektif şekilde inceleyen her araştırmacının bunların büyük 

çoğunluğunun sahih ve hasen, bir kısmının ise zayıf kategorisinde olduğunu 

göreceğini belirtir. Zayıf hadislerin dahi üç ile on arasında değişen tariklerle (ravı 

zincirleriyle) desteklendiğine, muhaddislerin çoğunun kabul ettiği üzere zayıf 

hadislerin tariklerinin çoğalması halinde istidlal edilebilir bir mertebeye yükseldiğine, 

 
1333 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/22. 
1334 İbnü’l-Mevvâk Ebû Abdullah Muhammed b. Ebû Bekr b. Halef el-Merâkeşî el-Mâlikî, Buğyetü’n-

nukkâdi’n-nakale, thk. Dr. Muhammed Harşâfî (Riyad: Mektebetü advâi’s-selef, 2004), 332. 
1335 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/19. 
1336 Debbûsî, Te’sîsü’n-nazar, 48-49; Ali Osman Koçkuzu, Rivayet İlimlerinde Haber-i Vahidlerin 

İtikat ve Teşri Yönlerinden Değeri (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2014); 236; H. Yûnus Apaydın, “Kıyas”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2022), 25/528-538.  



 

278 

 

üstelik bu tür hadislerin hadis ilmindeki uzmanların da bileceği gibi diğer mezheplerde 

de yaygın şekilde bulunduğuna dikkat çekerek, bu eleştirilerin usûl açısından isabetsiz 

ve mezhep taassubundan kaynaklandığını ifade eder.1337 Zebîdî’nin Ukûdü’l-cevâhir 

adlı eseri, özelde Ebû Hanîfe’nin genelde ise Hanefî mezhebinin hadisten delillerinin 

ortaya konulması ve bunların takviye edilmesi için telif edilmiştir. Kitapta bahsettiği 

konuya da birçok delil bulmak mümkündür.1338 

Râfiî’nin Teyemmümle İlgili Hatalı Atfı: Zebîdî, Şâfiî fakihi Abdülkerîm er-

Râfiî’nin (ö. 623/1226), Ebû Hanîfe’ye nispet ettiği hatalı atfı tashih etmiştir. Râfiî, 

“Ebû Hanîfe, kişi zann-ı galibine göre yakınlarında su olduğunu düşünmesi halinde su 

araması gerekmez görüşündedir”1339 demiştir. Zebîdî, onun bu hatalı atfını Hanefî 

mezhebinin temel metinlerine ve usûl prensiplerine dayanarak tashih ederek, 

teyemmüm edecek kişinin kuş veya yeşillik görmesi ya da muhabirin haber vermesi 

gibi durumlarda zann-ı galip oluştuğunda, kendisinin veya elçisinin üç yüz ila dört yüz 

adım mesafeye kadar su aramasının vâcip olduğunu, zira şer'î deliller ışığında zann-ı 

galibin amel edilmesi gereken bir hüccet teşkil ettiğini belirtmiştir.1340 Bu görüşünü 

desteklemek üzere Ebû Bekr b. Alî b. el-Haddâd’ın (ö. 800/1398) es-Sirâcü'l-vehhâc 

adlı eserinden, "Eğer su araması vâcip olduğu halde aramadan teyemmüm edip namaz 

kılsa, sonra suyu arasa da bulamasa, Ebû Yûsuf’un görüşünün aksine, ikisine (Ebû 

Hanîfe ve Muhammed eş-Şeybânî’ye) göre namazı iade etmek vâcip olur" yönündeki 

ifadeleri aktarmıştır.1341 Mevsılî’nin şu ibareleri de Zebîdî’yi destekler mahiyettedir: 

“Su talebinde bulunmadan teyemmüm almak caizdir. Çünkü bu kişi gerçek sudan 

mahrumdur. Kaldı ki çöllerde zahir durum suyun bulunmamasıdır. Ancak yakınında 

su bulunduğuna dair zann-ı galibi varsa suyu aramadan teyemmüm alması caiz olmaz. 

Çünkü o delile göre suyu bulan konumundadır.”1342 

Cuma Namazından Sonra Kılınan Dört Rekâtın Selamla Ayrılacağı İddiası: 

Buhârî şârihi İbn Battâl (ö. 449/1057), Cuma namazından sonra kılınan dört rekâtın 

 
1337 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/20. 
1338 Mesela bk.ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 2/202-203; 2/206-207; 2/215-224; 2/261. 
1339 Ebü’l-Kâsım Abdülkerîm b. Muhammed b. Abdilkerîm er-Râfiî el-Kazvînî, Fethu’l-ʿazîz fî Şerhi’l-

Vecîz (eş-Şerhu’l-kebîr), (Beyrut: Dâru’l-fikr, ts), 2/201. 
1340 Zebîdî, İthâf, 2/613. 
1341 Radıyyüddîn Ebû Bekr b. Alî b. Muhammed el-Haddâd, el-Cevheretü’n-neyyire (el-Matbaatü’l-

hayriyye, 1322/1904), 1/25. Bk. Kâsânî, Bedâiu’s-sanâi‘, 1/49; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 1/247. 
1342 Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/85. 



 

279 

 

selamla ayrılacağı görüşünü Ebû Hanîfe de dâhil olmak üzere çeşitli âlimlere nispet 

etmektedir. Ancak Zebîdî, Ebû Hanîfe’den böyle bir rivayet nakledilme ihtimali 

bulunsa dahi onun bu konudaki meşhur görüşünün, söz konusu namazın tek selamla 

dört rekât olarak kılınacağı yönünde olduğunu belirtmektedir.1343 Zebîdî’nin İbn 

Battâl’dan aktardığı bilgide bir hata bulunduğu anlaşılmaktadır, zira İbn Battâl’ın 

ifadesi, “Bir grup âlim şöyle demiştir: Cuma’dan sonra dört rekât kılar ve arada selam 

vermez. Bu, İbn Mes‘ûd, Alkame, İbrahim en-Nehaî’den rivayet edilmiştir. Ebû 

Hanîfe ve İshâk’ın görüşü de böyledir” şeklindedir.1344 Zebîdî’nin bu yanılgısının, 

kullandığı nüshada olumsuzluk edatının (ِل) eksik olması veya müellifin 

dikkatsizliğinden kaynaklanmış olabileceği değerlendirilmektedir. Zira İbn Battal’in 

kitabındaki naklinin doğru olduğu görülmektedir. Nitekim Tahâvî’nin nakillerine göre 

Ebû Hanîfe’nin görüşü, Cuma sonrası dört rekâtın tek selamla kılınması şeklindedir. 

Ebû Yûsûf da bu görüşe katılmakla birlikte, ayrıca iki rekât daha ilave edilerek toplam 

altı rekât kılınmasını tavsiye etmiştir. Bunları nakleden Tahâvî, kendisinin de bu 

görüşte olduğunu ifade etmiştir.1345 Ebû Yûsûf’un da tercih ettiği, cumadan sonra altı 

rekatlik nafile namaz kılma görüşü, Hz. Ali’den de rivâyet edilmiştir.1346 

Ebû Hanîfe’nin İhram Öncesi Koku Kullanımını Yasakladığına Dair Rivayet: 

Hanefî mezhebinde ihrama girmeden önce güzel koku sürünmenin müstehap olduğu, 

ancak ihramlı iken kokulanmanın yasak kapsamında değerlendirildiği 

görülmektedir.1347 Nitekim Hz. Âişe’nin, “İhrama girmeden önce Hz. Peygamber’e 

güzel kokular sürerdim”1348 ve “Hz. Peygamber’in saçlarının büklüm yerlerindeki 

güzel kokunun parıltısını görür gibiyim”1349 şeklindeki rivayetleri, bu uygulamanın 

sünnete dayandığını göstermektedir. Zebîdî, bazı âlimlerin Ebû Hanîfe’nin ihram 

öncesi koku kullanımını yasakladığına dair bir rivayet naklettiklerini, aralarında el-

Vasît1350 kitabında nakleden Gazzâlî’nin de olduğunu ancak bu görüşün Ebû Hanîfe’ye 

 
1343 Zebîdî, İthâf, 3/449. 
1344 Ebü’l-Hasen Alî b. Halef b. Abdilmelik b. Battâl el-Bekrî el-Kurtubî, Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, thk. 

Ebû Temîm Yâsir b. İbrahim (Riyad: Mektebetü’r-rüşd, 1423/2003), 2/525. 
1345 Tahâvî, el-Muhtasar, 97; Şerhu meâni'l-âsâr, 2/363-367. Bk. Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/228. 
1346 İbn Ebû Şeybe, el-Musannef, 2/132; Tahâvî, Şerhu meâni'l-âsâr, 2/365-366 (No. 1933-1935).  
1347 Zebîdî, Cevâhiru’l-münîfe, 1/206. Bk. Merğînânî, el-Hidâye, 1/164; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/445. 
1348 Buhârî, “Kitâbü’l-hac”, 18 (No. 1539). 
1349 Buhârî, “Kitâbü’l-hac”, 18 (No. 1538). 
1350 Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed el-Gazzâlî, el-Vasît fi’l-mezheb, thk. Ahmed Mahmûd 

İbrahim, Muhammed Tâmir (Kâhire: Dâru’s-selâm, 1417/1996), 2/634-635.  قاَلَت مُسْتحَبِّ  حْرَام  للْْ  التَّطَيُّب 



 

280 

 

ait olmadığını, bilakis onun Şâfiî ile aynı kanaatte olduğunu belirtir. Zebîdî, Ebû 

Hanîfe’ye nispet edilen bu görüşün hatalı olduğunu, bunun Ebû Hanîfe’den naklinin 

meşhur olmadığını, zira onun ashabının izi kalsın veya kalmasın ihrama girecek olanın 

her türlü kokuyu sürmesinin caiz olduğunu ondan naklettiklerini ifade eder.1351 Zebîdî 

bahsi geçen kokuyu ve Hanefî imamlarının görüşlerini şöyle anlatır: “Kokular iki 

kısımdır; sürdükten sonra rengi/izi kalanlar ve rengi kalmayanlar. Ebû Hanîfe ve Ebû 

Yûsuf’a göre rivayet edilen âsâra istinaden ihrama girerken bu kokuları sürmek 

sünnettir. Bu, aynı zamanda zâhiru’r-rivâye’dir.1352 Muhammed ve Züfer ise bu ikisine 

muhalefet ederek ‘İhramı giydikten sonra kokunun rengi/izi kalırsa bu kokuyu sürmek 

câiz değildir’ demişlerdir.”1353 İmam Muhammed, kendisinin ve Ebû Hanîfe’nin 

görüşünü “Hacının ihram giymeyi murat ettiği zaman koku sürünmesi görüşünde 

değilim. Koku süründükten sonra gusül alması müstesnadır. Ebû Hanîfe ise bunda bir 

sakınca görmezdi” sözleriyle ifade eder.1354 Ayrıca Tahâvî, ihrama girmeden önce 

güzel koku kullanmanın mübah olduğuna ve sürüldüğü kokunun ihramdan sonra saçını 

ayırdığı yerde kalmaya devam ettiğine dair Hz. Peygamber’den gelen rivayetlerin 

mütevâtir olduğunu ifade etmiştir.1355 Dolayısıyla, aralarında Gazzâlî’nin de 

bulunduğu bazı âlimlerin Ebû Hanîfe’nin ihram öncesi koku kullanımını yasakladığına 

dair rivayetin hatalı olduğu anlaşılmış olmaktadır. 

Münâvî’nin Hatalı Naklinin Tashihi: Hanefî mezhebinin, malını satmak için 

şehre gelenleri karşılayıp onlardan satın almanın (telakkî er-rukbân) hükmüne dair 

görüşleri, Şâfiî fakihi Abdürraûf el-Münâvî tarafından hatalı nakledilmiştir. Münâvî, 

bu uygulamanın Hanefîlere göre "insanlara zarar vermediği takdirde caiz, yasağı 

bilinmediğinde ise haram" olduğunu iddia etmişse de,1356 Zebîdî bu bilginin doğru 

olmadığını belirterek Hanefî mezhebinin gerçek görüşünü ortaya koymuştur. Buna 

göre, belde halkına kıtlık gibi bir zarar söz konusu olduğunda bu uygulama mekruh 

kabul edilirken, halkın ihtiyaç durumu söz konusu değilse herhangi bir sakınca 

 
ا ي الله عَنْهَا طيبت رَسُول الله صلى الله عَليَْه  وَسلم لإحرامه قبل أنَ يحرم ولحله قبل أنَ يطوف وَرَأيَْت وبيص  لْمسك ف ي عَائ شَة رَض 

ا يبقي جرمه جَائ ز خلَفاً لْبي حنيفةَ  مَّ حْرَام وَذلَ كَ يدل على أنَ التَّطَيُّب م   مفارقه بعد الْإ 
1351 Zebîdî, İthâf, 4/564-565. 
1352 Bk. Tahâvî, el-Muhtasar, 144; Kudûrî, el-Muhtasar, 153. 
1353 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/207. 
1354 Muhammed b. Hasan, Muvatta, 2/56 (No. 403). 
1355 Tahâvî, Şerhu me'âni’l-âsâr, 3/595. 
1356 Münavî, Fethu’l-kadîr, 6/308 (No. 9362). 



 

281 

 

görülmemiştir.1357 Zebîdî, Cevâhiru’l-münîfe adlı eserinde bunun mekrûh olduğunu 

ifade etmiş, konuya ilişkin hadisleri zikrettikten sonra Merğînânî’nin "Eğer belde halkı 

kıtlık içindeyse ve yüksek fiyat nedeniyle onların zor durumundan faydalanma amacı 

güdülüyorsa bu durumun mekruh olduğu, aksi takdirde bir mahzur bulunmadığı"1358 

yönündeki görüşünü aktararak Hanefî mezhebinin yaklaşımını netleştirmiştir.1359 

Dolayısıyla Hanefî fakihlerinin ortak kanaati, şehir dışından gelen satıcıların 

karşılanıp mal alınmasının ancak belde halkının zararı söz konusu olduğunda mekruh 

sayılacağı, aksi durumda ise caiz görüldüğü şeklindedir.1360 Bu durum, Münâvî’nin 

iddiasının aksine, söz konusu uygulamanın Hanefî mezhebinde mutlak olarak haram 

kabul edilmediğini, aksine şartlara bağlı olarak değerlendirildiğini göstermektedir. 

Zebîdî’nin farklı mezheplerden âlimlerin Hanefî mezhebine yönelik hatalı 

atıflarını tashih etme çabası, onun mezhep savunuculuğundan ziyade yöntemsel 

titizliğini ve kaynak tenkidi konusundaki uzmanlığını ortaya koyan akademik bir 

yaklaşım sergilemektedir. Bu tashih faaliyetleri incelendiğinde, Zebîdî’nin diğer 

mezhep mensuplarının hatalı atıflarını düzeltirken genel olarak şu temel yöntemleri 

izlediği görülmektedir: Hanefî mezhebinin temel kaynaklarına ve zâhiru'r-rivâye’ye 

atıf yaparak otorite metinlerle çelişen iddiaları çürütmek, tarihsel örnekler ve Ebû 

Hanîfe’nin uygulamalarından deliller getirerek yöntemsel tutarsızlıkları ortaya 

koymak, eleştirilen konularda diğer mezheplerin yaklaşımlarını mukayeseli olarak 

incelemek. Bu ilmî tavır, Zebîdî’yi basit bir mezhep müntesibi olmaktan ziyade, İslam 

ilimleri geleneğinde farklı mezhepler arasındaki ilmî ilişkinin mümtaz bir mümessili 

mertebesine ulaştırmaktadır. 

2.2. Hanefîlerin Diğer Mezheplere Atıflarının Tashihi 

Zebîdî, eserlerinde sadece diğer mezhep mensuplarının Hanefî mezhebine 

yönelik yanlış anlayış ve isnatlarını düzeltmekle kalmamış, aynı zamanda Hanefî 

fakihlerin diğer mezheplere ilişkin yaptıkları hatalı atıf ve yorumları da ilmî bir 

titizlikle ele alarak tashih etmiştir. Zebîdî bu hataları orijinal kaynaklara müracaat 

 
1357 Zebîdî, İthâf, 6/390. 
1358 Merğînânî, el-Hidâye, 2/54. 
1359 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 2/30. 
1360 Tahâvî, el-Muhtasar, 180; Kâsânî, el-Bedâ’i, 5/129; Mevsılî, el-İhtiyâr, 2/60; İbnü’l-Hümâm, 

Fethu’l-kadîr, 6/477; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 5/101. 



 

282 

 

ederek düzeltmiş ve her iki tarafın görüşlerini objektif bir şekilde ortaya koymuştur. 

Bu bağlamda, Zebîdî’nin çalışmaları, sadece kendi mezhebinin savunulmasına yönelik 

değil, aynı zamanda İslam hukuk ekolleri arasında karşılıklı doğru anlayışın tesis 

edilmesine de katkı sağlamıştır. Bununla ilgili birkaç örnek verilebilir: 

el-Hidâye Sahibinin İmam Şâfiî’ye Atfettiği Hatalı İki Görüş 

Birincisi: Sefer halinde oruç tutmanın faziletine dair mezhepler arasında ihtilaf 

bulunmakla birlikte, fakihlerin bu konudaki görüşleri genel olarak iki temel yaklaşım 

etrafında şekillenmiştir. Hanefî, Mâlikî ve Şâfiî mezheplerinin müşterek görüşüne 

göre, yolculuğa dayanabilecek durumda olan kimselerin oruç tutması, buna güç 

yetiremeyenlerin ise tutmaması daha faziletlidir. Ahmed b. Hanbel ise yolculuğun 

zorlayıcı olmaması durumunda oruç tutmamanın daha faziletli olduğu görüşünü 

benimsemiştir.1361 Zebîdî, el-Hidâye müellifinin seferde oruç tutmamanın daha 

faziletli olduğu yönündeki görüşü İmam Şâfiî’ye nispet etmesini eleştirerek, Şâfiî 

mezhebinin de kendi mezhepleri gibi seferde oruç tutmayı daha faziletli gördüğünü 

belirtmek suretiyle bu isnadı reddetmiştir.1362 Merğînânî, Zebîdî’nin tashih ettiği söz 

konusu yerde şöyle der: “İmam Şâfiî, Hz. Peygamber’in ‘Seferde oruç tutmak 

itaat/iyilik (bir) değildir’1363 hadisinden dolayı seferde oruç tutmamak daha faziletlidir 

demiştir.”1364 Nitekim Aynî de el-Hidâye şerhinde, İmam Şâfiî’den nakledilen bu 

görüşün sahih olmadığını ve ondan rivâyet de edilmediği ifade etmiştir.1365 

İkincisi: Müzdelife vakfesinin hükmü konusunda fakihler arasında görüş 

ayrılıkları mevcuttur. Hanefî mezhebine göre bu vakfe vâcip olup, özürsüz olarak terk 

edilmesi halinde ceza kurbanı kesilmesi gerekmektedir.1366 Şâfiî mezhebinde ise bu 

vakfe sünnet olarak değerlendirilmektedir.1367 Zebîdî, el-Hidâye müellifinin İmam 

Şâfiî’ye Müzdelife vakfesinin rükün olduğu görüşünü isnad etmesini eleştirmekte ve 

 
1361 Ebû Muhammed Abdullâh b. Ebî Zeyd Abdirrahmân el-Kayrevânî, er-Risâle, (Beyrut: Dâru’l-fikr, 

ts.), s.61; İbn Kudâme, el-Muğnî, 3/118; Nevevî, el-Mecmûʿ, 6/265. 
1362 Zebîdî, İthâf, 4/374-375. 
1363 Buhârî, “Kitâbü’s-savm”, 36 (No. 1946). Bedruddîn el-Aynî, hadiste geçen “bir” kelimesine önce 

itaat sonra da iyilik anlamı verir. Bk. ‘Umdetü’l-kârî, 8/138. 
1364 Merğînânî, el-Hidâye, 1/152. 
1365 Aynî, el-Binâye, 4/78. 
1366 Serahsî, el-Mebsût, 4/63; Kâsânî, el-Bedâ’i, 2/135. 
1367 Râfiî, el-‘Azîz şerhu’l-Vecîz, 3/423; Şemsüddîn Muhammed b. Muhammed eş-Şirbînî, Muğni’l-

muhtâc ilâ ma‘rifeti meânî elfâzi’l-Minhâc, thk. Ali Muhammed Mu‘avvad vd. (Beyrut: Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1994), 2/264; Ebû Şücâ el-İsfehânî, Gâyetü’l-ihtisâr, 100. 



 

283 

 

bunun hatalı bir nispet olduğunu vurgulamaktadır. Merğînânî, İmam Şâfiî’nin 

“Meş'ar-i haram’da Allah'ı zikredin,1368 ayeti nedeniyle Müzdelife vakfesi rükndür. Bir 

ibadetin rükn olması böyle bir ayetle sabit olur” dediğini aktarır.1369 Zebîdî ise bu 

vakfesinin rükn değil vacip olduğunu şöyle izah eder: Hz. Peygamber’in "Kim bizimle 

bu namazı kılar ve bundan önce, gece veya gündüz Arafat'ta bulunursa haccı tamam 

olmuş olur"1370 hadisi, haccın aslî unsurunun Arafat vakfesi olduğunu göstermektedir. 

Ayrıca nebevî uygulamada özür sahiplerinin Müzdelife vakfesine katılmadan önden 

gönderilmesi,1371 bu vakfenin rükün statüsünde olmadığının önemli bir göstergesidir. 

Zira şer'î hükümler açısından bir ibadetin rükn olması durumunda, özür halinde dahi 

olsa sâkıt olmaması gerekirdi.1372  

Zebîdî’nin Hanefî fakihlerinin diğer mezheplere yönelik hatalı atıflarını tashih 

etme çabası, onun mezhepler arası yöntemsel tutarlılık arayışını ve kaynak tenkidi 

konusundaki uzmanlığını ortaya koyan akademik bir yaklaşım sergilemektedir. 

Zebîdî’nin bu tashih çalışmaları incelendiğinde, diğer mezhep görüşlerini naklederken 

Hanefî fakihlerinin yaptığı hatalı atıfları düzeltirken şu temel yöntemleri izlediği 

görülmektedir: Eleştirilen mezhebin kendi kaynaklarındaki genel kabulü ortaya 

koymak, hadisler ve Nebevî uygulamalardan deliller getirmek, fıkıh usulündeki temel 

prensipleri dikkate alarak yöntemsel tutarsızlıkları göstermek.  

3.3. Hanefîlerin Mezhep İçi Atıflarının Tashihi 

Zebîdî’nin ilmî titizliği yalnızca diğer mezhep mensuplarının Hanefî 

mezhebine yönelik hatalı yorumlarını düzeltmekle sınırlı kalmamış, aynı zamanda 

kendi mezhebi içindeki âlimlerin ve hatta Hanefî imamlarının görüşlerine dair yapılan 

yanlış anlamaları ve hatalı aktarımları da kaynaklara dayalı olarak tashih etmiştir. Bu 

bağlamda Zebîdî, Ebû Hanîfe ve talebelerinin görüşlerinin doğru anlaşılması için 

mezhep içi tenkit geleneğini de sürdürmüş, böylece Hanefî mezhebinin sağlıklı bir 

şekilde temsil edilmesine katkı sağlamıştır. 

 
1368 Bakara, 2/198. 
1369 Merğînânî, el-Hidâye, 1/177. 
1370 Ahmed, el-Müsned, 26/142 (No. 16208); Tahâvî, Şerhu müşkili’l-âsâr, 12/109 (No. 4688); 

Dârekutnî, Sünen, 3/260-261; (No. 2514-2515); Hâkim, el-Müstedrek, 1/534 (No. 1700). 
1371 Buhârî, “Hac”, 98 (No. 1678). 
1372 Zebîdî, İthâf, 4/665. 



 

284 

 

İmâmeyn’e Atfedilen et-Ta‘rîf Uygulmasının Tashihi: Zebîdî, insanların Arefe 

günü belirli bir yerde başlarını açarak toplanmaları, yüksek sesle dua etmeleri ve buna 

"et-Ta‘rîf’" adını vermelerinin bid'at olduğunu, erkeklerin, kadınların ve gençlerin bir 

araya gelmesi gibi büyük sakıncalar doğuracağını belirtir. Selef-i salihin bu 

uygulamayı yasakladığını, dolayısıyla böyle bir davranışa teşebbüs edilmemesi 

gerektiğini, zira sünnette yeri olmadığını vurgular. Zebîdî bunları aktardıktan sonra 

bazı Hanefî âlimlerinin, Ebû Yusuf ve Muhammed’ın usûl rivayetleri dışında bu 

uygulamayı mekruh görmediklerine dair nakillerinin1373 şâz bir görüş olduğunu 

belirtir.1374 Zebîdî’nin burada itiraz ettiği husus, Ebû Yusuf ve Muhammed’e atfedilen 

görüşün usûl rivâyetlerde bulunmadığı, şâz olduğu ve ta‘rîf uygulamasının bid‘at 

olduğudur. Zebîdî’nin bu tespitlerini destekleyen en önemli delil şudur: İmam 

Muhammed, İbrahim en-Nehaî’nin Arefe günü evinden çıkmadığını rivâyet ettikten 

sonra1375 Ebû Hanîfe’nin şöyle dediğini nakletmiştir: “İnsanların Arefe gününde 

yaptıkları ve ‘et-Ta‘rîf’ olarak isimlendirdikleri şey, bid‘attır. Ta‘rîf, sadece [hac 

sırasında] Arafat’ta olur.” İmam Muhammed de hocasının görüşünü aldığını ifade 

etmektedir.1376 Senedi sahih olan bu rivayetten de anlaşılacağı üzere hem İmam 

Muhammed hem hocası Ebû Hanîfe ta‘rîf uygulamasının bid'at olduğu görüşündedir. 

İmam Muhammed’den nakledilen ve usûl rivâyetlerde olmayan ilk görüşün ise zayıf 

olmadığı anlaşılmaktadır. 

Teşehhüdde İşaret Parmağı ile İşaret Etme Meselesi: Zebîdî, teşehhüd 

esnasında işaret parmağı ile işaret etmenin hükmü hakkında ihtilaf edildiğini, 

meşayihten çoğunun bununla fetva vermediğini ve bunun/işaret etmemenin Ebû 

Hanîfe’ye nispet edildiğini belirttikten sonra “Sahih olan bunun sünnet olmasıdır, 

nitekim ashabımız bunu tasrih etmişlerdir” demektedir.1377 Zebîdî’nin bu yaklaşımı, 

zâhiru'r-rivâye metinlerinde konuya dair açık bir kayıt bulunmamasına rağmen, İmam 

 
1373 Ebû Yûsûf ve Muhammed’e nispet edilen bu görüş bazı fıkıh kitaplarında yer almıştır. Bk. İbn 

Nüceym, el-Bahru’r-râik, 2/176; Aliyyülkârî, Fethu bâbi’l-İnâye, 1/425; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 

2/177. İbn Âbidîn, ta‘rîf uygulamsının mekruh olduğunu belirtmiştir. 
1374 Zebîdî, İthâf, 3/684. 
1375 İbrahim en-Neha‘î’den nakledilen rivâyet için ayrıca bk. Abdürrezzâk, el-Musannef, 4/378 (No. 

8128). 
1376 Muhammed b. Hasan, el-Âsâr, 1/381 (No. 342). 
1377 Zebîdî, İthâf, 3/122-123. 



 

285 

 

Muhammed’in Muvatta’da naklettiği Abdullah b. Ömer rivayetiyle1378 

temellendirilmektedir. Bu rivayet, Nebevî sünneti detaylı şekilde tasvir etmekte ve 

İmam Muhammed’in "Allah Resûlü’nün (s.a.v) yaptığı alınır. Bu, Ebû Hanîfe’nin de 

görüşüdür"1379 şeklindeki açık ifadesiyle mezhep içi bağlamda önemli bir delil teşkil 

etmektedir. Ebû Yûsuf da el-Emâlî kitabında “Namaz kılan kimse, serçe ve yüzük 

parmağını yumar, orta ve başparmağını halka yapar ve işaret parmağı ile de işaret eder” 

demiştir.1380 Zebîdî ile aynı görüşte olanlardan biri de konuyla ilgili müstakil bir risale 

kaleme alan Ali el-Kârî’dir. O, Muvatta’daki bu rivayeti naklettikten sonra parmakla 

işaret etmenin Ebû Hanîfe ve İmâmeyn’in mezhebi olduğu hususunda sarih olduğunu 

ve meşâyihten birçoğunun “Asla işaret etmez” sözünün rivayet ve dirâyete muhalif 

olduğunu belirtmiştir.1381 Ali el-Kârî, tahıyyatta işaretle ilgili hadislerin meşhur olup 

neredeyse mütevâtir olduğunu, onun delillerinden birinin de icmâ olduğunu çünkü ne 

sahabeden ne de selef âlimlerinden bu konuda bir ihtilaf bilinmediğini, bilakis bu 

konuda sahih haberler ve âsâr nakledildiğini, Ebû Hanîfe, İmâmeyn, Malik, Şâfiî, 

Ahmed b. Hanbel ve diğer bölge ve dönem âlimleri de bu görüşte olduğunu ifade 

etmiştir.1382 

B. Tenkitçi Bakış 

Zebîdî, ilmî muhitlerde insaflı ve itidalli duruşuyla temayüz etmiş bir âlim 

olup, herhangi bir mezhebî taassup veya aşırılıktan uzak durmuştur. İhtilâflı itikadî ve 

amelî meselelerde, muarızlarına karşı daima objektif ve mutedil bir üslup benimsemiş, 

muarızlarını rencide edici sert ifadelerden titizlikle kaçınmıştır. Bununla birlikte, ilmî 

hakikati tespit noktasında, gördüğü yöntemsel hataları eleştirmekten imtina etmemiş, 

ancak bu tenkitlerini ilmî nezâket ve adalet ölçüleri dâhilinde yürütmeye azami dikkat 

göstermiştir. Nitekim rükûya giderken ellerin kaldırılması meselesinde 

Beyhakî’nin es-Sünenü’l-kübrâ’sındaki delillerini tahlil ederken, “Biz, imamlardan 

 
1378 Abdullah b. Ömer: “Hz. Peygamber, namazda oturduğu zaman sağ elini sağ baldırının üzerine 

koyar, bütün parmaklarını yumar ve işaret parmağı ile işaret ederdi. Sol elini de sol baldırının üzerine 

koyardı” demiştir. Bk. Muhammed b. Hasen, Muvatta’, 1/235 (No. 144); Müslim, “Kitâbü’s-salât”, 116 

(No. 580); Ebû Dâvûd, “Kitâbü’s-salât”, 185 (No. 987).   
1379 Muhammed b. Hasen, Muvatta’, 1/235. 
1380 Kâsânî, el-Bedâ’i, 1/214. 
1381 Ali el-Kârî, Şerhu müşkilâti’l-Muvatta, 1/278. 
1382 Ali el-Kârî, Mecmû‘u resâili Ali el-Kârî, 3/263-284. 



 

286 

 

naklettiği rivayetlerin çoğunda onunla insafla konuşacağız”1383 şeklindeki ifadesi, 

onun tenkit usulünde insaf ve adalet ilkelerini merkeze aldığını teyit etmektedir. Bu 

çerçevede, müteakip bölümlerde Zebîdî’nin eleştiri oklarını yönelttiği şahıslar ve bu 

eleştirilerin arka planında yatan ilmî gerekçeler tafsîlâtlı bir şekilde incelenecektir. 

1. Tenkit Ettiği Kişiler  

Zebîdî, hadis ilminin usûl bütünlüğünü koruma adına, mezhebî taassup 

nedeniyle sahih hadisleri göz ardı edip zayıf veya mevzû rivayetlerle istidlâlde 

bulunanları şiddetle tenkit etmektedir. İthâfü’s-sâde’de Besmele’nin cehrî okunması 

meselesini incelerken, tarafların delillerini tarafsız bir şekilde ele alarak, bu görüşü 

savunanların dayandığı dokuz hadisin sened ve metin kritiğini yapar.1384 Zebîdî’ye 

göre, bu rivayetlerin hiçbiri sahih olmadığı gibi, çoğu ya zayıf raviler içermekte ya da 

metin açısından problemlidir. Özellikle Buhârî ve Müslim’de yer alan Enes b. Mâlik 

rivayetinin1385 sahihliğinde icmâ bulunmasına rağmen, bazı âlimlerin bu hadisi 

illetlendirme çabalarını eleştirir. Ona göre, sahih bir hadisi zayıf rivayetlere tercih 

etmemek, ilmî adaletten sapmaktır. Zebîdî, bu durumu "sahihi zayıf, zayıfı sahih 

saymaya çalışmak" şeklinde nitelendirerek, bu tutumun İslâmî ilimlerdeki temel 

ölçütlere aykırı olduğunu vurgular.1386 

Aynı şekilde, Ebû Hanîfe’nin ihtiyatsızlıkla itham edilmesine karşı çıkan 

Zebîdî, bu iddianın mezhebin usûlünü derinlemesine bilmeyenlerce ortaya atıldığını 

savunur. Hanefî mezhebinin, özellikle şer‘î hükümlerin tespitinde ihtiyat prensibine 

sıkı sıkıya bağlı olduğunu örneklerle izah eder. İhtiyatın "kolaylaştırma" (teysîr) 

ilkesiyle çelişmediğini, aksine Hz. Peygamber’in “Kolaylaştırınız, 

zorlaştırmayınız”1387 (ِّرُوا ِّرُوا وَلَِ تعُسَ    emriyle uyumlu olduğunu belirtir.1388 (يسَ 

Ebû Hanîfe’nin re’y ve kıyası öne çıkarması eleştirilerine karşı ise, onun bu 

yaklaşımının İbrahim en-Nehaî ve Abdullah b. Mes‘ûd gibi selef âlimlerinin metoduna 

dayandığını, ayrıca tevil ve ictihadın diğer mezheplerde de meşru bir yöntem olduğunu 

 
1383 Zebîdî, İthâf, 3/85. 
1384 Zebîdî, İthâf, 3/299. 
1385 Buhârî, “Kitâbü’l-ezân”, 89 (No. 743); Müslim, “Kitâbü’s-salât”, 13 (No. 399). 
1386 Zebîdî, İthâf, 3/310. 
1387 Buhârî, “İlim”, 11 (No. 69); Müslim, “Cihâd”, 6 (No. 1734). 
1388 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/25-26. 



 

287 

 

delillendirir.1389 Zebîdî’nin eleştirilerinden biri de İbn Hazm’ın kıyas-ı celîyi 

reddetmesine yöneliktir. Ona göre, bu tür kıyas bütün müctehid imamlar tarafından 

kabul görmüşken, İbn Hazm’ın bu yaklaşımı yöntemsel bir hatadır.1390 

Zebîdî, Beyhakî’yi, alışveriş muhayyerliği meselesinde Ebû Hanîfe hakkında 

isnadı şüpheli bir rivayeti/hikâyeyi kasıtlı olarak eserine almakla itham eder ve onu 

"mutaassıp" olarak nitelendirir. Zebîdî, bu rivayetin dirayet yönünden de zaaflı 

olduğunu, Ebû Hanîfe’nin sözlerinin tevil edilebileceğini ve benzer içtihatların diğer 

fakihlerce de yapıldığını belirterek, Beyhakî’nin objektiflikten uzak olduğunu savunur 

ve şöyle der: “Kim Beyhakî’nin Sünen kitabını mütalaa ederse onun birçok acayip 

taassubuna hükmeder.”1391 Kevserî, söz konusu hikâyeyi rivayet ve dirayet yönüyle 

tenkide tabi tutmuş,1392 Tehânevî de Zebîdî’nin cevabının tamamını alıntılayarak 

nakletmiştir.1393 

Sonuç olarak Zebîdî, tenkitlerinde sahih delillere dayanma, mezhep 

taassubundan uzak durma ve ilmî adaleti gözetme ilkelerini ön planda tutmuştur. 

Eleştirileri, sadece kişisel tercihlerden değil, İslâmî ilimlerin usûl bütünlüğünü koruma 

kaygısından kaynaklanmaktadır. Bu yaklaşımı, onun klasik dönem İslâm 

düşüncesindeki eleştirel geleneğin önemli bir temsilcisi olduğunu ortaya koymaktadır. 

2. Tenkit Sebepleri 

Zebîdî, Hanefî mezhebi içinde ve diğer fıkıh ekolleriyle ilgili yapılan 

değerlendirmelerde ortaya çıkan hataları, titiz bir ilmî yöntemle eleştiri konusu 

yapmıştır. Onun tenkitlerinin temelinde, hadislerin sıhhat durumu hakkında yanlış 

hüküm verilmesi, eksik veya hatalı görüşler aktarılması, usûl kurallarına aykırı 

yorumlar yapılması, kavramların yanlış tanımlanması ve zayıf kabul edilen içtihatların 

savunulması gibi sebepler yer almaktadır. Ayrıca, Hanefî mezhebi ve Ebû Hanîfe’ye 

yöneltilen asılsız iddialara karşı da kaynaklara dayalı cevaplar vererek, bu eleştirilerin 

doğru bir zeminde tartışılmasını sağlamıştır. Zebîdî’nin bu tenkitleri, sadece bir 

 
1389 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/29-30. 
1390 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1//22-23. 
1391 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 2/16-18. 
1392 Kevserî, Te’nîbü’l-Hatîb, 120. 
1393 Tehânevî, İ'lâü's-sünen, 17/48-50. 



 

288 

 

mezhep savunusu değil, aynı zamanda İslam hukuk geleneğinin doğru anlaşılmasına 

yönelik ilmî bir katkı niteliği taşımaktadır. 

2.1. Hadise Verilen Hatalı Hükümden Dolayı Tenkit Etme 

Hadislerin sıhhat derecelerinin tespiti, yani bir rivayetin sahih, hasen, zayıf 

veya mevzû kategorilerinden hangisine dâhil olduğunun belirlenmesi, hadis ilimlerinin 

en teknik ve ihtisas gerektiren alanlarından birini teşkil etmektedir. Bu nitelikte bir 

tahlil, ancak hadis ilminde temayüz etmiş, hâfızlık mertebesine erişmiş ve özellikle 

sened tenkidi konusunda ihtisas sahibi olan muhaddisler tarafından 

gerçekleştirilebilecek teknik bir faaliyettir. 

Hadislerin sıhhat durumlarına ilişkin hüküm verme süreci, temelde ictihadî bir 

karakter arz etmektedir. Bu bağlamda, muhaddislerin ilmi birikimleri, yöntemsel 

yaklaşımları ve değerlendirme kıstaslarındaki farklılıklar, aynı hadis hakkında farklı 

sıhhat hükümlerinin verilmesine yol açabilmektedir. Bu durum, hadis tenkidinin 

tabiatında var olan ictihadî boyutu yansıtmakla birlikte, "ictihad ictihadı nakzetmez" 

prensibi çerçevesinde değerlendirilmelidir. Müellifimiz Zebîdî de, sıhhat 

değerlendirmelerinde yöntemsel hata yaptığını düşündüğü bazı muhaddisleri, bu 

çerçevede eleştiriye tabi tutmuştur. Onun tenkitleri, hadis ilimlerinin teknik prensipleri 

ve usûl kaideleri ekseninde şekillenmekte olup, mezhebî taassuptan uzak, ilmi 

ölçülerle uyumlu bir karakter arz etmektedir. 

Zebîdî, İhyâʾü ʿulûmi’d-dîn’de geçen hadislerin tahrîcini yapan Zeynüddîn el-

Irâkî’nin değerlendirmelerini İthâfü’s-sâde adlı eserine büyük ölçüde aktarmıştır. 

Müellif, Irâkî’nin görüşlerine çoğunlukla katılmakla birlikte, usûl açısından ihtilaf 

ettiği noktalar da kayda değer bir yekûn teşkil etmektedir. Bu duruma dair eserde pek 

çok örnek mevcuttur. 

Irâkî’yi Tenkit Etmesi: Gazzâlî, sabah namazında kunut esnasında ellerin 

kaldırılmasına dair rivayet edilen hadisin sıhhat durumuna işaret ederek, eğer hadis 

sahih ise bu uygulamanın müstehap olduğunu belirtmiştir. Konuya ilişkin not düşen 

Irâkî ise, kurrânın katli meselesini aktaran Enes hadisini nakleden Beyhakî’nin 

senedinin ceyyid/iyi olduğu görüşünü ileri sürmüştür. Zebîdî bu değerlendirmeye şu 

şekilde itiraz etmektedir: “Irâkî’nin ‘ceyyid bir senedle’ sözü ceyyid/güzel değildir. 



 

289 

 

Zira Dârekutnî, Beyhakî’nin senedinde bulunan Ali es-Sükkerî’nin1394 kuvvetli bir râvî 

olmadığını belirtmiştir. Eğer Irâkî, Enes hadisi ile değil de bu konuda Hz. Ömer’den 

rivayet edilen hadisle istidlâl etseydi evlâ olurdu. Zira Hz. Ömer’in rivayet ettiği hadis 

sahihtir.”1395 

Buhârî ve Tirmizî’yi Tenkit Etmesi: Zebîdî, Buhârî ve talebesi Tirmizî’yi de 

tenkit eder. Onları tenkit sebebi, zayıf bir hadis hakkında Tirmizî’nin hasen hükmünü 

vermesi Buhârî’nin de “Bu konuda bundan daha sahih bir hadis yoktur” demesinden 

dolayıdır. Tirmizî, ‘Amr b. Avf’tan Hz. Peygamber’in bayram namazlarında birinci 

rekâtta yedi ikinci rekâtta beş tekbir aldığını rivayet eder ve senedinin hasen olduğunu 

belirtir.1396 Tirmizî, hadisin hükmünü hocası Buhârî’ye sorduğunu onun da “Bu 

konuda bundan daha sahih bir hadis yoktur” dediğini nakleder. Devamında Tirmizî 

“Ben de böyle söylüyorum” diyerek onun görüşüne katıldığını ifade eder.1397 Zebîdî, 

başta İmam Şâfiî olmak üzere münekkit hadis âlimlerinin hadisin denesinde bulunan 

Kesîr b. Abdullah hakkındaki olumsuz kanaatlerini naklettikten sonra der ki: 

“Senedinde böyle bir râvî bulunduğu halde “Bu konuda en sahih hadis budur” sözü 

nasıl söylenir? Nitekim İbn Hacer de1398 Tirmizî’nin bu hadise hasen hükmünü 

vermesini inkâr eden muhaddislerden bir topluluğun görüşlerini nakletmiştir.”1399 

Zebîdî, hadis ilminin iki imamını tenkit etmekte haklı görünmektedir. Zira bahsi geçen 

Kesîr b. Abdullah hakkında Şâfiî ve Ebû Dâvûd “kezzâb/yalancı”, Nesâî ve Dârekutnî 

“metrûk”, Ahmed b. Hanbel “münkeru’l-hadîs” olduğunu belirtmişler İbn Hibbân ise 

onun isminin kitaplarda zikredilmesinin helal olmadığını ifade etmiş hatta bizzat 

Buhârî’nin kendisi de “münkeru’l-hadîs” olduğunu söylemiştir.1400 Zebîdî’nin Buhârî 

ve Tirmizî’ye yönelik tenkidi, hadis usulünde ravilerin cerh-ta'dîl ölçütlerinin tutarlı 

uygulanması meselesi etrafında şekillenmektedir. O, bu derecede ağır cerh hükümleri 

bulunan bir ravinin yer aldığı senedin hesen veya sahih kabul edilmesini hadis 

 
1394 Ali b. Sakr es-Sükkerî hakkında bk. İbn Hacer, Lisânü’l-Mîzân, 4/275. 
1395 Zebîdî, İthâf, 3/344. 
1396 Tirmizî, “Ebvâbü’l-‘ıydeyn”, 5 (No. 544). 
1397 Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre (Yezîd) et-Tirmizî, Kitâbu ‘ileli’l-kebîr, thk. Subhî es-Semerrâî 

(Beyrut: Âlemü’l-kütüb, 1409/1988), 93 (No. 153). 
1398 Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî, ed-Dirâye fî tahrîci (telhîsi, 

müntehabi) ehâdîsi’l-Hidâye, thk. Abdullah Hâşim el-Yemânî el-Medenî (Beyrut: Dâru’l-ma‘rife, 

ts.),1/221. 
1399 Zebîdî, İthâf, 3/661-662. 
1400 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 24/121-122.  



 

290 

 

usulünün temel prensipleriyle bağdaşmaz bulmaktadır. İbn Hacer’in de desteklediği 

üzere, bu tür bir değerlendirmenin münekkitlerce kabul edilemez olduğunu 

vurgulamaktadır. 

Tesbih Namazına Dair Rivayetlerin Tamamını Zayıf ve Bâtıl Olduğunu İddia 

Eden İbn Teymiyye’yi Tenkit Etmesi: Zebîdî, İbn Teymiyye’nin tesbih namazına dair 

rivayetlerin tamamını zayıf ve hatta bâtıl olarak nitelendirmesine karşı yöntemsel ve 

tarihsel kanıtlarla cevap vermektedir. Tesbih namazı, Hanefî ve Şâfiî mezheplerinde 

kılınması teşvik edilen müstehap bir namazdır.1401 Mâlikî ve Hanbelî mezheplerinde 

ise nafile namazlar arasında zikredilmiştir.1402 

Bu bağlamda Zebîdî’nin eleştirileri üç temel eksende şekillenmektedir: 

Hadislerin Sıhhatine Dair Deliller: Zebîdî, tesbih namazıyla ilgili rivayetlerin 

on bir farklı sahâbî kanalıyla geldiğini ve desteklendiğini savunmaktadır. Özellikle: 

Abdullah b. Amr rivayeti için Ebû Dâvûd’un1403 isnadının güvenilir olduğunu, 

Abdullah b. Ömer rivayetinin Hâkim tarafından "sahih" olarak değerlendirildiğini,1404 

İbn Abbas rivayetinin "sahih bir hadis ve ceyyid bir sened" olduğunu 

belirtmektedir.1405 

Âlimlerin Konuyla ilgili Görüşleri: Zebîdî, el-Âcurrî’den (ö. 360/970) 

Süyûtî’ye kadar otuzdan fazla hadis otoritesinin tesbih namazı rivayetlerini sahih veya 

hasen kabul ettiğini nakletmektedir. İbn Hacer’in, İbn Teymiyye ve İbn Abdülhâdî gibi 

Hanbelî âlimlerin görüşlerini "ifrat" olarak nitelendirmesine özellikle vurgu 

yapmaktadır. 

Tarihsel Uygulama ve Amelî Süreklilik: İbn Teymiyye’nin “Bu namazı ne 

müslümanların imamlarından bir imam ne dört imamdan hiçbiri ne de Abdullah b. 

Mübârek kılmamıştır”1406 iddiasını, tarihsel verilerle de çürütmektedir. Zebîdî: 

 
1401 Gazzâlî, İhyâ, 1/635-637; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 2/27. 
1402 İbn Kudâme, el-Muğnî, 2/98; Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Muhammed b. Abdirrahmân 

el-Hattâb er-Ruaynî, Mevâhibü’l-celîl li-şerhi Muhtasarı Halîl, nşr. Zekeriyyâ Umeyrât (Beyrut: 

1423/2003), 2/8. 
1403 Ebû Dâvûd, “Kitâbü’s-salât”, 302 (No. 1298). 
1404 Hâkim, el-Müstedrek, 1/464 (No. 1196). 
1405 Ebû Dâvûd, “Kitâbü’s-salât”, 302 (No. 1297); İbn Mâce, “Ebvâbü ikâmeti’s-salevâti ve’s-sünneti 

fîhâ”, 190 (No. 1387); İbn Huzeyme, Sahîh, 2/223 (No. 1216). 
1406 İbn Teymiyye, el-Fetâva’l-kübrâ, 5/344. 



 

291 

 

Abdullah b. Mübârek’in bu namazı kıldığını ve teşvik ettiğini Ebü’l-Cevzâ’ Evs b. 

Abdillâh (ö. 83/702) ve Abdülazîz b. Ebû Revvâd (ö. 159/776) gibi tâbiîn âlimlerinin 

ondan da önce bu namazı kıldıklarını, Hanefî ve Şâfiî mezheplerindeki müstehap 

hükmünün amelî sürekliliğini delil olarak sunmaktadır.1407 

Besmele Çekilmese de Kesilen Hayvanın Helal Olduğu Görüşüne Dair 

Delilleri Tenkidi: Zebîdî, Beyhakî’nin "Besmele çekilmese de kesilen hayvanın helal 

olduğu" görüşünü eleştirir.1408 Hanefî mezhebine göre, besmele kasten terk edilirse 

hayvanın eti haram, unutulursa helaldir.1409 Şâfiîler ise bilerek veya unutarak 

besmelenin atlanması durumunda etin helal olduğunu savunur.1410  

Beyhakî, bu iddiasını Hz. Aişe’den rivayet edilen bir hadisle destekler:1411 Hz. 

Peygamber, besmele çekilip çekilmediği bilinmeyen etlerin yenebileceğini 

söylemiştir.1412 Ancak Zebîdî, bu hadisin mevsûl olarak rivayet edildiği gibi mürsel 

olarak da rivayet edildiğini,1413 bu nedenle muzdarib1414 olduğunu ve Beyhakî’nin 

yorumunun doğru olmadığını belirtir. Çünkü hadiste besmelenin kasten terk edilmesi 

değil, bilinmemesi durumu söz konusudur. İbn Abdilber ve İbnü’l-Cevzî, müminin 

besmele çektiğinin varsayılacağını, bu nedenle etin yenebileceğini, ancak kasten terk 

edilirse hükmün değişeceğini ifade eder.1415 

Gazzâlî, “Allah’ın adı anılmadan kesilen hayvanlardan yemeyin”1416 ayetinin 

besmelenin vacip olduğuna delalet ettiğini söyler.1417 Beyhakî ise bu ayetin, 

 
1407 Zebîdî, İthâf, 3/781-797. 
1408 Zebîdî, İthâf, 6/571. 
1409 Tahâvî, el-Muhtasar, 549; Kudûrî, el-Muhtasar, 161; Merğînânî, el-Hidâye, 2/341. 
1410 Nevevî, el-Mecmû‘, 8/410. 
1411 Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, 9/400. 
1412 Buhârî, “Büyû‘”, 5 (No. 2057); Ebû Dâvûd, “Edâhî”, 19 (No. 2829). 
1413 Muhammed b. Hasan, Muvatta, 2/500 (No. 657); Ebû Dâvûd, “Edâhî”, 19 (No. 2829). 
1414 Muzdarib hadis, farklı râviler tarafından birbirine zıt şekillerde rivayet edilen, ancak bu çelişkili 

rivayetlerin hangisinin doğru olduğunun belirlenememesi durumunda ortaya çıkan bir hadis türüdür. Bu 

durum, hadisin hem senedinde hem de metninde görülebilir ve hadisin sıhhatini zedeleyen bir illet 

(kusur) olarak kabul edilir. Bk. Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref en-Nevevî, et-Takrîb ve’t-teysîr li-

maʿrifeti süneni’l-beşîri’n-nezîr, thk. Muhammed Osman el-Haşt (Beyrut: Dâru’l-kitâbi’l-‘Arabî, 

1405/1985), 45; Zebîdî, Bülğatü’l-erîb, 195; Türcan, Temel Hadis Terimleri, 183. 
1415 İbn Abdilber, et-Temhîd, 22/299; Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-

Bağdâdî, Keşfü’l-müşkil min hadîsi’s-Sahîhayn, thk. Ali Hüseyin el-Bevvâb (Riyad: Dâru’l-vatan, ts.), 

4/385. 
1416 En‘âm, 6/121. 
1417 Gazzâlî, İhyâ, 2/325. 



 

292 

 

Yahudilerin "Allah’ın öldürdüğünden yiyemiyoruz" itirazı üzerine indiğini,1418 

dolayısıyla hükmün hususi olduğunu iddia eder.1419 Zebîdî buna karşı çıkarak, ayetin 

umumi hükmünün esas alınması gerektiğini, besmelesiz kesilen hayvanın leş 

hükmünde olduğunu savunur.1420  

Zebîdî, Şâfiîlerin delil olarak kullandığı bazı zayıf hadisleri de eleştirir:1421 

"Besmele çeksin veya çekmesin, mümin Allah’ın adıyla kesmiş sayılır"1422 hadisi 

hakkında Irâkî ve Nevevî, bu rivayetin sahih olmadığını belirtir.1423 Ebû Dâvûd’un 

mürsel rivayetinin ravisi zayıf kabul edilir.1424 "Müslümanın ismi yeterlidir"1425 

hadisinin ravisi güvenilir bulunmaz.1426 "Allah’ın ismi müminler üzerindedir"1427 

hadisi münker sayılmıştır. 1428 

Zebîdî, Şâfiî âlimlerin delillerini zayıf bulur ve Hanefî görüşünü savunur. 

Özellikle Hanefî âlimlerin1429 görüşleriyle değil de Nevevî ve Irâkî gibi Şâfiî âlimlerin 

bu hadisleri reddetmesini, kendi mezheplerinin görüşünü çürütmek için kullanır. 

Ayrıca Merğînânî ve İbnü’l-Hümâm gibi Hanefîler, besmelenin kasten terk edilmesi 

durumunda icmâ bulunduğunu, Şâfiîlerin bu icmâya aykırı davrandığını ifade eder.1430 

Hülasa Zebîdî, Beyhakî’nin yöntem ve delillerini tenkit ederek, besmelenin kasıtlı terk 

edilmesi halinde kesilen hayvanın haram olduğu görüşünü savunur. 

 
1418 Ebû Dâvûd, “Edâhî”, 19 (No. 2819); Tirmizî, “Sûretü’l-En‘âm”, 7 (No. 3323); Ebü’l-Fidâ’ 

İmâdüddîn İsmâîl b. Ömer b. Kesîr ed-Dımaşkî eş-Şâfiî, Tefsîru Kur’âni’l-‘Azîm, çev. Savaş Kocabaş 

(İstanbul: Karınca-Polen Yayınları, 2015), 4/264. İbn Kesîr, hadisin üç yönden problemli olduğunu 

söyler. 
1419 Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, 9/402. 
1420 Zebîdî, İthâf, 6/568. 
1421 Zebîdî, İthâf, 6/569-570. 
1422 Gazzâlî, İhyâ, 2/325. 
1423 Irâkî, el-Muğnî, 565. 
1424 Ebû Dâvûd, el-Merâsil, 208 (No. 378); Abdülhak b. Abdürrahman el-Ezdî el-Endelüsî el-İşbîlî, el-

Ahkâmü’l-vüstâ min hadîsi’n-Nebî, thk. Hamdî es-Selefî-Subhî es-Semarrâî (Riyad: Mektebetü’r-rüşd 

li’n-neşr ve’t-tevzî‘, 1416/1995), 4/134-135; İbn Hacer, et-Takrîb, 358; 
1425 Dârekutnî, Sünen, 5/535 (No. 4808); Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, 9/401 (No. 18890). 
1426 Irâkî, el-Muğnî, 565; İbn Hacer, et-Takrîb, 725. 
1427 Taberânî, el-Mu‘cemü’l-evsat, 5/94 (No. 4769); Dârekutnî, Sünen, 6/533-534 (No. 4803); İbn Adî, 

el-Kâmil, 8/120; Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, 9/402 (No. 18894). 
1428 Nevevî, el-Mecmû‘, 8/412. 
1429 İbnü’t-Türkmânî, el-Cevheru’n-nakî, 9/239-243; Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdullâh b. Yûsuf 

ez-Zeylaî, Nasbü’r-râye li-tahrîci ehâdîsi’l-Hidâye, thk. Muhammed Avvâme (Beyrut: Müessetü’r-

reyyân li’t-tabâ‘ati ve’n-neşr, 1418/1997), 4/182-184; Aynî, el-Binâye, 11/536-537; İbnü’l-Hümâm, 

Fethu’l-kadîr, 9/489-490. 
1430 Merğînânî, el-Hidâye, 2/341. 



 

293 

 

Sonuç olarak Zebîdî, hadislerin sıhhat derecelerinin belirlenmesinde yöntemsel 

titizliği ön planda tutar ve bu konuda hata yaptığını düşündüğü muhaddisleri, mezhebî 

taassuptan uzak bir şekilde eleştirir. Onun tenkitleri, hadis usulünün temel prensipleri 

çerçevesinde şekillenir. Örneğin, Irâkî’nin bir hadis hakkındaki "ceyyid sened" 

değerlendirmesine itiraz eder, çünkü senedde zayıf bir râvî bulunmaktadır. Zebîdî’ye 

göre, bir hadisin sıhhati, ravilerin güvenilirlik ölçütlerine (cerh-ta‘dîl) uygunluğuyla 

ölçülmelidir. Ayrıca, Buhârî ve Tirmizî’nın, senedinde metrûk ve hatta kezzâb olarak 

nitelenen bir râvî bulunan bir hadisi sahih veya hasen kabul etmelerini eleştirir. Zebîdî, 

bu durumun hadis tenkidinin temel kurallarıyla çeliştiğini savunur. İbn Hacer gibi 

otoritelerin de bu görüşü desteklemesi, Zebîdî’nin eleştirilerinin ilmî temellere 

dayandığını gösterir. Ona göre, bir hadisin sahih sayılabilmesi için, ravilerin zabt ve 

adalet yönünden güvenilir olması şarttır; aksi takdirde hadis zayıf kabul edilmelidir. 

Zebîdî, İbn Teymiyye’nin tesbih namazıyla ilgili tüm rivayetleri zayıf veya 

bâtıl olarak nitelendirmesine karşı çıkar. Bu eleştirisini üç temel argümanla destekler: 

Tesbih namazı, farklı sahâbîlerden gelen rivayetlerle desteklenmektedir. Ebû Dâvûd, 

Hâkim ve diğer muhaddisler bu rivayetlerin bir kısmını sahih veya hasen kabul 

etmiştir. Âcurrî’den Süyûtî’ye kadar birçok hadis otoritesinin bu rivayetleri sahih veya 

amel edilebilir bulduğunu belirtir. Abdullah b. Mübârek ve tâbiîn âlimlerinin bu 

namazı kıldığına dair rivayetler, İbn Teymiyye’nin "Hiçbir imam bunu kılmamıştır" 

iddiasını çürütür. Benzer şekilde, Beyhakî’nin "Besmelesiz kesilen hayvan helaldir" 

görüşünü eleştirirken, delil olarak kullanılan hadislerin zayıf veya muzdarib olduğunu, 

ayrıca ayetin umumi hükmünün göz ardı edildiğini savunur. Zebîdî’nin bu tenkitleri, 

keyfî yargılardan ziyade hadis ilminin teknik kurallarına dayanır ve mezhep 

taassubundan uzak, ilmî bir tutarlılık sergiler. 

2.2. Hatalı Verilen Görüşlerden Dolayı Tenkit Etme  

Zebîdî’nin Buteyrâ Hadisi’ni rivâyet eden Osman b. Muhammed b. Rebî‘a 

hakkında cerh ve ta‘dîl âlimlerinin kullanmadığı bir ifadeden dolayı Ukaylî’yi tenkit 

etmesi:  



 

294 

 

Zebîdî, ehl-i re’y karşıtlığıyla tanınan Ebû Ca‘fer Muhammed b. Amr b. Mûsâ 

el-Ukaylî’yi1431 (ö. 322/934), cerh ve ta‘dîl âlimleri arasında benzerine rastlanmayan 

bir ifade kullanması sebebiyle eleştirir. Ebû Sa‘îd el-Hudrî’nin "Resûlullah (s.a.v.) el-

Buteyrâ’yı yasaklamıştır; bu, kişinin vitri tek rekât olarak kılmasıdır" şeklindeki 

rivayeti, Hanefîlerin tek rekâtlı namazların geçersizliğine dair delillerinden biri olarak 

zikredilir.1432 Zebîdî, Hanefîlerin bu hadisi temel alarak vitrin tek rekâtla 

kılınamayacağını, dolayısıyla diğer tek rekâtlı namazların da sahih olmayacağını 

savunduklarını aktarır. Ukaylî, hadisin senedinde bulunan Osman b. Muhammed b. 

Rebî‘a hakkında "Onun hadislerinde vehim baskındır" demiştir.1433 Ancak Zebîdî, 

Ukaylî’nin bu görüşüne karşı çıkarak şu cevabı verir: "Bildiğimiz kadarıyla Osman b. 

Muhammed’i ondan başka cerh eden olmamıştır. Ukaylî’nin kelamı/bu 

değerlendirmesi zayıftır. Zira Hâkim, el-Müstedrek’inde1434 ondan rivayette 

bulunmuştur."1435 Osman b. Muhammed b. Rebî‘a, İmam Mâlik’ın hocası Rebi‘a er-

Re’y’ın torunu olup Mâlik’ten rivayetleri vardır.1436 Hâkim, söz konusu Osman b. 

Muhammed b. Rebî‘a’nın rivayet ettiği hadisin Buhârî ve Müslim’ın şartlarına göre 

sahih olduğunu, Zehebî ise sadece Müslim’in şartlarına göre sahih olduğunu ifade 

eder. Yani her halükârda o güvenilir bir ravidir. Bununla birlikte araştırma sırasında 

Ukaylî, ed-Duafâ kitabında ne söz konusu ravinin ismine ne de Buteyrâ hadisine 

rastlamadık. 

Zebîdî, Ukaylî’yi sert bir üslupla eleştirmese de, Hanefîlerin delilini zayıflatma 

amacıyla diğer münekkitlerce cerh edilmemiş bir râvîyi tenkit etmesini problemli 

bulur. Hadis hafızlığı derecesine ulaşmış bir münekkit olarak Zebîdî’nin, Ukaylî’nin 

 
1431 Kevserî, Fıkhu ehlil-Irâk, 53. Kevserî, söz konusu kitabın “Cerh ve Ta‘dîl Kitapları Hakkında 

Birkaç Söz” kısmında şöyle der: “Ukâylî’nin ed-Du‘afâ’sında ve İbn Adî’nin el-Kâmil’inde, fıkhın 

imamları olan sâdâtımız hakkında hevânın doğrultusunda sarf edilmiş birçok söz bulursun; bunlardan 

birincisini buna sevk eden, itikatta Haşevî olmasıdır, ikincisini ise kötü bir itikada sahip olmasının yanı 

sıra, cahillikten kaynaklanan mezhep taassubudur.” 
1432 Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî el-Cessâs, Şerhu Muhtasari’t-Tahâvî, (Beyrut: Câru’l-beşâiri’l-

İslâmiyye, 2010), 1/677; Kudûrî, et-Tecrîd, 2/803 (No. 3469); Serahsî, el-Mebsût, 1/164; Aynî, el-

Binâye, 6/237; Umdetü’l-kârî, 7/4; Aliyyülkârî, Fethu bâbi’l-‘İnâye, 1/320. 
1433 İbn Abdilber, et-Temhîd, 13/254. 
1434 Hâkim, el-Müstedrek, 2/66 (No. 6345).  
1435 Zebîdî, İthâf, 3/598. 
1436 Mâlik, Muvatta, 1/167. İmam Mâlikten hadis rivâyet edenlere ayrılan giriş kısmı. 



 

295 

 

eserinde hiçbir Hanefî imamının menkıbesine yer vermediğini bilmemesi düşük bir 

ihtimaldir. Bununla birlikte, eleştirilerinde insafı korumuş ve aşırılığa kaçmamıştır. 

Zebîdî’nin, “Küsûf namazında hutbe yoktur, zira bu konuda bir rivâyet 

nakledilmemiştir” Diyen Merğînânî’yi Tenkit Etmesi: Küsûf namazında hutbenin olup 

olmadığı mezhepler arasında tartışmalı bir meseledir. Ebû Hanîfe ve Mâlik, küsûf 

namazında hutbenin olmadığı Şâfiî ise hutbenin olduğu görüşündedir. Zebîdî, “Küsûf 

namazında hutbe yoktur, zira (Hz. Peygamber’den) bu konuda bir rivâyet 

nakledilmemiştir”1437 diyen el-Hidâye müellifi Merğînânî’yi “Bu konuda rivayet 

edilen hadisler sabittir ve çoktur” diyerek eleştirir. Ayrıca Zebîdî, Hz. Peygamber’in 

oğlu İbrahim vefât ettiği gün güneş tutulduğunu, Allah Resûlü’nün ayağa kalkıp hutbe 

okuduğunu ve bizzat Ebû Hanîfe vasıtasıyla Abdullah b. Mes‘ûd’dan sahih bir senedle 

nakleder. Zebîdî, Buhârî ve Müslim’de1438 yer alan ve Hz. Peygamber’in hutbe 

okuduğunu bildiren hadisin, güneşin açılmasından sonra irad edilen bir hutbeye delalet 

ettiğini savunur. Ona göre, eğer hutbe sünnet olsaydı, namazdan önce okunması 

gerekirdi. Hz. Peygamber’in bu hutbesi, "İbrahim’ın vefatı sebebiyle güneş tutuldu" 

şeklindeki yanlış inancı reddetmek amacıyla olup, namazı emretmiş ancak hutbeyi 

emretmemiştir. Hutbenin meşruiyeti söz konusu olsaydı, bunun açıkça beyan 

edileceğini belirterek iki mezhep arasında bir uzlaşı zemini oluşturmaya çalışır.1439 

Şebbir Ahmed el-Osmânî de, isim zikretmeksizin Zebîdî’nin bu görüşlerini aynen 

aktarmıştır.1440 

Zebîdî, Ukaylî’yi, cerh ve ta‘dîl âlimlerinin hiçbirinin kullanmadığı bir ifade 

kullanarak Osman b. Muhammed b. Rebî‘a’yı tenkit etmesi sebebiyle eleştirir. Zira 

Ukaylî, bu râvî hakkında "Onun hadislerinde vehim baskındır" derken, Zebîdî’ye göre 

bu görüş zayıftır, çünkü Hâkim gibi bir otorite ondan rivayette bulunmuş, Zehebî ve 

Hâkim de söz konusu hadisin sahih olduğunu belirtmişlerdir. Sonuçta Zebîdî, 

Ukaylî’nin tenkitlerini usûl açısından tartışmalı bulsa da, kendi eleştirilerinde mutedil 

ve delil merkezli bir tutum sergilemiştir. Benzer şekilde, küsûf namazında hutbe 

meselesinde de Zebîdî, Merğînânî’nin "bu konuda rivayet yoktur" iddiasını, Buhârî ve 

 
1437 Merğînânî, el-Hidâye, 1/106. 
1438 Buhârî, “Kitâbü’l-küsûf”, 4 (No. 1046); Müslim, “Kitâbü salâti’l-küsûf”, 1 (No. 901). 
1439 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/166-167; İthâf, 3/716. 
1440 Bk. Fethu’l-mülhim, 4/410. 



 

296 

 

Müslim’de geçen sahih hadislere dayanarak reddeder; ancak hutbenin namazdan sonra 

okunmasını, sünnet olmadığına ve daha çok toplumsal bir irşad maksadı taşıdığına 

işaret sayar. Zebîdî’nin bu yaklaşımı, mezhepler arasındaki ihtilafı yumuşatma ve 

hadislerin bağlamını dikkate alma çabası olarak görülebilir. Şebbir Ahmed gibi 

âlimlerin de Zebîdî’nin bu görüşlerini nakletmesi, onun etkisini gösterir.  

2.3. Usûl Yönüyle Tenkit Etme 

İbn Abbas’ın rivâyet ettiği tahıyyatın ibaresinin daha kapsamlı (câmi) ve lafız 

bakımından diğerlerinden daha fazladır görüşünü usûl yönünden tenkit etmesi: 

Beyhakî’nin aktardığına göre, İmam Şâfiî’ye "Tahiyyatta neden İbn Abbas’ın 

rivayet ettiği teşehhüdü tercih ettin?" diye sorulmuş, o da "Onun ibaresi daha kapsamlı 

ve lafız bakımından diğerlerinden daha fazladır" şeklinde cevap vermiştir.1441 Ancak 

Zebîdî, bu gerekçeye itiraz ederek şu eleştirileri sunar: “İmam Şâfiî’nin ölçütüne göre, 

Câbir’ın rivayet ettiği teşehhüdün lafızlarının İbn Mes‘ûd ve İbn Abbas’ın 

rivayetlerinden daha uzun olduğu bilinmektedir. Aynı şekilde Hz. Ömer ve oğlu 

Abdullah’ın rivayetlerinde de ziyade kısımlar daha fazladır. Dolayısıyla, Şâfiî’nin 

kendi belirlediği ölçüt doğrultusunda bu rivayetleri tercih etmesi gerekirdi.” 

Zebîdî, İbn Abbas’ın teşehhüdünün İbn Mes‘ûd ve diğerlerinin rivayetlerinden 

sonra geldiğini, bu nedenle tercih sebebi olacağını savunanlara1442 ise ise usûl 

açısından şu karşı çıkışları yöneltir: 

Kronolojik Belirsizlik: İbn Abbas’ın rivayetinin İbn Mes‘ûd’unkinden sonra 

geldiğine dair kesin bir delil yoktur. Küçük yaştaki bir sahâbînin, büyük sahâbîlerden 

sonra öğrenmiş olması zorunlu değildir. 

Usûl Geleneğinde Tercih Kıstasları: Fakihler ve muhaddisler, tearuz halinde 

küçük sahâbînin görüşünü büyük sahâbînin görüşüne tercih etmemişlerdir. İbn 

Abbas’ın yaşının küçük olması, onun Hz. Peygamber’den direkt duymaktan ziyade 

diğer sahâbîler vasıtasıyla öğrenmiş olma ihtimalini artırır. Nitekim Dârekutnî’nin 

hasen bir senedle aktardığına göre, Hz. Ömer’in İbn Abbas’a teşehhüdü bizzat 

 
1441 Şâfiî, el-Ümm, 2/269. Bk. İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, 2/316. 
1442 Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, 2/200; Nevevî, el-Mevmû‘, 3/457. 



 

297 

 

öğrettiği rivayet edilmiştir. Bu da İbn Abbas’ın bu bilgiyi başka sahâbîlerden aldığını 

göstermektedir. 1443 

Sonuç olarak Zebîdî, İmam Şâfiî’nin tercih gerekçesini hem lafzî uzunluk 

kıstasının tutarsız uygulanması hem de kronolojik sıralamaya dair yöntemsel 

zaafiyetler nedeniyle eleştirmektedir. Tartışma, sahâbe rivayetlerinin 

değerlendirilmesinde hangi usûlî ölçütlerin esas alınacağına dair önemli bir örnek 

teşkil etmektedir. 

Safâ ile Merve arasında gerçekleştirilen sa‘y ibadetinin adedinin mahiyeti 

konusunda Tahâvî’yi tenlit etmesi: Zebîdî, Safâ ile Merve arasında gerçekleştirilen 

sa‘y ibadeti konusunda Tahâvî’nin görüşünü eleştirmektedir. Tahâvî, sa’yin Safâ 

tepesinde başlayıp yine Safâ’da tamamlanacağını savunmaktadır.1444 Ona göre, 

Merve’den Safâ’ya dönüş ayrı bir şavt olarak değerlendirilemez; her şavtın Safâ’dan 

başlaması gerekmektedir.1445 Zebîdî, Şâfiî fakihleri Abdurrahman İbn bint eş-Şâfiî (ö. 

270/884), Ebû Bekr es-Sayrafî (ö. 330/941) ve Sadruddîn İbnü’l-Vekîl’in (ö. 

716/1317) de Tahâvî ile aynı görüşte olduklarını, Sayrafî’nin nasıl ki kaplama meshde 

başın ön tarafından başlayıp arkasına oradan da ön tarafta bitirmek bir mesh sayılıyorsa 

Safâ’dan başlayıp yine Safâ’da bitirmenin bir şavt sayılacağı görüşünü nakleder.  

Zebîdî, Tahâvî’nin bu yaklaşımını, Hacer-i Esved’den başlanıp yine orada 

tamamlanan tavaf ibadetine kıyas ettiğini kaydeder. Ancak kendisi, şavtın Safâ’dan 

başlayıp Merve’de sona ermesi gerektiğini, bunun Hanefî mezhebindeki Zâhiru’r-

rivâye görüşü olduğunu ve bu konuda Hanefî âlimleri arasında bir ihtilaf 

bulunmadığını vurgular. Bununla birlikte, Tahâvî’nin ifadelerinin iki farklı şekilde 

yorumlanabileceğini belirterek şu açıklamalarda bulunur: “Tahâvî, Merve’den Safâ’ya 

dönüşün müstakil bir şavt olarak değerlendirilemeyeceğini, aksine ikinci şavtın 

tamamlanması için bir ön şart niteliğinde olduğunu kabul etmiştir. Merve’den Safâ’ya 

dönüşün aslî bir unsur olarak görülmemesi gerektiği şeklinde bir yaklaşım 

sergilemiştir.” 

 
1443 Zebîdî, İthâf, 3/118. 
1444 Tahâvî, el-Muhtasar, 146; Kâsânî, el-Bedâ’i, 2/134. 
1445 Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/463. 



 

298 

 

Zebîdî, Tahâvî’nin bu görüşünün Câbir’den rivayet edilen hadisle çeliştiğini, 

dolayısıyla zayıf olduğunu ileri sürer. Zira Hz. Peygamber’in sa‘y ibadetindeki son 

şavtı Merve’de tamamlanmıştır. Tahâvî’nin sa’yi tavafa kıyas etmesi ise, kıyas me‘al-

fârık olarak değerlendirilebilir. Çünkü sa‘y, Merve’de sona erer ve oradan dönüş yeni 

bir başlangıcı ifade ederken, tavaf ancak Hacer-i Esved’e varıldığında tamamlanmış 

sayılmaktadır. Ayrıca Tahâvî’ye göre on dört şavt gerekli görülse de, Hz. 

Peygamber’in haccını aktaran râvilerin onun yedi şavt yaptığı konusunda ittifak 

ettikleri bilinmektedir.1446 Zebîdî’nin atıfta bulunduğu Câbir hadisini1447 nakleden 

İmam Muhammed, bu rivayetten şu hükmü çıkarmıştır: "Biz, bütün bu görüşleri alırız. 

Kişi, Safâ’ya çıktığında tekbir ve tehlil getirerek dua eder. Ardından yürüyerek vadinin 

ortasına kadar iner; buraya ulaştığında, vadiyi geçinceye kadar hızlı adımlarla koşar. 

Daha sonra sükûnetle yürüyerek Merve’ye varır ve burada aynı şekilde tekbir ve tehlil 

ile duada bulunur. Bu ameliyeyi Safâ ile Merve arasında yedi defa tekrarlar ve her 

seferinde vadinin ortasında koşar. Bu, Ebû Hanîfe ve çoğunluğun görüşüdür.”1448 

Cuma ezanı okunduğu sırada yürüyerek mescide gidilirken alışveriş yapmakta 

sakınca yoktur diyen Siğnâkî’yi tenkit etmesi: Zebîdî, cuma ezanı okunurken 

yürüyerek mescide gittikleri sırada iki kişi alışveriş yaparsa bunda bir sakınca yoktur 

diyen en-Nihâye sahibi Hanefî fakihi Hüsâmüddîn es-Siğnâkî’yi tenkit eder. Sığnâkî 

bu görüşü eserinde ileri sürmüş ve Ebü’l-Yüsr el-Pezdevî’nin (ö. 493/1100) Usûlü’l-

fıkh adlı eserinde de böyle olduğunu ifade etmiştir.1449 Ebü’l-Yüsr’ün böyle bir eserine 

dolayısıyla atıf yaptığı yere ulaşamadık ancak Siğnâkî’nin eserinde bu görüş kayıtlıdır. 

Zebîdî görüşü naklettikten sonra bunun müşkül olduğunu zira Allah Teâlâ’nın 

alışverişi mutlak olarak yasakladığını, bazı görüşlere göre Cuma ezanı sırasındaki 

alışverişe cevaz vermenin tahsis olduğunu, bunun da nesih olacağını, neshin de re’y 

ile caiz olmayacağını ifade eder. Alışverişi haram kılan ve kendisine itibar edilecek 

ezanın zeval vaktinden sonra vaki olan ilk ezan olduğunu, tercih edilen görüşün de bu 

olduğunu söyler. Zebîdî ayrıca cuma saatinde alışveriş yapmanın mescide yürümek 

anlamındaki vacip olan sa’yi ihlal anlamı bulunduğunu da belirtir.1450 Zebîdî’nin, 

 
1446 Zebîdî, İthâf, 4/614-615. 
1447 Muhammed b. Hasan, Muvatta, 2/172 (No. 475); Müslim, “Hac”, 19 (No. 1218). 
1448 Muhammed b. Hasan, Muvattâ, 2/172 (No. 475).  
1449 Siğnâkî, en-Nihâye, 13/268. Haskefî de Sığnâkî ile aynı kanaattedir. Bk. Reddü’l-muhtâr, 5/10. 
1450 Zebîdî, İthâf, 6/547. 



 

299 

 

tahsis ve nesih iddiası dışında kalan “bazı görüşlere göre Cuma namazı sırasındaki 

alışveriş, aynı zamanda sa’yi (namaza gitmeyi) ihlal etmektedir” ifadesi 

Merğînânî’ye1451 ait olup onun ifadesinde Cuma namazına giderken yolda alışveriş 

yapmayı müşkül olarak değerlendirilmektedir. Zeylaî de Zebîdî gibi buradaki kerahet 

ve hürmetin mutlak olduğunu, mezhepte esas ve kendisine dayanılan görüşün bu 

olduğu görüşündedir.1452 Ancak Hanefî fakihlerinden Abdülhay el-Leknevî (1848-

1886), zevalden sonra cumaya giderken yolda alışveriş yapmanın mekrûh olmadığı 

görüşündedir. O şöyle der: “Ezandan sonra durup alışveriş yapmak tahrîmen 

mekrûhtur. Fakat namaza giderken yolda bunu yapmak mekrûh değildir.”1453 

Şâfiîlerden Nevevî de aynı kanaattedir.1454 Hanefî fakihlerinden Radıyyüddîn el-

Haddâd ve Tehânevî, yasağın namaz ve hutbeye yetişmeye engel olması durumuyla 

kayıtlı olduğunu savunur. Tehânevî, bu görüşün aklen daha güçlü olduğunu ifade 

ederek, yasağın mutlak olmadığını ima eder.1455 

Tartışma, Hanefî mezhebi içindeki "mutlak yasak-hikmete dayalı yorum" 

tartışmasını yansıtır. Zebîdî, nassın lafzî bağlayıcılığını vurgularken, diğerleri 

toplumsal pratiği kolaylaştırmak için hükmün maksadını öne çıkarır. Bu, fıkıh 

tarihinde "zahirî-delilci" ile "makâsıdî" yaklaşımlar arasındaki klasik tartışmanın bir 

örneği sayılabilir. Zebîdî’nin eleştirisi, mezhep birliğini koruma ve nassları lafzî 

anlamda uygulama kaygısını taşırken, Siğnâkî, Leknevî ve Tahânevî ile Şâfiîlerin 

görüşü, ibadetlerin ruhu ile pratik hayatın gereklilikleri arasında denge arayışını temsil 

ettiği söylenebilir. 

2.4. Kavramlardan Dolayı Tenkit Etme  

Sahabeden İbn Mes‘ûd hakkkında kullandığı bir ifadeden dolayı Beyhakî’yi 

tenkit etmesi: Namaz esnasında rükûya varıldığında, iki elin parmaklarını birbirine 

geçirerek dizlerin arasına yerleştirme eylemine tatbîk adı verilmektedir.1456 Bu 

uygulamanın sonradan neshedildiğine dair delil, Sa‘d b. Ebû Vakkâs’ın naklettiği şu 

 
1451 Merğînânî, el-Hidâye, 2/54. 
1452 Sirâcüddîn Ömer b. İbrâhîm İbn Nüceym el-Mısrî, en-Nehrü’l-fâʾik şerhu Kenzi’d-dekâʾik, thk. 

Ahmed Azv ‘İnâye (Beyrut: Dâru'l-kütübi'l’ilmiyye, 1422/2002), 3/448. 
1453 Tehânevî, İ'lâü's-sünen, 13/6068. 
1454 Nevevî, el-Mecmû‘, 4/500. 
1455 Tehânevî, İ'lâü's-sünen, 13/6068. 
1456 Tahâvî, Şerhu me‘âni'l-âsâr, 2/43. 



 

300 

 

hadis-i şeriftir: "Biz (namazda) ellerimizi ayaklarımızın arasında birleştiriyorduk. 

Daha sonra ise ellerimizi dizlerimizin üzerine koymakla emrolunduk."1457 Bu rivayet, 

İslam’ın erken dönemlerinde tatbîk yönteminin meşru olduğunu, ancak daha sonra bu 

hükmün kaldırıldığını göstermektedir. Bununla birlikte, Abdullah b. Mes‘ûd gibi bazı 

sahâbîlerin bu uygulamaya devam ettiği de bilinmektedir.1458  

Zebîdî, İbn Mes‘ûd’un bu tutumunu değerlendirirken, sahâbenin tatbîk 

yöntemini yalnızca bir kez değil, uzun süre uyguladığına işaret etmektedir. Ayrıca, 

Beyhakî’nin "Eğer İbn Mes‘ûd’un tatbîk usulünün neshedildiğini unutması caiz 

görülüyorsa, rükûa giderken ve kalkarken ellerin kaldırılmasını unutması neden caiz 

olmasın?"1459 şeklindeki ifadesini eleştirerek, bu iddianın dayanaksız olduğunu 

belirtir. Zebîdî’ye göre, İbn Mes‘ûd’un nesih hükmünden haberdar olup olmadığına 

dair kesin bir delil bulunmamaktadır. Bu gibi durumlarda uygun olan, diğer âlimlerin 

de ifade ettiği gibi, "Bu bilgi kendisine ulaşmamıştır" şeklinde bir yorum 

yapmaktır.1460  

Zebîdî, Beyhakî’nin ifadelerini, aşırıya kaçmayan ölçülü bir üslupla eleştirmiş 

ve bu tür yaklaşımları edep dışı olarak nitelendirmiştir. Ona göre, böyle bir 

durumda "Bu hadis kendisine ulaşmamıştır" denmesi daha uygundur.1461 Zebîdî’nin 

eserlerinde incelendiğinde, iki önemli gruba karşı sürekli bir savunucu tavır sergilediği 

görülmektedir: Ashâb-ı kirâm ve müctehid imamlar. Bu iki grup, birincisi İslam'ı Hz. 

Peygamber’den aktaran, ikincisi ise onu sistemleştiren âlimlerden oluşmaktadır. 

Dolayısıyla, onların itibarını sarsacak herhangi bir tutum, doğrudan İslam’a yönelik 

bir saygısızlık olarak değerlendirilebilir. Bu bağlamda Zebîdî hem sahâbîlere hem de 

müctehid imamlara yönelik eleştirileri, ilmî nezaket çerçevesinde reddetmiş ve onlara 

karşı saygılı bir dil kullanmanın gerekliliğini vurgulamıştır. 

Bir ifadeyi hatalı nakleden Gazzâlî’yi tenkit etmesi: Zebîdî, benzer bir tenkit 

metodunu Gazzâlî’nin Cübeyr b. Mut’im’e (ö. 59/679) atfettiği "nalınları ayaklar 

arasına koymanın bid‘at olduğu" şeklindeki rivayet için de uygular. Ancak Zebîdî, bu 

 
1457 Buhârî, “Ezân”, 118 (No. 790); Müslim, “Mesâcid”, 31 (No. 535). 
1458 Muhammed b. Hasan, el-Âsâr, 1/146 (No. 95). 
1459 Beyhakî, es-Sünenü’l-kübrâ, 2/115. 
1460 Zebîdî, İthâf, 3/146. 
1461 Zebîdî, İthâf, 3/514. 



 

301 

 

rivayeti tetkik ettiğini ve İbn Ebû Şeybe’nin el-Musannef adlı eserinde asıl kaynağına 

ulaştığını belirtmektedir. Yaptığı inceleme sonucunda, Gazzâlî’nin naklinde iki önemli 

hata tespit etmiştir. Birincisi, bu sözün isnadının Cübeyr b. Mut’im’e değil, tâbiîn 

neslinden Nâfi‘ b. Cübeyr’e (ö. 99/717) ait olduğudur. İkincisi ise, "ayakları 

arasına" ifadesinin doğru olmadığı, asıl metnin "Namazda ayağından nalınlarını 

çıkarmak bid‘attir" şeklinde olduğudur.1462 Zebîdî, bu tashihi yaparken, "Eğer Gazzâlî 

bu sözü bu şekilde nakletmemiş olsaydı, bunun müstensihlerin (kopyalayanların) 

hatası olduğunu söylerdik. Fakat hakikate tabi olmak evladır" diyerek meselenin 

aslını ortaya koymaktadır.1463  

Zebîdî, eserlerinde Gazzâlî’ye karşı daima saygılı bir üslup benimsemiş ve 

ondan kaynaklanan hataları mümkün olduğunca olumlu bir şekilde yorumlamaya 

çalışmıştır. Hataları bazen müstensihlere, bazen de Gazzâlî’nin İhyâ adlı eserinin 

temel kaynağı olan Kûtu’l-kulûb’a nispet etmiştir. Bununla birlikte, bu örnekte olduğu 

gibi, bazı durumlarda hatanın doğrudan Gazzâlî’ye ait olduğunu da belirtmiştir. 

Zebîdî’nin bu yaklaşımı, onun hem kaynak tenkidi konusundaki titizliğini hem de 

üstatlarına karşı gösterdiği edebî hassasiyeti yansıtmaktadır. Bu durum, İslam ilim 

geleneğinde eleştiri ile saygıyı bir arada yürütmenin önemli bir örneğini teşkil 

etmektedir. 

Zebîdî’nin iki örnekteki yaklaşımı hem kavramların aslî anlamlarını koruma 

hassasiyetini hem de âlimlere karşı eleştirel ancak saygılı bir üslup benimsediğini 

ortaya koymaktadır. Onun tenkitleri, keyfî yargılardan ziyade kaynaklara dayalı ve 

yöntemsel bir tutumun ürünüdür.  

2.5. Zayıf Gördüğü Görüşleri Tenkit Etme 

Zebîdî, Mâlikî fakihi ve muhaddis Ebü'l-Abbâs Ziyâüddîn Ahmed b. Ömer el-

Kurtubî’nin (ö. 656/1258) bazı görüşlerini ilmî açıdan zayıf bularak tenkit etmiştir. 

Özellikle Kurtubî’nin Keşfü'l-Kınâʿ ʿan hükmi'l-vecd ve's-semâʿ adlı 

eserinde, "lehve'l-hadîsi satın alır"1464 ayetinin tefsiri bağlamında ileri sürdüğü bazı 

yorumları, kâğıda yazmaya değmeyecek kadar zayıf bulur. Kurtubî, "Yoksa bu haberi 

 
1462 İbn Ebû Şeybe, el-Musannef, 2/182 (No. 7897). 
1463 Zebîdî, İthâf, 3/509. 
1464 Lokmân, 31/6. 



 

302 

 

tuhaf mı buluyorsunuz? Ağlayacağınıza gülüyorsunuz! Ve gaflet içinde oyalanıp 

duruyorsunuz”1465 ayetlerinde geçen sâmidûn kelimesinin gınâ (şarkı/müzik) 

anlamına geldiğini iddia etmiş ve bu görüşünü İbn Abbâs’ın rivayetine dayandırmıştır. 

Zebîdî, bu iddiaya karşı çıkarak şu eleştirileri yöneltir: 

1. İctihadî Konularda Mutlak Doğru İddiasının Eleştirisi: Kurtubî’nin İbn 

Abbâs’ın tefsirini kesin doğru kabul etmesini problemli bulur. Zebîdî’ye göre, 

te'vil ve tefsir ictihadî meselelerdir ve hakikat, kişilerin görüşleriyle değil, 

delillerle tartılır. İbn Abbâs’ın "Kur’ân’ın tercümanı" olarak anılması, diğer 

sahâbîlerin görüşlerini geçersiz kılmaz. Nitekim Hz. Ali’nin tefsirinin de aynı 

derecede önemli olduğunu, hatta İbn Abbâs’ın ondan ilim aldığını ve "Ona 

ilmin onda dokuzu verildi"1466 dediğini hatırlatır.1467 

2. Kelimenin Çok Anlamlılığı: Sâmidûn kelimesinin tek bir anlama 

indirgenemeyeceğini vurgular. İbn Abbâs'tan "lehiv ve bâtıl", "yüz çevirenler" 

gibi farklı yorumlar nakledildiğini;1468 ayrıca Mücâhid, İkrime, Hasan-ı Basrî, 

Katâde (ö. 117/735) ve Dahhâk (ö. 105/723) gibi müfessirlerin "gafildirler", 

"müstekbirler" gibi farklı açıklamalar getirdiğini belirtir. Lügat âlimlerinin de 

kelimeyi "lehv ve yüz çevirme" şeklinde tanımladığını ekler.  

3. Dilsel ve Tarihsel Bağlam: İbn Abbâs’ın "Yemen dilinde gınâ demektir" 

şeklindeki rivayetinin yanı sıra, aynı kelimenin Arapça’da başka anlamlara 

geldiğine dair deliller sunar. Nâfi‘ b. Ezrâk’ın (ö. 65/685) İbn Abbâs'a 

yönelttiği bir soruya dayanarak, es-Semûd kelimesinin Arap şiirinde de 

kullanıldığını ve "lehiv ve bâtıl" anlamı taşıdığını aktarır. Ayrıca Hz. Ali ve 

İbrahim en-Nehaî’nin, kelimeyi "imam kalkmadan önce cemaatin ayakta 

beklemesi" olarak yorumladığını hatırlatır. 1469 

Zebîdî, söz konusu âyetin çeşitli rivayetler bağlamında ele alındığını, ancak 

bunun gınâ (müzik) ile ilişkilendirilebilmesi için kesin bir delile ihtiyaç duyulduğunu 

vurgulamaktadır. Delilin bulunmaması halinde bu yöndeki iddiaların geçersiz 

sayılması gerektiğini belirtir. Ayrıca, âyetin gınâ ile ilgili olduğu varsayılsa bile, bu 

durumda dahi hüccet teşkil etmeyeceğini, zira âyetin asıl muhatabının; ilâhî mesaj 

 
1465 Necm, 53/59-61. 
1466 Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh Abdilberr en-Nemerî, el-İstîʿâb fî maʿrifeti’l-ashâb, thk. 

Ali Muhammed el-Beccâvî (Beyrut: Dâru’l-cîl, 1412/1992), 3/104. 
1467 Zebîdî, İthâf, 7/670. 
1468 Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, 11/276 (No. 11722). 
دوُنَ  1469 -kelimesinin anlamı hakkında nakledilen tefsirler için bk. Taberî, Câmiʿu’l-beyân, 22/559 سَام 

560. 



 

303 

 

karşısında hayrete düşen, gülerek tepki veren ve gerektiği gibi ağlayıp tevbe etmeyen 

bir topluluk olduğunu ifade etmektedir.1470 

Zebîdî, Kurtubî’nin sâmidûn kelimesini “gınâ” olarak yorumlayan görüşünü 

hem yöntemsel hem de dilsel-tarihsel açıdan tutarsız bularak eleştirir. Öncelikle, 

Kurtubî’nin İbn Abbâs’ın tefsirini mutlak doğru kabul etmesini problemli bulur; zira 

tefsir ictihadî bir alandır ve tek bir sahâbînin görüşü, diğerlerinin otoritesini ortadan 

kaldırmaz. Nitekim İbn Abbâs’ın yanı sıra Hz. Ali, Mücâhid, Hasan-ı Basrî gibi 

otoritelerin sâmidûn kelimesine farklı anlamlar yüklediğini, kelimenin “lehiv, gaflet 

veya yüz çevirme” gibi çok anlamlılık taşıdığını vurgular. Ayrıca, İbn Abbâs’ın 

Yemen lehçesine dair rivayetinin, kelimenin Arap şiirinde ve diğer müfessirler 

nezdinde kazandığı anlamlarla çeliştiğine dikkat çeker. Zebîdî’ye göre, böyle bir 

yorumun geçerli sayılabilmesi için kesin bir delil gereklidir; oysa âyetin bağlamı, 

müzikle değil, ilâhî mesaja karşı kayıtsız kalan bir toplumun tavrıyla ilgilidir. 

Dolayısıyla, Kurtubî’nin iddiası ne dilsel verilerle ne de tarihsel tefsir birikimiyle 

bağdaşır; Zebîdî’nin tenkidi, bu görüşün ilmî zayıflığını ve keyfî yorum riskini ortaya 

koyar. Sonuç olarak, Zebîdî’nin eleştirileri, zayıf görüşlerin delilsiz ve bağlamdan 

kopuk şekilde savunulamayacağına dair klasik usûl ilminin ilkelerini yansıtır. 

2.6. Hanefî Mezhebi ve Ebû Hanîfe’ye Yöneltilen İthamları Tenkit Etme 

Zebîdî, mezhep taassubundan âzâde, mutedil ve istidlâle dayalı bir tenkit 

üslûbu ortaya koyar. Kendi mezhep imamına yöneltilen eleştiriler karşısında dahi 

hakaret ve ifrat derecesinde tepkilerden kaçınarak, deliller ekseninde mukni cevaplar 

geliştirir. Eleştiriler ilmî zeminde ise aynı seviyede cevap verir; şahsî saldırı içeriyorsa 

ilmî ahlâkı muhafaza ederek nezaket sınırlarını aşmaz. Bu tavrı, mezhep müdafaasında 

nasıl bir ölçü gözetilmesi gerektiğine dair paradigmatik bir model teşkil eder. 

Gazzâlî’nin “Ebû Hanîfe, bu hadisten haberdar değil” iddiasını tenkidi: Kesilen 

hayvanın karnından çıkan yavru (cenin), Ebû Hanîfe’ye göre ayrıca kesilmelidir, 

 
1470 Zebîdî, İthâf, 7/670-671. 



 

304 

 

İmameyn’e göre ise annesinin kesilmesi yeterlidir ve ceninin ayrıca kesilmesi 

gerekmez.1471 İmam Şâfiî de İmâmeyn ile aynı kanaattedir.1472  

Kesilen hayvanın karnından çıkan ceninin hükmüne dair Ebû Hanîfe ile 

İmameyn arasındaki ihtilaf, Zebîdî’nin Gazzâlî’ye yönelik eleştirilerinin merkezinde 

yer alır. Gazzâlî, "Annenin kesimi cenin için de kesimdir"1473 (  ه ِّ أمُ  ذكََاةُ  الْجَن ين    (ذكََاةُ 

hadisinin sübût ve delâlet açısından kesin olduğunu, Ebû Hanîfe’nin bu hadisten 

haberdar olmadığını iddia eder.1474  

Zebîdî ise bu iddiayı üç boyutta çürütür:1475 

Sened Tenkidi: Hadisin Ebû Sa‘îd el-Hudrî, Câbir b. Abdullah ve Ebû Eyyûb 

el-Ensârî gibi sahâbîlerden gelen muhtelif tariklerini tek tek tetkik eder.1476 Ebû 

Abdullah el-Hâkim1477 ve Abdülhak el-İşbîlî1478 gibi muhaddislerin hadisin sıhhatine 

yönelik eleştirilerini aktararak, Gazzâlî’nin "senedlerinde zafiyet yoktur" iddiasını 

tartışmaya açar. İbn Hacer’in yolların çokluğu hadisi sahih kılar prensibine atıfla,1479 

hadisin ihticâc edilebilir seviyede olduğunu kabul etmekle birlikte, Ebû Hanîfe’nin 

ictihadının dayanaklarını izah eder. 

Dil ve Metin Tahlili: Hadisin   ه ِّ أمُ  ذكََاةُ  الْجَن ين   ه   ve (‘merfû)  ذكََاةُ  ِّ أمُ  ذكََاةَ  الْجَن ين     ذكََاةُ 

(mansûb) şeklindeki iki farklı rivayetini karşılaştırır. Birincisinin "Annenin kesimi 

cenin için de yeterlidir", ikincisinin ise "Ceninin kesimi anneninki gibidir" (yani ayrıca 

kesilmesi gerekir) anlamına geldiğini belirtir. Sahâbenin sorduğu "Onu atalım mı 

yoksa yiyelim mi?" sorusunun,1480 ölü olarak çıkan cenin hakkında olduğunu, bu 

 
1471 Tahâvî, el-Muhtasar, 553; Serahsî, el-Mebsût, 12/6; Kâsânî, el-Bedâ’i, 5/42; Merğînânî, el-Hidâye, 

2/346; Mevsılî, el-İhtiyâr, 4/238-239; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 6/304. 
1472 Şâfiî, el-Ümm, 2/257. 
1473 Ebû Dâvûd, “Edâhî”, 18 (No. 2827, 2828); Tirmizî, “Sayd”, 9 (No. 1544). 
1474 Gazzâlî, İhyâ, 2/326. 
1475 Zebîdî, İthâf, 6/574-577. 
1476 Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, 4/162 (No. 4010); 8/102 (No. 7498); 19/78 (No. 107); el-Mu‘cemü’l-

evsat, 4/102 (No. 3711). 
1477 Hâkim, el-Müstedrek, 4/128 (No. 7111). 
1478 İşbîlî, el-Ahkâmü’l-vüstâ, 4/135-136. 
1479 Hadisin tarikleri hakkında teferruatlı değerlendirmeler için bk. İbn Hacer, Telhîsü’l-habîr, 6/3075-

3079. 
1480 Ebû Dâvûd, “Edâhî”, 18 (No. 2828). Abdülhak el-İşbîlî, senedinin zayıf olduğunu söyler. Bk. el-

Ahkâmü’l-vüstâ, 4/136. 



 

305 

 

nedenle Hz. Peygamber’in cevabının da bu bağlamda anlaşılması gerektiğini 

vurgular.1481  

Tarihsel ve Fıkhî Bağlam: Ebû Hanîfe’nin bu meselede tek kalmadığını, 

İbrahim en-Nehaî,1482 Evzâî, hatta bir rivayette İmam Mâlik ve İbn Hazm’ın da aynı 

görüşte olduğunu delillendirir.1483 Ayrıca önde gelen talebelerinden Züfer ve Hasan b. 

Ziyâd, Ebû Hanîfe ile kanaattedir.1484  

Bu konuya ilişkin analizimiz şu temel bulguları ortaya koymaktadır: Hadis ilmi 

açısından, söz konusu rivayetin muhtelif tarikleri hakkında bazı muhaddislerce 

olumsuz kanaatler beyan edilmiş olmakla birlikte, rivayetin müteaddit yollarla 

nakledilmiş olması, İbn Hacer’in de işaret ettiği üzere, tariklerin birbirini takviye 

etmesi yoluyla ihticaca elverişli bir konuma ulaşabileceğini göstermektedir. Nitekim 

Zebîdî’nin de belirttiği gibi, Taberânî’nin naklettiği bir sened hakkında herhangi bir 

tenkit yöneltilmemiş olması bu durumu teyit etmektedir. Ayrıca Aynî, Leknevî ve 

Tehânevî gibi Hanefî muhaddis ve fakihlerin hadisin sıhhatine hükmetmiş olmaları, 

rivayetin delil değerine ilişkin önemli bir referans teşkil etmektedir.1485  

Ebû Hanîfe’nin bu meselede tek başına kaldığı ve kendisine hiçbir âlimin 

katılmadığı iddiası ise, İbrahim en-Nehaî, Evzâî, İmam Mâlik, Züfer b. Hüzeyl, Hasan 

b. Ziyâd ve İbn Hazm gibi önemli şahsiyetlerin aynı görüşü paylaşmaları nedeniyle 

geçersiz kalmaktadır. Hadisin Ebû Hanîfe’ye ulaşmadığı yönündeki iddia da isabetli 

görünmemektedir. Zira İbrahim en-Nehaî’nin görüşlerini aktaran talebesi İmam 

Muhammed, eserlerinde bu hadisi nakletmiştir. Ebû Hanîfe’nin fıkıh meclislerinin 

yapısı dikkate alındığında, hadis ve Arap dili konusunda uzman müctehidlerin 

 
1481 Zebîdî, İthâf, 6/574-575. 
1482 Muhammed b. Hasan, el-Âsâr, 2/375 (No. 805); Muvattâ, 2/489 (No. 652).  
1483 İbn Hazm, el-Muhallâ, 6/98; Ebü’l-Hasenât Muhammed Abdülhay b. Muhammed Abdilhalîm el-

Leknevî, et-Taʿlîku’l-mümecced ʿalâ Muvattaʾi’l-İmam Muhammed, thk. Tahiyyüddîn en-Nedvî 

(Dimeşk: Dâru’l-kalem, 1432/2011), 2/645-646. 
1484 Merğînânî, el-Hidâye, 2/346. 
1485 Aynî, el-Binâye, 11/574; Leknevî, et-Taʿlîku’l-mümecced, 2/646; Tehânevî, İ'lâü's-sünen, 16/7760-

7761 (No. 5476) 



 

306 

 

katılımıyla gerçekleşen bu ilmi ortamda böyle bir rivayatin bilinmemesi ihtimali 

oldukça zayıftır.1486 

İslam hukukunda leşin haramlığı konusunda icmâ bulunduğu gibi, boğularak 

ölen hayvanın haramlığı Kur'an’da açıkça belirtilmiştir.1487 Aynı şekilde canlı 

hayvanların tezkiyesinin ancak usulüne uygun kesim yoluyla gerçekleştirilebileceği de 

fakihlerce ittifakla kabul edilmiştir. Bu temel prensipler ışığında, annesinin karnından 

ölü olarak çıkan ceninin hükmünün değerlendirilmesinde Ebû Hanîfe’nin ictihadının 

naslara daha uygun düştüğü kanaatindeyiz. Çoğunluk âlimlerin benimsediği görüşün 

aksine bir yaklaşım sergilemiş olsa da, Ebû Hanîfe’nin bu konudaki ictihadının isabetli 

olduğu değerlendirmesini yapmak mümkündür. 

“Ebû Hanîfe, kelerin mubahlığına dair Halid b. Velîd hadisinden habersizdir” 

iddiasının tenkidi: Gazzâlî’nin,1488 Ebû Hanîfe’nin kelerin mubahlığına dair Halid b. 

Velîd hadisinden1489 habersiz olduğu iddiasını Zebîdî, "mesnetsiz bir zan" olarak 

nitelendirir.1490 Zira İmam Muhammed’ın eserlerinde bu hadislerin mevcudiyeti,1491 

Ebû Hanîfe’nin ders halkasında müzakere edildiğini gösterir. Ayrıca o, bu görüşünde 

tek de değildir. Ebû Yûsûf ve Muhammed b. Hasan,1492 İbn Battâl’ın nakline göre 

Kûfeliler,1493 İbnü’l-Münzir’in nakline göre Hz. Ali,1494 İbn Hazm’ın nakline göre de 

Hz. Câbir1495 görüşte onunla aynı istikamettedir. Abdurrahman b. Şibl’in1496 

yasaklayıcı rivayetinin senedindeki İsmail b. Ayyâş1497 gibi râvilerin, Şamlılardan 

 
1486 Ebû Abdillâh Hüseyn b. Ali es-Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe ve ashâbih (Beyrut: Âlemü’l-kütüb, 

1405/1985), 74; Kevserî, Teʾnîbü’l-Hatîb, 232-233; Fıkhu ehli’l-Irâk, 56; Tehânevî, İ'lâü's-sünen, 

14/6579. 
1487 Mâide, 5/3. 
1488 Gazzâlî, İhyâ, 2/328. 
1489 Buhârî, “Et‘ıme”, 10 (No. 5391); Müslim, “Zebâih”, 44 (No. 1946). 
1490 Zebîdî, İthâf, 6/577; ʿUkûdü’l-cevâhir, 2/122-123. 
1491 Muhammed b. Hasan, Muvatta, 2/478 (No. 645). 
1492 Muhammed b. Hasan, el-Asl, 5/411; Tahâvî, İhtilâfü’l-‘ulemâ, 2/597-599; Kudûrî, el-Muhtasar, 

162; Serahsî, el-Mebsût, 11/231 (helal değildir); Kâsânî, el-Bedâ’i, 5/37; Merğînânî, el-Hidâye, 2/347; 

Mevsılî, el-İhtiyâr, 4/245-246; İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-kadîr, 9/502; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 

6/305.  
1493 İbn Battâl, Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, 5/447. 
1494 “Hz. Ali, keler ve sırtlan yenilmesini yasakladı.” Bk. Muhammed b. Hasan, Muvatta, 2/481 (No. 

648). 
1495 İbn Hazm, el-Muhallâ, 6/112. 
1496 Ebû Dâvûd, “Et‘ıme”, 27 (No. 3796); Temmâm, el-Fevâid, 1/227 (No. 689). 
1497 İsmail b. Ayyâş: Humus şehrindendir. Kendi memleketinden, yani Şamlılardan olan râvîlerden 

yaptığı rivayetlerde sadûk bir râvîdir. Bk. İbn Hacer, et-Takrîb, 92. 



 

307 

 

yaptıkları rivayetlerde sikâ sayıldığını, Buhârî ve Tirmizî’nin bu kıstası benimsediğini 

belirtir.1498 Hz. Âişe’nin "Kendin yemediğin bir şeyi ona mı 

yedireceksin?" hadisinin,1499 kelerin mekruhluğuna delil olduğunu, Hanefîlerin bu 

rivayetleri bilerek ihtiyatlı bir tavır aldığını ifade eder.1500 

Ebû Hanîfe’yi kötüleyen bir hikâyeyi nakletmesinden dolayı Gazzâlî’yi 

tenkidi: Gazzâlî’nin İhyâ’da1501 aktardığı, A‘meş’in (ö. 148/765) Ebû 

Hanîfe’yi "ağırlık verenlerden biri" diye nitelendirdiği hikâyeyi Zebîdî, ilmî ciddiyet 

ve edep açısından problemli bulur. Rivayetin senedsiz oluşuna dikkat çeker; Hatîb el-

Bağdâdî gibi Ebû Hanîfe muhaliflerinin eserlerinde dahi böyle bir naklin 

bulunmadığını vurgular. A‘meş ile Ebû Hanîfe arasındaki gerilimin, fıkıh-hadis usulü 

farklılığından kaynaklandığını, hatta A‘meş’in bir diyalogda Ebû Hanîfe’ye1502 bir 

defasında da Ebû Yûsuf'a "Siz fakihler doktorsunuz, biz muhaddisler eczacıyız"1503 

dediğini naklederek, bunun bir çekişmeden ziyade ilmî bir ayrıma işaret ettiğini 

belirtir. Gazzâlî’nin, daha önce "İmamların kusurlarını araştırmayın" uyarısı 

yapmasına rağmen bu tür bir naklî eserine almasını tenakuz olarak değerlendirir.1504 

Zebîdî’nin tenkitleri, sened şuuru, dil analizi ve tarihsel bağlama vukufiyet 

üzerine inşa edilmiştir. Ebû Hanîfe’yi savunurken dahi mezhep taassubuna düşmez; 

delillerin çatıştığı noktalarda ictihadî ihtilafın tabiiyetini kabul eder. Gazzâlî’ye 

yönelik eleştirileri, bir mezhep çatışmasından ziyade, usûl ilmini ve ilmî etik ekseninde 

 
1498 Mizzî, Tehzîbü’l-kemâl, 3/176-177. 
1499 Tahâvî, Şerhu me'âni’l-âsâr, 6/447-448. 
1500 Muhammed b. Hasan, Muvatta, 2/479-481 (No. 646, 648). 
1501 Gazzâlî, İhyâ, 2/627.  
1502 A‘meş bu sözü hem Ebû Yûsuf’a hem de Ebû Hanîfe’ye söylemesi muhtemeldir. Ubeydullah b. 

‘Amr er-Rakkî (ö. 180/796) anlatıyor: A’meş’in yanında idik. Ebû Hanîfe de oradaydı. A’meş’e bir 

mesele soruldu. A’meş: “Meseleye sen cevap ver ey Nu‘mân” dedi. Ebû Hanîfe o meseleye fetva 

verince A’meş: “Bu cevabı nereden buldun?” diye sordu. Ebû Hanîfe: “Şöyle bir hadîs rivayet etmiştin, 

bu hükmü o hadîsten çıkardım” dedi. O zaman A‘meş şöyle dedi: “Sizler (fakîhler) doktor bizler 

(hadisçiler) ise eczacılarız.” Bk. İbn Ebi’l-Avâm, Fedâilü Ebî Hanîfe, 102; İbn Hibbân, es-Sikât, 8/467; 

Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe ve ashâbih, 26-27; İbn Abdilber, Câmiʿu beyâni’l-ʿilm, 2/1030 (No. 1973); 

Zehebî, Menâkibü Ebî Hanîfe, 88-89. 
1503 İbn Abdilber, Câmi‘u beyâni’l-’ilm, 2/1029 (No. 1970). Ebü’l-Kâsım Abdullah b. Muhammed İbn 

Ebi’l-Avâm es-Sa’dî, Fedâilü Ebî Hanîfe ve ahbârruh ve menâkibuh, thk. Latîfurrahman el-Behrâicî, 

(Mekke: el-Mektebetü’l-İmdâdiyye, 1431/2010), 302; Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, 102; Hatîb el-

Bağdâdî, Târîhu Bağdat, 16/364; Zehebî, Menâkibu Ebî Hanîfe, 148. 
1504 Zebîdî, İthâf, 7/378-379. 



 

308 

 

şekillenir. Bu yaklaşım, klasik dönem İslam düşüncesinde tenkit geleneğinin nasıl icra 

edilmesi gerektiğine dair kalıcı bir örnek teşkil eder. 

C. Fetva ve Görüşlerinden Bazıları 

Bu başlık altında tartışmalı olan bazı meselelerde Zebîdî’nin görüşleri ve 

tercihleri ele alınacaktır. Bahsi geçen meselelerden bir kısmı Zebîdî’nin döneminde de 

gündemi meşgul eden konular olup, onun söz konusu meselelere dair bakış açısının 

ortaya konulması hedeflenmektedir. 

Zebîdî’nin fetva verme ve görüş beyan etme yöntemi, çok katmanlı ve bütüncül 

bir yaklaşım sergilemektedir. Kendisi herhangi bir konuda hüküm verirken asla tek bir 

delille iktifa etmeyerek meselenin tüm boyutlarını analitik bir şekilde ele alır. Bu 

bağlamda öncelikle konuyla ilgili tarihsel süreçte verilmiş fetvaları detaylı şekilde 

tetkik eder, ardından diğer mezheplerin konuya ilişkin yaklaşımlarını ve yorumlarını 

usûlî bir titizlikle inceler. Delilleri teker teker değil, birbiriyle ilişkileri bağlamında 

bütünsel olarak değerlendirir ve bunları mukayeseli bir analize tabi tutarak ölçülü ve 

tutarlı sonuçlara ulaşmaya çalışır. 

Zebîdî’nin bu yaklaşımının arka planında, çeşitli İslami ilim dallarına 

vukufiyeti ve derin bilgi birikimi yatmaktadır. Sahip olduğu bu ilimler arası bakış açısı, 

kendisine meseleleri çok yönlü olarak ele alma imkânı tanımaktadır. Özellikle dini 

hükümlerde sadece kendi mezhebinin görüşleriyle sınırlı kalmayıp, farklı mezhep ve 

düşünce ekollerinin yaklaşımlarını da dikkate alması, onun fetvalarına kapsayıcı ve 

kuşatıcı bir nitelik kazandırmaktadır. Bu tutum, aynı zamanda Zebîdî’nin ilmi 

derinliğinin ve adalet anlayışının bir tezahürü olarak, konulara geniş bir perspektiften 

bakabilme yeteneğini ortaya koymaktadır.  

1. Dil ile Niyet 

Hanefî mezhebine göre niyet, namazın şartlarından biri olup, irade ve kasıt 

anlamına gelmektedir. Niyetin sahih olabilmesi için kişinin kıldığı namazı bilmesi 

şarttır. Mezhebin temel görüşüne göre, niyetin dil ile telaffuz edilmesine itibar 

edilmez;1505 zira niyet, dilin değil kalbin amelidir.1506  

 
1505 Merğînânî, el-Hidâye, 1/55; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/157. 
1506 Zebîdî, İthâf, 3/529. 



 

309 

 

Zebîdî’ye göre, namaza dil ile niyet etmek caiz olup, kalp ile niyet asıl itibar 

edilen unsurdur; örneğin bir kişi kalben öğle namazına niyet ettiği halde dil ile ikindiyi 

zikretse, hüküm kalpteki niyete göre verilir.1507 Niyetin müstehap şekli hem kalben 

kasdetmek hem de dil ile ifade ederek zihnî konsantrasyonu sağlamaktır. Esasen, 

niyetin yalnızca kalple yerine getirilmesi ve dilin devreye sokulmaması daha faziletli 

kabul edilmekle birlikte, kalben niyet tesisinde güçlük çeken kimselerin dil ile niyet 

etmeleri müstehap görülmüştür. Buna mukabil, sadece dil ile yetinip kalben niyeti 

gerçekleştirmemenin ise ancak zaruret hallerinde ve kalben niyet edemeyenler için bir 

ruhsat olarak geçerli olduğu belirtilmiştir.1508 Nitekim Hanefî fakihlerinin bir kısmı da, 

kalben niyet edememe veya niyet konusunda şüpheye düşme durumlarında dil ile 

niyetin yeterli olacağı görüşünü benimsemiştir.1509  

Hanefî mezhebinde niyetin aslî yeri kalp olmakla birlikte, Zebîdî ve bazı 

Hanefî âlimleri, özel durumlarda dil ile niyetin geçerli olabileceğini savunmuşlardır. 

Bu yaklaşım, niyetin mahiyetine dair Hanefî geleneğindeki temel kabulleri korurken, 

pratik zorluklar karşısında insan tabiatını gözeten esnek bir perspektif sunmaktadır. 

2. Hatibin Hutbede Dua İçin Ellerini Kaldırması 

Zebîdî, hutbe sırasında hatibin dua maksadıyla ellerini kaldırmasının mekruh 

olduğu görüşünü benimsemektedir. Ona göre dua için ellerin kaldırılması genel olarak 

meşru bir uygulama olmakla birlikte, hutbe esnasında hatibin bu fiili gerçekleştirmesi 

istisna oluşturmaktadır. Zebîdî, bu hükmün delili olarak sahâbe neslinden gelen bir 

rivayeti referans göstermektedir: Kûfe valisi Bişr b. Mervân’ın (ö. 75/694) cuma 

hutbesi sırasında ellerini kaldırarak dua ettiğini gören 'Umâre b. Rueybe’nin bu 

davranışı tasvip etmeyerek, "Allah bu kısa elleri çirkinleştirsin" şeklinde tepki 

gösterdiği ve Resûlullah’ın bu şekilde bir uygulamasına şahit olmadığını belirterek 

sadece işaret parmağıyla işarette bulunduğu nakledilmektedir.1510  

 
1507 Zebîdî, İthâf, 3/55. 
1508 Zebîdî, İthâf, 3/58; 3/217. 
1509 İbn Nüceym, en-Nehru’l-fâik, 1/19; Tahtâvî, Hâşiye ʿalâ Merâkı’l-felâh, 216; İbn Âbidîn, Reddü’l-

muhtâr, 1/80; Tahânevî, İ‘lâüs-sünen, 2/195-196. 
1510 Müslim, “Cuma”, 179 (No. 874); Ebû Dâvûd, “Cuma”, 229 (No. 1104). 



 

310 

 

Zebîdî’nin bu konudaki görüşü, son dönem Hanefî âlimlerinden Eşref Ali et-

Tehânevî (1863-1943) tarafından tahrîmen mekruh şeklinde tasrih edilmiştir.1511 

Konuyla ilgili hadis literatürüne bakıldığında, Tirmizî’nin söz konusu rivayeti 

naklettiği bölüme "Minber Üzerinde Elleri Kaldırmanın Mekruh Olduğuna Dair Gelen 

Haber" başlığını koyduğu görülmektedir.1512 Diğer mezheplerin konuya yaklaşımı 

incelendiğinde ise Nevevî’nin, hutbe sırasında ellerin kaldırılmamasının sünnet 

olduğunu ve bu görüşün İmam Mâlik ile Şâfiî mezhepleri tarafından da benimsendiğini 

ifade ettiği anlaşılmaktadır.1513 Bu durum, Zebîdî’nin görüşünün diğer mezheplerin 

yaklaşımlarıyla örtüştüğünü göstermektedir. 

Zebîdî, hutbe esnasında hatibin dua maksadıyla ellerini kaldırmasının mekruh 

olduğu görüşünü, genel olarak meşru olan el kaldırma eyleminin önemli bir istisnası 

olarak değerlendirmektedir. Ayrıca bu görüşün İmam Mâlik ve Şâfiî mezhepleri 

tarafından da benimsenmesi, Zebîdî’nin yaklaşımının mezhepler arası bir mutabakatla 

desteklendiğini göstermektedir. Böylece Zebîdî, sünnet çizgisini takip ederek hutbenin 

özel konumunu korumayı hedefleyen bir tutum sergilemekte ve bu konuda hem erken 

dönem hem de sonraki âlimlerle görüş birliği içinde olduğunu ortaya koymaktadır. 

3. Zekât Malının Başka Yere Naklî 

Zekât malının bulunduğu beldeden başka bir yere nakledilmesi meselesi, İslam 

hukukçuları arasında ihtilaflı konulardan birini teşkil etmektedir. Hanefî mezhebi, 

genel prensip olarak zekâtın bulunduğu yerdeki fakirlere verilmesini esas almakta ve 

başka bir beldeye nakledilmesini mekruh addetmektedir. Bu görüşün temel dayanağı, 

Muâz b. Cebel tarafından rivayet edilen "Zenginlerinden al, fakirlerine ver!" hadisi1514 

ile yerel ihtiyacın önceliği ve komşuluk hukukunun gözetilmesi gerekliliğidir. Zira 

zekât malının bulunduğu bölgedeki fakirler, mükellefin servetinden haberdar olmuş ve 

ona tamah etmiş olabileceklerinden, zekâtın öncelikle onlara verilmesi daha uygun 

görülmüştür.1515 Bununla birlikte, başka bir beldede akraba bulunması veya oradaki 

fakirlerin daha muhtaç durumda olmaları gibi istisnai durumlarda zekâtın naklî caiz 

 
1511 Eşref Ali et-Tehânevî, Hanefî İlmihali, çev. Macit Bilge (İstanbul: Misvak neşriyat, 2023), 235. 
1512 Tirmizî, “Cum‘a”, 19. 
1513 Nevevî, el-Minhâc, 6/162. Bk. Tahânevî, İ‘lâüs-sünen, 5/529. 
1514 Buhârî, “Zekât”, 1 (No. 1395). 
1515 Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/386-387. 



 

311 

 

kabul edilmiştir. Zira nasların mutlak ifadeleri, zekâtın bütün fakirlere verilebileceğine 

işaret etmekte olup, herhangi bir sebep olmaksızın nakledilmesi mekruh olmakla 

birlikte geçerlidir.1516 

Gazâlî ise bu konuda şöyle der: 

“Zekâtın aslî hükmü, bulunduğu beldeden başka bir yere nakledilmemesidir. 

Çünkü her beldenin miskinleri, kendi bölgelerindeki mallardan istifade etmeyi hak 

eder. Zekâtı başka diyarlara taşımak, onların bu meşru ümidini kırmaktır. Şayet 

bir kimse zekâtını farklı bir beldeye ulaştırsa -bazı görüşlere göre- bu caiz olsa 

da, ihtilâfı barındıran davranışlardan uzak durmak evladır. Bu itibarla, kişinin 

zekâtını malının bulunduğu yerde ödemesi asıldır; ancak aynı beldedeki gariplere 

tasadduk etmesinde bir mahzur yoktur.”1517 

Zebîdî, bu konuda özellikle uluslararası faaliyet gösteren Müslüman iş 

adamlarının durumuna ışık tutan önemli bir değerlendirmede bulunmaktadır. Ona göre 

mal sahipleri iki kategoride ele alınabilir: Birinci grup, sabit bir beldede ikamet eden 

ve oradan ayrılmayan kişiler olup, bunların zekâtlarını bulundukları yerdeki 

muhtaçlara vermeleri gerekir. İkinci grup ise farklı beldeler arasında seyahat eden veya 

ticari faaliyetlerini sürdüren kişilerdir. Bu kimseler, zekâtlarını yanlarında bulunan 

muhtaçlara verebilirler; eğer yanlarında zekât almaya ehil kimse yoksa sene sonunda 

en yakın beldedeki fakirlere dağıtabilirler. Zebîdî, bu görüşünü sahabe dönemindeki 

uygulamalarla desteklemekte ve İmrân b. Husayn’ın zekât toplama görevi esnasındaki 

tutumunu delil olarak zikretmektedir.1518 Buna göre Kûfe valisi Ziyâd b. Ebîh (ö. 

53/673) veya başka bir vali, İmrân b. Husayn’ı (ö. 52/672) zekât toplama memuru 

olarak gönderir. İmrân dönünce Ziyâd: “Mal nerde?” diye sorar. İmrân: “Beni mal için 

mi gönderdin? Hz. Peygamber zamanında aldığımız gibi aldık, Hz. Peygamber 

zamanında verdiğimiz gibi verdik” şeklinde cevap verir.”1519 

Sonuç olarak, zekâtın aslî prensibi, malın kazanıldığı beldede dağıtılmasıdır. 

Ancak Hz. Peygamber döneminde zekât mallarının Medine’ye getirilmesi örneğinde 

olduğu gibi, meşru bir gerekçe bulunması halinde başka bir beldeye naklî caiz 

görülmüştür. Zebîdî’nin yaklaşımı, günümüzde küresel ölçekte faaliyet gösteren 

 
1516 Merğînânî, el-Hidâye, 1/138. 
1517 Gazzâlî, İhyâ, 1/213. 
1518 Zebîdî, İthâf, 4/154-155. 
1519 Ebû Dâvûd, “Zekât”, 23 (No. 1626); İbn Mâce, “Zekât”, 14 (No. 1811). 



 

312 

 

Müslüman iş adamlarının zekâtlarını ya bulundukları bölgede ya da ihtiyacın daha 

fazla olduğu yerlerde değerlendirebileceklerine dair esnek bir çerçeve sunmaktadır.  

4. Zekâtta Temlik  

Kur’ân-ı Kerîm’deki "Zekâtı veriniz"1520 emri ve Tevbe suresinin 60. ayeti 

zekâtta temlik şartını zorunlu kılmaktadır. Âyette geçen "الإيتاء" ifadesi, "الإعطاء" 

(vermek) anlamını taşımakta olup, bu da fakirin veya vekilinin zekât malını 

mülkiyetine geçirmesini gerektirmektedir. Dolayısıyla, teslim alma fiili 

gerçekleşmeden temlik hükmî olarak tamamlanmış sayılmaz. Bu bağlamda Zebîdî, 

klasik Hanefî görüşüne uygun olarak,1521 temlik şartının tahakkuk etmediği 

durumlarda zekât malından mescit, köprü, çeşme, yol yapımı veya nehir ıslahı gibi 

kamu yararına yönelik harcamaların caiz olmayacağı görüşünü benimsemiştir. 

Zebîdî’nin naklettiğine göre Mâlik, Şâfiî ve Ahmed b. Hanbel de aynı görüşü 

paylaşmaktadır.1522  

Bu durum, zekâtın temlik şartı konusunda dört mezhep imamı arasında 

neredeyse icmâ derecesinde bir ittifakın bulunduğunu göstermektedir.1523 Modern 

dönemde ise makâsıd-ı şer’iyye ve Müslümanların genel maslahatı gerekçe 

gösterilerek, temlik şartının gerçekleşmediği alanlara zekât fonlarının aktarılmasına 

dair verilen fetvalara ihtiyatla yaklaşılması gerektiği kanaati hâkimdir. Zira temlik 

şartı, zekâtın farziyetinin temel unsurlarından birini teşkil etmekte olup, bu şartın göz 

ardı edilmesi, ibadetin aslî hükmünü ihlal riskini beraberinde getirebilmektedir. 

Dolayısıyla, zekâtın sosyal yardım projelerinde kullanılması gibi çağdaş 

uygulamaların, bu temel fıkıh prensibiyle uyumlu olacak şekilde yeniden 

değerlendirilmesi elzemdir. 

5. Rü’yet-i Hilâl 

Zebîdî, Ramazan hilalinin tespitinde yalnızca gözle görme (rü’yet) yöntemine 

itibar edilmesi gerektiği görüşünü benimsemektedir. Bu yaklaşımını, Ebû Hanîfe’nin 

rivayet ettiği ahkâm hadislerini derlediği eserine "Ramazan Hilalinde Sadece Görmeye 

 
1520 Bakara, 2/43. 
1521 Kudûrî, el-Muhtasar, 135; Kâsânî, el-Bedâ’i, 2/39; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/384. 
1522 Zebîdî, İthâf, 4/224. 
1523 Mustafa Bülent Dadaş, “Eski ve Yeni Tartışmalar Işığında Zekâtta Temlik Meselesi”, Zekât 

Kongresi (Ankara: TDV Yayınları, 2023), 281. 



 

313 

 

İtibar Edileceğine Delâlet Eden Haber" başlığını koyarak teyit etmiştir. Zebîdî, 

müteahhir dönem âlimlerinden bazı şaz görüşler bulunsa da cumhurun bu konudaki 

mezhebinin rü’yet yönünde olduğunu vurgulamaktadır.1524 

Hanefî mezhebinin bu konudaki tutumunu şu şekilde özetlemektedir: "Her ne 

kadar adaletli olsalar da sahih görüşe göre muvakkitlerin sözleriyle hilalin görülmesi 

sabit olmaz. Ebû Hanîfe’nin ashabı bu meselede ittifak etmişlerdir." Bu görüşün 

sadece Hanefîlerle sınırlı olmadığını, Şâfiî fakihi Veliyyüddîn el-Irâkî’nin naklettiğine 

göre Şâfiî mezhebinin cumhurunun da aynı kanaatte olduğunu belirtmektedir. Nitekim 

el-Irâkî, "Mâlik, Ebû Hanîfe, Şâfiî, selef ve halef âlimlerinin cumhuru bu şekilde fetva 

vermişlerdir" demiştir. 

Zebîdî, muvakkitlerin görüşlerine itibar edilmemesinin gerekçelerini üç ana 

başlıkta ele almaktadır: 

A) Dini Emrin Mahiyeti: Müslümanların Şaban ayının otuzuncu gecesi 

Ramazan hilalini gözetlemeleri kifâî bir vaciptir. Zebîdî, Hz. Peygamber’in "Biz ümmî 

bir toplumuz; yazma ve hesap bilmeyiz"1525 hadisi hakkında İbn Hacer’in yorumunu 

aktararak, hükmün müneccimlerin hesabına bağlanmasının nefyedildiğini 

belirtmektedir. Aynı şekilde, "Eğer gökyüzü size kapalı kalırsa sayıyı otuza 

tamamlayın"1526 hadisinde hesap ehline başvurmanın emredilmediğine dikkat 

çekmektedir.1527 

B) Şer’i Hükümlerin Kolaylığı: Gazzâlî, Hz. Peygamber’in Medinelilere 

kıbleyi “Doğu ile batının arası kıbledir”1528 şeklinde tarif ettiğini, müslümanların 

mescid bina ederken kıbleyi tayin için astonomi uzmanı çağırmadığını dolayısıyla 

bunlara ihtiyaç olmadığını, şeriatın kesinlikle bunların üzerine bina edilmediğini ifade 

eder.1529 Zebîdî de Gazzâlî’nin kıble tespiti konusundaki görüşlerine atıfta bulunarak, 

dinî hükümlerin asıllarının tespitinde astronomik aletlere ihtiyaç olmadığını 

 
1524 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhir, 1/186. 
1525 Buhârî, “Savm”, 13 (No. 1913); Müslim, “Savm”, 15 (No. 1080). 
1526 Buhârî, “Savm”, 11 (No. 1906); Müslim, “Savm”, 3 (No. 1080). 
1527 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, 4/122-123. 
1528 Tirmizî, “Salât”, 141 (No. 342-344); İbn Mâce, “Salât”, 56 (No. 1011) 
1529 Gazzâlî, İhyâ, 2/696-697. 



 

314 

 

vurgulamaktadır. Zebîdî’ye göre bu aletler selef döneminde sabit olmadığı gibi, 

şeriatın temel hükümleri bunlara bağlı kılınmamıştır.1530 

C) Gayb Bilgisinin Mahiyeti: "Kim kâhin veya arrâfa gelir ve onların 

söylediklerini tasdik ederse Muhammed’e indirilene küfretmiş olur”1531 hadisini delil 

göstererek, muvakkitlerin bir nevi kâhin konumunda olduğunu iddia etmektedir. 

Zebîdî, hadisin farklı rivâyetlerini zikreder, kâhin ve arrâfın ne anlama geldiklerini 

izah eder. Kâhin, gayb hakkında hükmeden ve gelecekten haber verendir. Arrâf ise 

gizli, çalınmış ve yitikler hakkında haber verendir. Arrâf, müneccim, remmâl, taş 

atanlar kâhin lafzına dâhildirler ve şer‘an kötülenmişlerdir. Zebîdî’ye göre takvim 

erbabı, gelecekte meydana gelecek olaylar hakkında ilim sahibi olduklarını iddia 

etmek suretiyle kâhinler sınıfına girmektedir.1532 

Bu konuda son dönem Hanefî fakihleri İbn Âbidîn ve Şebbir Ahmed el-

Osmânî1533 (ö. 1949) de Zebîdî ile aynı görüştedir. İbn Âbidîn, "İcma ile muvakkitlerin 

görüşlerine itibar edilmez. Müneccimin kendi hesabıyla amel etmesi caiz değildir" 

demektedir. Ayrıca, Şâfiîlerden Takıyyüddîn es-Sübkî’nin hesap ehlinin görüşlerine 

itibar edilmesi yönündeki görüşünün, İbn Hacer (ö. 852/1449) ve Remlî (ö. 

1004/1596) gibi sonraki Şâfiî âlimleri tarafından reddedildiğini belirtmektedir.1534 

Ancak, cumhurun görüşü ile hesap ehlinin kesin ilimlerini birleştiren orta bir 

yol bulunabileceği de öne sürülmüştür. "Hilali görünce oruca başlayın" hadisi ile 

gözle gözetleme yöntemi korunurken, güneş ve ayın hareketlerini konu alan ayetler1535 

ışığında muvakkitlerin hesaplarının da dikkate alınması uygun görülmüştür. 

Muhammed Enver Şâh el-Keşmîrî’nin naklettiğine göre Hanefî fakihi İbn Vehbân ed-

Dımaşkî (ö. 768/1367), hesabı doğru olup hariçtekine yani gözle görülene aykırı 

değilse takvimin esas alınabileceği görüşündedir.1536 Bu şekilde iki görüşü de 

birleştiren bir yolun bulunması şeriatın maksadına da uygun düşeceği kanaatindeyiz. 

Zira Hz. Peygamber’in “Biz yazma ve hesap bilmeyen bir topluluğuz” hadisinde o 

 
1530 Zebîdî, İthâf, 7/545. 
1531 Ebû Dâvûd, “Tıb”, 21 (No. 3904); Tirmizî, “Tahârat”, 102 (No. 135). 
1532 Zebîdî, İthâf, 4/333-334. 
1533 Bk. Fethu’l-mülhim, 5/192-193. 
1534 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 2/387. 
1535 Rahmân, 55/5. 
1536 Keşmîrî, Feyzü’l-Bârî, 3/330. 



 

315 

 

zamanki durum özetlenmiştir. Ashabın arasında okuma yazma bilenlerin bulunduğu, 

Hz. Peygamber’in de bunlara vakıf olduğu gizli değildir. Ayrıca bu hadisten ümmetin 

ileride de yazma ve hesap bilmeyeceği anlaşılmaz. Zira vakıa bunun aksinedir. 

Nitekim Hz. Peygamber hadisleri aklında tutamayan Ebû Şâh’a hadisleri yazdırması 

için izin vermiştir.1537 

Sonuç olarak, Zebîdî’nin de içinde bulunduğu cumhur görüşü, hilalin tespitinde 

rü’yet yöntemini esas almaktadır. Ancak modern dönemde, astronomik hesapların 

kesinliği ve gözlemle uyumlu olması durumunda bu yöntemlerin birleştirilmesi makul 

görülmektedir. Bu yaklaşım hem geleneksel fıkhi görüşlere saygı gösterirken hem de 

muasır ilmî gelişmeleri dikkate alan mutedil bir çözüm ortaya komaktadır.  

6. Mahremi Olmadan Hacca Giden Kadının Haccı 

Hanefî mezhebi âlimleri, bir kadının mahremsiz olarak üç gün üç geceden uzun 

yolculuk gerektiren bir mesafeden hacca gitmesinin caiz olmadığı konusunda ittifak 

etmekle birlikte, bu şartın haccın farziyetinin vücûb şartı mı yoksa sadece eda şartı mı 

olduğu hususunda ihtilaf etmişlerdir.1538 Hadis ashabının çoğu da mahremi olmayan 

kadının üç gün üç gecelik bir mesafeden hacca gidemeyeceği hususunda aynı 

kanaattedir.1539  

Bu konudaki deliller Hz. Peygamber’in “Kadın ancak yanında kocası veya 

mahremi olduğu halde sefere çıkabilir”1540 ve “Kadın mahremi olmadan üç günlük 

yolculuğa çıkamaz”1541 gibi hadislerdir.  

Hanefî mezhebine göre, mahremi bulunmayan bir kadına hac farz değildir.1542 

Ancak, mahremsiz olarak hacca gitmesi durumunda, bu fiil haram veya tahrîmen 

mekruh olarak değerlendirilmekle birlikte, haccın geçerliliği konusunda ittifak vardır. 

Zebîdî, mahremi veya kocası olmayan bir kadının hacca gitmesi durumunda asi 

olacağını, ancak haccının geçerli olacağı konusunda fakihler arasında ittifak 

 
1537 Buhârî, “Lukata”, 7 (No. 2434); Müslim, “Hac”, 82 (No. 1355). 
1538 Merğînânî, el-Hidâye, 1/163. 
1539 Aynî, ‘Umdetü’l-kârî, 5/386. 
1540 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 1/118 (No.92); Muhammed b. Hasan, el-Âsâr, 1/194 (No. 148). 
1541 Buhârî, “Ebvâbü taksîri’s-salât”, 4 (No. 1086); Müslim, “Salât”, 413 (No. 1338) 
1542 Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/439. 



 

316 

 

bulunduğunu belirtir.1543 Tahâvî bu durumu haram,1544 İbn Âbidîn ise tahrîmen 

mekruh olarak nitelendirmektedir.1545  

Sonuç olarak, Hanefî mezhebine göre mahremsiz olarak hacca gitmek caiz 

değildir ve bu fiil haram veya tahrîmen mekruh olarak değerlendirilir. Ancak, bu 

şekilde yapılan hac ibadeti geçerli kabul edilir. Şâfiî ve Mâlikî mezheplerine göre ise, 

güvenli bir ortam sağlandığında kadınların mahremsiz olarak hacca gitmeleri 

caizdir.1546 

7. Hac Zamanı Birden Fazla Umre Yapmak 

Hanefî, Şâfiî ve Hanbelî mezheplerine göre bir yıl içinde birden fazla umre 

yapmanın müstehap olduğu, Mâlikî mezhebine göre ise mekruh addedildiği 

bilinmektedir.1547 Bu hususta Zebîdî, Hz. Peygamber’in, sahâbenin ve tâbiînden bazı 

âlimlerin birden fazla umre yaptıklarına dair rivayetleri aktarmakta; ayrıca Mekke’de 

bulunan bir kimsenin namaz kılması, umre yapması veya tavaf etmesi arasındaki 

fazilet derecesine dair farklı görüşleri nakletmektedir. Sahâbe ve tâbiîn âlimlerinden 

Enes b. Mâlik, İbn Ömer, İbn Abbâs ve Tâvûs b. Keysan gibi isimlerin, tavafın 

umreden daha faziletli olduğuna dair kanaatleri bulunmaktadır. Mâlik b. Enes’ın 

senede birden fazla umreyi mekruh görmesine karşılık,1548 âlimlerin çokça tavaf 

yapmayı müstehap kabul ettiği ifade edilmektedir. Zebîdî, umrenin faziletli bir ibadet 

olduğunu vurgulamakla birlikte, özellikle hac mevsiminde tekrar tekrar umre yerine 

tavaf yapmanın daha faziletli olduğunu belirtmektedir.1549  

Bu ifadelerden, hac zamanında umre yapmaktan ziyade tavaf ile meşgul 

olmanın daha uygun olduğu, ancak hac dışındaki zamanlarda birden fazla umre 

yapmanın caiz ve müstehap görüldüğü anlaşılmaktadır. Nitekim umrenin belirli bir 

vakti olmamakla birlikte, Arafe günü ve teşrîk günlerinde yapılmasının mekruh 

sayıldığı, zira bu zamanlarda hac ibadetinin öncelik taşıdığı fakihlerce ifade 

 
1543 Zebîdî, İthâf, 4/497. 
1544 Tahâvî, Şerhu me'âni’l-âsâr, 3/549. 
1545 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 2/465. 
1546 Şirbînî, Muğni’l-muhtac, 2/216. 
1547 Abdurrahmân b. Muhammed b. İvaz el-Cezîrî, el-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa (Beyrut, Dârü’l-

fikr, ts.), 1/684-688. 
1548 Muhammed el-Arabî el-Karavî el-Mâlikî, el-Hulâsatü’l-fıkhiyye ‘alâ mezhebi’s-sâdeti’l-Mâlikiyye 

(Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, ts.), 247. 
1549 Zebîdî, İthâf, 4/688-690. 



 

317 

 

edilmiştir.1550 Dolayısıyla, Mekke’de bulunan kimselerin ibadetlerinin fazilet 

sıralaması bağlamında tavafın umreden daha üstün tutulduğu, ancak bunun umrenin 

değerini ortadan kaldırmadığı söylenebilir. 

8. Kur’ân-ı Kerîm Hatminden Sonra Dua Etmek 

Zebîdî, İthâfü’s-sâde adlı eserinde, Kur’ân-ı Kerîm’in hatmi sonrasında dua 

etmenin müstehap olduğunu belirtir ve bu görüşünü desteklemek amacıyla Hz. 

Peygamber’in hadislerinden ve selefin uygulamalarından örnekler sunar.1551  

Hz. Peygamber’in "Kim Kur’ân’ı hatmederse onun için müstecap bir dua 

vardır"1552 buyurduğu rivayet edilmiştir. Mücâhid, sahabenin Kur’ân-ı Kerîm 

hatmedildiğinde toplandıklarını ve "Kur’ân hatminde rahmet iner" dediklerini 

nakleder. Abdullah b. Mes‘ûd, "Kim Kur’ân’ı hatmederse onun için müstecap bir dua 

vardır" der, Kur’ân’ı hatmettiğinde ailesini toplar ve dua eder, onlar da âmin 

derlerdi.1553 Enes b. Mâlik de Kur’ân’ı hatmettiğinde ailesini toplar ve dua ederdi.1554 

Katâde’nin naklettiğine göre, Hz. Peygamber’in mescidinde bir adam Kur’ân okur, İbn 

Abbâs da onu gözetlerdi; hatmettiği gün kalkar ve ondan tarafa dönerdi.1555 Hakem b. 

‘Uteybe, Mücâhid’in adam göndererek kendisini çağırttığını ve şöyle dediğini 

nakleder: "Biz Kur’ân’ı hatmetmek istedik. Bize ulaşan habere göre, Kur’ân 

hatmedildiğinde yapılan dua müstecap imiş."1556 

Bu rivayetler, Kur’ân-ı Kerîm’in hatmi sonrasında yapılan duanın kabul 

edileceğine dair bir gelenek olduğunu göstermektedir. Zebîdî’nin bu görüşü, Kur’ân 

hatmi sonrasında dua etmenin İslami gelenekte önemli bir yer tuttuğunu ve müstehap 

kabul edildiğini ortaya koymaktadır. 

 
1550 Ali el-Kârî, Mecmû‘u resâili Ali el-Kârî, 3/349. 
1551 Zebîdî, İthâf, 5/63. 
1552 Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, 18/259 (No. 647). 
1553 Ebû Abdullah Muhammed b. Eyyûb b. Yahya ed-Darrîs el-Becelî er-Râzî, Fedâilü’l-Kur’ân vemâ 

ünzile mine’l-Kur’ân bi-Mekke vemâ ünzile bi’l-Medîne, thk. Ğazve Büdeyr (Dimeşk: Dâru’l-fikr, 

/1408/1987), 51. 
1554 Dârimî, Müsned, 4/180 (No. 3517); Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, 1/242 (No. 674); İbnü’d-Darrîs, 

Fedâilü’l-Kur’ân, 53. 
1555 Dârimî, Müsned, 4/179 (No. 3515). 
1556 Dârimî, Müsned, 4/184 (No. 3525). 



 

318 

 

9. Beytülmalden Maaş Alma Hakkına Sahip İlim Dalları 

Zebîdî, herhangi bir görevle istihdam edilen ve bu görevi ifa etmek suretiyle 

maslahatı bütün Müslümanlara şâmil olan bir kişinin, eğer çalışmaması durumunda 

vazifesini yerine getiremeyecekse, beytülmalden kendisine yetecek miktarda 

hak/maaş almasının meşru olduğu görüşünde Gazzâlî ile mutabık kalmaktadır. 

Gazzâlî, bu hükmün kapsamına ulemanın da dâhil olduğunu belirtmekte ve bu 

bağlamda özellikle fıkıh, hadis, tefsir ve kıraat ilimleriyle iştigal eden âlimleri 

zikretmektedir. Hatta muallimler, müezzinler ve bu ilimlerin talebelerinin de aynı 

kategoride değerlendirilebileceğini ifade etmektedir.1557  

Bununla birlikte, Zebîdî, Gazzâlî’nin saydığı bu ilimlerle sınırlı kalınmaması 

gerektiğini, aksine söz konusu ilimleri tahsile vesile olan nahiv, sarf, me‘ânî ve beyân 

gibi âlet ilimlerinin de dinî ilimler statüsünde kabul edilmesi gerektiğini 

savunmaktadır.1558 Dolayısıyla, bu ilimlerle meşgul olanların da beytülmalden maaş 

alma haklarının bulunduğunu vurgulamaktadır. Zira Gazzâlî’nin işaret ettiği temel dinî 

ilimlere ulaşmak, Zebîdî’nin zikrettiği âlet ilimlerinin tahsiliyle mümkün olmaktadır. 

Bu ilimleri tahsil edenler, bir nevi öğrenci konumunda olduklarından, Gazzâlî’nin de 

belirttiği üzere, onların da beytülmalden hak almaları gerekmektedir. 

Ancak, her iki âlimin de üzerinde durmadığı bir ilim daha bulunmaktadır: 

Kelâm ilmi. Allah’in zât ve sıfatlarından bahseden kelâm ilmi, şer‘î ilimlerin en 

önemlilerinden biri olarak kabul edilmelidir. Nitekim Pezdevî, “İki çeşit ilim vardır: 

biri tevhid ve sıfatlar ilmi (kelâm), diğeri ise şer‘î hükümler ilmi (fıkıh)” şeklinde bir 

tasnif yapmaktadır.1559 Aynı şekilde Fârâbî ve Harezmî (ö. 387/997) de şer‘î ilimler 

kapsamında yalnızca kelâm ve fıkhı zikretmişlerdir.1560 İbn Âbidîn ise şer‘î ilimleri 

tefsir, hadis, fıkıh ve tevhid olarak sayarak kelâm ilmini açıkça bu kategoriye dâhil 

etmiştir.1561  

 
1557 Gazzâlî, İhyâ, 382-383. 
1558 Zebîdî, İthâf, 6/677. 
1559 Abdülazîz el-Buhârî, Keşfü’l-esrâr, 1/7. 
1560 Muhammed b. Ahmed el-Hârizmî, Mefâtîhu’l-ʿulûm, nşr. İbrâhim el-Ebyârî (Beyrut: Dâru’l-

kitâbi’l-‘arabî, 1409/1989), 15. 
1561 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 1/35. 



 

319 

 

Bu durum, dinî ilimlerin korunması ve yaygınlaştırılması bağlamında yalnızca 

temel ve âlet ilimlerinin değil, aynı zamanda kelâm gibi akîdevi ilimlerin de beytülmal 

tarafından desteklenmesi gerektiğini ortaya koymaktadır. 

10. Rüşvetle Karar Veren Hâkim 

Zebîdî’nin rüşvet olgusuna ilişkin hükümleri incelendiğinde, konuyu üç temel 

boyutta ele aldığı görülmektedir: Rüşvet karşılığında karar veren hâkimin durumu, 

rüşvetle hâkimlik makamına gelen kişinin statüsü ve rüşvet olarak verilen malın 

hükmü. Zebîdî şöyle demektedir: 

“Eğer bir hâkim, verdiği hüküm karşılığında rüşvet alırsa, bu hüküm geçersizdir 

(merduttur). Doğru bir hüküm vermiş olsa bile, alınan rüşvet reddedilmelidir. 

Aynı durum, daha sonra vereceği tüm kararlar için de geçerlidir. Şayet hâkim, bir 

davayı kabul etmek veya hüküm vermek karşılığında rüşvet alır veya rüşvet 

verirse, görevi bâtıl olur ve verdiği karar geçersiz sayılır. Bir kişi, başka bir 

hâkimi görevden aldırmak ve onun yerine geçmek için rüşvet verirse, bu durumda 

da aynı hüküm uygulanır (görevi bâtıl, kararları merduttur). Eğer rüşveti sadece 

bir hâkimi görevden aldırmak için verir, ancak kendisi o makama gelmezse, o 

zaman rüşvet verilerek görevden alınan hâkim (birinci hâkim) eğer âdil bir kişi 

ise, onu azlettirmek için rüşvet vermek haramdır. Azledilen hâkimin kararları 

geçerlidir ancak onu azlettiren kişi, görevden alınmadan önce tövbe edip rüşveti 

geri vermedikçe, bu kararlara uymak gerekir. Yerine atanan yeni hâkimin 

(müstahlif) kararları, göreve başlamadan önce tövbe etmediği sürece geçersizdir. 

Tövbe etmişse, kararları sahih olur.”1562 

Zebîdî’nin bu yaklaşımı, Ebû Hanîfe, Tahâvî, Kerhî ve Iraklı Hanefîlerin 

görüşleriyle paralellik göstermektedir. Buna karşılık Pezdevî, İbnü’l-Hümâm ve İbn 

Âbidîn gibi sonraki Hanefî fakihleri ise, hâkim usulüne uygun karar vermişse rüşvetin 

tek başına azil sebebi teşkil etmeyeceği, azledilinceye kadar verdiği kararların geçerli 

olacağı görüşündedirler.1563 Önceden âdil iken rüşvet almak suretiyle adalet vasıfını 

yitiren kimsenin hâkimlikten azledileceği, zâhiru’r-rivâyenin bu olduğu, Hanefî 

meşayihinden nakledilen görüşün de bu olduğu söylenmiştir.1564  

Zebîdî’nin rüşvet konusundaki yaklaşımı, İslam hukukundaki yargı etiği 

standartlarının ne denli yüksek olduğunu ortaya koyan muntazam bir analiz 

sunmaktadır. Hâkimin rüşvet alması veya vermesi durumunda, bunun hem hukuki hem 

de ahlaki sonuçlarını üç boyutlu bir çerçevede ele alan Zebîdî, öncelikle rüşvet 

karşılığı verilen hükümlerin mutlak surette geçersiz sayılması gerektiğini 

 
1562 Zebîdî, İthâf, 6/770. 
1563 İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-kadîr, 7/54; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 5/363-364. 
1564 Merğînânî, el-Hidâye, 2/111. 



 

320 

 

vurgulamaktadır. Burada dikkat çeken nokta, hükmün isabetli olması halinde dahi 

rüşvetin kabul edilemezliğidir ki bu, İslam hukukunun sadece sonuca değil sürece de 

verdiği önemi yansıtmaktadır. Zebîdî’nin yaklaşımı, Ebû Hanîfe ve erken dönem 

Hanefî fakihlerinin görüşleriyle uyum içinde olup, özellikle adalet vasfını kaybeden 

hâkimlerin derhal azledilmesi gerektiği konusundaki tutumuyla dikkat çekmektedir. 

Ancak Pezdevî ve sonraki bazı Hanefî fakihlerinin, usulüne uygun verilen kararların -

rüşvet varlığında dahi- azle kadar geçerli sayılması yönündeki görüşü, hukuki istikrar 

ile ahlaki ilkeler arasındaki gerilimi yansıtmaktadır. Zebîdî’nin özellikle vurguladığı 

tövbe ve rüşvetin iadesi şartı, konuya sadece hukuki değil aynı zamanda ahlaki bir 

boyut kazandırmaktadır. Bu yaklaşım, İslam hukuk geleneğinde rüşvetin sadece bir 

yolsuzluk değil, aynı zamanda toplumsal adaleti temelden sarsan ciddi bir ahlaki zaaf 

olarak görüldüğünü göstermektedir. Zebîdî’nin bu değerlendirmeleri, klasik fıkıh 

literatüründe yargı bağımsızlığı ve hâkimlerin tarafsızlığının korunmasına verilen 

önemin somut bir ifadesi niteliğindedir. 

11. Musiki 

Zebîdî’nin gınâ (müzik ve şarkı) konusundaki yaklaşımı, Hanefî mezhebi 

içindeki ihtilafları ve tarihsel süreçteki yorum farklılıklarını muntazam bir şekilde 

ortaya koymaktadır. Zebîdî, Ebû Hanîfe’nin gınâyı mubah gördüğü, söz ve fiil olarak 

ondan nakledilen rivayetleri birleştirmek için bunun aksine nakledilen rivayetlerin 

müstehcenlik ve benzeri fiillerle birlikte işlenen gınâya hamledileceği, tahrim 

görüşünün onun doğrudan ibaresinden (nas) değil sözünün iktizasından alındığı, onun 

sözünün iktizasından alınan yerde farklı vecihlerin ihtimali olduğu için delâletin 

olmadığını ifade eder.1565  

Zebîdî bu ifadesiyle Ebû Hanîfe’nin gınâ hakkında doğrudan bir fetvasının 

bulunmadığını, daha sonraki Hanefî âlimlerin onun sözünden ğınanın haram olduğu 

görüşünü çıkardıklarını, dolayısıyla bu fetvanın ondan nakledilen bir ifade değil, söz 

konusu sözünden elde edilen bir çıkarım olduğu görüşündedir. Bahsettiği, İmam 

Muhammed’in naklettiği şu sözdür: “Düğün yemeğine veya başka bir yemeğe davet 

edilen kimse orada oyun ve gınâ bulursa orada oturmasında ve yemesinde bir beis 

 
1565 Zebîdî, İthâf, 7/667.  



 

321 

 

yoktur. Ebû Hanîfe “Bir defasında buna müptela oldum” dedi.”1566 Mesela Merğînânî, 

Ebû Hanîfe’nin bu sözünü “Bu mesele, sopayla vurmak suretiye nağme yapmak da 

olsa her türlü eğlencenin haram olduğunu gösteriyor. Ebû Hanîfe’nin ‘müptela oldum’ 

sözü de böyledir. Zira ancak haram olan şeylerde müptela olunur” şeklinde açıklar.1567  

Gınâ hakkında Ebû Hanîfe’den nakledilen söz budur ve Hanefî fakihleri 

tarafından ondan çıkarılan hükümler de Merğînânî’nin ifadelerine yakındır. Zebîdî, 

Ebû Hanîfe’nin gınâ dinlediğine dair tarihsel bir anekdotu delil olarak sunmaktadır. 

Buna göre, Ebû Hanîfe’nin komşusunun şarkı söylemesine müdahale etmemesi ve 

hatta onu hapisten kurtardıktan sonra şarkı söylemeye devam etmesini teşvik etmesi, 

onun gınâyı mubah gördüğünün pratik bir kanıtı olarak değerlendirilmektedir.1568 

Zebîdî, bu durumun Ebû Hanîfe’nin zühd ve takvasıyla birlikte ele alındığında, gınânın 

mutlak olarak haram sayılmadığı sonucuna varılabileceğini savunmaktadır. Bu 

yaklaşım, Gazzâlî’nin Şâfiî mezhebinde gınâ konusundaki yorumlarıyla paralellik 

göstermektedir. Gazzâlî de Şâfiî’nin sözlerini, gınânın aslen mubah olduğu yönünde 

yorumlamıştır.1569 

Zebîdî, sadece Hanefî mezhebi içindeki görüşleri değil, diğer mezheplerin 

yaklaşımlarını da detaylı bir şekilde incelemektedir. Ona göre, dört mezhep 

imamından hiçbirinin gınâyı açık bir şekilde haram kılan bir ifade bırakmadığı 

görülmektedir.1570 Zebîdî, bu konuda sahabe ve tâbiîn döneminden itibaren gelen 

uygulamaları ve âlimlerin tutumlarını titizlikle ele alarak, gınânın İslam geleneği 

içinde meşru bir yeri olduğunu savunmaktadır. Ayrıca, müzik aletlerinin tarihsel 

kökenleri ve kullanım amaçlarına dair yaptığı detaylı analizler, konunun fıkhi 

boyutunun yanı sıra sosyo-kültürel arka planını da aydınlatmaktadır. 

Zebîdî, gınânın mubah olduğuna dair yedi sahih hadisi delil olarak zikretmekte 

ve bu hadislerin mutlak anlamda gınânın caiz olduğunu gösterdiğini iddia etmektedir. 

 
1566 Muhammed b. Hasan, el-Câmiu’s-sağîr, 234. 
1567 Merğînânî, el-Hidâye, 2/362. Bk. İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-kadîr, 10/14. 
1568 Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Abdilberr en-Nemerî, el-İntikâʾ fî fezâʾili’s-selâseti’l-

eʾimmeti’l-fukahâʾ Mâlik, Ebî Hanîfe ve’ş-Şâfiʿî, çev. Yûsuf Acar (Ankara: Takdim Yayınevi, 2020), 

333-334; Zebîdî, İthâf, 7/572-573. 
1569 Gazzâlî, İhyâ, 2/739. 
1570 Zebîdî, İthâf, 6/667, 6/574-575. 



 

322 

 

Ona göre, gınâyı yasaklayan herhangi bir kesin delil (nass) bulunmadığı sürece, onun 

mubah olduğu kabul edilmelidir.1571  

Zebîdî’nin gınâ konusundaki yaklaşımı, Ebû Hanîfe’nin bu konuda doğrudan 

bir haramlık ifadesi kullanmadığı, daha sonraki fakihlerin onun sözlerinden çıkarım 

yaparak bu hükmü elde ettiklerini nizami bir şekilde ortaya koymaktadır. Zebîdî, Ebû 

Hanîfe’nin "Bir defasında buna müptela oldum" şeklindeki ifadesinin mutlak haramlık 

değil, müstehcen içerikli gınâya yönelik bir uyarı olarak anlaşılması gerektiğini 

savunmaktadır. Bu görüşünü desteklemek üzere, Ebû Hanîfe’nin komşusunun şarkı 

söylemesine müdahale etmemesi ve onu hapisten kurtardıktan sonra bu faaliyetine 

devam etmesini teşvik etmesini delil olarak sunmakta, bu durumun gınânın mutlak 

olarak haram sayılmadığı sonucuna varılabileceğini ileri sürmektedir. Zebîdî’nin bu 

yaklaşımı, Gazzâlî’nin Şâfiî mezhebinde gınâ konusundaki yorumlarıyla paralellik arz 

etmekte olup, dört mezhep imamından hiçbirinin gınâyı açıkça haram kılan bir nas 

bırakmadığına dair tespitiyle desteklenmektedir. Ayrıca, sahabe ve tâbiîn döneminden 

itibaren gelen uygulamaları, müzik aletlerinin tarihsel kökenlerini ve kullanım 

amaçlarını detaylı bir şekilde analiz ederek gınânın İslam geleneği içindeki meşru 

yerini ortaya koyan Zebîdî, konuyu sadece fıkhi boyutuyla değil, sosyo-kültürel arka 

planıyla birlikte ele almaktadır. Zebîdî, gınânın mubah olduğuna dair hadislerin 

mutlak anlamda gınânın caiz olduğunu gösterdiğini, aksi yönde kesin bir delil 

bulunmadığı sürece gınânın mubah kabul edilmesi gerektiğini savunarak, mezhepler 

arası bir uzlaşı arayışı içinde olduğunu göstermektedir. 

12. Küpe Takmak için Kadınların Kulaklarını Deldirmeleri 

Zebîdî’nin kadınların kulak deldirme meselesine yaklaşımı, fıkıh usulünün 

temel kaideleri çerçevesinde şekillenmektedir. Ruhsatın vecihlerinden birinin de 

yasaklamanın bulunmaması durumunun olduğunu olduğunu belirten Zebîdî, Hz. 

Peygamber’den kulak delmeyi yasaklayan herhangi bir naklin bulunmadığını, 

dolayısıyla bu uygulamanın caiz olduğunu savunmaktadır.1572  

Zebîdî bu açıklamayı Gazzâlî’nin fetvasına cevap olarak yapar. Gazzâlî, 

kızların küpe takmak için kulaklarının delinmesine ruhsat vermez. Bunu elem verici 

 
1571 Zebîdî, İthâf, 7/627-629. 
1572 Zebîdî, İthâf, 8/128. 



 

323 

 

bir yara açmak olarak görür ve elem verici yaranın kısas gerektirdiği görüşündedir. 

Kulağa delik açmadan boyuna asılır gibi halka biçiminde takılmasının yeterli olacağını 

söyler. Her ne kadar mutat olduğu söylense de kulak delmenin haram olduğu 

görüşündedir. Gazzâlî bu konuda naklî delillerle bir ruhsat sabit olursa o zaman 

hükmün değişeceğini ancak bu zamana kadar bu konuda bir ruhsatın gelmediğini ifade 

eder.1573  

Zebîdî’nin meseleye usûl çerçevesinden baktığı görülmektedir. Yani ruhsatın 

vecihlerinden birinin de eğer bir meselede bir yasaklama emri yoksa o konuda ruhsat 

var olduğu hesap edilir. Gazzâlî’nin “Bu konuda naklî bir delil bize gelmedi” sözüne 

Zebîdî meşhur olduğunu söylediği bir rivayetle cevap verir. Hz. Ali’nin rivayet ettiğine 

göre Hz. Sâre kocası Hz. İbrahim’e Hz. Hacer’i hibe eder. Hacer hamile kalınca Sâre 

kıskanır ve üç uzvunu kesmeye yemin eder. Kulak ve burnunu keseceğinden korkan 

Hz. İbrahim, Sâre’nin yeminini ifa etmesi için Hacer’in kulak ve burnunu delmesini 

ve sünnet etmesini söyler.1574  

Rivayeti nakleden Zebîdî, kadınların kulak deldirmesinin Hz. Hacer’in sünneti 

olarak kaldığını söyler. Zebîdî ile beraber İbn Abdilber, İbnü’l-Cevzî, İbnü’l-Kayyim, 

İbn Kesîr, İbn Hacer ve Süyûtî gibi muhakkik âlimlerin onu nakletmeleri habere 

güvendiklerini gösterir. Ayrıca İbn Hacer’in Fethu’l-Bârî’ye zayıf haber almama gibi 

bir prensibi de vardır, ona göre bu rivayet en azından hasen hükmünde sayılabilir.  

Kız çocuklarının kulaklarını deldirmesi, süslenmeye faydası olduğu ayrıca Hz. 

Peygamber zamanında yapıldığı ve çirkin görülmeden zamanımıza kadar uygulandığı 

gerekçesiyle Hanefî fakihlerince caiz görülmüştür.1575 

 
1573 Gazzâlî, İhyâ, 2/874. 
1574 İbn Abdilber, et-Temhîd, 21/59; İbn Asâkir, Târîhu Dımeşk, 69/187; Ebü’l-Kâsım Abdurrahmân b. 

Abdillâh es-Süheylî, er-Ravzü’l-ünüf fî şerhi’s-Sîreti’n-nebeviyye li’bni Hişâm, thk. Ömer Abdüsselâm 

es-Selâmî (Beyrut: Dâru ihyâi’t-türâsi’l-‘arabî, 1421/2000), 1/46-47; Ebü’l-Ferec Abdurrahman b. Ali 

el-Cevzî, Ahbâru’n-nisâ, thk. Nizâr Rızâ (Beyrut: Dâru meketebeti’l-hayât, 1982), 83; Ebû Abdillâh 

Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr ez-Züraî İbnü’l-Kayyim, Tuhfetü’l-mevdûd bi-ahkâmi’l-mevlûd, 

thk. Abdülkâdir el-Arnavûd (Dimeşk: Mektebetü Dâri’l-beyân, 1391/1971), 190; Ebü’l-Fidâ’ 

İmâdüddîn İsmâîl b. Ömer İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye (Kâhire, Matba‘atü’s-seâde, ts.), 1/154; İbn 

Hacer, Fethu’l-Bârî, 6/401; Celâlüddîn Abdurrahman b. Ebû Bekr es-Süyûtî, ed-Dürrü’l-mensûr 

(Beyrut: Dâru’l-fikr, ts.), 1/281; Alî b. Hüsâmiddîn el-Müttakî el-Hindî, Kenzü’l-ʿummâl fî süneni’l-

akvâl ve’l-efʿâl, thk. Bekrî Hayyânî, Safvet es-Sekkâ (Beyrut: Müessesetür-risâle, 1401/1981), 6/595 

(No. 17452). 
1575 Zeylaî, Tebyînü’l-hakâʾik, 6/227; Heyet, Fetâva’l-‘Âlemgiriyye (Mısır: Bulâk, 1310/1892), 6/445. 



 

324 

 

Zebîdî’nin kadınların kulak deldirme meselesine ilişkin yaklaşımı, fıkıh usulü 

çerçevesinde şekillenmekte olup, özellikle "yasaklayıcı bir delil bulunmaması halinde 

mübahlık prensibinin" geçerli olduğu görüşünü benimsemektedir. Bu bağlamda 

Zebîdî, Hz. Peygamber’den kulak delmeyi yasaklayan herhangi bir naklin 

bulunmadığını vurgulayarak bu uygulamanın caiz olduğunu savunmakta ve 

Gazzâlî’nin konuya dair katı tutumunu eleştirmektedir. Gazzâlî ise bu uygulamayı 

"Elem verici yara açma" olarak nitelendirmekte ve kısas gerektiren bir fiil olarak 

değerlendirmekte, her ne kadar mutat/yaygın bir teamül olsa da naklî bir delil 

bulunmadığı gerekçesiyle haram olduğu görüşünü savunmaktadır. Zebîdî, Gazzâlî’nin 

bu iddiasına karşılık Hz. Hacer’ın kulağının delinmesine ilişkin rivayeti delil olarak 

sunmakta, bu uygulamanın Hz. Hacer’ın sünneti olarak kabul edilebileceğini ve İbn 

Abdilber, İbnü’l-Cevzî, İbn Kayyim gibi önemli âlimler tarafından da nakledildiğini 

belirterek rivayetin güvenilirliğine dikkat çekmektedir. Bu meselede iki husus dikkati 

çekmektedir. İlki eğer bu konuda naklî bir delil gelirse hükmün değişeceğini söyleyen 

Gazzâlî’nin tutumudur. Hükmün delil etrafında döndüğü, delil varsa ona göre hüküm 

verileceği, yoksa şeriatın diğer kıstaslarına göre meselenin halledileceğine dair güzel 

bir örnektir. Diğeri ise rivayet ilimlerinde hâfız olan Zebîdî’nin Hz. Sâre ile ilgili 

haberi bulup nakletmesi ayrıca meşhur olduğunu söylemesidir.  

13. Kitaplarda Salavâtın Yazımı 

Kitaplarda Hz. Peygamber’in ismi zikredildiğinde salât ve selâmın kısaltılarak 

veya sembolik ifadelerle yazılması, birçok âlim tarafından uygun görülmemiştir.1576 

Özellikle selâm lafzını atlayarak yalnızca "sallallâhu aleyhi" şeklinde yazmak veya 

salevâtı temsilen "ص" harfi kullanmak gibi pratikler, Zebîdî tarafından eleştiri konusu 

olmuştur. Kendisi, bu tür kısaltmalardan kaçınılması gerektiğini vurgulamış; bilhassa 

 şeklindeki kısaltmanın daha sakıncalı olduğunu belirtmiştir. Zebîdî, bu "صلعم"

uygulamaların daha çok Acem müelliflerin kitaplarında görüldüğünü, oysa en faziletli 

olanın salât ve selâmın tam olarak yazılması olduğunu ifade etmiştir.1577  

Zebîdî, kâtiplerin Hz. Peygamber’in ismi her anıldığında salât ve selâmı 

eksiksiz bir şekilde yazmalarının müstehap olduğu görüşünü benimsemiştir. Bu 

 
1576 Nevevî, el-Minhâc, 1/44; Süyûtî, Tedrîbü’r-râvî, 2/910. 
1577 Zebîdî, İthâf, 5/280. 



 

325 

 

yaklaşımını, Hz. Peygamber’den rivayet edilen bazı hadislerle ve İbnü’s-Salâh ile 

Sehâvî1578 gibi otoritelerin görüşleriyle temellendirmiştir. Bu bağlamda, Zebîdî’nin 

görüşü konuya dair usûl ve delil odaklı yaklaşımını ortaya koyarken, İslamî edep ve 

saygının bir gereği olarak, Hz. Peygamber’in ismi anıldığında salât ve selâmın tam 

olarak ifade edilmesinin önemini vurgulamaktadır. 

14. Namazda ve Namaz Dışında Elleri Bele Koymak, Parmakları 

Çıtlatmak ve Esnemek 

Zebîdî, namazda elleri bele koymak (ihtisâr)1579 ve bu pozisyonda dirsekleri 

yanlardan uzak tutmak (salb) gibi davranışları, kibirli kişilerin ve cehennem ehlinin 

duruş şekli1580 olarak nitelendirerek, bu uygulamaların mutlak surette yasaklandığını, 

özellikle namaz esnasında daha şiddetli bir şekilde yasaklandığını belirtmiştir.1581 

Kâsânî de benzer şekilde, bu tür davranışların Hz. Peygamber tarafından namazda 

yasaklandığını, cehennem ehlinin istirahat şekli olduğunu ve namaz dışında bile kâfir 

ve İblis’e benzemekten dolayı mekruh sayıldığını ifade etmiştir. Ayrıca, Hz. Âişe’den 

nakledilen rivayetlere göre, bu fiilin Yahudilere ait bir uygulama olduğu belirtilmiş ve 

ehl-i kitaba benzemekten sakınılması gerektiği vurgulanmıştır.1582 

Namaz sırasında parmakları çıtlatmak da mekruh kabul edilmiştir.1583 Zebîdî, 

bu davranışın Hz. Peygamber tarafından yasaklandığını1584 ve Gazzâlî’nin, parmak 

çıtlatmanın Lût kavminin amellerinden olduğunu belirttiğini aktarır.1585 Bu benzetme 

nedeniyle, namaz dışında da parmak çıtlatmanın mekruh sayılabileceği ifade 

edilmiştir. Bedruddîn el-Aynî de benzer görüşleri paylaşarak, bu fiilin namaz dışında 

da mekruh olduğunu belirtmiştir.1586  

Ancak, Lût kavminin parmak çıtlatma fiilini yaptığına dair sahih bir rivayet 

bulunmamaktadır. Bu nedenle, namaz dışında parmak çıtlatmanın mekruh sayılması 

 
1578 İbnü’s-Salâh, Mukaddimetü İbni’s-Salâh, 168; Şemsüddîn Ebü’l-Hayr Muhammed b. Abdurrahman 

es-Sehâvî, el-Kavlü’l-bedî‘ fi’s-salâti ale’l-Hâbîb eş-şefî‘ (Beyrut: Dâru’r-reyyân li’t-türâs, ts.), 247-

248. 
1579 Merğînânî, el-Hidâye, 1/78; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/213.  
1580 İbn Hibbân, Sahîh, No. 2286. 
1581 Zebîdî, İthâf, 3/141-142. 
1582 Kâsânî, el-Bedâ’i, 1/215. 
1583 Merğînânî, el-Hidâye, 1/77-78; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/212. 
1584 İbn Mâce, “İkâmetü’s-salât”, 42 (No. 965). 
1585 Zebîdî, İthâf, 3/145. 
1586 Aynî, el-Binâye, 2/437. 



 

326 

 

konusunda ihtiyatlı olunması gerektiği ifade edilmiştir. İbn Âbidîn, ihtiyaç durumunda 

namaz dışında parmak çıtlatmanın mekruh olmadığını, ihtiyaç olmadan yapılmasının 

ise tenzihen mekruh olduğunu belirtmiştir.1587 

Esnemek de ibadet esnasında hoş karşılanmayan bir davranış olarak 

değerlendirilmiştir. Zebîdî, Hz. Peygamber’in “Allah aksırmayı sever, esnemeyi ise 

çirkin görür,”1588 “Esnemeye gelince, o şeytandandır…”1589 ve benzeri hadislerden 

hareketle, esnemenin mutlak olarak mekruh olduğunu, namazda ise daha şiddetli 

mekruh sayıldığını ifade etmiştir.1590 Bu görüş, esnemenin tembellik ve gaflete yol 

açtığı, huşuyu engellediği gerekçesiyle desteklenmiştir. İbnü’l-Arabî, Zeynüddîn el-

Irâkî ve Bedruddîn el-Aynî gibi âlimler de namaz dışında esnemenin mekruh olduğunu 

belirtmişlerdir.1591 

 Sonuç olarak Zebîdî’nin değerlendirmeleri, ibadetlerdeki beden dili ve 

davranışların, sadece ibadet anında değil, günlük yaşamda da dikkatle ele alınması 

gerektiğini ortaya koymaktadır. Ona göre, bu üç fiil de namaz dışında mekruh olmakla 

birlikte kerâhetin derecesi farklıdır: İhtisâr/salb, dinî ve ahlakî sakıncalar (kibir, 

şeytana/kâfirlere benzeme) nedeniyle namaz dışında da mekruhtur. Parmak çıtlatma, 

zayıf delillerle ilişkilendirildiği için ihtiyaç halinde mekruh olmazken, gereksiz 

yapıldığında tenzihen mekruh sayılır. Esneme, şeytani bir davranış ve gaflet göstergesi 

olarak mutlak mekruh kapsamında değerlendirilir; namaz dışında da kaçınılması 

gereken bir fiildir. 

D. Hanefî Fakihlerin Görüşlerine Yaklaşımı 

Bu bölümde, Zebîdî’nin Hanefî mezhebinin önde gelen imamları ve 

meşâyihine karşı takındığı tutum incelenecektir. Zebîdî, Hanefî imamlarından 

nakledilen görüşlerde ortaya çıkan hatalı rivayetleri düzeltme, farklı nakiller arasında 

tercihler yapma ve bu görüşleri yorumlama konuları üzerinde durur. Onun bu 

yaklaşımı hem mezhep içi birikimi koruma hem de bu birikimi daha anlaşılır ve tutarlı 

hale getirme amacı taşımaktadır. O, Hanefî imamlarının görüşlerini naklederken, 

 
1587 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 1/542. 
1588 Buhârî, “Kitâbü’l-birr ve’s-sıla”, 128 (No. 6226). 
1589 Tirmizî, “Ebvâbü’s-salât”, 158 (No. 370). 
1590 Zebîdî, İthâf, 3/148. 
1591 Aynî, ‘Umdetü’l-kârî, 15/343-344. 



 

327 

 

bazen rivayetlerde hatalar veya tutarsızlıklar olduğunu fark etmiş ve bu hataları 

düzeltme yoluna gitmiştir. Bu durum, onun hem hadis hem de fıkıh alanındaki derin 

bilgisini ve metin tenkidi konusundaki maharetini göstermektedir. Ayrıca, farklı 

Hanefî âlimlerinden nakledilen görüşler arasında tercihler yaparken, bu tercihlerini 

ilmi gerekçelere dayandırmış ve mezhep içi tutarlılığı sağlamaya çalışmıştır. Onun bu 

faaliyetleri, sadece mezhep içi bir hizmet değil, aynı zamanda İslam hukukunun genel 

prensiplerini koruma ve geliştirme amacını taşımaktadır. Bu bağlamda, Zebîdî’nin 

Hanefî mezhebi içindeki konumu hem nakil hem de yorum yeteneğiyle öne çıkan bir 

âlim olarak değerlendirilmelidir.   

1. Ebû Hanîfe ve Talebelerinin Görüşlerine Yaklaşımı 

Hanefî mezhebi, İslam hukuk tarihinde diğer fıkıh ekollerinden farklı olarak, 

monolitik bir imam anlayışına dayanmayan, kolektif bir ilmî miras olarak teşekkül 

etmiştir. Bu mezhep, kurucu imam Ebû Hanîfe’nin şahsî ictihadlarının yanı sıra, onun 

yetiştirdiği ilk nesil müctehid talebelerinin -bilhassa Ebû Yûsuf ve Muhammed eş-

Şeybânî gibi- nizami katkılarıyla şekillenmiş bir hukuk ekolüdür. Bu bakımdan Hanefî 

mezhebi, sadece Ebû Hanîfe’nin görüşlerini nakleden statik bir yapı değil, aksine 

erken dönem Hanefî hukukçularının ortak ilmî üretiminin canlı bir tezahürüdür. 

Ebû Hanîfe’nin yaklaşımı, kolektif müzakere ve derinlemesine tahlil esasına 

dayanmaktadır. Ebû Hanîfe; muhaddisler, dil bilimciler ve fakihlerden müteşekkil 

geniş bir ilim halkası oluşturarak fıkhî meseleleri enine boyuna tartışmış, bu müzakere 

süreçleri bazen günlerce devam etmiştir.1592 Ebû Hanîfe’nin bu yöntemi, talebelerinin 

görüşlerini dinlemesi, onlarla fikir alışverişinde bulunması ve nihai kararı ancak 

kapsamlı bir değerlendirmeden sonra yazıya geçirmesi şeklinde tezahür etmiştir.1593 

O, bir meseleyi gerektiği kadar incelemeden ve aceleyle hüküm vermekten kaçınır, 

talebelerini de bu konuda uyarırdı.1594  

Sonuç olarak, Hanefî mezhebi, İslam hukuk tarihinde ekol temelli gelişimin en 

tipik örneğini teşkil etmektedir. Ebû Hanîfe’nin kurduğu ilmî diyalog geleneği ve 

 
1592 Zehebî, Menâkibü Ebî Hanîfe, 89; Kevserî, Te’nîbü’l-hatîb, 188. 
1593 İbn Ebi’l-Avâm, Fedâilü Ebî Hanîfe, 341. 
1594 Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Maîn b. Avn el-Mürrî el-Bağdâdî, Ma’rifetü’t-târîh ve’l-’ilel, nşr: Ahmed 

Muhammed Nûr seyf (Mekke: Merkezü’l-bahsi’l-ilmî, 1399/1979), 3/504; Hatîb el-Bağdâdî, Târîhu 

Bağdâd, 15/554. 



 

328 

 

müzakereci yöntemi, mezhebin sadece kendi dönemiyle sınırlı kalmayıp sonraki 

nesillerde de gelişerek devam etmesine imkân tanımıştır. Bu açıdan Hanefî mezhebi, 

bir kişinin değil, bir hukuk geleneğinin ürünüdür ve İslam hukuk tarihindeki yerini de 

bu kolektif bilgi üretim sürecinin niteliğiyle kazanmıştır. 

1.1. İmamlardan Nakledilen Yanlış Görüşleri Tashih Etmesi 

Hanefî mezhebinde, Ebû Hanîfe ve önde gelen talebelerinden bir konuda farklı 

görüşlerin nakledilmesi yaygın bir durumdur. Bu görüşler, erken dönem fıkıh 

kaynaklarında kaydedilmiş ve sonraki nesiller tarafından aktarılmıştır. Ancak bu 

rivayetlerin büyük kısmı sahih olsa da, zaman zaman hatalı aktarımlar veya görüşlerin 

yanlış kişilere nispet edilmesi gibi problemler de söz konusu olabilmektedir. Bu 

noktada, naklin sıhhati, ravinin güvenilirliği (sika) ve ilmî konumu belirleyici bir rol 

oynamaktadır. 

Müteahhirîn dönemindeki muhakkik âlimler, bu rivayetler arasında kritik bir 

analiz yaparak sahih olanları zayıf veya uydurma olanlardan ayırmaya çalışmışlardır. 

Bu süreç, sadece görüşler arasında tercih yapmayı değil, aynı zamanda hatalı nakilleri 

düzeltmeyi de içermektedir. Böylece mezhep içi görüş, tutarlı ve sağlam bir temele 

oturtulmuştur. 

Bu bağlamda, Zebîdî, Hanefî geleneğindeki hatalı nakilleri tespit etme ve 

düzeltme konusunda önemli katkılar sunan âlimlerden biridir. Eserlerinde, Ebû Hanîfe 

ve talebelerine nispet edilen bazı görüşlerin sened veya metin açısından problemli 

olduğuna dikkat çekmiş, bu tür rivayetlere karşı eleştirel bir yaklaşım sergilemiştir. 

Onun bu yöntemsel tavrı hem bir münekkit hem de mezhep içi birikimi muhafaza eden 

bir âlim olarak konumunu ortaya koymaktadır. 

Zebîdî’ye göre, bir meselenin Ebû Hanîfe’nin muteber talebelerinin eserlerinde 

yer almaması durumunda, söz konusu rivayetin kabul edilebilmesi için ravinin 

güvenilirliği esastır. Eğer ravinin güvenilirliği bilinmiyorsa, bu tür nakillere itibar 

edilmemelidir. Ebû Hanîfe’den rivayet eden kimse meçhul ise meçhul râviler 

meselesini iki kategoride ele alır: İsmi bilinmeyen (mechûlü’l-ism) râvi: Bu durumda, 

rivayetin kabul edilebileceğini savunur. Zira isminin bilinmemesi, ravinin cerh edildiği 



 

329 

 

anlamına gelmez. Hâli bilinmeyen (mechûlü’l-hâl) râvi: Ravinin adalet ve zabt 

durumu meçhulse, bu tür rivayetlerin reddedilmesi gerektiğini belirtir.  

Bu yaklaşımını desteklemek için Zebîdî, Burhâneddîn el-Halebî’nin (ö. 

956/1549) Şerhu’l-Münye adlı eserinden bir örnek zikreder. Halebî, Ebû Hanîfe’ye 

nispet edilen “İmam, namazdan sonra cemaat on kişiden fazla ise onlara yönelir, az ise 

Kâbe’ye yönelmeye devam eder” şeklindeki görüşün asılsız olduğunu belirtir. 

Halebî’ye göre, bu görüşü nakleden râvi meçhuldür ve bu rivayet hem Ebû Hanîfe’ye 

hem de Hz. Peygamber’e uydurma bir isnadda bulunmaktadır. Aksine, Hanefî 

mezhebine göre, tek bir müminin hürmeti bile Kâbe’nin hürmetinden önce gelir.1595 

Zebîdî, bazı âlimlerin Ebû Hanîfe’ye ait olmayan görüşleri ona nispet etmesini 

de eleştirir. Zebîdî, “Cuma namazı; Kitap, Sünnet, icmâ ve kıyâs yoluyla farz-ı ayndır” 

dedikten sonra kıyâsî delilî şöyle izah etmiştir: Bize öğle namazını terk edip cuma 

namazını kılmamız emredildi. Hâlbuki öğle namazı farzdır. Bir farz ancak ondan daha 

kuvvetli ve öncelikli bir farz sebebiyle terk edilebilir. Bu da cuma namazının farz 

olduğunu gösterir. Bazı taassup sahibi cahiller, Kudûrî’nin el-Muhtasar’ındaki ‘Bir 

kimse özrü olmadığı halde Cuma günü öğle namazını evinde kılarsa mekrûh olur 

ancak öğle namazı caiz olur’1596 ifadesinin zahirine aldanarak, Ebû Hanîfe’nin Cuma 

namazını farz kabul etmediği iddiasında bulunmuşlardır. Hâlbuki burada 

yanılmışlardır. Doğru olan görüş şudur: Cuma namazına gitmemek haramdır. Kılınan 

öğle namazı ise sahihtir. Haram olmasının sebebi farz olan Cuma namazını terk 

etmektir. Sahih olmasının sebebi ise öğle namazının aslî vaktinin devam etmesidir. 

Ancak bu hüküm, kişinin Cuma'ya koşmaması (sa'y) şartına bağlıdır. Eğer Cuma'ya 

gitmek için harekete geçerse, kıldığı öğle namazı batıl olur.1597 Zebîdî, bu yanlış 

iddiayı taassup ve cehalet olarak nitelendirerek, Hanefî mezhebinin gerçek görüşünü 

açıklığa kavuşturmuştur. 

Zebîdî’nin bu tutumu, Ebû Muti‘ el-Belhî’nin (ö. 199/814) rükû ve secde 

tesbihlerinin farziyetine dair görüşünü şâz olarak nitelemesinde de kendini gösterir. 

 
1595 İbrâhîm b. Muhammed b. İbrâhîm el-Halebî, Ğunyetü’l-mütemellî fî şerhi Münyeti’l-musallî, thk. 

Muhammed Esedullah el-Âsamî (Diyobend: el-Câmiatül-İslâmiyye, 1442), 3/69; Zebîdî, İthâf, 3/342; 

İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 1/531. 
1596 Kudûrî, el-Muhtasar, 21. Kudûrî’de “İmamın namazından önce” ilavesi vardır. 
1597 Zebîdî, İthâf, 3/355. 



 

330 

 

Ebû Hanîfe’nin ilk talebelerinden biri olan ve Fıkhu’l-Ekber’ın râvîsi Ebû Muti‘ el-

Belhî, rükû ve secdedeki tesbihlerin üç defa okunmasını vâcip1598 hatta farz1599 olarak 

değerlendirmiş, bu sayının altında okunması durumunda namazın geçersiz olacağını 

savunmuştur.1600 Ancak bu görüş, Zebîdî tarafından şâz olarak nitelendirilmiştir.1601 

İlginç bir şekilde, Ebû Muti‘ el-Belhî’nin bu yaklaşımını aktaran ve yukarıda 

kendilerine atıf yapılan bazı fakihler, Zebîdî’nin işaret ettiği şâzlık durumuna 

değinmemişlerdir.1602 Kudûrî’nin şu açıklaması, Ebû Muti‘ el-Belhî’nin aksi 

iddiasının şâz olduğunu destekler niteliktedir: Allah Teâlâ’nın “Rükû edin ve secde 

edin”1603 buyruğu, rükû ve secdede zikrin (tesbih) farz kılınmasına dair bir fazlalık 

(ziyade) içermektedir. Ayrıca, Hz. Enes’e ve bedevîye namazın öğretilişi hadislerinde, 

rükûdaki zikirler zikredilmemiştir. Eğer bu zikirler farz olsaydı, öğretim esnasında 

mutlaka belirtilirdi. Bir diğer delil şudur: Eğer bu rükünde (rükû ve secdede) zikir farz 

olsaydı, tıpkı kıyamda Kur’an okumanın farz olması gibi, bu zikir de bu rükne özgü 

(mahsus) kılınırdı.1604 

Sonuç olarak, Zebîdî’nin yaklaşımı, Hanefî geleneğinde isnad tenkidi, usûl-ü 

fıkıh prensiplerine bağlılık ve mezhep birliğini koruma kaygısının bir tezahürüdür. 

Onun eleştirel yönteminin hem tarihsel süreçte üretilen yanlış isnadların düzeltilmesi 

hem de mezhebin otoriter metinlerinin doğru anlaşılmasını sağlayarak Hanefî fıkhının 

tutarlılığını güçlendirdiği söylenebilir. 

1.2. İmamlardan Nakledilen Görüşler Arasında Tercihte Bulunması 

Zebîdî, atların zekâta tâbi olup olmaması meselesinde İmameyn’in görüşünden 

ziyade Ebû Hanîfe’nin görüşünü tercih ettiği anlaşılmaktadır. Ebû Hanîfe, 

“Müslümanın kölesine ve atına zekât yoktur/düşmez”1605 hadisini aktarmakla 

birlikte,1606 “Sâime olan her atta bir dinar veya on dirhem (zekât) vardır”1607 hadisini 

 
1598 Sığnâkî, en-Nihâye, 2/242. 
1599 Aynî, el-Binâye, 2/249. 
1600 Şürünbülâlî, Merâku’l-felâh, 86; Tahtâvî, Hâşiye alâ Merâkı’l-felâh, 229. 
1601 Zebîdî, İthâf, 3/93. 
1602 Ali el-Kârî de bu görüşün şâz olduğuna işaret etmiştir. Bk. Mirkât, 2/715. 
1603 Hac, 22/77. 
1604 Kudûrî, Şerhu Muhtasarı’l-Kerhî, 1/394 (No. 359). 
1605 Buhârî, “Zekât”, 45 (No. 1463); Müslim, “Zekât”, 8 (No. 982). 
1606 Zebîdî, Ukûdü’l-cevâhir, 1/351 (No. 203).  
1607 Serahsî, el-Mebsût, 2/188; Kâsânî, el-Bedâ’i, 2/34; Zeylaî, Nasbü’r-râye, 2/357. 



 

331 

 

delil göstererek şu hükmü ortaya koymuştur: “Bir kimsenin merada serbestçe otlayan 

(sâime) atları bulunursa, mükellef dilerse her at için bir dinar zekât verir; dilerse atların 

kıymetini hesaplayarak her iki yüz dirhem karşılığında beş dirhem zekât öder.” 

Zebîdî, İmameyn’in bu konudaki görüşünün, cihada iştirak eden mücahidin 

bineği olan atlara zekâtın vâcip olmadığı şeklinde yorumlanabileceğini belirtmekte ve 

bu yaklaşımın Zeyd b. Sâbit’ten de rivayet edildiğine işaret etmektedir.1608  

Ayrıca Zebîdî, Ebû Hanîfe’nin “Bir adam vardır ki atını başkalarına muhtaç 

olmamak ve iffeti korumak için bağlar. O, atının boynunda ve sırtında Allah’in hakkını 

unutmaz. İşte bu at onun için bir örtüdür”1609 hadisini de delil olarak kullandığını ifade 

etmektedir. Bu durum, Ebû Hanîfe’nin delilinin daha açık ve güçlü olduğunu ortaya 

koymakta olup, Zebîdî bu yorumla İmam’in görüşünü desteklemeye çalışmaktadır.1610 

Sonuç olarak Zebîdî, atların zekâtı meselesinde Ebû Hanîfe’nin istidlâl yönteminin 

daha kuvvetli olduğu kanaatini taşımakta ve bu görüşü tercih ettiği anlaşılmaktadır. 

İkinci bir örnek de şöyledir: Sığırların zekâtı hakkında, otuzdan az sığırda zekât 

olmadığı/düşmediği, otuz sığırdan kırk sığıra kadar iki yaşına girmiş bir tosun veya bir 

dana verileceği, kırk sığırda üç yaşına girmiş bir tosun veya bir dana verileceği sabittir 

ve bu hususta ümmetin icmaı vardır.1611 

İki nisap arası malların (evkâs) zekâtında ihtilaf edilmiştir. Ebû Hanîfe’ye göre, 

kırk ile altmış arasındaki sığırlarda zekât, orantılı (nisbî) bir şekilde hesaplanarak 

verilmelidir.1612 Ebû Hanîfe’ye göre, sığırların zekât nisabı otuzdur; otuzdan az sığırda 

zekât gerekmez. Otuz sığırdan kırk sığıra kadar, iki yaşına girmiş bir buzağı (tebi') 

zekât olarak verilir. Kırk sığırda ise üç yaşına girmiş bir dana (müsinne) verilir. 

Kırktan sonra altmışa kadar olan sığırlarda, her bir fazla sığır için müsinne’nin kırkta 

biri oranında zekât verilmesi gerektiğini savunur. Bu görüş, kıyas yoluyla elde edilen 

bir hüküm olup, sığır sayısındaki artışa paralel olarak zekât miktarının da artması 

gerektiği prensibine dayanır. 

 
1608 Zebîdî, İthâf, 4/23. 
1609 Buhârî, “Cihâd ve’s-siyer”, 48 (No. 2860); 
1610 Zebîdî, ʿUkûdü’l-cevâhiri’l-münîfe, 1/179-180. 
1611 Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/348. 
1612 Muhammed b. Hasan, el-Asl, 2/77. 



 

332 

 

Ebû Yûsuf ve İmam Muhammed’e göre, kırk ile altmış arasındaki sığırlarda, 

kırk sığıra bir müsinne verildikten sonra, altmışa kadar olan artışlar için ek bir zekât 

gerekmez. Bu görüş, Muâz b. Cebel’ın Yemen’de zekât toplarken, iki nisap miktarı 

arasındaki sığırlardan zekât almadığına dair rivayete dayanmaktadır. Bu rivayete göre, 

Muâz, Hz. Peygamber’den "Nisaplar arasındaki fazla sığırlarda zekât yoktur"1613 

şeklinde bir emir almıştır.1614  

Zebîdî, bu konuda Ebû Hanîfe’nin görüşünü tercih etmektedir. Onun bu tercihi, 

birkaç gerekçeye dayanmaktadır:1615 Zebîdî, Hz. Muâz’ın Yemen dönüşünde 

Resûlullah ile görüşüp görüşmediğinin kesin olmadığını belirtir.1616 Bu nedenle, nassın 

olmadığı yerde şüpheli rivayetlerle amel edilemeyeceğini, bu nedenle Muaz hadisinin 

evkâs için yeterli delil olamayacağını belirtir. Zebîdî, kıyasın, nas bulunmayan 

durumlarda hüküm vermede önemli bir yöntem olduğunu vurgular. Bu nedenle, Ebû 

Hanîfe’nin kıyasa dayalı görüşünü daha isabetli bulur. Zebîdî, ibadetlerde ihtiyatla 

hareket etmenin gerekliliğini savunur. Bu bağlamda, küsurat miktarındaki sığırlar için 

zekât vermeyi, zekâtın eksik verilmesinden daha güvenli bir yol olarak görür. Zebîdî, 

İbrahim en-Nehaî’den nakledilen ve Ebû Hanîfe’nin görüşünü destekleyen fetvayı da 

delil olarak kullanır.1617 

Merğînânî gibi Hanefî âlimlerin de "evkâs konusunda nas bulunmadığı" 

gerekçesiyle Ebu Hanîfe’nin görüşünü tercih etmesi, Zebîdî’nin yaklaşımını 

güçlendirir.1618 

1.3. İmamlardan Nakledilen İfadeleri Yorumlaması 

Çalışma esnasında bu konuyla ilgili çeşitli örnekler sunuldu. Burada sadece bir 

örnek vermek isteriz. Ebû Hanîfe ve İmâmeyn, “Filanın hakkı için, peygamber ve 

resullerinin hakkı için, Beyt-i harâm ve Meş‘ar-i haram hakkı için” şeklinde dua 

etmesinin mekrûh olduğunu zira hiç kimsenin Allah’ın üzerinde hakkının olmadığını 

söylemişlerdir.1619  

 
1613 Ahmed, el-Müsned, 36/336 (No. 22010). 
1614 Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/348-349. Bk. Merğînânî, el-Hidâye, 1/120-121. 
1615 Zebîdî, İthâf, 4/43. 
1616 Mâlik b. Enes, Muvattâ, “Zekât”, 11 (No. 611); Muhammed b. Hasan, Muvattâ, 1/523 (No. 340). 
1617 Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, 1/437 (No. 430); Muhammed b. Hasan, el-Âsâr, 1/354 (No. 318); 
1618 Merğînânî, el-Hidâye, 1/120. 
1619 Merğînânî, el-Hidâye, 2/381; Kâsânî, el-Bedâ’i, 5/126; Mevsılî, el-İhtiyâr, 4/142. 



 

333 

 

Zebîdî, çok tartışılan bu konu ve ibarede geçen “hakkı” kelimesini yorumlar. 

Buna göre o, Hz. Peygamber’in “Allahım! Senden isteyenlerin hakkı için istiyorum, 

sana olan bu yürüyüşüm hakkı için istiyorum…”1620 Hadisinde geçen “hakkı” ifadesini 

iki farklı şekilde açıklamaktadır. Birincisinde, bu tabirin "hürmet" veya "Allah’ın 

rahmetinin bir tezahürü olarak vaat ettiği lütuf" anlamına geldiğini belirtirken;1621 

ikincisinde ise "câh (itibar) ve hürmet" şeklinde tefsir etmektedir.1622 

Zebîdî’nin bu yorumu, Hanefî âlimlerinden Ali el-Kârî ve İbn Âbidîn’in 

yaklaşımlarıyla uyumluluk göstermektedir. Bahsi geçen âlimler, "Mahlûkun Hâlık 

üzerinde hakkı yoktur" prensibini, mahlûkatın Allah’a karşı aslen/zâtî olarak zorunlu 

bir hak talebinde bulunamayacağı, ancak Allah’ın kendi iradesi ve lütfuyla bir hak 

bahşedebileceği ya da buradaki "hakkın" "hürmet ve azamet" gibi anlamlara 

gelebileceği şeklinde te’vil etmişlerdir. Ayrıca bu meselenin vesile konusuna girdiğini, 

Allah Teâlâ’nin “O’na yaklaşma hususunda vesileler arayın”1623 buyurarak vesileyi 

emrettiğini, Hısnü’l-hasîn1624 gibi klasik dua literatüründe de peygamberler ve 

salihlerle vesile etmenin duanın âdâblarından sayıldığını ifade etmişlerdir.1625 

Zebîdî’ye göre "hakkı" tabiri, Hz. Peygamber’in bir hadisinde geçen "hakkı" 

ifadesiyle bağlantılı olup iki şekilde yorumlanabilir: Birincisi, Allah’in rahmetinin bir 

tecellisi olarak vaat ettiği lütuf veya hürmet; ikincisi ise itibar (câh) ve saygınlık 

anlamına gelmektedir. O, "hakkı" ifadesinin mutlak bir yasak olarak değil, bağlamsal 

ve te’vile dayalı bir çerçevede ele alınması gerektiğini ortaya koymaktadır. 

2. Meşâyihin Görüşlerine Yaklaşımı 

Hanefî mezhebinde meşâyih tabiri, mezhebin kurucu imamı Ebû Hanîfe’ye 

yetişememiş olan fakihleri ifade etmektedir.1626 Bu âlimler, mezhep içinde Ebû Hanîfe, 

Ebû Yûsuf ve İmam Muhammed gibi müctehid imamlardan nakledilen muhtelif 

 
1620 İbn Mâce, “Mesâcid”, 14 (No. 778); Ahmed, el-Müsned, 17/247 (No. 11156). 
1621 Zebîdî, İthâf, 2/451. 
1622 Zebîdî, İthâf, 5/345. 
1623 Mâide, 5/35. 
1624 Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed el-Cezerî, el-Hısnü’l-hasîn min kelâmi seyyidi’l-

mürselîn, thk. Abdurraûf b. Muhammed b. Ahmed el-Kemâlî (Kuveyt: Ğarâs li’n-neşr ve’t-

tevzi‘,1429/2008), 58. 
1625 Nûruddîn Ebü’l-Hasan Ali b. Sultan Muhammed el-Herevî el-Kârî, Fethu bâbi’l-’inâye bi şerhi’n-

Nukâye, thk. Muhammed Nizâr Temîm-Heysem Nizâr Temîm (Beyrut: Dâru’l-Erkâm b. Ebi’l-Erkâm, 

1418/1997), 3/30; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 6/397. 
1626 İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, 6/735.  



 

334 

 

görüşler arasında tercih yaparak mezhebî görüşün sistemleştirilmesinde önemli bir rol 

oynamışlardır. Zebîdî, söz konusu meşâyihin tercihlerine bazen katılmış, bazen de 

farklı yorumlar getirerek kendi ictihadını ortaya koymuştur. Bu durum, onun Hanefî 

geleneği içinde hem nakil hem de dirayet yönüyle hareket ettiğini, aynı zamanda 

mezhebin teşekkül sürecindeki ihtilaflı meselelerde kendine özgü bir usûl 

benimsediğini göstermektedir. Dolayısıyla Zebîdî, meşâyihin tercihlerini mutlak 

anlamda taklit etmek yerine, deliller ve mezhep içi kıstaslar çerçevesinde eleştirel bir 

yaklaşım sergilemiştir. 

2.1. İlk Oturuşta Tahıyyata Ziyade  

Hanefî mezhebinin temel görüşüne göre, namazdaki ilk oturuşta (ka’de-i ûlâ) 

sadece tahiyyat okunması gerekir ve üzerine bir şey ilave edilmez. Bu yaklaşım, 

Tirmizî’nin İbn Mes‘ûd’dan hasen bir senedle rivayet ettiği ve Hz. Peygamber’in ilk 

oturuşta adeta kızgın taşlar üzerinde oturur gibi kısa süreli beklediğini ifade eden 

hadise1627 dayandırılmaktadır. Bununla birlikte, meşâyihten bazı âlimler, namaz kılan 

kişinin unutarak tahiyyata "Allahümme salli alâ Muhammed" gibi bir ifade eklemesi 

durumunda sehiv secdesi yapmasının vâcip olduğunu belirtmişlerdir. Hasan b. Ziyâd 

ise Ebû Hanîfe’den bir harf bile ilave etse sehiv secdesinin vacip olacağını rivayet 

etmiştir. 

 Zebîdî, meşâyihin çoğunluğunun bu görüşü1628 benimsediğini aktarmakla 

birlikte, kendisi daha farklı bir yaklaşım ortaya koymaktadır. Ona göre, sehiv secdesini 

gerektirecek nitelikteki ziyadelerin belirleyici ölçütü, ilave edilen sözün bir rüknün eda 

edilebileceği kadar bir zaman almasıdır. Bu bağlamda, "Allahümme salli alâ 

Muhammed" gibi bir ifade, bir rüknün yerine getirilebileceği kadar bir süre alması 

nedeniyle sehiv secdesini vacip kılar. Ancak bundan daha kısa olan ifadeler, önemli 

bir zaman kaybına yol açmadığı ve kaçınılması zor olduğu için bu hükme dâhil 

edilmez.1629 Dolayısıyla Zebîdî, Hanefî mezhebi içindeki bu tartışmada, salt lafzî 

ziyade yerine zaman faktörünü öne çıkaran ve pratik zorlukları dikkate alan dengeli 

bir yaklaşım benimsemiştir.  

 
1627 Tirmizî, “Salât”, 155 (No. 366). 
1628 Bu görüşün meşâyihin çoğunluğunun görüşü olduğuna dair bk. İbn Nüceym, el-Bahru’r-râik, 1/344. 
1629 Zebîdî, İthâf, 3/125. 



 

335 

 

2.2. Cuma Namazının Birden Fazla Mekânda Kılınması 

Zebîdî, Cuma namazının birden fazla mekânda eda edilmesi meselesinde, 

Hanefî mezhebi içinde dört farklı rivayetin bulunduğunu zikreder:  

1. Ebû Hanîfe ve Muhammed b. Hasan’a nispet edilen rivayet: Buna göre, Cuma 

namazının iki veya daha fazla yerde kılınması caizdir. Bu, mevcut rivayetler 

arasında en sahih kabul edilen görüştür. 

2. Sadece tek bir mekânda kılınabileceğine dair Ebû Hanîfe’den nakledilen 

rivayet. 

3. İki mekânda kılınabileceğine dair Ebû Hanîfe ve Sâhibeyn’den (Ebû Yûsuf ve 

Muhammed b. Hasan) gelen rivayet. 

4. Şehrin geniş olması veya Bağdat örneğinde olduğu gibi ortasından bir nehrin 

geçmesi durumunda iki farklı yerde Cuma namazının kılınabileceğine dair Ebû 

Yûsuf’tan rivayet edilen görüş.1630  

Zebîdî, Ebû Hanîfe ve Muhammed b. Hasan’ın, Cuma namazının birden fazla 

mekânda mutlak surette caiz olduğunu belirtmelerini delil alarak, müteahhir 

dönemdeki muhakkik âlimlerin bu görüş doğrultusunda fetva verdiklerini kaydeder ve 

kendisi de bu görüşü benimsediğini ifade eder.1631 Nitekim Serahsî de, bir şehirde iki 

farklı yerde Cuma namazının kılınması konusundaki ihtilaflı rivayetlere değinmiş ve 

sahih olanın, Ebû Hanîfe ve Muhammed b. Hasan’ın “Bir şehirde iki veya daha fazla 

yerde Cuma namazının kılınabileceği” şeklindeki görüşü olduğunu vurgulamıştır.1632  

Zebîdî, Hanefî mezhebi içindeki tartışmalı konularda meşâyihin görüşlerini 

aktarırken hem geleneksel yaklaşımları koruyan hem de kendi ictihadını ortaya koyan 

mutedil bir metod izlemektedir. Onun bu yaklaşımı, mezhep içindeki ihtilaflı 

konularda hem nakle bağlı kalan hem de pratik zorlukları ve tahkik ehlinin görüşlerini 

dikkate alan bir yaklaşım sergilediğini göstermektedir. 

E. Tercihlerinde Tasavvufun Etkisi  

Zebîdî’nin fıkhî görüş ve tercihlerini şekillendiren temel etkenler, onun ilmî, 

fikrî ve manevi gelişim süreciyle yakından ilişkilidir. Erken dönemde tasavvufa intisap 

etmesi, içinde bulunduğu coğrafyalardaki tasavvufî çevrelerle yoğun etkileşimi, kemal 

çağına eriştikten sonra manevi rehber (mürşid) vasfıyla ziyaret edilerek kendisinden 

 
1630 Bu görüşler için bk. Kâsânî, el-Bedâ’i, 1/260-261; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/277.  
1631 Zebîdî, İthâf, 3/364. 
1632 Serahsî, el-Mebsût, 2/120.  



 

336 

 

dua ve icazet talep edilmesi, İslam ahlak ve tasavvuf literatürünün klasikleşmiş 

eserlerinden biri olan İhyâü ‘ulûmi'd-dîn üzerine şerh yazmış olması ve nihayetinde 

tasavvufî düşünceye yatkın bir mizaca sahip bulunması, bu etkenler arasında öne çıkan 

unsurlardır. Bu faktörlerin, Zebîdî’nin fıkıh alanındaki ictihadî yaklaşımlarına etki 

ettiğini söylemek mümkündür. 

1. Tervîhalar Arasında Yapılan Zikir 

Hanefî mezhebinde, teravih namazında imamın her iki tervîha arasında tesbih, 

tehlîl ve tekbir getirmesi, Hz. Peygamber’e salavât okuması ve dua etmesi, selef-i 

sâlihînden tevârüs edilen bir uygulama olması sebebiyle sünnet kabul edilmiştir.1633 

Zebîdî, bu bağlamda, her dört rekâtın ardından bir süre oturmanın ve dördüncü 

tervîhadan sonra vitir namazına geçmeden önce beklenmesinin müstehap olduğunu, 

Hanefî âlimlerinin nakillerine dayanarak belirtir1634 ve bu uygulamanın da selef 

geleneğinden intikal ettiğini vurgular. 

Ayrıca, Zebîdî, cemaatin tervîhalarda oturdukları esnada tesbih çekmek, 

Kur’ân-ı Kerîm tilâvet etmek, tek başına dört rekât namaz kılmak veya sükût etmek 

gibi farklı davranış biçimleri arasında muhayyer olduğunu ifade eder. Bunun yanı sıra, 

çeşitli İslâm beldelerindeki yerel uygulamaları aktararak bu konudaki mezhebî ve 

kültürel çeşitliliği ortaya koyar: 

Mekke ehli, Kâbe’yi tavaf edip iki rekât tavaf namazı kılarak bu ara fasılları 

değerlendirir.1635 Medineliler, dört rekâtlık nâfile namazlar kılmayı tercih eder. Buhara 

ve civarındaki Hanefîler arasında, bazıları her dört rekâtın ardından üç defa "Sübhâne 

zi’l-mülki ve’l-melekût…" tesbihini okurken, bazıları "Lâ ilâhe illallâhi 

vahdehû…" zikrini üç defa tekrar eder; bir kısmı ise İhlâs sûresini üç defa okumayı 

âdet edinmiştir. Mısırlılar ise genellikle ilk dört rekâtın ardından Hz. Peygamber’e, 

ikinci dört rekâttan sonra Hz. Ebû Bekir’e, üçüncüde Hz. Ömer’e, dördüncüde Hz. 

Osman’a ve beşincide Hz. Ali’ye salât ü selâm getirirler. 

Zebîdî, bu çeşitli uygulamaları zikrettikten sonra, Nakşibendî sâdâtının her 

tervîhadan sonra şeyhlerinin huzurunda murâkabe hâlinde yukarıda zikredilen tesbihi 

 
1633 Kâsânî, el-Bedâ’i, 1/290. 
1634 Mesela bk. Merğînânî, el-Hidâye, 1/85; Mevsılî, el-İhtiyâr, 1/234. 
1635 Mekke ehlinin âdeti için bk. Serahsî, el-Mebsût, 2/145. 



 

337 

 

üç defa okuduklarını ve ardından diğer tervîhaya kalktıklarını belirtir. Kendisi de "Bu, 

gördüklerimizin en güzelidir" diyerek bu uygulamayı tercih ettiğini açıkça ifade 

eder.1636 

Zebîdî’nin, İslâm coğrafyasındaki farklı uygulamalar arasından özellikle 

Nakşibendî şeyhlerinin âdetini seçmesi, onun fıkhi tercihlerinde tasavvufî 

yönelimlerinin etkili olduğunu göstermesi bakımından kayda değer bir durumdur. 

2. İşrâk Namazı 

İşrâk, lügatte "Güneşin yükselmesi ve etrafın aydınlanması" anlamına 

gelmektedir.1637 Hz. Peygamber’in “Sabah namazını cemaatle kılıp güneş doğana 

kadar Allah’ı zikrettikten sonra iki rekât namaz kılan kimse hac ve umre sevabı 

kazanır. Tamı tamına hac ve umre sevabı alır”1638 hadisinden dolayı güneşin aydınlığı 

etrafa yayılıp yarım mızrak boyu yükselince iki rekât namaz kılınacağı 

söylenmiştir.1639 Tehânevî, bu hadisin İşrâk namazının faziletine açık bir delil teşkil 

ettiğini belirtmiştir.1640  

Zebîdî, İthâfü’s-sâde adlı eserinde İşrâk namazından iki yerde bahsetmekle 

birlikte, bu konuda klasik Hanefî fıkıh kitaplarından herhangi bir alıntı 

yapmamıştır. Bir yerde “Bu namaz, meşâyihimizden Nakşibendî sâdâtı yanında İşrâk 

Namazı olarak isimlendirilmiştir” der.1641 Diğer yerde de aynı ifadeyi kullandıktan 

sonra “İşrâk namazı niyetine iki rekât namaz kılar.  Her rekâtta Fatiha’dan sonra üç 

defa İhlâs suresi okur” ifadesini kullanır.1642  

Nakşibendî geleneğinde kullanılan "İşrâk Namazı" tabirinin kökenini 

araştırdığımızda, bu ifadenin klasik Hanefî fıkıh literatüründe müstakil bir ibadet 

olarak ele alınmadığı görülmektedir. Zâhiru’r-rivâye eserlerinde ve erken dönem fıkıh 

kitaplarında bu namazın ayrı bir başlık altında zikredilmediği müşahede edilmiştir. 

Bununla birlikte, Zebîdî’den önce yaşamış olan Hanefî âlimi Abdülhak ed-Dihlevî (ö. 

1052/1642), İşrâk namazından bahsetmiş ve bu namazın insanlar arasında yaygın bir 

 
1636 Zebîdî, İthâf, 3/698. 
1637 Aynî, ‘Umdetü’l-kârî, 5/77. 
1638 Tirmizî, “Ebvâbü’s-sefer”, 22 (No. 593); Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, 8/178 (No. 7741). 
1639 Gazzâlî, İhyâ, 1/1025. 
1640 Tehânevî, İ'lâü's-sünen, 5/1896. 
1641 Zebîdî, İthâf, 3/611-612. 
1642 Zebîdî, İthâf, 5/436. 



 

338 

 

uygulama olduğunu belirtmiştir. Dihlevî’ye göre, günün ilk vakitlerinde iki namaz 

kılınmaktadır: Bunlardan ilki, güneşin bir veya iki mızrak boyu yükselmesiyle eda 

edilen İşrâk namazı; diğeri ise kuşluk vaktinde kılınan Duhâ namazıdır.1643 Ancak 

Dihlevî, bu açıklamalarını Duhâ namazı bahsi altında zikretmiştir. İşrâk namazını 

müstakil bir başlık altında ele alan ilk ismin ise Dihlevî’nin şeyhi Müttakî el-Hindî (ö. 

975/1567) olduğu anlaşılmaktadır.1644  

Bedruddîn el-Aynî, Mekke’nin fethedildiği gün Hz. Peygamber’in amcasının 

kızı Ümmü Hânî’nın evinde kıldığı sekiz rekâtlık namaz1645 hakkında onun İşrâk 

Namazı olduğunu söyleyenler olmuştur der.1646 Hadis kaynaklarında yer alan bir 

rivayette, Resûlullah’ın bu namazın ardından "Ey Ümmü Hânî! Bu İşrâk 

namazıdır" dediği nakledilmiştir.1647 Aynı şekilde Mücâhid’ın, İbn Abbâs’a bu namazı 

anlattığında onun da "Bu, İşrâk namazıdır" şeklinde karşılık verdiği 

aktarılmaktadır.1648  

Hz. Peygamber’den gelen bir başka rivayet, Duhâ ile İşrâk namazlarının farklı 

olduğuna delâlet etmektedir. Hz. Ali’nin nakline göre, Resûlullah sabahleyin güneş 

doğup bir veya iki mızrak boyu yükselince iki rekât namaz kılar, daha sonra bir süre 

bekleyip güneş daha fazla yükseldiğinde dört rekât daha kılardı.1649  

Kanaatimize göre İşrâk Namazı, Duhâ Namazı ile aynı veya onun parçası 

sayılmış bu sebeple fıkıh kitaplarında ayrı bir başlık altında incelenmemiştir. Daha 

sonraki asırlarda nafile ibadetlere daha fazla önem veren tasavvuf ehli, hususiyle 

Zebîdî’nin vurguladığı üzere Nakşibendî meşayihi bu namazı ayrıca isimlendirip 

kılmaya ve teşvik etmeye devam etmişlerdir. 

3. Uzlet ve İhtilât 

Uzlet (inziva) ile ihtilât (toplum içinde yaşama) arasındaki fazilet tartışması, 

yalnızca tasavvuf ehli arasında değil, şeriat âlimleri nezdinde de müzakere edilmiş bir 

 
1643 Ebü’l-Mecd Abdülhak b. Seyfiddîn ed-Dihlevî, Lemaʿâtü’t-tenkîh fî şerhi Mişkâti’l-Mesâbîh, thk. 

Takıyyüddîn en-Nedvî (Dimeşk: Dâru’n-nevâdir, 1435/2014), 3/420. 
1644 Müttakî el-Hindî, Kenzü’l-ʿummâl, 7/308. 
1645 Buhârî, “Edeb”, 94 (No. 6158). 
1646 Aynî, ‘Umdetü’l-kârî, 4/62. 
1647 Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, 24/406 (No. 986). 
1648 Taberânî, el-Mu‘cemü’l-kebîr, 24/438 (No. 1070). 
1649 Tirmizî, “Ebvâbü’s-sefer”, 29 (No. 604); İbn Mâce, “Salât”, 109 (No. 1161). 



 

339 

 

konudur. Zebîdî, bu meselede uzletin ihtilâttan daha faziletli olduğu görüşünü 

benimsemiştir.1650 Ona göre, mensubu olduğu Nakşibendî silsilesinin temel prensibi, 

Allah’ın kitabına sımsıkı sarılmak ve sürekli zikirle meşgul olmaktır. Nakşibendîler, 

Kur’an’la hemhâl olanların zikirle huzur bulduğunu, onunla yaşayıp onunla öldüğünü 

savunur. İhtilâtın ise zikirden alıkoyucu bir etkisi olduğundan, uzleti evlâ 

görmüşlerdir. Zebîdî, bu bağlamda Gazzâlî’nin şeyhi ve Nakşibendî meşâyihinden 

Ebû Ali el-Fârmedî’nin (ö. 477/1084) de aynı görüşte olduğunu belirtir. 

Diğer taraftan, İmam Şâfiî ve çoğunluğun mezhebi, ihtilâtın daha faziletli 

olduğu kanaatindedir. Nevevî’nin naklettiğine göre, toplum içinde bulunmanın 

İslam’ın şiarlarını yaşatmak, müminlerin sayısını artırmak, hayırları yaymak, iyilik ve 

takvada yardımlaşmak, muhtaçlara destek olmak gibi pek çok faydası vardır. Uzleti 

tercih edenler ise, temel ibadetleri bilmek kaydıyla, selametin daha kesin olması 

sebebiyle bu yolu seçmişlerdir. Zebîdî, Buhârî şârihlerinden Kirmânî (ö. 786/1384), 

Bedruddîn el-Aynî ve Ebü’l-Bekâ el-Ahmedî’nin (ö. 909/1503 sonrası) uzlet lehine 

görüşlerini aktarır. Kirmânî, "Asrımızda insanlardan uzak durmak, günahtan 

korunmak için daha uygundur" derken;1651 Aynî, "Bu devirde ihtilât, kötülükten başka 

bir şey getirmiyor" diyerek ona katılır.1652 Ebü’l-Bekâ ise uzletin riyadan uzak bir 

ibadet, tevhîd sırlarına erme vasıtası olduğunu vurgular.1653 Zebîdî de, "Zamanın ve 

uhuvvetin bozulması sebebiyle uzleti tercih ediyorum" diyerek bu âlimlerin 

görüşlerine iştirak eder.1654 

Ancak, ihtilâtın daha faziletli olduğu kanaatindeyiz. Zira peygamberler –ki 

insanların en üstünleri– daima halkın içinde bulunmuş, hakikati tebliğ etmiş ve 

eziyetlere sabretmişlerdir. Zebîdî gibi uzleti savunan âlimlerin bile gençlik ve olgunluk 

dönemlerinde insanlarla iç içe yaşayıp din hizmeti yaptıkları, yaşlılıkta ise fıtrî bir 

 
1650 Zebîdî, İthâf, 7/339. 
1651 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Yûsuf el-Kirmânî, el-Kevâkibü’d-derârî fî şerhi Sahîhi’l-

Buhârî (Beyrut: Dâru ihyâi’t-türâsi’l-arabî, 1401/1981), 1/111. 
1652 Aynî, ‘Umdetü’l-kârî, 1/163. 
1653 Ebü’l-Bekâ el-Ahmedî’nin Sahîh-i Buhârî şerhinin ismi el-Bâru’s-sahîh fî şerhi’l-Câmi’is-sahîh’tir. 

Kâtip Çelebi onun şerhinin büyük bir şerh olduğunu, Kirmânî, Aynî ve İbn Hacer’in şerhlerinden 

alınmış memzûc bir şerh olduğunu ifade eder. Bk. Kâtip Çelebi, Keşfü’z-zunûn ʿan esâmi’l-kütüb ve’l-

fünûn, nşr. Şerefettin Yaltkaya-Kilisli Muallim Rifat (İstanbul: Millî Eğitim Bakanlığı, 1360-

1362/1941-1943), 1/551. 
1654 Zebîdî, İthâf, 7/318. 



 

340 

 

temayülle ibadete daha fazla vakit ayırmak için inzivayı seçtikleri görülür. Dolayısıyla 

uzlet lehine olan görüşler, daha çok onların son dönemlerine aittir. Nitekim Hanefî 

fakihi ve muhaddis Ali el-Kârî de ömrünün sonlarında kaleme aldığı Tathîru’t-

taviyye adlı risalesinde, "Artık susmanın, eve kapanmanın ve ölünceye kadar azıkla 

yetinmenin zamanıdır" diyerek bu tavrı benimsemiştir.1655 

Bu tartışma, dinî hayatın pratiğinde bireysel riyâzet ile toplumsal dini hizmet 

arasındaki dengeyi kurmanın önemini ortaya koymaktadır. Her iki yaklaşımın da kendi 

içinde meşru gerekçeleri bulunmakla birlikte, kişinin içinde bulunduğu şartlar ve 

dönemin ihtiyaçları tercihlerde belirleyici olmalıdır. 

Sonuç olarak Zebîdî’nin fıkhî tercihlerinde tasavvufun etkisi, özellikle nafile 

ibadetler ve ibadetlerin şekli konularında gözlemlenmektedir. Onun fıkhî görüşlerinin 

şekillenmesinde tasavvufî kimliğinin rol oynadığı açıktır. Özellikle teravih 

namazındaki tervîha uygulamalarına dair yaklaşımı, bu durumun somut bir örneğidir. 

Hanefî mezhebinde, tervîhalar arasında zikir ve salavâtın sünnet olduğu genel kabul 

görmekle birlikte, Zebîdî’nin Nakşibendî sâdâtının murâkabe eşliğinde üç defa tesbih 

çekme âdetini "Gördüklerimizin en güzeli" diyerek tercih etmesi, onun tasavvufî 

bağlılığının fıkhî tercihlerine nasıl yansıdığını göstermektedir. İslam coğrafyasındaki 

çeşitli uygulamalar arasından özellikle meşrebine uygun olanı seçmesi, Zebîdî’nin şer'î 

hükümleri yorumlarken tasavvufî öncelikleriyle hareket ettiğine işaret eder. Bu durum, 

onun fıkıh ile tasavvufu bütünleştiren bir yöntem benimsediğini ortaya koymaktadır. 

Benzer şekilde, İşrâk namazı konusunda da Zebîdî’nin tasavvufî etkileri 

belirgindir. Klasik Hanefî fıkıh literatüründe müstakil bir ibadet olarak ele alınmayan 

İşrâk namazı, Zebîdî tarafından Nakşibendî meşâyihinin uygulamaları çerçevesinde 

değerlendirilmiştir. Zebîdî, bu namazı "Meşâyihimizden Nakşibendî sâdâtı yanında 

İşrâk Namazı olarak isimlendirilmiştir" şeklinde tanımlayarak, tasavvufî geleneğin bu 

ibadetin şekillenmesindeki rolünü vurgulamıştır. Bu durum, Zebîdî’nin fıkhî 

yorumlarında tasavvufî pratikleri ve gelenekleri dikkate aldığını ve bu doğrultuda fıkhî 

hükümler geliştirdiğini göstermektedir. 

 
1655 Ali el-Kârî, Mecmû‘u resâili Ali el-Kârî, 3/205.  



 

341 

 

Uzlet ve ihtilât meselesindeki tercihi ise Zebîdî’nin tasavvufî kimliğinin fıkhî 

meselelere nasıl yön verdiğini anlamak açısından daha da nettir. Çoğunluğun aksine 

uzleti tercih etmesi, doğrudan Nakşibendîliğin “halvet der encümen (halk içinde Hak 

ile olma)” prensibiyle ilişkilidir. Zebîdî’nin, toplum içindeki fitne ve gaflet risklerini 

gerekçe göstererek Kirmânî, Aynî ve Ebü'l-Bekâ gibi âlimlerin uzlet yanlısı 

görüşlerine katılması, tasavvufun selâmet anlayışının onun fıkhî kanaatlerini 

şekillendirdiğini ortaya koyar. Özellikle Nakşibendî silsilesinin zikir ve murâkabeye 

verdiği ehemmiyet, Zebîdî’nin ihtilâtın bu ibadetleri sekteye uğratacağı endişesiyle 

uzleti savunmasında etkili olmuştur. Ancak ilginçtir ki, bu tercihini zamanın fesadı 

gibi sosyal şartlarla temellendirmesi, onun tasavvufî önceliklerini dönemin 

realiteleriyle meczetme çabasını yansıtır. 

Zebîdî’nin uzleti savunurken Ebû Ali el-Fârmedî gibi Nakşibendî şeyhlerini 

referans göstermesi, tasavvuf silsilesine verdiği otoriteyi gösterdiği gibi, fıkhî 

meseleleri çözümlerken geleneksel mezhep usulüne ilave olarak tasavvufî birikimi 

önceleme eğilimine de işaret eder. Ancak onun bu yaklaşımı, tamamen mezhep dışı 

bir tavır olarak görülmemelidir; zira Hanefî fakihi Ali el-Kârî gibi isimlerin de benzer 

kanaatler taşıması, tasavvuf ile fıkhın pratikte ortak bir zemin bulabildiğini kanıtlar. 

Sonuç olarak Zebîdî’nin tercihleri, tasavvufun sadece nazarî değil, amelî fıkha da 

nüfuz eden bir ilim olduğunu ve özellikle nafile ibadetler, zikir şekilleri ve sosyal 

davranışlar gibi alanlarda mezhep içi çeşitliliği zenginleştirdiğini göstermektedir. Bu 

durum, İslam düşünce geleneğinde fıkıh ile tasavvuf arasındaki faal etkileşimin tipik 

bir tezahürüdür. 

 

 

 

 

 

 

 



 

342 

 

SONUÇ 

Bu çalışma, 18. yüzyılın önde gelen âlimlerinden Murtazâ ez-Zebîdî’nin fıkıh 

düşüncesini inceleyerek, onun İslam hukuk geleneğindeki yerini ortaya koymayı 

amaçlamıştır. Zebîdî, hadis ve dil alanlarındaki çalışmalarının yanı sıra fıkıh ve fıkıh 

usulüne dair görüşleriyle de temayüz etmiş bir âlimdir. Bu araştırma özellikle son 

dönemlerde yaşamış fakihlerin eserlerinin İslam hukuk geleneğinin devamlılığı ve 

canlılığına katkısını göstererek, bazı dönemlere ilişkin yüzeysel genellemeleri eleştirel 

bir yaklaşımla ele almıştır. Zebîdî’nin çeşitli ilim dallarındaki vukufiyeti ve 

verimliliği, onu dönemin ilmî hayatında merkezî bir şahsiyet hâline getirmiştir. Fıkıh, 

hadis, kelam, lügat ve tasavvuf gibi çeşitli sahalarda kaleme aldığı eserler, onun hem 

geleneksel ilimlere hâkimiyetini hem de farklı ilimler arasında kurduğu irtibatı 

göstermektedir. 

Araştırma, Zebîdî’nin hayatı, tahsil hayatı ve eserlerine dair bilinmeyen pek 

çok noktayı aydınlatmayı amaçlamış ve bu konuda kayda değer sonuçlara ulaşmıştır. 

Zebîdî’nin Hindistan, Yemen ve Mısır’daki hocaları, okuduğu ilimler, icazet aldığı 

âlimler, Hicaz'a göç tarihi ve Yemen’de geçirdiği yıllar gibi önemli meseleler açıklığa 

kavuşturulmuştur. Araştırma sonucunda, Zebîdî’nin on altı yaşında, 1748 yılında 

Yemen ve Hicaz’a geldiği, burada beş buçuk yıl ikamet ettikten sonra yirmi bir 

yaşında, 1753 yılının son ayında Mısır’a hicret ettiği tespit edilmiştir. Çalışma, 

Zebîdî’nin biyografisine dair eksik kalan yönleri tamamlayarak, onun ilmi şahsiyetinin 

ve eserlerinin daha kapsamlı bir şekilde değerlendirilmesine katkı sağlamıştır. 

Araştırmanın en önemli bulgularından biri, Zebîdî’ye atfedilen eserlerin 

sayısına ilişkin yapılan tespitlerdir. Mevcut literatürde, müellifin telif ettiği eserlerin 

sayısı genellikle yüz civarında veya yüzü aşkın şeklinde ifade edilmiş, ancak bu 

iddialar çoğunlukla müşahhas bir kayıt düşülmeksizin genel bir yaklaşımla 

aktarılmıştır. Müstakil araştırmalarda ise tek tek zikredilen eser sayısı yüz kırkı 

geçmemiştir. Bu çalışmada ise Zebîdî’nin telifleri arşiv kaynakları, biyografik eserler 

ve kütüphane katalogları muntazam bir şekilde taranarak icâzetnâmeler hariç tutulmak 

suretiyle toplam yüz altmış bir eser kesin olarak teyit edilmiştir. Müellifin bazıları 

risale hacmindeki icâzet metinleri eser sayımına dâhil edilmemiştir. Bununla birlikte 

Zebîdî’nin farklı coğrafyalardaki âlimlere hitaben kaleme aldığı yüzlerce icâzetinin 



 

343 

 

bulunduğu göz önüne alındığında bu türden metinlerin ileride tespit edilmesiyle 

külliyatın daha da genişleyeceği öngörülmektedir. Dolayısıyla, mevcut çalışmada daha 

tutarlı bir sınıflandırma yapabilmek amacıyla icâzetler istisna tutulmuş ve nihai sayıya 

eklenmemiştir. 

Araştırmanın ulaştığı önemli bir sonuç, incelenen şahsiyetin Osmanlı Sultanı 

başta olmak üzere dönemin devlet erkânı nezdinde büyük bir itibar görmesine rağmen, 

kadılık veya müftülük gibi resmî devlet görevlerini reddederek ilmi ve manevi 

otoritesini siyasi otoriteden müstağni kılmayı tercih etmiş olmasıdır. Bu tutum, onun 

ilmi otoritesini siyasi iktidardan bağımsız tutma iradesinin bir göstergesi olarak 

değerlendirilebilir. Bununla birlikte yönetimle ilişkisini tamamen kesmeyen Zebîdî, 

ölçülü bir etkileşim dâhilinde idarecilere nasihatlerde bulunmuş, ilmî verasetini 

sürdürecek talebeler yetiştirmiş ve geniş bir coğrafyaya yayılan icâzetler vermiştir. 

Özellikle Mısır’daki yönetici kesimin kendisine gösterdiği maddi destek ve hürmet, 

onun sadece bir âlim olarak değil, aynı zamanda nüfuz sahibi bir şahsiyet olduğunu 

ortaya koymaktadır. Hayatının son dönemlerinde inzivaya çekilmesi, padişahın 

İstanbul davetini geri çevirmesi ve kendisine sunulan hediyeleri ihtiyaç sahiplerine 

dağıtması, dünyevi bağlardan uzaklaşma yönündeki kararlılığını göstermektedir. Bu 

tavır, hem onun zühd anlayışını yansıtmakta, hem de dönemin âlim-siyaset ilişkisinin 

karmaşık yapısını anlamamıza yardımcı olmaktadır. 

Zebîdî, altmış yıllık ömrünü Kur’ân ve sünnetin doğru anlaşılmasına, şeriatın 

delillerinin ve hikmetlerinin ortaya konmasına vakfetmiştir. Bu durum, onun ilmi 

çalışmalarını samimi bir dinî sorumluluk bilinciyle yürüttüğünü gösterir. Bid'atlere 

karşı verdiği mücadele ve sahih itikadı yayma gayreti, Zebîdî’nin sıradan bir âlim 

olmadığını, aksine toplumu ıslah etmeyi hedefleyen bir münevver olduğunu açıkça 

ortaya koyar. Nitekim kendisine verilen fakih, allâme, hâfız ve müceddid gibi unvanlar 

da bu vasıflarını teyit eder mahiyettedir. 

Zebîdî’nin ilmi kişiliğinin en bariz vasfı, Hanefî fıkhına derin nüfuzunun 

yanında çeşitli ilim dallarında geniş birikime sahip olmasıdır. Özellikle fıkıh sahasında 

taassuptan uzak, kuşatıcı ve tenkitçi tutumu, onu devrinin önemli fakihleri arasına 

sokmuştur. Hadis ilmindeki hâfızlık mertebesi, dil ve nesep ilimlerindeki uzmanlığı ve 

tasavvufi derinliği, Zebîdî’yi İslam ilimleri hiyerarşisinde müstesna bir konuma 



 

344 

 

yükseltmektedir. İşte bu meziyetleri, onun hicri on ikinci asrın müceddidi olarak 

anılmasını haklı kılan esaslı sebeplerdendir. 

Zebîdî, Hanefî fıkhındaki derinliğinin yanı sıra hadis, siyer, nesep, tasavvuf ve 

lügat ilimlerinde de söz sahibi bir âlim olarak temayüz etmiştir. Hadis ilmindeki 

vukufiyetiyle yaptığı fıkhi tahliller, onu gerçek bir muhakkik fakih vasfını hak 

etmesini sağlamıştır. Çeşitli İslam beldelerine yaptığı seyahatler, farklı ilim 

muhitlerinin birikiminden istifade etmesine imkân sağlamıştır. Değişik mezhep ve 

meşreplere mensup hocalardan ders alması ve âlimlerle kurduğu ilmi irtibatlar, onun 

ilmî şahsiyetinin olgunlaşmasında ve tenkit kabiliyetinin gelişmesinde etkili olmuştur. 

Muhtelif görüşlere karşı gösterdiği hürmetkâr ve mutedil tutum ise ilmi objektifliğinin 

açık bir göstergesidir. Eserleri, farklı ilim dallarını bir araya getiren özgün bir üslûba 

sahiptir. Temel ilimleri birlikte işlemesi, onun engin ilmi birikimini ortaya 

koymaktadır. Özellikle dört mezhebin görüşlerini asıl kaynaklarından nakletmedeki 

hassasiyeti, ilmî ciddiyetinin ve tarafsızlığının en açık delilidir. 

Zebîdî’nin ihtilaflı meseleleri ele alış tarzı, bu çalışmanın dikkate değer 

sonuçlarından birini teşkil etmektedir. Besmelenin namazda gizli veya açıktan 

okunması, kıble tayini, şek gününde oruç, hayvanların yenmeyen yerleri, velisiz nikâh, 

mehrin asgari miktarı, nafaka ve zevî’l-erhâmın mirası gibi konuları risale boyutunu 

aşan detaylı incelemelerle ele alması ve meseleleri sistematik bir şekilde tartışması, 

onun ilmî titizliğinin ve derin araştırmacılığının somut göstergeleridir. Bu metodik 

yaklaşım, günümüz akademik çalışmalarına bile örnek alınabilecek niteliktedir. 

Yapılan incelemeler, müellifin Hanefî mezhebinin temel kaynaklarında yer 

alan görüşleri ele alırken son derece titiz bir tercih mekanizması geliştirdiğini ortaya 

koymuştur. Zebîdî, mezhep içi ihtilaflı konularda imamların görüşlerini naklederken 

yalnızca rivayet etmekle yetinmemiş, aynı zamanda bu görüşlerin senedlerini tahkik 

etmiş ve imamlara nispetlerinin doğruluk derecesini ilmî bir yaklaşımla tespit etmiştir. 

Zebîdî, "kûbe" lafzının mânâsı hususundaki ihtilâfları, lugat ve usûl-i fıkıh 

kaideleri çerçevesinde mütâlaa ederek, bu lafzın tavla, davul ve ûd gibi muhtelif 

mânâlara delâlet eden müşterek bir lafız olduğunu ve kesin bir anlam tespit 

edilemediği için ilgili hadislerle hüccet getirmenin sâkıt olacağını savunmuştur. 



 

345 

 

Zebîdî’nin bu yaklaşımı, müşterek lafızlar hakkında açık bir delil veya karîne 

bulunmadıkça tevakkuf etmenin gerekliliğini vurgulayan usûl-i fıkıh prensipleriyle 

mutabıktır. Onun bu tutumu, sadece dilsel analizlerdeki derinliğini değil, aynı 

zamanda şer'î delilleri yorumlarken gösterdiği usûl titizliğini de ortaya koymaktadır. 

Nitekim "kûbe" örneği, İslâmî metinlerin anlaşılmasında dil ve usûl ilimlerinin ne 

denli önemli bir rol oynadığını örneklemiş olmaktadır. 

Zebîdî, gınâ meselesini ele alırken Hanefî mezhebi içindeki görüş ayrılıklarını 

ve tarihî seyri detaylı şekilde incelemiştir. Ebû Hanîfe’nin bu konuda açık bir haramlık 

ifadesi kullanmadığını, sonraki fakihlerin onun sözlerinden çıkarım yaparak bu hükme 

vardıklarını belirtir. Ona göre, Ebû Hanîfe’nin "Bir defasında buna müptela oldum" 

ifadesi ve komşusunun şarkı söylemesine müdahale etmemesi gibi tarihi örnekler, 

gınânın mutlak olarak haram sayılmadığını, yasaklamanın ancak müstehcenlik gibi 

haram unsurlarla sınırlı olduğunu göstermektedir. Zebîdî, bu görüşünü sahabe ve 

tâbiîn uygulamaları, mezhepler arası mukayeseler ve hadislerle destekleyerek, gınânın 

İslam geleneğindeki yerini tespit etmiştir. 

Müellifin usûlî yaklaşımının bir diğer önemli boyutu, konuları ele alırken ilgili 

hadisleri derinlemesine incelemesi ve bu hadislerin sıhhat durumlarını kritik bir 

süzgeçten geçirmesidir. Bu tutum, onun sadece fıkıh alanındaki uzmanlığını değil, 

aynı zamanda hadis ilmindeki derin vukufiyetini de açıkça göstermektedir.  

Yapılan araştırma neticesinde Zebîdî’nin fıkıh mirası incelendiğinde, onun 

Hanefî mezhebi içinde ashâbü't-tercîh derecesindeki âlimlerin ayırt edici vasıflarını 

taşıdığı anlaşılmaktadır. Görüş tercihlerinde sadece mezhep içi kaynaklarla 

yetinmemiş, Hz. Bilal’ın Kur’ân-ı Kerîm okuma usulünde olduğu gibi hadislerin 

sıhhat durumunu da dikkate almıştır. 

Zebîdî, döneminin ve sonraki asırların âlimleri nezdinde büyük bir saygınlık 

kazanmış müstesna bir şahsiyettir. Onun hakkında Ebû Abdullah es-Seffârînî “Asrının 

benzersiz âlimi”, Abdurrahman el-Ehdel “Hadis hâfızlarının sonuncusu”, Cebertî ve 

Kevserî “hadis hâfızı”, Şihâbüddîn el-Beyrûtî, Ebü’t-Tayyib el-Azîmâbâdî, 

Şihâbüddîn el-Mercânî ve Abdülhay el-Kettânî “müceddid”, İbn Abdisselâm ed-Der‘î 

“Zamanın Süyûtî’si”, Ziriklî ve Tehânevî “allâme”, Ebû Gudde “Şeriat ilimlerinde 



 

346 

 

imam”, Stefan Reichmuth ise “İslam âlimleri arasında eşsiz” şeklinde 

değerlendirmelerde bulunmaları onun ilim dünyasındaki yüksek konumunu ortaya 

koymaktadır. Zebîdî’nin bu ilmî payeleri, özellikle hadis ilminin ihyasına yönelik 

somut katkılarıyla desteklenmektedir. Âlî isnadlar elde etmek amacıyla 

gerçekleştirdiği ilim seyahatler, unutulmaya yüz tutmuş hadis imlâ meclis geleneğini 

yeniden canlandırması, çok sayıda hadis eserini tedris etmesi, hadislerin sıhhatine 

yönelik titiz tahkiklerde bulunması ve tahriç faaliyetlerine önem vermesi gib 

faaliyetleri bu katkıların başlıcalarıdır. 

Zebîdî’nin Hanefî mezhebinin görüşlerini hadislerle temellendirme çabası, 

onun mezhebe olan en önemli katkılarından biridir. Müellifin bu gayretinin en somut 

örneği, Ukûdü'l-cevâhiri'l-münîfe adlı eserinde görülmektedir. Bu eser, Hanefî 

mezhebinin hadis temelli delillerini savunma noktasında önemli bir boşluğu 

doldurmuş ve mezhep içi literatüre özgün bir katkı sağlamıştır. 

Zebîdî’nin Hanefî mezhebinin delillerini tespit ve temellendirme yöntemi, ilmi 

araştırmalar bakımından dikkate değer bir derinlik taşır. Kendisi, sahih, câmi', sünen, 

müsned ve musannef türü yaygın olarak kullanılan temel hadis kaynaklarıyla 

yetinmemiş aynı zamanda pek meşhur plmayan nadir nüshaları bulunan fevâid 

kitaplarına varıncaya kadar geniş bir kaynak taraması yapmıştır. Bu titiz çalışma onun 

sıradan bir nakilci olmadığını, bilakis delilleri tenkit süzgecinden geçiren ve tahlil eden 

bir müctehid olduğunu göstermektedir. Zebîdî’nin bu yöntemi, Hanefî mezhebinin 

deliller sistemini sadece niceliksel olarak zenginleştirmekle kalmamış, aynı zamanda 

bu delillerin usûlî dayanaklarını güçlendirerek mezhep usulünün daha sağlam bir 

temele oturmasına katkı sağlamıştır. Nihayetinde bu ilmi duruş, onun Hanefî 

geleneğindeki yerini pekiştirdiği gibi, İslam hukukuna yaptığı katkıları da kalıcı hale 

getirmiştir. Zebîdî böylece, nakil geleneğini aşan ve kaynak tenkidi ile yorumu 

birleştiren müstesna bir âlim olarak temayüz etmiştir. 

Bu araştırmanın ortaya koyduğu en önemli bulgulardan biri, Zebîdî’nin 

Gazzâlî’nin İhyâu ‘ulûmi’d-dîn adlı eserine yazdığı şerhin yöntemsel önemidir. 

Müellifin bu çalışması, yalnızca basit bir metin şerhi olmanın ötesinde, İslam hukuk 

tarihinde mezhepler arası karşılaştırmalı fıkıh çalışmalarının detaylı ve dikkat çekici 

örneklerinden biri olarak değerlendirilebilir. Hanefî mezhebine mensup olmasına 



 

347 

 

rağmen Zebîdî, şerhinde yalnızca kendi mezhebinin görüşleriyle yetinmemiş; Şâfiî, 

Mâlikî ve Hanbelî mezheplerinin yaklaşımlarına da yer vererek, farklı mezheplerin 

görüşlerini değerlendirmiştir. Bu tutum, mezhepler arası mukayeseli bir analiz 

sunmakta olup onun ilmî titizliğini ve derin araştırma anlayışını ortaya koymaktadır. 

Müellifin fetva ve hükümlerinde benimsediği yaklaşım, klasik fıkıh geleneğini 

korurken aynı zamanda sonradan ortaya çıkan meselelere çözüm üretebilen bir canlılık 

raz eder. Araştırmada Zebîdî’nin fetva, hüküm ve görüşleri delillendirirken naslara 

bağlı kalırken, toplumsal değişim, tıp, akıl ve örf gibi unsurları da dikkate alarak 

meselelere bütüncül bir yaklaşım getirdiği müşahede edilmiştir. Onun dini metinlerle 

tarihsel gerçeklikleri birlikte ele alması, hükümlerin hikmetlerini derinlemesine tahlil 

etmesi, mezhep imamlarından nakledilen görüşleri tenkit süzgecinden geçirmesi ve 

aralarında tercihler yapması, yöntem titizliğinin en bariz göstergeleridir.  

Araştırma neticesinde Zebîdî’nin, klasik fıkıh mirasını koruyan aynı zamanda 

yeni meselelere çözüm üretebilen, nazariyatı hayata tatbik eden ve çeşitli ilim dalları 

arasında köprü kurabilen bir fakih olduğu anlaşılmıştır. Bu bulgular, geç dönem Hanefî 

fıkhının canlı yapısını kavramak ve günümüz fıkıh çalışmalarına yöntemsel katkı 

sağlamak bakımından önem arz etmektedir. Neticede Zebîdî’nin bu çok yönlü 

yaklaşımı, İslam hukuk tarihinde hem geleneğe bağlılık hem de çağın ihtiyaçlarına 

cevap verebilme kabiliyeti açısından dikkate değer bir örnek teşkil eder. 

Bu tez, Zebîdî’nin ilmî mirasının daha iyi anlaşılmasına katkı sağlamakla 

birlikte, onun henüz yeterince incelenmemiş yönlerinin ve eserlerinin bulunduğunu da 

ortaya koymuştur. Gelecekte yapılacak monografik çalışmaların, Zebîdî gibi geç 

dönem İslam âlimlerinin ilmî birikimini tüm yönleriyle ortaya çıkararak İslam ilim 

geleneğinin zenginliğini ve sürekliliğini daha görünür kılacağı umulmaktadır. 

Geleceğe yönelik olarak, Zebîdî’nin eserlerinin fihristlenmesi ve dijital kritiği, farklı 

kütüphanelerde bulunan el yazmalarının karşılaştırmalı çalışmaları, ayrıca onun kadîm 

ilim hattındaki konumunu muasırı olan diğer fakihlerle mukayeseli inceleme gibi 

araştırma eksenleri önerilmektedir. Bu sayede, Murtazâ ez-Zebîdî gibi çok yönlü 

âlimlerin ilmî mirası daha da derinlemesine keşfedilebilir ve İslam hukuk düşüncesinin 

tarihsel sürekliliği hakkındaki algılar zenginleşebilir.



 

348 

 

KAYNAKÇA 

Abderî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Muhammed el-Fâsî. el-Medhal. Dâru’t-türâs, ts. 

Abdürrezzâk, Ebû Bekr Abdürrezzâk b. Hemmâm b. Nâfi‘ es-San‘ânî. el-Musannef. 12 cilt. 

thk. Habîbürrahmân el-A’zamî. Hindistan: el-Meclisü’l-ilmî, 1983. 

Aclûnî, Ebü’l-Fidâ İsmâîl b. Muhammed b. Abdilhâdî el-Cerrâhî. Keşfü’l-hafâʾ ve müzîlü’l-

ilbâs ʿamme’ştehere mine’l-ehâdîs ʿalâ elsineti’n-nâs. çev. Mustafa Genç. İstanbul: 

Beka Yayıncılık, 2019. 

Acmî, Muhammed Nâsır. Min nevâdiri icâzâti’l-allâme Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî. Beyrut: 

Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 2018. 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî el-Mervezî. el-

Müsned. 52 cilt. thk. Şuayn Arnavûd ve arkadaşları. Beyrut: Müessetü’r-risâle, 2001. 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî el-Mervezî. 

Kitâbü’l-ʿİlel ve maʿrifeti’r-ricâl. thk. Vasiyyullah b. Muhammed Abbâs. Riyad: 

Dâru’l-Hânî, 1422/2001. 

Ahmet Cevdet Paşa. Osmanlı Tarihi. 6 cilt. nşr. Mü’min Çevik. İstanbul, ts. 

Ahmet Râşid Paşa. Yemen ve San'a Tarihi. 2 cilt. İstanbul: Taşhan Kitap Yayınları, 2013. 

Akpınar, Muhammet Raşit. Muhammed Enver Şâh el-Keşmîrî ve Fıkıh Düşüncesi. Gaziantep: 

Gaziantep Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2017. 

Aksever, Ahmet Cahit Aksever. “Çorum’da Halvetiliğin Tarihi Süreci ve Yusuf Bahri”, İlmi ve 

Akademik Araştırma Dergisi, 9/22 [2008], 103-136.  

Akyüz, Vecdi. “Abdülkâdir Kevkebânî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 1/240-

241. İstanbul, TDV Yayınları, 1988.  

Albânî, Muhammed Nâsıruddîn. Silsiletü’l-ehâdîsi’s-sahîha ve şeyʾün min fıkhihâ ve 

fevâʾidihâ. Riyad: Mektebetü’l-meârif, 1415/1995. 

Ali Haydar. Dürerü’l-hükkâm şerhu Mecelleti’l-ahkâm. Arapça: Fehmî el-Hüseynî. Dâru’l-cîl, 

1991. 

Ali el-Kârî, Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. Sultân Muhammed el-Herevî. Şerhu müşkilâti’l-

Muvatta. thk. Ebü'l-Fadl Ahmed b. Ali ed-Dimyâtî. Beyrut: Dâru İbn Hazm, 1435/2014. 

Ali el-Kârî, Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. Sultân Muhammed el-Herevî. Cemʿu’l-vesâʾil fî 

şerhi’ş-Şemâʾil. Mısır: el-Matba‘atü’ş-şerîfe, ts. 

Ali el-Kârî, Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. Sultân Muhammed el-Kârî el-Herevî. el-Masnûʿ fî 

maʿrifeti’l-hadîsi’l-mevzûʿ (Uydurma Olduğunda İttifak Edilen Hadisler). thk. 

Abdülfettâh Ebû Gudde. Çev. Halil İbrahim Kutlay. İstanbul: İnkılab, 2012. 

Ali el-Kârî, Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. Sultân Muhammed. Mirkâtü’l-mefâtîh şerhu 

Mişkâti’l-mesâbîh.  Beyrut: Dâru’l-fikr, 1422/2002. 

Ali el-Kârî, Nûruddîn Ebü'l-Hasan Ali b. Sultan Muhammed el-Herevî el-Kârî. Fethu bâbi’l-

’inâye bi şerhi’n-Nukâye. thk. Muhammed Nizâr Temîm-Heysem Nizâr Temîm. Beyrut: 

Dâru’l-Erkâm b. Ebi’l-Erkâm, 1418/1997. 

Ali el-Kârî, Nûruddîn Ebü'l-Hasan Ali b. Sultan Muhammed. Mecmû‘u resâili’l-allâme el-

Molla Ali el-Kârî. thk. Mâhir Edîb Habbûş, Muhammed Berkât, Muhammed Mücîr el-

Hatîb, Muhammed Îd el-Mansûr, Muhammed Târık Mağribiyye, Ahmed Fevvâz el-

Humeyyiz, Muhammed Türkî Kettû‘, Muhammed Mus‘ab Külsûm. İstanbul: Dâru’l-

lübâb, 2016. 

Ali el-Kârî, Ebü'l-Hasan Nûreddîn Alî b. Sultan Muhammed el-Kârî el-Herevî. Dav’ül-me'âlî 

fî şerhi bed’il-Emâlî. İstanbul: Dersaadet,1985. 

Ali el-Kârî, Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. Sultân Muhammed el-Kârî el-Herevî. Şerhu Fıkhı’l-

ekber. çev. Yûnus Vehbi Yavuz. İstanbul: Çağrı Yayınları, 2013. 

Altıkulaç, Tayyar. “Gedikzâde, Abdülkâdri”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

13/549-550. İstanbul: TDV Yayınları, 1996. 



 

349 

 

Apaydın, H. Yûnus. “İhtiyat”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 21/577-579. 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2000). 

Apaydın, H. Yûnus. “Kıyas”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 25/528-538. Ankara: 

TDV Yayınları, 2022. 

Arslan, Ahmet Turan. “Ezherî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 12/64-65. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1995. 

Askerî, Ebû Hilâl el-Hasen b. Abdillâh b. Sehl. Cemheretü’l-emsâl. Beyrut: Dâru’l-fikr, ts. 

Atçı, İsa. Ebû Ca‘fer Et-Tahâvî’nin İbâdetler İle İlgili Konularda Hanefî İmamlarına Muhâlif 

Görüşleri. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2018. 

Aynî, Bedruddîn Mahmûd b. Ahmed. el-Binâye şerhu’l-Hidâye. thk. Eymen Salih Şa‘bân. 

Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 1420/2000. 

Aynî, Ebû Muhammed (Ebü’s-Senâ) Bedrüddîn Mahmûd b. Ahmed b. Mûsâ b. Ahmed. 

‘Umdetü’l-kârî şerhu Sahîhi’l-Buhârî. Beyrut: Dâru’l-fikr, 2005. 

Aynî, Ebû Muhammed Bedrüddîn Mahmûd b. Ahmed. Nuhabü’l-efkâr fî tenkîhi mebâni’l-

ahyâr fî şerhi me'âni’l-âsâr. thk. Ebû Temîm Yâsir b. İbrahim. Katar: Vizâratü’l-evkâf 

ve’ş-şu‘ûni’l-İslâmiyye, 1429/2008. 

Azamat, Nihat. “Afîfî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 1/411-412. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1998. 

Azîmâbâdî,  Ebü’t-Tayyib Muhammed Şemsü’l-Hak b. Emîr Alî ed-Diyânüvî. ‘Avnü’l-ma‘bûd 

şerhu Sünen-i Ebî Dâvûd. 14 cilt. Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 1415/1994. 

Bâbertî, Ekmelüddîn Muhammed b. Mahmûd b. Ahmed er-Rûmî el-Mısrî. el-ʿİnâye şerhu’l-

Hidâye. Mısır: Mtabaatü Mustafa el-Bâbî, 1970. 

Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʿârifîn, esmâʾü’l-müʾellifîn ve âsârü’l-musannifîn. 2 cilt. 

İstanbul: Maarif Vekâleti, 1900-1901. 

Bayur, Yusuf Hikmet. Hindistan Tarihi. 3 cilt. Ankara: 1940. 

Begavî, Ebû Muhammed Muhyissünne Hüseyn b. Mes‘ûd el-Ferrâ’. Şerhu’s-sünne. thk. Şuayb 

Arnavûd. Muhammed Züheyr eş-Şâviş. Dimeşk: el-Mektebetü’l-İslâmî, 1403/1983. 

Belâzûrî, Ebü’l-Hasen Ahmed b. Yahyâ b. Câbir b. Dâvûd. Fütûhu’l-büldân. çev. Mustafa 

Fayda. İstanbul: Siyer Yayınları, 2013. 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyn b. Alî. Şuʿabü’l-îmân. thk. Abdülalî Abdülhamîd 

Hâmid. Riyâd: Mektebetü’r-rüşd, 1423/2003. 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. Hüseyin. es-Sünenü’l-kübrâ. thk. Muhammed Abdülkâdir Atâ. 

Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 1424/2003. 

Birışık, Abdülhamit Birışık. “İbn Akîle”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 19/304-

305. İstanbul, TDV Yayınları, 1999. 

Boynukalın, Mehmet. Hanefî Fıkıh ve Usûlünün Doğuşu. İstanbul: MÜİFVY, 2021. 

Brockelmann, Carl. Geschichte der Arabischen Litteratur Supplementband. Leiden: 1938. 

Buhârî, Alâüddîn Abdülazîz b. Ahmed b. Muhammed. Keşfü’l-esrâr fî şerhi Usûli’l-Pezdevî. 

İstanbul: Şeriketü’s-sahâfeti’l-Osmâniyye, 1308/1890.  

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail. el-Edebü’l-müfred. Muhammed Fuâd Abdülbâkî 

Kâhire: el-Matba‘atü’s-selefiyye, 1409/1989. 

Buhârî, Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail. el-Câmiu’s-Sahîh. 5 cilt. thk. Şuayb Arnavûd ve 

arkadaşları. Beyrut: Risâletü’l-Âlemiyye, 2011.  

Cebertî, Abdurrahman b. Hasan b. İbrâhîm b. Hasen el-Akîlî ez-Zeylaî. ʿAcâʾibü’l-âsâr fi’t-

terâcim ve’l-ahbâr. 3 cilt. Beyrut: Dâru’l-cîl, ts. 

Cessâs, Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî. el-Fusûl li’l-usûl. Küveyt: Vizâratü’l-evkâf, 

1414/1994. 

Cessâs, Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî. Şerhu Muhtasari’t-Tahâvî. Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-

İslâmiyye, 2010. 



 

350 

 

Cevherî, Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd. Tâcü’l-luğa ve sıhâhu’l-ʿArabiyye. thk. Ahmed 

Abdülğafûr Attâr. Beyrut: Dâru’l-’ilm li’l-melâyîn, 1407/1987. 

Cezerî, Ebü’l-Hayr Şemsüddin Muhammed b. Muhammed. el-Hısnü’l-hasîn min kelâmi 

seyyidi’l-mürselîn. thk. Abdurraûf b. Muhammed b. Ahmed el-Kemâlî. Kuveyt: Ğarâs 

li’n-neşr ve’t-tevzi‘,1429/2008. 

Cezerî, Ebü’s-Seâdât Mecdüddîn el-Mübârek b. Esîrüddîn Muhammed b. Muhammed eş-

Şeybânî. Câmiʿu’l-usûl li-ehâdîsi’r-Resûl. thk. Abdülkâdir el-Arnaût. Dımeşk: 

Mektebetü’l-hulvânî, 1389-1392/1969-1972. 

Cezîrî, Abdurrahmân b. Muhammed b. İvaz. el-Fıkh ʿale’l-mezâhibi’l-erbaʿa. Beyrut, Dârü’l-

fikr, ts. 

Cüveynî, İmâmü’l-Haremeyn Ebü’l-Meâlî Rüknüddîn Abdülmelik b. Abdillâh b. Yûsuf. el-

Burhân fî usûliʾl-fıkh. thk. Salâh b. Muhammed b. ʿAveyde. Beyrut: Dâruʾl-Kütübiʾl-

ʿİlmiyye, 1997. 

Çınar, Fatih. “Müctehidlerin Tabakaları Hakkında Bir İnceleme”. Bilimname XLIÖ. (2021). 

577-609. 

Dadaş, Mustafa Bülent. “Eski ve Yeni Tartışmalar Işığında Zekâtta Temlik Meselesi”, 275-308. 

Zekât Kongresi. Ankara: TDV Yayınları, 2023. 

Dârekutnî, Ebü’l-Hasen Alî b. Ömer. Sünen. thk. Şuayb Arnavûd-Hasan Abdülmün‘ım Şelebî-

Heysem Abdülğafûr. Beyrut: Müessetü’r-risâle, 1424/2004. 

Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdirrahmân. el-Müsned. thk. Hüseyn Selîm Esed ed-

Dârânî. Riyad: Dâru’l-muğnî li’n-neşri ve’t-tevzî‘, 1412/2000. 

Debûsî, Ebû Zeyd Abdullâh b. Muhammed b. Ömer b. Îsâ. Takvîmü’l-edille. thk. Halil el-

Meyyis. Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 1421/2001. 

Deylemî, Ebû Şücâ‘ Şîrûye b. Şehredâr b. Şîrûye. Firdevsü’l-ahbâr. thk. Sa‘îd b. Besyûnî 

Zağlûl. Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, 1986. 

Dihlevî, Ebû Abdilazîz Kutbüddîn Şah Veliyyullâh Ahmed b. Abdirrahîm b. Vecîhiddîn el-

Fârûkî. Hüccetullâhi’l-bâliğa. 2 cilt. thk. Seyyid Sâbık. Beyrut: Dâru’l-cîl, 1426/2005. 

Dihlevî, Ebü’l-Mecd Abdülhak b. Seyfiddîn. Lemaʿâtü’t-tenkîh fî şerhi Mişkâti’l-Mesâbîh. thk. 

Takıyyüddîn en-Nedvî. Dimeşk: Dâru’n-nevâdir, 1435/2014. 

Durmuş, İsmail. “Zebîdî Muhammed Murtazâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

44/168. İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Durmuş, İsmail-Phılıp Charles Sadgrove, “Lane, Edward William”. Türkiye Diyanet Vakfı 

İslam Ansiklopedisi. 27/99-100. İstanbul, TDV Yayınları, 2003. 

Ebû Dâvûd, Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî. el-Merâsîl. thk. Şuayb Arnavûd. 

Dimeşk: Müessetü’r-risâle nâşirûn, 1439/2018. 

Ebû Dâvûd, Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî. es-Sünen. thk. Şuayb Arnavûd-

Muhammed Kâmil Karabellî. Dimeşk: Müessetü’l-‘âlemiyye, 1433/2012. 

Ebû Dâvûd, Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî. Risâletü Ebî Dâvûd ilâ ehli 

Mekke fî vasfi Sünenihî. thk. Muhammed es-Sabbağ. Beyrut: Dâru’l-Arabiyye, ts. 

Ebû Nu‘aym, Ahmed b. Abdillâh b. İshâk el-İsfahânî. Hilyetü’l-evliyâʾ ve tabakâtü’l-asfiyâʾ. 

Mısır: Matba‘atü’s-seâde, 1394/1974. 

Ebû Nu‘aym, Ahmed b. Abdillâh b. İshâk el-İsfahânî. et-Tıbbü’n-nebevî. thk. Mustafa Hıdır 

Dönmez. Beyrut: Dâru İbn Hazm, 2006. 

Ebû Şücâ el-İsfehânî, Ahmed b. Hüseyn. Ğâyetü’l-ihtisâr. çev. Muhammed Danışman. 

İstanbul: Semerkand Yayınevi, 2018. 

Ebû Ya‘lâ, Halîl b. Abdillâh b. Ahmed el-Halîlî el-Kazvînî. el-İrşâd fî maʿrifeti ʿulemâʾi’l-

hadîs. thk. Muhammed Sa‘îd Ömer İdrîs. Riyâd: Meketebetü’r-rüşd, 1409/1988. 

Ebü’l-Hüseyn el-Basrî, Muhammed b. Ali. el-Mu’temed fî usûli’l-fıkh. nşr. Halîl el-Meyyis. 

Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 1403/1982. 



 

351 

 

Ehdel, Abdurrahman b. Süleyman. en-Nefesü’l-Yemânî ve’r-rûhu’r-reyhânî fî icâzeti’l-kudâti 

beni’ş-Şevkânî. nşr. Merkezü’d-Dirâsât ve’l-ebhâsi’l-Yemeniyye. San‘a: Darü's-

Sumay’i, 2012. 

Emir Padişah, Muhammed Emîn b. Mahmûd el-Hüseynî el-Buhârî el-Mekkî, Teysîrü’t-Tahrîr. 

Kahire: 1932. 

Eren, Mehmet. “Osmanlı Muhaddislerinden Yûsuf Bahrî’nin (ö.1245/1830) Çalışmaları”. 

Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 7/13 (2009). 

Eroğlu, Muhammed. “Âlûsî, Şehâbeddîn Mahmûd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

2/550-551. İstanbul, TDV Yayınları, 1989.  

Eşer, Ahmet. “İlmi Biyografi Kaynağı Olarak Murtazâ ez-Zebîdî’nin el-Mu‘cemü’l-Muhtas’ı”. 

Cumhuriyet İlahiyat Dergisi, 25/3 (Aralık 2021), 1203-1229. 

Ezrakî, Ebü'l-Velîd Muhammed b. Abdullah. Ahbâru Mekke vemâ câe mine’l-âsâr. thk. Rüşdî 

Sâlih Mülehhıs. Beyrut: Dâru’l-Endülis lin-neşr, ts. 

Fârâbî, Ebû İbrâhîm İshâk b. İbrâhîm. Dîvânü’l-edeb. thk. Dr. İbrahim Üneys. Kahire: 

Müessesetü dâri’ş-şa‘b, 2003. 

Fîrûzâbâdî, Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kûb. el-Kâmûsü’l-muhît. Beyrut: 

Müessetü’r-risâle li’t-tab‘ı ve’n-neşr, 1426/2005. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed et-Tûsî. el-Vasît fi’l-mezheb. thk. Ahmed 

Mahmûd İbrahim-Muhammed Tâmir. Kâhire: Dâru’s-selâm, 1417/1996. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed et-Tûsî. İhyâü ‘ulûmi’d-dîn. çev. Ali Arslan. 

İstanbul: Merve Yayınları, 2014. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed et-Tûsî. el-Menhûl min taʿlîkâti’l-usûl. thk. 

Muhammed Hasan Heytû. Dimeşk: Dâru’l-fikr el-Mu‘âsır, 1419/1998. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed et-Tûsî. el-Mustasfâ min ilmi’l-usûl. 

(Fevâtihu'r-Rahamût ile birlikte). Beyrut: Dâru'l-Erkam, ts. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed et-Tûsî. Kânûnü’t-teʾvîl (Meʿâricü’l-kuds 

içinde). Kahire: Mektebetü’l-Cündî, ts. 

Gökalp, Yûsuf. “Zeydiyye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 44/328-331. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2013.  

Günay, Hacı Mehmet. “İbnü’l-Cevherî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 20/541-

542. İstanbul: TDV Yayınları, 1999. 

Gürkân, Menderes. “Zerkeşî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 44/289-293. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Hacı Halîfe (Kâtip Çelebi), Mustafa b. Abdullah. Keşfü’z-zunûn ʿan esâmi’l-kütüb ve’l-fünûn. 

thk. Ekmeleddin İhsanoğlu, Beşşâr Avvâd Marûf. Londra: Müessesetül’l-furkân, 2021. 

Haddâd, Radıyyüddîn Ebû Bekr b. Alî b. Muhammed. el-Cevheretü’n-neyyire. el-Matbaatü’l-

hayriyye, 1322/1904. 

Hadranî, Abdurrahman b. Abdullah. Zebîd: Mesâcidühâ ve medârisüha’l-’ilmiyye fi’t-târîh. 

Dımeşk: 2000. 

Hakîm et-Tirmizî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Hasen et-Tirmizî. Hatmü’l-evliyâʾ. nşr. 

Osman İsmâil Yahyâ. Beyrut: 1965. 

Hâkim, Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed en-Nîsâbûrî. el-Müstedrek ale’s-

Sahihayn. 4 cilt. thk. Mustafa Abdülkâdir Atâ. Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 

1411/1990. 

Halebî, İbrâhîm b. Muhammed b. İbrâhîm. Gunyetü’l-mütemellî fî şerhi Münyeti’l-musallî. 

Dersaâdet: Arif Ef. Matbaası, 1325/1907. 

Halebî, Radiyyüddîn Muhammed b. İbrahim el-Hanefî. Kafvü’l-eser fî safvi ‘ulûmi’l-eser. thk. 

Abdülfettâh Ebû Gudde. Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 1430/2009. 

Hamîdullah, Muhammed-Avzı, Casim. “Uhûd Gazvesi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 42/54-57. İstanbul: TDV Yayınları, 2012.  



 

352 

 

Hamza Muhammed Kâsım, Menâru’l-kârî şerhu muhtasarı Sahîhi’l-Buhârî. 5 cilt. Dimeşk: 

Mektebetü dâri’l-beyân, 1410/1990. 

Harâitî, Ebû Bekr Muhammed b. Ca‘fer es-Sâmerrî. Mekârimü’l-ahlâk ve meʿâlîhâ ve mahmûdi 

tarâʾikihâ. thk. Eymen Abdulcabbâr el-Büceyrî. Kâhire: Dâru’l-âfâki’l-‘arabiyye, 

1419/1999.  

Hârisî, Ebû Muhammed Abdullah b. Muhammed b. Hâris. Müsnedu Ebî Hanîfe. Beyrut: Dâru'l-

kütübi'l-’ilmiyye, 1429/2008. 

Hârizmî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Yûsuf el-Kâtib. Mefâtîhu’l-ʿulûm. nşr. İbrâhim 

el-Ebyârî. Beyrut: Dâru’l-kitâbi’l-‘arabî, 1409/1989. 

Hasenî, Abdülhay b. Fahreddin b. Abdülalî. Nüzhetü’l-havâtır ve behcetü’l-mesâmiʿ ve’n-

nevâzır. 8 cilt. nşr. Ebü’l-Hasan Ali en-Nedvî. Haydarâbâd: 1350-90/1931-70. 

Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit el-Bağdâdî. Târîhu Bağdâd ev Medîneti’s-

selâm. 17 cilt. thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf. Beyrut: Dâru’l-garbi’l-İslâmî, 1422/2002. 

Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Alî b. Sâbit el-Bağdâdî. el-Fakîh ve’l-mütefakkih. Ebû 

Abdurrahman Âdil b. Yûsuf el-Garâzî. Suudiyye: Dâru İbni’l-Cevzî, 1421/1999. 

Hattâbî, Ebû Süleymân Hamd b. Muhammed el-Büstî. Meʿâlimü’s-Sünen. Halep: Matba‘atü’l-

’ilmiyye, 1351/1932. 

Heyet. Fetâva’l-‘Âlemgiriyye. Mısır: Bulâk, 1310/1892. 

Heysemî, Nûruddîn Ali b. Ebû Bekr. Keşfü’l-estâr ‘an zevâidi’l-Bezzâr. thk. Habîbürrahmân 

el-‘Azamî. Beyrut: Müessetü’r-risâle, 1399/1979. 

Heysemî, Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. Ebî Bekr. Mecmaʿu’z-zevâʾid ve menbaʿu’l-fevâʾid. thk. 

Hüsâmüddîn el-Kudsî. Kâhire: el-Mektebetü’l-kudsî, 1414/1994. 

Heytemî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed b. Muhammed. Eşrefü’l-vesâʾil ilâ 

fehmi’ş-şemâʾil. thk Ahmed b. Ferîd el-Mezîdî. Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, 1998. 

Hindî, Alî b. Hüsâmiddîn el-Müttakî. Kenzü’l-ʿummâl fî süneni’l-akvâl ve’l-efʿâl. thk. Bekrî 

Hayyânî-Safvet es-Sekkâ. Beyrut: Müessesetür-risâle, 1401/1981. 

Irâkî, Ebü’l-Fazl Zeynüddîn Abdürrahîm b. el-Hüseyn b. Abdirrahmân. el-Muğnî ʿan hamli’l-

esfâr fi’l-esfâr fî tahrîci mâ fi’l-İhyâʾi mine’l-ahbâr. Beyrut: Dâru İbn Hazm, 

1426/2005. 

Irâkî, Ebü’l-Fazl Zeynüddîn Abdürrahîm b. el-Hüseyn b. Abdirrahmân. Tahrîcu ehâdîsi’l-İhyâ. 

Beyrut: Dâru İbn Hazm, 1426/2005. 

Irâkî, Ebü’l-Fazl Zeynüddîn Abdürrahîm b. el-Hüseyn b. Abdirrahmân. et-Takyîd ve’l-îzâh. 

Beyrut: 1350/1931. 

İbn Abdilber, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh en-Nemerî. et-Temhîd limâ fi’l-

Muvattaʾ mine’l-meʿânî ve’l-esânîd. thk. Mustafa b. Ahmed el-‘Alevî-Muhammed 

Abdülkebîr el-Bekrî. Mağrib: Vizâratu ‘umûmi’l-evkâf ve’ş-şu‘ûnil-İslâmiyye, 

1387/1967. 

İbn Abdilber, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh en-Nemerî. el-İstîʿâb fî maʿrifeti’l-

ashâb. thk. Ali Muhammed el-Beccâvî. Beyrut: Dâru’l-cîl, 1412/1992. 

İbn Abdilber, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh en-Nemerî. Câmiʿu beyâni’l-ʿilm ve 

fazlihî ve mâ yenbağî fî rivayetihî ve hamlihî. thk. Ebü'l-Eşbâl ez-Züheyrî. Su‘ûdiyye: 

Dâru İbni’l-Cevzî, 1414/1994. 

İbn Abdilber, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. en-Nemerî. el-İntikâʾ fî fezâʾili’s-

selâseti’l-eʾimmeti’l-fukahâʾ Mâlik, Ebî Hanîfe ve’ş-Şâfiʿî. çev. Yûsuf Acar. Ankara: 

Takdim Yayınevi, 2020. 

İbn Âbidîn, Muhammed Emîn b. Ömer b. Abdilazîz el-Hüseynî ed-Dımaşkî. Reddü’l-muhtâr 

ʿale’d-Dürri’l-muhtâr. 10 cilt. thk. Adil Ahmed Abdülmevcut-Ali Muhammed 

Muavviz. Riyad: Dârü ‘âlemi’l-kütüb, 2003. 

İbn Âbidîn, Muhammed Emîn b. Ömer b. Abdilazîz el-Hüseynî ed-Dımaşkî. Şerhu ʿUkûdi 

resmi’l-müftî. İstanbul: Dâr-ı Seâdet, 1325/1907. 



 

353 

 

İbn Abüsselâm, Ebû Muhammed İzzüddîn Abdülazîz b. Abdisselâm ed-Dımaşkî. et-Tergîb ʿan 

salâti’r-Regâʾibi’l-mevzûʿa ve beyânü mâ fîhâmin muhâlefeti’s-süneni’l-meşrûʿa. nşr. 

Nâsırüddîn el-Albânî-Muhammed Züheyr eş-Şâviş. Beyrut: el-Mektebü’l-İslâmî, 

1405/1984. 

İbn Adî, Ebû Ahmed Abdullâh b. Adî b. Abdillâh el-Cürcânî. el-Kâmil fî duʿafâʾi’r-ricâl. 9 cilt. 

Thk. Âdil Ahmed Abdülmevcûd-Ali Muhammed Muavviz. Beyrut: el-Kütübü’l-

ilmiyye, 1997.  

İbn Asâkir, Ebü’l-Kâsım Alî b. el-Hasen b. Hibetillâh ed-Dımaşkî. Târîhu medîneti Dımaşk. 

thk. Muhibbiddîn Ebû Sa‘îd Ömer b. Ğarâme el-Amrî. Dımeşk: Dâru’l-fikr li’t-tıbâ‘ati 

ve’n-neşri ve’t-tevzî‘, 1415/1995. 

İbn Battâl, Ebü’l-Hasen Alî b. Halef b. Abdilmelik b. Battâl el-Bekrî el-Kurtubî. Şerhu Sahîhi’l-

Buhârî. 10 cilt. thk. Ebû Temîm Yâsir b. İbrahim. Riyad: Mektebetü’r-rüşd, 1423/2003. 

İbn Ebi’l-Avâm, Ebü’l-Kâsım Abdullah b. Muhammed es-Sa’dî. Fedâilü Ebî Hanîfe ve 

ahbârruh ve menâkibuh. thk. Latîfurrahman el-Behrâicî. Mekke: el-Mektebetü’l-

İmdâdiyye, 1431/2010. 

İbn Ebû Şeybe, Ebû Bekr Abdullâh b. Muhammed b. Ebî Şeybe İbrâhîm el-Absî el-Kûfî. 

Kitâbü’l-Musannef fi’l-ehâdîs ve’l-âsâr. 7 cilt. nşr. Kemâl Yûsuf el-Hût. Lübnân: 

Dâru’t-tâc, 1989.  

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî. Takrîbü’t-Tehzîb. 

thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf-Şuayb Arnavûd. Dımeşk: Müessetü’r-risâle nâşirûn, 

1432/2011. 

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî. Fethu’l-Bârî bi 

şerhi’l-Buhârî. nşr. Muhammed Fuâd Abdülbâkî. tahrîc ve tashih. Muhibbiddîn el-

Hatîb. Mısır: el-Mektebetü’s-selefiyye, 1380-1390/1960-1970. 

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî. Lisânü’l-Mîzân. 

Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 2010. 

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî. ed-Dirâye fî tahrîci 

(telhîsi, müntehabi) ehâdîsi’l-Hidâye. 2 cilt. thk. Abdullah Hâşim el-Yemânî el-Medenî. 

Beyrut: Dâru’l-ma‘rife, ts. 

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî el-Askalânî. et-Telhîsü’l-habîr fî tahrîci 

ehâdîsi’r-Râfiʿiyyi’l-kebîr. Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 1419/1989. 

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî el-Askalânî. Takrîbü’t-Tehzîb. thk. Beşşâr 

Avvâd Ma‘rûf-Şuayb Arnavûd. Beyrut: Müessetü’r-risâle nâşirûn, 1432/2011. 

İbn Hacer, Ebü'l-Fadl Ahmed b. Ali b. Hacer el-Askalânî. el-İsâbe fî temyîzi’s-sahâbe. thk. Âdil 

Ahmed Abdülmevcûd-Ali Muhammed Muavvid. Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 

1415/1995. 

İbn Hazm, Ebû Muhammed Ali b. Ahmed b. Hazm el-Endelüsî. el-Muhallâ bi’l-âsâr. thk. 

Abdülğaffâr Süleyman el-Bendârî. Beyrut: Dâru’l-fikr, ts. 

İbn Hazm, Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd b. Hazm el-Endelüsî el-Kurtubî. Merâtibü’l-

icmâʿ. Beyrut: Dâru’l-fikr, 1442/2021. 

İbn Hazm, Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd b. Hazm el-Endelüsî el-Kurtubî. el-İhkâm fî 

usûli’l-ahkâm. Mısır: Matbaatü’s-seâde, 1345. 

İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed el-Büstî. Sahîh. thk. Muhammed Ali 

Sönmez-Halis Aydemir. Beyrut: Dâru İbn Hazm, 2012. 

İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed el-Büstî. Kitâbü (Maʿrifeti)’l-

mecrûhîn mine’l-muhaddisîn ve’d-duʿafâʾ ve’l-metrûkîn. thk. Hamdî Abdülmecîd es-

Silefî. Riyad: Dâru’s-semî‘î, 2000. 

İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân el-Büstî. Ravzatü’l-ʿukalâʾ ve nüzhetü’l-fuzalâʾ. 

thk. Muhammed Muhyiddîn Abdülhamîd. Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, ts. 



 

354 

 

İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed el-Büstî. es-Sikât. Haydarabad: 

Dâiretü meârifi’l-Osmâniyye, 1973. 

İbn Huzeyme, Ebû Bekr Muhammed b. İshak. Sahîh. 4 cilt. thk. Muhammed Mustafa el-

A’zamî. Beyrut: el-Mektebetü’l-İslâmî, ts. 

İbn Hübeyre, Ebü’l-Muzaffer Avnüddîn Yahyâ b. Muhammed b. Hübeyre eş-Şeybânî ed-Dûrî. 

el-İfsâh ʿan meʿâni’s-sıhâh (İhtilâfü’l-eʾimmeti’l-erbaʿa ve ittifâkuhum). Thk. Seyyid 

Yûsuf Ahmed. Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, 2002. 

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Ömer b. Kesîr ed-Dımaşkî eş-Şâfiî. Tefsîru 

Kur’âni’l-‘Azîm. çev. Savaş Kocabaş. İstanbul: Karınca-Polen Yayınları, 2015. 

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Ömer. el-Bidâye ve’n-nihâye. Kâhire: Matba‘atü’s-

seâde, ts.  

İbn Kudâme, Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullâh b. Ahmed b. Kudâme el-Cemmâîlî el-

Makdisî. el-Muğnî. 10 cilt. thk. Tâhâ ez-Zeynî, Mahmûd Abdülvehhâb Fâyed-

Abdülkâdir Atâ-Mahmûd Ğânim Ğays. Kâhire: Mektebetü’l-Kâhire, 1389/1969. 

İbn Kutluboğa, Ebü’l-Adl Zeynüddîn Kâsım b. Kutluboğa b. Abdillâh el-Mısrî el-Hanefî. et-

Tercîh ve’t-tashîh ʿale’l-Kudûrî. thk. Dıyâ’ Yûnus. Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 

2002. 

İbn Kutluboğa, Ebü’l-Adl Zeynüddîn (Şerefüddîn) Kâsım b. Kutluboğa b. Abdillâh es-Sûdûnî 

el-Cemâlî el-Mısrî. es-Sikât mimmen lem yeka‘ fi’l-Kütübi’s-sitte. thk. Şâdî b. 

Muhammed b. Sâlim. Yemen: Mektebetü İbn Abbâs, 2011. 

İbn Mâce, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî. es-Sünen. 5 cilt. thk. Şuayb 

Arnavûd-Âdil Mürşid-Muhammed Kâmil Karabellî-Abdüllatîf Hırzullâh. Beyrut: 

Müessetü’r-risâle, 2010. 

İbn Nüceym, Sirâcüddîn Ömer b. İbrâhîm el-Mısrî. en-Nehrü’l-fâʾik şerhu Kenzi’d-dekâʾik. thk. 

Ahmed Azv ‘İnâye. Beyrut: Dâru'l-kütübi'l’ilmiyye, 1422/2002. 

İbn Rüşd, Ebü’l-Velîd Muhammed b. Ahmed b. Rüşd el-Kurtubî. Bidâyetü’l-müctehid ve 

nihâyetü’l-muktesid. Kâhire: Dâru’l-hadîs, 1425/2004. 

İbn Sa‘d, Muhammed b. Sa‘d b. Menî‘ el-Hâşimî. et-Tabakâtü’l-kübrâ. thk. Muhammed 

Abdülkâdir Atâ. Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 1410/1990. 

İbn Sûde, Abdüsselâm b. Abdilkâdir el-Gırnâtî el-Fâsî. Delîlü müʾerrihi’l-Mağribi’l-Aksâ. 

Dârülbeyzâ, 1960. 

İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Teymiyye el-Harrânî. el-

Fetâva’l-kübrâ. 6 cilt. Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-ilmiyye, 1408/1987. 

İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm el-Harrânî. Mecmûu Fetâvâ. 

nşr. Abdurrahman b. Muhammed b. Kâsım. Medine: Mecmeu’l-melik Fehd, 1425/2004. 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Abdurrahman b. Ali. Ahbâru’n-nisâ. thk. Nizâr Rızâ. Beyrut: Dâru 

meketebeti’l-hayât, 1982. 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî. el-

Mevzûât. 3 cilt. thk. Abdurrahman Muhammed Osman. Medine: el-Mektebetü’s-

selefiyye, 1966-1968. 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî. Keşfü’l-

müşkil min hadîsi’s-Sahîhayn. thk. Ali Hüseyin el-Bevvâb. Riyad: Dâru’l-vatan, ts. 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî el-Bağdâdî. el-ʿİlelü’l-mütenâhiye 

fi’l-ehâdîsi’l-vâhiye. thk. İrşâdülhak el-Eserî. Pakistan: İdâretü’l-‘ulûmi’l-eseriyye, 

1401/1981. 

İbnü’l-Hümâm, Kemâlüddîn Muhammed b. Abdilvâhid b. Abdilhamîd es-Sivâsî el-İskenderî. 

et-Tahrîr fî usûli’l-fıkh (et-Takrîr ve’t-tahbîr içinde). Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 

1419/1999. 



 

355 

 

İbnü’l-Hümâm, Kemâlüddîn Muhammed b. Abdilvâhid b. Abdilhamîd es-Sivâsî el-İskenderî. 

Fethu’l-kadîr li’l-ʿâcizi’l-fakîr. 10 cilt. Mısır: Şeriketü mektebe ve matbaa Musaffâ el-

Bâbî el-Halebî ve evlâdihî, 1389/1970. 

İbnü’l-Mevvâk, Ebû Abdullah Muhammed b. Ebû Bekr b. Halef el-Merâkeşî el-Mâlikî. 

Buğyetü’n-nukkâdi’n-nakale. thk. Dr. Muhammed Harşâfî. Riyad: Mektebetü advâi’s-

selef, 2004. 

İbnü’l-Münzir, Ebû Bekr Muhammed b. İbrâhîm b. el-Münzir en-Nîsâbûrî. el-Evsat fi’s-sünen 

ve’l-icmâʿ ve’l-ihtilâf. thk. Ebû Hammâd Sağîr Ahmed b. Muhammed Hanîf. Riyâd: Dâr 

Taybe, 1405/1985. 

İbnü’l-Münzir, Ebû Bekr Muhammed b. İbrahim en-Nîsâbûrî. el-İşrâf ‘alâ mezâhibi’l-‘ulemâ. 

thk. Ebû Hammâd Sağîr Ahmed el-Ensârî. Birleşik Arap Emirlikleri: Mektebetü Mekke 

es-Sakâfiyye, 1425/2004. 

İbnü’t-Türkmânî, Ebü’l-Hasen Alâüddîn Alî b. Osmân el-Mardînî. el-Cevheru’n-nakî fi’r-reddi 

ʿale’l-Beyhakî. Beyrut: Dâru’l-fikr, ts. 

İbnü’l-Kayyim, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr ez-Züraî. Tuhfetü’l-mevdûd 

bi-ahkâmi’l-mevlûd. thk. Abdülkâdir el-Arnavûd. Dimeşk: Mektebetü Dâri’l-beyân, 

1391/1971. 

İbnü’l-Kayyim, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr ez-Züraî. Ahkâmü ehli’z-

zimme. Thk. Yusuf b. Ahmed el-Bekrî, Şakir b. Tevfik el-Ârevî. Dammâm: Ramâdî, 

1997. 

İbnü’s-Salâh, Ebû Amr Takıyyüddîn Osmân b. Salâhiddîn Abdirrahmân b. Mûsâ eş-Şehrezûrî. 

Edebü’l-müftî ve’l-müsteftî. Medine: Mektebetü’l-ulûm ve’l-hikem, 1986. 

İbnü’s-Salâh, Ebû Amr Takıyyüddîn Osmân b. Salâhiddîn Abdirrahmân b. Mûsâ eş-Şehrezûrî. 

Ulûmu’l-hadîs. thk. Nureddin Itr. Beyrut: Dâru’l-fikri’l-muasır, 1986. 

İsfahânî, Ebü’l-Kâsım Kıvâmü’s-sünne İsmâîl b. Muhammed b. el-Fazl et-Teymî et-Talhî. 

Kitâbü’t-terğîb ve’t-terhîb. 3 cilt. nşr. Eymen b. Sâlih b. Şa‘bân. Kahire: 1414/1993. 

İşbîlî, Abdülhak b. Abdürrahman el-Ezdî el-Endelüsî. el-Ahkâmü’l-vüstâ min hadîsi’n-Nebî. 

thk. Hamdî es-Selefî-Subhî es-Semarrâî. Riyad: Mektebetü’r-rüşd li’n-neşr ve’t-tevzî‘, 

1416/1995. 

Kannevcî, Ebü’t-Tayyib Muhammed Sıddîk Bahâdır Hân b. Hasen b. Alî. Ebcedü’l-‘ulûm. 

Beyrut: Dâru İbn Hazm, 1423/2002. 

Kara, Ayşe. XVII. ve XVIII. Yüzyıllarda Osmanlı Yönetiminde Yemen Ve Kasimiler Dönemi. 

İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2011. 

Karavî, Muhammed el-Arabî el-Mâlikî. el-Hulâsatü’l-fıkhiyye ‘alâ mezhebi’s-sâdeti’l-

Mâlikiyye. Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, ts. 

Kâsânî, Alâüddîn Ebû Bekr b. Mes‘ûd b. Ahmed. Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ. 7 cilt. 

Mısır: Şirketü matbaati’l-’ilmiyye, 1328/1910. 

Kâtip Çelebi. Keşfü’z-zunûn ʿan esâmi’l-kütüb ve’l-fünûn. nşr. Şerefettin Yaltkaya-Kilisli 

Muallim Rifat. İstanbul: Millî Eğitim Bakanlığı, 1360-1362/1941-1943. 

Kaya, Eyyüp Said. “Mâzerî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 28/193-195. Ankara: 

TDV Yayınları, 2003. 

Kazıcı, Ziya. Osmanlı Devleti Tarihi. İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2011. 

Kazvînî, Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Fâris er-Râzî el-Hemedânî. Mücmelü’l-luğa. thk. Züher 

Abdülmuhsin Sultan. Beyrut: Müessetü’r-risâle, 1406/1986. 

Kehhâle, Ömer Rıza. Muʿcemü’l-müʾellifîn: Terâcimü musannifi’l-kütübi’l-ʿArabiyye. 10 cilt. 

Beyrut: Dâru ihyâit-türâsi’l-Arabî, ts. 

Kemalpaşazâde, Şemseddin Ahmed. Tabakâtu’l-müctehidîn. Kahire: Matba‘atu’l-Cebelâvî, 

1976. 

Keşmîrî, Muhammed Enver Şâh Hüseynî. el-ʿArfü’ş-şezî ʿalâ Câmiʿi’t-Tirmizî. Beyrut: Dâru’t-

türâsi’l-‘Arabî, 1425/2004. 



 

356 

 

Keşmîrî, Muhammed Enver Şâh Hüseynî. Feyzü’l-bârî ʿalâ Sahîhi’l-Buhârî. 6 cilt. thk. 

Muhammed Bedr-i Âlem el-Mirtehî. Beyrut: Dâru’l-kütübi’l’ilmiyye, 2005. 

Kettânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ca‘fer b. İdrîs el-Hasenî. er-Risâletü’l-müstetrafe li-

beyâni meşhûri kütübi’s-sünneti’l-müşerrefe. thk. Muhammed el-Muntasır. Beyrut: 

Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 1421/2000. 

Kettânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ca‘fer b. İdrîs el-Hasenî. Nazmü’l-mütenâsir mine’l-

hadîsi’l-mütevâtir. çev. Hanifi Akın. İstanbul: Karınca Yayınları, 2003. 

Kettânî, Muhammed Abdülhay b. Abdülkebîr. Fihrisü’l-fehâris ve’l-esbât ve muʿcemü’l-

meʿâcim ve’l-meşîhât ve’l-müselselât. nşr. İhsan Abbas. 3 cilt. Beyrut: 1402/1982. 

Kevserî, Muhammed Zâhid b. Hasan, İhkâku’l-hakk bi ibtâli’l-bâtıli fî Muğîsü’l-halk. Mısır: 

Mektebetül-Ezher li’t-türâs, 1418/1998. 

Kevserî, Muhammed Zâhid b. Hasan. Bülûğu’l-emânî fî sîreti’l-İmam Muhammed b. el-Hasan 

eş-Şeybânî. thk. Hamza Muhammed Vesîm el-Bekrî. Ammân: Dâru’l-Feth 2017. 

Kevserî, Muhammed Zâhid b. Hasan. Fıkhu ehli’l-Irâk ve hadîsühüm. thk. Abdülfettâh Ebû 

Gudde. Mısır: Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-türâs, 2002.  

Kevserî, Muhammed Zâhid b. Hasan. Mukaddimâtü’l-İmam Kevserî. çev. İsmail Karagözoğlu. 

İstanbul: Tahkîk Yayınları, 2022. 

Kevserî, Muhammed Zâhid b. Hasan. Tekmiletü’r-redd alâ Nûniyyeti İbn Kayyim, Tebdîdüz-

zalâmi’l-muhayyim min Nûniyyeti İbn Kayyim. Kâhire: Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-

türâs, 2019. 

Kevserî, Muhammed Zâhid b. Hasan. Hüsnü’t-tekâdî fî sîreti’l-İmam Ebî Yûsuf el-Kâdî (İmam 

Ebû Yûsuf, Hayatı, Eserleri ve Fıkhî Görüşleri), çev. İsmail Karagözoğlu. İstanbul: 

Tahkik Yayınları, 2022. 

Kevserî, Muhammed Zâhid b. Hasan. Te'nibü'l-Hatîb ‘alâ mâ sâkahû fî tercemeti Ebî Hanîfete 

mine’l-ekâzib. Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 2019. 

Kayrevânî, Ebû Muhammed Abdullâh b. Ebî Zeyd Abdirrahmân. er-Risâle. Beyrut: Dâru’l-

fikr, ts. 

Kılıçer, M. Esat. “Ehl-i re’y”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 10/520-524. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1994. 

Kırlı, Serpil Mutlu. Divan Şiirinde İntihal. Kırşehir: Ahi Evran Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2022. 

Kirmânî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Yûsuf. el-Kevâkibü’d-derârî fî şerhi 

Sahîhi’l-Buhârî. Beyrut: Dâru ihyâi’t-türâsi’l-arabî, 1401/1981. 

Koca, Ferhat. “Mefhûm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 28/350-353. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2003. 

Koçkuzu, Ali Osman. Rivayet İlimlerinde Haber-i Vahidlerin İtikat ve Teşri Yönlerinden 

Değeri. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2014. 

Kudâî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Selâme el-Mısrî. Müsnedü’ş-Şihâb. thk. Hamdî 

Abdülmecîd es-Selefî. Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 1407/1986. 

Kudûrî, Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Ebî Bekr Muhammed b. Ahmed. el-Muhtasar. İstanbul: 

Fazilet Neşriyat, 1398/1978. 

Kudûrî, Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Ebî Bekr Muhammed b. Ahmed. et-Tecrîd. thk. Muhammed 

Ahmed Serrâc, Ali Cuma Muhammed. Kâhire: Dâru’s-selâm, 2006. 

Kudûrî, Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Ebî Bekr Muhammed b. Ahmed. Şerhu Muhtasari’l-Kerhî. 

thk. Abdullah Nezîr Ahmed Abdurrahman. Kuveyt: Dâru Esfâr, 2022. 

Kurt, Halil. “Yemen”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 43/401-406. İstanbul, TDV 

Yayınları, 2013.  

Lane-Poole, Stanley. Başlangıçta 1927 Yılına Kadar İslam Devletleri Tarihi. çev. Halil Edhem 

Eldem. İstanbul: Selenge Yayınları, 2020. 



 

357 

 

Leknevî, Ebü’l-Hasenât Muhammed Abdülhay b. Muhammed Abdilhalîm. el-Ecvibetü’l-fâzıla 

li’l-esʾileti’l-ʿaşereti’l-kâmile. çev. Harun Reşit Demirel. Konya: Hüner Yayınevi, ts. 

Leknevî, Ebü’l-Hasenât Muhammed Abdülhay b. Muhammed Abdilhalîm. et-Taʿlîku’l-

mümecced ʿalâ Muvattaʾi’l-İmam Muhammed. thk. Tahiyyüddîn en-Nedvî. Dimeşk: 

Dâru’l-kalem, 1432/2011. 

Leknevî, Ebü’l-Ayyâş Muhammed Abdülalî b. Nizâmiddîn. Fevâtihu’r-rahamût fî şerhi 

Müsellemi’s-sübût. thk. Abdullah Mahmûd Muhammed Ömer. Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-

ilmiyye, 1423/2002. 

Makdisî, Ebû Abdillâh Ziyâüddîn Muhammed b. Abdilvâhid b. Ahmed. el-Ehâdîsü’l-muhtâre 

mimmâ lem yuhrichü’l-Buhârî ve Müslim fî Sahîhayhimâ. thk. Abdülmelik b. Abdullah 

b. Düheyş. Beyrut: Dâru Hıdır, 1420/2000. 

Makrîzî, Ebû Muhammed (Ebü’l-Abbâs) Takıyyüddîn Ahmed b. Ali b. Abdülkâdir b. 

Muhammed. el-Mevâʿiz ve’l-iʿtibâr bi-(fî) zikri’l-hıtat ve’l-âsâr. 4 cilt. Beyrut: Dâru'l-

kütübi'l-’ilmiyye, 1418. 

Maksudoğlu, Mehmet. “Cebertî, Abdurrahman b. Hasan”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 7/190-191. İstanbul, TDV Yayınları, 1993.  

Mâlik b. Enes, Ebû Abdillâh Mâlik b. Enes el-Asbahî. Muvattâ. thk. Külâl Hasan Ali. Beyrut: 

Müessesetü’r-risâle nâşirûn, 1439/2018. 

Mâverdî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî el-Mâverdî. el-İknâʿ fi’l-fıkhi’ş-

Şâfiî. 

Mekkî, Ebû Tâlib Muhammed b. Alî. Kûtü’l-kulûb fî muʿâmeleti’l-mahbûb ve vasfi tarîki’l-

mürîd ilâ makâmi’t-tevhîd. thk. Âsım İbrahim el-Keyyâlî. Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-

’ilmiyye, 1426/2005. 

Merçil, Erdoğan. Müslüman Türk Devletleri Tarihi. İstanbul: Bilge Kültür Sanat, 2022. 

Mergînânî, Ebü’l-Hasen Burhânüddîn Alî b. Ebî Bekr b. Abdilcelîl el-Fergânî. el-Hidâye şerhu 

Bidâyeti’l-mübtedî. 2 cilt. Beyrut: Dâru’l-Erkam b. Ebi’l-Erkâm, ts. 

Mevsılî, Ebü’l-Fazl Mecdüddîn Abdullâh b. Mahmûd b. Mevdûd. el-İhtiyâr li ta‘lîli’l-Muhtâr. 

4 cilt. thk. Şuayb Arnavûd-Ahmed Muhammed Berhûm-Abdullatîf Hırzullâh. Dımeşk: 

er-Risâletü’l-Âlemiyye, 2010. 

Mizzî, Ebü’l-Haccâc Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdirrahmân b. Yûsuf. Tehzîbü’l-Kemâl fî 

esmâʾi’r-ricâl. 35 cilt. thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf. Beyrut: Müessetü’r-risâle, 1413/1992. 

Molla Hüsrev, Muhammed b. Ferâmuz. Mirʾâtü’l-usûl fî şerhi Mirkâti’l-vüsûl. İstanbul: Fazilet 

Neşriyat, 2019. 

Murâdî, Ebü’l-Fazl Muhammed Halîl b. Ali b. Muhammed el-Murâdî el-Hüseynî el-Buhârî 

Silkü’d-dürer fî aʿyâni’l-karni’s-sânî ʿaşer. 4 cilt. Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 

1408/1988. 

Musa Şâhîn Lâşîn. Fethu’l-mün‘ım bi şerhi Sahîhi Müslim. 10 cilt. Dâru’ş-şurûk, 1423/2002. 

Mübârekfûrî, Ebü’l-Hasan Ubeydullah b. Muhammed Abdüsselâm. Mirʾâtü’l-mefâtîh şerhi 

Mişkâti’l-Mesâbîh. Hindistan: İdâretü’l-buhûsi’l-’ilmiyye ve’d-da‘ve ve’l-iftâ, el-

Câmi‘atü’s-selefiyye, 1404/1984. 

Mübârekpûrî, Ebü’l-Ulâ Muhammed Abdurrahmân b. Abdirrahîm. Tuhfetü’l-ahvezî bi-şerhi 

Câmiʿi’t-Tirmizî. 10 cilt. Beyrut: Dâru’l-kütübi’l’ilmiyye, ts. 

Münâvî, Zeynüddîn Muhammed Abdürraûf b. Tâcil‘ârifîn b. Nûriddîn Alî. Feyzü’l-kadîr 

şerhu’l-Câmiʿi’s-sağîr. Mısır: el-Mektebetü’t-ticâriyyeti’l-kübrâ, 1356/1937. 

Müslim, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî. el-Câmiu’s-Sahîh. 4 cilt. 

İstanbul: Çağrı Yayınları, 1981.  

Nâsırî, Muhammed b. Abdüsselâm ed-Der‘î. er-Rıhletü’n-nâsıriyyeti’l-kübrâ. thk. Mehdî el-

Ğâlî, Beyrut: el-Müessesetü’l-‘Arabiyye li’d-dirâsât ve’n-neşr, 2018. 

Nesâî, Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî. el-Müctebâ. Kâhire: el-Mektebetü’t-

ticâriyyeti’l-kübrâ, 1348/1930. 



 

358 

 

Nesâî, Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî. es-Sünenü’l-kübrâ. 12 cilt. nşr. Şuayb 

Arnavûd. Beyrut: Müessetü’r-risâle, 2001. 

Nesefî, Ebü'l-Muîn Meymûn b Muhammed. Tebsıratü'l-edille. nşr. Hüseyin Atay, Şaban Ali 

Düzgün. Ankara: DİB Yayınları, 2003. 

Nesefî, Ebü’l-Berekât Hâfızüddîn Abdullah b. Ahmed. Kenzü’d-dekâʾik. thk. Said Bekdâş. 

Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 1432/2011. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahya b. Şeref. el-Ezkâr. thk. Abdülkâdir el-Arnavûd. 

Beyrut: Dâru’l-fikr, 1414/1994. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî. el-Îzâh fî menâsiki’l-hac ve’l-‘umre. Beyrut: 

Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 1994. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref. el-Mecmûʿ şerhu’l-Mühezzeb. thk. Heyet. Kâhire: 

İdâretü’t-tab‘ati’l-münîriyye, 1344-1347/1925-1928. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref. el-Mecmû’ şerhu’l-Mühezzeb. nşr. Muhammed Necîb 

el-Mutîî. Cidde: Mektebetü’l-İrşâd, ts. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref. el-Minhâc şerhu Sahîhi Müslim b. el-Haccâc. Beyrut: 

Dâru ihyâi’t-türâsi’l-‘Arabî, 1392/1972. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref. et-Takrîb ve’t-teysîr li-maʿrifeti süneni’l-beşîri’n-nezîr. 

thk. Muhammed Osman el-Haşt. Beyrut: Dâru’l-kitâbi’l-‘Arabî, 1405/1985. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî. Minhâcü’t-tâlibîn ve umdetü’l-müftîn. thk. Ivaz 

Kâsım Ahmed. Beyrut: Dâru’l-fikr, 2005. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref b. Mürî. el-Hulâsa fî ehâdîsi’l-ahkâm. thk. Hüseyin 

İsmâil el-Cemel. Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 1997. 

Önal, Recep. Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî’nin Hayatı, Eserleri ve Nübüvvet Anlayışı. 

Sakarya: Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007. 

Öz, Mustafa. Şiilik ve Kolları. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2011. 

Özcan, Azmi. “Hindistan”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 18/75-81. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1998.  

Özcan, Azmi. “Müttakî el-Hindî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 32/222-223. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Özel, Ahmet. “Adevî, Ali b. Ahmed”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 1/373. 

İstanbul, TDV Yayınları, 1993. 

Özen, Şükrü. “İbn Sûde”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 20/359-360. İstanbul, 

TDV Yayınları, 1999.  

Özen, Şükrü. “Teâruz”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 40/208-2011. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2011.  

Pezdevî, Ebü'l-Yüsr Sadrülislâm Muhammed b. Muhammed. Usûlü'd-dîn (Ehl-i Sünnet 

Akâidi). çev. Şerafeddin Gölcük. İstanbul: Kayıhan Yayınları, 1998. 

Râfiî, Ebü’l-Kâsım Abdülkerîm b. Muhammed b. Abdilkerîm el-Kazvînî. Fethu’l-ʿazîz fî 

Şerhi’l-Vecîz (eş-Şerhu’l-kebîr). Beyrut: Dâru’l-fikr, ts. 

Râzî, Ebû Abdillâh Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn et-Taberistânî. el-Mahsûl fî ‘ilmi 

usûli’l-fıkh. thk. Taha Cabir Alvânî. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, ts. 

Râzî, Ebû Abdullah Muhammed b. Eyyûb b. Yahya ed-Darrîs el-Becelî. Fedâilü’l-Kur’ân vemâ 

ünzile mine’l-Kur’ân bi-Mekke vemâ ünzile bi’l-Medîne. thk. Ğazve Büdeyr. Dimeşk: 

Dâru’l-fikr, /1408/1987. 

Reichmuth, Stefan. “XVIII. Yüzyılda İmparatorluğun Merkezinde ve Eyaletlerinde İslami 

İlim”, Osmanlı-Bilim. Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 1999. 8/132-139. 

Ruaynî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Muhammed b. Abdirrahmân el-Hattâb. 

Mevâhibü’l-celîl li-şerhi Muhtasarı Halîl. nşr. Zekeriyyâ Umeyrât. Beyrut: 1423/2003. 

Sa‘vî, İbrahim b. Muhammed. Kitâbü’l-metâmih resmühü’l-’ilmî müellifihû mevdu‘uhû. Erişim 

19 Ağustos 2023. https://www.alukah.net/culture/0/108638 

https://www.alukah.net/culture/0/108638


 

359 

 

Safiyyüddîn el-Buhârî, Ebü'l-Fadl Muhammed b. Ahmed b. Muhammed Efdal el-Hüseynî. 

Mu‘cemü Safiyyüddîn el-Buhârî bi tahrîci’l-hâfız Zebîdî, thk. Muhammed Muti’ el-

Hâfız. Dımeşk: Dâru’l-beşâir, 1420/1999. 

Saymerî, Ebû Abdillâh Hüseyn b. Ali. Ahbâru Ebî Hanîfe ve ashâbih. Beyrut: Âlemü’l-kütüb, 

1405/1985. 

Seffârînî, Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Sâlim en-Nablûsî. Sebetü’l-İmam es-Seffârînî, 

Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 1425/2004. 

Sehârenpûrî, Halîl b. Ahmed b. Mecîd. Bezlü’l-mechûd fî halli Ebî Dâvûd. 14 cilt. thk. 

Takiyyüddîn en-Nedevî. Hindistan: Merkezü’ş-şeyh Ebi’l-Hasan en-Nedevî li’l-buhûs 

ved-dirâsâti’l-İslâmiyye, 2006. 

Sehâvî, Ebü’l-Hayr Şemsüddîn Muhammed b. Abdirrahmân b. Muhammed. el-Cevâhir ve’d-

dürer fî tercemeti Şeyhi’l-İslâm İbn Hacer. thk. İbrahim Bâcis Abdülmecîd. 3 cilt. 

Beyrut: Dâru İbn Hazm, 1419/1999. 

Sehâvî, Ebü’l-Hayr Şemsüddîn Muhammed b. Abdirrahmân. el-Makâsıdü’l-hasene fî beyâni 

kesîrin mine’l-ehâdîsi’l-müştehire ʿale’l-elsine. thk. Muhammed Osman el-Haşît. 

Beyrut: Dâru’l-kitâbi’l-‘azbî, 1425/2004. 

Sehâvî, Şemsüddîn Ebü'l-Hayr Muhammed b. Abdurrahman. el-Kavlü’l-bedî‘ fi’s-salâti ale’l-

Hâbîb eş-şefî‘. Beyrut: Dâru’r-reyyân li’t-türâs, ts. 

Semerkandî, Ebû Bekr Alâüddîn Muhammed b. Ahmed. Tuhfetü’l-fukahâ. Beyrut: Dâru'l-

kütübi'l-’ilmiyye, 1414/1994. 

Serahsî, Ebû Bekr Şemsü’l-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed. el-Mebsût. 30 cilt. Mısır: 

Matbaatüs-seâde, ts. 

Serahsî, Ebû Bekr Şemsü’l-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed. Usûl. thk. Ebü'l-Vefâ el-

Efğânî. Haydarâbâd: Lecnetü ihyâi’l-meârifin-numâniyye, ts. 

Seyyid Muhammed es-Seyyid. “Mısır-Osmanlı Dönemi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. 29/563-569. İstanbul: TDV Yayınları, 2004. 

Sırrı Erinç-Sayyıd Maqbul Ahmad, “Hindistan”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi.  

18/69-73. İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

Siğnâkî, Hüsâmüddîn Hüseyn b. Alî b. Haccâc el-Buhârî. en-Nihâye fî şerhi’l-Hidâye. Mekke: 

Merkezü’d-dirâsâti’l-İslâmiyye, 1435-1438/2014-2018. 

Sindî, Muhammed Âbid b. Ahmed Alî b. Muhammed Murâd el-Eyyûbî el-Ensârî. el-

Mevâhibü’l-latîfe şerhu Müsnedi’l-İmam Ebî Hanîfe. thk. Takıyyüddin Nedevî. 

Dımaşk: Darü’n-nevâdir, 1435/2014. 

Sindî, Ebü’l-Hasen Nûruddîn Muhammed b. Abdilhâdî et-Tettevî. Hâşiyetü’s-Sindî ʿalâ 

Süneni’n-Nesâî. Halep: Mektebetü’l-İslâmiyye, 1986. 

Süyûtî, Celâlüddîn Abdurrahman b. Ebû Bekr. ed-Dürrü'l-mensûr. Beyrut: Dâru’l-fikr, ts.  

Süyûtî, Celâlüddîn Abdurrahman b. Ebû Bekr. el-İtkân fî ‘ulûmi’l-Kur’ân. thk. Muhammed 

Ebü'l-Fadl İbrahim. Mısır: Heyet, 1394/1974. 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî eş-Şâfiî. 

Tedrîbü’r-râvî. 2 cilt. çev. Muhammed Enes Topgül-Faik Ahcaoğlu. İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2019. 

Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr. el-Leʾâli’l-masnûʿa fi’l-ehâdîsi’l-

mevzûʿa. thk. Ebû Abdurrahman Salâh b. Muhammed b. Avîza. Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-

’ilmiyye, 1417/1996. 

Sübkî, Mahmûd Muhammed Hattâb. el-Menhelü’l-ʿazbü’l-mevrûd şerhu Süneni Ebû Dâvûd. 

10 cilt. thk. Emîn Mahmûd Muhammed Hattâb. Kâhire: Matbaatü’l-İstikâme, 1351-

1353/1932-1934. 

Süheylî, Ebü’l-Kâsım Abdurrahmân b. Abdillâh. er-Ravzü’l-ünüf fî şerhi’s-Sîreti’n-nebeviyye 

li’bni Hişâm. thk. Ömer Abdüsselâm es-Selâmî. Beyrut: Dâru ihyâi’t-türâsi’l-‘arabî, 

1421/2000. 



 

360 

 

Şa’bân, Muhammed İsmâil. Usûlü’l-fıkhi’l-müyesser. Beyrut: Dâru İbn Hazm, 1429/2008. 

Şâfiî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs. el-Ümm. Beyrut: Dâru’l-fikr, 1410/1990. 

Şâfiî, Ebû Abdullah Muhammed b. İdris. er-Risâle. çev. Abdülkâdir Şener-İbrahim Çalışkan. 

Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2012. 

Şâtıbî, Ebû İshâk İbrâhîm b. Mûsâ b. Muhammed el-Lahmî. el-İʿtisâm. thk. Selîm b. Îd el-

Hilâlî. Suudiyye: Dâru İbn Affân, 1992. 

Şebbîr Ahmed el-Osmânî. Fethu’l-mülhim bi şerhi’l-İmam Sahîhi Müslim. Dımeşk: Dâru’l-

kalem, 1427/2006. 

Şelâş, Hâşim Tâhâ. ez-Zebîdî fî kitâbihi Tâcü’l-’arûs. Bağdat: Dâru’l-Kitâb, 1401/1981. 

Şevkânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî b. Muhammed es-San‘ânî el-Yemenî. el-Bedru't-tâli' 

bi-mehâsini men baʿde’l-karni’s-sâbiʿ. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-ma’rife, ts. 

Şeybânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. el-Hasen b. Ferkad eş-Şeybânî. Muvatta. Tercüme ve 

şerh. İsmail Karagözoğlu. İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2022. 

Şeybânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. el-Hasen b. Ferkad eş-Şeybânî. el-Âsâr. 2 cilt. çev. İsmail 

Karagözoğlu. İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2021. 

Şeybânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. el-Hasan b. Ferkâd. el-Asl. 12 cilt. thk. Mehmet 

Boynukalın. Beyrut: Dâru İbn Hazm, 2012. 

Şeybânî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Hasan b. Ferkâd. el-Câmiu’s-sağîr. thk. Mehmet 

Boynukalın. Beyrut: Dâru İbn Hazm, 2011. 

Şinkîtî, Muhammed Hıdır. Kevserü’l-meʿâni’d-derârî fî keşfi habâyâ Sahîhi’l-Buhârî. 14 cilt. 

Beyrut: Müessestü’r-risâle, 1415/1990. 

Şinkîtî, Muhammed Muhtâr b. Muhammed b. Ahmed. Şürûku envâri’l-mineni’l-kübrâ el-

ilâhiyye bi-keşfi esrâri’s-Süneni’s-suğrâ en-Nesâʾiyye. 6 cilt. Metâbi’il-Hamîdî, 

1425/2004. 

Şirbînî, Şemsüddîn Muhammed b. Muhammed. Muğni’l-muhtâc ilâ ma‘rifeti meânî elfâzi’l-

Minhâc. thk. Ali Muhammed Mu‘avvad vd. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1994. 

Şulul, Kasım. Son Peygamber Hz. Muhammed’in Hayatı. İstanbul: Siyer Yayınları, 2014. 

Şürünbülâlî, Ebü’l-İhlâs Hasen b. Ammâr b. Alî el-Mısrî. Merâkı’l-felâh şerhu Nûri’l-îzâh. 

Mektebetü’l-asriyye, 2005. 

Taberânî, Ebü’l-Kâsım Süleymân b. Ahmed. ed-Duâ. thk. Mustafa Abdülkâdir Atâ. Beyrut: 

Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, ts. 

Taberânî, Ebü’l-Kâsım Süleymân b. Ahmed. el-Mu‘cemü'l-evsat. thk. Ebû Muâz Târık b. 

‘ivazullâh b. Muhammed-Ebü'l-Fazl Abdülmuhsin b. İbrahim el-Hüseynî. Kâhire: 

Dâru’l-Harameyn, 1415/1995. 

Taberânî, Ebü’l-Kâsım Süleymân b. Ahmed. el-Mu‘cemü'l-Kebîr. thk. Hamdî Abdülmecîd es-

Silefî. Kâhire: Mektebetü İbn Teymiyye, 1415/1994.  

Taberânî, Ebü'l-Kâsım Süleyman b. Ahmed. el-Mu‘cemü’s-sağîr. thk. Muhammed Şekûr 

Mahmûd el-Hâc. Beyrut: el-Mektebetü’l-İslâmî, 1985/1405. 

Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr. Câmiʿu’l-beyân ʿan teʾvîli âyi’l-Kurʾân. thk. Mahmud 

Muhammed Şâkir. Mekke: Dâru’t-terbiye ve’t-türâs, ts. 

Tahâvî, Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. Selâme el-Ezdî el-Hacrî el-Mısrî. Şerhu müşkili’l-

âsâr. 16 cilt. thk. Şuayb Arnavûd. Beyrut: Müessetü’r-risâle, 1415/1994. 

Tahâvî, Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. Selâme el-Ezdî el-Hacrî el-Mısrî. Şerhu me'âni’l-

âsâr. 5 cilt. Beyrut: Âlemü’l-kütüb, 1414/1994. 

Tahâvî, Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. Selâme el-Ezdî el-Hacrî el-Mısrî. Şerhu me‘âni’l-

âsâr. 7 cilt. çev. Beşir Eryarsoy. İstanbul: Beka Yayıncılık, 2018. 

Tahâvî, Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. Selâme el-Ezdî el-Hacrî el-Mısrî. el-Muhtasar. 

Çev. Soner Duman. İstanbul: Beka Yayıncılık, 2013. 

Tahâvî, Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. Selâme. Muhtasaru İhtilâi’l-‘ulemâ. 4 cilt. thk. 

Hâmid Abdullah el-Mahlâvî et-Temîmî. Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 1434/2013. 



 

361 

 

Tahâvî, Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed. Ahkâmü’l-Kur’ân. çev. Mustafa Genç. İstanbul: 

Beka Yayıncılık, 2012. 

Tahtâvî, Ahmed b. Muhammed b. İsmâîl ed-Dûkâtî. Hâşiye ʿalâ Merâkı’l-felâh. thk. 

Muhammed Abdülazîz el-Hâlidî. Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 2009. 

Tehânevî, Eşref Alî b. Abdilhak et-Tehânevî el-Fârûkî el-Hanefî. Hanefî İlmihali. çev. Macit 

Bilge. İstanbul: Misvak neşriyat, 2023. 

Tehânevî, Zafer Ahmed b. Latîf el-Osmânî. İʿlâʾü’s-sünen. Beyrut: Dâru’l-fikr, 2001. 

Temîmî, Takıyyüddîn b. Abdilkâdir ed-Dârî el-Gazzî el-Mısrî. et-Tabakâtü’s-seniyye fî 

terâcimi’l-Hanefiyye. thk. Abdülfettah Muhammed Hulö. Riyad: Dâru’r-Rufâî, 1983-

1989. 

Temmâm, Ebü'l-Kâsım Temmâm b. Muhammed b. Abdullah er-Râzî. el-Fevâid. thk. Hamdî 

Abdülmecîd es-Selefî. Riyâd: Mektebetü’r-rüşd, 1412/1991. 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre (Yezîd). Kitâbu ‘ileli’l-kebîr. thk. Subhî es-

Semerrâî. Beyrut: Âlemü’l-kütüb, 1409/1988. 

Tirmizî, Ebû İsa Muhammed b. İsa. el-Câmiu’l-kebîr. 5 cilt. thk. Şuayb Arnavud-Abdullatif 

Hırzullah. Beyrut: er-Risâletü’l-Âlemiyye, 2010. 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ. Şemâil-i Şerîf Tercümesi. Tercüme ve şerh. M. Yaşar 

Kandemir. İstanbul: Tahlil Yayınları, 2016. 

Tomar, Cengiz. “Zebid”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 44/165-167. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2013. 

Tûfî, Ebü’r-Rebî‘ Necmüddîn Süleymân b. Abdilkavî. Şerhu Muhtasari’r-Ravza. 3 cilt. thk. 

Abdullah b. Abdülmuhsin et-Türkî. Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 1987. 

Turtûşî, Ebû Bekr Muhammed b. Velîd b. Muhammed. Kitâbü’l-havâdis ve’l-bidaʿ. nşr. Ali b. 

Hasen b. Ali el-Halebî el-Eserî. Demmâm: Dâru İbni’l-Cevzî, 1411/1990. 

Türcan, Zişan. Temel Hadis Terimleri. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2022. 

Ukaylî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Amr b. Mûsâ. ed-Duʿafâʾü’l-kebîr. thk. Abülmu‘tî Emîn 

Kal‘acî. Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, 1404/1984. 

Yavuz, Yûsuf Şevki. “Delil”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 9/136-138. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1994. 

Yahyâ b. Maîn, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Maîn b. Avn el-Mürrî el-Bağdâdî. Ma’rifetü’t-târîh 

ve’l-’ilel. 4 cilt. nşr: Ahmed Muhammed Nûr Seyf. Mekke: Merkezü’l-bahsi’l-ilmî, 

1399/1979. 

Yaman, Ahmet. Fıkıh Tarihi Araştırmaları. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, 2022. 

Yerinde, Âdem. “Mîrgani, Muhammed Osman”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

30/152-154. İstanbul: TDV Yayınları, 2020. 

Yıldırım, Suat. “Muhammed Murtadâ ez-Zebîdî (Hayatı ve Eserleri)”. Atatürk Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, (1986). 6/21-52. 

Yıldız, Hakkı Dursun. Doğuştan Günümüze İslam Tarihi. 14 cilt. İstanbul: 1986-1989. 

Zebîdî, Ebü'l-Feyz Muhammed Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-

Bilgrâmî el-Hüseynî. el-Mu‘cemü’l-muhtas. nşr. Nizâm Muhammed Sâlih Ya’kûbî- 

Muhammed Nâsır el-Acmî. Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 2010. 

Zebîdî, Ebü'l-Feyz Muhammed Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-

Bilgrâmî el-Hüseynî. İcâzetühû li-Muhammed Kemâlüddîn el-Ğazzî ed-Dimeşkî. nşr. 

Muhammed Nâsır el-Acmî. Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 1440/2019. 

Zebîdî, Ebü'l-Feyz Muhammed Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-

Bilgrâmî el-Hüseynî. İthâfü’s-sâdeti’l-müttakîn bi-şerhi esrâri İhyâʾi ʿulûmi’d-dîn. 14 

cilt. Beyrut: Dâru'l-kütübi'l-’ilmiyye, ts. 

Zebîdî, Ebü'l-Feyz Muhammed Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-

Bilgrâmî el-Hüseynî. Ukûdü’l-cevâhiri’l-münîfe fî edilleti mezhebi’l-İmam Ebî Hanîfe 



 

362 

 

mimmâ vâfeka fîhi’l-eimmete’s-sitte ev ba’dahüm. 2 cilt. thk. Vehbî Süleyman Ğavecî. 

Beyrut: Müessetür-risâle, 1406/1985. 

Zebîdî, Ebü'l-Feyz Muhammed Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-

Bilgrâmî el-Hüseynî. İcâzetü’l-İmam el-müsnid el-hucce Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî 

li’ş-şeyh Sa‘îd b. Abdullah es-Süveydî el-Bağdâdî. nşr. Nizâm Muhammed Sâlih 

Ya’kûbî-Muhammed Nâsır el-Acmî. Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 2010. 

Zebîdî, Ebü'l-Feyz Muhammed Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-

Bilgrâmî el-Hüseynî. Tâcü’l-’arûs min cevâhiri’l-Kâmûs. 40 cilt. Kuveyt: Dâru’l-

hidâye, 1965-2001. 

Zebîdî, Ebü'l-Feyz Muhammed Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-

Bilgrâmî el-Hüseynî. Bülğatü’l-erîb fî mustalahı âsâri’l-habîb. thk. Abdülfettâh Ebû 

Gudde. Beyrut: Mektebetü’l-matbûâtü’l-İslâmiyye, 1430/2009. 

Zebîdî, Ebü'l-Feyz Muhammed Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-

Bilgrâmî el-Hüseynî. İcâzetü’l-allâme Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî li’s-sultân 

Abdilhâmîd el-evvel el-Osmânî. nşr. Muhammed Nâsır el-Acmî. Beyrut: Dâru’l-

beşâiri’l-İslâmiyye, 1440/2019. 

Zebîdî, Ebü'l-Feyz Muhammed Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-

Bilgrâmî el-Hüseynî. İcâzetü’l-allâme Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî li-Ahmed b. 

Ubeyd el-Attâr ed-Dimeşkî. nşr. Muhammed Nâsır el-Acmî. Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-

İslâmiyye, 1440/2019. 

Zebîdî, Ebü'l-Feyz Muhammed Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-

Bilgrâmî el-Hüseynî. İcâzetü’l-allâme Muhammed Murtazâ ez-Zebîdî li-Muhammed 

Kemâlüddîn el-Ğazzî ed-Dimeşkî. nşr. Muhammed Nâsır el-Acmî. Beyrut: Dâru’l-

beşâiri’l-İslâmiyye, 1440/2019. 

Zebîdî, Ebü'l-Feyz Muhammed Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-

Bilgrâmî el-Hüseynî. el-Kavlü’l-muharreri’z-zekî fî icâzeti Ahmed b. Muhammed el-

Antâkî. nşr. Muhammed Nâsır el-Acmî. Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 1403/1983. 

Zebîdî, Ebü'l-Feyz Muhammed Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-

Bilgrâmî el-Hüseynî. İcâzetü’l-allâme ez-Zebîdî li-Muhammed b. Muhammed el-Emîr 

es-Sağîr. nşr. Muhammed Nâsır el-Acmî. Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 

1403/1983. 

Zebîdî, Ebü'l-Feyz Muhammed Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-

Bilgrâmî el-Hüseynî. İcâzetü’l-allâme ez-Zebîdî li-Ebi'l-Fazl en-Nikvî er-Rûmî. nşr. 

Muhammed Nâsır el-Acmî. Beyrut: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 1403/1983. 

Zebîdî, Ebü'l-Feyz Muhammed Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-

Bilgrâmî el-Hüseynî. Elfiyyetü’s-sened. nşr. Nizâm Muhammed Sâlih Ya’kûbî. Beyrut: 

Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 2005. 

Zebîdî, Ebü'l-Feyz Muhammed Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-

Bilgrâmî el-Hüseynî. Cezvetü’l-iktibâs fî nesebi beni’l-Abbâs. thk. Yahya Cüneyd el-

Abbâsî. Riyâd: Emînü âm merkezi’l-Melik Faysal li’d-dirâsâti’l-İslâmiyye, 1426/2005. 

Zebîdî, Ebü'l-Feyz Muhammed Murtazâ el-Hüseynî. İmam Azam Ebû Hanîfe’nin Rivayet Ettiği 

Ahkâm Hadisleri. 2 cilt. çev. İsmail Karagözoğlu. İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2018. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân et-Türkmânî. Târîhu’l-İslâm 

ve vefeyâtü’l-meşâhîr ve’l-aʿlâm. nşr. Ömer Abdüsselâm Tedmîrî. Beyrut: Dâru'l-

kütübi'l-‘Arabî, 1414/1994. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân. Menâkibu’l-İmam Ebî 

Hanîfete ve sâhıbeyhi Ebî Yûsuf ve Muhammed b. Hasan. thk. Muhammed Zâhid el-

Kevserî. Kahire: Mektebetü’l-ezher li’t-türâs, 1999. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed et-Türkmânî. el-Muğnî fi’d-duʿafâ. 

nşr. Nûreddin Itr. Halep: 1971. 



 

363 

 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed et-Türkmânî. Siyeru a‘lâmi’n-nübelâ. 

thk. Şuayb Arnavûd ve arkadaşları. Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 1405/1985. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer. el-Fâʾik fî ğarîbi’l-hadîs. thk. Ali Muhammed el-

Beccâvî-Muhammed Ebü'l-Fadl İbrahim. Lübnan: Dâru’l-ma‘rife, ts. 

Zerkeşî, Ebû Abdillâh Bedruddîn Muhammed b. Abdillâh. el-Bürhân fî ‘ulûmi’l-Kur’ân. thk. 

Muhammed Ebü'l-Fadl İbrahim. Mısır: Dâru ihyâi’l-kütübi’l-‘Arabiyye İsa el-Bâbî el-

Halebî ve şürekâihî, 1376/1957. 

Zerkeşî, Ebû Abdillâh Bedrüddîn Muhammed b. Bahâdır b. Abdillâh et-Türkî el-Mısrî el-

Minhâcî. el-Bahru'l-muhît fî usûli’l-fıkh. 6 cilt. Kuveyt: Vizâretü'l-Evkâf ve'ş-Şu‘ûni’l-

İslâmiyye, 1413/1992. 

Zeylaî, Ebû Muhammed Cemâlüddîn Abdullâh b. Yûsuf. Nasbü’r-râye li-tahrîci ehâdîsi’l-

Hidâye. thk. Muhammed Avvâme. Beyrut: Müessetü’r-reyyân li’t-tabâ‘ati ve’n-neşr, 

1418/1997. 

Zeylaî, Ebû Muhammed Fahruddîn Osmân b. Alî. Tebyînü’l-hakâʾik şerhu Kenzi’d-dekâʾik. 

Kâhire: el-Matba‘atü’l-kübrâ el-Emîriyye, 1314/1896. 

Zeylaî, Zeynüddîn b. İbrâhîm b. Muhammed el-Mısrî. el-Bahrü’r-râʾik şerhu Kenzi’d-dekâik. 

8 cilt. Dâru'l-kütübi'l-İslâmî, ts. 

Ziriklî, Ebû Gays Muhammed Hayrüddîn b. Mahmûd b. Muhammed b. Alî b. Fâris ed-Dımaşkî. 

el-Aʿlâm. Beyrut: Dâru’l-’ilm, ts.  


	Boş Sayfa



