
 

 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Sosyoloji Anabilim Dalı 

 

 

 

 

TOPLUMSAL CİNSİYET ROLLERİ ÜZERİNE KURULMUŞ 

KÜLTÜRLER ARASI EVLİLİKLER: SIRBİSTAN’DA YAŞAYAN 

ARNAVUT-SIRP ÇİFTLERİN EVLİLİKLERİ ÜZERİNE BİR 

VAK’A ÇALIŞMASI 

 

 

 

 

Olta MURATAJ 

 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

Ankara, 2020



 

 



 

TOPLUMSAL CİNSİYET ROLLERİ ÜZERİNE KURULMUŞ KÜLTÜRLER ARASI 

EVLİLİKLER: SIRBİSTAN’DA YAŞAYAN ARNAVUT-SIRP ÇİFTLERİN EVLİLİKLERİ 

ÜZERİNE BİR VAK’A ÇALIŞMASI 

 

 

 

 

 

 

Olta MURATAJ 

 

 

 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Sosyoloji Anabilim Dalı 

 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

 

 

 

Ankara, 2020 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KABUL VE ONAY



 

YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI 

 



 

 

ETİK BEYAN



iv 

 
 

TEŞEKKÜR 

Burada, kendilerinin destekleri olmadan bu çalışmanın nihayete ermesinin güç olacağı 

bazı insanları anmak ve kendilerine teşekkür etmek isterim. Tezin merkezini oluşturan 

Arnavut kadınları ve Sırp erkeklerine, ortaya koydukları çaba, ayırdıkları zaman ve 

verdikleri cevaplardaki samimiyet için büyük bir şükran borçluyum. Çalışmamın 

omurgasını oluşturan mülakatların katılımcılarının gerçek isimlerini bu çalışmada 

zikretmesem de onları tanımanın bana yaşattığı gerçek memnuniyeti hiçbir zaman 

unutmayacağım. Umarım toplumlarında önyargı ile karşılanan bu insanların gerçek 

hikâyelerinin duyulmasına bir nebze de olsa katkım olmuştur.  

Mülakatların katılımcılarına ulaşmak için uzun ve zorlu bir yolu kat etmek gerekti. Bu 

yolun başında ilk olarak desteklerini aldığım İşkodra’daki aile dostlarımız Smajl Rexha 

ve Besmir Rexha’ya teşekkür ederim. Sayın Smajl ve Besmir Rexha’nın beni tanıştırdığı 

Nersada Mandija’ya gerçekleştirdiğimiz buluşmalarda gösterdiği güleryüz, ayırdığı vakit 

ve yol göstericiliğe minnettarım. 

Bu süreçte görüştüğüm her insan beni katılımcılara ulaştıran birer köprü oldu. Kültürler 

arası evliliklerin gerçekleşmesinde danışmanlık hizmeti veren Stara Raska Vakfı ile beni 

tanıştıran Pavlo Jakova’ya teşekkürlerimi sunarım. Tezin hayata geçmesi yolunda en 

büyük katkıları sunanlardan biri şüphesiz Stara Raška Vakfı Başkanı Vojin Vučićević’tir. 

Onunla Belgrad’da gerçekleştirdiğimiz ilk buluşmadaki misafirperverliği, beni 10 

Arnavut-Sırp çift ile buluşturacağına dair verdiği sözü tutarak zor iklim koşullarına 

rağmen Sırbistan’ın yüksek dağ köylerine kadar gelip beni katılımcılarla tanıştırmasını 

ve bana onların güvenini kazandırmasını unutmam mümkün değil. Ayrıca Stara Raska 

Vakfı Sjenitsa Şubesi yetkilisi Momir’e, bölgedeki Arnavut-Sırp evlilikleri ile ilgili 

sağladığı veriler ve gösterdiği çabaları için teşekkür ederim.  

Sırp katılımcılar ile yaptığım pilot çalışmada bana tercümanlık desteği veren Esin Lekić’e 

ve saha çalışmalarındaki görüşmelerde çevirileri ile katkı sağlayan İzmir Musiq’e 

işbirlikleri için teşekkürlerimi ifade etmem gerekir. 



v 

 
 

Çalışmanın başından itibaren yaptığımız görüşmelerde yol göstericiliği ile beni 

yüreklendiren Tirana Üniversitesi Sosyoloji Bölümünün saygın akademisyenlerinden 

Prof. Dr. Zyhdi Dervishi’ye minnettarım. 

Tez yazım süreci boyunca aramızdaki mesafelere rağmen her zaman yanımdaymış gibi 

hissettiğim İtalya’daki arkadaşım İnva Aliu’ya ve bu süreçte her zaman beni destekleyen 

ve teşvik eden arkadaşım Maida Melani’ye teşekkür borçluyum.  

Ankara’daki eğitim hayatım boyunca bana yol arkadaşlığı yapan Mariam 

Gaprimdashvili’ye ve evimden uzakta geçirdiğim süre boyunca ağabeyim dediğim 

Feridun Taşkıner’e dostluklarından ötürü teşekkürlerimi sunarım.  

Tez yazım sürecinde Türkçe diline hâkimiyet konusunda yaşadığım zorluklarda 

yardımıma koşan Şeyda Taşkıner, İrena Permeti ve Stela Muçaj’a teşekkür etmek isterim.  

Türkiye Bursları çerçevesinde Türkiye’ye gelip Hacettepe Üniversitesinde değerli 

hocalardan dersler almamı sağlayan ve beni maddi olarak destekleyen Yurtdışı Türkler 

ve Akraba Topluluklar Başkanlığına minnettarım. 

Tez yazım sürecinde yönlendirmeleri ile çalışmamı tamamlamam doğrultusunda büyük 

desteklerini esirgemeyen Tez İzleme Komitesi üyeleri Prof. Dr. E. Feral Tur ve Prof. Dr. 

Birsen Şahin Kütük müteşekkirim.  

Tüm hayatım boyunca olduğu gibi Türkiye’deki doktora eğitimimde de maddi ve manevi 

en büyük desteği bana Annem Lume Murataj ve Babam İsmajl Murataj sağlamıştır. 

Doktora hayatım boyunca yaşadığım iyi-kötü tüm günlerde onların yanımda olduğu 

gerçeğini bir an dahi unutmadım. Ayrıca, saha araştırması boyunca bana eşlik edip güç 

ve destek veren Anneme özellikle teşekkür etmek isterim. 

Çalışmamın hayat bulmasında en büyük emeği geçen danışman hocam Doç. Dr. 

Abdulkerim Sönmez’i anmak isterim. Tez konusu seçiminden çalışmamın bitimine kadar 

fikirlerime değer verip bana büyük bir özgürlük alanı sağlayan, tezimin yapısının 

oluşturulmasına yardım eden, tez yazım sürecinde en kritik ve önemli noktalarda yaptığı 



vi 

 
 

katkılarla beni hedefime giden yolda tutan, tezimin başarı ile sonlanması için bana en 

değerli varlığı olan zamanını ayıran Hocam’a ne kadar teşekkür etsem de yeterli 

olmayacağının bilincindeyim. Tüm öğrencilerine olduğu gibi bana da gösterdiği 

yardımseverlik, misafirperverlik ve yol göstericilikten doktora eğitimim sürecinde 

istifade ettiğim gibi sürdürmeyi planladığım akademik hayatım boyunca kendisini rol 

model olarak alacağımı burada belirtmek isterim. Ben de bir gün kendisinin pozisyona 

erişirsem öğrencilerime vakit ayırıp onları dikkatle dinlemeyi, yaptıkları hataları sabırla 

düzeltmeyi, onlara sadece danışman hocalık değil aynı zamda bir arkadaş gibi yaklaşmayı 

ve onları saygın birer bilim insanı gibi hissettirmeyi bir ilke olarak benimseyeceğim. Tüm 

ümidim, kendisi ile tez konusunu belirlediğimiz zamanlarda belirttiği üzere, iki kapak 

arasında girdiğinde koltuğumun altına koyup tüm dünyanın akademik ortamlarında 

özgüvenle var olabileceğim düzeyde bir tezi bitirmiş olmaktır. Bu uzun ve zorlu akademik 

yolculuğumda bana eşlik eden Hocama teşekkürlerim sunarım. 

Doktora eğitimim ve tez yazım sürecindeki sabır, özveri ve kalbi destekleri için Erland’a 

yürekten teşekkür ederim. Bu süreçte geçirdiğim en zor ve stresli zamanlarda gösterdiği 

anlayıştan ötürü kendisine borçlandığımı burada ifade etmek isterim.  

 

  



vii 

 
 

ÖZET 

MURATAJ, Olta. Toplumsal Cinsiyet Rolleri Üzerine Kurulmuş Kültürler arası Evlilikler: 

Sırbistan’da Yaşayan Arnavut-Sırp Çiftlerin Evlilikleri Üzerine Bir Vak’a Çalışması, Doktora Tezi, 

Ankara, 2020. 

Bu çalışma Arnavut kadınlar ile Sırp erkekler arasında gerçekleşmiş olan kültürler arası 

evlilikler hakkındadır. İlk kez 2006 yılında yapılmaya başlanmış olan bu evlilikler 

özellikle Arnavut toplumu tarafından milliyetçi duyguları rencide eden ve toplumsal ve 

kültürel normlardan sapan evlilikler olarak değerlendirilmiştir. Çalışma bu evlilikleri 

toplumsal sapma vakaları olarak değil, olağanüstü bir kültürler arası evlilik vakası örneği 

olarak içinde gerçekleştikleri toplumsal, kültürel ve tarihsel-siyasal bağlamda, evliliğe 

taraf olanlar kadar onlara aracılık edenlerin evlilik, aile ve toplumsal cinsiyet rollerine 

dair sahip oldukları zihniyet, değerler, benimsemiş oldukları kurallar yanında evlenen 

tarafların ve aracı olanların fikirleri, evlilikten beklentileri ve yapılacak evlilik hakkındaki 

değerlendirmeleri bağlamında incelemektir. Araştırmanın ampirik verileri Sırbistan’ın 

Sancak bölgesinde yaşayan toplam 42 Arnavut kadın ve bu kadınların eşleri olan 31 Sırp 

erkekle Eylül-Kasım 2017 tarihleri arasında yapılmış olan derinlemesine mülakatlar 

vasıtasıyla derlenmiştir. Bu mülakat verilerinin analizi her şeyden önce bu evlilikleri 

yapan bireylerin kendi toplumlarının cari kültürel ve toplumsal norm ve değerleri ile bir 

ayrışma veya çatışma yaşayan bireyler olmadıklarını göstermektedir. Aksine onlar 

Balkanlarda sosyalizmin çöküşü ardından yaşanan gelişmelerin kendilerini evlilik 

pazarında marjinalleştirdiği ve sınırın ötesinde eş arayışına ittiği veya böyle bir kimseden 

bir aracı vasıtasıyla gelen teklifi kabule zorladığı bireyler olduklarına işaret etmektedir. 

Araştırma verilerine göre, evelenen tarafların aradıkları şey kırsal bir ortamda geleneksel 

aile ve toplumsal cinsiyet rollerini yerine getirecek bir eş bulmaktır. Ancak bu roller 

evlenecek taraflar arasında iletişim kurmak için hiçbir dil becerisinin olmadığı ve tam 

olarak nasıl bir şey oldukları hakkında hiçbir ön bilginin olmadığı bir ortamda oynanması 

gereken rollerdir. Ortalama olarak sekiz yıl süren bir evlilik hayatı sonunda geriye 

dönülüp bakıldığında bu evliliklerin kültürler arası bir evliliğin içerdiği zorlukların 

üstesinden gelebilmek için olağanüstü bir çaba ve dayanışma gösterildiği ve ulaşılmış 

olan sonucun kendi hali ve vasfı ile artık kabullenildiği evlilikler olduğunu 



viii 

 
 

göstermektedir. Bu evliliklerin göstermiş olduğu başarının hikâyesi modern bir aşk 

hikâyesinin veya aşka dayalı modern bir kültürler arası ilişkinin evliliğe götüren başarı 

hikâyesi değil, damgalanmış olma ve kültürel farklılıkların kederli yükü karşısında eşler 

arasında karşılıklı anlayış, merhamet ve dayanışma ile elde edilmiş bir başarının 

hikâyesidir.  

Anahtar Sözcükler 

Arnavut-Sırp evlilikleri, Balkanlar’da aile, kültürler arası evlilikler, kültür şoku, 

toplumsal cinsiyet rolleri, görücü usulü evlilikler, evlilik pazarı. 

 

  



ix 

 
 

ABSTRACT 

MURATAJ, Olta. Intercultural Marriages Based on Gender Roles: A Case Study on 

Albanian-Serbian Couples Living in Serbia, PhD Thesis, Ankara, 2020. 

This study is on the cases of intercultural marriages between Albanian women and 

Serbian men. These marriages first have started in the year 2006 and have been 

considered, especially by the Albanian society, as offending the nationalistic sentiments 

and a deviation from collective social and cultural norms. The study examines these 

marriages not as a case of social deviation but an extraordinary example of intercultural 

marriages in their social, cultural and historical- political context in connection with the 

collective mentality, values, rules and norms related to family, marriage, gender roles and 

in connection with the ideas, expectations and assessments of the marrying parties as well 

as of all other parties involved in their initiation and arrangement. The data for this study 

have been collected between September and November, 2017 by means of conducting in-

depth interviews with 42 Albanian women and 31 Serbian men who have made an 

intercultural marriage and live in Sanjak (Sandžak) region of Serbia. An analysis of 

research data indicates that these women and men are not individuals who have been in 

conflict with the cultural values and social norms of their societies. Instead they have 

been marginalised in the marriage market by the post-socialist developments in their 

societies and have been forced to search for a partner or accept an offer of a marriage 

made by someone through the medium of an intermediator and who is living on the other 

side of the border. What the marrying parties have looked for is somebody who is 

prepared to play the traditional family and gender roles in a rural setting properly. 

However, these roles had to be performed without having any linguistics skills for 

communication and without having any idea about what these gender roles involved in 

their concrete forms. In retrospect, after living as a married couple for eight years, on 

average, the data indicate that, the Albanian-Serbian couples have shown an extraordinary 

effort and solidarity to overcome the difficulties involved in an intercultural marriage and 

managed to come to terms with what they have achieved. The story of their achievement 

is not that of a modern romance leading to an intercultural marriage but of a mutual 



x 

 
 

understanding, compassion and solidarity against the stigma attached to their marriage 

and the depressing burden of culture shocks.   

Keywords 

Albanian-Serbian marriages, intercultural marriages, family in the Balkans, gender roles, 

culture shock, arranged marriage, marriage agencies. 

 

  



xi 

 
 

İÇİNDEKİLER 

KABUL VE ONAY .......................................................................................................... i 

YAYIMLAMA VE FİKRİ MÜLKİYET HAKLARI BEYANI.................................. ii 

ETİK BEYAN ................................................................................................................ iii 

TEŞEKKÜR ................................................................................................................... iv 

ÖZET .............................................................................................................................. vii 

ABSTRACT .................................................................................................................... ix 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................................. xi 

TABLOLAR DİZİNİ .................................................................................................. xvii 

 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

1. BÖLÜM ...................................................................................................................... 23 

EVLİLİK, AİLE, TOPLUMSAL CİNSİYET ROLLERİ VE 

BALKANLARDA AİLE YAPISI ................................................................................ 23 

1.1. EVLİLİK VE AİLE ...................................................................................... 23 

1.2. CİNSİYET ROLLERİ VE BUNLARIN ATAERKİL VE MODERN 

AİLE SİSTEMLERİNE ETKİSİ ................................................................ 29 

1.3. CINSIYET ROLLERININ EVLILIK KALITESINE VE 

BIREYLERIN MUTLULUĞUNA ETKISI ............................................... 33 

1.4. KÖY TOPLUMLARI VE BALKANLARDA GELENEKSEL AILE 

SISTEMI ....................................................................................................... 36 

1.4.1. Köy Toplumları .................................................................................... 36 

1.4.2. Balkanlarda Geleneksel Aile Sistemi ................................................... 38 

 

2. BÖLÜM ...................................................................................................................... 44 

KÜLTÜR VE KÜLTÜRLER ARASI EVLİLİKLER ............................................... 44 

2.1. KÜLTÜR ....................................................................................................... 44 

2.2. BİR EVLİLİK TÜRÜ OLARAK KÜLTÜRLER ARASI 

EVLİLİKLER OLGUSU ............................................................................. 45 



xii 

 
 

2.3. BİREYLERİ KÜLTÜRLER ARASI EVLİLİK YAPMAYA SEVK 

EDEN NEDENLER ...................................................................................... 51 

2.4. KÜLTÜRLER ARASI EVLİLİKLERDE KARŞILAŞILAN 

ZORLUKLAR .............................................................................................. 56 

2.4.1. Kimlik ve Kültürel Farklılıklardan Kaynaklanan Sorunlar .................. 56 

2.4.2. Dil ve İletişim Zorlukları ...................................................................... 61 

2.4.3. Çocuk Bakımına ve Yetiştirilmesine Dair Zorluklar ........................... 63 

2.4.4. Dini Mensubiyet ve İnanç Farklılıklarından Kaynaklanan 

Sorunlar ................................................................................................ 64 

2.4.5. Yaşam Yeri Tercihi İle Bağlantılı Sorunlar ......................................... 66 

2.4.6. Köken Aile/Toplum Tarafından Kabul veya Reddedilme 

Sürecinden Kaynaklanan Sorunlar ....................................................... 67 

2.4.7. Toplumsal Önyargılardan Kaynaklanan Sorunlar ................................ 68 

2.4.8. Yemek Alışkanlıkları, İklim ve Coğrafya Farlılıklarından 

Kaynaklanan Sorunlar .......................................................................... 68 

2.5. KÜLTÜRLER ARASI EVLİLİKLERDE KARŞILAŞILAN 

SORUNLARLA BAŞ ETME YÖNTEMLERİ .......................................... 69 

2.6. EVLİLİK AJANSLARININ KÜLTÜRLER ARASI 

EVLİLİKLERDEKİ ROLÜ VE İŞLEVİ ................................................... 70 

2.7. KÜLTÜRLER ARASI EVLİLİKLERE SAPKIN (DEVİANT) 

EVLİLİKLER DENEBİLİR Mİ? ............................................................... 75 

 

3. BÖLÜM ...................................................................................................................... 77 

HASIM ÜLKELER VE ULUSALAR OLARAK SIRBİSTAN VE 

ARNAVUTLUK ............................................................................................................ 77 

3.1. SIRBİSTAN’DA COĞRAFYA, DİN, ETNİK GRUPLAR VE 

DEMOGRAFİK DEĞİŞİKLİKLER .......................................................... 77 

3.2. SIRBİSTAN’IN KISA SİYASİ TARİHİ VE SIRP 

MİLLİYETÇİLİĞİ ...................................................................................... 79 

3.2.1. Sancak Bölgesi (Sandžak) .................................................................... 82 

3.2.2. Sırp Milliyetçiliği ................................................................................. 83 



xiii 

 
 

3.3. ARNAVUTLUK’TA COĞRAFYA, DİN, ETNİK GRUPLAR VE 

DEMOGRAFİK DEĞİŞİKLİKLER .......................................................... 86 

3.4. ARNAVUTLUK’UN KISA SİYASİ TARİHİ VE ARNAVUT 

MİLLİYETÇİLİĞİ ...................................................................................... 89 

3.4.1. Arnavut Milliyetçiliği ........................................................................... 94 

3.5. TARİHİ ARNAVUT-SIRP İHTİLAFI ....................................................... 97 

 

4. BÖLÜM .................................................................................................................... 100 

EVLİLİK ÖNCESİ DURUM, TANIŞMA SÜRECİ VE EVLİLİK KARARI ...... 100 

4.1. SIRP ERKEKLERİN EVLİLİK ÖNCESİ YAŞANTILARI .................. 102 

4.2. SIRP BİR ERKEĞİ SINIR ÖTESİNDE EŞ ARAMAYA VE 

EVLİLİĞE GÖTÜREN SÜREÇ ............................................................... 105 

4.3. ARNAVUT BİR KADINI UYGUN EŞ ADAYI OLARAK 

YETİŞTİREN TOPLUMSAL BAĞLAM ................................................ 111 

4.4. BİR EVLİLİĞE ARACILIK ETME GELENEĞİNİN MODERN 

BİÇİMLERİ ................................................................................................ 117 

4.4.1. İşkodralı Valentina’nın Aracılık Ettiği Evlilikler ............................... 120 

4.4.2. Evlendirme Acentelerinin Aracılık Ettiği Evlilikler .......................... 125 

4.4.3. Yakınların ve Tanıdıkların Aracılık Ettiği Evlilikler ......................... 131 

4.4.4. Diğer Aracılar ..................................................................................... 136 

4.5. SEBEPLERİN ÇEŞİTLERİ VE NİTELİKLERİ ÜZERİNE BİR 

DEĞERLENDİRME .................................................................................. 138 

 

5. BÖLÜM .................................................................................................................... 147 

EVLİLİĞE KARAR VERME, NİŞAN VE EVLİLİK TÖRENLERİ ................... 147 

5.1. ARNAVUTLUK VE SIRBİSTAN’DA GELENEKSEL KIZ 

İSTEME BİÇİMLERİ VE AİLE SİSTEMLERİ .................................... 149 

5.2. EVLİLİĞE KARAR VERME VE NİŞANLANMA SÜRECİ ................ 155 

5.3. NİŞANDAN DÜĞÜNE HAZIRLIKLAR, ENDİŞELER VE 

BEKLENTİLER ......................................................................................... 163 

5.4. SIRBİSTAN VE ARNAVUTLUK’TA GELENEKSEL EVLİLİK 

ANLAYIŞI VE DÜĞÜN TÖRENLERİ ................................................... 165 



xiv 

 
 

5.5. SIRP – ARNAVUT DÜĞÜN TÖRENİ ..................................................... 169 

5.6. KARADAĞ’DA GELİN OLMAYA HAZIRLANIRKEN KENDİNİ 

SIRBİSTAN’DA BULMAK ...................................................................... 170 

5.7. GELİNLİKSİZ GELİN .............................................................................. 173 

 

6. BÖLÜM .................................................................................................................... 174 

ASGARİ KÜLTÜREL ORTAKLIKLARDAN BİR EVLİLİK İNŞA ETME 

SÜRECİ ........................................................................................................................ 174 

6.1. İLK GECENİN SABAHI ........................................................................... 174 

6.2. HAYATA SIFIRDAN BAŞLAMAK......................................................... 176 

6.3. YENİ HAYAT’IN İLKLERİ VE HAYATI DÜZENLEME 

FAALİYETLERİ ........................................................................................ 178 

6.4. EV İÇİ VE DIŞI İŞLER, KOCA İLE İŞ BÖLÜMÜ ............................... 181 

6.5. AİLE ÜYELERİ İLE İLİŞKİLER ........................................................... 183 

6.6. AİLENİN GELİRİ VE REFAH DURUMU ............................................. 185 

6.7. HAMİLELİK, DOĞUM VE ÇOCUĞUN YETİŞTİRİLMESİ .............. 186 

6.7.1. İlk Çocuğun Doğumuna Kadar Olan Safhalar ................................... 186 

6.7.2. Çocukları Yetiştirme Konusunda Kocanın ve Ailesinin Yardımı ...... 187 

6.7.3. Çocuk Sahipi Olamayan Gelinler ....................................................... 189 

6.8. EVLENDİKTEN SONRA KIZ EVİNE ZİYARETLER ........................ 190 

6.9. DİL VE İLETİŞİM ..................................................................................... 191 

6.9.1. Dili Öğrenme Sürecindeki İlk Adımlar .............................................. 191 

6.9.2. Dil Nedeniyle Kendini Yabancı Hissetmek ....................................... 192 

6.9.3. Eşin ve Ailesinin Yardımı ve İyi Anlayışı ......................................... 193 

6.9.4. Dil ve Samimiyet (Mahrem İlişkiler) ................................................. 194 

6.9.5. Dil Bilmemekten Dolayı Yaşanan Zor Anlar ..................................... 195 

6.9.6. Dil ve Alışma Süreci .......................................................................... 196 

6.10. DİNİ İNANÇLARDAKİ FARKLILIKLAR VE DİN 

DEĞİŞTİRME .......................................................................................... 196 

6.11. SIRP VE ARNAVUTLAR ARASINDAKİ ÖNYARGILARIN 

EVLİLİK HAYATINA ETKİSİ .............................................................. 204 



xv 

 
 

6.11.1. Aile ve Topluluk İçinde Arnavutlar Hakkındaki Önyargıların 

Etkisi ................................................................................................. 204 

6.11.2. Arnavutluk’a Ziyeret Ettiklerinde Karşılaştıkları Önyargı ve 

Tepkiler ............................................................................................ 205 

6.12. SIRBİSTAN’DA EVLİ OLAN ARNAVUT KADINLARININ 

BİRBİRLERİYLE İLİŞKİLERİ .............................................................. 207 

 

7. BÖLÜM .................................................................................................................... 209 

BEKLENTİLER, VAATLER VE UMUTLARIN GERÇEKLEŞME BİÇİM 

VE DÜZEYİ ................................................................................................................. 209 

7.1. EVLİLİK ÖNCESİ BEKLENTİLERİN NE ORANDA 

KARŞILANDIĞI ........................................................................................ 211 

7.2. KOCALARIN GERÇEKLEŞTİRMEDİKLERİ VAATLER ................ 215 

7.3. EĞER ZAMAN GERİ DÖNDÜRÜLEBİLSEYDİ AYNI EVLİLİĞİ 

TEKRAR YAPIP YAPMAYACAKLARI ............................................... 217 

7.3.1. Yine Aynı Evliliği Yapmayı Tercih Edecek Olan Kadınlar............... 218 

73.2. Aynı Evliliği Yapmayı Tercih Etmeyecek Olan Kadınlar .................. 219 

7.4. İYİ GİDEN EVLİLİKLER – MEMNUN KOCALAR............................ 224 

7.5. BENZER EVLİLİKLERİ YAPMAK İSTEYENLERE 

YAPILMAK İSTENEN ÖNERİLERİ ..................................................... 226 

7.6. TOPLUMLARI TARAFINDAN EVLİLİKLERİNİN NASIL 

GÖRÜNDÜĞÜNE DAİR DEĞERLENDİRMELERİ ............................ 230 

7.7. KENDİ EVLİLİKLERİNİN BENZER EVLİLİKLERE NEDEN 

OLMASI HAKKINDAKİ DEĞERLENDİRMELERİ ........................... 236 

 

TARTIŞMA VE SONUÇ ............................................................................................ 241 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 253 

 

EK 1. ORİJİNALİK RAPORU .................................................................................. 272 

EK 2. ETİK KURUL .................................................................................................. 273 

EK 3. GÖNÜLLÜ KATILIM FORMU .................................................................... 274 

EK 4. KADIN KATILIMCI MÜLÂKAT CETVELİ .............................................. 275 



xvi 

 
 

EK 5. ERKEK KATILIMCI MÜLÂKAT CETVELİ ............................................. 278 

 

 

 

  



xvii 

 
 

TABLOLAR DİZİNİ 

Tablo 1.  Kadın Katılımcıların Yaşları, Öğrenim Düzeylerii, Evlilik Öncesi  

Dini Mensubiyetleri, Meslekleri, Evlilik Süreleri ve İçinde Yaşadıkları 

Aile Tipi ........................................................................................................... 17 

Tablo 2.  Erkek Katılımcıların Yaşı, Öğrenim Düzeyi, Dini Mensubiyeti ve 

Meslekleri ........................................................................................................ 18 

Tablo 3. Tarafları Evliliğe Götüren Etkenler ve İçinde Bulundukarı Bağlam ............. 249 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 
 

GİRİŞ 

ARAŞTIRMANIN KONUSU, AMACI VE YAKLAŞIMI  

Bu çalışma kendi kültürlerinde geçerli geleneksel toplumsal cinsiyet rollerini yerine 

getirecek uygun bir eş arayışı içinde iken kendilerinkinden farklı ve ulusları arasında 

tarihsel husumet bulunan bir kültür ve toplumdan gelen bireyler olarak Arnavut kadınlar 

ile Sırp erkekler arasında aracılar vasıtasıyla düzenlenmiş olan evlilikler hakkındadır. İlk 

kez 2006 yılında başlamış olan bu evlilikler genel hatları itibariyle kültürler arası 

evliliklerin bir örneğini teşkil etmektedir.  

Özellikle Arnavutluk’ta olmak üzere, bu evlilikler bilhassa başarısızlık veya 

olumsuzlukla sonuçlanan örneklerden hareketle aşırı olumsuz değerlendirmelere tabi 

tutulmuş, basılı ve görsel medyada tepki, kınama ve hatta damgalanma ile karşılanmıştır. 

Hatta denebilir ki, milliyetçi ruhun ve duyguların etkisiyle, Arnavutluk’ta başka hiçbir 

kültürler arası evlilik türü Arnavut kadın-Sırp erkek evlilikleri kadar sosyal olarak 

tartışılmamış, yargılanmamış, cezalandırılmamış ve reddedilmemiştir. Arnavut 

kızların/kadınların sosyal olarak düşman imajını taşıyan erkeklerle evlenmesi Arnavut 

toplumunda toplu öfke ve olumsuz tepkilere neden olmuştur. Ayrıca, bu tür evliliklerin 

daha iyi yaşam standardına erişmek güdüsüyle yapıldığı, Arnavut kızlarının aileleri 

tarafından adeta Sırplara satıldığı, Arnavutluk’ta evlenilebilecek yeterince erkek varken 

Arnavut kızlarının başka erkeklerle ama özellikle de Sırp erkeklerle evleniyor olmasının 

kabul edilemez olduğu, bunun adeta Arnavut toplumunun kadınlarının cinselliğini ele 

geçirerek toplumun bütünü üzerinde sembolik bir hâkimiyet kurmak anlamına geldiği 

yönünde birçok değerlendirme yapılmaktadır1. Kendi toplumlarında evliliklerinin benzer 

                                                           
1Bu tür değerlendirme örnekleri için bkz.: 2014’te Arnavut televizyon kanallarının birinde yayınlanan 

“Düşmanla” Ayni Yatakta: Arnavut-Sırp Evlilikleri” (Në Shtrat me Armikun: Martesat Shqiptaro - Serbe); 

iki Arnavut-Sırp çiftinin, İşkodra’lı (Arnavutluk) bir aracı tarafından bu evliliklerin nasıl yapıldığı 

anlatılmaktadır. Daha fazlası için şu Youtube adresine bkz. 

https://www.youtube.com/watch?v=MiHgFXgDWiQ; 2018 yılında yine aynı televizyon kanalında 

yayınlanan “Arnavut Ayak İzi” (Gjurmë Shqiptare) “Bir Sırp’la Evlenmek” (Të Lidhësh Kurorë me Serbin) 

gibi programlar bu evliliklere adanmış programlardır. Bu programda Arnavut – Sırp evliliklerinin nasıl 

yapıldıkları ve Arnavut kadınlarının yaşam koşulları yeniden gündeme getirilmiştir. Daha fazlası bilgi için 

şu Youtube adresine bkz. https://www.youtube.com/watch?v=cdS3GHENUcs; Çeşitli gazetelerde bu 

evlilikler hakkında birçok haberler yapılmıştır. Örneğin, Online Express gazetesi 5 Ağustos 2019’da 

https://www.youtube.com/watch?v=MiHgFXgDWiQ
https://www.youtube.com/watch?v=cdS3GHENUcs


2 

 
 

nitelendirmelerle değerlendirilmiş olduğu bu çalışma kapsamında kendileriyle mülakat 

yapılan Sırp erkeklerin evlilikleri hakkındaki beyanlarında da bir şekilde mevcuttur.  

Bu durum bu evliliklerin her iki toplumun, özellikle Arnavut toplumunun kolektif 

bilincinde bir tür suç ve bu nedenle adeta bir kimsenin kiminle evlenmesinin normal ve 

kabul edilebilir olduğuna dair toplumsal normlardan ciddi bir sapma olarak telakki 

edildiklerine işaret etmektedir. Dahası, kendi evliliklerinin söz konusu bu normlardan bir 

sapma olduğu evlenen taraflarca da fark edilmiş, hissedilmiş ve bir oranda evliliklerinin 

kurucu ve ayrılmaz bir toplumsal, manevi ve duygusal unsuru haline gelmiştir.  

Öte yandan, evli çiftlerin kendileri tarafından anlatılmış olan hikâyelerinden ortaya çıkan 

tema ve örüntüler dikkate alındığında, bu araştırmada konu edilen evlilikler sosyal 

bilimler literatüründe incelenmiş olan kültürler arası evlilik örneklerinde tespit edilmiş 

olan bazı temel örüntülerden de farklılık veya sapma göstermektedir. Bunlardan birisi bu 

evliliklerin aşka, kişisel, toplumsal veya iktisadi cazibeye dayalı evlilikler olmamalarıdır. 

Araştırma verilerinin de gösterdiği üzere, birçok halde Arnavut kadınların yaşadıkları 

toplum içinde sahip oldukları iktisadi imkânlar ile evlilik sonrasında kendilerini içinde 

buldukları imkânlar birbirlerinden çok farklı değildir hatta bazı durumlarda daha da 

düşüktür. Daha belirgin bir farklılık ise bu evliliklerin başlangıcında takip edilen yordam 

geleneksel yöntemlere göre işleyen bir mekanizmaya dayanmakta oluşudur. Bazı 

kültürler arası evlilik örneklerinde olduğu üzere eş arayanlar veya kendilerine eş 

                                                           
“Sırplar Arnavut Kadınları 3.000 Avroya Satın Alıp Kendi Dillerini Öğretiyorlar” (Serbët po i Blejnë 

Femrat Shqiptare nga 3 mijë Euro dhe po ua Mësojnë Gjuhën e Tyre) başlıklı haberinde, Sırp erkeklerin bu 

kadınlarla evlenmek için para ödediğini yazarak, bu evliliklerin sürecini gösteren örneklerden biridir. Daha 

fazlası bilgi için bkz. https://www.gazetaexpress.com/serbet-po-i-blejne-femrat-shqiptare-nga-3-mije-

euro-dhe-po-ua-mesojne-gjuhen-e-tyre/; Başka bir online bir gazete olan “KOHAnet” 17 Mayıs 2017 tarihli 

haberinde ise bu evlilikleri üzerine “Sırplarla Evlenen Arnavut Kadınları Nasıl Yaşıyorlar?” (Si Jetojnë 

Shqiptaret që Martohen me Serbë?) başliğı altında ayrıntılı bir şekilde bir Arnavut-Sırp çıftin hayatını 

anlatmıştır. Bu yayın için bkz. https://www.koha.net/arberi/19086/si-jetojne-shqiptaret-qe-martohen-me-

serbe/. 15 Aralık 2017 tarihinde başka bir online gazete olan, Tema’da “Sırplar Arnavutluk’tan Kızlarla 

Evlenmek İçin Binlerce Avro Harcıyorlar” (Serbët Mijëra Euro per tu Martuar me Vajzat nga Shqipëria, 

por...) haberi bu evlilikler üzerine yazılmıştır. Bu gazete Sırp gazetesi Blic’e atıfta bulunarak bu evliliklerin 

Sırp toplum tarafından nasıl gösterdiğini anlatmaktadır. Tema gazetesine göre, Blic, “Arnavut gelinlerle 

evlilik, Sırbistan’ın farklı bölgelerinden birçok bekâr insan için bir umut” diye yazmaktadır. Blic’e göre 

Raška (veya Sancak) bölgesinde 350’den fazla evlilik gerçekleşmiştir. Aynı haberde bu tür evliliklerin 

birçok aracı tarafından gerçekleştirildiği ve Sırp erkeklerin sık sık sahtekârlıkla karşılaştığı anlatılmıştır. 

Daha fazla için bkz. http://www.gazetatema.net/2017/12/15/serbet-mijera-euro-per-tu-martuar-me-vajzat-

nga-shqiperia-por/.  

 

https://www.gazetaexpress.com/serbet-po-i-blejne-femrat-shqiptare-nga-3-mije-euro-dhe-po-ua-mesojne-gjuhen-e-tyre/
https://www.gazetaexpress.com/serbet-po-i-blejne-femrat-shqiptare-nga-3-mije-euro-dhe-po-ua-mesojne-gjuhen-e-tyre/
https://www.koha.net/arberi/19086/si-jetojne-shqiptaret-qe-martohen-me-serbe/
https://www.koha.net/arberi/19086/si-jetojne-shqiptaret-qe-martohen-me-serbe/
http://www.gazetatema.net/2017/12/15/serbet-mijera-euro-per-tu-martuar-me-vajzat-nga-shqiperia-por/
http://www.gazetatema.net/2017/12/15/serbet-mijera-euro-per-tu-martuar-me-vajzat-nga-shqiperia-por/


3 

 
 

arananlar kişisel ve kurumsal arabulucular vasıtasıyla birbirlerini bulmalarına rağmen, 

Arnavut-Sırp evliliklerinde ilk tanışma anından kadının kocasının evine ulaştığı ana kadar 

hemen her şey kökleri derinlerde olan bazı geleneklere göre seyretmektedir.  

Ancak, bir yönüyle kiminle evlenileceğine dair toplumsal ve kültürel normlardan birer 

sapma örnekleri gibi görünseler ve bu vasıfları ile yargılanmış olsalar da, aracılar 

vasıtasıyla yapılmış Arnavut-Sırp evlilikleri aynı zamanda başta toplumsal cinsiyet 

rolleri, evlilik, eşlik ve bir aile kurma ve olmaya dair güçlü ve köklü özdeş veya benzer 

kültürel değer ve inançlar çerçevesinde inşa edilmiş ve bu nedenle kültürel ve toplumsal 

normlara sıkı sıkıya bağlı kalınarak gerçekleştirilmiş ve seyretmiş evlilikler olma hüviyeti 

de taşımaktadırlar. Dahası, bu evliliklerin belli bir istikrarla sürdürülebilmesinde belli 

alanlardaki kültürel farklılıkların doğurmuş oldukları zorlukların başka alanlardaki 

kültürel ve toplumsal benzerlik veya ortaklıkların evli çiftler tarafından birer manevi 

kaynak ve kılavuz olarak kullanılması suretiyle sonuçta normal diye telakki edilen 

evliliklerin olağan düzenine taşınmış oldukları da görülmektedir. Yine de bu sonucun evli 

çiftler, özellikle kadınlar tarafından büyük bir manevi, duygusal, toplumsal ve pratik 

bedel ödenmek suretiyle meydana getirilmiş olduğu görülmektedir.    

Araştırmanın amacı bu evlilik vakalarını geniş anlamda toplumsal sapma bağlamında ele 

almak değil, aksine, onların bu vasfını hatırda tutarak iki temel bağlamın bireysel 

öznelerin hayatında ve hayat hikâyelerinde kesiştiği bir bağlamda ele almaktır. Bu 

bağlamlardan ilki başta evlenen aktörlerin kendileri olmak üzere bu evliliklerin 

gerçekleşmesinde bir şekilde rol alan yakın aile üyeleri, aracılar ve diğer bireysel ve 

kolektif aktörlerin düşüncelerine, fikirlerine, eylemlerine, güdülerine, duygularına, 

ilişkilerine kılavuzluk eden ve dolayısıyla onların kurumsal ve kültürel bağlamını 

şekillendiren kurumlar, toplumsal ve kültürel yapılar, normlar ve anlayışlardır. İkinci 

bağlam ise Arnavutluk ve Sırbistan’da yakın dönemde meydana gelmiş olan siyasi, 

iktisadi, toplumsal ve kültürel değişme ve dönüşümlerin bireylerin karar ve tercihlerini 

kısıtlayan veya onları kendi karar ve tercihlerini yeniden gözden geçirmeye zorlayan veya 

sevk eden etkenler bağlamıdır.  

Katılımcıların evlilik öncesindeki hayat hikâyelerinden anlaşıldığı kadarıyla, onların 

kendi toplumlarının kolektif vicdanını inciten bir evlilik kararı almaları zaten kendilerinin 



4 

 
 

bir şekilde toplumlarının cari kültürel ve toplumsal norm ve değerleri ile bir ayrışma veya 

çatışma yaşayan bireyler oldukları için değildir. Aksine, onların gerekçe ve kararlarının 

ardında yatan ve içinde bulundukları bağlamı tarif eden en önemli etkenlerden birisi 

Durkheim’ın (2003: 123-168) toplumsal patoloji diye tabir etmiş olduğu bir toplumsal 

halin bireylerin karar ve eylemlerinde tezahür etmesinin tipik bir örneğidir. Durkheim’a 

göre, toplumsal patoloji ve sapma öncelikli olarak bireyin değil, toplumun kendi 

varoluşunun gerekleri ile uyumlu olmayan düşünce, düzenleme ve uygulamalardan ortaya 

çıkan bir kolektif bir sağlıksızlık halidir. Bu hal toplumun her bireyini aynı şekilde 

etkilemez. Aksine, her bir bireyin kendi bireysel hikâyesi içinde toplumun neresinde, ne 

şekilde durduğuna bağlı olarak bazı bireyleri diğerlerinden daha fazla veya daha az 

etkiler.   

Katılımcıların evlilik öncesi hayat hikâyelerinin işaret ettiği bu patolojik hal esas 

itibariyle 1989’dan itibaren sosyalist sistemin küresel ölçekte çöküşünün ardından 

Balkanlardaki eski sosyalist ülkelerde ve bu minvalde Arnavutluk ve Sırbistan 

toplumlarının iç çevresinde meydana gelen, halen devam etmekte olan ve bu toplumları 

önceden sahip oldukları belli bir iç dengeden uzaklaştırmış bulunan büyük iktisadi, siyasi 

ve toplumsal dönüşümle alakalıdır. Bu halin katılımcıların biyografileri ile kesiştiği yer 

ise kısaca şöyle tarif edilebilir:  

Sosyalist rejimlerin yıkılışının ardından yaşanan ve ayrıntıları çalışmanın üçüncü 

bölümünde açıklanacak olan gelişmeler, Sırbistan’da basitçe kırdan kente göçü 

hızlandırmakla kalmamış adeta kırsal alanı demografik bakımdan boşaltmıştır. Dahası bu 

boşalma süreci iktisadi ve toplumsal bakımdan çok gelişkin olmayan bir kırsal alanda 

esas olarak çiftçiliğe dayalı bir iktisadi varoluş etrafında bir aile kurmak isteyen veya 

buna bir anlamda kendilerini mecbur hisseden erkekler açısından evlenme çağında olup, 

kırda yaşayan biriyle evlenmeyi kabul eden kadın nüfusta “kadın kıtlığı” olarak tabir 

edilebilecek bir sosyo-demografik hâl meydana getirmiştir. Bunun sonucu olarak birçok 

Sırp erkek evlenme yaşları çoktan gelip geçtiği halde bekâr ve çoğu halde yaşlanan 

ebeveynleri ile adeta tecrit edilmiş ve toplumun kenarına itilmiş ya da marjinalleşmiş bir 

hayat sürmeye başlamışlardır.  



5 

 
 

Buna karşılık sosyalist rejimin Arnavutluk’ta yaşadığı çöküş sonrası meydana gelen 

gelişmeler kırı değil adeta ülkeyi demografik bakımdan boşaltmış ve başta İtalya ve 

Yunanistan olmak üzere özellikle genç ve evlenme çağında olan erkek nüfusu kitlevi 

halde ülke dışına taşımıştır. Bu hâl ise özellikle kırda yaşayan ve geleneksel toplumsal ve 

kültürel normların hüküm sürdüğü bir ortamda: (i) Aileleri tarafından evlilik isteklerine 

onay verilmemiş, yahut (ii) kendileri ailelerinin önerdiği kişilerle evlenmeyi kabul 

etmedikleri için evlilik çağı gelip geçmiş ve/veya (iii) evlilik çağı gelip geçmekte olduğu 

için toplumları, yakın çevreleri ve nihayet kendi nazarlarında evlilik pazarında (marriage 

market) marjinal bir birey olarak telakki edilmeye başlanmış veya (iv) kendilerini böyle 

bir marjinalleşme tehdidi altında hisseden ve oranları olağanın üstünde çıkmaya başlamış 

bir kadın nüfus yaratmıştır. Bu araştırmada incelenmekte olan Arnavut kadın-Sırp erkek 

evlilikleri esas olarak kendilerini bu bağlamda ve halde bulmuş olan bireylerin yaptıkları 

evliliklerdir.  

Sosyalist rejimlerin çöküşü ardından Arnavutluk ve Sırbistan’da meydana gelmiş olan 

demografik dönüşüm bireylerin içinde eylemde bulundukları bağlamın bir bileşeni 

olmakla birlikte iki sebeple evliliğe giden süreçte izlenen yolu başlatan zorunlu, gerekli 

veya yeterli bir nedensel ve evrensel etken olarak konumlandırılmaya aday bir etken 

değildir. İlk olarak, tarih boyunca karşılaşılmış ve özellikle antropologlar tarafından tarif 

ve tasvir edilmiş olan evlilik sistemlerine dair bilgilerimiz (bkz. Emiroğlu ve Aydın, 

2003: 201-203, 293-296; Jary ve Jary 1995: 387-88) ışığında düşünüldüğünde, verili bir 

toplumda geçerli evlilik sistemleri ile kadın erkek nüfus dengesi arasında kurulmuş olan 

işlevsel ilişki kendi başına bu ikisi arasında zorunlu bir nedensellik olduğunu kanıtlamak 

için yeterli değildir. Batı yayılmacılığı ve sömürgecilik deneyimleri ardından, on 

dokuzuncu yüzyıl sosyal düşüncesinde uygarlığın gelişimine bağlı olarak evlilik 

sistemlerinin de belli bir doğrultuda gelişim gösterdiği düşünülmüştür. Bunun tipik 

örneklerinden biri Spencer’in aile kurumunun evrimine dair görüşlerinde karşımıza çıkar. 

Ritzer’in özetlemesi ile ifade etmek gerekirse, Spencer’a göre:  

….her toplumun gelişimine paralel olarak toplumsal kurumlar bu değişimden doğan 

ihtiyaçlara daha iyi hizmet edebilecek şekilde değişir ve dönüşürler. Bu açıdan aile 

daha büyük sayıda insanın sürekli olarak bakılıp yetiştirilmesi ihtiyacı etrafında bir 

şekillenmeye uğramıştır. Başlangıçta hüküm süren kadın ve erkek arasındaki bağsız, 

bağlantısız serbest cinsel ilişkilerin yerini bu nedenle zaman içinde daha uyumlu 

karı-koca ilişkileri almıştır. Buradan bir kadının birden fazla erkekle yaptığı evlilik 



6 

 
 

ilişkisini ifade eden poliandri, ardından askeri toplumların erkek nüfus açısından 

doğurduğu tehdidin de bir sonucu olarak, bir erkeğin birden fazla kadınla evlilik 

ilişkisini içeren poligami, ardından tek eşle evliliğe doğru bir gelişme, evrimleşme 

söz konusu olmuştur (Ritzer, 1996: 131-133).  

Tarihsel olarak zaten çok az toplumda ve sınırlı kültürel alanlarda gelişmiş olduğu 

anlaşılan çok kocalı evlilikler belki bugün daha da az görünür olsalar da çok karılı 

evlilikler yahut adı evlilik olarak konulmamış fakat evliliği andıran başka cinsel 

birliktelikler (örneğin İngilizce’de common marriages denilen örfi evlilikler veya resmi 

bir evlilik bağı olmaksızın bir evli çift gibi birlikte yaşama biçimleri) günümüzde mevcut 

olmaya devam etmektedirler. Ancak evlenmek ve eş bulmak ihtiyacı hakkında 

konuşurken katılımcıların beyanlarında çok kocalı veya çok karılı bir evlilik fikrini 

andıran bir şeye hiç atıfta bulunulmamaktadır. Aksine onlar kendi ihtiyaç ve arzularını 

genel bir kural olarak “bir eş bulmak ve onunla bir yuva kurmak ihtiyacı” olarak tabir 

etmektedirler. Bundan hareketle onların evlilikten kastettikleri şeyin tek eşli bir evlilik 

olduğu anlaşılmaktadır zira onların kültürel ve toplumsal bağlamında mevcut olan böyle 

bir böyle bir sistemdir.  

İkinci olarak, kültürler arası evlilik hakkındaki literatür bu tür evliliklerin başlatılmasında 

demografik etkenlerin (yani evlenilmeye uygun yaşta yeterli kadın veya erkeğin 

bulunmamasının) zorunlu bir etken olduğuna hükmetmemize dayanak olacak bir kanıt 

sunmamaktadır. Aksine, kültürler arası evlilikleri başlatan süreçler ve bireylerin bu sürece 

dâhil olmasının gerekçeleri ve bu tür evliliklerden beklentileri çok farklı olabilmektedir. 

Çalışmanın beşinci bölümünde ele alınacağı üzere, Arnavut kadınlar ile Sırp erkekler 

arasındaki evliliklerin başlatılmasında geleneksel aracı rolünü taklit eden bireyler, 

Sırbistan’ın boşalan kırsal alanında demografik dengeleri yeniden oluşturmayı ve oraları 

yeniden ihya etmeyi amaçlayan rahipler ve daha modern görünümlü aracı kurumlar gibi 

birçok kişi ve kuruluş bulunmaktadır. Bu süreçte daha önce evlenme imkânı bulamamış 

olan Sırp erkekleri, bu değişik türden aracıları kullanarak “Arnavut kadınları çalışkan ve 

ailelerine düşkündür” düşüncesinden ve beklentisinden hareketle, evlenecek eş aramak 

için sınırı geçmektedirler. Sınırın öte yanında bu araştırmaya katılan Arnavut kızları 

yaşadıkları bölgede ise “kız yabancı evde doğar, evlenince kendi evine gider” zihniyeti 

hâkimdir. Bu nedenle evlilik çağına gelmiş oldukları halde henüz evlenememiş genç 

kadınlar bir anlamda gidecekleri evi ve bu evin direği olacak, evin geçimini sağlayacak 



7 

 
 

bir eş istemektedirler. Bir taraf evde duracak bir eş ararken diğer taraf dışarıda çalışarak 

bir eş aramaktadır. Her iki taraf da kendi toplumlarında geçerli normların toplumun 

kadınlara ve erkeklere dayattığı rolü yerine getirmeye hazırdır. Dolayısıyla Sırp 

erkeklerinin “Arnavut kadınlar ev hanımı olmak ve güzel bir aile kurmak isterler” 

varsayımı ve zor şartlarda yaşayan Arnavut kadınlarının “çalışan ve ailesini 

geçindirebilecek “ birini uygun bir eş olarak düşünmeleri bu çalışmanın başlığında ima 

edilmiş olan “cinsiyet rollerine dayalı bir kültürel evliliğin” başlatılmasının arka planında 

bulunan bir dizi toplumsal ve kültürel ve aynı zamanda insani etkenlerin bazılarına işaret 

etmektedir.  

Evlilik üzerine yapılan çalışmalar evliliğin her toplumda bulunan bir olgu olduğunu 

göstermektedir. Barbara (1989: 9) bunu “evrensel sosyal gerçek” olarak 

adlandırmaktadır. Amato vd.,’ne (2007: 1) göre, insan doğası için vazgeçilmez olan bu 

“evrensel sosyal gerçek”, insanların hayatlarında istikrarlı bir yapı ve anlam sağlayan bir 

sosyal düzenleme işlevi görmüştür. İnsanlar, evlenerek kendi türünün sürekliliğini 

sağladığı için, evliliği hayatlarındaki en anlamlı ve en vazgeçilmez kurum olarak 

görmektedir. Evlilik kurumu tarih boyunca sürekli değişmiştir ve bu değişimin doğrudan 

toplumun yaşadığı değişimle bağlantılı olduğu söylenebilir. Geleneksel toplumlar, 

erkeğin merkezde olduğu ve kadının onun etrafında döndüğü geleneksel ve ataerkil 

evlilik sistemleri üretmişlerdir. Daha sonra, toplumların gelişmesi ve modernliğin 

başlangıcı ile evlilik sistemi yeniden tanımlanmıştır. Geleneksel evliliklerin yerini, erkek 

ya da kadının merkezi role sahip olmadığı, ancak ikisinin bu rolü paylaşmasından ortaya 

çıkan modern evlilikler almıştır. 

Genel olarak arabulucularla gerçekleşen evlilik ve aşk evliliği olmak üzere iki tür evlilik 

vardır. Geleneksel evlilik, ebeveynlerin ya da akrabalarının öncülük ve aracılık ettiği ve 

iki ailenin ekonomik durumundan ve itibarından büyük ölçüde etkilenen bir sözleşmedir 

(Giddens, 1992: 63). Bu evlilikler iki birey arasındaki bir evlilik olmaktan çok, adeta iki 

ailenin işbirliğidir. Bu durumda aşk, samimiyet veya eşlerin yalnız zaman geçirebileceği 

bir ortam yaratmak düşünülemez. Romano’ya (2008: 48) göre, bu tür evliliklerde özel 

ilişkiler romantizm ve eş memnuniyeti temelinde kurulmamakta, daha çok çocuk sahibi 

olmanın bir yolu olarak görülmektedir. Flere ve Klanjšek (2013: 249), ataerkilliği sadece 

otorite olarak değil, “katı davranış kuralları, evin organizasyonu, iş bölümü ve kadınlara 



8 

 
 

yönelik mülkiyet ve miras hakkı başta olmak üzere tüm hakların yasaklanmasını içeren 

bir sistem” olarak tanımlamıştır. 

Modern toplumlarda ise evlilik, bireylerin özgür iradelerine bağlı olarak tanışma ve âşık 

olma aşamasından sonra gerçekleşen ve eşlerin veya tarafların eşit olduğu ve rollerini 

birbiriyle paylaştığı bir evliliktir. Ancak modern dönemde tüm evliliklerin bu tarife uyan 

bir şekilde yapıldığını söylemek oldukça güçtür. Aksine, evliliğin birçok halde geleneksel 

usullere başvurularak gerçekleştirilmesi yanında bir örneği bu araştırmada incelen birçok 

kültürler arası evlilik örneği de modern dönemin imkân ve şartları içinde geleneksel 

usullere başvurularak yapılmış evlilikler gibi de düşünülebilir.  

Bu çalışmada incelenen evlilikler taşıdıkları bazı temel özellikler nedeniyle “kültürler 

arası evlilik” teriminin kavramsal alanına dâhil edilmeleri gereken evliliklerdir. 

Çalışmanın ikinci bölümünde bu evliliklerin biçimleri hakkında ayrıntılı bilgi 

verilecektir. Ancak, onların taşıdıkları ortak temel özellikler anlamında “kültürler arası 

evlilik” (inter-cultural marriages) terimi ile bu çalışmada kastedilen şey, “farklı 

milliyetler, kültürler, dini inançlar ve farklı dillere sahip olan ve evlilik uğruna eşlerden 

birinin veya her ikisinin ikamet yerinin değiştirilmesini içeren evliliklerdir”. Konu 

hakkındaki literatürde bu tür evlilikler bazen başka terimlerle de ifade edilmekte olup, 

bunlardan birisi de “karma evlilikler” (mixed marriages) tabiridir. Çalışmada bu nedenle 

“karma evlilikler” ve “kültürler arası evlilikler” terimleri eş anlamlı terimler olarak 

kullanılmaktadır.   

Aynı ülke veya toplum içinde yaşayan ve bileşimi ve işleyişi bakımından toplumun “yerli 

nüfusu” veya bileşenleri arasında sayılan etnik, dini, ırkî gruplara mensup bireyler 

arasında yapılan evlilikler de bazı bakımlardan kültürler arası evliliklere 

benzemektedirler. Kültürler arası evliliklerin oluşumu bakımından tekil bir olmazsa 

olmaz bileşenler veya unsurlar listesi olmadığı gibi işleyişi bakımından da onları toplum 

içi veya kültür içi evliliklerden bütünüyle ayıran bir olmazsa olmazlar bileşeni yoktur. 

Kültürler arası evlilikleri bu sonrakilerden ayıran şey tek tek bileşenlerdeki derece 

farklarının belli bir bileşiminin sonuçta bir mahiyet farkına dönüşmesidir. Bunlar arasında 

en önemli bileşenlerden biri evlenecek çiftlerin anadillerin çoğu halde farklı ve 

taraflardan birinin karşısındakinin ana veya yegâne dilini bilmiyor olmasıdır. İnançlar, 



9 

 
 

adetler, değerler arasındaki farklar da benzer şekilde daha yakın veya uzak olarak 

konumlandırılabilir. Zira, Bilton vd.,’nin (2002: 57-60) ve Macionis’in (2012: 73-75) de 

belirttikleri üzere, mutlak tecrit halinde yaşayan ilkel grupların durumu hariç olmak 

üzere, dünya üzerinde hiçbir toplumun kültürü, kültürel mutlakiyetçilerin düşündüğü 

derecede mutlak anlamda kendine has, özgün olmadığı gibi, mutlak bir izafiyetçi yorumu 

halkı çıkaracak derecede diğer toplumların kültüründen hiçbir özgün farklılığa sahip 

olmayacak kadar onlarla iç içe geçmiş  de değildir. Örneğin dünya dinleri diye tabir edilen 

ve ulusal sınırları aşan İslamiyet, Hristiyanlık, Hinduizm, Budizm gibi dinler 

mensuplarına bir yandan ortak bir inançlar ve normlar takımı sunmakta ama öte yandan 

bu inançlar ve normların aynı zamanda yerel yorum ve uygulamaları bulunmaktadır.  

Ancak, kültürel farklılıkların özgün bileşiminin ne oranda bir derece veya mahiyet farkına 

karşılık geldiğinin en önemli göstergesi evlenen tarafların tecrübe ettikleri “kültürel 

şok”un konusu ve derecesidir. Bu nedenle kültürler arası evliliklerin belki en evrensel 

olan vasfı bu evliliklerde tarafların düşünce, alışkanlık, adet ve davranışlarında görülen 

farklılıkların onların doğrudan doğruya kendilerine, kişiliklerine ve karakterlerine 

atfedilebilecek mahiyette olmayan farklılıklar olmasıdır. Bu farklılıkların kaynağı ise 

içinde yetiştikleri toplumdan öğrenmek ve benimsemek suretiyle alışkanlık edindikleri 

düşünce, zihniyet,  tavır, davranış ve uygulamalardan doğan ve genel anlamda farklı 

gruplara veya toplumlara mensup bireyleri kolektif olarak niteleyen farklılıklardır. Bu 

farklılıkların herhangi bir toplumsal ilişkinin karşı tarafında duranlarda oluşturduğu 

şaşkınlık, ne yapacağını bilememe, kendini kaybolmuş hissetme gibi duygularla dışa 

vuran halleri de geniş anlamda kültürel şok olarak ifade edilen olgulara karşılık 

gelmektedir. 

ARAŞTIRMANIN METODOLOJİSİ 

McKeown’un (1999: 187) da belirttiği üzere, bilimsel araştırmanın temel iki görevi 

vardır. Bunlar: “(1) bilgimizi genişletmek için mevcut anlayışımızı yukarı kaldıracak 

yollar tasarlamak ve (2) bu suretle kazanmış olduğumuz bilgi ışığında önceki 

anlayışımızda yapmamız gereken makul gözden geçirmelerin neler olduklarına karar 

vermek” (aktaran, Moses ve Knutsen, 2007: 252). Bu temel iki görevin yerine getirilme 



10 

 
 

biçimi ve döngüsü verili bir araştırmanın esas amacının ne olduğuna ve araştırma sürecine 

tam olarak nereden başlandığına bağlı olarak farklılık göstermekte ve bunlar bazı 

metodolojik tercihlere de belli kısıtlamalar getirmektedir.  

Sönmez’e (2019)2 göre, bir araştırmanın başlangıç noktası genelde iki farklı sorgulama 

ekseninin kesişme alanlarında ortaya çıkmaktadır. Bunlardan ilk eksen genel geçerliliğe 

sahip olduğu düşünülen kuramların iddialarının geçerliliklerinin sorgulanmaya, yani 

sebeplerin sonuçlara nasıl bağlanmış olduğu hakkındaki kuramsal-nedensel iddiaların 

sınamaya açılması ya da verili bir vakada gözlemlenen belli bir sonucun hangi sebep veya 

sebepler tarafından meydana getirilmiş olduğunun somut olarak kendi bağlamında 

açıklanması amaçlarından hangisi ile araştırmaya başlandığıdır. İkinci eksen ise anlama, 

açıklama, yorumlama ve hüküm verme sürecinde olguların incelenmesinde yapılardan 

eylemelere doğru mu yoksa eylemlerden yapılara doğru mu ilerlemenin kuramsal ve 

metodolojik bir zorunluluk arz ettiğine dair temel kabul ve öngörülerdir.   

Bu çalışmanın amacı basitçe genel bir kuram veya hipotezden hareketle değişkenler 

şeklinde ifade edilmiş olan etkenlerin bireyleri nasıl etkilediklerinin belli bir nüfusta izini 

sürmek ve bu suretle hangi kuramsal açıklama veya açıklamaların verili bir vakada 

sonucu açıklamak bakımından daha itibar edilebilir olduğunu sınamak değildir. Aksine, 

bir vak’a çalışması olarak amaç önceki bilgilerimiz ışığında bildiklerimize ek olarak 

aktörlerin kendi bağlamında tespit edilmiş olan etkenleri birlikte dikkate almak suretiyle 

sonucun somut bir açıklaması ve yorumuna ulaşmaktır. Bireylerin kendi eylemlerine 

bağladıkları anlamın bütünüyle bireysel ve özgün bir anlam olması mümkün olsa da 

muhtemel değildir. Muhtemel olan bu anlamın belli bir toplumda ve kültürde geçerli 

normlar, değerler, inançlar, zihniyetle ilişkili ve şüphesiz ki insanlar arasındaki ilişkilere 

dair kuralları ve başkalarının düşünce, tavır ve tepkilerini dikkate alan toplumsal bir 

anlama sahip olmasıdır. Bu toplumsal anlamın bireylerin biyografisinde ve nazarında 

neye karşılık geldikleri ve onlar tarafından nasıl anlaşıldıkları ve yorumlandıkları 

etkenlerin vasfını ve etkisini oluşturan önemli bir boyuttur. Dolayısıyla bu çalışmada 

amaçlanan verili bir bağlamda etkenlerin bireylerin yorum ve anlayışları ile birlikte nasıl 

                                                           
2Burada Sönmez (2019) olarak kendisine atıfta bulunulan kaynak danışmanım tarafından okutulmakta olan 

SOS 611 Metodoloji I dersi ve kendisi ile yaptığım tez görüşmeleri esnasında tuttuğum yazılı notlardan bir 

özetlemeyi içermektedir.  



11 

 
 

eklemleştiği ve belli bir sonucu ürettiği veya üretemediğinin anlaşılması ve ifade 

edilmesidir.   

Sosyoloji literatüründe insan eylemliliğinin nasıl anlaşılması ve açıklanması gerektiğine 

dair süregiden tartışmalarla aşina olanların hemen fark edecekleri üzere burada ilk bakışta 

görüş ve yaklaşımları ima edilen iki şahsiyet Durkheim ve Weber’dir. Jensen’in (2018: 

99-104) de belirttiği üzere, bu iki şahsiyetin yöntemsel sorunların mahiyetini soyut 

düzlemde aydınlatmak için ifade etmiş oldukları görüşlerden edinilen ilk izlenim ile kendi 

görüşlerine sadık kalarak toplumsal olguların bireylerin karar ve eylemleri üzerindeki 

etkilerini veya bireysel karar ve eylemin toplumsal olgularla olan bağını açıklamak 

istediklerinde pratik olarak izlemiş oldukları yol ve yordam birbirinden çok farklı 

değildir. Eğer bir farklılık var ise bu esas olarak verili bir araştırma sürecinde sorunu ele 

almaya tam olarak nereden başladıkları ile alakalıdır.  

Bu araştırmanın incelemiş olduğu sorunun ele alınmasında bu iki şahsiyetin görüş ve 

yaklaşımları doğrudan veya ima yollu dikkate alınmakla birlikte izlenmekte olan 

metodolojinin ana hatları ile realist metodolojik yaklaşıma yakın düştüğünü belirtmek 

gerekir ve bunun iki gerekçesi vardır. İlk olarak Moses ve Knutsen’in (2007:13-14) ve 

Sönmez’in (2018: 68) de belirttikleri üzere, realistler metodoloji tartışmalarında pozitivist 

yaklaşım ile inşacı yaklaşımın güçlü yanlarını sentezleyerek birleştirmek amacı taşırlar. 

Bir yandan bizim bilmemizden bağımsız ve içerdiği varlıklar ve yapılar bakımından 

katmanlaşmış bir dünyanın varlığını kabul ederlerken, diğer yandan Weber’in meşhur 

inşacı düsturunu, yani insanın kendini içinde bulduğu anlam yapılarının yine kendisi 

tarafından örülmüş bir yapı olduğunu kabul ederler ki, bu son kertede bizi Durkheim’ın 

insan yapımı bir şey olan toplumsal olgu (social fact) tanımına geri götürür.  İkinci olarak, 

realist yaklaşımda olguların nedensel açıklama ve yorumu, pozitivizmde olduğu gibi, 

belli şartlar altında her zaman aynı ya da düzenli sonuçları üreten ve evrensel olarak 

geçerliliğe sahip olduğu düşünülen yasalara veya bunları ifade eden genel kuramlara 

atıfta bulunmak suretiyle yapılmadığı gibi inşacıların sık sık ontolojisi olmayan ideal-

tipik bir kıstasa müracaatla yorumlayarak açıklamak şeklinde ilerlemez. Aksine, Sayer 

(1992: 118-152) ve Perri 6 ve Bellamy (2012: 181-190)’in de belirttikleri üzere, realist 

yaklaşımda nedensellik açık bir toplumsal sistemde, insanların olayları anlama ve 

yorumlama biçimleri ve bu suretle kendilerini değiştirme kabiliyetleri de dâhil olmak 



12 

 
 

üzere, kendi mahiyetleri bakımından belli bir etki meydana getirme gücüne sahip 

katmanlaşmış etkenlerin (varlıklar, nesneler, yapılar, düzenlemeler, kurallar, kurumlar 

vb.) etkileşimine müracaat etmek, yani nedensel mekanizmaların nasıl işlediklerini tarif 

etmek suretiyle yapılır. Araştırmanın konusuna yani açıklanacak olgunun veya sorunun 

mahiyetine bağlı olarak bu katmanlar yüzeyde veya derinde olabilirler ve önceden sahip 

olduğumuz bilgiler yanında araştırma sürecinde üretilmiş olan veriler ve kanıtlara dayalı 

olarak nasıl bir etkide bulunduklarının izinin de sürülmesi gerekir. Çünkü nedenselliğin 

önceden kesin olarak öngörülebilir tekil bir örüntüsü ve seyri yoktur, aksine bağlamsaldır, 

yani aynı zaman ve mekânın diğer hangi varlık ve etkenler tarafından nasıl işgal 

edildiğine ve aktörler tarafından nasıl anlaşılıp yorumlandığına bağlı olarak farklı 

seyredebilir ve farklı sonuçlar doğurabilir. 

Belirtilen bu hususlar realist yaklaşımda nedensel açıklamanın her zaman arızi 

(contingent) bir bağlamda yapılması gereken bir açıklama olduğu konusundaki ısrarının 

da esas gerekçesini oluşturur.  Zira insanların ve olayların içinde yer aldıkları ve 

etkileşimde bulundukları bağlamlar her zaman arızi bir bağlamdır ve insanların belli bir 

eylem için öne sürdükleri gerekçeler, olayları anlama ve yorumlama biçimleri de bu 

bağlamın önemli bileşenleridir. Dahası bu bileşenlerden hangilerinin hangi şekilde bir 

araya geleceğini öngörebilmesi bir yolu da yoktur. Fakat anlama ve açıklama sorununun 

önemli iki önemli boyutu daha vardır. Bunlardan biri açıklamanın nedensel olarak nasıl 

yapılacağı yanında kim için yapılacağının da bir açıklama sorunu olmasıdır. Sayer (1992: 

235) bu hususu şöyle ifade eder: ‘açıklama talebi ve buna verilecek olan cevap boşlukta 

gerçekleşmez aksine açıklanacak olan olgunun kendisinin ne türden bir olgu olduğu kadar 

açıklamayı talep edenlerin o olgular hakkında daha önceden ne bildikleri ile de alakalıdır’. 

İkincisi ise, Perri 6 ve Bellamy’nin (2012: 153-268) de ifade ettikleri üzere, bir araştırma 

sürecinde tasvir, anlama, açıklama, yorumlama ve çıkarımda bulunma faaliyetlerinin her 

birinin diğerlerinden bağımsız olarak yapılamayacağıdır, her ne kadar bunlardan biri 

diğerlerinden daha fazla öncelenmek zorunda kalınsa bile.   

Bu çalışmada da olduğu üzere, bu türden araştırmaların birincil muhatabı öncelikli olarak 

akademik cemaatin üyeleridir ama daha geniş anlamda toplumun her üyesidir. Bundan 

dolayı özellikle akademik cemaatin üyelerinin muhatap alındığı bir durumda olguların 

kendileri bakımından ne oldukları, belli kavramların neye atıfta bulundukları daha 



13 

 
 

kestirme bir anlatımla açıklanabilir. Ancak, ihtiyaç duyulan şey aynı zamanda bu 

olguların içinde yer aldıkları bağlam ile birlikte anlatılması olduğunda, açıklamayı yapan 

kadar kendileri için açıklama yapılanların bağlama yakınlık ve aşinalıkları da önem 

kazanmaktadır.  

Bu araştırma sürecinde araştırmacının kendisi ulusal ve kültürel kimliği (Arnavut oluşu) 

bakımından bağlama yakın birisidir ve onun bu durumu bazı hususların anlaşılması 

bakımından kendisine içten bakış (veya emik bakış) imkânı sağlamaktadır. Ancak 

araştırmacı olarak aynı zamanda olaylara dıştan bakması gereken birisidir. Bu dıştan 

bakış (etik bakış) aktörlerin beyanlarında yer verdikleri düşünceleri, görüşleri, 

gerekçeleri, duyguları ve tarifini yaptıkları halleri anlama, açıklama ve yorumlamaya 

hizmet edecek bir çerçevenin varlığını gerektirmektedir. Bu çalışmada bu çerçeve ideal-

tipik kavramsallaştırma yoluyla inşa edilmiş bir kıstas çerçevesi değil, mevcut 

bilgilerimiz dâhilinde olguların kendi mahiyetleri bakımından ne olduklarını 

tanımlamaya ve onların hangi vasıfları ile bireyler üzerinde bir etki yaratma potansiyeline 

sahip olduklarını açıklamaya yarayan olgusal bir çerçevedir.   

ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ 

Yukarıda belirttiğimiz üzere, bu çalışma Arnavut-Sırp evlilikleri hakkında bir vak’a 

çalışmasıdır. Çalışmanın amacı sonuç olarak bir genelleme yapmak değil, bu evliliklerin 

verili bir tarihsel, toplumsal ve kültürel bağlamda nasıl gerçekleştiklerinin anlaşılması ve 

açıklanmasıdır. Bunların yapılabilmesi için araştırma, aile ve kültürler arası evlilikler 

hakkındaki literatür yanında bu evliliklerin gerçekleştikleri sürece dair birinci elden yerel 

bilgiye, yani onların toplumsal cinsiyet rollerine dayalı ve onun etrafında yürütülen 

müzakere ve pazarlıklar dahilinde yapılmış olmalarını da dikkate alarak tasarlanmıştır. 

Bu kapsamda örneği Ek-1’de verilmiş olan mülakat cetveli katılımcıların evlilik 

hikâyelerini içinde yaşadıkları toplumların gelenekleri, toplumsal cinsiyet rolleri, 

ataerkillik, iktisadi durum, yaş, iki toplum arasındaki husumet ve önyargılar yanında ve 

bireysel güdü ve anlayışları ile bağlantılı olarak incelemeye izin verecek bir yapıda 

tasarlanmıştır.  Stake’in (2010: 170) de belirttiği üzere, vaka çalışmasında araştırmacının 



14 

 
 

amacı bu karmaşık gibi görünen sürecin derinine inmek, anlamak, yorumlamak ve 

başkalarına anlaşılabilir bir yapıda sunmaktır.  

Vak’a çalışmaları basitçe bir şeyi göstermek amacı taşımazlar. Aksine, olayların ve 

süreçlerin tanımlanması ve tasvir edilmesi aynı zamanda benzer veya özdeş olayların 

anlaşılması ve açıklanması hakkındaki önceki bilgilerimizin gözden geçirilmesi ve sonuç 

olarak da, Siggelkow’un (2007: 23) belirttiği üzere, belli bir kuramın gelişimine aynı 

zamanda bir katkı sağlamak amacı da taşırlar.  

Bu çalışmada Arnavut-Sırp evliliklerinin nasıl gerçekleştirildiği ve gerçekleştikten sonra 

nasıl bir gelişme seyri izlediklerinin anlatımında rivayet tekniği kullanılmıştır. 

Riesssman’ın (2008) belirttiği üzere, böyle bir araştırmada “araştırmacı bireylerin 

yaşamlarını inceler ve bir veya daha fazla bireye kendi hayatlarının hikâyesini sorar” (akt. 

Creswell, 2014: 133). Perri 6 ve Bellamy’ye (2012: 2008) göre, rivayete dayalı 

açıklamanın amacı belli bir vakanın tam ve zengin muhasebesini yapmaktır. Fakat bu 

çalışmada izlenen rivayet tekniğinin amacı sadece yapılan evliliklerin böyle bir 

muhasebesinin yapılması ile sınırlı değildir. Aksine anlatım tarzı aynı zamanda belli 

etkenlerin aktörlerin kendi bağlamlarında nasıl bir nedensel etkileşim içinde belli bir 

hikâyeyi ürettiği ve onu belli bir sonuca doğru yönelttiğinin tarifini, yani açıklamasını da 

içerecek şekilde tasarlanmıştır. Sayer’in de (1992: 259-262) belirttiği üzere, bir 

araştırmada rivayet ile analiz, tasvir ile açıklama, açıklama ile anlama arasında her zaman 

biri lehine yapılması gereken bir fedakârlık vardır zira bunlardan biri ile diğerinin anlatım 

dili farklı şeyleri talep eder. Bu nedenle biri öne çıkarılırken, diğeri alta indirilir.  

Mülakat Süreci 

Bu çalışma kapsamında 42’si kadın ve 31’i erkek  (ki bunlardan 30 erkek bu araştırmaya 

katılan kadınların eşleridir) ve her biri tek seferde olmak üzere toplam 73 katılımcı ile 

mülakat yapılmıştır.  Mülakatlar yüz yüze ve katılımcıların kendilerince uygun buldukları 

ortamlarda gerçekleştirilmiştir. Genelde mülakatlar katılımcıların evlerinde 

gerçekleştirilmiştir çünkü kadın katılımcılar için ev daha güvenli ve rahat bir ortam 

sağlamaktadır. Mülakat yapmak amacıyla araştırmacının onların evlerinde geçirdiği süre 

en az 1 saat 38 dakika, en çok 2 saat 45 dakika olmuştur. Kadınlarla gerçekleştirilen 



15 

 
 

mülakatların en kısası 15 dakika 37 saniye sürmüş ve en uzunu ise 1 saat 44 dakika 

sürmüştür. Erkelerle ise en kısa görüşme 11 dakika 10 saniye ve en uzunu ise 50 dakika 

23 saniye sürmüştür.    

Kendileriyle kurulan ilk temas esnasında ve kabul etmeleri halinde her bir mülakat 

başlamadan önce araştırmanın amacı katılımcılara tekrar anlatılmış, katılım için rızaları 

sözlü ve yazılı olarak alınmış ve yine kendilerinin rızalarına dayalı olarak görüşmelerde 

ses kayıt cihazı kullanılmıştır. Bu ses kayıtları daha sonra araştırmacını kendisi tarafından 

çözümlenerek yazılı bir metne dönüştürülmüştür. Bu süreç üç ay süren bir çalışma 

sonucunda tamamlanmıştır. 

Jagodina ve Kraljevo’da yapılmış olan iki mülakat dışında diğer mülakatların büyük bir 

kısmı Sırbistan’ın Sandzak bölgesinde Sjenica, Novi Pazar ve Tutin’de   (Sjenic’te 9 köy, 

Tutin’de 3 köy ve Novi Pazar’da 1 köyde) ve bir kısmı da Sırbistan ile Kosova arasında 

tarafsız bir bölge olan bir köyde gerçekleştirilmiştir. Bu köyün bir yarısı Sırbistan’a ait 

olup nüfusu Sırplar’dan oluşmakta, diğer yarısı ise Kosova’ya bağlı olup orada da 

Kosovalı Arnavutlar yaşamaktadır. 

Mülakatlara, Hacettepe Üniversitesi Etik Komisyonu tarafından verilen onayın ardından 

11 Eylül 2017 tarihinde başlanmış ve 29 Kasım 2017 tarihinde tamamlanmıştır.  

Mülakat süreci esas olarak iki safhada gerçekleştirilmiştir. İlk safhada (11-18 Eylül 2017) 

4 pilot-kılavuz mülakat yapılmıştır.  Bu kılavuz çalışma mülakat cetvelinin yapı ve içerik 

bakımından istenen veri akışını sağladığını ve kendisinde değişiklik yapılmasına gerek 

olmadığını göstermiştir. Bu nedenle de bu mülakatlardan derlenen veriler de araştırmada 

dikkate alınmıştır. Ancak, kılavuz çalışma alanda katılımcılara erişim ve kendileriyle 

mülakat yapmanın zorlukları konusunda önemli bir  anlayış kazandırmıştır.  Yaşanan 

zorlukların esas sebebi bu evliliklerin medyada bir kınama ve tartışma konusu olmasından 

dolayı potansiyel katılımcıların kendi evlilikleri hakkında konuşmak istememeleridir. 

Karşılaştıkları sosyal önyargı nedeniyle Sırbistan’da evlenen Arnavut kadınlar, 

Arnavutluk’tan gelen araştırmacı, gazeteci vb. kişilerle herhangi bir bağlantı kurmayı 

kesinlikle ret etmişlerdir. Bu kadınların korkusu, Sırp veya Arnavut televizyon 

kanallarında veya yazılı basında kendileriyle ilgili bilgilerin kötü amaçlarla 



16 

 
 

kullanılmasıydı. Bundan dolayı onların güvenlerini kazanmak bu çalışmanın en zor kısmı 

olmuştur. Bunun üzerine,  birçok Arnavut-Sırp evliliğine aracılık eden ve kadınların 

güvendiği bir kurum olan “Stara Raška” isimli evlilik ajansı ile temasa geçilmiş ve bu 

örgütün yardımıyla kadınların güvenlerinin kazanılmasından sonra mülakatların 

yapılması mümkün olmuştur. Mülakat sürecinin ikinci aşaması ise 25 Eylül 2017 – 29 

Kasım 2017 tarihleri arasında gerçekleştirilmiştir.  

Patton’a ( 2001: 340-341) göre, bir mülakatın amacı doğrudan gözlenemeyen veya 

gözleyemeyecek olduğumuz hususların öğrenilmesidir. Bizler insanların hislerini, 

düşüncelerini ve niyetlerini doğrudan gözlemleyemeyiz. Bizler insanların dünyada olup 

bitenlere ne anlam bağladıklarını ve dünyalarını bu bakımdan nasıl düzenlediklerini 

gözlemleyemeyiz. O halde mülakatın amacı karşımızda duran kişinin olaylara baktığı 

açının içine girmek ve onların hikâyeleri vasıtasıyla zihinlerinde ne olduğunu bulup, 

ortaya çıkarmaktır.  

Sırp dilinin araştırmacı tarafından bilinmemesi nedeniyle Sırp erkeklerle yapılan 

mülakatlarda iletişim ve tercüme için ücret karşılığı çalışan profesyonel bir tercüman 

istihdam edilmiştir. Kendileriyle bir tercüman vasıtası ile iletişim kurulması erkek 

katılımcılarla iletişimde yavaşlama doğurmuş olsa bile iletişim engeli ve yanlış anlaşılma 

gibi ciddi bir soruna yol açmamıştır.  Kadın katılımcılarla ise mülakatlar, araştırmacının 

kendisinin de anadili olması nedeniyle, aracısız bir şekilde Arnavutça yapılmıştır. 

Katılımcıların Sosyo-Demografik Profili 

Bu araştırmaya konu edilen Arnavut-Sırp evliliklerinin sayısı hakkında kesin bir rakam 

yoktur fakat böyle evlilik yapan her bireyin kendince oluşturduğu ve rivayet ettiği bir sayı 

vardır. Araştırmanın yapıldığı tarihe kadar “Stara Raška” ajansı tarafından 400’den daha 

fazla evlilik gerçekleştirmiştir. Ancak, bu evliliklerin “Stara Raška”‘nın faaliyete 

geçmesinden 2 yıl önce başladığı göz önüne alındığında ve yıllar geçtikçe Arnavutlar 

veya Sırplar farklı bireylerle bu tür evlilikleri yaptıkları için, bu sayının bu rakamdan çok 

daha yüksek olduğunu varsaymaktayız. 



17 

 
 

Araştırma sürecinde kendileriyle mülakat yapılan kadın ve erkeklerin anonimliklerini 

korumak temel bir etik ilke olduğundan onların sosyo-demografik profili olabildiğince 

kısıtlı değişkenler etrafında tanımlanmış ve aşağıda iki tablo halinde sunulmuştur. 

Tablolarda kadın katılımcıların yaşı, öğrenim düzeyi, evlilik öncesi dini mensubiyetleri, 

meslekleri, evlilik süreleri ve aile tipi, erkek katılımcıları ise yaşları, öğrenim düzeyleri, 

dini mensubiyetleri ve mesleklerine yer verilmiştir. 

Katılımcıları, bir mülakat kümesi olarak tanımlamak gerekirse, kendileriyle mülakat 

yapılan kadınların ortalama yaşı 32.8, erkeklerin ortalama yaşı ise 47’dir. Bu çiftlerin 

aralarında ortalama 15 yıllık bir yaş farkı vardır, ortalama evlilik süreleri ise 8 yıldır. 

Kadınların 5’i ilkokul, 31’i ortaokul ve 6’sı da lise mezunudur. Erkeklerin ise 6’sı ilkokul, 

11’i ortaokul ve 14’ü lise veya mesleki lise mezunudur.  

Evlilikleri öncesindeki durum dikkate alındığında, katılımcı kadınların çoğu ebeveynler, 

bekâr çocuklar, büyükanne ve büyükbabalardan oluşan ve her birinin yaklaşık 7 ila 8 

kişiden oluştuğu nispeten kalabalık veya geniş ailelerden gelmekte oldukları tespit 

edilmiştir.  Erkek katılımcılar ise, evlilikleri öncesinde ebeveynlerden ve belki birkaç 

kardeşten oluşan nispeten daha az sayıda üye içeren ailelerden gelmektedirler.  Tablo 2’de 

gösterildiği üzere, evlilik sonrasında kadınların içinde yaşadıkları ailelerin çoğu geniş aile 

tipine evrilmiştir. Bu tabloda çekirdek aile, karı, koca ve (varsa) çocuklardan oluşan aile 

olarak tanımlanmıştır. Geniş aile ise, karı, koca, (varsa) çocukları ve ebeveynlerinden 

birisi veya varsa ikisinden oluşan aileler olarak tanımlanmıştır.  

Tablo 1. Kadın Katılımcıların Yaşları, Öğrenim Düzeylerii, Evlilik Öncesi Dini 

Mensubiyetleri, Meslekleri, Evlilik Süreleri ve İçinde Yaşadıkları Aile Tipi 

No 

Katılımcının 

mahlası Yaşı 

Öğrenim 

düzeyi 

Evlenmeden 

önceki dini 

Esas 

mesleği ve 

ek işi 

Evlilik 

süresi (yıl 

olarak) 

İçinde 

yaşadıkları 

aile tipi 

1 Ajla 42 Ortaokul Katolik Ev hanımı 11 Geniş 

2 Albina 33 İlkokul Katolik Ev hanımı 11 Geniş 

3 Alketa 42 İlkokul Katolik Ev hanımı 11 Geniş 

4 Andrra 35 Ortaokul Katolik Ev hanımı 10 Çekirdek 

5 Armela 35 Ortaokul Katolik Ev hanımı 10 Çekirdek 

6 Arta 31 Ortaokul Katolik Ev hanımı 10 Geniş 

7 Bahrije 44 Lise Katolik Ev hanımı 11 Çekirdek 

8 Besjana 24 Ortaokul Katolik Ev hanımı 4 Çekirdek 

9 Bleona 33 Ortaokul Katolik Ev hanımı 9 Geniş 



18 

 
 

10 Blerta 31 Ortaokul Katolik Terzi 10 Çekirdek 

11 Bruna 29 Ortaokul Katolik Ev hanımı 9 Çekirdek 

12 Dalina 41 Ortaokul Katolik Ev hanımı 10 Çekirdek 

13 Danjela 27 Ortaokul Katolik Ev hanımı 3,5 Çekirdek 

14 Diellza 37 Ortaokul Katolik Ev hanımı 7 Çekirdek 

15 Dona 37 Ortaokul Katolik Ev hanımı 9 Çekirdek 

16 Dora 27 İlkokul Katolik Ev hanımı 9 Geniş 

17 Dorentina 26 Ortaokul Katolik Ev hanımı 3 Geniş 

18 Edona 28 Lise Katolik Ev hanımı 5 Çekirdek 

19 Elisa 30 Ortaokul Katolik Ev hanımı 7 Çekirdek 

20 Elona 30 Lise Katolik Ev hanımı 10 Geniş 

21 Elsa 33 Ortaokul Katolik Ev hanımı 2,5 Geniş 

22 Fjolla 46 Ortaokul Katolik Ev hanımı 12 Geniş 

23 Genta 33 Ortaokul Katolik Ev hanımı 10 Geniş 

24 Gresa 43 Lise Katolik Ev hanımı 10 Çekirdek 

25 Hana 48 Lise Katolik Ev hanımı 6 Çekirdek 

26 Hasime 34 İlkokul Katolik Ev hanımı 11 Geniş 

27 İna 29 Ortaokul Müslüman Ev hanımı 4,5 Çekirdek 

28 Laureta 32 Ortaokul Katolik Ev hanımı 7 Geniş 

29 Leonora 28 Ortaokul Katolik Ev hanımı 10 Çekirdek 

30 Leta 44 Ortaokul Katolik Ev hanımı 10 Geniş 

31 Manushaqe 33 Ortaokul Katolik Ev hanımı 10 Geniş 

32 Megi 29 Ortaokul Katolik Ev hanımı 7 Geniş 

33 Melisa 37 Ortaokul Katolik Ev hanımı 9 Geniş 

34 Rovena 32 Ortaokul Katolik Ev hanımı 8 Çekirdek 

35 Sara 24 İlkokul Katolik Ev hanımı 6 Geniş 

36 Shpresa 42 Ortaokul Müslüman Ev hanımı 10 Geniş 

37 Suzana 31 Ortaokul Müslüman Ev hanımı 3 Geniş 

38 Teuta 33 Ortaokul Katolik Ev hanımı 10 Geniş 

39 Tina 23 Lise Katolik Ev hanımı 2 Geniş 

40 Ujeza 31 Ortaokul Katolik Ev hanımı 9 Geniş 

41 Valdete 34 Ortaokul Katolik Ev hanımı 10 Çekirdek 

42 Zana 39 Ortaokul Katolik Ev hanımı 10 Geniş 

Aile Tipi: Çekirdek aile: karı-koca ve bekâr çocukları; geniş aile: karı-koca, varsa bekâr çocukları 

ve ebeveynlerinden birisi ya da her ikisi. 

 

Tablo 2. Erkek Katılımcıların Yaşı, Öğrenim Düzeyi, Dini Mensubiyeti ve Meslekleri 

No 

Katılımcının 

mahlası Yaşı 

Öğrenim  

düzeyi Dini 

Esas mesleği  

ve ek işi 

1 Andrej 49 Ortaokul Ortodoks Çiftçi 

2 Danko 44 Ortaokul Ortodoks Çiftçi 

3 Darko 49 Mesleki Lise Ortodoks Çiftçi + metal işçisi 

4 Dejan 49 Mesleki Lise Ortodoks Çiftçi+ elektrikçi 

5 Dragan 54 İlkokul Ortodoks Çiftçi 

6 Filip 52 Ortaokul Ortodoks Çiftçi 

7 Goran 41 İlkokul Ortodoks Çiftçi 

8 Gordan 40 Mesleki Lise Ortodoks Çiftçi + bekçi 



19 

 
 

9 İgor 45 Ortaokul Ortodoks Çiftçi 

10 İlija 44 Lise Ortodoks Çiftçi 

11 İvan 46 Ortaokul Ortodoks Çiftçi 

12 Jovan 47 İlkokul Ortodoks Çiftçi 

13 Lazar 30 İlkokul Ortodoks Belediye işçisi 

14 Ljubisa 47 İlkokul Ortodoks Çiftçi 

15 Luka 45 Ortaokul Ortodoks Çiftçi 

16 Marko 39 Mesleki Lise Ortodoks Memur 

17 Mihajlo 45 Ortaokul Ortodoks Çiftçi+ maden işçisi 

18 Milan 49 Ortaokul Ortodoks Belediye işçisi 

19 Milent 59 Lise Ortodoks Çiftçi 

20 Miloje 48 Mesleki Lise Ortodoks Çiftçi + maden işçisi 

21 Nebojsa 48 Mesleki Lise Ortodoks Çiftçi 

22 Nemanja 48 Ortaokul Ortodoks Çiftçi 

23 Nenad 48 Mesleki Lise Ortodoks Çiftçi 

24 Nikola 52 Lise Ortodoks Çiftçi 

25 Pavle 45 İlkokul Ortodoks Çiftçi + maden işçisi 

26 Ratko 48 Mesleki Lise Ortodoks Güvenlik görevlisi 

27 Srdjan 45 Mesleki Lise Ortodoks Çiftçi  + maden işçisi 

28 Srecko 59 Mesleki Lise Ortodoks Oduncu 

29 Vuk 48 Ortaokul Ortodoks Çiftçi 

30 Zlatan 46 Ortaokul Ortodoks Çiftçi + maden işçisi 

31 Zoran 48 Mesleki Lise Ortodoks Çiftçi 

Kendileriyle mülakat yapılan tarihe kadar 42 kadından 6’sının çocuğu olmamış, 

diğerlerinin ise ortalama 3 çocuğu olmuştur. Böylelikle bu araştırma kapsamında 

incelenen evliliklerden toplamda 92 çocuk dünyaya gelmiştir.  

Verilerin Analizi ve Yorumu 

Mülakatların tamamlanmasının ardından mülakat ses kayıtları yazılı bir metin haline 

dönüştürülmüştür. Bunun ardından da bu metinlerde katılımcıların beyanları önce bir 

bütün halinde, ardından da ortaya çıkan konular (temalar) ve bunlara eşlik eden anlayışlar, 

niyetler, beklentiler ve sonuçlar dikkate alarak değerlendirilip, sınıflandırılmıştır. Bunun 

ardından da bu konular ve onlara eşlik eden anlayışlar, niyetler, beklentiler “vaka içi 

karşılaştırma” yapmaya izin verecek şekilde ana ve alt başlıklar halinde bir araya 

getirilmiştir. Bu işlemler yapılırken, kültürler arası evlilikler hakkındaki literatürde ön 

plana çıkan ve İkinci bölümde incelenmiş ve tarif edilmiş olan konular dikkate alınmıştır. 



20 

 
 

Zira bu çalışmada incelenmiş olan evliliklerin diğer kültürler arası evliliklerle olan 

benzerlik ve farklılıklarının anlaşılabilmesi ve açıklanabilmesi ancak böyle bir yaklaşım 

sayesinde mümkün olmaktadır. Dolayısıyla verilerin analiz edildiği ve karşılaştırıldığı 

diğer bölümlerde yer alan ana ve alt başlıklar bu şekilde oluşturulmuş olan konulara ve 

onların alt başlıklarına karşılık gelmektedir.  Verilerin analizinde herhangi bir nitel analiz 

programı kullanılmamıştır.  

Kendileriyle mülakat yapılan katılımcılardan yapılan alıntılarda anonimliklerini 

sağlayabilmek adına her birine bir mahlas ya da takma bir isim verilmiş, onların kim 

olduklarının tanınmamasına olabildiğince özen gösterilmiştir. Katılımcıların 

beyanlarından yapılan alıntılarda parantez içinde yazılan ifadeler ya araştırmacının 

katılımcılara yönelttiği soruları ya da anlatıyı daha anlaşılır hale getirmek için araştırmacı 

tarafından eklenmiş olan ifadeleri göstermektedir.  Ancak, son kertede bu tür evliliklerin 

sayısının az olması, gerçekleştikleri bölgelerin isimleri az çok belli olduğundan ve ayrıca 

kendilerine erişimde belli bir kurumun aracılığına başvurulmuş olmasından dolayı 

anonimliğin mükemmel derecede sağlanabildiğini söylemek mümkün değildir.  

İki farklı dilde yapılmış olan mülakatların bir üçüncü dile, yani Türkçeye tercümesinin de 

birtakım zorlukları olduğunu belirtmek gerekir. Bu nedenle katılımcılardan yapılan 

alıntıların tercümesinde lafzi (literal) tercüme stratejisi değil, bunların tabir ve anlam 

olarak Türkçede en uygun olabilecek karşılıklarının kullanılmasına çalışılmıştır. 

ÇALIŞMANIN BÖLÜMLERİ 

Bu hususlar dikkate alınarak araştırma metni her bir bölümde genel olandan özel ve 

aktörlerin içinde yer aldıkları bağlama ve o bağlama özgü olana doğru olmak üzere, bu 

Giriş bölümünün akabinde sekiz bölüm halinde düzenlenmiştir. Birinci bölümün konusu 

aktörlerin (bu araştırma metninde öncelikli ve ağırlıklı olarak evlenen çiftlerin 

kendilerinin) kendi hal, arzu, istek, ihtiyaç ve eylemlerini içinde düşündükleri ve 

değerlendirdikleri toplumsal kurumlar ve bunların içini dolduran anlayışlar, kurallar ve 

değerler bağlamıdır. Onların beyanlarının içeriğinde ortaya çıktığı haliyle bu bağlam 

evlilik, eşlik, aile ve toplumsal cinsiyetin kurumsal olarak düzenlediği alan ve bunlara 

eşlik eden kültürel olgulardır. Bu bölümde literatürdeki bilgiler yardımı ile bu toplumsal 



21 

 
 

kurumların mahiyet bakımından ne oldukları, insan hayatında ne anlama geldikleri, farklı 

düzenlemelerinin neler olduklarından başlayarak Arnavut ve Sırp toplumlarında özel 

olarak nasıl bir görünüme sahip oldukları ele alınmaktadır. Ayrıca, araştırma verilerinden 

ortaya çıkan kimi sonuçlar da bu ve izleyen bölümlerde aynı zamanda olguların tarifinde 

veya onların farklı boyutlarının anlaşılması ve açıklanmasında birer kaynak olarak 

kullanılmaktadır.   

Aynı takdim ilkelerine riayet edilerek ikinci bölümde bu kez özel bir evlilik türü olarak 

kültürler arası evlilikler olgusu incelenmektedir. Bu kapsamda bölüm içinde olgunun 

kendisi bakımından ne olduğunun tanımlanması, tarihsel gelişimi, evli çiftler arasında 

yaşanan sorunlar ve bunların ardından da evlenen çiftlerin özellikle evliliklerinin 

başlangıç safhasında yoğun bir şekilde yaşamış oldukları kültürel şok olgusunu anlamaya 

yarayacak hususlar ele alınmaktadır.   

Çalışmanın üçüncü bölümünün konusu evliliğe giden süreçte ve evlilikleri sonrasında 

çiftleri kendi toplumlarının kolektif vicdanında suçlu olarak nitelendiren ve kendilerinin 

de kendi bireysel vicdanlarında yükünü taşımak zorunda kaldıkları Arnavut-Sırp 

çatışmasından doğan “hasım öteki” anlayışının tarihsel arka planı ve özellikle her iki 

ülkedeki milliyetçi duyguların oluşumu ve gelişimi bakımdan nasıl bir öneme sahip 

olduğunun incelenmesidir. İki toplum arasındaki tarihsel çatışma ve gerilimlerin konuları 

aynı zamanda coğrafyalar ve onlar üzerinde yaşayan insanlar ve kaynaklar üzerinde siyasi 

ve iktisadi olduğu kadar sembolik bir mücadeleyi de içermektedir. Bu sembolik mücadele 

yukarıda işaret edildiği üzere bir anlamda kendi karşılığını evlilik yoluyla Arnavut 

kadınların Sırp erkeklere tabi kılınması gibi bir yorum ve anlayışa da yol açmakta yahut 

en azından bunu ima eden bir takım davranışlar evliliğe giden süreçte karşımıza 

çıkmaktadır.  Eğer bu çalışmanın potansiyel okuyucuları sadece bağlama yakın 

bireylerden oluşan bir kitle olacak olsaydı bu üçüncü bölüm daha kısa fakat diğer ikisinin 

daha uzun yazılması da gerekebilirdi. 

Çalışmanın dört, beş, altı ve yedinci bölümlerinde sırasıyla tarafların evliliğe giden 

süreçte tanışmaları, düğün-evlilik aşaması ve bir evli çift olarak kurdukları hayat ve 

geriye dönüp baktıklarında kendi evilikleri hakkında yaptıkları değerlendirmeler ele 

alınmaktadır. Bu bölümlerde konular ve olayların seyri toplumsal ve kültürel etkenlerin 



22 

 
 

bireylerin karar ve eylemlerine nasıl etki ettiklerine işaret edilmek suretiyle 

anlatılmaktadır.  Bu bölümlerde anlatım için izlenen yol basitçe bir tasvir olmaktan çok 

metodoloji tartışmalarında inşacılıkla özdeşleştirilen bir anlatım ve yorum stratejisi 

olarak rivayet stratejisidir. Tercih edilmiş olan rivayet stratejisi basitçe araştırmacının 

olaylardan çıkarmak istediği anlamın ifade edilmesi girişimi olmaktan çok incelenen 

evlilik olaylarında taraflarının beyanında yankılanan insan hallerinin ve bunlara eşlik 

eden duyguların belki en iyi böyle bir anlatım stratejisi ile anlatılabilmesi ile alakalıdır. 

Anlatılanların içeriği ve olayların seyrinden hareketle bu stratejinin göstermek istediği 

anlam ve sonuç esas itibariyle şudur:  

Bu araştırmada incelenen evlilik vakaları çetin, dramatik hatta trajik denilebilecek bir dizi 

olay ve gelişmenin ardından ve taraflarca, özellikle kadınlar tarafından tecrübe edilmiş 

ağır kültürel şoklar ve yine ağırlıklı olarak onlar tarafından ödenmiş ağır duygusal 

bedellerin sonucunda “durumla yüzleşme ve kabullenme” olarak tarif edilebilecek bir 

merhaleye evrilmiştir. Bu halin tarafları tam olarak mutlu edip etmediği belirsiz olsa da 

bu evlilikler sonucu doğmuş olan çocuklar evli çiftlerin evlenmek suretiyle elde etmeyi 

bekledikleri olumlu sonuçlardan birini temin etmekle kalmamış aynı zamanda 

Sırbistan’ın sosyalist sistemin çöküşü ardından demografik olarak boşalan kırsal 

hayatında yeniden bir canlanma için umut verici olmaya başlamış görünmektedir.  

Çalışmanın sekizinci bölümünde ise sonuç olarak özgün bir tarihsel, toplumsal ve kültürel 

bağlamda gerçekleştirilmiş olan Arnavut-Sırp evliliklerinden öğrendiklerimizin kültürler 

arası evlilikler konusundaki bilgilerimize ne katkı sağladığı hususu ele alınmaktadır.  

Bu genel girişin ardından izleyen bölümde ilk olarak evlilik, aile ve toplumsal cinsiyet 

rollerinin mahiyet ve anlamlarının ne oldukları ve özel olarak bu toplumsal kurumların 

Arnavut ve Sırp toplumlarında almış oldukları özel biçim ve içeriklerin neler oldukları 

hususu ele alınacaktır.  

  



23 

 
 

1. BÖLÜM  

EVLİLİK, AİLE, TOPLUMSAL CİNSİYET ROLLERİ VE 

BALKANLARDA AİLE YAPISI 

Çalışmanın Giriş bölümünde belirtildiği üzere, katılımcıların kendi evliliklerinin niçin ve 

nasılını içinde konumlandırdıkları ve eylemlerinin sonuçlarını gözetleyip 

değerlendirdikleri ilk bağlam evlilik, aile ve toplumsal cinsiyet rollerinin birbirlerine 

bağlandıkları ve eklemleştikleri toplumsal kurumlar bağlamıdır. Bu bağlam hemen her 

hususta olduğu üzere ne bütünüyle onların mensubu oldukları toplumlara has, ne de 

bütünüyle evrenseldir. Aksine toplumsal ve kültürel gerçeklik çoğu halde bu ikisi 

arasında ama her defasında bir tarihsellik boyutuna da sahip olarak belli bir yerde 

durmaktadır. Bu nedenle bu kurumların almış oldukları şekil ve içeriğin tarif edilmesine 

belli bir toplumun somut, ampirik tarihsel ve toplumsal bağlamından yapılan soyutlama 

ve genellemelerle başlamak yerine eldeki veriler yardımı ile farklı toplumlarda ve tarihsel 

dönemlerde mevcut olduğunu bildiğimiz örnekleri dikkate alarak çeşitliliği 

resmedebilecek daha genel bir çerçeve ile başlamak yerinde olacaktır.  

1.1. EVLİLİK VE AİLE 

Bir toplumsal olgu ve kurum olarak evlilik en genel anlamda “yetişkin bir erkek ile 

yetişkin bir kadın arasında toplumsal olarak tanınmış ve bazen de yasal olarak onanmış 

bir birlik, bağlaşmadır” (Jary ve Jary 1995: 387). Evlilik, tarihin farklı dönemlerinde, 

gerçekleştiği topluma, bu toplumun kültürüne ve dini inancına göre farklı şekillerde 

karşımıza çıkmaktadır. Tseng’e (1977: 93) göre, evlilik “iki kişinin, ortak hedeflere ve 

başarıya ulaşmak amacıyla birlikte yaşamayı ve birbirlerine uyum sağlamayı öğrendikleri 

bir süreçtir3“. Bu iki kişinin dâhil olduğu süreç sürekli değişmekte olup hiçbir toplumda, 

hiçbir zaman aynı olmamıştır. Toplumlar, üyelerine açık kurallar ve kısıtlamalar 

uygulayarak evlilik sistemini sürekli olarak düzenlemişler ve daha iyiye taşımaya 

çalışmışlardır. Bazı yerlerde eşcinsel evliliklere izin verilmiş, bazılarında kesin olarak 

                                                           
3Tercüme araştırmacı tarafından yapılmıştır. 



24 

 
 

yasaklanmıştır, ancak tarih boyunca, eşcinsel evliliklere izin verilen toplumlarda bile,  

çoğu evlilikler heteroseksüel olmuştur (Coontz, 2006: 28). İki bireyin birbirini sevmek, 

desteklemek, halef bırakmak ve kalıcı, uzun ömürlü bir yaşam tarzı oluşturmak için bir 

araya gelme ihtiyacı, evliliği insanoğlunun eşsiz bir birlikteliği haline getirmektedir. 

Evliliğin nasıl ortaya çıktığına dair en yaygın mitlerden biri kadını koruma teorisine 

dayanmaktadır (protective theory). Bu teoriye göre, eski toplumlardaki kadınlar ve 

çocuklar, erkeklerin yiyecek getirmesi, hayvan saldırılarından koruması olmadan hayatta 

kalamazlardı. Erkekler ise yemek sağlamak ve “kendi kadınlarını” korumak 

durumundalardı. Kadınlar, erkeklerin getirdiği yiyeceklerin karşılığında cinsel ilişki 

teklif ederek onları kendilerine bağlamayı hedeflerdi (Coontz, 2006: 35).  Koruma 

teorisini destekleyenler, taş devrinde avcı erkekler ile evde saklanan ve çocuklara bakan 

kadınlar olacak şekilde, cinsiyetler arasında yapılan iş bölümünün hayatta kalma ve 

korunmanın en önemli yolu olduğunu dile getirmektedir (Coontz, 2006: 36).   

İnsanlık tarihinde, evlilik sadece iki bireyin birlikteliği olmakla kalmayıp devlet 

çıkarlarını korumak gruplar ve toplumlar arasındaki düşmanlığı azaltmak, ailelerin sosyal 

ve ekonomik statüsünü yükseltmek veya belirli gruplara yarar sağlamak amacıyla bir 

strateji olarak da kullanılmıştır. Bu evliliklerde kadın, bu tür ilişkiler arasında düzenleyici 

bir bağ olarak kullanılan ana araçtır. Lévi-Strauss’a (1969: 485, 489) göre, “evlilik bir 

erkek ile bir kadın arasında değil, kadının aracı olduğu iki grup arasında” yapılmaktadır. 

Böylece iki birey arasındaki ilişkiye değil, onların temsil ettikleri iki farklı toplum 

arasındaki ilişkiye önem verilmektedir. Giddens’ta (1992: 39) XVIII. yüzyılın sonuna 

kadar modern dönem öncesi Avrupa’da evliliğin duygusal ilişkiler üzerine değil, iki farklı 

ailenin çıkarlarını baz alarak gerçekleştiğini ifade etmiştir. Aile üyeleri, gelin veya damat 

adayının sosyal ve ekonomik durumuna özel önem vererek evliliği tamamen rasyonel bir 

karar haline getirmiştir (Lindsey, 1990: 108).  

Evliliklerin doğası XVIII. yüzyılın sonuna doğru değişerek romantik ilişkiler daha fazla 

önem kazanmaya başlamıştır. Bu dönemde insanlar sadece yüksek gelir ve sosyal statüye 

sahip olmayı değil, duygusal olarak tamamlanmış olmayı hedeflemeye başlamışlardır 

(Stone, 1977: 325). Bu dönemde evlilik farklı çıkarları önemsemeyen iki kişinin 

duygularını paylaştığı bir ilişki haline gelmişti. Ancak yüzyıllardır süregelen geleneksel 



25 

 
 

evlilik yapısının değişmesi kolay olmadığı için sevgiye dayanan evliliklerin kabulü çok 

yavaş olmuştur. Bazı toplumlar aşkı başarılı bir evliliğin en önemli bileşeni olarak 

görmüyordu. Hatta aşkın evlilik gerçekleştikten sonra başladığı düşünülüyordu. Birçok 

kültüre göre, iki genç insan arasında aşk birbirini tanıdıktan sonra başlamakta ve dünyaya 

getirdikleri çocuklar bu aşkın daha fazla büyümesine neden olmaktadır. Coontz’un (2006: 

19) atıfta bulunduğu bir Avrupa atasözüne göre, “aşk evliliği yapanlar iyi geceler ama 

kötü günler yaşarlar”. Bu dönemde çıkarlar üzerine kurulan evliliklerin, aşk evliliklerine 

göre daha güvenli ve sağlıklı olduğu düşünülüyordu. 

1800’lerin başlarında evlilik, siyasi veya ekonomik bir ittifaktan çok iki kişi arasında özel 

bir bağ olarak görülmeye başlanmıştır. Çıkarlar üzerine ve aile aracılığı ile yapılan 

evliliklerin yerini bireyler tarafından yapılan kişisel seçimler almıştır. XIX. yüzyılın 

yazarları, aşk olmadan yapılan evlilikleri her iki taraf için de bir olarak nitelendiriyordu 

trajedi (Coontz, 2005: 201). Böylece bu dönemin insanları daha fazla duygulara ve kişisel 

seçimlere yönelerek evlilik tarihinde önemli bir gelişmeye imza atmışlardı. 1960’ta 

doğum kontrol haplarının ortaya çıkışı, kadınların evlilik hayatında büyük bir değişikliğe 

neden olmuştur. Kadınlar artık üreme sürecini kontrol ederek cinsel yaşamlarında daha 

fazla özgürlük kazanmıştı. Bir çocuğun hayata gelmesinin kontrol edilmesiyle evli 

çiftlerin hayatları değişmiş ve birbirlerine daha fazla vakit ayırmaya başlamışlardı. 

1960’lı, 70’li ve 80’li yıllarda erkeklerle eşit haklar, fırsatlar, iş olanakları, maaşlar 

yanında doğum kontrol hapı kullanma hakkı, kürtaj hakkı, boşanma hakkı isteyen 

feminist hareketler güçlenmeye başlamıştı. 1980 ve 90’larda meydana gelen büyük 

değişmeler, yeni değerler yaratarak evlilik değerleri sistemini de yenilemişti. Çiftler 

birlikte geçirdikleri kaliteli zamana odaklanarak duyguları ve cinsel hazzı daha fazla 

önemsiyorlardı (Segalen, 1986: 107). Günümüzde evlilikler, eski evlilik modellerinden 

farklı olarak daha fazla iletişim, kriz yönetimi becerileri ve anlayış gerektirmektedir 

(Markman vd., 2010: 4, 5). Bir evliliği iyi veya kötü yapan standartlar ve eşlerin 

üstlendiği görevler sürekli olarak değişmekte ve iyileşmekte ya da en azından böyle 

olduğu düşünülmektedir. 

“Aile” kavramı, farklı kültürlere ait olan sözlüklerde ve bu konuyla ilgilenen bilim 

adamlarının çalışmalarında farklı şekillerde tanımlanmıştır. Eskiden bu tanım birbirleri 

ile kan bağı olan ve aynı evin içinde yaşayan veya evleri çok yakın olan grupları 



26 

 
 

kapsarken tarih boyunca kapsamı daralmış ve her geçen gün bu kavram daha az insanın 

bir evde yaşamasını anlatmak için kullanılmaktadır (Mead, 1975: 325). Eisenstein (1979: 

48) aileyi sadece biyolojik bir birim olarak değil, toplumun en önemli sosyal, kültürel, 

ekonomik ve siyasal birimi olarak tanımlamıştır. Bu yıllarda, Avrupa ülkelerinde anne, 

baba ve çocuklarından meydana gelen sosyal bir birimden bahsedilmektedir. Bundan yola 

çıkarak “çekirdek aile” kavramı geliştirilmiştir. Sedgalen (1986: 13) evli bir çift ve 

çocuklarından bahsederken çekirdek aile tanımını kullanmıştır.  

Latincede “aile” kelimesi “babanın kontrolünde olan dünyanın, kölelerin, kadınların ve 

çocukların bütünü anlamına gelmektedir. Bu gruba egemen olan babadır ve yetkisi 

altındaki bireylerin çalışmaları ve kazanımları kendisine aittir4“ (Delphy, 1970: 27). Bu 

tanıma göre aileler, hiyerarşinin başında baba veya erkek imajının olduğu bir sistem 

üzerine kurulmaktadır. Baba, aile üyeleri üzerinde bir otorite ve egemenlik figürü olarak 

rol almakta, toprağa, evlere ve hatta aile üyelerinin yaptığı işe ve kazandığı paraya 

sahiptir. Hiyerarşik olarak işleyen bu tür ailelerde Hirsch (2003: 98), saygıyı “aile 

hiyerarşisini kabul etmek için geliştirilmiş bir kod olarak” tanımlamıştır. Bu nedenle, üst 

kademelerde erkekler ve alt kademelerde kadınlar ve çocukların olduğu bu hiyerarşiye 

dayanarak, “yukarıdan” gelen otoritenin “aşağıdaki” insanlar tarafından kabul edilmesi 

bir saygı işareti olarak görülmekteydi. Aynı şekilde, kadınların, genç erkeklerin ve 

çocukların babanın yetkisine itaat ettiği Balkanlar’da da var olan geleneksel aile 

sistemlerinde korku kelimesi değil, saygı kelimesi kullanılmaktadır. Bu saygı aynı 

zamanda insanlara bazı ahlâki değerler dayatmıştır. Kadınlar tarafından kocaları 

karşısında yapılan saygısızlıklar ve genel olarak ailedeki itaatsizlik cezalandırılmıştır. 

Geleneksel ailelerde her bir üye belli bir konuma sahip ve bu konuma bağlı olarak aile 

içindeki rolü, yapılacak işin türü, görev ve sorumlulukları çok iyi tanımlanmıştır. Bu 

aileler çok katı ahlâki ve geleneksel kural ve değerler çerçevesinde faaliyet 

göstermektedir. Aileyi yöneten kişi evin bakımını yapmak, aile fertlerinin ihtiyaçlarını 

karşılamak, oğullarının ve kızlarının evliliklerini ayarlamak ve genel olarak ailenin 

geçimini sağlamaktan sorumludur. Kadınlar ise temizlik, yemek pişirme, ailenin yaşlı 

üyelerine bakma, çocuk doğurma ve yetiştirme konularından sorumludur. Bu aileler iç 

                                                           
4 Vurgu orijinal metinde yer almaktadır. 



27 

 
 

içe geçmiş bir küre sistemi olarak düşünülürse erkekler dış küreyi, hayatın aktif 

faaliyetlerini, kadın ise kırılgan ve duyusal olan iç küreyi (evin küresini) oluşturmaktadır. 

Sokaklar erkeklerin oturup konuşabileceği ve kendilerine ait bir alan oluşturabileceği yer 

iken kadınların en güvenli olduğu yer evdir ve sadece bir erkeğin eşliğinde sokağa 

çıkabilmektedir (Hirsch, 2003: 99, 100). Ayrıca, geleneksel ailelerdeki genç kızların ve 

erkeklerin konumu belirlidir. Kızlar nasıl “kadın” olunduğunu, erkekler nasıl “adam” 

olunduğunu ve nasıl görevler üstleneceklerini aile büyüklerinden (dede, babaanne, anne, 

baba vb.) öğrenmektedir. 

Sanborn’a (1977: 47) göre, geleneksel kadınların aile hakkındaki düşüncelerinin bazıları: 

katı ataerkil değerleri korumak, eşinin otoritesine boyun eğmek, eşini desteklemek ve her 

daim onun yanında kalmak, hayatını kocasına, çocuklarına ve evine adamak ve ait olduğu 

toplumun geleneksel yükümlülüklerini yerine getirmektir. Ataerkil toplumsal sistemin 

dayattığı bu kavramlar, kadınlar arasında nesiller boyunca kendilerini tekrar etmektedir. 

Hem kadın hem de erkek, toplumun onlardan beklediği davranışlara uyum sağlamak ve 

belli bir rol üstlenmek zorundadır. Segalen’e (1986: 203) göre, kadın ve erkeğin yaptıkları 

işi seçmekte özgür olduğu hiç bir toplum yoktur. Her toplum, özellikle geleneksel olanlar, 

bireylerin konumlarını ve rollerini tanımlamıştır; her birey cinsiyetine göre kendi 

konumunu ve rolünü bulmak ve ona göre davranmak zorundadır. 

Eisenstein’a (1979: 50) göre, ataerkillik, cinsiyete dayalı işbölümü nedeniyle zaman 

geçse de değerini yitirmemiştir. Geleneksel toplumlarla ilgili literatüre göre, toplum 

kadının bedenini bir üreme aracı olarak düşünmüştür. Kadının bedeninin “üreme aracı” 

olduğu kavramına, geleneksel toplumlarda çok rastlanmaktadır. Fakat modern 

toplumlarda da bu kavramın varlığını sürdürdüğü söylenebilir. Kadının üreme organları, 

adet döngüsü, doğum ve bunlardan kaynaklanan fiziksel zayıflık, kadının erkeklerin 

korumasına ve yardımına muhtaç olan zayıf bir varlık olarak görülmesine neden 

olmuştur. Kadınların boyun eğmesinin ve toplumdaki ikincil statüsünün sebeplerinden 

biri bedeni ve bedeninin yerine getirdiği biyolojik işlevleridir. Böylece kadın, her 

kültürde “doğa”ya yakın, erkek ise “kültür”e doğadan daha fazla bağlı olarak 

görülmektedir ve şaşırtıcı bir şekilde, bu kültürel yapılar dünyadaki her toplumda hemen 

hemen aynı şekilde bulunmaktadır (Ortner, 1972: 10-12). Fakat bir kültürel anlayışı 

temsil eden bu bakış açısının doğru olmadığı da açıktır. Zira erkek ve kadın aynı derecede 



28 

 
 

hem doğaya hem de kültüre ait varlıklardır. Ortner’in düşüncesinin kronolojisine 

dayanarak yola çıkarsak (1972: 28) kadın doğaya erkekten daha yakın değildir - ikisinin 

de vicdanı vardır ve ikisi de ölümlüdür. Doğa, bu varlıkların her ikisine de eşit davranır, 

ancak bireyler kendilerini farklılaştırmak için çabalamaktadırlar. 

Bu farklılaşma tarih boyunca, kadınlara karşı daha ayrıcalıklı olmaya çalışan erkeklerin 

çıkarına olmuştur. Ataerkillik, her zaman erkeklere toplumda özel bir yer sağlayan sosyal 

bir sistem olmuştur ve bu sistemin çöküşü, kendilerini bu sistemin içinde rahat hisseden 

erkekler için acı verici olabilir. Walby’e (1991) göre, ataerkil bir sistem altı ana 

bileşenden oluşmaktadır: ücretli iş, ev işleri, cinsellik, kültür, şiddet ve devlet. Birbiriyle 

kesişen bu altı yapı göz önüne alındığında, Walby ataerkilliği “erkeklerin kadınlara 

hükmettiği, onları bastırdığı ve sömürdüğü sosyal yapılar ve uygulamalar sistemi” olarak 

tanımlamıştır (s. 20). Walby’nin ataerkillik tanımı sadece erkeklerin egemen olduğu 

aileler için geçerli değildir. Aynı zamanda ataerkillik yaşamın diğer alanlarında da 

görülmektedir. Ancak bu çalışmada dikkatimiz evlilik konusuna odaklandığından, evlilik 

içindeki ataerkil sistemin incelenmesine önem vermekle yetinilecektir. 

Calvert’e göre ideal bir ataerkil evliliğin unsurları erkeklerin otoritesi ve kadınların buna 

itaatidir (2016: 8). Bu tür evliliklerde kadının yaşı, karakteri ve ailesinden kalan serveti, 

bir evlilikte eşine ne kadar boyun eğeceğini etkileyen etkenlerdi. Genç (20 yaşından 

küçük) ve fakir ailelerden gelen kadınlar, eşi veya eşinin ailesi tarafından daha fazla 

ezilmektedir. Bu tür evliliklerde, gelinin çok sayıda erkek kardeşi varsa, eşinin ailesi, 

erkek kardeşlerin evlilik içinde gizli bir güç olduğunu düşündüğü için, gelini çok fazla 

yormamaya özen göstermektedir. Ataerkillik asla bir evlilik prensibi olmamıştır (Calvert, 

2016: 13), ancak sistemin bir parçası olarak bir nesilden diğerine aktarılırken kendini 

yeniden şekillendirmiş ve devam ettirmiştir. 1970’lere kadar “ataerkil sistem” teriminin 

çok fazla kullanımı olmamış (Delphy, 2016: 350), fakat 1970’lerde feminist hareketlerin 

bir sonucu olarak yaygın bir şekilde kullanılmaya başlamıştır. 



29 

 
 

1.2. CİNSİYET ROLLERİ VE BUNLARIN ATAERKİL VE MODERN AİLE 

SİSTEMLERİNE ETKİSİ 

Cinsiyet rollerinden bağımsız bir aile sistemleri tarifi yapmak mümkün olmadığından bu 

rollerin mahiyeti ve aile sistemleri içinde nasıl istediği hakkında da kısa bir inceleme 

gereklidir. Toplumsal cinsiyet rolleri kültürel öğeler oldukları için, geliştirildikleri yer ve 

zamana göre değişmektedir. Bu roller çoğunlukla toplum tarafından bireylere dayatılan 

bir süreçte öğrenilir ve bireye belirli bir statü kazandırır. Neredeyse her kültürde, 

erkeklere verilen ayrıcalıklı statü ve kadınların ikincil rolü, toplumsal cinsiyet rollerinin 

ortak noktasıdır.  

Her bireyin cinsiyeti, biyolojik kanıtlara dayanan bir yargıdır. “Erkek” veya “kadın” 

olarak doğmak, toplumun her iki cinsiyete de dayattığı “sosyal rolü” gerçekleştirmenin 

beklendiği anlamına gelir (Richmond-Abbott, 1983: 2). “Erkek” veya “kadın” olmak, 

kültürel kriterler üzerine yapılan ve bireylerin yaşadığı zaman ve yere göre değişen bir 

yargıdır (Oakley, 1985: 16). “Cinsiyet rolleri”, “erkek rolü” ve “kadın rolü” terimleri ilk 

kez 1940 yılında kullanılmaya başlanmıştır. Bu dönemde akademik dünya bu toplumsal 

olgu konusunda aktif olmaya başlamış ve bu konuda çeşitli çalışmalar yapılmıştır. 

Margaret Mead, Talcott Parsons ve Simone de Beauvoir olmak üzere farklı çalışma 

alanlarından üç teorisyen, cinsiyet rollerinin çekirdek aileyle ilişkisini sorgulamıştır. 

Ancak Beauvoir’in diğerlerinden farklı olarak fark ettiği şey, bu ilişkilerde gözlenen güç 

ve otoritenin kadınlara boyun eğdirmesidir (Connell, 1987: 31-32). West ve 

Zimmerman’a (1987: 137) göre, kadınlık ve erkeklik (doing gender) “kızlarla oğlanlar 

arasında, erkeklerle kadınlar arasında ne doğal, ne gerekli, ne de biyolojik olan bir fark 

yaratmak anlamına gelir”. Bu farklılıklar oluştuktan sonra, bir bireyin ait olduğu 

cinsiyetin yaşam tarzını belirlemek ve cinsiyet rollerinin gereksinimini güçlendirmek için 

kullanılmaktadır.  

Toplumsal cinsiyet rolleri hakkındaki literatürde ortak kanaat bu rollerin öğrenildiğini, 

sosyal olarak dayatıldığını ve toplumda sosyal bir statüyü temsil ettiği yönündedir. 

Walzer’a (2008: 6) göre, evlilik “toplumsal cinsiyet yaratma” (doing gender) yeridir. 

Evlilikle ilgili olarak, Hunt P. (1980: 10), ebeveynlerin çocuklarını genç yaşlardan beri 

paylaştıklarını, baba erkek çocuklarının cinsiyetine uygun “eğitimlerini”, annenin ise 



30 

 
 

kızların cinsiyetine uygun “eğitimlerini” üstlendiğini dile getirmektedir. Ebeveynler, 

çocukların cinsiyet ayrımı ve cinsiyete dayalı işbölümü konusunda mükemmel bir 

modeldir. Kız çocukları küçük yaştan beri bebeğe bakmanın, yemek yapmanın, ev işi 

yapmanın “kadınsı” olduğunu öğrenir (Richmond-Abbott, 1983: 225; Wollstonecraft, 

1996: 33) ve birçok erkek aileyi besleme gibi “adamlar” için belirlenmiş olan işleri 

yapmanın “erkeksi” olduğunu öğrenir. Her ebeveynin davranış ve hareketleri, çocukların 

kafasında gelecekteki davranışları olarak kodlanmaktadır. Parsons’a (1959: 254-255) 

göre, Amerikan aile sisteminin görevi, erkek çocukları bağımsız yaşamaları için eğitmek 

ve hazırlamak, kızları ise evlendiğinde mümkün olduğu kadar evliliklerine bağımlı olacak 

şekilde eğitmektir. Çalışmamak, eve, eşine ve çocuklarına bakmak, kadınlara asla yüksek 

bir sosyal statü kazandıramaz; çünkü bu statüler, dışarıda çalışan ve eve ekmek parası 

getiren erkeklere aittir.  

1950’lerde, bir erkeğin “evi geçindiren” ve bir kadını “ev hanımı” olarak göstermesi 

yaygın olmaya başlamıştır (Amato vd., 2007: 140). İç içe girmiş küre sisteminde erkekler 

dış küreyi ve kadınlar iç küreyi kapsamaktadır. Literatüre göre, evin içindeki kadın ve 

dışarıda çalışan erkek imajlarını tanımlayan cinsiyete dayalı işbölümü, endüstriyel 

üretimin gelişmesinden kaynaklanmaktadır (Hunt P., 1980: 32, 34; Pine, 1993: 233; 

Chodorow, 1979: 89; Oakley, 1985: 11; Richmond-Abbott, 1983: 221; Connell, 1987: 

122). Bu açıdan bakıldığında, kapitalizmin ve imalat sanayinin gelişimi, işleri evden 

dışarıya taşıyarak ev temelli olan üretim tiplerini keskin bir şekilde azalttı. Değişim 

ürünleri sadece evin dışında “iş” olarak tanımlanmaya başladığı için ev artık bir işyeri 

olarak görülmemeye başlandı. Erkekler fabrikalarda çalışarak aldıkları para ile evde 

baskın olmaya başlamış; evde kalan kadınlar ise güzellikleri, ev hanımı olma yetenekleri 

ve annelikleri ile egemen olmaya çalıştı (Richmond-Abbott, 1983: 221). Ev işleri parasal 

bir değere ya da toplumda belli bir statüye sahip olmadığından herkes bundan kaçınmayı 

seçerdi. Ev işleri üretken bir iş olarak düşünülmedikleri ve verimsiz olarak kabul 

edilmelerinden dolayı ücretsizdir ve bu nedenle değer sistemine girmemekte, yani 

pazarlanmamaktadır (Delphy, 2016: 215). Kapitalist bir toplumda, iş olarak bahsedilen 

bir şey para getirmezse, o zaman iş olarak kabul edilemez ve bir prestije sahip olamaz. 

Ücretli işler sosyal statüye ek olarak aile içindeki gücü ve aile içindeki işbölümünü de 

belirlemektedir (Connell, 1987: 125). Sonuç olarak, kadınlar erkeklere muhtaç olup 



31 

 
 

sosyal olarak değersiz sayılan işleri yapmak için dört duvar arasına hapsolurken; erkekler 

ikili bir rol oynadığı için geliri ile hem iç hem de dış küreye hükmetmektedir. 

Kadınlar ve erkeklerin ailedeki rollerini anlatmak için iç ve dış küre kavramı anlayışının 

kapitalizmin doğuşu ve sınai kalkınmanın bir sonucu olarak ortaya çıkmış olabildiği 

düşünülmektedir. Fakat bu, kapitalizm öncesi dönemdeki aile yapısını kapsamadan belli 

bir dönemin aile yapısına odaklanmış bir düşüncedir. Oysa ki kapitalizm öncesi dönemde 

de erkekler yine evin dışında görülmektedir. Fakat bu sefer fabrikalarda çalışmak için 

değil, ağır tarım işlerini yapmak içindir. Kapitalizm öncesi dönemde de kadınlar evin 

temizliği, çocukların ve erkeklerin bakımı ve köyde kolay olduğu düşünülen diğer ev dışı 

işleri üstlenmiştir. Yukarıda da belirtildiği gibi cinsiyet rolleri, tarihin her döneminde 

gözlenmiştir ve bu rollerin kapitalist sistemin bir sonucu olarak ortaya çıktığını 

düşünmek, önceki birçok tarihsel ve sosyal gelişmeyi dikkate almamak demektir. Bu 

fikrin başka bir yanı daha vardır. Sanayileşme dönemi ile ortaya çıkan fabrikaların sadece 

erkekler için olmadığı, bazılarının sadece kadınların çalıştığı ve çok düşük ücret aldığı 

fabrikalar olduğu bilinmektedir. Çalışan kadınlar ikili bir role sahiptir, hem fabrikada 

çalışmakta hem de evdeki tüm sorumlulukları üstlenmektedirler. Birçok teorisyenin 

desteklediği, fabrikaların açılmasının bir sonucu olarak cinsiyet rollerinin ortaya çıktığı 

görüşü ancak toplumun orta ve üst tabakaları için geçerli olabilir. Alt tabaka için 

sanayileşme sırasında ev işleri ile ilgilenmek lüks sayılan bir seçenek olmuştur. Ancak, 

sınai gelişimin ailelerde yarattığı büyük değişim inkar edilemez. Bu değişim bahsedilen 

iç ve dış küreleri daha da belirgin bir şekilde ayıran sebeplerden biri olabilir. Erkeklerin 

ailedeki otoritesinde başka bir değişiklik de görülmektedir. Erkekler daha önce 

geleneklere dayanarak otoritelerini devam ettirirdi ve kadınlar var olan hiyerarşik sisteme 

uymak zorundaydı. Fakat sanayinin gelişmesiyle birlikte erkekler sağladıkları gelirden 

dolayı yeni bir otorite boyutuna ulaşmıştır. Kadınlar ise evde yaptıkları işlerden para 

kazanmamaları nedeniyle erkeklere ekonomik anlamda daha bağımlı olmuştur. 

İngiliz yazar ve filozof Mary Wollstonecraft 1792 yılında yayınladığı Kadının Haklarının 

Gerekçelendirilmesi (A Vindication of the Rights of Woman) başlıklı eserinde kadınların 

erkeklere boyun eğmesi konusunu ele aldı ve bu durumun kadınların eğitim eksikliğinden 

kaynaklandığı ve ortadan kaldırılabilmesi için de eğitimde kadın ve erkek eşitliğinin 

sağlanmasının gerektiğinde öne sürdü. Wollstonecraft bu çağrıyı yaptığı zamandan, bu 



32 

 
 

yöndeki değişikliklerin ortaya çıkmaya başlamasına kadar uzun yıllar geçti. XIX. yüzyılın 

sonunda, eşit haklar doktrini, Avrupa ve Kuzey Amerika’da feminist seferberliği teşvik 

etti. 1920’den bu yana, bu ülkelerdeki kadınlar mülkiyet, eğitim, boşanma ve oy kullanma 

hakkını aramaktadır. Toplumsal cinsyet eşitliği sosyalist ülkelerde de tartışma konusu 

olmuştur. Feminist hareketlerin amacı, kadınları ev ve anneliğin hayatlarının merkezi 

olduğu fikrinden kurtarmaktı. Kadının eğitimi ve istihdamı, onu erkeklere olan 

bağımlılığından kurtardı. Kadınların yaptıkları işlerden para kazanması ve boşanmalar 

aile içindeki cinsiyet rollerinde büyük değişiklikler yarattı (Becker, 1993: 55). 1970 ve 

1980’lerde cinsiyetle ilgili düşüncelerde birçok değişiklik oldu, ancak 1990’lardan 

2000’lere kadar bir azalma yaşandı. 2000’li yıllardan sonra, tekrar değişmeler görülse de 

1980’lerdeki gibi olmadı. Cotter vd.,’ne (2011: 285-287) göre, yavaş hareket eden bu 

değişimin sebebi, yeni bir kültürün inşa edilmesidir. Bu kültürde cinsiyet eşitliği ve 

geleneksel annelik rollerini bir araya getiren “temel eşitlik” durumu gözlenmektedir. 

Araştırmacılar, kadının hem anne hem de kariyer kadını rollerinin gereğini yerine 

getirmeye çalışırken stres yaşadığını söyleyerek bu durumu açıklamaya çalışmaktadır. 

Popüler kültür, bir kadının çocukları büyütmek için evde kalarak kariyerini terk etmesini 

haklı bir neden olarak sunarak geleneksel cinsiyet rollerini tekrar harekete geçirdi. Fakat 

bu kez “kadının evdeki rolü”, erkeklerin kariyerini desteklemek için değil, çocuk 

yetiştirme adına haklı çıkarıldı (Cotter vd., 2011: 285). 

Böylece cinsiyet rollerinde bir değişiklik olduğunu söyleyebiliriz. İyi eğitilmiş fakat 

çocukların yetiştirilmesi ve eğitimi için evde kalmayı “seçen” bir kadın, öte yandan 

kadının konumunu anlayan ve ailesine destek olmak için çalışan bir erkek modeli 

sunuldu. Geleneksel cinsiyet rollerinden, sanayileşme sonrası cinsiyet rollerine ve 

ötesine, zaman içinde sürekli değişen ve yumuşayan roller ortaya çıkmaktadır. Bunun bir 

sonucu olarak, erkeklerin otoritesi de zamanla değişerek azalmıştır. Ancak bu konuda bir 

genelleme yapılamaz, çünkü bazı ülkeler ve kültürlerde bu otorite geleneksel 

seviyelerdekine benzer şekilde devam ederken bazılarında çok daha yumuşamış hallerine 

de rastlanmaktadır. 



33 

 
 

1.3. CINSIYET ROLLERININ EVLILIK KALITESINE VE BIREYLERIN 

MUTLULUĞUNA ETKISI 

Genel bir kanaatte göre, toplum, evliliği kadının hayatında kaçınılmaz bir gerçeğe 

dönüştürüp onu yaşamının merkezi haline getirmiştir. Simone de Beauvoir, “çoğu kadın 

evli ya da bir kere evlenip boşanmıştır, diğerleri de evlenmeyi planlar veya evli olmadığı 

için üzülürler” diye yazar (Beauvoir, 1968: 415). Kadınlara atfedilen bu evlilik 

zorunluluğu, her toplumda kadının varlığına anlam kazandıran bir eylem olarak 

gözlemlenmektedir. Bir kadın evlenmezse “koca bulamayan kız”, “evde kalmış” gibi 

sosyal damgalar hayatının bir parçası olup çok ciddi psikolojik hasara yol açmaktadır. 

Gove’e (1972: 36) göre, bir erkeğin bekâr olmasını kişisel karar, bir kadının bekâr 

olmasını “kısmet” meselesi olarak tanımlayarak daha da ileri gider. Bu görüşe göre, bekâr 

bir kadının kadersiz ve sefil olduğu düşünülürken, bekâr bir erkeğin evlenmeme kararı 

bir seçim olarak kabul edilmektedir. Richmond-Abbott (1983: 229), Amerikan 

kültüründe bekâr bir kadına “bekâr olmaktansa ölü olması daha iyidir” gözüyle 

bakıldığını açıklar. Ancak dünyada kaç kültürde bu zihniyetin var olduğu ve günümüzde 

de kaç farklı ülkede fiilen geçerli ve güçlü olduğu sorulmalıdır. Toplum, evliliğin ve 

kadınların hayatındaki önemi konusunda ısrar etse de araştırmalar erkeklerin evlilikte 

kadınlardan daha mutlu olduğunu göstermektedir. Literatüre göre, evli erkekler daha uzun 

yaşar, daha sağlıklıdır, intihar olayları daha az olasıdır ve genel olarak zihinsel sağlıkları 

daha iyidir. Evli kadınlar ise bekâr kadınlarla kıyasla daha stresli, daha fazla depresyon 

yaşar ve daha az mutlu olurlar (Gove, 1972; Amato vd., 2007: 169; Kondel vd., 2005: 70; 

Moss ve Willoughby, 2016;).  

Cancian’a göre evlilik kadınlar için “görev” olarak görülmekle kalmayıp kırılganlığı 

nedeniyle aşk, kadınların “işi” olarak sunulmaktadır. Aşk kavramı, iki cinsiyet arasındaki 

his, duygusallık, bağlılık olarak ancak kadın figürü ile tanımlanabilir. Kadınlar aşık 

olabilir, erkekler olamaz; iş yapmak erkeklerin yeteneği, aşk ise kadınların yeteneğidir 

(1986: 696, 698). Ancak Cancian’ın bu ifadesinin verili bir kültürde geçerli bir anlayışa 

dayanarak yapılmış aşırı bir geneleme olduğunu da belirtmesi gerekir.  

 



34 

 
 

Bir kadının evlilikteki mutsuzluğu, cinsiyet rollerinin eşiyle paylaşılmasından 

kaynaklanabilir. Cinsiyet rolleri çift ilişkilerinin baskın bir özelliği olduğu için, evlilik 

öncesi, evlilik esnasında veya evlilik sonrası gibi ilişkinin herhangi bir aşamasında, 

eşlerin cinsiyet rolleri hakkındaki düşüncelerini tartışmaları önem arz etmektedir (Lucier-

Greer ve Adler-Baeder, 2011: 241). Her bireyin evlilik içindeki rolünü anlama şekli 

evlilik kalitesi için çok önemlidir. Genç çiftlerle yapılan çalışmalar, cinsiyet eşitliğini 

savunan erkeklerin mutlu bir evliliğe sahip olduğunu ve boşanma ihtimalinin daha düşük 

olduğunu göstermektedir (Amato ve Booth, 1995; Kaufman, 2000; Guilbert vd., 2000: 

129). Ayrıca, bu erkekler rutin ev işlerini yapma, eşlerine yardımcı olma ve çocuklarla 

ilgilenme eğilimi gösterirler. Daha geleneksel olan erkekler, “kadının görevi” olarak 

gördükleri herhangi bir işte çok az yer alırlar; bu nedenle ev işlerini yapma, eşlerine 

yardım etme veya bebeğe bakma gibi işlerle ilgilenmezler.  

Cinsiyet rolleri sadece evliliğin kalitesi için önemli değildir. Aynı zamanda kadın ve 

erkeğin ebeveynliği görme şeklini de etkiler (Kaufman, 2000: 140). Eşitlik taraftarı olan 

erkekler (egalitarian men) çocuk sahibi olmak isterler, çünkü çocuk yetiştirme 

sorumluluğunu ortak bir görev olarak görürler ve bu görevden kaçmaya çalışmazlar. Oysa 

geleneksel erkekler çocuk sahibi olmak istediğinde, yetiştirme sorumluluğunu kadının bir 

görevi olarak düşündükleri için bu sorumluluğa ortak olmazlar. Erkeklerin sadece 

geleneksel rolünü üstlendiği ve kadınlarında ev hanımı olarak temizlik yapmak ve çocuk 

bakmak gibi işler monotonluğa neden olabilir. Ayrıca evde yaptıkları işler zor olsa da 

kadınlar bu durumda yeterince değer görmeyebilir. Evlilikte cinsiyet rollerinin eşit olarak 

paylaşılmaması evlilik hayatında olumsuzluk, uzaklaşma ve krize neden olabilir. Cinsiyet 

rollerinin evlilik kalitesi üzerindeki etkileri sadece genç çiftlerde görülmemektedir. 

Kaufman ve Tuniguchi (2006) cinsiyet rollerinin ileriki dönemlerinde (50’li yaşlardan 

sonra) evliliği nasıl etkileyebileceğini incelemiştir. Gençliğinde eşitlilik taraftarı olan 

erkeklerin bu bakış açısının, daha sonra mutlu bir evlilik kurmalarına etkisi olduğu 

sonucuna varmışlardır. Aksine, gençliklerinde geleneksel eğilimleri olan erkekler, çok 

mutlu olmayan bir evlilik hayatı inşa etmişlerdir (Allen ve Webster, 2001: 911-914). 

Hochschild ve Machung (2012: 50) tarafından evlilikte cinsiyet rollerinin paylaşılması ve 

kadınların rolü üzerine yapılan araştırmanın bir katılımcısı: “Cinsel ilişki yaşarken eşimin 

sevgisini hissediyorum. Bana yemek yaptığında ya da evde temizlik yaptığında 



35 

 
 

sevildiğimi hissediyorum. O da hoşuma gittiğini bildiği için yapıyor” diye cevap verir. 

Bu cevaba bakıldığında cinsiyet rollerinin eşit olarak paylaşılmasının kadınlar için çok 

daha fazla önem arz ettiği söylenebilir. Bir ailede işlerin eşit olarak paylaşılması, kadının 

ruh sağlığında önemli bir unsur gibi görünmektedir. Erkeklerin geleneksel cinsiyet 

yükümlülüklerinden kurtulması ve evi işten sonra dinlenme yeri olarak düşünmek yerine, 

eşiyle ev işlerini paylaşması, o güne kadar başarılamayan dengelerin kurulmasına yol 

açacaktır. Evliliklerinde bu dengeyi arayan kadınların, eşlerinden alabilecekleri yardım 

konusunda düşük beklentileri var gibi görünmektedir. Bu düşünce, kadınların evlilik, aile 

kurma, çocuk sahibi olma planlarını erteleyerek daha çok kendilerine odaklanmasına 

neden olur. 

Evlilikteki cinsiyet rolleri farklı boyutlarda incelenmiştir. Fishman (1978), çiftlerin 

karşılıklı konuşmaları hakkında bir çalışma yapmıştır. Çalışma, konuşmalarda eşit 

olmayan bir iş bölümü (the division of labor in conversation) olduğu sonucuna varır. 

Kadınlar konuşurken daha fazla “iş” yapar, “sohbeti daha dikkatli dinlerler” ve konuyu 

uzatırlar, erkekler ise bunun tam tersini yapar (Fishman, 1978: 98). Bu çalışmaya göre, 

erkekler daha ayrıcalıklıdır. Kadınlar tarafından başlatılan konuşmalar çoğu zaman 

erkeklerin dikkatini çekmez ve erkekler kısa cevaplar vererek konuşmayı hızla bitirirler. 

Erkeklerin açtığı konular ise kadınlar tarafından önemsendiği için daha uzun konuşulur 

ve daha başarılı olur. 

Cinsiyet rolleri zaman içinde ve geliştikleri kültürlere göre değişmiştir. Robinson (2007: 

486), bu rolleri cinsiyetler arasında haksız güç ve işbölümüne dayanarak inşa edilmiş 

tarihi kompozisyonlar olarak nitelendirir. Neredeyse her kültürde bu eşitsiz güç ya da 

işbölümünün sonucu olarak, en yüksek sosyal rol ve statü erkeklere aittir. Cinsiyet 

rollerinden kaçınmak mümkün mü? Toplumun cinsiyet rolleri yaratmaması mümkün mü? 

West ve Zimmerman’a (1987: 146) göre, bu kaçınılmazdır çünkü toplum, bireylerini ait 

oldukları cinsiyet kategorisine göre ayırdığı için kaçınılmaz hale gelir. Cinsiyete dayalı 

ayrım, bireyin otomatik olarak toplumun kendisinden olan beklentilerine girmesini 

sağlar. Cinsiyetinden “sapan” her birey, reddedilerek ve hor görülerek toplum tarafından 

kınanır. Amerika ve Avrupa ülkelerindeki çeşitli hareketlerin toplumsal cinsiyet 

ayrımcılığının kaldırılması konusunda toplum bilincini artırmaya başlamasına rağmen, 

değişimler çok yavaş gelişmektedir. 



36 

 
 

Günümüzde farklı kültürlerden gelen bireylerin yaptıkları kültürel olarak heterojen 

evlilikler, cinsiyet rolleri üzerine geleneksel düşüncelerden uzak kalsa da, geleneksel 

cinsiyet rolleri üzerine kurulan evlilikleri sürdüren kültürler kolayca bulunabilir. Modern 

evliliklerin tamamen cinsiyet eşitliğine sahip olduğunu söylemek yanlış olur (Amato vd., 

2007: 173). Hala bu hedeften çok uzak olduğumuz söylenebilir. Mary Wollstonecraft iki 

buçuk yüzyıl önce kadının toplumdaki bu ikili rolüne değinmiştir. Kadınların toplumdaki 

konumunun ne kadar yavaş yükseldiği incelenirse (burada sadece Amerika ve Avrupa 

ülkeleri düşünülmemeli, kadınların hala geleneksel roller yapmaya zorlandığı kırsal 

yerler olduğu düşünülmeli), toplumun bireyleri cinsiyetlere göre sınıflandırmaya son 

vermesi belki iki buçuk yüzyıl daha sürecektir. Ama eğer bu başarılırsa, kadınlar biyolojik 

olarak “dişi” olmaya devam edecek, ancak bu tanım onlara toplumdaki belirli görevleri 

yüklemek için kültürel bir anlam taşımayacaktır. 

1.4. KÖY TOPLUMLARI VE BALKANLARDA GELENEKSEL AILE 

SISTEMI 

1.4.1. Köy Toplumları 

Antropoloji alanında köy toplumları ve köylüler hakkında zengin bir literatür 

bulunmaktadır. Araştırmacılar arasında “köy toplumu” olarak adlandırılabilecek toplum 

ve “köylü” tanımı konusunda çok fazla tartışma vardır. Köy yaşamının dinamiklerini, 

geçim kaynaklarını, köylülerin kültürlerini, karşılaştıkları güçlükleri ve aile 

organizasyonunu inceleyen bilim adamları, köylü, köy ve köy kültürü kavramlarına farklı 

şekillerde tanımlamışlardır. Foster (1953: 170), halk kültürünü (folk culture) “belirli bir 

köy, kasaba ya da belirli bir bölgedeki insanların bazılarının ya da hepsinin yaşam tarzı” 

olarak tanımlarken köy toplumunu (folk society) “toplumun kültürü ile karakterize edilen 

bir grup” olarak tanımlamıştır. Her uygarlığın kültürünün temeli geleneksel toplumlarda, 

köy yaşamında bulunmaktadır. Redfield, köy kültürünü belirli bir ülkenin genel 

kültürünün bir parçası olarak görmüştür. Ona göre, köy kültürünün tarihi özerk bir hikâye 

veya sadece yerel bir hikâye değildir. Bu kültür ait olduğu medeniyet tarihinin bir 

parçasıdır (1956: 69). Köylü ailesinde, her üyenin işi, otoritesi ve rol, yıllar içinde iyi 

tanımlanmış ve bu aileler birbirine bağlı bir sosyal grup olarak işlev görmektedir. Shanin 



37 

 
 

(1987: 3), köylüleri “basit teçhizat ve ailelerinin emeği ile temel olarak kişisel tüketimleri 

için üreten küçük tarım üreticileri” olarak tanımlamıştır. 

Bazı araştırmacılar, köyü, şehirlerden etkilenmeyen, kendini izole etmiş bir bölge olarak 

görmüştür (Redfield, 1956; Diaz ve Potter, 1967). Diaz ve Potter’a (1967: 161) göre, bir 

köy, bize ilk bakışta, evlerin komşulardan arazilerle ayrıldığı sosyal bir izolasyon olarak 

sunulmaktadır. Köyün izolasyonu, köylülerin geleneksel yaşam tarzını canlı olarak ve 

değişmeden sürdürmelerini sağlamaktadır (Sönmez, 1986: 24). Bu “izolasyon” 

içerisinde, önemli yaşam faaliyetleri gerçekleşmektedir. Stirling (1987: 42) köylüleri 

muhafazakâr olarak değerlendirmiştir. Bunun nedeni, günlük iletişimlerin ve temasların 

kendilerine benzeyen ve aynı değerleri paylaşan insanlarla olduğu bir toplumda 

yaşamalarıdır. Bu toplumda her hareket yüksek ahlâki ilkelere dayanmaktadır. 

Küreselleşme çağında, göç nedeniyle büyük demografik değişiklikler ve kırsal kesimde 

yaşayan bireylerin buradan ayrılma isteğinden dolayı köyün bu uzun izolasyondan çıktığı 

ve şehirden gelen farklı kültürleri benimsemek için sürekli çaba gösterdiğini 

söyleyebiliriz. Köydeki insanların gözünde şehirlerin ayrı bir ışıltısı ve çekici havası 

vardır. 

1950’lerde kapitalizmin tarım ekonomisine girmesi, işlerin yeniden düzenlenmesi 

gerektiği anlamına geliyordu (Segalen, 1986: 209). Sanayi toplumu, ikamet yeri ile iş yeri 

arasında temel bir ayrılık getirdi. İş yerinin evin içinden (üretimin temel birimi olarak) 

evin dışına taşınması, kırsal toplumlarda aile sistemini de etkiledi. Günümüzde yaygın 

olarak kabul edildiği gibi, aile sisteminin büyük (çok üyeli) ailelerden çekirdek aileye 

doğru gitmesi sanayileşmenin bir sonucu olarak ortaya çıkmıştır. Sanayi öncesi 

dönemdeki Batılı aileler tipik olarak hane halkı evli çift, onların çocukları (çocuklardan 

bazıları evli olabilir), torun ve diğer aile üyelerinden oluşmaktadır (Cherlin, 1983: 52)5. 

Dönüşüm sadece ailenin yapısı içinde değil aynı zamanda aile üyeleri arasındaki 

ilişkilerde de gözlendi. Stone (1977: 800) 1500-1800 dönemi boyunca İngiliz aileleriyle 

ilgili yaptığı bir araştırmada 17. yüzyılın başında aile içindeki ilişkilerde büyük 

değişikliklerin olduğu sonucuna varmıştır. Ata veya yaşlı otoritesinden dolayı daha 

                                                           
5Ayrıca geleneksel aile yapısının analizi için bkz. Alter, 2013. 



38 

 
 

mesafeli olan ilişkiler, daha samimi ve yakın ilişkilere dönüştü. Çekirdek aile, aile 

üyelerini birbirine daha yakın bağlamış gibi görünüyor. 

1.4.2. Balkanlarda Geleneksel Aile Sistemi 

1950’li yıllarda Amerika Birleşik Devletleri ve Batı Avrupa’da geleneksel aile yapısında 

meydana gelen değişiklikler Balkanları da etkiledi. Bu dönem bölgedeki güçlü Sovyet 

etkisi ile çakıştı. Balkan ülkelerinin liderleri, hükümet modelinin sanayileşme ile güçlü 

bir şekilde bağlantılı olduğu Sovyet ülkelerinin kuruluşlarını örnek alıyorlardı. Yeni 

fabrikaların açılması ve inşaat sektörü, köy alanları da dâhil olmak üzere daha fazla iş 

gücüne ihtiyaç duyuyordu. Yeni politikalar çerçevesinde sanayileşme hem erkekler hem 

de kadınlar için iş alanları yarattı. Değişikliklerin kırsal alanlardaki ailelerden ziyade 

şehirlerdeki aileleri daha fazla etkilediği görülmekteydi. Köylerdeki değişimin iç 

demografik hareketler nedeniyle gerçekleştiğini söyleyebiliriz. Özel mülkiyet ihtiyacı, 

nesillerin aynı çatı altında yaşadığı, ortak bir mülkle, birlikte çalışma ve aynı yemeği 

paylaşma ilkesinin hüküm sürdüğü önceki dönemlerin aksine daha belirgin hale gelmiştir. 

Ailedeki erkekler meşru paylarını istemeye başladılar (bu dönemde kadın henüz ailenin 

bir parçası olarak görülmezdi). Evin reisi, mülk ve hayvanlarını oğulları arasında adaletle 

bölebilmeliydi. Yeni yapıda her ailenin evli çifti, çocukları, kocanın ebeveynleri ve evli 

olmayan kardeşleri vardı. Bu değişikliklerden önce köy, evin reisi tarafından uygulanan 

katı ahlâki kodlar nedeniyle farklı bir organizasyona sahipti. 

Literatüre göre geleneksel Balkan ailesi birkaç nesilden oluşan büyük bir ailedir. Bu tür 

aileler kalıtsal ve yazılı olmayan ahlâki kurallara göre hayatlarını sürdürmüşlerdir. Aile 

içindeki hiyerarşi sistemi iyi organize olmuştur. Bu, birçok neslin birlikte 

yaşayabilmesinin ana nedeni olabilir. Balkanlardaki bazı ülkelerde bu ailelere “zadruga” 

adı verildi ve geleneksel toplumun baskın aile modeli idi. Büyük aileler Hırvatistan, 

Bosna-Hersek, Sırbistan, Karadağ, Arnavutluk, Makedonya ve Bulgaristan’da 

görülmekteydi (Todorova, 1983; Durham, 1985; Erlich, 1966; Balikçi, 1965; Simić, 

1983; Halpern ve Kerewsky-Halpern, 1972; Gruber, 2012: 374; Flere ve Klanjšek, 2013: 

250; Tirta, 2001). Arnavutluk’ta Slav kültürüne ait “zadruga” terimi yerine “büyük ev” 

(shtëpi të mëdha) ifadesi kullanılırdı. Zadruga terimi başlangıçta Sırp sözlüğünde 



39 

 
 

1818’de Karadžić baskısında geçmiştir. Karadžić şu ifadeleri kullanır; “Sırpların yaşam 

modeli çoğunlukla zadruga’tır. Bir evde dört ila beş evli adam vardır. Sadece bir evliliği 

olan aileler nadirdir” (Vuk Karadžić, 1967: 63-64; aktaran Halpern ve Kerewsky-

Halpern, 1972: 16). 

Yugoslavya’daki geleneksel aileleri inceleyen Erlich’in (1966) çalışmasına göre, 

“zadruga aile sistemi Slovenya ve Bulgaristan’ın bazı bölgeleri hariç tüm Yugoslavya 

ülkelerinde bulunur. Sırp-Hırvatça zadruga sözcüğünün anlamı “topluluk’tur” (Erlich, 

1966: 32). Goodsell’in Slav ailesiyle ilgili daha sonraki çalışması zadruga adlı bu aile 

sistemine atıfta bulunacaktır. O zadruga’yı şöyle tanımlamaktadır: “Slavlar arasındaki 

köy toplulukları akraba gruplarıdır ve bu onların anlamında “aile”dir. Bu köylerde birkaç 

kuşak aynı evde yaşıyor ve ortak topraklarında birlikte çalışıyorlar” (1974: 1).  

19. yüzyıldaki Sırp köylerinin sosyal yapısının temsilini sunabilmek için, yine Karadžić 

âliminin yazılarına başvurmak gerekir. Ona göre “Sırp köyleri dağların ortasında ve bazen 

de ormanların içindedir. Her ev, tüm üyelerin birlikte çalıştığı ve birlikte yemek yediği 

bir topluluktan oluşur. Her evin faaliyetlerini ve arazinin bakımını yöneten bir ev sahibi 

vardır” (Karadžić, 1967; aktaran Halpern ve Kerewsky-Halpern 1972: 12-16). Aynı 

senaryo Arnavutluk köylerinde de görülebilir. Köylüler yaşamak için ihtiyaç duydukları 

her şeyi üretiyorlar, şehirden satın aldıkları özel eşyalar dışında ihtiyaçlarını karşılıyorlar.  

Arnavutluk’taki aile sistemi diğer Balkan ülkelerinden çok da farklı değildir. Birçok 

çalışma Arnavutluk’ta büyük ailelerin varlığını göstermektedir (Lane, W., 1922: 107; 

Waal, 2005: 85; Milani, 1995: 73; Durham, 1985: 33). Araştırmalar, aynı evde yaşayan 

en az üç kuşaktan ve yirmiye kadar kişiden bahseder. Aile içindeki hiyerarşi, 

Arnavutluk’taki ailelerde olduğu gibi, Sırbistan’da ve Balkanlar’daki diğer bölgelerde de 

“aynı şekilde karşımıza çıkmaktadır”. Otorite ve güç, kadınlar ve çocukların takip ettiği 

birincil rolü üstlenen erkeklere aittir. Kadınlar aile işlevlerini yerine getirirken ev içinde 

ve dışında ağır işler yapmış olsalar da, her zaman erkek figürünün otoritesi altında ve 

ikinci sırada yer almışlardır. Evin reisi olan erkek ailenin baş figürüdür; her şey ondan 

talep edilir, işbölümünü o yönetir ve hane halkının sorumluluğunun çoğunu o taşır. Evin 

hanımı, çocukların ve erkeklerin yemeklerini pişirme, temizlik ve bakımına ilişkin 

yükümlülükleri yerine getiren evin içindeki ikincil figürdür. 



40 

 
 

Geleneksel Arnavut toplumunda ayırt edici unsur Kanun’dur. Arnavutluk’ta asıl işlevi, 

anlaşmazlık durumlarında aile veya akrabalık üyeleri arasındaki ilişkiyi kontrol etmek ve 

düzenlemek olan üç Kanun vardı ve bunlara esas olarak kan davasında (gjakmarrje) 

başvurulurdu (Dervishi, 2014: 51). Skenderbeu Kanunu Orta Arnavutluk’ta, Lekë 

Dukagjin Kanunu Kuzey Arnavutluk’ta, Labëria ve bitişik bölgelerde ise Labëria Kanunu 

uygulandı. Arnavutluk’un kuzey dağlarında uygulanan Kanun, içeriğinden dolayı en sert 

ve en katı olarak kabul edilir. Leka Kanunu (adını Kuzey dağlarının sakinlerinden alır) 

ataerkilliğe yasal - örfi bir temel sağlamıştır. Bu konu daha sonra 5. ve 6. Bölümde 

ayrıntılı olarak ele alınacaktır. 

Arnavutluk’un dağlık vadilerde izole halde yaşayan kuzey kabileleri, bölgenin diğer 

unsurları ile daha az temas etmişti ve yüzyıllar boyunca geleneksel yasalarını 

geliştirmişlerdi. Arnavutluk’un kuzeyindeki geleneksel yasa, Kanun olarak bilinen 

yasadır ve öyle kabul görmüştür (Elsie, 2012: 1). Lekë Dukagini’nin Kanunu’nun 29. 

maddesinde (Nye i Njizetenandë) kadının herhangi bir yeri ya da değeri yoktur ve kadın 

“yük çuvalı” (grueja asht shakull per me bajtë) şeklinde tasvir edilmiştir. Bunun anlamı, 

koca evinde olduğu sürece çocukları taşıma rolüdür. Kanun, erkekleri, eşlerine istedikleri 

gibi davranabilecekleri terk edilmiş bir mülk olarak düşünmeye yöneltti. Lekë Dukagini 

Kanunu’nun 13.maddesinin &326. ve &33. paragraflarında erkeğin karısına ve kadının 

kocasına karşı görevleri açıklanır. Erkeğin görevleri, eşinin kıyafetlerini, yiyeceklerini ve 

namusunu korunmasını içerirken; kadının kocasına karşı görevleri, kendi namusunu 

korumak, şikâyet etmeden hizmet etmek, boyun eğmek, çocuklara bakmak, eşinin 

kıyafetlerini hazırlamak, çocuklarının evliliklerine müdahale etmemek gibi sayısız 

görevleri ve yükümlülükleri içermektedir. Nişan ve evliliklerin sadece kocanın yetki 

alanında olduğu ve ne anne ne de çocukların eş seçerken söz sahibi olamayacakları 

anlaşılmaktadır.  

Kanun’un uygulaması yüzyıllardır devam etmiştir. Komünist sistem, Kanun’u ortadan 

kaldırmak için reformlar gerçekleştirdi, ancak kırsal bölgelerde yaşayanlar kendi 

aralarındaki anlaşmazlıkları Kanun aracılığıyla çözmeye devam ettiler. Dahası komünist 

sistemin çöküşünün ardından bir anlamda Kanun’a bir geri dönüş olduğunu da söylemek 

                                                           
6Orijinal kaynakta paragraflar bu şekilde gösterildiği için burada da aynı şekilde yazılmıştır.  



41 

 
 

mümkün görünmektedir. Bunun bir örneği Voell’in (2003) komünist sistemin çöküşünü 

izleyen on yıl içinde kuzey Arnavutluk’tan göçerek ülkenin başkenti Tiran’ın kenar 

mahallesi olan Bathore’ye yerleşmiş olan göçmenler arasında yaptığı ve özel olarak 

hırsızlık ve toprak anlaşmazlıklarının nasıl çözümlendiği konusunu incelediği bir 

araştırmada görülmektedir. Voell’e göre, Kanun Bourdieu’nun tarif ettiği anlamda bu 

kırsal göçmenlerin habitusu olarak düşünülebilir. Ona göre, Kanun soyut bir kurallar 

manzumesi değil, özgün bir sosyo-ekonomik bağlamın ürettiği ve değerler, toplumsal 

eylem ve günlük hayatın idaresi için genel bir kılavuzdur. Bathore mahallesinin sakinleri 

hırsızlık yahut arazi anlaşmazlıkları söz konusu olduğunda bu anlaşmazlıkları polis veya 

adli kurumlara taşımamakta, aksine sorunlarını Kanun’un tarif ettiği usul ve ilkelere göre 

çözmektedirler (Voell 2003: 96-99). Bu vasıfları ile Kanun Tönnies’in (bkz. Heberle 

1948: 153-155) “ortak alışkanlıklara dayanan” normlar olarak tarif ettiği töreye (customs) 

karşılık gelmektedir. Dolayısıyla, bugün itibariyle Kanun gayri-resmi bir nomlar 

bütününe karşılık geliyor olsa onun normları daha önce uygulanmış olduğu bölgelerin 

sakinlerinlerinin kültürel anlayış ve toplumsal davranışlarına derinlemesine nüfuz etmiş 

ve toplumsal olarak hala geçerli normlar arasında yer almaktadır.   

Geleneksel aile modelinde evlilikler, Arnavutluk ve Sırbistan da dâhil olmak üzere birçok 

Balkan ülkesinde görücü usulü ile yapılırdı. Aile sadece eş seçimi ile ilgili görüşlerini 

ifade etmekten öteye giderek evlenecek olan üyesine kendi düşüncelerini dayatırdı. Bu 

durum bir zulüm ya da ebeveynlerin ve aile üyelerinin kişisel çıkarlarının korunması 

olarak kabul edilmez ve gayet makul karşılanırdı (Thomas ve Znaniecki, 1987: 17). 

Sosyal gelenekler bu müdahaleyi tartışılmaz olarak görürdü. Bu tür evliliklerde gelin ve 

damat neredeyse hiç konuşmazlar ve genelde birbirlerini önceden görmezlerdi. 

Evlendikten sonra bile iletişimleri azdı. Üstelik sadece iletişim nadir olmakla kalmadı, 

dünyaları bile ayrıydı; dış dünya erkeğin alanıydı ve hane içi karısına aitti (Inhetveen ve 

Blasche, 1987: 32-33). Karadağ’da bile evlilik ebeveynlerce düzenlenirdi (Denich, 1974: 

251). Özellikle evliliğin ilk yıllarında, kamusal alanda sevgi ifadelerinin kullanılması, 

yakınlaşma yaşanması veya uzun süren konuşmaların görülmesi çok nadirdi (Simić, 

1983: 74). Bir erkeğin karısı için duygu ve hislerini ifade etmesi erkeksi kabul edilmez 

ve ahlâka uygun bulunmazdı. Backer’e (2003: 83) göre, “bir erkek erkeklerin toplandığı 



42 

 
 

odasındaki hanımın yatağını daha çok severse” bu onun için utanç verici ve bir zayıflık 

işareti olarak kabul edilirdi. 

Erkeklerin kadınlara karşı üstünlüğü, erkek çocuk sahibi olma arzusuna da yansımıştır 

(Falkingham ve Gjonça, 2001: 315). Geleneksel toplumlarda bir erkek çocuğun doğumu 

özel öneme sahipti. Erkek çocuğu olmayan bir ev kayıp ve kısır olarak kabul edildi. Bir 

kız çocuğunun doğumu talihsizlik olarak kabul edilirdi ve sadece kız çocuk doğuran bir 

kadın değersiz görülürdü (Durham, 1985: 37). Aynı zihniyet, erkek varisi olmayan bir 

adamın sefil olduğu düşünülen Sırbistan’da da görülebilir (Halpern ve Kerewsky-

Halpern, 1972: 34). Bu tür toplumlarda, erkek çocuk sadece ailenin mirasını devralacak 

birisi değil aynı zamanda aile için bir güç kaynağı olarak düşünüldüğü için onun doğumu 

coşkulu bir sevinçle beklenirdi. Benzer şekilde Sönmez’e (1986: 139) göre, örneğin, 

Türkiye’de ailede birçok erkeğin varlığı köydeki güç, kontrol ve siyasi etkinin bir 

göstergesiydi. Bu nedenlerden dolayı bir çocuğun doğumu sevinçti, o evin varisi, gücü ve 

onuruydu. Geleneksel Arnavut toplumunda erkek varis ihtiyacı, arzusu ve eksikliği, 

“yeminli bakireler” olarak bilinen benzersiz bir olguya yol açacaktır (burrneshat ose 

virgjneshat e betume). XIX yüzyıldan önce “yeminli bakirelerin” varlığını kanıtlayan 

yazılı bir belge yoktur, ancak Kanun’da bu olgunun XV. yüzyıldan önce var olduğunu 

gösteren bir söz vardır. 

Bu kadınlar bir kez yemin ettiğinde, toplumsal cinsiyet rollerini de değiştirirlerdi. Bu da 

kıyafet ve görünüşün değişmesiyle sembolik olarak hayata geçerdi. Belli bölgelerdeki 

kadınların ‘yeminli bakire’ olmalarının ana nedenleri şunlardır: erkek varis eksikliği, 

erkeğin kan davası nedeniyle öldürüldüğü durumlar, babanın erken ölümünde babalık 

görevlerini üstlenmesi gerekliliği. Yeminli bakirenin, konumunu doğrulamak için 

evlenmeyeceğine ve iffetini koruyacağına dair “yemin etmesi” gerekiyordu. Bu yemin, 

köyün Bilge Adam Konseyinin (pleqnia) ve köyün diğer üyelerinin önünde edilirdi. 

Yeminini ettikten sonra saçlarını kesmesi, ismini değiştirmesi ve bir erkek gibi giyinmesi 

gerekiyordu. Bu noktadan sonra bir erkeğin tüm haklarına sahip olacaktı. Yeminli 

Bakireler, silah taşıma, erkeklerle aynı odada bulunma, sigara içme ve alkol kullanma 

haklarına sahiptiler, erkekler tarafından yürütülen karar verme süreçlerinin bir 

parçasıydılar. Ailenin kan davası varsa intikam alma ve evin içinde bir ev reisi gibi 

komuta etme hakkı vardı. Ev içinde bile yeni kimlik kabul görür, eğer daha önce bir teyze 



43 

 
 

ise yeğenleri ona “amca” derdi. Aynı zamanda ağır tarım işlerini yapmak, hayvancılıkla 

uğraşmak ve toprakları korumak zorunda kalırdı. Bir kadının yemin ettikten sonra 

yeminini bozup eski kimliğine dönmesi oldukça utanç verici bir durum olarak görülürdü7. 

İngiliz antropolog ve yazar Edith Durham, Balkanlardaki geleneksel toplum ve özellikle 

Kuzey Arnavutluk’taki toplum hakkında çalışmış ve yazmıştır. Çalışmalarında yer 

verdiği seyahatlerinden birinde İşkodra yerlilerinden dinlediği bir hikâyeden 

bahsetmektedir. Her ne kadar hikâye geleneksel toplumda köyde yaşayan bir kadına atıfta 

bulunsa da, modern toplumda da ağır yüklere sahip bir kadın için geçerlidir. Hikâye, 

kırsal alanlarda kadının mücadelesinin, sıkıntısının ve yaşamının bir sembolüdür: 

İşkodra paşası bir gün yolda ağır yükü olan ve kucağında yeni doğmuş çocuğunu 

taşıyan bir kadın gördü. Eve döndüğünde karısına dedi ki: “Şuraya bak! Dağlı 

kadınlar tüm yükünü kendileri taşıyabiliyorlar. Sen de böyle olmalısın”. Eşi çok 

akıllı bir kadındı. Hiçbir şey demedi. Paşa’nın evden ayrılmasını bekledi. 

Hizmetçisine Paşanın Arap atına tahta bir eğer vurmasını ve at ile dağdan yakacak 

odun getirmesini emretti. Paşa eve döndüğünde o güzel Arap atını sırtı soyulmuş, 

dizleri kırılmış ve yorgun halde buldu. Kızgın bir şekilde eşine bağırdı; “Sen ne 

cüretle atıma böyle davranırsın?”. “Sevgili efendim,” diye cevapladı eşi, “bana 

dağlı kadınların yaptıklarını yapmamı söyledin. Düşündüm ki atın da dağlı atların 

yaptıklarını yapmalı (Durham, 1985: 63). 

Daha önce de belirtildiği gibi, ekonomik sistemdeki değişim aile sisteminin değişmesinde 

önemli bir etken olmuştur. Todorova (1983: 9) zadruga aile sisteminin ortadan 

kaldırılmasının ve daha küçük ailelere geçişin her şeyden önce açık ticaret ekonomisinin 

gelişmesinin bir sonucu olduğunu yazmaktadır. Arnavutluk’ta bile büyük ailelerin 

parçalanması aynı nedenlerle gerçekleşmiştir. Arnavutluk’taki büyük aileler geçmişe ait 

bir olgu olarak kalmıştır. Günümüzde köylerdeki evler boş ve kilitli haldedir. Sahipleri, 

büyük şehirlerde ya da başka ülkelerde göçmen olarak çalışmakta ve birkaç günlük tatil 

yapmak için ülkelerine ve köylerine gitmeyi beklemektedir 

  

                                                           
7 Yeminli bakireler daha fazla bilgi için bkz. Backer, 2003; Durham, 1985; Young, 2000. 



44 

 
 

2. BÖLÜM 

KÜLTÜR VE KÜLTÜRLER ARASI EVLİLİKLER 

Bu bölüm, kültürlerin bireyler üzerindeki etkisine ve farklı kültürlerden gelen iki eş 

arasındaki ilişkilerin mahiyetinin incelenmesine adanmıştır. Yabancı eşin yeni bir kültür 

ile tanışması ve onun yaşadığı deneyim; yeni kültür içindeki kademeli uyum ve bireyin 

tam bir uyuma kadar geçirdiği aşamalara özel bir önem verilecektir. Bu kapsamda farklı 

kültürel içinde yetişmiş bireylerin özelikle evlilik ve aile ilişkileri etrafında karşılaştıkları 

farklılıklar karşısında ne yaptıkları, süreci nasıl deneyimledikleri hususlarının 

incelenmesine öncelik verilecektir.  

2.1. KÜLTÜR 

Sözlük tanımı ile ifade etmek gerekirse, kültür, doğada verili olandan farklı olarak “insan 

tarafından yapılmış veya yaratılmış olan nesneler, semboller ve bunların yine insan 

tarafından kullanımına” atıfta bulunur (bkz. Jary ve Jary 1995: 139).  Bu genel tanıma 

kıyasla Macionis’in  (2012: 58) kültür tanımı bu çalışmada kendisine atıfta bulunulan 

kültür olgusunun anlamını yansıtmakta daha işe yarar görünmektedir. Ona göre “Kültür 

düşünce biçimleri, davranış biçimi ve maddi nesnelerle birlikte insanların yaşam 

biçimleridir.”8 Kültür ne düşündüğümüzü, nasıl davrandığımızı ve neye sahip 

olduğumuzu kapsamaktadır. Hem geçmişle olan bağımız, hem de gelecek için 

kılavuzumuzdur.” Yine aynı yazara göre (s. 62-68) semboller, dil, inançlar, değerler ve 

normlar ve bu kapsamda töreler ve adetler kültürün bileşenleridir.  

Turner, The Cambridge Dictionary of Sociology’de (2006: 111-116) kültür kavramının 

daha ayrıntılı bir tanımlamasını vermektedir. Buna göre, ilk olarak, kültür kavramı ile 

“medeniyetin ulaşmış olduğu en üstün ahlâki ve estetik başarılar” kastedilir. İkinci olarak, 

kültür kavramı ile toplumsal hayatın sembolik unsurları ve bu kapsamda olmak üzere 

“herhangi bir toplumsal eylemin, toplumsal ilişkinin veya tarihsel örüntünün sembolik ve 

                                                           
8Vurgu orijinal metinde yer almaktadır.  



45 

 
 

fikri unsurları” kastedilir. Bu sembolik ve fikri hususlar bir toplumun üyelerinin 

hayatlarının düzenlenmesine kılavuzluk ederler ve bireyler karşılıklı iletişimlerinde 

birbirlerinden olduğu kadar “sanat, edebiyat eserlerinden, sinema filmlerinden ve diğer 

sanat eserlerinden de mahrem ilişkilerini, nasıl yürüteceklerini öğrenirler” denilmektedir.  

Kültür konusunda en önemli kavramsal ayrıştırma konularından biri cari olan ile ideal 

olan arasındaki fark konusudur. Cari veya geçerli kültür ile kastedilen insan bireylerinin 

fiilen nasıl inandıkları, düşündükleri, davrandıklarına atıfta bulunur. İdeal kültür ise olanı 

değil, olması gerekeni ifade eder (bkz. Macionis 2012: 68) ve bu nedenle de aslen milli 

kültüre, yani bir toplumun üyelerinin saygı duyup hayatlarında kendilerine kılavuz 

edinmeleri beklenen kolektif ideallerine ve bunları temsil eden değerlere, inançlara ve 

normlara atıfta bulunur.  

2.2. BİR EVLİLİK TÜRÜ OLARAK KÜLTÜRLER ARASI EVLİLİKLER 

OLGUSU 

Tarih boyunca birçok neden toplumlar arasında kültürel temas ve alışverişe sebep 

olmuştur. Bunlar arasında askeri istilalar, sömürgecilik faaliyetleri, iktisadi ve ticari 

ilişkiler, gelişmiş ülkelerden az gelişmişlere teknik personel yardımı sağlamak amacıyla 

yapılan göçler veya gelmiş ülkelerde iş bulmak amacıyla yapılan göçler, nüfusun askeri 

siyasi veya başka nedenlerle yerinden edilmesi (displacement) veya bireylerin eğitim 

amacıyla yurt dışına gitmeleri temasın sağlanmasında önemli olmuştur. Örneğin 

sömürgecilik, denizci, asker, çiftçi, tüccar, rahip ve idareci gibi mesleklere sahip 

Avrupalıların dış göçünü kapsamaktadır (Castles, 2000: 273). Ayrıca, Batı Avrupa’da 

sanayileşmenin tarım için kullanılan toprakların azalmasına ve toplumun 

yoksullaşmasına neden olması toplu göçü tetiklemiştir. Bütün bu gelişmeler, insanların 

kendinden farklı bireyleri tanımalarını ve onlarla farklı şekillerde etkileşime girmelerini 

mümkün kılıp bazen bu etkileşimlerin evlilikle sonuçlanmasına neden olmuştur. Diğer 

bir etken olan küreselleşme, insanları telefon, internet veya hızlı ulaşım ile birbirine 

yakınlaştırarak insanlar arasında kültürler arası bağlantıların kurulmasına neden olmuştur 

(Thai, C., 2005: 149). İnsanlar bu değiş tokuşu yalnızca yeni kültürleri tanımak için 

kullanmakla kalmaz, “ötekinin” kendisinde uyandırdığı merak bazen “hayatı birlikte 



46 

 
 

paylaşalım” aşamasına geçer. Ancak, duruma göre kültürün insanları bir araya 

getirebilme veya birbirinden uzaklaştırabilme etkisi dikkate alınmadı olduğu da dikkatte 

alınmalıdır.  

“Uluslararası aşklar” diye nitelendirilen olgu oldukça yeni bir olgudur (Roman, 2008: 

XIV). Çok kültürlü evlilikler daha önce çok nadir görülmüştür ve çoğu zaman toplum 

tarafından iyi karşılanmamıştır. Toplumlar hemen her zaman aynı kültürden gelen 

bireylerin evliliklerini veya kültür, millet, ırk, inanç veya sosyoekonomik statüde benzer 

olanların evliliklerini tercih etmiş ve desteklemiştir. Karma evlilikler istenmeyen bir olay 

olarak görülmüştür.  

Kültürel bakımdan karma evliliklerin (mix marriages) nasıl ve ne zaman başladığı 

hakkında belirli bir zaman ve tarih vermek mümkün değildir. Bu evlilikler yaygın bir 

olguya dönüşmeden önce, tarihin farklı dönemlerinde bunların özel örnekleri 

bulunmaktadır. Bunlar, çoğunlukla kral gibi yüksek statüdeki insanların ekonomik ve 

siyasi amaçla yabancı eş tercih ettiği evliliklerdir. Fakat aşk, insanla birlikte doğan ve 

zorla öğretilemeyen bir duygudur. Siyasi tarihin antik çağdan bir örneği Romalı Mark 

Antony ile Mısırlı Kleopatra’nın evlilikleridir. Aynı zamanda edebiyat bu karma 

evliliklerin yansıtıldığı ve yorumlandığı bir yer olmuştur. Shakespeare, “Othello ve 

Desdemona” adlı piyesinde aşkın benzeri olmayan edebi bir anlatımı ile okuyan herkesi 

derinden etkilemiştir. Söz konusu olan bu iki evlilik birbirinden farklıdır. Birincisi farklı 

kültürlerden gelen iki kişinin evliliğini, ikincisi ise aynı kültürde yaşayan farklı ırklardan 

iki kişi arasından gerçekleşmektedir. Bu evliliklerin her ikisi de toplum tarafından kabul 

edilememiş ve trajik bir şekilde sonuçlanmıştır. Ancak karma evliliklerin tümü trajik bir 

şekilde sona ermemiş veya topluluktan çok fazla muhalefet görmemiştir.  

Karma bir romantizme dâhil olmak hiç bir zaman kolay olmamıştır. Farklı toplumlar bu 

evlilikleri özel yasal kurallara tabi tutmuş ya da yasal olarak hiç izin vermemiştir. Eski 

Roma hukuku, Romalı erkeklerin diğer milletlerden kadınlarla evliliklerine (Coontz, 

2006: 63; Bierkan vd., 1907: 322) izin vermemiş fakat yerli erkeklere, Roma kökenli 

olmayan ya da babası Romalı olmayan kadınları cariye olarak tutma haklı tanımıştır 

(Bierkan vd., 1907: 317). Hukuki olarak Romalı kadınlar ise sadece yerli erkeklerle 

evlenmek ve eşlerine hep sadık olacak şekilde kendilerini bu evliliğe adamakla mükellef 



47 

 
 

tutulmuşlardır. Fransa’da, 1804 tarihinde yürürlüğe konan Medeni Kanun, eşlerin aynı 

uyruğa sahip olması gerektiğini ve uyrukluğun tayininde erkeğin uyruğunun dikkate 

alındığını belirtmiştir. Eğer erkek Fransız ise, onunla evlenecek kadın da Fransız 

olmalıdır. Eğer erkek Fransız değilse, eşi Fransız uyruğunu kaybeder ve erkeğin uyruğuna 

sahip olur. 1889’da, bu yasa askeri nedenlerle değiştirilmiştir. Yeni yasa ile Fransız 

olmayan erkekler, Fransa’da bir yıl yaşadıktan sonra Fransız vatandaşlığına 

başvurabilirdi (Neyrand ve M’Sili, 1998: 391).  

Tarihi olayların yalnızca çok kültürlü evlilikler üzerinde değil, aynı milletten gelen 

bireylerin evlilikleri üzerinde de etkisi olmuştur. Birinci ve İkinci Dünya Savaşı sırasında, 

Fransızlar ile Almanlar arasındaki evlilikler yasaktı ve savaş bittikten birkaç yıl sonra bu 

evlilikler görülmeye başlandı. 

1950’lere kadar, farklı milletlerden gelen bireylerle gerçekleşen evlilikler hakkında 

çalışma yapılmamıştır (Cottrell, 1990: 151). Mevcut olan bazı kayıtlar esas olarak 

Amerika’da “askeri romantizm”, “savaş gelinleri” ve ırk üzerine kurulan evliliklere 

odaklanmıştır. İkinci Dünya Savaşı sırasında ve sonrasında, Amerikan askerlerini veya 

Batı ülkelerinden gelen askerleri Asya kıtasına göndermek, farklı kültürlerin daha da 

yakınlaşmasına neden olmuştur. Birçok asker, yerli kadınlarla evlenmeye başladı. 

Literatürde bu tür evlilikler “savaş evlilikleri” ve bu evliliklerde rol olan kadınlardan da 

“savaş gelinleri” olarak bahsedilmektedir (Schnepp ve Yui, 1955: 50). Bu evliliklerin 

tipik hali, Vietnamlı ya da Amerikalı-Japon kızları ile Amerikan askerlerinin 

evlilikleridir. Amerikan askerleri, savaşın sona ermesi için bir umut sembolü olarak 

görüldüğü için kızların gözüne daha çekici ve kıymetli geliyorlardı (Kohl, 2006: 26). 

Fakat âşık olmak işin en kolay olan yanı idi zira ebeveynlerin ne düşündükleri, evlilik 

yaşı böyle evlilikler hakkındaki askeri kurallar gibi zorluklar çiftlerin daha sonra 

karşılaşılabilecekleri zorluklardan bazılarıydı (Kohl, 2006: 27). Bu nitelikteki evlilikler 

sadece askerler ve yerliler arasında gerçekleşmemiş, aynı zamanda farklı milletlerden 

gelen askerler arasında evlilikler de görülmüştür. Kohl’un (2006: 28) makalesinde yer 

alan  ve Almanya’daki ABD ordusunda çalışan Polonyalı bir katılımcı, Amerikan eşinin 

ailesinin bu evliliğe karşı olduğunu belirtmektedir. Eşinin annesi, oğluna gönderdiği bir 

mektupta müstakbel gelini hakkında “Amerika’daki bu kadar güzel kızlar varken, neden 

eve yabancı birinin gelmesi gerekiyor” diye yazmıştır. 



48 

 
 

Karma evlilikler hakkında yıllardır ırkçı yaklaşımlar söz konusu olmuştur. Tarihteki tipik 

ırklar arası evlilikler Amerika’da siyahiler ile beyazlar arasında olan evliliklerdir. Irk, 

cinsiyet veya ırklar arası ilişkiler de dâhil olmak üzere bu evliliklerin her yönü ayrıntılı 

olarak analiz edilip üzerine birçok çalışma yapılmıştır (bkz. Pascoe, 1991). Uzun süredir 

“kültürler arası evlilikler” terimi farklı ırklara ait olan evli çiftleri adlandırmak için de 

kullanılmıştır, çünkü çoğu toplumda belli bir ırktan gelen insanların farklı bir kültüre 

sahip olduğu düşünülüyordu (Silva vd., 2012: 857). Bu terimin daha geniş bir tanımını 

arayan birçok bilim insanı bu görüşü desteklememiştir, çünkü kültür diye adlandırılan 

tanım çok geniş ve ırklar arası değişiklikleri kültürel değişiklikler olarak tanımlamak 

doğru değildir (aynı eser: 857). Zamansal bağlam, karma evlilikleri etkileyen başka bir 

etkendir. Zamanla bu evlilikler önemli derecede artmıştır. Asya ülkelerinde bu olgu daha 

geç görülmeye başlamış olup bu sürecin başlangıç zamanı bir ülkeden diğerine değiştiği 

için kesin bir tarih verilemez. 1980’lerde, kırsal Tayvanlı erkekler Taylandlı ve Filipinli 

kadınlarla evlenmeye başlamıştır (Hsia, 2008). Çin’de ise Mao döneminde (1949-76), 

Çinli bir kadının yabancı bir erkekle evlenmesi görülmemiş bir olaydı ve ancak bu 

sistemin değişmesinin ardından insanlar dünyanın geri kalanıyla temasa geçmeye başladı. 

Yabancılar artık özgürlük, bağımsızlık ve açık fikirli olmanın simgesi haline geldiğinden 

dolayı evlilik için de muhtemel aday gözüyle görülmeye başlanmıştır (Constable, 2005: 

176-177). 1990’lardan Çinli, Vietnamlı ve Filipinli kadınlar, yerel ataerkil toplumsal 

cinsiyet beklentilerinden kaçmak için yabancı ülkelerden erkeklerle evlenme arzusunu 

ifade edenler arasındadır (Constable, 2005: 7). 

İşgücü göçü veya zorunlu göçler nedeniyle ülkelerarası insan hareketliliğinin artması 

ülkeler ve kültürler arası karma evlilikler konusunu askeri romantizm ve savaş 

evliliklerinin ötesine geçen yeni bir boyuta taşımıştır. Literatüre göre, farklı kültürlerden 

olan bireylerle evlenmek isteyen göçmenlerin çoğunlukla kadın olduğu belirtilmektedir. 

Bu kadınların çoğu Asya, Latin Amerika, Doğu Avrupa ve eski Sovyetler Birliği gibi 

fakir ülkelerden Batı Avrupa, Kuzey Amerika, Avustralya ve Doğu Asya’nın zengin 

bölgelerine taşınmıştır. Bu kadınlar, içinde yaşadıkları sosyal ve ekonomik sınıftan daha 

yüksek bir statüye sahip biriyle evlenmeye çalışarak hipergami uygulamış olur (Lindsey, 

1990: 112). Göçmenlerin yaptıkları karma evlilikler sosyal ve ekonomik durumlarını 

iyileştirmek, bulundukları ülkede vatandaşlık elde etmek (kadınlar ve erkekler tarafından 



49 

 
 

uygulanan bir uygulama) (Górny ve Kępinśka, 2004: 371; García, 2006) amacıyla tercih 

edilmiş bir yöntem olabildiği gibi aşk uğruna yapılmış bir tercih de olabilir. Konu 

hakkındaki literatürde içinde göçmenlerin yer aldığı evliliklerde bu iki etkene daha çok 

rastlanmaktadır. Bu evlilikler, farklı ülkelerden gelen iki birey arasında veya birinin 

yabancı, diğerinin yerli olduğu iki birey arasında olabilir. 1960 ile 1997 arasında, 

ABD’deki göçmenlerin evlilikleri 3 katına çıkarak %9’dan %25’e yükselmiştir 

(Constable, 2005: 4). Avrupa’da da farklı milletlerden gelen göçmenler arasındaki evlilik 

oranı artmıştır. Göç etmenin nedenleri ve bu demografik hareketlerin karma evlilikler 

üzerindeki etkisi ile ilgili burada sunulması zor olan kapsamlı bir ampirik ve teorik 

literatür vardır (bkz. Castles, 2000; Riva, 2010; Sarroub, 2009; Davis, 2014). 

Farklı kültürel kökenden olan insanlarla oluşan bu evliliklerin literatürde farklı tanımları 

ve kullanımları vardır. Literatürde bu evliliklerle ilgili olarak “kültürler arası evlilikler” 

(intercultural marriages), “karma evlilikler” (mix marriages), “sınır ötesi evlilikler” 

(cross-border marriages), “etnik evlilikler” (cross-ethnic marriages), “trans kültürel 

evlilikler” (transcultural marriages) gibi çeşitli terimler kullanılmıştır. Bu terimlerin hepsi 

benzer şekilde tanımlanmış ancak kullanımları araştırmanın odağına göre değişmiştir. 

Literatürde bu evlilikler çoğunlukla kültür yönünden tanımlanır, ancak Neyrand ve M’Sili 

(1998: 387) biri yasal diğeri kültürel olan iki tanım belirlemişlerdir. Onlara göre, bu 

evliliklere yasal açıdan bakılırsa farklı milletlerden bir kadınla erkek arasındaki evlilikler 

olarak değerlendirilebilir. Oysa ki, kültürel yönüyle tanımlanacaksa “her iki eşin de farklı 

kültürlerden geldiği evliliklerdir” tanımı daha uygun olur. Remennick (2009: 719) 

kültürler arası evlilikleri “birinin yabancı veya her ikisinin de farklı azınlıklardan geldiği 

eşleri içeren dostane bir ilişki” olarak nitelendirmiştir. Górny ve Kępinśka (2004: 357) 

“farklı ülkelerden gelen bireyler arasındaki evliliklerdir. Bu evlilikler genellikle “eşlerden 

birinin ikamet ettiği yerin değiştirilmesini içerir” şeklinde tanımlamıştır. Karma 

evliliklerin yapılan her türlü tanımında, onların geçmişinde yatan kültürel farklılık 

yatmaktadır. Bu çalışmada, “karma evlilikler” ve “kültürler arası evlilikler” terimleri aynı 

anlamı taşıyacak ve “farklı uluslara mensup olan ve eşlerden birinin veya ikisinin ikamet 

ettiği yerin değişmesini içeren iki bireyin yaptığı evlilik” anlamında kullanılacaktır.  

Sınır ötesi evlilikler (veya iki farklı kültür arasındaki evlilikler) giderek artmaktadır, 

ancak yalnızca son yıllarda araştırmacıların dikkatini çekmeye başlamıştır (Constable, 



50 

 
 

2005: 3). Bazı demografik çalışmalar hariç, karma evliliklerin derinlemesine 

çalışmalarına büyük ölçüde aile terapisi perspektifinden bakılmıştır (bkz. MCFadden, 

2001; Biever vd., 1998; Kim vd.,2012) veya bu tür evlilikleri yapmış insanlara yardım 

rehberi olarak bazı yayınlar yapılmıştır (Romano, 2001). 

Çok az sosyolog ve antropolog, bu evliliklerin iç dinamiklerini kimlik, ilişki içindeki 

üstünlük veya cinsiyet rollerinin bölümü açısından nitel veya etnografik yöntemler 

kullanarak incelemişlerdir. Farklı sosyo-kültürel gruplardan insanların neden kendi 

gruplarının “dışında” biriyle evlendiklerini anlamak için, farklı kültürlerden gelen 

insanların tanışmalarını, etkileşimde bulunmalarını ve birbirlerine bağlanmalarını 

sağlayan bağlamı anlamak önemlidir. Karma evlilikler yapma olasılığı en yüksek olan 

kişiler göçmenlere ev sahipliği yapan ülkelerde yaşayanlardır (Silva vd., 2012: 857-859). 

Silva vd.,’e göre erken yaşlardan itibaren farklı kültürlerle temas halinde olmaları 

bireylerin başka bir kültürle ilişki kurmaya daha yatkın olmalarına yol açar. Aynı şekilde, 

benzer kültürleri olan ve aynı dini inancı paylaşan bireylerin kültürler arası ilişkilere 

girme eğilimi daha fazladır. Yurtdışında okuyan öğrenciler, bulundukları ülkelerinin 

kültürünü tanıma fırsatına sahiptir. Evlilik ajanslarının oldukça yaygın olduğu ülkelerde 

(Asya ülkeleri gibi) yaşayan bireylerin karma evlilikler kurmaya daha eğilimli olduğu 

bulunmuştur (2012: 859-865). 

Karma evlilikler tüm normal evlilikler yani aynı kültürden insanların evlilikleri gibi aynı 

sorunlarla karşılaşmaktadır. Aradaki fark, karma evliliklerde din, etnik köken ve ırksal 

farklılıklar gibi, evlilikte sürekli genel bir şok yaratan etkenler olmasıdır. Eşlerin 

birbirlerinden olan farklılıkları bazen zorluk çıkarabilir, ancak bu farklılıklardan 

kaynaklanan kültürel çeşitlilik bu evliliklere ayrı bir zenginlik de katmaktadır (Barbara, 

1989: 198). Karma evlilikteki eşler karışık durumlar yaşamaktadır; ailesinden, 

arkadaşlarından, ülkelerinden ve ait oldukları her şeyden uzakta yaşamak zorunda 

kalmaktadırlar.  

Aşağıda ele alınacağı üzere, normal günlerde nasıl işlediklerini açıklamaya çalışarak 

kültürler arası evliliklerin iç dinamiklerini inceleyen yazarlar Hochschild ve Machung, 

2012; Suzuki, 2004, 2005; Perel, 2000; Romano, 2008; Tseng, 1977; Barbara, 1989;  

kültürel kimlik ve farklılıklar, dil ve iletişim, dini inançlar, toplumsal cinsiyet rolleri ve 



51 

 
 

cinsiyete dayalı iş bölümü, çocukların yetiştirilme tarzı, iki aile (eşleri ailelerin) 

arasındaki ilişki, sosyal çevre ile ilişkiler ve içinde yaşadıkları toplumun etkisi yaşanan 

güçlüklerden bazıları olarak belirtirilmiştir. Bu zorluklara rağmen, çiftler her zaman sahip 

oldukları farklılıkları dengede tutmanın ve farklı kültürlerini, inançlarını ve kimliklerini 

bir araya getirmenin bir yolunu bulmaktadırlar. Çiftlerin kültürler arası bir evlilikte 

karşılaştıkları zorlukları açıklamadan önce, bir bireyin karma bir evlilik yapmasına neden 

olan etkenleri ve evlilikleri boyunca yaşadıkları aşamaları literatürdeki bilgiler ışığından 

ele almakta yarar vardır. 

2.3. BİREYLERİ KÜLTÜRLER ARASI EVLİLİK YAPMAYA SEVK EDEN 

NEDENLER 

Her toplumsal ilişkiden önce, bireylerin birbirleriyle tanışma, birbirinden hoşlanma, 

arkadaş olma ve ilişki kurmalarının bir yolu vardır. Her toplumsal ilişkinin başlangıcı, 

bireylerin birbirine en iyi, en özenli ve en sadık tarafını göstermeye çalıştığı aşama olarak 

tanımlanır. Shakespeare tarafından Romeo ve Juliet’in trajedisi oyunda “iki parmak bal” 

olarak tanımlanan aşk, ilk günleri tatlı hale getirir, ancak bal bittiğinde, taraflar bunun 

ötesinde farklı şeyler görmeye başlarlar. Gerçekçi olmaya başladıkları zaman insanlar, 

eşlerinden istedikleri ve hayal ettiklerini bulabildikleri gibi umduklarından çok daha 

farklı bir insanla karşılaşıp ortak bir hayat kurmanın mümkün olmadığını da fark 

edebilirler. Gerek olağan gerekse karma evlilikler söz konusu olduğunda bir aşk 

hikâyesinin özü aynı kalır, cazibe ve duygu varsa, evlilik insanları mutlu eden bir tercih 

olabilir. Bireyleri toplumlarının dışında evlenmelerine neden olan sebepler, araştırmaların 

yapıldığı ülkeye göre değişmektedir. Bazı yerlerde aşk nedeniyle, bazen de ekonomik ve 

sosyal statüde değişiklik yapma ihtiyacı ve isteği nedeniyle yapılmaktadır. 

Ulusal sınırları aşan evlilikler, aşk, samimiyet ve ebeveynlik uğruna iki kişi arasındaki 

bir evlilikten ötedir. Hayatta yeni fırsatlarla karşılaşmak umuduyla, yeni kimlik ve 

hedeflere sahip olmak için yapılan evliliklerdir (Angeles ve Sunanta, 2009: 553-554). Bu 

evlilikler kırsal bölgeden küresel dünyaya geçiş yapmak için verilen bir şans, yeni bir 

hayata ve yeni fırsatlara kaçıştır. Bireyleri eski hayatlarını geride bırakmaya ve arkasında 

neyin saklı olduğunu bilmediği bir kapı açmaya teşvik eden nedenlerden bazıları 



52 

 
 

şunlardır: bir insanın başka birine içten sevgi beslemesi, birinden hoşlanması veya onu 

çekici bulması, eğitim, kalıcı ikamet izni, farklı olma arzusu, maddi durumun veya sosyal 

statünün iyileştirilmesi, yaşadıkları ülkede uygun bir eş bulamaması, bulunduğu 

toplumun cinsiyet beklentilerinden kaçması, aile üyelerinden gelen tepkiler, yabancı 

eşlerin ideal gibi gösterilmesi, bireylerin kendi kültürleriyle olan zayıf bağları, evliliğe 

aracılık eden kuruluşlarının açılması ve odağımızın dışında kalan diğer nedenler de 

sıralanabilir (Char F. 1977: 34-37; Kringelbach, 2015: 288-299; Bulloch ve Fabinyi 2009: 

131, 141; Silvia vd., 2012: 860, 861; Sunborn, 1977: 44-48; Barbara, 1898: 1-10; 

Constable, 2005: 168; Riva, 2010: 301-322; Penn, 2011: 637-647; So, 2006: 395-416; 

Rodríguez-García, 2006: 403-427; Hsia, 2008: 130-147). 

İki birey arasındaki aşk, normal evliliklerde bulunduğu gibi karma evliliklerde de bulunan 

bir motiftir. Char F.’e (1977: 34) göre, bu evliliklerin sebepleri arasında bireyler 

arasındaki aşkın, birbirlerine olan düşkünlüğünün ve hayatı birbiriyle paylaşma 

arzusunun olduğunu fark etmiştir. Aynı şekilde, Doğu Nepal’deki kültürler arası 

evliliklerle ilgili yazdığı makalede, Kohn (1998: 77), evlilikle sonuçlanan ilişkilere neden 

olan en büyük etkenin “egzotik birini bulmak” (exotic other) olduğunu belirtmiştir. 

Bulunduğu ortamdakilerden farklı biri olmanın “gizeminden” gelen cazibe, çoğu zaman 

bireylerin daha çekici bulunmasına neden olur. Yabancı biri ile evlenmek, insanların 

içinde yaşadıkları toplumun gözünde kendilerini farklı hissetmelerini sağlar. Bu 

evliliklerin bir başka örneği de eğitim amacı ile az gelişmiş ülkelerden gelişmiş ülkelere 

giden öğrencilerin yaptıkları evliliklerdir. Kültürler arası evliliklerin birçoğu bu 

öğrenciler arasında meydana gelir ve aşk veya farklı çıkarlar üzerine kurulabilir. 

Kringelbach (2015: 298), Batı Afrika’dan Fransa’ya okumaya gelen ve sık sık yerlilerle 

evlenen öğrencilerin durumunu incelemiştir. Bu evlilikler, yabancı öğrencilere kalacak 

bir yer, vatandaşlık ve günlük Fransız yaşamına yakından tanık olma fırsatını sağlayarak 

hayatlarında önemli bir rol oynamıştır. Evlilik yoluyla göç ettikleri ülkede daimi bir 

ikametgâh bulmaya çalışan insanların hikâyeleri çoktur ve bunlar sadece öğrenciler değil, 

aynı zamanda çeşitli nedenlerle göç eden insanlardır. 

Literatürde kırsal bölgelerde yaşayan ve yaşadıkları yerde eş bulamadıkları için 

toplumlarının dışında evlenmeyi seçen erkeklerin birkaç örneğine rastlanmaktadır. 

Kadınlar ekonomik ya da sosyal olarak bir üst sınıftan biriyle evlenmeye çalışırken, 



53 

 
 

erkekler ekonomik ya da sosyal olarak bir alt sınıftan biriyle evlenmeye çalıştığı için 

menşe toplumunun dışında birini bulmak zorunda kalmaktadırlar (Thai, C., 2005: 148). 

Bu durum, her iki tarafın da istediği gibi birini bulamaması nedeniyle dengesizlik 

yaratmaktadır. Böylece her iki taraf da, yaşadıkları ülkenin sınırlarının ötesinde 

hayallerini gerçekleştirmeye çalışmaktadır. Erkekler, geleneksel rolünü yerine getiren bir 

kadın bulmayı amaçlarken, kadınlar kırsal kesimde var olan cinsiyete dayalı beklentileri 

önemsemeyen bir erkek aramaktadırlar. Kırsal bölgelerde yaşayan kadınlar daha prestijli 

sınıflarda, daha yüksek sosyal sınıflardaki kadınlar ise yurtdışında evlenmek istediği için 

erkekler eş bulma konusunda zorlanabilir (Constable, 2003: 169). 

Birçok halde yükseköğretimi olmayan ve toplumun alt sınıflarına mensup erkekler 

mensubu oldukları toplum içinde evin geçimini sağlamakta ve ailesinin ihtiyaçlarını 

karşılamaktaki rollerini yerine getirmekte başarısız kalmaktadırlar. Bu şartlar altında, 

erkekler bulundukları ülkedeki kadınları “materyalist” olarak tanımlamakta ve dışarıda 

birini aramaya başlamaktadırlar. Bu tür çalışmalar, çoğunlukla Singapur, Tayland ve 

Filipinler’de olmak üzere Güneydoğu Asya’da geniş çapta yürütülmüştür. Singapur’daki 

yerli kadınlarla yapılan evliliklerde evin geçimini sağlayan erkek rolünü yerine 

getiremeyen erkekler, kültürler arası evliliklere gelince bu rolü en baştan konuşurlar ve 

kadınların beklentilerini anlamaya çalışırlar (Cheng vd., 2015: 879). Yerli kadınların bu 

erkekleri kendilerine uygun olmayan eş adayı olarak gördükleri göz önüne alındığında, 

bu erkekler yabancı kadınlarla evlenerek ataerkil aile modelini yeniden gerçekleştirmeye 

çalışırlar. Jongelaiwean ve Thompson (2013), bu evlilik türlerine dayanan “kültürler arası 

ataerkilliğin” ortaya çıkmasına vurgu yapmaktadır. Bu tür kültürler arası ataerkillik, 

evlilik ilişkilerinin “ataerkil müzakerelere” dönüştüğü bir sistem üzerine gelişir. 

Dışarıdan gelen kadınlar evlendikleri erkeklere karşı ekonomik olarak çok daha 

güçsüzdür (Jongoilaian ve Thompson, 2013: 371). Bu durum ikisinin rolleri arasında açık 

bir ayrıma yol açar. Bu çalışmalara göre, Singapur’daki erkekler ataerkil ayrıcalığını 

korumak için yabancı kadınlarla evlenmek isterken, kadınlar yaşadıkları ülkelerde zorlu 

ekonomik durumlardan kaçmak için Singapur’da evlenmeyi kabul ederler. Bu durum, 

evliliği, sevgiden çok, karşılıklı çıkarlara dayandırır. 

Mutsuz ve fakir bir hayattan kaçmanın yanı sıra sosyal statüyü iyileştirme ihtiyacı 

bireylerin evliliği “cankurtaran” olarak görme ve kullanmalarına sebep olmuştur. Bu 



54 

 
 

nedenden kaynaklanan ve farklı milletlerden olan kadınlar ve erkekler tarafından yapılan 

evliliklere çok fazla örnek bulunabilir. Ancak kadınların bu tür evlilikler yapma eğilimi 

daha fazladır. Bulloch ve Fabinyi’ye (2009: 131) göre, Filipinli kadınların bir yabancıyla 

ilişki kurmasının birincil nedeni, zayıf ekonomik koşullar ve kötü yaşam koşullarından 

kaçınmaktır. Benzer şekilde, Asyalılar arasında kültürler arası evlilikleri incelemiş olan 

Suzuki, Filipinliler’e göre, bir yabancıyla evlenmenin daha yüksek bir sınıfa girmenin ve 

yasal olarak daha yüksek bir statü kazanmanın kolay bir yolu olduğunu belirtir (2005: 

128). 

Yabancı erkeklere genellikle ideal erkek gözüyle bakılmaktadır. Kadınlar yabancı 

erkeklerin daha kültürlü, daha temkinli, daha romantik ve çevresindeki erkeklerden daha 

iyi bir ekonomik statüde olduklarını düşünmektedirler. Kadınlar, modern ülkelerde 

yaşayan erkeklerin yaşadıkları ülkedeki erkeklerle kıyasla, kadınlara daha fazla saygı 

duyabileceklerinin fikrine sahiptir (Thai, C., 2005: 149). Yabancı erkeklerin kadınlarda 

uyandırdığı bu ideal erkek imajının özellikle televizyondaki ideal erkek olarak gösterilen 

film karakterlerinden kaynaklandığı düşünülmektedir. Bu filmler, dolaylı yoldan yerli 

erkeklerin daha olumsuz bir şekilde algılanmasına ve toplum dışı evlilik beklentilerinin 

daha normal karşılanmasına neden olmaktadır (Bulloch ve Fabinyi, 2009: 130). 

Constable’a (2003: 134) göre, bir yabancıyla evlenmek kadınlar için daha fazla sosyal 

özgürlük anlamına gelmektedir. Özellikle kırsal bölgelerde veya erkek otoritesinin çok 

belirgin olduğu ailelerde büyümüş olan kadınlar için, yabancı bir erkekle evlenmek, erkek 

otoritesinden çıkıp daha özgür bir hayat kurmak anlamına gelir. 

Gelen evlilik tekliflerini reddetmeyi ve doğru kişiyi bulmayı beklemeyi tercih eden 

kadınların yaşı ilerlediği için kendi toplumu içinde bir eş bulma zorluğu artar. Barbara’ya 

(1989: 14) göre, yaşın ilerlemesinden dolayı evlilik teklifleri azaldıkça uygun birini 

bulma ihtimali azalabilir. Yaşadığı yerde, yaşın eş bulmada engelleyici bir etkene 

dönüştüğü zaman, bireyler başka alternatifler bulmak zorunda kalırlar. Bu durumda 

yabancı bir eşle evlenmek genellikle en uygun çözüm olarak ortaya çıkar. 

Bireylerin kendi menşeleri ile olan ilişkileri, bir yabancıyla evlenmelerine neden 

olabilecek bir etken olarak görülmektedir. Bireyin menşe toplumuna bağlılığı zayıfsa, 

birey bu toplumun dışında bir ilişki yaşamaya istekli hale gelebilir ve hatta eşinin 



55 

 
 

kültürüne daha çabuk adapte olabilir. Barbara (1989: 14), bir insanı menşe grubundan 

uzaklaşarak eşinin geleneklerini özümsemeye iten en önemli nedenin menşe grubuyla 

olan zayıf bağları olduğunu savunmaktadır. Bu fikre yakın bir şekilde Romano (2008: 4), 

kültürler arası evlilikleri, kültürlerine pek bağlı olmayan, daha az geleneksel ve macera 

arayan insanlar arasında gerçekleşen evlilikler olarak tanımlar. Bu argümanların doğru 

olduğu ancak kültürler arası evliliklerin tümünü temsil etmediği söylenebilir. Kültürlerine 

çok bağlı, yaşam ve düşünce tarzı olarak çok geleneksel olan ve macera aramayan, ancak 

hayatını paylaşabilecek birini arayan bireylerin yaptığı karma evlilikleri de literatürde 

bulunmaktadır. Karma evliliklerin kendi kültürlerine bağlı olmayan kişiler arasında 

meydana geldiği düşüncesi, bazı vaka çalışmaları için geçerli olabilir, ancak bu tür 

evliliklerin tümüne genellenebilir bir hal değildir. 

Bazen aile üyeleri veya sosyal çevre, belirli kişilerin sınırların ötesinde eşlerini aramaları 

için bir teşvik olur. Çoğu zaman bu teşvik aile kurmak ve çocuk sahibi olmak amacıyla 

bireyin iyiliği için yapılır. Literatürde, ister erkek ister kadın olsun, ebedi bekârlığın, 

özellikle de kırsal bölgelerde, toplum tarafından hiç hoş karşılanmadığı görülmüştür. Bir 

bireyin evliliği erteleme sebebi ne olursa olsun, bu konuda akrabalar veya toplumun 

müdahalesi her zaman mevcuttur. Kendi ülkelerinin dışında bir evlilik ihtimali aile 

üyeleri tarafından desteklenir, ancak bu destek çoğu zaman kişi “kendi isteği ile” 

evlenmeyi kabul edene kadar bir baskı şeklinde olur. Aile üyelerinin böyle bir evlilik 

konusunda ısrar etmelerinin farklı nedenleri olabilir, ancak bu husus çalışmamızın 

merkezinde değildir. 

Farklı ülkelerden bireyleri buluşturmak için evlilik acentalarının ve online evlilik 

kataloglarının açılması bu tür evliliklerin sayısını artırmaktadır. Bu kurumların geniş 

yayılımı, hem kırsal kesimde yaşayan bireylere hem de gelişmiş alanlarda yaşayanlara bir 

hayat arkadaşı bulabilmeleri için fırsatlar yaratmaktadır. Bu kurumların nasıl çalıştığı, 

evlenmek isteyenleri nasıl bulduğu, onları evlenmek isteyenlerle nasıl tanıştırdığı ve 

evlenmeye yönlendirdiği aşağıda tartışılacaktır. 



56 

 
 

2.4. KÜLTÜRLER ARASI EVLİLİKLERDE KARŞILAŞILAN 

ZORLUKLAR 

Bireylerin genel eğilimi, kültürel olarak kendilerine yakın buldukları veya kendisininki 

ile aynı kültürel öğeleri taşıyan veya sahip insanlarla evlenme yönündedir. Kültürler 

birbirinden ne kadar uzaksa, iki birey arasındaki farklılıklar da o kadar büyük olur. 

Kültürel olarak yakın olmak, eşler arasında güzel bir uyum yakalamada önemli bir etken 

olabilir. İnsanların içinde büyüdükleri toplumdan öğrendikleri evlilik kavramı veya çocuk 

sahibi olmanın hayatlarındaki önemi, evlilik hayatında etkili bir etken haline gelir. Eşlerin 

kültürel olarak farklı olmaları genellikle onlarda gerginlik ve tartışma durumları 

yaratabilir. Fiziksel görünümden hoşlanmak evliliğe yol açabilecek bir diğer önemli 

unsurdur, ancak bu her bireyin kendi tercihi olarak kalmaya devam etmektedir. 

Farklı kültürler arasındaki evlilikler, aynı kültürler arasındaki evliliklerden daha fazla 

zorluklarla karşılaşabilir. Bu, aynı grup arasındaki evliliklerin aynı zorlukları 

yaşamadıkları anlamına gelmez, fakat karma evliliklerde iki farklı dünyanın 

birleşmesinden dolayı düşünce tarzı, değerler, dil ve iletişimde zorluk yaşandığı 

doğrudur. Kültürler arası bir evliliğin dinamiklerini etkileyen değişkenler sosyal, kültürel, 

etnik, dini, siyasi, ekonomik vs. olabilir. Kültürel farklılıklar, dil, çocuk yetiştirme, 

gelenekler ve kültür, cinsiyet ayrımı, aile ve sosyal çevre, topluluk vb. etkenler kültürler 

arası evliliği etkileyebilir (Ponce, E. 1977: 31; Molina vd., 2004: 140-145; Mann ve 

Waldron, 1977: 65-68; Tseg, 1977: 96; Rosenbaltt ve Stweart, 2012: 44, 45).  

2.4.1. Kimlik ve Kültürel Farklılıklardan Kaynaklanan Sorunlar 

Mülki veya siyasi olarak aynı ülke içinde bile çok sayıda kültürel farklılıkla karşılaşılır. 

Yaşadığımız ülke sınırlarının dışına çıkarsak bu değişiklikler daha da fazla olacaktır. Bir 

araştırmacı objektifi ile istediğimiz görüntüye yaklaştıkça daha fazla kültürel farlılıklar 

fark ederiz. Oberg (1960: 144), “bir bireyin kültürle birlikte doğmadığını, ancak onu 

öğrenme ve kullanma kapasitesiyle doğduğunu” belirtir ve kültür öğrenildiğinde bir 

yaşam biçimi haline gelir, hayatımıza değer katar ve dünyanın renklerini görebilmemiz 

için lens rolünü oynar. Bireyler, aklında var olan kültürel sembollere ve kavramlara 

dayanarak etrafındaki olayları anlamaya eğilim gösterir. Kültür sadece yakın çevremizi 



57 

 
 

anlamaya hizmet etmekle kalmaz, aynı zamanda eşini nasıl ve ne zaman seçeceğimizi 

belirterek daha kişisel seçimlerimizin bir parçası olur. Gordon’a (1964: 32) göre,“kültür, 

insanın sosyal mirasıdır - davranış biçimimiz ve bir kuşaktan diğerine geçen şeyleri 

yapma şeklimiz, genetik miras yoluyla değil, örgün ve gayrı resmi öğrenme 

yöntemleriyle”, yani sosyalizasyonla gelir bireye yerleşir. Dolayısıyla, sosyal miras 

olarak kabul edilen kültür, toplumun birey üzerindeki önemli rolünü, bireysel 

davranışlarının toplumsal - kültürel sosyal kökenlerini anlamamıza sağlar. 

Ting-Toomey (1999: 10), kültürü, alt katmanları (gelenekler, inançlar, değerler gibi)  

saklı ve görünmez olan bir buzdağı olarak adlandırmıştır. Biz ilk başta bu buzdağının en 

üst katmanının yanı sıra (moda, trendler, pop müzik gibi) sözlü ve sözsüz sembolleri görür 

ve duyarız. Karma evlilikleri tercih eden bireylerin gördükleri şeylerin gerçekte de var 

olduğunu düşünmeleri, kültürün görünmez bir etken olmasını sağlar. Fakat birey bir 

evliliğe tek başına gelmez, onunla birlikte, Gordon’un (1964: 32) yaşam boyunca taşınan 

ve yabancı bireylerin kısa bir sürede anlaması zor olan “maddi olmayan bir kültür” olarak 

adlandırdığı davranışlar, inançlar ve değerler de gelir. Her kültür, cinsel ilişkilerin 

doğasını, çocukların nasıl yetiştirilmesi gerektiğini, görev ve sorumlulukların nasıl 

bölündüğü veya bölünmesi gerektiğini göstererek evlilik modelini geliştirir (Markoff, 

1977: 56). Bu nedenle, eşine kültürel olarak yakın olmak, yatak odasından günlük 

yaşamdaki görevlerin paylaşımına kadar her olayda daha iyi anlaşmak demektir. Bireyler, 

bir ilişkinin başlangıcında kültürün hayatlarındaki rolünü tam anlamazlar. Ancak birlikte 

yaşamaya başladıklarında veya birinin kendi ülkesinden ayrılmak zorunda kaldığı zaman 

anlamaya başlarlar. Eşlerden birinin ikamet ettiği yerin değiştirilmesi, bu kişinin gördüğü 

kültürel değişikliklerin daha çok dikkat çekmesine neden olur ve bu durum eşlerin evlilik 

hayatını olumsuz yönde veya olumlu yönde etkileyebilir. 

Ancak kültürel farklılıklar, eşler veya aile üyeleri arasında çatışma konusu olabilir (Hunt 

ve Coller, 1957: 224). Çatışmalar, olumsuz ya da olumlu bir şey değildir, ancak onun 

akıbeti genel olarak kötü bir sonuca yol açabilecek çatışmayı nasıl yöneteceğimizle 

ilgilidir. Çatışma farklı şekillerde ortaya çıkabilir ve çatışma sırasında verilen cevaplar 

çatışmanın niteliğini değiştirebilir. Farklı kültürel geçmişlere sahip bir çift arasında, her 

bir eşin yaptığı kültürel yorumların bir sonucu olarak her an bir tartışma ortaya çıkabilir. 

Bir ortağın kendi kültürüne göre yaptığı eylem, ancak diğer diğerinin kültürel anlamından 



58 

 
 

farklı olarak anlatılan bir çatışma nedeni olabilir. Çatışma, bireylerin farklı değerleri ve 

hedefleri olduğu için ortaya çıkabilir ve aynı zamanda aile üyeleri de bu olaya dâhil 

olabilir. Çoğu durumda yeni çiftler, kültürün kendi düşünceleri, duyguları ve eylemleri 

üzerindeki etkisinin farkında değildir. Ancak, eşler ortak yaşamları için aynı amacı 

paylaşırlarsa, birlikte yaşamaları sırasında ortaya çıkabilecek çatışma anlarından 

kaçınabilirler. 

İnsanlar yeni bir kültürle tanıştıklarında, hangi davranışların kabul edilebilir, hangilerinin 

uygun olmadığından emin değillerdir. Davranma, konuşma ve hareket etme biçimindeki 

güvensizlik ve korku hissi yeni kültürü anlayana kadar onlara eşlik edebilir. Güvenli ve 

tanıdık bir ortamdan tamamen yeni ve yabancı bir ortama geçmek bireyde kafa karışıklığı 

ve gerginlik yaratabilir. Tarafların kültürel olarak yabancı oldukları bir evlilik ilişkisinde, 

ancak her ikisinin de ülkesi olmayan başka bir ülkede yaşıyorlarsa, içinde bulundukları 

bu kültürü anlamada ikisi de aynı zorluklarla karşılaşırlar. Çoğu zaman, bu çiftler yeni 

kültürdeki ilk zorluklardan geçtikten sonra, uyum aşamasına girince veya uyum 

sağlayınca tanışırlar. Bu çiftlerin yaşayabileceği diğer bir durum, yabancı bir ülkede 

tanışıp çeşitli nedenlerden dolayı birinin ülkesine taşınmaktır. Çoğunlukla erkeklerin 

geldiği yere taşınırlar ve bu durumda yeni topluma alışmak zorunda kalanlar kadınlardır. 

Bazen bu evliliklerin evlilik acenteleri aracılığıyla gerçekleştiği durumlarda yeni çift 

evlenmeden önce birbiriyle çok az zaman geçirir ve düğünden sonra yine taşınması 

gereken kadındır. 

Bir bireyin doğup büyüdüğü veya daha önce uzun bir süre yaşadığı bir yerden taşınması 

ve yeni bir kültür ve yaşamla tanışması birey için şok yaratabilir. Bu şokun nedeni, bireyin 

kendi kültürüyle yeni kültür arasında fark etmeye başladığı değişiklikler ve bazen içine 

girdiği bu yeni kültüre anlam verememesidir. Başka bir kültürle temasa geçtiğinde ortaya 

çıkan bu değişim ilk kez Oberg tarafından “kültür şoku” olarak tanımlanmıştır (1950: 

107). Yeni bir ortama girdikten sonraki ilk birkaç ay içinde hissedilen kafa karışıklığı 

birey için şok edicidir. Etrafında her şey ona yabancı gelebilir. Ülkesinden isteyerek 

gitmiş olsa bile, yeni toplum tekrar stres yaratabilir. Çoğunlukla, insanlar yalnızca kendi 

menşe/köken ülkeleri ile yaşadıkları ülke arasındaki bu farklılıkları görme eğilimindedir. 

Oluşan bu “algıda seçicilik” olgusundan dolayı (Black ve Mendenhall, 1991: 236; Collins 



59 

 
 

ve Nickel, 1975: 25), birey kendi ülkesinde geçmişini analiz etmeye başlar ve bunları 

yaşadığı yerle karşılaştırır. Var olan farklılıkları incelemek sürekli kültür şoku yaratabilir. 

Kültür şoku, öğrenciler (Furnham, 2010; John ve Kaplan, 2012; Kegan ve Cohen, 1990; 

Chang, 2011), turistler, geçici olarak kendi ülkeleri dışında çalışan kişiler (Sussman, 

2000; Klein, 2001), göçmenler (Ward vd., 2001: 33), askerler ve kültürler arası evlilikler 

(Zapf, 1991; Hunt ve Coller, 1957) gibi çeşitli gruplarda incelenmiştir. Bireyin yeni bir 

kültürle tanıştıktan sonra yaşadığı kültür şokunu tanımları farklıdır. Collins ve Nickel 

(1975: 24) çalışmalarında kültür şoku kişinin yaşadığı acı ve çaresizlik olarak 

tanımlamıştır. Oysa Furnham (2010: 87), önceki davranışlarının ve deneyimlerinin bir 

parçası olduğu yeni toplumla paylaşmadığını fark ettiğinde, bireyin yaşadığı oryantasyon 

bozukluğu olarak tanımlamıştır. Literatüre kültür şokunu terimini kazandıran ilk 

araştırmacı olan Oberg (1960: 142), toplumundan ayrılan bireyin yaşadığı bu durumun 

tanımını şu şekilde yapmıştır: “kültür şoku; önceki tüm sosyal ilişkilerin işaret ve 

sembollerini kaybetmenin sonucu olarak hissedilen kaygıdır”. 

Tüm kültür şoku tanımlarının bir endişe, gerginlik, acı, şaşkınlık, zihni karışıklığı 

durumuna işaret etmektedir ve bireyin yaşadığı bu hallerin sebebi kendi kültürel 

dünyasından, aile ortamından ayrılıp kendisine yabancı olan bir ortama girmektir. Yeni 

kültürün kodlarını anlayamamak kaçınılmaz bir şekilde bir stres durumuna yol açar (Zapf, 

1993: 697). Bu durumdaki birey, kendi kültürünün geleneklerini, işaretlerini, 

sembollerini ve davranışlarını kullanarak etrafında olup bitenleri anlamaya çalışır. 

Kültürler arasındaki fark arttıkça bireyin bu yeni kültürde atlaması gereken bariyerin 

yüksekliği de artar (Smith, 1955: 234). Kültürler ne kadar benzer olursa bu bariyer de o 

kadar küçülür, alçalır. 

Farklı antropologlar, çeşitli nedenlerle menşe ülkelerini terk edip yeni bir kültüre giriş 

yapmış kişilerin durumlarını incelemişlerdir. Yeni kültür, her zaman uzaktan görüldüğü 

kadar “misafirperver” değildir ve yalnızca içinde yaşandığı veya karşılaşıldığı zaman 

tanınması ve anlaşılması mümkün olur. Yeni ülkede yaşamanın zorlukları 

düşünüldüğünde memleket hasreti başka bir boyut alır. Kendilerinden uzaklaşmayı 

sabırsızlıkla bekledikleri o ülkede olan her şeyi özlem ve sevgiyle anmaya başlarlar. Yeni 

ortama alışana kadar genellikle teklif edilenleri reddeler ve uyum aşamasına geçene kadar 



60 

 
 

geçmiş olaylar hep akıllarında olur. Kültürler arası uyum süreci (cross-culutral 

adjustment), yeni kültürde hangi davranışların uygun olduğunu ve hangilerinin 

olmadığını öğrenerek belirsizliği azaltır (Black ve Gregersen, 1991: 463). Zamanla, 

memleketlerinde normal kabul edilen birçok davranış veya eylemin, yaşadıkları ülkede 

farklı görüldüğünü tespit ederler. 

Antropologlar, yeni bir kültürle tanışıp uyarlanma sağlana kadar geçen süreyi dört farklı 

aşamada sınıflandırmışlardır. Bu dört aşamanın yaklaşık olarak bir sene sürdüğü 

düşünülmektedir. Farklı araştırmacılar çalışmalarında bu aşamaları farklı 

adlandırmışlardır. Zapf (1991: 108) Oberg (1954, 1960)’tan yararlanarak, “Kültürel 

Uyum Aşamaları” diye nitelendirdiği dönemleri içeren bir tablo sunmuştur. Bu tabloya 

göre Oberg dört aşamayı: Birinci aşama - gelişme; ikinci aşama - kriz; üçüncü aşama - 

iyileşme ve dördüncü aşama - tam iyileşmedir. Aynı tablodan esinlenerek Kealey (1978) 

bu aşamaları ilk aşama - keşif; ikinci aşama - irritasyon; üçüncü aşama - yüzleşme ve 

dördüncü aşama – uyum sağlama şekilde tanımlayıp sınıflandırılmıştır. Antropologların 

ülkesini terk edenlerin kültürel uyarlanma süreçlerini betimlemek ve tanımlamak için 

sundukları çerçeve dikkatle alındığında ilk aşama genlikle “kafa karışıklığı” aşaması 

olarak temayüz etmekte ve genellikle bireyin yeni kültür içinde kendini “turist” gibi 

hissettiği bir döneme karşılık gelmektedir. İkinci aşama, kırılma noktası olarak 

adlandırılır. Değişiklikler artık eğlenceli değildir, aksine bunlar bireyde stres, sinirlilik ve 

şok yaratırlar. Üçüncü aşama, bireyin ya yüzleşmeyi ya da her şeyi bırakıp gitmeyi tercih 

etme dönemi olarak tanımlanabilir. Bu aynı zamanda “uyum, olumlu uyum, bütünleşme, 

uyum sağlama” olarak adlandırılan dördüncü aşamaya geçişi sağlayan dönemdir. Kültürel 

uyum sağlama, sosyalleşmeyi ve yeni kültürü özümsemeyi kapsamaktadır (Kagan ve 

Cohen, 1990: 133). Kültürel adaptasyondaki en önemli etkenlerden biri evliliktir, çünkü 

yeni kültüre giren kişi, bulunduğu ortama uyum sağlamak için daha fazla teşvik edilir. 

Bir birey ikinci aşamadan, yani şok aşamasından, içinde bulunduğu kültürü kabullendiği 

üçüncü aşamaya nasıl geçebilir? Oberg’e (1960: 145) göre, bu geçiş, yaşadığı yerin 

insanlarını tanıyarak mümkün olmaktadır. Ancak birey bulunduğu ülkenin dilini 

bilmiyorsa, bu başka bir engel olacaktır. Böylece, bu tanıma, sosyal bağların 

oluşturulmasına geçmek için dilin öğrenilmesinden başlar. Black ve Mendenhall’a (1991: 

243) göre, kültür şokundan uyuma geçiş, bireyin yeni davranışları öğrenme ve tekrarlama 



61 

 
 

yeteneği ile belirginleşir. Yeni bir ortamda olmak, çabalamak, öğrenmeyi arzulamak ve 

bir parçamız olmayanı kabul etme cesareti gerektirir. Dış kültür, bireyin parçası 

olabilmek için kendisini herkesin içindeki ortak kültür dili ile bulmalıdır (Llotman, 2010: 

183). Eğer bir yer bulursa, “yabancı”dan “bizim”e dönüşür. Ancak bunun tersi, 

müdahalenin, dili tamamen ortadan kaldırabilecek kadar enerjik olduğu durumlarda da 

ortaya çıkabilir (Llotman, 2010: 184). Bu, bireyin yeni kültür içinde veya başka türlü 

kültürel özümseme içinde birleşmesine yol açacaktır. Kendi kültüründen ayrılmak 

zorunda bırakıldığı ve eşinin kültürüne girmeye zorlandığı eşlerin kültürler arası 

evliliklerinde ciddi sıkıntılar yaşanmaktadır. Ancak çoğu durumda çiftler kendilerini 

birbirlerine bağlayan duygularla ilerlemeyi seçerler. Ne de olsa, yeni bir kültür öğrenmek 

bireyi daha çok zenginleştirir. 

2.4.2. Dil ve İletişim Zorlukları  

Kültürler arası evliliklerde ilişkileri etkileyen kültürel farklılıklara ek olarak, dil de 

önemli rol oynayan diğer bir etkendir. Dil sadece konuşma değil, bireyin kendisi anlamına 

gelir. Bazen dil, bireyin ifade etmek istediği ihtiyaç ve duygular için yetersiz kalır. Dil ve 

kültür birbirinin içine geçen kavramlardır. Ting-Toomey dili “kültürün kalbine anahtar” 

olarak tanımlamıştır (1999: 91). Dil insanları, gelenekleri, adetleri, deyimleri, acı ve 

sevgiyi ifade eder. İletişim sözlü ve sözsüz olmak üzere iki alt sınıfa ayrılır. Sözlü iletişim 

mesajın kelimelerle verildiği iletişimdir. Sözsüz iletişim ise jestler, göz teması, ses tonu, 

vücut hareketleri, duruş ya da diğer dilsel olmayan işaretler aracılığıyla ifade edilen iletim 

biçimlerini kapsamaktadır. Sözlü iletişimin etkisi sesin tonuna, kelimelerin netliğine, ses 

seviyesine, hıza, beden diline ve kullanılan kelimelerin türüne bağlıdır. Bunlar dinleyici 

üzerinde olumlu veya olumsuz etkiye neden olmaktadır. Sözsüz mesajlar çoğu zaman 

sözlü mesajların ifade edemediğini ifade eder ve sözlü mesajlardan daha doğru olduğu 

düşünülür (Ting-Toomey, 1999: 115). Beden dili, bireyin iç dünyasının yansıması ve 

bireyin dile getiremediği duyguları ifade etmesine yardım eder. 

İletişim, bireyin hayatının her anında ve kurduğu tüm sosyal bağlantılarda önemlidir. 

İletişimin ne kadar önemli olduğunu bilmek ve iyi iletişim kurmayı bilmek iki farklı 

şeydir (Markman vd., 2010: 106). Başkalarıyla iyi iletişim kurma isteği, güzel bir 



62 

 
 

iletişime doğru ilk adımdır. İletişim yoluyla sosyal deneyimlerimizi, günlük 

yaşamlarımızı tanımlar, bireylere yönelik beklentilerimizi şekillendirir, cinsiyet ve 

kültürel algılarımızı ifade ederiz. Kendimizi ifade etmeye çalışarak diğer bireylere 

ulaşmak için iletişim kurarız. Fakat diğer bireyler bizi kendi kültürünün ve dilinin 

gözünden gördüğü için onlara ulaşmak her zaman kolay değildir. 

Aynı kökene sahip olan insanlar arasındaki evliliklerde dil, aşılması gereken bir sorun 

değildir. Bu tür evliliklerde çiftler, aralarında bir iletişim anlayışı olmamasından dolayı 

sorun yaşayabilir, ancak dil düzeyinde eşittirler. Oysa kültürler arası evliliklerde iletişim, 

bir eşin kültürü ile diğerinin bu kültüre ve dile uyum sağlama çabası arasındadır. Açık bir 

iletişim, yalnızca başkalarını tanımamızı değil, aynı zamanda onlara daha fazla 

yaklaşmamızı sağlar. Çoğunlukla bu evliliklerde eşler birbirinin dilini konuşamaz. Her 

ikisinin de kültürleri çerçevesinde ve kendisinin olmayan bir dille eşini anlaması gerekir. 

Evlenen çift, ikisinin de vatandaşı olmadığı bir ülkede buluşuyorsa ve bir noktada, birinin 

memleketine taşınmaya karar verirse, eşlerden birinin hem yeni kültüre hem de yeni bir 

dile adapte olması gerekir.  

İletişim, bir ülkeden diğerine geçerken gerekli olan en temel unsurlardan bir tanesidir. 

Yeni bir kültürle karşılaşan bir insan bütün öğrendiklerini iletişim yolu ile kavraması 

gerektiğini öğrenir (Smith, 1955: 233). Romano (2008: 128) dilin güç olduğunu ve kendi 

dilini konuşan bireyin diğerine karşı daha fazla otoriter olduğunu belirtir. Akıcı bir 

şekilde ve hızlı konuşan, zengin bir kelime bilgisine sahip olan kişi konuşmayı hem 

yönlendirir hem de kendi lehine manipüle eder. Bu durum kendi dilini konuşmayan diğer 

eş için, sadece eşine değil aynı zamanda yeni kültüre karşı memnuniyetsizlik yaratır. 

Eşlerin iletişim yoluyla birbirlerini anlamada başarısız olmaları birbirlerinin 

davranışlarını anlama ve kodlama konusunda yeterli sosyo-kültürel yeteneklerinin 

olmamasından kaynaklanır. Böyle sıkıntı anlarında, sıradan evliliklerden farklı olarak, 

karma evliliklerdeki çiftler, her şeyi birbiriyle paylaşamadıklarını, kendilerini ayıran 

kültürel ve dilsel engelleri anlarlar ve bir noktada kendi içlerine kapanırlar. Bu kapanış, 

kişinin içinde bulunduğu ortamı kabul edemediği anlamına gelir. Bu durum kendi 

kültürüyle yeni kültür arasındaki çatışmalar, geride bıraktığı hayatı özlemesi ve kendisini 

yeni ortamda bulunamaması nedeniyle bir muhalefet işareti anlamına gelir. Kültürler 



63 

 
 

arası çiftler uzun bir yalnızlık süreci yaşar, ama aşk ve ondan kaynaklanan diğer etkenler, 

bu çiftlere sorunları kabul etme ve çözme cesaretini verir. 

Karma evliliklerde dil, diğer evliliklerde de olduğu gibi, bireyin iletişim ve ifadelerini 

şekillendirmesinin yanı sıra cinsel hayatı ve eşlerin birbirlerine olan yakınlığı da 

etkilemektedir. Giddens (1991: 97), iletişimin cinsellikte temel öneme sahip olduğunu 

vurgulamaktadır. Harvey ve Shalom (1997: 1), insanların arzularını iletişim yoluyla 

gerçekleştirmesi gerektiğini dile getirmektedir. Dil sadece olayları ifade etmenin bir aracı 

değil, iki insan arasındaki tutkuyu ifade etmek için de gereklidir. Karma evliliklerdeki 

çiftler yatak odasında bile kendi kültürlerinden kaçamazlar. Bu nedenle samimi arzuları 

ifade etmenin bir yolu olarak iletişim çok önemlidir. Eğer dil yetersizse, cinsel 

hayatlarında ortak dil olarak beden dilini kullanırlar. Fakat beden dilinde bile sözlü 

iletişimde olduğu gibi iki eş arasında yanlış anlaşmalar ve çelişkiler olacaktır. 

2.4.3. Çocuk Bakımına ve Yetiştirilmesine Dair Zorluklar 

Kültürler arası bir evliliğin zorlukları, bir eşin diğerinin kültürüne uyum sürecinin sona 

erdiği yerde ya da dil engelinin aşıldığı zaman bitmemektedir. Belki de çiftler, birbirlerine 

uyum sağlamaya, birbirlerini anlamaya, ortak bir yol bulmaya teşvik etmeye daha çok 

odaklanırlar. Bu düşüncelere odaklanırken, iki kültürün ve iki dilin de buluştuğu ortak 

nokta olan “çocuğu” odağın dışında bırakabilir. İlk çocuklarını bekleyen tüm çiftler için, 

bu süreç hayatlarında bir dönüm noktasıdır. Ancak karma çiftler için bir çocuğun dünyaya 

gelmesi çok daha çarpıcı bir olaydır (Crippen ve Brew, 2007: 109). Çoğu çift evlenmeden 

önce bu konuyu aralarında konuşmuş olsa da bebeğin doğumu daha önce yapılan hiç bir 

konuşmaya benzemez. Bu evliliklerle ilgili araştırmalar, ilk çocuğun getirdiği mutluluğun 

yanı sıra, tartışma konusu olabileceğini ve tartışmaların çoğunun aileler arasında ortaya 

çıkabileceğini göstermektedir. 

 Karma bir evlilik yaşamak, ebeveyn olmaktan farklıdır. İlk çocuğun dünyaya gelmesi 

kültürel farklılıkları tekrar gündeme getirebilir (Rosenblatt ve Stewart, 2004: 44; 

Markoff, 1977: 59; Bradbury vd., 2000: 696; Hochschild ve Machung, 2012: 165), 

kültürel çatışmaları yeniden uyandırarak (Mann ve Waldron A., 1977: 65; Romano, 2008: 

49) evlilik hayatında gerginlik yaratıp evlilik krizine neden olabilir. Aynı şekilde, 



64 

 
 

Jr.,McDermott ve Fukunaga (1977: 82) kültürler arası evliliklerin ilk çocuğun doğmasına 

kadar istikrarlı olabileceğini ve seyrinin iyi olabileceğini düşünmektedir. Bu noktada ise 

önceki tavizler bir bebeğe sahip olmanın getirebileceği yeni görevleri yerine getirmek 

için yeterli olmayabilir. Bu dengesizlik, her bir eşin kültürel farklılıkları, aile kavramını 

anlama tarzları, çocuksuz evli bir çiftten ebeveyn rolüne geçişi, çocuğun hayatındaki 

önemi, ailede kendilerini gördükleri konum, her birinin yerine getirmeyi üstlendiği rol ve 

var olan din farklılıkları gibi sebeplerden dolayı ortaya çıkabilir.  

Romano’ya (2008: 116-117) göre, karma evliliklerde çocuk yetiştiren çiftler aşagıdaki 

seçeneklerden birini seçer: (1) Bulundukları yerdeki gelenekleri takip eder, (2) bir 

ebeveynin yaşam tarzını benimseyebilir veya (3) her iki ebeveyn de doğal davranır ve 

büyüdüğü zaman çocuğun bu seçimi kendisinin yapmasına izin verir. Bu tür evliliklerde 

ilk seçeneği seçmek daha kolaydır, ancak ebeveyn olduktan sonra çocuğunda kendi 

kültürünün bir parçasını görmemek bir birey için zor olabilir. Ebeveynlerden biri ya da 

her ikisi de çocuklarına kendi kültürlerini empoze etmek istediğinde tartışmalar başlar. 

Hatta daha yolun başındayken, çocuk için bir isim bulmaya çalıştıklarında sorunlar ortaya 

çıkabilir. Bebeğin adı doğmamış çocuğun kimliğini temsil ettiği için anne, babalar ve 

diğer aile üyeleri için çok önemli ve konuşulması gereken bir konudur. Bu araştırmanın 

verilere göre, ebeveynlerin dini inançları farklıysa, isim her ikisinin de ortak kararı 

olmalıdır. Çoğu zaman birden fazla çocuğa sahip olan ebeveynler, isimlerini kültürlerine 

göre seçerek ve belki de bu şekilde kendi kültürel geleneklerine yönlendirerek onları 

ayırırlar. Karma evliliklerde çocuğun doğmasıyla birlikte eşler arasında karşılıklı anlayış 

duygusunun artması, birbirinin kültürüne saygı göstererek çocukların diğer ebeveynin 

kültürünü görmeleri için bir engel oluşturmamaları belki de en adil ve barışçıl bir çözüm 

olabilir. 

2.4.4. Dini Mensubiyet ve İnanç Farklılıklarından Kaynaklanan Sorunlar 

Farklı kültürler ve inançlara sahip olan çiftin evliliğini dengede tutmak için hoşgörü ve 

anlayış göstermesi gerekmektedir. Genellikle insanlar eylemlerinin kültürel mi yoksa dini 

geleneklerden mi etkilendiğini anlamakta zorluk çekmektedir. Din, kültürel kimliğin bir 

parçası olduğu için kültürle birlikte nesilden nesille aktarılır. Dini inanç aile hayatı kadar 



65 

 
 

mahremdir (Swift, 1959: 316). İnsanın onunla doğmadığı ancak hayatı boyunca 

öğrendiği, içsel bir duygudur. Din, iyi kurulmuş bir düşünce ve uygulama sistemidir 

(Durkheim, 1961: 91). Böylece bireyin hayatında bir yaşam tarzına dönüşebilir. Dini 

inançlar, kişinin düşünme tarzı, davranışları, aile kurması, çocuk yetiştirmesi, eşine ve 

aile üyelerine karşı davranışları ve diğer dinlere karşı saygılı olması gibi birçok konuda 

rehberlik eder. 

Bütün bunlar, elbette, her bireyin içinde dinin ne kadar yer aldığına bağlıdır. Romano’ya 

(2008: 101) göre, birçok kültürler arası çift, eşleriyle aynı dini inançlara sahip 

olmalarının, aralarındaki diğer pek çok farklılıktan etkilenmemeye neden olduğunu 

anlatmaktadır. Eşlerin farklı inançlara sahip olduğu durumlarda, aralarındaki anlayış çok 

yüksek olmalıdır. En çok rastlanan örnekler, bir eşin diğerine göre dinine daha fazla bağlı 

olduğu evlilikler veya her iki eşin de dini inançlar konusunda çok az ilgi duyduğu veya 

hiç ilgi duymadığı evliliklerdir. Ancak ilginç olan şey, evlenmeden önce eşlerin sorun 

olarak görmediği konularda bile, evlilikle birlikte daha önce hiç fark etmedikleri bazı 

düşünceler doğmaktadır. Bu nedenle, eşler arasında daha önce tartışılmış ve sorun 

yaratmayan konu olarak düşünülen dini inanç, hayatlarının bir noktasında büyük 

sorunlara yol açabilir. Barabara (1989: 51), bu değişimi, eşlerin ebeveynlerinden 

kaynaklanan bir baskı ve asla aşılmayan bir engel olarak görmüştür. Aile üyelerinin evli 

bir çiftin hayatında oynadıkları rol, bir tartışmayı açmakta veya desteklemede etkili 

olabilir. 

Farklı dini inançları olan evli çiftlerin ilişkilerinde Romano (2008: 103) aşağıdaki 

durumları gözlemlemiştir: (1) Eşlerden biri dinini değiştirip eşinin dinini seçer, (2) iki 

taraf da dinini korur ve birbirine müdahale etmemeye çalışır ve (3) eşler dinlerinden 

vazgeçerek ortak bir inanç seçerler. En yaygın durumlar, eşlerden birinin diğerinin dinini 

seçme ya da her bir eşin kendi dini inancını sürdürme durumlarıdır. Furseth ve Repstad’a 

(2006: 129) göre, başka bir dine geçiş kavramı, kişinin kimliğinde ve değer sisteminde 

“iç” değişimlerin meydana geldiği anlamına gelir. Tipik geçiş, “eski hayatı” ve “eski 

arkadaşlarını” geride bırakıp kendini yeni toplumda daha iyi hissettiğinde gerçekleşir. Bu 

durum genellikle yaşam tarzını değiştirmek ve başka bir düşünce ve yaşam tarzına 

geçmekle ilişkilidir. Kültürler arası evliliklerde, eşlerden birinin inancından vazgeçmesi 

gerekiyorsa, genellikle bunu yapan kadındır. Bir erkeğin eşinin dinini seçme durumu 



66 

 
 

olabilir, ancak literatürde kadının dini inancına geçen erkek örneklerine 

rastlanmamaktadır. Kadınların bu kararı vermesinin nedenleri şunlardır: (a) dini inancına 

zayıf bağlar, (b) eşin dinine geçme isteği veya (c) eşinden, ailesinden ve yaşadığı 

toplumdan gelen baskı. Eşlerin evlilik konusunda uyum sürecini kolaylaştırmak ve 

karşılıklı olarak anlayış göstermek amacıyla diğer değer sistemlerini hoş görmeleri ve 

çoğu zaman kendi değer sistemlerinden vazgeçmeleri gerekir. Bir eşin, diğerinin 

geleneklerini benimseme konusundaki kültürel davranışlarından vazgeçmesini Tseng 

(1977: 98) “tek taraflı bir adaptasyon” olarak adlandırmaktadır. Uyumlu bir yaşam tarzı 

yaratmak ve tartışmalardan kaçınmak için başvurulan bu dönüşüm genellikle arzu edilen 

bir tercihten daha çok gerekli bir çözüme dönüşür. Dönüşüm içten gelen bir tercih olarak 

yapılmayıp dışarıdan bir zorunluluk olarak geldiğinde, birey çok karışık duygular 

yaşayabilir. Dışarıdan bu yeni toplumun dini kurallarına ve kültürüne uyum gösteren biri 

olarak görülse de içinde gerçek kimliğinin dini yükümlülüğünün ağırlığına sahiptir. 

2.4.5. Yaşam Yeri Tercihi İle Bağlantılı Sorunlar 

Kültürler arası çiftler için yaşayacakları yer, birlikte konuşmaları ve hakkında ortak bir 

karar almaları gereken bir başka konudur. Yaşam yeri kararı, her iki tarafın duyguları ve 

isteklerini içeren dinamik bir karardır (Crippen ve Brew, 2007: 108-109; Barbara, 1989: 

141). Bu karar, her iki eşin geleneksel görüşlere sahip veya eşitlik taraftarı olup 

olmadığına bağlıdır. Geleneksel görüşler, ataerkilliğe dayandığı için nerede yaşayacağına 

dair karar veren erkektir. Aksine, en uygun seçeneği düşünerek ortak karar veren çiftlerin 

örnekleri de vardır. Romano (2008: 66) yaşam yeri ile ilgili kararları şöyle 

sınıflandırmıştır: (1) Birçok çiftin tanışması onlardan birinin ülkesinde olur ve orada 

yaşamaya karar verirler; eşlerden biri kendi ülkesinde, diğeri ise o ülkenin yaşam tarzına 

aşinadır, (2) bazıları eşlerden birinin ülkesinde buluşur, evlenir ve diğerinin ülkesine 

taşınır. Genellikle (ancak her zaman değil) eşlerinin ülkesine taşınan kadınlardır, (3) bazı 

çiftler bir yerde tanışıp ikisinin de doğum yeri olmayan yeni bir yere taşınır. Her iki eş de 

yabancı durumunda ve her ikisi de yeni ülkede aynı zorluklarla karşı karşıyalardır. 



67 

 
 

İkamet yeri çok alternatifli bir karardır ve eşlerin nasıl ve nerede olduğuna göre değişir. 

Bu karar bazen eşlerden biri için eve dönüş iken, diğeri için yeni bir hayatın başlangıcı 

olabilir. 

2.4.6. Köken Aile/Toplum Tarafından Kabul veya Reddedilme Sürecinden 

Kaynaklanan Sorunlar 

Köken-menşe ailesi, bireyin karakterini şekillendirmede özel bir öneme sahiptir. Ailede 

görülen ve öğrenilen davranışlar, insan hafızasına gömülü olan tablo gibidir ve genellikle 

bireylerin evlilik ve aile hayatında oryantasyon modeli olurlar. Büyük ailelerde yetişen 

ve çekirdek ailede yetişen eşlerin her biri aile, ailedeki otorite, akraba ve akrabalarla olan 

ilişkiler, yaşlılara karşı saygı ve ailedeki yükümlülükler hakkında birbirinden farklı 

düşüncelere sahiptir (Markoff, 1977: 54-59). Geleneksel ailelerde yetişen ve her aile 

üyesinin sahip olduğu rolle ilgili iyi tanımlanmış kuralları olan ailelerden gelen bireyler, 

her zaman olmasa da, genel olarak geleneksel bir aile oluşturma geleneğini sürdürme 

eğilimindedirler. Bu aileden yeni nesillere aktarılan bir gelenek olabileceği gibi aile 

üyelerinden gelen bir tür baskı da olabilir. Küçük ailelerde yetişen, geleneklerden fazla 

etkilenmeyen ve seçme özgürlüğüne sahip olan bireyler, kültürün dayattığı kurallara 

uymadan hayat arkadaşlarını bulup alışılagelmişin dışında bir aile kurmak isterler.  Her 

eşin cinsiyet rolleriyle ilgili sahip olduğu farklı düşünceler, onların evde veya dışarıda 

işlerini nasıl halledeceklerini etkiler. Geleneksel düşüncelere sahip ve ailesine çok bağlı 

olan bir erkekle ailede eşit rollere sahip olmak isteyen ve aile bağlarına çok önem 

vermeyen bir kadın arasındaki bir evlilik, memnuniyetsizlik ve hatta belki de ayrılık 

doğurabilir (bkz. Hochschild ve Machung, 2012: 15-18; Thai, C., 2005: 163; Guilbert vd., 

2000: 124-130). Menşe ailesi, bireylerin gelecekteki aile hakkında düşüncelerini inşa 

etme biçiminde özel bir öneme sahiptir. Tabii ki bunun istisnaları da olur. Yaşamlarını ve 

ailelerini aile modellerinin tamamen karşısına çıkaran bireylerde olur ama hepsi birey ve 

geldiği kültüre bağlıdır. 

 

Irksal, etnik ve kültürel farklılıkları olan çiftler, homojen çiftlerin yaşama ihtimalinin 

daha az olduğu zorluklarla karşılaşabilirler. Karma evliliklerin karşılaştığı bir diğer engel, 



68 

 
 

ebeveynlerden, akrabalardan, toplumdan ve aynı zamanda arkadaşlardan gelebilecek 

muhalefettir. Genellikle toplum veya aile, farklı kültürlerden gelen bireyler arasındaki 

romantik bir ilişkiyi destekleme konusunda isteksizdir (Molina vd., 2004: 143; Rosenbaltt 

ve Stweart, 2012: 44; Babara, 1989: 22-33). Akrabalar, karma bir evlilik yapmak 

isteyenleri desteklemeden kendi kültürlerinde kalmak isteyebililer. Bu tür bir reddediliş, 

her iki taraf için de çok etkili olabilir. Özellikle kabul edilmediğini hisseden eş, bu 

reddedilişin sonuçlarını ciddi bir şekilde yaşayabilir. Her iki tarafın aile desteği, yeni 

çiftin hayatında özel bir öneme sahiptir (Silva vd., 2012: 864 - 866). Bu destek sadece 

evliliği kabul ettikleri anlamına gelmez. Aynı zamanda bu destek yabancı eşin kabul 

edilmesi ve diğer aile üyeleriyle eşit bir şekilde muamele görmesi, yeni bir kültürle 

tanışırken onun dil, gelenekler, çocuk yetiştirmesi ve aile alışkanlıklarını öğrenmesi 

konusunda yardımcı oldukları anlamına gelir.  

2.4.7. Toplumsal Önyargılardan Kaynaklanan Sorunlar 

Karma evlilikteki çiftler kültürel olarak homojen çiftlere göre daha fazla önyargılara 

maruz kalmaktadır. Aile bireylerinin veya sosyal çevrenin karma evlilikleri kabul 

etmemesinin sebeplerinden biri, yabancı gelin/damat için var olan önyargılardır. Bu 

önyargılar yabancı olan bireyin geldiği kültür, ait olduğu etnik grup, dini inanç veya 

milliyeti ile ilgilidir. Bir bireyin bulunduğu toplumdan farklı olması, her türlü önyargıyı 

hissetmesine neden olabilir. Her iki eş de bu önyargılardan rahatsız olur, ancak yabancı 

olan bunları en çok hisseden, en çok acı çeken kişidir. Bunun gibi durumlarda, eşlerin 

birbirini desteklemesi ve aralarında açık ve anlayışlı bir iletişim kurması çok önemlidir 

(bkz. Romano, 2008: 168-171; Markoff, 1977: 51 – 58). 

2.4.8. Yemek Alışkanlıkları, İklim ve Coğrafya Farlılıklarından Kaynaklanan 

Sorunlar 

Eşlerin bireysel ve kültürel değerlerini tanıtırken yaptıkları yemek çeşitleri, yeme 

alışkanlıkları, beslenme düzeni ve yemek yapma işinde toplumsal cinsiyet rolleri ile ilgili 

düşünceleri karma evliliklerde bir başka zorluktur. Eşlerden biri diğerinin menşe ülkesine 

geçmek zorunda kalırsa bu sorun daha da ağırlaşır. Yemekler her kültürün bir parçasıdır 



69 

 
 

ve bu nedenle her toplum belirli yemeklerle meşhurdur. Gastronomik nostalji 

(gastronomical nostalgia) yaşadığı yerden tamamen uzaklaşan bir insan için en önemli 

sorunlardan biridir (Popova, 2008: 10). Taşınmak zorunda kalan eşler, uyum sürecini 

atlattıktan sonra bile kendi kültürlerinin mutfaklarının eksikliğinden mustariptir. 

Ülkesinin lezzetleri hafızada kodlanmıştır ve özel baharatlar veya aromalar hemen 

memleketinin mutfak lezzetlerine götürebilir (bkz. Popova, 2008: 9-10; Romano, 2008: 

40). Uyum sürecinde bu konu sadece yemek yemede değil, yemek pişirme sürecinde de 

önemli sorunlara neden olabilir. Nitekim, bu araştırmanın verilere göre, eşlerin 

birbirlerinin mutfak lezzetlerini öğrenmesi gerekir. Cinsiyet rollerinin geleneklere 

dayanarak paylaşıldığı evliliklerde, kadınların olması gereken yer mutfak diye 

düşünüldüğü için en zor iş kadınlara düşer. Kısa bir sürede bu kadınlar, eşini, ailesini 

veya akrabalarını memnun etmek için geldiği yerin yemeklerini öğrenmek zorundadır. 

İklim de, ikametini değiştiren bir bireyin yaşayabileceği başka bir zorluktur. Bireyin 

yaşadığı yer ile taşındığı yer arasındaki iklim değişikliği, kendi içinde olumsuz duygusal 

durumlar yaratabilir ve yaşadıkları yerle ilgili memnuniyetsizliği artırabilir. Barbara’ya 

(1989: 50) göre, bütün beden, ritimlerin, tabuların ve arzuların sosyal ve kültürel 

miraslarının yoğunlaştığı yerdir. Yaşam tarzını değiştirmek, kırsal bölgeden kentlere 

taşınmak, yemek kültürünün değişmesi ve iklim değişikliği bireyin bedenini, aklını ve 

ruhunu etkileyebilir. Taşınma kararı isteyerek verilebilir, ancak bireylerin karşılaştıkları 

değişiklikler yeni hayatla ilgili düşündüklerinin ve planladıklarının ötesinde olabilir. 

2.5. KÜLTÜRLER ARASI EVLİLİKLERDE KARŞILAŞILAN 

SORUNLARLA BAŞ ETME YÖNTEMLERİ 

Karma evliliklerin gerçek iç dinamiklerini inceleyen çalışmalar, yaşanılan zorlukları, 

engelleri, değişimleri, çatışmaları, gerilimleri büyük ölçüde vurgulamaktadır. Ancak az 

sayıda çalışma bu durumların nasıl üstesinden gelebileceği konusunda öneride 

bulunmuştur. Bu nitelikteki çalışmalar temel olarak kültürler arası çiftlerin sorunlarıyla 

ilgilenen “çift terapistlerine” aittir. Çiftlerin evlilik hayatında ortaya çıkabilecek 

tartışmaları veya gerginlikleri azaltmada başarılı olmanın sırrı, eşini rahatsız edebilecek 

veya endişelendirecek herhangi bir konu hakkında konuşmak ve açık iletişim kurmaktır. 



70 

 
 

Bu konuları açık açık konuşma yetenekleri, asla tam olarak kabul edilmeyecek bir evliliği 

olan çiftlerde aralarında bir anlaşma atmosferi yaratır (Barbara, 1989: 53). Eşler, bu gizli 

“anlaşmayı”, evlilik hayatının devamlılık göstermesini istediklerinden dolayı kabul 

ederler. 

Her eş, evliliğinde kendini diğer kültüre “yabancı” hissettiği anlar yaşar. Kültürler arası 

evlilik yapan çiftler arasındaki sorunların tedavisi ile ilgilenen Perel (2000: 194), “üçüncü 

bir gerçekliğin” yaratılmasını önermektedir. Üçüncü bir gerçeklik yaratarak her bir eş, 

düşüncesiyle düşüncelerinin zıddı arasında bir denge kurabilir. Bu, kendisiyle diğerleri 

arasındaki düşünceleri dengelemenin ve evlilik hayatında huzur bulmanın bir yoludur. Bu 

çiftler, aralarındaki farklılıkların başından beri farkındadır, ancak bu değişikliklerin 

evliliklerinde ne kadar önemli olacağını bilmiyor olabilirler. Birbirlerinin kültürlerine 

saygı duymak, var olan farklılıkları kabul etmek ve orta yolu bulmak isteyenler başarılı 

bir evlilik yaşarlar 

2.6. EVLİLİK AJANSLARININ KÜLTÜRLER ARASI EVLİLİKLERDEKİ 

ROLÜ VE İŞLEVİ 

Kültürler arası eşlerin birbiriyle tanışma yolları arasında evlilik ajansları da vardır ve bu 

ajansların sayılarının artması bireylerin yabancı biriyle tanışma ihtimalini de artmıştır. Bu 

etkenin etkisinden yukarıda “bireylerin karma bir evlilikte yer almasının sebeplerini 

incelerken söz konusu ettik, ancak sahip oldukları önemli rol nedeniyle özel olarak 

açıklamak daha uygun olacaktır. Genelde iki tür evlilik sistemi vardır: aşk evlilikleri ve 

görücü usulü evlilikler. Görücü usulü ile yapılan geleneksel evlilikler dünyanın birçok 

yerinde, iki aile arasında olan sözleşme olarak görülür. Bu evliliklere bazı hallerde üçüncü 

kişi olan aracı/görücü aracılık edebilir. Eski görücü usulü evliliklere arabuluculuk yapan 

kişinin yerini modernlikle birlikte kitle iletişim araçları ve zamanla sosyal medya almaya 

başlamıştır görünmektedir. Bu amaçla başlangıçta gazeteler kullanılmıştır. Daha sonra 

internet ortamında bulunan çevrimiçi portallar ve kataloglardan “evlilik pazarları” ya da 

“evlilik ajansı” olarak adlandırılan, başvuran kişilere eş bulmayı amaçlayan özel ofislere 

kadar çok farklı yöntemler denenmiştir. Günümüzde, görücü usulü evlilikler, geçmişte 

geride kalmış eski bir yaşam tarzı olarak algılanabilir ve Mead’e (1975: 342) göre, bu 



71 

 
 

şekilde evlenmeyi tercih eden bireylerin duygusal olarak olgunlaşmamış oldukları ya da 

ebeveynlerinden gelen servet değerine boyun eğdirdikleri düşünülür.  

İki aile arasında veya iki birey arasında bağlantı kurmaya çalışan üçüncü bir tarafın 

olduğu evlilik sistemi hem homojen evliliklerde hem de kültürler arası evliliklerde hala 

görülmektedir. Görücü usulü evlilikler Çin, Hindistan, Pakistan, Bangladeş, Endonezya, 

Rusya ve Nijerya’da daha yaygındır. Göç sonucunda, bu evliliklere aynı zamanda Batı 

Avrupa ve Kuzey Amerika’da da oldukça sık rastlanmaktadır (Penn, 2011). Pande (2015: 

172), İngiltere’de yaşayan Hindistanlı, Pakistanlı ve Bangladeşli kadınların görücü usulü 

evliliklerinin sürdürülmesi üzerine bir araştırma yapmıştır. Bu şekilde evlenmeye devam 

eden bireyler aracılı evlilikleri aynı toplumdan gelen insanların bağlarının güçlenmesi 

için bir fırsat olarak düşünmektedir. Aynı şekilde, aile fertleri de çocuklarının evliliğine 

aracılık eden biri olunca daha fazla güvenli hissederler (Gopalkrishnan ve Babacan, 2007: 

518). Penn (2011: 638) tarafından yapılan ve görücü usulü evlilikler ile aşk evliliklerinin 

karşılaştırıldığı bir saha çalışmasına göre bu iki evlilik sistemi arasındaki farklar 

aşağıdaki gibidir: “Görücü usulü evlilikler” güçlü aile anlayışını teşvik eder, aile 

üyelerinin bağlarını ve gelenekleri sürdürmeye katkıda bulunur, çocuklar ve cinsiyet 

ayrımı konusunda sıkı disipline sahiptir”. Aşk evlilikleri “bireyselliği teşvik eder. Fakat 

aşk yanlış seçimlere yol açabilir ve bunun sonucunda yüksek boşanma oranları, 

çocuklarının hayatında baba figürünün eksikliği, disiplinsiz çocuklar ve sürekli çalışan 

bir anne ve kadın figürüne yol açabilir”. Bu sonuçlar değerlendirildiği zaman evlenmeden 

önce müstakbel eşin ailesini tanımak, uzun, güvenli ve başarılı bir evliliğin “garantisi” 

olarak kabul edilebilir. 

Dünyadaki bekâr insan sayısındaki artış, evlilik talebini de büyük ölçüde arttmış ve farklı 

tanışma yöntemlerinin ortaya çıkmasına yol açmıştır. Ahuvia ve Adelman’a (1992: 453) 

göre, bekâr insan sayısının artmasının nedenleri şunlardır: (1) Kadınlar için ekonomik 

fırsatların arttırılması, (2) doğum kontrol hapları, (3) cinsel normların değişmesi ve (4) 

gençlere uygulanan evlilik baskısının azaltılmasıdır. Bunlar, farklı ülkelerdeki bekâr 

insan sayısının artmasının nedenleri arasında başka nedenlerin bir parçası olarak 

düşünülebilir. Ancak öte yandan, neredeyse bütün toplumlarda yalnızlık, her bireyin 

kaçınmaya çalıştığı bir durumdur. Hayat arkadaşını bulamayan insanlar yeni insanlarla 

tanışma fırsatı sağlayan farklı çözümler aramaya başlar ve bu arayışı kolaylaştırmak üzere 



72 

 
 

bireyler arasında tanışma fırsatlarını artırmak için yeni yöntemler geliştirilmiştir. Bu 

yöntemler dergiler,  gazeteler, radyo programları, reklamlar, çevrimiçi evlilik katalogları 

ve aracı kurumlarda yayınlanan (ya da evlilik ajansları) ilan şeklinde olabildiği gibi 

zaman içinde televizyon programlarında da söz konusu olmuştur. 

Başlangıçta tanıma yöntemleri olarak gazeteler, dergiler ve reklamlar kullanılmıştır. İlk 

olarak Sri Lanka ve Hindistan’da gazetelerde farklı kişilerin meslek, yaş, gelir, görünüş 

özellikleri gibi kişisel bilgilerinden oluşan uzun sütunlara yer verilmeye başlamıştır 

(Dassanayake, 1982: 100-107). Bu “tanışma yolu” dünyanın diğer yerlerinde de 

yaygınlaşmıştır. 

İnternet üzerinden uluslararası tanışma yöntemleri 1980’lerde evlilik katalogları veya 

başka bir tabirle internet üzerinden sipariş edilen gelinler (posta siparişi gelinler, mail-

ordered brides) ile başlamıştır. Bu kataloglar ilk olarak Asyalı (Japonya, Filipinler, Çin 

vb.) kadınlarla başlamış ve daha sonra Rusya ve Doğu Avrupa’dan gelen kadınlarla 

devam etmiştir (Hsia, 2008: 133; Constable, 2005: 1; Suzuki, 2004; Liu, 2015; Nguyen, 

2014). “Posta siparişi gelinler” literatürde çoğunlukla Amerikan-Asya evliliklerini 

kapsayan bir terimdir. 1980 ve 1990’larda Amerikalı erkekler, Asya web sitelerinin 

kataloglarından kendilerine uygun gelin seçmeye başlamıştır. Bu kataloglarda kadınların 

fotoğrafları, kişisel verileri, vücut şekli özellikleri ve diğer bilgiler yer almaktadır. Bu 

şekilde Amerikalı erkekler gelinlerini isteklerine ve tercihlerine göre sıralar ve “sipariş 

verirler”. Daha sonra, bu evlenme sistemi Avrupa ülkelerinde farklı milletlerden bireyler 

arasında da yaygın hale gelmiştir. Johnson-Hanks (2007: 642) tarafından yapılan bir 

araştırmaya göre, 1998’den beri binlerce Kamerunlu kadın kendilerini internette, 

kendileriyle evlenmek isteyen erkeklere, adanmış karılar ve anneler olarak takdim etmek 

suretiyle evlenecek Avrupalı erkek aramışlardır. İnternet üzerinden gerçekleşen 

uluslararası evlilik sayısının tam olarak söylenmesi zor olsa da 1998 yılında bu sayı 

yaklaşık 4.000 - 6.000 arasındaydı. Bu rakamlar, uluslararası posta siparişi evliliklerin 

1996-1998 arasında yüzde 2,7’den yüzde 4,1’e yükseldiğini göstermektedir (So, 2006: 

396). Sosyal medyada tanışma olayları üzerine yapılan çalışmaların çoğu ABD, Batı 

Almanya ve İsrail’de yapılmıştır (Jagger, 2001: 40). Bu tür evliliklerle ilgili çalışmalar az 

olsa bile internet ortamında yeni biriyle tanışmanın ve evlenmenin yüksek sayılarda ve 

dünyanın hemen hemen her ülkesinde gerçekleştiği söylenebilir. 



73 

 
 

Çevrimiçi portallardan sonra “aracı kurumlar, gelin ajansları veya sanal evlilik pazarı” 

adıyla bilinen farklı evlenme sistemleri kullanılmaya başlanmıştır. Farklı çalışmalarda, 

bu üç terim birbirinin eş anlamlısı olarak kullanılır. Bu “kurumların” amacı, farklı kökene 

sahip olan ve evlenmek isteyen bir kadın ile bir erkek arasında arabuluculuk yapmaktır. 

Bu kurumların sayısı gittikçe arttığı için güncel durumu istatistik verilerle ifade etmek 

çok zordur (Constable, 2005: 170). Bu ajansların kuruluş amaçları da farklıdır. Bazıları 

kar amaçlıdır ve yaptıkları işe karşılık olarak belli bir ücret istemektedirler. Ancak 

kendileri de bir ajans aracılığıyla evlenmiş çiftler tarafından açılmış ajanslar da vardır. 

1980 yılında Peres, Meisels ve Frank’ın Tel Aviv’de bir çalışma yürütüldüğü dönem 

orada 15 evlilik ajansı, evlenmemiş erkek ve kadınların kendilerini tanıttığı ve 

birbirleriyle doğrudan iletişim kurabildikleri bir radyo programı vardı (Peres vd., 1980: 

476). 2003 yılında N. Constable tarafından yapılan bir başka araştırmaya göre, Batılı 

erkekler ve diğer yabancı kadınlar arasında evlenmek amacıyla biriyle tanışma fırsatı 

sunan 35’in üzerinde web sitesi vardı (Constable, 2003: 94). Ahuvia ve Adelman (1992: 

454-455), bu evlilik kuruluşlarının nasıl işlediğini anlamak için bir saha araştırması 

yapmıştır. Onlara göre, sanal evlilik pazarının üç temel işlevi vardır: 1) Arama: 

evlenilecek eş adayı arama  (searching), 2) eşleştirme (matching-benzer adayları bulma), 

3) anlaşma (transacting-adayları bir araya getirmenin son adımı). Bu program, 

bulundukları ülkeler fark etmeksizin tüm evlilik ajansları için neredeyse aynıdır. Önce 

adayları ararlar, sonra görünüş, yaş ve sosyal durumlarına göre eşleştirme yaparlar. 

Ajanslar yaptıkları eşleştirme işleminden sonra adayları bir araya getirir ve tanıştırırlar. 

Karakter, fiziksel çekim, eğitim düzeyi gibi çeşitli değişkenler iki kişinin birbirinden 

hoşlanmalarını veya birbirini sevmelerini etkileyebilir (Becker, 1974: 12). Peki, 

gazeteler, çevrimiçi portallar veya evlilik ajanslara katılan adaylar hoşlandıkları veya âşık 

oldukları bir insanda hangi özellikleri ararlar? Araştırmalar, erkeklerin çoğunlukla 

güzellik, fiziksel görünüş ve yaştan etkilendiğini göstermektedir. Kadınlar ise sosyal, 

ekonomik statüden ve meslekten daha çok etkilenmektedir. Stack’a (1997: 96) göre, 

evlilik pazarlarındaki kadınların % 37’sinin ve erkeklerin sadece %19’unun karşıdaki 

insandan belli bir profesyonel statü istediğini belirtmiştir. Coombs ve Kenkel (1966: 23), 

erkeklerin kilo, vücut şekillerine özel önem verdiğini, kadınların ise samimiyet, sadakat 

ve cana yakın olmak gibi karakter özelliklerine odaklandığını gözlemlemiştir. Margolin 



74 

 
 

ve White saha araştırmalarındaki kadın ve erkeklerin farklı cevapları, “erkeklerin, fiziksel 

çekiciliğe karşı kadınlardan daha fazla duyarlı oldukları” ve “fiziksel çekiciliğin 

azalmasının erkeklerde kadınlara oranla evlilikteki cinsel yaşamı daha fazla etkiledikleri” 

hipotezinin doğru olduğunu göstermiştir. Online reklamcılıkta, erkekler gelirlerini ve 

statülerini vurgularken, kadınlar güzelliklerini ve vücut şekillerini ön plana çıkarmaya 

çalışmaktadır (Jagger, 2001: 40; Ahuvia ve Adelman, 1992: 453; Constable, 2003: 133). 

Lee’ye (2014: 1262) göre, “sanal evlilik pazarının” büyümesi, çok sayıda uluslararası 

evliliğin gerçekleşmesini etkilemiştir. Bu evlilikleri kapsayan çalışmalarının sundukları 

verilere göre, erkeklerin bu kadınların güzelliği karşılığında sosyal ve ekonomik 

statülerini sunduğunu görmekteyiz.  

Genellikle, yazılı ve görsel medyanın ajans aracılığıyla gerçekleşen evlilikler hakkındaki 

tutumu aşağılayıcı, sert ve hatta ilgili kişilere karşı küçük düşürücü olmuştur. Penn’e 

(2011: 639) göre, bu evliliklerin gerçekleştirilmesi için yapılan ödemeler nedeniyle çıkar 

evliliği olarak nitelendirdiği için medyada bu evlilikler ilgili hep olumsuz konuşulmuştur. 

Çevrimiçi kataloglara dâhil olan kadınlar “seks kölesi” veya “zevk bebekleri” olarak 

etiketlenerek çeşitli şekillerde kendilerine saldırıda bulunulmuştur. Tayvan’da “yabancı 

gelinler” terimi, Tayvanlı erkeklerle evlenen Güneydoğu Asyalı kadınları kapsamaktadır. 

Medyada bu evlilikler “ticaret amaçlı evlilikler” olarak adlandırılıp sosyal bir sorun 

olarak görülmektedir (Hsia, 2008: 131).  

Robinson’a (1996: 54) göre, medyanın seyircilere aktarmak istediği olumsuz yorumlara 

rağmen posta siparişi gelinlere olan talepler hala yüksek oranlarda seyretmektedir. İstek, 

arzu ve cazibe unsuru yüksek görünmektedir. Avrupa ve Amerika ülkelerinde medya, 

Asyalı kadınların imajını büyük ölçüde olumsuz bir şekilde etkilemiştir. Constable, 

medyanın Asyalı kadınlar için yarattığı imajın düzeltilmesi için, “Küresel Ölçekte 

Romantizm: Kalem Arkadaşı, Sanal Etnografya ve Posta Siparişi” (Romance on a Global 

Stage: Pen Pals, Virtual Ethnography, and Mail-Order) çalışması ile önemli katkılarda 

bulunmuştur. Bu kitapta dile getirilen endişelerden biri, Asyalı kadınların Avrupalı 

erkeklere satılan “insan ticareti mağduru kadınlar” imajıdır. Japon, Filipinli ve Çinli 

kadınlarla yaptığı konuşmalar, her bireyin olduğu gibi kendilerine bir hayat arkadaşını 

bulma ihtiyacı olan bu kadınların insani yönlerini aktarmaktadır. Çeşitli Avrupa örgütleri 

genellikle görücü usulü evlilikleri, kadınların kendi eşlerini kendilerinin seçme hakkına 



75 

 
 

sahip olmadığı ataerkilliğin bir yansıması olarak görmektedir. Pande’e (2015: 183) göre, 

bu evliliklerin hepsinin kadınların istekleri olmadan gerçekleştirildiği söylenerek bu 

evliliklere başka bir boyut kazandırılmaya çalışılmaktadır. Ancak medya genellikle çeşitli 

nedenlerle başarılı olmayan veya kötü sonuçlanan aracılı evliliklere odaklanmaktadır. Bu 

şekilde, Avrupalı olmayan kadınların bu uygulamalar sayesinde sunduğu kültürel ve 

sosyal çeşitliliği anlama fırsatı yakalanamamaktadır. 

2.7. KÜLTÜRLER ARASI EVLİLİKLERE SAPKIN (DEVİANT) 

EVLİLİKLER DENEBİLİR Mİ?  

Karma evlilikler, aynı toplumsal-kültürel grup içerisinde gerçekleşen evliliklerle 

karşılaştırıldığında, karşılaştıkları zorluklar ve engellerin farklı nitelikte olduğu 

gözlenmektedir. Karma evliliklerde, eşler yalnızca birbirlerinin karakterini tanımak 

zorunda olmayıp, aynı zamanda davranışları, eylemleri ve düşünceleri etkileyebilecek 

kültürel farklılıkları da kavramak zorundadırlar. Yeni bir kültürün parçası olmak, 

yukarıda gördüğümüz gibi, başlangıçta çekici olabilir ama bu olayın derinine inildikçe 

karşılaşılan engeller artmaya başlamaktadır. Farklı zamanlarda, karma evlilikler 

toplumda kabul gören uygulamalara karşı çıkmıştır. Genellikle bu evlilikleri 

gerçekleştiren çiftler toplum tarafından dışlanmış veya kabul edilmemiştir. Kabul edilse 

bile toplum bunlara pek olumlu yaklaşmamış ve çoğu zaman eşler birbirlerinin ailelerinde 

kendilerini hoş karşılanmayan veya istenmeyen kişi olarak hissetmiştir. Bazı ülkelerde 

veya belirli sosyal gruplarda, bir bireyin bir yabancıyla evlenmesi, aile, bulunduğu çevre 

veya bireyin ait olduğu grupta büyük skandala neden olabilir. Ebeveynler veya yakın 

akrabalar, diğer insanların olumsuz yorum veya görüşleriyle karşılaşan kişilerdir. Ancak 

karma evliliklerin hepsi aynı problemlerle karşılaşmamıştır. Aile veya toplum tarafından 

sevgiyle karşılanan durumlar literatürde bulunabilir. Gösterilen nezakete ve hoşgörüye 

rağmen, her toplum kendi kökeninden gelen birine daha yakın hissediyor gibi 

görünmektedir. Maretzki (1977: 7), karma evliliklerin, bireylerin göç etmelerinden 

kaynaklanan bir olgu ve alışılmadık bir evlilik şekli olarak tanımlamaktadır: 

 “Kültürler arası evlilik, kültürel bir evlilik şekli değildir. Bu, insanların gerek kalıcı 

gerekse geçici geniş çapta göç etmesinin bir sonucu olarak ortaya çıkan bir olgudur. 



76 

 
 

Böyle evlilikler gerçekleştiğinde, toplum sapkın bir evlilik şekli olarak kabul 

etmektedir9“. 

Belki de, yıllar önce bu evlilikler gerçekleşmeye başladığında, sosyal olarak “anormal bir 

olgu” olarak kabul edilmiş ve bu evliliklerin başarısı konusunda sosyal beklentiler çok 

düşük olmuştur. Fakat günümüzde, bu evliliklerin çok sayıda olması, sahip oldukları 

geniş coğrafi dağılım ve literatürde yer alan çiftlerin evlilik hayatında başarılı olmaları 

dikkate alındığında bu ilişkilerin de artık normal evlilik kategorisine girdiklerini 

söyleyebiliriz. Bireylerin dünyanın farklı yerlerine gitme, farklı kültürleri tanıma 

fırsatlarının artması ve internetin yaygınlaşması, bireyleri dünyanın en uzak noktalarına 

bile yaklaştırmıştır. Tüm bunlar, yabancı bireylerin daha kabul edilebilir olmasını 

sağlayan küresel bir yakınlık yaratmıştır. Hem bireyler hem de toplumlar, diğer kültürlere 

yakınlık duygusu geliştirmiştir. Bu da karma evliliklerin tarih boyunca meydana gelen 

değişikliklerin bir parçası olarak değerlendirilmesine ve kabul edilmesine neden 

olmaktadır. Karma evlilikler konusundaki çalışmasında Barbara (1989: 211), “karma 

evlilikler hakkında konuşmayacağımız bir gün gelebilir, çünkü yabancı biriyle evlenmek 

normal olacaktır” diye belirtmektedir. Gerçekleşen değişim ve yakınlığı düşünme ve 

deneyimleme şekli de yakın ilişkilerde kültürler arası evlilikleri yaygın bir olgu haline 

getiren, farklı kültürlerden insanlar arasındaki bağlantılar gittikçe artmaktadır. 

  

                                                           
9 Tercüme araştırmacı tarafından yapılmıştır. 



77 

 
 

3. BÖLÜM 

HASIM ÜLKELER VE ULUSALAR OLARAK SIRBİSTAN VE 

ARNAVUTLUK 

Yugoslavya’ya gelmiştim, çünkü geçmişin bugünü oluşturduğunu 

biliyordum. Yugoslavya’ya gelmiştim ete ve kemiğe bürünmüş tarihi ne 

demek olduğunu görmek için10. 

Rebecca West 

3.1. SIRBİSTAN’DA COĞRAFYA, DİN, ETNİK GRUPLAR VE 

DEMOGRAFİK DEĞİŞİKLİKLER 

Sırbistan, Pannonian Ovası ve Orta Balkanlar’ın uzak güney kenarlarını kapsayan Orta 

ve Güneydoğu Avrupa’nın kavşağında yer almaktadır. Güneyde Makedonya, doğuda 

Bulgaristan ve Romanya, kuzeyde Macaristan ve batıda ise Bosna, Hırvatistan ve 

Karadağ ile sınırları vardır. Nüfus bakımından Sırbistan, Balkanlar’daki en çeşitli etnik 

köken, dil ve dine sahip ülkelerden biridir. 2011 nüfus sayımına göre, Sırbistan 

Cumhuriyeti’nde 20’den fazla ulusal topluluk vardır ve Sırplar sayıca baskındır ve 

nüfusun % 83,32’sini oluşturmaktadır. Nüfusun % 14,38 oranı ise azınlık 

topluluklarından meydana gelmektedir11. Bu, yaklaşık yirmi farklı dil, din, kültür ve 

görevin aynı kap içinde harmanlandığı anlamına gelir. En büyük etnik topluluk Macarlar, 

Boşnaklar, Hırvatlar ve Arnavutlar’dır. Müslüman azınlık Preşova Vadisi’nde (Kosova 

yakınlarında) ikamet eden Arnavutlar ve Raška (veya Sancak) bölgesinde ikamet eden 

Boşnaklardan oluşur. Aynı zamanda, Sırbistan’ın çok etnisiteli kısmı kuzeydeki 

Voyvodina eyaletinde yer alır. Sırbistan’ın başkenti Belgrad, Tuna ile Sava nehirleri 

arasında kalan Sırbistan’daki en büyük ve kozmopolit şehirdir. Bu nehirler yüzyıllar 

boyunca şehri dünyaya bağlamış, vatandaşlara tatlı su ile besinler sağlamıştır. Nüfus, 

ağırlıklı olarak Ortodoks ve Sırpça konuşmaktadır. Sırplar için Ortodoks dini belli bir 

                                                           
10“I had come to Yugoslavia because I knew that the past has made the present. I had come to Yugoslavia 

to see what history meant in flesh and blood” (Rebecca West, 2007: 178-270). 
11Sırbistan’daki ulusal azınlıklar, nüfus yüzdeleri, coğrafi erişim ve dini inanç ile ilgili ayrıntılı bir bakış 

için, OSCE, 2008; Canjić vd., 2017: 10; Janjić vd., 2017. 



78 

 
 

saflığa, yani “ruhsal olarak saf” bir yapıya sahiptir (Macdonald, 2002: 72). Bu ülkede din 

ve dil, ulusal kimliğin tanımında merkezi bir öneme sahiptir. Yugoslavya’da konuşulan 

resmi dil Sırpça-Hırvatçadır. 1990’da Hırvatistan’ın bağımsızlığından sonra Sırbistan, 

dilin Hırvatçanın etkilerinden ayrı bir kimlik kazanması için birçok kelimeyi değiştirerek 

dilsel bir değişiklik yapmıştır. Sırbistan’daki ulusal dil Sırpça ve kullanılan alfabe 

Kiril’dir, ancak Latin alfabesinin insanlar arasında yaygın bir şekilde kullanılması söz 

konusudur. Sırpça resmi dile ek olarak, resmi düzeyde olmasa da azınlık dilleri de 

kullanılmaktadır.  

Cumhuriyetlerin Yugoslavya’dan sonra ayrılmasına ülke ekonomisinde ve politikalarında 

yaşanan savaşlar ve krizler eşlik etmiştir. Bu, yüksek işsizliğe, aylık ücretlerin düşmesine, 

ülkedeki enflasyonun artmasına, hane halkının yapısını ve doğurganlığı etkileyen 

etkenlere yol açtı. 1990’dan 1998’e kadar doğurganlık yüzde 15 oranında azaldı ve II. 

Dünya Savaşı’ndan bu yana gözlenenen büyük düşüş oldu (İkić ve Petrović, 2015: 51). 

Ekonomik belirsizlik ve siyasi çalkantı, özellikle gençler arasında göç oranındaki artışı 

etkiledi. Kalanlar hayal kırıklığına uğradı, evlenme ya da çocuk sahibi olma isteklerini 

olumsuz yönde etkilendi. İç göç de büyük bir kaymaya işaret ediyordu. Kentlere doğru 

giden kırsal nüfus, köylerin boşalmasına yol açıyordu. İç ve dış göç, cinsiyet dengesinin 

bozulmasına yol açtı. Birçok kırsal alanda göç, köylerden ayrılan erkek sayısının artması 

şeklinde görüldü, ancak bazı kırsal göçlerde geride kalan bekâr erkekler oldu. Daha 

yüksek istihdam fırsatları için kırsal alanları terekeden erkekler, tarımdaki kadın sayısını 

artırdı. Tarımda çalışacak “erkek gücünün” yokluğunda bu rolü kadının devralması 

gerekti. Bu şekilde, kırsal alanlarda yaşayan kadın hem ev dışında (çiftçilik işleri) hem de 

ev işlerini yapması gereken ikili bir role büründü. Literatürde, tarımda çalışan yalnız 

kadın imajı “tarımın dişileştirilmesi” olarak adlandırılmıştır (First-Dilic, 1974: 164-166). 

Ancak, Batı ülkelerine göç fırsatlarının artmasıyla birlikte, tarımda aktif olan kadınlar da 

erkekler kadar, hatta bazen onlardan daha fazla göç etmektedir. Čikić ve Petrović’e (2015: 

37, 43) göre, kırsal alanlardaki nüfus azalmasının etkenleri şunlardır: Göç (iç ve dış), 

doğum oranlarının düşmesi, evliliğin ertelenmesi, kırsal yaşlanma (bkz. Gnjatovic ve 

Devedzic, 2016). İstatistikler, Sırbistan’daki kırsal alanların sürekli olarak boşaldığını 

gösteriyor12. 2002-2011 yılları arasında kırsal kesimden kentsel alanlara nüfus hareket 

                                                           
12 Sırbistanda kırsaldan kente hareketler için bkz. Pejin-Stokić ve Grečić, 2012: 8-9; Haan, 2012: 97. 



79 

 
 

oranı çok yüksek olmuştur. Belgrad bölgesi ve Voyvodina’nın ekonomik ve sosyal açıdan 

daha gelişmiş olduğu bilinmektedir. Bu, yüksek istihdam, yüksek ortalama gelir, kırsal 

alanlarda kadınların yüksek istihdamı, yüksek eğitim ve eğitim kurumlarına 

dayanmaktadır. Daha az gelişmiş bölgeler Güneydoğu ve Doğu Sırbistan’dır. 

3.2. SIRBİSTAN’IN KISA SİYASİ TARİHİ VE SIRP MİLLİYETÇİLİĞİ 

İstandul’daki Bizans yönetiminden bağımsız olan ilk Sırp devleti, XII. yüzyılın sonunda 

Stefan Nemanja tarafından kuruldu (Kaplan, 1993: 31). Nemanja’nın halefi bir gezgin 

keşiş olan oğlu Aziz Sava oldu. Aziz Sava, Sırbistan’ın ilk başpiskoposu ve Sırplar için 

önemli bir manevi lider olarak Ortodoks Sırp Kilisesi’ni kurdu (Ristelhueber, 1971: 33). 

Başka bir tarihsel figür, hem lider hem de ulusal kahraman olarak tanınan Stefan 

Dušan’dir (1331-1355). 1346’da kendini Sırpların, Yunanlıların, Bulgarların ve Sırpların 

imparatoru ilan etti. Makedonya’yı işgal ederek doğu ve güneydeki topraklarını genişletti 

ve İslam’a karşı Hristiyanlığın koruyucusu olarak tanındı (Ristelhueber, 1971: 35, 36). 

47 yaşındaki ani ölümü, Osmanlı İmparatorluğu’nun saldırılarına karşı onun devletinin 

kırılganlığı arttırdı. 

Haziran 1389’da, Kral Lazar’ın komuta ettiği Sırp güçleri ile Sultan 1. Murat’ın Osmanlı 

ordusu arasında Kosova Ovası savaşı meydana geldi. Savaşın sonucu, Sırbistan’daki 

Osmanlı yönetiminin başlangıcını ve Sırp topraklarının özerkliğinin sona ermesine işaret 

ediyordu. Prens Lazarus ve Sultan 1. Murat savaş sırasında öldü ve ilk kez bir Osmanlı 

padişahı savaşta ölmüş oldu. Bu savaş ve özellikle Kral Lazar, Sırp tarihi ve edebiyatında 

sayısız şekilde yüceltildi. Velimirovic (1916: 38) çalışmalarında “Sırbistan’ın Ruhu’nu 

“Kosova Ovası Savaşı, Cennet ve Dünya savaşının bir simgesidir. Mistik olarak Kral 

Lazar’a, “Dünya Krallığını mı,  yoksa Cennet Krallığını mı?” tercih ettiği sorulduğunda 

Kral, dünya değil cennet krallığını tercih etmiştir” şeklinde açıklamıştır (s. 38). Stevan 

Dušan’ın ölümü ve Osmanlılara karşı yenilgi Sırpların yayılma hedeflerine bir son verdi. 

Osmanlı yönetimi sırasında Sırp nüfusu, İslami unsurlarla kültürel alışverişlere girdi. 

Osmanlı yönetimi sırasında Sırp kimliğini koruyan iki kurum Ortodoks Kilisesi ve epik 

halk şiiri idi (Križan, 1994: 48). XVIII. yüzyılda Osmanlı imparatorluğunun gerilemesi, 

imparatorluk içindeki ulusların ayaklanmasına neden oldu. 1882’de Sırbistan bir krallık 



80 

 
 

oldu ve 1918’de Avusturya-Macaristan İmparatorluğu’nun dağılmasından sonra 

Voyvodina yine Sırp topraklarının bir parçası oldu. 

İkinci Dünya Savaşı’nın bitiminden sonra, Sırbistan yeni bir döneme girdi ve J. Boris Tito 

(1892-1980) sosyalist Yugoslavya’nın ilk başkanı oldu. Tito, devletin yapısını ve adını 

değiştirdi ve 1 Aralık 1918’de kurulan ve “Sırp, Hırvat ve Sloven Krallığı”nın yerini 

Federal Yugoslavya Cumhuriyeti aldı (Križan, 1994: 50). Yugoslavya; Sırbistan, 

Hırvatistan, Slovenya, Karadağ, Bosna Hersek ve Makedonya’dan oluşan 6 Cumhuriyeti 

ve Kosova ve Voyvodina’dan oluşan iki özerk bölgeyi içeriyordu. Yugoslavya’nın 

başkenti Belgrad’dı. Slovenya ve Hırvatistan, daha sonraki etnik çatışmalara yol açacak 

olan Habsburg Monarşisinden (bugünün Avusturya’sı) ayrılmak için Yugoslavya’ya 

katıldı. Yugoslavya, yalnızca farklı etnik ulusların mozaiği değil, aynı zamanda etnik 

farklılıkları “barındırmak” için geliştirilmiş bir sistemdi (Pesic, 1996: 1). Federal 

devletler Yugoslavya’ya sıkı sıkıya bağlı değildi, çünkü ilgili ülkeler arasında içsel ve 

kültürel bağlantılar yoktu (Guzina, 2003: 91-92).  

Tito, Kosova’yı Yugoslavya Federal Cumhuriyeti’nin yetkisi altına aldı. Özerk 

Kosova’da yaşayan Arnavutlar defalarca dile getirilen Kosova’nın bağımsızlığı talebi 

Sırbistan tarafından reddedildi. Robert D. Kaplan (1993: 42) Tito yönetimi hakkında 

şunları ifade etmiştir: “60’lı - 70’li yıllarda Tito şunu varsaydı;, insanlar için bir şeyler 

inşa edersen, senden nefret etmeyi bırakırlar. İlk günümü Priştine’de dolaşıp, Tito ve 

mirasçılarının Arnavutların Sırplardan nefret etmemeleri için inşa ettikleri diğer şeyleri 

gözlemleyerek geçirdim”. Tito’nun selefleri ve halefleri, Kosova’nın Sırbistan’ın bir 

parçası olması ve Kosovalıların Sırbistan’ı millet olarak sevmesi için her yöntemi 

kullandı, ancak Kosova’nın bulmacanın eksik olan parçası olmadığı, aksine ülke 

sınırlarında zorla tutulan bir bölge olduğu anlaşılmadı. 

Tito’nun komünizmi Doğu Avrupa’daki komünist ülkelere göre ılımlıydı. Ekonomisi 

daha pazar odaklı, kültürel politikaları daha hoşgörülüydü. Yugoslavlar Batıya özgürce 

seyahat edebilirdi. Bir zamanlar ağırlıklı olarak bir tarım ülkesi olan Yugoslavya orta sınıf 

bir sanayi ülkesine dönüştürüldü. Görece hoşgörülü politikalarına rağmen, korku temelli 

bir sistem olmayı da sürdürdü (Djilas, 1993: 87). Sistemi sorgulamak çoğu zaman iş 

kaybı, hapis cezası, sürgün veya hapsedilme anlamına geliyordu. Konuşma özgürlüğü çok 



81 

 
 

sınırlıydı. Tito’nun ölümü cumhuriyetler arasında ayrılıklara neden oldu. Etnik 

milliyetçilik ve ayrılma talepleri nedeniyle Federasyonun durumunu daha da karmaşık 

hale getirdi. 

Tito’nun halefi olan S. Milošević Yugoslavya ve özellikle Sırbistan’ın daha da tecrit 

edilmesine neden oldu. İktidara geldiğinde Ortodoks Kilisesi’ni güçlendirme ve 

Hırvatistan, Bosna Hersek ve Kosova’da yaşayan Sırpların mağduriyetlerini sona erdirme 

sözü verdi (Macdonald, 2002: 65). “Büyük Sırbistan” projesinden yararlanarak güç 

kazandı ve Yugoslavya’yı kurtarmaya söz verdi (Becker J., 2005: 8). Hükümeti sırasında 

Kilise, siyaset ve devlet arasındaki ilişki karmaşık bir hal aldı (Drezgić, 2010: 957). 

Kosova konusundaki konuşmalarından birinde “Yugoslavya’nın Kosova olmadan var 

olamayacağını” belirtiyordu (Becker J., 2005: 9). Milliyetçi konuşmaları, insanların 

hayallerinde, arzuladığı her şeye sahip olmayı hak gören durdurulamaz ve güçlü bir Sırp 

“imparatorluğu” imajını pekiştirdi. Bu şekilde, onun figürünü daha da güçlendiren 

insanların sempatisini ve desteğini kazandı. Aralık 1980’de Priştine Üniversitesi’nde, 

Kosova’nın özerkliğini isteyen öğrencilerin gösterisi başladı. Protestoya karşı bir önlem 

olarak hükümet, olağanüstü hal ilan etti ve bu durumu ülke genelinde kontrolü elde 

tutmak ve insanları tutuklamak için kullandı. Sırbistan anayasası, özerk bölgelerle ilgili 

değişikliklere olanak tanıyordu. Eylül 1990’daki yeni Anayasa, Vojvodina ve Kosova’yı 

tamamen merkezi Sırp yönetimi altına alıyordu (Macdonald, 2002: 66; Banac, 1992). 

1990 yılında başlayan Yugoslavya’nın dağılma süreci, acılı ve barışçıl olmayan savaşlarla 

sona erdi. 1991-92 yılları arasında cumhuriyetlerin dördü bağımsızlık kazanmak için 

ayrıldı ve sadece Sırbistan ve Karadağ federal devlet olarak kaldı. Yugoslavya Devleti, 

Sırbistan’ın Balkanlar’daki hâkimiyetini koruma aracıydı (Pesiç, 1996: Vİ). 

Yugoslavya’nın dağılması Sırplar için büyük bir tarihi şok oldu. Miloševič yönetimi, 

1997-1999 yılları arasında Kosova’da yaşanan olaylar ile ününü kaybetmeye başladı. 

Miloševič, egemenliği altındaki Bosna ve Kosova’daki savaş suçlarıyla itham edildi 

(Becker J., 2005; Karpat, 1997). ABD’nin 1997’deki müdahalesi, Miloševič’in 

Kosova’daki insanlık suçlarını durdurdu. Nihayet, Şubat 2008’de Kosova, Sırbistan’ın 

hala kabul etmediği bağımsızlığını kazandı. 



82 

 
 

3.2.1. Sancak Bölgesi13 (Sandžak) 

Sancak bölgesi kuzey-batıda Bosna, güneyde Arnavutluk ve güney-doğuda Kosova ile 

sınır komşusudur. Sancak 8,667 km2’lik bir alana sahiptir ve Sırbistan ile Karadağ 

arasında bulunmaktadır. Osmanlı İmparatorluğu’nun işgali sırasında Sancak, Bosnalı 

Paşalık’ın bir parçasıydı ve Balkanlar’daki kilit ticaret bölgelerinden biri olarak önemli 

bir role sahipti. Yıllar içinde meydana gelen siyasi değişimler ve işgaller, Sancak’ın 

ekonomik ve sosyal kalkınmasını çok etkilemiştir. Berlin Kongresi’nden (1878) önce, 

Sancak, idari ve kültürel merkezi Novi Pazar olmak üzere ayrı bir idari ve bölgesel 

birimdi. 1912’de Sırbistan ve Karadağ tarafından işgal edildi ve bölge ikiye bölündü. 

Sancak’ın topraklarını almayı hedefleyen Avusturya 1914-1918 yılları arasında bu 

bölgeyi kontrol altına almayı başardı. Daha sonra Sancak, Sırp, Hırvat ve Slav 

imparatorluğunun (daha sonra Yugoslav İmparatorluğu ismini alan) bir parçası oldu. 

1990’de Yugoslav devletinin dağılmasıyla birlikte, Sancak’taki Müslümanların statüsü 

Sırp milliyetçiliğinin yükselişi ve Miloseviç’in baskı politikası ile tehlike altına girdi. 

1991’de Yugoslavya devletinin dağılmasının başlaması ve özellikle Bosna Hersek’teki 

savaştan sonra, insanların ve özellikle Müslümanların bu bölgeden göçü çok hızlı 

olmuştur (bkz. Ron, 2000). Berlin Kongresi’nden sonra, bu bölge hiçbir zaman özel bir 

statü kazanmamış ve baskın Sırp ve Boşnak siyaseti tarafından yönetilmiştir14. 

Günümüzde, Sırbistan ile Karadağ arasında coğrafi ve siyasi olarak bölünmüş 

durumdadır. Sırplar, Karadağlılar, Boşnaklar ve Arnavutlar gibi çok ırklı bir nüfus 

yaşamaktadır (Arnavutlar, Karadağ’daki Sandzak’ının bir parçası). Sırplar, Orta Çağ’da, 

Sancak bölgesini “Raška”, Boşnaklar ise “Sancak” olarak adlandırdılar. Sırplara göre, 

“Raška” Eski Sırbistan’ın kalbi iken, Boşnaklar için vatan olarak algılanan bölgedir 

(Morrison ve Roberts, 2013: 5). 

Coğrafi olarak yüksek dağlarla izole edilmiş ve ekonomik olarak az gelişmiş olan bu alan 

birçok ekonomik, siyasi ve sosyal sorundan mustariptir15. Sırbistan tarafındaki Sancak 

altı belediyeden oluşmaktadır: Priboj, Prijepolje, Nova Varoš, Sjenica, Novi Pazar ve 

                                                           
13Sandzak bölgesi Sırbistan ve Karadağ arasında bölünmektedir. Saha çalışması Sırbistan’ın Sandcak 

bölgesinde olduğundan bu bölümün içinde ele almaya karar verdik. 
14Ayrıca Sancak’ın tarihi için bkz. Ron, 2000: 612-615; Morrison ve Roberts, 2013. 
15Sancak’ın politik ve sosyal gelişimi için bkz. Rondić, 2000: 132-135. 



83 

 
 

Tutin. Karadağ’daki Sancak beş belediyeden oluşmaktadır: Bijelo Polje, Berane, Plav, 

Pljevlja ve Rožaje. 

3.2.2. Sırp Milliyetçiliği  

Milliyetçilik, bir insanın kendisi olma arzusu, emperyalizm, bir halkın 

diğer halkların kendileri olmalarını önleme isteğidir16. 

Rebecca West 

 
Dünya tarihi bir drama, aynı zamanda bir resimdir. Ancak bir millet 

diğerlerini fethettiğinde ve kendi kişiliğini dikte ettiğinde bu drama ya 

da resim olamaz17. 

Nicholas Velimirovic 

Akademik literatür, milliyetçiliğin doğal bir yapı olmadığını ve ancak halkların yaşadığı 

tarihsel gelişmelerin bir sonucu olarak ortaya çıktığını anlamamızı sağlar. Bir ulusun 

milliyetçiliğinin nasıl geliştiği hakkında bir fikre sahip olmak için o ulusun tarihinin 

derinliklerine, geçirdiği savaşlara ve devletinin sahip olduğu hırslara bakmak gerekir. 

Batı’da “ulus” kelimesi genellikle “devlet” ile eşanlamlı olarak kullanılırken, orta ve doğu 

Avrupa’da “ulus” kelimesi, diğer topluluklardan dil ve diğer unsurları ile ayırt edilebilen 

bir birlik oluşturan insanları belirtir (Furlan, 1943: 97). Miller (1993), bir milletin, 

üyelerinin var olduğuna inandığı zaman var olabileceğini vurgular. Tarih boyunca, 

Balkan halkları varlıklarını, “farklı olma” hissini ve kendilerine ait gördükleri toprakları 

koruma duygusunu nasıl geliştirdiler? Vezovnik ve Sariç’e (2015: 237) göre, “bir millet, 

bir topluluk veya belirli değerleri paylaşan bir grup “onlar”a karşı “biz” kavramları ile 

tanımlanır”. Milliyet hissinin insanların ruhlarında ve zihinlerinde uyanması onları 

diğerlerinden ayırır, insanları “biz” ve “onlara” böler ya da “biz” ve “diğerleri” şeklinde 

böler. Çok sayıda yazar çeşitli sınıflandırma ve tanımlamalar yaparak ulusların milliyeti 

üzerinde çalıştı. Bazıları milliyetçiliği, halkların ülkelerine olan bağlarını kurmak için 

gerekli bir şey olarak; diğerleri ise istenmeyen sonuçlara yol açabilecek bir şey olarak 

görüyorlardı. Miller, milliyeti üç farklı alanda tanımlar: bireyin kişisel kimliği alanında, 

                                                           
16“Nationalism is the desire of a people to be itself, imperialism, is the desire of a people to prevent others 

from being themselves” (Rebecca West, 2007: 1676). 
17“The world history is a drama; it is also a colour-painting, too. But it could not be either drama or painting, 

if one nation conqered all others and forced upon them its own individuality” (Nicholas Velimirovic, 1916: 

49). 

 



84 

 
 

etik alanda ve siyasi alanda. Miller aynı zamanda milliyetin bireysel irade değil, bireysel 

kimlik olduğunu ekler (1993: 6, 12). Modern zamanlarda milliyetçilik, birbirini 

tanımayan insan gruplarını duygusal ve ruhsal olarak bağlamaya muktedir olduğu için 

muazzam bir siyasi ve kültürel güç kazanmıştır. Büyük değişimlere rağmen tarih boyunca 

milliyetçilik özellikle demokratikleşme arayışı içinde olan ülkelerde hala siyasetin önemli 

bir parçası olarak öne çıkmaktadır.  

Balkanlar’da milliyetçilik 19. yüzyılın başlarında Osmanlı hâkimiyeti ve Avusturya-

Macaristan işgalinden kurtuluşunu isteyen Balkan halklarının milli isyanları sırasında 

ortaya çıktı18. Karpat, Osmanlıların girdiği sırada Balkan nüfusu arasında güçlü bir etnik 

bilinç bulunmadığını yazar. Osmanlıların 14. yüzyılda Balkanlar’da bulduğu şey, ortak 

bir etno-politik bilinci ya da geçmişleri olmadan, çoğu hâlâ kabile aşamasında olan çeşitli 

etnik gruplardan oluşan bir topluluktu (1997: 334-335). 1683’ten sonra Avrupalı güçler, 

Balkanlar üzerindeki askeri ve siyasi baskılarını artırarak Osmanlıların geri çekilmesine 

yol açtı. Halkların Osmanlı idaresinden çıkma isteği ve Balkanlar’daki Osmanlı 

Devletinin zayıflaması, Balkan devletlerinin sınırlarını tanımlayacak olan Berlin 

Antlaşması öncesi milliyetçi duyguları körükleyen etkenlerdi.   

Sırp milliyetçiliğinin başlangıcı farklı tarihsel dönemlere dayanmaktadır. Çeşitli yazarlar 

Kosova Ovasında Sırplar ile Osmanlı ordusu arasında gerçekleşen ve Sırpların kaybı ile 

Sırbistan’da Osmanlı idaresinin başlamasıyla sona eren savaşı (1389) Sırp 

milliyetçiliğinin başlangıcı olarak ele alır. Sırp milliyetçiliğinin bir başka başlangıç 

noktası da “Büyük Sırbistan” oluşturulması için yaratılan ideolojidir. Büyük Sırbistan’ın 

yaratılmasına ilişkin ilk işaretler, yazılarının çoğunu “Slav Sırp halkına” (Balkan halkının 

bir kısmını Sırp olarak gösteriyordu) ithaf eden düşünür ve yazar Obradović tarafından 

atıldı. Ondan sonra tanınmış Sırp dilbilimci, tarihçi ve etnolog Vuk Karadžić, 1838’de 

“Her şey ve her yerde Sırp” başlıklı bir yazı yazacaktır. Bu dilbilimsel makalede, Krizan’a 

(1994: 49) göre, Karadžić, yaklaşık olarak aynı dili, Sırpçayı kullanan tüm Güney 

Slavlarının Sırp halkları olduğunu belirleyecekti. Karadžić ayrıca Sırp folkloru ve epik 

yazıların koleksiyonuna özel bir katkı yapmıştır. Sırp ve Osmanlı ordusu arasında 

                                                           
18Balkan tarihinin daha ayrıntılı bir kronolojisi ve milliyetçiliğin başlangıcı için bkz. Schmitt, 1916; Furlan, 

1943; Moodie, 1995; Karpat, 1997; Vezovnik ve Šarić, 2015; Roudometof, 2001. 



85 

 
 

gerçekleşen Kosova Ovası’ndaki savaş hakkında yazdığı destan, Kosova mitini 

edebiyatta ve halkın şuurunda inşa edecektir19.  

Sırbistan’da milliyetçilik, 19. yüzyılın ortasından bu yana en güçlü ideoloji olmuştur. Sırp 

milliyetçiliği, ülkeyi, dini ve televizyon medyasını yönlendiren politikalar tarafından 

sürekli olarak teşvik edildi. Siyasi ya da dini topluluklar güçlerini artırmak ve insanları 

etkilemek için milliyetçiliği sürekli olarak kullanmışlardır. Böylece milliyetçilik 

Sırbistan’da siyaset ve din arasındaki bağlantı noktası haline gelmiştir (Drezgić, 2010: 

957; Roudometof, 2001: 113-123). Öte yandan, medya, gücünü kullanarak insanlara 

nefret ve olumsuz duygular aşıladı ve onları şiddete yöneltti. “Diğerleri” için nefret 

barındıran, “Yeniden Büyük” olma arzusu taşıyan ve birçok savaşa yol açan milliyetçilik 

hislerinin kışkırtılması çeşitli araştırmacılar tarafından halkın psikolojisinde “sağlıksız” 

bir itici güç olarak görülmüş ve aynı zamanda erkekleri, kadınlara karşı tutumlarında daha 

saldırgan kıldığı saptanmıştır. Korac’ın “Sırp Milliyetçiliği: Kendi Halkımın 

Milliyetçiliği” başlıklı bir makalesi bize Sırp bireysel anlayışına ve milliyetçiliğe yönelik 

ortak tutuma yakından bakma fırsatı vermektedir: “Sırp olup Sırbistan’da yaşadığı halde 

Sırp ulusuna ait olmamak ihanettir ve bu kişiler “kötü” Sırptır (1993: 108). Moïsi’nin 

işaret edeceği gibi, milliyetçi tonlara sahip olan duygular insanların tutumlarını, kültürler 

arası ilişkileri ve devletlerin eylemlerini etkiledikleri için önemlidir (2012: 57). 

Sırbistan’da milliyetçilik her zaman siyasi güç tarafından desteklenir, siyasi elitlerden 

gelmiştir ve insanlar tarafından kabul edilir. Gellner’in (1983: 1) “milliyetçiliğin, 

öncelikle siyasi ve ulusal birimi en iyi şekilde uyumlu hale getirmesi gereken siyasi bir 

ilke olduğu” görüşü Sırp vakası ile uyuşmaktadır. Balkan ülkeleri arasında Sırp 

milliyetçiliği diğer ülkelere göre her zaman daha baskındı. “Büyük Sırbistan” hayali, 

Yugoslavya’nın oluşumunda gerçekleşmiştir. 1989’da Sırbistan Bilim ve Sanatlar 

Akademisi milliyetçi duyguların yükselişine önemli katkılarda bulunmuştur. 

Yugoslavya’nın dağılmasından ve Sırpların yaşadığı hayal kırıklığının ardından 

Miloseviç, halkın Büyük Sırbistan hayalini bir kez daha canlandırmıştır. “Büyük 

Sırbistan”ı yeniden yaratma ve insanları savaşa girmeye teşvik etme konusundaki 

                                                           
19Entelektüellerin milliyetçi bir program geliştirmedeki rolü için bkz. Pavlović ve Atanasovski, 2016. 

 



86 

 
 

konuşmaları bir tür saldırgan milliyetçilik yaratmıştır. Konuşmaları, o zamanlar insanlar 

arasında var olan ruhla senkronize idi. 

Sırplar Yugoslavya’nın diğer topluluklarının hepsinden daha fazla olarak tarihin onlara 

adaletsiz davrandığı konusunda ikna olmuş durumdalar. İki dünya savaşının en büyük 

zararlarının kendilerine olduğunu ve 1918’de Yugoslavya’nın yaratılması ile 1945’te 

yeniden dirilmesindeki rollerinin büyük olduğunu düşünerek en fazla hakka kendilerinin 

sahip olması gerektiğine inanmışlardır. Tarihin, Sırpları, asil idealizmlerini hiçbir zaman 

ödüllendirmediği, ancak onları utanç ve ıstırapla cezalandırdığı şeklindeki bu nihilist 

görüş, çağdaş dünyadaki uluslararası etkenlerin de Sırpları meşru haklarından mahrum 

etmek için uğraştığı inancıyla birleştirildi (Djilas, 1993: 93). 1988’de “mağduriyetlerini” 

pekiştirmek için bir grup seçkin Sırp aydın, Sırp-Yahudi Dostluk Derneğini oluşturdu. 

Macdonald’a (2002: 73) göre, Derneğin amacı Sırpların çektikleri acıları 

Yahudilerinkiyle eşitlemek ve Sırpların karşılaştırmalı soykırım tartışmasına girmelerini 

sağlamaktı. Bu karşılaştırma oyununu daha da ilerletmek için, Kosova’yı Sırpların 

Kudüs’ü olarak tanımladılar, İsrail’in Kudüs’ten vazgeçemediği gibi kendilerinin de 

Kosova’dan vazgeçmeyeceklerini vurguladılar. Kosova’yı bir efsane haline getirerek, 

Arnavutların Sırpları tarihin farklı dönemlerinde öldürdüğünü ve topraklarından 

kovduğunu, tarihin kendilerine haksız davrandığını iddia ederek ve çoğu zaman tek taraflı 

tarih sunumu yaparak Kosova’ya müdahalelerini haklı göstermeye çalıştılar.  

3.3. ARNAVUTLUK’TA COĞRAFYA, DİN, ETNİK GRUPLAR VE 

DEMOGRAFİK DEĞİŞİKLİKLER 

Arnavutluk, Güneydoğu Avrupa’da, Balkan Yarımadası’nın batı kesiminde yer almakta 

ve kuzeybatısında Karadağ, kuzeydoğusunda Kosova, kuzeyinde ve doğusunda 

Makedonya, güneyinde ve güneydoğusunda Yunanistan ile sınırlarını bulunmaktadır. 

Arnavutluk, Akdeniz’in içindeki Adriyatik ve İyon Denizi kenarında konumlanmıştır ve 

yaklaşık 476 km’lik bir sahil şeridine sahiptir.  

Tarih bilimi, Arnavutların, oldukça eski insanlar olan Pelasgların neslinden gelme  

dolayısıyla Balkanlar’da eskiden kalma bir toplum olduklarını kanıtlar. İlirya, 2. yüzyıl 

boyunca Roma İmparatorluğu’nun hâkimiyeti altındaydı. 395 yılıda, Roma hükümeti, 



87 

 
 

imparatorluğu iki bağımsız parçaya böldü: Başkenti Roma olan Batı Roma İmparatorluğu 

ve başkenti Bizans olan Doğu Roma İmparatorluğu. Arnavutluk bölgesi, doğuda veya 

sonradan aldığı ismiyle Bizans İmparatorluğu’nda kalıyordu. Bizans İmparatorluğu’ndan 

sonra, Arnavutlar,14. yüzyıla kadar, eyaletlere ayrılan feodal bir toplum geliştirdi20. 

Tarihsel kaynaklara göre, İliryalılar, Tunç Çağı ve Demir Çağı’nın başlarında, orta 

Avrupa’da yaşadılar. Balkanlar’a Avrupa’dan gelip yaşamalarını sağlayabildiler. Tarihi 

kayıtlara göre, Arnavut halkı Pelasyalıların soyundan geldiği düşünülen İliryalılardan 

gelmektedir. Arnavut dili, Hint-Avrupa dilleri içerisinde bağımsız bir daldan oluşan bir 

dildir. Arnavutça’nın Hint-Avrupa dili olarak sınıflandırılması, 19. yüzyılda Franz Bopp, 

Gustav Meyer ve Holger Pedersen gibi dilbilimciler tarafından gerçekleştirilmiştir 

(Demiraj, 1998). Arnavutça, Avrupa’daki diğer dillerle yakından ilişkili değildir ve 

dünyadaki herhangi bir dil ile bağı olmadığı görüşü ağır basmaktadır. Arnavut dilinin 

güneyde konuşulan Tosk ve kuzeyde konuşulan Gheg olmak üzere iki ayrı lehçesi vardır. 

Shkumbin nehri, iki lehçe arasındaki sınır çizgisidir. Arnavutluk’un resmi dili Tosk 

lehçesine dayanmaktadır ve kullanılan alfabe Latincedir. Arnavutluk, yerli nüfusu 

çoğunlukla ülke dışında yaşayan ülkelerden biridir (Barjaba, 1995: 82). Çoğunlukla 

Arnavutlar Kosova, Makedonya, Türkiye, ABD ve diğer Avrupa ülkelerinde 

yaşamaktadır. Arnavutluk nüfusunun %83’ü Arnavutlardan, geri kalanı ise çeşitli etnik 

gruplardan oluşmaktadır. Arnavutluk tarihi boyunca, ulusal ve etnik istatistiklerin 

olmayışı her zaman bir sorun olmuştur, özellikle 1. Dünya savaşı öncesine dair 

istatistikler. Arnavutluk tarihinin yaşadığı çalkantı, savaşlar ve sürekli baskı nedeniyle, 

ulusal nüfus sayımlarının gelişimi çok daha sonra başladı. INSTAT’a [Arnavutluk 

İstatistik Enstitüsü] (2011) göre, Arnavutluk’taki azınlıklar nüfusun % 1,9’unu 

oluşturuyor. Bu oran komünist dönemde daha yüksekti, ancak sistemin çöküşünden sonra 

birçok azınlık grubu ülkeden ayrıldı. Barjarba’ya (2004: 233) göre, Komünist dönem 

boyunca etnik gruplar yerlilerle uyum içinde yaşadılar. Arnavutluk’taki en büyük azınlık 

grubu ülkenin güneyindeki Yunanlardır. Diğer azınlık grupları arasında Makedonlar, 

Karadağlılar, Sırplar, Vlachlar, Romanlar ve Çingeneler bulunmaktadır. 1990’a kadar 

                                                           
20 Eski Arnavut tarihi hakkında daha fazla detay için bkz. Frashëri, 1964. 



88 

 
 

Arnavutluk’ta çok küçük bir Yahudi topluluğu yaşıyordu, ancak Komünist sistemin 

parçalanmasından sonra toplu olarak ülkeyi terk ettiler (Barjarba, 2004: 79). 

Osmanlı hâkimiyeti döneminde Arnavutluk, Avrupa’daki İslam inancına mensup nüfusun 

en yüksek oranda olduğu ülke konumuna geldi. 1918’de Arnavutluk’ta egemen din 

İslam’dı, ancak Katolik ve Ortodoks dinleri varlığını sürdürdü. Büyük bir Müslüman 

nüfusa sahip bir ülke olarak, Arnavutluk diğer dini topluluklara yüksek dini tolerans 

göstermiştir. Arnavutların dini çeşitliliği, alt kültürleri sürekli olarak yenileyen ya da 

mevcut alt kültürleri güçlendiren bir etkendir (Dervishi, 2014: 95). Müslümanlar, 

Katolikler, Ortodoks Katolikler ve Bektaşi Müslüman mezhepleri dar bir alanda sorunsuz 

bir şekilde yaşıyorlar. Arnavutluk’un yaklaşık % 58’i Müslüman, % 17’si Hıristiyan 

nüfustan oluşmaktadır. Nüfusun yaklaşık % 25’i ise bu ikisinden başka bir dine 

mensuptur veya inancını ifade etmemiştir. Arnavutluk’un başkenti Arnavutluk’un 

merkezinde 1614’te kurulan Tiran’dır. Tiran, Arnavutluk’un en büyük şehri ve ülkenin 

en büyük ekonomik, idari, siyasi, akademik, sosyal ve kültürel merkezidir.  

Arnavutluk’ta 1945 ile 1990 yılları arasında hüküm süren Komünist dönem boyunca ülke 

içinde ve dışına göç yasaklandı. Arnavutluk içinde bireylerin veya ailelerin hareketleri 

vardı, ancak bunlar komünist hükümetinin kontrolü ve denetimi altındaydı. 

Arnavutluk’taki Komünizmin çöküşünden sonra olağanüstü değişiklikler meydana geldi. 

İnsanları 45 yıl boyunca tecrit altında tutan demir perdenin çökmesi Arnavutlar için 

büyük bir şok oldu. Ülke, sistemin çöküşünden sonraki dönemi izleyen gösteriler ve 

protestolar nedeniyle derin bir ekonomik kriz içindeydi. Ekonomik kriz sonucu işsizlik 

arttı ve nüfus hareketleri görülmeye başlandı. Kırsal alanlarda yaşayanlar büyük şehirlere 

taşınmaya başlarken, şehirlerde yaşayanların gözleri sınır dışındaydı. İç göçün boyutları, 

ülke içinde radikal bir demografik dönüşüme neden oldu ve Tiran’ı iç göç için birincil 

hedef haline getirdi. Büyük bir göçün sonucu olarak Arnavutluk nüfusu 1990’dan itibaren 

azalmaya başladı. Yurtdışına göçen Arnavutlar öncelikli olarak Yunanistan ve İtalya gibi 

komşu ülkelere ve diğer Avrupa ülkeleri ile Amerika Birleşik Devletleri ve Kanada’ya 

gittiler. Komünizmin çöküşünden bu yana Arnavutluk birçok bakımdan sert bir şekilde 

değişti, ancak göç bu değişikliklerde ilk sıradaydı. Ekonomik güvensizlik, siyasi 

dalgalanmalar, ülkelerini terk etmek isteyen Arnavut sayısını her yıl artırdı. 



89 

 
 

3.4. ARNAVUTLUK’UN KISA SİYASİ TARİHİ VE ARNAVUT 

MİLLİYETÇİLİĞİ 

Sırbistan’da beş hafta ve Arnavutluk’ta sadece beş gün! Ah, adil değil! 

Arnavutları tanımıyorsun. Arnavutları kimse tanımıyor. Kimse 

Arnavutları haklarında bilgi sahibi olacak kadar umursamıyor. Ah21!  

Lane, W., 1922 

Tarih boyunca, Arnavutluk toprakları, komşuları Karadağ, Sırbistan, Makedonya ve 

Yunanistan gibi ülkeler tarafından gıpta edilmiştir. Osmanlı İmparatorluğu’nun 

zayıflaması ise Balkan Savaşları’na yol açmıştır. Birinci Balkan Savaşı, Türk işgaline 

karşı başladıysa da daha sonra görüleceği gibi, Balkan devletlerinin, Osmanlı’nın 

ayrılışından sonra başka planları vardı.  

1423 yılında Osmanlı İmparatorluğu beş yüz yıl Arnavutluk’u işgal etti. Osmanlı, askeri 

politikanın yanında bir de dini politika başlattı. Hristiyanların ödedikleri vergilerin 

oranlarının hızlı bir şekilde yükseltilmesi bir anlamda onları din değiştirmeye teşvik etti. 

Zorunlu din değiştirme (İslam dinine) halk arasındaki ayaklanmaları azaltmaya başladı 

(Biagini, 2000: 30-31). Osmanlı İmparatorluğu himayesindeki Müslüman Arnavutlar, 

belli başlı ayrıcalıkların keyfini sürdüler. Osmanlı İmparatorluğu rejimini ve 

Hristiyanlık’tan İslam’a dönmeyi kabul etmeyenler, verimli bölgelerden Kuzey, Orta ve 

Güney Arnavutluk’un dağlık bölgelerine göç ettiler (Dervishi, 2014: 75). Günümüzde 

bile, Arnavutluk’un bu bölgelerinde nüfus çoğunluğu genellikle Hristiyan inancına 

mensuptur. Osmanlı İmparatorluğu ve Arnavutluk tarihinde yer alan savaşlar döneminde 

Gjergi Kastrioti veya Skanderbeg tarihte, bilge bir strateji uzmanı, yetenekli bir siyasetçi 

ve Arnavutluk ordusunun komutanı sıfatları ile tarihsel bir kahraman olarak temayüz 

etmiştir. Gjergi Kastrioti’nin hayatı ve erken yaşta nasıl Türkiye’ye gönderildiğine dair 

çeşitli tarihsel kaynaklar bulunmaktadır. Onun hayatı hakkındaki önemli başvuru 

kaynaklarından biri Marin Barlet’in “Skanderbeg Tarihi” çalışmasıdır. Barlet’e (2005: 3-

5) göre, Gjergj Kastrioti 9 yaş civarında devşirme olarak ailesinden alınıp, askeri eğitim 

                                                           

21“Five weeks in Serbia and only five days in Albania! Oh, it’s not fair! You don’t know the Albanians. 

Nobody knows the Albanians. Nobody cares enough to learn about Albanians. Oh!” (Lane, W., 1922: 11). 

 



90 

 
 

görmek üzere Yeniçeri Ocağına kaydettirildi. Kastrioti, orada savaşmayı öğrenir ve Türk 

ordusunun bir parçası olur. 1443 yılına 38 yaşına gelen Kastrioti, Arnavutluk’a dönmek 

üzere Türk ordusunu terk eder. Dönüşünden sonra da halkı, Türk işgalcilerine karşı 

seferber etti. Katrioti’nin 1468 yılındaki ölümünden sonra, Osmanlı ordusu ile savaş on 

yıl kadar daha devam edecekti. 1506 yılı, Arnavutların Türklere karşı son kez hamle 

yaptığı yıldı. 14. yüzyılın ikinci yarısından 28 Kasım 1912’deki bağımsızlık bildirgesine 

kadar, Arnavutluk, Osmanlı İmparatorluğu’nun bir parçası olarak kaldı. 

Osmanlı İmparatorluğu’nun zayıfladığı ve Balkanlar’dan çekilmeye başladığı zaman, 

1912’de Balkan Savaşları sonucunda oluşan sorunları tartışmak adına bir Elçiler 

Konferansı oluşturma fikri ortaya çıktı. 1912’nin Aralık ayından neredeyse bir yıl sonraya 

kadar, Londra’da toplanan Avrupa’nın Altı Büyük Gücü (Britanya, Fransa, Almanya, 

Rusya, Avusturya-Macaristan ve İtalya), Britanya Dış İşleri Bakanı Edward Grey’in 

başkanlığı altında, tüm bu güçlerin çıkarlarına uygun olacak şekilde yeni bir Arnavutluk 

devleti tasarlamak amacıyla düzenli olarak toplandı. Arnavutlar ne bu konferanslarda, ne 

yöneticilerinin seçiminde, ne sınırlarının korunması ne de anayasalarının oluşturulması 

konusunda söz sahibi olmadı (Heaton-Armstrong, 2005 : X). Arnavut nüfusundan oluşan 

bölgelerin yaklaşık üçte biri komşu ülkelere verildi, Kosova vilayeti Sırbistan’a verildi, 

Karadağ kuzey bölgesini alırken, Yunanistan güney bölgesini aldı. Büyük Güçler, 

Arnavutluk bölgelerini belirleyip, gelecek nesillere bir Kosova sorunu miras bırakırken, 

yeni oluşan ülkenin sınırlarının dışında olabildiğince Arnavut bıraktılar (Hall D. R., 1999: 

161; Durham, 1941: 18).  Arnavutluk’un 1913’teki kuruluşu, ortak ulusal bir kimliğin, 

siyasi kültürün veya merkez kurumların gelişmesindense, Avusturya-Macaristan’ın 

Sırbistan’ın denizlere ulaşımını engellemek adına düzenlenmiş yapay bir devletin 

oluşumuydu (Fischer, 1999). Büyük Güçler, Arnavutluk’un bir kral tarafından 

yönetilmesine karar verdi, ancak Büyük Güçler’in kökeninden olmayan ve Protestan 

dinine mensup, uygun bir kral aranıyordu. Doğru kralı bulmak için çabalanan bir yılın 

sonunda, genç bir Alman olan Prens William Wied’ın Arnavutluk tahtını kabul etmesine 

karar verdiler. 

Arnavutluk bir krallıktı değil bir beylikti ve Prens William Wied da bir kral değil, prensti 

(Heaton-Armstrong, 2005: Xİ). Kral William (o zamanlar anıldığı şekilde), 1914 yılında 

Arnavutluk’a ulaştığında aşırı fakir, demiryolu ve arabası olmayan, birkaç binası olan, bir 



91 

 
 

üniversitesi olmayan ve birçok şeyde kıtlık yaşayan bir ülke buldu. Bunu izleyen yıllar 

Arnavutluk için çok zordu. 1914 yılında 1. Dünya Savaşı’nın başlamasıyla Prens Wied, 

ülkeyi terk etti. 1920 ve 1924 yılları arası, Arnavutluk için dengesiz bir dönem oldu. 

1920’de, tarihteki ilk Arnavutluk partisi olan Halk Partisi kuruldu. 1928’den, 1939’da 

İtalya Arnavutluk’u işgal edene kadar Ahmet Zogu Arnavutların kralı olacaktı. İtalya 

çekildikten sonra, Arnavutluk 1944’e kadar Alman işgalinde kaldı. Arnavutluk’un 

1941’deki Nazi işgali sırasında, birkaç yıl sonra ismini Arnavutluk Komünist Partisi 

olarak değiştirecek olan İşçi Partisi kuruldu. 1945’ten 1990 yılına kadar Arnavutluk, 

Enver Hoxha’nın (Hoca) liderlik ettiği bu parti tarafından yönetilecekti. 

Arnavutluk’ta kurulan Komünist sistem, dünyadaki en korkunç diktatörlük sistemlerden 

biri olarak kabul edilir. Chamberlin’e göre komünizm, bireylerin siyasi, ekonomik ve 

sosyal yaşantılarını kontrol ederken devlet gücünü kullanır (1965: 11). Rejimin hüküm 

sürdüğü 45 yılı boyunca, hiçbir Arnavut’un sınırlar dışına çıkmasına izin yoktu. Eğer biri 

buna kalkışacak olursa, vatan haini ilan edilecek ve ailesi Arnavutluk’un en dip köşelerine 

sürgün edilirken, kendisi idam edilecekti. Tecrit, korku, açlık, işkence ve aydınların 

yokluğu, casusluk, sisteme karşı gelenlere ağır hapis cezası, bu dönemden geçen 

insanların tecrübe ettiği şeylerden bazılarıydı. Enver Hoxha, Stalin döneminde, 

Moskova’yla Stalin’in ölümüne kadar devam edecek olan güçlü bağlar kurdu. 

Moskova’yla bağlarını kopardıktan sonra, Çin’deki Mao ile yakın bir ilişki kurdu. Hoxha 

ile Komünist Yugoslavya, iki ülkenin arasında hiçbir bağ kurulmayacak şekilde sürekli 

bir fikir ayrılığındaydı. Tarihe göre, Tito, Hoxha’ya, asla Kosova’ya dönmeyeceğine dair 

söz verdi. 1946 yılında, Belgrat’a yaptığı bir ziyaret sırasında Enver Hoxha, Tito’dan 

Kosova’yı istedi ancak başarılı olamadı. 

Bu sistemin birçok karanlık yönünün olmasına rağmen, bu dönemde ülke, birçok sektörde 

gelişim gösterdi. Arnavutluk, Osmanlı İmparatorluğu’nun yönetimi altında olmaktan ve 

İkinci Dünya Savaşı’ndan büyük yoksulluklarla çıktı. Komünizm rejimi süresince, altyapı 

tesisleri düzenlendi, daha önce var olmayan endüstriler ve hidro güç tesisleri kuruldu. 

1957’de Tiran Devlet Üniversitesi ilk defa açıldı, Bilim Akademisi kuruldu, okullar 

açıldı, eğitim sekizinci sınıfa kadar zorunlu kılındı, Arnavut dil birliği sağlandı ve tüm 

bunlar ülkedeki bilgisizliğin azalmasında etkili oldu. Öldürülen bireyler ve aile içi 

düşmanlığı artıran Kan Davası kanunu yasaklandı. Komünizm döneminde gerçekleşen, 



92 

 
 

geleneksel ataerkil bir toplumda, kız ve oğlan çocukları için eşit eğitim koşullarının 

sağlanması, devrimsel bir değişiklik oldu (Falkingham ve Gjonca, 2001: 317). Lenin ve 

Engels’in, kadınların iş gücünde erkeklerden ayrıştırılmaması ideolojisini benimseyen 

sosyalist devletlerin hükümetleri, kadınları ev dışında istihdam etmeye önem verdi (Haan, 

2012: 89-90).  1960 yılında Arnavutluk’taki kadınların %25.1’i iş gücünün parçası iken 

Yugoslavya’da bu oran %31’di (Haan, 2012: 90). 1967 yılında, Enver Hoxha, ülkesini, 

dünyanın ilk ateist devleti haline getirdi, din adamları ve İslam liderlerini öldürüldü, antik 

katedraller tahrip edildi ve basketbol sahalarina çevrildi (Rosenberg, 1994: 86). 

Enver Hoxha’nın 1985’teki ölümünden sonra, Komünist sistemin çöküşü başladı. 

Hoxha’nın yerine geçen kişi Komünist Parti’nin ismini Arnavut Sosyalist Parti olarak 

değiştiren Ramiz Alia’ydı (1985-1991). 8 Aralık 1990’da, öğrenciler süregelen rejime 

karşı protestolar başlattı. Birkaç gün sonra, birçok vatandaş bu gösterilere katıldı ve 

Sosyalist sistemi devirmeye götüren büyük protestonun bir parçası oldular. 1992’de, 

Demokrat Parti’nin kazanmış olduğu, Arnavutluk’un ilk bağımsız seçimi gerçekleşti22. 

Demokrasi, yıllardır kaybolan özgürlük, arzulanan kaçış demekti. Sistem değişikliğini 

büyük bir ekonomik, sosyal ve siyasi kriz izledi ve en büyük problem de herkesin 

Arnavutluk’u terk etmek istemesiydi. Nüfus hareketi hem ulus içi hem de uluslararası 

anlamda korkunçtu. Ülkede kent nüfusu 1938’de yüzde 15, 1989’da yüzde 36, 2001’de 

yaklaşık yüzde 50 arttı (INSTAT 1992). 100,000 insanın İtalya’ya doğru yol aldığı 

Arnavutluk’tan komşu ülkelere toplu göç, Mart 1991’de başladı. Üç gün içinde yaklaşık 

25,000 insanın Arnavutluk’tan ayrıldığı düşünülüyor. Buna ek olarak, “Vlora” adlı yük 

gemisi de Ağustos 1991’de Durrës’tan İtalya’ya yol aldı. 20,000 kadar Arnavut, 

İtalya’nın Bari limanına varacak olan bu gemide yolculuk yaptı. İtalya böyle büyük bir 

göç dalgası için hazırlıklı değildi ve hatta İtalyan basınında, gördükleri karşısında büyük 

bir şoka kapıldıklarından bahsediliyordu. İtalya, bu göçmenleri 88 gün boyunca katı 

şartlar altında tuttuktan sonra onları gerisingeri Arnavutluk’a yolladı. Mart ve Ağustos 

göçleri, Arnavutluk göç tarihinde oldukça dramatik sahnelere yol açtı. 

                                                           
22Komünist sistemin demokratik harekete dönüşümünü izleyen günler hakkında daha fazla bilgi için bkz. 

Abrahams, 2015. 



93 

 
 

Arnavutluk tarihindeki diğer bir büyük dış göç, Arnavutluk’ta ikinci büyük bir ekonomik 

krize ve Komünizm’in çöküşünden beri yönetimde olan Demokrat Parti’nin de çöküşüne 

sebep olan göç, 1997 yılında yaşandı. Demokrat Parti’nin yönetimde olduğu yıllarda, 

ülkede ‘‘Piramit Yatırım Planı23‘‘ (Pyramid Investment Schemes) adı verilen bir yatırım 

sisteminin kurulmasını onaylamıştı. Bir kez daha ülkelerinde kendilerini güvensiz 

hissetmeye başlayan Arnavutlar, çareyi ülkeyi terk etmekte buldular. Ana istikamet yine 

İtalya, Yunanistan ve diğer Avrupa ülkeleriydi. 1997’de gerçekleşen seçimler sonucunda 

ülkenin kontrolü Arnavut Sosyalist Partisi’ne geçti. Bu yıllarda Arnavutluk’ta birçok 

siyasi parti kurulduysa da yalnız Demokrat Parti ve Sosyalist Parti, ülkedeki ana siyasi 

partiler olarak bugüne kadar gelebildi. 

Castaldo vd.’ne (2007:70) göre, iç veya dış fark etmeksizin, Arnavutluk’ta kıtlıkla 

mücadele etmede göç, önemli bir stratejiydi. Biz, Arnavutluk’taki en büyük iki göç 

dalgasını göz önünde bulundurduk ancak Arnavutlar, yıllar boyu Arnavutluk’ta 

eksikliğini çektikleri geçim ve güvenliklerini yeniden inşa etmek üzere İtalya, 

Yunanistan, diğer Avrupa ülkeleri ve Amerika’ya göç ettiler. INSTAT’a (2002) göre, 

ülke nüfusunun yaklaşık yüzde 24’ü 1990 ile 2001 arasında göç etmiştir. Bugün, Fransa 

ve Almanya başta olmak üzere, Avrupa ülkelerinde sığınma arayan Arnavutların sayısı 

oldukça yüksektir. Arnavutlar, yokluğunu çektikleri özgürlüklerine kavuşmuş ve 

Arnavutluk, Komünist dönemden bu yana büyük gelişmeler yaşamışsa da, bugün hala 

vatandaşlarına büyük umutlar vadedemeyen bir ülkedir. Göçün, Arnavutluk’ta yaşayan 

nüfusun azalmasında, verimliliğin azalmasına sebep olan zayıf ekonomide, kırsal nüfusun 

köyleri terk etmesine sebep olan neredeyse hiç var olmayan köy politikasında ve 

Arnavutluk’ta yaşayan toplam nüfusun yarısına sahip olan başkent Tiran’da gerçekleşen 

bütün olaylarda önemli bir etkisi olmuştur.  

                                                           
231996-97 yılları arasında, Arnavutluk’taki piramit plan olgusu oldukça önemliydi çünkü piramit planların 

çöküşünün siyasi ve sosyal sonuçları oldukça şiddetliydi. [Üç milyon nüfusa sahip bir ülkeden] neredeyse 

ülke nüfusunun üçte ikisi, bu plana 1.2 milyar dolar yatırım yapmıştı. Planlar çökmüştü, gelecekte neyin 

beklediği tahmin bile edilemezdi, hükümet yıkılmıştı ve ülke, 2,000 insanın öldürüldüğü bir iç savaşa doğru 

sürükleniyordu (daha fazla bilgi için bkz. Jarvis, Ch. 1999). 



94 

 
 

3.4.1. Arnavut Milliyetçiliği 

Arnavut milliyetçi hareketinin ne zaman başladığı bilim insanları arasında bir ihtilaf 

konusudur. Birçok bilim insanı, Naum Veqilharxhi’nin ilk defa tamamen özgün bir 

Arnavut dili alfabesi tasarlama girişiminde bulunduğu 1820-1840 yıllarını baz alır. 

Kendisi, farklı dinlere mensup Arnavutlar arasındaki ayrımcılıktan kaçınmak adına, 

Yunan, Latin ve Arap alfabelerini kullanmaktan kaçınmıştır. Kendi isimi ile anılan 

alfabesine kullanarak, ilk Arnavutça el kitabını yayınlamıştır. Naum Arnavutça 

öğrenmenin Arnavut kültürünü sahip çıkmanın, ülkeyi, uygar ülkelerin seviyesine 

getireceğini düşünmüştür. Veqilharxhi’nin yazıları, Arnavutlara “dilimize ve 

kültürümüze odaklanmalıyız” şeklinde yaptığı çağrılar ve diğer yurtsever Arnavutları 

etrafında toplama çabaları, Arnavut Milli Hareketi’nin başlangıcı kabul edilmektedir. 

Diğer bir grup bilim adamı da, Arnavut Milli Hareketi’nin başlangıcı olarak 1878’deki 

Arnavut Rönesansı’nı kabul etmektedirler. Arnavut Rönesans’ı, bağımsız bir Arnavutluk 

devleti yaratmayı amaçlayan siyasi, sosyal ve kültürel bir akımdır. Bu grup hem Hristiyan 

hem de Müslümanlardan oluşuyordu ve daha sonra Prizren Teşkilatı’nın şekillenmesinde 

önemli rollere sahip olan Abdul Frashëri ve Vaso Pasha’ya da yer veriyordu. Bu 

düşünürlerden oluşan birlik, Arnavutluk’un geçirdiği dönem şartlarının bir gerekliliği 

olarak ortaya çıkmıştır (bkz. Frashëri, 1964: 127-140).  

Berlin Antlaşması’ndan (Haziran 1878) önce Arnavutluk topraklarının büyük bir kısmını 

[diğer] Balkan ülkelerine vermiş olan San Stefan Antlaşması (3 Mart 1878) yürürlükteydi. 

Bu antlaşmadan en büyük çıkar sağlayan Rusya’ydı. Rusya’nın amacı, Arnavutluk 

toprakları üzerinden Sırbistan, Karadağ ve Bulgaristan’daki etki bölgelerini genişletmek 

ve Balkanlar’da nüfuz kurmaktı. Büyük Güçler, özellikle İngiltere ve Avusturya-

Macaristan, menfaatlerine zararlı olduğu düşüncesiyle San Stefan Antlaşması’nın 

hükümlerini kabul etmeyi reddetmiştir. San Stefan antlaşmasına duyulan öfke, 

Arnavutluk nüfusunun köylülerinden, tacirlerine ve dini çevrelere kadar her kesimi 

kuşattı. Büyük Güçler’den hiçbirinin Arnavutluk’un ulusal haklarını korumak adına 

sesini çıkarmaması, Arnavutları tamamen yalnız oldukları konusunda ikna etti. Herkes, 

Arnavutluk topraklarının bölünmesine karşı çıkmak ve Arnavutluk’un bölgesel 

bütünlüğünü korumak konusunda kararlıydı. San Stefan Antlaşması’nın yarattığı 

sorunları tehdit olarak gören Büyük Güçler, Balkan ülkelerinin sınırlarını gözden 



95 

 
 

geçirmek ve San Stefan Antlaşması’nı feshetmek üzere Haziran 1878’te Berlin’de 

toplanma kararı almıştır (bkz. Skendi, 1953).   

Arnavutlar, Büyük Güçlerin Berlin’deki kurultay kararından haberdar olduklarında, 

Kosova’nın bir şehri olan Prizren’de, Prizren Teşkilatı’nı kurmak üzere toplanmıştır. 

Teşkilat, San Stefan Antlaşması ve Berlin Kurultayı’nın yaptırımlarından doğan bölgesel 

parçalanma tehditlerine karşı bir müdahale olarak başlamıştır. Bu tehdit, kuzeyli ve 

güneyli Arnavutları, bölgesel yöneticileri, Müslüman din adamlarını, siyasetçileri, kafile 

başkanlarını ve büyük toprak sahiplerini Prizren’de bir araya getirmiştir. Teşkilat’ın 

başındaki Arnavut düşünürler, Büyük Güçler’e “Bizler hepimiz Arnavut’uz ve dini 

inanışlarımız üzerinden ayrım yapılamaz” diyen bir mektup yazmıştır. Bismarck, bu 

mektuba, “Arnavut milleti diye bir şey yoktur” şeklinde cevap vermiştir (Skendi, 1953: 

220). Bu cevabına rağmen, Arnavut sorunu ortadan kalkmamıştır çünkü artık Büyük 

Güçler’in menfaatleri de bu meseleye dâhil olmaktadır. Berlin Kurultayı’na katılım 

Avrupa’nın altı Büyük Güç’ü tarafından sağlanmıştır: Almanya, İngiltere, Fransa, Rusya, 

Avusturya-Macaristan ve İtalya. Kurultayın ilerlemesi günlerce sürmüş ve başkanlığı 

Alman Şansölye Otto Bismarck tarafından yapılmıştır. Kurultay, Arnavut delegelerin 

özerklik ve bağımsızlık isteklerini göz önüne almamıştır ancak bunu Balkan Hakikati 

olarak göz önünde bulundurmuştur. Kurultay’da, San Stefan Antlaşması üzerinde 

Arnavutlar açısından korkunç anlama gelecek değişiklikler yapılmıştır. Büyük Güçler 

Londra Konferansı’na katılıp Balkan ülkelerinin sınırlarını yeniden çizinceye kadar, 

Arnavutluk 1912 yılına kadar Osmanlı yönetiminde olmaya devam etmiştir. 

Prizren Teşkilatı, Arnavut tarihindeki en büyük ulusal hareket olarak kabul edilmektedir. 

Arnavut topraklarını korumak olan ana amaçlarına ulaşamamış olsalar bile, yine de önemi 

olağanüstüdür (bkz. Skendi, 1953). Teşkilat, ileriki senelerde de Arnavutluk’ta bir ilham 

kaynağı haline gelmiştir. Teşkilat’ın bir parçası olan düşünürler, insanlara milli bilincin 

kökenlerini aşılamayı mümkün hale getirecek olan Arnavut Rönesansı’nı kuracaklardı. 

Arnavutluk’ta ilkokul 1887 yılında Korça’da kuruldu, daha sonra kızlar için de 1891’de 

bir okul kuruldu. Kosova’daki ilk Arnavut Okulu 1889 yılında Prizren’de açıldı. Sami ve 

Abdul Frashëri’nin kardeşi olan Naim Frashëri gibi bazı dikkate değer isimler, bu 

toplumların oldukça aktif yöneticileri olmuşlardır. San Stefan Antlaşması, Berlin 

Kurultayı veya tarihte yapılmış diğer antlaşmalar ardından Londra Konferansı’na kadar 



96 

 
 

Arnavutluk toprakları, sürekli olarak parçalanmıştır. Modern Arnavutluk, önceki 

Arnavutluk topraklarının oldukça küçük bir kısmını kapsamaktadır (Durham, 1941). 

Tarih boyunca Arnavutluk bölünmüş, küçülmüştür ve günümüzde de Arnavutluk 

toprakları dört bir yandan sınırlandırılmıştır. 

Arnavutluk’taki milliyetçilik üzerine yapılmış olan akademik çalışmalar, milli bilincin 

kurulmasında büyük hizmet etmiş olan Arnavutluk Rönesans’ını, Arnavutluk 

milliyetçiliğinin ruhunu oluşturduğu görüşüne katılmaktadır. İki Dünya Savaşı’ndan 

sonra Arnavutluk, Komünizm dönemine girmiştir. Komünist Sistem sürecinde yapılmış 

olan değişiklikler, örneğin Arnavut dil birliği, çeşitli okulların ve üniversitelerin 

kurulması, bazı bilim insanları tarafından milliyetçi girişimler olarak kabul edilir. Ancak 

yapılan bu değişiklikleri, zor durumda kalmış bir ülke için atılması gerekli adımlar olarak 

düşünmek belki daha doğru olur. Komünizm’den yıllar sonra bu sistemin baskısı altında 

acılar çekmiş olan Arnavutlar, ülkeyi terk etmeyi tek çare olarak görmüşlerdir. Ani 

gerçekleşen sistem değişikliği ve bunu takip eden onca problemin, milliyetçi duyguların 

renklerini daha da solduran sebep olduğu söylenebilmektedir. 

Tarihin her aşamasında, Arnavutların, bir parçası komşuların egemenliği altında kalmış 

olan topraklarına dönme arzularının, sürekli olarak imkânsız olduğu görülmektedir. Tıpkı 

Sırp milliyetçiliğinde bir Büyük Sırbistan yaratma arzusunun görüldüğü gibi, Arnavut 

milliyetçiliğinde de bir Büyük Arnavutluk kurma arzusu gözlemlenmektedir. Sırplar, 

Büyük Sırbistan oluşumunun Kosova beraberinde Eski Yugoslavya ile sağlanacağını 

iddia etmekteyken, Arnavutlar, Büyük Arnavutluk’u yaratmayı tasarlarken, tarihsel 

olarak kanıtlanmış eski Arnavut toprakları, Arnavutların yaşadıkları ve Arnavutça 

konuşulan yerler üzerinde hak iddia ederler. Bu iki ülkede, milliyetçilik iki farklı şekilde 

dikkatimizi çekmektedir. Sırbistan’da milliyetçilik daima siyasetle ve dinle iç içe geçmiş 

durumdadır. Bu iki kutup, zaman zaman milliyetçiliği insanlar üzerinde bir etki bırakmak 

amacıyla kullanmıştır. Oysa Arnavutluk’taki milliyetçilik daha çok halk bünyesinde 

olmuştur ve neredeyse hiçbir zaman siyaset veya dini inanışlar tarafından 

yönlendirilmemiştir. Arnavut milliyetçiliğinin hissiyatı bazen durgun, bazen uyanış 

halinde olmuştur ve muhtelif zamanlarda siyasi bir çalkantı haline bürünmüştür. Ancak 

bu hissiyat ayık ve uyanık olduğu zamanlarda, özellikle Sırplara ve Yunanlara karşı 

öfkeyle dolmaktadır. 



97 

 
 

3.5. TARİHİ ARNAVUT-SIRP İHTİLAFI 

Bu iki halk arasında her zaman gece, zehir ve kanlı ay olacaktı. 

Aralarında ne kadar kitap, müzik, Mesih ve Romeo ile Juliet olursa 

olsun birbirlerini asla sevmeyeceklerdi. Nefret içinde iki ulus… İnsan 

aklının alışamayacağı bir şeydi. Akşam Priştine’nin ana bulvarında 

Arnavutlar bir kaldırımda, Sırplar da diğerinde yürülerdi. Neredeyse 

hiç evlilik yoktu, bu iki millet arasında aşk ilişkisi bile yoktu. 

Ismail Kadare, 2015: 55-57 

Arnavutluk-Sırp ihtilafının kaynağı yalnızca Kosova değil ve Kosova’nın Arnavutluk’tan 

alınıp Sırp topraklarına verilmesi değil, tarihin derinliklerine giden bir çatışmadır. 

Arnavutların çoğunluğunun Sırplar ile evlilikleri onaylamamasının nedenleri tarihte 

yatmaktadır. Geçmiş, savaşlarda yaşayan ataların anlattıklarında ve gördüklerini nesiller 

boyunca aktardıklarında saklıdır. Arnavutluk – Sırbistan çatışması sadece Sırbistan’ın 

Kosova’yı işgal etmesi ile değil, Arnavutluk’u işgal etme hırsı ile de ilgilidir.  

İki grup arasındaki etnik düşmanlık (ethnic animosity), Birinci Balkan Savaşı sırasında 

yaklaşık bir yüzyıl önce başlamıştır (Bebler, 2015: 1912-1913). 8 Ekim 1912’de 

Sırbistan, Karadağ, Yunanistan ve Bulgaristan, Balkan ülkelerini Osmanlı Devleti’nin 

işgalinden kurtarmak amacıyla ittifak kurdular. Osmanlı İmparatorluğu’nun bu bölgeden 

ayrılışıyla, bu müttefikler, komşularından daha fazla toprak almak üzere bir çatışma 

başlattılar. Arnavutluk’un kuzeyini almayı hedefleyen Sırbistan ve Karadağ, Arnavut 

devletinin oluşumunu engellemeye çalışıyordu. Sırp İmparatorluğu’nun en büyük hedefi, 

denize ulaşmasını sağlamak için toprakların güneye doğru genişletmesiydi. Sırbistan 

hedefini gerçekleştirmek için sadece Arnavutlarla değil, Hırvatlar ve Karadağlılarla da 

benzer bir çatışma yaşadı. Sırbistan Kosova’yı ele geçirdikten sonra, İşkodra’ya ulaşmak 

ve böylece Adriyatik Denizi’ne erişimin güvenliğini sağlamak amacıyla Arnavutluk’un 

kuzeydoğu kesimine girmeyi hedefliyordu. Sırp ordusu Kosova’dan kuzeydoğu 

Arnavutluk’a girdi, ancak Luma bölgesinde Arnavutların topraklarını savunma 

konusundaki direnişiyle karşılaştı. Bu savaş dört gün sürdü ve Sırp ordusu yenilgiye 

uğradı. Yenilgiden dolayı daha fazla öfkeyle geri dönmek üzere çekildiler. Sırbistan 

Arnavutluk ile savaşını sürdürürken, Kasım 1912’de Arnavutluk, Osmanlı 

İmparatorluğu’ndan bağımsızlığını ilan etti. Temmuz 1913’te Londra Konferansı, 

Arnavutluk Devleti’ni Kosova’yı ve diğer illeri dâhil etmeden bağımsız bir ülke olarak 



98 

 
 

kabul etti. Bu sırada Sırbistan, Arnavutların silahlı olduğunu ve Sırbistan’a saldıracağını 

iddia ederek bir bahane yarattı. 1913’teki bu bahaneyle tekrar Luma bölgesine geri 

döndüler ve silahsız sivilleri vahşice katlettiler. 

Tarihi belgelere göre, Sırp ordusu köyde buldukları herkesi barbarca öldürdü, evlerini 

yaktı ve bulduğu değerli eşyaları yağmaladı. Geride kalan cansız bedenler, çevredeki 

köylerin sakinleri tarafından toplu mezarlara gömüldü. Bir Sırp gazetesi olan “Radniçke 

Novine”24, Luma bölgesinde yapılan cinayetlerle ilgili askerlerin ifadelerini yayınladı. 22 

Ekim 1913’te bu gazetede yayınlanan Sırp bir askerin ifadesi, Sırpların mermileri israf 

etmemek için bıçağı kullanmaya başladıklarını gösteriyor. Askerlerin masum insanları 

nasıl katlettiğini anlattıktan sonra, “Sırp ordusu tarafından yapılanları unutmak için 

Arnavutluk’ta birkaç nesil geçmesi gerekmektedir” diyor. Ancak Sırplar ve Arnavutlar 

arasındaki bu savaşta yaşananları anlatmak, Sırp ordusunun masum insanlarda neden 

olduğu travmanın boyutunu göstermek için önemlidir. Sonuç olarak Sırp ordusu 

Arnavutluk’a girerek denize erişme hedefini tamamlayamadı. Fakat Arnavut 

topraklarından çekilirken, Arnavutluk’un bir paraçası olan Kosova’yı aldı. 

Yüzyıllar boyunca Sırbistan sürekli Kosova’yı işgal etmeye çalışmıştır. Ancak 1912 ve 

1918’deki iki vahşi işgal, Kosovalı Arnavutların hafızasına büyük acılarla kazınmıştır 

(Bebler, 2015: 154). Kosova’nın 1944’te Yugoslav ordusu tarafından üçüncü işgaline 

yine şiddet eşlik etti. Kosova’nın Yugoslavya’nın bir parçası haline getirilişi 1945’te 

gerçekleşti. Kosova’daki iç durum, Yugoslavya ile Arnavutluk arasındaki ilişkilerde her 

zaman önemli bir rol oynamıştır (Artisien, 1984: 267). Zimmermann (1998: 4) şöyle 

yazıyor: “Kosova’nın tarihi boyunca Sırp ve Arnavut toplumları, düşmanca bir ortamda 

yaşadılar”. Arnavutluk’un Sırbistan’la olan tarihi geçmişi, Kosova’nın Arnavutluk’tan 

ayrılması ve Sırbistan’ın işgali altında kalması, bu iki ülke arasında var olan ihtilaf ve 

Kosova’nın bağımsızlığını ilan etmesi iki ülke arasında sürekli olarak siyasi ve sosyal 

gerilimler, olumsuz duygular ve milliyetçi tepkiler yaratmaktadır. Kosova’nın bağımsız 

                                                           
24“Arnavut Ayak İzi” (Gjurmë Shqiptare) başlıklı Arnavut televizyon programı bu savaşı yansıtmak için 

önemli bir tarihsel gerçek olarak görev gören Sırp gazetesi “Radnicke Novine” atıfta bulunuyor. Bu 

programın gösterdiği ciddiyet ve gerçek olayları yanıstması nedeniyle, o gazetede yazılan ifadeleri 

aktarmak için bu program kullanılmıştır. Bu programın bir bölümü, Sırplarla Arnavutlar arasındaki (Luma 

bölgesindeki) çeşitli tarihsel kanıtlar ve gerçeklerle birlikte verilen savaşa adanmıştır:  

https://www.youtube.com/watch?v=QHYakFfzW7Q&t=1919s  

https://www.youtube.com/watch?v=QHYakFfzW7Q&t=1919s


99 

 
 

bir cumhuriyet olarak ilan edilmesi Sırp milliyetçilerini harekete geçirdi (Pesiç, 1996: 15; 

Zimmermann, 1998: 10). Bugün, Sırbistan ile Kosova arasındaki ilişkiler siyasi 

çalkantılar ve ülkeler arasında diyalog kurma konusunda Avrupa Birliği’nin teşvik etmesi 

ile devam etmektedir. 

Ancak, olayların bir milletin ruhunda ya da kolektif vicdanında açtığı yaranın 

iyileşmediği anlaşılmaktadır. Zamanın geçmesine rağmen bazı hatıralar 

kaybolmamaktadır. Yıllar boyunca iki halk arasındaki ilişkiler bazen sakin bir şekilde 

devam etmiş, bazen ise yeniden gerilimlere neden olmuştur. Kolektif psikolojide Sırp 

imajı işgalci düşmanın imajını temsil etmeye devam etmektedir. Kosova’daki savaş ve 

Sırp ordusunun Kosova halkına yaşattığı acılar, Arnavut halkının bilincinde bu ortak 

düşmanın imajını bir kez daha canlandırdı. Sırp devletiyle ilişkilerin bir şekilde dostça 

olması için, yüzyıllar geçmesi gerekir gibi gözükmektedir. Bunu söylerken, sürekli halkın 

hissettiklerine atıfta bulunuyoruz, çünkü politikanın ve siyasi ilişkilerin başka bir boyutta 

olduğunu biliyoruz. 

  



100 

 
 

4. BÖLÜM 

EVLİLİK ÖNCESİ DURUM, TANIŞMA SÜRECİ VE EVLİLİK 

KARARI 

Giriş  

Bu araştırmanın ilgilenmiş olduğu evlenme biçiminin mahiyetinin aydınlatılması 

başlangıç düzeyinde bazı temel hususların kendileriyle mülakat yapılan kadınların ve 

erkeklerin kendi beyanlarından hareketle tarif ve tasvirine ihtiyaç duymaktadır. Bu 

hususlar esas olarak tarafların evlilikleri öncesinde nasıl bir yaşam sürdükleri, evliliği 

kabul etme konusundaki rıza ve istekliliklerinin nasıl bir görünüm ve mahiyet taşıdığı ile 

ilgilidir. Kadınların durumu söz konusu olduğunda onların yabancı bir erkekle evlenip, 

yabancı bir ülkede yaşamayı nasıl ve ne yönüyle makul ve kabul edilebilir bir evlilik 

olarak düşündükleri ve rıza gösterdikleri anlaşılması gereken temel hususlardır. 

Erkeklerin durumu söz konusu olduğunda ise, yine aynı şekilde, yabancı bir kadınla 

evlenip, aile kurma düşüncesinin nasıl ortaya çıktığı ve bu yönde eyleme geçildiği, böyle 

bir evliliğin sadece bir problemin çözümü olarak görülüp görülmediği, Arnavut bir 

kadının ne yönü veya vasfıyla “evlenilebilir” biri olarak konumlandırıldığı ve bunların 

ardında yatan toplumsal koşulların neler olduklarının anlaşılmasında zorunluluk vardır. 

Bu hususlar sırasıyla beş temel konu etrafında ele alınmaktadır. Bunlar: (1) Katılımcı 

kadın ve erkeklerin evlilik öncesi yaşantılarının nasıl bir görünüm arz ettiği, (2) Sırp 

erkeklerin kendi cemaat ve/veya ulusal toplumlarının ötesinden biri ile neden evlenmek 

istedikleri ve bu yönde bir girişimi nasıl başlattıkları, (3) benzer şekilde Arnavut 

kadınların ve ailelerinin neden Sırp erkeklerden gelen evlilik teklifine olumlu cevap 

verdikleri, (4) Sırp erkeğin gözünden Arnavut bir kadını evlenilebilir bir aday kılan 

toplumsal cinsiyet rolleri ve beklentilerinin Arnavut kadının kendi yaşantısında ve 

toplumsallaşma sürecinde nasıl bir gelişim gösterdiği, nasıl bir görünüm taşıdığı ve son 

olarak, (5)  evlenme sürecine kimlerin aracılık ettiği ve kararının taraflarca nasıl ve neden 

alındığıdır.  



101 

 
 

Birinci bölüm’de incelendiği üzere, evlilik ve aile ile ilgili güncel literatürde kullanılan 

lisanın biçimi ve içeriği dikkate alındığında, modern toplumda evliliğe giden süreç genel 

olarak tarafların aşk ilişkisinin bir birlikte yaşama kararı ve iradesi olarak evliliğe 

everilmesi olarak tarif edilir. Buna karşılık, geleneksel toplumlarda evlilik başta ailenin 

büyükleri olmak üzere çoğunlukla evlenme çağına gelmiş bir erkeğin yakınında yer alan 

bireylerin öncülüğünde ve denetiminde uygun bir adayın bulunması, müstakbel gelinin 

kendisinin ve ailesinin rızasının alınması, yani görücü usulü ile başlatılan ve 

gerçekleştirilen bir süreç olarak tarif edilir. Ancak, bu anlatım tarzı gerçekte çoğu 

evliliğin daha karmaşık yanlarını ve evlenecek olan tarafların “evlilik pazarına” dâhil 

olma süreçlerinin niteliksel olarak önemli farklılıklarını dikkatten kaçırmaya da sebep 

olur. Örneğin, modern aşk evliliğinin nadiren ve basitçe bir aşk evliliği olduğu 

söylenebilir zira tarafların aşkının ardında aynı zamanda sınıf, statü ve yaşam tarzından 

kaynaklanan ve kendisine âşık olunamayacakları elemeye ve uygun olanı seçmeye 

yarayan daha yapısallaşmış süreçler vardır.  

Öte yandan, geçmişte hanedan mensuplarının veya hükümdarların evlenecek uygun bir 

aday bulmak ve gerekli pazarlıkları yapmak için uzak diyarlara diplomatik heyet 

göndermeleri ayrı tutulursa, geleneksel toplumlarda evliliğin cemaatin sınırları içinde 

yaşayan veya bu sınırlara komşu nüfus içinden adaylarla yapıldığı ve bunların çoğunda 

tarafların “toplumsal olarak tanınan ama açıkça ifade edilmemiş” olan aşklarının ve 

beğenilerinin görücülerin gidecekleri istikamete kılavuzluk ettiği gözden kaçırılır. Bu 

çalışmada incelenecek olan evlilik süreci geleneksel-modern ikiliği ve ayrımının 

zihinlerde oluşturduğu bu resmin içine yerleştirilemeyecek kadar farklı ve fakat aynı 

zamanda bütünüyle modernliğin doğurmuş olduğu sorunların yine onun sağladığı bazı 

iletişim ve örgütlenme imkânlarından hareketle gerçekleştirilen bir ulus-ötesi evlilik 

biçimi olduğunu belirtmek gerekir. Evliliğe giden süreçte talep ve girişim Sırp erkeği 

tarafından başlatıldığından anlatıma onların hayatı ve onların lisanı ile başlamak uygun 

olacaktır.   



102 

 
 

4.1. SIRP ERKEKLERİN EVLİLİK ÖNCESİ YAŞANTILARI 

Kent ve kent yaşamı münhasıran modern bir olgu olmamakla birlikte bir toplumda 

nüfusun büyük bir kısmının kentlerde yaşaması ve hayatın ve ekonominin ağırlık 

merkezinin kentlere kayması modernliğin ayırt edici nitelikleri arasında sayılır (bkz. 

Appelbaum, 1970; Hall, 1992; Harrison, 1988). Bu nedenle de modern kent yaşamı çoğu 

halde içinde hayat için yepyeni fırsatların bulunduğu ve kırsal nüfusu kendine çeken bir 

cazibe merkezi olarak algılanır. Bunun en önemli sonuçlarından birisi kırdan kente doğru 

yaşanan ve dünyanın birçok yerinde ve aynı zamanda Türkiye’de ve Balkan ülkelerinde 

kırsal alanın ve köy cemaatlerinin birçok halde kendilerini yeniden üretemeyecek kadar 

boşalmalarıdır. Arnavutluk ve Sırbistan’da nüfus hareketleri 1990’lardan sonra başladı. 

Arnavutluk’ta Komünizmin çöküşü ve Sırbistan’da Yugoslavya’nın dağılmasıyla örtüşen 

bir zaman. Bu önemli olaylardan sonra nüfusun yurtiçinde ve yurtdışındaki hareketleri 

çok büyük olmuştur. Arnavutluk’ta iç nüfus hareketleri yoğunlaşma döneminde yüksek 

seviyelerde 2001-2011 devam etti özellikle kırsal alanlardan kentsel alanlara (INSTAT, 

2011). 1998’den 2011’e kadar Sırbistan’da kırsal nüfus büyük şehirlere taşınıp köy 

nüfusu azalmasında büyük etkisi oldu (First-Dilic, 1974; Čikić ve Petrović 2015; Pejin-

Stokić ve Grečić, 2012; Haan, 2012).  

Öte yandan bütün cazibesine ve küresel ölçekte artık dünya nüfusunun yarıdan fazlasını 

içinde barındırmasına rağmen modern kent yaşamı çevresel olduğu kadar, hizmetlerin 

temin ve dağıtımı, barınma mekânları, fakirlik adacıkları, suç ve sapma gibi birçok soruna 

yeni boyutlar katmış görünmektedir. Dahası bu yeni varoluş biçimi insanlar arasındaki 

ilişkilerin mahiyetini de önemli ölçüde dönüştürmüştür. Tönnies (2001) bu dönüşümü 

cemaat ve cemiyet kavramsallaştırması ile yaparken, Simmel (1996)’den aktaran 

Kahraman’a göre, modern metropol insanının hayatını belirsiz bir gelirim, çaresiz bir 

telaş içinde geçen bir hayat olarak tarif etmektedir (Kahraman, 2018: 88-97). Anonim bir 

toplumsal kimlik içinde var olabilmek ise modern kent yaşamının önemli vasıflarından 

biri olarak telaffuz edilir.  

Modernliğin kentte karşımıza çıkan veçhelerinin olumlu mu yoksa olumsuz olarak mı 

nitelendirilmeyi hak ettiği bu çalışmanın konusu olmamakla birlikte, bu çalışmada 

incelenen evlilik vakalarının anlaşılması bakımından modern büyük şehirlerde yaşamanın 



103 

 
 

insanlara yeni sosyal çevre ve ağlara katılabilme, hayatlarında kendilerine uygun daha 

fazla boş bir toplumsal alan bulabilme ve yaptıkları seçimlerin daha bireysel ve mahrem 

olabilmesi gibi imkânlar tanıdığına işaret etmek gerekir. Buna karşılık modern dönem 

içinde olsa bile küçük kasabalarda ve kırsal bölgelerdeki toplumsal yaşamın nispeten 

küçük bir cemaatin içinde cereyan etmekte olduğu ve bireyi en yakınındaki kişilere veya 

evinin yakınındaki diğer evlere daha doğrudan ve yüz yüze ilişkiler içinde bağladığı 

söylenebilir. Böyle yerleşimlerde aile bireyleri arasındaki bağlar daha sıkı, birbirleri 

üzerindeki kontrol de daha büyüktür. Toplumda geçerli aile yapısının bir yansıması olarak 

ailenin en büyük bireyinin diğerleri üzerindeki otoritesi daha kesin bir hal alabileceği gibi, 

yine toplumsal ve kültürel geleneklerin neye, nasıl ve ne kadar izin verdiğine bağlı olarak 

kadınların ve erkeklerin kimlerle hangi şartlarda ilişki ve iletişim kurabileceğinin 

kuralları daha belirgin ve hatta özellikle karşı cinsten biriyle evliliğe giden bir ilişki 

kurmada daha kısıtlayıcı olabilmektedir. 

Bu araştırmada kendileriyle mülakat yapılan erkek katılımcıların, yani Sırp erkeklerin, 

evlilik öncesi yaşamlarını tarif ederken onları (i) evlilik öncesinde ve sonrasında köyde 

yaşayanlar ve (ii) evlenmeden önce Sırbistan’ın farklı şehirlerinde yaşayıp evlendikten 

sonra ailelerinin evine dönerek orada yaşayanlar olmak üzere iki farklı yaşam deneyimine 

sahip erkeklerden oluştuğunu belirtmek gerekir. Birinci grupta yer alanlar (ki, mülakat 

kümesinde bu tarife uyan toplam 25 erkek bulunmaktadır) evlilik öncesinde ve sonrasında 

Sırbistan’ın kırsal bölgelerinde yaşamış ve yaşamaya devam eden bireylerdir. İkinci 

grupta yer alanlar (ki, mülakat kümesinde bu tarife uyan toplam altı kişi bulunmaktadır) 

aslen kırsal kökenli olup, evlenmeden önce bir müddet Sırbistan’ın farklı şehirlerinde 

yaşamış fakat daha sonra bir nedenle kırsal alana geri dönüş yapmış veya yapmak zorunda 

kalmış bireylerden oluşmaktadır. Bu kişileri kategorik olarak kentte başarısız oldukları 

için kırsal alana dönüş yapmış bireyler olarak tarif etmek uygun değildir. Aksine onların 

geri dönüş hikâyelerinin her birinde sebeplerin niteliği başka şekilde de yorumlanabilir.  

Her iki gruptaki erkekler geçimlerini çoğunlukla çiftçilik ve hayvancılıktan elde ettikleri 

ayni ve nakdi geliri diğer iş ve faaliyetlerden elde ettikleri gelirle destekleyerek 

sağlamaktadırlar. Ailelerin sahip olduğu hayvanlar inek, koyun, keçi ve domuz gibi evcil 

hayvanlardan oluşmaktadır.  Beş ila otuz arasında değişen ineğe sahipler ve elde ettikleri 

süt ile hem süt ürünleri (tereyağı ve peynir) üretip satmakta hem de ailelerinin doğrudan 



104 

 
 

tüketim ihtiyaçlarını karşılamaktalar. Brnjak, Čerčevo ve Millice gibi ormanlık köylerde 

yaşayanlar, çayırların yetersizliğinden dolayı, daha çok keçi ve domuz yetiştirmekteler, 

ancak bu hayvanlardan doğrudan tüketimlerine yetecek miktardan daha fazla ürün elde 

edemiyorlar çünkü hayvanlara verebilecekleri yem çok az miktarda ve dolayısıyla da 

hayvanlarının süt verimi çok düşük kalmakta. 

Bu araştırmada kendileriyle mülakat yapılan kadınların gelin gittikleri ve dolayısıyla 

kocaları ile birlikte araştırma sırasında Sırbistan’da yaşadıkları kırsal yerleşim 

birimlerinin hepsi ormanlık alanlarda yer almaktadır. Bu yüzden bu yerleşim yerlerinde 

yaşayanlar, katılımcılar da dâhil olmak üzere, ailelerinin geçimini sağlamak için toprak 

işlemek ve hayvancılık yapmanın yanı sıra hatta bunlardan daha önemli olarak ormancılık 

diye tabir edilmesi gereken ağaç işiyle de uğraşmaktalar. Hatta bundan dolayı bu 

erkeklerle mülakat yapacak bir zaman ayarlamak da hayli güç olmuştur. Bu erkekler, 

eşlerinin yaptıkları işlerle kıyaslandığında çok daha ağır, yorucu ve fakat aynı zamanda 

düşük gelirli işlerde çalışmaktalar. Sabah evden çok erken saatte ayrılıp, gece ise çok geç 

saatlerde dönmekteler. Ancak, Sjenica kasabasına yakın olan kırsal alanlarda, tarıma 

uygun geniş topraklar, çok sayıda tarla, mera-çayır alanları da bulunmaktadır. Bundan 

dolayı bu bölgenin sakinlerinin çok sayıda hayvanı var ve bahçe işleriyle uğraşmaktalar. 

Ayrıca, katılımcılar tarafından belirtildiğine göre, önceden Sjenica belediyesine ait 

Štavalj köyünde,  bir krom madeni de işletilmekteymiş. Bölgede yaşayanlar ve 

araştırmaya katılan erkekler de dâhil maden işletmesi faal iken tarımsal faaliyetler 

yanında aile bütçelerine katkı sağlamak için maden işletmesinde de çalışmaktalarmış. Bu 

durum Lanier’in  (1968: 121) Kırsal Bölgelerde Kadın adılı makalesi tarafından da teyit 

edilmektedir. Ayrıca erkeklerin bir kısmı halen yakınlarda yer alan sanayi kuruluşlarında 

da çalışmaktalar. Bunlar küçük tarımsal işletmelerin bekalarını temin için sıkça 

başvurdukları yollardan biridir ve hemen hemen evrensel bir yayınlığa sahiptir (Davidova 

ve Thomson, 2014; Castillo ve Brereton, 2018). Tarım ve hayvancılık yanında 

ormancılık, maden işçiliği, sanayi işçiliği ve bölgede mevcut olduğu hali ile kendisinden 

gelir temin edilebilecek diğer kaynaklara yönelmenin doğurduğu çeşitlilik katılımcıların 

kendi beyanlarında da görülmektedir:  

Ben metal fabrikasında çalışıyorum ve ayrıca ev sahiplerinin bahçeleriyle 

ilgileniyorum (Darko). 



105 

 
 

Ben madende çalışıyorum. Aynı zamanda işim bittiğinde evdeki hayvanlarla 

uğraşıyorum (Igor). 

Evde tarımla ve daha çok hayvancılık işiyle uğraşıyorum. Yirmi ineğimiz ve iki yüz 

koyunumuz var. Ek olarak hayvanlara yem temin etmek için çayır biçiyorum 

(Milent). 

Daha önce belirttiğimiz gibi, erkek katılımcılardan bir kısmı evlenmeden önce 

Sırbistan’ın çeşitli şehirlerinde yaşamışlar, buralarda farklı işlerle uğraşmışlar ancak 

ailelerini, köylerini, arazilerini ve evlerini terk edemeyeceklerinden ya da ailelerine 

yardım etmek, onlara, arazilerine ve de evlerine bakmak mecburiyeti duydukları için 

köylerine dönmek zorunda kalmışlar. Köyden uzakta yaşadıkları vakitlerde kız 

arkadaşları olmuş ancak köylerine dönme kararı verdikleri zaman, kız arkadaşları onlarla 

birlikte gelmeyi reddetmişler. Onlardan ikisinin beyanı çoğunun köylerine dönme 

nedenlerini açıklar nitelikte: 

Önceden [yerin ismi]’de çalışıyordum. Kardeşim ailemle yaşıyordu. Kardeşim vefat 

edince eşi de kendi ailesinin yanına döndü. Ailemin yanına dönmek zorunda kaldım. 

Daha sonra babam öldü ve ben de annemle kaldım. Köyde benimle ve annemle 

kalması için birini bulmak çok zordu (Milent). 

Evlenmeden önce iyi bir işim ve kız arkadaşlarım vardı. Ekonomik durumum iyiydi 

ancak aynı zamanda evlenme şansını da edindim. Annem hastaydı ve ben de köye 

döndüm çünkü annemi yalnız bırakmak istemedim (Nikola). 

4.2. SIRP BİR ERKEĞİ SINIR ÖTESİNDE EŞ ARAMAYA VE EVLİLİĞE 

GÖTÜREN SÜREÇ 

Kırsal topluluklarda cemaatin içinden veya yakınından biri ile evlenmek çok yaygın bir 

uygulamadır. Bu uygulamanın ardında yatan birçok pratik sebebe ve/veya kültürel yapıya 

yani değer ve anlayışa işaret edilebilir. İlk olarak, çoğunlukla ilkel ve göçebe toplumlarda 

karşılaşılan katı grup içi veya grup dışı (yani endogami ve egzogami) evlilik kuralının 

modernliğin şartları altında bütünüyle ortadan kalkmış olmadığına dikkat çekmek gerekir. 

Aksine, evlenecek aday bulmak bakımından cemaatin sınırları ulusun sınırlarına kadar 

genişlediği hallerde bile fiiliyatta evliliklerin ulus veya büyük toplum içinde soy grubu, 

akrabalık, ırki veya etnik kimlik, dini mensubiyet, göçmenlik veya vatandaşlık 

statüsünden kaynaklanan bölünmelerle birlikte işlediği söylenebilir. Örneğin Türkiye Aile 

Yapısı Araştırması 2006 (Nuruan, 2014: 50) sonuçlarına göre, ülke genelinde evli çiftlerin 



106 

 
 

%22’si arasında akrabalık bağı bulunmakta olup, bunların yüzde 56,2’sinde eşler kardeş 

çocukları, yani kuzenlerdir. Kırsal alanlarda ise akraba evliliklerinin oranı %26’ya 

yükselmektedir. Bunlara toplumsal sınıf konumu ve yaşam tarzından kaynaklanan diğer 

seçme ve eleme ölçütleri de eşlik eder ve evlilik çoğu halde toplumsal akranlar arası bir 

evlilik olarak gerçekleşir. Arnavut ve Sırp geleneksel toplumunda egzogam evlilik 

ilişkileri vardı. Dervishi’ye (2014: 63-64) göre, geleneksel Arnavut toplumu “aşırı dışsal 

kabile evlilik ilişkileri” toplumu olarak görülebilir. Ayrıca Durham (1920: 21) ve Lane, 

W., (1922: 155), Arnavutluk’ta aynı kabile içindeki bir erkek ve bir kadın arasındaki 

evliliğin yasak ve utanç verici bir eylem olarak kabul edildiğini yazmışlardır.  

İkinci olarak, hem geleneksel hem de modern dönemin kırsal topluluklarının çoğu halde 

“köylülük” diye tabir edilen bir statü grubuna işaret ettiğine dikkat çekmek gerekir. Bu 

statü grubunun hayatını kazanmak için yaşadığı yerleşim yerleri (köyler vb) çoğu halde 

kentlerde mevcut olanların hayli gerisinde kalan ve toplumsal dışlanma diye tabir 

edilebilecek olan, modern bir yaşam için gerekli görülen birçok hizmetten (ulaşım, 

iletişim, eğitim, sağlık vb) mahrumdurlar. Öte yandan, aynı grubun hayatını sürdürmek 

için giriştiği toprak işleme, hayvan yetiştirme ve ormancılık ve balıkçılık gibi iktisadi 

faaliyetler aslen beden işçiliğinin bir biçimi olduğundan mesleki itibar bakımından da 

çoğu halde sıralamanın gerilerinde bir yerde durur. Örneğin Türkiye’de yapılmış bir 

çalışmada çiftçilik mesleki itibar bakımından ortalarda bir yerde ama mesela maden 

işçisinden daha geride bir yerdedir (bkz. Sunar vd., 2016: 138).  

Bunlara, üçüncü olarak, hemen hemen evrensel bir olgu olarak küçük çiftçilik ve benzeri 

faaliyetlerden elde edilen gelirin diğer meslek gruplarının ortalama gelirinin gerisinde 

kalmasının doğurduğu iktisadi refah düzeyinin düşüklüğünü de eklemek gerekir. Örneğin 

yine Türkiye’den bir örnek vermek gerekirse, 2012 Gelir ve Yaşam Koşulları Araştırması 

(TÜİK, 2014: 60) sonuçlarına göre, iktisaden faal nüfus içinde geçimleri tarıma dayanan 

hane halklarının genel yıllık ortalama geliri (24,923 TL) yevmiyecilikle geçinenlerin 

(16,074 TL) dışında diğer bütün hane halklarının yıllık ortalama gelirlerinden düşüktür. 

2008 yılından bu yana yaşanan küresel mali kriz sonucunda Arnavutluk’ta yoksulluk 

artmıştır. INSTAT’a (2015: 2) göre, kişi başına gerçek aylık tüketim 4,891 Lekë altında 

(2002 fiyatlarıyla) 2008’de% 12.5’ten 2012’de% 14.3’e yükselmiştir.  



107 

 
 

Dördüncü olarak, bir beden işçiliği biçimi olarak düşünülüyor ve uzmanlık diye tabir 

edilemeyecek düzeyde olmasa bile tarım ve hayvancılık her halde ve şartta iş üzerinde 

öğrenilmiş bir dizi mesleki bilgi ve beceriyi gerektirir ve bu bilgi ve beceri faaliyeti 

yürütmenin, bu faaliyet etrafından düzenlenmiş bir hane halkı hayatını sürdürebilmenin 

önemli şartları arasında yer alır. Sebepler ve ihtiyaçlar listesine dâhil edilebilecek 

unsurların sayısı artırılabilir ancak belirtilen bu dört husus müstakbel eşin cemaatin 

sınırları içinden seçilmesi veya aranıp bulunması için yeterli pratik gerekçeler arasında 

yer alırlar. Zira bu şartlar çoğu halde içeriden birinin yine içinde yaşamayı kabul edeceği 

ve içinde eylemde bulunmakta büyük bir zorluk yaşamayacağı bir insan öznesini yaratır 

ve yeniden üretir. Öte yandan, müstakbel eşin cemaatin sınırları içinden aranması, 

kültürel adetlerin talep ettiği ve/veya izin verdiği ölçüde, evlenecek tarafların kendileri 

ve yakın aile üyelerinin rıza ve onaylarının da alınması gerektirir ki, katılımcıların 

beyanlarında hem Arnavut kadınların hem de Sırp erkeklerin mensubu oldukları kültürün 

yerel uygulamalarında bu yönde düzenlemelerin mevcut olduğuna işaret etmektedir. 

Bu genel çerçeve ile kıyaslandığında Sırp bir erkeğin kendi cemaati ve büyük toplumun 

sınırlarının ötesinde bir yerden, farklı bir kültürden ve dahası karşılıklı nefret, önyargı ve 

düşmanlık dolu tarihi geçmişin bir tarafını temsil eden Arnavutluk’tan biri ile evliliğe 

giden bir girişim başlatması anlaşılmaya muhtaç bir olgudur. Zira böyle bir girişimi 

kültürel ve toplumsal anlamda olduğu kadar bireysel anlamda da olağan dışı ve hayli riskli 

bir eylem süreci olarak tanımlamak hiç de gayri-makul görünmemektedir. Fakat aynı 

şeyler Arnavut kadınlar için de aynı ölçüde geçerli olan hususlardır.   

Araştırma sürecinde kendileriyle mülakat yapılan Sırp erkekler kendilerini Arnavutluk’ta 

evlenilecek kadın aramaya iten birçok sebebe işaret etmekteler. Bunların başında 

yaşadıkları köylerde veya kırsal alanda yetişmiş olan genç kadınların tüm fırsatları 

değerlendirip kentlere göç etmiş veya etmeye istekli olmaları ve bu nedenle kendi 

tabirleriyle ifade etmek gerekirse cemaatin içinde  “evlenecek kız kalmamış” olmasıdır. 

Bu onların hepsinin beyan ettiği ve dolayısıyla üzerinde tam ve kesin ittifak olan bir 

husustur. İlgili soruya verilen tipik cevaplardan ikisi, örneğin, şöyledir:  

Bunun sebebi, köyde hiç kız kalmamış olması (Srecko). 



108 

 
 

Köyde hiç kız yoktu. Bu sebeple ben de burada evlenme fırsatını elde edemedim. 

Kızlar şehre doğru gitmişti ve buraya geri dönmeyeceklerdi. Köy oldukça büyüktü 

ancak insanlar göç etmişti ve pek azı köyde kalmak istiyordu  (Andrej). 

Yine de kendi yaşadıkları köyde/yörede evlenme çağındaki kadınların sayısının az oluşu, 

onların bir eş aramak için kilometrelerce yol kat etmesini gerektirmez. Aynı mesafeyi 

Sırbistan içerisinde de kat edebilir ve kendilerine bir eş bulmayı deneyebilirlerdi. Bu yola 

başvurmamış olmalarının ardında yatan önemli bir neden, en azından onların algıladığı 

şekliyle, Sırplı kadınların evlenip köyde yaşamak istemeyecekleri gerçeğidir. Kadın 

sayısının azlığı dikkate alındığında bu algının yersiz ve sırf bir uydurma algıdan ibaret 

olduğu da söylenemez:  

Zaman ilerledikçe Sırplı kadınlar köyde yaşamak istemiyorlardı, şehri istiyorlardı. 

Ben de Sırp kızlarla evlenmek isterdim ancak hiçbiri kabul etmedi (Mihajlo). 

Sırplı kadınlar köyde yaşamayı reddettiler, köyde yaşayan kızlar bile şehre gidip 

evlendiler. Yaşadığımız köy, evlenmek için bir eş arayıp da bulamayan otuzla elli 

yaş arası erkeklerle dolu (Pavle). 

Kökleri geleneksel toplumun hayat tecrübesinde yatan ve modernliğin şartları altında da 

yeni biçim ve içeriklerle sürdürülmekte olan geçiş törenleri arasında en yaygın olan 

üçünün doğum, evlilik ve ölüm törenleri olduğu söylenebilir. Bu törenler basitçe bireyin 

hayatın bir safhasından diğerine geçişine ya da kimliğinin ve statüsünün değişmiş 

olduğuna işaret etmezler (bkz. Jary ve Jary, 1995: 561). Aksine, törenler aynı zamanda 

hayatın belli kurallar ve örüntüler içinde devam etmekte olduğuna ve işlerin merkezinde 

ya da olması gerektiği gibi seyrettiğine de işaret ederek toplumsal yaşamı desteklerler. 

Bu üç geçiş töreninden biri olan düğün törenleri de basitçe bir tören olmanın ötesinde bir 

anlam taşırlar ve geriye dönerek belli bir yaşa gelmiş üyelerin evlenerek hayatlarında yeni 

bir safhaya geçmeleri gerektiği yönündeki toplumsal kuralın geçerli olduğu bir muhitte 

bu kuralın kendisini teyit ederler. Buna karşılık, kendileri arzu ettikleri halde evlilik 

çağına gelmiş genç kadın ve erkekler için böyle bir törenin düzenlenememiş olması bunun 

önünde duran engelin ortadan kaldırılması, bu kurala uymaksızın evlenmek veya hiç 

evlenmek istemeyenlerin ise kurala uygun hareket etmeye zorlanması cemaatin 

durumdan vazife çıkarması ve ona müdahale etmesi için yeterli bir sebep teşkil eder. 

Nitekim köylü toplumlarında ideoloji ve törenselin mahiyeti ve önemini anlatırken Wolf, 

bu törensellerin “bireyin başına gelen bir olayı kamunun ilgi konusu haline” getirme 



109 

 
 

işlevinden de söz eder (Wolf 2000: 155). Öte yandan bir bireyin kendisi açısından da 

toplumsal normlar ve kurallarda ifadesini bulan ve törensellerle desteklenen bir hayat 

düzenini kuramamış olmak basitçe bir eksiklik duygusu oluşturmakla kalmaz aksine 

hayatın olağan seyrinin dışında kalmış olmak pratik olarak bu olağan düzenin halde ve 

gelecekte sağlayacağı veya sağlaması beklenen yararlardan da mahrum kalacağına dair 

güçlü bir uyaran etkisi yaratır.  

Dolayısıyla evlenme çağına gelip de evlenememiş olmak evlenme ve aile kurmaya 

bağlanan önem ve işlevlerin büyüklüğü ve ağırlığına bağlı olarak hem bir yandan 

toplumsal bir baskı hem de içten içe bireyde ruhsal bir gerilim oluşturur. Gerek erkek 

gerekse kadın katılımcıların beyanlarında evlenme çağına gelip te evlenememiş olmayı 

“kötü kadere veya talihe sahip biri” olmak gibi onun elinde olmayan etkenlere bağlayan 

bir kültürel anlayışın izleri kadar bu durumu onların kendilerinin kişilik, kimlik, ahlâk 

veya bedeni, zihni bir kusuruna bağlamaya kadar varan diğer algılama, konumlandırma 

ve yargılama biçimlerinin izlerini de görmek mümkündür. Yine aynı beyanların 

içeriğinde, aşağıda ele alınacağı üzere, böyle durumlarda köylü toplumlarında geçerli 

olduğu düşünülen ve çoğunlukla çiftçilerin yeni tarımsal uygulama ve teknolojileri 

benimsemelerinin önemli bileşenlerinden biri olduğu iddia edilen “görmek inanmaktır” 

(seeing is believeing) ilkesinin hem de cemaatin veya toplumum durumdan vazife 

çıkararak olaya müdahalesinin örneklerinin bir bileşimi sorunu çözücü bir çıkış yolu 

yaratmış görünmektedir. Ancak, anlatılanların içeriği dikkate alındığında, zaten bir aşk 

ilişkisi olarak başlamamış olmaları yeterince aşikâr olan bu evliliklerin başlangıç sürecini 

romantik bir rivayet tarzı ile anlatmak da pek mümkün görünmemektedir. Aksine süreci 

çoğunlukla trajedi ve bazen de traji-komik olarak nitelendirmek mümkün görünmektedir.  

“Görmek inanmaktır” ilkesi birilerinin belki de böyle bir kıstas olmaksızın inanılmaya 

değer başarılı bir uygulamayı hayata geçirmiş olmasını şart koşar. Kendileriyle mülakat 

yapılan erkelerin beyanlarında bunun birçok örneği bulunmaktadır:   

Yakınımızdaki bir köydeki birinin Arnavut bir kadınla evlendiğini duydum. 

Ona gittim ve sordum, çok mutluydu. Daha sonra bu evlilikler ayarlayan 

kişiyi bulma işine giriştim ve sonra da Arnavutluk’a gittim (Danko). 



110 

 
 

Köyden birisi, Arnavutluk’tan biriyle evlenmişti, evliliklerini ayarlayan bir 

kadın aracılığıyla, ben de Arnavutluk’a gittim (Dejan). 

Beyanların içeriğinden anlaşıldığı kadarıyla, evlenip aile kurmaya çok istekli olan Sırp 

erkekler, daha önce Arnavut bir kadınla evlenmiş olan bireylerden, Arnavut kadınlarının 

evlerine çok düşkün olduklarını, onların da aile kurmak istediklerini, köyde yaşamayı 

kabul ettiklerini, eşlerine ve onların ailelerine saygılı olduklarını, içtenlikle hizmet ve ses 

çıkarmadan itaat ettiklerini duymuşlar. Dahası, anlatılanlara bakılırsa, Arnavut kızlarda 

bulunan bu vasıflar ve meziyetler derecesi bakımından, hatta sırf mevcudiyeti 

bakımından bile Sırplı kadınlarda bulunmayan veya olmayan vasıflar ve meziyetlermiş. 

Böylelikle, köyde yaşayıp bir aile kurmak için ihtiyaç duyulan “umut ışığı” sınırın 

ötesinde bir yerden parlamış ve umut dolu bir gelecek vadeden bu ışığa ulaşmak için 

yapılması gereken şey bu işe vesile olacak bir aracı bulmak ve onun kılavuzluğunda yola 

düşmek olmuş. Erkek katılımcıların beyanlarından birkaç alıntı, Arnavut kadınlarda var 

olduğu görülen veya duyulan vasıf ve meziyetlerin konu ve kapsamını örneklendirmek 

ve özetlemek için yeterli olacaktır:  

Ağabeyim Arnavut bir kızla evliydi. Onu sevmiştim çünkü evine düşkündü, 

annemize iyi bakıyordu ve kocasıyla birlikte ailenin diğer üyelerine de 

saygılıydı. Ona baktım ve benim de Arnavutluk’tan bir kız bulmam gerektiğini 

düşündüm (Andrej).   

Onların iyi kızlar olduklarını duydum, çalışmak istiyorlarmış ve 

itaatkârlarmış da. Lokantalara gitmek ya da akşam eğlenmek için gece dışarı 

çıkmak gibi istekleri yokmuş. Tam aile yapısına uygun kızlar (Milent). 

Arnavut kızlarının iyi kızlar olduğunu ve köyde yaşamayı kabul ettiklerini 

duydum (Nikola). 

Yaşadığım köyde bu şekilde bir evlilik yapan ikinci kişiyim bu yüzden onlar 

hakkında çok şey duymamıştım, bir rastlantıydı. Benimle köyde yaşamak 

isteyen birini bulma ihtimali beni Arnavutluk’a götüren şey oldu. İyi ya da 

kötü, denemeden bilemeyeceğiniz bir şey (Luka). 

Çünkü bizim kızlarımız buraya gelip burada yaşamak istemiyor, köy işlerini 

yapmak istemiyorlar, tek istedikleri eğlenmek. Benim 18 hektar tarlam var ve 

sürülmesi gerekiyor. Bu işi de tek başıma yapamam ve bana yardım edecek 

bir eşe ihtiyacım var (Ljubisa). 



111 

 
 

Kendileriyle mülakat yapılan Sırp erkeklerin beyanlarında evlenme çağının geçmekte 

oluşunun ve bunun akabinde de aile kurmak, çocuk sahibi olmak yanında ve belki de 

bunlardan daha önemli olarak şimdiki ve gelecekteki hayatta kendisiyle arkadaşlık 

edilebilecek birini hiç bulamamanın sonucu olarak hayatta yalnız kalma korkusunun 

yansımaları da görülmektedir:  

Birçok Sırplı kızla tanıştım ama onlarla yakın bir ilişkim olmadı. Böylelikle yaşım 

geçmeye başladı ve evlenecek, hayatımı birlikte geçirecek bir kız bulmam gerekti. 

Köyde yalnız başına yaşamak çok zor. Burada kış çok uzun sürüyor ve kışın köyde 

hiç işimiz olmuyor. Konuşacak birine ihtiyaç duyuyorsunuz (Nikola). 

Bir aile kurup yalnız kalmamak istememdeki en büyük neden, bir gün annemle 

babam ölünce eşim ve çocuklarımla birlikte olmak istemem (Zoran). 

Belli bir zaman sonra yaşım geçmeye başladı. Annem ve babam öldü ve ben de yalnız 

yaşamak istemedim, bu yüzden evlendim. Eşimin hangi ülkeden olacağı benim için 

önemli değildi, önemli olan evlenmemdi (Darko). 

Sırp erkekleri yola düşüren ve Arnavut kadınları evlerine düşkün, çocuk sahibi olmak 

isteyen, bir ailenin sorumluluğunu üstlenmeye istekli, eşine ve eşin ailesine saygı duyan, 

eşine itaatkâr olup onun temin edebildiği şartlarda yaşamayı kabul eden, fedakâr kılan 

şey nereden kaynaklanmaktadır? Bunlar basitçe bireysel ayırt edici vasıflar mı yoksa 

kültürün ve toplumun kendi mensuplarına kazandırdığı vasıflar mıdır? Bu sorulara cevap 

vermek için şimdi sınırın öte yanındaki kadının durumunu incelemeye başlayabiliriz.  

4.3. ARNAVUT BİR KADINI UYGUN EŞ ADAYI OLARAK YETİŞTİREN 

TOPLUMSAL BAĞLAM  

Sosyolojide toplumsal cinsiyet rollerinin yani bir bireyin kadınlık veya erkeklik vasıf, hal, 

tavır ve davranışlarını tarif eden hususların bireyin kendine değil, topluma ve kültüre ait 

olduğu kabul edilir. Dolayısıyla kadınlık ve erkeklik “özgül toplumsal ve kültürel koşullar 

içinde kurulur”, sürdürülür veya değiştirilir (bkz. Bilton vd., 2002: 131). Toplumsal ve 

kültürel değişme ve dönüşümlerin asli mahiyet ve hüviyeti bir kesinti yaklaşımı ile 

kavramsallaştırıldığına bu rolleri geleneksel-modern, eski-yeni diye ayrımlaştırmak ve 

işaretlemek mümkündür ve sosyolojide sıkça bu türden bir tasnif yapılır. Ancak, 

toplumsal ve kültürel hayatta kesintiler olduğu kadar süreklilikler de mevcuttur ve 

geçmişte ortaya çıkmış birçok uygulama ve bu arada toplumsal cinsiyet rolleri bugün de 



112 

 
 

varlığını sürdürür. Ancak, Durkheim’in (2003: 123-168) da belirttiği gibi, bu 

devamlılığın sırf kör ve işlevsiz alışkanlıkların sürdürülmesi olarak mı, yoksa kendilerini 

meydana getiren toplumsal şartların hala devam etmekte oluşunun bir ifadesi olarak mı 

konumlandırılacağının hazır ve kesin bir çözümü de yoktur. Yine de anlatım kolaylığı 

sağlaması bakımından kökleri geçmişte olan ve bugün de varlıkları devam eden rollere 

“geleneksel”, hayatın değişen şartları içinde yakın zamanlarda ortaya çıkmış ve kültüre 

yerleşme eğilimi göstermiş olanları modern veya bu kelimenin özgün anlamı olan “bu 

güne, şimdiki zamana ait veya dair” olan şeklinde ikiye ayırmak uygun olur.   

Geleneksel cinsiyet rollerinde, kadınların ödev, yetki ve sorumluluk alanının hane 

halkının iç işleyişinin ve günlük düzeninin ortaya çıkardığı işlerle alakalı olduğu, 

erkeklerin ise hanenin dış çevresi ve topluluk içindeki genel duruşunun temsili ve 

sürdürülmesi ile ilgili olduğu genel bir kabul görür. Türkiye’de ve Arnavutlukta yapılan 

aile araştırmalarında bu anlayışı temsil eden verilere de rastlanır. Örneğin Atalay’ın 

(1992: 127-141) çalışmasında kadınların asli görevleri olduğu düşülen rollerin başında ev 

işlerini yapmak, çocukları yetiştirmek, eşine ve çocukları manevi destek olmak, çocuk 

doğurmak; erkeklerin asli rollerinin başında ise ailenin geçimi sağlamak, ailenin 

güvenliğini sağlamak ve ailenin konut ihtiyacı temin etmek gelir. Dauti ve Zhllima (2016) 

tarafından Arnavutluk’ta yürütülen bir pilot araştırmaya göre, aile içinde eşler arasındaki 

işbölümü eşit bir bölünme gibi görünmemektedir. Bu çalışmada görüşülen kişilere göre 

(s.17-23) çamaşır yıkama ve ütüleme, ev temizliği, yemek pişirme, bulaşık yıkama ve 

çocuk bakımı gibi ev işleri çoğunlukla yüksek oranda kadınların yapmakta oldukları 

görülmektedir. Kadınlara kıyasla erkeklerin daha yüksek oranda yaptıkları işler olarak 

evde bakım ve onarımları yapmak ve çeşitli faturaların ödenmesi olduğu görülmektedir.  

Ancak, bu iki alanın sınırlarının her halde ve şartta kesin, katı ve geçirgenliğe izin 

vermeyecek yüksek ve gözeneksiz duvarlarla çevrili olduğu da söylenemez. Aksine, 

böyle bir duvarın özellikle 19. yüzyıl modernliği tarafından inşa edilmeye çalışıldığını, 

belki kasaba ve kentlerde mevcut olduklarını fakat geleneksel toplumun ağırlık merkezini 

oluşturan kırsal cemaatlerin yaşam pratiklerinde ise duvarlardan değil kalın çizgilerle 

işaretlenmiş işbölümü alanlarından söz etmek mümkündür. Zira hem hane halkının ikili 

karakteri (yani hem üretim için bir kaynak ve emek havuzu hem de bir tüketim ve yeniden 

üretim birimi olması hem de bütün bu faaliyetlerin bir cemaatin sınırları içinde yer alan 



113 

 
 

diğer hane halklarının yardımı, desteği ve yeri geldiğinde müdahalesi ile sürdürülmesi 

hane içinde herkesin emeğinin hem işbölümü alanları içinde hem de cemaatin diğer hane 

halklarının emek havuzu ile akışkan bir şekilde mübadele edilmesini gerektirir) (bkz. 

Wolf 2000; Sönmez, 1998).  Bir kadının baba evinde genç bir kız olarak yerine getirdiği 

rollere evliliği ile birlikte kocasının evindeki eşlik, annelik ve kadına has olduğu 

düşünülen diğer rollerin yerine getirilmesi eklenir. Toplumsal ve iktisadi bir birim olarak 

hane halkının varlığının nesiller boyu sürdürülmesinin maddi ve sembolik değerinin 

derecesine bağlı olarak kadının bir eş olarak doğurganlığının seviyesi ve tipi de büyük 

önem taşır ve onun varlığına ve evlilik birimi içindeki konumuna ilave bir güç ve değer 

taşır veya onu değersizleştirir. Aile/hanenin devamını sağlayacak varis/varisler (ki, bunlar 

o toplumda bir norm olarak yerleşmiş soy ve aile düzenine bağlı olarak şekillenir ama 

yaygın olarak karşılaşılan baba soyunun izlenmesi ve dolayısıyla erkek bir varisin 

önceliğidir) onun konumunu güçlendirir, itibarını artırır.  Bunun aksine olarak, kısırlık ya 

da çocuk doğurmaya başka bir engelinin bulunması ise onun konumunu zayıflatır, 

değerini azaltır ki, bu durumda kocası başarısız olan karısını boşamak ya da evlilik 

normları kadar yasal normların da izin vermesi şartına bağlı olarak ikinci bir kadınla 

evlenmek dâhil olmak üzere başka seçenekler arayabilir (bkz. Sönmez 1986, 138-140). 

Bu durum geçmişte olduğu kadar günümüzde de bazı değişikliklerle hala geçerlidir. Bu 

bağlamda geçmişte İngiltere kralı 8.Henry’i sonunda Katolik Kilisesi’nden ayrılmaya ve 

Anglikan Kilisesini kurmaya sevk eden meselenin tahta varis bırakmakla alakalı olduğu 

iyi bilinir (bkz. Ana Britannica, 2004: 594). 

Ancak kadınlık ve erkeklik rollerinde yeni zamanlarda derece ve mahiyet bakımından 

bazı değişiklikler de meydana gelmiştir. Örneğin, kadının doğurganlığı ve bundaki 

başarısı geçmişe nazaran daha az vurgulanır olmuş, çocuk doğuracak kiralık annelik 

mümkün hale gelmiştir.  Çocuğun aile mülküne ve toplumsal konumuna bir varis olması 

ve gelecekte yaşlıların bakımını üstlenecek biri olması etrafında tanımlanan işlevsel 

değerinin yerini onun arkadaşlık değeri almaya başlamıştır (bkz. Kağıtçıbaşı ve Ataca, 

2005: 319-336). Anneliğin vazgeçilmezi olan ve gerçekte hane içindeki diğer kadın 

üyelerle paylaşılan bakım ve terbiyeye dair roller hane içinde veya dışında ücretle 

yaptırılabilen işlere dönüşmüştür. Parsons (1954)’tan aktaran Bilton vd.,’e göre, erkeği 

araçsal (instrumental) (yani hanenin rızkını temin eden), kadını duygu ve sevgi sağlayıcı 



114 

 
 

(expressive) olarak konumlandıran (bkz. Bilton vd., 2002: 232-234) ve aslen 19. yüzyıl 

modernliği ve kentliliğinin bir ifadesi olan görev ve sorumluluk dağılımında ise 

geleneksel kırsal toplumda zaten mevcut olana yönelim güç kazanmaya başlamıştır. 

Bunun bir sonucu olarak modern kadın artık daha az bir anne ve ev kadını, daha çok 

ekmek parası kazanan, kariyer yapan, siyaset yapan bir kadın olarak temayüz etmektedir. 

Bu yeni rol dağılımı onu daha önce erkeklerin yaptıkları gibi artık uluslararası emek 

göçünün de bir parçası kılmış görünmektedir (Čikić ve Petrović 2015; Haan, 2012; 

Vullnetari, 2012).  

Ancak, ne var ki, geleneksel veya modern, cinsiyet rollerinin aynı zamanda bir ev halkının 

saygın bir bireyi olmakla ve diğer bireyler ve onların kararları üzerine bir otorite kurmakla 

ve kadınlar ve erkekler için toplumlarında ve daha geniş bir toplulukta neyin uygun olup 

olmadığına karar vermekle alakalı boyutları da vardır. Bu kapsamda kimin neyi, ne 

derecede, nerede yapmaya kendisinin veya diğer aile üyelerinin tercih veya kararına bağlı 

olarak karar vermeye yetkili veya ehil olduğu, hanenin veya cemaatin sınırları içinde veya 

ötesinde çalışmak, eğlenmek, dinlenmek, başkaları ile iletişime geçmek gibi hemen her 

konudaki özgürlük sergileme, girişimde bulunma yetki ve kabiliyeti üzerinde kısıtlayıcı 

veya yönlendirici etkilerde bulunmaktadır. 

Geleneksel Arnavut toplumunda kadınların onuru önemliydi çünkü ailenin onurunu 

temsil ettiği için özel bir önem taşırdı (Turk, 1911: 58; Kurti, 2010: 123; Dervishi, 2016: 

202; Poni, 2016: 56-58). Onun namusu aile onuruna bağlıydı ve kadının bir kişi olarak 

değil namusu ile ailenin ideal şerefe katkıda bulunduğu görülüyordu (Whitaker, 1981: 

149). Arnavutların zihinlerine göre, insan için en değerli şey şereftir ve şerefi kaybederse 

hayatta başka hiçbir şey kalmazdı. Bu şekilde baba kızlarını evin içinde tutmaya çok 

dikkat ederdi, böylece kimse onları görmeyecekti. Ev kadının bekâretinin korunduğu ve 

aileye ait olmayan erkekler tarafından görülmediği güvenli alanıydı (Hirsch, 2003: 100). 

Bu koruma ihtiyacından, kadının vücudu babasının ve kocasının mülkü olarak görülmeye 

başladı (Coontz, 2006: 47). Bu düşüncenin yıllarca Arnavut erkeklerin zihinlerine eşlik 

ettiğini görülmektedir.  

Kendileriyle mülakat yapılan Arnavut kadınların birçoğu evlilik öncesinde mensubu 

oldukları hane halkı içinde verilen kararlar ve yapılan işlerde kendilerine getirilmiş olan 



115 

 
 

çeşitli kısıtlamalardan söz etmekteler. Bu kısıtlamalar bazen ailenin bir birim olarak 

toplum içindeki saygınlığı düşünülerek veya bu saygınlığın korunması adına aşırı 

korumacılık şeklini alırken bazen de aşırı kısıtlama, hatta bazen mecazen veya fiilen “eve 

hapsedilmeye” varan ve kadınlar tarafından “bağnazlık” olarak nitelendirilen bir hal de 

alabilmektedir. Hatta bu sonraki hallerde olağan olarak bir kadının hane dışında bir yerde 

çalışmaya başlamasının onun özgürleşmesine giden yolda önemli bir eşiğin aşılması 

olarak da düşünülebilir. Ancak mülakat verileri bunu teyit etmemekte aksine evlilik 

öncesinde hane dışında ücretli veya maaşlı bir işte çalışan ile çalışmayan kadınların 

arasında bir fark olmadığına işaret etmektedir. Aşağıda sunulan alıntılar, bir genç 

kızın/kadının sırf bir kadın olduğu için seçenek ve özgürlüğünün nasıl kısıtlandığı, 

kadının yerinin onun evi olduğu ve geçiminin hanenin erkekleri tarafından karşılanacağı, 

eğer evden dışarı çıkacaksa bunu ancak aileden/haneden birinin kendine eşlik ettiği bir 

durumda yapabileceği, bir şey yapmadan, bir yere gitmeden önce ailenin büyükleri veya 

erkeklerinden izin almaları gerektiğine dair kısıtlamaların onların günlük hayatındaki 

yansımalarını açıkça ortaya koymaktadır. Bütün bu kısıtlamalar kızın veya kadının namus 

ve onurunu korumak için yapılmaktadır zira bu namus ve onur katılımcı kadınların 

geldikleri bölgede ve daha genelde Arnavut toplumu içinde ailenin müşterek toplumsal 

onurunun önemli bir bileşeni olarak algılanmaktadır.    

Dışarı çıkmamıza, istediğimiz gibi giyinmemize veya okula gitmemize izin 

vermiyorlardı. Bize kötü davranmadılar ama bazı şeyler kısıtlıydı (Bahrije). 

[Yerin isimi’deki, […] fabrikasında] altı ay çalıştım, çok fazla çalışmadım çünkü 

orayı bilirsiniz… Kıskançlar ve çalışmama izin vermediler. Babam işi bırakıp evde 

durmamı söyledi. “Eğer paraya ihtiyacınız varsa ben sana veririm” (dedi) (Megi). 

Babam çok bağnazdı. Hiçbir yere gitmemize izin vermezdi. Eğer gitmemiz gerekirse 

de, yalnız değil erkek kardeşlerimizle gitmemiz gerekirdi. İşte bu yüzden, babam izin 

vermediği için çalışmaya çok geç başladım. Çalışmaya kız kardeşimle aynı anda 

başladım. İşe her gün en büyük ağabeyimizle birlikte gidip geldik. Babam, evin 

erkekleri çalıştığı için kızların çalışmasına gerek olmadığını söylüyordu. O 

zamanlar çalışmadım, evde durdum ama kendimi kafesteki bir kuş gibi 

hissediyordum. Çalışmaya başlayınca biraz olsun özgür hissetmeye başladım. 

Kendimi bir birey gibi hissettim, sürekli bir şeyler isteyen biri gibi değil (Andrra). 

[Yerin isimi’deki, […] fabrikasında]  üç yıl çalıştım ve sonra evlendim. Babam tam 

bir bağnazdı, izin almadan veya yanıma erkek kardeşimi, kız kardeşimi veya annemi 

almadan beni hiçbir yere göndermezdi (Leonora). 

Her zaman evdeydim çünkü ağabeylerim çok bağnazdı ve çalışmama izin 

vermezlerdi. Çoğunlukla ev işi, yemek pişirmek, evi temizlemek, çamaşır yıkamak, 



116 

 
 

ütü ve yazları bahçeyle ilgilenmek gibi işlerle uğraşırdım. Çalışmayan her kadının 

yapması gereken şeyler bunlardı (Gresa). 

Kendileri ile mülakat yapılan kadınların evlilik öncesindeki hayatlarına dair beyanlarına 

dayanarak onların ne tür toplumsal cinsiyet rollerinin geçerli olduğu bir aile ve cemaat 

içinde yetiştirilmiş olduklarının genel bir resmini çizmek de mümkün görünmektedir. 

Buna göre bir kadının babasının veya kocasının evindeki yeri ikincildir, evlilik öncesinde 

babasının veya büyük erkek kardeşinin, evlendikten sonra eşinin veya birlikte 

yaşıyorlarsa kayın babasının otoritesine itaat eder; ailenin yemek ve temizlik, yıkama, 

ütü, çocuk bakma gibi işleriyle ilgilenir. Dışarıda ücret veya maaş karşılığı bir işte 

çalışacaksa onların izni ile çalışır, ama makbul olan evinin içinde kalması ve aile 

üyelerine hizmet etmesidir. Onun bakımını veya geçimini sağlamak babanın veya 

kocanın görevidir. Kadın bu rolleri ve onların talep ettiği kişiliği çocukluğundan itibaren 

hanenin yetişkin kadınlarının örneğinde görür, öğrenir ve benimsemiş olsa da olmasa da 

bunlara uygun davranır. Ama yine onların beyanlarına bakılırsa bunları benimsemiş ve 

içselleştirmiş gibi de görünmekteler:  

Bir kadının görevleri... bir kadının görevlerini herkes çok iyi bilir. Kadın çocukları 

büyütür, eşinin ailesine bakar. Evdeki insanların sayısı ne kadar fazla ise senin de 

yükümlülüğün artar,  çünkü hepsi yemek ister, yemek pişirmelisin, temizlik 

yapmalısın, evi süpürmelisin... (Egzona). 

Bir kadının işleri temizlemek, süpürmek, yıkamak, yemek yapmaktır. Babanın evinde 

yaptığın şekilde eşinin evinde de yapacaksın ev işlerini (Teuta). 

Ee... bir kadının işleri neler?m Başta olmak üzere kadın yıkar, süpürür, yemek 

pişirir, ev işlerini hiçbir zaman aksatmamalı. Eşine bakması da başka bir görevi, 

eşinin evden nasıl çıktığına, yıkanmasına, tıraş olup olmamasına dikkat etmeli. Tüm 

evin sorumluluğunu taşır. Evde bir şeyin eksik olup olmamasını, nelerin satın 

alınacağını, gelirin nereden geldiğini bilmeli... (Hana). 

Kendi beyanlarının içeriğinden hareketle, dolayısıyla, kendileri ile mülakat yapılan 

kadınların, “kadın” kavramınını atıfta bulunduğu birey ev içinde çalışan, evin her işinden 

sorumlu olan, temizlik yapan, yemek pişiren, aile üyelerine bakan, çocukları büyüten, 

sadece gerekli olduğunda ev dışı işlerle ilgilenen bir bireydir. Onların yetiştikleri ortamda 

kazanmış oldukları bu algı ve anlayış evlilik öncesinde ev kızı rolünü, evlilik sonrası için 

ise aile kadını, adanmış anne, saygılı eş, kayınvalidesine ve kayınpederine hizmet eden 

gelin rolünü yerine getirmeye hazır olduklarını açıklamaktadır.  



117 

 
 

Ancak, yine kendi beyanlarından anlaşıldığı haliyle, bu kadınlar açısından evlilik hayatta 

atılacak önemli bir adım olsa da kutsal bir şey sayılmamaktadır. Evlilik aşk uğruna değil, 

evlenme uğruna yapılmaktadır. Evlilik, yaşı geldiğinden, her kızın içinde gelip geçici bir 

misafir olduğu babasının evinden kendini evine gitmesi gerektiği için ve buna aracılık 

ettiği, bunu temsil ettiği için yapılmaktadır.  

Arnavut kızları hakkında bilgisi olan ve Arnavutluk’a giderken ne istediklerini bilen Sırp 

erkeklerden farklı olarak kendileriyle mülakat yapılan Arnavut kızlar/kadınların Sırp 

erkekleri veya onların iyi eş olup olmayacakları hakkında herhangi bir ön bilgi ve anlayışa 

sahip olmadıkları görülmektedir. Onlar, bir kız/genç kadın olarak evlilikleri hakkında çok 

fazla hayal kurmuşlar, Arnavutluk’ta evleneceklerini tahmin etmişler, fakat hiçbir zaman 

Sırbistan’da evleneceklerini düşünmemişlerdir: 

Evlenmeyi hayal eden her kız gibi ben de her zaman Arnavut birisiyle evleneceğimi 

hayal etmiştim. Sırbistan’da evleneceğim asla aklıma gelmemişti. Hayat arkadaşımı 

bulup hayatı nasıl gelirse yaşayacağımın hayalini kurmuştum (Sara). 

Sırbistan’a geleceğimi hiç tahmin etmemiştim, Arnavutluk’ta evleneceğimi 

düşünmüştüm. Kaderim böyle yazılmış. Bir şeyi düşünmemiştim, üstelik Sırbistan’a 

geleceğim hiç aklımdan geçmemişti. ‘Arnavutluk’ta yaşamak yerine Sırbistan’da 

yaşamak daha iyi, orası da köy burası da köy’ diyerek ikna oldum (Teuta). 

Onların Sırp erkekleri ve Arnavut – Sırp evlilikleri konusunda ilk defa bir şey duydukları 

zaman bir aracının onların evine geldiği andır. On dokuz yaşını dolduran, psikolojik 

olarak eş olmaya hazır olan, evliliğin kendi cinsiyetine anlam katacağına güvenen ve 

bekâr bir kızın çok talihsiz biri olduğuna inanan bir kız haliyle bir aracının sunduğu fırsatı 

dikkatlice değerlendirir zira iyi bir evlilik teklifini kimse kaçırmak istemez.   

4.4. BİR EVLİLİĞE ARACILIK ETME GELENEĞİNİN MODERN 

BİÇİMLERİ 

Bu araştırmada kendileriyle mülakat yapılan kadınların içinde yetiştikleri bölgelerde ve 

hatta daha genelde Arnavutluk toplumunda evlenme çağına gelmiş fakat bunu 

başaramamış olanlara aracılık etmek geleneksel olarak mevcut olan bir uygulamadır. Bu 

kişilere Arnavutça’da shkues (bir nevi elçi gönderilen kişi) denir. Bu kişiler genellikle 

toplum içinde tanınmış, güvenilir, saygı gören ve iyi hitabet gücüne sahip, erkek tarafının 



118 

 
 

tanıdığı bireylerdir. Bu kişilere bir evliliğe aracılık etmelerinden dolayı geleneksel olarak 

bir ayakkabı, bir yelek, çorap gibi küçük hediyeler verilir.  Dahası, geleneğe göre hareket 

eden bu aracı aracılık ettiği evlilik hakkında evlenen taraflara, onların ailelerine ve 

cemaate karşı insani ve vicdani olarak sorumluluk üstlenir, işlerin aksi gitmesi halinde ise 

gayrı-resmi bir yaptırımla karşılaşır. Örneğin, kendisine yalan söylediği aile tarafından 

bir daha güvenilmez ve itibarsızlaştırılarak rencide edilir.  

Evliliğe giden süreçte geleneksel olarak bir aracının rol alması daha önce belirtildiği ve 

izleyen bölümde de anlatılacağı üzere, Lekë Dugagjini Kanunu (Kanuni i Lekë 

Dugagjinit) diye bilinmektedir. Bu kaynak, Arnavut Prensi III. Lekë Dukagjini (1410 - 

1481) tarafından prensipleri belirlenen bir Kanun’dur ve yüzyıllar boyunca yazılı 

olmayan kuralları, normları ve uyarıları ağızdan ağıza anlatılmıştır.    

Kanun, Rahip Shtjefën Gjeçovi tarafından ilk defa Kuzey Arnavutluk bölgesinde 

geleneksel uygulamaların halkı dinleyerek derlenmesi ve sistematik bir hale geirilmesi 

süryetiyle yazılı bir metin haline döniştirilmüştür. Bu metin “Hylli i Dritës” adlı dergide 

1913 yılında bölümler halinde yayınlanmaya başlamıştır. Rahip Gjeçovi ölümüne kadar 

(1929) bu kanunları toplamaya ve yayınlamaya devam etti. Daha sonra bir grup rahip 

“Hylli i Dritës” dergisinde yayınlanmış olan bu kanunları bir araya getirerek “Kanuni i 

Lekë Dugagjinit” adını verdikleri bir kitap olarak 1933 yılında yayınlamışlardır. Bu 

Kanun, Kuzey Arnavutlukta yaşayan halkın üzerinde güçlü bir etkisi olan ve hayatın 

bütün alanlarında toplumsal ve bireyler arasındaki ilişkileri düzenleyen sözlü bir 

kanundu. 

Dolayısıyla cemaatin bir bütün olarak ya da onun içinden bazılarının durumdan vazife 

çıkarmasının bir örneği olarak bir evliliğe aracılık etmek en azından Arnavutlar açısından 

bilinmedik bir şey değildir. Böyle bir aracılık uygulaması belki diğer toplumların 

geleneklerinde de mevcut olabilir. Hatta birçok batılı modern toplumda “dating agency” 

diye bilinen ve karşı cinsten biri ile düzenli bir ilişki kuramamış kişilerin tanışmalarına 

ve kendilerinin istemeleri halinde evlenmelerini yardımcı olmak adına ortaya çıkmış olan 

acenteler aynı geleneksel kurumun modern bir biçimi olarak da görülebilirler. Bunlara 

günümüzde sosyal medya üzerinden tanışma ve ardından belki de evlenmeye varan diğer 



119 

 
 

biçimlerini de eklemek gerekir. Hatta bu tür evlilikler sınır ötesi evlilikler bile 

olabilmektedir.  

Kısmen bu türden girişimleri andırır şekilde Sırp erkelerin evlenecek bir kadın arayışında 

sınır ötesine yaptıkları seyahatler yeni aracı türlerini temsil eden kişiler veya kurumların 

eşliğinde ve kılavuzluğunda gerçekleşmiştir. Bu araştırmada konu edilen evlilikler ilk kez 

2006 yılında yapılmaya başlanmış ve bu tür evliliklere aracılık eden ilk kişi de 

Arnavutluk’un İşkodra bölgesinden olan ve bu bölgede bu iş sayesinde oldukça popüler 

olan Arnavut bir kadındır. Fakat Arnavut-Sırp evliliklerine aracılık eden tek aracı bu kişi 

değildir aksine daha başka kişiler ve kurumlar da bu tür evliliklere aracılık etmişlerdir. 

Alan çalışması sırasında konu hakkında edinilen bilgiler ve kendileriyle mülakat yapılan 

kadın ve erkeklerin beyanları birlikte dikkate alındığında aracıları dört farklı gruba 

ayırmak mümkün görünmektedir. Bu sınıflama her bir aracılık biçiminde evliliğe giden 

sürecin nasıl bir seyir izlediğini tarif ve tasvir etmeye (ve dolaylı olarak diğerleri ile 

karşılaştırmaya da) imkân tanımaktadır. Bu suretle yapılan evliliklerde aracıların 

oynadıkları rol, Sırp erkekler Arnavutluk’a geldiklerinde Arnavut kadınlarla görüşmeleri 

nerede ve nasıl yaptıkları, neler konuştukları, birbirlerine ne tür sözler verdikleri veya 

vaatlerde bulundukları, kızlara bu süreçte hiçbir söz, tercih veya karar verme hakkı 

tanınıp tanınmadığı, hem erkeklerin hem de kadınların olumlu yönde karar vermelerinin 

nasıl gerçekleştiği veya onların buna nasıl ikna edildikleri gibi birçok sorunun cevabını 

ve her bir durumda karşılaşılan insani durum da aydınlatılmış olacaktır.   

Sırp erkeklerin Arnavut kadınlarla eviliğine ilk aracılık eden belli bir şahış olduğundan 

bu kişinin aracılığını kendisine verdiğimiz takma adı kullanarak “Valentina’nın aracılık 

ettiği evlilikler” olarak diğerlerinden ayırdık. İkinci aracı tipi kurumsal bir yapısı olan iki 

kuruluştur. Bunlar Sırbistan’daki “Stara Raška” İnsani Örgütü ve onunla işbirliği yapan 

ve Arnavutluk’un İşkodra kentinde 2008 yılında kurulmuş olan Maruel 2008 & Co. isimli 

evlilik acentesidir. Üçüncü aracılık tipi,  yakın akraba ve tanıdıkların aracılığıdır. Bu tipte 

evliliğe aracılık eden kişiler kızın kendisine ve/veya ailesine yakın veya tanıdık sıfatı 

taşıyan bir komşu, kuzen, abla, erkek kardeş, arkadaş veya vaftiz anne veya baba gibi 

şahsiyetlerdir. Bu aracılık tipiyle kurulan evliliklerde aracıların kendileri de birçok halde 

Sırp biriyle evli olan tanıdık kişilerdir. Ülke içi veya ulus ötesi göç hareketlerinde kendisi 

göç etmiş bireylerin mensubu oldukları ailenin, soy gurubunun ve cemaatinin üyelerinin 



120 

 
 

de göçüne ve menzildeki yeni yerleşim yerine yerleşmelerine aracılık etmelerine 

benzedikleri için bu evliliklere zincir evlilikler de denilebilir. Ancak, aracı her halde ve 

şartta kendisi de benzer bir evlilik yapmış biri olmadığından böyle bir nitelendirme 

aracılığın mahiyetini ifade etmekte eksik kalır.  Dördüncü tipte yer alan aracılık biçimleri 

bu üç tipin içinde düşünülmeye uygun olmayan ama her bir tiple paylaştığı bazı özellikler 

de bulunan, bu nedenle de “diğer” diye nilendirilmeyi hak eden tipteki aracılık 

biçimleridir.   

4.4.1. İşkodralı Valentina’nın Aracılık Ettiği Evlilikler  

Bu araştırmada incelenmekte olan türden Arnavut-Sırp evliliklerinin hikâyesi, şu ana 

kadar onlarca (kesin sayı bilinmemekte) evliliğe İşkodralı bir kadın olan Valentina’nın 

aracılık etmesiyle, 2006 yılında başlamıştır. Böyle bir işe aracılık etme düşüncesinin onun 

aklına ilk ne zaman ve nasıl geldiği, bu işe nasıl başladığı ve kiminle işbirliği yaptığı 

bizim için bilinmeyen bir husus olarak kalmaktadır. Zira kendisiyle iletişime geçerek 

mülakat yapmak yönündeki isteğimiz ve teşebbüslerimiz her defasında kendisi tarafından 

geri çevrildi. Ancak kendileriyle mülakat yapılanlar arasında evliliklerine Valentina’nın 

aracılık ettiği kadın ve erkekler de bulunduklarından, onların anlattıklarına dayalı olarak 

dolaylı bir yolla da olsa Valentina’nın bu evlilikleri nasıl gerçekleştirdiği, bunun için ne 

gibi yöntemler kullandığının bir tarifini yapmak mümkündür. Anlatılanlara göre, özü 

itibariyle Valentina’nın aracılık etme biçimi kandırma ve kazanç temin etme temeline 

dayanmaktadır. 

Katılımcı kadın ve erkeklerin anlattıklarına göre, Valentina Sırbistan’daki 

işbirlikçilerinin yardımıyla, evlenmek isteyen erkekleri buluyordu. Arnavutluk’ta 

(özellikle kuzeyde) da aynı şekilde kendi çalışma ağını kurmuştu, ortakları sayesinde 

köylerde evlenecek yaşta kızları bulup onların ailelerine ulaşmaya çalışıyordu. 

Sırbistan’dan talep gelince, talipli ile ilgili detayları öğrenmekte ve talibin yaşadığı 

yörenin ekonomik şartlarına göre kızı bulma karşılığı yapılacak olan ödeme için pazarlık 

ederdi. İşbirlikçisi talep edilen nitelikleri taşıyan kızı bulduktan sonra Valentina kızın 

ailesinin yanına gider ve babası ya da erkek kardeşi ile konuşurdu; bazen ilk olarak kızın 

kendisiyle de konuşurdu. 



121 

 
 

Kızın ailesi ile yaptığı görüşmelerde Valentina’nın iyi bir ikna kabiliyeti sergilediği 

anlaşılmaktadır. Bu ikna kabiliyetinin genellikle kızın babasının veya erkek kardeşinin 

duygularını harekete geçirici ve ona karşı taşıdıkları sorumlulukları yerine getirmekte 

olduklarına kendilerinin de inanmalarına ve ikna olmalarına yardım edici bir hitabet 

biçimi üzerinden işletildiği anlaşılmaktadır: “Kız evlilik yaşına gelmiş, bu çok iyi bir 

teklif, mutlaka değerlendirmeniz gerekir. Herkes kendi ailesinin dertleriyle ilgilenir, siz 

başkalarının söylediklerine kulak vermeyin, kızınızın iyiliğini düşünün. Rahat ve iyi bir 

hayat onu bekliyor”.  Bu hitabet taliplinin iyi vasıflarının takdim edilmesi ile pekiştirilir: 

“Size takdim edeceğim delikanlı çok iyi bir aileden geliyor, çalışkan birisidir, eksiksiz 

gediksiz dayalı döşeli güzel bir evi,  arabası var. Hiçbir kusuru yok, alkol tüketmiyor, 

arazisi ve çiftlik hayvanları var, sağım makineleri olduğu için kız inekleri sağmakla 

uğraşmayacak, çok yorulmadan sadece ev işlerini yapacak. Üstelik yaşadıkları yer de 

çok güzel”. Eğer ilk önce aile ile değil de kızın kendisi ile konuşuyorsa, Valentina ona da 

aynı şeyleri anlatır. 

Kızın ailesi talip ile görüşme ve sohbet etmeyi kabul ettiğinde, aracı talibin görüşme 

yapmak için Arnavutluk’a geleceği bir gün belirler. Talip geldiği gün ilk olarak aracı ile 

görüşür (bu buluşmada aracı ondan para isteyebilir; bin Eurodan üç bin Euroya varan 

ücretlerden söz edilmektedir), sonrasında aracı ile birlikte kızın ailesine gidilir. Bu, kız 

ve erkeğin birbirlerini görme şansına sahip oldukları ilk andır ve eğer birbirinden 

hoşlanmazlarsa görüşme kısa sürer ve aracı ile talip kızın evinden ayrılırlar. Kız veya 

erkekten birisi diğerinden ya da her ikisi karşılıklı olarak birbirlerinden hoşlanmayabilir. 

Hoşlanmayan erkek ise aracı onu başka adaylarla görüştürür. Bu çalışmaya katılanların 

anlattıklarına göre, bazen talibin aynı gün içerisinde üç ya da dört kızla tanışıp hiçbirini 

beğenmeyip evine eli boş döndüğüde olmuştur. Bazen de bir talibin birkaç defa 

Arnavutluk’a gidip farklı kızlarla tanışıp, sunulan adayların hiçbirini beğenmediği de 

olmuştur. Arnavutluk ile Sırbistan arasında tüm bu gidiş – gelişler – yalnızca yolculuk 

maliyeti değil, aynı zamanda aracıya yapılan ödemeleri de göz önünde 

bulundurulduğunda – bir hayli harcama yapmak anlamına gelmektedir. 

Eğer kız ve erkek birbirlerinden hoşlanırlarsa görüşme daha uzun sürer, kahveler içilir ve 

önemli konular konuşulur veya en azından kızın ailesi önemli konulardan bahsedildiğini 

düşünür. Genelde bu görüşmeye kızın annesi ve babası, kardeşleri, kuzenleri, varsa dedesi 



122 

 
 

ve babaannesi, evleneceği kişi (tek başına veya bir aile üyesi ya da arkadaşıyla birlikte 

gelen taliblerde var) ve tercüman rolünü de üstlenen aracı da katılmaktadır. Görüşmeye 

katılan kız tarafından hiç kimse Sırpça bilmediği için aracı konuşmaların içeriğini istediği 

şekilde tercüme edebilir. Bu görüşmede, kız haricinde, görüşmeye katılan diğer bütün 

katılımcılar konuşurlar; kızla erkek arasında hiçbir konuşma geçmez. Kızın babası talibe 

yaptığı işi, iktisadi durumunu, sahip olduğu arazi ve hayvan varlığının miktarını ve 

biçimini, evliliğin gerçekleşmesi halinde kızından yapması beklenen işleri, kızının hangi 

aile üyeleriyle birlikte yaşayacağını, talibin yaşını sorabilir. Hatta bazen emin olmak için 

kızın babasının talibin pasaportunu incelediği de beyan edilmektedir. Talip sorulara cevap 

verir, fakat çevirisini aracı yaptığı için gerçekte talibin ne anlattığını görüşmeye katılanlar 

bilmediği gibi kendisi de kendi cevaplarının nasıl tercüme edildiğini bilmemektedir. 

Arnavut bir kızla evlenmek için sınırdan geçen her adayın gerçek cevaplarını sadece 

İşkodralı Valnetina bilir, kız ise ancak evlendiğinde bilebilir. Kız aracıya ve verilen 

sözlere güvenir, kızın ailesi de aracının söylediklerine inanır. Sırp erkeğinin nerede 

yaşadığını görme imkânları olmadığından ve iletişim engellerinden dolayı inanmak 

zorundadırlar, bu da aracının onları kandırmasını kolaylaştırır. 

Erkek bu görüşmede kız hakkında hiçbir şey sormaz. Zira kızın evine gitmeden önce aracı 

kız hakkında her şeyi ona anlatmıştır. Talipleri özellikle ilgilendiren hususlar kızın yaşı, 

görünüşü, çalışkan ve ahlâklı olup olmayışıdır. Dış görünüşü talibin kendisinin 

değerlendirebileceği bir özellik iken, ahlâki niteliklerini ve karakteri konusunda aracı 

garanti verir. Aracı talibe kızın tam aradığı kız olduğunu, tam bir ev hanımı ve çok 

çalışkan olduğu, onunla birlikte köyde yaşayacağını, ona ve ailesine hizmet edeceğini, 

bakire ve çok iyi ahlâklı olduğunu söyler. 

Kız tarafından görüşmeye katılan herkes görünüşü, hali ve tavrı itibariyle talibi beğendi 

ise ve kendisinin ahlâkı, iktisadi ve toplumsal durumu hakkında aracının anlattıklarını 

veya tercüme ettiklerini tatminkâr buldu ise verilebilecek iki cevap vardır: (i) ya aracıya 

bir hafta ya da on gün içinde cevap vereceklerini söylerler veya (ii) aynı gün içerisinde 

kararlarını bildirirler. Nişanlanma sözü ilk görüşme gününde verilmiş ise, mesafeden 

dolayı ve yol masraflarından kaçınmak amacıyla damat adayı bir gece İşkodra’da kalır ve 

ertesi gün nişan kahvelerini içmek için müstakbel gelininin evine gidilir. Aksi takdirde, 

erkek Sırbistan’a döner ve ailenin kızı verip vermeyecekleri konusundaki cevabını bekler. 



123 

 
 

Bunun gibi durumularda aracının rolü oldukça etkindir; kızın ailesini arayıp olumlu cevap 

vermeleri için onları ikna etmeye çalışır. Eğer kızın ailesi olumlu cevap verirse nişan 

kahvelerini içmek ve düğün tarihini belirlemek üzere erkek tekrardan Arnavutluk’a gelir. 

Kendileriyle mülakat yapılan kadın ve erkeklerin beyanlarınca da teyit edilidiği üzere, 

İşkodralı Valentina, sıklıkla kızın ailesine, müstakbel damatlarının Karadağlı olduğunu 

ve kızlarının Karadağ’da, Podgorica veya Tuz’da yaşayacağını söyleyerek onları 

kandırmıştır. Ama bazı kızlara müstakbel kocasının gerçekte hangi ulusa mensup olduğu 

ve yaşayacakları yer hakkında doğru bilgi vermiştir. Diğer bütün konularda, yani talibin 

iktisadi durumu, sahip olduğu ev, sahip olduğu arazi ve hayvanlar, yaşadığı yerin çok 

güzel ve rahat bir yaşam için uygun olduğu, adayın gerçek yaşı, erkeğin hangi aile 

üyeleriyle yaşadığı hakkında da yalan söylemiştir. Dolayısıyla o kendi menfaatıni 

düşünüp kızlara veya ailelerine istediği gibi bir hikâye anlatmıştır. 

Araştırma sürecinde kendileriyle mülakat yapılanlar arasında İşkodralı Valentina’nın 

evliliklerine aracılık ettiği 11 kadın ve 9 erkek bulunmaktdır. Albina ve kocası Jovan bu 

çiftlerden biridir. İşkodralı Valentina, Albina’ya, müstakbel kocasının asıl kökeni ve 

Sırbistan’da yaşayacakları yer hakkında doğru bilgi verdiği fakat diğer konularda 

kendilerini yanılttığı çiftlerden biridir. İkisi de aracı tarafından kandırıldıklarını 

hissetmektedir ancak erkeğin yaşadığı aldatılma para ile ilgili iken (aracı Jovan’nın 

verdiği parayı kızın ailesine vereceğini söylemiştir), kızın uğradığı aldatılma manevi ve 

psikolojiktir. Zira İşkodralı Valentina bütün ikna ve aldatma yöntemlerini kullanarak, 

Albina’ya müstakbel kocasının birlikte çok iyi bir yaşam sürdürmeleri için gereken tüm 

şartlara sahip olduğunu söyleyerek yaşanacak yeri ona gerçekte olduğundan farklı 

anlatmıştır: 

Köyümüzde yaşayan, Arnavut bir kızla evli olan bir adamla konuşmuştum. Ardından, 

bu tarz evlilikleri gerçekleştiren Valentina adında Arnavut bir kadınla iletişime 

geçtik. Valentina kızın çok iyi, akıllı ve çalışkan olduğunu söyledi. Anlattıklarından 

şüphe ediyordum fakat denemekte kararlıydım. Ancak Valentina özellikle kızın 

ailesini kandırmıştı. Ona kızın ailesine verilmek üzere bin beş yüz euro ödemiştim, 

ama evlendikten sonra tüm paraları Valentina’nın aldığını öğrendim (Jovan). 

Valentina evime gelip babamla konuşmuştu. Ardından bana Arnavut bir kızla 

evlenmek isteyen bir erkekten bahsetmişti. Erkeğin iyi bir evi ve güzel bir arabası 

olduğunu, sadece annesiyle yaşadığını, çok fazla ineklerinin olmadığını, kısacası her 

şeyin mükemmel olacağını söylemişti; fakat evine geldiğimde Valentina’nın 



124 

 
 

anlattıklarından hiçbir şeyi bulamadım. Ev eskiydi, arabası yoktu, çok uzak bir 

köyde yaşıyordu ve sığırları çoktu. Üstelik evinde bir kadın ve bir adam buldum. 

Valentina erkeğin babasının öldüğünü ve onun sadece annesiyle yaşadığını 

anlatmıştı, bu yüzden çok şaşırmıştım. Babamla telefonda konuştuğumda eşimin 

babasının hayatta olup olmadığını sormuştu ve babama evden hiç ayrılmayan bu 

adam eşimin babası olmalı diye cevap vermiştim (Albina). 

İşkodra’lı Valentina’nın evliliklerine aracılık ettiği bir başka kadın olan Shpresa’nın 

anlattıklarına göre aracı ona erkeğin Karadağlı olduğunu ve Karadağ’da yaşayacağını 

söyler. Erkeğin iyi yaşam koşullarına sahip olması ve Valentina’nın yaşı onu Sırp bir 

erkek ile görüşmeye ikna eder: 

Valentina adında İşkodralı bir kadın evimize gelip erkek kardeşimle konuştu. 

Kardeşime evlenmek isteyen Karadağlı bir oğlandan bahsetti ve onun 

(kardeşimin) bekâr olan bir kız kardeşinin olduğunu bildiğini ve (teklifin) kız 

için değerlendirilmesi gereken iyi bir fırsat olduğunu düşündüğünü söyledi. 

Bundan sonra kardeşim Valentina ile konuştuğunu anlattı. Valentina 

kardeşime oğlanın Karadağ’da yaşadığını, şehirde bir evinin ve köyde başka 

bir evinin olduğunu, oğlanın çok iyi ve çalışkan olduğunu söylemiş. 

Zamanında otuz yaşındaydım ve bu fırsatı değerlendirmeyi düşündüm. 

Kardeşimden oğlanın gelmesine ve tanışmamıza izin vermesini istedim. 

Valentina hiç Sırbistan’dan bahsetmedi, bize yakın olduğunu, Karadağ’da 

olduğunu söyledi. 

Talipli ile görüşmesinden ve aracının da tercüman olarak hazır bulunduğu 

konuşmalarından sonra Shpresa bu kişi ile evlenmeyi kabul eder. Aile arasında yapılan 

küçük bir kutlama olduğu için Sırp adayının Sırbistan’dan geliş tarihini belirlenir ve 

evlenirler. Shpresa, aile arasında yapılan küçük bir kutlama sonrasında evinden 

Sırbistan’a doğru yaptığı yolculuk anlarım şöyle anlatmaktadır:  

Valentina’nın anlattıklarına göre Karadağ’a doğru yola çıkmıştık: ben, eşim, 

görümcem ve aracı. Granica’ya vardığımızda aracı arabadan çıktı, bana bakıp 

“Sana bütün iyilikleri diliyorum” dedi, sonra eşime dönüp, ona “Paramı ver, sana 

gelin buldum o yüzden parayı ver” dedi. Eşim ona iki bin Euro vermiş ama daha 

fazla istiyordu. Bu kadın yalnızca para için çalışır, ne Arnavutlar ne de Sırplar için 

çalışır; yaptığı sadece ticarettir. 

İşkodralı Valentina’nın Sırp koca adaylarından para aldığı gerçeğini evlenmelerine 

aracılık ettiği herkes anlatmaktadır. Evliliklerinin üzerinden on yıldan fazla zaman 

geçmiş olması ve şimdi çocuklu anneler haline gelmiş olmalarına rağmen bu aracının 



125 

 
 

aldatmasından dolayı uğradıkları hayal kırıklığı onun aracılığı ile evlenmiş olan Arnavut 

kadınların sözlerinde hala çok belirgin: 

Nereye gideceğimi bilseydim asla yola çıkmazdım. Bana sadece Kraljevo’da 

yaşayacağımı söylemişti, hepsi bu. Gelecekteki eşimin gerçek yaşam koşullarından 

bahsetmemişti. Durumu menfaatine göre düzenledi. Eşimden iki bin beş yüz Euro 

almıştı ve nerede yaşayacağım konusunda herhangi bir güvence vermemişti ve 

eşimin Karadağ’da olduğunu söylediği için Sırbistan’a geleceğimi bilmiyordum. 

Gelip de yeri görmek imkânımız yoktu. Annem ‘yaşayacağın yeri görseydik gitmene 

izin vermezdik’ diyor bana (Elona). 

İşkodralı Valentina’nın aracılık esnasında kızlara ve ailelerine talibin yaşadığı yeri 

Sırbistan değil de Karadağ olarak belirtmesinin ardında yatan şeyin ne olduğunu şüphesiz 

ki, bilmiyoruz ancak makul bir hipotez olarak bu iki ulus arasındaki husumet ve 

önyargıların doğuracağı engeli aşma kaygısı olmalıdır. Zira bir Arnavut olarak İşkodralı 

Valentina Arnavut toplumunda insanların Sırplar hakkında taşıdıkları olumsuz 

anlayışının ve önyargının farkında olmalıdır.  Bu yüzden iki taraf arasında anlaşmanın 

çok fazla zorluk çekmeden, hızlı bir şekilde gerçekleşebilmesi için talibin yaşadığı yeri 

kendileriyle mülakat yapılan kadınların yaşadıkları yere komşu olan ve kendisine ve 

halkına karşı aynı türden bir olumsuz tavır takınılmayan Karadağ olarak göstermeyi 

uygun bulmuş olmalıdır. Bu husus kendileriyle mülakat yapılan kadınların kendi 

beyanlarında da mevcuttur:   

Sırbistan’a geleceğimi bilseydim gelmezdim. Çünkü hem dedem hem babam “Sırplar 

insanı boğazından bıçaklar” (Serbt t’presin n’qaf) derdi. Fakat buradaki insanlar 

normal insanlar (Shpresa). 

4.4.2. Evlendirme Acentelerinin Aracılık Ettiği Evlilikler 

Sırp erkek-Arnavut kadın evliliklerine aracılık eden ve araştırma sürecinde yetkilileri ile 

mülakat da yapılmış olan iki acente veya kurum bulunmaktadır. Bunlardan biri 

Sırbistan’da 2000 yılında kurulan “Stara Raška” isimli kuruluştur. Bay Vojin Vučićević 

tarafından yönetilen bu İnsani Kuruluş’un (Humanitarian Organization) yaptığı insani 

işler arasında, 2008’den itibaren Sırp erkekleriyle Arnavut kızlar arasındaki evlilikleri 

ayarlamak da bulunmaktadır. Kuruluşun ana merkezi Belgrad’da bulunmaktadır ancak 

Sırbistan’ın birçok şehrinde çalışma ortakları vardır. Kuruluşun Sırp-Arnavut evlilikleri 



126 

 
 

konusunda faaliyet gösteren şubeleri, Momir Kovacevic başkanlığında Güneybatı 

Sırbistan’ın Zlatibor ilçesinde bulunan Sjenica kasabasındadır. İnsani Kuruluş bu aracılığı 

kişisel menfaat sağlamak için değil, tüm Sırbistan için ulusal bir program alarak 

başlatmış. Amaçları, Sırbistan’ın neredeyse terk edilmiş köylerindeki nüfus artışını 

olumlu yönde etkileyecek ve ayrıca köyde yaşayan erkeklerin eş bulmalarına yardım eden 

bir program üretmektemiş. 

Kendisi ile yaptığımız mülakatta kuruluşun başkanı olan Bay Vučićević başlattıkları 

girişimin ardında yatan düşünce ve toplumsal kaygıları şöyle ifade etmiştir:  

Sırbistan’daki birçok köy tükeniyor. Güneybatı Sırbistan’daki Pešter köyünde bir 

okul, öğrenci eksikliğinden dolayı kapandı ve bu evlilikler yapıldıktan sonra köydeki 

okul yeniden açıldı. Böyle bir olayın yaşandığı tek köy burası da değil, diğer köyler 

de bu evliliklerden olumlu yönde etkilendi. Sırp ve Arnavut kadınlarının arasındaki 

fark, Sırp kadınların köyde çalışmak veya yaşamak istememeleri, ayrıca ikiden fazla 

çocuk doğurmayı da reddediyorlar; aile hissini ve sorumluluğunu kaybetmek 

üzereyiz. Doğurganlık oranı düştükçe, nüfus da azalıyor ve Sırplar yok olmak üzere. 

İkinci bir acente 2008’de Arnavutluk’un İşkodra kentinde Maruel 2008 & Co. ismiyle 

faaliyete geçmiş olan bir evlendirme acentesidir (marriage agency). Bu kuruluşun amacı 

Arnavut kızlarla, Sırp, Karadağlı ve Boşnak erkekler arasında çok kültürlü evlilikler 

düzenlemektir. Kuruluş sonrasında Sırbistan’daki İnsani Kuruluş Stara Raška’nın 

yöneticileriyle bağlantı kurar ve birlikte, bu evliliklerin nasıl yapılacağı konusunda ciddi 

bir işbirliği yapmak yönünde bir karara varırlar. Buna göre Sırp tarafı erkek adayları 

getirecek, Arnavut taraf da uygun gelinler bulacaktır. Maruel 2008 & Co.’nun ana 

merkezi İşkodra’da olacaktı ancak Arnavutluk’un farklı şehirlerinde de çalışma ortakları 

bulunacaktı. Bu süreci kolaylaştırmak ve güvenilir hale getirmek adına, acentenin çalışma 

ortakları potansiyel gelin adaylarına sahip şehirlerde, kasabalarda ve köylerde yaşayan 

Arnavut kişiler olacaktı ki, bu yolla kızların aileleri ile de bağlantı kurmak kolaylaşsın. 

Yukarıda bahsettiğimiz gibi, Sırp kuruluş Stara Raška’nın Arnavut-Sırp evliliklerine 

aracılık eden şubeleri Bay Momir Kovacevic’in sorumluluğunda Sjenica’da bulunuyor. 

Kendisinin Sırbistan’ın farklı şehir ve köylerinde işbirlikçileri var ancak Bay Kovacevic 

genel olarak köylerdeki vaizler/rahipler ile işbirliği yapmakta. Rahipler köydeki durumu 

ve orada yaşayan aileleri en iyi bilen kişiler olarak hangi ailelerde bekâr erkekler 



127 

 
 

olduğunu da bilen kişiler. Bu din adamı ve işbirlikçi konumları ile onlar bekâr kalmış 

erkeklerin kendilerine danışıp, Arnavutluk’tan evlenilebilecek bir aday bulmada 

kendilerinden yardım isteyebilecekleri kişiler. Köylerde rahipler tarafından tespit edilip 

toplanan evlilik başvuruları Stara Raška’nın İşkodra’daki evlendirme bürosuna 

iletilmekte.  

Yöneticilerinin kendilerinin belirttiklerine göre bu iki kuruluşun çalışma yöntemi şu 

şekilde: İşkodra’daki büro evlenmek isteyen Sırp adaydan önce kendini tanıtacak bir 

formu doldurmasını istiyor. Daha sonra, büronun elemanlarından biri, bu şekilde form 

doldurmuş olan bireyleri özelliklerine göre analiz ediyor ve onun talep ettiğine uygun üç 

farklı kadın adayını seçenek olarak sunuyor. Bu kuruluş aracılığı ile evlenmek isteyen 

kadınların ve erkeklerin üç seçenek görme hakları var ve eğer yapılacaksa bu tercih 

büronun onlara sundukları arasından yapılmak zorunda. Kız ve erkek tanıştıktan sonra 

eğer birbirlerinden hoşlanırlarsa, kızın kendisi veya aile üyeleri kızın ilerde yaşayacağı 

koşulları ve evi görmek için Sırbistan’a gidiyor. Eğer memnun kalınırsa, nişan töreni 

yapılıyor. Evlendirme bürosunun aynı zamanda çiftlerin seçildikleri andan evliliklerinin 

onaylandığı ana kadar onlara eşlik eden bir psikiyatristi de mevcut. 

İşkodralı Valentina’nın aracılık etmesinin biçimi ve mahiyeti ile karşılaştırıldığında Stara 

Raška’nın evliliklere aracılık etme biçimi kurumsal yapısı ve uyguladığı yöntem 

bakımından daha gerçekçi ve daha güvenilir görünmekte. Evlendirme acentesi tarafından 

yapılan evliliklerde kadın adaylara, yaşayacakları yerler, taliplerin yaşları, sahip 

olacakları koşullar açıkça söyleniyor ve durumu gidip kendilerinin görmesi için fırsat da 

veriliyor. Doldurulmuş olan formlar sayesinde erkekler de aday kızlar hakkında benzer 

bilgileri edinebiliyorlar. Maruel 2008 & Co. Evlendirme Bürosu’nun müdürü Bay 

Gjoka’nın belirttiğine göre, erkek adaylardan yalnızca pasaport çıkarma ve evlilik için 

gerekli belgeleri doldurmak için ücret alınıyor. Kuruluşun Sırp tarafı olan Stara 

Raška’nın yöneticisi Bay Vučićević dediğine göre ise adaylardan hiç ücret alınmıyor. 

Ancak bundan sonrasında kızlar ve erkekler arasında yapılan görüşmelerde izlenen yol 

ve yordam İşkodralı Valentina’nın aracılığında karşımıza çıkandan pek de farklı değil. 

Öncelikle evlendirme bürosundan biri kızın ailesiyle konuşup onlara, kızlarının evliliği 

hakkındaki teklifi veriyor, kızın ailesi adayla tanışmayı kabul edince de bir görüşme günü 



128 

 
 

belirliyorlar. Maruel 2008 & Co. Evlendirme Bürosu, erkek adayları İşkodra’da 

bekletiyor. Onlara, kendilerine sahip oldukları bilgilere göre kendilerine uygun bir kız 

bulduklarını söylüyorlar ve kızın evine gidiyorlar. 

Evlilik adayına, arabulucu ve çevirmen işlevi gören, İşkodra’nın evlendirme bürosu 

başkanı eşlik ediyor. Kızın evinde genelde evin erkekleri oluyor, babası, kardeşleri, 

amcası, dedesi, annesi ve kız kardeşleri. Herkes uzaklardan gelen adayla tanışmak için 

evde toplanıyor ve her birinin aday hakkında fikir belirtme hakkı oluyor. Eve girdikten 

ve tanışma faslı bittikten sonra, kahve getirilmesi bekleniyor. Kahveyi kız getiriyor ve bu 

kızla erkeğin birbirleriyle ilk tanıştıkları an oluyor, sadece bakışla, sözsüz, dokunmadan 

yapılan bir tanışma. Orada bulunanlardan utandığı için kızın, kendisinin kocası olmak 

için eve gelen adama iyi görünme (utanıyorlar) şansı bile olmuyor, erkeğin görünüşü 

hakkında fikir sahibi olabilmek için kaçamak bakışlar atmaya çalışıyor. 

Bu görüşmede, kız ve erkek birbirleriyle hiç konuşmuyor. Bu noktada arabulucu, erkeğe, 

orada bulunan hiç kimsenin anlamadığı bir dil olan Sırpça’da kızı beğenip beğenmediğini 

soruyor. Eğer kızı beğendiyse, arabulucu buradan devam ediyor, eğer beğenmediyse de 

arabulucu görüşmeyi mümkün olduğunca kısa tutmaya çalışıyor. Konuşmayı ilk başlatan 

da kızın ailesine, kızınızı istemeye geldik diyende arabulucu oluyor ve sonrasında erkeğin 

özelliklerinden, onun ne kadar çalışkan, iyi huylu, kibar olduğundan, alkol 

kullanmadığından, iyi yaşam koşullarına sahip olduğundan ve bir aile kurmayı 

istediğinden, ona ve ailesine saygı duyacak iyi bir kız aradığından bahsediyor. Rovena, 

kocasının bu yöndeki istekleri hakkında evlerinde ilk konuştukları zamanı şöyle anlatıyor: 

Görüşmede ailem vardı ve eşim, sadece gezmek isteyen, bana ve aileme saygı 

göstermeyecek, çalışmaktan kaçacak bir eş istemiyorum dedi; ben normal birini 

istiyorum, dışarı çıkacağımız zaman birlikte çıkarız, çalışacağımız zaman da birlikte 

çalışırız (Rovena). 

Görüşmeler bu şekilde ayarlanıyor, çoğu durumda kızın evinde (katılımcılar arasında ilk 

kez İşkodra’da bir kafede buluşan birkaç çift de var), aile bireylerinin önünde, bu 

konuşmaların sıklıkla yapıldığı, sözlerin verildiği, soruların sorulduğu buluşmalar oluyor. 

Tüm konular konuşulduktan sonra, arabulucu kızın ailesine bu evliliği onaylayıp 

onaylamadıklarını soruyor. Ancak aile bireyleri kızla konuşmadan bir cevap vermeyi 



129 

 
 

reddediyor. Aday ve ara bulucu evden ayrıldıktan sonra, aile bireyleri birbiriyle 

konuşuyor, herkes adayı sevip sevmedikleri, teklif edilen evlilik yapılmalı mı 

yapılmamalı mı gibi konularda fikir belirtiyor. Bazen aile bireylerinden evliliğe karşı 

çıkanlar oluyor, ancak herkesin katıldığı durumlar da oluyor. Eğer aile bireylerinden biri 

evliliğe şiddetle karşı çıkıyorsa, evliliği reddetme sebepleri genelde damadın ait olduğu 

milliyet, yani Arnavutluk’ta var olan düşman Sırp imajı oluyor. Aile üyeleri yanında eğer 

kız da evliliğe rıza gösterirse erkek adayın yaşadığı yeri görmeye gidiyorlar ve kesin karar 

bundan sonra veriliyor. Zana düşman Sırp imajı nedeniyle ağabeyinin kendi evliliğine 

karşı çıkışını şöyle anlatıyor:  

Evlendiğimden beri ağabeyim beni hiç ziyaret etmedi. Bu evliliğe karşı çıkmak için 

İtalya’dan gelmişti. Bana dedi ki, bekâr bir genç kızsın, güzelsin ve bir kızın sahip 

olabileceği en iyi şeylere sahipsin, neden Sırbistan’a gitmek isteyesin? Eğer Yunan 

biriyle evlensem hiç sorun olmazdı, diğer kız kardeşim orada evlendi, tek sorun 

Sırplarla (Zana). 

Bir aile üyesinin evliliğin yapılmasına katı şekilde karşı çıkılması durumunda bu evliliği 

gerçekleştirme sebeplerinde kesin kararı kimin verdiğini yine Zana’nın söylediklerinden 

hareketle anlamaya çalışmak yerinde olur:  

Yirmi beş yaşıma kadar, evlilik teklifleri aldım ancak bunları farklı sebeplerle 

reddettim. Bir kız yirmi dokuz yaşına geldiği zaman, ona söylenebilecek en korkunç 

şey, evde kalmış olmasıdır. Ben yirmi dokuz yaşındaydım ve bulunduğum yerden 

daha iyisine gideceğimi düşünmüştüm. Babam, diğer tüm aile üyeleri karşı çıkıyor 

diye bu evliliği destekledi. Bana dedi ki, “Kızım, herkes sana bir evlilik 

ayarlayacağını söylüyor ancak yaşın geçiyor. Evlendiğini, yuva kurup çocuk sahibi 

olduğunu görmek istiyorum”. 

Bu örnekte, kendisine talip olunan bir kızın evlilik teklifini geri çevirmekten korkması 

daha önceki teklifleri kendisinin ve ailesinin reddetmesinden ve bu suretle “evde kalmış” 

birisi haline gelmiş olmasından kaynaklanıyor. Babasının korkusu da bu kızın evde kalma 

ihtimalinden ve kızının evlenmesi ve evini sağlama almasını istemesinden kaynaklanıyor. 

Çünkü Arnavutluk’un bazı bölgelerindeki anlayışa göre, kızlar babalarının evindeyken, 

orası babasının evidir, kocanın evi ise kendi evi olur. Toplumda bu anlayış çok güçlü ve 

baskınken, bu evliliklerin gerçekleşme nedenlerinden biri kızlar için bir ev bulunmasının 

gerekliliği olmaktadır. 



130 

 
 

Aday ve kızın ailesi arasında yapılan görüşmede en çok arabulucu konuşuyor. Kızın 

babası veya erkek kardeşi ya da başka bir aile üyesi arabulucuya, adayın yaşı, yaşam tarzı, 

sahip olduğu araziler ve hayvanlar ve evi hakkında soru soruyor. Eğer aday çok fazla 

hayvanı olduğunu söylerse kızın babası, kızının evin dışında, özellikle de sürülerle ilgili 

işlerde çalışmasını istemediğini söyleyebiliyor. Müstakbel damat, kızını ahırlarda 

çalıştırmayacağına dair kızın babasına söz veriyor. Ayrıca damat adayı, kızın ailesine, 

kızlarını yılda en az iki kez, hatta daha fazla kez görmeleri için Arnavutluk’a getireceğinin 

sözünü de veriyor. Ancak adaylardan pek azı verdikleri bu sözü tutuyor ve kızlar evlerinin 

içinde ve dışında çalışmaya, hayvancılıkla uğraşmaya zorlanıyor, genelde bu yönde 

baskıya maruz kalıyorlar. Ancak hepsinin ötesinde, onları söz verdikleri gibi yılda iki kez 

Arnavutluk’a götürmüyorlar, ailelerini hiç görmeden iki veya üç yıl geçiren kadınlar var. 

İlk görüşme-tanışma sırasında kızın babasına, kızının hayvan sürüsüyle 

uğraşmayacağının sözünün verilip de evlendikten üç ay sonra kocasının ailesinden 

gördüğü baskıyla kızın bunu yapmaya zorlandığı bir örnek şöyle:  

Eşimle ilk tanıştığımda bize yaşam koşullarının iyi olduğunu, benim fazla bir iş 

yapmam gerekmediğini söyledi. Babam ona dedi ki, eğer kızım hayvan sürüsüyle 

uğraşmayacaksa onu sana veririm çünkü benim kızım yirmi inekle birden ilgilenmeyi 

öğrenmedi. Eşim de, “kızınız asla sürüyle ilgilenmeyecek, asla bir inek 

sağmayacak”, dedi. Ancak herkes aldatıcıdır, söyledikleri gibi değildir. Evlendikten 

üç ay sonra, inekleri sağmamı veya Arnavutluk’a dönmemi söylediler (Diellza). 

Kızın ailesine, kızlarını sürekli ziyarete getirileceğinin sözünün verilip de bu sözün 

tutulmadığı bir örnekte ise Leonora halini ve duygularını şöyle anlatıyor: 

Annemle telefonla konuştuğumda, bana, “Sen gelmeyeli bir yıl oldu, neler oluyor?” 

diye soruyor. Seninle evlenmek için geldiğinde, kızını her ay seni görmeye 

getireceğim demişti. Ailemi ziyaret etmem gerekip gerekmediğini umursamıyorlar, 

işte böyle kalpsiz insanlar oldukları, sadece kendilerini düşündükleri için çok 

sinirleniyorum (Leonora). 

Bir evlilik ilişkisinin kurulmasına giden süreçte tarafların birbirlerine verdikleri sözlerin 

tutulmaması veya yaptıkları vaatlerin yerine getirilmemesi şüphesiz ki bu çalışmada 

incelenen evliliklere has bir şey değildir. Ama bu durumun taraflar açısından doğurduğu 

önemli sonuçlar olmaktadır. Kendileriyle mülakat yapılan kadınlar durumu çaresizlik 

içinde kabullenmiş gibi görünüyorlar, ağlıyorlar ve anne olduklarında huzuru 

çocuklarında arıyorlar. Elisa bu kadınlardan biri ve kendi halini şöyle tarif ediyor: 



131 

 
 

Verilen onca sözü artık hiç düşünmüyorum, pes ettim (Elisa). 

4.4.3. Yakınların ve Tanıdıkların Aracılık Ettiği Evlilikler 

Yukarıda belirtildiği üzere, bu aracılık tipinde aracılık eden kişiler kızın kendisine 

ve/veya ailesine yakın veya tanıdık sıfatı taşıyan bir komşu, kuzen, abla, dayı, amca, 

erkek kardeş, arkadaş veya vaftiz annesi, vaftiz babası gibi şahsiyetlerdir.  Aracı 

yakın/tanıdık birisi olduğu için onun durumu zaten peşinen bir güven telkin eder ve kızın 

kendisinin ve ailesinin kendilerine anlatılanlar hakkında duyabilecekleri ve diğer aracılık 

tiplerinde aracılara karşı taşıyacakları ihtiyatlı olma gereğini ortadan kaldırır. Ama 

tanıdık birine peşinen duyulan bu güven bu yolla bir evliliğe rıza göstermenin de aynı 

zamanda en trajik yanını ve sonuçlarını oluşturur. Kendilerine söylenenlerin hiç biri 

söylendikleri gibi olmadıklarından bu aracılık tipi üzerinden evlenmeyi kabul eden 

kadınlar büyük hayal kırıklığına uğramışlardır. 

Bu aracılar, birbirleriyle iletişim kuramayan erkek aday ile kızın ailesi arasında tercüman 

rolünü de üstlenirler ve süreci kendi menfaatları doğrultusunda ilerletmeye çalışırlar. Bu 

aracıları ilgilendiren konu çoğu halde işin sonunda elde edecekleri para olmakla birlikte, 

aşağıda açıklanacağı üzere, başka nedenler ya da mülahazalar da vardır. Bu evlilikler 

kızın ailesine tanıdık/yakın aracılar tarafından yapıldığı için ailelerin çoğu kızlarının 

nerede yaşayacaklarını görmeye gitme gereği bile duymamışlardır.  

Megi ve kocası Nebojsa’nın hikâyesi aracılığın Sırbistan’da evli ve tanıdık bir kızın erkek 

kardeşi tarafından yapıldığı ve kızın amcasının da bir bakıma sürece aracı olarak dahil 

olduğu bir evliliğin hikâyesidir. Nebojsa kendisine önerilen ya da bilgileri sunulan 

namzetleri görmek için birkaç defa Arnavutluk’a gider fakat hiçbirini beğenmez ama bir 

yandan da tüm bu Sırbistan – Arnavutluk yolculukları para ve vakit kaybı demektir. Bütün 

başarısız girişimlerden sonra bir gün kız kardeşi Sırbistan’da evli olan bir Arnavut erkekle 

tanışır. Nebojsa tanıştığı bu kişiye Arnavut bir kadınla evlenmek istediğini ve eğer iyi bir 

kız bulabilirse ona para vereceğini söyler.  

Bu işte aracılık etmeyi kabul eden bu tanıdık kişi, evlenme yaşına gelmiş bekâr bir kızı 

olan tanıdık bir aileyi bulur ve ardından aile ile konuşmaya gider. Kızın babası önce 



132 

 
 

kızının yaşayacağı yeri görmek ister. Kızın yaşayacağı yeri ve evi beğenmeyeceklerinden 

korktuğu için aracı Nebojsa’ya kızın ailesinin teklifi kabul ettiğini ve babasının kızını 

gelin olarak getirmek için Sırbistan’a doğru yola çıkacağını söyler. Böylece Arnavut baba 

ve kızı Sırplarla bu dünürlüğü kabul edip etmeyecekleri konusunda kara vermek için bir 

inceleme yolculuğuna çıkarken, aracıdan gelen bilgi ve teminata güvenerek Sırp aile gelin 

ağırlamak için düğün hazırlıkları yapmaya başlar. Megi’nin kendisi, babası ve kocası için 

işlerin nasıl trajik bir hal aldığını önce Nebojsa’nın ardından da Megi’nin kendi 

anlattıklarından hareketle anlatalım:  

Bize durumu anlatmaya çalışan bir tercüman vardı, fakat iyi bir tercüme yapamadığı 

için bir şekilde birbirimizi anlamaya çalıştık. Kızın ailesiyle görüştüm, tercüman 

kızdan biraz bahsetmişti, kızı beğendim ve onunla evlenmeye karar verdim. Kızın 

amcası yeri ve evi görmek için bize geldi. Tercüman amcasının yeri beğendiğini ve 

onların da bu evliliği kabul ettiklerini söyledi. Kabul etmelerine çok sevindim ve 

düğün hazırlıklarına başladık. Kız babasıyla gelecekti. Sonra bir yanlış anlaşılmanın 

olduğunun farkına vardım. Fakat kızın babası her şey yolundaymış gibi davranmaya 

devam etti ve ertesi gün bana “Yirmi gün sonra Arnavutluk’a gelinini almaya gel” 

dedi (Nebojsa).  

Sırbistan’da evli olan bir kızın erkek kardeşi aracılığıyla eşimle tanıştım; onun 

kardeşi bir Sırp çocuğu tanıyordu ve o çocuk bize tercümanlık yaptı. Evimize 

gelmeden önce eşim altı kız daha görmeye gitmişti; ben yedinciydim. Farklı 

sebeplerden dolayı o kızları beğenmemişti. Evimde görüştük ve ondan sonra amcam 

onun evini görmeye gitmişti. Amcam hem yeri hem insanları beğendi. Sonra babamla 

ben yeri görmeye gittik. Fakat kızın erkek kardeşi (aracılık eden) kendi isteğine göre 

tercümanlık yapmış, gerçeği anlatmamış. Ona evleneceği bir kız bulduğu takdirde 

eşimin aracıya para sözü varmış, bu yüzden aracı eşimden parayı aldı.  Tercümanın 

eşime babamla benim sadece yeri görmeye gittiğimizi ve sonrasında kesin bir karar 

vereceğimizi söylemesini istedik. Fakat tercüman eşime evliliği kabul ettiğimiz için 

babamla birlikte geleceğimizi söylemiş. Evine gittiğimiz zaman ev insanlarla 

doluydu. Yeni gelinin gelmesini kutlamak için toplanmışlardı. Sırbistan’da evli olan 

başka bir Arnavut kızı oradaydı ve beni görünce bana evlendiğimi söyledi. Biz 

şaşırmıştık. O gece eşimle yatmadım, babamla aynı odayı paylaştık. Babam 

istediğimi yapmamı söyledi. Ben de ona deneyeceğimi söyledim. Ertesi gün babam 

müstakbel eşime yirmi gün sonra evimize gelmesi gerektiğini ve nikâhı tamamlamak 

için Arnavutluk’ta bir tören yapacağımızı söyledi. Eve döndüğümüzde, annem 

haricinde kimseye evlendiğimi anlatmadık. Yirmi gün sonra eşim geldi (Megi). 

Evlilik adayı kızın müstakbel eşin yaşadığı evi ve yeri görmeye gidip orada kendini bir 

düğün ortamında bulmasının tek örneği bu değildir. Aracının kızın kendi erkek kardeşinin 

olduğu bir örnek daha trajiktir. Sjenicalı Leonora’nın evlilik hikâyesi bunun bir örneğini 

teşkil etmektedir. Leonora’nın erkek kardeşi yaptığı iş vesilesi ile Arnavut bir kadınla 

evlenmek isteyen bir Sırp erkeğiyle iletişime geçer, on sekiz yaşında, evlenmemiş olan 



133 

 
 

bir kız kardeşinin olduğunu belirtir ve bu kişiyi kız kardeşiyle evlendireceğine dair söz 

verir. Leonora’nın erkek kardeşinin bu yönde söz verirken tam olarak ne amaçladığı, nasıl 

bir güdüyle hareket ettiği belli değildir ama Leonora’nın anlattıklarından kardeşin bu 

aracılıktan maddi bir menfaat temin etmiş olduğun izlemini edilinmektedir. Nihayetinde, 

buluşmak için bir gün kararlaştırırlar ve bu kararlaştırılan günde Sırp talibi kendi evlerine 

götürüp kız kardeşiyle görüştürür. Leonora talibin yaşını büyük bulmasından dolayı 

öneriyi kabul etmez fakat erkek kardeşi, babası ve babaannesi onu bu fırsatı 

değerlendirmeye ve Sırbistan’da yaşamın nasıl olduğunu görmek için oraya gitmeye 

teşvik ederler. Leonora daha sonra kocası olacak bu kişinin evlerine gelme anını şöyle 

anlatıyor: 

İşten eve döndüğümde babam Sırp bir erkeğinin beni görmek için geldiğini söyledi. 

Babama “Evine dönsün, onu görmek istemiyorum, ilgilenmiyorum” dedim. Fakat, 

babam “Sadece gel ve onunla görüş, evlen demiyorum” diye ısrar etti. Kız kardeşim, 

annem ve diğer erkek kardeşim ağlıyorlardı, “Oraya gidip evlenirsen hiçbir zaman 

gelip seni göremeyiz” diyorlardı. Sonra erkek kardeşime bu Sırp erkeğinin neden 

evimize geldiğini sordum. Kardeşim de bana onun evlenmek istediğini, iyi bir eş 

aradığını anlattı. Ona evlenmeyi düşünmediğimi söyledim. O vakit ben on sekiz 

yaşındayken eşim otuz dört yaşındaydı. Babam “Seni zorlamıyorum ama istersen 

birlikte gidelim, nerede yaşadıklarını görelim ve eve dönelim” dedi bana. 

Babaannem ise “Bu evliliği kabul et, kaç tane çocuksunuz evde, evlenecek olan dört 

kız kardeşin daha var” dedi.  

Leonora talibin yaşadığı yeri görmek için babasıyla birlikte gitmeyi kabul eder; 

beğenmezse eve geri dönecektir, fakat hiçbir şey planladığı gibi olmaz aksine bu 

seyahatin ardından baba evine evin kızı olarak değil, Sırp bir erkeğinin eşi olarak geri 

döner: 

Babamla sadece yeri görmek için gideceğiz ve ona göre karar vereceğim. Gece 

yarısından sonra saat birde eşimin evine vardık. Karanlıktan dolayı ne köyü, ne evi, 

ne bir şeyi görebildim. Ev insanlarla doluydu, herkes yiyip içiyordu, kutlama 

yapıyorlardı. Kutlama bittikten sonra görümcem yatak odasını gösteriyordu, kaynım 

ise babamı alıp evine götürdü. O gece eşimle uyudum, gerçekte ne olup bittiğini 

anlayamıyordum. Sabah ağladığımı hatırlıyorum, çok kötü hissediyordum. Babam 

bana “Eşinle uyudun, artık nereye gideceksin, burada kal, iyi insanlara benziyorlar, 

anlattıkları her şeye sahipler, yalan söylememişler” dedi. Böylece kaldım. 

Leonora’nın hikâyesinin ayrıntıları kızın planlı bir şekilde kurban olarak seçildiği, erkek 

kardeşin, talibin ve ailesinin bu tuzağı kuran ekibin üyeleri olduğu ve fakat kendi 

babasının bu tuzağın planlanmasındaki rolünün tam olarak ne olduğu belirsiz olan bir 



134 

 
 

evlilik hikâyesidir. Her şey, kızın talibin evinde artık bir eş olarak kalmak zorunda 

olduğunu hissetmesi için planlanmış görünmektedir ve bunu başarmanın en kesin ve kısa 

yolu ona bekâretini kaybettirmektir. Bu bir kez başarıldıktan sonra artık söz konusu olan 

şey ailenin onurunu korumak için durumu kabullenmek yönündeki toplumsal 

zorunluluktur zira bekâretini kaybettiren kişinin karısı olma dışında başka bir sıfatla artık 

babasının evine onurlu biri olarak dönemeyecektir. Sırp erkeklerinin Arnavutlar arasında 

mevcut olan bu anlayışı bildikleri belli, çünkü anlatılan birçok evlilik hikâyesinde 

toplumsal olarak kurulmuş olan bu kırılmaz döngüyü belli bir bireyin hayatında fiili bir 

gerçeğe dönüştürmeye hizmet edecek bir istismar mekanizmasının devreye sokulduğunun 

işaretleri bulunmaktadır. Anlattıkları evlilik hikâyelerinde bu kadınlar başka türlü bir şey 

yapmayı/yapabilmeyi mümkün görmüş olsalardı daha peşinen ya da evliliklerinin ilk 

ayında yaptıkları evlilikten vazgeçecek olduklarını ancak içinde yetiştikleri toplumun 

zihniyetinin kaderlerini kabul etmelerine neden olduğunu ima etmekteler veya bazen 

açıkça belirtmekteler. 

Evliliğe giden süreçte daha önce benzer bir yolla Sırp bir erkekle evlilik yapmış kız 

kardeşlerin de aracı rolünü üstlendiği durumlar mevcuttur. Onların aracılık etmekteki 

amaçları bu yolla maddi bir menfaat elde etmek değil, kendilerini yalnız ve yabancı 

hissettikleri bir ortamda kendilerine arkadaşlık edecek birini kendi yakınlarına getirmek 

güdüsü önplana çıkmaktadır. Böyle evlilik vakalarında da Sırp bir erkekle evli olan kız 

kardeş ya da abla evliliğine aracılık etmek istediği küçük kız kardeşini ikna edebilmek 

için evlenmesi halinde yaşayacağı yeri, oturacağı evi ve evleneceği erkeği mükemmelmiş 

gibi anlatmaktan geri durmaz. Elisa’nın evlilik hikâyesi ablasının aracılık ettiği 

evliliklerin bir örneğidir. Elisa cari ölçülere göre kendisinin evlilik çağının geçmekte 

oluşu, evde çok sayıda kardeş olmaları, ailesinin iyi olmayan ekonomik koşulları ve teklif 

edilenden daha iyi bir fısatı belki bir daha bulamayacağından korkmasının da etkisiyle 

ablasının aracılık ettiği teklifi kabul eder. Evleneceği eş konusunda bir kız kardeşten ya 

da abladan daha güvenilir kim olabilir ve bir kimsenin mutluğu ve huzuru konusunda kim 

kaygı taşır ki diye düşünerek Elisa kız kardeşinin talip hakkındaki sözlerine güvenir, onun 

kendisi hakkında, evi ve yaşadığı yer hakkında ayrıntılı bir şey sormaya bile gerek 

duymaz:   



135 

 
 

(Görüşmeye geldiğinde) Eşimden hiç hoşlanmamıştım ama kabul ettim… üç kız ve 

bir erkek kardeşinin olmasının ne demek olduğunu bilir misiniz? Yirmi bir yaşını 

doldurduktan sonra insanlar arkadan konuşmaya başlarlar, “yirmi bir yaşında 

olduğu için artık onu kimse almaz” derler… kız kardeşim de erkeğin iyi birisi 

olduğunu söyledi, eşinin akrabaları tanıyormuş. Eşimin benden beş yaş büyük 

olduğunu söylemişti, fakat eşim benden on dokuz yaş büyüktür. Benden on dokuz yaş 

büyük olduğunu bilseydim gerçekten evlenmezdim. Belki kardeşim biliyordu ama 

gerçeği anlatmak istememiş, Allah bilir. Ama bilseydim gerçekten kabul etmezdim. 

Yaşayacağım yeri görmemiştim, sadece kız kardeşimin söylediklerine inandım. 

Gerçeği anlatmış olsaydı, buranın nasıl bir yer olduğunu bilseydim asla gelmezdim. 

Kendim görmüş olsaydım kabul etmezdim. 

Aracının Sırbistan’da evli olan bir arkadaş olduğu durumlarda kız,  arakadaşı gibi 

kendisinin de başına olumsuz bir şey gelmeyeceğine, arkadışınınki gibi mutlu bir evliliği 

olacağına, iyi bir hayat yaşayacağına ve geriye kalan tek sorun olan dil engelini de yine 

arkadaşı gibi aşabileceğine inanır.  Andrra’nın evlilik hikâyesi bunlardan biridir.  Daha 

önceden iş yerinden arkadaşı iken Sırp biriyle evlenip, orada yaşamaya başlamış olan bir 

arkadaşı bulduğu aday hakkında konuşmak için Andrra’nın evine gelir ve onu bu evlilik 

teklifini kabule ikna etmeden evden ayrılmaz. Kendisine sunulan bu fırsatı 

değerlendirmezse çok pişman olacağını, kendisinin de Sırbistan’da evli ve çok mutlu 

olduğunu, oradaki hayatın yaşadığı köydekinden daha iyi olduğunu, adayın ailesinin çok 

iyi olduğunu, kendisini seveceklerini ve ona saygı gösterceklerini söyler.  Arkadaşının 

iyiliği için bu kadar fazla ısrar ediyor gibi görünse de, Andrra’nın anlattıklarından 

arkadaşının amacının basitçe onun iyiliği ve mutlu olması olmadığı ortaya çıkar:  

Fabrikada birlikte çalıştığımız, Sırbistan’da evli olan bir arkadaşım benimle 

görüşmek ve eşimden bahsetmek için evime geldi. Eşimin çalıştığını ve çalışkan 

olduğunu, iyi ve saygılı bir insan olduğunu, iyi bir ailesinin olduğunu, annesi ve 

erkek kardeşiyle yaşadığını anlattı. Yaşamın gerçek koşullarından veya köyden hiç 

bahsetmedi. Kabul etmeyeceğimi bildiği için gerçeği anlatmadı. Eşimin ailesi ona 

para sözü verdiği için beni ikna etmeye çalıştı ve ikna etmeyi başardı (Andrra). 

Bunlar tanıdıkların aracılık ettiği ve ikisinin aynı zamanda zincir evlilik örneği 

oluşturduğu bazı örneklerdir. Zincir evliliklerin aracıları yeğeni Sırbistan’da evlenmiş 

olan komşu, önceden birlikte çalıştığınız bir arkadaşı, kendisi Sırbistan’da evli olan bir 

kuzen, kız veya erkek kardeş, arkadaşın arkadaş olabilir. Bunların hepsinin ortak vasfı 

evlenmeye aday olan kızda güven yaratan, kendilerinden asla şüphe edilemeyecek, 

kendilerine aracılık ettikleri kızın mutluluğunu ve hayat güvenliğini düşünüyor olmaları 

konsunda en küçük bir tereddüte yer olmayan,  eğer bir pazarlık yapılacaksa bunu o kişi 



136 

 
 

için en itinalı şekilde yapması beklenen kişilerdir. En azından Arnavut toplumunun 

algısında ana-babalık, kardeşlik, akbalık, arkadaşlık, dostluk ilişkilerini kuran temel 

insani duygular bu anlayış ve güven üzerine oturur.  

4.4.4. Diğer Aracılar  

Bu çalışmaya konu edilen evliliklerin yaygınlaşması yerel düzeyde faaliyet gösteren ve 

bunu tıpkı İşkodralı Valentina’nın yolu ve yöntemi ile yapmaya çalışan girşimcilerin 

ortaya çıkması ile sonuçlanmıştır. Bu yerel “girişimci” aracılar İşkodralı Valentina 

örneğinde olduğu gibi belli köy veya bölgeli olmakla tanınan aracılardır. Bu 

girişimcilerden biri birçok Arnavut-Sırp evliliğinin gerçekleştirildiği, Sırbistan ile 

Kosova arasındaki tarafsız bölge olan Brnjak köyüde temayüz etmiş olan fakat aslen 

Malësia e Madhe’den olan aracı Paul’dir. Onun geliştirmiş olduğu yol ve yöntem 

Arnavut-Sırp evliliklerine aracılık etmek isteyenler için hazır bir formül işlevi de 

görmektedir. Aracı köyün papazı ile bağlantı kurar ve papaz Sırp tarafındaki erkekleri 

bulurken, Arnavut tarafında kızları bulan aracının kendisidir. Bahrije ile kocası Vuk’un 

evlilikleri onun aracılık ettiği evliliklerin bir örneğidir. Bahrije kendi durumunu şöyle 

anlatıyor:   

(Kocam) Sırbistan’dan tercüman ve papaz ile birlikte gelmişti. Bu işlerle ilgilenen 

Paul adında Malësia e Madhe’den gelen bir kişiydi. Eve gelmişti ve her şey Dukagjin 

geleneklerine göre yapılmıştı. Erkek papazın bir tanıdığıydı. Papaz ona ‘burada 

evlenecek olan kızların sayısı az olduğundan sana kız bulmak için seni Arnavutluk’a 

götürmek istiyorum, şehir kızları köyde yaşamak istemiyorlar, köydeki kızlar 

evlenmişler, o yüzden Arnavutluk’a gidiyoruz’ demiş. Tercüman bana erkeğin köyde 

yaşadığını, annesinin ve babasının olduğunu, çiftlik hayvanlarının ve arazisinin 

olduğunu anlatmıştı. Sıklıkla tercümanın anlattıklarının doğru olup olmadığından 

şüphe ettim, ama sonuç olarak her şey yolundaydı (Bahrije).  

Bahrije’nın kocası Vuk de papaz ile Paul arasındakı bağlantıyı aynı şekilde anlatıyor. 

Arnavutluk’ta Bahrije’yi görmeye gidecekti ve eğer onu beğenmeyecek olsaydı aracı ona 

üç farklı fırsat daha sunacaktı: 

(Eskiden) Burada kızların sayısı fazlaydı fakat onlar buradan ayrıldıkları için ve kız 

yokluğundan dolayı evlenmek için Arnavutluk’a gelmek zorunda kaldık. Ben köydeki 

kilisede çalışıyordum, papaz Arnavutluk’ta Paul denen birini tanıyordu ve bu şekilde 

iletişime geçtik. Sonra kızın evine gittik. Buluşmada papaz, Paul, bir arkadaşım ve 



137 

 
 

kızın ailesi vardı. Bu görüşmede ben hiç konuşmadım, sadece kızı beğenip 

beğenmediğimi sordular, ‘beğenmediysen iki üç yere daha bakalım’ dediler (Vuk). 

Talip önceden kendinden ve yaşam koşullarından aracıya bahsettiği için yapılan 

görüşmede hiç konuşmaz. Aracı da her şeyi kıza anlattığı için buluşma gününe 

konuşulacak bir şey kalmaz, sadece birbirlerini görürler: 

Ben önceden tercümanla konuşmuştum ve tercüman kızla konuşmuş. Neler 

yaptığımı, nelerle uğraştığımı, nasıl bir evimin olduğunu, kiminle yaşadığımı, kaç 

tane hayvanımın olduğunu, birlikte yaşayacağımız ve çocuk yapacağımız iyi ve 

namuslu bir gelin aradığımı anlatmıştım (Vuk). 

Bu örneklerde görüldüğü üzere, evlenecek kızın tanıdıkları olsun ya da olmasınlar, 

bireysel aracılar kendi menfaatlerini düşünen insanlarlardır. Onlar aracılık rölünü yerine 

getirirken Arnavutluk’ta ve özellikle de bu kızların geldikleri bölgedeki geleneksel 

aracılık kurumunun bir temsilcisi veya örneği gibi görünmekteler. Ancak geleneksel 

aracılık kurumu ilke ve kurallarına göre bir evliliğe aracılık eden kişiler insani bir görevi 

yerine getirirken aracılık ettikleri evlilik hakkında toplumsal ve vicdani olarak 

sorumluluk taşıyan, kendilerinden informel olarak hesap sorulabilir insanlardı. Yukarıda 

anlatılan örneklerde karşımıza çıkan aracılar ise, bunun aksine,  maddi veya değil, kendi 

çıkarlarını gözeterek hareket eden ve bunu elde etmek için  gerçekte olmayan bir şeyi 

mevcut ve ilgi çekiciymiş gibi göstermek için yalan söylemekten çekinmeyen insanlar 

gibi durmaktadırlar. 

Yetkililerinin verdiği bilgiye göre, bu diğer türden aracılar bu evlilikleri 

gerçekleştirebilmek için “Stara Raška” İnsani Örgütü’nün adını da kötüye kullanmışlar. 

Bu çalışmanın yapıldığı tarihte bu örgütün müdürü İşkodra’daki evlilik ajansıyla işbirliği 

yapmaktan vazgeçmişti. Kendisiyle yaptığımız mülakatta Bay Vučićević  “Bay Gjoka 

önceden anlaştığımız gibi işi yapmadığı için onunla çalışmayı bıraktım. Şimdilik 

örgütümüz evliliklere aracılık etmiyor, fakat birlikte çalışıcağımız güvenilir bir insan 

bulduğumda yeniden faaliyete geçeceğiz” dedi.  

Bay Vučićević  aynı zamanda farklı aracıların evliliklere aracılık etmek için “Stara Raška 

ile çalışıyoruz” diyerek Sırp adaylarından para almışken, Arnavut kızlarına durumu 



138 

 
 

gerçekte olandan çok farklı anlatarak kandırdıklarını belirtiyor ve duruma şu sözlerle 

tepki veriyor:  

Örgütümüzün ismini kullanarak evliliklere aracılık etmeye başlayan bu sorumsuz 

insanların yüzünden sorunlarla karşılaştık. Evlilikleri gerçekleştirme yöntemleri 

korkunç olduğu için bu insanlara sorumsuz diyorum; evlilikleri gerçekleştirmek 

amacıyla bu insanlar adaylardan para almışlar, kızları ise yaşayacakları yerin çok 

güzel olduğunu ve evleneceği adamın çok zengin olduğunu söyleyerek kandırmışlar. 

Fakat eşinin evine gidince hiçbir şeyin anlatılmış gibi olmadığını görüyorlar. Bu 

gerçekten üzücüdür. 

Aracılar vasıtasıyla yapılan bu evliliklerin hiçbiri aşk ve sevgi diye nitelendirilen ve 

geleneksel toplumun da yabancısı olmadığı duygular temelinde yapılmaz. Aksine 

tarafların sahip oldukları veya öyle olduğuna inanılan ama daha önemlisi evlilik yoluyla 

da olsa veya ancak onun içinde hayatta sahip olunabilecek olan şeyler olsa da yine de 

toplumsal olarak değerli, arzulanır addedilen şeyler uğruna ve bunların karşılıklı olarak 

taathüt ve mübade edilmesi için yapılır. Evlenecek olanlar birbirlerine belli olan, görünen, 

dokunulabilen varlıklarını sunar. Erkek evini, arazisini, hayvanlarını ve paralarını 

vermeye razı iken, kız gençliğini,  güzelliğini, doğurganlığını ve ev kadını olmaya uygun 

becerilerini sunar. Erkek hayat güvencesini garantilerken, kız hüsnünü sunmaya hazırdır. 

Aracı usulüyle yapılan evliliklerin özü de budur. 

4.5. SEBEPLERİN ÇEŞİTLERİ VE NİTELİKLERİ ÜZERİNE BİR 

DEĞERLENDİRME   

Yukarıda tarif edildiği üzere, kızın/kadının ve erkeğin belirtilen aracılar ve onlar 

vasıtasıyla takdim edilmiş olan bireysel özelliklerin ardından birbirleriyle evlenmeye 

karar vermelerinin ardında yatan toplumsal normların, düşünce biçimlerinin ve bunların 

bireyler katında doğurduğu ihtiyaç ve güdülerin asli hüviyetinin ya da mahiyetinin de 

anlaşılmaya ihtiyacı vardır. Bu bölüme başlarken zorunlu olarak erkeklere verdiğimiz 

önceliği bu kez de kadınlara ve onların kendi beyanlarında gündeme getirdiklerine 

vererek sebeplerin eklemleşmesi ve bireyi teklif edilen evliliğe ikna eden mekanizmanın 

bir etkenler yumağı ya da silsilesi şeklinde nasıl işlediğini sıralayıp, tarif edelim. 



139 

 
 

Bazı kızlar yirmi beş yaşına gelinceye kadar Arnavut erkeklerden de evlilik teklifleri 

almışlar fakat bu teklifler kendileri veya aileleri tarafından değişik gerekçelerle 

reddedilmiş. Yirmi beş yaşlarını doldurduktan sonra evlilik tekliflerinin sayısı oldukça 

azalmış. Böylelikle otuzlu yaşlarına yaklaştıkça kendilerine gelen evlilik teklifleri bekâr 

değil, eşi vefat etmiş veya eşinden boşanmış ve çocuk sahibi erkeklerden gelmeye 

başlamış. Kadın katılımcılardan biri olan Egzona’ya göre, “bekâr bir kız, otuz yaşında da 

olsa sadece evlenmek uğruna dul veya boşanmış olan ve dahası çocuklu olan bir erkek ile 

evlenmeyi tercih etmez”. Bundan dolayı kendisi de, “evde kalma” korkusuna rağmen, 

önceden evli olan erkeklerden gelen teklifleri geri çevirmiş. Arnavutluk’ta daha iyi bir 

fırsat sunulmadığı için de Sırbistan’da evlenmeyi kabul etmiş:  

Otuz dört yaşına gelmiş bir Arnavut kızı ya boşanmış, çocuklu bir erkekle evlenir, ya 

hiç evlenmez. Eşi vefat etmiş bir erkekle evlenmeyi düşünürsen ona da 

güvenemiyorsun. Arnavut birisiyle evlenmiyorsam, kardeşimin evinde kalmaktansa 

Sırp bir erkeğiyle evlenmemin daha iyi bir seçenek olduğunu düşünüyordum 

(Egzona). 

Yaşın ilerlemesiyle birlikte Arnavut taliplerin durum ya da profillerini oluşturan 

vasıfların kabul edilemez olması önemli bir etken olsa da sürece başka mülahazalar da 

dâhil olmakta, hatta belki daha temelde yer almaktadır. Her şeyden önce alınan her evlilik 

kararının ardında “muhakkak evlenmelisin, evde kalamazsın, hayatının devamını 

sağlamanın tek çözümü evliliktir” yönündeki düşüncenin mevcut olduğuna dikkat 

çekmek gerekir. Zira aksi durumda, cari algıya ve icraata göre, içinde yaşanılan toplum 

ya da cemaat bunu kabullenemez, evlenmeyen kız hakkında çok konuşurlar,  “artık onu 

kimse almaz, evde kaldı, iyi bir kız olsaydı evlenirdi” demeye başlarlar. Böyle bir kız 

veya genç kadın kendi ailesi içinde de kendi asli yerini bulamamış olarak görülür. Bu 

durumdan tek çıkış yolu evlilik olarak görülmeye başlanır, zaten başka da bir yol fiiliyatta 

yoktur. Bu ise kendileri tarafından olduğu kadar aileleri tarafından da son derece utanç 

verici bir hal, durum olarak algılanır. Eğer evlilik gerçekleşirse bu kez aile “evini, yerini 

buldu” diyerek kızı hakkında sevinir. Kendi beyanlarına kulak verilecek olursa, Zana ve 

Egzona’nın örnekleri evlenmemiş olan bir kızın kendini nasıl hissettiği, kaderinin nasıl 

düşünüldüğü ve nasıl algılandığını iyi tarif etmektedir: 

Yirmi dokuz yaşındaydım ve evde kalacağımı söylediklerinde kendimi kötü 

hissederdim. “İyi bir kız olsaydın evde kalmazdın” cümlesini duymak bir kız için 



140 

 
 

aşırı utanç vericidir. Neşeli, sağlıklı, becerikli olduğun halde birinden evde kaldığını 

duymak gerçekten aşağılayıcıdır ve o anda sadece ölmek istediğini hissedersin 

(Zana). 

Bir Arnavut ile evlenmiyorsan, erkek kardeşinin evinde kalmaktansa Sırp biriyle 

evlenmemin daha mantıklı olduğunu düşünüyordum. Ne yaparsın kardeşinin evinde? 

Ne yapılabilir ki? Yengene, kardeşine ve çocuklarına hizmet edersin; sonra da 

yengenin “iyi kız olsaydın bir eş bulurdun” demesini duyarsın – nasılsa işine, eşine 

gitmek en iyisi (Egzona). 

İçinde yaşanılan yerleşim yeri, aile ve cemaat ve bireyin kendi yaşı, cinsiyeti onun 

hayatının şekillenmesi üzerinde etki doğuran önemli etkenlerdir. Zira bunlar bir birey 

açısından onun bağlamını ve bu bağlamın sağladığı veya sağlamadığı kaynak ve kısıtları 

tarif ederler. Bir katılımcının da söylediği gibi, yaşadıkları köydeki yaşam ortamı bir 

kimseye hayallerini gerçekleştireceği veya yeni bir şeyin üretmesine yardımcı olacak bir 

kaynak, ufuk, bakış açısı sağlamayan, tekdüze günler dışında bir şey sunmayan bir yaşam 

ortamıdır.  

Otuz yaşındaydım, ortaokul mezunuydum ve köyde yaşıyordum; çok iyi bir fırsat 

değildi [Sırbistana evlenmek için], fakat otuz yaşını geçen, köyde yaşayan bir kız 

isen evde kalma korkusuna yenilirsin (Shpresa).  

Öte yandan evlenme çağındaki kadınları kırdan kente göçüren ve bu nedenle Sırp erkeği 

sınır ötesinde evlenecek kadın arayışına iten modernlik süreci sınırın öte yanında evlenme 

çağındaki bekâr Arnavut erkekleri çalışmak veya yaşamak için ülke dışına göçürerek 

orada da bu kez izafi bir erkek kıtlığına yol açmış görünmektedir. Bu durum, çalışmaya 

katılanları da doğrudan etkileyen bir kadın–erkek nüfus dengesizliğine yol açmış 

görünmektedir. Arnavutluk’ta 20. yüzyılın başlarında, ortalama evlilik yaşı 1918 nüfus 

sayımına göre kadınlar arasında 18.1 yıl ve erkekler arasında 26.6 yıl idi (Gruber, 2017: 

134). 20 yaşlarındaki adamlar ortalama olarak bir yaşından küçük eşlerle evliydi, 45 

yaşlarındaki erkekler ile eşleri arasında ise yaş farkı vardı. Kırsal alanlarda kadınlar için 

bu yaş çok değişmedi, erkekler için ise yaş arttı. 

Katılımcı kadınların beyanlarına göre, yurt dışına giden Arnavut erkekler genellikle 

gittikleri yerlerdeki kadınlarla evlenmekte olup, eğer Arnavut bir kızla evlenmek 

isterlerse yirmi ila yirmi üç yaşlarında olan genç kızlarla evlenmek istemekteler: 



141 

 
 

Ben hep “Arnavutluk dışında başka bir yerde evlenmem” diyordum, fakat evlilik söz 

konusu olunca bizim Arnavut zihniyetimiz bilinir, yurt dışına giden erkeklerimiz 

döndüklerinde on altı-on yedi yaşlarında olan kızlarla evlenmek isterler. 

Arnavutluk’ta çocuklu veya yaşlı birisiyle evlenmek yerine Sırbistan’da evlenmeyi 

daha mantıklı buldum. Eşim benden sadece üç yaş büyük olduğu için iyi bir fırsat 

olacağını düşündüm. Evlendiğimizde ben otuz dört yaşında, eşim ise otuz yedi 

yaşındaydı. Bizdeki anlayışa göre otuz dört yaşında olan bir kız evde kalmıştır, ne 

yazık ki onu kimse almaz (Bahrije). 

Arnavut erkekleri gidip hep yurt dışında evleniyorlar ve Arnavut kızlarının kıymetini 

bilmezler. Burada ise herkes Arnavutlar hakkında çok iyi konuşur (Zana). 

Dolayısıyla evlenmenin doğuştan beri toplumun bireye yüklediği bir sorumluluk olduğu 

ve bireyin hayatını başka bir şekilde kurmasına bir yol, bir imkân olmadığı bir toplumsal 

ortamda şartlarla bir uzlaşmaya varmak bu kadınlar açısından en makul bir çözüm haline 

gelmiş görünmektedir. Evliliğini aşk temeline değil, sosyal bir sorumluluğu yerine 

getirmek için yapmış olan Hana’nın anlattıkları bu duruma iyi bir örnek teşkil etmektedir: 

Evlilik hakkında konuşulduğunda nasıl hissettiğimi bilmiyordum. Bazen yapılması 

gereken bir ödeve benzetirdim. Çünkü evlendiğim yaşta ve evlendiğim insanla da 

konuşup anlaşamadığım zaman bu aşk değildir. Ben zorla gelmedim, fakat bir 

insanla iletişim kuramazsan ona karşı hiçbir şey hissedemezsin (Hana). 

Her kadın için aynı derecede etkili ve geçerli olmasa da yine de hepsi için bir şekilde 

geçerli olarak daha iyi yaşam koşullarına sahip olma umudu, daha iyi bir ev, daha fazla 

arazi ve hayvanlar, hayatın daha kolay olacağı ve daha az işle uğraşılacağı düşüncesi de 

gelen evlilik teklifine olumlu cevap vermeye götüren önemli etkenler arasındadır: 

Ekonomik şartlarını görünce ve rahat, sorunsuz bir hayat yaşayacağımı anlayınca 

kabul etmeye karar verdim. Burada Arnavutluk’ta olamadığım kadar iyiyim 

(Dorentina). 

Babamın evinde şartlar çok zordu ve kendi kendime ‘artık rahat olacağım, geçinmek 

için bu kadar zor işlerle uğraşmayacağım’ diyordum ve mutlu hissediyordum (Sara). 

Bu arada evlilik sonrasında içinde yaşanılacak olan yerleşim yerinin bir köy olması zaten 

böyle bir yerleşim yerinde yetişmiş olan biri için kendisine uyum sağlanması zor bir yer 

değildir, aksine hayatın olağan akışı içinde öğrenilmiş günlük yaşam becerileri bir yerden 

başka bir yere kolaylıkla taşınabilir. Dolayısıyla bu vakalarda evlilik yoluyla yaşanacak 

göçmenlik hali, kırdan kente veya aksine kentten kıra göç eden bir bireyin yaşaması 



142 

 
 

muhtemel uyum sorunlarının bir kısmını çalışmaya katılan kadınların hikâyelerinde 

büyük ölçüde gündem dışında tutmaktadır: 

Ben köyde yaşıyordum ve köyde yapılan her işi yapmayı biliyorum. Hayvanlarla veya 

köyün diğer işleriyle uğraşmak benim için bir engel değildir. Eşimin annesiyle ve 

babasıyla yaşamak da benim için hiçbir sorun yaratmaz, hep birlikte yaşamalıyız 

(Sara).    

Öte yandan, yurt dışına çıkmanın ve orada yaşamanın kendi başına cazip olan bir yanı da 

bulunmaktadır. Arnavutlar ağırlıklı olarak komünizm döneminden sonra başta İtalya ve 

Yunanistan gibi komşu ülkelere olmak üzere yurt dışına çıkmaya başladılar. Bu durum 

göçmenlerin göç ettikleri ülkede sahip oldukları hayat hakkında anlatılanların veya 

kendilerinin anlattıklarının da etkisiyle yurt dışındaki yaşam koşullarının ülkedekinden 

çok daha iyi olduğu yönündeki bir algının toplum içinde yayılması ve yerleşmesine yol 

açtı. Komünizm döneminde dış dünyadan tecrit edilmiş bir halde yaşamış bir toplumun 

üyeleri olarak sınırların ötesindeki var olduğu düşünülen bu dünya daha bir cazip 

görünmektedir. Dahası, komünizm sonrası dönemde Arnavutlar sadece daha fazla yurt 

dışına çıkmaya başlamadılar fakat aynı zamanda gelişen iletişim imkânları (TV, sinema 

vb) yaşadıkları yerden ayrılmadan da başka bir dünya veya dünyaların yaşam tarzı ve 

cazibesini onların gözleri önüne getirdi. Bunun bir uzantısı olarak evlenerek Sırbistan’a 

gelin gitmek bazı katılımcılara yurt dışına gitme ve filmlerdeki gibi bir hayatı yaşama 

imkânı sunan bir teklif olarak da değerlendirilmeye değer bulunmuş görünmektedir. 

Egzona ve Elona’nın hikâyelerinde Arnavutluk dışına gitme zihniyeti ve heveslerinin 

tezahürleri de vardır:  

Ailem, aracının aday hakkında söylediklerine inanmadı, bu yüzden iki erkek 

kardeşim yeri ve evi görmek ve ailesiyle tanışmak için gittiler. Döndükleri zaman 

yerin güzel olmadığını söylediler. Kendi döneminde (devlet başkanı) Enver Hoca 

ülkeyi izole ettiği için, hiçbir şey görmemize izin vermediği için ve çok fakir 

olduğumuz için yurt dışında en kötü yerin bile Arnavutluk’un en güzel yerinden daha 

iyi olduğunu düşünüyordum. Fakat sonra buraya gelip yeri gördüğüm zaman 

kardeşlerimin bana yalan söylemediklerine ikna oldum (Egzona). 

Sırbistan dediklerinde İtalya ile aynı olacağını düşünmüştüm. Yeri görmeye gelmiş 

olsaydım asla kabul etmezdim (Elona). 

Diğer ülkelerin kültürüne, yaşam tarzına duyulan ilgi ve farklı bir yeri görme, farklı 

insanlarla tanışma isteği de beyan edilen nedenler arasındadır: 



143 

 
 

Biraz merak ediyordum …..(ülke ismi veriyor) kültürünün ve insanların nasıl 

olduğunu, nasıl yaşadıklarını, işleri nasıl yaptıklarını düşünüyordum. Daha önce bir 

Sırp veya Karadağlı ile tanışmamıştım ve yeni bir deneyim olacağı için denemeye 

karar verdim (Dona).  

Arkadaş, akran ve aile çevresinden bireylerin teşvik edici sözleri, ısrarları, ikna etme 

çabaları da önemli bir etken, en azından aksi yönde duygusal ve düşünsel direnmeyi 

zayıflatan bir etken olarak karşımıza çıkmaktadır. Hatta bazı vakalarda ailenin ısrarı bir 

zorlamaya da dönüşebilmektedir. Teuta, Leta ve Fjolla’nın hikâyelerinde bu etkenler 

karşımıza çıkmaktadır: 

Sadece bir düşüncem vardı: “Neden Sırbistan’a gidip evlenecekmişim?” Asla 

gitmeyi düşünmezdim, o yüzden nasıl gelmeye ikna olduğumu da bilmiyorum. 

Arkadaşlarla konuşurken hep bana neden kabul etmediğimi soruyorlardı; yerimde 

olsalardı evlenemeye karar vereceklerini söylüyorlardı. Aslında istemiyordum, fakat 

yapsam mı yapmasam mı diye düşünmeye başlamıştım. Ben evlendikten sonra erkek 

kardeşim anneme “kız kardeşimi kaybettik” demiş (Teuta). 

Annem de yanımdayken halam bana kabul edip etmeyeceğimi sormuştu, annem de 

‘ister misin’ diye sormuştu. Ben de “istediğinizi yapın” dedim. Ben ne anlardım, o 

zaman yirmi bir yaşındaydım, o yüzden bu kararı ellerine bıraktım ve onlar 

istediklerini yaptılar (Leta). 

Ben defalarca “hayır” dedim, dili öğrenemezdim, gidemezdim. Yirmi dört saat 

içerisinde cevap vermemiz gerektiğini söylediler. O zaman da “istediğinizi yapın” 

dedim. Kısacası, zorla evlendirdiler, herkes “git ve kendi aileni kur” diyordu 

(Fjolla). 

Bu evliliklerin gerçekleşmesinde aracının aileyi ve kızı ikna etme girişiminin biçimi de 

önemli bir etkendir. Evliliklerin çoğu kızın veya ailesinin Sırp bir erkekle evlilik yapmaya 

ya da kızlarını evlendirmeye peşinen istekli ve bu yönde arayış içinde olmasından dolayı 

gerçekleşmemiştir. Ama bir aracının evlerine gelmesi, kendi durumları dikkate 

alındığında “cazip ve makul” görünümde bir teklif sunması, teklifinde ısrarcı olması 

kızda ve ailede “üzerinde düşünülmeye değer” düşüncesi oluşturmuş ve birçok halde de 

onları ikna etmiş görünmektedir. Zira kız evlenecek yaşa gelmiştir;  ya bugün ya yarın 

ona uygun bir aday aramaya başlayacaklar veya talipler kapıyı çalacaklardır. Eğer kızın 

da başka bir planı veya hayatında ulaşacağı hedefi yoksa hem kız hem de aile yapılan 

teklifi ve onunla birlikte sunulan fırsatı üzerinde düşünülmeye değer bulur: 

Vaftiz annem beni görmeye birinin geleceğini söyledi, fakat ben kimseyi görmek 

istemediğimi söyledim. Vaftiz annem ısrar etti “madem ona söyledim, gelsin, siz de 



144 

 
 

görün ve sonra istediğinize karar verin”. Babam da ona benim hala yirmi yaşında 

olduğumu, evlenmem için daha çok küçük olduğumu, istediğim zaman 

evlenebileceğimi söyledi. İstemiyorduk ancak adayı ağırladık. O zaman da okula 

başlamadığım için evlilik düşünmeye başlamamı daha mantıklı buldum (Arta). 

Ailesi kızlarının rahat yaşamasını ister, kız kendisi için en iyisini arar, aracı da ailenin 

isteklerine ve kızın dileklerine en uygun olan adayı sunar. Dolayısıyla böyle durumlarda 

aracılar muhataplarını kandırmakta hiçbir mahzur görmeden ısrarını sürdürür ve hem kızı 

hem de aileyi ikna etmeyi çok yorulmadan başarırlar: 

“Andrra beğendin mi?” Beğenmediğimi söyledim. Sonra aracı Podgorica’dan otuz 

dakika uzaklıkta olan bir yerde oturduğunu söyledi. Yakın olduğu için olabilme 

ihtimalini de düşünmeye başladım. “Köyde uzun süre yaşamayacaksınız; çocuğun 

olunca Kragovec’e taşınırsınız. Okul köyden uzak olduğu için şehirde yaşarsınız. 

Andrra, sen bilirsin ama daha iyisini bulamazsın” diyordu aracı. İlla beni ikna 

edecekti. O kadar güzel ve inandırıcı bir şekilde konuştu ki kabul ettim (Andrra).  

Karar ve ikna olma sürecinin diğer yanında kendine uygun aday diye takdim edilen 

Arnavut kızın aradığı gibi bir olup olmadığını görmek için sınırı geçip Arnavutluk’a 

gelmiş olan Sırp erkek vardır. Erkek kendini sınırın öte yanında eş aramaya iten koşulların 

farkındadır, nasıl bir kız aradığını bilmektedir, aradığı vasıflar ve koyduğu ölçütler az ve 

nettir. Her şeyden önce, yaşadığı köyde veya çevre köylerde evlenilebilecek Sırp kızların 

sayısı hayli azalmış olup eğer evlenme çağında birileri var ise onlar da köyde yaşamayı 

zaten kabul etmemekte, bir yolunu bulup kentte yaşamayı istemektedir. İçinde yetişenin 

bile kendinden kaçmaya yol ve fırsat aradığı bir durumda kentte yaşayan bir Sırp kadın 

zaten köyde yaşayan biri ile evlenmeye hiç razı olacak biri değildir: 

Bir aile kurabilmek en önemli sebep idi, ama Sırbistan’da kızların sayısının az 

olması ve köyde yaşamayı kabul etmemeleri evlenmek için Arnavutluk’a gelmemin 

bir diğer önemli nedenidir (Vuk).  

Yalnız kalmamak, kendi ailemin olmasını istemem esas sebeptir. Annen ve baban 

bugün var, yarın yoklar. O yüzden eşim ve çocuklarım olsun istiyordum (Zoran). 

Bir aile kurmak istedim, en büyük neden, en önemli neden budur (Mihajlo). 

Dahası sorun sadece evlenecek birini bulmak değil bu kişi ile bir aile, bir yuva kurmak 

ve onun devamını sağlayacak çocukların da olmasıdır. Bu ise herhangi bir kadın, gözü 

gezmekte, eğlenmekte ve kentte yaşamakta olan bir kadın ile değil, evinde oturan, onu 



145 

 
 

çekip çeviren, çocuk doğurmaya ve yetiştirmeye hazır olan, eşine, çocuklarına ve tüm 

aileye bakacak olan bir eş gerektirmektedir: 

Sırp kızları daha farklılar, onlar gezmek isterler, farklı bir hayat isterler, düzgün bir 

ev kızı bulamazsın. Düzgün bir ev kadını bulmak için Arnavutluk’ta evlenmeyi 

düşündüm (Lazar). 

Eş adayında bu vasıfların bulunması gerekli olsa da bir evliliği sürdürmek için yeterli 

değildir. Aksine bir evliliğin sürdürülebilmesi başta eşlerin kendi aralarında olmak üzere 

aile üyeleri arasında saygı, anlayış, güven ve yardımlaşmanın olmasını da gerektirir. 

Erkeğin nazarında bunlar Sırp bir kızla yapılacak olan evlilikte elde edilemeyecek olan 

manevi şeylerdir, Arnavut kızların ise bu vasıfları taşıdıkları duyulmuş, etraftaki 

örneklerde görülmüş şeylerdir. Dahası yaş ilerleyip, evlilik çağı geçtikçe evlenecek bir 

aday bulmak da olağan olarak güçleşir:  

Arnavut kızlar “vredene, radne” değerli, çalışkan kızlardır. Allah Sırp kadınlar 

karşısında yardım etsin, Sırplar tembeller, çok istiyorlar ama çok az çalışıyorlar, 

fakat Arnavut kızları az çalışırlarsa çok istemiyorlar, hak ettikleri kadar isterler. 

Yanımda saygı duyduğum, bana ve aileme saygı gösteren ve benimle birlikte çalışan 

bir kadının olmasını istiyorum. Bu yüzden Arnavutluk’ta evlenmeye karar verdim 

(Nemanja). 

Bana ve aileme saygı gösteren, benimle bir aile kurmak isteyen bir kadını bulmak 

istememin sebebidir (Dejan). 

Yıllar geçmişti, Arnavut kızları düzgün ve namuslu kızlardır. Bu yüzden Arnavut 

birisiyle evlenemezsem hiç evlenmemeye karar verdim (Nikola). 

Bir eş olarak kadın sadece bir kimsenin aile kurmasını sağlayan biri değildir, geçimini 

çiftçilikle sağlayan bir hane halkı içinde o aynı zamanda asli olarak erkeğin yapması 

gereken işlerde onun en yakın ve önemli iş arkadaşı veya yardımcısıdır. Küçük çiftçilik 

ancak aile emeği ile yürütülebilen ve böyle olduğu müddetçe kendisinden bir şey elde 

edilebilen ve gelecek kuşaklara aktarılabilen bir varoluş biçimidir:   

Tek başıma bu işleri asla beceremezdim. Fakat bütün bu arazi ve hayvanlar bile 

olmasaydı evlenmeliydim. Ailemin, çocuklarımın, mirasçılarımın olması için 

evlenmem gerekirdi (Ljubisa). 



146 

 
 

Sonuç olarak, bu çalışmanın kendine konu edindiği Sırp erkekler ile Arnavut kızlar 

arasında gerçekleşen evlenme biçimi tarafların içinde yaşadıkları toplumlarda meydana 

gelen büyük ölçekli toplumsal değişmelerin tetiklediği ama aynı zamanda gelenek, 

zihniyet, değerler ile bireysel biyografinin etkileriyle birlikte kendi somut biçim ya da 

biçimlerini almış olan bir evlenme biçimidir. Evlenme yönünde verilen karar sürecin 

önemli bir aşamasını oluşturmakla birlikte evliliğin kendisi değildir.  Dahası farklı 

toplumlardan ve kültürlerden gelen bireylerin bir evliliği olmasından ötürü bu tür 

evliliklerin aynı toplum ve kültürden bireylerin evlilikleri ile kıyaslandığında daha büyük 

iletişim, uyum, evlilik içinde kendini ve eşini tanıma ve anlamlandırma, din, inanç, adet, 

kimlik, aidiyet, mensubiyetle ilgili farklılıkları uyumlaştırma veya bunlardan ortaya 

çıkabilecek gerilimleri denetim altında tutma gibi birçok ilave ve çetrefil hususu 

potansiyel sorun alanları olarak peşinen yüklenen evlilikler olduğuna dikkat çekmek 

gerekir. İzleyen bölümde evliliğe giden süreçte yapılan törenlerden yani evliliği tarafların 

kendilerine ve toplumlarına tanıtma aşamasından başlayarak evlilik sürecinde dil, inanç, 

kimlik, aidiyet ve iletişim ile ilgili yaşanan zorluk ve kolaylıkların neler oldukları, 

bunlarla nasıl başa çıkıldığı veya çıkılamadığı hususları ele alınacaktır.   

  



147 

 
 

5. BÖLÜM 

EVLİLİĞE KARAR VERME, NİŞAN VE EVLİLİK TÖRENLERİ 

Giriş  

Bir önceki bölümde zımnen ifade edildiği üzere, bu araştırma kapsamında kendileriyle 

mülakat yapılan kadınların kökenlerinin bulunduğu kırsal bölgelerde, erkeklerin ve özel 

olarak babaların aile içinde ve onun üyeleri üzerinde tartışmasız baskın rol oynadıkları 

bir ataerkil sistem mevcuttur. Bu sisteminin adet ve geleneklerinin fanatizm derecesinde 

korunması, aile ilişklerinde, özellikle de baba ile kızının ilişkilerinde bariz bir 

katılaşmaya neden olmaktadır. Çalışmaya katılan kadınların büyük bir kısmının 

beyanlarından anlaşıldığı haliyle, ailelerindeki bu katı ataerkil sistem içinde onlar tam 

olarak nasıl biriyle ve ne tür bir evlilik yapacakları hakkında bir özgür irade ortaya koyma 

imkânına sahip olmaksızın ve bu nedenle Sırp biriyle evlenmeyi kabul etmişlerdir. Erkek 

kardeşlerine kıyasladığımızda bu kızların aile içinde olduğu kadar ailenin dışındaki 

alanda da çok kısıtlı bir irade beyanı ve eylemde bulunma hakkına sahip oldukları 

anlaşılmaktadır. Onlar aileleri tarafından sürekli kontrol altına tutulmuşlar ve herhangi 

bir erkek tarafından taciz edilmelerine veya herhangi bir erkek ile tanışmalarına engel 

olmak için okulla gitmeleri dahi yasaklanmış olup evlilik hayatlarına hazırlanmak üzere 

evde tutulmuşlardır. Yine de, bu katı sisteme rağmen evliliğe kendileri karar veren 

örneklerimiz de mevcuttur.  

Bu katı sistemin arka planında yatan gelenek basitçe kuşaktan kuşağa söz ve eylem 

yoluyla aktarılmış bir gelenek değildir. Aksine, yine bir önceki bölümde belirtildiği üzere, 

Sırp bir erkekle evlilik teklifini iletmek üzere eve gelen aracının varlığı ve rolunü 

yadsıtmamaktan başlayıp her bir safhada evlenen bir kadının veya kızını evlendiren bir 

ailenin üyelerinin ne yapması ve nasıl davranması gerektiğine dair toplumsal anlayış ve 

kuralları yazılı biçimde ifade eden ve şimdi hukuken geçerli olmas bile bir zamanlar 

kendisinin sıkıca takip edilmiş olması muhtemel yazılı bir kaynak yani  Lekë Dukagjini 

Kanunu denilen bir kaynak da vardır. Bu söz konusu belgede yer alan düzenleme, anlayış, 

kurallar ve hükümlerin dikkate alınması halinde Arnavut kadınların ve onların ailelerinin 



148 

 
 

belli hallerde neyi niçin yaptıklarının anlaşılması ve dışarıdan bakan biri açısından garip 

karşılanabilecek uygulamaların onlara niçin böyle görünmemiş olduğunun anlaşılması da 

kolaylaşmaktadır.  

Öte yandan, Sırp erkeklerin ve ailelelerinin hangi ahlâki vasıfları taşıması halinde bir 

kadının kendisiyle evlenilmeye uygun biri olduğuna karar vermelerinden başlayıp, bir 

kadının gelin, eş veya bir aile üyesi olarak ne yapması gerektiği hakkındaki geleneksel 

beklentileri de bazı hallerde Arnavutluk’ta geçerli olan adet ve geleneklerin doğurduğu 

beklentilerden çok farklı değildir. Kendileriyle mülakat yapılan kadınlar ve erkeklerin 

nişan ve evlilik törenlerinden başlayarak neyi niçin yaptıkları, nasıl yaptıkları, ne 

bekledikleri veya neyi öngördükleri hakkındaki beyanlarının içeriği dikkate alındığında, 

bu çalışmanın konusunu oluşturan bireylerin evliliklerinin hikâyesinin ortak ve kuşatıcı 

temasının asgari kültürel benzerlikleri ve bunlardan ortaya çıkan kazanılmış becerileri bir 

kaynak olarak kullanarak kültürelerarası bir evliliği inşa ve idame ettirmek olduğunu 

söylemek mümkün görünmektedir. Bu süreç kolaylıkla ve her kadın ve erkeğin örneğinde 

aynı derecede ve kıvamda yürütülmüş ve başarılmış değildir. Dahası, başarılı olduğunda 

da çoğu halde, özellikle kadın tarafından hayli bir duygusal-manevi bedel ödenerek ama 

aynı zamanda yoğun bir pratik çaba sarf edilerek başarılmış görünmektedir. Bu başarılmış 

olan şey ise esas olarak praktik bakımdan yeterli bir kültürel bütünleşme, uyum ve 

uzlaşma olarak nitelendirilmeye uygundur. 

Sonuçtan sebebe doğru ilerleyen herhangi bir araştırma sürecinde amaç ister betimleyici 

hüküm, ister nedensel açıklama isterse de yorumlamak olsun, toplumsal yapılar ile insan 

failliğinin etkileşim ve eklemleşme sürecinin tasviri ve rivayeti bariz bir zorluk da 

içermektedir. Zira, toplumsal ve kültürel süreçlerin nedensel etkileri ile bireysel failliğin 

gerekçeleri karşılıklı olarak birbirlerini teyit ve takviye eder gibi göründüklerinde bile 

durumun gerçekte öyle olup olmadığı hakkında kesin bir hüküm vermek mümkün 

değildir. Dahası, bireylerin kendi durumlarını bir olayın olduğu anda gerçekte nasıl görüp 

değerlendirdikleri ile geriye dönüp baktıklarında neyi ne kadar hatırladıkları ve nasıl 

beyan ettikleri arasında da her zaman bir mesafe ve farklılık vardır. Bu metodolojik 

zorlukların göğüslenmesi araştırmanın peşinen üstlenmiş olduğu bir sorumluluk 

olduğundan tasvir ve rivayet dilini olabildiğince meçhul bir geleceğe doğru ilerleyen bir 

sürecin anlık kesitleri hakkında beyan edilen olaylar, uygulamalar, duygular ve 



149 

 
 

düşünceleri kendi oluş biçimleri ile tasvir ve rivayet etmek biçiminde inşa etmek daha 

uygun bir yol gibi görünmektedir.  

Kendileriyle yapılmış olan mülakatlara kılavuzluk eden sorgulama silsilesini dikkate 

alarak,  kadın ve erkek katılımcılarımızın anlattıkları hikâyeler temeline bu bölümün ele 

alacağı konular şu hususlardan oluşmaktadır: (1) Evliliğe giden süreçte yapılan törenler 

ve bunların nasıl düzenlendikleri, (2) düğün sonrası eşin evine geçiş süreci ve yeni gelin 

olarak evliliğin ilk günlerinde eş ve diğer aile üyeleri ile iletişim ve ilişkiler, (3) hamilelik 

dönemi ve doğum süreci, çocuğun ismi ve dini kimliğinin belirlenmesi hakkında karar 

süreci, (4) dil öğrenimi ve sözlü iletişim süreci ve bu süreçte yaşanan zorluklar, duygular, 

yabancılaşma ve yalnızlık hissi, (5) din değiştirme-koruma ve bunun eşler ve aile üyeleri 

ile olan ilişkilere etkisi, (6) Sırbistan’da Arnavut biri ve Arnavutluk’ta Sırp biri ile 

evlenmiş olmaktan ötürü karşılaştıkları önyargılarla yüzleşme ve mücadele biçimleri. 

Ancak, bütün bu süreçlerde yapılanların anlaşılması ve anlaşılır kılınması için öncelikle 

Arnavutluk ve Sırbistan’da evililik ve aile kurmaya kılavuzluk eden geleneksel anlayış 

ve ilkelerin neler oldukları ve aile sistemlerinin nasıl bir yapıya ve işleyişe sahip olduğu 

hakkında kısa bir bilgi vermek gerekmektedir.  

5.1. ARNAVUTLUK VE SIRBİSTAN’DA GELENEKSEL KIZ İSTEME 

BİÇİMLERİ VE AİLE SİSTEMLERİ  

Le Play’e göre ataerkil aile ya da geleneksel aile; ev sahibi, karısı, evli olmayan oğulları 

ve evli erkek aileleri de dâhil olmak üzere büyük bir grup kişiden oluşur. Aynı çatı altında 

yaşarlar ve sahip oldukları toprakları çalışırlar. Yetki babaya aittir, ev ve aile üyelerinden 

sorumludur. Bu ataerkil aileler genellikle Rusya ve Orta Avrupa halkları arasında bulunur 

(1982: 76-77). 

Birinci bölümde belirtildiği üzere Arnavutluk’ta geçerli olan ataerkil aile sistemine göre 

ailede her üyenin ayrı bir yeri vardı. Bu sistem içerisinde, zadrugaya benzer şekilde birkaç 

neslin birlikte yaşadığı büyük ve kalabalık ailelerde ev sahibi ve yaşça en kıdemli erkek, 

küçüklerinde ise ailenin babası en yüksek mevkiye sahip iken, aynı zamanda aile ile ilgili 

konularda en büyük sorumluluk sahibiydi. Aile içinde ve dışında olan diğer vazifelerinin 

yanısında erkek ve kız çocuklarını evlendirmek de ev sahibinin veya aile babasının 



150 

 
 

göreviydi. Erkek çocuğuna kız bulma vaktine o karar veriyordu, kızı için ise gelen 

teklifleri değerlendirip hangi ailede evlendireceğine karar verirdi.  

Başka bir deyişle, bu sistemin işleyişi içerisinde kız veya erkek kiminle evlenecek 

olduklarına kendileri karar veremezlerdi, fikirleri sorulmazdı, üstelik müstakbel eşleri ile 

düğün gününe kadar görüşemeyebilirlerdi. Bunun istisnası evlenecek tarafların başka bir 

vesile ile daha önceden tanışmış veya birbirlerini bir şekilde tanıyor olmalarıdır.  Kısacası 

bu ataerkeli sistem içinde ve onun bir gereği olarak evlenecek olan kız veya erkekler 

ailelerinin onlar için yaptıkları seçimleri itiraz etmeden kabul ederlerdi. 

Slovenya dışında diğer bütün Eski Yugoslavya ülkelerinde görülen geleneksel aile 

sistemine zadruga ailesi denir. Bu aile sistemi Bulgaristan’ın bazı yerlerinde de karşımıza 

çıkmaktadır. Arnavutluk’taki geleneksel ataerkil aile sisteminde hüküm süren zihniyet ve 

uygulamalara zadruga aile sisteminde de rastlanır. Zadruga hiyerarşik bir sisteme göre 

yönetilmekteydi; evin en yaşlı üyesi sistemin başında duruyor, aileyi her konuda temsil 

ediyor, herkesin adına karar veriyor ve ailenin genç üyelerini evlendiriyordu. Erlich’e 

(1966: 183) göre, Karadağ, Makedonya ve Sırbistan’ın bazı bölgelerinde kız veya erkek 

çocukların evliliklerine tartışmasız bir şekilde ebeveynleri karar verirdi ve buralarda da 

evliliğin gerçekleşebilmesi için aracılar devreye girmekteydiler. Eski Yugoslavya 

ülkelerinde ve Arnavutluk’ta da nişan genç çiftin tanışmasına bağlı değil, ailelerin 

tanışmasına dayalı yapılmaktaydı. Evliliğe giden bir nişanlanmaya evlenecek olan kız 

veya erkek karar vermemekteydi. Aksine, aileler tanışıp kızı istemeye gitmekteydiler. 

Aynı zamanda, hiçbir durumda erkeğin ailesi doğrudan kızın ailesi ile konuşmamakta, 

her daim iki ailenin iletişimini sağlayan bir aracı kullanılmaktaydı. 

Arnavutluk’ta İkinci Dünya Savaşı’ndan sonra, hatta Komünist rejim döneminde uzun 

yıllar boyunca evlilikler görücü usulüyle yapılmıştır. Bu çalışmanın katılımcılarının 

geldikleri bölge Arnavutluk’un kuzey25 kesimine yer aldığı için, burada tarifi yapılan 

nişan ve düğün töreni gelenekleri bu bölgenin gelenekleridir. Arnavutluk’un kuzeyinde, 

                                                           
25Arnavutluk’un güneyinden gelen bir kadın haricinde bu araştırma sürecinde kendileriyle mülakat yapılan 

kadınlar Arnavutluk’un kuzeyinden (Malsia Madhe, Dugagjin, Postrrip, Rranzat mbi Shkodër, Malsija e 

Gjakovës, Malsija e Lezhës, Luma, Mati, Mirdita, Dibër, Puk, Berishë dhe Iballe) gelmektedirler. 



151 

 
 

aracıyı26 da bulan erkeğin ailesi nişanın gerçekleşme konusuna çok ilgiliydi. Lekë 

Dukagjini Kanunu 40.madde’ye göre “aracısız gelin alınmaz”, bu nedenle kızı aracı 

usulüyle istemek zorunluluktu. Aracı dikkatle seçilirdi. Evliliğin gerçekleşip 

gerçekleşmeyeceği onun aracılık rolünü ne derece iyi icra edeceğine bağlı olduğundan bu 

rolü üstlenecek kişinin akıllı, saygı gören ve dokunaklı konuşan biri olmasına dikkat 

edilirdi. Aracının ikna etme yeteneğine bağlı olarak evliliğe giden süreç çok daha kısa 

olabilirdi. 

Erkeğin ailesi aracıyı bulup onunla konuştuktan sonra, aracı kız isteyen erkek ailesi 

hakkında kızın ailesine haber vermeye gidiyordu. Kanuni mecburiyet olarak27, kızın ailesi 

(sadece hasımlık durumunda) kızı istemeye gelen herkesi beklemek zorundaydı; aracı iyi 

karşılanmamış olduğunda bile kızın elini istemeye üç kez gidebilirdi. Aracının ilk 

gidişinden itibaren cevap verme anına kadar geçen süre genel olarak kızın ailesinin 

erkeğin ailesi hakkında bilgi toplamak için ihtiyaç duyduğu süre kadardı.  

Aracının, bir evliliğe aracılık edebilmek için zamana ihtiyacı vardı; aracının erkeğin 

ailesinden biri olması durumunda herhangi bir şart konulmaz veya ödeme yapılması 

istenmezdi. Genellikle, nişanın yapılması halinde, erkeğin ailesi aracıya bir çift ayakkabı 

hediye ederdi (nişan gerçekleşene kadar kızın evi ile erkeğin evi arasında gidip gelirken 

eskittiği ayakkabıyı yenilmek için sembolik bir ödeme), fakat bazı bölgelerde aracıya 

nakit ödemede bulunma sözü veriyorlardı. Kurti’ye (2010: 60) göre, para miktarı belli 

değildi, kıza verilen öneme ve aracının nişanı gerçekleştirebilmek için atlattığı zorluklara 

bağlı olarak değişmekteydi. Aracı, erkeğin ailesinin iyiliği için çabalayan bir karakterdi; 

kızın ailesine gittiği zaman, kahveyi içtikten sonra ev sahibine kızını istemek için 

geldiğini açıklıyordu. Aracı, kız ile evlenmek isteyen erkeğin çok iyi nitelikler, 

arkadaşlarından daha iyi olan, serveti, malı, mülkü bol olan biri olarak tanıtmaktaydı. 

Görüşme sonrasında kızın babasına düşünmesi için zaman verip (bir hafta, bir ay) 

tekrardan cevabı almaya gelirdi (Kurti, 2010: 61). 

                                                           
26Aracı, iki kişinin nişanlanmasına ve sonrasında evlenmelerine aracılık eden kişidir; genel olarak erkektir 

ve her zaman erkeğin ailesi tarafından kullanılmıştır. 
27Bu zaman diliminde yaşayan insanların anlattıklarına dayanarak (Kanun ile Lekë Dukagjini’nin 

Kanunu’nu anlamaktadırlar – açıklama araştırmacı tarafından yapılmıştır). 



152 

 
 

Aracı cevabı almaya geldiği zaman, kızın babası kızı vermeye karar vermiş ise, imkânlara 

göre erkeğin ailesinden para veya çiftlik hayvanları istemekteydi (Kurti, 2010: 61). Bu, 

kızı yetiştirmek için sarf ettikleri tüm çabaların karşılığı olarak, erkeğin ailesinden istenen 

mükâfattı. Kızın babasının istediği bu mükâfat Arnavutluk’un bazı bölgelerinde msit 

olarak adlandırılmıştır ve ödenmesi zorunluydu. Msit’in ödenmesi para veya çoğunlukla 

çiftlik hayvanları (iki ila beş koyun ya da bir inek) ile karşılanmaktaydı. Ancak erkeğin 

yaşının büyük olması veya fiziksel bir kusuru olması ya da kızın çok güzel olması gibi 

özel durumlarda, kızın ailesi erkeğin ailesinden ödül olarak beş, on veya on beş altın sikke 

para (arn., napolona) istemekteydi.  

Zaman içinde aracının rolünü icra biçimi ve kendisine yapılan ödeme biçimleri 

farklılaşmıştır. Önceleri insanlara yardım etmek amacıyla iki aile arasında dostluk kuran, 

insani bir aracı rolünün yanı sıra, ödül kabul eden aracının örneği de karşımıza 

çıkmaktadır. Fakat ödül yalnızca erkeğin ailesinin verdiği bir çift çorap, bir gömlek veya 

bir yelek gibi sembolik bir hediyeydi. Kendi çıkarını düşünen aracı ise gerçek bir aracı 

değildir, sadece bilinen asıl aracının şekil değiştirmiş olan örneğidir (Ahmeti, 1992: 95). 

Farklı insanların, kendi çıkarlarını düşünerek, evliliklere aracılık etmeye başlamaları ile 

birlikte Arnavut geleneklerine uygun olmayan, “modern zamanların” aracı örnekleri 

ortaya çıkmıştır. Zamanla işlevinin sapmasına rağmen, Arnavutluk ve Sırbistan’da bu 

aracı bireyin tarihsel süreç boyunca oynadığı önemli role dayanarak, insanlar aracıya 

güvenir ve onun aracılık ettiği evlilikleri kabul etmektedirler.   

Arnavutluk’taki nişan törenleri bölgelere göre değişiklik göstermektedir. Bu değişiklikler 

bir bölgenin içinde de gözlenebilir olsa da genelde ortak yönler daha öne çıkmaktadır. 

Rahip D. Kurti’ye (2010: 58) göre, nişanın amacı erkeği rahatına kavuşturmak ve kıza bir 

ev bulmaktı. Ona göre (s. 85), kızı vermeyi kabul etmeden önce suya (su kaynağı yakın 

mı, uzak mı diye), dağa (kızın keseceği odunlar uzak mı, yakın mı diye) ve toprağa 

(yaşamak için yeterli mi diye) bakılır. Bunlar evlenecek kızın yaşayacağı hayatı ve evlilik 

boyunca çekebileceği zorlukların tahmin edilmesinde önemli unsurlardır. 

Kızın ailesi nişan sözünü verdikten sonra adayın ailesinin gidip “küçük kahveleri” (bu 

şekilde adlandırılmıştır) içecekleri gün belirleniyordu. Küçük kahveleri içmek için kızın 

evine adayın kendisi değil, erkeğin babası, amcası veya erkek kardeşi gidiyordu. Kahveler 



153 

 
 

içildikten sonra erkeğin aile üyeleri dönüyor, kahvelerin içildiğini ve nişan gününü 

belirlendiğini anlatıyorlardı. Kadınlar nişan törenine katılmıyorlardı, sadece erkekler 

katılabilirdi. Kadınlar ise ayrı bir odada toplanıyorlardı ve genel olarak hizmet etmekle 

yükümlülerdi. Nişan töreninde sheji de (nişan yüzüğü) verilmekteydi; zamanla sheji 

değişmiştir ancak Kanun’a (Lekë Dukagjini’nin Kanunu, 17.maddenin 

&41.paragrafında) göre, sheji bir gümüş yüzük ve on grosh28 (o zamanın Arnavutluk’taki 

para biriminde ibaretti). Nişan töreni bitiminde aileler düğün tarihini kararlaştırıyorlardı; 

nişan ile düğün arasındaki dönem altı ay, bir yıl veya iki yıl sürebilirdi. Bu süre kızın 

çeyizini (Arnavutça paja) hazırlayabilmesi amacıyla tanınıyordu. Ayrılmadan önce 

erkeğin ailesi kızın babasına bir miktar para bırakırdı. Bırakılan bu para kızın çeyizini 

hazırlamak için kullanılmaktaydı.  

Arnavutluk’ta olduğu gibi, eskiden Sırbistan’da da evlilikler görücü usulüyle yapılırdı 

(Halpern ve Kerewsky-Halpern, 1972: 94). Erkeğin ailesinin aracıyı bulma şekli, aracının 

rolü ve kızın ailesiyle (genel olarak en yaşlı üyeleri ile veya onların yokluğunda kızın 

babasıyla) iletişime geçme yöntemi gibi konularda bu iki ülkenin birçok ortak noktası 

vardır. Sırbistan’da nişan törenlerinin bölgelere göre değişiklik göstermelerine rağmen, 

bir bölgeden diğerine değişmeyen gelenekler de karşımıza çıkmaktadır. Arnavutluk’ta 

olduğu gibi, Sırbistan’da da bir evliliğin esas hedefi iki kişi arasında değil, iki aile (ev 

veya sülale) arasında bağ kurmaktı (Hofman, 2010: 13). Düğün gününe kadar kız ve erkek 

birbirini hiç göremezlerdi (Halpern ve Kerewsky-Halpern 1972: 94).  

Sırbistan’da istenecek bir kızda çalışkan olması, sağlıklı olması ve iyi bir aileden gelmesi 

gibi özelliklerin ne derece bulunduğuna dikkat edilmekteydi. İyi bir aile ile sadece ailenin 

iktisadi durumunun (genellikle sahip oldukları arazi alanı esas alınırdı) iyi olması değil, 

aynı zamanda ailenin saygın olması da anlaşılmaktaydı (Halpern ve Kerewsky-Halpern, 

1972: 97). Kızın ailesi aracıya olumlu bir cevap verdikten sonra, nişan hazırlıklarına 

başlanmaktaydı. Sırbistan’da da (özellikle Güneydoğu Sırbistan’da) on dokuzuncu 

yüzyılın sonuna kadar kızın babası kızı vermek için erkeğin ailesinden bir miktar para 

istemiştir (Antonijevic 1971a: 39, aktaran Hofman, 2010: 7). Bu gelenek Arnavutluk’ta 

istenilen msit’e benzemektedir. Düğünden birkaç gün önce damadın babası veya başka 

                                                           
28 Osmanlı para birimi olan guruş. 



154 

 
 

bir yakın akrabası, köye çıkıp düğün davetiyelerini dağıtır. Sırbistan’da ailenin vaftiz 

babası/annesi düğünün en önemli misafiri olarak kabul edilmektedir. Ailenin vaftiz 

babası/annesi bu evlilikten doğacak olan çocukların da vaftiz babası/annesi olacaktır 

(Halpern ve Kerewsky-Halpern, 1972: 98). Yapılan hazırlıklar, insanların katılımı, bu gün 

için hazırlanan özel yiyecek ve içeceklerin bütünü nişan töreninin özelliklerini 

oluşturmaktadır. 

Nişan sözü verildiği zaman kızın babasına ödenen para miktarı veya bilindiği üzere msit 

geleneği çok eski ve Arnavutluk, Makedonya, Bosna-Hersek’in bazı hristiyan köyleri ve 

Sırbistan gibi birçok Balkan bölgelerinde (Erlich, 1966: 194 - 195) yapılan geleneksel 

nişan törenlerinde rastlanan yaygın bir gelenekti. Bu uygulama Arnavutluk’un bazı 

yerlerinde kızın babasına verilmesi gereken bir tazminat gibi değerlendirilmekteydi ve bu 

nedenle “kızın satın alınması” gibi algılanmaya başlandı. Rahip Donat Kurti (2010: 

61)’ye göre, Arnavutluk’un bazı bölgelerinde ödenmesi gereken msit bedeli beş yüz 

grosha (o zamanın Arnavutluk’taki para birimi) eşitti, fakat zamanla bedel daha da 

artmıştır. Erkeğin ailesi gelini satın alınmış olarak gördüğünden dolayı gelin çok fazla 

çalışarak, sağlıklı çocuklar doğurarak, hiçbir şeye karşı çıkmayarak “borcunu” 

ödeyebilirdi. Lekë Dukagjini Kanunu’na (26.maddenin &56.paragrafında) göre, eğer 

erkek evlendikten iki sene sonra vefat eder ve çocuk bırakır ise kızın babası nişan 

zamanında aldığı msit parasını geri vermez, çünkü kız “doğurmuş olduğu çocukları ile 

borcunu ödemiş sayılmaktadır”. Başka bir deyişle, kızın ailesinin aldığı para miktarı kızı 

eşine ve eşinin ailesine hizmet etmek zorunda kaldığı anlamına gelmektedir. 

Bu gelenek büyük olasılıkla o zamanlarda bu bölgelerde hüküm süren derin yoksulluktan 

köken almıştır. Ailenin her işine yardım eden ve çalışan bir kişinin evden ayrılması ile 

erkeğin ailesi kızın babasına bir tür manevi tazminat ödemek durumundaydı. Fakat zaman 

içinde bu ödeme biçimi bir “satın alma” olarak değerlendirilmeye başlanmıştır. Bunun 

bir sonucu olarak kızın ailesi de erkeğin ailesinden faydalanmak için kız karşılığında 

büyük meblağlar istemeye başladı. Kız alma karşılığında erkek ailesi tarafından msit 

ödenmesi geleneği komünist rejiminin ilk yırmi senesi boyunca da (yani 1960’lara kadar) 

varlığını sürdürdü, sonrasında çağ dışı ve kızlar için aşağılayıcı bir adet olarak görülmeye 

başlandı. Sosyalist devlet bu geleneğin ortadan kaldırılması için farklı reformlar yaptı ve 

nihayetinde de yasakladı. 



155 

 
 

Zaman içinde hem Arnavut’luk hem de Sırbistan’da ailenin yapısı değişmiştir ve bu 

değişikliklere neden olan etkenler çok sayıdadır. Günümüzde kişisel tercihlere önem 

verilmekte ve bireyin duygularına saygı duyulmaktadır. Bundan böyle, nişanlanmak aile 

büyüklerinin veya ebeveynlerin karar vereceği bir mevzu değildir, aksine bireyin kendisi 

ne zaman nişanlanmak istediğine karar vermektedir. Yine de hem toplumsal anlayışlarda 

meydana gelen değişmelere hem de yasal reformlara rağmen, bir kızın evlenmesi söz 

konusu olunca çoğunlukla eski adet ve gelenekler ortaya çıkmaktadır. Kızın ailesi 

(genellikle ailenin erkek üyeleri) kızın kaderini belirlemede baskın rol oynamaya devam 

etmektedir. Evlilikler aracılar yoluyla yapılmakta ve kızın ailesi kız karşılığında damadın 

ailesinden para almaktadır. Bu olgun kırsal bölgelerde çok daha yaygın olarak karşımıza 

çıkmaktadır fakat büyük şehirlere yakın yerlerde aynı sıklıkta olamasa bile varlığını 

sürdürmektedir. Son yıllarda Poni (2016: 168) tarafından yapılan bir araştırmaya göre kız 

karşılığında para ödeme geleneği geri gelmektedir. Bu kızlar okullarından ayrılıp birkaç 

İngiliz Sterlini karşılığında babaları tarafından nişanlandırılan ve sonrasında yurt dışında 

yeni bir hayata başlamak zorunda kalan on beş ila on yedi yaşlarında olan kızlardır. 

İnsanlar “eski geleneği” “yeni insanlarla” “modern bir zamanda” geri getirerek 

kendilerini haklı çıkarmaya çalışmaktadırlar. Görücü usulüyle yapılan evlilikler 

konusunda tarihsel zemini hazır olan bir toplum için bu tür evlilikleri, aracının rolünü ve 

gelin için ödenen para miktarını kabullenmek çok zor olması gerektir.  

5.2. EVLİLİĞE KARAR VERME VE NİŞANLANMA SÜRECİ  

Kendisiyle mülakat yapılan katılımcıların anlattıklarından hareketle nişan ve düğün 

törenlerinin ana hatları ve seyri şu şekilde karşımıza çıkmaktadır. Aracı Sırp adayının 

teklifini sunduktan sonra, kızın ailesi tartışmak ve karar vermek için zaman istemektedir. 

Aile üyeleri kendi aralarında konuşup, kızın fikrini sormakta ve bir karara varınca şu üç 

yoldan birini izlemektedirler: a) adayın yaşam koşullarını görmek için (aracının 

anlattıklarına güvenmezler) aileden bazıları kız yanlarında olmaksızın Sırbistan’a 

giderler, b) kız babası ile birlikte adayın nerede yaşadığını görmek için Sırbistan’a gider 

veya c) aile aracının söylediklerine güvendiği için veya Sırbistan’a gitme imkânı olmadığı 

için teklifi kabul eder. 



156 

 
 

Kız yanlarında olmaksızın ailesinin erkeğin yaşadığı yeri görmeye gitmesi halinde, geri 

döndükleri zaman gördüklerini, erkeğin yaşadığı yer ve evi, ailesi, misafirperverlikleri ve 

erkek hakkındaki izlenimlerini kıza ve diğer aile üyelerine anlatırlar. Aynı zamanda, bu 

evliliğin yapılması gerektiği konusunda da fikirlerini açıklarlar. Fakat babasının ya da 

diğer akrabalarının gördükleri ve anlattıkları, kızın anlatılanlardan anladığı ve hayalinde 

kurduğu tablolar çok farklı olabilir. Bu nedenle kız kendine anlatılanlardan kendi anladığı 

kadarıyla hayalinde bir gerçeklik kurar ve evleneceği yere gittiği zaman çoğu kere hayal 

kırıklığına uğrar. 

Aileden birilerinin yaptıkları ziyaretin ardından aile kendisinin kanaatini açıklar ama yine 

de “karar senin, istediğini yap” veya “orada yaşayacak olan sensin, ne yapacağını sen 

bilirsin” veya “iyi bir fırsat, evlenme zamanın geldi, ne yapmayı düşünüyorsun” diyerek 

karar vermeyi kızın kendisine bırakırlar.  Çoğunlukla ne karar vereceği sorusu ailenin 

erkekleri tarafından değil (kızın doğrudan babası veya erkek kardeşiyle konuştuğu 

durumlar hariç), anne, kız kardeş veya hala, teyze gibi aile kadınları tarafından sorulur ve 

karar da onlar vasıtasıyla ailenin bütününe iletilir. Fakat eş adayını yalnızca aracı ile 

geldiği esnada bir defa görmüş, onunla hiç iletişim kuramamış olan, nerede ve nasıl 

yaşayacağını bilmeyen, aynı dili konuşmadıkları için eşi ve ailesiyle nasıl anlaşacağından 

korkan bir kız ne karar vereceğini nasıl bilebilir?  

Eskiden baba kızı ile evliliği hakkında konuşmazdı çünkü “kızın bu konuları babasıyla 

tartışması” utanç verici sayılmaktaydı (Ahmeti, 1996: 97). Dahası babasının kızına “adayı 

beğendin mi” diye sorması ahlâk kurallarına aykırı olarak değerlendirilmekteydi. Böylece 

her zaman aileden bir kadın bu soruları kıza sorar ve kızın cevabını aile erkeklerine 

iletirdi. Üstelik çoğu zaman kız “evet, evlenmek istiyorum” demekten utandığı için evlilik 

kararını ailesine bırakmıştır. Ailesi, evliliğin yapılmasını uygun gördüğü zaman, kızın 

yerine karar vermiştir. Önceki geleneklerin örneğinde olduğu gibi bu evliliklerde de 

benzer durumlara rastlanmaktadır. Kız Sırbistan’dan gelen aday hakkında ailenin 

erkekleriyle konuşmaktan çekindiği veya utandığı için annesi veya kız kardeşiyle 

konuştuktan sonra onlar kızın fikirlerini aile erkeklerine iletmişlerdir. Özgür bir şekilde 

kendilerini ifade etmekten çekinmenin nedeni yıllar boyunca akla kazınmış olan baba 

figürünün zorla kazandırılmış otoritesi (genel olarak baba, erkek kardeş, amca gibi aile 



157 

 
 

erkeklerinin kurduğu üstünlük) ve hayatları boyunca kendilerine sürekli olarak aile 

erkeklerinin yönetiminde olmaları gerektiğinin söylenmesidir. 

Anita’nın evliliğe giden yoldaki hikâyesi bu durumun bir örneğini oluşturmaktadır: O, 

“utancından” babasıyla konuşup evlenmek istediğini söyleyememiş ve önceden gelen 

evlilik tekliflerini değerlendirememiş, adayları kaçırmış. Kendisinin beğendiği bir aday 

var ise de yerine babası karar verdiği için Anita itaat edip beklemiş. Böylece evlenme yaşı 

geçmiş ve aynı dili konuşmadığı bir erkek ile evlenmek zorunda kalmış. Sırp adayının 

evine geldiği zaman, olumlu cevap vermesini teşvik eden kız kardeşiyle konuşmuş:  

En çok kız kardeşimle konuşurdum. {Kız kardeşin ne tür tavsiyeleri verirdi?} – O 

bana derdi ki eğer beğeniyorsan evet dersin çünkü bu ayıp değil. Aslında babama 

“birini seviyorum” demeye utanırdım. Benim daha iyi fırsatlarım vardı ama 

babamla konuşamazdım ve benim yerime o karar verirdi (Anita). 

Diellza’nınki de benzer bir hikâyedir ama bu sefer kıza evlilik teklifi kabul edip 

etmeyeceğini soran annesidir. Kız kendi yerine ailesinin karar vermesini ister, kararı onlar 

alırlarsa kendini daha çok güvende hissedecektir. Kız tanımadığı ve hakkında hiçbir şeyi 

bilmediği bir erkek konusunda karar veremez:  

Evlenecek kişiyi beğeniyor musun sorusunu erkek kardeşim değil, annem sormuştu, 

çünkü erkek kardeşim sormaya utanırdı. Ben anneme demiştim “nereden 

bilebilirim? Ben onu tanımam, onunla hiç konuşmadım, onu sadece kişi olarak 

gördüm. İçen biri mi, eve bağlı biri mi, hiçbir şey bilmiyorum” (Diellza). 

Çoğunlukla, kızlar “tamam, deneyeceğim” veya “siz nasıl isterseniz” veya “siz bilirsiniz, 

siz karar verin, ben bilmem” gibi cevaplar verirler. Kararı ailesinin eline bırakan kız, 

alınan kararın sorumluluğunu da ailesine yükler ve evlilik süresince doğabilecek her türlü 

sorun için ailesinin desteğini garantiler. Ailesinin karar vermesi, evlilikte ortaya 

çıkabilecek her sıkıntıda ailesinin desteğinin eksik olmayacağı anlamına gelir; evlilik iyi 

gitmezse ailesi kızı destekler ve ona yardım eder. Hiçbir zaman kızların bu evliliklere 

zorlandıkları söylenemez, fakat teşvik edilmiş oldukları ortadadır. 

 



158 

 
 

Önceden de anlatıldığı üzere, karar alınmadan önce kızın ailesi adayın nerede ve nasıl 

yaşadığını görmek ister. Aşağıdaki hikâyede yaşanacak yeri kızın yerine babası görmüş; 

köyü, adayın evini, ailesini, konukseverliklerini beğenmiş ve kızının orada iyi bir hayat 

geçireceği sonucuna varmıştır. Eve döndüğü zaman bütün gördüklerini ve ne kadar 

memnun kaldığını anlattıktan sonra, “istersen evlenebilirsin” diyerek seçim yapma 

hakkını kızına bırakmış:  

Yaşadığı yeri görmeye, yaşamı, nerde ve nasıl yaşıyor, babam gitmişti, her şeyi o 

gördü. Benim gidemememin nedeni pasaportumun olmamasındandı. Babam 

döndüğünde eveleneceğim kişinin yaşamı ve ailesini beğendiğini söyledi. Ne 

gördüğünü bana da anlattı. Evlenmek istiyorsan, evlenebilirsin dedi (Sara). 

Leta’nin hikâyesi de benzer bir özellik taşımaktadır; Ailesinden üç kişi yaşayacağı yeri 

görmeye gitmiş. Adayın evinin koşulları çok iyi değildir ve eşyası da çok azmış. Üstelik 

adayın yaşadığı yerin şartları normal bir yaşam için uygun değilmiş. Fakat, ailesi adayın 

çalıştığını öğrendiği zaman her şeyin yoluna gireceğini ve birlikte iyi bir hayat 

kurabileceklerini düşünmüş. Başlangıçta Leta Sırpçayı öğrenmeyi başaramayacağından 

ve bunun ileride günlük hayatında sorun yaratıp kocasının onu boşamasına sebep 

olacağından korktuğu için kabul etmemiş. Ancak aile üyeleri evliliğin iyi gitmeyeceği ve 

eve geri dönmek isteyeceği durumda evin kapısının her daim açık olacağını söyleyerek 

kızı teklifi kabul etmeye teşvik etmiştir:  

Erkek kardeşim, amcam ve kuzenim birlikte [bu] yeri görmeye geldiler. Birçok şey 

eksikti. Ev sıvalı değildi, bir televizyon vardı, kanepe yoktu. Ben hep temizlikle ve ev 

işleriyle uğraştım. “Yer çok güzel olmasa da su kaynakları yakındı, adayı da 

beğendik, üstelik çalışıyordu” dediler bana. Ben de “hayır” dedim, kabul etmedim, 

dili öğrenemeyeceğimi söyledim. Yirmi dört saat içerisinde cevap vermemiz 

gerektiğini söylediler. O zaman da “istediğiniz cevabı verin” dedim. “Ya beni 

boşarsa, o zaman nereye giderim ben” dedim. Boşamaz, – dediler. Şimdiye kadar 

beni bırakmadı. {Neden seni boşamasından korkuyordun?} – Dili öğrenemem diye 

çok korkuyordum (Leta). 

Fjolla’nın hikâyesi ise bir yandan Sırp biriyle evliliğe karşı toplumda var olan 

önyargılardan çekinen ve utanan ama aynı zamanda kızını evlendirmeye istekli olan bir 

ailenin ikilemidir. Kızın erkek kardeşi, halası ve konuşulacakların içeriğinden emin 

olmalarını sağlayacak olan bir çevirmen adayın yaşadığı yeri görmek için gitmiş. Adayın 

ailesinden ve iktisadi durumundan çok memnun kalmışlar. Adayın iktisadi durumu iyi ve 



159 

 
 

kızın iyi bir hayat geçirme ihtimali olduğu için bir Sırp erkeğiyle evlilik kabul edilebilir 

bir durum haline gelmiş, gözle görünen refah karşısında gözler başka her şeye kapanmış 

ve anlaşmaya varılmış:  

Yeri görmek için halam, abim ve bir tercümanla beraber gitmişti. Her şeyi 

beğendiler, sadece biraz uzak dediler. Halam, yaşadıkları yeri gördükten sonra 

demişti ki, kızımızı verirsek de ayıp değil (Fjolla). 

Bazen geleneklere aykırı olduğu için veya çoğu zaman belge eksikliği gibi farklı 

sebeplerden dolayı kızlar kendileri yaşayacakları yeri görmeye gidemezler. Kızların 

büyük bir kısmının pasaportları yoktur; ailelerinin neden kızların pasaport almalarını 

bekleyip bizzat karar almalarına izin vermedikleri bilinmemektedir.   

Geçmiş zamanlarda, gelenekler kızın kendisini istemeye gelen erkeğin evini görmeye 

gitmesine engel oluşturmaktaydı. Kıza erkekten, ailesinden, iktisadi durumlarından 

bahsedilmekteydi, fakat kızın yeri görmeye gitmesine izin verilmezdi. Hirsch’e (2003: 

85-86) göre, geleneksel toplumlarda bir kız nişanlı iken geceyi evden uzakta geçiremezdi. 

Eğer evden uzakta geçirirse, o zaman ailenin itibarına zarar veirir ve ebeveynleri onu 

mümkün olan en kısa sürede evlendirirdi. 

Bu evliliklerin bazılarında da de aynı şekilde ailenin onuru incinmesin diye nişan sözü 

verilmeden kızın Sırbistan’daki adayın evine gitmesine izin verilmez hatta bu gündeme 

bile gelmez. Bu nedenle kızın yaşayacağı yeri görmek için ailesinden birileri gider ve 

döndüklerinde izlenimlerini anlatırlar:  

Ben evlenmek isteyen adamın yerine bakmaya gidemezdim, ben nasıl giderdim. Kız 

nişanlı değilse adamın evine gitmesi ayıp sayılır. Ama iyi ki bakmaya gitmemiştim 

çünkü burada evlenmeyi kabul etmezdim (Hana). 

Kendileriyle mülakat yapılan kadınlardan sadece beşi yaşayacakları yeri görmeye 

gitmiştir. Bunlardan ikisi sadece görmek için gidip geri gelememiş ve orada kalmıştır 

(hikâyeleri bir önceki bölümde anlatılmıştır). Diğer üçü ise gitmiş, görmüş ve 

Arnavutluk’a döndükten sonra karar vermiştir. Bunlar olumlu durumlardır çünkü kızların 

yüksek beklentileri olmamış, beğendikleri yerlerde yaşamaya kendilerini 



160 

 
 

hazırlamışlardır. Ancak kendileri yerine aile üyelerinin evlilik sonrasında yaşanılacak 

yeri görmeye gittiği durumlarda kızlar hayal kırıklığına uğramışlardır. 

Dorentina ve Elsa yaşayacağı evi görmeye gidenlerdendir. Her ikisi de babaları dâhil 

olmak üzere, kimsenin anlattıklarını esas alarak yeni hayatlarını kurmak istememişler. 

Niloleta bu evliliklerin nasıl yapıldığını ve evlilik sonrası kızların nasıl hayal kırıklığına 

uğradıklarını duymuştu, bu nedenle bizzat gidip karar vermek için ısrar etmiş. Elsa ise 

evi ve yaşam koşullarını gördükten sonra iyi bir hayat geçireceğini düşündüğünden dolayı 

evliliği kabul etmiş: 

Kocama demiştim ki  “kendi gözlerimle görmezsem sana cevap veremem”. Benim 

yerime bir başkasının görmesi beni ikna etmez çünkü kimseye inanamam. Kendim 

bakmak istiyordum çünkü hayatımı riske atamazdım. Buraya gelen Arnavut 

kızlarının yerine başka yakınları gidip görmüşler, sonra kendileri gelince 

beğenmemişler. {Sen bunu nerden biliyordun?} - Daha önce bu tür durumları 

duymuştum, bu yüzden gelip bakmak istedim. O zamanlarda ne benim ne de babamın 

pasaportu vardı, evleneceğim kişi bize 300 Avro gönderip pasaport çıkarttık ve bir 

hafta sonra gidip yaşadığı yeri gördüm (Dorentina). 

Yaşayacağım yeri ve evi kendim gördüm. Senin gördüğün gibi ev iki katlıydı ve eksik 

bir şey yoktu. Ev ilk gördüğüm gibiydi sonradan bir şey restore etmedik (Elsa). 

Üçüncü durum, ailelerin Sırbistan’a gitme fırsatına sahip olmadığı ve aracının 

söylediklerine güvendikleri zamandır. Bu durumda nişan sözü aynı gün veya yedi ila on 

gün sonra verilir. Nişan sözü tarafların birbirlerini ilk gördükleri gün verilirse, müstakbel 

damat uzun mesafeden dolayı ve masrafları azaltmak amacıyla bir gece İşkodra’da kalır 

ve ertesi gün nişan kahvesini içmek için müstakbel gelinin evine gider. Gresa’nın hikâyesi 

Sırp adayın kızı görmeye ilk gittiği gün içerisinde nişanı yapılan bir çiftin hikâyesidir. 

Sırp erkeğine göre:  

Eşimi görmek için gittiğim gün yanıma yüzüğü de almıştım. İlk tanıştığımız gün 

nişanlanmamızı ailesi kabul edince yüzüğü verdim. Nişanlandıktan bir ay sonra 

evlendik. İkinci defa görüşmemiz düğünümüzde olmuştu (Filip). 

Gresa, ailesinin ısrar etmesinin kendisinin hızlı cevap vermesini etkileyen nedenlerden 

biri olduğunu söylüyor. Aday ile ilk defa evine geldiği gün tanışmış, konuşmuş ve 

nişanlanmaya karar vermişler. Sonrasında damat yüzüğü bırakmış, düğün ve evlilik için 



161 

 
 

gerekli alışverişlerini yapabilmesi için kıza gerekli para miktarını vermiş ve kızın evinden 

ayrılmış:  

İstediğini yap derdi ailem. Buraya gelmek için kimse zorlamadı, istersen al istersen alma. 

Karar nasıl alındı ben de bilmiyorum, ama ailem evet dedi onunla evlenme gününü 

kararlaştırdık ve gitti (Gresa). 

Aile üyeleri aralarında ve kız ile de konuştuktan sonra son kararı alırlar. Cevap olumlu 

ise nişan tarihini belirlemek için aracı ile konuşurlar. Belirlenen nişan gününde Sırp adayı 

bir aile üyesi ve aracı ile birlikte kızın evine gelir. Müstakbel damadını bekleyen tüm aile 

üyeleri kızın evinde toplanır. Müstakbel gelin kahveleri yapar ve başta müstakbel eşine 

olmak üzere hazır bulunan herkese servis eder. Kahveyi içtikten sonra damat kızın 

ailesine hediye olarak bir miktar para bırakır (verilen miktar erkeğin iktisadi durumuna 

göre belirlenir); fakat bu parayı ihtiyaçlarını karşılamak için kız da kullanabilir. 

Kahveler içildikten sonra herkes nişan sebebiyle birbirini kutlar ve hemen ardından aracı 

düğün tarihini belirleme konusunu açar. Genellikle Sırp erkekleri düğünün en kısa 

zamanda – on gün, iki hafta, en fazla bir ay içinde – yapılmasını tercih ederler. 

Katılımcıların yaptıkları bütün evlilikler ilk tanışmanın üzerinden çok kısa bir süre 

geçtikten sonra gerçekleşmiştir. Nişan da göreneksin, çeyisiz bir şekilde ve çok az kişinin 

katılımıyla yapılır. 

Düğün tarihi belirlendikten sonra kızın ailesi, nişanlısı ve aracı ile birlikte nişan yüzüğünü 

seçmeye ve gerekli olan diğer eşyaları satın almaya çıkar. Alışverişler tamamlanınca 

damat kız ve ailesinden ayrılıp aracı ile yalnız kalır. Anlaştıkları toplam ücreti ödememiş 

ise aracılık işi başarıyla sonlandığı için miktarı konusunda daha önce anlaşmaya varılmış 

olan paranın geri kalanını aracıya öder. Yapması gereken bütün işleri hallettikten sonra 

aday Sırbistan’a döner ve ailesine nişan ve düğün tarihinden bahseder. Genel olarak 

nişandan sonra düğüne kadar geçen süre üç haftadır (kızın pasaportu alabilmesi için 

gerekli olan süre üç haftadır). 

Nişan gününden sonra düğüne kadar kız ve erkek birbirlerini görmezler. Onlar yalnızca 

ilk görüşme günü, nişan günü ve düğünde görüşürler. Sadece birkaç çift daha fazla 

görüşmüş olabilirler:  



162 

 
 

Aile üyelerim gelip buradaki yeri gördükten sonra yaklaşık yirmi günde nişanlandık. 

Bir ay sonra düğünü yaptık. Nişan sırasında Arnavutluk’a hiç gelmedi. Dil yüzünden 

telefonda konuşmadık bile (Anita). 

Nişandan yaklaşık bir ay sonra evlendik. Nişan yüzüğünü getirdiğinde ilk kez tanıştık 

ve ikinci görüşme düğün törenindeydi (Suzana). 

Erkekler de aynı şekilde anlatıyor hikâyelerini; kızı görüp nişanlanmaya karar verilmiş 

ise nişan günü ve hemen ardından düğün tarihi de belirlenir. Bir erkek kendi durumunu 

şu şekilde anlatmaktadır:  

Tanıştıktan yirmi gün sonra nişanladık. Nişanı eşimin evinde yaptık. Bir ay sonra 

düğünümüzü yaptık. Eşimin ailesi büyük bir düğün yaptı, ben ise daha küçük bir 

düğün istemiştim. Nişanlıyken hiç görüşemedik birbirimizle (Milent). 

Nişandan sonra Sırp damat çok beklemeden düğünün de yapılmasını ister. Kızın veya 

ailesinin fikir değiştirip nişanı bozması korkusu bu acelenin sebebidir. Sırp damatların 

korkusu düğün ile bitmez, evliliğin ilk aylarında da kız hamile kalana dek devam eder:  

Nişan ve evliliği bir ay içinde yaptık. [Kocamın tarafı] nişan ve evlilik arasındaki 

süreyi çok uzatmak istemiyorlardı çünkü (ailesi veya kızın kendisinin) fikrini 

değiştirebileceğini düşünüyorlardı. Sırbistan’dan belgeleri düzenlemek için 

[Arnavutluk’a] geldiğimde kocam ve onun ailesi bir daha geri dönmeyeceğimden 

korkmuşlar (Zana). 

Andrra’ya göre yine ailesinin fikir değiştirme ihtimaline karşı nişanlısı düğünün en kısa 

zamanda yapılmasını istemiş. Durumun güvenilirliğini kaybettirmemek için aracı verilen 

sözün geri çevrilemeyeceği garantisi olarak “Arnavut sözü”29  geleneğini ve bunun ne 

kadar bağlayıcı bir şey olduğunu hatırlatır: 

Eşim beni hemen yanına almak istiyordu. Diğer yandan aracı ‘düğünü ne zaman 

yapalım’ diyordu. Biz “Ekim” deyince fikir değiştiririm diye korktukları için kabul 

etmediler. Sonra aracı bizim Arnavut olduğumuzu ve Arnavut sözünün ne kadar 

önemli olduğunu hatırlattı. Sonuç olarak, Ağustos sonunda nişanı ve Ekim ayında 

düğünü yapmaya karar verdik (Andrra). 

                                                           
29Geleneğe göre bir Arnavut’un sözü ona kutsal bir yükümlülüktür ve bunu her zorluğun karşısında 

tutacaktır. 



163 

 
 

5.3. NİŞANDAN DÜĞÜNE HAZIRLIKLAR, ENDİŞELER VE 

BEKLENTİLER 

Nişandan sonra kızın ailesi düğüne hazırlanır. Bazı aileler kalabalık büyük düğünleri 

tercih eder, bazı aileler sadece en yakın akrabaları ile düğün yapar, bazı aileler ise düğün 

yapmaz. Bu, ailenin iktisadi durumuna veya başka nedenlere bağlı değişiklik gösterebilir. 

Nişanlı olduğu esnada kız yaşayacağı yer, oturacağı ev, müstakbel eşi, onun ailesi, geline 

karşı nasıl davranacakları hakkında düşünür ve hayaller kurmaya başlar. Nasıl iletişim 

kuracağı, dili nasıl öğreneceği, ne yemekler pişireceği ve bilmediği yabancı yer hakkında 

birçok şey düşünür. 

Genel olarak bütün kızlar önceki hayatlarından farklı olarak daha özgür, daha rahat, daha 

iyi bir hayat yaşayacakları beklentisi içerisindedirler. Eşinin ailesi onu nasıl karşılayacak, 

ona karşı nasıl davranacaktır? Saygı gösterecekler mi, gelinden beklentileri nedir ve 

ondan ne isteyeceklerdir? Toplum nasıl tepki verecek, uyum sağlayabilecek midir? 

Bunlar onların cevabını bilmedikleri sorularıdır ve cevap verilmesi kolay da değildir: 

Burada daha farklı, daha özgür ve herkese hizmet etmeyeceğim bir hayat 

yaşayacağımı düşünüyordum (Elsa). 

Genellikle beni nasıl karşılayacaklarını, nasıl saygı göstereceklerini düşündüm. 

Beni iyi karşılayacaklar mı veya iyi davranacaklar mı, destek olacaklar mı, yardım 

edecekler mi diye emin değildim (Anita). 

Gideceğim yer nasıl olacak, dili nasıl öğreneceğimi düşünüyordum. Benden ne 

isteyecekler, ne bekleyecekler, nasıl davranacaklar diye düşünüyordum, çünkü dili 

bilmeyince iletişim kurmak çok zor olacağından ne olacağını bilmiyorsun (Andrra). 

Kızlar dili öğrenmeyi nasıl başaracakları, insanlarla iletişimi nasıl kuracakları konusunda 

da endişe yaşarlar:  

Dil benim en büyük sorunumdu. Evleneceğim ama nasıl iletişim kuracağım, hayat 

nasıl geçecek diye düşünürdüm. Her gün aynı düşünce kafamı kurcalıyordu, ama 

yine de cesaretimi toplayıp “Bir Sırp erkeğiyle evlenme kararı aldıysam fedakârlık 

yapıp dili de öğrenirim” diyordum kendime. Birçok kişi Sırpçanın zor olduğunu, 

benim de acele ettiğimi söylüyordu. Komşular söylüyordu ve annem bunları dinleyip 

dili öğrenmekte zorlanacağım ve acı çekeceğimden korkuyordu (Sara). 



164 

 
 

Bazen de kendilerini kaybolmuş bir halde hissedip yaşayacakları yer ve hayat hakkında 

en ufak bir fikrine sahip olmadığı için ne düşüneceklerini bile bilemezler:  

Nereye gideceğini bilmeyince suyun üzerindeki bir yaprak gibi hissediyorsun, kayıp 

bir insan gibi, ne konuşmak, ne anlamak; her şeyden kopmuş gibi. Arnavutluk’tayken 

çok düşünmezdim ama buraya gelince kendime ne yaptığımın farkına vardım 

(Fjolla). 

Nişandan sonra düğüne kadar geçen süre çok kısa olup düğün hazırlıklarıyla geçtiği için 

kafada soru işaretlerinin oluşma ihtimali de düşüktür:  

Bir ay içeresinde koşturdum sürekli, kıyafetleri almak, oradan oraya koşmak derken 

zaman hızlı geçti ve düşünme fırsatım olmadı (Gresa). 

Diellza’nın durumu, toplumsal olarak evli biri olma yönündeki beklenti ve talebin birey 

üzerinde ne kadar ağır bir yük ve baskı oluşturduğunun tipik bir örneğidir. Etrafta çok az 

ev bulunan küçük nüfuslu kırsal bir alanda, ataerkil zihniyetin baskın olup kadını 

yönetmeye devam ettiği bir bölgede, evde kalmış (evlenme çağı geldiği halde henüz 

evlenmemiş) olan bir kızın ailesi için utanç kaynağı olarak görüldüğü bir yerde, bu 

baskıdan kurtulma isteği insanı daha önce düşünmediği kararlara ulaştırmaktadır. 

Sırbistan’da evlenen kızlara Arnavut toplumu tarafından yapılan hakaretlere ve ailelerinin 

karşılaştığı yargılara rağmen bu kızlar bu evlilikleri yapmayı kabul etmektedirler: 

Köyde herkes tarafından çalışkan, güzel ve iyi bir kız olarak bilinmeme rağmen 

Sırbistan’da evlilik yapmam bana aşağılayıcı gelmişti. Çünkü Arnavutluk’ta evde 

kalan kızlar Sırbistan’da evlenmeye gidiyorlar (Diellza). 

Erkekler de aynı şekilde, düğüne kadar olan zamanı endişe içerisinde geçirmektedirler. 

Gelin ile nasıl iletişim kuracaklar, gelin uyum sağlayabilecek mi, gelin nasıl davranacak, 

ailesi gelinini nasıl karşılayacak:  

Ailemin bu evlilik için itirazları olmadığından ve onlar için önemli olanın benim 

evlenmem olduğundan eşimin nereli olduğu önemli değildi. İlk başlarda eşimden dil 

öğrenmesini istedim çünkü doğru bir iletişim olunca diğer günlük işlerinde 

yapılması kolay olacaktı (Milent). 



165 

 
 

Zihinler ve kalpler korku, heyecan ve güvensizlik ile dolu ve bu nedenle karmaşık bir 

halde olmasına rağmen, yaşadıkları hayattan çok daha farklı bir hayata adım atacakları 

ümidi ile hem kadınlar hem de erkekler, yine de yoldan geri dönmek değil bir umut ve 

ihtimal olarak iyi ve mutlu olmak istedikleri bir gelecek için süreci sürdürmek yönünde 

karar kılarlar. 

5.4. SIRBİSTAN VE ARNAVUTLUK’TA GELENEKSEL EVLİLİK 

ANLAYIŞI VE DÜĞÜN TÖRENLERİ  

Her toplumda ve her kültürde, evlilik, iki kişinin (ve ailelerinin) hayatındaki en önemli 

anlarından birini işaret etmektedir. Birinci bölümde belirtildiği üzere eski zamanlarda, 

evlilik sadece iki kişinin arasında oluşturulan bir ilişki ve bağlantı olarak değil, iki aile 

veya iki sülale arasında kurulan bir bağ olarak değerlendirilmiştir; evlilik iki aile 

arasındaki dostlukların güçlendirilmesine yardımcı olmuş ve düşmanlık durumlarında 

anlaşmazlıkların üstesinden gelme stratejisi olarak kullanılmıştır; nesilleri devam 

ettirmenin yolu olarak görülmüştür. 

Geleneksel olarak Sırbistan’da ve Arnavutluk’ta yapılan evlilikler aynı mantığa 

dayanarak yapılmıştır; çiftin arasında kurulan ilişkiye değil, aileleri arasında kurulan bağa 

daha çok önem verilmiştir. Halpern ve Kerewsky-Halpern’e (1972: 94) göre, 

Sırbistan’daki evlilik her zaman iki kişinin arasındaki bağ olarak değil, iki aile veya iki 

ev arasında oluşturulan ilişki olarak görülmüştür. Arnavutluk’ta da aynı şekilde, evliliğe 

karar verildiği zaman kıza veya erkeğe sorulmamış, evlilik konusundaki fikirleri 

alınmamıştır, nişan için uygun zamana babaları karar vermiştir (Kurti, 2010: 58). 

Egzogami (exogamy) her iki ülkede geçerli olan evlilik ilişkisiydi, bir kızı istemeye karar 

verilmeden önce kan bağlarına dikkat ediliyordu. Arnavutluk’ta sülale içindeki, anne 

veya baba tarafından aynı kanı paylaşan kişiler arasındaki evlilikler yasaktı (Ahmeti, 

1996: 92). Bu katı bir Kanuni normdu (Lekë Dukagjini’nin Kanunu, 16.maddenin 

&39.paragrafında a, b, c), ve bu tür bir evliliğe izin veren bir aile var ise yapılan evlilik 

hicap olarak görülmüş ve kanunen kabul görmemiştir. Sırbistan’da da aynı şekilde, aile 

veya sülale içindeki evlilikler katı yasaklardan biri sayılırdı (Halpern ve Kerewsky-

Halpern, 1972: 97).  



166 

 
 

Lekë Dukagjini’nin Kanunu’na (11.maddenin &28.paragrafında) göre, Arnavutluk’un 

kuzeyinde evlilik iki aileyi bir yapmak, aileye işlerinde yardım edecek ve çocukların 

sayısını artacak bir kişi daha katmak anlamını taşımaktaydı. Evlilik süreci duygusal bir 

süreç değildi, evlilik ile sadece kişinin ailenin bir parçası olması, evi miras olarak alması 

ve ev işlerine yardım edecek birinin daha eklenmesi hedeflenmekteydi. Arnavutluk’taki 

nişan ve düğün törenlerinin bölgeye veya yöreye has özelikleri vardır. Kuzeyindeki 

bölgelerde geleneksel düğün törenlerde erkekler ve kadınlar ayrı otururdu, erkek odasında 

oynanan oyunlar ve dinlenen şarkılar farklıydı, kadınların oynadığı oyunlar ve dinlediği 

müzikler de farklıydı. Neredeyse bütün bölgelerde gelin ata binmiş ve duvakla örtülü bir 

şekilde gidiyordu eşinin evine (bazı yerlerde duvağını eşi çıkarır, bazı yerlerde kaynanası 

çıkarırdı). Kaynanası elinde bal (veya şekerli su) ile dolu küçük bir tabak ile evinin 

kapısında gelini beklerdi. Âdete göre, gelinparmaklarını üç kere bala batırırdı ve evin 

kapısının üst kenarına üç kere bal sürdükten sonra içeri girmekteydi. Gelin eve girdikten 

sonra, kucağına küçük bir erkek çocuğu oturturlardı, aynı şekilde gelinin yatacağı yatağa 

ilk başta küçük bir erkek çocuğu yatırırlardı; yapılan bütün bu adetler gelinin ilk 

çocuğunun erkek olması çabalarının sembolüydü. 

Bir kızın bakire olması, evliliğinin yapılabilmesi için mühim bir şart olarak kabul edilirdi. 

Her bölgenin bir kızın bakire olup olmadığını anlamak açısından farklı adetleri vardı; bazı 

yerlerde düğünün ertesi sabahı, damat geceyi gelini ile geçirdikten sonra, aile damadın 

yüzüne bakıp güldüğünü görür ise bu her şeyin yolunda olduğunun göstergesiydi. Bazı 

bölgelerde ise, düğünün ertesi sabahı, ailenin kadınları çiftin odasına girip çarşafa 

bakarlardı, bu şekilde kızın bakire olduğu anlaşılmaktaydı. Kızın bakire olmaması 

durumunda, eşi ona istediğini yapabilirdi. Evli kalmaya devam edebilir, ailesine geri 

çevirebilir veya öldürebilirdi30. Böyle bir durumda kızın ailesi de dâhil olmak üzere, hiç 

                                                           
30Kızın hazırladığı çeyize, kızın babası bir tane kurşun koyardı. Kızın bakire olmaması, namussuzca 

davranması veya hata yapması durumunda eşi bu kurşunu kullanma hakkına sahipti. Bu durumlarda erkek 

eşini öldürür ise kızın ailesi tarafından kan davası açılmazdı. Bu geleneği esas alarak, yazar Fadil Kraja, 

1967 yılında İşkodra tiyatrosunda oynanan “Çeyizdeki kurşun” (Fisheku në çejz) adlı dramını yazar. Bu 

dram, yaşadığımız zaman için “çağdaş olamayan” ve toplumun terk etmesi gereken bu adeti vurgulamak 

amacıyla yazılmıştır. Lekë Dukagjini’nin Kanunu, otuz birinci maddesine göre, eğer kadın eşinin evine 

gerektiği gibi gitmez ise, eşi saçlarını kesme ve evine geri gönderme hakkına sahiptir (saçlarını keserek 

kadını diğer kadınlardan ayırt ederdi ve kısa saç kadının namusunun bir lekesi olarak algılanırdı – açıklama 

araştırmacı tarafından yapılmıştır). Kanunun aynı maddesinde “Kurşun kadının sırtındadır” yazar (bir 

ahlâksızlığını görürse, erkek eşini öldürme hakkına sahiptir – açıklama araştırmacı tarafından yapılmıştır), 

ve kızın ailesi kan davası açamaz. 1980 yılında “Shqipëria e Re” Film Stüdyosu, “Gelin” (Nusja) adlı filmin 

çekimlerini gerçekleşecekti; bu film evlilik konusundaki Lekë Dukagjini’nin Kanununun adetlerine 



167 

 
 

kimse yaptığını kınayamazdı. Evli kalmaya devam etme durumları bilinmemekte, fakat 

kızın babasının evine geri gönderildiği örnekler büyük bir felaket ve namussuzluk olarak 

yaşanmıştır. 

Geleneklere göre erkeğin evinde yapılan düğünden bir gün önce kızın ailesinde 

gerçekleşen düğün kutlaması da düğün töreninin bir parçasıydı, fakat bu küçük kutlamaya 

sadece aile kadınları katılırdı ve köyün kadınları da davet edilirdi, Arnavutluk’un 

kuzeyinde bu kutlama kanagjegj olarak bilinirdi. Kadınlar şarkı söyler, halay çeker ve 

Arnavutluk’un bazı bölgelerinde kıza kına (kana)31 yakarlardı; bu kutlama Gelinin Kınası 

(Kana e nuses) adlandırılmaktaydı. Ertesi gün, babasının evinden çıkarken, kız kapıya 

tutunup yüksek sesle ağlayarak itiraz ederdi (Kurti, 2010: 84). Bu düğünlerin en 

dokunaklı anlarından biriydi; babasının evinden çıkış anı sadece gelini değil, diğer aile 

üyelerini de üzmek ve duygusal anlamda incitmekteydi. 

Sırbistan’da da düğün töreni bir bölgeden diğerine değişiklik göstermesine rağmen, 

değişmeyen adetler de vardır. Hem erkeğin hem de kızın ailesi tarafından düğün büyük 

bir sevinç ile beklenmekteydi. Damat, damadın babası ve düğün şahidi gelini almak için 

giderdi. Gelini aldıktan sonra, erkeğin evine gitmeden önce erkeğin ailesinin toplandığı 

kiliseye gidilirdi. Ortodoks inancının ritüellerine göre gelin ve damat rahibin karşısında 

dururken birbirlerine bakarlar ve rahip onları taçlandırdığı an el ele tutuşurlar; herkesin 

ellerini bu şekilde görmesi utanç verici sayıldığı için damadın annesi küçük bir mendil 

ile ellerini örter (Halpern ve Kerewsky-Halpern, 1972: 99). Kilisedeki tören bittikten 

sonra, herkes kutlamaya devam etmek amacıyla oradan ayrılırdı. 

Kadına davranma şekli, kadının toplumdaki baskın olma durumu ve oynadığı rol 

konularında Arnavutluk ve Sırbistan arasında birçok ortak noktaya rastlanmaktadır. 

                                                           
dayanarak ortaya çıkmıştır. Kadın, duygu ve düşüncelerine rağmen, babasının onun için seçtiği geleceğe 

boyun eğmek zorundadır. Gelin, evliliğin ilk gecesinde, eşine başka birine aşık olduğunu anlatıyor. Erkeğin 

ahlâki kurallara uymayan kadının üzerinde olan hakları filmde gösterilmiştir; gelenek erkeğe, kadına 

istediğini yapma hakkını tanımaktadır. Bu geleneği ortaya çıkarmasına ragmen, film gelini öldürmekle veya 

onu babasının evine geri göndermekle değil, eşinin kadını sevdiği adamın evine götürmekle son bulur.  
31Kına (Kana) kızıl renkte olan bazı boyaların karışımıydı; genellikle bu işi bilen, güzel çizim yapan bir 

kadın gelinin ellerini kına ile boyar (Ahmeti, 1992: 103). O zamanlarda kullanılabilecek ruj veya oje 

olmadığı için gelinin ellerinin sırtını bu şekilde süslerlerdi. El sırtı kına ile süslendiği zaman sevimli ve 

kızın gideceğine dair üzüntülü şarkılar da söylenmekteydi. Hiçbir gelin kınası yakılmadan eşinin evine 

gitmezdi. 

 



168 

 
 

Bunlardan birisi kadının eşinin evindeki durumu ile ilgilidir. Şöyle ki çocukları olana 

kadar bir gelin kadın sayılmaz (Halpern ve Kerewsky-Halpern, 1972: 103). Böylece, 

kadınlar, evlendikten sonra, ailede yerlerini bulmak için en kısa zamanda çocuk sahibi 

olmak isterler; sadece bu şekilde aile üyelerinden saygı göreceklerdir.   

Eski zamanlarda Arnavutluk’ta ve Sırbistan’da kızların bakireliği çok önemli bir 

konuydu. Kızlar kendi başlarına evden çıkamazlar, eğer çıkacak olursa aile üyelerinden 

biri kendilerine eşlik ederdi ve kontrol altında tutulurlardı. Bazı Arnavut illerinde olduğu 

gibi, Sırbistan’da da aynı gelenekler mevcuttur. Damadın akrabaları (genelde damadın 

annesi) gelinin uygun (bakire olup olmadığını) olup olmadığını doğrulamak için gerdek 

gecesi kullanılan çarşafı alırlar. Herşey beklenildiği gibi giderse gelinin bakire olduğu 

ilan edilir ve sıcak içki ısmarlanır ve kaynana geline evi temizlemesi için paralarla kaplı 

bir süpürge verir. Öte yandan, eğer gelin uygun çıkmaz çıkmazsa (bakire değilse)  kırık 

bir tencere ile soğuk içki servis edilir, böylece gelin utanç verici bir duruma sokulur. 

Damadın ailesi gelini bir eşeğe bindirip ailesine geri yollar (Hofman, 2010: 15). 

Evlilik sonrası kadınlar, saçlarını ev içinde ve dışında da kullandıkları mafez denilen 

beyaz renkli bir eşarp ile örterlerdi. Arnavutluk’taki kadınlar bu eşarbı son zamanlara 

kadar takmışlardı. Aynı zamanda, gelinin bir aile erkeğinin yanında saçlarını taraması 

yasaktı. Her iki ülkede, gelin ve damat isimlerini kullanarak birbirlerine seslenemezlerdi; 

yalnızca “sen” veya “eşim” diyerek seslenebilirlerdi. Gelinin eşine başkalarının da bulunduğu 

ortamda konuşması hoş görülmemekteydi. 

Evli kadının sınırlı hakları vardı; kültürel normlar gereği davranışlarında dikkatli olması 

gerekirdi, ailesine saygı duymak zorundaydı, ev içinde sesini yükseltmemeli ve dışarıda 

yürürken başını öne eğmeliydi. Sadece kocasına değil tüm aile bireylerine itaat ve hizmet 

etmeliydi. Hem Arnavut hem de Sırp toplumlarında kadının aşağı bir statüsü vardı. Bu 

normlar günümüzde çoğunlukla değişmiş olsa da genç kadınları baskı ve kontrol altında 

tutma eğilimi modern zamanlarda da sürmektedir. 

Evlilikle ile ilgili bazı alışkanlıklar günümüzde bile sürmektedir, fakat çoğu gelenek 

zamanla yok olmuş ve insanlar bu gelenekleri sürdürmemeyi seçmiştir. Eski zamanlara 

göre evliliklerde daha az kural var ve insanlar evliliklerini kişiselleştirerek kendi 



169 

 
 

tercihlerine göre tasarlamaktadır. Günümüzde aşk ve sevgi kavramlarının çok farklı 

yöntemlerle ifade edildiği bir zamanı tecrübe etmekteyiz. Modern zamanda bireyler kendi 

imkânları ile evlilik için eş bulma yöntem ve imkânları çok geniştir. Buna rağmen 

Arnavutluk ve Sırbistan’da evlilik için aracı rol üstlenen kişileri görmek mümkündür. 

Evlilik için bu aracı kişilerin yardımına başvuranların temel motivasyonları ise aile 

kurmak ve çocuk sahibi olmaktır. 

5.5. SIRP – ARNAVUT DÜĞÜN TÖRENİ 

Duvakla örtülü geldim ve kilisede evlendim (Arta). 

Geleneksel ve hala geçerli olan anlayışa göre, kız eşinin evine gelinliği ile gider ve eşinin 

dini inancına veya isteğine göre nikâh kıyılır. Fakat kızların anlattıkları hikâyelere göre, 

eşin evine gelinlikle girmek gerçekten cesaret istermiş. 

Kendileriyle mülakat yapılan kadınların ve erkeklerin hikâyelerinden anlaşıldığı 

kadarıyla Sırp erkekleri çoğunlukla düğün yapmışlardır. Kimi şehirde büyük bir düğün, 

kimi ise köyde daha küçük bir kutlama yapmıştır. Onların ve akrabalarının sevinci o kadar 

büyüktür ki sadece kutlama yapılarak bu mutluluk ifade edilebilir. Egzona’nın düğün 

hikâyesi de böyle bir hikâyedir. Yaşadığı köydeki insanların ilk kez bir Arnavut gelinini 

görme merak ve hevesi çiftin anlattıklarından anlaşılıyor. Çiftimiz düğününü şu şekilde 

anlatmaktadır: 

Tanıştıktan bir ay sonra nişanlandık. Ailemin düğün yapma imkânı yoktu. 

Sırbistan’a ilk ben geldim Arnavut gelini olarak. Bir Arnavut kızının Sırbistan’da 

evleneceğini duyunca insanlar Belgrad’dan beni görmeye geldi. Düğün günü 

insanlar bana acıdıkları için ağlıyorlardı, dil bilmeden, hiçbir şeyden haberim 

olmadan Arnavutluk’tan tanımadığım bir yere geldiğim için üzülüyorlar ve 

ağlamaya başlıyorlardı (Egzona).  

Ben büyük bir düğün yaptım; üç yüz kişi Arnavut gelinimi beklemek için toplanmıştı. 

Arnavutluk’tan gelen ilk gelin benim gelinim olduğu için insanlar onu görmeye 

meraklılardı. Düğünümüzde davet edilmeyen çok fazla kişi vardı. Ziyafet gibiydi; üç 

upuzun masanın üçü de doluydu (Miloje). 

Birçok Arnavut ailesi düğün yapıp kızlarını geleneğe göre uğurlamıştır, diğer bazı aileler 

ise değişik nedenlerden dolayı düğün yapmayıp sadece en yakın aile üyeleriyle küçük bir 



170 

 
 

kutlama ile yetinmiştir. Fakat, imkanlara göre her aile, kızlarını olabilecek en iyi şekilde 

uğurlamaya çalışmıştır. Dalina’nın hikâyesine göre, o geleneksel bir Arnavut düğünü 

yapmıştı, düğün gününde damat, on beş kişi ile birlikte, Arnavutluk’a gelini almaya 

gelmiştir:  

Arnavut geleneklerine göre evlendim, adedimize uygun nişanı yaptık, yüzüğü ve 

diğer gerekli olan eşyaları satın almaya çıktık. Düğüne on beş kişi geldi damat 

tarafından; ben de düğün yaptım, eşim de küçük bir düğün yaptı. Arnavut 

geleneklerimize göre düğünden sonra bir ay burada [Sırbistan’da] kaldım ve 

ardından bir ay Arnavutluk’ta kaldım (Dalina).  

Arta’nın ailesi ise düğün yapma imkânına sahip olmadığı için sadece en yakın aile 

üyelerinin katıldığı küçük bir kutlama yapmıştı. Arta eşinin büyük, çok fazla davetlinin 

katıldığı, geleneksel bir düğün yaptığını anlatıyor. Kız gelinliğini giyip gitmişti 

Sırbistan’a ve nikâhı kilisede kıyıldı:  

Arnavutluk’ta aile arasında küçük ve mütevazı bir düğün yaptık, ama eşim ve ailesi, 

Sırbistan’da daha büyük ve kalabalık bir düğün yaptı. Sırbistan’a gece yarısı 

geldiğim için düğüne ancak gece yarısından sonra katılabildim. Ertesi günde 

kilisede nikâh töreni yaptık. Arnavutluk’tan gelinlikle geldim ve kilisede nikâh 

yaptım (Arta). 

Sırp damat ise çok büyük bir kutlama yapmış, sadece akrabaları ve arkadaşlarını davet 

etmekle yetinmemiş, köydeki tüm komşularını da çağırmış düğüne. Bu da Sırp 

toplumunun bu evliliklere verdiği onay ve desteğin bir göstergesidir:  

Ailem evlenmeme çok sevindi. Köydeki lokantada evlendik. Ailem dışında 

köyden birçok kişi katılmıştı. Herkes Arnavut eşimi görmeyi sabırsızlıkla 

beklemişti (İgor). 

5.6. KARADAĞ’DA GELİN OLMAYA HAZIRLANIRKEN KENDİNİ 

SIRBİSTAN’DA BULMAK  

Düğün törenleri ister büyük ister küçük olsun, bütün kızlar için ailelerinden ayrılma anı 

çok üzücü bir andır. Fakat bu kızlar hayatlarındaki en büyük şoku evlerinden ayrılıp 

eşlerinin evine giderken yaşamaya başlamışlardır. Zira, evden ayrılırken onlar Karadağ’a 

gelin gittiklerini düşündükleri halde, çıktıkları yol onları Sırbistan’a götürmüştür.  



171 

 
 

Yolculuk esnasında eşi, eşinin ailesinden bir kadın, çok nadiren kendi ailesinin bir üyesi 

ve aracı (aracı bir yere kadar – genellikle gümrüğe kadar – onlarla birlikte gider), kıza 

eşlik eder. Aracının onlarla birlikte kaldığı sürece aralarında iletişim kurabileceklerinden 

dolayı kız kendini daha rahat hisseder. Aracının onlardan ayrıldığı an, kızın yanında 

ailesinden bir kişi de yoksa kız yalnız kalır ve hiçbir şekilde kendini ifade edemez. 

Besjana bu yolculuğu sadece eşi ve eşinin kız kardeşi ile yapmıştı. Aracı ona eşinin 

Karadağ’da yaşadığını söylediği için Besjana yolculuğun çok uzun sürmeyeceğini ve 

birkaç saat içerisinde evde olacaklarını düşünmüştü. Ancak durum onun düşündüğü gibi 

değildir. Yolculuk Sırbistan’daki uzak bir köye kadar devam eder ve Besjana tanımadığı 

bir yere ulaşır. Bitmeyen bu yolculuk nedeniyle panikleyen kız, işaretler kullanarak ne 

zaman varacaklarını sormaya çalışır. Sırp dilinde bir cevap alınca hiçbir şey anlamayan 

Besjana susar ve bekler. Başkaları kaderine karar vermiştir ve nasıl bir hayata adım 

attığını görmek için beklemekten başka bir çaresi yoktur: 

{Evleneceğin yerin ne kadar uzak olduğunu söylediler mi?} – Hayır, bana Karadağ 

demişlerdi ve buraya geldim. Geldiğimde yürüye yürüye yol bitmiyor gibiydi. El 

işaretleri ile eşime daha ne kadar yol kaldığını sormaya çalışıyordum, eşim kendi 

dilinde bir şeyler söylüyordu, ama ne dediğini anlayamıyordum. {Kimle geldin?} – 

Eşim ve onun kız kardeşi ile (Besjana). 

Bazı kızlara erkek kardeşi, amcasının kızı/ dayısının eşi gibi aile üyeleri de eşlik etmiş. 

Bu durumlarda da evliliğin Karadağ’da yapılacağını düşünerek kızların yanına aile 

üyelerinin de gitmesine rağmen güzergâhın Sırbistan köylerine kaymasına engel 

olmamıştır. Andrra’nın örneğinde bu durumda da olduğu gibi aracı ve eşinin yanı sıra 

kıza erkek kardeşi ve amcasının kızı da eşlik etmiştir. Aracı ona Karadağ’da evleneceğini 

söylemişti, evinden üç saat uzaklıkta olan bir yerde. Ancak eşinin evine gittiği gün 

yolculuk yedi saat sürer. Yol bitmez ve ev de görünmeyince, kız endişelenmeye başlar ve 

nereye varacağını bilemediği için güvensizliğe kapılır. O anda kendi evine dönmeyi 

düşünür, fakat aile seni uğurladıktan sonra nasıl geri dönebilirsin? Ailesinin tepkisinden 

ve toplumun yargısından korktuğu için geri dönüşsüz yola devam etmek zorunda kalır: 

Ben düğün yaptım. Düğünden sonra eşimin evine gitmek için yola çıktık. Gide gide 

yol bitmiyordu. Aracıya soruyordum, ‘geldik, az kaldı’ diyordu bana. Saatler 

geçtikçe ağlamaya başladım. Erkek kardeşim ve amcamın kızı yanımdalardı. Geri 



172 

 
 

dönmek istedim ama nasıl dönebilirdim. Toplumumuzun zihniyetini bilirsin ve evinde 

de o zihniyet ve bağnazlıkla yetiştiysen geri dönemiyorsun (Andrra). 

Eşinin Tuz’da (Karadağ’da bir şehir) yaşadığını düşünen, ama Sırbistan’a giden 

Elona’nın hikâyesi de aynı. Düğünün yapılacağı yere çok geç varmış ve hemen düğün 

salonuna girdiği için etrafa bakma fırsatı olmamış. Sabah saatlerine kadar süren düğünün 

ardından eve geçmişler. Yorgunluktan ve etraftaki karanlıktan dolayı kız sabah uyanana 

kadar nerede olduğunu hiç algılayamamış: 

Tuz diye düşünüyordum, hep Tuz demişlerdi. Geldiğimizde de gece karanlığında 

geldik, evden gelinlikle gelmiştim, daha önce hiç yeri [gelin geleceğim] görmeye 

gelmemiştim, hiçbir şey bilmiyordum. On sekiz gün süren nişanın arkasından şehirde 

düğün yapıldı, sonra gecenin dördünde eve geldik (Elona). 

Sırp erkekleri düğünleri genellikle yaşadıkları köye yakın olan belde veya şehirlerde 

düzenliyorlar ve düğünler gece yarısından sonra biter. Arnavutluk’tan gelen bir kız ilk 

olarak düğünün yapıldığı şehri görür. Biriyle konuşmak veya birine soru sormak 

olanaksız olduğu için yaşayacağı ev ve yer konusunda sadece tahminde bulunabilir. 

Düğün bitince, gecenin karanlığında eve doğru giderler. Düğünün yapıldığı yerden eşinin 

evine giden yol güzergâhı birçok kızı şoka uğratmıştır. 

Sadece Karadağ’da yaşayacağını düşünen kızlar değil, nereye gideceklerini bilen ve 

Sırbistan’a gelin olarak gitmeye hazırlanan kızlar da beklenmeyen durumlarla 

karşılaşmıştır. Dora’nın hikâyesi, kendi evinde düğün yapmayan bir kızın hikâyesidir. 

Sırbistan’a vardığı zaman kuaföre götürülmüş, süslenmiş, duvağı örtülmüş ve nikâh 

yerine götürülmüş. Düğün bittikten sonra köydeki eve gitmek için yola çıkmışlar. Eşinin 

evine giden yol yoğun bir ormanın içinden geçirmektedir ve berbat bir köy yoludur. 

Köyün bir düzlükte değil, bir dağ bölgesinin içinde bulunduğunu anlayan kız şoka 

uğramıştı: 

Şehre geldik, düğün salonuna gitmeden önce kuaföre götürdüler, duvağımı örtüler 

ve sonra salona gittik. Ben, eşim ve görümcem ile birlikteydim fakat onlarla nasıl 

konuşacağımı bilmiyordum. Düğün bitince eve geldik, yeri görünce çok üzüldüm. 

Üstelik ormandan geçen yolu hatırladığımda çok üzülüyordum; bizde böyle 

ormanlar yoktur (Dora). 



173 

 
 

5.7. GELİNLİKSİZ GELİN 

Kendi evlerinden eşlerinin evine kadar gelinlikle gitme durumunu kızlar ilginç bir gururla 

anlatmaktadırlar. Zira gelinliğin kendisi de yol boyunca çekilen zorluğun bir parçasına 

dönüşmektedir. Sonrasında gelinliğin kızların yol boyunca çektikleri bir zorluk daha 

olduğu anlaşıldı. Sırbistan’a kadar gelinlikle gidebilmesi için kızın gelinliği çıkarmamak 

için çok fazla ısrar etmesi gerekir veya kızın ailesi ile aracı arasında çok iyi bir anlaşmanın 

yapılmış olması lazım. Kızın Arnavutluk’tan gelinlikle giyinmiş olarak gelmesi bütün 

Sırp ailelerinden tepki görmüştür. 

Çok az kız gelinlik giymiş ve duvakla örtülmüş olarak Sırbistan’a gelmiştir. Yolda 

gelinliği çıkarmaya zorlanmışlar ve düğünün yapılacağı şehir veya köye vardıkları zaman 

tekrar giymişler. Ailesi duvaklı gelin olarak uğurlamıştır kızı, fakat gümrük noktasına 

varmadan önce aracı kızı gelinliği çıkarmaya zorlar. Katılımcı kadınlara göre aracıların 

Sırbistan’da evlendirdikleri kızlar için gümrükte sorun çıkacağı korkusu vardır. Bu 

yüzden, gelinlik çıkarttırılır ve bir ülkeden diğer ülkeye rutin bir geçiş yapılıyormuş gibi 

davranılması gümrükten sorunsuz, sıkıntısız geçişi kolaylaştırır. 

Andrra gelinliği çıkarmayı reddeden kızlardan biridir. Andrra, evinden çıktığı gibi (gelin 

olarak) eşinin evine gitmek için ısrar etmiş. Andrra’ya göre, aracı Sırbistan’a gelin 

götürdükleri için gümrükte sorun çıkabileceğinden korkar ve bu yüzden kızların 

gelinliklerini çıkarmalarını ister:   

Çok şaşırdılar, ben gelinliğimle geldim, fakat birçok kız gelinlikle gelememiş. 

Gelinliklerini gümrüğe varmadan çıkarıp günlük kıyafetleriyle gelmişler. Benim 

aracım da çıkarmamı istedi ama ben kabul etmedim. Evimden gelin olarak çıktım ve 

gelin olarak gideceğim eşimin evine’ dedim. Gelin götürüyorlar diye sorun 

çıkmaması için çıkartırıyorlarmış, çok iyi bilemem ama galiba o zamanlar daha 

zormuş sınırdan geçmek (Andrra). 

  



174 

 
 

6. BÖLÜM 

ASGARİ KÜLTÜREL ORTAKLIKLARDAN BİR EVLİLİK İNŞA 

ETME SÜRECİ 

6.1. İLK GECENİN SABAHI 

Tanrım! Nereye gelmişim, burası hiç tarif edildiği gibi değilmiş  

(Andrra). 

Birçok kız evlendikten sonraki ilk sabah ruhsal olarak kendini kötü hissetmiştir. Düğünün 

ertesi günü uyandıklarında Karadağ’da (Karadağ’a gideceklerini düşünenler için), şehirde 

(şehirde yaşayacaklarını düşünenler için) veya onlara anlatıldığı üzere düşündükleri 

köyde değil, kendilerini bambaşka bir realitede bulmaktadırlar. Kızlar düşünmedikleri ve 

tahmin etmedikleri bir durum ile karşılaştıklarından dolayı nedeniyle ilk günün sabahını 

çok zor yaşamışlar. Yaşanan bu sıkıntılı anların onları şoka uğratmasının sebebi geldikleri 

ülke, yaşayacakları evin durumu ve üstelik konuşulan dildir; yeni evlerinde ilk 

uyandıkları zaman “günaydın” diyebilecekleri kimsenin olmaması onların içindeki 

tedirginliğini biraz daha arttırmaktadır. Ancak yaşadıkları büyük hayal kırıklığına rağmen 

onlar evin gelini olarak yeni gelinin görevlerini yerine getirmeli veya getirmeye 

çalışmalıdırlar. 

Aile üyelerinin arasında geçen her konuşma, yaptıkları her eylem, her davranış ve ettikleri 

her kelime onlara yabancı gelmektedir; giden gelen herkes, onlara bakan gözler ve bir 

gülümseme ile iletişim kurmayı çabalayanlar onlar için yabancıdır. Ailenin evine yeni 

gelen ve onlarla konuşamayan bir geline işaretlerle bir şeyleri anlatma çabalarının ve 

gelinin onları anlayabilme isteğinin büyük olmasına rağmen her kelime ve her eylem 

anlamsız kalmaktadır. Ailenin yeni geline davranma şekilleri ve onların gelenekleri bazen 

gelinin geldiği yerdeki geleneklere benzemektedir. Benzer olmadıkları zaman gelin 

Arnavutluk’ta iken bu adetleri duymuş olabilir veya ilk defa duymaktadır. 



175 

 
 

Eşleri ortaklar hoşgörülü olmalı ve ortak ile uyum ve anlayışa sahip olmak için genellikle 

değer sistemlerinden vazgeçmek zorundadırlar. Tseng’e (1977: 98) göre, “Kültürelarası 

evlilikleri yapanlar eşleri ile uyum sağlamak ve ortak bir anlayışa sahip olabilmek için 

çoğu kere kendi değerler ve adetler sisteminden vazgeçmek ya da bir orta yol (mid-point 

compromise) bulmak zorundadırlar”. Yeni kültürle temas, olumsuz deneyimlere ve 

sonuçlara neden olabilecek heyecan ve şoktur (Berry, 1997: 13). Kültürler arası 

evliliklerde kültürel uyumu güçleştiren nedenlerden biri, eşlerin evliliklerinde kendi 

ailelerinde hâkim olan kalıpları kullanma çabasıdır (Hunt ve Coller, 1957: 224). Diğer 

kültürü anlama durumunda Timmerman (2006: 138), kadını girdiği kültürün bilgisinden 

yoksun olduğu için, tamamen kocasına ve ailesine bağımlı bir birey olarak görmektedir. 

Eve yeni gelen bir gelinin nasıl karşılanması ve kendisinin ne yapması gerektiği hakkında 

kendisinden bahsedeceğimiz gelenek eskiden Arnavutluk’ta da bilinmesine rağmen çok 

yaygın değildi, sadece belli bölgelerde tanınmaktaydı. Belki Sırbistan’da da sadece bazı 

yerlerde (anlatacağımız yerde de dâhil olmak üzere) eskiden kalan ve günümüzde halen 

takip edilen bir gelenektir. Shpresa’nın hikyayesinde anlaşıldığı kadarıyla bu gelenek 

takip edilmiş görülmektedir. Sabahleyin eşin kız kardeşi ve amcasının kızı çiftin uyuduğu 

yatak odasının kapısını çalmışlar. Shpresa’ya göre bu evlendiği bölgede var olan bir 

gelenekti; eşiyle ilk gecesinden sonra, ertesi sabah gelinin bekâretinin kanıtını görmek 

amacıyla erkeğin ailesi kapıyı çalardı. Aynı geleneği doğduğu yerde de duyduğu için 

eşinin ailesinin yaptığı Arnavut gelini şaşırtmamıştı; fakat bu görevi üstlenenlerin 

evlenmemiş iki genç kız olması onu şaşırmıştı. Gelin hiçbir şey sormadan odadan çıkıp 

sabah kahvelerini yapmak için mutfağa inmişti. Orada da ona ilk işleri öğretecek ve 

yardımcı olacak başka bir aile üyesi ile karşılaşmış. Gelin evdekilerin konuştuklarını 

anlamıyordu fakat eşinin ailesinin onun bakire olduğunu kanıtladıktan sonra çok 

sevindiğini ve ona altın takılar hediye ettiklerini hatırlamaktadır. Belki onlar gelinin evin 

bir üyesi olarak kabul edildiğini bu şekilde ifade etmektedir:  

Sabah çarşafı görmek için bunlar kapıyı tıkladı; bekâr olan kız kardeşi ve amcasının 

kızıydı, şaşırdım. Ben odadan çıktım, kahveleri yapmak için aşağı indim; yalnız 

bunlar kahve için büyük fincan kullanıyorlardı. Evin bir kadını bana bu işleri 

öğretmek için yanıma geldi, kaşıkla ne kadar kahve almam gerektiğini gösterdi, 

hemen anladım; her şeyi ne kadar hızlı kaptığıma şaşırmışlardı. Yukarıda (odada) 

ne yaptıklarından haberim yoktu, benim bakire olup olmadığımı öğrenmek 

istiyorlardı. {Memnun çıktılar mı?} – Evet, evet, altın takılar bile hediye ettiler. 



176 

 
 

Eşim on çocuklu ailenin en küçük çocuğuydu ve onu evlendirmek için 

sabırsızlanıyorlardı (Shpresa). 

Bir sonraki örnek eşinin evine gece geç saatte varan bir kızın hikâyesidir. Uzun yolculuk, 

düğün yorgunluğu ve gece yarısından sonra eve varması nedeniyle kız yaşayacağı yeri ve 

evi net görememiş. Evlilik öncesi kızın veya ailesinden birinin yeri görmeye gelme 

ihtimalleri yoktu; aracının söylediklerine göre kız yumuşak iklimli ve şehre çok yakın bir 

çiftçi köyünde yaşayacaktı ve eşinin evinde hiçbir şeyi eksik olmayacaktı. Sabah 

uyandığında yer (çok soğuk bir dağ köyüydü) ve ev (şartlar uygun değildi ve eksik eşyalar 

çoktu) konusunda bambaşka bir durumla karşı karşıya kalmıştı. Kız odasından çıkıp evi 

görmüş, eşyalara bakmış, dışarı çıkıp yeri, köyü ve diğer evleri görmüş. Sonra tekrar içeri 

girip evin ve etrafın aracının anlattığı gibi olmadığını anlamış. Kaderine razı olmuş ve ilk 

ev işlerini yapmaya başlamış:  

Ertesi gün uyandığımda çok soğuktu. Ben Ekim ayında evlendim ve hava çok 

soğuktu. Eve geldiğimde geceydi ve etrafa hiç bakamadım. Sabah gördüğümde 

“Allah’ım nereye gelmişim, hiç böyle anlatılmadı” dedim kendime. {Evi beğendin 

mi?} – Ev güzeldi, yakınlarda gördüğüm diğer evlere göre daha iyi görünüyordu. O 

zaman eşimin annesi ve erkek kardeşi ile yaşıyorduk (Andrra). 

Elona on seneden beri Sırbistan’da evli olmasına rağmen ilk sabah yaşadıklarını ilk kez 

karşılaşıyormuşçasına büyük anlattığı anda yaşıyormuş gibi bir tutkuyla anlatıyor. 

Hikâyesinde, düğünün ertesi günü yeri ve evi gördüğünde psikolojik ve ruhsal bir 

travmaya uğradığı net bir şekilde anlaşılmaktadır. Hiçbir şey anlatıldığı gibi değildi; 

soğuk iklimli bir yerdi, evin durumu çok kötüydü ve en önemlisi iletişim kurması 

imkânsızdı. 

{İlk sabah nasıldı?} – Kış günüydü, kışın burada nasıl olduğunu düşün, Ağustos 

ayında bile kış havasına benzer bir hava var. Korkunçtu, dili bilmiyordum, evin 

durumu berbattı, evin içinde tuvalet bile yoktu, korkunç bir durumdu (Elona). 

6.2. HAYATA SIFIRDAN BAŞLAMAK  

Birçok kız için yaşam şartları hiç güzel değildi. Anlattıkları hikâyelere göre, Sırp 

erkekleri gelinleri ağırlamak için evi döşeme ve eşyaları tamamlama konusunda özen 

göstermeyip özel bir hazırlık yapma çabasında bulunmamışlardır. Kızlara göre, bu 



177 

 
 

itinasızlığın sebebi onların bekâr olmaları ve önceden sadece ebeveynleriyle (veya tek bir 

ebeveyn ile) yaşadıkları için ev bakımına önem vermemeleridir. Bu kızların büyük bir 

kısmı, eksik eşyaları olan ve var olan eşyaların da işlevsiz olduğu eski bir ev bulmuştur. 

Birçok kızın (her kız için geçerli değil) yaşayacakları uzak yerde yaşam koşullarının çok 

iyi olacağı beklentisi ilk sabahtan yok olmuştu. Birçoğu hayatlarını zorlaştıran durumları 

sayıyor; evin içinde su olmadığı için bulaşıkları evin bahçesinde yıkadıklarını, çamaşırları 

yıkamak için çamaşır makinesi bulmadıklarını, eşleri ile birlikte yatacakları yatak odası 

olmadığından dolayı kanepelerde yattıklarını, evin içinde tuvalet olmadığını 

anlatmaktadır. Dili öğrenip eşleri ile iletişim kurana kadar bu şartlarda yaşamaya uyum 

sağlamışlardı. Kendilerini ifade edebildikleri ve birlikte yaşadıkları insanları ve yeri 

tanıdıkları zaman eşlerinden yaşam koşullarını değiştirmelerini istemişlerdir. Bazı 

durumlarda evi yeni baştan inşa etmişler, bazı durumlarda ise evin içinde tuvalet, koridor, 

odalar, ev eşyası gibi eksiklikleri tamamlamışlardır. Ancak, katılımcılarımızdan biri evde 

bulduğu ne yaşam şartlarına ne de eşinin ailesine uyum sağlayabilmiş ve bu nedenle 

eşinden yalnızca ikisinin yaşayacağı yeni bir ev inşa etmesini istemiştir: 

Buraya geldiğimde odada yatak yoktu, sadece kanepe vardı. Eşime fakir olmamıza 

rağmen kendi evimde hiçbir zaman kanepede yatmadığımı, sadece misafir gelince ve 

onu yatıracak başka yer yoksa kanepede yattığımı söyledim. İlk geldiğimde başka 

bir evde oturuyorduk, tuvaleti olmayan, hiçbir şeyi olmayan eski bir evde. {Evin 

durumunu gördüğünde tedirgin oldun mu?} – Çok zorlanmıştım; yıkanmak 

istiyordum ama duş alabileceğim bir yer yoktu evde. Yıkanmak için önce suyu 

ısıtmam gerekiyordu. {Sen buraya gelmeden önce şehirde, apartmanda yaşıyordun, 

doğru mudur?} – Evet, şehirden buraya geldim. Eşime “bak, beni seviyorsan ve 

benden başka kimse umurunda değilse, birlikte geçireceğimiz hayatı önemsiyorsan 

burayı düzeltelim” dedim. Üç ay sonra koridoru yaptık ve yavaş yavaş evin tadilatını 

yaptık (Rovena). 

{Geldiğinde ev nasıldı?} – İlk geldiğimde ev eskiydi, şimdiki halinden çok daha 

kötüydü… şimdi her şeyi tamamladık; evde iki tuvalet var, evine içine suyu getirdik, 

çamaşır makinesi aldık (Ajla). 

İlk başta berbat şartlarda yaşıyorduk; bulaşıkları dışarıda bahçede yıkıyordum, 

misafir çok gelirdi, ev işlerini yapamıyordum. “Ya ayrılalım, ailenden ayrılıp kendi 

evimizi inşa edelim, ya da ben kendi evime dönerim” dedim eşime (Diellza). 



178 

 
 

6.3. YENİ HAYAT’IN İLKLERİ VE HAYATI DÜZENLEME 

FAALİYETLERİ  

Düğünden sonra akrabalar ve komşular yeni gelini görmek ve aileye iyi dileklerini 

iletmek amacıyla ziyarete gelirler. Bu ilk günlerde gelinin görevi kahveleri ve diğer 

ikramları hazırlamak ve bunları misafirlere sunmak olmuştur. Katılımcıların yaptıkları 

açıklamaya göre dili anlayamamaları, verilen görevleri tam olarak yerine getirememeleri 

ve evin kalabalık olması kendilerini yalnız hissetmelerine neden olur. Evliliğin ilk 

günlerinde (genellikle ilk on gün) aile üyeleri veya Sırbistan’da evlenmiş diğer Arnavut 

kızları yeni geline yardımcı olurlar. Erkeğin ailesinden genellikle damadın annesi veya 

kız kardeşi geline yardım eder ve temel şeyleri öğretir. Aralarında iletişim olmaz, sadece 

işaret dili ve bakışlarla gerekli mesajlar iletilir. Her şey “izle ve öğren” mantığına dayanır. 

Gelenekleri bilmemeleri, hata yapma korkusu, sabahın erken saatlerinde başlayıp 

akşamın geç saatlerine kadar devam eden sık ziyaretlere alışkın olmamaları, ilk günlerde 

kızların rahatsız olmalarına yol açar. Daha önce orada evlenmiş diğer Arnavut kızları 

yardım ettiğinde kahveyi nasıl yapmaları, nasıl ikram etmeleri gerektiğini anlatır ve 

Sırpça “Afiyet olsun” demeyi öğretirler. Damadın annesi veya kız kardeşi yardım 

ettiğinde kahveyi hazırlar ve ikram etmek için yeni geline verir. Çalısmaya katılan 

kadınlar evliliklerinin ilk günlerini ve misafirleri ağırlama konusunda karşılaştıkları 

zorlukları söyle anlatmişlardı: 

Burada bana yardım eden bir Arnavut vardı. Bana kahve yapmayı öğretti. Sonra 

beni içi insanlarla dolu bir odaya götürdü. Bahçe de insanlarla doluydu ve hepsine 

kahve götürmem gerekiyordu. Sırpça “afiyet olsun” anlamına gelen “i zvoli 

diyeceksin” dedi. Kahveleri götürürken çok utanıyordum (Besjana). 

Eşimin evine geldiğimde eşim ve kayınpederimle yaşamaya başladım. Burada farklı 

gelenekler vardı. İnsanlar sabah sekizden akşam on ikiye kadar gelini görmeye 

geliyorlardı. Misafirlere meze tarzında ikramlar hazırlamak zorundaydım ve bu 

bana anormal geliyordu. Bizim oralarda hiç böyle bir şey görmemiştim. Gelen 

insanlardan hiç birini tanımadığım için bu durum çok zoruma gidiyordu. Onların 

adetlerini bilmediğimden dolayı bazen “bana deli mi diyorlar acaba” diye 

düşünüyordum. Burada misafirlere şekerli su ikram ediliyor. İlk üç gün görümcem 

gelip bana bunları öğretiyordu. O hazırlıyordu ve ben götürüyordum. Sonra onu 

izleyerek ben de ne yapmam gerektiğini öğrendim. Yapacak başka bir şeyim yoktu 

(Rovena). 



179 

 
 

Kendisinin yabancısı olduğumuz bir fikir, uygulama veya daha genel anlamda kültürel 

bir uygulama ile karşılaştığımızda, karşılamış olduğumuz şeyi daha önceden aşına 

olduğumuz veya bildiğimiz uygulamalara benzer onlarlandan başlayarak ve onlarla 

benzerlik – farklılık değerlendirmesi yaparak anlamaya, yorumlamaya çalışırız. Bu 

geleneklerin, adapte olmak zorunda olduğumuz diğer kültürün geleneklerinden farklı 

olması beklenen bir durumdur. Bu farklılıktan dolayı karşılaşılan zorluklar toplum 

tarafından anlayışla karşılanabileceği gibi bazen anlaşmazlıklara ve çatışmalara neden 

olabilir. Çalışmaya katılan kadınlar daha önce başka bir kültürle karşılaşmadıkları için ve 

Sırp kültürü ile ilgili bilgileri olmadığı için, evin yeni gelini olarak ilk günlerini geldikleri 

yerdeki gelinlerin görevlerini ve davranışlarını akıllarına getirerek geçirmişlerdir. 

Aşağıda, onların belirli durumlarda kendi kültürlerine ait olan bilgileri nasıl 

kullandıklarını gösteren bazı örnekler verilmiştir. 

Andrra, nasıl davranması gerektiği ve hangi işleri yapması gerektiği konusunda kimseye 

danışamadığı için, hep kendi kültürünün geleneklerine göre davranmıştır. Sabah 

kalktığında erkek ailesinin üyeleri Sırp geleneklerine uyarak ona bir kaşık reçel ve bir 

bardak su vermişlerdir32. İlk olarak Andrra mutfağa girip bulaşıkları yıkamış, sonra 

oturma odasını temizlemiş ve düzenlemiştir. Eşinin evinde, aile üyeleri hariç ziyarete 

gelen diğer misafirler de yeni gelinin bu davranışlarına şaşırmıştır. Şaşkınlık geleneklerin 

farklılıklarından kaynaklanmıştır. Andrra’nın anlattığına göre evlendiği yerde gelin ilk 

gün hiç bir iş yapmazmış. Fakat Andrra’nın bu davranışı aile üyelerinin hoşnutsuz 

olmalarına neden olmamıştır. Hatta herkes çok memnun kalmıştır. Andrra, hakkında 

konuşulanları anlayamamış ancak bu işleri yaparken herkesin güler yüzlü olduğunu ve 

onu durdurmadıklarını fark etmiş ve bunun yeni gelini kabul ettikleri anlamına geldiğini 

düşünmüştür: 

Arnavut geleneklerine göre sabah erken uyandım. Düğüne gelen akrabalar hala 

evdeydi. Onlar tatlı bir şey getirdiler, reçel ve su galiba. Sonra ben ev işlerini 

yapmaya kalktım, bulaşıkları yıkamaya başladım. Ben dili bilmiyordum ama kendi 

geleneklerimi biliyordum. Fakat onlar böyle bir şey beklemiyorlardı. Burdaki 

geleneklere göre yeni gelinin ilk gün temizlik yapmaması gerekiyor. Dili bilmediğim 

                                                           
32Gittiğimiz her Sırp ailesinde gözlemledik: bir bardak su ile reçel, şeker veya bal. Bu her ailenin ilk 

ikramıydı, sonra kahve ikram ediliyordu (saha araştırmada araştırmacı tarafından fark edilen bir adettir). 



180 

 
 

halde davranışlarından “Arnavut kızı temiz ve düzenli” dediklerini anladım 

(Andrra). 

Diğer bir katılımcı ise ilk kahveyi kayınvalidesine yapmıştır. Her gün evinde yaptığı gibi 

hazırlamasına rağmen kayınvalidesi kahveyi beğenmeyip kendine yeni bir kahve 

yapmıştır. Bunu yaparken kahveyi şekersiz ve büyük bir fincanda içtiğini Sırpça 

anlatmıştır. Yeni gelin bunu anlamamış fakat kahveyi nasıl hazırladığını izleyerek nasıl 

yapması gerektiğini anlamıştır. 

Bir gelin olarak bana hiç bir iş yaptırmadılar. Kahveyi bile ben yapmadım çünkü biz 

şekerli içiyorduk bunlar ise sade seviyorlar. Ben kahveyi Arnavutluk’ta yaptığımız 

gibi yapıyordum ve küçük fincanla içiyordum. Bunlar hep büyük fincanla içiyorlardı. 

Benim yaptığım şekerli kahveleri beğenmiyorlardı. Kayınvalidem ilk gün kalkıp “ne 

sheqer” dedi. Şekersiz demek istediğini anladım. Evin nasıl temizlenmesi gerektiğini 

biliyordum ve ev işlerini kendim yapıyordum. Bulaşıkları yıkamak, yerleri süpürmek 

vb. {Peki, dışarıdaki işleri siz mi yapıyordunuz?} – Tarlaları olmadığı için dışarıda 

yapılacak çok iş yoktu. Yaylalarda koyun yetiştiriyorlar (Fjolla). 

Arnavutluk’un belli bölgelerinde varlığını sürdürmekte olan ataerkil zihniyet bu kızların 

Sırbistan’da evlenmeye karar vermelerinin bir nedenidir. Fakat, ailenin ataerkil 

baskısından ve önceden yaşadıkları ortamdan kurtulup daha iyi bir hayat yaşama hayali 

eşlerinin evlerinde de gerçekleşmediği zaman şaşkınlığa uğrayıp itiraz edebilir veya 

kaderlerini kabullenmek zorunda kalabilirler. Zana, evliliği babasının evinde 

yaşadıklarının yansıması olarak değil, özgürlük olarak değerlendirdiği için, eşinin evinde 

geçirdiği ilk günlerde evde gördüğü yaşam biçimine ve aile kadınlarının takip etmek 

zorunda kaldığı kurallara karşı çıkmıştı. Değişim isteği, kimlik kazanma arzusu, hayatını 

paylaşacağın bir kişiyi bulma hevesi: 

İlk günler...bak gel otur da dinle beni, dil en zordu, bu bir. ikincisi, makyajla ilgili 

olarak, evlenmeden önce hiç makyaj yapmıyordum, evlendikten sonra da makyaj 

yaptığımda eşimin ailesinin hoşuna gitmiyordu. Sabah kalkar kalkmaz benden ilk iş 

olarak  hayvanların sağılması ve evin temizliğinin yapılması istenirdi. Eşimin 

ailesinin kültüründe bir gelinin kendine bakması ve süslenmesi söz konusu çok 

değildi. {Yıllar geçtikçe, sonraki zamanlarda kendi düşüncen doğrultusunda 

kendine zaman ayırıp bakım yapabildin mi yoksa eşin ve ailesinin kültürel 

düşünce yapısına uyum sağladın mı?} – Çocuk sahibi olana kadar kendime baktım, 

bütün işleri yapma yeteneğim varken kendimi mi bakamayacaktım? Sonuçta ben 

Arnavutluk’tan Sırbistan’a çile çekmeye gelmedim, bunun yanı sıra Sırbistan’a 

gelmiş olmam kendi geleneklerimi terk etmek anlamına da 

gelmeyecekti.  Evlenmeden önce babam, evlendikten sonra ise eşim ve ailesi sıkıntı 

yaratıyordu, ben ne zaman keyif alacağım, öldüğümde mi? (Zana). 



181 

 
 

Erkekler ise ilk günleri çok farklı bir şekilde yaşarlar. Onlar ne hayal kırıklığına uğrarlar, 

ne de heyecan yaşarlar. Kendileri seçtikleri kızı eve getirir, bundan sonra nerede ve nasıl 

yaşayacaklarını bilirler. Endişe duydukları tek şey dil konusu ve eşleriyle iletişim kurma 

yoludur. Eşleri dili bilmedikleri için, ilk günlerde eşlerinden beklentileri çok düşüktir. 

Kadınlar dili öğrendikten ve konuşmaya başkadıktan sonra bir gelin olarak yapmaları 

gereken işlerin neler olduğunu ve nasıl yapacaklarını öğrenirler. 

Annem ve eşimle kendi evimde yaşıyordum. İlk günler çok zordu. Eşim geldiğinde 

dili bilmiyordu. Her şeyi anlatmam gerekiyordu. Ne zaman yemek yiyeceğini, ne 

zaman uyuyacağını, işleri nasıl yapacağını anlatmam gerekiyordu ama nasıl 

anlatacağımı bilmiyordum (Ljubisa). 

Babamla birlikte benim evimde yaşamaya başladık. Evliliğin ilk günlerinde 

beklentilerim düşüktü. Sadece dili öğrenmesini istiyordum. Ev işlerine ise çok dikkat 

etmiyordum çünkü dili öğrendikten sonra o işleri nasıl yapması gerektiğini yavaş 

yavaş kendi öğrenecekti. Babam da aynı şeyi düşünüyordu (Filip). 

6.4. EV İÇİ VE DIŞI İŞLER, KOCA İLE İŞ BÖLÜMÜ  

Bir kız evlendiğinde onun statüsü değişir; kocasının ailesindeki en düşük pozisyonu alır 

ve bu yıllarca süren bir pozisyon. Artık haklarının olmadığı doğum grubundan ayrılan 

gelin, onun için yabancı bir aileye katılıyor (Denich, 1974: 251). Thai, C.,’ye (2005: 162-

163) göre, evlilik ev işlerinden daha fazladır; bir evlilik iki ortak arasındaki saygıya ve 

cinsiyet eşitliği ilkelerine dayanmalıdır. Ancak bu her zaman böyle değildir. Evlendikten 

sonra bir kadın iki ailenin bir parçasıdır. Erkeklerin otoritesine her zaman itaatkârdır; 

doğumda babasının, evlilikte kocası iradesine (Morvaridi, 1993: 83). Evlilikteki ev işleri 

geleneksel olarak bir kadının görevi olarak görülmüştür. Evde yeni bir gelin söz konusu 

olduğunda, sıkı hizmet, çok nezaket ve saygı gerektiren bir hizmetçiden biraz daha 

fazlasıdır. Kadın sadece aile üyelerine değil misafirlere de hizmet etmelidir (Milan, 1995: 

89). Evlendikten sonra inancının ait olduğu eşin soyadını da alır, onunla aynı çevreye ve 

sosyal sınıfa girer; ailesinin bir parçası haline gelir ve eşin yaşadığı yerde yaşaması 

beklenir veya yaşar (Beauvoir, 1968: 419; Segalen, 1986: 203; Becker, 1993: 43). 

Katılımcıların anlattıklarına göre, eşinin evinde ilk iki hafta (genellikle ilk ay) gelini 

görmeye ve iyi dileklerini iletmeye gelen misafirleri ağırlamakla geçer. Yeni gelinler 

kahveleri hazırlamak, bulaşıkları yıkamak, kendi odalarını temizlemek gibi işler yaparlar. 



182 

 
 

Evlendikleri ilk günden beri hem ev içi ve hem dışı işleri yapan çok az gelin vardır. Diğer 

aile üyeleri gelinin yeni eve ve aileye alışması, yapması gereken işleri tek başına yapması 

ve özellikle yemek yapmayı öğrenmesi için biraz zaman tanırlar. Erkekler evliliğin ilk iki 

haftasından (ya da bir ayından) sonra eşlerini ailelerini ziyaret etmeye götürürler. Bu 

ziyaretten erkek ailesine döndükten sonra gelin yapması gereken bütün işleri tek başına 

yapmaya başlamalıdır. 

Evliliğin ilk haftasından sonra gelin olarak ilk işim bulaşıkları yıkamaktı, yani bir 

kadının görevi. İki haftadan sonra ailemi görmeye götürecekleri konusunda 

anlaşmışlardı. Buraya döndükten sonra bütün işleri kendim yapmaya başladım 

(Dona).  

Yaptığım ilk işler inekleri sağmak, sütten peynir yapmak, ütü yapmak ve kesik çimi 

toplamaktı. {İlk günlerden beri ev içi ve dışı işleri siz mi yapıyorsunuz?} – Evet, 

geldiğimden beri ben yapıyorum. Geldiğim zaman yaptığım gibi aynı şekilde 

yapmaya devam ediyorum (Albina). 

Katılımcılara göre, yeni çift birbiriyle anlaşarak iş bölümü yapar. Ev içi işler kadınların 

işi olarak düşünüldüğü için bunları yapan genellikle kadınlardır. Erkekler ise yaptıkları 

işlerin ev geçindirmek, çiftlik hayvanlarına bakmak, çim biçmek, kış için odun toplamak 

gibi ev dışı işler olduğunu söylerler. İkisinin de dışarıda iş yapması gerekirse iş bölümü 

yaparlar. Kadınlar daha kolay işleri yapar, erkekler ise yorucu işleri üstlenirler ya da ikisi 

de aynı işi yaparken birbirine yardım ederler: 

Tarımla daha çok erkekler ilgilenir, biz genel olarak o işlerle ilgilenmezdik. 

Kayınvalidemle beraber ev işlerinden sorumluyduk; yemek yapmak, evi toparlamak, 

vs.  peyniri kendimiz yaparız, ben öğrenene kadar kayınvalidem yapardı. Bütün 

zamanımız bu tür işleri yapmakla geçiyor (Fjolla). 

Hem ev içi ve hem de dışındaki işlerle ilgilenirim. Sabahleyin eşimle beraber 

kalkarız, ben bahçe işlerini yaparken eşim ise hayvanlara ilgilenir. Eşimin 

hayvanlarla işi bitince bana yardıma gelir ve bahçeye işlerini beraber yaparız (İna). 

Eşime yardım etmeye çalışıyorum fakat genelde karım ev işleriyle ilgilenir ben ise 

evin dışardaki işlerle ilgilenirim. Yazın karım ot toplamak için bana yardıma gelir 

ama hayvanlarla ilgili asla yardımını istemedim (Milent). 

Bir başka bir çift evde yaptıkları iş bölümünü şöyle anlatmışlardır: Erkeğe göre ev içi 

işler kadına aittir. Erkeğin yapması gereken işler ise ev dışı işlerdir. Kadın, eşinin ondan 

beklemediği bir işi yaptığı zamanki şaşkınlığını ve mutluluğunu anlatır. Kadının işlere 



183 

 
 

olan bakış açısı biraz daha farklıdır. Kendini sadece ev işleriyle sınırlandırmaz. Hatta 

tarım ve hayvan yetiştiriciliği gibi ev dışı işlerle de ilgilenir. Bundan dolayı kadının 

sadece ev işlerini yaparak değil, hayvan yetiştiriciliğinde de eşine yardım ederek aileye 

katkısı olmuştur. 

Bana inek sağmayı biliyor musun dedi. Evimde de bunu yaptığım için hemen 

oturdum ve ineği sağdım. Kocam çok mutlu oldu ve diğer aile üylerine “bu inek 

sağmayı biliyor” dedi. Yani burada kadınların inek sağması biraz olağanüstü bir 

şeymiş. Gerçekten de benim iki görümcem inek sağamıyor. Bu yüzden Arnavutlara 

saygı duymaları lazım. Ben hep “ufkunuzu açtık” diyorum. Bunlar bahçeye bir şey 

ekmiyorlardı. {Bunu siz mi yapıyordunuz?} – Evet, hepsini kendim yapıyordum 

(Hana). 

{Ev işlerinde eşinize yardım ediyor musunuz?} – Hayır, yardım etmiyorum. Ben 

yemek yapmayı, bulaşık yıkamayı bilmiyorum. Ben dışarıda çalışıyorum, eve odun 

getiriyorum ve eşim neyin lazım olduğunu söylüyor. Ama ben evde iş yapmıyorum 

(Nikola). 

6.5. AİLE ÜYELERİ İLE İLİŞKİLER 

Sadece eşiyle yaşayan dört katılımcı dışında, diğer kadınlar eşleri ve diğer aile üyeleri ile 

yaşamaya başlamışlardır. Bazıları kayınvalide/kayınpeder ve eşiyle, bazıları elti/kayın ve 

diğer aile üyeleri ile yaşamıştır. Erkeğin ebeyenlerleri ölmüş ve diğer aile üyeleri 

evlenmiş ise kadınlar sadece eşi ile yaşamaya başlarlar. İki katılımcı, erkek ailesiyle 

yaşanan bazı anlaşmazlıklar nedeniyle aileden ayrılmak istemiştir. Bir katılımcı ise 

köydeki zorlu yaşam şartlarına alışamadığı için ayrılmıştır.  

Eşiyle yaşamaya başlamış kadınlarla, eşi ve diğer aile üyeleri ile yaşamış kadınların 

anlattıklarında (hem ilk günlerin hem de sonraki dönemlerin anlatımı) bazı farklılıklar 

gözlenmektedir. Sadece eşiyle yaşamaya başlamış kadınlar zorluk yaşadıklarını fakat 

sürecin daha kolay olduğunu, eşlerinin kendilerine iyi davrandığını belirtmektedirler. Bu 

kadınlar diğer aile üyeleri ile yaşayan gelinlerin aldığı sorumlukları almamışlardır. Yeni 

bir ortamda yaşamaya başlamanın getirdiği zorluklar dışında, erkek ailesinin üyelerinin 

orada olması kadınların karşılaştığı başka bir zorluktur. İlk aylarda aile üyeleri gelinden 

çok az şey ister, genelde güzel davranırlar ve aralarındaki ilişkiler normaldir. Bu ilişkiler 

ilk 3 aydan (maksimum ilk 1 yıldan) sonra değişmeye başlar. Bu değişim gelinin yeni 

ortama alışması ve erkeğin annesi/babası ve diğer aile üyelerinin geline karşı 



184 

 
 

beklentilerini yükseltmelerinden kaynaklanır. Kadınlar dili anlamaya ve öğrenmeye 

başlayınca sessiz ve her şeye “evet” diyen gelin rolünü bırakıp beğenmedikleri şeyleri 

söylemeye başlarlar. Bu da gelinin aile üyeleri ile olan ilişkilerinin değişmesine neden 

olur. Fakat, katılımcıların bazıları hem evliliğin ilk günlerinde hem de devamında erkek 

ailesi tarafından anlayış ve saygıyla karşılandıklarını söylemektedir.  

Bir evlilikte, Arnavutluk’ta da olsa, farklı bölgelerin kültür ve geleneklerindeki 

farklılıklardan dolayı bazı tatsızlıklar yaşanabilir. Ancak bu farklılıklar kültür, gelenek, 

dil, memleket, ülke gibi her konuda olunca evliliği devam ettirmek için sarf edilen çaba 

daha büyüktür. Katılımcıların anlattıklarına göre, ilk günler yeni ailenin bazen çok 

anlayışlı ve samimi davranmamasından dolayı zor geçer. Aileler, bir Sırp gelinden 

bekledikleri davranışları Arnavut gelinlerinden de beklerler. Kadınlar hissettikleri derin 

üzüntüden dolayı ilk günleri çok iyi hatırlamazlar:  

Dördüncü aydan sonra şehre taşındık, başta kirada oturduk. Şimdi oturduğumuz evi 

inşa edeli 6 sene oldu. Kirada kaldığımızda çok zorlandık, eşim o zaman işe başladı. 

Ben çalışamadım çünkü hamile kaldım, ayrıca zor bir hamilelik dönemi geçirdim. 

{Siz köyden şehre taşındınız ve eşinizin ailesinden ayrı olarak eşinizle beraber 

yaşamaya devam ettiniz, değil mi?} – Evet sadece ben ve kocam. Eşimin ailesinden 

ayrı eşimle yaşamak çok farklı bir hayat idi. Daha güzel hissediyordum, sabahları 

istediğim saatte kalkardım, daha rahat bir şekilde hareket edebiliyordum. 

Kayınvalidemlerle beraber oturduğumda kendimi rahat hissedemiyordum çünkü o 

ev işlerini yaparken ben neye, nasıl ve nereden başlayacağımı bilemiyordum, eşimle 

bu konuda anlaşamıyorduk. Ama kocamla yalnız yaşamaya başladığımda kafama 

göre, bildiğimi yapardım… (Andrra). 

İlk zamanlar kara günlerim idi. Kendi soydaşın ile evlenince bile kendini eşit 

hissetmiyorsun, bir Sırpla evlendiğinde Arnavut olduğumu bilmeme rağmen yine de 

aileni kaybetmiş gibi hissediyorsun, yabancı olunca düşün. Kayınvalidem kahve 

isterdi, ne isteğini anlayamıyordum, cezveyi, kahveyi, suyu bulana kadar ortalığı 

karıştırmış olurdum. Ailemle yaşadıklarımı paylaşamıyordum, onbeş günde bir, bir 

ayda bir arayıp konuşabiliyordum. {Ailenle neden konuşamıyordun?} - Pahalıydı, 

eşim ve eşimin annesi kızardı, para harcıyorsun diye. İlk gelin geldiğimde daha çok 

ağlamakla geçti günlerim. Ev işlerinde çok zorlanmadım çünkü görümcem vardı. 

{Görümcen nasıl davranırdı sana?} – Kötü sayılmaz ama mesafeliydi, bizim 

memleketimizde yeni gelen geline samimi davrandığımız gibi davranmıyordu 

(Leonora). 

Nasıl desem, yaşadıklarımın yarısını bile hatırlayamıyorum. Hatırlayamıyorum 

çünkü üzüntüden buhrana düştüm. Bu cezvedir, bu fincandır diye gelip 

öğretiyorlardı, ama sen yine de karıştırıyorsun, hiç de kolay değil çünkü yabancı bir 

yerde olmak, yemek kültürü bile farklı, her şey farklı (Elisa).  



185 

 
 

6.6. AİLENİN GELİRİ VE REFAH DURUMU 

Arnavut kadınların evlilik yoluyla dâhil oldukları aileler tarım ve hayvan 

yetiştiriciliğinden (özellikle hayvan yetiştiriciliğinden) para kazanan ailelerdir. 

Çalışmaya katılan otuz bir erkeğin onüçü ayrıca tarım dışı işler de yapmaktadır.  Kadınlar 

ise ev hanımı olmalarına rağmen ailenin ekonomisine katkı sağlamaktadırlar. Erkekler 

yaptıkları işten eve para getirirken kadınlar kendi hazırladıkları süt ürünlerini (peynir, 

tereyağı), rakı veya şarabı satarak para kazanmaktalar. Bu nedenle katılımcı kadınların 

profili, sadece çocuklara bakan ve ev işlerini yapan ev hanımlarının profiline çok 

benzemektedir. Sırbistanda iki kardeşle evlenmiş iki Arnavut katılımcının da yaptığı gibi 

birçok kadın kazandığı parayı biriktirerek ev yaptırır: 

Evde eltimle ben para biriktiriyoruz. Evleri biz yaptırdık. İkimiz de iyi ailelerden 

geliyoruz ve durmadan çalışıyoruz. Şarap ve süt satarak kazandığımız parayı nasıl 

idare edeceğimizi biliyoruz (Zana). 

Erkek katılımcılar yaptıkları işlerden kazandıkları parayı eşlerine verdiklerini 

soylemektedirler. Kadınlar bu paranın bir kısmını biriktirmekte, kalan kısmını ailenin 

ihtiyaçları için kullanmaktadırlar. Yaşlılar (erkeklerin annesi/babası) genellikle emekli 

maaşı almış ve ailenin ekonomik olarak zor durumda olduğu zaman aileye destek 

olurmuşlardır. Katılımcılar, aile üyelerinden birinin vefat etmesinden sonra cenaze 

töreninde çok fazla para harcandığı için ekonomik olarak zor zamanlar geçirdiğini 

anlatmışlardır:  

Evliliğimin ilk yılarında çalışamadım, bu sene çalışmaya başladım. Annemin ve 

babamın emeklilik maaşları var, dolayısıyla iyi geçiniyoruz. Zor durumda kaldığımız 

da oldu, özelikle evliliğimizin ilk senesinde çalışamadığım zaman. Ama ben işe 

başladığımda işler yoluna girdi. Maaşımı alır almaz karıma teslim ederim, eşim para 

yönetimi ile ilgileniyor. {Geçirdiğiniz zor zamanlarda karı koca ilişkisinde 

etkilenme olmuş mudur?} – Hayır, geçirdiğimiz zor zamanlara bağlı olarak 

ilişkimiz etkilenmedi (Lazar).  

Evlendikten bir sene sonra eşim işe girebildi. İşsiz olduğunda zor zamanlarımız oldu. 

Başkasının para vermesini beklemek zor [kocasının ailesini kastetmektedir] 

olduğundan iş aramaya başladı. Şimdi işi olduğundan dolayı daha iyiyiz (Sara).  

Rahat yaşıyoruz diyemem ama fakir olduğumuzuda söyleyemem. Evin 

harcamalarıyla ben ilgilenirim, para kaynağımız emeklilik maaşı, bazen 

beslediğimiz hayvanı satarız, ya da rakı yapıp satarız. Ekonomik problemler de 

yaşadık, özelikle kayınvalidem öldüğünde, ardından kayınpederim ve kocamın iki 



186 

 
 

halası. Ölüm gelenekleri bizden farklı çok masraflı oluyor. Ölünün 20si, 40ı, 6 aylığı, 

birinci yıl ölümü vardır ve her seferinde iki bin Euro masrafları oluyordur. {Bu zor 

zamanlarınız karı koca ilişkilerinde etkiledi mi?} - Hayır nasıl desem, bilirsin, 

varsa var, yoksa yok (Teuta). 

6.7. HAMİLELİK, DOĞUM VE ÇOCUĞUN YETİŞTİRİLMESİ 

6.7.1. İlk Çocuğun Doğumuna Kadar Olan Safhalar 

Kadınlar, ilk çocuğu doğurduktan sonra eşleriyle daha yakın olmaya başladıklarını, 

kendilerini ailenin bir parçası olarak hissettiklerini ve aileyle daha güçlü bir bağ 

kurduklarını ifade etmektedirler çünkü evlilik amacına ulaşılmıştır. Bundan sonra 

kendilerini çocuğa adadıkları için ona odaklanırlar ve zamanla eve dönme isteği, aile 

özlemi ve umutsuz düşünceler azalır: 

Gelin gelir gelmez ikizlere hamile kaldım. Çocuklarımı elime alana kadar ne 

buradaydım ne ordaydım. Ne buradaki hayatımı bilirdim ne oradaki hayatımı, bütün 

üzüntüyü içime atardım. Gerçeği söylemem gerekirse, hayatımdan bezmiştim. Ama 

çocuklarım olduğunda her şey farklıydı (Zana). 

İki çocuğum var, bir erkek, bir kızım var. Evlendikten üç ay sonra bir erkek çocuğa 

hamile kaldım. Çocuğun olduktan sonra, eşimle olan ilişkimiz daha da yakınlaştı, 

yaşadığın yer ile de daha da bağlanırsın. Çocuğun olmayınca ne yapacağını 

bilmezsin. Anne olduğumda her şey farklı görünüyordu, yaşadığım yer bile (Gresa).  

Üç tane çocuğum var. Evlendikten bir yıl sonra ilk çocuğum oldu. Çocuk sahibi 

olunca kocanla ve ailesiyle daha da bağlanırsın, evde kayınvalide/kayınpeder daha 

sevecen olurlar. Çocuklar olunca karı koca arasındaki sevgi daha büyük olur 

(Bleona). 

Gelinin ilk aylarda hamile kalması, eşinin ailesi tarafından büyük bir sevinçle karşılanır.  

Katılımcıların anlattıklarına göre ilk çocuğun doğumundan sonra aile üyeleri daha fazla 

saygı ve samimiyet göstermeye başlarlar. İlk çocuk erkek ise gösterdikleri saygı daha da 

artar, kız ise bir erkek çocuk doğana kadar ikinci ve üçüncü çocuğu sabırsızlıkla beklerler. 

Fakat bu durum bütün aileler için geçerli değildir. Bazı ailerlede doğan bebeğin cinsiyeti 

fark etmeksizin, doğum hep aynı heyecenla ve mutlulukla yaşanır ama genel olarak erkek 

çocuk isteği her ailede vardır:  

Evlendikten üç ay sonra hamile kadım. Çocuk olduğunda kocamın ve ailesinin bana 

karşı sevgisi büyüdü, özelikle ikiz çocukları olduğunu haberini alınca. 50 Euro 



187 

 
 

cebinden çıkarıp benim cebime koydular hemen. Çok saygıyla davrandılar hep ve 

yardım ettiler hep (Shpresa).  

Eğer büyük kızımın yerine erkek olsaydı her şey daha farklı olurdu. Kayınvalidem 

kızım olduğunu öğrenince ağladı. Ama ben bir kızım olduğunu duyduğumda çok 

mutlu olmuştum. {Eşiniz?} - Kocam çok seviyordu, çünkü baba olmuştu. Yaşı 

geçiyordu, o 35 yaşındaydı ben ise 19 yaşındaydım. Onun baba olma zamanı gelmişti 

(Leonora).  

Katılımcı kadınların beyanlarından ortaya çıkan genel durum şöyle ifade edilebilir: Eğer 

bir şeyler ters giderse ve kadın ilk aylarda (ya da ilk yılda) hamile kalmazsa, üzerinde 

hem ailenin hem de toplumun psikolojik baskısını hisseder. Uzun bir zamandan sonra 

hamile kalan kadınlar ise aile üyelerinin ve komşularının kendilerine karşı önyargılı 

olduklarını düşünürler. Kadınların Arnavutluk’ta evlenmemiş olması onların 

doğurganlığı ve ahlâkı konusunda şüphe uyandırır. Bazıları bu kadınların hasta olduğunu 

ve çocuk doğuramadığını düşünür, bazıları ise Arnavutluk’ta ahlâki olmayan davranışlar 

göstermeleri nedeniyle Sırbistan’a geldiklerinden şüphelenirler:  

Arnavutluktan gelin gelmek ve hemen çocuğunun olmaması cok farklı. “Bunun bir 

hastalığı vardır, Allah bilir oralarda ne yaşamıştır ondan buraya gelmiştir, iyi 

olsaydı oralarda [Arnavutlukta] evlenirdi” gibisinden cümleleri duyuyorsun. 

Evlendikten iki sene sonra çocuk sahibi oldum (Elisa).  

Evlendikten onbeş gün sonra kayınvalidem hamile kalmazsan Arnavutluk’a geri 

gönderirim dedi. Ama böyle bir şey söyleme hakkı yoktur, çünkü sorun kimde?  

Oğlunda mı? Bende mi? Bilemez ki (Leonora).  

6.7.2. Çocukları Yetiştirme Konusunda Kocanın ve Ailesinin Yardımı 

Çalışmaya katılan kadınlar, hamilelik boyunca ve doğum sonrasında eşlerinin ve aile 

üyelerinin desteğini ve yardımını aldıklarını belirtirmektedirler. Erkek ailesinin üyeleri, 

özellikle kayın valide veya görümce, doğumdan sonraki ilk aylarda ilgi gösterir ve yeni 

doğan bebeğin bakımı konusunda yardımcı olurlar. Erkekler de eşlerinin hamileliği 

sırasında dikkatli olduklarını ve yardım ettiklerini söylemektedirler: 

Kayınvalidem ve görümcem çocuğuma bakarken bana çok yardımcı oldu, çok 

memnunum. Bunların yardımı olmasaydı üç tane küçük çocukla çok zor olurdu. 

Çocukların bakımı konusunda kayınvalidemle anlaşamadığım şeyler olmadı. Ben 

çocuklarımı beşikte kundak yapmak istemiyordum ve kayınvalidem “senin çocuğun, 

istediğini yapabilirsin” dedi (Sara). 



188 

 
 

Hamilelik boyunca ve doğumdan sonra eşime yardımcı olmaya çalıştım, çocuğumuz 

olduğunda babam ölmüştü. Biz yalnız yaşıyorduk o yüzden eşime yardım etmek için 

elimden geleni yapıyordum (Filip).  

Eşime çok yardım ettim, çocuklara da baktım, coçuklara banyo bile yaptırırken 

yardımcı oldum. Eşimin ikinci hamileliğinde hastanedeyken, kızımıza evde ben tek 

başıma baktım (Zoran).  

Çoçuklara isim seçimi, din, gelenek ya da Arnavutça öğretilmesi konusundaki düşünceler 

aileden aileye değişmektedir. Bazı kadınlar, aile üyelerinin isim seçimine hiç 

karışmadığını, fakat çocukların isimlerini eşlerinin seçtiğini anlatmışlardır. Bazı kadınlar 

ise çocuk isimlerinin aile tarafından seçildiğini ve bu konuda kendilerinin bir söz hakkı 

olmadığnı belirtmektedir. Din konusunda bütün katılımcılar çocuklarının kilisede vaftiz 

edildiğini ve hepsinin Ortodoks (babaları gibi) olarak yetiştirildiğini ifade etmektedir:  

Çocuklarımın isimlerini kimseye sormadan kendim seçtim. Bizim Arnavut 

isimlerimizi [isimleri söylüyor] kullandım. Ama doğduğunda kilisede vaftiz edildiler 

ve Ortodoks oldular (Zana). 

Çocuklarımızın isimlerini ben koydum. Kayınpederim benimle şaka yapardı, bana 

Radosllav derdi, bende gülerdim, Arnavutlukta benle alay ediyorlar, kocam 

çocuklara istediği isimleri takabilirsin diyordu (Blerta).  

İki çocuğumuzun da isimlerini kocam koydu. Annesinin ve babasının isimlerini 

koydu, ben beğenmemiştim. {Beğenmediğini söyledin mi?} – Evet söyledim, ama 

annesinin ve babasının isimlerini koymak istediğini söyledi. İsim konusunda kadının 

fikrini kimse almaz, ancak erkek tarafının isteğine göre konulur (Besjana).  

İlk iki çocuğumuzun isimlerini ben koydum, en küçük oğlumun ismini ise eşim verdi. 

Kızıma annemin ismini verdim, oğluma ise dedemin ismini verdim. Küçük oğluma 

ise eşim kendi babasının ismini verdi. Böylece isim haklarımızı paylaşmış olduk 

(Ljubisa).  

Çocuklara Arnavutça öğretilmesi durumu aileden aileye değişmektedir. Bazı anneler, 

eşleri veya aile üyelerinin çocukların Arnavutça öğrenmesine engel olmadıklarını, bu 

yüzden çocuklarıyla sürekli Arnavutça konuşarak bu dili anlamalarını sağladığını ancak 

çocukların konuşmada hala zorluk çektiğini anlatmaktadır. Bazıları eşin veya ailesinin 

engel olmadığı halde, çocuğa iki dil öğreterek kafasını karıştırmak istemedikleri için 

çocuklarına Arnavutça öğretmemeyi seçmişlerdir. Bazı ailelerde ise erkekler ve diğer aile 

üyeleri çocukların Arnavutça öğrenmesine sıcak bakmamışlardır. Bu ailelerdeki 

kadınların en büyük isteği çocuklarının Arnavutça anlaması ve konuşmasıdır. Fakat 

ailenin muhalefeti nedeniyle bu kadınlar sadece çocuklarla yalnız olduklarında Arnavutça 



189 

 
 

konuşmaktadırlar. Erkek katılımcıların hepsi, çocuk Arnavutça öğrenmek isterse bu 

arzuya karşı gelmeyeceklerini söylemektedirler:  

Çok nadir Arnavutça konuşuyorum. Çocukların kafası karışmasın diye iki dil 

öğretmek istemedim. Ama bazen evde yalnız olduğumuzda onlarla Arnavutça 

konuşmaya çalışıyorum. {Arnavutluk’taki dayılarına gittikleri zaman nasıl 

anlaşıyorlar?} – Arnavutluk’a gittiğimizde çok zor oluyor. Çocuklar Sırpça, onlar 

ise Arnavutça konuşuyorlar. Birbirleriyle anlaşamıyorlar ve sürekli bana “Bu ne 

diyor şimdi” diye soruyorlar (Sara). 

Çocuklarımın Arnavutçası çok iyi değildir. Büyük kızım az bilir, diğer iki çocuğum 

ise hiç bilmez. Aslında Arnavutça konuşmamız eşimin ailesinin pek hoşuna gitmiyor. 

{Öğretmek ister miydin?}- Nasıl istemeyim, aileme gidince çocuklar ailemle iletişim 

kuramıyorlar. Öğretirsem güzel olur, ama eşimin ailesinin hoşuna gitmeyince bende 

biraz vazgeçmiş gibi oldum (Leonora). 

Çocuklarıma dilimi öğretmeye çalışıyorum, ama eşim de ailesi de her zaman engel 

oldular. Istemiyorlar, özelikle eşimin abisi çocuklarımın Arnavutça konuşmasını 

istemiyor, dinlemeye bile tahhamül edemiyor (Diellza). 

Büyük oğlumun güzel bir Arnavutçası var. Benim için hiç problem değil, eğer 

çocuklarım Arnavut dilini öğrenmek isterlerse öğrenebilirler (Zoran). 

6.7.3. Çocuk Sahipi Olamayan Gelinler 

Katılımcıların altı tanesinin henüz çocuğu olmamış, fakat hepsinde çocuk sahibi olma 

isteği çok büyük. Bunlardan dört katılımcı sadece eşiyle, diğer ikisi eşi ve 

kayınvalidesiyle yaşamaktadır. Çocuk arzusu sadece anne olma arzusuyla ilişkili değildir.  

Aynı zamanda bir çocuğun doğması, kadının kocanın ailesiyle olan ilişkisinin daha 

samimi olması, çiftler arasındaki ilişkiler daha mutlu ve sakin olması için bir fırsat olarak 

görülmektedir. Kadınlar çocukların eve neşe getirebileceğini ve böylece eşlerinin daha 

mutlu olacağını düşünmektedir.  

Kadınlar, aile üyelerinin çocuk arzusunu açıkça ifade etmediğini, ancak soğuk (samimi 

olmayan) davranışlarının çocuğun olmamasıyla ilişkili olduğunu düşünmekteler. 

Katılımcılar eşlerinin iyi davrandığını ve evliliklerinin normal bir şekilde, ancak her 

zaman çocuk arzusuyla devam ettiğini anlatmaktadırlar. Kendileri çocuğun olmasını 

eşleri veya ailesiyle olan ilişkilerini daha samimi hale getirmek için bir fırsat olarak 

görmektedir. Onların gözlerinde annelik kadının doğasında var ve evlenen her çiftten 



190 

 
 

çocuk beklentisinin olması normaldir. Bu nedenle bir çocuğun olmaması katılımcılara 

göre çok büyük bir eksikliktir: 

Bir çocuğum olmasını çok isterim. Kocam bir erkek evladımız olmasını isterdi, çünkü 

o evinin tek erkeğiydi ve dört ablası vardı. Ben ise bir kızımız olsun isterim. Şimdiye 

kadar çocuğum olmamasına rağmen kendimi hiç yabancı hissetmedim, ama bir 

eksiğim olduğunu hissediyorum. Eşimin ablaları erkek kardeşlerinin bir evlat sahibi 

olmasını isterlerdi. Bana hiç hissettirtmediler ama bir şeyin yoluna gitmediğini 

anlarım (İna). 

Bir çocuğumun olmamasının eksikliğini hissediyorum. Çocuğun olması şarttır, her 

insan evlendiğinde doğanın kanunu olarak çocuk sahibi olur. Bir çocuğum olsaydı, 

eşimle ya da ailesiyle daha da bağlı olacağımı düşünmüyorum çünkü hepsi ile çok 

bağlıyım, sanki buralıyım (Dona).  

6.8. EVLENDİKTEN SONRA KIZ EVİNE ZİYARETLER 

Evliliklerinin ilk yılında kadınlar ailelerini sık sık ziyaret etmişlerdir. Bunun nedeni 

sadece özlem gidermek değil, Sırbistan’da oturum izni alabilmek için gerekli belgeleri 

hazırlamak amacıyla Arnavutluk’a gitmelidirler. Evliliğin ikinci yılından sonra 

ziyaretlerin azalmasının nedeni hem ailenin ekonomik durumu (yol masraflarını 

karşılayamadıkları için) hem de küçük çocukla seyahat etmenin zorluğudur. 

Katılımcıların anlattıklarına göre bazen ailelerini yılda bir kere ziyaret etmişler, bazen ise 

iki-üç sene Arnavutluk’a gitmemişlerdir. Bu ziyaretlerin sayısı, ekonomik duruma ve 

çocukların yaşına bağlı olduğu için her kadın için farklıdır. Uzun zamandır evli olan 

kadınlarla çocukları büyük olan kadınların ekonomik durumu iyiyse Arnavutluk’taki 

ailelerini ziyaret etmeleri daha kolaydır. 

Kadınlar Arnavutluk’a giderken bazen kocaları da kendilerinin eşlik eder, bazen de 

kadınlar sadece çocuklarıyla giderler. Bazı durumlarda Arnavutluk’tan yakınları gelip 

kendilerini götürürler. Kadınlar bu ziyaretlerin masrafa neden olduğunu ve zor 

durumlarda erkek ailesinin para verip yol masraflarını karşılayarak destek olduğunu 

anlatmaktadırlar. Bazen erkekler, eşlerinin aile ziyaretine gidebilmesi için para 

biriktirirler: 

İmkân olunca ailemi ziyaret etmeye gidiyorum. Bazen yılda bir, bazen de çocuklarım 

küçük olduğu için iki-üç yılda bir gidiyorum. Giderken eşim götürüyor ve birlikte 

dönüyoruz (Anita). 



191 

 
 

Ben yılda iki kere gidiyorum. O taraflarda kış çok soğuk olduğu için ilkbahar ve 

yazın gidiyorum. Eşim de geliyor. Arabamız olmadığı için biraz zor oluyor. 

Genellikle taksi tutuyoruz. İlk yıl eşim çalışmadığı için kayınvalidem para verdi. 

Artık eşim çalışıyor ve kendi paramız var. İmkânlarımız yeterli  (Sara). 

Çocuğum olduktan sonra çok sık gidemiyorum. Hem de burada çok işim var: 6 inek, 

koyun ve tavuk. İmkânımız olmadığı için bir kere yalnız gittim. Aldığımız emekli 

maaşı evin temel ihtiyaçlarını ancak karşılıyor (Albina). 

İlk yılda sık gidiyordum. Oğlum doğduktan sonra çok imkânım olmadı. Şimdi fırsat 

olunca yılda bir ya da iki kere gidiyorum. Ama çocuğum okula gittiği için pek fırsat 

olmuyor (Melisa). 

6.9. DİL VE İLETİŞİM 

İletişim insanlarla bağlantı kurmamıza, birbirimizi anlamamıza ve ilişki kurmamıza, bir 

yerin kültürünü tanımamıza ve geleneklerini kavramamıza, bulunduğumuz yerin bir 

parçası olarak hissetmemize yardım eder. Kadın veya erkek fark etmeksizin, bu çalışmaya 

katılan kadın ve erkeklerin birbiriyle iletişim kurabilmeleri ve birbirlerini anlamaları ne 

kadar zor olmuştur? Erkek ve kadınların bu konudaki deneyimleri farklıdır. Dili 

öğrenmek ve belli bir anlama seviyesine ulaşmak zorunda kalan kadındır, dili öğretmekle 

yükümlü olan ise erkektir. Bu zorlukla nasıl baş edip başarabilmişler, dili öğretmek ve 

öğrenebilmek için ilk olarak hangi yöntemler kullanılmış, eşler ve aileleri ne kadar sabırlı 

olup anlayış gösterebilmişler bu süreçte? Dili bilmemek insana zor anlar yaşatabilir, 

yalnız ve yabancı hissetmesine yol açabilir, yaşadığı yere ait olmadığı duygusunu 

yaratabilir. Sırbistan’da evlendirilen kadınlar bu süreci hangi derecede hissetmiş ve bu 

süreçten nasıl etkilenmişler? Dili öğrenmeye başlamaları ile kendileri nasıl değişirler, 

eşleri, eşlerinin aile üyelerin ailesi ve yaşadıkları ortam ile etkileşimleri nasıl 

farklılaşmaya başlar? 

6.9.1. Dili Öğrenme Sürecindeki İlk Adımlar 

Bu evliliklerin izleyen ilk sene veya daha uzun bir süre boyunca, her geçen gün kadınların 

durmadan ilerleyen bir öğrenme, gördüklerini, duyduklarını ve yaşadıklarını anlama ve 

kavrama sürecinde oldukları görülmektedir. Özellikle, ilk üç ay en zor geçen zaman 

dilimidir; sözlü iletişim hiç yoktur, yalnızca işaret etmek, göstermek ve dokunmakla 

anlaşabilmektedirler. Üçüncü aydan sonra eşya ve yemek isimleri, selamlaşma ifadeleri 



192 

 
 

gibi kelimeler veya kısa cümleler öğrenmeye başlanmıştır. Çalışmaya katılan kadınlara 

göre altıncı aydan sonra birçok şeyi anlayabilme düzeyine gelmişlerdir, fakat kendilerini 

ifade etme ve düzgün konuşabilmeleri bir veya bir buçuk yılı alabilmektedir.  

Katılımcılara göre her şey “anlatmak” ve “yazmak” ile başlar. Erkekler eşlerine ilk 

öğrettikleri kelimelerin ev eşyaları ve yemek, meyve, sebze ve mutfak eşyaları isimleri 

olduğunu belirtiyorlar. Zor bir başlangıç için uygun ve kolay bir yöntem olduğundan 

dolayı bütün erkekler bu yolu izlemişler. Etrafında bulunan eşyalardan başlamak, o cisme 

dokunup Sırp dilindeki ismini söylemek, defterlerinde kelimenin hem Sırpçasını hem de 

Arnavutça çevirisini yazan kadınların da daha kolay anlamalarını sağlamış. Sırpça- 

Arnavutça sözlük kullanan bazı kadınlar (herkes değil), sözlüğün son derece önemli 

olduğunu ve yardımda bulunduğunu söylüyorlar: 

İlk günler çok zor geçmişti. Elime pirinci alıyordum, pirinç olduğunu biliyordum, 

Arnavutçasını “oriz” yazıyordum, sonra eşime gösteriyordum. Başka şekilde 

anlaşamıyorduk, bir eşyanın ne olduğunu soramıyordum; sadece elime alıp 

gösteriyordum ve eşim “pirinc” derdi, “makarona” Arnavutçası ile aynıydı, yağ 

gösterip “zejtin” yazardı defterime. Her şeyi gösterip soruyordum (Hana). 

“Tabak” ilk öğrendiğim kelimeydi. Görümcem “tanjir” vermemi istedi ve tabak 

istediğini anladım. Birçok kelimeyi bu şekilde öğrendim ve deftere yazmaya 

başladım (Rovena). 

İlk başta sözlük kullanıyordum. Sözlükteki “voda” kelimesine bakıyordum ve “su” 

olduğunu anlıyordum. Veya eşim bir eşya gösterirdi, ben ismini söylerdim, o da 

yazardı. Ona her şeyi öğrettim. Bardağı söyledim, kahve ve şekeri gösterdim, sonra 

da kahveye üç küp şeker eklediğimi söyledim. Her şey bu şekilde başladı (Nikola). 

Birlikte girerdik mutfağa, tencereye, tabağa dokunurduk, ekmeği elimize alırdık, ve 

ben her eşyanın ismini söylerdim eşime. Bu şekilde öğrenmeye başladı (Filip). 

Eşim geldikten bir gün sonra “peynir istiyorum” (Arnavutça - “dua djathe”), ve ben 

“peynir nedir” diye sordum çünkü Arnavutça konuşuyordu. Yazmasını istedim ve 

Sırpçasını bulduk. Çok komikti o günler (Stefan). 

6.9.2. Dil Nedeniyle Kendini Yabancı Hissetmek 

Etrafında birçok insan var iken kendini yalnız hissedersin; konuşursun ama kimse 

anlamaz, seninle konuşurlar ama cevap veremezsin, kutlama yaparlar ama kutlamaya 

katılamazsın, aralarında konuşurlar ama sohbete katılamazsın, bedenen ortamda 

bulunduğun halde aklın ve ruhun orada değildir. Bir hayat tarzından diğerine geçmek, 



193 

 
 

farklı kültür ve geleneklere sahip olan bir yerde bulunmak ve üstelik o yerde konuşulan 

dili anlamamak, aynı evde yaşadığın insanlarla konuşamamak ve anlaşamamak, aynı 

yatağı paylaştığın adama kendini ifade edememek, bu yabancılaşma ve yalnızlığın 

kaynağıdır. Çalışmaya katılan kadınlar ilk günlerde, dili bilmediklerinden dolayı, 

eşlerinin evinde kendilerini yalnız ve yabancı gibi hissetmişler:  

Kutlamalarında başta olmak üzere, birçok durumda kendimi yabancı hissettim. 

Onlar Ortodokslar ve bizim Bayramı kutladığımız şekilde kutlama yapıyorlar. 

Akrabalarının eve geldikleri ilk zaman kendimi çok yabancı hissettim. 

Konuştuklarını anladığım halde konuşamadığım için yatak odasına girdim ve 

ağladım (Dora). 

İlk geldiğim zamanlarda kendimi yabancı hissederdim, onlarla anlaşamadığın ve 

konuşamadığın için yabancı hissedersin, bir yere sürgüne gönderilmiş gibisin. Dil 

her şeyin sebebi olabilir (Anita). 

Allah beni affetsin, ama evimin bahçesine dökülen yağmurlardan daha fazla gözyaşı 

döktüm. Annemi, annemi özlediğim kadar kimseyi özlememiştim (ağlıyor). Bir kişi 

ile konuşmak isterdim, kendimi ifade etmek isterdim, fakat kimsem yoktu, hiç kimse 

beni anlamıyordu (Leonora). 

6.9.3. Eşin ve Ailesinin Yardımı ve İyi Anlayışı 

Aralarına aynı veya farklı bir toplumdan yeni gelen bir kimseyi anlamak insanlara zor 

gelir. Aralarına yeni katılanın hemen alışmasını ve yaşadıkları yerin bir parçası olmasını 

beklemeleri nedeniyle iki taraf arasında sorunlar yaşanabilir. Kadınların anlattıkları 

hikâyelere göre, eşlerinin onlara karşı sabırlı ve iyi anlayışlı olmalarına rağmen, aileleri 

aynı şekilde davranmamıştır. Eşler onlara çok yardım etmiş, dili öğretmiş, alışmaları ve 

ortama ısınmaları için katkıda bulunmuşlar. Aileleri ise gelinin hemen ilk aylardan sonra 

anlamasını, konuşmasını, alışmasını ve eksiksiz hizmet etmesini beklemiş. Birçok 

durumda aile üyeleri sabır ve tahammüle, hoşgörüyle sahip olmadıkları için gelinin bir 

kelimeyi yanlış anlaması durumunda gerekli sakinlik ile o kelimeyi veya başka kelimeleri 

yazıp öğretmemişler, gelinin kendisinin herşeyi hemen öğrenmesini beklemişler. Birçok 

defa aile üyeleri memnuniyetsizliklerini işaretlerle ifade etmişler (bazen kelimelerle de 

ifade etmiş olabilirler fakat gelinin daha anlamadığı günlerdir). Onlar ilk ay boyunca cana 

yakın ve dikkatli davranmışlar, ancak ilerleyen zamanlardaki beklentilerinin yükselmesi 

iki taraf arasında tatsızlıkların yaşanmasına yol açmıştır. Kadınlara göre aile üyeleri, 



194 

 
 

akrabalar ve komşular çok fazla soru sorarlar, sana konuşurlar ve cevap vermediğinde 

gülerler. Bu tepki ve davranma şekli de kendilerinin gücenmelerine neden olur:  

Bir gün bulaşıkları yıkarken kaynım geldi ve “Leonora sta radi” (ne yapıyorsun) 

dedi, ben de “bir şey yapıyorum” söylemek isterken “nista” (hiçbir şey) diye cevap 

verdim. Sonra kaynım sinirlenip bana “perem sudeme” (bulaşıkları yıkıyorum) 

diyeceksin diye bağırdı. “Bilmiyordum, özür dilerim”, dedim. Nereden bilebilirdim, 

bir önceki gün gelmiştim. {Eşinin ailesi ne kadar anlayışlı davranmıştır bu 

konuda?} – Beklemiyorlardı, gelip bir şey anlatmıyor, yazmıyorlardı, kaşık, çatal, 

fincan gibi hiçbir kelimeyi öğretmiyorlardı. Bardağı getirmeye gidiyordum, bunu 

geri götür ve “viljuska” (çatal) getir diyorlardı; istediklerini götürmediğim zaman 

getirdiklerimi yere atıyorlardı (Leonora). 

Sorun insanların seni anlamamalarıdır. Ben, mesela, nerede olursam olayım, başka 

bir ülkeden gelen bir kimseyi sorularla yormam, beş gün içerisinde hiç kimse bir dili 

öğrenemez, soru sorulmaya başlanmaz. Karşındaki insan da konuşmaya başlayıp 

gülüyorsa bu seni incitir (Hana). 

İlk geldiğim zamanlar bir komşu “Kaynanan seni dinliyor mu” diye sordu – ben de 

“hayır” dedim. Kadın gülmeye başlayınca ben çok üzüldüm. İçeri girdik ve sözlüğü 

açtık, ne dediğimi anladım ve sonra “evet” diye cevap verdim. Bilmeyince kendini 

aptal gibi hissediyorsun, salak gibisin (Blerta). 

6.9.4. Dil ve Samimiyet (Mahrem İlişkiler) 

Katılımcıların evlilikleri, evlilik öncesinde bir kere görüşen, birbirinden hoşlanan, 

evlenmeye karar veren, evlendikleri güne kadar hiç sohbet etmeyen ve evliliklerinin ilk 

aylarında bile anlamlı sözlü iletişim için gerekli dil becerine sahip olmayan iki kişinin 

samimi olma çabasıdır. İletişim kuramama eşlerin aklen ve ruhen mesafeli olmalarına 

neden olur. İletişim yokluğu iki kişinin yakınlığını etkileyen bir unsur ise, fiziksel 

çekicilik, birbirine davranma şekli ve her bireyin kendisiyle yaptığı uzlaşma, ilişkinin 

devamlılığını sağlayan etkenlerdendir. Bu kadınların anlattığı hikâyelere göre dil sorunu 

eşler arasındaki mesafeyi artırmış ve onların yatak odalarında da kendilerini yabancı 

hissetmelerine neden olmuştur. Dili konuşma ve anlamaya, duygularını ifade etmeye ve 

özel sorunlarını anlatmaya başladıkları zaman eşleri ile samimiyet ve yakınlık artmıştır. 

Erkekler de aynı izlenimi paylaşıyorlar; eşlerinin dili anlamaya ve konuşmaya 

başladıklarında kendilerini onlara daha yakın hissettiklerini anlatıyorlar: 

İlk geldiğimde, eşimle uyuduğumda tanımadığım, yabancı bir kişiyle uyuyormuşum 

gibi hissediyordum. Tek kelime edemediğimiz için iki yabancı gibiydik. {Bakire 

olduğun doğru mu?} – Evet arkadaşım, bakireydim, sen düşün derdimi. Dili 



195 

 
 

bilmeme rağmen bana hep saygı gösterdi. Dili öğrendiğimde ve sonrasında aşkımız 

milyon kez çoğaldı gibi, birbirimize çok daha yakın hissediyorduk. Dilin önemine 

bak. Artık dili bildiğim için bir Arnavut erkeğiyle evliymiş gibi geliyor (Zana). 

Dil her durumu etkiler. Dili bilmediğin zaman kişiyi yabancı olarak görürsün. 

Konuştukça, sohbet ettikçe insanı tanırsın. Eşimle birlikte uyuduğumuza, birlikte 

kalmamıza rağmen konuşamayınca her şey anlamsız gibiydi… ne günaydın, ne iyi 

geceler, ne nasılsın, ne dinlendin mi, hiçbir şey söyleyemiyorduk birbirimize (Hana). 

Dili öğrendiğin zaman eşinle samimiyetin de, yakınlığın da artar, ilişki daha güçlü 

olur. Dili bilmeyince “yeter” veya herhangi bir şey demen zor, sadece itebiliyorsun, 

başka türlü kendini ifade edemiyorsun (Andrra). 

Aynı dili konuşamadığın bir insanla birlikte uyumak biraz zordu, hiçbir şey 

konuşamıyorsunuz, fakat çok büyük bir sıkıntı değildi, bunu atlattık (Zoran). 

Dili öğrenmeye başladığı zaman, uzun yıllardır onunla yaşıyormuşum gibi 

hissediyordum. Onu daha iyi anlamaya başladım. Çok daha iyi hissetmeye başladım 

(Marko). 

6.9.5. Dil Bilmemekten Dolayı Yaşanan Zor Anlar 

Sözlü iletişim imkânlarından bütünüyle mahrum olarak eşleriyle evlenmiş olan bu 

kadınlar psikolojik baskıya dayanmak ve zor anları atlatmak için hangi yöntemleri 

kullanmışlardır? Gücü nereden bulmuşlar ve sıkıntılarını, duygularını, düşüncelerini 

kiminle paylaşmışlardı? Anlattıkları hikâyelere göre yaşadıkları üzüntü, kırgınlık ve 

acıları kimseyle paylaşmamışlar. Bunun sebebi evden uzak olmaları, ailelerini 

görmelerini imkânsız olması, onlarla telefonda konuşmanın pahalı olması (konuştukları 

birkaç dakikada duygu durumlarından bahsedemezlerdi). Belki de uzaklaşmak isteği çok 

güçlüydü, fakat “artık evlendin, nereye gideceksin” düşüncesi buna izin vermemiş, sabırlı 

bir şekilde hiç tahmin etmedikleri bir hayat ile başa çıkmışlar. Odalarına çekilip 

ağlamışlar, kaderlerine ağlamışlar; bir gün ağlamışlar, iki gün ağlamışlar, günlerce 

ağlamışlar, alışma süreci başlayana kadar ağlamışlar, her şey değişmeye başlayana kadar 

ağlamışlar:  

Üzüldüğüm zaman ağlıyordum. Eşim işe gidiyordu, ben kayınpederimle biraz 

oturduktan sonra üst kattaki odama çıkıp ağlıyordum. {Kimseyle konuşuyor 

muydun?} – Kiminle? Duvar ile. Birini aramak çok pahalıydı. Buradaki Arnavut 

kızları ile de konuşmuyordum, kimseyi tanımıyordum, birkaç sene sonra arkadaş 

edinmeye başladım (Blerta). 



196 

 
 

Çok sıkılıyordum, dili öğrenmekte çok zorluk çektim. Üzüntü beni perişan etti. 

{Üzüldüğünde ne yapardın?} – Ohhh hiçbir şey yapmıyordum, sadece oturup 

“Allah’ım, ben ne yaptım ki başıma bu bela geldi” diyordum (Hana). 

Çok zor anlar yaşadım. Çok ağladım. Evdekilerle düzenli olarak telefonda 

konuşuyordum. Onlar da hep “bir sıkıntın var mı, orada kalamıyorsan söyle de 

gelelim seni almaya” diyorlardı. Ama olacak iş değildi, evlendiğin zaman geri 

dönemezsin (Diellza). 

6.9.6. Dil ve Alışma Süreci 

Dili öğrenmekle birlikte alışma süreci de başlar. Kadınlar anlamaya, birlikte yaşadıkları 

aile üyelerini tanımaya, aynı yatağı paylaştıkları eşi tanımaya başlarlar, evde ne 

konuşulduğunu anlar ve sohbetlere katılırlar, komşularla selamlaşırlar, alışveriş yapmaya 

çıkarlar. Dil yaşadıkları yer ile bağlantı kurmalarını sağlar ve etraftaki toplumu 

anlamalarına yardım eder. Bu şekilde aileleri ile yaptıkları telefon görüşmesi sayısı 

oldukça azalır, artık konuşacak kimseleri var, ellerinde de yaşama sebebi olan bir bebeği 

vardır: 

Anlamaya başladığım zaman her şey değişti; evdekilerle daha az telefonda 

konuşurdum. Hem dili öğrendim, hem de kan bağlantısı daha yakın olmamızı 

sağladı. Hamile kaldığımda kendimi daha da rahat hissetmeye başladım (Fjolla). 

Dili öğrenmeye başladığımda, eşimle daha yakın hissediyordum kendimi, tek başıma 

alışveriş yapmaya çıkıyordum. Daha iyi hissediyordum, yaşadığım yere de alışmaya 

başlamıştım (Andrra). 

Dili öğrenmeye başladığımda aile üyeleri de bana karşı daha fazla saygı göstermeye 

başladı. Artık anlıyorsun, sana hakaret edemezler, kandıramazlar, insanları da daha 

iyi tanımaya başlıyorsun (Diellza). 

6.10. DİNİ İNANÇLARDAKİ FARKLILIKLAR VE DİN DEĞİŞTİRME 

Başka bir yere yaşamaya giden bir insan kendi geçmişini, geleneklerini, dilini, kültürü, 

inancını terk ederek değil bunları ruhunda ve hafızasında taşıyarak gider. Genellikle 

ağırlayan toplum yeni gelenin onların sunduklarını birden öğrenmesini ve benimsemesini 

beklemektedir. Zamanla insan etraftaki her şeyi benimseyebilir, fakat insan olarak 

kökenimizden kopamadığımız için benimseme süreci hiçbir zaman tamamen 

gerçekleşmeyebilir ama insan zamanla birçok seye alışır ve ortama uymayı öğrenir. 

Göçmen bireyin içine girdiği yeni topluma bütünleşmesi diye tabir edilen süreç bu 



197 

 
 

nedenle belki de tam olan bir şeyden çok kısmı ama pratik bakımdan yeterli bir uyuma 

işaret eder.  

Dini inanç ne kadar kişisel bir tercih ise, o kadar da kültürel bir olgudur. Bazı insanlar 

hisslerine ve algılarına dayanarak belli bir dine inanmayı seçer iken, bazıları ailelerinin 

inandığı ve uyguladığı dini yetiştirilme sürecinde içselleştirip benimser. Belli bir dine 

inanan ve o dinin uygulamaları ile yetişen bir insan, hayatının bir noktasında, kendi 

inancına ve hisslerine dayanarak değil, toplumsal veya siyasal zorlamalara din değiştirmiş 

olabilir. Din değiştirmenin ve din değiştirenin davranışlarının ne kadar içten ve samimi 

olduğu bazen kişinin acısından bile şüphelidir. Ancak, geleneğe göre bir kadın kocanın 

dinine dönmeli ki, aynı davranışı kocası yapsa, bu onun aile grubunu terk etmesi olarak 

kabul edilir (Whitaker, 1981: 148). 

Çalışmaya katılan kadınların sadece üçü Müslümandır, geri kalan otuz dokuz kadın ise 

Katoliktir. Kabul ettikleri evlilik uğruna bu kadınlar dinlerini değiştirmek zorunda 

kalmışlardır. Kendi dinini değiştirmeyen dört kadın haricinde, diğer katılımcılar Katolik 

inancından Ortodoks inancına geçmişler. Müslüman olan katılımcılardan biri dinini 

değiştirmediğini, fakat Ortodoks kilisesinde nikâh kıydığını ve Ortodoks inancının 

ayinlerini uyguladığını söylemektedir; ikincisi halen Müslüman olduğunu, ancak bir gün 

çocukları olursa Ortodoks inancına geçmeyi düşündüğünü anlatıyor; üçüncü Müslüman 

katılımcımız ise Müslüman inancından vazgeçmeyi düşünmediğini, ama gelecekte ne 

yapacağına emin olmadığını bildirmektedir. 

Dinlerini değiştiren Hristiyan inancınıa mensup kadınlar Katolik ve Ortodoks 

inançlarının ortak noktalarında teselli bulmaktadırlar. Bu benzer noktalar onları Katolik 

oldukları kadar Ortodoks da hissettirmektedir; hissettiklerini bulundukları yer ile 

bağdaştırmışlar: birçoğu Sırbistan’da kendilerini Ortodoks hisseder iken, Arnavutluk’ta 

katolik gibi hissetmekte; birçoğu hem Katolik hem de Ortodoks olduklarını 

söylemektedir. Müslüman katılımcılarımız ise Müslüman oldukları halde Sırbistan’da 

Ortodoks inancına geçtiklerini anlatıyorlar. Evlilik sonrası yapmak zorunda kaldıkları 

değişiklikler ve çocukların büyümesi ile geçen Sırbistan’daki uyum süreci bu kadınların 

kendilerini ikiye bölünmüş gibi (adet, gelenek ve din konularında Sırbistan’da farklı, 

Arnavutluk’ta farklı olarak) görmelerinin sebebidir: 



198 

 
 

Din ile alakalı herhangi bir sorun yaşamadım, buraya gelir gelmez vaftiz oldum. 

Arnavutluk’ta da dinim var, burada da. {Dini törenlerinizi yapıyor musun?} – 

Kutlamalarımızdan vazgeçmeyiz inşallah. Hem Arnavutluk’ta, hem de burada aynı 

şekilde kutlamaya devam ediyoruz (Albina). 

Din hiçbir sorun yaratmadı. Ben bugün Ortodoksum, nikâhım kilisede kıyıldı, 

çocuklarımı vaftiz ettim, her ritüelimizi Ortodokslar gibi yapıyoruz. Arnavutluk’ta 

olduğum zaman kendi kutlamalarımı, burada ise Ortodoks kutlamalarını yapıyorum. 

Nerede olduğuma bağlı kutlama yaparım (Gresa). 

Katılımcı kadınlar din değiştirmek istemediklerini anlatmaktadır, fakat eşlerinin ve 

ailelerinin (bazı kadınlar eşlerinin aileleri için din değiştirme konusunun önemli bir şart 

olduğunu söylüyorlar) ısrarı üzerine din değiştirmek zorunda kalmışlar. Kadınların 

anlattıkları hikâyelere göre, aracı Sırpların Ortodoks olduklarını ve Katolik inancına 

benzer itikat ve ibadetlere sahib olduklarından bu süreç nedeniyle sıkıntı 

yaşamayacaklarını ve bu konuda anlaşabileceklerini söylemiş. Fakat söylendiği ve 

kadınların düşündüğü kadar kolay olmamış. Kilisede nikâh kıyma, vaftiz olma, haç 

işaretini yapma, dini kutlamaların takviminin değişmesi, Paskalya tarihinin farklı olması, 

dini kutlama günlerinde ailelerinin yanında olamamaları nedeniyle Ortodoks inancınının 

uygulamaları anlamsız gelmiştir. Ortodoks ve Katolik inançları arasında büyük 

farklılıklar olmadığından dolayı, aracı ve eşlerinin aileleri bütün bunları küçük 

değişiklikler gibi görmekte, ancak kadınlara göre bunlar ruh ve kimliklerini sarsan 

faklılıklardır. Yıllardır, hayatları boyunca inandıklarını bir anda değiştirmek zorunda 

kalmışlar: 

Din konusunda en zorlandığım an kilisede nikâhın kıyılması ve haç işaretinin farklı 

yapılmasıydı. On sekiz sene boyunca annen ve baban nasıl haç işareti yaptıysa sen 

de öyle yapıyorsun ve bir anda değiştirmek zorunda kalınca biraz zorlanırsın. Farklı 

bir din uyguluyor gibiyim şimdi, eşim bütün bildiklerimi altüst etti. Bugün Sırplar 

gibi haç işaretini üç parmakla yapıyorum. Onlar gibi oldum, dinimi değiştirdim 

(Leonora). 

Çok az farklılıklar var, ama dinimi değiştirmek istemiyordum. Fakat eşimin ailesi 

kabul etmediği için artık değiştirdim. Dinimi değiştirmek istemediğim için kendimi 

çok kötü hissediyorum, Katolik inancı var olan en iyi inançtır (Diellza). 

 



199 

 
 

Sırbistan’da evlenen kadınlar sadece dinlerini değil, iki kadın eşlerinin ailelerinin isteği 

üzerine isimlerini dahi değiştirmek zorunda kalmışlar. Bunu, aile üyeleri ve diğerlerinin 

onlara seslenmelerinin kolay olması açısından yapmışlar: 

Evlenmeden önce ismimi veya dinimi değiştirebileceğimi bilmiyordum ve hiç aklıma 

getirmemiştim. Ben dinimi değiştirmek istemiyordum… kendi dinimi değiştirmek 

istemedim. İsmimi değiştirdim. İlk ismimden çok farklı olmadığı için isim değişikliği 

beni çok etkilemedi. Telaffuzu biraz zor olduğu için ve buradaki insanlar ismimi 

söylemekte zorlandıkları için değiştirdim (İna). 

Ben hem dinimi hem de ismimi değiştirdim. Nişanlı olduğumuz zaman kilisede nikâh 

kıyacağımızı konuştuk ve ben kabul etmiştim (Bleona). 

Sırp eşleri ve aileleri, bireyin ve onun dini inancının birbirinden ayrı çok farklı iki mevzu 

gibi değerlendirdikleri için, bu kadınların dini inançlarını onlardan ayrı olarak 

görmektedirler. Bu hem Katolik kadınlarda, hem de Müslüman olanlarda fark edilen bir 

durumdur. Eşler kadınların kendi dinlerini uygulamaya ve dini kutlamalarını yapmaya 

devam etmelerini kabul ediyorlar, fakat evlendikleri zaman nikâh Ortodoks kilisesinde 

kıymalıdır ve kadınlardan kilisede yapılan ayinlere katılmaları istemektedir. Kadınların 

bu konuda tepki vermemelerinin sebebi eşlerinin aileleriyle doğabilecek tartışmaları 

engellemektir. Kadınlar kendileri ile barışık durumdalar, içlerinde istedikleri dine 

inanırlar ve buna kimse karışamaz. Uyguladıkları din ise huzurlu bir yaşam ortamının 

yaratılmasında yardımcı olmaktadır. 

Shpresa Sırbistan’da evlenmiş Müslüman bir kadındır. Bu evliliği kabul etmeden önce 

aracıya onun dini inancının eşi için sorun olup olmayacağını sorduğunu anlatıyor. Aracı 

din konusunun eşi için sıkıntı yaratmayacağını garanti ettikten sonra, Shpresa eşine 

inancından dolayı hiçbir zaman domuz eti yiyemeyeceğini söylemiş. Eşi bu şartı kabul 

edince Shpresa evlenmeyi kabul etmiştir. Evlendiklerinde nikâh Sırbistan’da kilisede 

kıyılmıştır ve devamında Shpresa için herhengi bir anlam ifade etmeyen ayin ve diğer 

dini ritüeller yapılmıştır; kilisedeki bütün davetliler törene manevi olarak katılırken 

Shpresa olanları anlamsız kabul ettiği için soğuk ve tepkisiz izlemiştir. Anlattığı 

hikâyeden de bu anlaşılmakta; rahibin icra ettiği ayinden sonra hiçbir şey hissetmemiştir. 

Sadece Shpresa değil, Sırbistan’da evlenen bütün diğer kadınlar aynı duyguları ve 

düşünceleri yaşamışlar. Evliliğin ilk yıllarında izlenen tutum budur; fakat yıllar geçtikçe 

alışma sürecinin bir unsuru olarak Ortodoks inancına manevi olarak dâhil olmaları dikkat 



200 

 
 

çekmektedir. Evlendikten on yıl sonra hem Müslüman hem Ortodoks olduğunu kabul 

eden bir katılımcımız domuz eti yememe sözünde durduğu için Müslüman ve o ortamda 

yaşadığı için kendini Ortodoks hissettiğini ifade etmektedir: 

{Senin için bu evlilikte din ne kadar önemli bir unsurdu?} – Aracıya sadece “aday 

için din konusu önemli mi” diye sordum. Eşim dinimi sorun olarak görmüyordu, 

Sırbistan’dan gelmeden önce de Arnavutluk’ta Müslüman olduğumuzu biliyordu. 

Ben sadece “tek sorunum domuz etini ölene dek yiyememem” dedim. Eşim de bunun 

sorun olmadığını, yemeği benim pişireceğimi ve istediğim şekilde pişirebileceğimi 

söyledi. Fakat on yıldır – iki gün önce on yılı doldurdum – eşime de Sırbistan’da 

doğan çocuklarıma da yasaklayamayacağım için kendi ellerimle domuz eti 

pişiriyorum. {Dinini değiştirdin mi?} – Ortodoks ayinlerine uygun olarak kilisede 

nikâhım kıyıldı. Nikâha elliden fazla kişi gelmişti, bu nikâh manevi olarak benim için 

anlam ifade etmediğinden dolayı ben sadece kendi kendime gülüyordum ve papazın 

yaptıklarına anlam veremiyordum. {Sen kendini nasıl hissediyorsun?} – Ben hem 

Müslüman, hem de Ortodoksum. {Domuz etini hiç yemedin mi?} – Hayır, hiç 

yemedim. {Neden?} – Yiyemem, otuza yaşıma kadar yememiştim. O yüzden hiç 

deneyemem bile, bu kesin. Görümcelerime ziyarete gittiğim zaman onlar bana tavuk 

veya dana eti hazırlıyorlar, domuz eti yemediğimi biliyorlar ve buna dikkat 

ediyorlar. {Kiliseye gidiyor musun?} – Gittim ve gitmeye devam edeceğim. {Kiliseye 

gittiğinde bütün ritüelleri yapıyor musun?} – Evet, hepsini yapıyorum. {Yaptığın 

ritüellere inanıyor musun?} – (gülüyor)... inandığımdan emin değilim ama 

yapıyorum. Ben sadece Tanrı’ya dua ediyorum, Tanrı birdir. Ben sadece Tanrı’ya 

inanıyorum (Shpresa). 

Araştırmanın yapıldığı tarih itibariyle, üç sene önce Sırbistan’da evlenen ikinci 

Müslüman kadın katılımcının durumu ise biraz daha farklıdır. Aracı kızın Hristiyan 

olduğunu söyleyerek Sırp adayına yalan söylemiştir. Kız ve erkek ilk görüştükleri zaman 

konuşamamışlar ve birbirine hiçbir şey soramamışlar; nikâh belediyede kıyılmış ve 

evliliğin ilk zamanlarında bile erkek eşinin katolik olduğunu düşünümüş. Kadın dili 

öğrendikten sonra Müslüman olduğunu anlatmış. Eşi hayretler içinde kalmış ve kadının 

söylediklerine inanmamış, aracı ona farklı bir şey anlattığı için kadının söylediğini gerçek 

olarak kabul edememiş. 

Suzana kiliseye gitmek ve tüm ritüelleri uygulamak zorunda olduğunu, Ortodoks inancına 

uygun yaşamayı öğrenmesi gerektiğini ifade etmektedir. Kayınvalidesi de bu konuda hiç 

anlayışlı olmamıştır: ya Ortodoks olmayı kabul edecekti, ya da Müslüman kalmasını 

tercih edip kendi evine dönmek zorunda kalacaktı. Bu kadının anlattıklarına göre haç 

işaretini yapmak veya Ortodoks inancının diğer ritüellerini uygulamak onu hoş olmayan 



201 

 
 

bir duygu içinde bırakır, fakat kayınvalidesi, eşinin diğer aile üyeleri ve diğer insanlar bu 

ritüelleri kadına yaptırmaktadırlar: 

Aracı eşime yalan söylemiş. {Aracı eşine ne söylemiş?} – Benim de onun gibi katolik 

olduğumu söylemişler. {Seninle görüşüp Müslüman olduğunu söylediğin zaman 

eşin nasıl tepki verdi?} – Öncesinde iletişim kuramadığımız için dili öğrendiğimde 

Müslüman olduğumu söyledim, fakat eşim bir süre benim yalan söylediğimi 

düşündü, Müslüman olduğuma inanmadı. {Senin için dini inanç ne kadar 

önemlidir?} – Benim için önemlidir, çünkü bunu yapmak [haç işaretini yapıyor] 

bana ürperti veriyor, yapamıyorum. Ancak kayınvalidem cahil olduğu için bunu 

yapmam gerektiğini söylüyor, Müslüman isem gitmek zorunda olduğumu söylüyor. 

Müslümanları sevmiyor. {Sen kilisede mi evlendin?} – Hayır, biz kilisede değil, 

belediyede nikâh kıydık. {Demek ki sen kayınvalidenin ve diğer insanların baskısı 

sonucunda haç işaretini yapmak zorunda kalmışsın?} – İnsanlara gelince, 

buradaki insanlar Arnavutluk’takilerden daha berbat, çok fazla dedikodu yapıyorlar 

(Suzana). 

Bütün Hristyan kadınlar, Katolik ve Ortodoks inançlarının ortak noktalarına rağmen, ilk 

başta dini uyumun sağlanmasının zor olduğunu kabul ediyorlar. Ancak zaman geçtikçe 

Ortodoks inancının ritüellerine adapte olmaya başlıyorlar ve Ortodoks inancını 

özgeçmişlerinin bir parçası olarak benimsemeye başlıyorlar. Bu nedenle zaman önem 

arzetmektedir. Uzun zamandır evli olan kadınlar Ortodoks inancına daha fazla dâhil 

olmuşlar, kısa süredir evli olanlar ise din konusunda kendilerini baskı altında ve 

sınırlandırılmış gibi hissediyorlar. Evliliğin ilk yıllarında ailelerini daha sık ziyaret 

etmeye gitmeleri ve dini inançlarına yakınlığını koruyan ailevi dini kutlamalara 

katılmaları bu aradaki farkın nedenidir. Çocukları olduğu zaman ve aile ziyaretlerini de 

seyrekleştirdiklerinde, yaşadıkları yere daha çok bağlanmaları Ortodoks inancını 

benimsemelerine neden olmaktadır:  

Katolik olduğum için ilk başta zorlanıyordum. Aracı onların Ortodoks olduğunu ve 

arada çok fark olmadığını söylüyordu. İlk baştaki sorunlara rağmen alıştım, uyum 

sağlamayı öğrendim (Andrra). 

Buraya geldiğimde vaftiz oldum, buradaki insanlar gibi oldum. {Buradaki insanlar 

söylediği için mi vaftiz oldun?} – Evet, vaftiz olmam gerektiğini söylediler ve ben 

vaftiz oldum. Bunlar haç işaretini de farklı yapıyorlar, üç parmakla sağdan sola 

yapıyorlar, biz ise dört parmakla ve soldan sağa yapıyoruz (Fjolla). 

Dini inançlarımız hemen hemen aynı, biz Katolik ve bunlar Ortodokslardır. Arada 

herhangi bir değişiklik fark etmedim. Burada da Arnavutluk’ta olduğu gibi kiliseye 

gittim (Egzona). 



202 

 
 

Din farklılığı nedeniyle eşler arasında çok fazla sorun çıkmamış görünmektedir. Ancak 

bunda, kadınların istememelerine rağmen kilisede nikâh kıymak, din değiştirmek, 

söylendiği her defasında kiliseye gitmek, dini kutlamalarına saygı göstermek, dini 

kutlama günlerinde yemek hazırlamak ve misafirleri ağırlamak gibi kendilerine konulan 

şartları kabul etmeleri sayesinde mümkün olmuştur. Diğer yandan, erkekler de eşlerinin 

kendi dini ayin günlerinde özel yemek hazırlamalarına ve aile içinde kutlama yapmalarına 

izin vermişler; fırsatları olunca dini kutlamalara için ailelerin yanına gitmelerine engel 

olmamışlardır: 

Elbette eşimin her dini kutlamasına saygı gösteririm, burada yaşıyorum, yemek de 

hazırlarım, misafirleri de ağırlarım. Eşim de her dini kutlamamda, Noel olsun, 

Paskalya olsun, evime gidemiyorsam, burada neşeli bir kutlama ortamı yaratıyor. 

Bu yüzden din hiçbir şekilde ilişkimizi kötü yönde etkilememiştir (Dona). 

Ben Paskalya’mı kutlarım, eşim ise kendi Paskalya’sını kutlar. Hiçbir zaman din 

konusunda yanlış anlaşılma olmadı, ben onun dinine hep saygı gösterdim (Andrra). 

Ancak her zaman işler sorunsuz, sıkıntısız, üzüntüsüz gitmemiştir. Gelinin birlikte 

yaşadığı aile üyelerinin anlayışı bunun sebebidir. Sırbistan’da kutlanan Ortodoks 

Paskalyası ve gelinlerin kutladığı katolik Paskalyalarının tarihlerinin farklı olması 

nedeniyle bazen anlayışsız davranan erkek ailesi, gelinin eşinin evinde Ortodoks Paskalya 

kutlamasını beklemek zorunda olduğu gerekçesiyle geline Katolik Paskalyasını kutlamak 

için kendi evine gitmesine izin vermemiştir. Bazen sorunun kaynağı ilk sene gelinlerin 

aile üyeleri ile iletişim kuramamalarıdır; evdekiler kutlamaya hazırlanır iken gelinin ne 

olduğundan ve hangi dini kutlama yapıldığından haberi olmamaktadır. 

{Din nedeniyle herhangi bir yanlış anlaşılma olmuş mudur?} – Evet, olmuştur. 

Mesela dini bir kutlama için ailemin yanına gitmek istiyordum, fakat buradakilerin 

o kutlamayı bilmemeleri beni kötü hissettirirdi. Fakat duruma göre ben 

gidebilmiştim (Teuta). 

Din ile ilgili anlayamadığımız konular vardı; mesela görümcem temizliğe başlayana 

kadar kutlama olduğunun farkında değildim. Evime yakın oturan bir Arnavut kızı 

hangi günlerde dini kutlama olduğunu söylüyordu. “Nasıl anlayacağım” diye 

sorduğumda, “Eğer akşam kutlama yapılacaksa sabahtan temizliğe başlarlar, hep 

böyle yaparlar, çok fazla misafir gelir” derdi… (Diellza). 

Sırp erkeklerinin çoğu seçmiş oldukları eşin Katolik olmasını çok önemsediklerini ifade 

etmektedirler. Bunun nedeni iki dini inanç arasındaki benzerliklerdir. Bu erkeklerin 



203 

 
 

sadece küçük bir kısmı evlenecekleri kadının dini inancının önemsiz olduğunu 

düşünmekte; onlar için asıl mühim olan evlenecekleri kişinin karakteri ve o kişiye karşı 

gösterecekleri saygıdır. 

Çalışmaya katılan bütün erkeklere göre din konusunda eşleri ile herhangi bir tartışma 

yaşanmamıştır. Eşlerinin Katolik olmasının onların çabuk uyum sağlamalarına ve 

sorunsuz bir şekilde Ortodoks inancına geçmelerine yardımcı olduğunu 

düşünmektedirler. Bu erkekler eşlerinin Ortodoks inancına geçtiklerini anlatıyorlar; 

ancak buna rağmen onlar hep eşlerinin dini kutlamalarına saygı gösterip kadınların 

kutlama günlerinde ailelerinin yanına gidemedikleri zaman, birlikte evde kutlamışlardır: 

Din konusu benim için sıkıntı yaratmıyordu. {Kız Müslüman olsaydı evlenir 

miydin?} – Ailesi onu Ortodoks birine vermeyi kabul etseydi ben evlenirdim, dini 

inancını önemsemezdim. {Dini farklılıklar nedeniyle herhangi bir sorun yaşadınız 

mı?} – Hayır, hiçbir sorun yaşanmadı. Artık eşim Ortodoks inancına geçti (Milent). 

Müslüman birini istemezdim, ama Katolik olması benim için sorun değildi. {Neden?} 

– Hepimiz Ortodoks olduğumuz için Müslüman bir kız ile evlenmek istemiyordum. 

Aksine, dinimizin ve Katolik inancının birçok ortak noktası vardır; farklı tarihlerde 

kutladığımız bazı dini kutlamalar dışında genel olarak ayinlerimiz ve ibadetlerimiz 

aynı (Dejan). 

Benim için eşimin nasıl bir insan olduğunu bilmem önemli, dini inancı hiç önemli 

değil. Önemli olan onunla anlaşabilmem ve onun dürüst bir insan olmasıdır. Dini 

inanç ise kişisel bir tercihtir (Nemanja). 

Anlatılan bütün bu hikâyelere göre dinin evlenmeye karar verme sürecinde gündeme 

gelen ama biraz daha geri planda bir husus olduğu evlilik sonrasında çözülmesi gereken 

mevzulardan bir haline geldiği görülmektedir. Bir taraftan dinlerini değiştirmek zorunda 

kaldığını söyleyen ama halen eşlerinin evlerinde kendi dini Bayramlarını kutlayan 

kadınlar; diğer yandan eşlerinin din değiştirmelerini isteyen ancak eşleriyle birlikte 

Katolik ayinlerini yaptıklarını kabul eden erkekler karşımıza çıkmaktadır. Bütün bu 

yapılanların amacı evliliğin devamlılığını sağlamaktır. Hayatlarını dengede tutabilmek 

için eşler şöyle bir uzlaşmaya varmış görünmektedir: manevi olarak olmasa da kadınlar 

yasal yoldan dinlerini değiştirmeyi kabul ederken, erkekler anlayışlı olmaya çalışmakta 

ve eşleriyle birlikte dini Bayramlarını kutlamaktadırlar. 



204 

 
 

6.11. SIRP VE ARNAVUTLAR ARASINDAKİ ÖNYARGILARIN EVLİLİK 

HAYATINA ETKİSİ  

6.11.1. Aile ve Topluluk İçinde Arnavutlar Hakkındaki Önyargıların Etkisi 

Milliyetlerinden dolayı karşılaştıkları önyargılarla ilgili katılımcıların farklı deneyimleri 

vardır. Bazı kadınlar aile üyelerinin değil, çevredeki insanların önyargılı olduğunu 

belirlemektedir. Bu önyargıların, ilk zamanlarda dili anlamadıklarından dolayı kendilerini 

yalnız hissetmeleri ve diğer aile üyeleriyle mesafeli olmalarından kaynaklandığını 

düşünmüşler. Bu nedenle “yabancı” olmanın zorluklarını her zaman yaşayacaklarını ve 

hiç bir zaman yeni ailenin bir parçası olarak hissetmeyeceklerini düşünmüşlerdir ama 

yıllar geçtikçe düşünceleri değişmiştir. Artık kendilerini dışlanmış gibi hissetmemekteler; 

çünkü her geçen yıl onları aile üyelerine ve akrabalara daha da yakınlaştırmıştır, ama yine 

de “yabancı” olma duygusu devam etmektedir. 

Yabancı olmanın yanı sıra Arnavut olmak, aile dışındaki insanlarla olan ilişkileri biraz 

daha karmaşık hale getirmektedir. İki ülke arasındaki önyargılardan bahsedilince, bu 

önyargıların farkında olmalarına rağmen kadınlar bu konuda çok konuşmak istemezler. 

Arnavut olmalarının önyargıyla karşılanacağından korkmaları, yaşadıkları ülke hakkında 

hangi bilgiye sahip olduklarını göstermektedir. Katılımcıların yaptıkları açıklamaya göre, 

kendilerini Arnavut olarak tanıttıklarında tepki gösterilmekte ve bir Arnavut kızının niye 

Sırbistan’da evlenmeye karar verdiği merak edilmektedir. Özellikle ilk evlilikler çok 

fazla önyargıyla karşılanmıştır. Zamanla Arnavut gelinlerinin sayısı arttıkça, toplum bu 

evliliklerin iyi gittiğini görmüş ve kabullenme süreci başlamıştır. Her şeye rağmen bazı 

kadınlar ne aile üyeleri ne de diğer akrabaların ve çevredeki insanların önyargılı olduğunu 

belirtmekteler. Hatta onların her zaman sıcak davrandığını anlatmaktalar: 

Bir kere beni “sabor” dedikleri bir festivale götürdüler. Müzisyen gördüğüm için 

düğünde olduğumu düşündüm fakat gelini göremedim. Meğer insanlar beni görsün 

diye beni oraya götürmüşler. Ben insanların arasında otururken eşim dans ediyordu. 

Hepsi bana bakarak çok anormal bir durummuş gibi “Arnavut, Arnavut” diyordu. 

{Arnavut olduğunuz için önyargıyla mı bakıyorlardı?} – Evet, çok kötü bir anımdır 

(Leonora). 

Önyargılar seni çok incitir. Buranın yabancısı olduğun için sana hep o gözle 

bakıyorlar. Eşimin ailesi toplandığında kendimi gerçekten çok yabancı 



205 

 
 

hissediyorum. Bunu her zaman bir sorun olarak hissediyorum. {Bu kadar yıldan 

sonra kendinizi nasıl hissediyorsunuz?} – Artık benim için çok sorun değil, onlarla 

eşit pozisyonda olduğumu düşünüyorum. Ama ilk yıllar çok farklıydı (Anita). 

Aile üyelerinin değil, ama diğer insanların önyargılarını hissediyordum. “Arnavut” 

diyorlar ve açıkçası bu durumda kendimi iyi mi kötü mü hissetmem gerektiğini 

bilmiyorum (Besjana). 

Aile üyeleri, komşular, herkes çok sıcak karşıladı beni. Hala da öyle devam ediyor. 

Burada tek Arnavut benmişim gibi davranıyorlar (Sara). 

6.11.2. Arnavutluk’a Ziyeret Ettiklerinde Karşılaştıkları Önyargı ve Tepkiler 

Çalışmaya katılan kadınlar, yabancı oldukları yerde yaşadıkları zorluk ve iletişim 

eksikliğinin yanı sıra geldikleri yer olan Arnavutluk’ta da toplumun önyargıları ile 

yaşamak zorunda kalmışlardır. Onlara en zor gelen ve en çok inciten şey kendi 

toplumunun tepkileridir.  

Arnavutluk’ta karşılaştıkları önyargılar farklıdır. Bazen çok yakın aile üyeleri, arkadaş 

çevresi, bazen ise tamamen tanımadıkları insanların önyargılı olduğunu anlatmaktalar. 

Bundan dolayı hissetikleri kırgınlık hala akıllarında. Bu süreçte kadınlar kendilerini iki 

kez yabancı hissetmekteler; ilk önce eşinin ailesinde, sonra Arnavut toplumunda. 

Katılımcılara göre insanların söylediği sözlerin ağır yükünü sadece kendileri değil, bu 

durumdan etkilenen ve onlar gibi aynı şeyleri hisseden aileleri de taşır. Arnavutluk’a geri 

döndüklerinde kendi topraklarına ayak bastıkları andan itibaren gümrükteki polislerin bir 

Arnavut kızının bir Sırpla evlenmesi konusundaki şaşkınlığı ile karşılaşırlar. Gümrükten 

geçtikten sonra otobüste, rasgele konuşmalarda ya da bu durumu bilen insanların 

önyargılarını hissederler.  

Katılımcıların yaptıkları açıklamaya göre, Arnavutluk’ta önyargıyla karşılaşılan ilk şey 

eşlerinin uyruğudur. İnsanlar konuşurken bu kadınların Sırpla evlendiklerini vurgularlar. 

Katılımcılardan biri olan Hana bu durumlardan uzak kalmaya ve soğuk davranmaya 

çalışmıştır. Buna rağmen her zaman evliliği hakkında fikrini beyan etmek isteyen 

birilerinin olduğunu belirtmekte. Hana’ya göre, insanların önyargıları sadece evlilikle 

sınırlı değildir. Bazıları yaptığı seçimi vatana ihanet olarak düşünürler. Fakat Hana 

evliliğinin çok mutlu olduğunu ve kendinin ve ailesinin bu önyargılardan uzak durmaya 



206 

 
 

çalıştığını anlatmıştı. Hana çeşitli nedenlerden dolayı bu kararı vermek zorunda kalmış 

ve bundan kimseye zarar gelmediğini düşünmekte: 

Mutlu olduğum için diğer insanların dediklerine pek kulak vermiyorum. Biri 

önyargıyla “Hana Sirbıstan’da evlendi” dediyse de çok umurumda olmaz. {Siz böyle 

dediklerini mi düşünüyorsunuz?} – Evet, demişlerdir. Kimisi “Bunu nasıl yaptı 

acaba?”, kimisi “Sen de vatana ihanet ettin” demiştir. Arnavutluk’ta kesin “Bu da 

Sırpla evlendi” demişlerdir (Hana). 

Çalışmaya katılan kadınlara göre, insanların gözünde Sırplar hala o eski, acımasız, sürekli 

savaştıkları ve asla güvenmedikleri düşmanın imajını temsil ederler. Arnavut toplumunun 

büyük bir kısmı, bir Sırpla evlenip Sırbistan’da yaşamayı cesaret gerektiren bir karar 

olarak düşünür, çünkü eşin ailesinin bu olayı iyi karşılamasına rağmen toplum karşı 

çıkabilir. Bu insanlar Sırbistan’da evlenmiş kadınların her davranışını yaşadıkları yerle 

ilişkilendirirler. Kadınlar ailerini çok sık ziyaret etmezse “Eşi Sırp olduğu için ailesini 

görmesine izin vermiyor”; soğuk davranırsa “Onlar gibi olmuş, kimseyi sevmiyor”; çok 

iyi görünmezse “Eşi şiddet uyguluyor” gibi yorumlar yaparlar. Kadınların yaptıkları her 

hareket, toplum tarafından Sırbistan’da yaşamalarından kaynaklanan bir durum olarak 

görülür. Bu baskı kadınların içine kapanmalarına neden olur. Yaptıkları seçimlerin 

toplum tarafından yargılanacağından korktukları için genellikle duyguları hakkında 

kimseyle konuşmazlar. On yıldan daha uzun süredir evli olan kadınlarda bile toplumun 

baskısı suçluluk hissine neden olur. Çocuklarının ve eşlerinin anlayışı, ailelerinin 

desteğiyle güçlü olmaya çalışırlar ve toplumun tepkilerini görmezden gelirler: 

Bir kere ailemi ziyaret etmeye giderken bir kadın bana “Nasıl güvenip gittin 

Sırbistan’a? Sırpların seni öldüreceğinden korkmadın mı?” dedi. Ben hiç bir zaman 

korku hissetmedim (Teuta). 

Arnavutluk’ta olan arkadaşlarım “Ben bunu asla yapmazdım, oraya gitmezdim. Biz 

onlarla yıllarca savaştık” diyorlar (Danjela). 

Orada “Artık Sırp olmuşsun, bizi görmek istemiyorsun” diyorlar. Hep böyle 

önyargılar var. Sırbistan’da evli olmama rağmen Arnavut kanım var benim (Sara). 

Hala her gittiğimde önyargılarla karşılaşıyorum. Bazen yolumu kaybetmiş gibi 

hissediyorum, niye oraya gittiğimi sorguluyorum. Ama Allah’a şükürler olsun, eşim 

ve kızlarım çok iyi. Bunu düşündüğümde diğer her şeyi unutuyorum (Andrra). 



207 

 
 

Dona, gideceği yeri ve evleneceği insanın Arnavutluk’ta temsil ettiği imajı bilerek 

evlenmiştir. Kendisi de zaman zaman duyduğu ve gördüğü bazı olaylardan dolayı Sırplara 

önyargılı yaklaşmıştır. Fakat evlendikten sonra Sırbistan’da tamamen faklı bir durumla 

karşılaşmıştır. Ona yardımını esirgemeyen ve arkadaşlık eden birçok insanla tanıştığı için 

bu kötü düşünceleri uzaklaştırıp kendini güvende hissetmiştir. Dona’ya göre insanlar 

sıcakkanlı ve ona karşı saygılı davranmaktalar. Çatışmalara neden olan siyaset sadece 

kendi lehine çalışır ama sıradan insanları siyasetle karıştırmamak gerekir. Arnavut 

toplumunun önyargıları çok eski zamanlara dayandığı için insanlara bu durum çok normal 

gelir ve kolay değişebilecek bir şey değildir. 

İnsanlar arasındaki ilişkileri siyasetle karıştırmamak lazım. Ben de savaş zamanında 

çok terör gördüm ama buraya geldikten sonra durumun tamamen farklı ve insanların 

cana yakın olduğunu fark ettim. Yemin ediyorum, her şer çok farklı burada. {Sizce 

Arnavutluk’ta insanlar hala önyargılı mı?} – Evet, ama bence bu doğal bir durum. 

Sırplara olan nefret henüz geçmemiş maalesef (Dona). 

6.12. SIRBİSTAN’DA EVLİ OLAN ARNAVUT KADINLARININ 

BİRBİRLERİYLE İLİŞKİLERİ 

Sırbistan’da evli olan Arnavut kadınları birbileriyle görüşmekteler fakat bu görüşmeler 

çok sık değildir. Bu genellikle yaşadıkları yer ve ailenin durumundan kaynaklanmaktadır. 

Arnavut-Sırp evliliklerinin yoğun olduğu bölgelerde, kadınlar birbirleriyle daha sık 

görüşme fırsatı bulurlar. Evleri yakın olanlar birlikte kahve içerek güne başlar ve gün 

içinde bir kaç kere daha görüşebilirler. Evleri uzak ise birbirleriyle daha çok telefonda 

konuşabilirler çünkü yapmaları gereken ev içi/dışı işler ve çocuklara bakma zorunluluğu 

ziyaretleri zorlaştırır. Genellikle, Katolik veya Ortodoks bayramlarında buluşma fırsatı 

daha fazladır. 

Özellikle ilk günlerde daha önce evlenmiş olan Arnavut kadınlar, yeni gelinlere dil, belirli 

davranışlar ve evde yapılması gereken işleri öğreterek yardım ederler. Sırbistan’da 

evlenen ilk kadınlar danışılacak kimseyi bulamadıkları için ilk zamanlarda çok zorluk 

çekmişlerdir. Zaman geçtikçe bu evliliklerin sayısı arttığı için kadınların birbirleriyle 

tanışması ve görüşmesi daha kolay hale gelmiştir. Kadınların aracı olarak diğer kızları 



208 

 
 

evlendirmeleri, aralarındaki bağın güçlendirilmesinde ve diğer kadınlarla tanışmalarında 

önemli rol oynamıştır:  

Evet, görüşüyoruz. Hepsini tanıyorum. İlk geldiğimde iki Arnavut kadınıyla tanıştım. 

Ben buraya gelen dördüncü Arnavut geliniyim. Hasta olduğumda hastanede başka 

bir Arnavutla tanıştım. O da çok iyi Sırpça konuşmuyordu ama orada olması benim 

için paha biçilmezdi. Burada evime yakın Diellza var. Her sabah birlikte kahve 

içiyoruz, vakit geçiriyoruz. Her durumda birbirimize destek oluyoruz (Leonora). 

Evet, buluşuyoruz. Çocuklarımız okula gittiği için bazen okulda da görüşüyoruz. O 

okulda çok Arnavut var. Bayramlarda kardeş gibi birbirimizin evine gidiyoruz 

(Manushaqe). 

Herkesin kendi ailesi var ve araban yoksa arkadaşlarınla görüşmek biraz zor oluyor. 

Ama bayramlarda ya da önemli bir şey olduğunda görüşüyoruz. Onun dışında daha 

çok telefonda konuşuyoruz (Sara). 

Sonuç olarak, aileden veya Arnavut ve Sırp toplumlarından gelen itiraz ve ön yargılara 

rağmen, bekârlık halini evli oluşa değiştirme, aile kurma ve çocuk sahibi olma ihtiyaçları, 

bu evliliklerdeki bütün engellerin aşılmasına neden olmuştur. İlk başta dil ve iletişim 

kurma her iki tarafın da yaşadığı zorluklardır, fakat dil konusuna ilaveten yaşadığı yer, 

eşin ailesi, din ve din değiştirme mevzusu, ilk zamanlarda yaşanan yabancılaşma ve 

yalnızlık gibi etkenleri de saydığımız zaman kadınların çok daha zorlu bir süreçten 

geçtikleri anlaşılmaktadır. Fakat, her geçen gün, kendileri de farkında olmadan, azar azar 

yaşadıkları yerin ve içinde bulundukları kültürel çevrenin bir parçası olmuş 

görünmekteler.  

Bir sonraki bölümde bu eklemleşme ve bütünleşme görüntüsünün özümsenmiş ve tatmin 

olunmuş bir uzlaşma olup olmadığı hususu ele alınacaktır. Bu durumun praktik bir 

yoklamasını yapmanın yolu ise kendilerine farazi durumlarda ne düşünecekleri, ne 

yapacakları yada ne hissedeceklerine dair sorular yöneltmek ve verilen cevapların içeriği 

hakkında bir anlayış geliştirmektir.  

  



209 

 
 

7. BÖLÜM 

BEKLENTİLER, VAATLER VE UMUTLARIN GERÇEKLEŞME 

BİÇİM VE DÜZEYİ 

Giriş 

Önceki üç bölümde bu evliliklerin nasıl gerçekleştiği, aracının rolü, kızın erkekle 

buluşması, iki taraf arasındaki konuşmalar ve anlaşmalar, önce nişan sonra düğünün 

yapılması, yeni çiftin aynı evde yaşamaya başlaması ve bir aile kurabilmek için 

yaşadıkları sıkıntılar anlatılmıştır. Bu bölümde ise kadınların ve erkeklerin evlilikle ilgili 

olan beklentileri, evlenmeden önce her iki tarafın verdiği sözler ve geçmişe dönme şansı 

olursa nasıl bir seçim yapacakları konusu ele alınacaktır. Katılımcıların bu konular 

hakkındaki beyanlarının içreiği bu evliliklerin mahiyeti, göstermekte oldukları gelişim 

çizgiler ve iki toplum arasındaki ilişkiler hakkında önemli ipuçları sağlamaktadır.   

Bu konuların ayrıntılarını ele almadan önce belirtmek gerekir ki aynı veya farklı 

kültürlerden gelen insanlar arasında bir evlilik gerçekleştiği zaman her iki taraf da birbiri 

ile ilgili farklı beklentilere sahiptir. Bu beklentiler genellikle yaşam şekli, iş paylaşımı, 

çocukların eğitilmesi, anlayış seviyesi, aile üyelerinin davranışları ve toplumun 

kabullenmesi gibi konularla ilgilidir. Bu beklentilerin birçoğunun karşılık bulamayıp 

gelecekte gerçekleşmesi istenilen bir hayal olarak kalması hiç de nadir karşılaşılan bir 

durum değildir. Dahası insanın hayatı boyunca, yaşadığı hayat ve ortam gibi farklı 

nedenlere bağlı olarak bu beklentilerin içeriği de değişmektedir. Bazen de bu beklentiler 

hiçbir zaman gerçekleşmemekte ve insanlar gerçek hayatın sunduğu imkânları kabullenip 

bu beklentilerden vazgeçmektedirler.  

Bu evlilikler her iki tarafın da birbiri ile ilgili olan beklentileri ve verilen sözler ve 

evliliğin aracının anlattığı gibi yürüyeceği umudu üzerine kurulmuştur. Beklentilerin 

neler oldukları, ne kadarının karşılık bulmuş olduğu, evlenmeden önceki vaatler ve 

tutulmayan sözler bizim için merak konusudur. Araştırma verileri kadınların 

yaşayacakları yer, ekonomik durum, eşi, ailesi ve genel olarak toplum ile ilgili olarak 



210 

 
 

buldukları veya karşılaştıklarından daha fazla beklentilere sahip göstermektedir. Öte 

yandan erkeklerin beklentileri sadece müstakbel eşinin bir eş, anne, gelin rolünde nasıl 

olacağı ve aile üyelerine nasıl davranacağı ile ilgilidir.  

Bu çiftlerin evlilik hayatları birçok zorluktan geçmiş olsa da yaşadıkları en büyük 

zorluklar birbiri ile iletişim kuramamaları, ortak bir dille konuşamamaları ve birbirini 

tanımamalarıdır. Bir aile kurma isteği ile yapılan bu evliliklerde yaşadıkları zorluklara 

rağmen, bir kez daha geçmişe dönebilseler yine aynı evliliği yapmayı tercih ederler 

miydi? Kadınlar aracının ilettiği evlilik teklifini bir kez daha duysa, erkekler de genç 

kızların özelliklerini anlatan aracının karşısına bir kez daha çıksa, karar yine aynı olur 

muydu? Aynı kararı verecek veya kararını değiştirecek olan katılımcıların cevapları 

incelendikten sonra bu bölümde bu sonuca yol açan sebepler açıklanmaktadır. Bu 

sebepler arasında katılımcıların beklentileri ile gerçekte karşılaştıkları hayat arasındaki 

farklar, yaşanılan zorluklar, hissedilen duygular, eşten veya eşin ailesinden gördükleri 

saygı ve toplumdaki önyargılar da bulunmaktadır. 

Bu bölümde öncelikle bu evliliklerin net bir resmini oluşturmak, katılımcıları böyle bir 

seçime yönlendiren sebepleri ve memnuniyetsizliklerinin nedenlerini anlamak için, 

çalışmaya katılan kadınların ve erkeklerin benzer evlilikler yapmak isteyecek olan veya 

bunu düşünen genç kızlar ve erkeklere bulunacakları tavsiyeler ele alınmaktadır. Onların 

bu sorulara verdikleri cevaplar aslında katılımcıların kendilerinin aynadaki yansıması 

gibidir. Benzer evlilikler yapmak isteyen gençlere tavsiyede bulunurken bu katılımcılar 

kendi hayatlarını baz almaktadır. Evlilikle ilgili gerçekleşen veya gerçekleşmeyen 

beklentilerini tavsiye olarak verip diğerlerinin de aynı beklentilere girmemelerini 

hedeflemektedirler.  

Bu bölümün başka bir hedefi ise bu katılımcıların benzer Arnavut-Sırp evliliklerinde aracı 

olarak rol alıp almadıklarını anlamaktır. Çalışmanın sonunda katılımcı kadınlar ve 

erkeklerin bireysel veya çift olarak birçok benzer evliliğe aracı oldukları anlaşılmıştır. 

Onlara göre, bekâr erkeklere iyi eşler bulabildikleri için aracı oldukları evlilikler başarılı 

olmuş mutlu ve çocuklu ailelerle sonuçlanmıştır.  



211 

 
 

7.1. EVLİLİK ÖNCESİ BEKLENTİLERİN NE ORANDA KARŞILANDIĞI 

Evlilik öncesi her iki tarafın ortak yaşantıdan beklentileri farklıdır. Yaşayacakları yer, 

yaşam koşulları, eşinin ve ailesinin ona karşı davranışları, yapmaları gereken işler, 

memleketten uzak olmaları ve ailelerine yapacakları ziyaretler kızların beklentilerinden 

bazılarıdır. Erkeklerin beklentileri ise müstakbel eşinin kendisine ve ailesine iyi 

davranması, eşinin iyi bir ev hanımı olmayı başarabilmesi, doğuracağı çocuklara bakmayı 

becermesi gibi konulara odaklıdır. Kadınların, erkeklerden farklı olarak, maddi anlamda 

da beklentileri mevcuttur. Kadınlar sadece eşleri ve onların odaklamamışlar, aynı 

zamanda yaşayacakları hayatı ve koşullarını da merak etmişlerdir. Erkeklerin beklentileri 

ise maddiyat konusunda beklentileri olmayıp sadece eşinin nasıl biri olacağını ve nasıl 

davranacağı öncelemektedir.     

Evlilik sonrasındaki durumlarını nasıl değerlendirdikleri dikkate alındığında çalışmaya 

katılan kadınların: (1) Yüksek beklentileri olan ve evlilik sonrası beklentileri 

karşılanmamış olanlar, (2) evlilik öncesi oluşan beklentileri zamanla gerçekleşmiş olanlar 

ve (3) evlilik öncesi düşündüklerini evlilik sonrasında gerçekleştirenler şeklinde 

ayırabiliriz. Fakat, evliliğin ilk yıllarında, iletişim eksikliğinden dolayı yaşanan şok 

nedeniyle bu kadınların beklentileri genel olarak karşılanmamış görülmektedir. Yaşanan 

memnuniyetsizliklerin yanı sıra, dil bilmeme ve iletişim kuramama onların evliliklerinde 

bir belgisizliğe sebep olduğu için beklentilerinin gerçekleşmesini düşünebilmelerinden 

önce bu kadınlar alışmak için zamana ihtiyaç duymuşlardır.    

Kendi durumlarının tarif etmek için sıkça kullandıkları “kaderim buymuş” sözünden de 

anlaşılacağı üzere evliliklerinden beklentileri karşılanmamış olan kadınların 

Sırbistan’dan birisiyle evlenmelerini kaderleri olarak kabul etmekte ve bu nedenle eşleri 

tarafından sunulan şartları kabullenip kendi beklentilerinin karşılanmasından vazgeçmiş 

görünmekteler. Çalışmanın yürütüldüğü tarihte, evlilik süresince beklentileri 

karşılanmamış olan kadınların çoğu yedi ila on bir yıldır evli iken, aralarından iki-üç 

yıldır evli olanlarda bulunmaktadır. Bu kadınların hem eşleri hem de yaşam yeri ve 

koşulları konusundaki beklentileri karşılanmamıştır. Evlilik sonrası yüzleştikleri 

gerçeklik hayallerinin yıkılmasına neden olmuştur ve onlar eşleri tarafından sunulan 

hayata atılmıştır:  



212 

 
 

{Bu evlilik beklentilerini karşıladı mı?} – Hayır, hayır, düşündüğüm gibi olmadı 

hiç. {Düşündüklerin neydi?} – Düşündüklerim çok farklıydı, burası bir köy ve 

yaşamak için kötü koşullar var, tamamen kaybolmuş gibi hissediyorum 

kendimi…Evin durumu bile daha kötüydü ama düzeltmeler yaptık…Ne desem, hayal 

ettiğim gibi olmadı hiç bir şey. {Gerçekleştiremediğin şeyler için ne yaptın?} – 

Yüzde yüz kabullendim, hayallerim geldi gitti, artık o hayaller gerçekleşmeyecek 

asla (Elisa). 

Düşündüklerimin hiç biri gerçekleşmedi. Gerçeği söyleyecek olursak, ilk geldiğimde 

hiç memnun değildim, ama artık iş işten geçti, üç tane çocuğum var, şikâyetçi olmak 

günahtır. Zerre kadar memnun değildim, evlendiğimde denizin dibine düşmüş gibi 

hissetmiştim, ama ne yapacaktım, kaderim böyleymiş (Leonora). 

Evlilik öncesindeki beklentilerinin evliliklerinin başında değil daha sonraki yıllarda 

karşılanmış olduğunu düşünen kadınların bir kısmı evliliklerinin ilk yılında 

beklentilerinden uzak, hiç düşünmedikleri bir hayat ile karşı karşıya geldiklerini ifade 

etmektedirler. Ancak, Andrra ve Diellza’nın örneğinde olduğu gibi, yıllar geçtikçe 

beklentiler de karşılanmıştır. Andrra, eşinin ailesinden ayrılıp, sadece eşiyle birlikte 

yaşamaya başladığı zaman, evliliğinin beklentilerini karşılamaya başladığını 

anlatmaktadır. Yalnızca eşiyle birlikte yaşaması yapması gereken işlerle ilgili daha rahat 

olmasını ve yaptığı seçimlerde daha serbest olmasını sağlamış; üstelik sorumluluk 

duygusu azalmış ve sadece eşiyle birlikte yaşıyor olmak aralarındaki samimiyet ve 

yakınlık duygusunun pekişmesine yardımcı olmuştur. Evliliğinin ilk yıllarında, düşünce, 

yaşam tarzı, köyünde yaşayanlardan farklı giyinme stili açısından daha gelişmiş bir yaşam 

için Diellza’nın beklentileri ise hiç karşılanmamıştır. Diellza’nın anlattıklarına göre bu 

beklentiler zamanla gerçekleşmiştir. Evliliğinin ilk yıllarında istediği şekilde özgür 

olmamasına rağmen, zaman geçtikçe beklentilerinin gerçekleşmeye başlamasının 

farkındadır:  

Eşimin ailesiyle birlikte yaşadığımızda beklentilerim karışlanmamıştı, eşimle 

beraber ayrı bir eve taşındıktan sonra beklentilerim gerçekleşmeye başladı. Nasıl 

denir, kendi evin olsun da tuz ve ekmek yesen mutlusun. {Yıllar geçtikçe 

beklentilerin yavaş yavaş gerçekleşti mi?} – Tabi, kendim ve ailem için istediğim 

şeyleri yaparak daha güzel bir yaşam kurmaya çalıştım (Andrra). 

Beklentilerim başlarda değil ama zamanla gerçekleşti. Köy hayatı, insanları, 

kıyafetleri ve yaşam tarzları yüz yıl öncesi gibi geliyordu bana. Ama zamanla her 

şey iyileşerek düzeldi (Diellza). 

 



213 

 
 

Evliliklerin ilk aylarından yaşanmış zorluklara rağmen, evliliklerinin ilk yılında 

beklentilerinin karşılanmış olduğunu belirten kadınların çoğu evlilik öncesinde 

kendilerini ve veya aileden birilerinin evlilik sonrasında yaşayacağı yeri görmeye gitmiş 

olan kadınlardır. Bu kadınlar yapacakları evlilikle ilgili beklentilerini bu ziyaret sonrası 

edinilmiş olan izlenim ve bilgi üzerine şekillendirmişlerdir. Birçok sebepten dolayı 

evliliğin ilk yıllarında eşlerini tam olarak tanıyamadıkları için ilk sırada onların kızların 

maddi beklentileri de karşılanmış, sonrasında manevi beklentileri de:   

Ne istediysem gerçekleşti. Her şey vardı, ev döşenmiş ve evin durumu iyiydi. Bu 

eksikti diyebileceğim bir şey yoktu (Sara). 

Yaşayacağım yeri ve evi önceden gelip gördüm, evlendiğimde sahip olmak istediğim 

şeyleri burada buldum, böylece bu evliliğe evet dedim. Buraya geldiğimde 

beğenmediğim bir şey yoktu (Dorentina). 

Şüphesiz ki bu memnuniyet bir anda gerçekleşmiş değildir. Aksine dilin öğrenilmesi, 

çocukların doğması, insanlara alışma ve bu kadınların yaşadıkları yere uyum sağlamaları 

zaman almakta ve olumlu duygular zamanla gelişmektedir. Şimdi bu kadınlar, evlilik 

yıllarında başardıklarından memnunlar ve ilk zamanların pişmanlığına rağmen çocukları 

doğurduktan, dili öğrendikten ve ortamı tanıdıktan sonra kendilerini oldukça iyi ve o yere 

ait olduklarını hissediyorlar. Çocukları, onlara bu aidiyet hissini kazandıran ve yaşadıkları 

yere daha bağlı hissetmelerini sağlayan en önemli etkendir. Bu evliliklerin asıl sebebi 

çocuk doğurup bir aile kurmaktır. Bu yüzden yıllar geçtikçe ve evlilik asıl hedefine 

ulaşılınca, bunun ötesindeki diğer beklentiler solmaya başlamakta ve hayale dönmektedir:  

Şimdi bir şey düşünmüyorum, çünkü pişman olmak için çok geç olduğunun 

farkındayım. Çocuklar var ve artık burayı kabullendim (Leonora). 

Başlarda pişmanlık duymuştum çünkü beklentilerim karşılanmamıştı ama şimdi 

pişman değilim çünkü üç tane çocuğum var, ayrıca buraya alıştım, dili 

konuşabiliyorum hatta çok iyi biliyorum, yerli gibiyim artık (Ajla). 

Eşim var, saygı gösteriyor, iki tane sağlıklı çocuğum var. Ekonomik durumum da 

kotü değil, buna da şükür daha kötüleri var, böyle devam etse iyidir (Arta). 

Zana, ataerkil ailelerin kızların özgürlüğünü ve isteklerini sınırlandırdığı, kızların 

cinsiyeti nedeniyle toplumun kabullendiği belli davranışlar çerçevesinden dışarı 

çıkmaması ve kızların erkeklerden farklı olarak haklarının engellendiği bir toplumdaki 



214 

 
 

çoğu kızın bir örneğidir. Zana’nın (yirmi dokuz yaşında) da anlattığı üzere, aile 

içerisindeki toplumsal cinsiyet fanatizmi, onun ilk görevi olarak bilinen ev işlerinden 

başka hiçbir eğlenceye müsaade etmemiştir. Büyüdüğü ve örnek aldığı ortam, bu yaşam 

tarzını sevmediği “buna hayat denmez” cümlesinden anlaşılmaktadır. Ona göre ailesi ve 

toplumu tarafından yapılan bu baskı ve çizilen bu sınırlar fazla ve anlamsızdır.  

Evlilik teklifi, aile erkekleri tarafından uygulanan baskıdan kurtulma ve kurdukları 

hayallerin gerçekleşme yolu olarak değerlendirmektedir. Fakat, evlilik beraberinde büyük 

sorumluluklar da getirir ve hayallerin gerçekleşebilme imkanı oldukça azalır. Zana, eşinin 

yaşamının eksikliklerini tamamlayacak ve hayallerinin gerçekleşmesine yardımcı olacak 

kişi olmasını beklerken, evlenir evlenmez ev hanımı rolünün üstlenmesinin yanı sıra anne 

olmuş ve böylece onun hayatı da annesinin hayat akışına benzemeye başlamıştır. 

Hedeflerine ulaşmaması ve sorumluluklarının çok olmasına rağmen, Zana kendine 

bakmaya ve iyi giyinmeye özen gösteriyor; belki de bu durum giden gençlik rüyalarının 

boşluğunu doldurma çabalarıdır:  

Evlenmeden önce ailemle yaşantım çok zordu. Evin bütün işlerini yapardım. Her gün 

çalışırdım. Çok baskıcı bir ailem vardı. 29 yaşında olmama rağmen evden dışarıya 

bir yürüyüşe bile çıkamayacak kadar kötü bir hayatım vardı. Şimdi düşünüyorum da 

nasıl bir hayatım vardı. {Anladığım kadarıyla kendini rahat ve özgür hissettirecek 

bir eş istiyordun, yani arkadaşlarınla çıkıp gezebileceğin imkânların olsun 

istiyordun, bu istekler gerçekleşti mi evlilikten sonra?} – Gerçekleşti mi? 

Evlenmeden önce hayır, evlendikten sonra hemen anne oldum. Ne zaman isteklerim, 

hayallerim gerçek olacaktı? Her neyse bugün bir kadınım, kendime iyi bakarım, 

güzel giyinirim, mini etek giymem ama güzel giyinirim. Kendime en iyi şekilde 

bakmaya çalışırım. (Eşin iyi biri, ama senin isteklerin hayallerin tamamen 

gerçekleşemedi) – (gülüyor) Evet ama gerçekleşmeyen ve kalan çok şeyler var 

(Zana). 

Çalışmaya katılan erkeklerin cevapları da benzerdir. Erkekler beklentilerinin 

düşündüklerinden daha iyi karşılandığını ifade etmektedirler. Onların eşlerinden tek 

beklentisini kadının evdeki görevlerini yerine getirmesidir. Kadının iyi davranması ve 

eşine ve ailesine saygı göstermesi, eşine bakması, çocuk doğurması, çocuklara bakması, 

ev işlerini ve gerektiğinde ev dışındaki işleri de halletmesi, eşine hayat arkadaşı olması 

kadınların yerine getirmesi beklenen görevlerdir.  



215 

 
 

Nikola çalışkan, ailesine saygı gösterecek ve ona iyi bakacak bir eş istemişti. Milent ise 

beklediğinden fazlasıyla karşılaşmıştır; onun eşi sadece iyi bir anne ve iyi bir ev hanımı 

değil, aynı zamanda her durumda onun yanında olan ve onu her daim destekleyen kişidir. 

Marko Edona’yı hayatına anlam katan ve onu tamamlayan kişi olarak tasvir etmektedir. 

Böylece, erkeklerin eşlerinden olan beklentileri tek tek karşılanmıştır: 

Evet, beklediğim gibi oldu. {Neden?} – Aileme, kardeşlerime, bana iyi bakıyor ve 

onlara karşı saygılı davranıyor (Nikola). 

Tamamlanmış hissediyorum, hatta beklediğimden daha fazla. {Neden?} – O her 

konuda benim yanımda. Yani iyi günde ve kötü günde. Üç çocuğun babasıyım onun 

sayesinde. Evlenmek için de daha iyisini bulamazdım (Milent). 

Hayallerimden ve isteklerimden fazlasını karşıladı. Hayatımı tamamladı (Marko). 

7.2. KOCALARIN GERÇEKLEŞTİRMEDİKLERİ VAATLER  

Evlilik öncesinde yapılan görüşmeler esnasında kızlar veya onların aileleri müstakbel 

damattan kızın ailesini ziyarette gelmesi olmak üzere bir dizi talepleri olmuştur. 

Mülakatlara katılan kadınların ifadelerine göre, Sırp erkekleri kızların veya ailelerinin her 

teklifini yerine getirmeye hazır olduklarını belirtmişlerdir. Ancak birçok erkekte yıllar 

geçmiş ve kadınların istekleri ne evliliğin ilk yıllarında, ne çocukların doğumundan sonra 

ne de yıllar sonra gerçekleşmiştir. İstediklerinin gerçekleşmemesi bu kadınları hayal 

kırıklığına uğratmış ve yaptıkları evlilikten memnun hissetmemelerine neden olmuştur.   

Kadınlar, eşlerinin tutmadığı sözlere karşı tepki gösterecek yahut tavır alacak güçleri 

olmadığı için üzüntülerini içlerine atmışlardır. Karşı çıkma gücünün olmaması 

bilinçaltlarına yerleşen Arnavut toplumunun baskısından kaynaklanmaktadır. Zira bu 

kadınların anlattıklarına göre, bir Sırp erkeği ile evlenmeleri zaten kendi toplumun 

tarafından bir eleştiri konusu edilmiştir. Evliliğin bozulması onları ve ailelerini bir kez 

daha herkesin dedikodu konusu yapacaktır. Bunun dışında, ailenin baskısı da az sayılmaz. 

Eşinden boşanmış olan bir kızın eve dönmesine izin vermek ailesi için utanç verici bir 

eylemdir ve kızlar da bu gerçeğin farkındadırlar. Bu durumda, kendilerini düşünmeden, 

ailelerinin onurunun kırılmamasına ve onların toplumun önyargılarından kurtulmasına 

daha fazla önem verip, sunulan şartlar altında evliliklerini kabul etmek zorunda 

kalıyorlar. 



216 

 
 

Çalışmanın yapıldığı zaman yedi yıldır evli olan Diellza’nın babasının damadından tek 

istediği kızının hayvancılıkla uğraşmamasıydı. Sırp damat kayınpederine kızının 

hayvancılıkla uğraşmayacağına söz vermişti, fakat evlendikten üç ay sonra damadın ailesi 

evcil hayvanları ona baktırmaya başlamıştı. Diellza eşinin ailesinin baskısı altında 

kaldığını ve ona iki seçenek sunulduğunu anlatıyor: ya hayvancılıkla uğraşacak ya da 

babasının evine dönecektir. O Sırbistan’da evlenmeden önce bir kez daha nişanlanmış ve 

ayrılmıştı. Bu sefer de insanların önyargılarından kurtulmak için evliliğini bozmaması 

gerektiğini düşünüp ve başka çaresi olmayıp eşinin ailesinin tüm söylediklerine uymak 

zorunda kalmış:  

Evlendiğimden üç ay sonra ahıra girdim ki, evlenmeden önce asla ahırdaki işlerle 

uğraşmayacağımı söylediler ama sözler tutulmadı. Verilen sözlerin hiç birini yerine 

getirmediler, yalan söylediler. Ya Arnavutluk’a dönersin ya da ahıra girersin. {Niye 

yapmayı kabul ettin?} – Dönüş yolum yoktu da ondan kabul ettim. Nereye 

gideceğimi bilemedim. Bir kere nişanlanmıştım, şimdi de evlenmiştim, insanların 

dedikodulardan dolayı yapmak zorunda kaldım (Diellza). 

Aileyi ziyaret konusunda da kızın ailesi kızlarının sıklıkla gelmesini isteyince damat üç 

ayda bir kızı ziyarete getireceğine söz vermiştir; fakat evlendikten sonra ziyaretler 

arasındaki süre bir yılı da geçmiştir. Bu kadın, eşinin ailesine verdiği sözü tutmamasını 

ihanet olarak değerlendirerek üzüntüsünü anlatmaktadır. Eşinin ve ailesinin onun ailesini 

görme isteği ve ihtiyacını önemsememeleri nedeniyle kendi ailesi yol parasını gönderdiği 

zaman, eşine çok fazla sormadan ve eşinden izin istemeden en uygun zamanda 

Arnavutluk’a ziyarete gitmiştir:  

Annemle telefonda konuştuğumda “Bir sene geçti gelmeyeli, bir sıkıntı mı var? Eşin 

seni almaya geldiğinde üç ayda bir seni aileni görmeye getireceğim demişti. Bu 

davranış ihanettir” – dedi. Kocama ve onun ailesine normal geliyordu, hep evde 

oturmak, ev işleri yapmak ve anne baba kardeş yüzü görmemek. Babamlar ya da 

kardeşlerim yol parası gönderince, hiç sormadan giderim (Leonora). 

Tina Arnavutluk’ta bir kuaför kursunu tamamlamıştı ve öğrendiği mesleği yapmak 

istiyordu. Evlilik teklifine cevap verilmeden önce Tina müstakbel eşiyle de konuşmuş ve 

ona hayallerinden bahsetmiş, eşi de ona bir kuaför dükkânı açacağına söz vermişti. 

Verilen bu sözden sonra Tina evlenmeye karar verdi, hem evlenecekti hem de sevdiği işi 

yapacaktı. Fakat, eşi sözünü tutmadı ve Tina’nın hiçbir zaman kuaför dükkanı olmadı. Bu 

çalışmanın yapıldığı zaman da Tina artık hayalinden vazgeçmişti: 



217 

 
 

Evlendiğimde daha önce her ne hayal etmişsem hiçbiri olmadı. Sana güzelik salonu 

açacağız demişlerdi ama evlendikten sonra olmadı. Çalışacağımı düşünmüştüm ama 

olmadı. {Söz verip ve tutulmadığı için nasıl davrandın?} – Artık geçti, bitti, artık 

takmamaya, düşünmemeye çalışıyorum (Tina). 

Sırp erkekleri evlenmeden önce kızın ailesi ile konuşurken farklı vaatlerde 

bulunmaktadırlar. Fakat evlendikten sonra kızın ailesi çoğu kere bu vaatleri yerine getirip 

getirmediklerini sorgulamamaktadır. Arnavut toplumunda, evlendikten sonra kızın hayatı 

ile ilgili bütün sorumlulukların kocasına geçtiği ve kızın ailesinin ikinci planda kaldığı ile 

ilgili, geçmişten gelen ve hala devam eden bir zihniyet vardır. Leonora’nın annesinin “En 

son bir yıl önce gelmiştiniz, bir sorun mu var? Evlenmeden önce kocan her üç ayda bir 

seni buraya getireceğine dair söz vermişti” demesi bu zihniyete basit bir örnektir. Kızın 

ailesi direkt olarak damadıyla konuşup bu isteği iletmeyip damadının müsait olduğu bir 

zamanda eşini ziyarete getirmesini beklemektedirler. Fakat günlük işler, çocuklara karşı 

anne sorumlulukları, yaşlı kayınvalidesinin bakımı gibi görevler Leonora’nın aile 

ziyaretini erteletmesinin nedenleridir. Leonora, bu durumda bulunan birçok kadından 

sadece biridir. Ailesi de genel olarak bu seçimi yapan kadınların ailelerinin davranışlarını 

yansıtmaktadır. 

7.3. EĞER ZAMAN GERİ DÖNDÜRÜLEBİLSEYDİ AYNI EVLİLİĞİ 

TEKRAR YAPIP YAPMAYACAKLARI  

Eğer zamanı geri çevirmek mümkün olsaydı, bireylerin aynı evliliği tekrar yapıp 

yapmayacakları hakkındaki kanaat ve değerlendirmeleri onların kendi evliliklerinden ne 

ölçüde mutlu veya beklentilerinin karşılamış olduğu hakkında ipuçları sağlamaktadır.  

Şüphesiz ki zamanı geri çevirmek mümkün değildir ve geçmişte yapılan tercihlerin 

sonuçları ile bu günde yüzleşmek germektedir.  Bu yüzleşme bu araştırmanın katılımcı 

kadın ve erkeklere arasında daha çok olanı kabul etme ve mutsuz da olsa olana rıza 

göstermek şeklinde olmaktadır.  

Bu çalışmaya katılan erkekler zamanda geri dönebilecek olsalar yine aynı kıza evlilik 

teklif edeceklerini belirtirken, kadınların büyük çoğunluğu aynı evliliği yapmayacaklarını 

ifade etmektedir. Sadece küçük bir kadın grubu yeniden aynı teklife “evet” diyeceğini 



218 

 
 

belirtmektedir. Erkekleri yine aynı evliliği yapmayı düşündüren nedenler çeşitlidir; diğer 

yandan farklı sebeplerden dolayı kadınlar, ikinci bir şansları olsaydı seçimlerini farklı 

yapacaklarını beyan etmişlerdir. 

7.3.1. Yine Aynı Evliliği Yapmayı Tercih Edecek Olan Kadınlar  

Bu çalışmaya katılan kadınlardan sadece altısı, yine babalarının evinde olduğu zamana 

geri dönebilmiş olsaydı kendilerine yapılacak aynı teklif karşında tekrar evlenmeyi kabul 

edeceklerini söylemişlerdir. Aynı evliliği yapmayı tercih edecek olan kadınlardan ikisi 

ilk evlendikleri zaman sadece eşleriyle yaşamaya başlamış, diğer üçü kayınbabaları ve 

kaynanaları vefat etmiş olmasından dolayı yalnızca eşleriyle yaşamışlar, biri ise eşi ve 

eşinin ebeveynleri ile yaşamaktadır. Bu altı kadın evlendikten sonra şehirden uzak olan 

köylerde oturmuştur ve altı aileden sadece bir ailenin arabası vardı. Evlenmeden önce de 

kadınların beşi köyde yaşamış, sadece biri evlilik öncesi şehirde yaşamış ve evlenince 

köye taşınmıştır. 

Kadınların yine aynı evliliği yapacak olduklarının gerekçesi saygı, sevgi, eşin anlayışlı 

olması ve fanatizmin baskısından kurtulup özgürce yaşayabilmeleridir. Dora eşinin ona 

karşı baştan itibaren çok saygılı davrandığını, ikisinin bu karşılıklı saygılarının yıllar 

geçtikçe karşılıklı sevgiye dönüştüğünü belirliyor. Hana ise karakterine uygun olan kişiyi 

bulduğu için yine aynı evliliği yapacağını söylemektedir. Hana sinirli ve kendi fikrinden 

kolay vazgeçmeyen bir insan iken, eşi hoşgörülü ve ortamı yumuşatmaya çalışan bir 

kişidir. İna ise babasının izin vermemesi üzerine evinde istediği şekilde giyinemiyordu, 

fakat eşinin evinde çok daha farklı bir ortam bulmuştu. Köyde oturmalarına rağmen eşi 

ona giyinme, davranış ve istekleri konusunda engel olmamış ve ona karşı hep iyi 

davranmıştır:  

{Bir daha geriye dönseydin aynı evliliği yapar mıydın?} – Evet, tekrar yapardım. 

Gel Arnavutluk’a dön deseler, dönmem. {Neden?} – Birbirimize karşı olan saygı ve 

sevgi beni mutlu ve memnun ediyor. Başka nasıl anlatırım bilemiyorum (Dora). 

Eşimi dünyada kimseyle değiştirmem. Ben sinirli bir insanım ve eşim bana her 

zaman katlandı. Beni hep tolere ediyor (Hana). 



219 

 
 

Biz köyde yaşarız ama eşim kısa bir elbiseyi giymeme izin verir, ama ben kendim 

giymem. Eşim bağnaz biri değildir ama çok çalışkandır ve bana karşı hep iyiydi  

(İna). 

Aynı evliliğe tekrar “evet” demelerinin diğer nedenleri yaşam koşullarının iyi olmasıdır. 

Dona’nın anlattıklarına göre zorlu ekonomik koşullar çiftin arasındaki ilişkiyi hiç 

etkilememiştir, aksine eşinin sakin davranışı Dona’nın onun güzel karakterini 

keşfetmesine neden olmuştur. Genta ise iyi yaşam koşullarına sahip oldukları ve eşinin 

ve ailesinin güzel insanlar olduklarını düşündüğü için tekrar aynı evliliği yapacağını 

belirtmektedir:  

Yine yapardım. Dediğim gibi [eşim] insan olarak mükemmel biridir, herhangi bir 

şikâyetim olmadı. Para her zaman gereklidir, ama ön planda hiç olmadı benim için. 

Bizim maddi olarak çok zor zamanlarımız oldu ama bu bizim aramızdaki 

tartışmaların bir nedeni olmadı. On sene önce nasıl biri olduğunu bilmiş olsaydım, 

ona evet cevabımı vermek için çok bekletmezdim (Dona). 

Evet, çok rahat olduğum için. Kendimi burada iyi hissediyorum, çok iyi bir ailedir, 

eşim çok iyi biridir ve çok saygılıdır, tüm kalbimle evet derdim (Genta). 

Benzer şekilde Dorentina için sadece iyi yaşam değil, eşinin nasıl bir insan olduğu ve ona 

karşı nasıl davrandığı da son derece önemlidir. Eşi çalışkan, saygılı, kibar, şiddet 

uygulamayan bir insan olunca aralarındaki on beş yıl farkı da, dış görünüşü de 

önemsizdir. Ona göre dıştan görünen mühim değil, insanın kişiliğini tanımak gerekiyor: 

Evet, tekrar bu evliliği yapardım, aile en önemli olandır. Eşimin çalışkan ve bana 

karşı saygılı olmasıdır önemli olan. Yakışıklı biri değil, aramızda on beş sene yaş 

farkı var ama bunu bir kenara bıraktım bunun bir önemi yok benim için (Dorentina). 

73.2. Aynı Evliliği Yapmayı Tercih Etmeyecek Olan Kadınlar 

Kendilerine aynı seçenek tekrar sunulmuş olsaydı aynı evliliği yapmayı tercih etmeyecek 

olan kadınlar (ki toplam sayısı otuz altıdır), eşlerinin veya onların ailelerinin saygısız 

davranması nedeniyle veya yaşam koşullarının iyi olmamasından kaynaklanan 

sebeplerden dolayı değil, ama her bireyin bir duruma karşı davranış ve tutumu farklı 

olabildiği için aynı seçimi yapmayacaklarını dile getirmiştir. Bu kadınların belirtikleri 

sebepler gruplandırılarak sıklık sırasına göre aşağıda sıralanmıştır. Verilen ilk dört sebep 



220 

 
 

mülakata katılan her kadının saydığı sebepler iken, devamında sıralananlar kadından 

kadına değişen nedenlerdir. 

İlk olarak, dil bu kadınlara aynı evliliği yapmayı seçtirmeyecek en önemli nedenlerden 

biridir. Kendini ifade edememe, eşi ve ailesi ile iletişim kuramama, dil bilmedikleri için 

yaşadıkları zorluklar aynı evliliği yine kabul etme ihtimalini imkânsız kılmaktadır. 

Leonora, dili bilmeme nedeniyle yaşadığı zorluklardan dolayı yine aynı evliliği 

yapmayacak olan kadınlardan birisidir. Eşiyle iletişim kuramamanın yanı sıra hamile iken 

hastanede de zor bir süreç yaşamıştır. Bu durumu yaşayan tek kişi Leonora değildir, diğer 

katılımcılarımız da aynı sorunları dile getirmektedirler. Evlendikten yaklaşık iki – üç ay 

sonra hamile kalmışlar, hastaneye kontrole gitmeleri gerekmiş ve bazılarının hamileliği 

komplikasyonsuz geçmemiştir. Leonora zor bir hamilelik dönemi geçirmiş, ama dili 

bilmediği için, ağrısı olduğunda kendini ifade edememiş ve olası riskleri de tam olarak 

anlayamamıştır. Leonora bu durumun sadece onun için değil, onunla iletişim kuramayan 

doktorlar için de zor olduğunu anlatmaktadır: 

Hayır, asla yapmam. {Neden?} – Çok zor geldi bana özellikle ilk sene. Hastaneye 

gidiyorsun ve nerede ağrın olduğunu söyleyemiyorsun. Sağlığımın çok kötü ve 

bebeğimi kaybetmek üzere olduğumu hiç bilmiyordum. Hiç bir şey anlayamıyordum, 

doktorum sinirleniyordu bu durumdan dolayı. “Hiç bir şey anlamıyorken neden 

burada evlendin?”  derdi. Tedavi edemiyorum diyordu doktor (Leonora). 

Anita da dil sorunu nedeniyle, ailesinin onun için tercih ettiği evliliği, kendi kızı için asla 

kabul etmeyeceğini söylemektedir. Dilini bilmediği ve ortamı tanımadığı bir yerde kızını 

evlendirmek istemezdi. Anita’nın anlattıklarına göre zaman geçtikçe hayat normale 

dönüyor, fakat ilk yıllardaki iletişim eksikliği her şeyi zorlaştırmakta: 

Ben nasıl buraya geldim, ne dili ne bir şeyi bilmeden. Ben kendi kızımı böyle 

evlendirmezdim. {Zor olan neydi?} – Zor olan öncelikle dildir, dili bilmiyorsun hiç 

bir şekilde iletişim kuramıyorsun. Şimdi bambaşka bir hayat var ama başlangıç çok 

zordur (Anita). 

İkinci olarak, yaşam yerinin nitelikleri yahut özelikleri onların ikinci bir şansları olsaydı, 

kararlarını olumsuz etkileyecek bir başka nedendir. Kadınlar, kışı soğuk olmayan ova 

köylerinde, şehirlere yakın köylerde veya küçük kasabalarda oturacaklarını düşündükleri 



221 

 
 

için, yaşayacakları yer ile ilgili büyük beklentiler oluşturmuşlardır. Gerçekte olanın hayal 

ettiklerinden farklı olması onların memnuniyetsizlik sebebidir. Elona’yı en çok üzen 

yaşadıkları yer olmuştur. Anlattıklarına göre, yaşadıkları köy ormanların ortasında, 

şehirden uzak, tarım yapılamayacak, kışı sert geçen bir köydür:  

Asla bir daha yapmazdım, kimseye de buraya gel demezdim. Geri dönemezdim, 

hemen hamile kaldım ve burada kalmak zorunda kaldım. Hiç evlenmezdim bu 

hayatta ve buraya gelmezdim. {Neden?}– İlk önce yer çok uzak, unutulmuş bir yer, 

üretim yok, bir şey yok. Sadece kış var, başka şey yok (Elona). 

Üçüncü olarak, yaşadıkları yerin Arnavutluk’tan uzak olması bu kadınların yalnızlık 

duygusunu artırmaktadır. Ailelerini sıklıkla görmeye gidememeleri, aileyi ve 

Arnavutluk’taki akrabalarını özlemeleri, Bayramları aileleri ile kutlama istekleri, acı 

anlarında ailelerinin yanında olamamaları onlara ailelerinden uzak ve yerlerinden 

ayrılmış gibi hissettirmektedir: 

Bir tarafım evet, bir tarafım hayır diyor, uzak olduğundan dolayı…. Çok uzak ve asla 

yapmayacaktım. Ailenden ayrısın, bayramlarda, düğünlerde, ölümlerde… (Teuta). 

Ohh…belki yapamazdım. {Neden?} –Ailemden çok uzak hissediyordum, yer olarak 

uzak, ayrıca dil bir problem ve kimseyle iletişim kuramıyordum (Andrra). 

Dördüncü olarak, kadınlar kendi evliliklerinin olağan olmadıklarını biliyorlar. Evliliğin 

uzun yıllarında dil, kültür, ortam ve insanlara uyum sağlamalarına rağmen Arnavut ve 

Sırp toplumunun önyargılarından kurtulamıyorlar. Bazen eşlerinin ailesi içerisinde bile 

bu önyargılar mevcut olabiliyor. İnsanların önyargılı davranmaları nedeniyle yaptıkları 

evlilik hakkında kendilerinin “suçlu” hissediyorlar. Hem kendi kökenleri hem de Sırp 

toplumunun diğer bireyleri tarafından yargılanmalarından korktukları için tanımadıkları 

insanlarla iletişime geçme “korkusu” vardır. Farklı kadınlar farklı şekillerde ifade etmiş 

olsalar da aynı önyargılara maruz kalmama gerekçesi tekrar aynı evliliği kabul 

etmemeleri için önemli bir sebeptir. Fakat yine aynı seçimi yapmayacak olmalarının 

gerekçesi olarak belirtikleri başka sebepler de vardır:  

Hayır, tekrar kabul etmezdim. {Neden?} – Sen de biliyorsun, kötü izlenimler, Kosova 

savaşı, Sırbistan ile olan ilişkiler... Sırbistan’da “Bak, Arnavut Sırbistan’a gelmiş” 

diyorlar; Arnavutluk’takiler de “Sırbistan’a gitti de Sırbistanlıyı buraya getirdi” 

diyorlar. Buradaki insanlar da konuşur, “İyi bir kız olsaydın kendi ülkende 

evlenirdin” dediklerinde üzülüyorsun. {Demek ki, en önemli sebeplerden biri 



222 

 
 

insanların önyargılı davranmalarıdır. Bu evliliği kabul ettirmeyecek başka 

nedenler var mı?} – Evet, var; yer, dil, uzaklık, her şey (Elisa). 

Beşinci olarak, eşleri ile kendileri arasındaki yaş farkı da tekrar aynı evlilik teklifini 

reddedecek olmalarının nedenlerinden biridir. Eşler arasındaki yaş farkının küçük olduğu 

sadece birkaç çift vardır. Çoğu zaman bu evliliklerdeki eşler arasındaki yaş farkı oldukça 

büyüktür. Evliliğin yapıldığı zaman eşin yaşı önemli bir etken olarak 

değerlendirilmemekle birlikte, zamanla ve farklı sebeplerden dolayı kadınlar eşleri ile 

aralarındaki yaş farkının sorun yaratıcı olabileceğini düşünmeye başlamış görünmekteler. 

Örneğin Elisa’nın durumunda olduğu gibi, arasındaki yaş farkı kendisini değil, 

çocuklarını düşündüğü zaman onu endişelendiriyor. Elisa çocuklarının büyüdüğü zaman 

babalarının yaşlı olacağını düşünüp eşinin çocuklara nasıl babalık edeceği konusunda 

kaygılı. Arta da eşi ile aralarındaki yaş farkını sorun olarak görmektedir. Arta evlenmeden 

önce eşinin gerçek yaşını bilmiyordu; evlilik sonrası öğrendiği zaman evliliği için 

endişelenmeye başlamış ve ikilemde kalmış. Ancak, farklı sebeplerden dolayı yaş farkını 

önemsemeyip evliliğe devam etmiştir:  

Eşim iyi biridir, ama bu evliliği bir daha yapmazdım. {Neden?} – Benden yaş olarak 

daha büyük. Çocuğum için dert ediyorum, çocuğum genç biri olduğunda eşim yaşlı 

olacaktır ve çocuk 20 yaşında olduğunda eşim 70 yaşında bir dede olacaktır (Elisa). 

Buraya geldiğimde 20 yaşındaydım. Kocamın 38 yaşında olduğunu burada 

öğrendim ve çok üzülmüştüm ve benim için kabul edilir bir şey değildi. Bu kadar yaş 

farkını bilseydim kabul etmezdim. Geldiğimden iki ay sonra pasaportunu 

gördüğümde bırakayım mı bırakmayayım mı diye düşündüm. Ama eşim saygılı 

biriydi, anlayışlıydı, yardımcı oluyordu, beni anlamaya çalışıyordu, beni seviyordu. 

Yaş farkı olup olmaması ne fark edecekti diye düşünerek onunla yaşamaya devam 

ettim (Arta). 

Altıncı bir sebep aile içi rollerle alakalıdır. Birçok farklı kültürde, hem geçmişte hem de 

günümüzde, gelinden evdeki herkese hizmet etmesi beklenmektedir. Gelin yemek 

pişirmeli, ev işlerini yapmalı, çocuklara bakmalı, yaşlı olduklarında eşinin ebeveynlerine 

bakmalı, eşine bakmalı, misafirleri ağırlamalı ve ev dışındaki işlere yardım etmelidir. 

Bunlar geleneksel Arnavut toplumunda gelinin rolünü tarif eden rollerdir. Bu geleneksel 

roller kırsal kesimde ve Arnavutluk’un bazı kasabalarında geçerli olmaya devam 

etmektedir. Sırbistan’ın kırsal kesiminde ve özellikle de bu çalışmanın yapıldığı bölgede, 

gelinin rolünün aynı veya çok benzer olduğu söylenebilir. Çalışmaya katılan kadınların 



223 

 
 

da anlattıklarına göre, onlar yapmaları gereken işlerin yanı sıra eşlerinin yaşlı 

ebeveynlerine veya diğer aile üyelerine bakmalılar. Ebeveynler, bunu gelinin görevi 

olduğunu düşünmekte ve çoğu zaman yaşlıların davranış ve tutumları gelinleri tarafından 

hoş karşılanmamaktadır. Yapmaları gereken işler, yorgunluk ve diğerlere hizmet etmek 

zorunda kalmaları tekrardan bu evliliği kabul ettirmeyecek nedenlerdendir:  

Bir daha yapmazdım, çünkü bana çok zor geliyor. İnanır mısınız bugün hala yemek 

yiyemedim. Kaynanaya hizmet etmek gerekiyor önce, ona yaptığım yemeği 

beğenmedi ve başka bir yemek pişirmek zorundayım. Kaynana çok sinirli biri. 

Üzülerek içimde biriktiriyorum ve kötü oluyorum sonra (Elsa). 

Hangi Sırp kızı bunlara benim yaptığım hizmeti yapardı? Hiçbiri yapmazdı. Yakında 

oturan bir komşu bana, neden sürekli temizlik yapıp duruyorsun, ama evin 

temizlenmesi gerekir, ben duramam öyle (Ajla). 

Bazen oturup düşünüyorum, bakacak dört küçük çocuğum ve birçok yapacak işlerim 

var ve çok fazla yoruluyorum, sonra kendime diyorum, ne günah işledim ki bu yere 

geldim (Megi). 

Yedinci olarak, bu evlilikleri gerçekleştirmek için kendilerinin kandırılmış olması da bu 

kadınların değindikleri başka bir noktadır. Aracının anlattığı yalanlar, eşlerin tutmadığı 

sözler ve aile üyelerinin onlara karşı zamanla değişen davranışları aynı evliliği tekrar 

kabul ettirmeyecek nedenler olarak sayılmaktadır. Örneğin Suzana, ikinci bir şansı 

olsaydı, bu yalanlar nedeniyle ve uğradığı hayal kırıklığını düşünerek, tekrar Sırbistan’da 

evlenmeyi tercih etmeyeceğini beyan etmektedir:  

Bir daha yapmazdım çünkü bu işi yapan aracılar yalan söyleyerek ve kandırarak 

yaptılar. Buraya gelince ilk sene iyi geçiyor, sonra işler değişiyor (Suzana). 

Sekizinci olarak, müstakbel eşin dilini bilmemek ve kültürüne yabancı olmak basitçe bir 

iletişim sorunu sorunu olarak kalmamaktadır. Aksine bunlar bir insan olarak eşi kimliği 

ve kişiliği ile tanımayı da güçleştirmektedir. Uzun zaman aynı yatağı paylaşmalarına 

rağmen, çoğunlukla eşler ilk çocukları olduğu zaman biraz daha iyi birbirlerini tanımaya 

başlıyorlar:  

Bir daha yapmazdım. {Neden?} – Uzaklık, yabancı biriyle berabersin,  tanımıyorsun 

bilmiyorsun. {Bir Arnavut’la da evlensen tanımadığın biri olurdu} – Evet onu da 

tanımazdım ama bir iletişim olacaktı, onunla ve onun ailesiyle konuşabilecektik. Bir 

Arnavut’un davranışını, kültürünü bilirsin; yani birçok şeyler farklıdır (Fjolla). 



224 

 
 

7.4. İYİ GİDEN EVLİLİKLER – MEMNUN KOCALAR 

Çok memnunum, ailem var, düşündüğümden daha iyi çıktı bu evlilik  

(Pavle). 

Kendileriyle mülakat yapılan erkeklerin tamamı, zamanda geri dönebilirseler ve bir daha 

Arnavutluk’tan gelin almak teklifini duyacak olsalardı, yeniden aynı kişi ile aynı evliliği 

yapmayı seçeceklerini ifade etmektedirler. Onların gerekçelerinin ortak yanı evlilik 

öncesi beklentilerinin karşılamış olmasıdır. 

Sırp erkeklerinin anlattıklarına göre, onlar beklentilerine uygun bir şekilde, yaptıkları 

evlilik aracılığıyla kendilerine baba olma duygusu yaşatan, kendilerine iyi bakan, 

ebeveynlerine saygı gösteren, kendilerine her daim yardımcı olan ve evlerine özenle 

bakan bir eş bulmuşlardır. Anlattıklarına göre evlilik öncesindeki beklentileri gerçekte 

bulduklarından daha düşüktü. 

İlk olarak, bir aile kurabilmeleri onları tekrardan aynı evliliği yaptıracak en önemli 

nedendir. Aile kurmak isteyip evlenecek bir kadını bulamamak gibi çaresiz bir 

durumdayken, Arnavutluk’a gitmek yaptıkları en iyi seçim gibi görünmektedir. Evliliğin 

ve aile kurmanın değerli olması, çocuk sahibi olabilme imkânı, yalnız kalma ve mirasçı 

bırakamama korkusu çalışmaya katılan erkekleri yine aynı evliliği yapmayı tercih 

ettirecekler nedenlerdir. Ljubisa’nın da söylediği gibi, aile kurmak ve kendi yaşamına 

anlam katabilmek, ona aynı evliliği yaptıracak nedenlerdir. Ona göre, evlenmeden önce 

sadece kendini düşünmesi ve kendine bakması yeterliydi, fakat bu durum onu tatmin 

etmiyordu. Ailesi, eşi, çocuklarına bakması, evlilik ile birlikte gelen sorumluluklar onu 

tatmin etmiştir:  

Yine yaparım çünkü memnunum, ailem var. Evlenmeden önce sadece kendimi 

düşünüyordum, şimdi aileme bağlandım, onları düşünüyorum, çocuklarla zaman 

geçiriyorum, onlara karşı bir sorumluluğum var. İnsanın yanında olacak biri yoksa 

hayat yalnız yaşanmaz (Ljubisa). 

Dejan de aynı düşünceyi paylaşmaktadır. Onun da evlilik öncesi beklentileri çok düşüktü, 

fakat evliliği ve eşinin nasıl biri insan olduğu tüm beklentilerini aşmıştır. Onun bakış 



225 

 
 

açısına göre, evlilik insanın en çok ihtiyaç duygu bir şeydir; evlenmeyen bir kişi hiçbir 

şeye sahip değildir, çünkü bir insan evlendikten, aile kurduktan ve mirasçı bıraktıktan 

sonra değer kazanmaktadır. Yaşadıkları toplumdaki evliliğin ne kadar gerekli olduğunu 

ve yalnız yaşamanın ve mirasçı bırakamamanın ne kadar ürkütücü bir düşünce olduğunu 

bu iki katılımcımız açıkça belirtmektedirler:  

Çok memnunum, ailem var, düşündüğümden daha iyi çıktı bu evlilik.  Bekâr insanın 

bir önemi yoktur, insan evlenerek ve bir aile kurarak kendi soyunun devamını 

sağlıyor. Bu insan için en önemli şeydir (Dejan). 

İkinci olarak, erkekler açısından aile kurabilmiş olmak aynı evliliği yaptıracak önemli bir 

neden olmakla birlikte yegâne neden değildir. Bir ailenin kurulmasının vazgeçilmez 

bireyi olarak kadının kendisinin nasıl biri olduğu da önemlidir. Evine bağlı olan, aileyi 

seven, çocuk sahibi olmak isteyen, saygılı davranan, büyüklere saygı gösteren, eşine 

bakan, ev işleriyle uğraşan ve ev dışındaki işlerde de yardım eden birer kadın bulmuş 

olmaları da ayrıca onları memnun etmektedir. 

Ratko, çocuklarına iyi bakan, dili çabuk öğrenen, onunla çok iyi anlaşan iyi bir kadın 

bulduğu için tekrar aynı evliliği yapardı. Eşi ile aralarındaki anlayış ve uyumu gösteren 

başka bir detay yaz tatilini her sene Arnavutluk’ta geçirmeleridir:  

Bu evliliği bir daha yapardım {Neden?} – Eşimle çok iyi anlaşıyoruz. O çok iyi bir 

eş, çocuklara iyi bakıyor, dili de kısa bir zamanda öğrendi. Beraber iyi anlaşıyoruz. 

Her sene Arnavutluk’a plaja [Arnavutluk’taki plajın ismi veriyor] gidiyoruz (Ratko). 

Eşinin ebeveynlerine saygı gösteren, hasta olduklarında ve ihtiyacı olduklarında onlara 

bakan ve hizmet eden bir kadın olduğu teması ebeveynleri ile yaşayan bütün erkeklerin 

anlattıkları hikâyelerde mevcuttur. Nemanja, eşi Elsa’nın yaşlı ebeveynlerine karşı 

davranma şekline nasıl şaşırmış olduğunu ve onlara iyi bakarak şimdi ebeveynlerinin 

Elsa’yı kendisinden daha çok sevdiklerini öyle anlatıyor: 

Hiçbir zaman ebeveynlerime karşı bu kadar saygılı olacağını beklemiyordum, bu 

bütün düşünce ve beklentilerimi aştı; annem ve babam artık onu benden çok 

seviyorlar (Nemanja). 



226 

 
 

Çalışmaya katılan erkekler, yaşadıkları yerde çok fazla çocuk sahibi olmak isteyen, 

onlarla birlikte köyde yaşamayı kabul eden,  ebeveynlerine ve diğer aile üyelerine saygı 

gösteren bir kadın bulamayacaklarından o kadar eminler ki, eşleri için “bunun gibi iyi bir 

kadın” ifadesini kullanmaktadırlar. Bu da tekrar aynı kadını istemeye gitmelerini teşvik 

edecek bir neden olarak karşımıza çıkmaktadır:  

Ben çocuk sahibi olmaktan ümidimi kesmiştim ve bugün iki erkek çocuğum var, 

eşimle çok iyi anlaşıyoruz, daha ne isteyebilirim ki? Birlikte çalışıyoruz, normal bir 

hayat sürdürüyoruz ve eminim ki burada [Sırbistan’da] onun gibi bir kadını asla 

bulamazdım (Dragan). 

Evet, aynı evliliği yapardım; çünkü eşim çalışkandır, aileme saygı gösteriyor ve 

burada [Sırbistan’da] olan kızlardan çok daha iyi olduğunu biliyorum (Mihajlo).  

7.5. BENZER EVLİLİKLERİ YAPMAK İSTEYENLERE YAPILMAK 

İSTENEN ÖNERİLERİ 

Evliliklerinde yaşadıkları deneyimler göz önüne alındığında eğer kendileri gibi 

Sırbistan’dan biriyle kendilerine evlenme teklifi yapılmış olan birilerine tavsiyede 

bulunmaları istenmiş olsaydı, ne tür tavsiyelerde bulunacakları kadınların kendi 

deneyimlerinden çıkardıkları bir takım pratik, pragmatik ve diğer toplumsal sonuçların 

neler oldukları hakkında önemli ipuçları sağlamaktadır. Yaptıkları tavsiyeler genellikle 

evliliklerinde yaşadıkları çatışmalardan dolayı kazanılan kişisel deneyimler ve diğer 

benzer evliliklerden gördükleri ve duyduklarına dayanmaktadır. 

Tavsiyelerin bir kısmı Sırbistan’da evlenmeleri halinde babaların evinde sahip 

olduklarından daha iyi yaşam şartlarına yahut hayat standartlarının erişilebilecek 

olduğunun yanıltıcılığı ile ilgilidir. Sırbistan’da evlenmek isteyen veya buna razı olan 

kızlar orada yaşam standartlarının daha yüksek olduğunu düşünmektedirler. Bu nedenle 

daha iyi bir hayat yaşayabileceklerini düşünerek yüksek beklentilerle Sırbistan’a 

gitmektedirler. Fakat köydeki hayat onların beklentilerini karşılamamaktadır. Köyde 

büyükbaş hayvanların bakılması, arazilerin işlenmesi, ev içi ve dışı işler gibi faaliyetler 

yeni gelinlerin rolü ve her işe dâhil olmaları çok önemlidir. 



227 

 
 

Gresa, eşinin ailesinin hiçbir zaman kendisinin büyükbaş hayvanlarla ilgilenmeyeceği ve 

ev dışında hiç bir şey yapmayacağı konusunda söz verdiğini söyleyen kadınlardan bir 

tanesidir. Ancak Gresa’ya göre Sırp erkekleri bu sözü hiçbir zaman tutmazlar ve bu 

uyarıyı benzer evlilikler yapmak isteyen kızlara özellikle iletmek istemektedir. Evlenecek 

olan kız büyükbaş hayvanlarla ilgilenmeyi sevmiyor ve müstakbel eşinin ailesi hayvan 

besliyor ise evlilik teklifinin daha iyi değerlendirilmesi gerektiğini dile getirmektedir. 

Kadınların Sırbistan’a karşı beklentileri yüksek oluyor, çünkü buradaki hayat 

şartlarının daha iyi olduğunu düşünüyorlar. Ama burada köy hayatı olduğu için 

hayvanla, tarlayla uğraşmak gerekiyor ve kızlar bunlarla uğraşmayı sevmezler 

(Gresa). 

Albina’nın sarf ettiği “Kızların evlenmeden önce emin olmaları lazım” cümlesi neredeyse 

bütün kadınların ortak tavsiyesidir. Onlara göre, kızlar ülkeyi görmeli, nereye 

gideceklerini, nelerle karşılaşacağını bilmeli ve hiç bir şeyi şansa bırakmamalıdır. Andrra, 

Sırbistan’da evlenmenin kötü olmadığını, fakat evlilik sonrası yaşanacak yeri önceden 

görmenin daha iyi olduğunu vurgulamaktadır. Evlenme kararı alınmadan önce evlenecek 

kız bizzat müstakbel eşinin ailesiyle tanışıp evini görmelidir. Geri kalanı şanstır. Dona da 

aynı şekilde yeni evlenecek kızlara evlenmeden önce müstakbel eşleriyle ile birkaç kez 

görüşüp biraz samimi olmalarını ve onun evini görmelerini tavsiye etmektedir. Dona’ya 

göre bunları yapmayan birçok kız sadece ailelerinin veya aracının sözüne inanarak çok 

izole dağlık alanlar veya terk edilmiş köylere yerleşmiştir: 

Evlenmek isteyen için burası [kendi yaşadığı yer] kötü değil. Ama bana sorarsalar 

evlenmeden önce kızlara gelip yaşayacaklara yere bakmalarını, nereye gideceklerini 

bilmelerini ve kiminle yaşayacaklarını görmelerini tavsiye ederim. Kalan kısmı şans 

(Andrra). 

Bir kıza yeri görmeyi tavsiye ederim. Çünkü burada yüksek dağlarda ve terk etmiş 

köylerde evlenecekler. Bu yüzden gidip yeri bakması ve evlenecek olduğu kişiyi 

tanıması gerekir (Dona). 

Dil ve ailelerine olan mesafe kadınların üzerinde durduğu bir başka konudur. 

Katılımcılara göre asıl mesele dili öğrenmek değil, ilk zamanlarda dili konuşamamanın 

getirdiği izolasyondur. İletişim kuramamaları, onların aile özlemini ve uzak olma hissini 

daha fazla artıran bir kısır döngüye sokmuştur. En büyük zorluklardan bir tanesi olan dil, 

öğrenilmeye başlayınca çok büyük kolaylık sağlayan bir etkene dönüşmektedir. 



228 

 
 

Katılımcılara göre ilk aylarda yaşadıkları iletişim eksikliği onlarda büyük bir travma 

yaratıp uyum sürecini yavaşlatmıştır. Bu nedenle çalışmaya katılan kadınlar, benzer 

evlilikler yapmak isteyen kızlara her seferinde dil ve mesafe konusunu hatırlatmaktadır: 

Sadece uzaklık ve dili düşünsün. Dil öğrenmek çok zor değil ama ilk zamanlarda çok 

zor oluyor (Bahrije). 

Fakat yaşadıkları bütün zorluklar, çektikleri hasret ve hissettikleri önyargılara rağmen 

katılımcılar Sırp erkeklerinin Arnavut erkeklerine kıyasla daha kibar, saygılı ve kadınlarla 

olan ilişkilerde daha dikkatli olduğunu söylemektedir. Onlara göre, bir kız şanslı olup 

uygun bir eş bulabilirse hayatı çok güzel olur: 

Sırp erkeklerin Arnavut erkeklerden daha iyi olduğunu söylerdim. Bir Sırp erkeğiyle 

daha sakin yaşayacaktır (Laureta). 

Daha önce de bahsedildiği gibi, bu evliliklerde eşler arasındaki yaş farkı önemli bir 

mesele olarak görülmektedir. Katılımcıların birçoğu, yaş farkının ortalama on beş yıl 

olduğu bir evlilik yapmayı kabul etmelerine rağmen, aynı evliliği yapmak isteyen kızlara 

yaş farkını bir kez daha düşünmelerini tavsiye etmekteler. Hana’ya göre, evlilik 

yapmadan önce değerlendirilmesi gereken özelliklerden bir tanesi eşinin fiziksel 

görünüşü değil, onun aileye düşkünlüğü ve çalışma isteği olmalıdır. Aynı zamanda Hana 

yaş farkının önemini vurgularken fark çok büyük olursa bazı rollerin değişebildiğini, 

erkeğin eş olmaktan ziyade, baba pozisyonuna geçtiğini söylemektedir: 

Bir kıza iki öneri verebilirdim, bir erkekte yakışıklılığa bakmasın ve arasında yaş 

farkı çok büyük olmasın. Yaş farkının çok büyük olmasının iyi bir şey olmadığını 

düşünüyorum. Koca eşinden yirmi sene yaşlı olunca artık baba gibi oluyor (Hana). 

 Katılımcıların dile getirdiği tavsiyeler sadece kendi evliliklerinden değil, benzer 

evliliklerden kazanılan deneyimlerden de kaynaklanmaktadır. Bleona, bu tür evliliklerle 

ilgili gördüğü ve duyduğu şeylere dayanarak, gelinin eşinin evine geldikten sonra 

davranışlarını değiştirmesi gerektiğini düşünmektedir. Evlendikten sonra yaşam şekli 

değişir. Yeni ev baba evi gibi olmadığı için kızlar eskiden sahip olduğu özgürlüklere sahip 

olamaz, nazlı ve şımarık olamazlar. Bunun yerine dikkatli, kibar ve eşinin ailesine saygı 

gösteren bir gelin olmaları gerekir: 



229 

 
 

Şunu derdim, eğer sinirli biriysen ve kötü huyların varsa bunları baba evinde 

bırakman gerekir. {Neden?} – Çünkü artık kız değilsin, artık annenin ve babanın 

evinde değilsin, istediğin gibi yapmazsın, istediğin gibi davranamazsın ve istediğin 

zaman çıkamazsın. Kocana ve onun ailesine saygı göstereceksin (Bleona). 

Çalışmaya katılan kadınların bir kısmı, kızların sınırı geçmeden Arnavutluk’ta 

kendilerine bir eş bulmalarını ve Sırbistan’da evlenmemeyi tavsiye etmekteler. Evlilikten 

ziyade, Elisa gibi bazı katılımcılar, kızlara bir iş bulmalarını ve bu şekilde eşlerinden 

ekonomik olarak bağımsız olup bütün ihtiyaçlarını kendi karşılamalarını tavsiye etmekte. 

Yıllardır evli olmasına rağmen, Elisa bir kez geçmişe dönebilse Sırbistan’da asla 

evlenmeyeceğini, onun yerine bir iş bulup çalışacağını söyler: 

Bir kıza derdim ki bir hayat boyu bekâr kal ve kendine bir iş bul. Kendi işi olunca 

kendi parası da olacak ve kocasından sürekli para istemeyecek. Kardeşime 

söylüyorum, böyle olduğunu bilseydim asla buraya gelmezdim, ama bir iş bulup 

hayatımı yaşardım (Elisa). 

Öte yandan aynı soru Sırp erkeklerine sorulduğunda, benzer evlilikler yapmak isteyen 

diğer erkeklere verdikleri tek tavsiye çok uzun düşünmeden hemen Arnavutluk’a 

gitmeleridir. Bunu söylerken kendi evliliklerine, eşlerinin davranışlarının yerinde, uygun 

olmasına ve anlayışlı olmalarına dayanmaktalar. Fakat erkek katılımcılar da kadın 

katılımcılar gibi, evlenmeden önce kızın evlenecek erkekle buluşup birbirini tanımaları 

gerektiğini belirtmektedir.  

Nemanja ve Nebojsa, Arnavut kızlarının aile kurabilecek, sadece gezmek isteyen kızlar 

değil de ev ve aile üyelerine bakan kızlar olduğuna inanarak bu evlilikleri tavsiye 

etmekteler. Nebojsa bu tavsiyeyi sadece kendi deneyimi ve evliliğine dayanarak verdiğini 

söylemekte. Her yerde çalışmayı ve aile kurmayı seven insanlar bulunabildiği gibi tam 

tersi de bulunabilir: 

Erkekler evlenmek için çok beklemesinler derim. Ne kadar çok beklerlerse, o kadar 

çok pişman olacaklar. Bir an önce gidip evlensinler. Arnavut kadınların kafası 

sadece gezmekte değil ama onlar yardımsever, aile kuran kadınlardır (Nemanja). 

Yapmasın derdim. Ben kendi deneyimimden konuşuyorum yoksa her yerde iyi ve kötü 

insanlar olur (Nebojsa). 



230 

 
 

Milent, erkeklerin evlenmeden önce müstakbel eşleri ile tanışması gerektiğini 

düşünmekte. Zamanında bu evliliklerin farklı olduğunu fakat şimdi her iki ülkeye de 

serbestçe gitme ihtimalinin arttığını ve böylece erkeklerle kızların daha sık 

karşılaşabileceği ve evlenmeden önce birbirlerini tanıyabileceklerini söylemekte: 

Benim evlendiğim zaman şartlar farklıydı şimdi daha farklı. Evlenmeden önce 

birbirini tanımayı çalışsınlar (Milent). 

7.6. TOPLUMLARI TARAFINDAN EVLİLİKLERİNİN NASIL 

GÖRÜNDÜĞÜNE DAİR DEĞERLENDİRMELERİ  

Arnavut toplumu, hem Sırbistan’a karşı hissettiği milliyetçilik duygusundan, hem de bu 

evliliklerin gerçekleşme şeklinden dolayı, hiç bir zaman bu olaylara sıcak bakmamıştır. 

Milliyetçilik duygusu Sırplarda da aynı düzeylerde olsa da bu evliliklerle ilgili 

düşüncelerinin Arnavutlarınki gibi olduğu söylenemez. Bu kısımda, çalışmaya katılan 

kadınların ve erkeklerin deneyimleri, Arnavut ve Sırp toplumunun bu evlilikleri nasıl 

gördükleri, evli olanların bu iki toplumdan gelen destek veya önyargıları nasıl hissettikleri 

hakkındadır.  

İki ülkenin arasındaki fark bir tarafın (Arnavut) verici diğer tarafın (Sırp) alıcı durumunda 

olmasıdır. Verici durumundaki toplum manevi olarak bu ilişkilerden etkilenmektedir. Öte 

yandan alıcı durumundaki toplumun Arnavut kadınlarından gelen çocuklar veya torunlara 

karşı ne hissettikleri bilinmemektedir. Bu konuyu açıklığa kavuşturmak için, 

Arnavutluk’ta var olan ataerkil aile türü, yakın aile bağları, şeref ve kadının ahlâkının 

geçmişte ve hala devam eden öneminden yola çıkarak, bir varsayım kurulabilir.  

Eğer ataerkilliğin önemli vasıflarından birisi kadının bedeni cinselliği ve doğurganlığı 

üzerinde eşinin rakipsiz hâkimiyeti ise, birbirlerinin muhalif olan iki milliyetçilik 

duygusu (Arnavut ve Sırp milliyetçilikleri) bu hâkimiyeti kendi ulusundan değil rakip 

ulustan bir erkeğe kaybedilmiş olmasından ötürü yenilgiye uğramış olacaktır. Bunu 

karşılık muhalif ulusun erkeklerinin de kolektif olarak benlikleri kabarmış olacaktır.     

Grup dışındaki biriyle evlilik, grup içinde gerginlik ve sinirlenmeye neden olabilir. 

Barbara’ya (1989) göre, sorun basitçe grup dışı evlilik değil, böyle bir evliliği Sırp kimliği 



231 

 
 

için güçlü öğelerden biri olan cinsel tabuyu ihlal etmesinden kaynaklanmaktadır. Bunu 

desteklemek için G. Conchon’un Barbara tarafından kullanılan “Vahşi Devlet” (The Wild 

State) romanından bir örnek vereceğiz. Bu romanda Avrupalılar ve Afrikalılar yan yana 

yaşamaktadır, her biri kimliklerini fanatik bir şekilde korumaktadır. Ancak bir Avrupalı, 

siyah bir Afrikalının beyaz kadınlarına yaklaşacağı korkusuyla dehşete düşer, diğer 

yandan siyah bir kadınla cinsel ilişkiye girme arzusu çok yüksektir. Böylece, her grubun 

sosyal kurallarına göre yasak olan kadındır (1989: 15). Arnavut-Sırp evliliklerinde kadını 

olan Sırp toplumu, gruptan ayrılan ise kadındır. Barbaranın yaklaşımı ile ifade etmek 

gerekirse bu evlilikler de Arnavut toplumunun verdiği tepkinin nedeni kendi üyesinin 

cinselliğini karşı grubun el koyması olarak ifade edilebilir. Bunu Barbara’nın ifadesine 

göre, kadının bu şekilde kaldırılması, verdiği toplumun cinsel yönelimini ihlal etti. 

Çalışmaya katılan bütün kadınların anlattıklarına göre, ilk gerçekleşmeye başladıklarında 

Sırp toplumu bu evlilikleri biraz önyargı ile karşılamış ve Arnavut kadınlarının güvenilir 

olmadıklarını düşündüğünü hissettirmiştir. Bu değerlendirme kadınların kendi toplumları 

içinde evlenememiş olmalarından kaynaklanmıştır. Zira eğer evlenilecek kadınlar olmuş 

olsalardı zaten kendi toplumları içinde şimdiye kadar evlenmiş olmaları gerektiğini 

doğrudan ya da dolaylı olarak onlara hissettirmişlerdir. Genellikle toplum bu kadınların 

ahlâki değerleri konusunda önyargılı olup eşlerini bırakıp tekrar ailelerine döneceklerini 

düşünmüştür. Arnavut kadınları ile ilgili bütün önyargılara rağmen, Sırp toplumu kendi 

erkeklerinin bekâr kalmasından korkup bu evlilikleri kabullenmiştir. Zamanla bu 

evliliklerin güzel gidişatını gördükten sonra toplumun Arnavut kadınları konusundaki 

düşünceleri yavaş yavaş değişmiştir. Onlar artık Arnavutluk’tan gelen gelinleri çalışkan, 

saygılı, ailelerine düşkün ve aynı zamanda eşlerinin ailelerine de aynı dikkati gösteren, 

onlara hizmet eden, köyde yaşamayı kabullenen ve gereksiz masraf yapmayan kadınlar 

olarak tarif etmektedirler. 

Sara, ilk evlendiğinde yaşadığı yerdeki insanların evliliğini çok fazla yargıladığını ve 

onun güvenilir olmadığını düşündüğünü anlatır. Sara’ya göre, insanlar ona kuşkuyla 

bakıyorlardı ve ailesini ziyarete gittiğinde bir daha kocasına geri dönmeyeceğini 

düşünüyorlardı. Toplumun düşüncelerine rağmen Sara’nın tek endişesi sadece dili en kısa 

zamanda öğrenmesi ve aile üyeleri ile iletişim kurabilmesi olmuştur. Yeni ailesini terk 

etme düşüncesini hiç bir zaman aklından geçirmemiştir:  



232 

 
 

Arnavut olduğum için insanlar evliliği bırakıp evime döneceğime düşünüyorlardı. 

Sık sık hakkımda, gidip bir daha dönmeyeceğim dedikodusunu duyardım (Sara). 

İki toplum arasında yıllardır devam eden çatışma nedeniyle, milliyetçilik, kadınların 

açıklamalarında en çok bahsedilen unsurdur. Onlara göre, Arnavut toplumu, iki devlet 

arasında zaman zaman meydana gelen anlaşmazlıklar, çatışmalar ve tarihi geçmiş 

nedeniyle bu evlilikleri kabul etmek istememektedir. 

Sırp toplumu içinde kendini nasıl hissettiğini itiraf eden Blerta, yıllar önce çalıştığı 

fabrikada Sırp meslektaşları ile yaşanılan bir durumu anlatıyor. Bahsettiği olay, ilk yarıda 

durdurulan ve çok fazla gerilim yaratan, Belgrad’da oynanan Sırbistan-Arnavutluk33 

futbol maçıyla ilgilidir. Futbol sahasında olanlar maçın ertesi günü Blerta’nın çalıştığı 

işyerine yansıtılmıştır. O gün fabrikada su olmadığını ve iyi bir ilişkisi olan Sırp 

meslektaşından su istediğini söyler. Ancak meslektaşı, Arnavutların televizyonda bayrak 

astıklarını söyleyerek ona su vermemiştir. Blerta, savunmasız insan pozisyonundan, o 

eylemlerin kendisiyle bir bağlantısı olmadığını söyleyerek kendini savunmaya 

çalışmıştır. Ancak meslektaşı cevabından ikna olmamış ve Blerta su içmeden yerine 

dönmüştür. Daha sonra sorumlu müdür Blerta’ya su getirmiştir. Blerta, Arnavutluk’ta 

gerçekleşen ve Sırbistan ile bağlantısı olan her türlü eylemin, alması gereken belgeler 

olsun, işyerindeki meslektaşları ile ilişkileri  yada diğer insanlarla ilişkileri olsun, her 

anlamda hayatını etkilediğini söylemektedir. Ancak, ona göre, iki devletin arasındaki 

resmi ilişkiye bakılmaksızın insanlar arasındaki ilişkiler söz konusu olunca her şey saygı 

çerçevesinde olmalıdır:  

Maç olduğu zaman, ertesi gün işe gittim ve o gün fabrikada içme suyu yoktu. 

Susamıştım, orda çalışan başka bir kadından su istedim. Bu kadınla çok iyi 

geçiniyordum, bunu bana nasıl yaptı anlamadım. “Sana su vermem” dedi “Çünkü 

siz televizyonda bayraklar çıkartıyorsunuz”. “Onların yaptıkları, benim suçum ne?” 

dedim - “Ben buradayım onlar ise orada”. Su vermedi, gittim oturdum yerime. Sonra 

bizim şefimiz geldi ve su içip içmediğimi sordu, “Hayır” - dedim ve neden söz konusu 

                                                           
3314 Ekim 2014’te Belgrad’daki Partizani Stadyumu’nda Sırbistan-Arnavutluk maçı oynanmıstır. 

Stadyuma Arnavut bayrağını ve diğer milliyetçi semboller taşıyan bir dronun girmesinden sonra Sırp Milli 

Takımı oyuncularından biri sahaya düşen Arnavut bayrağını çekip saha kenarına götürmeye çalışırken 

Arnavut Milli Takımı oyuncuları müdahale etmiştir. Bu olay maçın iptal edilmesi, sahada oyuncular 

arasında itişmeler ve iki ülke arasında gerilimin artmasına neden olmuştur. 



233 

 
 

kişinin vermediğini anlattım. O gidip kendisi getirdi. İnsanın nerde olduğu önemli 

değil ama nasıl bir insansın önemli olan (Blerta). 

İki toplumun milliyetçi ruhunu dile getiren tek katılımcı Blerta değildir. Shpresa, Diellza 

ve Elisa, Arnavutluk’ta Sırp eşlerinin hissettiği önyargılar, Sırbistan’da onların 

çocuklarına yapılan muameleler ve genel olarak Arnavut kadınları hakkında önyargılara 

canlı örneklerdir. Shpresa, yaşadığı yerdeki insanların bu evliliklere çok olumlu bir 

şekilde yaklaşmadıklarını ifade etmektedir. Eşinin akrabaları ona iyi davransa da, 

çevredeki diğer insanlar çocuklarını “albanez” diye küçük düşürmektedir. Diellza’ya 

göre, Sırp toplumu Arnavut kadınlarına saygı duyar, fakat sorun bu evlilikleri hoş 

karşılamayan Arnavut toplumundadır.  

Diellza eşiyle Arnavutluk’a gittiğinde yaşadığı deneyimleri anlatırken, toplumun hala çok 

önyargılı olduğunu ve sık sık “Kız Sırp olmuş” veya “Bak, Sırplar geçiyor” gibi şeyler 

duyduğunu söylemektedir. Elisa da bu açıklamalara katılarak, Sırp toplumunun bu 

konuda biraz daha pozitif, Arnavut toplumunun ise bu olayları hala çok sert karşıladığını 

söylemektedir. Anlattıklarına göre, Arnavutluk’ta yaşadığı şehirde bu evlilikler hakkında 

konuşulurken “İnsan her yerde ekmeğini kazanabilir, Sırbistan’da evlenmeye gerek yok” 

diye bahsedilir. Fakat, Elisa’ya göre, bir insan evliliğe karar verirken sadece ekonomik 

önemini düşünmez. Bir insanı evliliğe sevk eden birçok etken vardır: 

Burada çok hoş bakmazlar… Kocam ve onun ailesi iyi bakarlar ama toplum değil. 

Çocuklarıma “Albanez” derler (Shpresa). 

Burada Arnavut kadınlara çok saygı gösterirler. Ama Arnavutlara iyi bakmazlar. 

{Neden?} – Eğer etrafta yalnızca ben varsam “Sırp’a bak” diyorlar, eşimle 

birlikteysek  “Sırplara bak” diyorlar (Diellza).  

Burada iyi gözle bakarlar. Ama insanlar [Arnavutluk’taki şehri isimi söylüyor]’da 

söyle derler: “İnsan olduğu yerde bir parça ekmek yer, gidip Sırbistan’a evlenmeye 

ne gerek var?” (Elisa).  

Çalışmaya katılan kadınların bir kısmı kendi deneyimlerinden hareketle Sırp toplumunun 

bu evliliklere sıcak baktığını ve Arnavut kadınlarına iyi davrandığını söylemektedir. 

Ancak bu kadınların açıklamalarından, toplumun Arnavut kadınlarına olan sempatisinin 

orijinleri ile bağlantılı olmayıp sadece bu kadınların yaşadıkları yerlerde kazandıkları 

saygı ile bağlantılı olduğu anlaşılmaktadır. Bahrija, Rovena ve Sara, Sırp toplumunun 



234 

 
 

Arnavut kadınlarını çok çalışkan, ailelerine çok bağlı olmalarından ötürü ve Sırp 

kadınlarından farklı olarak eşlerinden ve onun akrabalarından bağımsız olarak bir hayat 

yaşamayıp köydeki yaşamı kabul ettikleri için çok sevdiğini söylemektedir. 

Bahrije, Sırp kadınlarının daha çok güzel giyinip gezmeyi sevdiklerini ve sadece eşleri 

ile bir hayat kurmak istediklerini belirtmektedir. Ancak ona göre Arnavut kadınları çok 

çalışır ve aile hayatını severler. Rovena da Arnavut kadınlarının çok çalışkan oldukları ve 

gezmeye çok meraklı olmadıkları için sevildiklerini anlatıp Bahrija’nın açıklamalarına 

katılmaktadır. Sara ise genç erkeklerin kendisinin ne kadar çalışkan ve saygılı olduğunu 

gördükten sonra Arnavut bir kız bulup evlenmek istediklerini anlatmaktadır. Arnavut 

toplumunun bu evliliklerle ilgili ne düşündüğü sorulduğunda Sara, kızlarını Sırbistan’da 

evlendiren aileler dışında kimsenin bu evlilikleri savunmadığını ifade etmektedir: 

Sırp toplumu çok sever Arnavut kadınları çünkü Arnavut kadınları çalışkandır. Sırp 

kadınların başka düşünceleri var, onlar gezmeyi, güzel giyinmeyi, sigara içmeyi, 

kahve ve restoranlara gitmeyi isterler. Ama biz daha aile hayatını düşünüyoruz 

(Bahriye). 

Burda herkes Arnavut kadınları sever çünkü eve bağlı, çalışkan, saygı gösteren 

kadınlardır (Rovena). 

Sırplar Arnavut kızlardan çok memnudur. Genelde Arnavut kızları aile ve eve 

bağlıdır. “Senin gibi bir kız bulur musun?” diye soran çok kişi var. Arnavutlar ise 

buradaki evli kızların aileleri dışında, bu evliliklere iyi bakmazlar (Sara). 

Dona’nın açıklamaları ise hem Sırbistan’da hem de Arnavutluk’taki insanların bu 

kadınların yaptıkları seçim konusunda hala çok önyargılı olduğunu göstermektedir. Bu 

önyargılar çoğu zaman bu kadınların ahlâkları hakkındaki önyargılardır ve ailelerine zarar 

verir. Dona’ya göre, kadınları bu evliliklere sevk eden etken onların ahlâkları değil (yani 

ahlâksız biri olmaları değil) yaş olarak biraz büyük olmalarıdır. Onlar Arnavutluk’ta 

yaptıkları ahlâk dışı davranışlardan ötürü toplum tarafından dışlanmış oldukları için değil, 

orada kuramadıkları aileyi kurmak için Sırbistan’a gelirler. Ayrıca Dona bu evliliklerin 

ilk yapılmaya başladığında, onun da yakından tanıdığı çok güzel ve iyi kızların 

Arnavutluk’tan buraya geldiğini açıklar. Yaşadığı köydeki Arnavut kadınlarına Sırp 

toplumu ayrı bir saygı gösterir: 



235 

 
 

Yemin ediyorum ki çok iyi kızlar tanımış oldum, ama insanlar ön yargılıdırlar. Bu 

köyde evli on beş Arnavut kız var ve onlara herkes saygı duruyor (Dona). 

Arnavutluk’tan gelin alan Sırp erkekleri ise bu olayları eşlerinden farklı olarak çok daha 

sakin bir şekilde karşılamaktalar. Onlar durumun farkında, eşlerinin nasıl hissettiklerini, 

aynı zamanda Sırp toplumunun Arnavut toplumuna ve bu evliliklere karşı genel 

düşüncelerini çok iyi bilmekteler. Fakat onlar bu olaylardan ve önyargılardan oluşan bu 

kısır döngüden duygusal olarak çok fazla etkilenmiş de görünmemekteler. Onlara göre 

Sırp toplumu eskiden bu evliliklere karşı önyargılı olsa da, şimdi düşünceleri değişmiş ve 

bu olaylara daha sıcak bakmaya başlamıştır. 

Erkek katılımcıların cevaplarına göre, Sırp toplumu zamanla önyargılardan vazgeçip bu 

evlilikleri kabullenmeye başlamıştır. Milent, Sırbistan’da bu evliliklerin artık kabul 

edilmiş olduğunu anlatırken Arnavutluk hakkında yorum yapmak istemediğini 

söylemektedir. Nikola ise bu durumun özetini yaparken her şeyin insanlara göre 

değiştiğini belirtmekte. Bazıları bu olaylara pozitif bir şekilde yaklaşabilirken diğerleri 

bu konuda daha katı düşüncelere sahiptir: 

Sırp toplumu iyi görünüyor, Arnavut toplumunu ise bilmiyorum (Milent). 

İnsanlara bağlı, kimi iyi konuşur kimi kötü konuşur. Arnavut kadınlarının iyi 

olmadığını söyleyenler var, çok iyi olduğunu da söyleyenler var (Nikola). 

Milan da benzer açıklamalarda bulunmakta ve etrafındaki insanların ilk zamanlarda çok 

önyargılı olduğunu fakat onun başarılı evliliğini gördükten sonra herkesin Arnavutluk’ta 

eş bulmaya başladığını söylemekte.  Milan, ilk başta benzer evlilikler konusunda kuşkucu 

olan, fakat zamanla Milan’ın iyi bir eş ve çocuklara sahip olduğunu gören arkadaşının 

zamanında benzer bir seçim yapmadığından dolayı pişmanlık duyduğunu anlatmakta: 

İlk başta insanlar bu evliliklere önyargılı davranıyorlardı. Bugün ise herkes bundan 

hoşlanıyor. Bir arkadaşım hem burada [köyde] hem de şehirde evi var ama yalnız 

yaşıyor. Şimdi pişman oldu  “Neden ben de senin gibi bir evlilik yapmadım…” diyor 

(Milan). 

Srecko’ya göre, bulunduğu köydeki insanlar Arnavut kadınlar – Sırp erkekler arasında 

gerçekleşen evliliklerin köye iyi geldiğini düşünmektedirler. Köyün okulunda, bu 



236 

 
 

evlilikler yapılmadan önce sadece yirmi öğrenci mevcutken bu evliliklerden sonra 

öğrenci sayısı artmıştır. Bu çalışmanın yapıldığı dönem okulda toplam 50 öğrenci mevcut 

ve bunlardan 20 tanesi bu evliliklerin çocuklarıdır. Evliliklerin öğrenci sayısının ve köy 

nüfusunun artmasına neden olması nedeniyle insanlar bu olayları sevmeye başlamıştır: 

Buradaki insanlar mutlu ve çok olumlu görüyor bu evlilikleri. Biz olmasaydık köy 

okulu kapanırdı. {Biz olmasaydık derken kime kast ediyorsun?} – Biz Arnavut 

kızlarla evlenenler. Çünkü bir zamanlar [Arnavut-Sırp evliliklerinden önce] okulda 

toplamda 15-20’si çocuk vardı. Günümüzde okulun yaklaşık 50 öğrencisi var ve 

bunlardan 15-20 bizim çocuğumuz. Bu okulda benim üç çocuğum var. Herkeste iyi 

düşünceler var, çünkü bir şekilde ülkeyi dolduruyoruz (Srecko). 

Aynı zamanda Darko’nun yaşadığı köydeki toplumun bu evlilikleri hoş karşılama sebebi 

bekâr erkeklerin köyde yaşayıp aile kurabilecek uygun bir eş bulmalarıdır. Kendisinin 

anlattıklarına göre bu evlilikler olmasaydı köyün erkekleri bekâr olarak kalıp hiç bir 

zaman bir aileye sahip olamayacaklardı: 

Burada insanlar olumlu düşünüyor çünkü biz evlenmeseydik hepimiz şimdi bekâr 

kalırdık, bir aile olmazdı, çocuk da olmazdı  (Darko). 

7.7. KENDİ EVLİLİKLERİNİN BENZER EVLİLİKLERE NEDEN 

OLMASI HAKKINDAKİ DEĞERLENDİRMELERİ 

Katılımcıların açıklamalarına göre, kendi evlilikleri birçok benzer evliliğin 

gerçekleşmesine yol açmıştır. Kadınlar, evlendikleri yerdeki eşlerinin bekâr kuzenleri 

veya arkadaşlarının Arnavutluk’ta eş bulmaları için kendilerinden yardım istediklerini 

anlatmaktalar. Aynı şekilde erkek katılımcılar da evliliklerinin başarılı olmasından sonra, 

diğer erkeklerin de eş bulmak için Arnavutluk’a gittiklerini dile getirmekteler. 

Bahrije’nin evliliği iki tane benzer Arnavut-Sırp evliliğine vesile olmuştur. Bu 

evliliklerden bir tanesinde söz konusu olan erkek evlerine gidip Bahrije’den ve eşinden 

Arnavutluk’tan bir kız bulmasına yardımcı olmalarını ve Arnavut bir kızla evlenmek 

istediğini söylemiştir. Genç adamın Arnavutluk’tan gelin alma isteği, Arnavutların 

çalışkan ve aileleri için para biriktiren kadınlar olduğunu düşünmesinden 

kaynaklanmıştır. Bahrije bunları duyduktan sonra, ailesiyle konuşup onların yaşadığı 

yerden bir kız bulunması ve daha sonra kızın evlenmesi için aracı olmaya hazır olduğunu 



237 

 
 

ifade etmiştir. Kızı bulduktan sonra Bahriye eşiyle birlikte, kızın ailesine Sırp damadını 

tanıtmak için gitmiştir. Bahrije’nin teklifi kızın ailesi tarafından kabul edilip iki genç 

evlenmiştir: 

Evet, evliliğim diğer evlilikler için sebep oldu. İki kız evlendirdim burada. Bu kızın 

kocası bize gelip, “Bana da orada bir kız bulur musunuz?” dedi. {Neden Arnavut 

bir kızla evlenmek istedi?} – Size söyledim, Arnavut kızları çok beğeniyorlar, çünkü 

aile için, ekonomi için Sırbistan’daki kızlardan daha düşünceliler. {Arnavutluk’ta 

evlenmek isteyen erkekler var mı?} – Çok var (Bahrije). 

Hana ve Manushaqe de benzer hikâyeler anlatıp genç ve bekâr oğullarını evlendirmek 

isteyen ailelerin onların evlerine gidip Arnavutluk’tan kız bulmalarına yardımcı 

olmalarını istediklerini belirtmekteler. Bazen bizzat erkekler bazen ise aileleri, Hana gibi 

iyi bir gelin, çalışkan, saygılı ve sağlıklı çocuklar doğuran bir kız olmak koşuluyla, 

kendisinden gelin bulmasını istemişlerdir. Hana ve Manushaqe, hem Sırp erkeklerinin 

kalplerini kırmak istemediklerinden hem de kendi ülkelerindeki bekâr kadınların bir aile 

kurabilmeleri için Arnavut-Sırp evliliklerinin gerçekleşmesine yardımcı olmuşlardır:  

Evet, benim evliliğim sebep oldu, çünkü buradaki erkekler beni gördüler ve onlar da 

Arnavutluk’tan bir eş istemeye başladılar (Hana). 

İki kızı ben evlendirdim, biri [Yerin adını söylüyor], öbürü ise benim olduğum yerde. 

{Sizce Sırp erkekler neden Sırp kadınlarla evlenmeyi tercih etmiyorlar?} – Çünkü 

buradaki kızlar köyde evlenmek istemiyorlar, daha çok gezmeyi istiyorlar, köy 

hayatını sevmiyorlar (Manushaqe). 

Hana, Sırp erkeklerinin evlenecek Arnavut kızı aradıklarını anlatırken sadece kişisel 

deneyimlerine dayanmamaktadır. Hana yaşadığı köyde herkesin bildiği bir adamın 

hikâyesini anlatmaktadır. Bu hikâyeyi Hana, bir arkadaşından dinlemiştir. Hana’nın 

anlattığı bir hikâyedeki adamın gerçek ismi verilmeyip Davor ismi kullanılacaktır. Davor, 

aracı ile iletişime geçtikten sonra Valentina isimli aracı ona evlenebilecek bir eş 

bulduğunu ve nişan için Arnavutluk’a gitmesi gerektiğini söylemiştir. Davor bu güzel 

haberi ailesine iletip nişan için gerekli olan yüzük, saat, kolye ve diğer hediyeleri almak 

için koyunlarının bir kısmını satmıştır. Arnavutluk’a giderken, Arnavutçadan Sırpçaya 

tercümanlık yapabilen arkadaşını ve bu çalışmaya katılan kadınlardan bir tanesi olan 

Anita’yı yanına almıştır. Valentina (aracı) ile buluşacakları yere vardıklarında nişanın 

iptal edildiğini öğrenmişlerdir. Fakat Valentina her detayı düşünüp Davor’a iki kız daha 

bulmuştur. Davor ve arkadaşları kızların yaşadığı yere gitmiş, fakat bu sefer Davor kızları 



238 

 
 

beğenmediği için aileleri ile tanışma gerçekleşmemiştir. Uzun ve yorucu bir günün 

ardından, Davor ahırından birkaç koyun eksilmiş ve cebinde saat ve kolye ile evine 

dönmüştür.  

Bizim köyden “Davor” isimli bir adam, Shkodra’dan Valentina ile telefonda 

konuşmuş ve ondan iyi bir kız bulmasını istemiş. Koyunlarını satarak müstakbel 

nişanlısına yüzük, saat, kolye, kendisine de takım elbise satın alıp Valentina’nın 

söylediği gün Arnavutluk’a gitmek için yola çıkmış. Yanına arkadaşını ve Anita’yı 

almış. Arnavutluk’a vardıklarında Valentina ile buluşmuşlar fakat Valentina kızın 

nişanlanmak istemediğini söylemiş. Bunun yerine buldukları başka kızları görmeye 

gidebileceklerini anlatmış. İlk kızı görmeye gittiklerinde Davor kızın biraz kilolu 

olduğunu düşünüp evinden çıkmış. İkinci kızı da beğenmemiş. Tiran’a gidip iki kızla 

daha tanışmış fakat biri Müslüman ve kapalı olduğu için Davor kabul etmemiş. 

Diğeri ise Davor’a göre güzel değilmiş. Sonuç olarak bütün gün yorulup hiçbir şey 

başarmadan eve dönmüşler. Davor’un aldığı yüzük ve diğer altınlar, takım elbise, 

kına gecesi hayalleri öyle kaldı ve Davor hala bekâr.  

Fakat çalışmaya katılan kadınların hepsi benzer evliliklere aracı olmamıştır. Bir kısmı bu 

kadar büyük bir sorumluluk almak istemediklerini ifade etmektedir. Çoğu katılımcı, Sırp 

erkeklerinin kendilerinden çok bahsedilen o güzel davranışlara sahip olan Arnavut 

kadınları ile evlenmek istemekte olduklarını belirtmekteler. Bunun yanı sıra, Arnavut 

kadınları da Sırbistan hakkındaki beklentileri artırıp oranın hayatlarını değiştirebileceği 

bir yer olduğunu düşünmekteler. Bu durumda, Sırbistan’da evli olan bazı kadınlar Sırp 

erkeklerinden sürekli istek gelse de bu konuya karışmamayı tercih etmiştir. 

Sırbistan’da evli olan ve Müslüman olan Shpresa, dini nedeniyle kendi evliliğinin benzer 

bir evliliğe neden olmadığını söylemektedir. Ona göre, Sırp erkekleri Müslüman kızlarla 

evlenmek istemez ve sürekli Hristiyan bir Arnavut kızı arayışındalardır. Böyle bir 

ortamda yaşayan Shpresa, çok yalnız olduğunu hissetmekte ve kimse ondan aracı 

olmasını istememiştir: 

Benim evliliğim sebep olmadı çünkü burada Müslümanla evlenmek istemezler. Burada 

herkes Ortodoks, bana çok gelmezler,  bu evlilikler hakkında da bir şey demezler 
(Shpresa). 

Çalışmaya katılan Sırp erkeklerinin anlattıklarına göre, insanlar ilk başta bu tür 

evliliklerden korksa da, daha önce yapılmış evlilikleri ve bu kadınların köyde yaşamayı 

kabul etmelerini, bütün işleri yapmalarını ve evlendikten hemen sonra çocuk yapmak 



239 

 
 

istemelerini gördükten sonra bekâr erkekler Arnavutluk’a gidebilmek için fırsat 

kollamaya başlamışlardır. İlk evlenen erkekler ise aracıların iletişim bilgilerini ve her 

türlü bilgiyi vererek yardımcı olmuşlardır. 

Milan, kendi köyünde Arnavutluk’tan gelin almaya giden ilk erkek olduğunu söyler. İlk 

başta o da neyle karşılaşacağından korkmuş, fakat gösterdiği cesaret onu doğru yola 

yönlendirmiştir: 

Olduğum yerde bu evliliği ilk yapan benim çünkü başladığı zamanlarda insanlar 

oraya gitmekten  [Arnavutluk’a] korkarlardı. Ben bunu düşünmüştüm “Orada da 

insanlar var, bir şey yapmazlar” ve gittim (Milan). 

Nemenja, evliliğinden sonra köydeki birçok erkeğin aynı istekte bulunduğunu 

söylemekte. Bir kızla tanışmak amacıyla Arnavutluk’a gitmek isteyen erkeklere kendi 

evliliğini ayarlayan aracının telefon numarasını vererek yardımcı olmuştur: 

Benim evliliğim diğer evliliklere de sebep oldu. Bazı erkeklere benim aracının telefon 

numarasını verdim (Nemanja). 

Çalışmaya katılan bütün erkekler, evlilikleri sayesinde Arnavutluk’tan gelin alma 

konusunda diğer erkekleri de ikna ettiklerini söylemekteler. Açıklamalarına göre bekâr 

erkekler nasıl bir yol izlemeleri gerektiği ve hayatını paylaşacak kadına nasıl 

ulaşabilecekleri konusunda onlardan bilgi ve destek istemişlerdir: 

Genç ve zengin erkekler gelip “Bana da Arnavutluk’tan bir gelin bul” dediler 

(Andrej).  

Evet, benim evliliğime bakarak evlenmek isteyen birçok erkek var (Zoran). 

Alan araştırmasının yapıldığı dönemde, erkek ve kadın katılımcılarla yapılan 

görüşmelerden, fakat daha çok kadınlar tarafından yapılan açıklamalardan, benzer 

evliliklere aracı olmayı kabul eden çiftlerin yardımları için belirli miktarda para aldıkları 

anlaşılmıştır. Bu ücretin tam olarak ne kadar olduğu, aracılığın başladığı zaman mı yoksa 

işin tamamlandığı zaman mı verildiği tam olarak anlaşılmamıştır. Arnavut kadınlar 

müstakbel gelini bulduktan sonra eşleri ve müstakbel damat ile birlikte kızın ailesini 

ziyaret etmeye gitmekte. Evlilik gerçekleşirse damadın aracılık eden çifte bir miktar para 



240 

 
 

vermekte olduğu anlaşılmaktadır. Bu olayın trajik yanı ise, Sırbistan’da evli olan ve 

ekonomik durumu iyi olmayan bazı Arnavut kadınlar sadece kendi çıkarlarını düşünüp 

böyle evliliklere aracı olmuştur. Ancak sadece ekonomik açıdan zor durumda olan 

kadınlar değil, bu durumdan yararlanmak isteyen kadınlar da bu işi yapmışlardır. Böylece 

elli veya altmış yaşlarında olan bekâr erkekler ya da fiziksel kusurları yüzünden 

Sırbistan’da evlenemeyen erkekler Arnavutluk’ta eşlerini bulmuşlardır. Bunun nedeni, 

Sırbistan’da yaşayan ve oradaki yaşam koşullarını bilen, evlenmek isteyen erkekleri 

tanıyan ve bunlara rağmen kendi çıkarları için Arnavut kızlarını ikna eden ve evlendiren 

kadınlardır. Şüphesiz aracılık edilen bütün evlilikler böyle değildir. Sırbistan’da evli olan 

kadınların aracı olduğu evliliklerden çok mutlu aileler kurulmuş olsa da, bu hikâyenin 

diğer yüzü bu kadar masum değildir. 

  



241 

 
 

TARTIŞMA VE SONUÇ 

Çalışmanın giriş bölümünde ifade edildiği ve verilerin analiz edildiği bölümlerde de 

ayrıntılı olarak anlatıldığı üzere, bu araştırmada incelenen Arnavut-Sırp evlilikleri sonuç 

olarak evlenen çiftlere evlilik öncesinde bir evlilikten beklediklerinin bazılarını sağlamış 

ama bunlar özellikle kadınların ağır bir kültürel şok ve duygusal bedel ödemeleri sonunda 

elde edilmiş görünmektedir. Onların evlilikleri hakkındaki beyanlarının içeriğinde 

yankılanan ifadeler, yorumlar ve değerlendirmeler bu sonucun “durumla yüzleşme ve 

kabullenme” olarak tarif edilmesi gereken bir sonuç olduğuna işaret etmektedir. Bu tarifin 

ne ölçüde durumu resmettiğini daha iyi anlayabilmek ve tarif edebilmek için öncelikle 

metodoloji tartışmalarında sorulması ve cevaplanmasında yarar bulunduğu belirtilen “bir 

şey olmamış olsaydı durum ne olurdu, olabilirdi” (counterfactual claims) sorusunu 

sormak ve cevaplandırmak gerekmektedir. 

Arnavutluk toplumunun kırsal kesiminde ve özellikle bu araştırmada kendileriyle 

mülakat yapılan kadınların içinde doğup, büyüdükleri bölgede hüküm süren töreler, 

gelenekler ve ataerkil sistem, özellikle kızlar için pek çok açıdan yasaklayıcı bir sistem 

olmaya devam etmektedir.  Bu töre ve geleneklere bağlılık gösteren Arnavut aileleri, 

kızların eğitim, çalışma, evlilik gibi konularda kendilerinin söz sahibi olmasına çok fazla 

izin vermemekte, onların ev dışındaki özgürlüklerini sıkı bir şekilde kontrol etmektedir. 

Bu toplumsal çevrede evlilik ve eş seçimi evlenecek olanın hakkında çok az söz sahibi 

olduğu ya da hiç olmadığı, çoğunlukla evlenecek olanın kendisi dışındaki aile üyeleri 

tarafından alınmış bir karara dayanmaktadır. Dolayısıyla kadınlar evlenmekten çok 

evlendirilmektedir. Eğer bu kızlar, Sırp bir erkek ile değil de Arnavut birisiyle 

evlendirilmiş olsalardı durumlarında bir değişiklik olmayacaktı. Hayatları aynı hatlar 

üzerine inşa edilecekti: evlilikten sonra iyi eş olmak, eşlerine saygı duymak, eşlerinin 

ailelerine saygı duymak, eşlerinin ebeveynlerine bakmak, çocuklarla ilgilenmek gibi aynı 

görevleri yerine getireceklerdi. Ayrıca, böyle bir evlilik muhtemelen toplumsal ve iktisadi 

konumları bakımından akran kabul edilebilecek ailelerin birinden diğerine geçişi 

içereceğinden Arnavut biriyle evlenmiş olmak onların yaşam tarzı ve koşullarında önemli 

bir değişiklik meydana getirmeyecek olduğu kadar Sırbistan’da sahip olduklarından daha 



242 

 
 

iyi de olmazdı. Bu nedenle onların evliliklerinde farklılık yaratan esas boyut evliliklerinin 

kültürler arası boyutu ve bunun içeriğini oluşturan yaşama yeri, dil, inanç, töre gibi 

kültürel farklılıklar, farklı ve tarihsel sebeplerle aralarında husumet bulunan bir 

toplumdan biriyle evlenmiş olmalarıyla eklemleşen ön yargılar, yabancılık ve nihayetinde 

yaşadıkları kültürel şoktur.  

Geleneksel aracı rolündekilerin teklifinin değerlendirilmesi aşamasından itibaren teklif 

edilen evliliğin kültürel farklılıklar üzerine kurulu olacağı tarafların farkında olmadıkları 

bir husus değildir. Benzer şekilde çağdaş toplumda başarılı bir evliliğin en önemli bileşeni 

olarak kabul edilen, geleneksel veya modern toplumlarda sayısız şairlerin ve yazarların 

kendisinden ilham aldığı ve hakkında şiirler ve romanlar yazdığı bir şey olan “aşk” 

unsurunun teklif edilen ve kabul edilmesi halinde gerçekleşecek olan evliliğin bir bileşeni 

olmayacağı da sürece dâhil olan herkesin farkında olduğu bir husustur. Dolayısıyla 

güdüler, duygular ve beklentiler çok daha faklı bir zeminde şekillenmekte ve taraflarca 

değerlendirilmektedir.  

İlk olarak, Sırp erkeklerin kendisiyle evlenip, hayatını birlikte geçireceği bir kadın 

aramak için sınırı geçmesine neden olan nedenler, belirtilme sıklığına göre, sırasıyla 

şunlardan oluşmaktadır: (1) Yaşadıkları ülkede ortaya çıkan kadın eksikliği, (2) Sırp 

kadınların köyde evlenmeyi ve orada yaşamayı reddetmesi, (3) Arnavut kadınlarının 

evine düşkün olan, güzel bir aile kurmak isteyen, çocuklarına iyi bakan, eşi ve ailesiyle 

ilgilenen, köyde yaşamayı kabul eden, evin içinde ve dışında çalışan, beklentileri düşük 

olan, para harcamayan kadınlar olarak görülmesi (4) evlenme yaşı, (5) bir aile kurma 

ihtiyacı, (6) çocuk sahibi olma isteği ve (7) yalnız yaşlanma korkusudur. 

Arnavut kızlarının bu evlilikleri kabul etmesinin nedenleri ise yine belirtilme sıklığına 

göre şunlardır: (1) Kızların genel olarak erken yaşta evlenmesi (kırsal kesimde yaş 

kızların evliliğinde önemli bir etkendir ve 25 yaşından sonra kızların evlilikten 

beklentileri önemli ölçüde azalır), (2) “evde kalma” korkusu (3) Arnavut erkeklerin 

sayısının az olması (özellikle genç erkeklerin kırsal alanlardan göçü nedeniyle), (4) “kızın 

kendi evi baba evi değil, kocasının evidir” düşüncesi ve evliliğin sosyal bir zorunluluk 

haline gelmesi (5) evliliği kırsal bölgedeki sıkıcı hayattan kaçmanın bir yolu olarak 

değerlendirmeleri (6) Arnavutluk dışında kuracakları hayatı daha yüksek ekonomik 



243 

 
 

koşullarda sürdürebileceğini düşünmeleri, (7) yabancıların kültürünü merak etmeleri ve 

(8) aile üyelerinden ve sosyal çevreden gelen zorlayıcı baskıdır. 

Sırp erkeklerin Arnavutluk’a gitmelerine ve Arnavut kızlarının evlilik taleplerini kabul 

etmelerine neden olan etkenler benzerdir. Sırp erkeklerin istediği ile Arnavut kadınların 

beklediği şeyler arasında bir uyum var gibi görünmektedir. 

Kültürler arası evliliklerle ilgili literatür, bu tür evliliklerde eşler arasında dil, dini inanç, 

tanıştıkları yer, aşk gibi ortak etkenler veya daha önce bir iletişim (web, internet siteleri, 

telefon görüşmeleri) kurmuş olabileceğini belirtmektedir. Böyle evlilik yapan bireyler 

genellikle eşlerin iyi bir baba/anne olabileceğini düşünmeden önce daha çok duygu, 

yakınlık, fiziksel görünümü beğenme, toplumsal konum elde etme veya aşk üzerine 

odaklanmaktadır. Bireyler evlilik aşamasına geçtikçe, görüşleri her bir eşin aileye bakış 

açısına ve sorumlulukların paylaşılmasına bağlı olarak değişebilmektedir. Buna karşılık,  

bu çalışmada incelenen evliliklerde ise milliyetleri, kültürleri, tarihleri, dilleri ve dinleri 

farklı olan farklı fakat içinde yaşadıkları koşullar bakımından yaşam tarzları birbirlerine 

benzer olan Arnavut-Sırp çiftleri, tanışma, hoşlanma veya âşık olma aşamalarından 

geçmemektedir. Aksine, tanışma aşaması çok kısadır ve doğrudan evliliğe ve birlikte 

yaşamaya geçiş yapılmaktadır. Özetle Arnavut-Sırp evlilikleri, aşk veya beğeniden dolayı 

hayatı diğer kişiyle paylaşma isteğinden kaynaklanan evlilikler değildir. Bu evlilikler her 

iki tarafın da ortak amacı olan aile kurmak amacıyla gerçekleşen evliliklerdir. Bu nedenle, 

literatürde, bu evliliklere ve gerçekleşme şekline benzer bir vaka bulmak zordur. 

Bu evlilikler Sırp erkeklerin bir aile kurma ve çocuk sahibi olma isteği ile ülkelerinde 

bulamadıkları ve Arnavutluk’ta bulabileceklerini duydukları belirli bir kadın grubunu 

arayışları ile başlamaktadır. Aradıkları kadın, aile ve çocuklarına düşkün, çalışkan, eşine 

ve onun ailesine iyi bakan ve saygı duyan, çok fazla para harcamayan tipik geleneksel bir 

kadındır. Açık bir amaçla ve yaratılan beklentilerin gerçekleşmesi umuduyla, daha önce 

belki de Arnavutluk sınırını hiç geçmedikleri halde, tarihsel ve kültürel kimliklerinin 

muhataplarına verdiği olumsuz imajdan korkarak evlenmek için girdikleri bu ülkede her 

yolu denemektedirler. 



244 

 
 

Kadınların amacı da erkeklerinki de benzer olup, bir aile yaratmak ve çocuklarına hayat 

vermekten ibarettir. Ancak kadının konumu pasiftir. Geleneksel olarak kadın kendi 

evlenme isteğinden bağımsız olarak evlilik taleplerini beklemektedir. Evlilik geleneğinin 

gerektirdiği gibi, talep bir aracıdan gelmektedir. Aracının bu evliliklerdeki rolü, talebi 

ilettiği, evlilik ve yaşam koşullarını belirlediği anda çok önemlidir. Aracının belirlediği 

talepler, yaşam koşulları ile kadınların evlilik için beklentileri çok uyumlu olmalıdır. 

Aracının bu evliliklerdeki öneminin ve rolünün genel bir analizi, aracının bu kızların 

akrabalarının ne beklediğini bilen bir kişi olduğunu, etrafındaki insanların psikolojisini 

iyi bildiğini ortaya koymaktadır. Bu, aracıyı yaptığı işte başarılı kılar. Kıza (ve ailesine) 

tarif ettiği talibi ve sunduğu yaşam koşullarını, kızın beklentilerine karşılık gelecek 

şekilde ayarlamaktadır. Öte yandan, erkeklerle de aynı şeyi yapmaktadır. Onların aradığı 

özellikleri bilmekte ve böylece onun için en iyi kızı bulmaktadır. Dolayısıyla, sunduğu 

talepler, koşullar her iki tarafın da evliliğe götüren beklentileri ile uyumludur. 

İlk bakışta, aracı her bir tarafa diğer tarafı anlatırken gerçekleri değiştirerek ve süsleyerek 

bu evliliklerin gerçekleşmesini mümkün kılıyor gibi görünmektedir. Fakat aracı sadece 

erkeklerle kadınların birbirlerini bulmalarını sağlayan bir etkendir. Aracı, bir anlamda 

ihtiyacı ve amacı ürüne dönüştürüp, pazarlayan bir girişimci gibidir ve kendi girişiminde 

başaralı olmak için bir anlamda kişiye özel bir ürün sunmaktadır. 

Bu evliliklerin gerçekleşmesini sağlayan esas etken aracı değil, evlilik ve aile ile ilgili 

olarak her iki toplumda paylaşan ortak zihniyettir. Çiftlerin evlilikleri ilerledikçe 

aralarında karşılıklı merhamet ve sevgi gibi duygular da gelişmekte ama onları birbirleri 

ile evlenmeye götüren toplumsal cinsiyet rolleri hakkındaki beklentiler evliliğin yönüne 

ve ruhunu adeta kılavuzluk etmeye devam etmektedir. 

Heberle’nin (1948: 151) ifadesi ile Tönnies’e göre, sosyal ilişki, “sadece hissedilmekle 

kalmayıp var olması ve devam etmesi istenecek derecede” ve kendisinden tarafların belli 

ortak ve karşılıklı hak ve sorumlulukları çıkarılan (mesela, evliliğe doğru gelişen 

arkadaşlık) bir ruhi ilişkiden ortaya çıkar. Bir toplumsal ilişki kendisi bakımından 

arzulanabileceğini gibi bir başka amacı elde etmedeki araçsal işlevin nedeniyle de irade 

edilebilir. Bu açıdan bakıldığında Arnavut-Sırp evlilikleri araçsal bir iradeyle başlayıp 



245 

 
 

belki kendisi bakımdan istenen bir ilişkiye dönüştürülen veya dönüşmesi beklenen, bunun 

elde edilmesi çaba gösterilen bir evlilik ilişkisine ve biçimine karşılık gelmektedir.  

Analitik bölümlerde yaptığımız tasvir ve analiz, Arnavut-Sırp evlilikleri ile kültürler arası 

evlilikler arasındaki kimi benzerlik ve farklılıkların ifade edilmesini de mümkün 

kılmaktadır. Bu benzerlik ve farklılıklar aynı zamanda bu çalışmada incelenmiş olan 

evlilik vakalarının genel olarak hem evlilik ve özellikle kültürler arası evlilikler 

hakkındaki önceki bilgileimize ne kattığının ifade edilmesine de bir imkân sunmaktadır.  

Mutlak bir öncelik veya önem sırasına karşılık gelmemekle birlikte, aşağıda sıralanmış 

olan onbir farklı husus ya da eksen anlamlı bir karşılaştırma için en başta gelen konular 

olarak temayüz etmektedir.  

İlk olarak, iletişim, literatürde örnekleri bulunan kültürler arası evlilikler ile Arnavut-Sırp 

evlilikleri arasında büyük değişiklik gösterir. Kültürler arası evlilikler, ortakların dil 

aracılığıyla anlayışlarını tesis etmelerini sağlayan bir iletişim kanalına sahip olmaları ile 

başlar. Arnavut-Sırp evliliklerinde iletişim eksikliği her iki taraf ve özellikle de yabancı 

bir çevrede yaşamaya başlayan kadınlar için en zor kısımdır. Sırbistan’da ilk altı ay 

yalnızca mimikler, jestler ve beden dili ile geçmektedir. Bu iletişim kişinin kültürü, başka 

bir kültürün jestlerini ve vücut dilini anlamasına izin verdiği ölçü ile sınırlıdır. 

 

İkinci olarak, ilk çocuk, literatürde anlatılan karma evliliklerde kültürel farklılıkların daha 

belirgin olmasına ve gerginliklerin artmasına neden olurken Arnavutluk-Sırp 

evliliklerinde literatürden farklı olarak, evlilik amacının yerine getirilmesini 

sağlamaktadır. Bu suretle kadınlar kendilerini yeni ailenin bir parçası olarak hissetmeye 

başlamakta, yaşadıkları yer, ev, birlikte yaşadıkları ailelerle ve eşler ile aralarındaki bağ 

güçlenmektedir. Memleket özlemi daha az hissedilir olmakta ve Arnavutluk’a ziyaretler 

azalmaktadır. Dolayısıyla, çocuk sahibi olmak tarafların yaptıkları seçimleri hem 

amacına ulşatırmakta hem de ona evlilikten beklenen önemli bir anlamı 

kazandırmaktadır. 



246 

 
 

Üçüncü olarak, kültürler arası evliliklerde, eşlerin kültürel farklılıklarından dolayı şok 

yaşaması çok yaygındır. Eşlerden biri, diğerinin yaşadığı yere taşınırsa bu kültürel şok 

daha da artabilir. Taşınan eş, yeni kültürde yanında arkadaşı ve ailesinin olmamasından 

ve birçok dezavantajdan dolayı kendini tecrit edilmiş hissedebilir. Arnavutluk-Sırp 

evliliklerinde bu deneyimin kadınlara hem kültür şoku hem de evlilik şoku olmak üzere 

çifte şok yaşattığı söylenebilir.  

Dördüncü olarak, kültürler arası evlilikleri literatüründe sözü edilmemiş olan ancak bu 

evliliklerde ortaya çıkan bir şey, aile üyelerinin veya toplumun bir kadının hamileliğini 

yargılamasıdır. Bu evliliklerde, gelinin hamileliği özel bir öneme sahip ve ilk aylarda 

veya evliliğin ilk yılında gerçekleşmelidir. Bu olmazsa, etrafındaki insanların şüpheleri 

ve önyargıları başlar. Bu şüpheler genellikle gelinin sağlığı ve ahlâki ile ilgilidir. Menşe 

ülkeden (özellikle kırsal alanlarda) uzakta yaşamak sadece yeni gelenek ve göreneklere 

uyum sağlamakla basitçe onları az çok anlamaktan ibaret değildir aksine her şeyin bu yeni 

yörenin sakinlerinin zihniyetine uygun olarak gerçekleşmesini gerektirmektedir. Aksi 

takdirde, hedef alınacak ilk kişi “ yabancı” dır. 

Beşinci olarak, literatürde tanımlanan kültürler arası evliliklerde eşlerin tanışması, 

evliliğe geçmeye karar vermeden önce gerçekleşir veya diğer durumlarda tanışma 

aşaması uzun sürmez ve taraflar hızla evliliğe geçer. Ancak bir evlilik kararını hızlı bir 

şekilde verme konusunda güçlü bir etken vardır ki o da, iki taraf arasında var olan ortak 

dildir. Kültürler arası evliliklerin hiçbir durumunda olmadığı gibi, Sırp-Arnavut 

evliliklerinde çiftler birbirleriyle iletişim kurmadan evliliğe giderler. Eşler arasındaki 

anlamlı bir sözlü iletişim ilk altı aydan sonra başlamaktadır. Evliliğin ilk yılından sonra 

eşler birbirlerini anlamaya, iletişim kurmaya ve tanımaya başlar. 

Altıncı olarak, kültürler arası evliliklerde evlilik öncesi mensubu olunan dinin bir 

mensubu olmaya devam etme veya dinini eşinin (çoğunlukla erkeğin) dini yönünde 

değiştirme bireysel bir karar meselesi olarak kalırken Arnavut-Sırp evliliklerinde kadın 

için kendi dininden ayrılıp eşinin dinine geçme adeta evlilik sözleşmesinin bir bileşeni 

olarak onun bireysel irade ve tercihine yer vermeyen otomatik ve zorunlu bir işlem olarak 

gerçekleşir. Bu dönüşüm kendisiyle evlenilen eşten önce eşin akrabaları ve yakın çevresi 

nazarında daha büyük bir önem ve mecburiyeti ifade etmektedir. Ancak bireysel seçime 



247 

 
 

dayalı olmayan bu din değişme zamanla az çok benimsenen bir hale da dönüşmektedir 

ama önemli bir farkla ki o da Sırbistan’da iken kendini Ortodoks gibi, ziyaret için 

Arnavutluk’a gittiklerinde ise daha çok kendini bir Hristiyan olarak hissetmek şekilde. 

Yedinci olarak, kültürler arası evlilikler, aile içinde ve dışında olumlu veya olumsuz 

toplumsal önyargıların hedefi olma potansiyeline sahiptir. Sınırın Arnavutluk tarafında 

bir aile üyesinin Sırbistan’da evlenmeye karar veren kadınlarla iletişim kurmayı 

durdurma, onları hafife alma, itirazlar ve hatta aşırı kararlar çok sayıdadır. Sadece aile ya 

da yakın çevre içinde değil, ulusal önyargılar da vardır. Bunlar çeşitli televizyon 

programlarında, elektronik ve basılı gazetelerde, çeşitli portallerde ve insanlar arasında 

görülür. Her iki tarafın, özellikle de kadınların üstesinden gelmesi gereken en büyük 

zorluk, önyargılardır. 

Sekizinci olarak, kültürler arası evliliklerde eğer eşlerden birinin yeni bir ülkeye taşınma 

durumu olursa, yeni kültüre uyumuna etki eden etkenler ve uyum süreci de 

farklılaşmaktadır. Arnavut-Sırp evliliklerinde, kadın eşinin kültürel çevresine katıldığı 

için uyum sürecinde yükün ağır olan kısmı onun sırtına yüklenmiştir. Uyum sürecinde 

derin bir etkiye sahip iki etken vardır: (i) dil ve (ii) çocuk. Bunlar güveni artırmakta ve 

onlar için ikinci bir kimlik oluşturulmasına yardımcı olmaktadır. 

Dokuzuncu olarak, kültürler arası evliliklerde, zorlukların bir kısmı diğer aile üyeleriyle 

birlikte yaşamaktan ortaya çıkmaktadır. Eşleri ile yalnız yaşayanlar, eşin ailesiyle 

yaşayan kadınlarla aynı yüke ve zorluğa sahip değildir. Yalnız yaşayanlar için eşler 

arasında var olan kültürel farklılıkların üstesinden gelmek daha kolay olabilir, ancak eşin 

ailesiyle yaşarken bu farklılıklar daha belirgin ve üstesinden gelmek daha zordur. İlk 

çocuğun doğmasıyla yeni sorunlar ortaya çıkmaktadır. Çocuk için seçilen isim, Ortodoks 

Kilisesi’nde vaftizi gibi konularda gerginlik yaşanabilmektedir. Erkeğin ailesinin çifte 

genellikle yardımcı olduğu inkâr edilemez, ancak çoğu durumda erkeğin ailesi zorluklara 

neden olan bir etken gibi görünmektedir. 

Onuncu olarak, modern bireyleri evliliğe yönlendiren nedenlerin başında birbirlerinden 

hoşlanmaları, aşk, sevgi, ortak ilgi alanların sahip olmak, estetik veya cinsel çekicilik gibi 

birçok husus sıralanmaktadır. Ancak bireyleri evliliğe iten veya yönlendiren nedenlerle 



248 

 
 

evliliği bir ilişki olarak yarayan etkenler aynı şeyler değildir. Kültürelarası bir evlilik türü 

olarak hakkındadır bu çalışmanın da gösterdiği üzere birinci grup etkenler yüzeyde olan, 

daha temelde, derinde olan nedenlerdir. 

Onbirinci olarak, Arnavut-Sırp evlilikleri hem meydana geldikleri bağlam ve hem de 

gerçekleştirilme biçimlerinden dolayı sapkın (deviant) olarak nitelendirilebilir vakalardır. 

Bu evliliklerin gerçekleştiği bağlam bu tür evlilikleri hiç hoş karşılamamaktadır, daha 

önce bunları tanımamış olup reddetmeye devam eden bir bağlamdır. Modern çağda 

gerçekleşmesine rağmen bu evliliklerin bir parçası olmayı kabul eden bireylerin zihniyeti 

ile uyumlu olması için evlilik geleneklerinin temel unsurları burada da uygulanmaktadır. 

Geleneksel evliliklerin temel bir unsuru, çocuklarını evlendirmek isteyen iki aile 

arasındaki bağlantı görevi gören aracıdır. Birer ticari girişimci gibi hareket eden modern 

zamanların aracıları, geleneksel evliliğin tek yolu olan görücü usulü ile evliliği toplumsal 

ve kültürel olarak kendisine muhalefetin olduğu bir ortamda yeniden canlandırmaktadır 

Ancak, yeniden ortaya çıkması ve bu yeni modern aracının üstlendiği rol, geleneksel 

aracının üstlendiğinden tamamen farklı bir roldür. Geleneksel aracılar, bireysel faydaları 

göz önünde bulundurmadan iyi tanıdıkları bireyleri evlendirmek için bu rolü üstlenirken 

modern aracı, hem bireysel çıkarları ön planda tutmakta hem de Arnavut toplumunda 

“anormal” olarak damgalanan ve yargılanan bir evlilik türüne aracılık etmeye çalışmakta 

ve bir anlamda da başaralı olmaktadır. Dolayısıyla, bu evliliklerin yapılmasında aracının 

rolü ve işlevi onun geçmişteki işlevi ve rolüne benziyor gibi görünse de aslında 

gelenekseli sahip olduğu ahlâki çerçeveden bir sapmadır.  

Bir şey veya eylem“norm” denilen şeyden bir sapma olarak gerçekleştiğinde, bunun her 

zaman böyle kalacağı anlamına gelmemektedir. İnsanların kendilerini kültürel veya 

maddi koşullarla ilişkilendirme biçimi, sapma denilen şeyin normalleşmesine katkıda 

bulunabilir. Sapkın bir vaka normal sürece yaklaşarak (ya da benzemeye çalışarak) ya da 

toplumsal olarak normal olarak kabul edilen değerleri, davranışları, kodları taklit etmeye 

çalışarak normalliğe dâhil olabilir. Bu evliliklerin bir diğer zorluğu bireylerin kendi 

evliliklerini toplumsal önyargılar karşısında normal bir evlilik modeline sokmak zorunda 

olmalarıdır. Ama bu süreç sosyal, manevi ve duygusal maliyete sahip olduğu için hiç 

basit değildir. Zaman içinde çiftler karşılıklı anlayış ve iletişim köprüsü oluşturarak 



249 

 
 

hedeflerini gerçekleştirmeye doğru ilerlemeyi, bir aile kurmayı, çocuk sahibi olmayı, 

rolleri paylaşmayı, birbirlerine ve ailelerine saygı göstermeyi başarırlar. 

Açıklanması gereken temel husus bu evliliklerin kültürel farklılıklar yanında kendilerinin 

toplumsal olarak yaftalanmış olmaları karşısında kendilerini “sürdürülebilir, normal bir 

evlilik düzenine” nasıl taşıdıklarıdır. Bu hususu açıklayabilmek için her iki tarafı böyle 

bir evlilik yapmaya iken nedenler bir tablo halinde takdim etmek işe yarar görülmektedir.  

Tablo 3. Tarafları Evliliğe Götüren Etkenler ve İçinde Bulundukarı Bağlam 

Bağlamsal etkenler 

ve beklentiler 

Bağlam içinde tarafların konumlanma biçimi 

Sırp erkekler Arnavut kadınlar 

Nüfus Kadın sayısının az olması Erkek sayısının az olması 

Evlilik çağı 

normları 

İlk evlilik için yaşın ilerlemesi, halen 

veya ileri yaşta yalnız kalma tehlikeri, 

hayatını makul bir düzene koyma 

İlk evlilik için yaşın ilerlemesi veya 

evde kalmış biri olma tehlikesi, 

evlilik için toplumun baskısı 

Amaç Aile kurmak ve çocuk sahibi olmak Aile kurmak ve çocuk sahibi olmak 

Eşten beklentiler Evin hanımı olacak bir kadın Evin geçimini sağlayacak bir erkek 

Tabloda, bir çiftin evliliğine yol açan ortak nedenler ve içinde bulundukları bağlam 

listelenmektedir. Bireyleri harekete geçiren şey, içinde bulundukları koşullar olduğu için; 

eylemleri olağan şartlar altında yapabilecekleri seçimlere ve sahip olabilecekleri arzulara 

dayanmamaktadır zira zaten bu yollar denemiş ve başarısız olmuştur. Ancak eylemleri 

kendilerini hedeflerine ulaştırabilecek bir çözüm olarak ortaya çıkar. Sırp erkeklerin 

yaşadığı kırsal alanlarda kadınların az olması onları Arnavutluk’a yönlendirir. Öte 

yandan, kadınların yaşadığı kırsal alanlarda kendileriyle evlenmek isteyen veya 

isteyebilecek bekâr erkeklerin az olmaması onların Sırp erkeklerden gelen talebi kabul 

etmelerini etkiler. Farklı bağlamlarda meydana gelen bir durum olmasına rağmen, 

kararlarını etkileyen etkenler çok benzerdir. Bağlam, yer, dil, etnik köken, kültür ve 

inançlar gibi birçok açıdan farklıyken, bu bağlamda çok benzer hedeflere sahip bireyler 

bulunmaktadır. Bireylerin en büyük ortak noktası hallerinden ortaya çıkan ihtiyaçlarının 

ve bu karşılamak yönündeki amaçlarının özdeşliği yani aile kurmak ve çocuk sahibi 

olmak istekleridir. Bu ortak amaç, bağlamsal zorlukların üstesinden gelmelerine 



250 

 
 

yardımcı olur. Hedefe ulaşmada, aileyi nasıl tanımladıklarına dair sahip oldukları ortak 

veya benzer bakış açısı ise onlara bu yolda onlara kılavuzluk eder. İstedikleri aile türü, 

çocuklar, her tarafın üstlenmesi gereken görevler konusunda benzer fikirlere sahip 

olmaları evliliklerinin başarılı olmasının en büyük nedenidir. Ayrıca, bu bireyler için 

evlenmenin, yalnızlıktan ve toplumdan soyutlanmadan kaçınmak gibi başka nedenleri da 

vardır. Yaşlandıkça, yalnız bir yaşam sürdürme korkusu artar ve ayrıca toplumun 

baskısını arttırır. Bundan kaçınmanın tek yolu, sosyalleşmek ve toplum tarafından kabul 

edilecek bir çözüm bulmaktır. Evlilik bireylerin kendilerine bir hedef belirlemek ve 

gelecek nesillerle birleştirmek için gerekli olarak görülür. 

Araştırma verileri, karşılaştıkları kültürel ve toplumsal zorluklara rağmen bu evliliklerin 

büyük oranda başarılı oldukları ve sonuçları itibariyle her iki toplumda geçerli normlar 

dâhilinde normal işleyen bir evliliğe dönüştüklerine işaret etmektedir. Bu başarının arka 

planında her iki taraf için de büyük zorluklar olmasını rağmen ve zorluğun en büyüğünü 

en büyük zorlukları çeken taraf kadınlardır. Bu kadınların yapmak zorunda oldukları 

fedakârlık ve uzlaşma gerçekten olağanüstüdür. Onlar açısından evlendikten sonra eşini 

terk etme ve eve dönme düşüncesi imkânsızdır. Geri dönmeyi düşünmemeleri ve 

evliliklerini yürütmek için çaba harcamalarının birçok nedeni vardır. 

Hinde (2002: 179) ahlâki kural ve ilkeleri insan davranışına kılavuzluk eden özel 

düzenlemeler olarak tarif eder. Bu bakış açısından düşünüldüğünde, bu çalışmada 

evlilikleri konu edilen kadınların evliliğe giden yolda kadın ve erkekler arasındaki 

ilişkilerin nasıl olması gerektiğine dair geleneksel ahlâki normları dikkate aldıklarını 

belirtmek gerekir. Kurti’ye (2010: 123) göre, Kuzey Arnavutluk’taki aileler arasında şeref 

ve bilhassa kadınların namus ve şerefi en önemli ve en değerli şeydir. Ona göre (s. 124) 

bu bölgedeki ailelerde “anne her zaman kızın namus ve şerefini dikkate” alır ve ona 

yabancı erkeklerle konuşmaması ve onlarla birlikte bulunmamasını tavsiye etmekte itina 

gösterir. Arnavut-Sırp evliliklerinde evlenecek taraflar arasında buluşma sınırlı sayıda 

gerçekleştiğinde bile bu buluşmada kıza her zaman ailesinden biri eşlik etmiş ve tarafların 

yalnız olarak görüşmelerine izin verilmemiştir. Böylelikle aileler geleneksel normları ve 

o çerçevede evlilik gerçekleşinceye kadar kızın namus ve şerefini korumada ısrarlı 

olmuşlardır her ne kadar sonuçta gerçekleşen evlilikler kiminle evlenilebileceğine dair 

diğer toplumsal normlardan bir sapma göstermiş olsa bile. Geleneksel normların hüküm 



251 

 
 

sürdüğü böyle bir ortamda evlenen kızların bir kez evlendikten sonra kendi ailelerine 

dönmeleri onlar açısından düşünülebilir bir şey değildir çünkü böyle bir durumda hem 

kendilerinin hem de ailelerinin şerefi zedelenmiş olacaktır. Evlilik bir erkekle aynı yatağı 

paylaşmak ve artık bakire olmamak demektir. Dolayısıyla bekâretlerini bir kez kaybetmiş 

olmak evlilikleri kötü gittiğinde veya daha henüz yolun başında iken evlilikleri kendi 

beklentilerine uygun olmadığında bile bu kadınların geri dönmemeyi düşünmemelerinin 

ardında yatan en önemli etkenlerden biridir. Zira bekâretini kaybetmiş biri artık kız değil 

kadındır ve bundan sonra tekrar iyi bir evlilik yapma imkânı oldukça azalmıştır. Evliliğin 

aynı kültürden biri ile yapılmış olduğu halde bile boşanmış bir kadın olmak toplumsal 

olarak olumsuz bir durum olarak karşılanmaktadır. Böyle bir durumda onun yapabileceği 

evlilik artık bekâr biri ile değil belki evlenmiş ve boşanmış veya çocuklu veya çocuksuz 

olarak dul kalmış biriyle olabilecek bir şeydir. Dolayısıyla, kendi beyanlarının içeriğinde 

de görüldüğü üzere, bu çalışmada incelenen evliliklerde evliliğin zaten toplum tarafından 

onaylanmamış bir kimse ile yapılmış olması kadınların geleneksel normlar tarafından 

omuzlarına yüklenmiş olan yükü katlamakta ve evliliklerinin başarısız olması halinde 

çifte bir yük yüklenmek zorunda bırakmaktadır. Bu durum onların beyanlarının içeriğinde 

başat bir şekilde vurgulanmakta veya zimnen belirtilmektedir. 

Bu çalışmada incelenen evlilikler amaçların ve beklentilerin gerçeğe dönüşebilmesi için 

büyük fakat asimetrik bir fedakârlık gösterilmiş olan evlilikleridir zira tarafların 

birbirinden ve evlilik hayatından beklentileri dengede değildir. Sırp erkekler bir evliliği 

gerçekleştirmiş olmalarına ek olarak bir eşte bulmayı bekledikleri şeyleri elde etmiş 

olmaktan dolayı mutlulardır. Kadınların ise mutluluk yanında evliliklerinden daha farklı 

beklentileri olmuştur ve bu beklentilerin bir kısmı gerçekleşmemiştir. Dolayısıyla evlilik 

yoluyla tarafların elde ettiklerinde bariz bir asimetri ve orantısız bir “değiş tokuş” 

meydana gelmiştir: Bunlar anlamlı bir sözü iletişim olmadan cinsel hayatın sürdürüldüğü, 

taşıdığı duyguları paylaşmadan hamilelik yaşayan,  “günaydın” diyemeden güne başlanan 

ve gün boyunca kadınların gülümsemeye ve üzüntü gözyaşlarını gizlemeye çalıştığı 

evliliklerdir.  

Ancak sonuçta kültürel farklılıkların kendilerini ayırdığı, iletişim için güçlükler yarattığı, 

evliliklerinin toplumlarının öfke ve kınamasına uğradığı bir ortamda bu farklılıkların 

doğurmuş olduğu acı ve sıkıntı eşler arasında aynı zamanda bir kader ortaklığı duygusu 



252 

 
 

ve bilinci de yaratmıştır. Bu ortaklık onları birbirlerine adanmaya ve evliliklerini başarılı 

kılmak için birlikte çalışmaya serk etmiş ve sonuç olarak da onlar bu çabalarında başarılı 

olmuş görünmekteler. Bu başarı modern bir evlilik hikâyesinin ve ona öncülük ve 

kaynaklık eden aşkın başarısı değildir. Aksine bu başarı karşılıklı sevgi, saygı ve 

dayanışmanın doğurduğu bir başarıdır.  

  



253 

 
 

KAYNAKÇA 

6, P., ve Bellamy, C. (2012). Principles of Methodology. Research Design in Social 

Science. Los Angelos, London: Sage Publications. 

Abrahams, F. C. (2015). Modern Albania. From Dictatorship to Democracy in Europe. 

New York ve London: New York University Press. 

Ahuvia, A. C., ve Adelman, M. B. (1992). Formal Intermediaries in the Marriage Market: 

A Typology and Review. Journal of Marriage and Family, Vol. 54, No. 2, ss. 452-

463. 

Allen, S. M., ve Webster, P. S. (2001). When Wives Get Sick: Gender Role Attitudes, 

Marital Happiness, and Husbands Contribution to Household Labor. Gender ve 

Society, Vol. 15, No. 6, December, ss. 898-916. 

Alter, G. C. (2013). Generation to Generation: Life Course, Family, and Community. 

Social Science History, Vol. 37, No. 1 (Spring), ss. 1-26. 

Amato, P. R., Booth, A., Johnson, D. R., ve Rogers, S. J. (2007). Alone Together: How 

Marriage in America is Changing. United States: Harvard University Press.  

Angeles, L. C., ve Sunanta, S. (2009). Demanding Daughter Duty. Critical Asian Studies 

41:4, ss. 549-574. 

Appelbaum, R. P. (1970). Theories of Social Change. Chicago: Markham Publishing 

Company. 

Artisien, P. F. (1984). A Note on Kosovo and the Future of Yugoslav-Albanian Relations: 

A Balkan Perspective. Soviet Studies, Vol. 36, No. 2 (Apr.),  ss. 267-276. 

Atalay, B., Kontaş, Y., Beyazıt, S., ve Madenoğlu, K. (1992). Türk Aile Yapısı 

Araştırması. Ankara: DPT. 

Backer, B. (2003). Behind Stone Walls. Changing Household Organization Among The 

Albanians of Kosova (ed. Robert Elsie ve Antonia Young, with an Introduction and 

Photographs by Ann Christine). Peja: Dukagjini Balkan Books. 

Balikci, A. (1965). Quarrels in a Balkan Village. American Anthropologist, New Series, 

Vol. 67, No. 6, Part 1 (Dec.), ss. 1456-1469. 

Banac, I. (1992). Yugoslavia. The American Historical Review, Vol. 97, No. 4 (Oct.), ss. 

1084-1104. 

Barbara, A. (1989). Marriage Across Frontiers. Philadelphia: Multilingual Matters.  



254 

 
 

Barjaba, K. (1995). Recent Implications of Inter-Ethnic Relations in Albania. 

Anthropological Journal on European Cultures, Vol. 4, No. 1, Ethnicity 

Nationalism Geopolitics in the Balkans (I), ss. 79-101. 

Barjarba, K. (2004). Migration and Ethnicity in Albania: Synergies and 

Interdependencies. The Brown Journal of World Affairs, Vol. 11, No. 1 (Summer/ 

Fall), ss. 231-239. 

Barleti, M. (2005). Historia e Jetës dhe e Veprave të Skënderbeut (çev. Stefan I. Prifti, 

6.baskı). Tiranë: INFBOTUES. 

Beauvoir, S. D. (1968). The Second Sex. London: Jonathan Cape. 

Bebler, A. (2015). The Serbia-Kosovo Conflict. A. Bebler, “Frozen Conflicts” in Europe 

içinde (ss. 151-169). Berlin; Toronto: Verlag Barbara Budrich. 

Becker, G. S. (1974). A Theory of Marriage: Part II. Journal of Political Economy, Vol. 

82, No. 2, Part 2: Marriage, Family Human Capital, and Fertility, ss. 11-26. 

Becker, G. S. (1993). A Treatise on the Family (Enlarged Edition). United States: Harvard 

University Press.  

Becker, J. (2005). A Normal Guy or a Monster in a Cage? Some Considerations on the 

Death of Slobodan Milošević (1941-2006). Journal for Labour and Social Affairs 

in Eastern Europe, Vol. 8, No. 4, “The European Perspective of South-East 

Europe”, ss. 7-14. 

Berry, J. W. (1997). Immigration, Acculturation, and Adaptation. Applied Psychology: 

An International Review, 46 (1), ss. 5-68. 

Biagini, A. (2000). Historia e Shqipërisë: Nga Zanafilla Deri në Ditët Tona. Tiranë: 

Shtëpia e Librit dhe e Komunikimit. 

Bierkan, A. T., Sherman, C. P., Stocquart, E., ve Jur. (1907). Marriage in Roman Law. 

The Yale Law Journal, Vol. 16, No. 5 (Mar.), ss. 303-327. 

Biever, J. L., Bobele, M., ve North, M.-W. (1998). Therapy with Intercultural Couples: 

A Postmodern Approach. Counselling Psychology Quarterly, Vol. 11, No. 2, 

ss.181-188. 

Bilton, T., Bonnett, K., Jones, P., Lawson, T., Skinner, D., Stanworth, M., ve Webster, 

A. (2002). Introductory sociology. New York: Palgrave Macmillan. 

Black, J. S., ve Gregersen, H. B. (1991). The Other Half of the Picture: Antecedents of 

Spouse Cross-Cultural Adjustment. Journal of International Business Studies, Vol. 

22, No. 3, ss. 461-477. 

Black, J. S., ve Mendenhall, M. (1991). The U-Curve Adjustment Hypothesis Revisited: 

A Review and Theoretical Framework. Journal of International Business Studies, 

Vol. 22, No. 2, ss. 225-247. 



255 

 
 

Bradbury, T. N., Fincham, F. D., ve Beach, S. R. (2000). Research on the Nature and 

Determinants of Marital Satisfaction: A Decade in Review. Journal of Marriage 

and the Family 62, November, ss. 964–980. 

Britannica, A. (2004). Genel Kültür Ansiklopedisi Cilt:10. İstanbul: Ana Yayıncılık. 

Bulloch, H., ve Fabinyi, M. (2009). Transnational Relationships, Transforming Selves: 

Filipinas Seeking Husbands Abroad. The Asia Pacific Journal of Anthropology Vol. 

10, No. 2, June, ss. 129-142. 

Calvert, L. (2016). “Do Not Forget Your Bit Wife”: Love, Marriage and the Negotiation 

of Patriarchy in Irish Presbyterian Marriages, c. 1780–1850. Women's History 

Review (20 Jun), ss. 1-22. 

Cancian, F. M. (1986). The Feminization of Love. Journal of Women in Culture and 

Society, Vol. 11, No. 4, ss. 692-709. 

Castaldo, A., Litchfield, J., ve Reilly, B. (2007). Who Is Most Likely to Migrate from 

Albania? Evidence From the Albania Living Standards Measurement Survey. 

Eastern European Economics, Vol. 45, No. 5 (Sep. - Oct.), ss. 69-94. 

Castillo, G., ve Brereton, D. (2018). The Country and the City: Mobility Dynamics in 

Mining Regions. The Extractive Industries and Society, ss. 307-316. 

Castles, S. (2000). International Migration at the Beginning of the Twenty-first Century: 

Global Trends and Issues. International Socail Science Journal 52,3/165, ss. 269-

281. 

Chamberlin, W. H. (1965). What You Should Know About Communism and Why (2. 

baskı). New York: McGraw-Hill Book Company. 

Chang, L. C.-N. (2011). My Culture Shock Experience. A Review of General Semantics, 

Vol. 68, No. 4 (October), ss. 403-405. 

Cheng, Y., Yeoh, B. S., ve Zhang, J. (2015). Still “Breadwinners” and “Providers”: 

Singaporean Husbands, Money and Masculinity in Transnational Marriages. 

Gender, Place and Culture, Vol. 22, No. 6, ss. 867–883. 

Cherlin, A. (1983). Changing Family and Household: Contemporary Lessons from 

Historical Research. Annual Review of Sociology, Vol. 9, ss. 51-66. 

Chodorow, N. (1979). Mothering, Male Dominance, and Capitalism. Z. R. Eisenstein, 

Capitalist Patriarchy and the Case for Socialist Feminism içinde (ss. 83-106). New 

York, London. 

Cikić, J., ve Petrović, M. (2015). Rural Families and Households in Post-Socialist 

Transition: Serbian Experience. Sustainable Agriculture and Rural Development in 

Function of Achieving Strategic Goals of the Republic of Serbia within the Danube 

Region (No. III46006), ss. 35-62. 



256 

 
 

Collins, J. R., ve Nickel, K. N. (1975). Culture Shock and Cognitive Dissonance. 

American Secondary Education, Vol. 5, No. 4 (September), ss. 23-27. 

Connell, R. W. (1987). Gender and Power: Society, the Person and Sexual Politics. UK: 

Polity Press.  

Constable, N. (2003). Romance on the Global Stage. Pen Pals, Virtual Ethnography, and 

"Mail-Order" Marriages. Berkeley, London, England: University of California 

Press.  

Constable, N. (2005). A Tale of Two Marriages: International Matchmaking and 

Gendered Mobility. N. Constable, Cross-Border Marriages, Gender and Mobility 

in Transnational Asia içinde (ss. 166-186). Philadelphia: University of 

Pennsylvania Press.  

Constable, N. (2005). Introduction: Cross-Border Marriages, Gendered Mobility, and 

Global Hypergamy. N. Constable, Cross-Border Marriages, Gender and Mobility 

in Transnational Asia içinde (ss. 1-17). Philadelphia: University of Pennsylvania 

Press.  

Coombs, R. H., ve Kenkel, W. F. (1966). Sex Differences in Dating Aspirations and 

Satisfaction with Computer-Selected Partners . Journal of Marriage and Family, 

Vol. 28, No. 1 (Feb.), ss. 62-66. 

Coontz, S. (2006). Marriage, a History. How Love Conquered Marriage. United States: 

Penguin Books.  

Cotter, D., Hermsen, J. M., ve Vanneman, R. (2011). The End of the Gender Revolution? 

Gender Role Attitudes from 1977 to 2008. American Journal of Sociology, Vol. 

117, No. 1 (July), ss. 259-89. 

Cottrell, A. B. (1990). Cross-National Marriages: A Review of the Literature. Jurnal of 

Comparative Family Studies, Vol. XXI, No.2, Summer, ss. 151-169. 

Crippen, C., ve Brew, L. (2007). Intercultural Parenting and the Transcultural Family: A 

Literature Review. The Family Journal: Counseling and Therapy for Couples and 

Families, Vol. 15, NO. 2, April, ss. 107-115. 

Dassanayake, W. (1982). Newspapers As Matchmakers — A Sri Lankan Illustration. 

Journal of Comparative Family Studies, Vol. 13, No. 1 (SPRING), ss. 97-108. 

Dauti, M., ve Zhllima, E. (2016). Perceptimet dhe Qëndrimet Publike Ndaj Barazisë 

Gjinore në Shqipëri. Tiranë: PNUD. 

Davidova, S., ve Thomson, K. (2014). Family Farming in Europe: Challenges and 

Prospects (In-depth analysis). Brussels: European Parliament. 

Davis, C. V. (2014). Transnational Marriage: Modern Imaginings, Relational 

Realignments, and Persistent Inequalities. Ethnos, Vol. 79:5, ss. 585-609. 



257 

 
 

Delphy, C. (1970). The Main Enemy. Partisans, entitled Libbration des femmes, ss. 23-

40.  

Delphy, C. (2016). Close to Home: Materialist Analysis of Women's Oppression (çev. 

Diana Leonard). London, New York: Verso. 

Demiraj, S. (1988). Gramatikë Historikë e Gjuhës Shqipe. Prishtinë: Rilindja. 

Denich, B. S. (1974). Sex and Power in the Balkans. M. Z. Rosaldo and L. Lamphere, 

Woman, Culture, and Society içinde (ss. 243-262).  

Dervishi, Z. (2014). Nëpër Degëzime të Kulturës Shqiptare: Trajtesë Sociologjike e Disa 

Profileve të Modelimit Psikokulturor të Shqiptarëve. Tiranë: Emal. 

Dervishi, Z. (2016). Lente të Ndërveprimit Simbolik. Tiranë: Emal. 

Diaz, M. N., ve Potter, J. M. (1967). Introduction: The Social Life of Peasants. J. M. 

Potter, M. N. Diaz, ve G. M. Foster, Peasant Society: A Reader içinde (ss. 154-

167). Boston: Little, Brown and Co. 

Djilas, A. (1993). A Profile of Slobodan Milošević. Foreign Affairs, Vol. 72, No. 3 

(Summer), ss. 81-96. 

Drezgić, R. (2010). Religion, Politics and Gender in the Context of Nation-State 

Formation: The Case of Serbia. Third World Quarterly, Vol. 31, No. 6, The 

Unhappy Marriage of Religion and Politics: Problems and Pitfalls for Gender 

Equality, ss. 955-970. 

Durham, M. E. (1920). Twenty Years of Balkan Tangle. London: George Allen ve Unwin 

Ltd. 

Durham, M. E. (1941). ALBANIA. Geography, Vol. 26, No. 1 (March), ss. 18-24. 

Durham, M. E. (1985). High Albania. London: Virago. 

Durkheim, E. (1961). The Elementary Forms of the Religious Life. New York: Collier 

Books. 

Durkheim, E. (2003). Sosyolojik Yöntemin Kuralları. İstanbul: Bordo Siyah Klasik 

Yayınları. 

Eisenstadt, S. (1973). Tradition, Change and Modernity. New York, London, Sydney, 

and Toronto: John Wiley ve Sons. 

Eisenstein, Z. (1979). Some Notes on the Relations of Capitalist Patriarchy. Z. R. 

Eisenstein, Capitalist Patriarchy and the Case for Socialist Feminism içinde (ss. 

41-55). New York, London: Monthly Review Press.  

Elsie, R. (2012). Northern Albanian Culture and the Kanun. Albanian Language and 

Culture: 100 Years of Independence (ss. 1-6). Hague: University of Leiden. 



258 

 
 

Emiroğlu, K., ve Aydın , S. (2003). Antropoloji Sözlüğü. Ankara: Bilim ve Sanat 

Yayınları. 

Erlich, V. S. (1966). Family in Transition: A Study of 300 Yugoslav Villages. New York: 

Princeton University. 

Falkingham, J., ve Gjonça, A. (2001). Fertility Transition in Communist Albania, 1950-

1990. Population Studies, Vol. 55, No. 3 (Nov.), ss. 309-318. 

First-Dilic, R. (1974). Sex Roles in Rural Yugoslavia. International Journal of Sociology 

of the Family, Vol. 4, No. 2 (Autumn), ss. 161-169. 

Fischer, B. J. (1999). Albania at War, 1939-1945. United States of America: Purdue 

University. 

Fishman, P. M. (1978). Interaction: The Work Woman DO. Social Problems, 25, ss. 397-

406. 

Flere, S., ve Klanjšek, R. (2013). Recent Changes in the Post-Yugoslav Family: The 

Disappearance of the Last Extended Family in Europe. Journal of Comparative 

Family Studies, Vol. 44, No. 2 (March-April), ss. 249-264. 

Foster, G. M. (1953). What Is Folk Culture. American Anthropologist, New Series, Vol. 

55, No. 2, Part 1 (Apr. - Jun.), ss. 159-173. 

Frashëri, K. (1964). The History of Albania (A Brief Survey). Tirana: Tirana. 

Furlan, B. (1943). Nationality in the Balkans. The Antioch Review, Vol. 3, No. 1 (Spring), 

ss. 97-106. 

Furnham, A. (2010). Culture Shock: Literature Review, Personal Statement and 

Relevance for the South Pacific. Journal of Pacific Rim Psychology Vol. 4, Iss. 2, 

ss. 87-94. 

Furseth, I., ve Repstad, P. (2006). An Introduction to the Sociology of Religion. Classical 

and Contemporary Perspectives. England: Ashgate. 

Gellner, E. (1983). Nations and Nationalism (New Perspective - On the Past). England: 

Blackwell. 

Giddens, A. (1991). Modernity and Self-Identity. Self and Society in the Late Modern 

Age. United Kingdom: Polity Press. 

Giddens, A. (1992). The Transformation of Intimacy. Sexuality, Love and Eroticism in 

Modern Societies. United Kingdom: Cambridge Polity Press. 

Gjeçovi, S. (2018). Kanuni i Lekë Dugagjinit. Lezhë: Shtëpia Botuese "Kuvendi". 



259 

 
 

Gnjatovic, J. S., ve Devedzic, M. (2016). Certain Characteristics of Population Ageing 

Using a Prospective Approach: Serbia as a Case Study. Vienna Yearbook of 

Population Research , Vol. 14, Special issue on “Population ageing”, ss. 89-106. 

Goodsell, W. (1974). A History of Marriage and the Family. New York: Macmillan 

Company. 

Gopalkrishnan, N., ve Babacan, H. (2007). Ties that Bind: Marriage and Partner Choice 

in the Indian Community in Australia in a Transnational Context. Identities: Global 

Studies in Culture and Power, 14, ss. 507-526. 

Gordon, M. M. (1964). Assimilation in American Life. The Role of Race, Religion, and 

National Origins. New York: Oxford University Press.  

Górny, A., ve Kępinśka, E. (2004). Mixed Marriages in Migration from the Ukraine to 

Poland. Journal of Ethnic and Migration Studies Vol. 30, No. 2, March, ss. 353-

372. 

Gove, W. R. (1972). The Relationship Between Sex Roles, Marital Status, and Mental 

Illness. Social Forces, Vol. 51, No. 1, ss. 34-44. 

Gruber, S. (2012). Multiple Family Households East of the Hajnal Line: Evidence from 

Albania and Serbia. Journal of Comparative Family Studies, Vol. 43, No. 3, 

Introduction to the Special Issue Marriage as a System: Insights from the Hajnal's 

Line and Current "East-European" Family Patterns (May-June), ss. 373-388. 

Gruber, S. (2017). The Influence of Religion on Marriage Ages in Albania around 1900. 

Historical Social Research/Historische Sozialforschung, Vol. 42, No. 2 (160), ss. 

134-157. 

Guilbert, D. E., Vacc, N. A., ve Pasley, K. (2000). The Relationship of Gender Role 

Beliefs, Negativity, Distancing, and Marital Instability. The Family Journal: 

Counseling and Therapy for Couples and Families, Vol.8, No. 2., April, ss. 124-

132. 

Guzina, D. (2003). Socialist Serbia's Narratives: From Yugoslavia to a Greater Serbia. 

International Journal of Politics, Culture, and Society, Vol. 17, No. 1, Studies in 

the Social History of Destruction: The Case of Yugoslavia (Fall), ss. 91-111. 

Haan, F. d. (2012). Woman as the "Motor of Modern Life": Women's Work in Europe 

West and East Since 1945. J. Regulska, ve B. G. Smith, Women and Gender in 

Postwar Europe from Cold War to European Union içinde (ss. 87-103). London: 

Routledge. 

Hall, D. R. (1999). Representations of Place: Albania. The Geographical Journal, Vol. 

165, No. 2, The Changing Meaning of Place in Post- Socialist Eastern Europe: 

Commodification, Perception and Environment (Jul.), ss. 161-172. 

Hall, E. T., ve Hall, M. R. (1990). Understanding Cultural Differences. USA: 

Intercultural Press, Inc. 



260 

 
 

Hall, S. (1992). Introduction. S. Hall, ve B. Gieben, Formations of Modernity içinde (ss. 

1-16). Cambridge and Oxford: Open University in Association with Blackwell 

Publishers Ltd. 

Halpern, J. M., ve Kerewsky-Halpern, B. (1972). A Serbian Village in Histroical 

Perspective. Illinois: Prospect Heights. 

Harrison, D. (1988). The Sociology of Modernization and Development (1.baskı). 

London, Boston, Sydney, Wellington: Unwin Hyman. 

Harvey , K., ve Shalom, C. (1997). Language and Desire. Encoding Sex, romance and 

Intimacy. London, New York: Routlege.  

Heaton-Armstrong, D. (2005). The Six Month Kingdom: Albania 1914. London: 

I.B.Tauris ve Co. Ltd. 

Heberle, R. (1948). The Sociological System of Ferdinand Tönnies: "Community" and 

"Society". In H. E. Barnes, An Introduction to the History of Sociology (ss. 144-

165). Chicago, London: The University of Chicago Press. 

Hinde, R. A. (2002). Why Good is Good. The Sources of Morality. London, New York: 

Routledge.  

Hirsch, J. S. (2003). A Courtship after Marriage. Sexuality and Love in Mexican 

Transnational Families. Berkely, Los Angeles, London: University of California 

Press.  

Hochschild, A., ve Machung, A. (2012). The Second Shift. Working Families and the 

Revolution at Home. New York: Penguin Books. 

Hofman, A. (2010). Staging Socialist Femininity: Gender Politics and Folklore 

Performance in Serbia. Leiden, Boston: Brill Academic. 

Hsia, H.-C. (2008). Beyond Victimization: The Empowerment of ‘Foreign Brides’ in 

Resisting Capitalist Globalization. China Journal of Social Work Vol. 1, No. 2, July, 

ss. 130-148. 

Hunt, C. L., ve Coller, R. W. (1957). Internarriage and Cultural Change: A Study of 

Philippine-American Marriages. Social Forces, Vol. 35, No. 3 (March), ss. 223-

230. 

Hunt, P. (1980). Gender and Class Consciousness. UK: Palgrave Macmillan.  

Inhetveen, H., ve Blasche, M. (1987). Women in the Smallholder Economy. T. Shanin, 

Peasants and Peasant Societies içinde (ss. 28-34). London: Penguin Books. 

INSTAT. (1992). Statistical Yearbook of Albania 1991. Tiranë: Instat Alnania. 

INSTAT. (2002). Main Result of the Population and Housing Census. Tiranë: Instat 

Albania. 



261 

 
 

INSTAT. (2011). Population and Housing Census 2011. Tiranë: Adel Print. 

INSTAT. (2015). Shqipëria: Trendi i Varfërisë 2002-2005-2008-2012 (Rishikuar Prill 

2015). Tiranë: INSTAT. 

Istenič, M. C. (2007). Attitudes Towards Gender Roles and Gender Role Behaviour 

Among Urban, Rural, and Farm Populations in Slovenia. Journal of Comparative 

Family Studies, Vol. 38, No. 3, Family and Gender in the Transformation of the 

Countryside, ss. 477-496. 

Jagger, E. (2001). Marketing Molly and Melville: Dating in a Postmodern, Consumer 

Society. Sociology, Vol. 35, No. 1 (February), ss. 39-57. 

Janjić, D., Filipović, S., Jović, D., Korhec, T., Krasetva, A., ve Lacziko, E. (2017). 

National Minorities in Serbia’s Relationship with the Neighbours. The Status of 

National Minorities in Serbia and EU Negotiations: The Role of Neighbouring 

Countries. Belgrade: Forum for Ethnic Relations. 

Jarvis, C. (1999). The Rise and Fall of the Pyramid Schemes in Albania. Washington 

D.C.: International Monetary Fund. 

Jary, D., ve Julia Jary. (1995). Collins Dictionary of Sociology. Glasgow: Harper Collins 

Publishers (2. baskı). 

Jensen, H. (2018). Weber ve Durkheim. Metodolojik Bir Karşılaştırma (çev. Deniz 

Boyraz). İstanbul: Dergah Yayınları. 

John, P. K., ve Kaplan, Y. M. (2012). Culture Shock and Higher Education Performance: 

Implications For Teaching. Higher Education Quarterly, Vol. 66, No. 1, (January), 

ss. 24-46. 

Johnson-Hanks, J. (2007). Women on the Market: Marriage, Consumption, and the 

Internet in Urban Cameroon. American Ethnologist, Vol. 34, No. 4 (Nov), ss. 642-

658. 

Jongwilaiwan, R., ve Thompson, E. C. (2013). Thai Wives in Singapore and 

Transnational Patriarchy. Gender, Place and Culture, Vol. 20, No. 3, ss. 363–381. 

Kadare, I. (2015). Krushqit Janë të Ngrirë. Tiranë: Onufri. 

Kagan, H., ve Cohen, J. (1990). Cultural Adjustment of International Students. 

Psychological Science, Vol. 1, No. 2, ss. 133-137. 

Kağıtçıbaşı, Ç., ve Ataca, B. (2005). Value of Children and Family Change: A Three-

Decade Portrait From Turkey. Applied Psychology: An International Review, 54 

(3), ss. 317-337. 

Kahraman, F. (2018). Kesitlerden Topluma Bakabilmek: Georg Simmel Sosyolojisi 

Üzerine Bir İnceleme Denmesi. Sosyoloji Dergisi, sayı 37, ss. 81-100. 



262 

 
 

Kaplan, R. D. (1993). Balkan Ghosts: A Journey Through History. New York: St. Martin. 

Karpat, K. H. (1997). The Balkan National States and Nationalism: Image and Reality. 

Islamic Studies, Vol. 36, No. 2/3, Special Issue: Islam In The Balkans 

(Summer/Autumn), ss. 329-359. 

Kaufman, G. (2000). Do Gender Attitudes Matter? Family Formation and Dissolution 

Among Traditional and Egalitarian Men and Women. Journal of Family Issues, 

Vol. 21, No. 1, ss. 128-144. 

Kaufman, G., ve Taniguchi, H. (2006). Gender and Marital Happiness in Later Life. 

Journal of Family Issues Vol. 27 No. 6, June, ss. 735-757. 

Kim, H., Prouty, A. M., ve Roberson, P. N. (2012). Narrative Therapy with Intercultural 

Couples: A Case Study. Journal of Family Psychotherapy, 23, ss. 273-286. 

Klein, T. (2001). Intermarriages Between Germans and Foreigners in Germany. Journal 

of Comparative Family Studies, Vol. 32, No. 3 (Summer), ss. 325-346. 

Kohl, S. B. (2006). Love, Valor, and Endurance: World War II War Brides Making a 

Home in Montana. Montana: The Magazine of Western History, Vol. 56, No. 3 

(Autumn), ss. 22-37. 

Kohn, T. (1998). The Seduction of the Exotic: Notes on Mixed Mirriage in East Nepal. 

R. Breger ve R. Hill, Cross-Cultural Marriage: Identity and Choice içinde (ss. 67-

82). New York: Berg. 

Kondel, J., Loi, V. M., Jayakody, R., ve Huy, V. T. (2005). Gender Roles in the Family. 

Asian Population Studies, Vol. 1, No. 1, March, ss. 69-92. 

Korac, M. (1993). Serbian Nationalism: Nationalism of My Own People. Feminist 

Review, No. 45, Thinking Through Ethnicities (Autumn), ss. 108-112. 

Kringelbach, H. N. (2015). Gendered Educational Trajectories and Transnational 

Marriage Among West African Students in France. Identities: Global Studies in 

Culture and Power, Vol. 22, No. 3, ss. 288-302. 

Križan, M. (1994). New Serbian Nationalism and the Third Balkan War. Studies in East 

European Thought, Vol. 46, No. 1/2, Nationalism and Social Science (Jun.), ss. 47-

68. 

Kurti, D. (2010). Zakone e Doke Shqiptare. Shkodër: Botimet Françeskane. 

Lane, R. W. (1922). The Peaks of Shala: Being a Record of Certaing Wanderings Among 

the Hill-Tribes of Albania. London, Sydney: Chapman and Dodd. 

Lanier, A. R. (1968). Women in the Rural Areas. The Annals of the American Academy 

of Political and Social Science, Vol. 375, Women Around the World (Jan.,), ss. 115-

123. 



263 

 
 

Lee, H. (2014). Trafficking in Women? Or multicultural Family? The Contextual 

Difference of Commodification of Intimacy. Gender, Place and Culture, Vol. 21, 

No. 10, ss. 1249–1266. 

Lévi-Strauss, C. (1969). The Elementary Structures of Kinship. Boston: Beacon Press. 

Lindsey, L. L. (1990). Gender Roles: A Sociological Perspective. Englewood Cliffs, N.J.: 

Prentice Hall. 

Liu, M. (2015). Surrogate Dating and the Translation of Gendered Meanings Across 

Borders: The Case of China’s E-mail-Order Brides. Signs, Vol. 41, No. 1 (Autumn), 

ss. 29-53. 

Llotman, J. (2010). Kultura dhe Bumi. Tiranë: Pika pa Sipërfaqe. 

Lucier-Greer, M., ve Adler-Baeder, F. (2011). An Examination of Gender Role Attitude 

Change Patterns Among Continuously Married, Divorced, and Remarried 

Individuals. Journal of Divorce ve Remarriage, ss. 225-243. 

Macdonald, D. B. (2002). Slobodan Milošević and the Construction of Serbophobia. 

Kaynak JSTOR internet adresinden edinilmiştir: www.jstor.org/stable/j.ctt155jbrm 

Macionis, J. J. (2012). Sosyoloji (çev.ed. Vildan Akan). Ankara: Nobel Yayınevi. 

Mann, E., ve Waldron, J. A. (1977). Intercultural marrıage and Child Rearıng. W.-S. 

Seng, J. J. McDermott, ve T. W. Maretzki, Adjustment in Intercultural Marriage 

içinde (ss. 62-80). Hawaii: University of Hawaii. 

Maretzki, T. W. (1977). Intercultural Marriage: An Introduction. W.-S. Tseng, J. F. 

McDermott, ve T. W. Maretzki, Adjustment in Intercultural Marriage içinde (ss. 1-

13). Hawaii: The University Press of Hawaii. 

Margolin, L., ve White, L. (1987). The Continuing Role of Physical Attractiveness in 

Marriage. Journal of Marriage and Family, Vol. 49, No. 1 (Feb.), ss. 21-27. 

Markman, H. J., Stanley, S. M., ve Blumberg, S. L. (2010). Fighting for Your Marriage. 

A Deluxe Revised Edition of the Classic Best Seller for Enhancing Marriage and 

Preventing Divorce. (2. baskı). San Francisco: Jossey-Bass.  

Markoff, R. (1977). Intercultural Marriage: Problem Areas. W.-S. Tseng, J. F. 

McDermott, ve T. W. Maretzki, Adjustment in Intercultural Marriage içinde (ss. 

51-61). Hawaii: University of Hawaii. 

McKeown, T. J. (1999). Case Studies and the Statistical Worldview: Review of King, 

Keohane, and Verba's Designing Social Inquiry: Scientific Inference in Qualitative 

Research. International Organization, Vol. 53, No. 1 (Winter), ss. 161-190. 

Mead, M. (1975). Male and Female. A Study of the Sexes in a Changing World. New 

York: William Morrow & Company, Inc.  



264 

 
 

Milani, M. (1995). Jeta dhe Zakonet e Shqiptarëve. Tiranë: Muza. 

Miller, D. (1993). In Defence of Nationality. Journal of Applied Philosophy, Vol. 10, No. 

1, ss. 3-16. 

Moïsi, D. (2012). Gjeopolitika e Emocioneve. Si Po e Riformwsojnë Botën Kultura e 

Frikës, Poshtërimit dhe Shpresës (2. baskı). Tiranë: AIIS. 

Molina, B., Estrada, D., ve Burnett, J. A. (2004). Cultural Communities: Challenges and 

Opportunities in the Creation of “Happily Ever After” Stories of Intercultural 

Couplehood. The Family Journal: Conseling and Therapy for Couples and 

Families, Vol. 12, No. 2, April, ss. 139-147. 

Moodie, M. (1995). The Balkan Tragedy. The Annals of the American Academy of 

Political and Social Science, Vol. 541, Small Wars (Sep), ss. 101-115. 

Morrison, K., ve Roberts, E. (2013). The Sandžak: A History. London: Hurst & Co. 

Morvaridi, B. (1993). Gender and Household Resource Management in Agriculture. P. 

Stirling, Culture and Economy. Changes in Turkish Villages içinde (ss. 80-94). 

Huntingdon: Eothen. 

Moses, J. W., ve Knutsen, T. L. (2007). Ways of Knowing: Competing Methodologies in 

Social and Political Research. New York: Palgrave Macmillan. 

Moss, E., ve Willoughby, B. J. (2016). Associations Between Beliefs About Marriage and 

Life Satisfaction: The Moderating Role of Relationship Status and Gender. Journal 

of Family Studies, ss. 1-17. 

Neyrand, G., ve M'Sili, M. (1998). Mixed Couples in Contemporary France. Marriage, 

Acquisition of French Nationality and Divorce. Population: An English Selection, 

Vol. 10, No. 2, ss. 385-416. 

Nguyen, P. (2014). Transnational Vietnamese American Marriages in the New Land. 

Journal of Human Behavior in the Social Environment, 24, ss. 179-187. 

Nopça, F. (2012). Pikëpamje Fetare, Doket dhe Zakonet e Malcisë së Madhe. Me disa 

veçanti nga krahinat e Zadrimës dhe nga Shkodra. Tiranë: Botimet "Eneas". 

Nuruan, M. N. (2014). Türkiye Aile Yapısı Araştırması 2006 TAYA 2006 (2. baskı) T.C. 

Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı. Ankara: Taya. 

Oakley, A. (1985). Sex, Gender and Society. England: Gower Publishing Company 

Limited.  

Oberg, K. (1960). Cultural Shock: Adjustment to New Cultural Environments. Practical 

Anthropology 7: 177-182 (Yeni baskı 2006), ss. 142-146. 

Ortner, S. B. (1972). Is Female to Male as Nature Is to Culture? Feminist Studies, Vol. 1, 

No. 2 (Autumn), ss. 5-31. 



265 

 
 

OSCE. (2008). Ethnic Minorities in Serbia. An Overview. Serbia: State of the 

Organization for Security and Co-operation in Europe. 

Pande, R. (2015). “I Arranged My Own Marriage”: Arranged Marriages And Post-

Colonial Feminism. Gender, Place and Culture, Vol. 22, No. 2, ss. 172–187. 

Parsons, T. (1954). Essay in Sociological Theory. New York: Free Press. 

Parsons, T. (1959). The Social Structure of the Family. R. N. Anshen, The Family: It’s 

Function and Destiny içinde (ss. 241-274). New York: Harper & Row. 

Parsons, T., ve Bales, R. F. (1955). Family, Socialization and Interaction Process. 

Illinois: The Free Press.  

Pascoe, P. (1991). Race, Gender, and Intercultural Relations: The Case of Interracial 

Marriage. Frontiers: A Journal of Women Studies, Vol. 12, No. 1, ss. 5-18. 

Pavlović, A., ve Atanasovski, S. (2016). From Myth to Territory: Vuk Karadžić, Kosovo 

Epics and the Role of Nineteenth-Century Intellectuals in Establishing National 

Narratives. The Hungarian Historical Review, Vol. 5, No. 2, Nationalism ve 

Discourses of Objectivity: The Humanities in Central Europe in the Long 

Nineteenth Century, ss. 357-376. 

Pejin-Stokić, L., ve Grečić, V. (2012). Social Impact of Emigration and Rural-Urban 

Migration in Central and Eastern Europe: Final Country Report. Serbia: European 

Commission. 

Penn, R. (2011). Arranged Marriages in Western Europe: Media Representations and 

Social Reality. Journal of Comparative Family Studies, Vol. 42, No. 5, Family 

Diversity and Gender (September-October), ss. 637-650. 

Penn, R. (2011). Arranged Marriages in Western Europe: Media Representations and 

Social Reality. Journal of Comparative Family Studies, Vol. 42, No. 5, Family 

Diversity and Gender (September-October), ss. 637-650. 

Perel, E. (2000). A Tourist's View of Marriage: Cross-Cultural Couples-Challenges, 

Choices, and Implications for Therapy. P. Papp, Couples on the Fault Line: New 

Directions for Therapists içinde (ss. 178-204). New York, London: The Guildford 

Press. 

Peres, Y., Meisels, L., ve Frank, R. (1980). Commercial Matchmaking in Modern Israel: 

A Case of Dubious Rationality. Journal of Comparative Family Studies, Vol. 11, 

No. 4 (Autumn), ss. 475-483. 

Pesic, V. (1996). Serbian Nationalism and the Origins of the Yugoslav Crisis. 

Washington: United States Institute of Peace. 

Pine, F. (1993). "The Cows And Pigs Are His, The Eggs Are Mine": Women's Domestic 

Economy and Enterpreneurial Activity in Rural Poland. C.M.Hann, Socialism. 

Ideals, Ideologies, and Local Practice içinde (ss. 227-242). London: Routledge. 



266 

 
 

Play, F. L. (1982). On Family, Work and Social Change (The Heritage of Sociology). 

Chicago: University of Chicago Press. 

Ponce, D. (1977). Intercultural Perspectives on Mate Selection. W.-S. Tseng, M. F. Jr, ve 

T. W. Maretzki, Adjustment in Intercultural Marriage içinde (ss. 22-31). Hawaii: 

University of Hawaii. 

Poni, M. (2016). Ndryshimet Bashkëkohore në Mendësitë e Shqiptarëve për Vajzat dhe 

Gratë (Basılmamış Doktora Tezi: Tirana Üniversitesi) . Tiranë. 

Popova, E. (2008). Through Alien Eyes. A View of America and Intercultural Marriages. 

New York: Algora Publishing.  

Post, S. E. (1998). Women in Modern Albania: Firsthand Accounts of Culture and 

Conditions From Over 200 Interviews. Jefferson, N.C.: McFarland & Co. 

Redfield, R. (1956). Peasant Society and Culture. An Anthropological Approach to 

Civilization. Chicago, London: The University of Chicago Press. 

Remennick, L. (2009). Exploring Intercultural Relationships: A Study of Russian 

Immigrants Married to Native Israelis . Journal of Comparative Family Studies, 

Vol. 40, No. 5, Autumn , ss. 719-738. 

Richmond-Abbott, M. (1983). Masculine and Feminine: Sex Roles Over the Life Cycle. 

USA: McGraw-Hill, Inc. 

Ristelhueber, R. (1971). A History of the Balkan Peoples. New York: Twayne. 

Ritzer, G. (1996). Classical Sociological Theory (2. baskı). United States: McGraw-Hill. 

Riva, E. F. (2010). Interreligious and Intercultural Families in Italy: An Analysis of North 

African–Italian Marriages. Journal of Muslim Mental Health, 5, ss. 301-326. 

Robinson, K. (1996). Of Mail-Order Brides and “Boys Own” Tales: Representations of 

Asian-Australian Marriages. Feminist Review, No. 52, The World Upside Down: 

Feminisms in the Antipodes (Spring), ss. 53-68. 

Robinson, K. (2007). Marriage Migration, Gender Transformations, and Family Values 

in the “Global Ecumene”. Gender, Place and Culture Vol. 14, No. 4, August, ss. 

483-497. 

Rodríguez-García, D. (2006). Mixed Marriages and Transnational Families in the 

Intercultural Context: A Case Study of African–Spanish Couples in Catalonia. 

Journal of Ethnic and Migration Studies, ss. 403-433. 

Romano, D. (2008). Intercultural Marriage. Promises and Pitfalls (3. baskı). Boston, 

London: Intercultural Press. 

Ron, J. (2000). Boundaries and Violence: Repertoires of State Action Along the 

Bosnia/Yugoslavia Divide. Theory and Society, Vol. 29, No. 5 (Oct.), ss. 609-649. 



267 

 
 

Rondić, D. (2000). Sandžak: A Geographical and Political Analysis. Journal for Labour 

and Social Affairs in Eastern Europe, Vol. 3, No. 1 (April), ss. 131-139. 

Rosenberg, T. (1994). Albania: The Habits of the Heart. World Policy Journal, Vol. 11, 

No. 4 (Winter), ss. 85-94. 

Rosenblatt, P. C., ve Stewart, C. C. (2004). Challenges in Cross-Cultural Marriage: When 

She is Chinese and He Euro-American. Sociological Focus, Vol. 37, No. 1, 

February, ss. 43-58. 

Rosenblatt, P. C., ve Stewart, C. C. (2004). Challenges in Cross-Cultural Marriage: When 

She is Chinese and He Euro-American. Sociological Focus, ss. 43-58. 

Roudometof, V. (2001). Nationalism, Globalization, and Orthodoxy. The Social Origins 

of Ethnic Conflict in the Balkans. London: Greenwood Press. 

Sam, D. L., ve Berry, J. W. (2010). When Individuals and Groups of Different Cultural 

Backgrounds Meet. Perspectives on Psychological Science, Vol. 5, No. 4, July, ss. 

472-481. 

Sanborn, K. O. (1977). Intercultural Marriage in Hawaii. W.-S. Tseng, J. F. McDermott, 

ve T. W. Maretzki, Adjustment in Intercultural Marriage içinde (ss. 41-50). Hawaii: 

The University Press of Hawaii. 

Sarroub, L. K. (2009). Glocalism in Literacy and Marriage in Transnational Lives. 

Critical Inquiry in Language Studies, 6(1–2), ss. 63-80. 

Sayer, A. (1992). Method in Social Science: A Realist Approach (2. baskı). London: 

Routledge. 

Schmitt, B. E. (1916). The Balkan Imbroglio. Texas Review, Vol. 1, No. 3 (January), ss. 

201-209. 

Schnepp, G. J., ve Yui, A. M. (1955). Cultural and Marital Adjustment of Japanese War 

Brides. American Journal of Sociology, Vol. 61, No. 1 (Jul.,), ss. 48-59. 

Segalen, M. (1986). Historical Anthropology of the Family. (J. W. Matthews, Trans.) 

New York: Cambridge University Press.  

Shanin, T. (1987). A Peasant Household: Russia at the Turn of the Century. T. Shanin, 

Peasants and Peasant Societies içinde (ss. 21-27). London: Penguin Books. 

Shanin, T. (1987). Introduction: Peasantry as a Concept.  T. Shanin, Peasants and Peasant 

Societies içinde (ss. 1-11). London: Penguin Books. 

Shryock, A. J. (1988). Autonomy, Entanglement, and the Feud: Prestige Structures and 

Gender Values in Highland Albania. Anthropological Quarterly, Vol. 61, No. 3 

(Jul.), ss. 113-118. 



268 

 
 

Silva, L. C., Campbell, K., ve Wright, D. W. (2012). Intercultural Relationships: Entry, 

Adjustment, and Cultural Negotiations. Journal of Comparative Family Studies, 

Vol. 43, No. 6, November-December, ss. 857-870. 

Simić, A. (1983). Machismo and Cryptomatriarchy: Power, Affect, and Authority in the 

Contemporary Yugoslav Family. Ethos, Vol. 11, No. 1/2, ss. 66-86. 

Simkus, A. (2007). Cross-National Differences in the Western Balkans in Three 

Dimensions of Attitudes: Ethnic Exclusionism, Gender Role Conservatism, and 

Conservative Sexual Mores. International Journal of Sociology, Vol. 37, No. 3, 

Determinants of Social Attitudes in the Western Balkans (Fall), ss. 15-31. 

Skendi, S. (1953). Beginnings of Albanian Nationalist and Autonomous Trends: The 

Albanian League, 1878- 1881. The American Slavic and East European Review, 

Vol. 12, No. 2 (Apr.), ss. 219-232. 

Smith, M. (1955). Some Features of Foreign-Student Adjustment. The Journal of Higher 

Education, Vol. 26, No. 5 (May), ss. 231-241. 

So, C. (2006). Asian Mail-Order Brides, the Threat of Global Capitalism, and the Rescue 

of the U.S. Nation-State. Feminist Studies, Vol. 32, No. 2 (Summer), ss. 395-419. 

Sönmez, A. (1986). A Sociological Analysis of Unofficial Marriages in Turkey Based on 

Provincial Statistics (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi). Ankara: The Middle East 

Technical University. 

Sönmez, A. (1998). Bir Analiz Birimi Olarak Aile ve Hanehalkının Mahiyet ve Yapısının 

Belirlenmesi Sorunu. Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, cilt 15, 

sayı 1, 115-135. 

Stack, S. (1997). Gender Role Expectations and Personal Advertisements: A Race 

Specific Analysis of Female Profilers. İnternational Journal of Sociology of the 

Family, Vol. 27, No. 2 (Autumn), ss. 95-105. 

Stahl, J., ve Sikor, T. (2009). Rural Property in an Age of Transnational Migration: Ethnic 

Divisions in Southeastern Albania. Anthropologica, Vol. 51, No. 1, ss. 95-107. 

Stampini, M., Carletto, C., ve Davis, B. (2009). International Migration from Albania: 

The Role of Family Networks and Previous Experience. Eastern European 

Economics, Vol. 46, No. 2 (Mar. - Apr.), ss. 50-87. 

Stirling, P. (1987). A Turkish Village. T. Shanin, Peasants and Peasant Societies içinde 

(ss. 36-44). London: Penguin Books. 

Stone, L. (1977). The Family, Sex and Marriage in England 1500-1800. New York: 

Harper &Row.  

Sunar, L., Kaya, Y., ve Otrar, M. (2016). Türkiye Sosyo-Ekonomik Statü Endeksi 

Geliştirme Projesi. İstanbul: TÜBİTAK. 



269 

 
 

Sussman, N. M. (2000). The Dynamic Nature of Cultural Identity Throughout Cultural 

Transitions: Why Home Is Not So Sweet. Personality and Social Psychology 

Review, Vol. 4, No. 4, ss. 355-373. 

Suzuki, N. (2004). Inside the Home: Power and Negotiation in Filipina-Japanese 

Marriages. Women’s Studies, 33, ss. 481-506. 

Suzuki, N. (2005). Tripartite Desires: Filipina-Japanese Marriages and Fantasies of 

Transnational Traversal. In N. Constable, Cross-Border Marriages: Gender and 

Mobility in Transnational Asia içinde (124-144). Philadelphia: University of 

Pennsylvania Press.  

Swift, A. L. (1959). Religious Values. R. N. Anshen, The Family: Its Function and 

Destiny içinde (ss. 313-327). New York: Harper & Row. 

Thai, H. C. (2005). Clashing Dreams in the Vietnamese Diaspora: Highly Educated 

Overseas Brides and Low-Wages U.S Husbands. N. Constable, Cross-Border 

Marriages, Gender and Mobility in Transnational Asia içinde (ss. 145-165).  

Thomas, W. I., ve Znaniecki, F. (1987). A Polish Peasant Familty. T. Shanin, Peasants 

and Peasant Societies içinde (ss. 16-20). London: Penguin Books. 

Tili, T. R., ve Barker, G. G. (2015). Communication in Intercultural Marriages: Managing 

Cultural Differences and Conflicts. Southern Communication Journal Vol. 80, No. 

3, July–August, ss. 189–210. 

Timmerman, C. (2006). Gender Dynamics in the Context of Turkish Marriage Migration: 

The Case of Belgium. Turkish Studies Vol. 7, No. 1, ss. 125-143. 

Ting-Toomey, S. (1999). Communicating Across Cultures. New York: The Guilford 

Press.  

Ting-Toomey, S., Yee-Jung, K. K., Shapiro, R. B., Garcia, W., Wright, T. J., ve Oetzel, 

J. G. (2000). Ethnic/Cultural Identity Salience and Conflict Styles in Four US 

Ethnic Groups. International Journal of Intercultural Relations 24, ss. 47-81. 

Tirta, M. (2001). Aspekte të Etnokulturës Shqiptare në Romanin "Lule" të F. Barcatës. F. 

Barcata, Lule: Një Histori e Vërtetë Prej Kohës së Kalueme të Shqipnisë: Ligje dhe 

Zakone të Vjetra në Malet Shqiptare içinde (ss. 281-313). Mirdita: Rrëshen, 

Mirdita. 

Todorova, M. (1983). Myth-making in European Family History: The Zadruga Revisited. 

Population Structure, Marriage Patterns, Family and Household, ss. 1-54. 

Tönnies, F. (2001). Community and Civil Society. Cambridge: Cambridge University 

Press. 

Tseng, W.-S. (1977). Adjustment in Intercultural Marriage. W.-S. Tseng, J. F. 

McDermott, ve T. W. Maretzki, Adjustment in Intercultural Marriage içinde (ss. 

93-103). Hawaii: University Press of Hawaii. 



270 

 
 

Turk, M. H. (1911). Albania: The Land of the Eagle-People. The Journal of Race 

Development, Vol. 2, No. 1 (Jul.), ss. 54-66. 

Turner, B. S. (2006). The Cambridge Dictionary of Sociology. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Velimirovic, N. (1916). The Soul of Serbia (2. baskı). London: The Faith Press. 

Vezovnik, A., ve Šarić, L. (2015). Introduction: Constructing Balkan Identity in Recent 

Media Discourses. Slavic Review , Vol. 74, No. 2 (Summer), ss. 237-243. 

Voell, S. (2003). The Kanun in the City. Albanian Customary Law as a Habitus and its 

Persistence in the Suburb of Tirana, Bathore. Anthropos, Bd. 98, H. 1., ss. 85-101. 

Vullnetari, J. (2012). Albania on the Move. Links Between Internal and International 

Migration. Amsterdam: Amsterdam University Press. 

Waal, C. D. (2005). Albania Today. A Portrait of Post-Communist Turbulence. London: 

I.B. Tauris & Co Ltd. 

Walby, S. (1991). Theorizing Patriarchy. UK: Basil Blackwell. 

Walzer, S. (2008). Redoing Gender Through Divorce. Journal of Social and Personal 

Relationships Vol. 25 (1), ss. 5-21. 

Ward, C., Bochner, S., ve Furnham, A. (2001). The Psychology of Culture Shock 

(2.baskı). USA, Canada: Routledge.  

West, C., ve Zimmerman, D. H. (1987). Doing Gender. Gender and Society, Vol. 1, No. 

2, June, ss. 125-151. 

West, R. (2007). Black Lamb and Grey Falcon. A Journey Through. United States: 

Penguin Books.  

Whitaker, I. (1981). "A Sack for Carrying Things": The Traditional Role of Women in 

Northern Albanian Society. Anthropological Quarterly, Vol. 54, No. 3 (Jul.), ss. 

146-156. 

Wolf, E. R. (2000). Köylüler. Ankara : İmge. 

Wollstonecraft, M. (1996). A Vindication of the Rights of Woman. United States: Dover 

Publications.  

Young, A. (2000). Women Who Become Men. Albanian Sworn Virgins (Dress, Body, 

Culutre). Oxford, New York: Berg. 

Zapf, M. K. (1991). Cross-cultural transitions and wellness: Dealing with culture shock. 

International Journal for the Advancment of Conselling 14, ss. 105-119. 



271 

 
 

Zapf, M. K. (1993). Remote Practice and Culture Shock: Social Workers Moving to 

Isolated Northern Regions. Social Work, Vol. 38, No. 6 (November), ss. 694-704. 

Zimmermann, W. (1998). The Demons of Kosovo. The National Interest, No. 52 

(Summer), ss. 3-11. 

 

  



272 

 
 

EK 1. ORİJİNALİK RAPORU 

 



273 

 
 

EK 2. ETİK KURUL  

  



274 

 
 

EK 3. GÖNÜLLÜ KATILIM FORMU 

.......... / .......... / 2017 

 

Bu gönüllü katılım formu Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyoloji Bölümü 

doktora öğrencisi Olta Murataj tarafından yapılmakta olan ve Doç. Dr. Abdulkerim Sönmez’in 

danışmanlığını yaptığı Toplumsal Cinsiyet Rolleri Üzerine Kurulmuş Kültürel Arası Evlilikler: 

Sırbistan’da Yaşayan Arnavut-Sırp Çiftlerin Evlilikleri Üzerine Bir Vak’a Çalışması başlıklı 

araştırmaya katılım ile ilgilidir. Araştırmada Sırbistan’da, Sırp-Arnavut evliliklerin üzerine 

kurulduğu roller, beklentiler, taahhütler ve bu evliliklere, kültürel ve etnisiteler arası farklılıkların 

ve unsurların nasıl eklemlendiği ve tarafların hangi stratejiler ile beklentilere aldıklarının 

incelenmekte olduğu araştırmacı tarafından bana iza edilmiştir. Bu araştırmaya katılmam 

konusunda bana hiçbir baskıda bulunulmadı. İsim, soyisim ve iletişim bilgilerimin gizli kalacağı 

ve araştırmacı tarafından özenle korunacağı, katılımımın anonim olacağı ve görüşme boyunca 

yapılacak olan ses kaydının hiçbir şekilde başkalarıyla paylaşılmayacağı konusunda yeterli güven 

verildi. Araştırmaya sunduğum verilerin, gelecekte yapılması olası başka bilimsel çalışmalarda 

kullanılmasına ve yayımlanmasına onay veriyorum. Bu çalışmalarda da katılımımın gizli kalacağı 

konusunda bilgilendirildim. Çalışmadan herhangi bir sebep bildimeksizin istediğim zaman 

ayrılabileceğim, katılımımı yarıda bırakırsam o ana kadar toplanmış olan verinin araştırmacıda 

kalıp kalmayacağına kendim karar verebileceüim ve vermiş olduğum cevpalerın hepsini ya da bir 

kısmının araştırmada dikkate alınmamasını isteyebileceğim baba bildirildi. Görüşme süresinde 

her bir soruya cevap verip vermemekte özgür olduğum ve tüm bu konularda herhangi bir 

sorumluluk taşımayacağım ifade edildi.  

Araştırmacıdan çalışma hakkında kapsamlı ve detaylı bilgi almak için yeterli zamanım ve 

olanağım oldu. Araştırma hakkında herhangi bir sorum olduğunda Olta Murataj (elektronik 

posta adresi) veya Doç. Dr. Abdulkerim Sönmez (elektronik posta adresi) ile dilediğim zaman 

iletişim kurabileceğim biliyorum. 

Bu çalışma ve çalışma kapsamında hazırlanmış olan görüşme formu, Hacettepe Üniversitesi 

Etik Komisyonu tarafından incelenmiş ve uygun bulunmuştur. 

 Görüşme süresinde ses kaydı yapılmasını onaylıyor musunuz?  

Evet                                             Hayır 

 

Katılımcının,                                                                             Araştırmacının, 

Adı Soyadı:                                                                                Adı Soyadı: 

Adresi: Adresi: 

Telefonu: Telefonu: 

İmzası: İmzası: 

 

 

 



275 

 
 

EK 4. KADIN KATILIMCI MÜLÂKAT CETVELİ 

Görüşme yeri: 

Görüşme tarihi-saati: 

 

Bölüm I. Demografik Durumu 

1.1. Yaşı: 

1.2. Öğrenim düzeyi: 

1.3. Dini mensubiyeti:  

1.4. Eğer çalışıyorsa, yapmakta olduğu işi veya mesleği:  

1.5. Halen Sırbistan’da nerede yaşadığı:  

1.6. Evlilik süresi (yıl olarak):  

Bölüm II. İçinden Geldiği Ailenin Durumu 

2.1. Arnavutluk’un hangi bölgesinden olduğu (köken olarak): 

2.2. Babası ve annesinin etnik kökeni: 

2.3. Babasını öğrenim düzeyi ve mesleği: 

2.4. Annesinin öğrenim düzeyi ve mesleği: 

2.5. Kaç kardeşi olduğu: 

2.6. Evlendiğinde ailede kaç kişinin birlikte yaşadığı? 

2.7. Ailesinin iktisadi durumunun nasıl (zengin, fakir, orta halli vb) tarif edilebileceği: 

Bölüm III. Kendisinin Evlilik Öncesi Durumu 

3.1. Evlenmeden önce herhangi bir işte çalışıyor muydu, yoksa ev kızlığı mı yapıyordu? Eğer 

çalışıyorsa ne iş yapıyordu, çalışmıyorsa evde ne tür işlerden sorumlu idi? 

3.2. Bir ev kızı veya kadını olmak veya evinin kadını olmak adına ailesi kendisini nasıl 

yetiştirdi? 

3.3. Evlenmeden önce gelecekte nasıl bir evlilik yapmayı düşünüyordu? 

3.4. Evlenmeden önce ailesi evliliğe giden bir arkadaşlık kurma veya kurmama konusunda nasıl 

bir özgürlük tanımıştı? (Annesi, babası, varsa erkek kardeşleri telkin veya baskı yoluyla 

onu nasıl yönlendirdiler veya kısıtladılar) ? 

3.5. Sırp erkekle evlenmeden önce herhangi biri ile ciddi anlamda bir evlilik planı veya girişimi 

oldu mu (söz, nişan veya evlilik)? 

3.6. Evlilik öncesinde hiç yabancı bir erkekle evlenmeyi, Arnavut bir erkekle de evlenmemeyi 

düşündü mü, neden? 

Bölüm IV. Tanışma Süreci 

4.1. Bir Sırp erkekle evlenme konusunun ne zaman, ne üzerine ve nasıl ortaya çıktığı? 

4.2. Kocasıyla kendisini kimin, nasıl tanıştırdığı ve tanışmaya aracılık edenin/edenlerin evlilik, 

müstakbel kocasının kişisel görünümü, huyu, işi, mesleği, gelir durumu ve bir evlilik 

öncesinde müstakbel eş hakkında gündeme getirilebilecek her konuda ve Sırbistan 

hakkında ne tür bilgiler verdikleri? 

4.3. Kendisine verilen bu bilgiler onda ne türden olumlu veya olumsuz izlenimler, beklentiler 

veya kaygılar uyandırdı, neden? 

4.4. Aile üyelerinin ve eğer bu bilgiyi başkaları ile paylaştı ise, paylaştığı kişilerin yapılması 

düşünülen evlilik fikri hakkında kendisine ne tür tepkiler verdikleri, tavsiyede 

bulundukları?  



276 

 
 

4.5. Kocasıyla ilk tanışma-karşılaşma sürecinin nasıl seyrettiği, karşılıklı olarak beklentileri, 

beğenileri, bir evliliğin mümkün olması hakkında neleri konuştukları, hangi konularda 

anlaşma, anlaşmazlık yaşadıkları, vaatlerinin neler oldukları? 

4.6. Evliliğe giden süreçte kendisini bu evliliğe yapmaya ikna eden veya iten ama onu aynı 

zamanda heyecanlandıran, tereddütte bırakan veya kaygılandıran hususların neler 

oldukları, bunları kimlerle konuşup tartıştığı ve sonuç olarak nasıl ve niçin bu evliliği 

yapmaya karar verdiği? 

4.7.  Bu evliliği yapması halinde ailesinden, arkadaşlarından, ülkesinden uzakta yaşamakla 

ilgili olarak hasret çekme, kopma, bir daha görememe veya özleme adına neler aklına geldi, 

neler hakkında kaygılandığı? 

4.8. Bütün bu olup bitenlerden sonra bu evliliği yapmaya karar verirken kendisinden bir eş, 

anne ve ev kadını olmak adına beklenen şeyler hakkında nasıl bir kanaat oluşturduğu? 

4.9. Böyle bir evliliği yapmanın bir Arnavut erkekle evlenme ile kıyaslandığında, onun 

nazarında ne tür farklılık ve benzerlikleri olduğunu düşündüğü? 

Bölüm V. Evliliğe Giden Süreçte Yapılan Törenler  

5.1. Tanıştıktan ne kadar zaman sonra, nerede, nasıl nişanlandıkları? 

5.2. Nişanlandıktan ne kadar zaman sonra, nerede, nasıl bir tören sonunda evlendikleri? 

5.3. Nişanlılık süresince müstakbel eşinin Arnavutluk’a gelip kendisi ve ailesi ile kaç kere 

görüştüğü, birlikte evlilik töreni ve gelecekteki ilişkileri ve hayatları hakkında neler 

konuştukları, gezi, ziyaret ve eğlence yerlerine gitmek gibi birlikte neler yaptıkları? 

5.4. Nişan ve evlilik törenleri esnasında kendisinin, aile üyelerinin;  kocasının ve kocasının 

ailesinin üyelerinin beklentilerinin ne oranda karşılandığı? 

Bölüm VI. Evlilik sürecinde eş ve koca ile ilişkiler, ev işleri ve çocuk bakımı ile ilgili işler ve 

sorumluluklar 

6.1. Evlilik töreni sonunda nerede, nasıl bir evde kimlerle birlikte bir aile olarak yaşamaya 

başladığı? 

6.2. Yeni bir gelin olarak evliliğinin ilk günlerinin nasıl geçtiği, ev içinde ve dışında kimlerle 

neler yaptığı? 

6.3. Evliliğin ilk haftasından sonra kocası, birlikte yaşadığı ailenin üyeleri ile ilişkilerinin nasıl 

bir seyir takip ettiği, ev içi ve dışı işlerde nasıl bir işbölümü takip edildiği, kocasının ve 

diğer aile üyelerinin tavır ve davranışlarının nasıl olduğu? 

6.4. Ailenin gelir ve refah durumunun ne olduğu, gelirin kimler tarafından kazanıldığı ve 

denetlendiği, geçim zorluğu yaşanıp yaşanmadığı ve bunların aile içi ilişkiler ve özellikle 

kocası ile olan ilişkileri üzerinde etkisi olup olmadığı? 

6.5.  Çocuğunun olup olmadığı, varsa kaç çocuğu olduğu ve ilk çocuğunu evlendikten ne kadar 

sonra doğurduğu? 

6.6. Çocuk yoksa: - Bir çocuk sahibi olma ihtiyacını ve arzusunu hissediyor musunuz? - Çocuk 

sahibi olsaydı cinsiyetinin ne olmasını isterdi? - Çocuk sahibi olmak, içinde bulunduğu aile 

ve yaşadığı yerle şimdi olduğundan daha fazla bir yakınlaşma yaşar mıydı? 

6.7. Hamilelik sürecinde kocasının ve diğer aile üyelerinin kendisine nasıl davrandıkları? 

6.8. Çocuklara isim verilmesi, yetiştirilmesi, din, dil, adetler öğretilmesi, kimlik kazandırılması 

konusunda kocası ve diğer aile üyeleri ile nasıl bir anlaşma ya da anlaşmazlık yaşadıkları, 

sorunları nasıl aştıkları ya da aşamadıkları? 

6.9. Çocuğunuzun doğumu, sizin eşinizle ve diğer aile üyeleri ile olan ilişkilerinizi değiştirdi 

mi, nasıl? 

6.10. Evlilik sonrasında kendi ailesini hangi sıklıkla ziyaret ettiği, ziyarete kimlerin eşlik ettiği 

veya etmediği ve bu konuda iktisadi imkânlardan veya başka sebeplerden dolayı sıkıntı 

yaşayıp, yaşamadığı? 

6.11. Kocasının ve çocuklarının kendi ailesi ile ilişkilerinin nasıl olduğu? 



277 

 
 

Bölüm VII. Evlilik sürecinde, dil, inanç, kimlik, aidiyet ve iletişim ile ilgili yaşanan zorluk 

ve kolaylıklar, yaşanan sorunların nasıl çözümlendiği  

7.1. Dil bilmemekten ötürü kocasıyla aile içinde nasıl iletişim kurup anlaştığı, dil 

bilmemesinden ötürü kocasıyla arasında bir yabancılık duygusu yaşayıp, yaşamadığı ve dil 

kaynaklı iletişim engelleri aşılınca kocasıyla arasında daha fazla bir yakınlaşma ya da 

aksine olarak uzaklaşma yaşayıp yaşamadığı? 

7.2. Bu evlilikte din kendisi ve kocası açısından ne kadar önemliydi? Dinini ve ismini değiştirdi 

mi, değiştirdiyse bunun kendisinde nasıl bir etki bıraktığı? Din farklılıklarından dolayı 

kocasıyla anlaşmazlıklar yaşayıp, yaşamadığı ve şimdiki durumun nasıl olduğu? 

7.3. Evlilikleri süresince eşiyle en zor alıştığı konu ya da konuların neler oldukları ve bu konuda 

ne yaptıkları? 

7.4. Arnavutlar ile Sırplar arasına mevcut olan karşılıklı bazı önyargılardan hangileri ile sık sık 

karşılaştığı ve bunların aile içinde, kocasıyla olan ilişkilerinde ve daha genel olarak içinde 

yaşadığı çevrede kendisi açısından iletişim, anlaşma, yakınlık kurma veya uzaklaşma 

bakımlarından bir sorun oluşturup oluşturmadığı?  

7.5. Burada evli olan diğer Arnavut kadınlarla görüşüp görüşmediği, karşılıklı ziyarette bulunup 

bulunmadıkları, aralarında yardımlaşma, dayanışma gösterip, göstermedikleri ve bunu ne 

şekilde yaptıkları? 

7.6. Sırp birisiyle evlendikten sonra, Arnavutluk’a gittiğinde insanların kendisine nasıl 

davrandıkları? Herhangi bir önyargı, dışlama hissedip etmediği? 

 

 

Bölüm VIII. Başlangıçtaki beklentiler, vaatler veya umutların ne oranda gerçekleştiği 

8.1. Bu evlilikten kendisinin beklentilerinin ne oranda karşılandığı, karşılanmayan hususların 

neler oldukları ve bunların evliliğin sürdürülmesini, kocasıyla ilişkilerinin içeriğini nasıl 

etkilediği? 

8.2. Eğer evlilik sürecine kocanın gözünden bakacak olsaydı, onun açısından bu evliliğin 

kocanın beklentilerinin ne oranda karşıladığı, karşılanmayan hususların neler oldukları ve 

bunların evliliğin sürdürülmesini, kocanın kendisiyle olan ilişkilerinin içeriğini nasıl 

etkilediği?   

8.3. Geriye dönüp baktığında yaptığı evliliği bir daha yapar mıydı, neden? 

8.4. Böyle bir evlilik yapmak isteyenlere neler tavsiye ederdi, neden?  

8.5. Deneyimlerinizden hareketle (gördükleriniz ve duyduklarınızdan) belirtmek gerekirse, 

sizce Sırp toplumu bu evlilikleri nasıl görüyor? Arnavut toplumu nasıl görüyor? 

8.6. Sizin evliliğiniz başka bir Arnavut kızın da aynı şekilde bir evilik yapmasına sebep oldu 

mu, nasıl? 

 

  



278 

 
 

EK 5. ERKEK KATILIMCI MÜLÂKAT CETVELİ 

Görüşme yeri: 

Görüşme tarihi-saati: 

 
Bölüm I. Demografik Durumu 

1.1. Yaşı: 

1.2. Öğrenim düzeyi: 

1.3. Dini mensubiyeti:  

1.4. Eğer çalışıyorsa, yapmakta olduğu işi veya mesleği:  

1.5. Halen Sırbistan’da nerede yaşadığı:  

1.6. Evlilik süresi (yıl olarak):  

Bölüm II. İçinden Geldiği Ailenin Durumu 

2.1. Sırbistan’ın hangi bölgesinden olduğu (köken olarak): 

2.2. Babası ve annesinin etnik kökeni: 

2.3. Babasını öğrenim düzeyi ve mesleği: 

2.4. Annesinin öğrenim düzeyi ve mesleği: 

2.5. Kaç kardeşi olduğu: 

2.6. Ailede kaç kişinin birlikte yaşadığı: 

2.7. Ailesinin iktisadi durumunun nasıl (zengin, fakir, orta halli vb) tarif edilebileceği: 

Bölüm III. Kendisinin Evlilik Öncesi Durumu 

3.1. Herhangi bir işte çalışıyor muydu, eğer çalışıyor idiyse ne iş yapıyordu, 

çalışmıyorduysa evde ne tür işlerden sorumlu idi? 

3.2. Evlenmeden önce gelecekte nasıl bir evlilik yapmayı düşünüyordu? 

3.3. Arnavut kızla evlenmeden önce herhangi biri ile ciddi anlamda bir evlilik planı veya 

girişimi oldu mu (söz, nişan veya evlilik)? 

3.4. Evlilik öncesinde hiç yabancı bir kızla evlenmeyi, Arnavut bir kızla da evlenmemeyi 

düşündü mü?  

Bölüm IV. Tanışma Süreci 

4.1. Bir Arnavut kızla evlenme konusunun ne zaman, ne üzerine ve nasıl ortaya çıktığı 

4.2. Eşiyle kendisini kimin, nasıl tanıştırdığı ve tanışmaya aracılık edenin/edenlerin 

evlilik, müstakbel karısının kişisel görünümü, huyu, işi, mesleği, gelir durumu ve bir 

evlilik öncesinde müstakbel eş hakkında gündeme getirilebilecek her konuda ve 

Arnavutluk hakkında ne tür bilgiler verdikleri 

4.3. Kendisine verilen bu bilgilerin onda ne türden olumlu veya olumsuz izlenimler, 

beklentiler veya kaygılar uyandırdığı ve bunun nedenleri 

4.4. Size verilen bilgilerden şüphe ettiniz mi? Yani söylenenlerin tamamen doğru 

olmayabileceğini düşündünüz mü? Eğer öyleyse, bilgilerin doğru veya yanlış olup 

olmadıklarını belirlemek için ne/neler yaptınız? 

4.5. Aile üyelerinin ve eğer bu bilgiyi başkaları ile paylaştı ise, paylaştığı kişilerin 

yapılması düşünülen evlilik fikri hakkında kendisine ne tür tepkiler verdikleri, 

tavsiyede bulundukları  



279 

 
 

4.6. Eşiyle ilk tanışma-karşılaşma sürecinin nasıl seyrettiği, karşılıklı olarak beklentileri, 

beğenileri, bir evliliğin mümkün olması hakkında neleri konuştukları, hangi 

konularda anlaşma, anlaşmazlık yaşadıkları, vaatlerinin neler oldukları 

4.7. Evliliğe giden süreçte kendisini bu evliliğe yapmaya ikna eden veya iten ama onu 

aynı zamanda heyecanlandıran, tereddütte bırakan veya kaygılandıran hususların 

neler oldukları, bunları kimlerle konuşup tartıştığı ve sonuç olarak nasıl ve niçin bu 

evliliği yapmaya karar verdiği 

4.8. Sırp bir kadınla evlenme ile kıyaslandığında böyle bir evliliği yapmanın bir onun 

nazarında ne tür farklılık ve benzerlikleri olduğunu düşündüğü 

Bölüm V. Evliliğe Giden Süreçte Yapılan Törenler  

5.1. Tanıştıktan ne kadar zaman sonra, nerede, nasıl nişanlandıkları 

5.2. Nişanlandıktan ne kadar zaman sonra, nerede, nasıl bir tören sonunda evlendikleri  

5.3. Nişanlılık süresince Arnavutluk’a gidip müstakbel eşi ve eşinin ailesi ile kaç kere 

görüştüğü, birlikte evlilik töreni ve gelecekteki ilişkileri ve hayatları hakkında neler 

konuştukları, gezi, ziyaret ve eğlence yerlerine gitmek gibi birlikte neler yaptıkları 

5.4. Nişan ve evlilik törenleri esnasında kendisinin, aile üyelerinin;  eşinin ve eşinin 

ailesinin üyelerinin beklentilerinin ne oranda karşılandığı 

Bölüm VI. Evlilik sürecinde eş ve koca ile ilişkiler, ev işleri ve çocuk bakımı ile ilgili işler ve 

sorumluluklar 

6.1. Evlilik töreni sonunda nerede, nasıl bir evde kimlerle birlikte bir aile olarak yaşamaya 

başladığı 

6.2. Yeni gelininden kendisi ve aile üyelerinin ev içinde ve dışında iş yapmasının 

beklenip, beklenmediği, beklendiyse bunların neler oldukları Kendisinin ev içi ve 

dışındaki işlerin yapılmasında eşine herhangi bir şekilde yardımcı olup olmadığı 

6.3. Eşi ile kendi (kocanın) ailesinin üyeleri arasında bir anlaşmazlık yaşandığında eşine 

nasıl davrandığı 

6.4. Eşiyle cinsel uyum yaşayıp yaşamadığı, dil, anlayış ve kültürel farkların bunda bir 

etkisinin olup olmadığı 

6.5. Ailenin gelir ve refah durumunun ne olduğu, gelirin kimler tarafından kazanıldığı ve 

denetlendiği, geçim zorluğu yaşanıp yaşanmadığı ve bunların aile içi ilişkiler ve 

özellikle eşiyle ile olan ilişkileri üzerinde etkisi olup, olmadığı 

6.6. Çocuğunun/çocuklarının olup olmadığı, varsa kaç çocuğu olduğu ve ilk çocuğunu 

evlendikten ne kadar sonra dünyaya geldiği 

6.7. Çocuklara isim verilmesi, yetiştirilmesi; din, dil ve adetlerin öğretilmesi, kimlik 

kazandırılması konusunda karısı ve diğer aile üyeleri ile nasıl bir anlaşma ya da 

anlaşmazlık yaşadıkları, sorunları nasıl aştıkları ya da aşamadıkları 

Bölüm VII Evlilik sürecinde, dil, inanç, kimlik, aidiyet ve iletişim ile ilgili yaşanan zorluk ve 

kolaylıklar, yaşanan sorunların nasıl çözümlendiği  

7.1. Dil bilmemekten ötürü eşiyle aile içinde nasıl iletişim kurup anlaştığı, dil 

bilmemesinden ötürü eşiyle arasında bir yabancılık duygusu yaşayıp, yaşamadığı ve 

dil kaynaklı iletişi engelleri aşılınca eşiyle arasında daha fazla bir yakınlaşma ya da 

aksine olarak uzaklaşma yaşayıp yaşamadığı 

7.2. Bu evlilikte dinin kendisi ve eşi açısından ne kadar önemli olmuş olduğu. Eşinin 

dinini ve ismini değiştirmesini isteyip istemediği ve her iki halde de bunu neden 



280 

 
 

yaptığı ve sonucun ne olduğu.  Din farklılıklarından dolayı eşiyle anlaşmazlıklar 

yaşayıp, yaşamadığı ve şimdiki durumun nasıl olduğu 

7.3. Evlilikleri süresince eşiyle en zor alıştığı konu ya da konuların neler oldukları ve bu 

konuda ne yaptıkları 

7.4. Şimdi Arnavutluk’a gittiğinde bir Sırp ile evlendiği için kendisine yöneltilmiş bir 

önyargı hissedip hissetmediği, olumlu veya olumsuz ne tür deneyimler yaşadığı 

Bölüm VIII: Başlangıçtaki beklentiler, vaatler veya umutlar ne oranda gerçekleştiği  

8.1. Bu evlilikten kendisinin beklentilerinin ne oranda karşılandığı, karşılanmayan 

hususların neler oldukları ve bunların evliliğin sürdürülmesini, eşiyle ilişkilerinin 

içeriğini nasıl etkilediği 

8.2. Eğer evlilik sürecine eşinin gözünden bakacak olsaydı, onun açısından bu evliliğin 

eşinin beklentilerinin ne oranda karşıladığı, karşılanmayan hususların neler oldukları 

ve bunların evliliğin sürdürülmesini, eşinin kendisiyle olan ilişkilerinin içeriğini nasıl 

etkilediği   

8.3. Geriye dönüp baktığında bu evliliği yine yapıp yapmayacağı ve bunun nedeni  

8.4. Böyle bir evlilik yapmak isteyenlere neler tavsiye edeceği ve bunun nedeni, nedenleri 

8.5. Onun şimdiye kadarki deneyim ve gözlemlerine göre Sırp ve Arnavut toplumunun 

bu tür evliliklere nasıl baktığı 

8.6. Kendi evliliğinin başkalarının evliliklerini özendirip, özendirmediği 

 

 


