
 
 

 

OKUL ÖNCESİ EĞİTİM PROGRAMI  
DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ 

Şaban TATAR 

Yüksek Lisans Tezi 
Din Eğitimi Anabilim Dalı 

Yrd. Doç. Dr. Eyüp ŞİMŞEK 
2013 

Her Hakkı Saklıdır 



 
 

T.C. 

ATATÜRK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

Şaban TATAR 

 

OKUL ÖNCESİ EĞİTİM PROGRAMI  

DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 
 
 
 
 
 
 

TEZ YÖNETİCİSİ 

Yrd. Doç. Dr. Eyüp ŞİMŞEK 

 
 
 
 
 

 
 
 

ERZURUM-2013 
  



 

 

 

 

 

 

 

 
 

 



 

 

 

 

 

 

 
 

 

 



i 
 

 

 
İÇİNDEKİLER 

ÖZET ..................................................................................................................................İV 
ABSTRACT ......................................................................................................................... V 
KISALTMALAR DİZİNİ .................................................................................................Vİ 
ÖNSÖZ ............................................................................................................................. Vİİ 
GİRİŞ .................................................................................................................................... 1	
a. Araştırmanın Problemi ................................................................................................... 1 
b. Araştırmanın Amacı ve Önemi ...................................................................................... 4 
c. Alanla İlgili Yapılan Çalışmalar ..................................................................................... 8 

BİRİNCİ BÖLÜM	
ÇOCUKLUK EVRESİ GELİŞİM ÖZELLİKLERİ VE DİN EĞİTİMİ	

1.1.ÇOCUKLUK EVRESİ GELİŞİM ÖZELLİKLERİ ................................................. 10 
   1.1.1. Bebeklik Evresi (0-3 Yaş) ..................................................................................... 11 
   1.1.2. İlk Çocukluk Evresi (3-6 Yaş) ............................................................................. 13 
   1.1.3. Son Çocukluk Evresi (6-11 Yaş) .......................................................................... 15 
1.2. İLK ÇOCUKLUK EVRESİ DİNİ GELİŞİM ÖZELLİKLERİ VE EĞİTİMİ ...... 17 
   1.2.1. Çocukluk Evresi Dini Gelişimin Temel Özellikleri ........................................... 20 
      1.2.1.1. Himaye Altında Bulunma Duygusu .............................................................. 20 
      1.2.1.2. Kolay İnanırlık ................................................................................................ 23 
      1.2.1.3. Taklit ve Özdeşim ........................................................................................... 25 
      1.2.1.4. Soru Sormaya Düşkünlük .............................................................................. 27 
      1.2.1.5. Ben Merkezcilik (Egosantrizm) ..................................................................... 31 
      1.2.1.6. İnsan Benzeri Allah Tasavvuru (Antropomorfizm) .................................... 32 
1.3. İLK ÇOCUKLUK EVRESİ DİN EĞİTİMİNDE AİLENİN YERİ VE ÖNEMİ…45 
   1.3.1. Ailenin Tanımı ve Önemi ................................................................................ ….48 
   1.3.2. Ailede Dini Duygu Gelişiminde Uygulanacak Bazı Temel İlkeler ................... 54 
      1.3.2.1. Yaşayarak Eğitme Yaklaşımı Benimsenmeli ............................................... 54 
      1.3.2.2. Davranışlarda Tutarlı Olunmalı ................................................................... 68 
      1.3.2.3. Alternatif Davranış Örnekleri Sunulmalı .................................................... 69 
      1.3.2.4. Sevgi Ve Şefkatle Yaklaşılmalı ...................................................................... 71 
      1.3.2.5. Tatlı Dil Kullanılmalı ..................................................................................... 76 
      1.3.2.6. Hoşgörülü ve Müsamahakâr Davranılmalı .................................................. 81 

İKİNCİ BÖLÜM	
OKUL ÖNCESİ EĞİTİM PROGRAMI VE DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ	

2.1. TÜRK MİLLİ EĞİTİM SİSTEMİNİN YAPISI ....................................................... 87 
   2.1.1. Türk Millî Eğitimi’nin Genel Amaçları .............................................................. 87 
   2.1.2. Okul Öncesi Eğitimin Amaçları .......................................................................... 88 
   2.1.3. Okul Öncesi Eğitimin Temel İlkleri .................................................................... 89 
2.2. OKUL ÖNCESİ EĞİTİM PROGRAMI ................................................................... 90 
   2.2.1. Programla İlgili Genel Açıklamalar .................................................................... 90 



ii 
 

       
       
 

   2.2.2. Programın Temel Özellikleri ............................................................................... 91 
      2.2.2.1. Çocuk Merkezlidir .......................................................................................... 91 
      2.2.2.2. Esnektir ............................................................................................................ 92 
      2.2.2.3.Temalar/Konular Amaç Değil Araçtır ........................................................... 92 
      2.2.2.4. Problem Çözme ve Oyun Temelli Etkinliklerdir ......................................... 92 
      2.2.2.5. Keşfederek Öğrenme Önceliklidir ................................................................ 93 
      2.2.2.6. Öğrenme Merkezleri Önemlidir .................................................................... 93 
      2.2.2.7. Büyük Grup, Küçük Grup ve Bireysel Etkinliklere Dengeli Bir Biçimde   
Yer Verilmesini Gerektirir ............................................................................................... 93 
      2.2.2.8. Yaratıcılığın Geliştirilmesi Ön Plandadır .................................................... 93 
      2.2.2.9. Günlük Yaşam Deneyimlerinin ve Yakın Çevre Olanaklarının Eğitim 
Amaçlı Kullanılması Teşvik Edilir ................................................................................... 94 
      2.2.2.10. Evrensel Ve Toplumsal Değerlere Yer Verilir ........................................... 94 
      2.2.2.11. Öğretmene Özgürlük Tanır ......................................................................... 94 
      2.2.2.12. Değerlendirme Süreci Çok Yönlüdür ......................................................... 95 
      2.2.2.13. Aile Eğitimi ve Katılımı Önemlidir ............................................................. 95 
      2.2.2.14. Özel Gereksinimli Çocuklar İçin Uyarlamalara Yer Verir ...................... 96 
      2.2.2.15. Rehberlik Hizmetlerine Önem Verilir ........................................................ 96 
2.2.3. Etkinlik Türleri ve Açıklamaları ............................................................................ 96 
   2.2.3.1. Matematik Etkinliği ........................................................................................... 96 
   2.2.3.2. Drama Etkinliği ................................................................................................. 97 
   2.2.3.3. Okuma Yazmaya Hazırlık Etkinliği ................................................................ 97 
   2.2.3.4. Alan Gezisi .......................................................................................................... 97 
   2.2.3.5. Sanat Etkinliği .................................................................................................... 98 
   2.2.3.6. Türkçe Etkinliği ................................................................................................. 98 
   2.2.3.7. Oyun Etkinliği .................................................................................................... 98 
   2.2.3.8. Müzik Etkinliği .................................................................................................. 98 
   2.2.3.9. Fen Etkinliği ....................................................................................................... 99 
   2.2.3.10. Hareket Etkinliği ............................................................................................. 99 
2.2.4.  Aile, Öğretmen Ve Okul Öncesi Dönemin Önemi İle İlgili Açıklamalar .......... 99 
   2.2.4.1. Okul Öncesi Dönemin Önemi İle İlgili Açıklamalar ...................................... 99 
   2.2.4.2. Ailenin Önemi İle İlgili Açıklamalar .............................................................. 100 
   2.2.4.3. Öğretmenin Önemi İle İlgili Açıklamalar ..................................................... 101 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM	
OKUL ÖNCESİ EĞİTİM ETKİNLİKLERİ VE DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ	

3.1. SÖZLÜ ÖĞRETİM ETKİNLİKLERİ VE DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ .................. 105 
   3.1.1. Masal ve Hikâyeler ............................................................................................. 105 
   3.1.2. Şiir ........................................................................................................................ 107 
   3.1.3. Ninni ..................................................................................................................... 108 
   3.1.4. Bilmece ................................................................................................................. 109 
   3.1.5. Dua ....................................................................................................................... 111 
   3.1.6. Atasözleri ve Deyimler ....................................................................................... 116 



iii 
 

       
       
 

   3.1.7. Diyalog ................................................................................................................. 119 
   3.1.8. Biyografiler .......................................................................................................... 120 
3.2. TAKLİT ETKİNLİKLERİ VE DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ ..................................... 123 
3.3. OYUN ETKİNLİKLERİ VE DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ ......................................... 126 
3.4. İŞ (SANAT) ETKİNLİKLERİ VE DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ ................................ 131 
3.5. MÜZİK ETKİNLİKLERİ VE DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ ...................................... 133 
3.6. MATEMATİK ETKİNLİKLERİ VE DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ .......................... 136 
3.7. TÜRKÇE ETKİNLİKLERİ VE DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ ................................... 138 
3.8. ÖZEL GÜN ETKİNLİKLERİ VE DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ ................................ 142 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM	
OKUL ÖNCESİ EĞİTİM PROGRAMINDA YARARLANILABİLECEK	

DİN EĞİTİMİ ETKİNLİKLERİ	
4.1. İYİLİK KUMBARAM .............................................................................................. 147 
4.2. GÜZEL DAVRANIŞ ÇİÇEĞİM.............................................................................. 150 
4.3. TERTİPLİ VE DÜZENLİ MİYİM? ........................................................................ 156 
4.4. SOFRA KURALLARINI ÖĞRENİYORUM ......................................................... 158 
4.5. DOĞAYI SEVİYORUM........................................................................................... 161 
4.6. HOŞGELDİN RAMAZAN ....................................................................................... 165 
4.7. YANLIŞLARI DÜZELTİYORUM ......................................................................... 168 
4.8. BİR SORUM VAR ÇOCUKLAR ............................................................................ 171 
4.9. DİNİMİ ÖĞRENİYORUM ...................................................................................... 174 
4.10. ALLAH BENİ SEVİYOR ....................................................................................... 179 
4.11. KÜÇÜKLERİMİ SEVİYORUM ........................................................................... 181 
4.12. BÜYÜKLERİME SAYGI DUYUYORUM ........................................................... 183 
4.13. BİR İYİLİKTE SEN YAP ...................................................................................... 185 
4.14. PEYGAMBERİMİ DİNLİYORUM ...................................................................... 188 
4.15. HATALARIMI DÜZELTİYORUM ..................................................................... 192 
4.16. KIYMETİNİ BİLİYORUM ................................................................................... 195 
4.17. ANNEM VE BABAM BENİM İYİLİĞİMİ İSTER ............................................. 199 
4.18. DOĞRULUKTAN AYRILMIYORUM ................................................................ 202 
4.19. PEYGAMBERİMİ TANIYORUM ....................................................................... 204 
4.20. BANA PEYGAMBERİMİ ANLAT ....................................................................... 207 
4.21. SÖZÜMÜ TUTARIM ............................................................................................. 209 
SONUÇ ............................................................................................................................. 212 
KAYNAKÇA .................................................................................................................... 223 
ÖZGEÇMİŞ……………………………………………………………………………..230 

 

 



iv 
 

       
       
 

 

ÖZET 

YÜKSEK LİSANS TEZİ  

OKUL ÖNCESİ EĞİTİM PROGRAMI DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ 

Şaban TATAR 

Tez Danışmanı: Yrd. Doç. Dr. Eyüp ŞİMŞEK 

2013, 244 Sayfa 

Jüri: Prof. Dr. Abbas ÇELİK 

Prof. Dr. Nurullah ALTAŞ 

Yrd. Doç. Dr. Eyüp ŞİMŞEK 

Okul öncesi dönem, çocukların kişilik gelişimlerinin büyük ölçüde tamamlandığı, 

eğitim adına kritik bir dönem olmasının yanında, çocuğun din duygusunun gelişiminin ve 

dinî konulara merakının da yoğun olduğu bir dönemdir. Bu yoğunluk günümüz 

araştırmacılarını okul öncesi döneme yönlendirmiş ve çeşitli çalışmalar yapılmıştır. Ancak 

bu dönem eğitim programı üzerinde ciddi anlamda bir değerlendirme yapılmamıştır.  

Bu çalışma okul öncesi eğitim programı çerçevesinde din eğitimin verilebilirliği 

konusunu değerlendirmek, aynı zamanda da dini ve ahlaki değerlerin bu dönem 

çocuklarına nasıl kazandırılacağı ile ilgili bilgiler ortaya koyarak bu konuda var olan 

ihtiyaca cevap verebilme amacıyla hazırlanmıştır. Bu amaç doğrultusunda da okul öncesi 

dönem çocuklarının gelişim özelliklerine uygun, dini, ahlaki ve kültürel motifler ile 

zenginleştirilmiş bir muhteva ile desteklenmesinin çocukların dini gelişimlerine etkisini ve 

okul öncesi eğitim programının bu yönde geliştirilip geliştirilemeyeceği tezi araştırılmıştır. 

Bu yönüyle bakıldığında yapılan araştırma Türkiye’de bu güne kadar program üzerinde 

yapılan ilk çalışma olarak değerlendirilebilir. 

Araştırmada literatür taramasından elde edilen veriler ışığında Okul Öncesi Eğitim 

Programı-Din Eğitimi ilişkisi ortaya konulmaya çalışılmıştır. Sonuç olarak da okul öncesi 

dönem çocuklarına dini ve ahlaki eğitimin nasıl verilebileceği tezi irdelenmiş ve eğitim 

programının içerisine çocuğun pratik hayatta karşılaştığı dini pratikleri (düğün, mevlit, 

bayram, ramazan vb.) konu edinen kazanımların yerleştirilmesi halinde onların gelişim 

seviyelerine uygun din eğitimi verilebileceği üzerinde durulmuştur. 

Anahtar Kelimeler:  Çocuk Gelişimi, Din, Ahlak, Eğitim, Eğitim Programı 



v 
 

       
       
 

ABSTRACT 

MASTER'S THESIS 

RELATİONSHİP BETWEEN PRESCHOOL EDUCATİON PROGRAM AND 

RELİGİOUS EDUCATİON 

Şaban TATAR 

Advisor: Assistant Professor Eyüp ŞİMŞEK 

2013, Page 244 

Jury: Prof. Dr. Abbas ÇELİK 

Prof. Dr. Nurullah ALTAŞ 

Assistant Professor Eyüp ŞİMŞEK 

Pre-school period in which children’s personality development largely finished is very 

important term for the education. Besides that, it is an intensive period in which children’s sense of 

religious develops and also they are curios about religious issues. This intensity leads contemporary 

researchers to the pre-school period and has been done various scientific researches. However, has 

not been assessed this period’s education program seriously. 

This study has been prepared both to interpret teachability of religious education in the 

framework of pre-school education and to satisfy the present need in this area by way of presenting 

how can be gain to this term children religious and moral values. In accordance with this purpose, 

has been investigated the effect of children's religious development of supporting to pre-school 

period children via suitable for their growing qualification content enriched with religious, ethical 

and cultural motifs and the thesis of pre-school education program can be developed or not. 

Specifications in the development of children, the supporting the of a, and pre-school in this 

direction. From this perspective, this research is the first study in Turkey done on the program by 

this time. 

In this study, literature review in the light of the data obtained from, child training and 

religious education and endeavored to present the relationship between pre-school education 

program and religious education in the light of the obtained datum. As a result, examined the thesis 

of how to train religious and moral education pre-school children and emphasized can be trained 

children appropriate religious education when acquirements which make a study of religious 

practices (wedding, Prophet's Birthday, Eid, Ramadan and so on.) children met in daily life put in 

the education program. 

 Keywords: Child Development, Religion, Morality, Education, Education Program 



vi 
 

       
       
 

 

KISALTMALAR DİZİNİ 

 

AÜİFD  : Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

AÜİFD  : Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

Bkz.   : Bakınız 

Çev.  : Çeviren 

C.   : Cilt 

DED  : Değerler Eğitimi Dergisi 

DİB  : Diyanet İşleri Başkanlığı 

DKAB  : Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi 

Ed.   : Editör 

İÜİFD   : İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

İFD  : İlahiyat Fakültesi Dergisi 

AÜKKEFD : Atatürk Üniversitesi Kazım Karabekir Eğitim Fakültesi Dergisi 

Kz.  : Kazanım 

MÜİFD   : Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

MÜİFV  : Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 

MEB   : Milli Eğitim Bakanlığı 

OMÜİFD : Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

SÜİFD  : Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

s.   : Sayfa 

ss.   : Sayfa sayısı 

TDV   : Türkiye Diyanet Vakfı 

TDK  : Türk Dil Kurumu 

T.C.  : Türkiye Cumhuriyeti 

UÜİFD  : Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

Yay.   : Yayınları 

YÖK  : Yüksek Öğretim Kurumu 

vb.   : Ve benzerleri 

vd.  : Ve diğerleri  



vii 
 

       
       
 

ÖNSÖZ 

Eğitim, yaşam boyu çeşitli şekillerde devam eden bir süreçtir. Bu sürecin en önemli 

evresini ise insan beyninin ve sinir sisteminin oldukça hızlı bir gelişim gösterdiği, 

kazanılan davranış özelliklerinin, çocuğun karakterini sonradan değiştirilemeyecek 

derecede etkilediği ilk altı yıllık dönem oluşturmaktadır.  Zira yapılan araştırma bulguları 

okul öncesi dönemde kazanılan alışkanlıkların, becerilerin ve edinilen bilgilerin yaşamın 

ileri yıllarına taşınan etkileri olduğu, insanın, hayatı boyunca öğreneceği bilgilerin büyük 

bir çoğunluğunu ilk çocukluk evresinde öğrendiği sonucunu ortaya çıkarmıştır.  

Ayrıca bu dönemde edinilen bilgi ve tecrübelerin, bireyin gerek sağlıklı bir kişilik 

yapısı oluşturmasında gerekse inanç ve değer yargılarının şekillenmesinde son derece etkili 

olduğu belirlenmiştir. Diğer taraftan da bu dönemdeki kazanımların hayatın ilerleyen 

aşamalarında iyi ya da kötü yönde gelişerek köklü alışkanlıklara dönüştüğü ve birey 

üzerinde derin izler bıraktığı üzerinde durularak okul öncesi eğitimin son derece önemli 

olduğu ve ihmal edilmemesi gerektiği tezi dile getirilmiştir. Bu durum, çocukların fiziksel, 

ruhsal, zihinsel olarak sağlıklı büyüme ve gelişmesinin, bilinçli bir okul öncesi 

rehberliğiyle mümkün olabileceğini göstermektedir. 

Okul öncesi, çocukların kişilik gelişimlerinin büyük ölçüde oluştuğu, eğitim adına 

kritik bir dönem olmasının yanında din duygusunun gelişiminin ve dinî konulara merakının 

da yoğun olduğu dönem olması itibariyle de önem arz etmektedir. Zira bu dönemde alınan 

din eğitimi, çocuğun gençlik ve yetişkinlik döneminde sahip olacağı dini duruşun şeklini 

belirlemektedir. Örneğin özgüveni gelişmiş, Allah’a güven duygusuyla bağlı, kendisi ve 

toplum ile uyumlu, sevgi ve kardeşlik duyguları egemen, kanaatkâr, paylaşma ve 

yardımlaşma bilincine sahip, hoşgörülü, doğru sözlü, güvenilir olma gibi dini ve ahlaki 

değerlerin temeli büyük oranda bu dönemde atılmaktadır.  

İfade edilen bu durum ilk çocukluk evresinin bu dönem çocuklarının genel eğitimleri 

yanında din eğitimleri açısından da büyük önem taşıdığını ve ihmal edilmemesi gerektiğini 

ortaya koymaktadır. Ancak ülkemizde şuan uygulanmakta olan eğitim sisteminde bu önem 

ihmal edilmektedir. Çocukların din ve ahlak eğitimi ile karşılaşmalarının ancak ilkokul 4. 

sınıftan itibaren okutulmaya başlanan DKAB dersi ile olması bu bağlamda 

değerlendirilebilir.  



viii 
 

       
       
 

Yaşamın kritik öneme sahip yıllarının 4-6 yaş aralığı olduğunu göz önünde 

bulundurduğumuzda böylesi bir durumun hem geç kalınmış bir adım olacağını söyleyebilir 

hem de anne babalara çocukların dini gereksinimlerinin tek tedarikçisi olma gibi ciddi ve 

zor bir sorumluluk yükleyeceğini ifade edebiliriz. Günümüzün sosyal, kültürel ve 

ekonomik şartları aynı zamanda da ebeveyn yeterliliklerini göz önünde 

bulundurduğumuzda ise ailenin tek başına üstleneceği bu sorumluluğu yerine getirmede 

oldukça zorlanacağını da söylememiz gerekir.  

İfade edilen bu durumdan hareketle okul öncesi dönemin düzenli bir din eğitimi 

açısından ihmal edilmemesi gerektiğini, bu amaçla da okul öncesi eğitim programının yapı 

ve içeriğinin yeniden düzenlenmesinin aciliyet arz ettiğini ifade edebiliriz. Böylesi bir 

düzenleme ile gerek Türk Milli Eğitimin gerekse Okul Öncesi Eğitimin öncelikli amaçları 

arasında yer alan çocukların, beden, zihin, ruh ve duygu dünyalarının dengeli ve sağlıklı 

olmasına aynı zamanda da onların insanî vasıflara sahip olarak yetişerek sağlam bir kişilik 

edinmelerine katkı sağlayabiliriz.  

Çocuğun sağlıklı bir kişilik yapısına sahip olması ile çocukluk döneminde alınan 

eğitim arasında yakın bir ilişkinin varlığı ifade edilmektedir. Aynı şekilde çocukluk 

döneminde alınan sağlıklı bir din eğitiminin, verilen dini bilgilerin ve yapılan dini 

telkinlerin çocuğun daha sonraki dini hayatını derinden ve kalıcı olarak etkilediği üzerinde 

de durulmaktadır. İşte bu çalışma çocuğun ileriki yaşlarda sahip olacağı dindarlığın şeklini 

belirleyebilecek bir etkiye sahip olan din eğitiminin okul öncesi dönemde çocuklara nasıl 

verileceği, dini ve ahlaki değerlerin nasıl kazandırılacağı ve bunların okul öncesi eğitim 

programı ile nasıl ilişkilendirileceği ile ilgili önemli bir boşluğun doldurulmasının ihtiyaç 

olduğu gerçeğinden hareket etmektedir.  

Bu ihtiyacı karşılamak üzere bir master tezi çerçevesinde incelemeye çalıştığımız 

konunun seçilmesi ifade edilen bu boşluğun giderilmesine önemli bir katkı sağlayacaktır. 

Bu sebeple çalışmaya konu olan okul öncesi eğitim programı hem teorik boyutuyla ele 

alınacak hem programın din eğitimi ilişkisi çerçevesinde pratiğe dönük etkinlik örneklerine 

yer verilecektir. Diğer taraftan bu dönem eğitim kurumlarında öğrenim gören çocuklara din 

eğitiminin verilebilir olup olmadığı aynı zamanda da verilecek bu eğitimin planlanmasına 

din eğitiminin nasıl yardımcı olabileceği konusunda öneriler sunulacaktır. 



ix 
 

       
       
 

Nitel bir desenle ve belgesel tarama modelinden yararlanılarak hazırlanan 

araştırmanın evrenini okul öncesi eğitim programının din eğitimi ile ilişkisi kuramsal 

çerçevesini ise eğitim, çocuk eğitimi, ahlâk eğitimi ve din eğitimi alanındaki kitap, dergi, 

makale ve tezlerden toplanan veriler oluşturmaktadır. 

Çalışmanın hem teorik hem de pratik bir konu olması ve geniş bir alanda veri 

toplamayı gerektirmesi gerçeğinden hareketle genelde eğitim özelde de din eğitimi ile ilgili 

eserler gözden geçirilerek konu din eğitimi sistematiği esas alınarak incelenmiştir. Konu 

mahiyeti itibari ile din eğitimi ile ilgili olduğundan öncelikle, konu ile doğrudan ilgili 

temel eserlere başvurulmuştur. Bu çerçevede alanla ilgili kitaplar dergiler, makaleler, 

internet siteleri, yazılı ve görsel medya ve bibliyografyalar taranmıştır. Elde edilen veriler 

ışığında da din ve ahlak eğitiminin okul öncesi eğitim programı çerçevesinde bu dönem 

eğitim kurumlarında öğrenim gören çocuklara nasıl verilebileceği, ya da verilebilir olup 

olmadığı ortaya konmaya çalışılmıştır. 

Çalışma giriş ve dört bölüm şeklinde düzenlenmiştir. Giriş bölümünde araştırmanın 

problemi, amacı, önemi belirtilmiş, alanla ilgili yapılan çalışmalara yer verilmiş ve 

çalışmanın diğer çalışmalar içerisindeki yeri üzerinde durulmuştur.  

Birinci bölüm üç ana başlık altında verilmiştir. Birinci ana başlıkta çocukluk dönemi 

temel gelişim özellikleri incelenmiştir. İkinci ana başlıkta din duygusunun kaynağı, 

çocukluk dönemi dini gelişim özellikleri, çocukların dini soruları ve bu sorulardan 

hareketle okul öncesi dönemde Allah’a iman öğretiminin nasıl yapılabileceği üzerinde 

durulmuştur. Üçüncü ana başlıkta ise araştırmanın örneklemini oluşturan ilk çocukluk 

evresi din eğitimine giriş yapılmış ardından da ailenin mahiyeti ile ilgili bilgi verilerek 

okul öncesi dönem din eğitimde ailenin yeri ve önemi konusu altı başlık altında ele alınıp 

incelenmiştir. 

İkinci bölüm iki ana başlıktan oluşmaktadır. Birinci ana başlıkta Türk Milli Eğitim 

sisteminin yapısı, Okul Öncesi Eğitimin genel amaçları ve ilkeleri ele alınmıştır. İkinci ana 

başlıkta ise programın temel özellikleri çerçevesinde okul öncesi eğitim programının 

tanıtımına yönelik genel bilgiler verilmiştir. Bölümün sonunda okul öncesi eğitim 

programında aile, öğretmen ve etkinliklerle ilgili olarak yapılan açıklamalar üzerinde 

durulmuştur.   



x 
 

       
       
 

Üçüncü bölüm okul öncesi eğitim programında yer verilen etkinliklerin din eğitimi 

ile ilişkisi üzerinde durulmuştur. Bu çerçevede programda yer verilen etkinliklerden okul 

öncesi dönem eğitim kurumlarında öğrenim gören çocukların din ve ahlak eğitimlerinde 

nasıl yararlanılacağı ve bu yararlanmanın eğitim programının amaç, ilke ve kazanımlarının 

gerçekleşme düzeylerine nasıl bir katkı sağlayacağı üzerinde durulmuştur.  

Çalışmanın dördüncü ve son bölümde ise okul öncesi eğitim programı din eğitimi 

ilişkisi çerçevesinde yararlanılabilecek din eğitimi etkinlikleri üzerinde durularak okul 

öncesi dönem çocuklarının dini ve ahlaki gelişimlerine katkı sağlayacağı düşünülen 

etkinlik örneklerine yer verilmiştir. Çalışma sonuç, kaynakça ve özgeçmişle 

tamamlanmıştır.  

Çalışma sürecinde, araştırmanın her boyutunda teşvik edici ve ufuk açıcı 

yönlendirmelerinden dolayı, öncelikle danışman hocam Sayın Yrd. Doç. Dr. Eyüp 

ŞİMŞEK başta olmak üzere bölüm başkanımız Prof. Dr. Abbas ÇELİK ve Yrd. Doç. Dr. 

Macit YILMAZ hocalarıma teşekkürü bir borç bilirim. Ayrıca araştırmanın yöntemi 

konusunda yol gösterici açıklamalarından ve araştırmama değerli katkılarından dolayı 

Sayın Prof. Dr. Nurullah ALTAŞ hocama da çok teşekkür ederim.  

Erzurum-2013       Şaban TATAR 



1 
 

 

GİRİŞ  

a. Araştırmanın Problemi 

Çocuklar, keşfetmek ve öğrenmek için doğal bir eğilime sahip olmakla birlikte 

bazı gelişim dönemlerinde ve yaşlarda belli tür öğrenmeye karşı yüksek düzeyde 

duyarlılık gösterirler. Kritik gelişim dönemleri olarak da adlandırılan bu dönemlerde 

çocukların üst düzey gelişim gösterebilmeleri için anne-baba ve öğretmenler onların 

belirli yaşantıları gerçekleştirmelerine olanak sağlayacak ortamlar oluşturmak 

durumundadırlar1. Bireyin tüm yaşam becerilerinin temellerinin atıldığı, kazanılan 

öğrenme alışkanlıkları, bilgi ve becerilerin daha sonraki yaşama aktarıldığı okul öncesi 

dönem de bu kritik ve önemli dönemlerden birisidir2.  

Birçok psikolog, okul öncesi yılların çocukların psiko-sosyal gelişimleri için 

olduğu kadar zihin ve dil gelişimleri için de kritik bir öneme sahip olduğunu ifade 

etmektedirler3. Bu nedenle çocuğun sağlıklı bir şekilde büyüyebilmesi, gelişebilmesi ve 

öğrenmeye karşı olumlu tutumlar geliştirebilmesi için nitelikli bilişsel uyarıcıların, 

zengin dil etkileşimlerinin, olumlu sosyal-duygusal deneyimlerin çocuğa sunulduğu ve 

çocuğun bağımsızlığının desteklendiği bir çevrenin oluşturulmasına ihtiyaç 

duyulmaktadır 4.  

Okul öncesi eğitimin artan önemi ve bu dönemde edinilen öğrenmelerin bireyin 

kişilik yapısı üzerinde büyük oranda belirleyici olması bazı hususların öne çıkmasına 

ortam hazırlamış, bu bağlamda da okul öncesi eğitim programı çerçevesinde bu dönem 

çocuklarına din eğitimin verilebilir olup olmadığı irdelenmiştir. Sonuç olarak da 

çocukluk çağında dini konulara ilginin yüksek olmasına rağmen, bu ilgilinin sağlıklı bir 

yönlendirme olmazsa, zamanla azaldığı, gittikçe daha az öğrenme isteği duyulduğu ve 

nihayet inkâr edici bir tutuma dahi dönüşebildiği ifade edilmiştir5. Bu durum örgün 

eğitimin ilk ve önemli bir basamağını oluşturan okul öncesi eğitim ve onun programının 

çocukların dini gelişimlerini de destekleyici tarzda yeniden düzenlenmesi gerektiğini 

ortaya koymaktadır.  
                                                            
1 Nuray Senemoğlu, Gelişim Öğrenme ve Öğretim, (21. Baskı), Pegem Akademi Yayınları, Ankara 2012, s. 5. 
2 Ayla Oktay, Yaşamın Sihirli Yılları: Okul Öncesi Dönem, Epsilon Yayınları, İstanbul 2000, s. 132-133. 
3 Senemoğlu, s. 5. 
4 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, MEB Yayınları, Ankara 2012, s. 6. 
5 Mustafa Tavukçuoğlu, “Okulöncesi Çocuğun Eğitiminde Din Duygusu ve Din Eğitimi”, SÜİFD, Sayı:14, 2002, s. 
55. 



2 
 

       
       
 

Zira okul öncesi dönemde, çocukların iyi alışkanlıklar kazanması amacının 

gerçeğe dönüşmesinde eğitimin önemi inkâr edilemez. Ancak aynı amacın 

gerçekleştirilmesinde sağlıklı bir din eğitiminin de büyük etkisinin var olabileceği göz 

ardı edilmemelidir. Çünkü imana dayalı değerler, ibadet şekilleri ve ahlakî kuralların 

oluşturduğu din, insan hayatının ayrılmaz bir parçası olarak dinî inanç ve anlayışların, 

yaşantıların, tavır, düşünce ve davranışların oluşmasında da etkin olan önemli bir 

faktördür6. 

Din duygusunun çocuklarda ne zaman oluşmaya başladığı, nasıl bir süreç izlediği 

konusu bilimin ve bilim adamlarının uğraş alanına girmiştir. Din duygusunun 

çocuklarda erken dönemlerde başladığını ileri süren bilim çevreleri olduğu gibi, geç 

yaşlarda başladığı görüşünü öne sürenler de olmuştur. Örneğin Batı eğitim dünyasında 

H. Remplein, Spranger, P. Vogel, Gemelli, Vergote, Hollenbach7, İslam dünyasında ise, 

İbn Sahnun, Farabi, İbn Sina, İmam Şafi, Gazali, Mevlana gibi bilim adamları din 

duygusunun çocuklarda erken dönemlerde başladığını ileri sürmüşlerdir. Öte yandan H. 

Lisager ve J.J.Rousseau gibi düşünürler de çocuğun dine karşı yabancı olduğu, 

dolayısıyla ancak 12-13 yaşlarından sonra, çocuk istediği zaman ona dinden bahsetmek 

gerektiğini belirtmişlerdir8. 

 Son zamanlarda yapılan alan araştırmalarında ise, çocuğun dine yabancı 

olmadığı, üç yaşından itibaren dini nitelikli bir korku ve saygıyla kutsal olan şeye ilgi 

gösterdiği üzerinde durulmaktadır. Buradan hareketle de çocuğun, özellikle dini 

dünyaya ilginin yoğun olduğu dört yaşında Allah tasavvurunda herhangi bir güçlük 

çekmediği9, aksine dinin onun ruhuna seslendiği ve psişik yapısına uygun düştüğü, 

dolayısıyla onun dine karşı hazır ve yetenekli olduğu, hatta dini inancın çocuğun ruhuna 

yerleştirildiği ifade edilmiştir10. Çocukların merakla Allah’ı öğrenmek ve anlamak 

istemeleri, bunun sonucu olarak da küçük yaşlardan itibaren ailesinde gördüğü dini 

pratiklere karşı istek duyarak bir yandan bunları yapmaya çalışırken diğer yandan da 

dini konu ve kavramlara karşı ciddi bir öğrenme isteği duymaları bunun göstergesidir11.  

                                                            
6 Asiye Fatma Tatar, Okul Öncesi Eğitiminde (5–6 Yaş) Hoşgörü Eğitimi, (Yüksek Lisans Tezi), Ankara Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 2009, s. 3. 
7 Kerim Yavuz,  Çocukta Dini Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi, (3. Baskı), Boğaziçi Yay., İstanbul 2012, s. 29-32. 
8 Tavukçuoğlu, s. 54. 
9 Antoine Vergote, “Çocuklukta Din”, (Çev.: Erdoğan Fırat), AÜİFD., 22(1), 1978, s. 317. 
10 Yavuz, Çocukta Dini Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi, s. 33. 
11 Tavukçuoğlu, s. 52-53. 



3 
 

       
       
 

Yapılan açıklamalar dikkate alındığında din eğitiminin genel eğitimden ayrı 

düşünülmemesi, bilakis çocuğun genel eğitimi çerçevesinde ve günlük hayatın akışı 

içerisinde ona güzel örneklerin gösterilerek iyinin, güzelin, doğrunun kısaca güzel 

ahlakın bir yaşantı biçimi olarak öğretilmesi önemli görülmektedir.  

Kişilik gelişiminin % 90'ının 6 yaşına kadar tamamlandığı, dini inanç, duygu, 

tutum ve davranışların temelinin de büyük ölçüde bu dönemde atıldığı gerçekleri12 

dikkate alındığında bu önem daha da artmaktadır. Dolayısıyla çocukların psikolojik 

yapısı ve bireysel farklılıklarını dikkate alan ona verilecek din eğitiminde daha ziyade, 

onun duygularına ve gönlüne hitap eden, el becerilerine ve oyun faaliyetlerine, 

oyuncaklarına dini unsurlar katabilen dolaylı bir din eğitimi13 okul öncesi dönemde 

verilmeli ve özellikle ahlaki davranışların kazandırılması adına çalışmalar yapılmalıdır.  

Bu durum din duygusunun işlenmesi ve din ihtiyacının karşılanması bakımından 

dini duygunun uyandığını gösteren ilk soruların geldiği okul öncesi dönemi çocuk 

eğitiminde hem en önemli hem de en zor dönem14 olarak ele almayı gerekli kılmaktadır. 

Böylesi bir gereklilik çocuk eğitimi konusunda daha güçlü bir aile yapısına ve 

çocukların zihinsel, sosyal- duygusal tüm gelişim alanlarını destekleyecek yeterlilikte 

olan okul öncesi eğitim kurum ve programlarına olan ihtiyacı artırmaktadır. Okul öncesi 

eğitimin önemli olması Batıda bu dönemde din eğitimine ciddi anlamda yer verilmesine 

ortam hazırlamıştır. Almanya’da çocuk yuvalarının % 70’inin kiliseler ve bu kiliselere 

bağlı cemaatler tarafından idare edilmesi bu önem bağlamında değerlendirilebilir15.  

Ülkemizde çocuklar, ilkokul dördüncü sınıftan ve yaklaşık 9. yaştan itibaren 

örgün eğitim bünyesinde din dersi ile karşılaşmaktadırlar. Ancak, ülkemizin kültürel 

yapısı göz önünde bulundurulduğunda bu durumun çocuklar açısından oldukça geç bir 

karşılaşma olduğunu söyleyebiliriz. Çünkü çocuklar, daha okula başlamadan önce 

çevresinde birçok dini kavramla karşılaşmakta, ailesinin sosyal özelliklerine göre bir 

takım dini törenlere katılmakta hatta informal düzeyde bile olsa din eğitimi almaya 

başlamaktadırlar16.  

                                                            
12 Mualla Selçuk, Çocuğun Eğitiminde Dini Motifler, TDV Yayınları, Ankara 1991, s. 25. 
13 Mustafa Köylü, “Çocukluk Dönemi Dini İnanç Gelişimi ve Din Eğitimi”, AÜİFD, 45(2), 2004, s. 137. 
14 Beyza Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, Gün Yayınları, Ankara 2007, s. 107. 
15 İrfan Başkurt, Federal Almanya’da Din Eğitimi, MÜİF Vakfı Yayınları, İstanbul 1995, s.116-117. 
16 Nurullah Altaş, “Öğrenci Velilerinin İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Derslerine Karşı Tutum Düzeylerinin 
Dini Tutum Düzeyleriyle İlişkisi”, AÜİFD, 14(1), 2004, s. 86. 



4 
 

       
       
 

Dolayısıyla çocuğun yaşına göre verilecek din eğitiminin yönteminin belirlenmesi 

ve psikolojik olarak kendisinden beklenen dinî olgunluğu gösterebilmesi için küçük 

yaşlardan itibaren onun gelişim özelliklerine uygun bir din eğitimi ve öğretimin 

verilmesi, aynı zamanda da dinin çocuğun şahsiyetinin bütünleşmesindeki rolünün göz 

önünde bulundurulması önem arz etmektedir17. Bu bağlamda okul öncesi dönemde din 

eğitiminin verilebilirliği problemi araştırma konusu yapılmalıdır. 

Okul öncesi eğitim programının amaç, ilke ve bunlar doğrultusunda belirlenen 

kazanımlar birçok dini ve ahlaki değerin öğretimine yönelik düzenlemelerin 

yapılabileceğini göstermektedir. Örneğin program, gerekçelerin iyi belirlenmesi ve 

eklenen kazanım ve göstergelerin Türk Milli Eğitiminin Amaçları, Okul Öncesi 

Eğitimin amaçları, programın temel felsefesi ve diğer kazanımlarla çatışmaması şartıyla 

gereksinim duyulduğunda programda yer almayan bir kazanım ve/veya göstergenin 

öğretmen tarafından belirlenerek eğitim planına eklenebileceğini öngörmekte ve günlük 

yaşam deneyimlerinden eğitim amaçlı yararlanılabileceğini önermektedir.  

İşte bu çalışmada, okul öncesi dönem çocuklarının genel gelişim özellikleri ile 

dini gelişim özellikleri arasında nasıl bir bağ kurulabileceğini ortaya koymaya 

çalışmaktadır. Bu doğrultuda ise okul öncesi eğitim programında yer alan kazanımların 

gerçekleşmesinde bu dönem öğretiminde özellikle etkinlikler bazında kullanılan 

muhtevaların, okul öncesi dönem çocuklarının gelişim seviyelerine göre planlanmış, 

dini, ahlaki, kültürel motiflerle zenginleştirilmiş bir muhteva ile desteklenmesinin 

etkisinin var olup olmadığı irdelemektedir. 

b. Araştırmanın Amacı ve Önemi 

Okul öncesi dönem, zihinsel ve dil gelişimi için kritik bir öneme sahiptir. Bu 

dönemde çocuğa hazırlanacak zengin uyarıcı çevre onun gelişimi açısından diğer 

dönemlerden daha olumlu etkide bulunmaktadır18. Zira ilkokulun amaç ve metoduna bir 

hazırlık mahiyeti taşıyan ve bir erken yardım olarak nitelendirilen okul öncesi dönem 

eğitimiyle edinilen yargıların daha sonraki dönemlerle kıyas kabul etmeyecek kadar 

baskındır19.  

                                                            
17Ayşe Uysal, Okul Öncesi Dönemde Çocuğa Doğruluk Kavramının Kazandırılması ve Din Eğitimi İle İlişkisi, 
(Yüksek Lisans Tezi), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2006, s.63. 
18 Senemoğlu, s.7. 
19 Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, s. 108. 



5 
 

       
       
 

Diğer taraftan eğitimciler bireyin gelişim alanlarının bir bütün olarak 

değerlendirerek bir gelişim alanındaki olumlu ya da olumsuz özelliklerin diğer gelişim 

alanlarını da aynı yönde etkileyeceği üzerinde durmakta ve bir dönemde kazanılması 

gereken özelliğin kaçırılması durumunda gelişim açısından bazı sıkıntıların 

yaşanabileceğini ifade etmektedirler20.  

İfade edilen bu durumun din eğitimi açısından da geçerli olduğunu söyleyebiliriz. 

Çünkü her durumda öğrenme faaliyeti içerisinde bulunan çocuğun dini öğrenmelerini 

gerektiğinden fazla öne almak doğru olmadığı gibi sonraya bırakmak ya da ihmal 

etmekte doğru değildir. Böylesi bir durum, çocuğa dine karşı olumsuz tavır almayı 

öğretebileceği gibi, çevreden edineceği bilinçsiz öğrenmeler ile de istenilmeyen 

davranışların ortaya çıkmasına kapı aralayabilir21. “Eğri dikilen taze nihal, büyürse 

doğrulmak muhal.” Atasözü bu durumu yansıtması açısından oldukça dikkat çekici bir 

örnektir. 

Bu bağlamda okul öncesi dönemde çocukların diğer gelişim alanlarında olduğu 

gibi dini, ahlaki gelişim alanlarında da desteklenmesi ve bu doğrultuda da okul öncesi 

eğitim kurumlarında çocukların diğer gelişim alanlarıyla paralel bir din eğitimi 

faaliyetinin yapılabilir kılınması gerekli görülmektedir.  

Okul öncesi dönemde din eğitimi faaliyetinin yapılabilir kılınmasının gerekli 

görülmesinde, okul öncesi eğitim programının, bu dönem eğitim kurumlarına devam 

eden çocukların zengin öğrenme deneyimleri aracılığıyla sosyal-duygusal, dil ve bilişsel 

olmak üzere tüm gelişim alanlarında en üst düzeye ulaşmalarını ve ilköğretime hazır 

bulunmalarını sağlamak amacı ile geliştirilen bir program olması etkili olmaktadır. 

Ayrıca çocukların tüm gelişim alanlarında görülebilecek yetersizlikleri önlemeyi 

amaçlayan çok yönlü bir program olma özelliği taşıması da22 bir diğer önemli faktördür. 

Zira programın ifade edilen özellikleri, okul öncesinin amaç ve ilkeleri bu dönem 

çocuklarının dini ve ahlaki gelişimlerinin ve eğitimlerinin okul öncesi eğitim 

kurumlarında desteklenebileceğine imkân tanımaktadır.  

                                                            
20 Senemoğlu, s. 7. 
21 Cemal Tosun, Din Eğitimi Bilimine Giriş, (4. Baskı), Pegem Akademi Yayınları, Ankara 2010, s. 167. 
22 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 8. 



6 
 

       
       
 

Günümüzde özellikle gelişmiş ülkelerde, çocuklar ilk çocukluk yıllarının büyük 

bir bölümünü okul öncesi eğitim kurumlarında geçirmektedirler23. Okul öncesi eğitimin 

yeterli düzeyde olmadığı Ülkemizde ise 11.4.2012 tarihli ve 28261 sayılı Resmi 

Gazetede yayımlanarak yürürlüğe giren 30.3.2012 tarihli ve 6287 sayılı İlköğretim ve 

Eğitim Kanunu ile Bazı Kanunlarda Değişiklik Yapılmasına Dair Kanunla 2012-2013 

eğitim öğretim yılından itibaren uygulamaya konulan ve kesintisiz zorunlu eğitiminin 8 

yıldan kamuoyunda 4+4+4 diye tabir edilen ve zorunlu eğitimi ilk, orta ve lise olmak 

üzere kademeli olarak 12 yıla çıkarılmasını öngören kanunla24 birlikte okula başlama 

yaşı bir yıl öne alınarak çocukların daha erken yaşta eğitim hayatına atılmaları yoluna 

gidilmiştir.  

MEB tarafından yapılan son açıklamalarda da Türkiye’deki zorunlu eğitim 

süresinin AB ve OECD ülkelerinin ortalamasına yükseltilmesi ve öğrencilerin daha 

nitelikli eğitim ortamına kavuşması temel amacıyla oluşturulan 4+4+4 eğitim sisteminin 

60-66 aylık öğrencilerin okula devamlılığının sağlanmasına yönelik bir uygulama 

olduğu belirtilmiştir. Ayrıca bundan sonraki eğitim-öğretim dönemlerinde de bu 

durumun aynı kararlılıkla sürdürüleceği ve geriye dönüş olmayacağı ifade edilmiştir25.  

Gerek okul öncesi eğitim programının yapısı, okul öncesinin amaç ve ilkeleri, 

gerek ilköğretim ve eğitim kanunu ile bazı kanunlarda değişiklik yapılmasına dair 

kanun gerekse bir önceki eğitim sisteminde okul öncesi dönem içerisinde yer alan 60-66 

aylık çocukların ilkokula dâhil edilmesi okul öncesi ile ilkokulun bir bütün olarak ele 

alınmasını ve bu dönem eğitim kurumlarının müfredatının yeni gerekçeler paralelinde 

yeniden düzenlenmesini gerekli kılmaktadır. Zira okul öncesi eğitimi çocukların 

ilkokula hazırlanmasını, beden, zihin ve duygu gelişmesini ve iyi alışkanlıklar 

kazanmasını amaç edinmektedir26.  Bu itibarla okul öncesi eğitimin çocukların duygu 

gelişmesinin sağlanması, iyi alışkanlıklar kazanması ve ilkokula hazırlanması amacı göz 

önünde bulundurulduğunda programda yapılacak düzenleme ve geliştirmelerin bu 

dönem çocuklarının dini duygu ve düşünce gelişimlerini de içerecek şekilde yapılması 

önemli görülmektedir.  
                                                            
23 Mualla Selçuk, Çocuğun Eğitiminde Dini Motifler, TDV Yayınları, Ankara 1991, s. 69. 
24 İlköğretim ve Eğitim Kanunu ile Bazı Kanunlarda Değişiklik Yapılmasına Dair Kanun, (2012), T.C Resmi Gazete, 
6287, 30 Mart 2012, Erişim Tarihi: 18 Ekim 2012, http//mevzuat.meb.gov.tr/html/25486_.html  
25 http://siyaset.milliyet.com.tr/meb-den-flas-4-4-4-aciklamasi/siyaset/detay/1731010/default.htm, Erişim Tarihi: 02 
Temmuz 2013 
26 Okul Öncesi Eğitim Kurumları Yönetmeliği, (2004), T.C Resmi Gazete, 25486, 08 Haziran 2004, Erişim Tarihi: 
12.10.2012, mevzuat.meb.gov.tr/html/25486_.html  



7 
 

       
       
 

Zira din eğitimi, bireyi kötü huylardan kurtarıp iyi huylara ulaştırmak ve böylece 

iyi bir insan toplumu oluşturmak isteyen bir disiplin olarak görülmektedir27. Din 

eğitimin bu istemi gerek genel eğitiminin gerekse okul öncesi eğitimin amaç ve 

ilkeleriyle örtüşmektedir. Bu nedenle din eğitimi genel eğitimden ayrı düşünülmeyerek 

okul öncesi eğitim programı din eğitimi ilişkisi çerçevesinde bu dönem eğitim 

kurumlarında öğrenim gören çocuklara onların genel eğitimi çerçevesinde, günlük 

hayatlarının akışı içerisinde duygu ağırlıklı ve gönüllerine hitap eden bir din eğitimi 

verilmelidir. Çalışmamız bu bağlamda değerlendirilebilir.  

Zira bu çalışmanın temel amacı, Okul Öncesi Eğitimi’nin amaç ve ilkeleri 

doğrultusunda bu dönem eğitim programında yer verilen kazanım ve göstergelerin 

gerçekleşmesinde özellikle etkinlikler bölümünde kullanılan muhtevaların, bir taraftan 

çocuklarının temel gelişim özelliklerine uygun diğer taraftan da dini, ahlaki ve kültürel 

motiflerle zenginleştirilmiş bir muhteva ile desteklenmesinin etkisini değerlendirmektir. 

Ayrıca okul öncesi eğitim programının çocukların dini duygu ve ihtiyaçlarının 

giderilmesi yönünde geliştirilip geliştirilemeyeceğini ortaya koymayı da amaç olarak 

görmektedir. Bu amaç, çocuklarda potansiyel olarak var olan ve onların gelişim 

özelliklerine paralel olarak da değişim göstererek duygusaldan zihinsele, somuttan 

soyuta doğru bir gelişim gösteren din duygusunun körelip en nihayetinde inkâr edici bir 

karakter kazanarak dinle ilgisi olmayan sağlıksız tutum ve davranışlar sergilenmesinin 

önüne geçilmesi açısından oldukça önemlidir.   

Ayrıca çocukların ileriki yaşlarda sahip olacağı dindarlığının ve dini duruşun 

şeklini belirleyebilecek bir etkiye sahip olan din eğitimin okul öncesi dönemde 

çocuklara nasıl verileceği, dini ve ahlaki değerlerin nasıl kazandırılacağı ve bunların 

okul öncesi eğitim programı ile nasıl ilişkilendirileceği ile ilgili bilgiler konusunda 

doldurulması gereken önemli bir boşluk bulunmaktadır. Bu ihtiyacı karşılamak üzere bir 

master tezi çerçevesinde incelemeye çalıştığımız konunun seçilmesinin ifade edilen bu 

boşluğun giderilmesine önemli bir katkı sağlayacağı düşünülmektedir. Bu sebeple 

çalışmaya konu olan okul öncesi eğitim programı hem teorik boyutuyla ele alınmış hem 

de programın din eğitimi ilişkisi çerçevesinde pratiğe dönük etkinlik örneklerine yer 

verilmiştir.  

                                                            
27 Koçer, Hasan Ali, “Genel Eğitimin Bütünlüğü İçinde Din Eğitimin Yeri”, Hüseyin Atay (Ed.), Türkiye 1. Din 
Eğitimi Semineri: 23-25 Nisan-Ankara: Bildiriler, (ss. 17-24), İlahiyat Vakfı Yayınları, Ankara 1981, s. 18. 



8 
 

       
       
 

Bu yönüyle de çalışmanın, gelecekte okul öncesi dönemde din ve ahlak eğitimi ve 

öğretimini verebilir kılma anlamında MEB tarafından bu dönem eğitim programında 

yapılacak düzenleme, yenileme ve geliştirmelere katkı sağlaması ayrıca alanla ilgili 

daha sonra yapılacak diğer çalışmalara da ışık tutması temenni edilmektedir.  

c. Alanla İlgili Yapılan Çalışmalar 

Okul öncesi eğitim programı din eğitimi ilişkisi bağlamında planladığımız şekilde 

herhangi bir çalışma yapılmamış olmakla birlikte şu çalışmalar alanla ilgili olarak 

değerlendirilebilir: 

Ayşe UYSAL tarafından hazırlanan “Okul Öncesi Dönemde Çocuğa Doğruluk 

Kavramının Kazandırılması” adlı yüksek lisans çalışmasında programla ilgili bir 

değerlendirme yapılmamıştır. Bununla birlikte doğruluk kavramının ne olduğu, din 

eğitimi açısından nasıl ele alındığı ve okul öncesi dönemde çocuğa nasıl kazandırılacağı 

ile ilgili bilgiler verilmiştir.  

Asiye Fatma TATAR tarafından hazırlanan “Okul Öncesi Eğitimde (5-6 Yaş) 

Hoşgörü Eğitimi” adlı yüksek lisans çalışmasında ise hoşgörü ile ilgili olarak okul 

öncesi eğitim programında yer verilen kazanımların gerçekleşmesinde öğretimde 

kullanılan muhtevaların, dini, ahlaki, kültürel motifler ile zenginleştirilmiş bir muhteva 

ile desteklenmesinin etkisi irdelenmektedir. 

Ele alınan çalışmalara bakıldığında, bu çalışmanın okul öncesi eğitim programına 

bütüncül yaklaşarak program içeriğinin özellikle etkinlikler bölümünün din eğitimi ile 

ilişkilendirilmesi ile ilgili olarak Türkiye’de bu güne kadar yapılan ilk ve kapsamlı 

araştırma olma özelliği taşıdığı söylenebilir.  

Zira okul öncesi dönemde çocukların dini duygu ve düşünce gelişimlerinin genel 

gelişimleriyle nasıl ilişkilendirileceği, okul öncesi eğitim programının yapısının böyle 

bir ilişkilendirilmeye uygun olup olmadığı her hangi bir araştırmaya konu olmamış, 

yapılan çalışmalar ise sadece belirli alanlarla sınırlı tutulmuştur. Okul öncesi eğitim 

programının içeriğinin din eğitimi ile ilişkilendirilmesiyle ilgili olarak bütüncül bir 

çalışmanın olmaması, çocukluk dönemi dini gelişimin sağlıklı bir zemine oturtulması, 

çocukların dini soru, sorun ve eğitim ihtiyaçlarının giderilmesi anlamında doldurulması 

gereken önemli bir boşluk oluşturmaktadır.  



9 
 

       
       
 

Çünkü toplumsal ihtiyaçlar, gerek dini gerekse ahlaki rolleri benimseten, dini 

hayatı başlatan ve dini öğrenmelerin temellerini atan anne babanın çalışma hayatının 

içerisine girmesine neden olmuş bu ise okullaşma yaşının daha geriye alınmasına ortam 

hazırlamıştır. Bu geriye gidiş okul öncesiyle aileyi iç içe ve bir bütün olarak ele almayı 

gerekli kılmıştır. Bu durum okul öncesi dönem çocuklarının dini gelişim ve 

eğitimlerinin aile ile ilkokul arası geçişi sağlayan ve ilkokula bir hazırlık mahiyeti 

taşıyan okul öncesi eğitim kurum ve programlarında nasıl yer alabileceği sorusunu 

gündeme getirmektedir.  

İşte bu çalışmayla ifade edilen soruların cevaplandırılmasına ve bu dönem eğitim 

kurumlarında okuyan çocuklarının dini ve ahlaki eğitim konusunda duydukları ihtiyacın 

giderilmesine bir nebzede olsa katkı sağlanması temenni edilmektedir. 

  



10 
 

       
       
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ÇOCUKLUK EVRESİ GELİŞİM ÖZELLİKLERİ VE DİN EĞİTİMİ 

1.1. ÇOCUKLUK EVRESİ GELİŞİM ÖZELLİKLERİ 

Gelişim, organizmanın döllenmeden başlayarak bedensel, zihinsel, dil, duygusal 

ve soysal yönden, belli koşulları olan en son aşamasına ulaşıncaya kadar sürekli 

ilerleme kaydeden değişimi olarak tanımlanmaktadır28. Bu tanım, etkili öğrenme 

sağlayabilmek için bir taraftan değişik yaş ve gelişim dönemi özelliklerinin bilinmesi 

diğer taraftan da öğrenme öğretme ortamlarının bu çerçeve de düzenlenmesi önem arz 

etmektedir29. İfade edilen bu durum hiçbir şey bilmeksizin ama her şeyi öğrenebilme30 

güç ve potansiyeline sahip olarak dünyaya gelen çocuklarda olumlu davranış 

değişimleri gerçekleştirmede onların fiziksel, zihinsel, dil, sosyal ve duygusal gelişim 

alanlarının iyice bilinmesini gerekli kılmaktadır31. Çocukta doğuştan potansiyel olarak 

var olan din duygusu ile çevrenin etkisiyle sonradan oluşan din duygusu arasında bir 

ayrım yapılmak istendiğinde, bu ayrımın sağlıklı bir şekilde yapılabilmesinin dini 

gelişim özelliklerinin bilinmesine bağlı olması bu gerekliliği ifade etmektedir32.  

İnsan gelişimi temel olarak çocukluk, gençlik, yetişkinlik olmak üzere üç döneme 

ayrılmış ve her bir dönem kendine has özellikleri içerisinde ele alınmış33 olmakla 

birlikte gerek yaşanılan fiziksel çevredeki gerekse sosyal, kültürel ve ekonomik 

koşullardaki farklılıklar nedeniyle bu dönemler kesin yaş çizgileriyle birbirinden 

ayrılmamıştır34. Böylesi bir gruplandırmayla gidilmesi, dönemlerle ilgili incelemeyi 

kolaylaştırmak ve çocuğun daha iyi tanınmasını sağlamak amaçlandığı söylenebilir35. 

Dolayısıyla dönemler arasında çizilmiş olan yaş sınırlarının kesin değil sadece ortalama 

yaşlar olduğu ve kişisel farklılıkların her zaman olabileceği, buna bağlı olarak da 

çocukların belirlenen evrelerden birini yaşıtlarından daha erken geçmesi kadar sonraya 

kalmasının mümkün olduğunu söyleyebiliriz36.  

                                                            
28 Senemoğlu, s. 3.  
29 Senemoğlu, s. 2. 
30 Nahl Suresi, 16/78.  
31 Hasan Dam, “Gelişimsel Basamaklara Göre Din Eğitimi”, (Ed. Mustafa Köylü), Çocukluk Dönemi Din Eğitimi, 
(ss. 13-64), Nobel Yayınları, İstanbul 2010, s. 18. 
32 Mualla Selçuk, Çocuğun Eğitiminde Dini Motifler, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 1991, s. 25. 
33 Bekir Onur, Gelişim Psikolojisi, (4. Baskı), İmge Kitabevi, Ankara 1997, s. 74. 
34 Feriha Baymur, Yeni Doğmuş Çocuk ve Süt Çağında Eğitim, MEB Yayınları, Ankara 1952, s. 57. 
35 Mehmet Emin Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, (28. Baskı), Timaş Yayınları, İstanbul 2011, s. 27. 
36 Selçuk, s. 28. 



11 
 

       
       
 

Biz burada çocukluk evresi Psikomotor, Sosyal-Duyuşsal ve Fiziksel gelişim 

özelliklerini bir bütün olarak ele alacak ve bu bütün içerisinde de tüm gelişim özellikleri 

ile ilgili genel bilgiler vermeye çalışacağız.  

İnsan gelişimi içerisinde çocukluk dönemi gelişimi genel olarak üç evre halinde 

ele alınarak inceleme konusu yapılmıştır37. Bu evreler aşağıdaki gibidir: 

1. Bebeklik Evresi 

2. İlk Çocukluk Evresi  

3. Son Çocukluk Evresi  

Konuyu dini anlamda ele aldığımızda ise çocukluk döneminin doğumdan buluğ 

çağına kadar geçen süre olarak ele alındığını ve bu dönemdeki çocuğa da “tıfl” adı 

verildiğini, aynı zamanda çocukluk (Tufuliyet) dönemi olarak adlandırılan bu 

döneminde kendi içerisinde dört bölüm halinde tasnif edildiğini görmekteyiz. Yapılan 

bu tasnife göre çocukluk evresi gelişim dönemleri ve temsil ettikleri yaş aralıkları şu 

şekilde belirlenmiştir38: 

1. Sabiyy (Bebeklik) Dönemi: Doğum ile sütten kesilme arasını ifade eden 0-3 

yaş.  

2. Gulam (İlk Çocukluk) Dönemi: 3-7 yaş 

3. Yafi’i (Son Çocukluk) Dönemi: 7-10 yaş  

4. Hazver ( Ergenlik) Dönemi: 10-15 yaş 

Çalışmamız, okul öncesi eğitim programının çocukların dini duygu ve 

ihtiyaçlarının giderilmesi yönünde geliştirilip geliştirilemeyeceğini ortaya koymayı 

amaç edinmektedir. Bu itibarla genel olarak çocukluk dönemi gelişim özelliklerini ele 

aldıktan sonra çalışmamızın örneklemini oluşturan ilk çocukluk evresi ve bu evrede 

çocukların gelişim özelliklerini de dikkate alarak din eğitimi faaliyeti olarak neler 

yapılabileceğini irdeleyeceğiz. 

1.1.1. Bebeklik Evresi (0-3 Yaş) 

Doğumla başlayıp iki yaşın sonuna yani sütten kesilme zamanına kadar geçen 

süre bebeklik dönemi olarak adlandırılmaktadır39.  

                                                            
37 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 27. 
38 İbrahim Canan, Hz. Peygamberin Sünnetinde Terbiye, (2. Baskı), Işık Akademi Yayınları, İstanbul 2011,  s. 102. 
39 Abdurrahman Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, (4. Baskı),Timaş Yayınları, İstanbul 2011, s. 245. 



12 
 

       
       
 

“Anneler, çocuklarını iki tam yıl emzirsinler. Bu, emzirmeyi mükemmel şekliyle 

uygulamak isteyenler içindir…”40 Ayet-i kerimesi böyle bir adlandırmayı doğrulamakta 

ve bebeklik döneminin yani sütten kesilmenin iki yaşın sonlarını bulması gerektiğini 

vurgulamaktadır. 

Bebeklik döneminde çocuk; gerek beslenme, gerek güvenlik gerekse diğer 

ihtiyaçlarının giderilmesi hususunda tamamen dışa özellikle de annesine bağımlıdır. 

Çünkü çocuk kendisi için lüks ve güvenli bir yaşam sunan anne rahminden41 ayrılmış 

altı ıslatma, sıcak ve soğuktan etkilenme gibi birçok olumsuzluğu beraberinde 

bulunduran dünya hayatına adım atmıştır. Tüm ihtiyacını, sıkıntısını ağlayarak ifade 

edebilmektedir ve bunun dışında da elinden herhangi bir şey gelmemektedir42. Ancak 

yine bu dönemde ona, yeni hayata tutunmasını sağlayacak birçok yetenek de verilmiştir. 

Çocuğun çevresinde olup bitenleri keşfetme gayreti içerisine girerek yoğun bir öğrenme 

faaliyeti göstermesi bu yeteneklerinin sonucudur43.  

Diğer taraftan bu dönem, çocuğun dünyaya bakışının da büyük oranda belirlendiği 

bir dönem olması hasebiyle önem arz etmektedir. Yani çocuk bu dönemde,  kendisinde 

ilk ortaya çıkan sevgi, bağlanma ve himaye altında bulunma duygularının karşılanıp 

karşılanmama durumuna bağlı olarak dünyayı güvenilir bir yer olarak algılayabildiği 

gibi onun korkulardan ibaret bir yer olduğunu da düşünebilir44. Dolayısıyla bebeklik 

döneminde çocuğun aile için deki ilk izlenimleri, özellikle annesiyle olan ilişkileri, 

kişiliğinin gelişiminde oldukça önemlidir. Nitekim yaşamın ilk yıllarında anneyle 

olumlu ilişki kurularak onun sıcaklığının, sevgisinin daima hissedilmesin çocuğun 

duyduğu korkuyu bırakarak annesinin kollarında kendini güvende hissetmesine ortam 

hazırladığının45 ifade edilmesi bunun göstergesidir.  Dolayısıyla annenin çocuğuna karşı 

olumlu ve tutarlı olması, ona değer vermesi onun genel olarak yaşamında doyum 

bulacağına ilişkin bir temel güven duygusu oluşturmasına ortam hazırlar. İşte bu ortam, 

çocukta genellikle insanlar tarafından sevileceğine başka bir ifadeyle başkaları 

tarafından sevilmeye değer bir insan olduğuna ilişkin güven duygusu oluşturabilir 46. 

                                                            
40 Bakara Suresi, 2/233. 
41 Mu’minun Suresi, 23/9. 
42 Ali Çankırılı, Çocuğun Manevi Eğitimi, (17. Baskı), Zafer Yayınları, İstanbul 2012, s. 20. 
43 Dam, s. 19. 
44 Haluk Yavuzer, Çocuk Pisikolojisi, (7. Baskı), Remzi Kitabevi, İstanbul 1992, s. 36. 
45 Şimşek, s. 208. 
46 Güler Okman Fişek; Serap Maktav Yıldırım, Çocuk Gelişimi, Milli Eğitim Basımevi, İstanbul 1983, s. 61-62. 



13 
 

       
       
 

Çocuğun, annesinin sevgi ve sıcaklığını hissedebilmek için sık sık kucağa alınarak 

dokunulmak istemesi47 ve yine özellikle çalışan annelerin çocuklarının, doydukları 

halde sevgi ve sıcaklık hazzını uzatmak için memeyi ağzında tutmasını da bu çerçevede 

değerlendirebiliriz48. Çocuğun, kendisini şefkatle saran annesinin kolları arasında durup, 

onun sıcacık göğsünden süt emerken büyük bir mutluluk duyması göz önünde 

bulundurulduğunda, süt emzirmenin güven duygusu kazandırmadaki önemi görülecektir 

ki konunun başında ifade edilen ayet bu duruma güzel bir örnektir.  

Bu dönem, sıralama dönemi olarak değerlendirilmekte ve “Ben” bilincinin 

oluşmaya başlaması, kendisi olan ile olmayanı fark etmesi ve motor gelişimi bebeklik 

döneminin belirgin özellikleri arasında sayılabilir49. Bencillik olarak adlandırılan ve 

bebeğin tümüyle kendi gereksinimlerini gidermeyi ön planda tutmasını da bebeklik 

dönemi özellikleri arasında sayabiliriz50. Yine bu dönem, itaatkârlık duygusunun 

gelişmesine kapı aralayacak ilk faaliyet olan sütten kesilmenin ortaya çıkardığı 

huzursuzluğun etkisiyle kararsız ve isyankârlık göstergelerinin ortaya çıktığı dönem 

olması hasebiyle serkeşlik evresi olarak da adlandırılmaktadır51.  

Çocuğun, kendisine söylenenleri dinlememesi hatta söylenenlerin tersini yapma 

eğilimi göstermesi bu dönemin önemli bir özelliği olan serkeşlik, isyankârlık ve 

inatçılığın doğal bir sonucudur. Dolayısıyla dönemin sağlıklı bir şekilde geçilebilmesi 

için çocuklara sevgi ve şefkatle yaklaşılmalı52, aşırı disiplin uygulamaktan 

kaçınılmalıdır. Aşırı disiplinin ilerde inatçı bir kişiliğin ortaya çıkmasına sebep 

olabileceği unutulmamalıdır53.  

1.1.2. İlk Çocukluk Evresi (3-6 Yaş) 

Okul Öncesi veya Oyun Çağı olarak da adlandırılan bu dönem54, çocuğun 

özellikle iki buçuk yaşında gösterdiği olumsuz ve inatçı tavırlarını bırakarak ben 

merkezli kişilikten toplum merkezli kişiliğe adım attığı dönemdir55.  

                                                            
47 Dodurgalı, Ailede Ahlak Eğitimi, s. 250. 
48 Çankırılı, s. 21. 
49 Abdurrahman Dodurgalı, Ailede Çocuğun Din Eğitimi, Marmara Üniversitesi İFV Yayınları, İstanbul 1996, s. 206. 
50 Fişek; Yıldırım, s. 61. 
51 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 272. 
52 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 29; Çankırılı, s. 92. 
53 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 273. 
54 Mustafa Öcal, Din Eğitimi ve Öğretiminde Metotlar, (2. Baskı), TDV Yayınları, Ankara 1991, s. 63. 
55 Çankırılı, s. 24. 



14 
 

       
       
 

Tanımdan da anlaşılacağı üzere bu evredeki çocukların uğraştıkları en önemli iş 

oyun olduğu için yürüme denemeleri yaparak ve sürekli hareket halinde olarak ellerinin 

ulaşabildiği her türlü şeyi almak ve onlarla oynamak isterler56. Koşmak, atlamak, 

tırmanmak ve kaymak gibi ilgilerini çok çeken bir etkinlik yapmadıkça, bir yerde uzun 

süre oturamazlar57. 

Bu dönemin en önemli özelliklerinden bir tanesi de çocuğun özellikle 3 yaşından 

itibaren bedensel gelişimi ile dil gelişimini iyi kullanarak bebeklik dönemindeki 

bağımlılık özelliklerinden kurtulmaya, giderek daha bağımsız ilişkiler kurmaya ve daha 

dengeli, daha olumlu bir birey olmaya başlamasıdır58. Dolayısıyla bu yaş dilimi eğitim 

açısından belirli kuralların yerleştirilmesi bakımından en elverişli dönem olarak 

değerlendirilmektedir59.  

Çocuk bu dönemde hızlı bir zihin ve dil gelişimi göstermenin etkisiyle sürekli bir 

deneme ve öğrenme faaliyeti içerisine girer. Ancak yine de bu dönemde zihinsel gelişim 

tam anlamıyla tamamlanmamıştır60. Bu tamamlanmamanın doğal bir sonucu olarak da 

hayal gücünü kullanarak olaylara eklemeler yapar ayrıca hayal ettikleri ile gerçekleri 

birbirine karıştırabilirler61.  

Yine bu evrede çocuk algı dünyasında meydana gelen gelişmelerin62 etkisiyle 

bilinçsiz olarak gördüğü ve duyduğu her şeyi, taklit ve tekrar eder. Dolayısıyla bu evre 

taklit evresi olarak da adlandırılır63. Çocuk bu dönemde çevresindeki büyüklerinin ve 

sevdiği kişilerin söz ve davranışlarını taklit ederek yineler. Yinelenen bu söz ve 

davranışlar, çocuğun kavram gelişimi açısından oldukça önemli bir işlev görmektedir64.  

İlk çocukluk evresinin bir diğer önemli özelliği ise, çocuğun çevresini keşfetmesi 

ve bu çevrenin kendisi için olduğuna inanması, bundan dolayı da diğer insanlara önem 

vermemesini ifade eden egosantrizm düşüncesidir. Bu düşünce onu gördüğü her şeyin 

kendisine ait olduğu inancına götürür65.  

                                                            
56 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 28. 
57 Senemoğlu, s. 25.  
58 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 277. 
59 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 29. 
60 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 33. 
61 Dam, s. 20. 
62 Kerim Yavuz, Çocuğun Dünyası ve Gelişme, Çocuk Vakfı Yayınları, İstanbul 1992, s. 22. 
63 Hüseyin Peker, Din Psikolojisi, (3. Baskı), Sönmez Matbaa ve Yayıncılık, Samsun 1993, s. 103. 
64 Dam, s. 20. 
65 Dodurgalı, Ailede Çocuğun Din Eğitimi, s. 215. 



15 
 

       
       
 

Bu inancın doğal sonucu olarak eğer hoşuna gitmişse arkadaşlarının oyuncaklarını 

alır ve kendisinin olduğunu ifade ederek geri vermek istemeyebilir. Yine gidilen evde 

oynadığı oyuncağı eve dönüşte beraberinde götürmek isteyebilir66. Ayrıca bu düşünce 

onda mülkiyet duygusunun ortaya çıkmasına, çocuğun paylaşma isteklerinin 

engellenmesine ve çevresinde gördüğü her eşyayı sahiplenmesine sebep olduğu gibi, 

anne ve babasını hatta bazı hayal kahramanlarını bile paylaşmaktan kaçınmasına da 

sebep olabilir67. 

Yine bu dönemde animizm, çocukların duygu ve düşüncelerinde hâkim olan 

önemli bir özelliktir. Bu düşüncenin etkisiyle bir erkek çocuk tahta parçasını at olarak 

görerek üzerine biner68, kız çocuk da bebeğiyle konuşur, dertleşir hatta eğer onu 

kızdırmış ya da canını acıtmışsa ona kızmakta hiçbir sakınca görmez69. Ancak dönemin 

sonlarına doğru hem animizm hem de egosantrizm düşüncesinden kısmen kurtularak 

olaylara başkasının gözünden bakabilir70. Dolayısıyla dönemin en önemli yaşı, çocuğun 

kendine güvenin arttığı, olağanüstü bir denge ve uyumun, başkalarıyla iyi ilişkilerin 

görüldüğü beşinci yaştır. Bu öneminden binaen de aile ve çocuk açısından “altın yaş” 

olarak değerlendirilmiştir71. 

1.1.3. Son Çocukluk Evresi (6-11 Yaş) 

Genellikle 6. yaştan başlayarak, kızlarda 11, erkeklerde ise 12. yaşa kadar geçen 

dönem “Son Çocukluk Evresi” olarak adlandırılmaktadır72. Bu evre “Okul Çağı” ve 

“Temel Eğitim Çağı” olarak da adlandırılmaktadır73. Nitekim bu dönem çocuğun, 

bebeklik ve ilk çocukluk yıllarını geçirdiği anne baba yanından yine kendisi için eğitim 

ve öğretimin başladığı, önemli sosyolojik olay olan okul yaşamına geçiş dönemidir74.  

Çocuğun ilk defa düzenli, bilinçli, belirli bir plan ve programa dayalı eğitimle 

karşılaştığı, oyun ile görevin ayrımına vardığı ve toplumsal hayata katıldığı bir dönem 

olması bu evrenin, psikologlar tarafından "Çocuğun sosyo-kültürel doğumu" olarak 

adlandırılmasına neden olmuştur75.  

                                                            
66 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 32; Dam, s. 21. 
67 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 286. 
68 Dam, s. 20. 
69 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 34. 
70 Dam, s. 21. 
71 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 287; Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 33. 
72 Ay Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım,  s. 39. 
73 Öcal, Din Eğitimi ve Öğretiminde Metotlar, s. 63. 
74 Kerim Yavuz, Çocukta Dini Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi, (3. Baskı), Boğaziçi Yayınları, İstanbul 2012, s. 3. 
75 Yavuz, Çocuğun Dünyası ve Gelişme, s. 23-24. 



16 
 

       
       
 

Bu dönemde çocuk, aile fertleri dışında diğer bireylerle de ilişki kurabilir aynı 

zamanda da yaptığı davranışların olası sonuçlarını üstlenebilir76. Yine bu evrede 

zihinsel öğrenme başlar ve bu başlamanın etkisiyle de çocuklarda ciddi anlamda bilgiye 

düşkünlük görülür77. Çocuklar öğrenmeye açtır. Öyle ki bir hafta sonra olacak olan şeyi 

bekleme sabrı dahi göstermezler78. Yani çocuklar özellikle yedi yaşından itibaren 

sistemli bir eğitim ve öğretime ruhen hazırdırlar. Çünkü çocuklar bu zaman diliminde 

verilen görevleri yapma ve sosyal kontrol altına girebilecek olgunluktadırlar79. 

Son çocukluk evresinin en belirgin özelliklerinden birisi de model alma yoluyla 

öğrenmenin çocuk tarafından aktif olarak kullanılmasıdır. Zira bu dönemde çocukların 

gördüğü, izlediği davranışları yansıtması ile bir kamera veya fotoğraf makinesinin 

objektifine takılan nesneleri yansıtması arasında herhangi bir fark yoktur80. Yine bu 

dönem çocukta vicdan denilen üst-ben’in oluştuğu ve ahlaki şuurun geliştiği bir 

dönemdir. Bu şuurla birlikte çocuk iyi-kötü, haklı-haksız kavramlarını ayırt edilebilir 

bir konuma kavuşur81. Ayrıca bu dönemde özellikle yedi yaşından itibaren cinsel 

kimliğin iyice belirginleşmesiyle beraber kız ve erkek çocuklar oyunlarını kendi 

aralarında kümeleşerek oynar ve birbirlerinin oyunlarına karışmazlar82. Cinsel kimliğin 

belirgin olarak ortaya çıkmış olması yedi yaşın temyiz yani ayırt etme yaşı olarak kabul 

edilmesini gerekli kılmıştır83.  

İslam dini açısından ise kesin yaş sınırı konulmamakla birlikte “henüz kadınların 

mahrem yerlerini anlamayan çocuklar…”84 ayet-i kerimesi dikkate alınarak genel bir 

çerçeve çizilmiş ve kadınların kadın olma vasıfları itibariyle başkalarından ayırt edildiği 

yaş olan yedi yaş temyiz yaşı olarak kabul edilmiştir85. Gazali de, çocuğun yedi 

yaşından itibaren duyulan objelerin dışında olan şeyleri de kavrayabilecek duruma 

geldiğini ifade etmiş ve yedi yaşın temyiz yaşı olduğu üzerinde durmuştur86. 

                                                            
76 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 40. 
77 Dodurgalı, Ailede Çocuğun Din Eğitimi, s. 250. 
78 Mehmet Zeki Aydın, Ailede Çocuğun Ahlak Eğitimi, Dem Yayınları, İstanbul 2005, s. 58. 
79 Yavuz, Çocukta Dini Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi, s. 4. 
80 Dam, s. 21. 
81 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 42. 
82 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 323. 
83 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 40. 
84 Nur Suresi, 24/31. 
85 Canan, Hz. Peygamber’in Sünnetinde Terbiye, s. 133. 
86 Gazali, Ebu Hâmid Muhammed b. Muhammed, el-Munkizu Mine’d-Dalal, (Çev.: H. Güngör), Bedir Yayınları, 
Ankara 1960, s. 67. 



17 
 

       
       
 

1.2. İLK ÇOCUKLUK EVRESİ DİNİ GELİŞİM ÖZELLİKLERİ VE 

EĞİTİMİ 

İlk çocukluk dönemi ya da okul öncesi dönem, çocukların geleceğinin büyük 

oranda şekillendiği, toplumsal ve ahlaki değerlerin aktarıldığı, temel bilgi ve 

becerilerden birçoğunun kazanıldığı dönem olarak nitelendirilmektedir87. Bu 

nitelendirme okul öncesi eğitimin ne denli önemli olduğu sonucunu ortaya 

çıkarmaktadır. “Ağaç yaş iken eğilir” atasözünün ifade ettiği anlam dikkate alındığında 

eğitim için okul öncesinin kritik bir öneme sahip olduğu daha iyi anlaşılacaktır. Zira 

çocuk kendisini sonraki hayatına hazırlayıcı davranışların büyük bir kısmını okul öncesi 

dönemde öğrenmekte ve bu öğrenmeler onun yaşamında, kişilik yapısının oluşmasında, 

inanç ve değer yargılarının şekillenmesinde büyük oranda belirleyici olmaktadır88.  

Dolayısıyla okul öncesi eğitimin gerçekleştirildiği 2-6 yaş aralığının çocuğun 

gerek sosyal bir varlık olmaya başlaması gerekse insani ilişkiler ve çevreye uyum 

bakımından olumlu alışkanlıklar edinmesi için uygun bir zaman olduğu belirtilmiştir. 

Buradan hareketle de bu dönemdeki ihmallerin ya da yanlış yönlendirmelerin çocuğun 

daha sonraki yaşamında telafisi güç olumsuzlukların meydana gelmesine sebep olacağı 

üzerinde durulmuştur89. “Eğri dikilen taze nihal, büyürse doğrulmak muhal” atasözü bu 

gerçeği vurgulayan oldukça dikkat çekiççi bir örnektir. 

Din duygusunun doğuştan fıtri olarak var olup olmadığı ve inanma duygusunun 

kaynağı konusunda farklı görüşler ileri sürülmüştür. Din psikolojisi alanında yapılan 

bazı çalışmalarda çocukta dini duygunun doğuştan var olduğu sonucuna varılmış ve 

ondaki belirli bir süreye kadar sorgulamadan, şüphe etmeden kolaylıkla inanma 

özelliğinin bunun göstergesi olduğu belirtilmiştir90. Bununla birlikte çocuğun beşeri 

davranışlarının bile sonradan ve yavaş ortaya çıktığı, çocuğun kendi varlığını 

durağanlıktan fiile aktarma gücünün olamadığı dolayısıyla da dinin çocuk doğar 

doğmaz kendini göstermesinin mümkün olmayacağı da ileri sürülmüştür91.  

                                                            
87 Haluk Yavuzer, Çocuk Eğitimi El Kitabı, (26. Baskı), Remzi Kitabevi Yayınları, İstanbul 2010, s. 151. 
88 Köylü, s. 137. 
89 Nurullah Altaş, İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretimi, Nobel Yayınları, Ankara 2001, s. 35.  
90 Vergote, s. 315. 
91 W. H. Clark, “Çocukluk Dönemi Dini”, (Çev.: Neda Armaner) , AÜİFD, 24(1), 1981, s. 177. 



18 
 

       
       
 

Bu iki görüşten hareketle din duygusunun kökeni, nasıl bir gelişim gösterdiği, bu 

gelişimde hangi etkenlerin ne oranda etkide bulunduğu konusunu “fıtrat” kavramını da 

göz önünde bulundurarak ele alalım. 

Dinin kaynağına değinmeden önce onun duygu boyutunu ele almamız 

gerekmektedir. Zira insan ruhunda kendini ilk belli eden şey duygudur. Dolayısıyla 

Psikolojide dinsel duygu bir realite olarak kabul edilmektedir. Böylesi bir kabul 

insandaki bütün dini faaliyetlerin psikolojik belirtilerinden hareketle ortaya 

konulmuştur92. Yani insan doğumuyla beraber için den gelerek kendiliğinden doğup 

ortaya çıkan bir duygunun etkisiyle birine veya bir şeye dayanma ve bağlanma ihtiyacı 

duymaktadır. Çocuğun anne ve babasını güven kaynağı olarak görerek onlara 

bağlanması bu bağlamda ele alınabilir. İşte çocukta var olan bu ihtiyaç, aslında yüce bir 

güce dayanma ve ona güvenme ihtiyacının basit bir ifadesidir ve insanın tabiatında 

doğuştan var ve duyuluşuyla bir realite olduğu için de akılla ispatlama gereksinimi 

duymaz93. DNA’nın şifresini çözen bilim adamlarının, insandaki ruhanilik duygusundan 

sorumlu olan kalıtımsal öğeye, insanı yaratıcıyı aramaya yönelten bir özelliği 

bulunmasından dolayı, “Tanrıyı Arama Geni”94 adı vermeleri dinin kaynağı bağlamında 

değerlendirilebilir. 

Din duygusunun kaynağı, insanların insan olma vasfı itibariyle hakkı ve gerçeği 

kabul etme yeteneği ya da insanın doğuştan, tabi olarak Allah’a inanmaya yetenekli ve 

dini inancı kabul etmeye elverişli bir yaratılışta olduğunu95 ifade eden fıtrat kavramına 

vurgu yapan “Hakka yönelen bir kimse olarak yüzünü dine çevir. Allah’ın insanları 

üzerinde yarattığı fıtrata sımsıkı tutun. Allah’ın yaratmasında hiçbir değiştirme 

yoktur…”96 Mealindeki ayet-i kerime bağlamında ele alındığında onun, yüce ve aşkın 

duygular arasında yer alan fıtrî bir duygu olduğu ve çocukta büyük bir dini hazırlığın 

var olduğu görülecektir97. Buradan hareketle inanma ve kutsal bir varlığa bağlanma 

ihtiyacının doğuştan var olduğunu ve insan doğasının ayrılmaz bir parçası olduğunu 

söyleyebiliriz98.   

                                                            
92 Yavuz, Çocukta Dini Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi, s. 26. 
93 Yavuz, Çocukta Dini Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi, s. 90. 
94 Nevzat Tarhan, İnanç Psikolojisi Ruh, Beyin ve Akıl Üçgeninde İnsanoğlu, Timaş Yayınları, İstanbul 2009, s. 16. 
95 Elmalılı M. Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, I-X, (2.Baskı), Cilt VI, Azim Dağıtım Yay., Ankara 1960, s. 3823. 
96 Rum Suresi, 30/30. 
97 Vergote, s. 315.  
98 Dam, s. 29. 



19 
 

       
       
 

Peygamber Efendimiz (s.a.v)’in her doğan çocuğun fıtrat üzere doğduğunu bu 

halin çocuk konuşmaya başlayıncaya kadar devam ettiğini, konuşmaya başladıktan 

sonra ise anne ve babasının etkisiyle Yahudilik, Hıristiyanlık, Mecusilik gibi farklı 

inançlara yönelerek değiştiğini99 ifade eden fıtrat hadisi din duygusunun kaynağını 

örneklendirmesi açısından oldukça dikkat çekicidir. 

Açıklamalara bakıldığında insanın doğuştan dindar olduğu100, dolayısıyla 

dışarıdan gelecek dini etkilere karşı yetenekli ve hazır olduğu görülecektir. Bu 

dönemdeki çocukları yanımıza alarak yönelttiğimiz “Hadi yavrum Allah de, La ilahe 

illallah de” şeklindeki isteklere “Allah, Lailaheillallah” diyerek karşılık vermeleri bunun 

göstergesidir. Ancak inanma duygusu potansiyel olarak her insanda doğuştan var 

olmakla beraber hiçbir çocuk da dindar olarak, bir diğer ifadeyle dini yaşamın 

gereklerini yerine getirebilir bir yeterlilikte dünya gelmez. Çocuğun doğuştan getirdiği 

inanma, yüce bir yaratıcıya bağlanma duygusunun anne ve babanın dini tutumuna bağlı 

olarak değişmesi bunu göstermektedir101. Dolayısıyla dine karşı hazır ve yetenekli olan 

çocuğun bu dindarlığının gelişmesi ve uyanmasında çevrenin büyük bir etkisinin var 

olduğunu, fıtri din duygusunun da bu çevre içerisinde gelişerek kendi rengini aldığını 

söyleyebiliriz102.  

Hangi kültür olursa olsun yetişkinlerin dini tavırlarının, onların dini yaşantılarına, 

için de yaşadıkları ortama ve özellikle aileye sıkı sıkıya bağlı olduğundan hareketle din 

psikolojisi ile aile psikolojisi arasında yakın bir bağ bulunduğu ve dini tavırların 

şekillenmesinde ailenin etkisinin büyük ölçüde baskın olduğunun açıklanması diğer 

taraftan da ailesinin dini dünyasına inanmayan bir çocuğun tehlikeli surette yıkılmış bir 

çocuğa benzetilmesi ifade edilen gerçekliğe örnek olarak verebiliriz103. 

Din duygusunun kaynağı ile ilgili olarak verdiğimiz bilgilerden yola çıkarak okul 

öncesi dönem olarak adlandırılan ilk çocukluk dönemi dini gelişimin temel 

özelliklerinin neler olduğunu ve bu özelliklerin sağlıklı bir şekilde geliştirilebilmesi 

nelerin yapılması gerektiğini ele alalım. Ancak daha önce bebeklik dönemi dini gelişim 

özelliklerine kısaca da olsa bir giriş yapmayı ilk çocukluk evresi dini gelişim 

özelliklerinin anlaşılması bakımından yararlı görüyorum. 
                                                            
99 Ebu Davud, Sünnet, 18; Müslim, Kader, 25. 
100 Beyza Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, Gün Yayınları, Ankara 2007, s. 16. 
101 Ebu Davud, Sünnet, 18; Müslim, Kader, 25. 
102 Yavuz, Çocukta Dini Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi, s. 33. 
103 Vergote, s. 316-317. 



20 
 

       
       
 

Sadece fiziksel beslenme çağı olarak düşünülen ancak çocuğun eğitimi açısından 

da uygun bir ortam oluşturduğu saptanan bebeklik evresi, din eğitimi açısından 

“bilinçsiz etkilenme” dönemi olarak adlandırılmıştır104. Dinin duygu yönü ve inancın 

doğuşu, gelişmesi konusunda yapılan bilimsel araştırmaların çocuğun dışarıdan gelecek 

dini etki ve tecrübelere karşı ruhen yetenekli ve hazır olduğu sonucunu105 ortaya 

çıkarması bebeklik döneminde bilinçsiz de olsa bir dini etkilenmenin var olduğunu 

göstermektedir. 

1.2.1. Çocukluk Evresi Dini Gelişimin Temel Özellikleri 

Çocukluk dönemi din duygusunun gelişimi belirli basamaklara göre şekillenmekte 

ve buna göre de bazı özellikler göstermektedir. Bu gelişim özelliklerinin bilinmesi bu 

dönemde verilecek din eğitiminin olumlu ve sağlıklı olabilmesi için son derece önemli 

ve gereklidir. Zira yanlış ve zamansız öğretimin bütün eğitim öğretim konuları için 

olumsuz sonuçları olmakla birlikte din eğitiminin etkisi, çok derin ve kalıcı olduğundan 

bu alanda yapılacak yanlışların olumsuz sonuçları fert ve toplum planında daha büyük 

boyutta olmaktadır106. 

Sağlıklı bir din eğitiminin verilebilmesinde çocukların bu alandaki gelişim 

özelliklerinin bilinmesinin önemi büyüktür. Buradan hareketle çocukluk dönemi dini 

gelişim özelliklerini Himaye Altında Bulunma Duygusu, Kolay İnanılırlık, Taklit ve 

Özdeşim, Soru Sormaya Düşkünlük, Benmerkezcilik (Egosantrizm) ve Antropomorfizm 

(İnsan Benzeri Allah Tasavvuru) olmak üzere altı başlık altında ele alınabilir. 

1.2.1.1.  Himaye Altında Bulunma Duygusu 

Çocukluk döneminin en temel özelliklerinden bir tanesi doğumla beraber hatta; 

“Sonra onu emin ve sağlam bir karargâhta (rahimde) nutfe haline getirdik”107 ayet-i 

kerimesinin ifadesiyle doğumdan önce başlayan ve yaşam boyu az veya çok devam 

eden “himaye altında bulunma” duygusudur108 ve bu duygu din duygusunun 

başlamasına kaynaklık eden önemli bir duygu olarak karşımıza çıkmaktadır.  

                                                            
104 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 249. 
105 Peker, Din Psikolojisi, s. 102.  
106 Halis Ayhan, “Çocuklarda İman Öğretimi ve İbadet Eğitimi”, Çocuk ve Ergen Eğitiminde Anne Baba Tutumları, 
(2. Baskı), (ss. 127-187),  Timaş Yayınları, İstanbul 2010, s. 132. 
107 Mü’minun Suresi, 23/13. 
108 Çlark, s. 178. 



21 
 

       
       
 

Zira çocuk başlangıçta bel bağladığı ve korkularını giderici sığınak olarak 

gördüğü anne babasının bazı durumlarda yetersiz kaldığını hissedince tüm ihtiyacını 

giderebilecek ve onu rahatlatacak yüce bir varlığa sığınma ve bağlanma ihtiyacı 

duymaya başlar. İşte bu ihtiyaç sonucunda çocuk doğal seyri içerisinde anne babadan 

sıyrılarak Allah’a yönelmeye başlar109. Bu yönelmede çocuğun anne babasının 

sınırlarını keşfetmesinin önemli bir rolü vardır. Nitekim çocuklar, gelişimlerine paralel 

olarak, anne babalarının sandıkları gibi bütün bilgilere sahip olmadıkları, her şeyi 

yapmaya güçlerinin yetmediği, ayrıca bazı konularda onların da hata yapabildikleri 

gerçekleriyle yüzleşirler. İşte bu yüzleşmeler, çocukta hayal kırıklıkları meydana 

getirerek anne baba ile Allah arasında bir ayrım yapılmasına ortam hazırlar110. 

Güven; anne karnından başlayarak hayatı teminat altına alan, beklentilerin ve 

gereksinimlerin giderilmesiyle de güçlenen bir duygu olarak yaşamın ilk günlerinde 

karşımıza çıkarak çocukta “emniyetteyim” hissi uyandıran önemli bir duygudur111. 

Çocuğun güven duygusuyla bağlandığı ilk kişi ise doğal olarak ağlamaları susturan, 

ıslanan altını temizleyen, emzirme ile acıkan karnını doyuran annedir. Anne ile çocuk 

arasında kurulan bu bağın güvenli bir şekilde gerçekleşmesi çocuğun kendisini sevgiye 

değer ve önemli bulmasına ortam hazırlar112. 

“…Çocuğun anne karnında taşınması ve sütten kesilmesi otuz ay sürer”113 ayetini 

göz önünde bulundurduğumuzda himaye altında bulunma olarak tarif edilen güven ve 

bağlanma duygusuyla ilgili olarak diyebiliriz ki çocuk biyolojik ve fizyolojik 

ihtiyaçlarının karşılanması noktasında anne babasına özellikle de annesine bağımlı 

olarak dünyaya gelmektedir. Bu bağımlılıktan dolayı da sevilmek, korunmak ve şefkat 

görmekten aşırı derecede mutluluk duymaktadır. Dolayısıyla ona bu mutluluğu yaşatan 

ebeveynine güven duygusuyla bağlanır. İşte çocuklardaki güven duygusunun tatmin 

edilmesiyle beraber ortaya çıkan mutluluk, kişiliğin gelişmesinde önemli derecede rol 

oynar. Diğer bir ifadeyle güven duygusunun tatmin edilmesiyle ortaya çıkacak ruhsal 

doyum çocuğun fiziki gelişim açısından alacağı gıdaların bıraktığı etkiye eş değerdir114. 

                                                            
109 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 48. 
110 Vergote, s. 318. 
111 Yurdagül Mehmedoğlu, Ahlaki ve Dini Gelişim, (3. Baskı), Morpa Kültür Yayınları, İstanbul, 2005, s. 21. 
112 Akif Hayta, “Anneden Allah’a: Bağlanma Teorisi ve İslam’da Allah Tasavvuru”, DED, 4(12), 2006, s. 32. 
113 Ahkaf Suresi, 46/15. 
114 Clark, s. 178. 



22 
 

       
       
 

Çocuğun, İhtiyaçlarının uygun biçimde karşılanması sonuncunda kendi benliğini 

değerli bir varlık olarak algılamasına zemin hazırlayan115 ve onun gelişiminde önemli 

derecede rol oynayan güven duygusu, dini yaşayışın asıl kaynağını oluşturan Allah'ın 

yardımına sığınma duygusuna ciddi anlamda benzerlik göstermektedir116. Buradan 

hareketle duygular ile ihtiyaçların karşılanması arasında yakın bir ilginin var olduğunu 

ifade edebilir ve din duygusunun açığa çıkması ile güven duygusunun açığa çıkması 

arasında ciddi bir yakınlığın bulunduğunu söyleyebiliriz117.  

Diğer bir ifadeyle çocuktaki güven ve güvene bağlı olarak ortaya çıkan sevgi, 

şefkat ve merhamet duygularının açığa çıkarılıp doyurulmaları ile çocuğun bunları 

yaşaması ve yaşadıklarını dinle özdeşleştirmesinin eş değer olduğunu, bu 

özdeşleştirmenin de çocuktaki din duygusun açığa çıkmasına ve doyuma ulaşmasına 

zemin hazırlayacağını söyleyebiliriz118. 

Çocukların ilk dini tecrübe yaşadıkları yerin aile olduğu ve onların anne 

babalarının davranışlarından edindikleri izlenimlerle kendilerine ait bir dini kişilik 

oluşturdukları ifade edilmektedir119. Dolayısıyla ailesinde güvene dayalı sıcak ve mutlu 

ortamı olan çocukların, gördüğü sıcaklığın etkisiyle anne babasının ahlaki ve geleneksel 

değerlerini paylaştıkları ve bu paylaşmanın etkisiyle de olumlu anlamda dini gelişim 

göstereceklerini söyleyebiliriz120.   

Başka bir ifadeyle güven duygusu gelişmiş bir bebekten söz edebilmek ancak ona 

bu duyguyu sağlayan anne babanın varlığıyla mümkündür.  İşte bunun gibi daha sonraki 

yıllarda kendine güvenen ve kendisine güvenilen bir çocuğu da dini bütün bireyle 

beraber düşünmemiz gerekmektedir"121. Bu durum anne babasının sevgi, şefkat ve 

himaye duygularından mahrum büyüyen çocukların gerek Allah gerekse din ile ilgili 

olarak kendilerine yapılan telkinleri dikkate almayacakları dolayısıyla da olumlu 

anlamda bir Allah tasavvuru edinemeyecekleri gerçeğinin göz önünde bulundurulmasını 

gerekli kılmaktadır122. 

                                                            
115 Yavuzer, Çocuk Eğitimi El Kitabı, s. 117. 
116 Clark, s. 178. 
117 Selçuk, s. 54. 
118 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 172. 
119 Yavuz, Çocuklukta Dini Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi, s. 35. 
120 Sefa Saygılı, Ruhen ve Bedenen Sağlıklı Çocuk Yetiştirmek, Hayat Yayınları, İstanbul 2012, s.141. 
121 Mehmedoğlu, Ahlaki ve Dini Gelişim, s. 23. 
122 Çankırılı, s. 22. 



23 
 

       
       
 

Sevgi, saygı ve güven karşılıklı olarak var olan ve gelişen duygulardır. Bu onun 

çift başlı bir yapısının olmasından kaynaklanır. Yani güven karşılandıkça ve 

karşılanmasına fırsat verildikçe güçlenebilir. Bu güçlenmenin neticesinde oluşan temel 

güven duygusu çocuğun olumlu dini gelişiminin garantisi olabileceği gibi 

güçlendirilmemesi ise onun temel güven duygusunun büyük bir hızla güvensizliğe 

dönüşmesine neden olabilir. Bu dönüşme ise onun dini gelişiminde sapmaya hatta yok 

olmaya varabilecek problemlere sebebiyet verebilmektedir123. Yaşamlarının ilk 

dönemlerinde iyi bir bağlanma duygusu tadamamış çocukların kaygılı ve aşırı bağımlı 

bir duruma geldiklerini ve karşılanmamış beklentilerinin olumsuz yükünü sonraki 

ilişkilerine taşıdıklarını söyleyebiliriz124.  

Gerçek anne baba sevgisinden yoksun kalmış ve çok ihtiyaçları olmasına rağmen 

güven duygusundan mahrum bırakılmış çocukların bu yoksun bırakılmışlığın etkisiyle 

daha sonraki yıllarda katı ve hırçın davranış örnekleri göstermeleri bu durumun 

sonucudur125. “Merhamet etmeyene merhamet edilmez”126. Hadis-i şerifi güven duygusu 

çerçevesinde ele aldığında bu durum daha iyi görülebilir. Zira insan, elindeki meyvenin 

tadını ancak ona ısırık attıktan sonra anlayabilir. İşte bunun gibi çocuğun, sevmeyi ve 

merhamet etmeyi öğrenmesi de ancak sevilmesi ve kendisine merhamet gösterilmesiyle 

mümkün olabilmektedir. Buradan hareketle himaye altında bulunma duygusuyla 

bağlantılı olarak başta Allah ve Peygamber olmak üzere dini kavramların çocuk 

tarafından öğrenilmesi ve bu öğrenmelerin dini kişilik haline getirilmesinin de 

çocukların yeterli derecede sevilmesine ve bu sevilmenin çeşitli vesilelerle çocuğa 

hissettirilmesine bağlı olduğunu söyleyebiliriz127. 

1.2.1.2. Kolay İnanırlık 

Çocukların dinle ilgili öğretilenlerin, duyduklarının çabuk etkisinde kalmaları ve 

bunlara itiraz etmeden inanmaları onların kolay inanırlık özelliğine sahip olduklarının 

bir göstergesi olarak değerlendirilebilir. Bu özelliğin etkisiyle inanmaya içtenlikle hazır 

olan çocuk, yoklayıcı sorularla dini dünyaya girmeye çalışır ve kendisine öğretilen 

inanç üzerinde analiz yapmadığı gibi bilinçli bir akıl yürütmede de bulunmaz128.  

                                                            
123 Mehmedoğlu, Ahlaki ve Dini Gelişim, s. 22. 
124 Hayta, s. 34. 
125 Mehmedoğlu, Ahlaki ve Dini Gelişim, s. 32.  
126 Buharî, Edeb, 18. 
127 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 47. 
128 Yavuz, Çocuklukta Dini Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi, s. 32. 



24 
 

       
       
 

Bu durum çocuğun din ile ilgili olarak kendisine söylenenlere hiçbir şüphe 

duymadan, sorgulamadan inanmasına ve inandığı şeylere de içtenlikle bağlanarak kabul 

etmesine ortam hazırlar129. Çocuklardaki kolayca inanma ve inandığı şeye çabucak 

bağlanma onlara özgü ruhsal bir durumdur. Zira bu dönemde çocuğun duyguları, 

düşüncelerine oranla daha baskın ve belirgindir. Bu baskınlık ve belirginliğin doğal bir 

sonucu olarak da kendisine edindirilmeye çalışılan inancı kabul noktasında herhangi bir 

akıl yürütmede bulunmaz130.  

Kolay inanırlık, ilk çocukluk evresi dini gelişim açısından oldukça önemlidir. 

Ancak çocukların bu özelliğinden yararlanma konusunda gösterilecek hassasiyet de bir 

okadar önem arz etmektedir. Peygamber Efendimizin: “İnsanlarla akıl seviyelerine 

göre konuşun”131 hadis-i şerifi bu konuda bizlere rehberlik etme anlamında oldukça 

dikkat çekici bir örnektir.  

Buradan hareketle çocuğun, ihtiyacı olan gıdadan mahrum bırakılmaması 

gerektiği gibi ona ihtiyacı olandan fazlasının da verilmemesi gerektiği söylenebilir. 

Çünkü her iki durumun da çocuğa zarar verme durumları aynıdır. Dolayısıyla aynen 

gıdalar gibi din eğitimi de çocuğa verilmelidir, ancak bu eğitimin, çocuk alabilecek 

oldukça ve her türlü etkiye açık olan nazik aklının kaldırabileceği kadar olmasına dikkat 

edilmelidir132. Zira dini duyguya gereken önemin verilmemesi onun körelmesine engel 

olur. Aynen bunun gibi din duygusunun ihmal edilmesi ya da bilinçsiz bir dini 

bilgilendirmenin yapılması da çocukta dinle ilgili olmayan sağlıksız tutum ve 

davranışların ortaya çıkmasına neden olabilir133. 

Sonuç olarak diyebiliriz ki çocukluk döneminde verilecek din eğitimin mahiyeti 

ciddi anlamda önem taşımaktadır. Zira çocuklar bu dönemde daha çok duygu ağırlıklı 

bir dini gelişim göstermekte ve inandıkları şeyleri de eleştiriye tabi tutmadan kabul 

etmektedirler. Bu onlardaki güven duygusundan kaynaklanmaktadır. Ancak çocuğun, 

eleştiriye tabi tutmaksızın edindiği bu bilgilerin daha sonra edineceği bilgilerin temelini 

oluşturacağı unutulmamalı ve verilen bilgilerin miktarı kadar doğruluğunun da önemli 

olduğu göz ardı edilmemelidir134. 

                                                            
129 Dam, s. 31. 
130 Yavuz, Çocuklukta Dini Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi, s. 84. 
131 Ebu Davud, Edeb, 23. 
132 Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, s. 107. 
133 Tavukçuoğlu, s. 55. 
134 Dam, s. 32. 



25 
 

       
       
 

1.2.1.3. Taklit ve Özdeşim 

Taklit, doğal bir öğrenme adayı olan çocuğun çevresine özellikle de anne baba 

gibi yakın kişilerde algıladığı davranışları onların yaptığı şekilde yapmaya 

çalışmasıdır135. Özdeşim ise bireyin kendini bir başkasına benzeterek onu taklit etmesi, 

örnek alması ve onun özelliklerine sahip olmak istemesi durumudur136. Özdeşim ile 

ilgili olarak yapılan bir diğer tanım da özdeşimden kastedilenin çocuğun, davranışını 

taklit ettiği kişinin davranışına benzetmesi değil, aksine onu kendi davranışı haline 

getirmesi durumudur137. Biz burada tanımların analizini yapma gibi bir yaklaşımdan 

ziyade taklit ve özdeşimin çocuğun dini gelişiminde nasıl bir etkide bulunduğu üzerinde 

duracağız. 

Çocuklarda öğrenmenin ilk ve basit şekli olan taklit138 aynı zamanda kişilik 

gelişimin oluşması ve şekillenmesinde de birinci derecede etkin olan faktördür139. Zira 

bu evrede çocuğun algı dünyasında meydana gelen gelişimler140 çocuğu gördüğü ve 

duyduğu her şeyi, bilinçsiz olarak taklit ve tekrar etmeye yöneltir. Onun için bu evreye 

"taklit evresi" adı da verilmektedir141. Çünkü çocuklarda inanılmaz derecede yetişkinleri 

taklit etme yetenekleri vardır. Bu yetenek, gözlemlenen anne baba ve diğer aile 

fertlerinin davranışlarının aynen tekrarlanmasına kapı aralar. Bu durum davranışlarına 

dikkat etme ve olumlu davranış örnekleri sergileme konusunda ebeveynlere ve diğer 

aile fertlerine ciddi anlamda sorumluluk yüklemektedir142. 

Çocuklarda bir hayli erken başlayan aynı zamanda da tamamen iradesiz, 

kendiliğinden ve adeta refleks şeklindeki taklit eğilimi143, onların diğer davranışlarında 

olduğu gibi dini tutum ve davranışlar için de geçerlidir. Çünkü kişiliğin tam anlamıyla 

kurulmadığı okul öncesi dönemde din ile ilgili olan his, heyecan ve uygulamalar çocuk 

tarafından sorgulanmaz olduğu gibi kabul edilir ve taklit edilerek davranışlara 

yansıtılır144.  

                                                            
135 Tosun, s. 171. 
136 Hüseyin Peker, Zor Çocuk Yoktur, (4. Baskı), Timaş Yayınları, İstanbul 2012, s. 88. 
137 Tosun, s. 171. 
138 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi,  s. 90. 
139 Dam, s. 32. 
140 Yavuz, Çocuğun Dünyası ve Gelişme, s. 22. 
141 Peker, Din Psikolojisi, s. 103. 
142 Aydın, Ailede Ahlak Eğitimi, s. 164. 
143 İbrahim Alaettin Gövsa, Çocuk Psikolojisi, Hayat Yayınları, İstanbul 1998, s. 85. 
144 Konuk, s. 24. 



26 
 

       
       
 

Ailedeki fertlerin her türlü dini davranışları, kullandıkları dini içerikli sözleri ve 

yaptıkları ibadetlerin çocukta derin izler bırakması bunun göstergesidir145. Zira çocuklar 

dini dünyanın içerisine taklitle girer. Dolayısıyla din ile ilgili olarak gördüklerini ve 

yetişkinler tarafından kendilerine anlatılanları kolay inanırlıklarının ve eğer 

karşılanmışsa güven duygularının etkisiyle samimi olarak kabul etme eğilimi 

gösterirler. Bu eğilimle beraber de aile fertlerinin dini davranışlarını örnek alarak kendi 

dünyalarında yaşamak isterler.  Anne baba ve diğer aile fertlerinin namaz, oruç ve 

dualarına katılarak onları taklit etmeye çalışmaları bu isteğin doğal bir sonucudur146.  

Örneğin, dua eden annesini gören çocuk onun gibi ellerini yukarı kaldırır ve 

namaz kılarlarken aynı hareketleri yapmaya çalışır. Bazen de büyüklerin ibadetlerini bir 

oyun olarak değerlendirerek namaz kılan aile büyüklerinin sırtına biner, bacaklarının 

arasından geçmeye çalışır, secdede boynuna oturur, önünde durarak güldürmeye ya da 

konuşturmaya uğraşır, elinden tutarak gelmesini ister, namazda selam vermeyi bir 

saklambaç oyununa çevirir vb. davranış örnekleri sergiler. Bir şairin; “Bizde gençler, 

babalarının adetlerine bağlı olarak yetişirler. Genç kendiliğinden dindar olmaz, ama 

bunu yakınları ona adet edindirirler”147 şeklindeki veciz ifadesi taklidin ilk çocukluk 

evresi dini gelişimindeki önemine örnek gösterilebilir. Çocukların abdest almayı 

öncelikle kitaplardan okuyarak değil, abdest alanların eline su dökerek öğrendiklerini bu 

bağlamda değerlendirebiliriz. 

Açıklamalardan hareketle diyebiliriz ki dini yaşayışın tanınıp öğrenilmesi ve bu 

öğrenmelerin alışkanlık haline gelmesinde taklit önemli derece etkilidir. Zira adet 

edinmek öyle hemen oluşabilecek bir durum değildir. Bunun için uzun bir geçmişe ve 

bolca tekrara ihtiyaç vardır. Bu ihtiyacın karşılanması ise ancak aile büyüklerinin 

çocukların gözlemleyip taklit edecekleri dini davranış örnekleri sergilemeleri ve bu 

davranışlarına çocuklarını katmasıyla mümkün olabilir148. Bu durum din öğretiminde 

anne baba ve diğer aile fertlerinin durumunu dikkate almayı gerekli kılmaktadır. Çünkü 

çocuğun maddi ve manevi kişiliğinin, değer yargılarının gelişimi, olumlu veya olumsuz 

bir şekilde karakter yapısının oluşmasında anne ve baba model alınma sırası itibariyle 

birinci önceliğe sahiptir.  

                                                            
145 Peker, Din Psikolojisi, s. 103. 
146 Dam, s. 33. 
147 Abdullah Nasıh Ulvan, İslam’da Aile ve Çocuk Eğitimi, (Çev.: Celal Yıldırım), Uysal Yay., İstanbul 2012, s. 561. 
148 Dam, s. 33. 



27 
 

       
       
 

Bundan dolayı da ailenin din öğretiminde merkezi bir rol oynadığı, dini tutum ve 

davranışlara yönelik ilk ve en önemli bilgilerin, kuralların çocuk tarafından aileden 

öğrenildiği söylenebilir149. 

Taklidin din eğitimindeki yeri konusunu ayetler ışığında ele aldığımızda da aynı 

durumla karşılaşmaktayız. Örneğin; “Allah sizi analarınızın karınlarından öyle bir 

halde çıkardı ki hiçbir şey bilmiyordunuz. Öyle iken size kulaklar, gözler, kalpler verdi 

ki şükredesiniz”150. Mealindeki ayet-i kerimeyi ele aldığımızda yukarda da 

değindiğimiz gibi çocuğun bilgi elde etmesinde son derece önemli ve gerekli olan üç 

özelliğe dikkat çekildiğini görmekteyiz. Bunlar: İşitme, görme ve düşünmedir. Ayette 

bu üç özelliğe vurgu yapılması bizi çocuğun hayatının ilk yıllarında neyi görmüş, neyi 

işitmiş, neyi hissedip düşünmüşse onları öğrendiği başka bir ifadeyle de dış dünyaya 

çevresindekilerin özellikle de anne ve babasının gözüyle baktığı sonucuna 

götürmektedir151.  

Yani çocuk anne baba ve diğer aile fertlerinin dinî söz, tavır ve davranışlarını 

kendine rol model olarak alır ve taklit eder. Çocuk bunları tekrarladıkça daha çok 

öğrenir ve alışkanlık kazanır. Böylece taklit ve özdeşleme yoluyla başlayan ferdî dinî 

yaşayış, çevrenin dinî havasına ve çocuğun ferdî kabiliyetine göre yavaş yavaş gelişip 

derinleşerek onun dini kişiliğine dönüşür152. 

1.2.1.4. Soru Sormaya Düşkünlük 

İlk çocukluk evresinde için de yaşanılan dünyaya olan ilgi ve bu dünyanın sırlarını 

merak etme duygusu çok kuvvetlidir. Bu duygunun yansıması olarak da merak ettiği 

nerden geldiği, kime ait olduğu, Allah, melek, peygamber, ahiret, namaz, oruç, günah, 

sevap, cennet, cehennem gibi dini kavramlar hakkında yoklayıcı sorular sorarak, bilgi 

edinmeye çalışırlar153. Buradan hareketle ilk çocukluk evresi dini gelişimin temel 

özelliklerinden bir tanesinin de soru sormaya düşkünlük olduğunu söyleyebiliriz.  

Okul öncesi dönemde çocukların soru sormaya bu kadar düşkün olması, bu 

dönemin dini duygunun işlenmesi ve karşılanması bakımından birey için en zor dönem 

olarak adlandırılmasına neden olmuştur. Çünkü çocuklar, bitmez tükenmez bir öğrenme 
                                                            
149 Hayati Hökelekli, Ailede, Okulda, Toplumda Değer Psikolojisi ve Eğitimi, Timaş Yayınları, İstanbul 2011, s. 79. 
150 Nahl Suresi, 16/78.  
151 Ali Rıza Aydın, “Çocuğun Dini Şahsiyet Kazanmasında Ailenin Önemi”, OMÜİFD, Sayı:8, 1996, s. 213. 
152 Hayati Hökelekli, Din Pisikolojisi, (4. Baskı), TDV Yayınları, Ankara 2001, s. 254. 
153 Mualla Selçuk, Çocuğun Eğitiminde Dini Motifler, (2. Baskı), TDV Yayınları, Ankara 1991, s. 76. 



28 
 

       
       
 

arzusuyla etrafındaki her şeyi anlamak ister, bunun sonucunda da dini duygunun 

uyandığını gösteren ilk soruları bu dönemde sorarlar154.  

Çocukların bu soruları doyurucu şekilde cevaplandırılmadığı ya da cevapsız 

bırakıldığı zaman öğrenme merak ve arzusu köreldiği gibi doğru şekilde 

değerlendirildiğinde de dini birçok yeni kelime ve kavram da kazandırılabilir155. Bu 

durum ilk çocukluk evresinde çocukların sorularından en iyi öğrenme fırsatı olarak 

yararlanılması gerektiğini ortaya koymaktadır. 

Çocukluk döneminde, doğuştan getirilen inanma duygusunun etkisiyle inanmaya 

içtenlikle hazır olan çocuğun yoklayıcı sorularla dini dünyanın içine girmeye 

çalıştığını156 ifade ettik. Diğer bir ifadeyle bu dönem çocukları bir yandan fiziksel 

gelişimlerini sürdürürken diğer yandan da hem kendi varlıklarının hem de etrafındaki 

eşyalarının mahiyetini, Allah, peygamber, cennet, cehennem, ölüm, ibadet vb. dini 

nitelikli kavramları sorgular ve buna uygun cevap almanın gayreti içerisinde olurlar. Bu 

gayret onların yukarda saydığımız kavramlarla ilgili olarak başta anne ve babaları 

olmak üzere diğer aile büyüklerine bolca soru sormalarına kapı aralar157.  

Çocuklar 2-3 yaşlarından başlayarak büyüklerini soru yağmuruna tutarak bolca 

soru sorarlar158. Bu durumun ortaya çıkmasında, çocukların büyüklerine özellikle de 

anne babasına olan güvenlerinin etkisi büyüktür. Zira çocuklar, büyüklerin her şeyi 

bildiğini düşünür ve eğer onlara soru soracak olurlarsa merak ettikleri her şeyi onlardan 

öğreneceklerine inanırlar. Bunun sonucunda da neredeyse işitip öğrendikleri her 

kelimeyi soru yaparlar159. Buradan hareketle, çocukların dini duygularının sağlıklı bir 

şekilde işlenmesi ve karşılanması ile onların sorularıyla gerçek anlamda ilgilenme ve 

sorularına doyurucu cevaplar verme arasında yakın bir ilişkinin var olduğunu 

söyleyebiliriz. Okul öncesi dönemde Allah, peygamber, cennet, cehennem, ölüm, melek 

ve şeytan gibi kavramları merak eden çocuklar merak ettiği bu kavramları öğrenme 

isteğiyle büyüklerine özellikle de anne babasına bolca soru sorduklarını ifade etmiştik.  

                                                            
154 Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, s. 107.  
155 Selçuk, s. 76. 
156 Yavuz, Çocukta Dini Duygu ve Düşüncenin Gelişimi, s. 32. 
157 Dam, s. 35. 
158 Yavuzer, Yaygın Anne Baba Tutumları, s. 17. 
159 Beyza Bilgin, Mualla Selçuk, Din Öğretimi Özel Öğretim Yöntemleri, Gün Yayıncılık, Ankara 1995, s. 76. 



29 
 

       
       
 

Okul öncesi dönem çocuklarının sordukları soruların bazıları şunlardır: “Allah 

nerededir? O bizi görüyorsa biz O’nu niçin görmüyoruz? Allah acıkınca ne yer? Ama 

biz O’nu görmek istiyoruz. O’nun evi nerededir? O’nun annesi babası kimdir? Allah’ın 

çocukları var mı?160 Bu sorulara baktığımızda hepsinin Antropomorfizm (İnsan 

Benzeri) Allah inancının birer yansıması olduğunu görmekteyiz.  

Aynı okulda görev yaptığımız edebiyat öğretmenimizin 5 yaşındaki oğlunun, 

annesine peşi sıra yönelttiği şu sorular konumuzu örneklendirmesi açısından dikkat 

çekicidir:  

— Anne Allah’ın saçları uzar mı? 

— Allah’ın saçları yoktur oğlum. 

— Peki, o zaman anne Allah siyah mı beyaz mı?  

Burada anne susup cevap vermemesi üzerine çocuk tekrar soru sormaya başlar:  

— Allah’ı biz niye göremiyoruz? 

— Oğlum Allah münezzehtir gözle görülmez.  

— Off Anne! Televizyonda da Allah münezzehtir diyorlardı ama münezzeh ne 

demek? 

“Münezzeh” kavramını nasıl açıklayacağını bilemeyen anne susunca çocuk: 

— Allah kız mı yoksa erkek mi? sorusunu sorar. (Cinsiyeti yoktur cevabını alınca 

da) 

—  Eğer cinsiyeti yoksa o zaman onun Allah olduğunu nasıl anlayacağız? Der.  

Görüldüğü gibi çocuk, Allah kavramı ile ilgili olarak farklı içerikli sorular sorarak 

zihninde tasarladığı somut Allah düşüncesine dayanak oluşturmaya çalışmaktadır. 

Örneğin Allah’ın kız veya erkek olmasını onun tanınması için ayırt edici bir unsur 

olarak değerlendirmekte, annesinin söylediği “münezzeh” kavramını başka yerde de 

duyduğunu ama yine anlamadığını söyleyerek onun gerçekte ne demek olduğunu merak 

etmektedir.  

Bu durum çocukların sorularının cevaplanması ile dini gelişimleri arasında yakın 

bir ilişki varlığını göstermektedir. İşte bu yakın ilişki, çocukların soruları ile ilgilenme 

aşamasında bazı hususların göz önünde bulundurulmasını gerekli kılmaktadır. Bu 

hususlardan birkaç tanesinin üzerinde durmayı yararlı görüyorum.  

                                                            
160 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı nasıl Anlatalım, s. 98. 



30 
 

       
       
 

Çocukların sorularının en önemli nedenlerinden birinin büyüklere duyduğu aşırı 

güven olduğunu ifade etmiştik. İşte çocukların büyüklerine karşı duydukları bu 

güvenden yola çıkarak gerek anne ve babalar gerekse bu dönem öğretmenleri çocukların 

sorularıyla ilgili olarak aşağıdaki kıstasları göz önünde bulundurmaları onlara sağlıklı 

bir dini kişilik edindirme anlamında büyük önem arz etmektedir. Bu hususların başında 

büyüklerin, çocukların sorularına ciddi ve doğru cevaplar vererek onların güvenlerini 

hiçbir şekilde sarsmaması gelmektedir. Bununla birlikte çocuğun sorduğu kadar cevap 

alması, nasılsa sordu diye bilgi yağmuruna tutulmaması da önem arz etmektedir161. 

Anne baba ve diğer aile bireylerinin, çocukların sorularına verdikleri cevaplarla onları 

eğittiklerini ve din duygularını şekillendirdiklerini bilmeleri de önemli bir diğer 

husustur162.  

Bu itibarla çocuğun sorduğu soruyla ilgili olarak eğer bir cevap verilecekse bu 

cevap mutlaka doğru olmalı aynı zamanda da verilecek cevabın dozu çocuğun seviyesi 

gözetilerek iyi ayarlanmalıdır163. Kısa ve ince geçişlerle çocuğun tabi gelişimine 

yardımcı olunmalı, sorular doğru, sade ve tek anlamlı kelimelerle 

cevaplandırılmalıdır164. Eğer çocuğun sorduğu sorunun cevabı bilinmiyorsa nasılsa 

çocuktur anlamaz deyip asla yanlış cevap verilmemeli, cevabın bilinmediği ona açıkça 

söylenmelidir165. Burada önemli olan çocuğun sorusunun dinlenmiş olmasıdır. Bu 

çocukta değer verildiği ve önemsendiği duygusu oluşturur. Böyle bir dinlemeden sonra 

verilecek cevap “bilmiyorum” olabilir166.  

Ayrıca çocuklarının Allah hakkında sordukları sorular geçiştirilmemeli veya dini 

inançlarımıza ters düşüyor diye çocuğun soru sorması engellenmemelidir167. Aksine 

çocuğa sonraki sorular için açık kapı bırakılmalıdır ve düşüncesi körletilmemelidir. 

Dolayısıyla çocuğun sorularına verilecek cevaplar onun bir üst gelişim basamağına 

geçişini kolaylaştırıcı nitelikte olmalıdır168.  

                                                            
161 Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, s.107. 
162 Selçuk, s. 76. 
163 Tavukçuoğlu, s. 56. 
164 Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, s.107. 
165 Selçuk, s. 81. 
166 Yavuzer, Yaygın Anne Baba Tutumları, s. 17. 
167 Köylü, s. 152. 
168 Selçuk, s. 78. 



31 
 

       
       
 

Diğer taraftan çocuğun soru sormakla neyi öğrenmek isteği düşünülmeli, bu 

anlaşıldıktan sonra da sadece istenilen şeyi öğretecek kadar bilgi verilmelidir169. Yine 

sorulan soru cevaplanmadan önce, sorulma nedeninin belirlenmesi ve belirlenen bu 

nedene uygun bir cevap verilmesi de ayrı bir önem arz etmektedir. Zira düşünülmeden 

verilen cevaplar çocukta yanlış anlamalara sebep olabilir.  

Örneğin yeni doğan kardeşini kıskanan ancak bu kıskançlığını belli edemeyen 

çocuk annesine: “Bu bebek nereden geldi?” şeklinde bir soru yöneltebilir. Birçok 

ebeveyn bu sorunun nedenini araştırmaz ve genellikle “Allah verdi” şeklinde cevap 

verir. İşte böylesi bir cevap çocukta Allah’ın endişe ve huzursuzlukların nedeni olarak 

görülmesine neden olabilir. Zira çocuk nazarında Allah, her şey istediği gibi giderken ve 

evin tek ilgi odağı kendisi iken yeni bir kardeş göndererek onun mutluluğunu bozmuş 

ve anne babasının kendisine karşı duyduğu sevgiyi alıp kardeşine vermiştir170. Oysaki 

çocuğun bu sorusunun nedeni sevgi ve ilgiyi kendinden alan kardeşinin zamansız 

gelişini sorgulamaktır. “Bu bebek nereden geldi?” sorusuyla da aslında anne ve 

babasına sitem etmektedir. Çocuğa verilen cevabın “Allah verdi” şeklinde olması 

sitemin yönünü anne babadan Allah’a çevirebilir.  

İşte böylesi bir durum çocuğun kardeşi doğmazdan evvelki ona istediği her şeyi 

veren Allah algısının değişmesine sonuç olarak da O’nu endişe ve huzursuzlukların 

sebebi olarak görmesine neden olabilir. Bu ise çocukta, diğer bütün dini inanç ve 

uygulamaların temelini oluşturan Allah inancının daha işin başında olumsuz bir yer 

edinmesine kapı aralayabilir. 

1.2.1.5. Ben Merkezcilik (Egosantrizm) 

İlk çocukluk evresi, çevresini keşfetmeye başlayan çocuk için her şeyin kendisi 

için var edildiğini düşündüğü ve onun dışında var olan hiçbir şeyi dikkate almadığı bir 

dönem olması hasebiyle benmerkezci özellik taşımaktadır. Bu özelliğin etkisiyle çocuk 

dünyayı sadece kendine göre değerlendirerek etrafındaki kişi ve eşyaların kendisi gibi 

düşünüp hissettiklerini varsayabilirler171.    

                                                            
169 Aydın, Ailede Ahlak Eğitimi, s. 372. 
170 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı nasıl Anlatalım, s. 99. 
171 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 62. 



32 
 

       
       
 

Benmerkezcilik çocuğun sadece fiziki ve biyolojik ihtiyaçlarını karşılamakla 

kalmaz aynı zamanda dini inanç gelişimi noktasında da kendini göstererek ona gerekli 

olan her şeyi veren, onu yaratan, isteklerini ve dileklerini geri çevirmeyen ve daima 

onunla birlikte, onun yanında olan bir Allah algısı edinmesine kapı aralar. Dolayısıyla 

bu dönem çocuklarından herhangi bir özgeci davranış beklemek gereksizdir172. Buradan 

hareketle benmerkezciliği bu dönem dini gelişimin önemli özellikleri arasında 

sayabiliriz. 

Çocuklarda benmerkezci bir Allah inancının oluşmasında yetişkinlerin onunla 

ilgili tasarruflarının da önemli derece de rolü vardır. Zira gözünü açtığı andan itibaren 

bütün ihtiyaçları anne baba ve diğer aile fertleri tarafından karşılanmakta ve herkes 

onun mutluluğu için bir şeyler yapmaya çalışmaktadır. Örneğin anne acıkınca 

emzirmekte, altı ıslanınca da temizlemektedir. Böylesi bir ortamda çocuğun dünyadaki 

her şeyin kendisi için var edildiği ve dünyanın kendi etrafında döndüğü inancı taşıması 

doğal karşılanmalıdır173.  

İşte böylesi bir inancın etkisiyle de Allah, çocukların gözlerinde, hem ebeveyn 

gibi bütün kudreti ve mutlak ilmi ile her şeye hükmedebilir bir konuma sahiptir hem de 

kendi hizmetine amade bir koruyucudur. Hayali ve hissi olan bu inanç aile dindarlığının 

etkisiyle anne babadan Allah’a doğru yön değiştirir. 5 ve 7.yaşına doğru ise şuurlu 

olarak, Allah, anne babadan ayırt edilmeye başlar. Böylesi bir ayrımda anne babanın her 

şeyi bilme, her şeye gücü yetme anlamında sınırlarının keşfedilmesinin ve bazı 

konularda onların da hata yapabildiklerinin tespit edilmesinin önemli derecede rolü 

vardır174.  

1.2.1.6. İnsan Benzeri Allah Tasavvuru (Antropomorfizm) 

Bir kavramın istekli olarak yeniden özel bir şekilde şekillenmesi, anlam 

kazanması veya hatırlanması şeklinde tanımlanan tasavvur175, ilk çocukluk evresi dini 

inanç gelişiminde oldukça önemlidir. Zira bu dönemin dini inançları ile ilgili yapılan 

araştırmalar çocukların genellikle somut bir Allah tasavvuruna sahip olduklarını 

göstermektedir176. 

                                                            
172 Köylü, s. 138. 
173 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 64. 
174 Vergote, s. 318. 
175 Yavuz, Çocuklukta Dini Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi, s. 109. 
176 Köylü, s. 139. 



33 
 

       
       
 

Konuk tarafından okul öncesi çocukların dini duygularının gelişimi ve eğitimi ile 

ilgili olarak yapılan çalışmada 5-6 yaş aralığındaki çocuklara sorulan “Allah nerede? 

sorusuna onların %56.81’inin yukarda, havada, bulutta gibi gözle görülebilen bir yer 

atfettikleri177 sonucunun ortaya çıkmış olması bunun göstergesidir. Çünkü çocuklar için 

büyüklük ve yükseklik belirlidir ve görülebilir mekânla sınırlıdır. Bu itibarla da Allah 

için gözle görebildikleri en büyük mekân olarak gökyüzünü ve bulutların üstünü 

düşünmektedirler178. 

3-4 yaş aralığı Allah inancının belirtilerin ilk defa ortaya çıktığı dönemdir. Ancak 

bu dönemde çocuklar soyut kavramları somut olarak düşünüp algılayabildikleri için 

soyut olan Allah kavramını da genellikle büyük, güçlü, yaşlı, uzun sakallı bir adam 

şeklinde insani özelliklerle ifade etmektedirler. Bunun için de kendilerine soyut gelen 

kavram ve olayları somutlaştırma gayreti gösterirler179. Nitekim çocuğun, 3 yaşından 

itibaren dini nitelikli bir korku ve saygının neticesi olarak kutsal bir varlığa ilgi duyması 

ve bu ilgiyi özellikle baba imajının arkasında düşündüğü Allah imajıyla güçlendirmesi 

bunun göstergesidir180. Diğer bir ifadeyle bu dönemdeki çocukların kavrama 

kabiliyetleri gördükleriyle sınırlı olduğu için soyut kavramları algılayamazlar. Bu 

algılayamama Allah’ın insan şeklinde tasavvur edilerek somutlaştırılmasına neden 

olur181. 

Çocukların bu şekilde bir Allah tasavvurlarının olması için de yaşanılan dini ve 

kültürel ortama bağlı olarak farklılık gösterir. Nitekim Batıda yapılan deneysel 

araştırmalara bakıldığında Hıristiyan kültüründe yetişen çocukların, o kültürün bir nevi 

dışa yansıtılması olan “Baba, Oğul ve Kutsal ruh” olgusundan hareketle daha çok olgun, 

yaşlı, erkek gibi somut ve insani özelliklere sahip bir Allah tasavvur ettikleri sonucunun 

çıktığı görülecektir182. Ancak İslam kültürüne sahip aile ve çevrede yetişen çocuklarda 

böyle bir Allah algısının oluşması daha zordur. Bu farklılık yaşanılan dini ve kültürel 

ortamın edinilen Allah tasavvurunun çocuklar üzerindeki bir yansıması olarak 

değerlendirilebilir.  

                                                            
177 Konuk, s. 43. 
178 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 87. 
179 Dam, s. 37. 
180 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 85. 
181 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 86. 
182 Yavuz, Çocuklukta Dini Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi, s. 122-123. 



34 
 

       
       
 

Nitekim ülkemizde yapılan araştırmalarda özellikle küçük yaştaki çocukların 

Allah’ı insana benzeyen bir varlık olarak tasavvur ettikleri sonucunun ortaya çıkmış 

olmasına rağmen bunun nedeninin Allah’ın çocukların anlam kapasitelerinin ötesinde 

olması ve çocukların O’nu gerçek anlamda tarif edememelerinden kaynaklandığının 

belirtilmesi bunun göstergesidir. Bu sonuçtan hareketle çocuklarda somut ve insan 

benzeri bir Allah tasavvurunun oluşmasında çocukların yaşadığı dini kültürün de önemli 

bir faktör olduğunu söyleyebiliriz183. 

İfade edilen farklılıkla birlikte özellikle zihinsel gelişimin somut düzeyde olduğu 

7 yaşına kadar Allah’ı insana benzeterek tasavvur etme eğilimi tüm çocuklarda ortaktır. 

Dolayısıyla da antropomorfizm çocukluk dönemi Allah inancının en önemli özelliği 

olarak değerlendirilebilir184. Çocuklardaki beşeri özellikler taşıyan bu somut Allah 

anlayışı 8 yaşından 11 yaşına kadar hafifleyerek devam eder. 12 yaşında ise her yerde 

olan fakat görünmeyen soyut bir Allah algısı kesinleşmiş olur185. 

Çocuklardaki antropomorfik Allah tasavvuru kıyasi düşüncenin başlangıcı olarak 

kabul edilmektedir. Çünkü çocukların beşeri bir Allah tasavvurundan sıyrılıp ruhani bir 

Allah tasavvuruna yönelmelerinde anne babanın güçlerinin her şeye yetip yetmeyeceği 

konusunda şüpheye düşmelerinin etkisi büyüktür. İşte bu şüphe onlarda anne ve babanın 

imkânlarının sorgulanmasına ve bu sorgulamanın neticesinde de ilahi bir varlık algısının 

oluşmasına ortam hazırlar. Sonuç olarak da Allah’ı insandan ayırır ve başka bir âlemde 

düşünmeye başlayarak kıyasi düşüncenin içerisine girer186. 

Netice itibariyle 3-7 yaş arası çocuklarda antropomorfik özellikler taşıyan bir 

Allah algılayışının doğal karşılanması gerektiğini söyleyebiliriz187.  Burada önemli olan 

çocuğun somut düşünceden soyut düşünceye geçişini sağlamak ve çocukta farklı 

nedenlere bağlı olarak oluşabilecek yanlış Allah tasavvurunun önüne geçmektir. Bu ise 

ancak çocuk ruhunu anlamak ve onun gelişim özellikleri ile ilgili yeterli bilgiye sahip 

olmakla mümkün olabilir188. 

                                                            
183 Köylü, s.139. 
184 Dam, s. 37. 
185 Vergote, s. 319. 
186 Vergote, s. 320. 
187 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 98. 
188 Dam, s. 42. 



35 
 

       
       
 

Yukarıdaki açıklamalardan hareketle şunu ifade edebiliriz ki ilk çocukluk 

evresinde çocukların ruhuna uygun bir Allah inancının edindirilmesi, onların dini 

gelişimleri açısından oldukça önemlidir. Nitekim bu dönem çocuklarının sorularını 

dikkate aldığımızda onların gerçek bir Allah inancına yönelme isteği duyduklarını 

gözlemleyebiliriz.  

Bu durum çocuklarının soruları ile gerçek anlamda ilgilenmeyi ve sorulan 

sorulardan hareketle de bu dönem çocuklarına doğru bir Allah inancının nasıl 

kazandırılacağı konusunu ele almayı gerekli kılmaktadır. Din eğitimcilerinin çocuklara 

öğretilecek en temel ve en önemli şeyin Allah inancı olduğunu ileri sürmeleri ve Allah 

inancının diğer bütün inanç ve uygulamaların temeli olması189 bu gerekliliği ortaya 

koymaktadır. Peygamber Efendimizin çocuklara öğretilecek ilk kelimenin “La ilahe 

illallah” olması gerektiğini ifade buyurmasını bu çerçevede değerlendirebiliriz.  

Çocukların hangi yaşlarda Allah kavramıyla karşılaştıkları tam olarak 

cevaplandırılamayan bir soru olmakla beraber dini gelişim özellikleri başlığı altında 

zikrettiğimiz nedenlerinde etkisiyle üç dört yaşından itibaren hem kendi varlıklarını hem 

de yaşadıkları dünyayı soru alanının içerisine alarak dini fikirlerle karşılaştıkları kabul 

edilmektedir. Ayrıca bu kabulde sadece yaş faktörünün değil olgunlaşmanın ve çevrede 

yaşanan dini hayatın da önemli derecede etkide bulunduğu ifade edilmektedir190.  

Yapılan araştırmaların okul öncesi dönemdeki çocukların Allah algısının 

antropomorfist karakter arz ettiği191, dolayısıyla da Allah’ın insana ait çizgiler içerisinde 

göz önüne getirildiği sonucunu ortaya çıkardığını ifade etmiştik. Diğer taraftan da 

“Allah nerede? Boyu ne kadar? Denizin ortasında dursa başı göğe değer mi? Onun evi 

nerede? O bizi görüyor ama biz onu niçin görmüyoruz?”192 Yine Allah kız mı erkek mi? 

Allah okula gider mi?  Ben Allah kadar güçlü olabilir miyim? Şeklinde bazen manasız, 

bazen ilginç, bazen de dini açıdan uygun olmayan sorular sordukları üzerinde 

durmuştuk. Burada ise ilk çocukluk evresinde Allah ile ilgili soruları birkaç örnekle 

detaylandırmaya çalışacağız. 

                                                            
189 Köylü, s. 147. 
190 Selçuk, s. 70. 
191 Köylü, s. 139. 
192 Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, s. 110. 



36 
 

       
       
 

İlk çocukluk evresinde çocukların sorularının daha çok somut Allah tasavvuruna 

dayandığı ifade edilmektedir. Aşağıdaki sorulara bakıldığında bu durum rahatlıkla 

görülecektir:  

Dört yaşında bir çocuk dedesi ile sohbet ederken sakalının beyaz olması dikkatini 

çeker ve ona193: 

— Dede, senin sakalın neden beyaz?”  

Dede: 

— Allah öyle boyamış da ondan” yavrum der.  

Çocuk: 

— Neden, onun başka boyası yok mu? Anneannemde çok boya var, neden ona 

vermemiş? 

Dede: 

— “Anneannen ona bir şey veremez. Çünkü onda her şey var. Onun hiçbir şeye 

ihtiyacı yok. Hem de o, görünmez, çok yükseklerdedir” deyince, 

Çocuk:  

— “Peki, ama o yükseklere nasıl çıkmış, oradan düşmez mi?” diye karşılık verir. 

Dede: 

— “O, istediği yere çıkar, her istediği yerde durur, her zaman yanımızda olur; 

ama biz onu göremeyiz.” şeklinde karşılık vermesi üzerine;  

— Çocuk bir an dedesinin yüzüne bakar ve sonra “şaka ediyorsun değil mi 

dede?” der ve dedesinin yanından ayrılarak oyun oynamaya başlar. 

Aynı okulda görev yaptığımız edebiyat öğretmenimizin bir yakınının 5 yaşındaki 

oğlunun kendisi ile şu diyalogu da oldukça dikkat çekicidir:  

— Oğlum hadi hazırlan seni okula götüreyim. 

— Baba ben okula gitmek istemiyorum. 

— Ama okula gidersen Allah seni sever. 

— Allah’ın kendisi okula gidiyor mu? 

—Yok. 

— Ama baba! O zaman Allah, kendinin gitmediği okula benim gitmemi neden 

istiyor? 

                                                            
193 Selçuk, s. 49. 



37 
 

       
       
 

Görüldüğü gibi okul öncesi dönemde çocukların dinî nitelikli ilgi ve meraklarının 

doğal bir sonucu olarak soyut kavramlarla ilgili olarak oldukça ilginç ve bir o kadar da 

düşündürücü sorular sorabilmektedirler. İşte çocukların sormuş olduğu bu vb. 

sorularının geçiştirilmesi veya dini inanca ters düşüyor diye cevapsız bırakılması, 

çocukların merak ve öğrenme arzusunu körelterek daha sonraki öğrenmelerine olumsuz 

etkide bulunabilir194.  

Din duygusunun işlenmesi ve karşılanması bakımında hem en zor hem de en 

önemli zamanın, duygunun uyandığını gösteren ilk soruların geldiği okul öncesi dönem 

olduğunun ifade edilmesi, çocuk sorularının onu doğru inanca yönlendirmedeki önemini 

bir kez daha ortaya koymaktadır. Bu durum çocuğun eğitim ve öğretime en uygun 

olduğu zamanın, onun öğrenme ilgi ve isteğinin dışa vurumu olan soru sorma anı 

olduğunu göstermektedir195.  

Dolayısıyla eğer çocuğa bir şeyler öğretilmek isteniyorsa, onun soru sorduğu 

anları en iyi şekilde değerlendirmek gerekmektedir. Onun sorularına ilgisiz kalmak ya 

da rastgele, gelişigüzel cevap vermek sakıncalıdır. Aksine çocuk adam yerine konulmalı 

ve onun her sorusu ciddiye alınarak anlayış seviyesine uygun, açık, anlaşılır, kısa ve 

özlü cevaplar verilmelidir.  

Yapmış olduğumuz açıklamalardan hareketle çocukların daha sonraki dini inanç 

ve uygulamalarının temelini oluşturan doğru bir Allah kavramı nasıl öğretilebilir? 

sorusu çerçevesinde konumuzu ele aldığımızda bu dönem çocuğunun gerek dini 

gelişiminin gerekse Allah’a iman öğretiminin olumlu yönde gerçekleştirilebilmesi için 

bazı hususlara dikkat edilmesi gerektiğini, bu hususların başında ise sevgi, hoşgörü ve 

şefkatin geldiğini söyleyebiliriz196.  

Dini dünyaya ilginin “altın yaşı” olarak kabul edilen 4 yaşında, çocuğun Allah 

tasavvurunda herhangi bir güçlüğün olmamasından197 hareketle dini bilgilerin 3-4 

yaşından itibaren verilebileceğini, her şeyi yaratan ve idare eden Allah tasavvurunun bu 

dönem çocuklarının anlayışına zor gelmeyeceğini söyleyebiliriz. Ancak bu dönem 

çocuklarına Allah inancı hakkında herhangi bir öğretim yapılırken doğru, anlaşılır ve 

                                                            
194 Selçuk, s. 76. 
195 Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, s. 107-110. 
196 Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, s. 107. 
197 Vergote, s. 317. 



38 
 

       
       
 

dozu iyi ayarlanmış bilgiler vermenin yanında Allah’ın büyüklüğü, çocuğun sevdiği her 

şeyi, iyilik ve güzellikleri gerçekte verenin, Allah olduğu bilincini kazandırmakla işe 

başlanması gerektiğini de ifade etmemiz gerekmektedir198. 

Yapılan araştırmalar okul öncesi dönemde bulunan çocukların kendilerini seven 

dost bir Allah’a inanmak istediklerini ortaya koymaktadır199. Bununla birlikte yine 

araştırmalar neticesinde yapılan yerli yersiz “Allah korkusu” telkinlerinin çocuk 

ruhunda birtakım olumsuz sonuçlara yol açtığı tespit edilmiştir. İşte tüm bu 

gerçeklerden hareketle Allah’a iman öğretiminde sevginin temel dayanak noktası 

yapılarak korku, günah, ceza vb. kavramların ise bu dayanak üzerine oturtulması 

gerektiğini söyleyebiliriz. Çünkü suç, ceza ve günah gibi soyut kavramlar bu dönem 

çocuklarının tanım ve anlam alanından uzaktır. Dolayısıyla da çocukların hayatlarında 

önemli bir rol oynayan korku duygusunun Allah korkusu şekline dönüştürülerek 

çocuğun disipline edilmeye çalışılması hem yanlıştır hem de çocuğun ruh sağlığı ve 

daha sonraki dini hayatı açısından oldukça olumsuz sonuçlara neden olabilir200.  

Zira anne ve babaların, çocukların yapmasını istemedikleri davranışın 

cezalandırıcısı olarak Allah korkusunu ileri sürmeleri her ne kadar işin kolay ve 

kestirme yolu gibi gözükerek bir disiplin sağlasa da bu tutum, “Taş yapan, cehennemde 

yakan, elsiz dilsiz bırakan” bir Allah imajı ortaya çıkarır. Bu imaj ise çocuğu bütün 

hayatı boyunca olumsuz etkiler201. Örneğin Allah’ın korkutucu ve cezalandırıcı 

olduğunun temele alındığı telkin şeklindeki bir yaklaşım konumuzun başında 

zikrettiğimiz ayette de ifade edildiği gibi hem dinin esasına uygun değildir hem de 

çocuğun korkak, endişeli, her davranışında tereddütlü bir insan olmasına, çocukça 

kurduğu güzel hayallerinin ve ümitlerinin zayıflamasına ve onun Allahtan 

uzaklaşmasına yol açabilir202. Çocukları Allahtan korkutarak soğutmanın onun dinsiz 

olması için başvurulabilecek en etkili yol olduğunun ifade edilmesi203 Allah korkusunun 

oluşturacağı en uç ruhsal çöküntüyü örneklendirmesi açısından oldukça dikkat çekicidir. 

Oysa anne baba çocuğa Allah’ı kendisine sığınılacak bir varlık olarak tanıtmalı, çocuk 

ile Allah arasındaki bağı sevgi üzerine bina etmelidir.  

                                                            
198 Ayhan, s. 135-136. 
199 Mehmedoğlu, Ahlaki Gelişim, s. 38. 
200 Ay, Ailede ve Okulda İdeal Din Eğitimi, s. 55. 
201 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 295. 
202 Ayhan, s. 138. 
203 Selçuk, s. 79. 



39 
 

       
       
 

Diğer taraftan da çocuğun Allah’ı sevmesine, Allah’ında kendini sevdiğine 

inanmasına uygun ortamlar oluşturmalıdır. Çocuğun Allah'ı güzel isimler ve sıfatları ile 

tanıması ve sevgi temeline dayalı bir Allah imajı oluşturulabilmesi için ona Allah inancı 

ile ilgili olarak, kahreden, kör eden, taş eden isim ve sıfatlarından daha çok O’nun, 

“Rahman, Rahim, Vedud, Cemil” gibi güzel isimleri ve sıfatları ile tanıması 

sağlanmalıdır204. Dolayısıyla okul öncesi dönem olarak adlandırılan ilk çocukluk evresi 

Allah’a iman öğretiminin temeli O’nun sevgi ve merhametinin ön planda tutulduğu 

isimler üzerine bina edilmelidir. 

Bu ifadelerden hareketle ilk çocukluk evresi çocuklarına Allah’a iman 

öğretiminde bilinçsizce yapılan yanlışlara birkaç örnek vererek konumuzu 

detaylandırmaya çalışalım.  

Her akşam dört yaşındaki oğlunu dizlerine oturtarak onunla sohbet eden ve ona 

çeşitli sorular yönelten babanın çocuğuyla şu diyalogu okul öncesi dönem çocuklarına 

Allah’a iman öğretiminde sevgi faktörünün ne denli önemli olduğunu göstermesi 

açısından güzel bir örnektir205:  

“Her akşam dört yaşındaki oğlumu dizlerime oturtuyor onunla sohbet ediyor ve 

ona soruyordum: 

— “En çok kimi seversin?”  

O, önceden kendine öğretmiş olduğum üzere,  

— “Allah”ı severim derdi.  

— Sonra kimi seversin diye sorardım,  

— “Peygamberimizi” derdi.  

— Daha sonra kimi seversin dediğimde, 

— “Annemi, babamı” diye söylerdi.  

Geçenlerde aynı sohbeti tekrarlarken oğlum itiraz ederek: “Ben artık en çok 

Allah’ı sevmiyorum.” deyince şaşırdım kaldım ve sebebini öğrenmek maksadıyla 

sorduğumda, “Nenem bugün bana: ‘Allah’ın cehennemi var seni yakacak’ dedi.” 

şeklinde cevap verdi. 

                                                            
204 İbrahim Canan, Kur’an’da Çocuk, Cihan Yayınları, İstanbul 1984, s. 95.  
205 Bilgin, Selçuk, s.42. 



40 
 

       
       
 

Çocuğunun yaramazlık yapmasını engellemek için “Allah seni sevmez, 

cehennemde yakar.” vb. sözler kullanan bir babanın 6 yaşındaki oğlu ona: “Baba bizim 

köyde Allah var mı?” diye bir soru yöneltir. Çocuğun bu sorusu karşısında şaşıran baba: 

“Oğlum Allah her yerde vardır; ama niçin soruyorsun?” deyince çocuk, sevginin 

eğitimdeki önemini beyan eden şu çarpıcı cevabı verir: “Eğer orada Allah yoksa oraya 

gidecektim de”206. 

Görüldüğü üzere başlangıçta kendisine sorulduğunda en çok Allah’ı sevdiğini 

söyleyen çocuk, Allah hakkında daha sonra yapılan telkinler neticesinde bu sevgisinden 

vazgeçmektedir. Aynı şekilde kendisinin disipline edilmesinde kullanılan “Allah seni 

sevmez, cehennemde yakar.” vb. sözler neticesinde de cezalandırıcı olarak lanse edilen 

korkutucu ve cezalandırıcı Allah imajından uzaklaşmanın yollarını aramaktadır. Bu 

çocukların dini kişilikleri üzerinde sonradan telafisi mümkün olmayan sorunlara neden 

olabilir. Peygamber Efendimizin: “Müjdeleyiniz nefret ettirmeyiniz”207, mealindeki 

hadis-i şerifini bu çerçevede değerlendirebiliriz. 

Diğer taraftan çocuğu merkez edinen eğitim sistemleri onların kendilerinin 

sevildiğini bilmelerinin özgüven duygularının artmasına yardım edeceğini ileri 

sürmektedirler. Dolayısıyla çocuğun, Allah’ın kendisini sevdiğini ve her zaman yanında 

olarak tüm kötülüklerden koruduğunu bilmesine ortam hazırlanması gerekmektedir. 

Çünkü çocuklar kendilerini seven onların da sevip bağlanacakları dost bir Allah’a 

inanmak istemektedirler. Konuk tarafından yapılan araştırmada çocukların 

%88.63’ünün Allah’ın kendilerini sevdiğini ifade etmesi bu gerçeği ortaya 

koymaktadır208. 

Zira duygusal gelişme zihinsel gelişmeden daha önce başlamakta ve bu duygular, 

insanda din bilincinin gelişmesinde ayrı ayrı rol oynamaktadır. Ancak başkalarının 

himayesine, sevgi ve şefkatine muhtaç olma duygusu insanların dinsel yaşayışında diğer 

duygulara oranla çok daha önemli bir yer tutmaktadır. Dolayısıyla insanın dinsel 

yaşayışını bir bahçeye benzetirsek bu bahçede en göze çarpan ağacın sevgi olduğunu 

rahatlıkla ifade edebiliriz209.   

                                                            
206 Ayhan, s. 134.  
207 Buhari, İlim, 12; Müslim, Cihad, 6. 
208 Konuk, s. 53-77. 
209 Clark, s. 180. 



41 
 

       
       
 

Sonuç olarak şunu ifade etmeliyiz ki din duygusu, sevgi, güven, bağlanma gibi 

temel duygular üzerinde yükselen bir yaratıcı fikrine ulaşma içeriği taşıyan bir 

duygudur210. Bu itibarla da çocuk ruhunu Allah’a bağlayan yegâne duygunun sevgi 

olduğunu ve çocuğun bu duyguyla Allah’a bağlanmak istediğini söylememiz 

gerekmektedir. Dolayısıyla çocukta sağlam bir iman temeli atmanın ancak Allah 

sevgisine dayalı bir yaklaşımla mümkün olabileceğini ifade edebiliriz211.  

Okul öncesi dönemde çocuklara Allah’a iman öğretiminde göz önünde 

bulundurulması gereken ikinci önemli husus onlara hoşgörü ile yaklaşılmasıdır. Zira 

bireylerin sağlıklı bir Allah inancına sahip olmaları ile çocukluklarında Allah ile 

kurdukları iletişimleri arasında önemli bir bağ olduğu ifade edilmektedir. Bu itibarla 

okul öncesi dönemde Allah’a iman öğretimi sırasında çocuklar konuşmaya teşvik 

edilmeli, onların Allah konusunda ileri sürecekleri düşüncelere önem verilmeli ve 

çocuklar dikkatle dinlenmelidir. Diğer taraftan bize göre anlamsız, gereksiz hatta din 

dışı gibi görünen soruları karşısında onları kızarak susturma gibi yanlışa 

düşülmemelidir. Çocuğun tabiatı gereği hata ve yaramazlık yapabileceği unutulmamalı, 

en ufak yaramazlığı ve hatası hemen günah olarak değerlendirilmemelidir. Aksine, daha 

hoşgörülü ve müsamahakâr davranılarak Allah korkusunun bir terbiye ya da disiplin 

aracı olmasının önüne geçilmelidir212.  

Ancak burada üzerinde önemle durmamız gereken şey ipin ucunun kaçırılmaması 

yani hoşgörü ile şımarıklığın aynı kefede değerlendirilmemesidir. Zira aşırı baskı ve 

korkunun çocukta yan etki yapıp istenmeyen sonuçların doğmasına sebebiyet vermesi 

gibi şımarıklığa imkân verecek derece aşırı hoşgörülü olmak da çocukta bağnaz, sadece 

kendini düşünen ve kişisel çıkarları için başkalarını araç olarak kullanmakta herhangi 

bir sakınca görmeyen karaktersiz bir kişilik yapısının oluşmasına sebebiyet verebilir213.  

Çocukların gördüklerinden,  işittiklerinden çok etkilendiklerini ifade eden, 

buradan hareketle de din eğitimi ve öğretiminde duyumların eğitimine önem verilmesi 

gerektiğini belirten Salzman, Allah’a iman etmesinde babasıyla beraber çıktığı kır 

gezilerinin ve bu gezilerde babasının kendisine Allah’ın büyüklüğünü anlatmasının çok 

                                                            
210 Mehmedoğlu, Ahlâkî ve Dinî Gelişim, s. 28. 
211 Ay, Ailede ve Okulda İdeal Din Eğitimi, s. 58. 
212 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 150. 
213 Aydın, Ailede Çocuğun Ahlak Eğitimi, s. 174. 



42 
 

       
       
 

büyük etkisinin olduğunu söylemektedir214. Bu söylemden hareketle çocuğun dikkatinin 

etrafındaki eşya ve olaylara yöneltilmesinin ilk çocukluk evresi Allah’a iman 

öğretiminde göz önünde bulundurulması gereken bir diğer önemli husus olduğunu ifade 

edebiliriz. 

Dikkat çekme ve düşündürmenin bu denli önemli olması onun gerek Kur’an-ı 

Kerimde gerekse Peygamber Efendimizin sünnetinde sıkça başvurulan bir yöntem 

olmasını sağlamıştır. Nitekim her iki kaynakta da bununla ilgili birçok örnek bulmak 

mümkündür. Dikkat çekmenin öneminin ortaya konulması ve konumuzun anlaşılması 

açısından bir iki örnek üzerinde durmayı yararlı görüyorum.  

 “Bu insanlar, devenin nasıl yaratıldığına, göğün nasıl yükseltildiğine, dağların 

nasıl dikildiğine, yerin nasıl yayıldığına bir bakmazlar mı?”215  

Görüldüğü üzere Allah’ü Teâlâ, insanların dikkatini çekerek onlardan 

etraflarındaki birçok olağanüstü şeyin farkına varmalarını ve bunlar üzerinde 

düşünmelerini, bu düşünceden hareketle de doğru bir Allah inancı edinmelerini 

istemektedir. Peygamber efendimizin etrafındaki insanlarla soru cevap şeklindeki şu 

hadis-i şerifi de konumuzu örneklendirmesi açısından oldukça dikkat çekicidir: 

 Peygamber efendimiz etrafındakilere: “Ne dersiniz, birinizin evinin önünden bir 

nehir aksa ve o kimse her gün o nehirde beş kez yıkansa, bu durum o kişide kir namına 

bir şey bırakır mı?” Şeklinde bir soru yöneltmesi ve oradakilerin: ‘Hayır, o kişide kir 

namına bir şey bırakmaz.’ demeleri üzerine de: “İşte günde kılınan beş vakit namaz da 

böyledir. Allah onunla hataları siler”216 buyurur. 

Görüldüğü üzere peygamber efendimiz etrafındakilerin zihinlerini konuya 

hazırlamak için onların dikkatlerini suyun maddi kirleri temizleme özelliğine çekmiş, 

buradan hareketle de tıpkı suyun maddi kirleri temizlediği gibi namazın da manevi 

kirleri temizleme özelliği olduğuna değinerek namazın dini yaşayış içerisindeki 

önemine vurgu yapmıştır.  Örnek olarak verdiğimiz ayet ve hadisten hareketle dikkat 

çekmeden diğer alanlarında olduğu gibi din eğitimi alanında da önemli bir eğitim aracı 

olarak yararlanılması gerektiğini söyleyebiliriz.  

                                                            
214 Selçuk, s. 79. 
215 Ğaşiye Suresi, 88/17-20. 
216 Buhari, Mevakıt, 6. 



43 
 

       
       
 

Dolayısıyla eşya ve tabiatın gizliliklerine dair sır perdelerini aralamaya istekli 

olan çocuklar, ilgi ve dikkatleri ölçüsünde kuşların kanat çırpmaları, çiçeklerin açması, 

yağmur ve karın yağması, ağaç dallarında yetişen meyveler vb. kâinatta var olan her 

şeyin bir ilahi düzen içerisinde hareket ettiği konusunda düşünmeye yönlendirilebilir. 

Bu yönlendirmenin yapılabilmesi için de çocukla beraber doğa gezileri yapılarak onun 

dikkati etrafında var olan eşya ve olaylara çekilmelidir. Bu dikkat çekme, çocukta şahit 

olduğu mükemmel düzenin mutlaka bir düzenleyicisi olmalıdır şeklinde bir çıkarımda 

bulunmasına ortam hazırlar ki bu durum onun tüm bu işleri yapan sırlı varlığın Allah 

olduğu inancını kolaylıkla kabul etmesini sağlayabilir217. 

Ülkemizde Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi dersleri eğitim sistemimizin bugünkü 

şekliyle ilkokul 4. sınıftan itibaren verilmeye başlanmaktadır. Çocukların din ile ilgili 

bundan önceki bilgileri tamamen ailelerinin yetkinliği ile sınırlıdır. Ancak çocukluk 

dönemi din eğitimi özellikle de Allah’a iman öğretimi tamamen ailelerin yetkinliğine 

bırakılamayacak kadar önemlidir ve bireyin çocukluk döneminde, bir başka ifadeyle 

yaşamının sihirli yıllarında aldığı dini bilgilerin ve dini telkinlerin hayatı boyunca derin 

izler bırakmaktadır218. Bu durum din eğitimi ve Allah’a iman öğretiminin okul öncesi 

eğitim programıyla beraber ele alınmasını gerekli kılmaktadır. Zira her çocuk kendisiyle 

ilgilenecek, sorularını onun anlayacağı şekilde cevaplandırarak olumlu bir dini gelişim 

göstermesine yardımcı olacak ebeveynlere sahip olmayabilir. Dolayısıyla çocukların 

ilkokul 4. sınıfa gelinceye kadar ki dini ilgi ve ihtiyaçlarının sağlıklı bir zemine 

oturtulması büyük önem arz etmektedir. Bu ise ancak ailelerin bilinçlendirilmesi ve 

programları, çocukların dini ilgi ve ihtiyaçlarını karşılayabilecek içeriğe sahip bir okul 

öncesi eğitimle mümkün olabilir.  

Allah’a iman öğretiminde okul öncesi eğitim programının içeriğinin yeniden 

düzenlenmesi ve programda yer verilen Türkçe, Müzik vb. etkinliklerin ilgili 

bölümlerine çocuklara Allah’a iman öğretiminde kullanılabilecek masal, hikâye, şiir, 

kısa şükür ve dua cümlelerinin, ilahi vb. materyallerin eklenmesi önem arz etmektedir. 

Çocukların ifade edilen etkinliklere ciddi anlamda ilgi duymaları bu önemi 

artırmaktadır.  

                                                            
217 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 171. 
218 Tavukçuoğlu, s. 58. 



44 
 

       
       
 

İşte çocukların bu ilgisinden hareketle ilgi ve sevgilerini göz önünde bulundurarak 

onlara Allah’a inanma ile ilgili hikâye ve menkıbeler anlatılabilir, kısa dua ve ilahiler 

ezberletilerek de çocukların dini hayal güçlerinin ve duygularının uyandırılıp eşyanın 

mahiyetine dair düşüncelerinin gelişmesine ortam hazırlanabilir219. Yine bu dönem 

çocuklarının çizgi filmlere olan ilgisi dayanak noktası yapılarak onların dikkatlerini, 

Allah’ın varlığı ve birliğine, onun her şeyin yaratıcısı olduğuna çekecek çizgi film, 

belgesel, oyun, resim, şiir ve sınıf panoları hazırlanarak da çocukların dini gelişimlerine 

katkıda bulunulabilir. Diğer taraftan okul öncesi eğitim programında çocukların ilgisini 

çekecek, yöresel ve kültürel önem taşıyan tarihi bir yer, müze vb. her mekânın çocuk 

için doğal bir öğrenme alanı olduğunun ifade edildiğini görmekteyiz220.  

Buradan hareketle gezi etkinliklerinin din eğitimi adına iyi bir öğrenme fırsatı 

olarak değerlendirilmesi ve bu çerçevede gidilecek dini mekânların doğal öğrenme 

özelliklerinden yararlanılması gerektiğini ifade edebiliriz. Zira çocukların, dini 

duygularının geliştirilip pekiştirilebilmesinde onların cami vb. dini mekânlara 

götürülerek bazı dini faaliyetleri yaşama imkânı bulabilmelerinin, cami içerisindeki 

büyüklerin yüzlerindeki ciddiyeti, saygıyı ve başkalığı fark etmelerinin, türbe ve 

müzelere götürülerek oralarda ilgilerini çekebilecek dini eserler hakkında kısa 

açıklamalar yapılmasının faydalı sonuçlar doğuracağı ifade edilmektedir. Diğer taraftan 

çocukların böylesi bir deneyim içerisine sokulmasının onların dini gelişimlerinin 

sağlanması noktasında okulda verilecek en iyi teorik dersten bile daha faydalı olacağı 

belirtilmektedir221.  

Sonuç olarak diyebiliriz ki okul öncesi eğitim programının etkinlikler bölümünde 

yer alan “Alan Gezisi” etkinliklerinin içerisine çocukların çevrelerindeki eşya ve tabiat 

güzelliklerine karşı ilgi ve sevgilerini canlı tutacak aynı zamanda da onlardan aldıkları 

izlenimleri, yapmış olduğu gözlemleri, duygularını ifade etmesine olanak sağlayacak 

etkinlikler katılarak çocukların Allah inancı geliştirilebilir.  

Okul öncesinde ilkokula benzer bir din dersi ve branş öğretmeninin olmaması bu 

dönem çocuklarının sağlıklı bir dini gelişim gösterebilmeleri adına okul öncesi 

öğretmenlerinin durumunun da göz önünde bulundurulmasını gerekli kılmaktadır.  

                                                            
219 Yavuz, Çocukta Dini Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi, s. 31. 
220 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 19.  
221 Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, s. 108. 



45 
 

       
       
 

Dolayısıyla okul öncesi eğitim kurumlarında görev yapan öğretmenlerin 

bilinçlenmelerine yönelik kurs ve seminerlerin düzenlenmesi de bu dönem çocuklarının 

din eğitimleri açısından önem arz etmektedir. Bu bağlamda YÖK ve MEB’le ortak bir 

konsensüs oluşturularak okul öncesi dönem çocuklarının olumlu bir dini kişilik 

kazanmalarını sağlayacak, onlara sağlıklı bir Allah inancı verecek öğretim programının 

hazırlanması ve bu programı uygulayacak öğretmenlerin yetiştirilmesi adına çalışmalar 

yapılmalıdır. Bu ise okul öncesi eğitim programının din eğitimi ile ciddi bir işbirliği 

kurmasıyla mümkün olabilir.  

1.3. İLK ÇOCUKLUK EVRESİ DİN EĞİTİMİNDE AİLENİN YERİ VE 

ÖNEMİ 

Din duygusunun kaynağının ne olduğu ve bu duygunun ortaya çıkıp gelişmesinde 

hangi etmenlerin rol oynadığını çocukluk dönemi dini gelişim özellikleri içerisinde 

ifade ettik. Bu başlık altında ise bebeklik (0-3 yaş) evresi din eğitimi uygulamalarına 

kısaca değindikten sonra ilkokula hazırlık mahiyeti taşıyan ilk çocukluk (3-6 yaş) evresi 

din eğitiminde ailenin yeri ve önemi konusunu ailelerin çocuklarının din eğitimini 

gerçekleştirirken göz önünde bulundurması gereken ilkelerle birlikte ele alacağız.  

Bebeklik evresi, gözle görülebilecek dini belirtilere ve tezahürlere pek 

rastlanılmadığı dönem olarak adlandırılsa da bu durum bebeklik evresinde herhangi bir 

dini uygulama yapılmayacağı ya da yapılacak dini uygulamalardan çocuğun hiçbir 

şekilde etkilenmeyeceği sonucunu doğurmaz. Zira inancın doğuşu ve dini duygunun 

gelişmesi konusunda yapılan bilimsel araştırmalara bakıldığında, çocuğun kendisine 

yönelik dışarıdan gelecek dini etki ve tecrübelere karşı ruhen yetenekli ve hazır 

olduğuna işaret edildiği görülecektir222. Diğer taraftan yapılan psikolojik çalışmalar, 

sadece beslenme ve fiziksel gelişim çağı olarak düşünülen bebeklik döneminin çocuk 

eğitimi açısından da uygun bir ortam olduğu sonucunu ortaya çıkarmış ve bu döneme 

bilinçsiz etkilenme dönemi adı verilmiştir. Araştırmalarla ulaşılan bir diğer sonuç da bu 

dönem çocuğunun ilk duygusal ihtiyaçlarının karşılanmasının onu bu ihtiyacı 

karşılanmayan çocuklara nazaran hastalıklara karşı koruma hususunda bile farklı 

kıldığıdır223.  

                                                            
222 Peker, Din Psikolojisi, s. 102. 
223 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 249. 



46 
 

       
       
 

Yaptığımız açıklamalardan hareketle bebeklik dönemi dini etkinliklerini ele 

aldığımızda konumuzla ilgili olarak peygamber efendimizin sünnetinde pek çok 

uygulama görmekteyiz. Bu uygulamalardan birkaç tanesi üzerinde durmayı konumuzun 

daha iyi anlaşılması açısından yararlı görüyorum. Bu örneklerden ilki anne sütü 

almazdan evvel hurma ve benzeri bir şeyi ağızda çiğnedikten sonra yeni doğan çocuğun 

damağının onunla ovulması olan tahnik uygulamasıdır.  Peygamberimiz tahnik olayına 

büyük önem vermiş ve doğumu yaklaşan kızı Hz. Fatma’ya ve Ümmü Süleym’e: 

“Benden evvel çocuğun ağzına bir şey koymayın.” diye haber göndermiştir. Hz. Fatma, 

Hz. Hasan’ın doğumunda bu kurala uymuş ancak Hz. Hüseyin’in doğumunda uymamış 

ve Peygamberimiz gelmezden önce süt emzirmiştir. Hz. Ali’nin Hz. Hasan’ın Hz. 

Hüseyin’e nazaran daha âlim olmasını bu olaya bağlaması onun çocuk eğitimindeki 

yerini ortaya koyması açısından dikkate değerdir224.  

Yeni doğan çocuklara dua edilmesi ve kulağına ezan okunması da bebeklik 

dönemi dini uygulamalarının önemli bir diğer örneğidir225. Nitekim Peygamber 

Efendimiz, torunu Hz. Hasan doğduğunda onu kucağına alarak namazda okunan ezan 

gibi sağ kulağına ezan okumuştur226. Peygamber efendimizin bu uygulamaları sadece 

kendi torunları için değil sahabelerin çocukları için de geçerlidir. Bu itibarla da 

doğduktan sonra kendisine getirilen bebeklere bereketle dua etmiş ve tahnik’te 

bulunmuştur227.  

Gerek tahnik yapılması ve dua edilmesi gerekse kulağa ezan okunması olayının 

din eğitimi açısından başlangıç olması dolayısıyla oldukça önemli sonuçları 

bulunmaktadır. Kulağa okunan ezanı dikkate aldığımızda bunu görebiliriz. Çünkü böyle 

bir uygulama ile çocuğun daha dünyaya gözlerini açar açmaz duyduğu ilk sesin söz 

olarak Allah’ın büyüklüğü ve yüceliğini ifade eden ezan sesiyle beraber İslam’ın temel 

esaslarının öğretilmesine başlanmış olmaktadır. Çocuk, ezan sesini ya da kendisine 

yapılan dini motifli bu uygulamayı anlamıyor olabilir; ancak ezan sesi kalbine inip onu 

derinden etkileyebilir228.  

                                                            
224 Canan, Hz. Peygamberin Sünnetinde Terbiye, s. 109-111. 
225 Ulvan, s. 56-57. 
226 Ebu Davud, Edeb, 107; Tirmizi, Edahi, 17. 
227 Buhari, Akika, 2; Ebu Davud, Edeb, 107. 
228 Ulvan, s. 56. 



47 
 

       
       
 

Buradan hareketle doğan çocuğun kulağına ezan okunması olayını Allah’a iman 

eğitimin başlangıcı sayabiliriz229. Bu dönemin ikinci önemli olayı ise isim vermektir. Bu 

hususta da peygamber efendimizin uygulamaları bizlere örnek oluşturmaktadır. Zira 

peygamber efendimizin sünnetinde bu konu ile ilgili birçok uygulama mevcuttur. 

Örneğin; çocuklara güzel isim vermenin önemini vurgulama babında: “Sizler kıyamet 

günü isimlerinizle ve babalarınızın isimleriyle çağırılacaksınız, öyleyse isimlerinizi 

güzel yapın" 230 diyerek ashabını uyarmış: “Allah’ın en ziyade sevdiği isimler Abdullah 

ve Abdurrahman’dır”231 buyurarak da verilecek güzel isimlerin neler olabileceğini 

açıklamıştır. 

Peygamber Efendimizin söz ve filleri ile ilgili olarak verdiğimiz örneklerden 

hareketle diyebiliriz ki bebeklik döneminde çocuğun ilk duygusal ihtiyaçları 

karşılanmalı, gerek din gerekse toplumsal değerler gözetilerek çocuğa güzel bir isim 

verilmeli, başkaları tarafından alay ve eğlence konusu yapılacak isimlerden 

kaçınılmalıdır. Böylesi bir uygulama hem terbiye hem de olumlu şahsiyet geliştirme 

açısından oldukça önemlidir232.   

Diğer taraftan daha sonraki günlerde gerek ev içindekilerin gerekse dışarıdan 

gelen kimselerin kullandığı ve içeriğinde “Maşallah, Allah bağışlasın, Allah analı babalı 

büyütsün, Allah nazardan saklasın, hayırlı bir evlat olsun inşallah vb.” dini içerikli 

cümleler kullanması ve çocuğun bunlarla sürekli karşılaşması, onun yaşamın ilk 

günlerinde din ile tanışmasına ortam hazırlamakta ve onun üzerinde olumlu etkiler 

bırakmaktadır233.  

Yine bu dönemde için de Allah lafızlarının geçtiği ninniler de çocuk üzerinde 

olumlu etkide bulunmaktadır. Dolayısıyla çocukların bu tür içerikli ninnilerle 

uyutulmasında ciddi anlamda fayda vardır.  Yapılan uygulamalardan bilinçsizce 

etkilenme döneminde olan çocuğun, farkında olmadan duyduğu bu sözlerin onun daha 

sonraki dini yaşamında belirtilerini göstereceği göz ardı edilmemelidir234.  

                                                            
229 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 251. 
230 Ebu Davud, Edeb, 69. 
231 Müslim, Âdab, 2; Ebu Davud, Edeb, 69. 
232 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 251; Ulvan, s. 62. 
233 Dodurgalı,  Ailede Çocuğun Din Eğitimi, s. 194; Dodurgalı,  Ailede Din Eğitimi, s. 252. 
234 Dodurgalı,  Ailede Din Eğitimi, s. 255. 



48 
 

       
       
 

Bebeklik dönemi din eğitimi faaliyetleri ile ilgili bu bilgilendirmelerden hareketle 

ilk çocukluk evresi din eğitiminin önemi ve bu eğitimde ailenin yeri konusunu ele 

alalım. Ancak ailenin ilk çocukluk evresi din eğitimdeki yerine değinmeden önce 

ailenin tanımı ve gerek birey gerekse toplum açısından önemi üzerinde durmayı yararlı 

görüyorum. 

1.3.1. Ailenin Tanımı ve Önemi 

Evlilik ve kan bağına dayanan, karı, koca, çocuklar ve kardeşler arasındaki 

ilişkilerin oluşturduğu, toplum içindeki en küçük birlik şeklinde tanımlanan aile 

bireyden devlete kadar her şeyi etki alanına alarak, onların güçlü ve sağlıklı olmalarını 

sağlayan en önemli kurumdur235. Aile olmadan toplumun varlığından söz edilemediği 

gibi gerek bireysel gerekse toplumsal anlamda üzerine aldığı sorumluluklar ve yerine 

getirdiği görevler bakımından ailenin yerini dolduracak başka bir kurum bulmak da 

mümkün değildir236. 

Aile kurumunun önemini ortaya koyan bir diğer özellik de insan neslinin sağlıklı 

ve mükemmel olarak devam etmesini sağlayan tek kurum olmasıdır237. İnsanın 

yaratılıştan getirdiği üreme ve neslini devam ettirme gibi doğal ihtiyaç ve eğilimlerinin 

gerek dini gerekse resmi anlamda meşruiyet zemininde giderilmesine ortam 

hazırlayarak sosyal karışıklığa engel olan yegâne kurumun aile olması bunun 

göstergesidir238.  

Ailenin bu denli önemli olması onun okul öncesi eğitim programında genişçe yer 

almasına ve bu dönem eğitiminin vazgeçilmezi olarak görülmesine ortam hazırlamıştır. 

Nitekim programda aile ile ilgili olarak, onun çocuğun gelişimini, toplumsal uyumunu 

ve başarısını etkileyen en önemli etkenlerden birisi olduğu, özellikle yaşamın ilk 

yıllarında çocuğun yaşamda kalmasında ve gelişiminde anne-baba kadar önemli olan 

başka bir etkenin söz konusu olmadığı şeklinde açıklamalar yapılmıştır239. Kişiliğin 

temelinin hayatın ilk yıllarında atılması, altıncı yaşta ana çizgileriyle belirlenmesi, 

gençlik çağının sonuna doğru ise son biçimini alması240 bu önemi daha da artırmaktadır. 

                                                            
235 Aydın, Ailede Çocuğun Ahlak Eğitimi, s. 26. 
236 İsmail Sağlam, “Çocuklarda Davranışların Şekillenmesinde Etkili Olan Faktörlere Teorik Bir Yaklaşım”, UÜİFD, 
10(2), 2001, s. 215. 
237 Aydın, Ailede Çocuğun Ahlak Eğitimi, s. 24. 
238 Konuk, s. 20. 
239 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 6. 
240 Atalay Yörükoğlu, Gençlik Çağı, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, Ankara 1985, s.71. 



49 
 

       
       
 

Çocukluk dönemi gelişim özelliklerini dikkate alarak bu dönemde ortaya çıkan ilk 

duyguların sevgi, güven ve bağlanma olduğunu söylemiştik.  Aynı şey çocukluk dönemi 

din eğitimi için de söylenmekte ve bu dönem eğitiminin en önemli basamağını sevgi, 

güven, bağlanma gibi temel ruhi ihtiyaçların karşılanmasının oluşturduğu ifade 

edilmektedir241. Çocuğun, dünyaya gözlerini açtığı ilk yerin aile olduğunu 

düşündüğümüzde onun, çocuk sahibi olarak neslin devamını sağlamanın yanında 

çocuğa gerek bireysel gerekse toplumsal ilişkilerinde pratiğe dönüşmüş ciddi kaynaklar 

sunan ve çocuk için en önemli ihtiyaç olan sevgi ve güven duygusunun en tabi 

tedarikçisi olma özelliği taşıdığını söyleyebiliriz242.  

Yaptığımız açıklamalardan hareketle insan için en önemli şeylerden birinin üreme 

ve neslin devam etmesini sağlama içgüdüleri olduğunu243, dolayısıyla da ailenin çocukla 

beraber bir anlam kazandığını söylememiz gerekmektedir. Nitekim Kur’an-ı Kerim 

çocukların dünya hayatının süsü olduğunu244 bildirmekte ve çocuk sahibi olmanın aile 

için en önemli şeylerden olduğuna vurgu yapmaktadır. Bugün birçok çiftin çocuk sahibi 

olma adına türlü fedakârlıklara girişmelerini ve bazen de çocuğu, aile birlikteliğinin 

yani evliliğin olmazsa olmazı olarak değerlendirmelerini çocuğun aile açısından 

önemine örnek gösterebiliriz245. 

Yukarda da ifade ettiğimiz gibi çocuk sahibi olmak aileler için elbette ki 

önemlidir. Ancak ailelerin, “Doğrusu mallarınız ve çocuklarınız sizin için bir 

imtihandır…”246; “Ey iman edenler! Kendilerinizi ve ailenizi, yakıtı insanlarla ve taşlar 

olan o müthiş ateşten koruyun”247 ayet-i kerimelerinden hareketle çocuk sahibi olmakla 

ciddi bir sorumluluk altına girdiklerini unutmamaları da bir o kadar önemli olduğu 

unutulmamalıdır. Zira aile için çocuk nasıl ki hayatlarının süsü olarak her şey demekse, 

çocuk için de onun sevgi, güven, bağlanma gibi birçok ihtiyacını giderme özelliğiyle 

aile her şey demektir. İşte böylesi bir konum çocukların bakımı ve terbiyesi bağlamında 

anne babaya ciddi sorumluluk yüklemektedir248.  

                                                            
241 Aydın, Ailede Çocuğun Ahlak Eğitimi, s. 24. 
242 Konuk, s. 21. 
243 Konuk, s. 20. 
244 Kehf Suresi, 18/46. 
245 Nevzat Tarhan, Sen Ben ve Çocuklarımız, (2. Baskı), Timaş Yayınları, İstanbul 2012, s. 15. 
246 Teğabun Suresi, 64/15. 
247 Tahrim Suresi, 66/6. 
248 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi,  s. 150. 



50 
 

       
       
 

Abbasi halifelerinden Mansur’un, Emevilerden zindana attırdığı kişilere 

sordurduğu: “Zindanda bulunduğunuz süre içerisinde size en ağır gelen şey nedir?” 

sorusunun zindandakilerce: “Çocuklarımızı terbiye edip yetiştirmede kaybettiğimiz 

fırsatlardır”249 şeklinde cevaplandırılması bu durumu örneklendirmesi bakımından 

dikkate değerdir. Verilen bu cevap çocuk edinmek kadar onun eğitiminin de önemli 

olduğu ve ihmal edilmeme adına her fırsatın değerlendirilmesi gerektiği sonucunu 

ortaya çıkarmaktadır. Nitekim “Ey iman edenler! Kendilerinizi ve ailenizi, yakıtı 

insanlarla taşlar olan o müthiş ateşten koruyun”250 ayetinin, Hz. Ali (r.a.) tarafından 

çocukların ateşten nasıl korunacağına dair: “Onları terbiye edip edeplendirin, onların 

tahsilini sağlayıp bilgili kılın”251 şeklinde açıklanması ailenin özelliklede anne ve 

babanın çocuk eğitiminde taşıdıkları ciddi sorumluluğa vurgu yapması bakımından 

oldukça dikkat çekicidir. 

Okul öncesi dönemin, çocukların kişilik gelişimlerinin büyük ölçüde oluştuğu, 

eğitim adına kritik bir dönem olduğunu ifade etmiş diğer taraftan da bu dönemin 

çocuğun din duygusunun gelişiminin ve dinî konulara merakının da en yoğun olduğu bir 

dönem olduğu ve bu durumun okul öncesi dönemin önemini daha da artırdığı üzerinde 

durmuştuk. Dolayısıyla dini yönelimin yoğun ve çocuğun dünyaya gözlerini açtığı ilk 

yerin aile olduğu gerçeğinden hareketle onun, ilk dini karşılaşmalarının, dini inanç ve 

değer yargılarının olumlu ya da olumsuz anlamda şekillenmesinin aile içerisinde 

gerçekleşeceğini söyleyebiliriz. Bu durum okul öncesi dönem çocuklarının din ve ahlak 

eğitiminde ailenin yeri ve önemi konusunu ele almayı gerekli kılmaktadır. Zira çocuk, 

aile içerisindeki sosyalleşme faaliyeti sonucunda ait olduğu topluma mal edilerek o 

toplumda var olan değer yargılarını benimser. Dolayısıyla aile gerek bireysel gerekse 

toplumsal anlamda kişiliğin biçimlendiği en önemli kurum olarak adlandırılabilir252.  

Aile içerisinde benimsenen bu değer yargıları içerisinde dini ve ahlaki temelli 

sorumluluk, saygı, sevgi, yardımseverlik, barış, olumlu düşünme, dostluk, adaletli olma, 

sabırlı olma gibi değerlerin aile içinde somut olarak gözlemlenerek kazanılması ve bu 

değerlere değer vermeyi öğrenmenin çocukluk döneminin en temel kazanımı olarak 

kabul edilmesi din ve değer öğretiminde ailenin yeri ve önemine örnek gösterilebilir. 

                                                            
249 Ulvan, s. 558. 
250 Tahrim Suresi, 66/6. 
251 Ulvan, s. 611. 
252 Konuk,  s. 21. 



51 
 

       
       
 

Bireyin yaşamının en önemli ilk beş yılında aile hayatının izlenimleri olarak 

bilgiye dönüşen bu öğrenmeler çocuk üzerinde kalıcı izler bırakarak onun sonraki 

yaşamı üzerinde önemli ölçüde belirleyici olmaktadır253.  

Ailenin, çocuğun geleceği üzerinde etkili olması, onun özellikle eğitim konusunda 

daha duyarlı olmasını gerekli kılmaktadır. Bu duyarlılığın, gerek maddi ve manevi 

gerekse ferdi ve sosyal boyutları olan dinin çocuğa aktarılarak çocukta yeterli bir dini 

gelişim sağlanması konusunda da gösterilmesi ayrı bir önem arz etmektedir. Peygamber 

Efendimizin, çocuğun ilk dînî tecrübeyi ailede kazandığı gerçeğinden hareketle “Kişinin 

çocuğunu eğitmesi, sadaka vermesinden daha üstün bir ibâdettir”254 şeklindeki beyanı 

bu bağlamda değerlendirilebilir. 

Fıtrat hadisini göz önünde bulundurduğumuzda insanın yaratılış itibariyle iyiyi, 

doğruyu ayırt etme yani Allah’ın varlığını ve birliğini kabul etme eğilimine sahip 

olduğunu görmekteyiz. Bu eğilimin insana verildiği şekilde muhafaza edilmesi aileyle 

yakından ilgilidir. Çünkü çocuktaki din duygusunun bilinç haline gelmesi için uzun bir 

zamana ihtiyaç vardır ve bu uzun zaman diliminin en önemli evresi doğrudan aileye 

bağlı geçmekte ve onun dinamikleri tarafından kuşatılmaktadır. Dolayısıyla ilk 

çocukluk evresi din-aile-çocuk ilişkisi bağlamında kritik bir önem arz etmektedir255. 

Yine fıtrat hadislerinin değişik rivayetlerini incelediğimizde256 hepsinde “sonra” 

ifadesinin yer aldığını görmekteyiz. İşte bu “sonra” ifadesi çocukta var olan fıtratın 

değişime müsait olduğunu bu değişimin ise anne ve babanın etkisiyle olumlu veya 

olumsuz anlamda gerçekleştiğinin göstergesidir. Başka bir ifadeyle doğuştan getirilen 

yeteneklerin başlangıç itibariyle etkisiz olduklarını ve dıştan gelen etkiler neticesinde de 

farklı şekiller aldıklarını söyleyebiliriz.  

Bu durumu bir tohuma benzetebiliriz. Zira her tohumun, cinsine göre ürün verme 

potansiyeli var olmakla birlikte bu potansiyelin ortaya çıkması, onun gelişimine uygun 

toprakla buluşturulmasıyla mümkün olmaktadır. Buradan hareketle insandaki fıtri 

inanma duygusunun da işlevsel olabilmesi için aynen tohum gibi gelişimine fırsat 

verecek ortamlarla buluşturulması gerekmektedir.  

                                                            
253 Aydın, Ailede Çocuğun Ahlak Eğitimi, s. 25. 
254 Tirmizi, Birr, 33. 
255 Konuk, s. 23. 
256 Buhari, Cenaiz, 92;  Ebu Davud, Sünnet, 17; Müslim, Kader, 22-25; Tirmizi, Kader, 25. 



52 
 

       
       
 

Diğer bir ifadeyle çocuktaki İslam fıtratı yalın halde herhangi bir dini kabule 

yönelik değildir. Dolayısıyla da çocuk, anne baba ve diğer aile fertlerinin etkisiyle İslam 

fıtratını devam ettirebileceği gibi bu tabii fıtrattan sıyrılarak onların mensubu bulunduğu 

dini inançlarını kabule de yönelebilir257.  

Nitekim “(Resûlüm!) Sen yüzünü hanîf olarak dine, Allah insanları hangi fıtrat 

üzere yaratmış ise ona çevir. Allah'ın yaratışında değişme yoktur. İşte dosdoğru din 

budur; fakat insanların çoğu bilmezler”258 mealindeki ayet-i kerime, insandaki Allah’ın 

varlığı ve birliğini kabul etme yeteneğinde herhangi bir değişme olmamakla birlikte 

sonradan bu yeteneğin değiştirilebileceği konusunu örneklendirme açısından oldukça 

dikkat çekicidir.  

Gerek yaptığımız açıklamalar gerekse ayet ve fıtrat hadisinin değişik varyantları 

incelendiğinde iki tür sonuçla karşılaşılacağı söylenebilir. Bunlardan birincisi insanların 

yaratılışları itibariyle iyiyi ve doğruyu kabule elverişli ve temiz olduklarıdır. İkincisi ise 

maddi ve manevi anlamda eğitilmeye elverişli insanın bu eğitiminde en etkili faktörün 

aile olduğudur259. Fıtrat olarak Allah’ın varlığı ve birliğini kabul etmeye meyilli olarak 

yaratılan çocuğu kendi mensubu bulunduğu dini kabule yönlendirebilmesi260 göz 

önünde bulundurulduğunda ailenin çocuğun din eğitimindeki önemi rahatlıkla 

görülecektir.  

Bu etkiden ve yapılan araştırmaların sonuçlarından hareketle diyebiliriz ki 

çocukların geleceğinde önemli bir yer edinen dinle ilgili birçok değerin, gerek 

öğretilmesi gerekse alışkanlık haline dönüştürülmesine yaşamın ilk yıllarında 

başlanması, çocuğun dini kişiliğinin gelişimi açısından yararlı olacaktır. Zira bu 

dönemde dini değerlerin büyük bir kısmı çocuklar tarafından özümsenmekte aynı 

zamanda da herhangi bir sorgulamaya tabi tutulmadan kabul edilmektedir. 

Sorgulanmadan yapılan bu kabuller bireyin daha sonraki dini kişiliğinin 

şekillenmesinde büyük oranda belirleyici olabilmektedir261. İşte böylesi bir durum din 

eğitim ve öğretiminin okul öncesi dönemde genel hatlarıyla verilmiş olmasını gerekli 

kılmaktadır. 

                                                            
257 Bilgin, “İslam’ı Yeniden Anlamak ve Anlatmak”, AÜİFD, 39(2) 1999, s. 13. 
258 Rum Suresi, 30/30. 
259 Konuk, s. 23. 
260 Ay, Ailede ve Okulda İdeal Din Eğitimi, (6. Baskı), Beyza Kitap, İstanbul 2009, s. 18. 
261 Ay, Ailede ve Okulda İdeal Din Eğitimi, s. 19. 



53 
 

       
       
 

Yaşamın ilk yıllarında çocuk üzerinde en fazla etkiye sahip yapının aile olduğunu 

dikkate alındığında bu dönemdeki din eğitiminin en önemli aktörünün de aile olduğu, 

bu durumun ise aileye bazı görev ve sorumluluklar yüklediği ifade edilebilir. Ailenin 

yüklendiği görevlerden en önemlisi bir taraftan çocuğun fıtri olarak doğuştan getirdiği 

tabi dindarlığını değerlendirerek onun gün yüzüne çıkmasını sağlamak diğer taraftan da 

çocukta taklit, telkin ve tecessüs yoluyla yerleşen ve şarta bağlı olmayan itaatkâr 

davranışları bu seviyeden alıp şuur seviyesine ulaştırmaktır262. Bu durum okul öncesi 

din eğitiminde etkin bir okul-aile birlikteliğini gerektirmektedir. Zira aile, çocuktaki 

dini değerlerin ve buna bağlı olarak da birçok duygunun ortaya çıkarılması ve 

davranışlara yansıtılarak alışkanlığa dönüştürülmesinde en önemli etkenlerden biridir263.  

Dolayısıyla, okul öncesi dönemde din eğitimi ve öğretiminde çocuklarının belirli 

bir mesafe almaları sağlanmalıdır. Diğer bir ifadeyle anne ve babalar yaşamın ilk 

yıllarında çocuğun bakımı ve korunması konusunda gösterdikleri hassasiyeti, onun 

sağlam ve tutarlı bir din eğitimi edinmesi konusunda da göstermelidirler264. Ailenin ilk 

çocukluk evresi din eğitimindeki rolü, dinin duygu yönünden hareketle ele alındığında 

konunun önemi kendiliğinden ortaya çıkacaktır. Zira büyük oranda duygulardan 

kaynaklanan dini davranışların önemli bir kısmı ailede öğrenilmektedir265. Buradan 

hareketle dini yönelimin altın çağı olan ilk çocukluk evresinde ailede atılacak dini 

temelin büyük önem arz ettiğini söyleyebiliriz. 

Çocukluk dönemi din eğitiminde ailenin önemini incelerken bu dönem 

çocuklarının öğrenmelerinin ilk ve basit şekli olan taklit konusunu ele almamız yararlı 

olacaktır.  Nitekim yapılan bütün gözlemler dini tavrın ortaya çıkmasında, yakınların 

etkisinin en belirgin faktör olduğu sonucunu ortaya koymaktadır. Ailenin dini değer ve 

ilişkilerin modeli olmasından hareketle aile yapısının bil kuvve dini olduğunu 

söylenmiş, dinin aile psikolojisiyle derin bir şekilde tayin edildiği ve başka hiçbir iki 

müessese arasında böylesine bir duygu, yapı ve bağ ahenginin gerçekleşmediği ifade 

edilmiştir266.  Bu durum dini tavırların aile ile birlikte yapılmak ve çocukların ailenin 

dini davranışlarına ortak edilmekle değer kazanacağını göstermektedir.  

                                                            
262 Konuk, s. 24. 
263 Aydın, Ailede Ahlak Eğitimi, s. 164.  
264 Ay, Ailede ve Okulda İdeal Din Eğitimi, s. 20. 
265 Tosun, s. 173. 
266 Vergote, s. 316. 



54 
 

       
       
 

Çocuklarda söylemleri hayata geçirebilme özellikleri yoktur. Bu nedenle de onlar 

için yapılan davranış sözden yani yapılması istenen davranıştan daha değerlidir267. 

Dolayısıyla çocuklar, gerek sosyal gerekse dini tutumlarını büyük ölçüde anne babanın 

konuşma ve davranış modellerini gözlemleyerek öğrenirler268. Çocuğun özbakım 

becerileri içerisinde önemli bir yer tutan sofra kurallarının öğrenilmesini ele aldığımızda 

bunu daha iyi görebiliriz.  

Zira çocuğa yemekten önce ellerini yıka ve yemeğe besmele ile başla, sağ elinle 

ye, ekmek kırıntılarını yere atma, bitirince elhamdülillah de vb. tavsiyelerde bulunmak 

onun neler yapması gerektiğini duyması bakımından önemlidir. Ancak anne ve babanın 

yemek öncesinde çocuğun göreceği şekilde ellerini yıkaması, sağ elle ve 

“Bismillâhirrahmânirrahîm” diyerek yemeğe başlaması, bitirince “Elhamdülillah” 

demesi ve ellerini yıkaması, ayrıca tüm bunları çocuğun duyacağı, göreceği şekilde 

yapması daha önemlidir. İşte böylesi bir yaklaşım, çocuğun yapılması istenen davranışı 

görmesine, gördüklerini ise taklit etmesine ortam hazırlayacaktır. Ayrıca çocuk bunları 

tekrarladıkça daha çok öğrenecek ve alışkanlık kazanacaktır. Böylece taklit ve 

özdeşleme yoluyla başlayan ferdî dinî yaşayış, çevrenin dinî havasına ve çocuğun ferdî 

kabiliyetine göre yavaş yavaş gelişip derinleşerek kişiliğine malolur269.  

1.3.2. Ailede Dini Duygu Gelişiminde Uygulanacak Bazı Temel İlkeler  

Ailede çocuğun dini duygu gelişiminde uygulanacak bazı temel ilkeleri şu 

başlıklar altında toplayabiliriz 

1.3.2.1. Yaşayarak Eğitme Yaklaşımı Benimsenmeli 

Çocuklardaki öğrenmelerin ilk ve basit şekli olan taklidin270 aynı zamanda 

çocuğun dini yaşayışı tanıyıp öğrenmesinde ve alışkanlık kazanmasında da önemli bir 

etkiye sahip olduğu ifade edilmektedir271. Bu durum anne ve babaların, çocuklarının 

öğrenmesini istediği dini davranışları öncelikli olarak kendilerinin yapmasını gerekli 

kılmaktadır. Zira çocuğun ailede din ve ahlak eğitimi, anne babanın çocuğu ahlaki 

değerler açısından etkilemelerine ve her türlü öğretici rollerine dayanır272. 

                                                            
267 Yavuzer, Çocuk Eğitimi El Kitabı,  s. 101. 
268 Ay, Ailede ve Okulda İdeal Din Eğitimi, s. 32. 
269 Hökelekli, s. 254. 
270 Aydın, Ailede Ahlak Eğitimi, s. 164. 
271 Yavuzer, Çocuk Eğitimi El Kitabı, s. 104. 
272 Suat Cebeci, Din Eğitimi Bilimi ve Türkiye’de Din Eğitimi, (2. Baskı), Akçağ Yayınları, Ankara 2005, s. 226. 



55 
 

       
       
 

Çocuğun fıtratını bir su olarak düşünürsek anne baba ve diğer aile fertlerinin bu 

suyu içerisinde bulunduran kap olduklarını ifade etmemiz gerekir. Su yapısı itibariyle 

içerisinde bulunduğu kabın şeklini almaya uygun olduğu gibi çocukta fıtrat olarak 

içerisinde bulunduğu aile ortamın özelliklerini kabul etmeye yeteneklidir. Bu yetenekten 

hareketle çocuk içerisinde bulunduğu kültürel ortamın izlerini taşır ve dini inancını da 

bu kültürel öğelere göre belirler diyebiliriz273.  

Diğer bir ifadeyle çocuğu, doğumuyla beraber dini hayat ve dünyaları içerisine 

alan aile, bunları çocuğuna aktarır. Çocuk da ailesinin sahip olduğu ve davranışlarına 

yansıttığı dini kural ve gelenekleri olduğu gibi taklit ederek özümser ve kendi davranışı 

haline getirir274. Çocuğun örnek alıp taklit etme eğilimlerinden hareketle, onlara bir 

doğruyu sürekli söyleyip anlatmaktansa, o doğrunun çocuğun görebileceği şekilde 

davranış olarak tekrarlanmasının daha etkileyici olacağının ifade edilmesi ve dini 

prensipleri yaşayan anne babaların çocuklarını bu davranışlarıyla ibadete teşvik ettikleri, 

çocuklarında buna olumlu karşılık verdikleri üzerinde durulması bunun göstergesidir275. 

Bu nedenle anne baba ve bunların yerini tutan diğer aile fertlerinin çocuğun özellikle 

duygusal öğrenme döneminde dini duygu ve düşüncelerini besleyecek elverişli 

ortamları hazırlamaları önem arz etmektedir. 

Çocukların, kamera hassasiyeti aratmayan mükemmellikte bir taklit yeteneğine 

sahip olduklarını ifade etmiştik.  Eğer çocuklardaki bu ustalık doğru kullanılırsa onlara 

din ve değer öğreniminde ciddi anlamda katkı sağlanabilir. Zira fıtrat hadisi, çocuğun 

doğuştan getirdiği inanma, yüce bir varlığa bağlanma duygusunun aile içerisinde 

özellikle anne babanın söz ve davranışlarının çocuk tarafından taklit edilmesiyle 

biçimlendiğini ifade etmektedir276.  

İfade edilen bu durum inanç ve ibadetler bütünü olarak tanımlayacağımız dinin, 

anne babanın davranışlarıyla ortaya koyduğu modeller üzerine bina edildiğini 

göstermektedir. Nitekim çocuk; nasıl ki üzüntüyü ağlayan, üzülen kişilerin yüzlerinde 

görüp hissedince öğreniyorsa din duygusunu, yüce yaratıcıya yönelişi de dua eden anne 

baba ve diğer aile büyüklerinin davranışlarını gözlemleyerek öğrenir. Zira büyüklerin 

iyilik, doğruluk, temizlik ve yardımseverlik gibi davranışlarının giderek benimsenerek 

                                                            
273 Yavuz, Çocukta Dini Duygu ve Düşüncenin Gelişimi, s. 33. 
274 Yavuz, Çocukta Dini Duygu ve Düşüncenin Gelişimi, s. 104. 
275 Cebeci, s. 233. 
276 Aydın, Ailede Çocuğun Ahlak Eğitimi, s. 117. 



56 
 

       
       
 

çocukların kendi duyguları haline gelmelerinde onların çocuklar tarafından başlangıçta 

hep taklit edilmelerinin önemli bir rolü vardır277.  

“Çocuk, ana-babası elinde bir emanettir. Kalbi, kıymetli bir cevher gibi temizdir. 

Mum gibi her şekli alabilir. Bütün yazı ve şekillerden uzaktır. Temiz bir toprak gibi 

olup, hangi tohum atılsa büyür. İyilik tohumu ekilirse din ve dünya saadetine kavuşur. 

Annesi, babası ve hocası sevabına ortak olur. Şayet fesad tohumu atılırsa helak olur; 

annesi, babası ve hocası günahına ortak olur”278 diyen Gazali’de aynı olguya işaret 

ederek ailenin çocuklarını yaparak, yaşayarak eğitmedeki sorumluluğuna dikkat 

çekmektedir. 

Akabe b. Ebi Süfyan’ın, oğlunu teslim ettiği eğitimciye yaptığı şu tavsiyede çocuk 

eğitiminde bizzat yaşayarak örnek olmanın önemini ortaya koyması açısından oldukça 

dikkat çekicidir:  

“Çocuğumu ıslahta ilk önce kendini ıslah ile başla. Çünkü çocukların gözleri 

senin gözlerine bağlı kalır. Onlara göre iyi ve güzel, senin iyi ve güzel kabul ettiğin 

şeylerdir. Onlara göre çirkin senin çirkin ve fena gördüğün şeylerdir. Çocuklarımıza 

gelmiş geçmiş hikmet erbabının hayatını, ediplerin ahlakını öğretmeye çalış…”279 

Görüldüğü üzere çocuk öncelikle yakın çevresindeki bireylerin söz, fiil ve 

tutumlarına bağlı olarak bir davranış şekli belirleyerek başlangıçta bunları bilinçsiz de 

olsa taklit etmekte ve bunları tekrarlayarak da kendi davranışı haline getirmektedir. İşte 

böylesi bir durum anne baba ve çocuğun eğitiminden sorumlu diğer bireylere 

çocuklarına olumlu davranış özellikleri kazandırma anlamında ciddi sorumluluklar 

yüklemektedir.   

Konu İslam kaynakları açısından ele alındığında, özellikle Kur’an-ı Kerimde 

yukarda ifade edilen hususlar üzerinde durularak genelde tüm eğitimcilere özelde de 

anne babalara dini prensiplerin öğretiminde yaşayarak eğitme ve bizzat iyi davranış 

örnekleri sergileme noktasında özen göstermeleri gerektiği hususunda ciddi uyarılarda 

bulunulduğu görülecektir. Bu amaçla birkaç örnek üzerinde durmayı yararlı görüyorum. 

Şu ayetler, bizzat yaşayarak örnek olmanın eğitimdeki önemi ile ilgili oldukça 

dikkat çekici bir örnektir: 
                                                            
277 Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, s. 94. 
278 Gazali, Kimya-ı Saadet I-II, (Çev.: A. Faruk Meyan), Bedir Yayınları, İstanbul 2011, s. 399. 
279 Ulvan, s. 558. 



57 
 

       
       
 

“Ailene namazı emret, kendin de ona sabırla devam et”280. “…Size yasak ettiğim 

şeylerin aksini yaparak, size aykırı davranmak istemiyorum…”281. “Halka iyiliği 

emredip kendinizi unutuyor musunuz yoksa…”282. 

Görüldüğü gibi yapılması istenen davranışların öncelikle istemde bulunan kişi 

tarafından yaşantılarla desteklenmesi eğitimin tanımı içerisinde yer verilen istendik 

değişme meydana getirebilmek için oldukça önemlidir. Aksi bir durum yani söylemlerin 

davranışlara dönüştürülmemesi ya da söylemin tam tersi bir davranış sergilenmesi 

halinde çocuğun istenen amaca ulaşması mümkün olmaz hatta tam tersi bir karakter 

kazanması dahi söz konusu olabilir. Söylenen sözün fiiliyata dökülmesinin hem dini 

hem de ahlaki bir sorumluluk gerektirdiği ile ilgili olarak şu ayet-i kerimeyi de örnek 

verebiliriz:  

“Ey iman edenler! Niçin yapmayacağınız şeyleri söylüyorsunuz? Yapmayacağınız 

şeyleri söylemek, Allah’ın en çok nefret ettiği şeylerdendir”283. 

Unutulmamalıdır ki Allah’ın hoşnut olmadığı bir durum inanmaya içtenlikle hazır 

olan ve söylenen her şeyi sorgulamadan, itiraz etmeden kabul eden çocukların da 

hoşuna gitmeyecek dolayısıyla da yapılması istenenle çocukların yaptığı davranışlar 

çoğunlukla uyuşmayacaktır. Kendisi sigara vb. zararlı maddeleri tükettiği halde 

çocuğundan bunları yapmamasını isteyen babanın çocuğu tarafından dikkate 

alınmamasını bu duruma örnek olarak verebiliriz. Nitekim yapılan tespitler sigara içen 

çocukların %75'inin anne babasından en az birinin sigara içtiğini ortaya koyması bunun 

açık bir göstergesidir284.  

Bu durum rol model ilişkisinin çocukların eğitiminde ne denli önemli olduğunu 

ortaya koymaktadır. Aynen bunun gibi namaz kılmayan, kapı çalınıp kendisine 

seslenildiği halde “Oğlum kapıya bak beni sorarlarsa evde yok de” diyerek çocuğunun 

gözleri önünde yalan söyleyen, başkalarını hor gören ve onlarla alay eden bir anne 

babanın çocuklarından bu vb. olumsuz davranışları sergilememelerini istemeleri 

yaptıklarıyla çelişmekten başka bir anlam ifade etmez.   

                                                            
280 Taha Suresi, 20/132. 
281 Hud Suresi, 11/88. 
282 Bakara Suresi, 2/44. 
283 Saf Suresi, 61/2-3. 
284 Tevfik Özlü, Çocuk ve Sigara, Erişim Tar. 12.27.2012, http://www.akcigersagligi.org/dosyalar/cocuksigara.pdf  



58 
 

       
       
 

Ayrıca bu gibi davranışlarla onların yalan söyleyen, alay eden vb. olumsuz bir 

kişilik edinmelerine de sebebiyet verebilir. “Armut dibine düşer, üzüm üzüme baka 

baka kararır.” atasözlerinin ifade ettiği anlam bu çerçevede değerlendirilebilir. Doğruluk 

kavramından hareketle Peygamber Efendimizin bu konuda takındığı tavrı ele 

aldığımızda konunun önemini daha iyi algılayabiliriz. 

Allah Rasûlü, doğruluk ahlâkının çocukta yerleşmesine büyük özen göstermiş, 

ana babanın çocuğa yalan söylemek ya da onu yalan söylemeye alıştırmak gibi bir 

hataya düşmemesi için çocuklarla olan ilişkilerini kontrol ederek birtakım genel 

prensipler koymuştur. Nitekim çocuğun da bir insan olduğu ve beşerî ilişkilerde onun 

birtakım hakları varlığı üzerinde durmuş bu sebeple de hangi yolla olursa olsun ana 

babanın onu aldatması, onunla olan muamele ve münasebetlerinde umursamaz bir tavır 

takınmasını hoş görmemiştir285. Şu hadis-i şerif hem yaşayarak eğitme hem de olumlu 

anlamda örnek olma anlamında oldukça dikkat çekici bir örnektir: 

Sahabelerden Abdullah İbni Âmir anlatıyor: Bir gün Resul-i Ekrem (s.a.v.) bize 

gelmişti. O zamanlar henüz çocuktum. Oynamak için sokağa çıkmıştım. Annem:  

— "Abdullah! Buraya gel. Bak, sana ne vereceğim!" diye beni çağırınca 

Peygamber efendimiz anneme:  

— "Ona ne verecektin?" diye sordu. Annem de: 

— "Bir hurma verecektim.” diye cevap verdi. Bunun üzerine Hz. Peygamber 

anneme şunu söyledi: 

— "Eğer çocuğa bir şey vermeseydin senin hakkında, 'Bir yalan söyledi.' diye 

yazılacaktı"286. 

Bu hadis-i şerifi dikkate aldığımızda anne ve babaların çocukları ile ilgili olan tüm 

davranışlarında son derece titiz davranmak durumunda olduklarını, aksi bir durumun 

öncelikle kendilerine daha sonra ise çocuklarının kişilik gelişimine olumsuz anlamda 

etki edeceğini unutmamaları gerektiğini söyleyebiliriz. Zira yapılan davranış, doğruluğu 

ya da yanlışlığına bakılmaksızın çocuk tarafından taklit edilmektedir. Eğer anne bir şey 

vermek üzere çağırdığı halde çocuğuna karşı sözünü tutmazsa çocuk bu davranışı taklit 

ederek önce en yakın arkadaşını daha sonra ise herkesi aldatacaktır. Çünkü bu dönem 

çocukları anne babalarını güven, doğruluk ve doğal öğrenme kaynağı olarak 
                                                            
285 Uysal, s. 63. 
286 Ebu Davud, Edeb, 80. 



59 
 

       
       
 

görmektedirler. Dolayısıyla anne baba söz ve fiillerinde şaka yapıyor dahi olsa 

doğruluktan ayrılmamalı, çocukların şakayı anlamayarak kendisine söylenenleri olduğu 

gibi kabul edip ona göre yorum yapacaklarını göz ardı etmemelidir287.  

Peygamber Efendimizin ashabıyla, eşleriyle ve çocuklarıyla şakalaşıp onlara 

hikmetli latifeler yaparken, “Ya Rasulallah, sen de mi şaka yapıyorsun?” şeklindeki 

hayret ifadelerine, “Evet, ben de şaka yaparım; fakat sadece doğruyu söylerim”288 

şeklinde karşılık vermesi bu bağlamda değerlendirilebilir. Buradan hareketle çocukların 

usta oldukları taklit, güçlü bir eğitim aracına dönüştürülmelidir. Bunun içinde çocuklara 

olumlu kişilik özellikleri ile beraber iyi alışkanlıkları da canlı örneklerle kazandırma ve 

görsel zenginlik modelleri sunma yoluna gidilmelidir. 

Burada yapılması gereken çocuğa bırakılabilecek en değerli mirasın güzel ahlak289 

olduğunu bilmek ve bilinçli bir anne baba olarak nasıl bir çocuk sahibi olmak 

istendiğimize karar vermektir. Daha sonra ise çocuklar için doğru davranışın söylemden 

daha önemli olduğu gerçeğini göz önünde bulundurarak onlara kazandırılması arzu 

edilen davranışları yaşayıp örneklendirerek olumlu anlamda model olmak ve 

kişiliklerinin oluşumunda büyük oranda etkin olan dini inanç ve değerleri iletmektir290.  

Allah’ü Teâlâ’nın, “Bana yönelenlerin yoluna uy”291 buyurması da taklit edilecek 

kişilerin kendisine yönelen ve söylemlerini davranışlarına yansıtan kimseler olması 

gerektiğine işaret etmektedir.  

Çocuklardaki taklit yeteneğinden hareketle yaşayarak eğitme konusunda aile 

fertlerine özellikle de anne ve babaya ciddi anlamda sorumluluk düştüğünü 

söyleyebiliriz. Taklidi doğrudan aktarım olarak değerlendirerek çocukları bir aynaya 

benzettiğimizde bunu daha iyi ifade edebiliriz. Zira ayna taklitte olduğu gibi olumlu 

olumsuz, güzel çirkin karşısında ne varsa onları hiçbir değişime uğratmadan, neden öyle 

olduklarını sormadan olduğu gibi yansıtır. Dolayısıyla çocukları nazarında ayna olan 

anne ve babaların onlara olumlu davranış uygulamaları göstermelerinin yanında 

olumsuz davranış örnekleri sunmaktan da kaçınmaları gerekmektedir292.  

                                                            
287 Aydın, Ailede Ahlak Eğitimi, s. 230. 
288 Tirmizi, Birr, 57. 
289 Tirmizî, Birr, 33. 
290 Halit Ertuğrul, Ailede ve Okulda Çocuk Eğitimi, Nesil Yay., İstanbul 2001, s. 57-58; Aydın, Ailede Ahlak Eğitimi, 
s. 17. 
291 Lokman Suresi, 21/15. 
292 Aydın, Ailede Çocuğun Ahlak Eğitimi, s. 115. 



60 
 

       
       
 

Çocukların taklit ettikleri davranışlar neticesinde sonraki yaşamlarında nasıl bir 

inanca, duyguya, düşünceye ve davranışa sahip olacakları konusunda hazırlık 

yapmaktadırlar293. Yaptıkları bu hazırlık, onların bireysel yeteneklerine bağlı olarak 

gelişir ve zihinlerinde derin izler bırakarak kişiliklerinin ayrılmaz bir parçası olur294. 

“Huy canın altındadır can çıkmadan huy çıkmaz” ya da “İnsan yedisinde ne ise 

yetmişinde de odur” atasözlerini bu çerçevede değerlendirebiliriz. Bu durum olumlu rol 

model olma anlamında anne babalara önemli sorumluluklar yüklemektedir. 

Çocukların davranışlarının büyük ölçüde anne ve babaları ile kurdukları iletişime 

bağlı olduğunu295, çocukların gördüğü davranışları taklit etme konusunda oldukça usta 

olduklarını296 ifade ettik ve bu ifadeden hareketle de çocuğun taklit alanında bulunan 

anne babaların tutumlarının onların kişiliklerinin oluşmasında birçok açıdan önem arz 

ettiğini belirttik. Buradan hareketle yaşayarak eğitmede anne babanın ve diğer aile 

fertlerinin göz önünde bulundurmaları gereken hususları ele alalım. 

Burada ele alacağımız en önemli husus, çocukların, dini duygularının geliştirilip 

pekiştirilebilmesi için camilere götürülerek bazı dini faaliyetleri yaşama imkânı 

bulabilmelerine, cami içerisindeki büyüklerin yüzlerindeki ciddiyeti, saygıyı ve 

başkalığı fark etmelerini sağlama imkânının verilmesidir297. Zira bu tür yerler okul 

öncesi eğitim programında çocuk için doğal öğrenme alanları olarak ifade edilmektedir. 

Çocukların böylesi doğal öğrenme alanlarından yararlanabilmesi ise ancak onları parka, 

bahçeye götürür gibi kırmadan, sıkmadan cami vb. dini mekânlara götürmekle ve orada 

yapacakları bir kısım aksi davranışları görmezden gelerek hoşgörüyle karşılamakla 

mümkün olabilir.  

Çocuklar öylesine mutlu edilmeli ki kendisi “yaşasın camiye gidiyorum” , 

“camiyi seviyorum” diyebilir konuma gelmeli. Onların cami içerisinde ağlamaları, 

koşmaları bizi rahatsız etmemeli, bu davranışlarından ötürü azarlanıp camilerden 

soğutulmamalı ve dolayısıyla da manevi gelişimden yoksun kalmalarına sebebiyet 

verilmemelidir.  

                                                            
293 Yavuz, s. 104. 
294 Dam, s. 33. 
295 Haluk Yavuzer, “Yaygın Anne Baba Tutumları”, Çocuk ve Ergen Eğitiminde Anne Baba Tutumları,(ss. 13-39), 
Timaş Yayınları, İstanbul 2010, s. 28. 
296 Aydın, Ailede Çocuğun Ahlak Eğitimi, s. 117; Aydın, Ailede Ahlak Eğitimi, s. 170. 
297 Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, s. 108; Selçuk, s. 82. 



61 
 

       
       
 

Çocukların cami içerisindeki davranışlarının hoş görülmesiyle ilgili olarak 

peygamber efendimiz (s.a.v)’in sünnetinde birkaç örnek üzerinde durmayı konunun 

anlaşılması açısından yararlı görüyorum. Bunlardan en önemlisi namazın huşu 

içerisinde kılınması ile ilgilidir. Namazdaki huşu ile ilgili olarak Kur’an-ı Kerimde 

“Onlar ki, namazlarında huşû içindedirler”298 buyrulmaktadır.  

Yine namazdaki huşunun bozulmasına sebep olan sağa sola bakılması ile ilgili 

olarak da Peygamber Efendimiz "Namazda sağa sola bakılması kulun namazından 

şeytanın kapıp kaçtığı bir şeydir"299 şeklinde bir beyanda bulunarak namaza gereken 

önemin verilmesi bağlamında birçok defa uyarılarda bulunmuş kendisi de bu konuda 

oldukça hassas davranmıştır. Ancak mesele çocuklar olunca namaz içerisinde dahi olsa 

çocuklarla ilgilenme ve onların gönlünü hoş tutma konusunda oldukça müsamahakâr 

davranmıştır. Nitekim torunu Ümame sırtında olduğu halde namaz kılmış, secdeye 

vardığı zaman düşmemesi için olsa gerek yere bırakmış doğrulduğunda da tekrar sırtına 

almıştır300. Yine cemaate namaz kıldırırken secde anında boynuna binen Hz. Hüseyin’i 

hemen almamış, aksine düşmesin diye secdeyi uzatmış ve gönlü olup kendisi 

kalkıncaya kadar secdeden başını kaldırmamıştır301. 

Mehmet Akif Ersoy’un sekiz yaşlarında iken babası ve kardeşiyle beraber camiye 

gidişini tasvir ettiği “Fatih Camii”302 adlı şiirini ele aldığımızda hem meselenin önemini 

kavramış hem de konumuzu örneklendirmiş oluruz. 

Sekiz yaşında kadardım. Babam gelir: "Bu gece, 

Sizinle câmie gitsek çocuklar erkence. 

Giderseniz gelin amma namazda uslu durun, 

Merâmınız yaramazlıksa işte ev, oturun!" 

Deyip alırdı beraber benimle kardeşimi. 

Namâza durdu mu, hâliyle koyverir peşimi, 

Dalar giderdi. Ben artık kalınca âzâde, 

Ne âşıkane koşardım hasırlar üstünde! 

Mehîb yüzlü bir âdem: Kılar edeble namaz;          

Yanında bir küçücek kızcağızla pek yaramaz  
                                                            
298 Mu’minun Suresi, 23/2. 
299 Buhari, Ezan, 420. 
300 Buhari, Salât, 106. 
301 Müslim, Mesacid, 42. 
302 Mehmet Akif Ersoy, Safahat, TDV Yayınları, Ankara 2010, s. 7. 



62 
 

       
       
 

Şiiri din eğitimi ve çocukların camiye ısındırılması bağlamında ele alacak olursak 

birçok çıkarım elde edebiliriz. Örnek olması hasebiyle bu çıkarımlardan bazılarını 

zikredelim303: 

— Çocuklar büyükler tarafından camiye götürülmeli. Camiye giden çocuklar 

rahat bırakılmalı, hareket alanları kısıtlanmamalı ve yaramazlıklarına göz 

yumulmalı.  

— Peygamber Efendimiz örnek alınarak çocuklara karşı azami derecede 

hoşgörülü olunmalı, aşırı titiz davranarak onları azarlayıp cami dışına 

itmemeli.  

— Büyükler çocuklar tarafından taklit edildiklerini unutmamalı, namaz ve 

caminin adabına uygun davranmalı. 

— Cami sadece erkeklerindir anlayışından uzaklaşılarak camiye götürülecek 

çocuklar arasında cinsiyet ayrımı yapılmamalı. 

İşte böylesi bir yaklaşım çocukların camide hoşça vakit geçirmelerine olanak 

sağlayacak ve onları mutlu edecektir. Bu mutluluğun da onların taze ve samimi duygu 

dünyaları üzerinde yıllar geçse bile silinmeyen derin izler bırakıp sağlıklı bir dini kişilik 

kazanmalarına ve dini mekânlarla gönül bağı kurmalarına olanak sağlayacağı aşikârdır. 

Çünkü ağaca istenilen şekil ancak yaş iken verilebilir. Daha sonra şekil vermek 

imkânsız değildir belki ama işlemin çoğunlukla kırılma şeklinde neticeleneceği 

unutulmamalıdır.  

Aile anne baba ve çocukların oluşturduğu bir birliktelik olmakla beraber bu 

birliktelik sadece kişilerin bir arada bulunması olarak anlaşılmaması gerekir. Böyle bir 

anlayış aile kurumunun yerine getirdiği görevleri ifade etme anlamından oldukça 

uzaktır. O halde gerçek anlamda bir aile birlikteliği sevgi ve güvene dayalı davranış 

birlikteliğidir diyebiliriz. Nasıl ki yemekler sofra başında ve aile ile birlikte yenildiğinde 

çocuk için bir anlam ifade ediyorsa dini tavırlar da aile ile birlikte yapılmış olması 

ölçüsünde değerlenir. Örneğin çocukla beraber kılınan bir namaz ve sonrasında yapılan 

dua çocuğun duygu dünyasında derin izler bırakabilir. Mehmet Akif Ersoy’la ilgili 

olarak yukarda zikrettiğimiz şiir bu bağlamda değerlendirilebilir. Bu durum ailenin aynı 

zamanda dini değerlerin ve dini ilişkilerin modeli olmasından ileri gelmektedir.  

                                                            
303 Ayhan, s. 174. 



63 
 

       
       
 

Nitekim sosyologlar dini tavırların ailede birlikte yapılmış olmakla değer 

kazandığını, dini tavır ve bayramların birlikte kutlanmasının aileye özel bir bağlılık 

kazandırdığını ve birçok yetişkinin tabi oldukları dini hisleri tayin ettiklerini meydana 

çıkarmıştır.304 Bugün birçok yetişkin, çocukluk hatıralarının kendilerinde silinmez bir 

tarzda izler bıraktığını ifade etmekte ve geçmişle bugünü karşılaştırarak dini 

yaşantılardan yoksun olmanın etkisiyle içlerinde oluşan manevi boşluğa dikkat 

çekmektedirler. Konumuzla ilgili olarak Yahya Kemal Beyatlı’nın “Ezansız Semtler”305 

başlıklı yazısında şunları söylemektedir: 

“Kendi kendime diyorum ki: Şişli, Kadıköy, Moda gibi semtlerde doğan, büyüyen, 

oynayan, Türk çocukları milliyetlerinden tam bir derece nasip alabiliyorlar mı? 

Semtlerdeki minareler görülmez, ezanlar işitilmez, ramazan ve kandil geceleri 

hissedilmez. Çocuklar Müslümanlığın rüyasını nasıl görürler.  

İşte bu rüya, çocukluk dediğimiz Müslüman rüyasıdır ki bizi henüz bir millet 

halinde tutuyor. Bugünkü Türk babaları havası ve toprağı Müslümanlık rüyası ile dolu 

semtlerde doğdular, doğarken kulaklarına ezan okundu, evlerinin odalarında namaza 

durmuş ihtiyar nineler gördüler, mübarek günlerin akşamları bir minderin köşesinden 

okunan Kur’an-ın sesini işittiler; bir raf üzerinde duran Kitabullah’ı indirdiler.  

Küçücük elleriyle açtılar gül yağı gibi bir ruh olan sarı sahifelerini kokladılar. İlk 

ders olarak besmeleyi öğrendiler. Kandil günlerinin kandilleri yanarken ramazanların, 

bayramların, topları atarken sevindiler. Bayram namazlarına babaların yanında 

gittiler. Camiler içerisinde şafak sökerken tekbirleri dinlediler, dinin böyle bir 

merhalesinden geçtiler, hayata girdiler.” 

Beyatlı’nın yazısına bakıldığında çocukluk döneminde aile içerisinde edindiği dini 

izlenimlerin onda derin izler bıraktığı ve kişiliğine yön verdiği görülecektir. Bu yön 

verme çocukların dini kişiliklerinin gelişiminde, ait oldukları kültürel yapının değer 

yargılarını edinmelerinde çocukluk dönemi ve bu dönem içerisinde aile fertlerinin 

özellikle de anne babanın dini tutum ve davranışlarını çocukları ile birlikte yapmalarının 

ciddi manada önem taşıdığını göstermektedir. Hatta bu önemin, çocuğun dindar veya 

dine karşı kayıtsız olmasına sebebiyet verecek kadar büyük olduğunu ifade edebiliriz306.  

                                                            
304 Vergote, s. 316. 
305 Yahya Kemal Beyatlı, Aziz İstanbul, İstanbul Fetih Cemiyeti Yayınları, İstanbul 2010, s. 101. 
306 Ay, Ailede ve Okulda İdeal Din Eğitimi, s. 42. 



64 
 

       
       
 

Konuyu sembolik anlamda ele aldığımızda aynı durumla karşılaşırız. Zira 

hayatımızın gündelik işleyişi içerisinde sembollerin önemli bir yer edindiği aşikârdır. 

Din de yaşayışımızın ayrılmaz bir parçası olduğuna göre hayatımızda yer eden 

semboller arasında din ve onu temsil eden öğelerin bulunması da pek tabiidir. Örneğin 

vatanı bayrak ya da istiklal marşı ile sembolleştirir, istiklal marşının okunduğu ve 

bayrağın dalgalandığı yeri de vatan olarak biliriz. Dalgalandığını gördüğümüz her yerde 

içimizdeki yalnızlık duygusunun kaybolduğunu ve onun yerini müthiş bir rahatlama 

duygusunun kapladığını hissederiz.  

İşte bunun gibi İslam’ı da camilerle, onun minarelerinden yükselen ezanla, 

içlerinde okunan Kur’an ve kılınan namazla sembolleştiririz. Bu dinin geleceği 

açısından da oldukça önemlidir. Nitekim her şeyde olduğu gibi dinlerin de semboller 

aracılığıyla varlıklarını devam ettirdiklerini, sembollerin gücünü yitirmesi ya da anlam 

kaymasına uğraması halinde dini geleneklerin canlılıklarını yitirdiği hatta yok olmaya 

yüz tuttuğunun ifade edilmesini307 bu bağlamda değerlendirebiliriz. 

Batıda okul öncesi dönemde çocukların eğitiminde sembollere aşırı derecede yer 

verilmesi ve eğitimin bunlar üzerine oturtulması308 bizim açımızdan dikkate alınması 

gereken önemli bir konudur. Buradan hareketle diyebiliriz ki çocukları dine 

yaklaştırmak ve onların dinle ilgili değer yargılarının olumlu anlamda gelişmesine 

katkıda bulunabilmek için edinilen öğrenmelerin çocuk üzerinde kalıcı etkide 

bulunduğu okul öncesi dönemde Kur’an, ezan, cami gibi dini sembollerle çocukların 

tanıştırılması gerekmektedir309. Zira eğer sembolleri ve onların ifade etiği anlamları 

doğru kullanabilirsek çocukların dine ve onunla ilgili olan her şeye olumlu, sevecen ve 

sahiplenerek yaklaşmalarına, sonuç olarak bu tür yerlerle ilgili etkisi yıllar geçse bile 

silinmeyecek şekilde gönül bağı kurmalarına olanak sağlamış olabiliriz. Dolayısıyla 

namazlarını evde kılan ebeveynlerin namaz kıldıkları odaya, camide kılıyorsa 

çocuklarının da kendileriyle beraber camiye gelmesine ve orada büyüklerin namaz 

içerisindeki edepli, sevimli duruşlarına şahit olmalarına fırsat vermenin büyük önem arz 

ettiğini söyleyebiliriz310.  

                                                            
307 Erkan Perşembe, “Dinde Sembolün Fonksiyonu ve İslam’da Sembolik Değerlerin Bugünü”, OMÜİFD, Sayı:10, 
1998, s. 94. 
308 Başkurt, s. 117. 
309 Ayhan, s. 159. 
310 Ayhan, s. 174.  



65 
 

       
       
 

Zira çocukların öğrenmelerinde taklidin önemli bir yerinin olduğunu ifade etmiş 

ve iyi bir gözlemci olan çocuğun, öğrenmeye etrafında gördüğü şeyleri taklit ederek 

başladığı üzerinde durmuştuk311. İşte bunun için çocuğun etrafında olan anne ve babalar 

namaz kılarken, Kur’an okurken ve abdest alırken bunları çocukların göreceği yerlerde 

yapmaya özen göstermeleri gerekmektedir. Bu çocukların dini duygularının uyanması 

ve olumlu bir dini kişilik kazanmaları açısından oldukça önemlidir312. Diğer taraftan 

okul öncesi dönemde çocukların böyle tecrübeler edinmesine fırsat verilmemesi okulda 

verilecek en iyi teorik dersle bile telafi edilemeyecek büyük sorunlara yol açabilir. 

Çünkü okulda verilecek din eğitimi ancak var olması gereken bu temel tecrübelere 

dayandırıldığında bir anlam ifade etmektedir. Okul öncesi eğitimin, çocukları ilkokula 

hazırlama amacı gütmesini bu bağlamda değerlendirmeliyiz313. 

Paylaşma, yardımlaşma ve dayanışma konularını da dini faaliyetlerin yaşanma 

imkânı içerisinde değerlendirebiliriz. Çünkü bu tür duygular da doğuştan değil sonradan 

öğrenilen ve eğitimle de geliştirilen duygulardır314. Dolayısıyla anne baba ve diğer aile 

bireylerinin yardımlaşma konusunda duyarlı olması ve bu duyarlılığını davranışlarına 

yansıtmasının onların her davranışını taklit eden çocuklarına olumlu anlamda örnek 

olmaları açısından önem arz ettiğini söyleyebiliriz.  

Zira çocuklarda paylaşma ve yardımlaşma duygularının uyandırılabilmesinde 

çocukların bu tür faaliyetleri tecrübe etmelerinin önemi büyüktür. Buradan hareketle 

anne babalar yapacağı yardımlara çocuklarını da katmanın yolunu öyle ya da böyle 

bulmak durumundadırlar. Bunun için yoksul bir kimseye ya da yolda karşılaşılan 

dilenciye para verilmek istendiğinde parayı çocuğun vermesine olanak sağlanarak hem 

onun bu davranışı yaşamasına hem de veren el olmaya ve yardım etmeye isteklenmesi 

sağlanabilir. Bu isteklenmenin sağlanmasında kurban bayramı etkinlikleri, ramazan 

iftarları etkili bir öğrenme fırsatı olarak değerlendirilebilir. Tüm bunlar yapılırken de 

peygamber efendimizin, “Veren el alan elden hayırlıdır”315 hadisi şerifi söylenebilir ve 

yardımlaşmanın dini bir gereklilik olduğu vurgulanarak da çocukta sorumluluk bilinci 

geliştirilebilir.  

                                                            
311 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 90. 
312 Ayhan, s. 176. 
313 Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, s, 108. 
314 Peker, İdare Edemem Anne, “Ailede Şükür ve Kanat Eğitimi”,  s. 112. 
315 Buharî, Vesâya, 9, Zekât,18; Müslim, Zekât, 94. 



66 
 

       
       
 

Yine kapıya gelen aç bir hayvana yiyecek verilmek istendiğinde, bunun çocuk 

tarafından yapılmasının sağlanması onda sadece insanlara değil diğer canlılara da 

yardım edilebileceği algısı oluşturulabilir. Komşular arası yardımlaşmalarda verilecek 

yardım malzemesinin çocukla gönderilmesi sağlanarak da316, çocuğun kendine ait 

nesneleri paylaşmasına, sosyal problemleri çözme konusunda çaba göstermesine ve 

başkalarına yardım etmeye karşı isteklenmesine ortam sağlanabilir. Zira hayır işlerinin, 

zekât ve sadakanın uygulanışları sırasında görülmesi sadece çocuklarda değil 

yetişkinlerde bile bu faaliyetleri yapanlarınkine benzer duygu ve heyecanların 

doğmasına neden olmakta buradan hareketle de davranışları taklit ve tekrar arzusu 

uyandırmaktadır. Dolayısıyla çocuğun görü alanında iyi ve güzel davranış örnekleri 

çoğaltılmalı, ayrıca çocuğun bunları görme ve seçmesine imkân sağlanmalıdır317.  

İşte böyle bir yaklaşım tarzı benimseyerek çocuğun gerek paylaşma ve 

yardımlaşmanın ne olduğunun ve onun insanları nasıl mutlu ettiğinin farkına varmasına 

gerekse okul öncesi eğitim programının Sosyal ve Duygusal gelişim özellikleri ile ilgili 

belirlenen kazanımlarının318 gerçekleştirilmesine ciddi anlamda katkı sağlanabilir. 

Ayrıca okul öncesi eğitimin, “Okul öncesi dönemde verilen eğitim ile çocukların sevgi,  

saygı,  işbirliği, sorumluluk, hoşgörü, yardımlaşma, dayanışma ve paylaşma gibi duygu 

ve davranışları geliştirilmelidir”319 şeklinde belirlenen ilkesinin gerçeğe dönüşmesine 

dönük de fırsatlar yakalanabilir.  

Sonuç olarak diyebiliriz ki çocuklar iyiyi ve doğruyu kabul etme aynı zamanda da 

yanlışa yönelme potansiyeline sahip bir yaratılış üzere doğarlar320. Bu potansiyellerden 

hangisinin ortaya çıkacağı ve çocuğun hangi potansiyel doğrultusunda gelişim 

göstereceği onun eğitiminden sorumlu bireylerin etkilerine bağlıdır. Bu etkinin 

boyutlarının oldukça çok yönlü olduğu söylenebilir. Eğitimin imkânı ve insanın 

eğitilebilirliği üzerinde yapılan tartışmalarda, insanın özellikle çocukluk döneminde 

üzerinde yazı yazılmamış bir kâğıda, istenilen yöne eğilebilecek bir fidana ve her türlü 

şekli almaya kabiliyetli balmumuna benzetilmesi bu bağlamda değerlendirilebilir321. 

                                                            
316 Peker, İdare Edemem Anne, “Ailede Şükür ve Kanat Eğitimi”,  s. 125. 
317 Bilgin, Selçuk, s. 106. 
318 Kazanımlar İçin Bkz. Okul Öncesi Eğitim Programı, Ek 12. 
319 Milli Okul Öncesi Eğitim Kurumları Yönetmeliği, (2004), T.C Resmi Gazete, 25486, 08.06.2004, 
320 Buhari, Cenaiz, 92; Ebu Davud, Sünnet, 18; Müslim, Kader, 22; Tirmizi Kader, 25. 
321 Bilgin, “Eğitimin İmkânı ve Sınırları Üzerine”, AÜİF İslam İlimleri Enstitüsü Dergisi, Sayı:4, 1980, s. 211. 



67 
 

       
       
 

Yaşamın ilk yıllarında çocuk eğitimini elinde bulunduran ve onun kişilik 

gelişiminde mensubu bulunduğu dini kabul ettirecek derecede büyük bir etkide bulunan 

yapının aile olduğu322 gerçeğinden hareketle kişiliğin gelişimi ve karakterin 

oluşumundaki temel özdeşim modelleri olması hasebiyle, çocuk için anne babanın 

varlığı kadar, onların kendisine olumlu anlamda örnek olmalarının da önem arz ettiğini 

söylenebilir323.  

Çünkü çocuğun öğrenmesi ve öğrendiklerini uygulaması duyduklarıyla değil 

gördükleriyle ilgilidir. Başka bir ifadeyle çocuk için eylem söylenen sözden daha 

önemlidir324. Bu sebeple gerek anne babalar gerekse çocukların anne babadan sonra en 

fazla örnek aldıkları kişiler olan okul öncesi öğretmenleri, yapılmasını istediği 

davranışları önce kendileri yaparak çocuklara olumlu anlamda model olmalıdır. 

Yapmadığı bir şeyi yaptırma veya yaptığı bir şeyi de yaptırmama gibi bir yanlışa 

düşmemelidir325. Zira çocuklardaki taklit yeteneği, onları işaret edilen yere değil ayak 

izlerini takip ederek gidilen yere varmaya yönlendirmektedir. Bu yönlendirmenin doğal 

bir sonucu olarak da anne babalarının söylediklerini değil daha çok davranışlarını 

benimser ve bu benimsemeye uygun davranış örnekleri sergilerler. “Hiçbir anne baba 

çocuğuna güzel ahlaktan daha değerli bir miras bırakamaz”326 buyuran Peygamber 

Efendimiz (s.a.v)’de aynı konuya işaret ederek bilinçli bir anne ve babaya tavsiyelerde 

bulunmuştur.  

Güzel ahlakın miras bırakılması ise ancak yaşantıya aktarılarak ve davranışa 

dönüştürülerek mümkün olabilir. Kur’an-ı Kerimde Peygamberimiz için: “Ve sen 

elbette yüce bir ahlak üzeresin”327 buyurulmasını, diğer taraftan da: “Andolsun ki, Allah 

rasulünde sizin için güzel bir örnek vardır”328 denmesini ahlakın yaşantıyla 

örneklendirilmesi çerçevesinde değerlendirebiliriz. Dolayısıyla dini yönelimin ve dini 

dünyaya ilginin altın yaşlarını içerisinde bulunduran ilk çocukluk evresi gibi önemli bir 

dönemde güzel ahlak gibi değerli bir mirasın çocuğa kazandırılmasının canlı davranış 

örnekleri sergilemekle mümkün olabileceğini ifade edebiliriz.  

                                                            
322 Ay, Aile ve Okulda İdeal Din Eğitimi, s. 30. 
323 Yavuzer, Çocuk ve Ergen Eğitiminde Anne Baba Tutumları, s. 27. 
324 Yavuz, Çocuk Eğitimi El Kitabı, s. 101. 
325 Dam, s. 56. 
326 Tirmîzî, Birr, 33. 
327 Kalem Suresi, 68/4. 
328 Ahzab Suresi,  33/29. 



68 
 

       
       
 

Peygamber Efendimizin: “Ben nasıl namaz kılıyorsam siz de öyle kılın!”329 

buyurmasını davranışın yaşama aktarılmasına örnek verebiliriz. Bu durum yaşayarak 

eğitmenin yani bizzat iyi davranış örnekleri sergileyerek çocuklara olumlu rol model 

olmanın okul öncesi dönem çocuklarının gerek din gerekse ahlak eğitimi açısından 

önemini ortaya koymaktadır. Eğer anne baba üzüldüğünde “Lâ havlevelâkuvvete illa 

billâh”, sevindiğinde, güzel bir şeyle karşılaştığında, “Elhamdülillah, Sübhanallah, Lâ 

ilâhe illallah” derse çocuk hamt ve sena ile büyüyecek, bunu duyup, bunu görecek ve 

buna göre de kişilik geliştirebilecektir. Aynen bunun gibi ve özellikle de çocuğa karşı, 

“Allah kahretsin, Allah belanı versin, olmaz olaydın, seni doğuracağıma taş 

doğursaydım vb.” ifadeler kullandığında ise çocuk bunları duyacak ve duyduklarına 

göre de bir kişilik geliştirecektir.  

Aynı şekilde ebeveynler birbirlerine sevgi ve saygıyla davranmış, elindekini 

ihtiyaç sahipleriyle paylaşmış, namaz kılmış, Kur’an okumuş ve çocuklarını bu 

davranışlarına katmışsa, sofraya besmele ile oturmuş ve hamd ile kalkmışsa, büyüklere 

saygılı küçüklere merhametli davranmışsa, peygamberimizin adı anıldığında 

“Allahümme Salli Ala Muhammed”  demişse, çocuk da bunları görüp duyacak ve görüp 

duyduklarına göre de kişilik geliştirecektir. Yani anne ve babanın dinî söz, tavır ve 

davranışlarını kamera ve fotoğraf makinesi titizliğinde kopya ederek kendine model 

olarak alacak,  taklit ederek tekrarladıkça da daha çok öğrenecek ve alışkanlık 

kazanacaktır. Böylece taklit ve özdeşleme yoluyla başlayan ferdî dinî yaşayış, çevrenin 

dinî havasına ve çocuğun ferdî kabiliyetine göre yavaş yavaş gelişip derinleşerek onun 

kişiliğine ait bir yapıya kavuşabilir330.  

1.3.2.2. Davranışlarda Tutarlı Olunmalı 

Ailenin din ve değer öğretiminde dikkat etmesi gereken bir diğer nokta ise 

davranışlarda tutarlı olmasıdır. Çünkü çocukların iyi ve güzel olan davranışı 

öğrenmeleri anne babalarının davranışlarında dengeli, tutarlı ve kararlı olmalarını 

gerekli kılmaktadır331.  

İfade edilen bu gereklilik çocukların ebeveyn davranışlarını ayrıntılarıyla 

gözlemlemelerinin bir sonucudur. İşte gözlenen bu davranışlar dinî değerler bakımından 

                                                            
329 Buhari, Ezan, 18. 
330 Hökelekli, Din Pisikolojisi, s. 254. 
331 Yavuzer, Yaygın Anne Baba Tutumları, s. 37. 



69 
 

       
       
 

doğru ve tutarlı olduğu oranda, çocuklar bu davranışları kazanma ve kişiliklerini 

geliştirme imkânına sahip olmaktadırlar. Bunun için anne babalar çocuklarına karşı 

davranışlarında aynı dili konuşarak tutarlı olmalı, birinin evet dediğine diğeri hayır 

dememelidir332. Ayrıca anne ve babadan herhangi biri bugün kızdığı bir şeyi bir sonraki 

gün tepki vermeden geçiştirme gibi bir tutarsızlığa düşmemelidir. Bu tutarsızlık 

çocukların anne ve baba tarafından yapılan farklı davranışların hangisinin iyi hangisinin 

kötü olduğuna karar verme konusunda ikileme düşmelerine sebebiyet vermektedir333. 

1.3.2.3. Alternatif Davranış Örnekleri Sunulmalı 

Çocuk eğitiminde yasakların önemli bir yeri var olmakla birlikte bütün 

problemlerin yasakla çözülmesi doğru değildir334. Zira günlük hayatta çok az şeyin 

kesin bir kalıbı ve nihai bir sonucu vardır. Dolayısıyla yasaklarla çocukların çıkış 

kapılarının tümünü kapatmadan gerek anne baba gerekse çocuk tarafından kabul 

edilebilir çözüm yolları ve seçenekleri bulmak gerekmektedir335. 

Alternatif sunmanın gerekliliği ile ilgili olarak Peygamber efendimiz (s.a.v) ile 

Rafi’ b. Amr adlı çocuk arasında geçen şu konuşmaya yer vermeyi konumuzun 

anlaşılması ve örneklendirilmesi açısından yararlı görüyorum.  

Medine’de Ensar’dan birinin bahçesindeki hurma ağaçlarını taşlayan Rafi’ b. Amr 

bahçe sahibi tarafından yakalanarak Peygamber Efendimizin huzuruna getirilince 

peygamber efendimiz (s.a.v) davranışının sebebini öğrenme mahiyetinde ona: “Yavrum! 

Hurmayı neden taşladın?” diye soru sorunca, Amr’da Peygamber Efendimizin bu 

sorusuna, “Karnım açtı Ya Rasulallah, yemek için taşladım.” şeklinde cevap verir.  

Bu cevapla birlikte davranışın nedeni öğrenen Peygamberimiz başını okşadığı 

Amr’a, “Yavrum bir daha hurmaları taşlama, dibine dökülenlerden ye”336 diye karşılık 

vermiştir. Bu cevap karnı aç olan ve her ne şekilde olursa olsun onu doyurması gereken 

bir çocuğa verilebilecek en güzel yanıttır. Zira bu durumda olan bir çocuğa kulağını 

çekerek, azarlayarak bir daha sakın ağaçları taşlama demek geçici olarak belki ama 

uzun vadede bir etkide bulunmayacağı açıktır.  

                                                            
332 Tarhan, Sen Ben ve Çocuklarımız, s. 26. 
333 Aydın, Ailede Ahlak Eğitimi, s. 50. 
334 Aydın, Ailede Çocuğun Ahlak Eğitimi, s. 198. 
335 Aydın, Ailede Çocuğun Ahlak Eğitimi, s. 201. 
336 Tirmîzî, Büyû, 54. 



70 
 

       
       
 

Bu gerçekten hareketle de Peygamber Efendimiz davranışın dini boyutuna 

girmeksizin Amr’ın karşısına bir yasak çıkarmış ancak altına düşenleri yiyerek karnını 

doyurabileceği alternatifini getirerek de mükemmel bir eğitim yaklaşımına örnek 

oluşturmuştur337.  

Rafi’ b. Amr örneğinden hareketle diyebiliriz ki çocukları koruma ve onlar 

üzerinde disiplin sağlama adına birtakım sınırlamalar koyulabilir. Ancak sınır koyarken 

ve disiplini sağlamaya çalışırken çocuğa alternatif sunmak ve yapabileceği başka 

davranış alanları açmak gerekmektedir. Böyle bir yaklaşım, hem çocuğun istenmeyen 

davranışının önüne geçme hem de onun iyiye yönelmesini sağlama adına daha yararlı 

olacaktır. Zira çocuğun, yapılmayacak davranışı öğrendikten sonra bunun karşılığı 

olarak yapılabilecek davranışın ne olduğunu öğrenmek istemesi pek tabiidir. İşte 

böylesine tabi bir sonuç davranış düzenlemede alternatif sunmanın önemini ortaya 

koymaktadır.  

Alternatif sunmanın önemi ve onun davranışlarının şekillenmesi üzerindeki etkisi 

ile ilgili olarak Mevlana’nın şu veciz ifadesi de oldukça dikkat çekicidir: 

"Bir çocuk tutmuş soğan, görsen gelir,  

Elma görmezden, soğan sanmam verir” 338. 

Yaptığımız açıklamalardan hareketle diyebiliriz ki belirlenen sınırlamaların 

alternatifleriyle beraber nedenlerinin de çocuklara açıklanması onlardaki olumsuz 

davranışı ortadan kaldırma adına önem arz etmektedir. Örneğin çocuğun zihnini şiddet 

içerikli filmlerin oluşturacağı tahribattan korumak isteyen bilinçli bir anne baba onların 

bu filmleri izlemelerine izin vermeyebilir ki bu doğru olan ve yapılması gereken 

davranıştır. Ancak daha doğru olan davranış, henüz kâr zarar ayrımına varamayan 

çocuğa filmi izlemesine neden izin vermediğini ve bunun yerine hangi filmleri 

seyredebileceğini açıklamak yani alternatif sunarak çocuğun hareket alanını tamamen 

yok etmemektir339. Bu tutum da çocukla iletişim kurma ve onun istenmeyen 

davranışlarının önüne geçme anlamında bilinçli bir ebeveyn tutumudur.  

                                                            
337 Mustafa Öcal, “Ailede Çocukların Dini ve Ahlâki Eğitimlerinde Karşılaşılan Problemlerin Başlıca Sebepleri ve 
Çözüm Yolları İçin BazıTeklifler”, Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi,  Sayı:3, 1996, s.197-198. 
338 Mevlana, Celaleddin-i Rumi, Mesnevi I-VI, (5. Baskı), (Çev.: Ahmet Metin Şahin), Kaynak Yayınları, İstanbul 
2011, Cilt 3, s. 372. 
339 Aydın, Ailede Ahlak Eğitimi, s. 278. 



71 
 

       
       
 

Ailelerin yapı ve imkânları göz önünde bulundurulduğunda her ailenin 

çocuklarının hem film izleme hem de film izlerken olumlu davranış özellikleri edinme 

ihtiyaçlarını karşılama bakımından aynı yeterlilikte olmadığı söylenebilir. Bu durum 

ailelerin desteklenmesini gerekli kılmaktadır. Böylesi bir destek ise ancak okul öncesi 

eğitim programının din eğitimi ile ilişkisi çerçevesinde sağlanabilir. Çünkü okul öncesi 

eğitim kurumları ailenin özelikle de annenin bu dönemde çocuğun eğitimi ve 

yetiştirilmesinde tek başına üstlendiği rolü yaygınlaştıran bir kurumdur340. Dolayısıyla 

okul öncesi dönem çocuklarının dini gelişimlerinin ve eğitimlerinin olumlu ve istendik 

yönde sağlanabilmesi için etkin bir okul-aile birlikteliğinin oluşturulması 

gerekmektedir. Ayrıca okul öncesi eğitim kurumlarını sadece eğitimli ve geliri yüksek 

ailelerin çocuklarının yararlandığı bir yer olmaktan çıkarıp yaygınlaştırarak eğitimsiz ve 

geliri düşük ailelerin çocuklarının da istifadesine sunulması önem arz etmektedir341.  

Okul öncesi eğitim programı-din eğitimi ilişkisi çerçevesinde program içerisine 

başta Peygamberimiz (s. a. v)’in aile hayatı olmak üzere sahabelerin, din büyüklerinin 

aile içi yaşantılarından örnekler hazırlayarak seminer ve konferanslar verilebilir. Ayrıca 

çocuklarla sağlıklı iletişim kurma, çocuk eğitimi ve gelişimi kursları açarak birebir 

eğitim faaliyetleri, ikili görüşmeler ve aile ziyaretleri yapılabilir. Yine okul öncesi 

dönem çocukların gelişimsel basamaklarını göz önünde bulundurularak ahlaki anlamda 

olumlu kişilik özellikleri geliştirecek etkinlikler, çocuk oyunları, hikâyeler, çocuk film 

ve belgeselleri hazırlanarak programda yer verilen etkinlikler geliştirilebilir.  

1.3.2.4. Sevgi ve Şefkatle Yaklaşılmalı 

Çocuklara dînî duygular kazandırmak için vazgeçilmeyecek yollardan biri de, 

sevgi motifinden istifade edilmesidir. İnsanı karşılık beklemeden yakın ilgi, dostluk, 

şefkat ve bağlılık göstermeye yönelten fedakârlıkları göze aldırtacak kadar güçlü 

olabilen bir duygu342 şeklinde tanımlanan sevginin, yaygın ve örgün eğitimi başarıya 

ulaştıran en önemli unsurlardan biri olduğu söylenebilir.  

Tatlı dilin yılan gibi soğuk bir hayvanı dahi deliğinden çıkardığı göz önünde 

bulundurulduğunda sevginin, eğitimde önemli bir yerinin var olduğu, sevgisiz bir 

                                                            
340 Yavuzer, Çocuk Eğitimi El Kitabı, s. 152. 
341 Atlaş, s. 34.  
342 İlhan Ayverdi, Misalli Büyük Türkçe Sözlük I-III,(3. Baskı), Kubbealtı Neşriyat, İstanbul 2008, Cilt 3, s. 2794. 



72 
 

       
       
 

eğitimin düşünülemeyeceği ve temelinde sevgi olmayan bir eğitimin de başarıya 

ulaşmasının oldukça zor olduğu rahatlıkla anlaşılacaktır 343.   

Çocuğun hayatı öğrenmeye başladığı ilk ve en önemli kurumun aile olduğunu 

düşündüğümüzde sevginin önemi daha da artmaktadır. Nitekim çocuklarına sevgi ile 

yaklaşan ailelerin, onları gerek eğitmede gerekse olumlu ve istendik davranışa 

yönlendirmede daha başarılı oldukları bir gerçektir.344 Konumuzu okul öncesi 

çocuklarının din eğitimi bağlamında ele aldığımızda sevginin önemi kendiliğinden 

ortaya çıkmaktadır.  

Zira çocuğun, ilk ortaya çıkan duyguları sevgi, güven ve bağlanma duygularıdır 

ve bunlar, dini yaşayışın kaynağını oluşturan Allah’ın yardımına sığınma duygusuna 

çok benzemesinden dolayı çocuğun daha sonraki dinsel yaşayışında önemli bir yere 

sahiptir. Himaye altında bulunma, sevgi ve şefkat görme duygularının öncelikli olarak 

ailede karşılandığı bilindiğine göre anne babaların çocuklarının din eğitiminde sevgi ve 

şefkati temel almaları gerekmektedir345. Dolayısıyla çocuktaki diğer duygular gibi, 

doğuştan var olmakla birlikte sonradan geliştirilebilen sevgi duygusu da büyükler 

özellikle anne baba tarafından iyi yönlendirilerek geliştirilmesi önem arz etmektedir. 

Allah inancı ve din duygusunun sevgi temelli verilmesinin çocuklarda kuvvetli bir 

güven duygusu geliştireceğinin ifade edilmesi bu önemi ortaya koymaktadır346.   

Gazali, sevgiyi “İnsanın kendisine mutluluk veren bir nesneye karşı 

meyletmesi”347 şeklinde tanımlamaktadır. Bu tanım konumuz açısından oldukça 

önemlidir. Zira çocukluk dönemi özelliklerini yukarda da ifade ettiğimiz şekilde 

incelendiğimizde bu dönemde çocuğa mutluluk veren en önemli şeyin başkaları 

tarafından korunma, güven için de olma, sevgi ve şefkat görme ihtiyacının karşılanması 

olduğunu görmekteyiz. Bunun için de çocuklar kendisine bakan, büyüten, sevgi ve 

şefkat gösteren anne babalara meyletmekte ve onlara bağlanmaktadır. Yani çocuk 

kendisini mutlu eden şeylerin kaynağı olarak anne babasını görmekte ve onlara 

bağlanmaktadır. Böylesi bir doyum onlar için alacağı gıdalar kadar önemlidir348. 

                                                            
343 Fahri Kayadibi, “Sevgi Faktörünün Eğitim Verimliliği Üzerine Etkisi”, İÜİFD, Sayı:5, 2002, s. 33. 
344 Kayadibi, s. 34. 
345 Clark, s. 178-180. 
346 Öcal, Din Eğitimi ve Öğretiminde Metotlar, s.59. 
347 Gazali, İhya, cilt IV, s. 312. 
348 Çlark, s. 178. 



73 
 

       
       
 

Gazali’nin yaptığı bu tanımı göz önünde bulundurduğumuzda sevginin diğer 

olumlu duyguları beslediğini, sevgi olmadan güven ve bağlanmanın olamayacağını, 

dolayısıyla da sevgi, şefkat ve müsamaha yoksunu ebeveynlerin büyük bir yanılgı 

içerisinde olduklarını söyleyebiliriz. Çocukların, kendilerine mutluluk veren şeye 

yöneldiklerine göre sadece sevdiği ve sevildiği kişilerden bir şeyler öğrenmek istemeleri 

de doğal karşılanmalıdır349. Çocuklara, evde namaz kılmak gibi dini içerikli 

davranışların öğretilmesinde onların en çok sevdiği ve kendileriyle en yakın ilişki 

içerisinde bulundukları kimselerin tercih edilmesi bu gerçeği ortaya koymaktadır350. 

Batılı psikologların sevgiyi, din ile en çok ilgisi olan bir duygu olarak kabul etmeleri351 

de bu çerçevede değerlendirilebilir. 

Sevgi ve şefkatin bu denli önemli olması ve dinle özdeş tutulması onun gerek 

Kur’an-ı Kerimde gerekse Peygamber Efendimizin sünnetinde oldukça geniş bir şekilde 

yer edinmesine neden olmuştur. Çocukluk dönemi din eğitimindeki önemini ortaya 

koyma bakımından her iki kaynaktan da birkaç örnek vermeyi gerekli ve yararlı 

görüyorum.  

Kur’an-ı Kerimin eğitimle ilişkilendirilebilecek ayetlerine bakıldığında bunların, 

sevgi ve şefkat duygularını temele alan ayetler olduğu ve sevginin kendini sevmeyenleri 

dahi sevmeyi kapsayacak şekilde, sınır tanımaz ifadelerle yüceltildiği görülecektir352.  

Baba-oğul ilişkisinin zikredildiği ayetler bu durumu örneklendirmektedir. Nitekim 

Türkçemize “oğulcuğum”353 şeklinde aktarılan ve kız erkek ayrımı yapılmadan 

“yavrucuğum”354  şeklinde kullanılan “Ya Büneyye”355  kelimesi Kur’an’ı Kerimde 

babanın oğluna hitabı olarak zikredilmiştir. Şu ayet konumuzla ilgili dikkat çekici bir 

örnektir: 

“Lokman, oğluna öğüt vererek: Yavrucuğum! Allah'a ortak koşma! Doğrusu şirk, 

büyük bir zulümdür, demişti”356. 

                                                            
349 Aydın, Ailede Çocuğun Ahlak Eğitimi, s. 173. 
350 Ayhan,  s. 175. 
351 Pierre Bovet, Din Duygusu ve Çocuk Psikolojisi, (Çev. Selahattin Odabaşı) Türkiye İş Bankası Yay., Ankara 
1958, s. 21. 
352 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 49. 
353 Serdar Mutçalı, Arapça-Türkçe Sözlük, Dağarcık Yayınları, İstanbul 1995, s. 73. 
354 Ay, Ailede ve Okulda İdeal Din Eğitimi, s. 61. 
355 Diğer Ayetler İçin Bkz. Hud Suresi, 11/42; Yusuf Suresi, 12/5.  
356 Lokman Suresi, 31/13; Diğer Ayetler İçin Bkz. Hud Suresi, 11/42; Yusuf Suresi, 12/5; Lokman Suresi, 31/16-17; 
Saffat Suresi, 37/102. 



74 
 

       
       
 

Bu ayeti incelediğimizde gerek baba ile evlat arasında gerçekleşen hitap tarzına 

gerekse her ikisi arasında olması gereken sevgi ve şefkat ortamına vurgu yapıldığını 

görmekteyiz357. Zira bir babanın çocuğuna karşı kullanabileceği en nazik ve en içten 

hitap tarzı budur. Babasından böylesine şefkatli bir hitap duyan çocuk da karşılık olarak 

aynı sevgiyi içerisinde barındıran ve Türkçe karşılığı “Babacığım” olan “Ya Ebeti”358 

kelimesini kullanarak cevap vermektedir. Aşağıdaki ayette bunun güzel bir örneğidir: 

“Babasıyla beraber yürüyüp gezecek çağa erişince: Yavrucuğum! Rüyada seni 

boğazladığımı görüyorum; bir düşün, ne dersin? dedi. O da cevaben: Babacığım! 

Emrolunduğun şeyi yap. İnşallah beni sabredenlerden bulursun, dedi”359. 

Ayetlerde görüldüğü üzere sevgi ifadesi olan “Yavrucuğum” kelimesinin karşılığı 

yine sevgi ifadesi olan “Babacığım” kelimesi olmaktadır. Bu durum sevgi kavramının 

karşılıklı olarak gelişim gösterdiği sonucunu ortaya çıkarmaktadır. Zira sevgi ve 

güvenin bir eğitim metodu olarak kullanılması gerek eğiten gerekse eğitilen kişiyi 

rahatlatmakta bu rahatlama ise eğitimin başarıya ulaşmasına yardımcı olmaktadır360.  

Yukarda verilen ayet incelediğinde Hz. İbrahim’in (a.s) bir baba şefkatiyle 

rüyasında gördüğü durumdan oğlunu haberdar ettiği ardından da yapılabilecek iş 

konusunda onun fikrini sorduğu,  bu yaklaşımın da çocukta kendisine değer verildiği ve 

önemsendiği duygusunu oluşturarak bir rahatlama meydana getirdiği görülmektedir. 

Sevgi ve güven duygusundan kaynaklı oluşan bu rahatlamanın etkisiyle de Hz. İsmail 

(a.s), babasına cevaben: “Babacığım! dedi, hiç düşünüp çekinme, sana Allah tarafından 

ne emrediliyorsa onu yap. Allah’ın izniyle benim de sabırlı, dayanıklı biri olduğumu 

göreceksin!”361 diyerek aynı rahatlığı babasının da duymasını istemektedir.  

“Hem severler Hakk’ı onlar” söz bu ya, Hak sever onları” denk sözdü ya!”362 

diyen Mevlana aynı olguya işaret ederek sevginin karşılıklı var olabileceğine vurgu 

yapmış, sevginin acıyı tatlıya, bakırı altına, hastalığı şifaya çevirecek güce sahip 

olduğunu363 belirterek de bunların eğitimi başarıya götüren en önemli unsurlardan 

olduğuna işaret etmiştir.  

                                                            
357Ay, Ailede ve Okulda İdeal Din Eğitimi, s. 62. 
358 Mutçalı, s. 3. 
359 Saffat Suresi, 37/102. 
360 Aydın, Ailede Çocuğun Ahlak Eğitimi, s. 171. 
361 Saffat Suresi, 37/102. 
362 Mevlana, Mesnevi I-VI, Cilt 5, s. 617. 
363 Mevlana, Mesnevi I-VI, Cilt 2, s. 190. 



75 
 

       
       
 

Çocukların kendisini seven kimsenin bu sevgisini kaybetmeme adına istenmeyen 

davranışlardan uzak durduğu ve kendilerine karşı gösterilen bu sevginin devam 

etmesine bağlı olarak da istenilen yöne rahatlıkla yönelebildiklerinin364 ifade edilmesi 

Mevlana’nın sevgi ile ilgili olarak söylediklerini yansıtması açısından önemlidir.   

Kur’an-ı Kerimin, İslam dininin eğitim prensiplerini sevgi şefkat ve müjde 

üzerine bina etmiş olmasını365 hareket noktası yaparak anne ve babaların çocuğun gerek 

maddi gerekse manevi eğitimi sevgi, şefkat ve hoşgörü prensiplerine dayandırmaları 

gerektiğini söyleyebiliriz. Bu yaklaşım öncelikli olarak en ufak bir sürçme veya hatada 

hemen azarlama gibi olumsuz davranışlardan kaçınmayı gerekli kılmaktadır.  

Örneğin çocuklar kendilerine verilen din eğitimi sırasında bazen anlamsız bazen 

de dine uygun olmayan sorular sorabilir ya da istemediğimiz yaramazlıkları yapabilirler. 

İşte bu ve benzeri durumlarda “öyle deme günah, bunu yapma günah, eğer bunu 

yaparsan Allah seni sevmez ve cehenneminde yakar, yalan söylersen Allah seni taş 

yapar vb.” ifadelerden kaçınılmalı ve İslam’ın öngördüğü müsamaha çerçevesinde 

çocuklara hoşgörüyle yaklaşılmalıdır366.  

Nitekim bugün ailelerin pek çoğunun çocukların din eğitiminde yanlışa düştükleri 

hususlardan birisi de Allah sevgisi yerine, Allah korkusunu ön plana çıkarmak ve işin 

kolayına kaçarak yapılmasını istemediği davranışların cezalandırıcısı olarak O’nu ileri 

sürmeleridir. Oysa bu durum çocuğun bütün hayatı boyunca etkisini devam ettirecek 

“Taş yapan, cehennemde yakan, elsiz dilsiz bırakan” gibi olumsuz bir Allah imajının 

oluşmasına neden olmaktadır367.  

Dolayısıyla çocuklara Allah inancı ve din duygusu Peygamber Efendimizin, 

“Müjdeleyiniz nefret ettirmeyiniz”368 hadisi şerifi dikkate alınarak korkutmak ve 

yasaklamanın aksine daima sevgi ağırlıklı olarak verilmeli ve çocuk ile Allah arasındaki 

bağ sevgi üzerine bina edilmelidir. Yani çocuğun bir taraftan Allah’ı esirgeyen bir 

varlık olarak tanıyıp sevmesine diğer taraftan da Allah’ın kendisini çok sevdiğine 

inanmasına çalışılmalıdır.  

                                                            
364 Aydın, Ailede Çocuğun Ahlak Eğitimi, s. 170. 
365 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 50. 
366 Ay, Ailede ve Okulda İdeal Din Eğitimi, s. 64. 
367 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 295. 
368 Buhari, İlim, 12; Müslim, Cihad, 6. 



76 
 

       
       
 

İşte böylesi bir yaklaşım çocukta güven duygusu oluşturarak Allah’ı sığınılacak 

bir varlık olarak algılamasına ortam hazırlayacaktır ki anne babanın din eğitimi ile 

ulaşmak istediği amaç da bu olmalıdır. Çünkü doğru olan düşünceyi doğru sunmak en 

az sonuç kadar önemlidir. Nitekim çocuğun kafasına vurularak “iyi ol!” denemeyeceği 

gibi yapılması istenen dini davranışlarda korkutarak özellikle de Allah korkusu esas 

alınarak kazandırılamaz. Aynı durum yapılmasında sakınca görülen davranışların 

önlenmesi için de geçerlidir. Bu durum anne ve babalara, çocuklarını eğitirken gerek 

düşünce gerekse düşünceyi aktaracak yolun doğrusunu bulmak anlamında sorumluluk 

yüklemektedir369.  

1.3.2.5. Tatlı Dil Kullanılmalı  

Sert ve kırıcı olmaktan uzak, yumuşak, hoşa giden, gönül alıcı, okşayıcı ve 

etkileyici olan bir sözden hoşlanmayacak, inadından vazgeçip sakinleşmeyecek insan 

yok gibidir. “Tatlı dil yılanı deliğinden çıkarır” atasözünün ifade ettiği anlamı bu 

çerçevede değerlendirebiliriz.  

Zira insan hoş tutulmayı isteyen ve gururuna düşkün bir varlık olarak yaratıldığı 

için hoşuna gidecek ve gururunu okşayacak aferin, çok güzel, seni seviyorum, sen ne 

kadar akıllı bir çocuksun vb. psikolojik davranışlara muhatap olmaktan da 

hoşlanmaktadır370. Anne baba ve çocuk ilişkilerinde oluşan sorunlara çözüm bulmanın 

ancak tarafların başarılı bir diyalog kurabilmeleriyle mümkün olacağının belirtilmesini 

bu bağlamda değerlendirebilir371.  

Manevi hayatın ağırlık noktasının dil üzerinde toplanması ve çocuğun bu atmosfer 

içerisinde gelişip olgunlaşması372 dilin din eğitimindeki önemini daha da artırmaktadır. 

Tatlı dilin muhatabı ikna etmede bu denli önemli olması, onun gerek Kur’an-ı Kerimde 

gerekse Peygamber Efendimizin sünnetinde sevgi yaklaşımında olduğu gibi oldukça 

geniş yer almasını sağlamıştır. Bu çerçevede birkaç örnek üzerinde durmayı konumuzun 

anlaşılması açısından yararlı görüyorum. Konumuzun örneklendirilmesi açısından şu 

ayetler oldukça dikkat çekicidir.  

                                                            
369 Aydın, Ailede Çocuğun Ahlak Eğitimi, s. 174. 
370 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 55. 
371 Haluk Yavuzer, Ana-Baba ve Çocuk, Remzi Kitabevi, İstanbul 2003, s.12. 
372 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 58. 



77 
 

       
       
 

“Resulüm! Sen, Rabb’inin yoluna hikmet ve güzel öğütle çağır ve onlarla en güzel 

şekilde mücadele et...”373 

“Söyle o kullarıma: "Hep en güzel sözleri söylesinler, çünkü şeytan aralarını 

bozmaya çalışır”374. 

 “Allah'ın, hoş bir sözü; kökü sağlam, dalları göğe doğru olan, Rabbinin izniyle 

her zaman meyve veren hoş bir ağaca benzeterek nasıl misal verdiğini görmüyor 

musun?... Çirkin bir söz de, yerden koparılmış, kökü olmayan kötü bir ağaca 

benzer”375. 

Ayetler incelendiğinde güzel sözün insan için vazgeçilmez bir öneme sahip 

olduğunun açıkça ortaya konulduğu anlaşılacaktır. Nitekim ikinci ayete bakıldığında 

fıtrata işaret edildiği ve insandaki kabiliyete vurgu yapılarak ondaki bilgi ve eğitim alma 

yeteneğinin verimli toprağa benzetildiği görülecektir. Nasıl ki verimli toprak kökü olan 

sağlam bir fideyi benimseyip yeşertiyorsa fıtraten eğitim alma yeteneğine sahip olan 

insanlarda ancak güzel sözle, tatlı dille ortaya konulan davranışları benimser. 

Dolayısıyla güzel ve tatlı dilli bir yaklaşımın benimsenen davranışların insan ruhunun 

derinliklerine inerek kişilik haline gelmesine ve verilen eğitimin olumlu 

neticelenmesine ortam hazırlayacağı söylenebilir376.  

Okul öncesi dönem çocuklarının din eğitimi söz konusu olduğunda tatlı sözün 

önemi kendiliğinden ortaya çıkmaktadır. Nitekim meyve toplanmak için taş 

kullanılmayacağı gibi cehennemle yakılmak ve Allah tarafından taş edilmeyi ifade eden 

dilin kullanılmasıyla da çocuklarda olumlu bir dini kişilik geliştirilemez. Böylesi bir 

durum taşın ağaca ya da meyveye zarar vermesi gibi çocuğun dinden uzaklaşmasına 

kapı aralayabilir. Zira hoş olmayan çirkin bir sözün kırıcı ve incitici yapısı insanı 

etkileyip onun ruhunun derinliklerine inmesine, yeşermesine ve temin edilmek istenen 

davranışları ortaya çıkarmasına engel olmaktadır. Ayrıca taşın meyveye zarar verdiği 

gibi çirkin sözde muhatabı incitip onun tepkisine yol açarak onda istenmeyen 

davranışların ortaya çıkmasına ortam hazırlamaktadır377.  

                                                            
373 Nahl Suresi, 16/125. 
374 İsra Suresi, 17/53. 
375 İbrahim Suresi, 14/24-26. 
376 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 59. 
377 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 59. 



78 
 

       
       
 

Gazali, çocuğa azarlayıcı, rencide edici sözlerin sıklıkla söylenmesinin onda bu 

sözleri dinleme alışkanlığı oluşturacağı, bu alışkanlığın ise kötü davranışlara yönelme 

konusunda onu cesaretlendireceği ve söylenen iyi sözün kalbinde etki bırakmasına engel 

olacağı378 ifade ederek aynı duruma vurgu yapmıştır. “Güzel söz söylemek 

sadakadır”379 buyuran Peygamberimiz güzel söz söylemenin ve güzel davranışlarda 

bulunmanın bir mümin için en değerli özellikler olduğunu bildirmiş ve kötü sözü her 

türlüsüyle yasaklamıştır380. “Mümin kişi tan edici, lanet okuyucu, müstehcen sözler sarf 

edici, çirkin laflar edici değildir”381 hadis-i şerifi bu duruma örnek oluşturmaktadır.  

Anlamı verilen hadis incelendiğinde, kötü söz ile mümin olma vasfı arasında bir 

zıtlık olduğuna vurgu yapıldığı, dolayısıyla da mümin olan bir kimsenin kötü, incitici 

sözler söylemeyeceğine işaret edildiği görülecektir382. Hadiste ifade edilen kötü sözleri 

söyleyen kişinin anne baba olması, incinen, kırılan ve azarlananların da onlar için dünya 

hayatlarının süsü383 olan çocukları olduğu dikkate alındığında aradaki zıtlığın ve 

olumsuz sonuçlarının daha da artacağı aşikârdır.  

Zira çocuklar kendilerine yöneltilen eleştirileri olduğu gibi alma eğilimi 

gösterirler. Bu eğilim neticesinde de anne babalarının ağzından dökülen terbiyesiz, 

aptal, geri zekâlı, tembel, akılsız, başımın belası, Allah belanı versin, nerden de çıktın 

başıma, seni doğuracağıma taş doğursaydım, Allah herkese akıllı bana da deli bir çocuk 

vermiş, huysuz, canavar vb. incitici, aşağılayıcı ifadelerin, düşünülmeden ve abartılarak 

söylenen sözler olduğunun ayrımına varmazlar. Bu durum çocukta başlangıçta korku 

meydana getirse de, bunların devam etmesi çocukların bu nitelemelere alışmalarına ve 

ifade edilen olumsuz örneklere uygun davranış özellikleri sergilemelerine neden 

olabilir384. Dolayısıyla çocukta ahlâki duyarsızlık, utanmazlık ve isyankârlık 

davranışlarına yol açabilecek tenkit, azarlama, alay etme, küçük düşürme gibi 

yöntemlere başvurulmaması önem arz etmektedir385. “Bir kişiye kırk gün deli dersen 

deli, akıllı dersen akıllı olur” atasözünü bu çerçevede değerlendirebiliriz.  

                                                            
378 Gazali, İhya, Cilt 3, s. 73. 
379 Buhari, Edep, 34. 
380 Buhari, Edep, 44; Tirmizi, İman, 16; Bir, 52. 
381 Tirmizi, Bir, 48. 
382 Canan, Hz. Peygamber’in Sünnetinde Terbiye, s. 328. 
383 Al-i İmran Suresi, 3/14. 
384 Aydın, Ailede Ahlak Eğitimi, s. 247. 
385 Doğan Cüceloğlu, İçimizdeki Çocuk, Remzi Kitabevi, İstanbul 1992, s. 95-98. 



79 
 

       
       
 

Çocuğun telkine elverişli yapısının dikkate alınmasını isteyen G. Jacguin, çocukla 

hiçbir zaman alay edilmemesi gerektiğini, çünkü yapılan bu alayın çocuk nazarında 

kendisine verilen peşin bir para gibi değerlendirileceğini ve onda cesaretsizlik, acı hatta 

kin oluşmasına sebebiyet vereceğini386 söyleyerek de atasözüyle ifade edilen gerçeğe 

vurgu yapmıştır.  

Çalışmamızın sonunda etkinlik örnekleri ile beraber ele alacak olmakla birlikte 

tatlı olmayan, kaba ve kırıcı sözlerin daha çok dil probleminden yani ben dili yerine 

iletişimi engelleyen ve kızgınlık belirtisi olduğundan karşıdaki kişi hakkında olumsuz 

bir yargı içeren sen dilini kullanmaktan kaynaklandığını belirtmekte yarar 

görüyorum387. Ayrıca bir önceki paragrafta da belirtildiği üzere sen dilinin kullanılması 

neticesinde kullanılan kaba, kırıcı ve aşağılayıcı ifadeler, çocuklar tarafından 

benimsenerek kendilerine söylenen bu olumsuz rollere uygun davranış örnekleri 

sergilemelerine zemin hazırlayabilir.  

Sen ve ben dillerinin kullanımın çocuk üzerindeki etkisini gösteren aşağıdaki 

şemalara bakıldığında konu daha iyi anlaşılacaktır. Paylaşma duygusunu çocuğuna 

kazandırmayı düşünen bunun için de ondan sözünü dinleyerek elindeki oyuncağı ya da 

yiyeceği kardeşiyle/arkadaşıyla paylaşmasını arzulayan anne babanın durumunu göz 

önünde bulundurarak sen ve ben dillerinin kullanımının çocuk ve kazandırmak istenilen 

davranış üzerindeki yansımalarının nasıl olduğu üzerinde duralım: 

                   Kodlama                 Kod Çözme 

         Sen Mesajı Kodu 

 

 

 

“Çok bencilsin. Sadece kendini düşünüyorsun. Kötü bir çocuk oldun. Hemen 

oyuncağını arkadaşına/kardeşine ver. Oyuncağı vermezsen seni sevmem, arkadaşın da 

bir daha bize gelmez. O gelmediği için sen de hep yalnız kalırsın”388.  

                                                            
386 G. Jacguin, Çocuk Psikolojisinin Ana Çizgileri, (Çev.: Mehmet Toprak), Remzi Kitabevi Yayınları, İstanbul 1964, 
s. 41. 
387 Yavuzer, Çocuk Eğitimi El Kitabı, s. 33. 
388 Peker, İdare Edemem Anne, “Ailede Şükür ve Kanaat Eğitimi, s. 112. 

    Beni 
ayıplıyor, 
anlamıyor. 
“Nefret” 

Sinirlenme. 
Azarlama. 
Ayıplama. 

Tehdit.  



80 
 

       
       
 

Görüldüğü üzere bu gibi ifadeler çocukta ayıplanma, yargılanma ve aşağılanma 

duygularının harekete geçmesine sonuç olarak da anne babadan nefret duyulmasına 

neden olmaktadır. Kullanılan bu dil neticesinde çocuğun, istemeyerek de olsa 

oyuncağını kardeşine ya da arkadaşına vermesi sağlanabilir; ancak azarlanarak 

oyuncağının elinden alınmasına neden olan kardeşine içten içe derin bir nefret duyacağı 

da göz ardı edilmemelidir. Buradan hareketle sen mesajı içeren ve çocuğu suçlayıcı 

ifadelerden kaçınmanın onda olumlu kişilik geliştirme anlamında daha isabetli bir 

yaklaşım olduğunu söyleyebiliriz. 

Yukarda ifade edilen sen dili iletişimini kullanarak çocuğu ayıplama, yargılama 

ve aşağılamanın aksine aşağıda görüldüğü gibi ben dili kullanılarak gerçekte ne 

hissedildiğinin çocuklara açıklanabilir. Böylesi bir yaklaşımın duygu ve düşüncelere 

ortak edilen aynı zamanda da kendi düşüncelerini paylaşmasına fırsat verilen çocukta 

anlaşıldım rahatlığı oluşturacağı unutulmamalıdır389.  

                 Kodlama                Kod Çözme 

       Ben Mesajı Kodu 

 

 

 

 

“Oyuncağı vermezsen arkadaşın/kardeşin çok üzülür. O üzüldüğü için ben de 

üzülürüm. Eğer oyuncaklarından bazılarını kardeşinle/arkadaşınla paylaşırsan onu mutlu 

etmiş olacaksın. Onun ve senin mutlu olman beni de mutlu edecek. Beni ve 

kardeşini/arkadaşını mutlu etmek istemez misin?”  

Görüldüğü üzere ben dili mesajları çocukta empati duyguların gelişmesini 

sağlayarak paylaşma arzusunun güçlenmesine yardımcı olmaktadır390. Çünkü anne ve 

baba sevgisi çocuk önemlidir. Bunun içinde onlar tarafından sevildiğini, kendisine 

değer verildiğini, anlaşıldığını bilen çocuk, onları üzerek kendisine karşı göstermiş 

oldukları sevgiyi kaybetmeyi istemez ve olumsuz davranışlarında fazla ısrarcı olmaz391.  

                                                            
389 Yavuzer, Çocuk Eğitimi El Kitabı, s. 33. 
390 Peker, İdare Edemem Anne, “Ailede Şükür ve Kanaat Eğitimi, s. 113. 
391 Çankırılı, s. 26;  Aydın, Ailede Ahlak Eğitimi, s. 241. 

Sinirlenme  
    Yaptığım 

davranış 
onu üzmüş. 
“Empati” 



81 
 

       
       
 

Bu yaklaşımın başta din olmak üzere sevgi, saygı, hoşgörü, temizlik, 

yardımlaşma, tutumluluk vb. tüm ahlaki değerlerin öğretiminde benimsenmesinde yarar 

vardır. Örneğin çocuğa “yalan söyleme” demek yerine “doğru söyle” diyerek onda 

doğru söyleme bilinci oluşturabiliriz.   

1.3.2.6. Hoşgörülü ve Müsamahakâr Davranılmalı 

Hoşgörü, diğer insanlarla iletişim kurma sırasında ortaya çıkan psiko-sosyal 

boyutlu bir kavram olan ve affetme, kusura bakmama, farklılıkları anlayışla karşılama, 

bireyi daraltıp sıkıştırıcı yaklaşımlardan uzak durarak dengeyi koruma, medenî olma ve 

düşünceleri karşılıklı anlayış içerisinde tartışabilme gibi anlamları bünyesinde 

barındırır392.  

İfade ettiği anlamlar itibariyle eğitimin istendik değişim meydana 

getirebilmesinde son derece önemlidir. Zira insanın karakter yapısını dikkate 

alındığında onda istendik değişim meydana getirmede takip edilmesi gereken en etkili 

yolun sevgi, şefkat ve bunların yansımaları olan tatlı söz ve yumuşak davranış393 

olduğunu görülecektir. Eğitimin sihirli anahtarı olarak sevginin gösterilmesi ve onun, 

bütün eksiklikleri giderici özelliğinden hareketle sevgi denizinin yontamayacağı hiçbir 

sert taşın olamayacağının394 ifade edilmesi bunun güzel bir örneğidir. Nitekim çocukta 

noksanlık duygusu meydana getirerek onun ahlaki çöküntüye düşmesine sebep olan en 

önemli etkenin onun horlanması, itilip kakılması ve bunların özellikle başkalarının 

yanında yapılarak küçük düşürülmesi olduğunun395 ifade edilmesi çocuk eğitiminde 

hoşgörü ve yumuşak huyluluğun büyük önem arz ettiğini açıkça ortaya koymaktadır. 

Böylesi bir yaklaşımın eğitimden beklenen istendik değişim meydana getirme amacının 

sekteye uğramasına sebep olacağı göz önünde bulundurulmalıdır.   

Rousseau’nun: “Doğmak üzere bulunan zevklerine, cepheden yürüyerek karşı 

koyduğunuz ve hissettiği yeni ihtiyaçlara, suç imişler gibi muamele etmeye başladığınız 

zaman, çocuğunuzun uzun müddet sizi dinlemeyeceğinden emin olunuz”396 şeklindeki 

beyanı hoşgörünün eğitimdeki yeri ortaya koyma bağlamında örnek verilebilir.  

                                                            
392 Ömer Arslan, Kur’an ve Hoşgörü, İlahiyat Yayınları, Ankara 2005, s. 22. 
393 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 55. 
394 Kayadibi, s. 44. 
395 Ulvan, s. 268. 
396 Jean Jacues Rousseau, Emil Yahut Terbiyeye Dair, (6. Baskı), (Çev.: H. Ziya Ülken, A. R. Ülgener, S. Güzey), 
Türkiye Yayın Evi, İstanbul 1996, s 245. 



82 
 

       
       
 

Konu İslam kaynakları açısından ele alındığında da aynı durumla karşılaşılacaktır. 

Zira Kur’an’ı Kerime bakıldığında onun tüm sisteminin insanların her açıdan mutlu 

olmalarını sağlama amacını gerçekleştirmeye yönelik olduğu, bunun içinde kaba ve 

çirkin davranışları yasaklayarak hoşgörü ve tatlı sözü temele alan yaklaşımı benimsediği 

görülecektir.  

Konuyla ilgili birçok örnek olmakla birlikte şu ayet-i kerimeyi Kur’an’ın hoşgörü 

ve müsamahaya bakışını yansıtması örnek verebiliriz: 

“İyilikle kötülük bir olmaz. Sen kötülüğü en güzel bir şekilde önle. O zaman 

seninle arasında düşmanlık bulunan kimse, sanki candan bir dost olur. Bu güzel 

davranışa ancak sabredenler kavuşturulur; buna ancak hayırdan büyük nasibi olan 

kimse kavuşturulur”397. 

Ayete bakıldığında eğitsel ilişkilerin, eğiten ile eğitilenin birbirini dost olarak 

görmesi neticesinde kurulabileceğine, bunun ise ancak güven duygusunun 

kazandırılmasıyla yani hataların yumuşaklıkla karşılanması ile mümkün olacağına 

vurgu yapıldığı görülecektir398.  

Çünkü kötülüğün önlenmesi, bunlar karşısında gösterilecek düzel davranışlara 

bağlıdır. Bu ise ancak kızanlara sabrederek, cahilce hareket edenlere yumuşak huylu 

davranarak, fenalık yapanları da affederek gerçekleştirilebilir ki ayette ifade edilen de 

budur. “Yangına körükle gitmek” deyimi bu durumu güzel bir şekilde açıklamaktadır. 

Zira körük sadece ateşin şiddetini artırır. Dolayısıyla burada yapılması gereken en 

önemli şey hem ateşin sıcaklığını alacak hem de onu incitmeyecek olan suyun 

kullanılmasıdır. Hoşgörü, yumuşak huyluluk ve affetmenin insanları etkilemedeki gücü 

ve eğitimdeki önemini ifade eden bir diğer ayette şudur:  

“O vakit Allah'tan bir rahmet ile onlara yumuşak davrandın! Şayet sen kaba ve 

katı yürekli olsaydın, hiç şüphesiz, etrafından dağılıp giderlerdi. Şu halde onları affet; 

bağışlanmaları için dua et…”399 

Bu ayete bakıldığında Kur’an’ın temel eğitim ilkelerinden olan merhametli olma, 

kaba ve katı kalpli olmaktan sakınma, bununla birlikte yapılan hataları affetme 

                                                            
397 Fussilet Suresi, 41/34. 
398 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 63. 
399 Al-i İmran Suresi, 3/159. 



83 
 

       
       
 

prensipleri üzerinde durulduğu, ayrıca aksi bir davranışın yani kaba ve kırıcı olmanın, 

hoşgörülü davranmamanın istenilen şeyden uzaklaşma gibi ciddi sorunlara yol 

açabileceğinin vurgulandığı görülecektir. “Yumuşak huyluluktan mahrum olan kimse 

her hayırdan mahrum olur”400 buyuran Peygamber Efendimiz de aynı olguya işaret 

ederek hoşgörünün önemine vurgu yapmıştır. 

Çocukların ergenlik çağına ulaşıncaya kadar yaptığı hatalardan muaf tutulduğunu 

ifade eden “Akıl baliğ oluncaya kadar çocuktan kalem kaldırılmıştır”401 hadisini 

dikkate aldığımızda diyebiliriz ki anne babalar gerek ayetlerde gerekse hadislerde ifade 

edilen hoşgörü ve müsamahayı çocuklarından esirgememelidir. Ayrıca büyüklerin bile 

yapmaktan kendilerini alıkoyamadıkları bazı küçük hata ve kusurları hemen günah 

olarak değerlendirerek çocuğun etrafının günahlarla örülü olduğu düşüncesine 

kapılmasına ve karamsarlığa düşmesine sebep olacak yaklaşımlardan uzak 

durulmalıdır402. 

Diğer taraftan çocuk, anne babasıyla oluşturacağı ilişkiyi zedeleyen fiziki cezalara 

maruz bırakılmamalıdır. Zira böylesi bir durum, çocuk üzerinde etkileri ömür boyu 

sürecek olumsuzluklara neden olabilmektedir. Yapılan araştırmalarda çocuğun 

kişiliğinin ezilmesi, kendine olan güvenin kaybolması, yalan ve ikiyüzlülüğe 

başvurması gibi zararları itibariyle çocuk üzerinde en fazla olumsuz etkiyi zaman zaman 

başvurulan dayağın bıraktığının tespit edilmiş olması bunun göstergesidir. Dolayısıyla 

anne babalar dayağı içerisinde bulunduran fiziksel cezalardan mümkün olduğunca uzak 

durmalı, cezanın verilmesinin kaçınılmaz olduğu durumlarda da çocuklarına 

gösterdikleri ilgi ve sevgiyi azaltma, hatalı davranışları tenkit ederek çocuğu uyarma 

gibi çocuk ile anne baba arasındaki ilişkiye zarar vermeyen dolaylı ceza yaklaşımını 

benimsemelidir 403. Ayrıca anne babalar, şiddet davranışlarının doğuştan değil sonradan 

öğrenildiğini, şiddet duygusuna kapılan bütün çocuk ve yetişkinlerin bu davranışları 

kendi anne ve babalarından öğrendiklerini dolayısıyla da şiddetin şiddeti doğurduğunu 

unutmamalıdır. Çünkü çocuklar doğru ya da yanlışlığına bakmaksızın anne ve 

babalarını taklit etmekte ve onların davranışlarını yapmaktadırlar 404.  

                                                            
400 Ebu Davud, Edeb, 10; Müslim, Birr, 74-76; Tirmizi, Birr, 67. 
401 Ebu Davud, Hudud, 17; Tirmizi, Hudud, 1. 
402 Ay, Aile ve Okulda İdeal Din Eğitimi, s. 64-66. 
403 Ay, Din Eğitiminde Mükâfat ve Ceza, s. 128-129.  
404 Aydın, Ailede Ahlak Eğitimi, s. 249.  



84 
 

       
       
 

Ancak burada eğitimden beklenen amacın gerçekleşebilmesi adına şu hususu 

belirtmekte yarar görüyorum: Hoşgörülü olmak çocuğun her istediğini yapmasına izin 

vermek anlamına gelmemelidir. Nasıl ki fiziksel ceza olarak dayak çocuğun kişilik 

yapısında ciddi hasarlara sebebiyet verme anlamında zararlı ise eski otoriter anlayışa 

tepki olarak gelişim gösteren aşırı özgürlük anlayışı da o ölçüde zararlıdır.  Zira böyle 

bir yaklaşım, söz dinlemeyen, hayır kelimesinden anlamayan, şımarık, bencil, her 

istediğini yapmaya405 ve tüm aile fertlerinin dikkatlerini çekerek kendisine hizmet 

edilmesini sağlamaya çalışan, ev içi ve dışında sosyal uyumu zayıf çocukların 

yetişmesine sebebiyet verebilmektedir406.  

Dolayısıyla hoşgörü derken, görmemezlikten gelme değil,  anlayışla karşılamak 

anlaşılmalıdır. Çünkü görmemezlikten gelme ve aldırış etmeme anlamlarının 

sorumsuzluğu çağrıştırdığı ifade edilerek böyle bir durumun hem dinî hem de insanî 

açıdan kabul edilmeyen bir davranış biçimi olduğu belirtilmiştir407. Yani anne babalar, 

çocuklarını yetiştirmede başarılı olabilmek ve gerçekleştirdikleri eğitimden bekledikleri 

istendik değişimi meydana getirebilmek için hem alabildiğince hoşgörülü davranmak 

hem de dozu iyi ayarlanmış bir otorite kurarak dengeli, tutarlı ve kararlı olmak 

durumundadırlar408. Zira hoşgörünün zıddı olan hoşgörüsüzlük, basit bir 

nezaketsizlikten başlayarak kasıtlı yok etme girişimlerine ve bunun için güç kullanmaya 

kadar uzanan sonuçlara neden olabilir409.  

Buradan hareketle diyebiliriz ki Allah tarafından anne babalara hem bir süs hem 

de emanet olarak verilen çocuk, fıtraten temiz, masum ve günahsızdır. Güzel işlerin 

yanında kötü işler yapabilecek kabiliyete de sahiptir. Bir diğer ifadeyle içerisinde 

bulunduğu kabın şeklini alan bir sıvı ya da üzerine serpilen tohumu yetiştiren bir toprak 

gibidir. Emanet bilincine sahip ana babaya düşen, çocuğunun iyi yönlerini geliştirerek 

kötülüklerden korunması ve kollanması adına çalışmak olmalıdır. Diğer bir ifadeyle 

sadece yedirmek, içirmek ve giydirmekle işin bitmeyeceğini, çocuğun vücudu gibi 

ruhunun da bakım ve beslenmeye ihtiyaç duyduğunu bilmeli, diğer taraftan da onun 

yaratılışındaki iyiyi ve doğruyu kabule yönelik potansiyelini açığa çıkaracak etkinlikler 

düzenleyerek olumlu bir kişilik edinmesine katkı sağlamalıdır.  
                                                            
405 Aydın, Ailede Çocuğun Ahlak Eğitimi, s. 174. 
406 Yavuzer, Yaygın Anne Baba Tutumları, s. 35; Yavuzer, Çocuk Psikolojisi, s. 142. 
407 Beyza Bilgin, “İslam ve Hoşgörü”, Diyanet İlmi Dergi, 34(1), 1998, s. 116. 
408 Yavuzer, Yaygın Anne Baba Tutumları, s. 37. 
409 Bilgin, İslam ve Hoşgörü, s. 116. 



85 
 

       
       
 

Ailenin, okul öncesi dönem çocuklarının din eğitimindeki yeri ve önemi ilgili 

genel bir değerlendirme yaptığımızda onların anne ve babalarının dini söz, tavır ve 

davranışlarından edindikleri izlenimler neticesinde kendilerine has bir dini şahsiyet 

geliştirdiklerini ifade edebiliriz. Dolayısıyla ailedeki dini hayatın güçlü, tutarlı, sevecen 

ve yaşantıya aktarılmış olmasının çocuklarda olumlu dini şahsiyet geliştirmede büyük 

önem taşıdığını ve bunun aileye özellikle de anne babaya çocuklarının cehennemden 

korunmasına varıncaya kadar410 ciddi anlamda sorumluluk yüklediğini söyleyebiliriz. 

Nitekim fıtrat hadisini açıklarken de ifade ettiğimiz gibi çocuklardaki din duygusunun 

gelişmesi ve dini hayatın şekillenmesinde aile kadar etkili ve onun kadar belirleyici 

olabilecek başka bir yapının bulunması imkânsız denecek kadar zordur. Çünkü aile, 

çocuğun din duygusunun sağlıklı bir şekilde gelişmesine rehberlik ederek, onun bir 

daha kopmamak üzere dini değerlere bağlanmasını sağlayabileceği gibi, hatalı bir 

eğitim uygulayarak da onun dinden uzaklaşmasına sebep olabilir411.  

Bazı aile ve eğitimcilerin çocukları disipline etmek ve onların istenmeyen 

davranışlarının önüne geçmek için Allah korkusunu, cehennemde yakılmayı, elsiz dilsiz 

bırakılmayı bir eğitim aracı olarak kullanmasını ayrıca dini değerlerin eğitim ve 

öğretiminde dayağa başvurmasını bu duruma örnek olarak verebiliriz. Okul öncesi 

dönemde çocukların dini duygu ve düşüncelerinin gelişiminde, dine karşı bakışlarının 

belirlenmesinde tartışılmaz bir etkiye sahip olmakla beraber, her aile farklı nedenlerden 

dolayı çocuklarının din eğitimlerini gerçekleştirebilecek ve onların manevi ihtiyaçlarını 

karşılayıp doyuma ulaştıracak bilgi, donanım, bilinç ve zamana aynı derecede sahip 

olmayabilir. Bu durum yeterli bir din eğitimi verebilmekle sağlam bir din eğitimi almış 

olmak arasında önemli bir bağın olduğunu göstermektedir.  

Dolayısıyla, çocuğun dini söz, tavır ve davranış açısından ilk modelini oluşturan 

ailenin özellikle de anne babanın, kapsamlı ve planlı bir din eğitimi faaliyetleriyle 

gereken biçimde eğitilmeleri önem arz etmektedir. İfade edilen eğitimin 

gerçekleştirilebilmesinde okul öncesi dönem eğitim programı çerçevesinde bu dönem 

eğitim kurumlarında din eğitimine yer vermek, etkili bir okul aile birlikteliği 

gerçekleştirmek ve ailelerin çocuklarına Allah, Peygamber, Kur’an, din, ahlak gibi 

konuları öğretebilecek yetkinliğe ulaşmalarını sağlamak önem arz etmektedir.  

                                                            
410 Tahrim Suresi, 66/6. 
411 Ay, Aile ve Okulda İdeal Din Eğitimi, s. 15. 



86 
 

       
       
 

Okul aile birlikteliğini sağlayarak dini ve ahlaki anlamda olumlu davranışlara 

sahip çocuklar yetiştirebilmek için ise aileyi her yönden güçlendirecek politikaların 

oluşturulması, onun korunup eğitilmesi ve sağlıklı bir yapıya kavuşturulması anlamında 

çalışmaların yapılması ve bu çalışmaların milli bir hedef haline getirilmesi öncelikli 

amaç olmalıdır. Çünkü geçim sıkıntısı çeken ve çalışmak durumunda olan, eğitimsiz, 

dini ve ahlaki değerlerden yoksun bir ailenin dini ve ahlaki anlamda olumlu tutum ve 

davranış gösterecek çocukları yetiştirmesi oldukça güçtür. Ailelerin bu güçlüğü 

aşabilmeleri için ise eğitimsel anlamda yardım ve rehberliğe ciddi anlamda ihtiyaçları 

vardır412.  

Dini duygunun işlenmesi ve din ihtiyacının karşılanması açısından en elverişli 

dönemin okul öncesi dönem olduğu bilindiğine göre din eğitimi anlamında ailenin tek 

başına üstlendiği ve çoğunlukla yetersiz kaldığı rolüne katkıda bulunulacak ve onun 

rehberlik ihtiyacını giderici en önemli yerin de okul öncesi eğitim kurumları olduğunu 

söyleyebiliriz. Dolayısıyla okul öncesi eğitim kurumlarında özellikle etkinlikler 

içerisinde çocuk ruhuna ve gelişim özelliklerine uygun bir din eğitimi faaliyetlerine yer 

vermek gerek Türk Milli Eğitiminin gerek Okul Öncesi Eğitimin amaçlarının 

gerçekleşmesi gerekse çocukların sağlıklı bir kişilik geliştirebilmeleri açısından büyük 

önem arz etmektedir.  

   

                                                            
412 Bkz. Sağlam, Çocuklarda Davranışların Şekillenmesinde Etkili Olan Faktörlere Teorik Bir Yaklaşım, s. 215-217. 



87 
 

       
       
 

İKİNCİ BÖLÜM 

OKUL ÖNCESİ EĞİTİM PROGRAMI VE DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ 

Bu bölümde Türk Milli Eğitimi sisteminin yapısı, amaç ve ilkelerinden 

bahsedilecek, ardından da okul öncesi eğitim programının tanıtılmasıyla ilgili olarak 

genel bir açıklama yapılacaktır. Bölümün sonunda ise okul öncesi eğitim programında 

aile ve öğretmenin yeri ile ilgili yapılan açıklamalara değinilecektir.  

2.1.TÜRK MİLLİ EĞİTİM SİSTEMİNİN YAPISI 

Millî Eğitim Temel Kanununda Türk Milli Eğitim Sistemi’nin yapısı şu şekilde 

belirtilmiştir413: 

 Madde 18 - Türk Millî Eğitim sistemi örgün ve yaygın eğitim olmak üzere iki 

ana bölümden kurulur.  

Örgün eğitim, okul öncesi eğitim, ilköğretim, ortaöğretim ve yükseköğretim 

kurumlarını içerir.  

Yaygın eğitim, örgün eğitim yanında veya dışında düzenlenen eğitim 

faaliyetlerinin bütününü içine alır. 

2.1.1. Türk Millî Eğitimi’nin Genel amaçları 

24.6.1973 tarih ve 14574 sayılı resmi gazetede 1739 kanun numarasıyla 

yayınlanan Milli Eğitim Temel Kanununda Türk Millî Eğitimi’nin genel amaçları şu 

şekilde tespit edilmiştir414: 

Türk Milletinin bütün fertlerini; 

1. Atatürk inkılâp ve ilkelerine ve Anayasa’da ifadesini bulan Atatürk 

Milliyetçiliğine bağlı; Türk Milleti’nin millî, ahlaki, insani, manevi ve kültürel 

değerlerini benimseyen, koruyan ve geliştiren; ailesini, vatanını, milletini seven ve 

daima yüceltmeye çalışan; insan haklarına ve Anayasa’nın başlangıcındaki temel 

ilkelere dayanan demokratik, laik ve sosyal bir hukuk devleti olan Türkiye 

Cumhuriyeti'ne karşı görev ve sorumluluklarını bilen ve bunları davranış hâline getirmiş 

yurttaşlar olarak yetiştirmek;  

                                                            
413 Milli Eğitim Temel Kanunu, (1973), T.C Resmi Gazete, 14574, 24 Haziran 1973, Erişim Tarihi: 12 Ekim 2012, 
http://mevzuat.meb.gov.tr/html/88.html 
414 Milli Eğitim Temel Kanunu, (1973), T.C Resmi Gazete, 14574, 24 Haziran 1973, Erişim Tarihi: 12 Ekim 2012, 
http://mevzuat.meb.gov.tr/html/88.html 



88 
 

       
       
 

2. Beden, zihin, ahlak, ruh ve duygu bakımından dengeli ve sağlıklı şekilde 

gelişmiş bir kişiliğe ve karaktere, hür ve bilimsel düşünme gücüne, geniş bir dünya 

görüşüne sahip, insan haklarına saygılı, kişilik ve teşebbüse değer veren, topluma karşı 

sorumluluk duyan; yapıcı ve verimli kişiler olarak yetiştirmek; 

3. İlgi, istidat ve kabiliyetlerini geliştirerek, gerekli bilgi, beceri, davranış ve 

birlikte iş görme alışkanlığı kazandırmak suretiyle hayata hazırlamak ve onların, 

kendilerini mutlu kılacak ve toplumun mutluluğuna katkıda bulunacak bir meslek sahibi 

olmalarını sağlamak;  

4. Böylece, bir yandan Türk vatandaşlarının ve Türk toplumunun refah ve 

mutluluğunu artırmak; öte yandan millî birlik ve bütünlük için de iktisadi, sosyal ve 

kültürel kalkınmayı desteklemek ve hızlandırmak ve nihayet Türk milletini çağdaş 

uygarlığın yapıcı, seçkin bir ortağı yapmaktır.  

2.1.2. Okul Öncesi Eğitimin Amaçları 

08.06.2004 tarihinde 25486 sayılı Resmi Gazetede yayınlanan ve 21.07.2012 

tarihinde de 28360 sayılı resmi gazetede de bazı maddeleri değiştirilen Okul Öncesi 

Eğitim Kurumları Yönetmeliğinde okul öncesi eğitimin amaçları şu şekilde 

belirlenmiştir:415 

Madde 6- Okul Öncesi Eğitimin Amaçları, Türk Millî Eğitimin Genel 

Amaçlarına ve Temel İlkelerine Uygun Olarak; 

1.  Çocukların; Atatürk, vatan, millet, bayrak, aile ve insan sevgisini benimseyen, 

millî ve manevi değerlere bağlı, kendine güvenen, çevresiyle iyi iletişim kurabilen, 

dürüst, ilkeli, çağdaş düşünceli, hak ve sorumluluklarını bilen, saygılı ve kültürel 

çeşitlilik için de hoşgörülü bireyler olarak yetişmelerine temel hazırlamak amacıyla 

çaba göstermek, 

2. Çocukların beden, zihin ve duygu gelişmesini ve iyi alışkanlıklar kazanmasını 

sağlamak, 

3. Çocukların Türkçeyi doğru ve güzel konuşmalarını sağlamak, 

                                                            
415 Okul Öncesi Eğitim Kurumları Yönetmeliği, (2004), T.C Resmi Gazete, 25486, 08 Haziran 2004, 
Erişim Tarihi: 12 Ekim 2012, http://mevzuat.meb.gov.tr/html/88.html 



89 
 

       
       
 

4. Çocuklara sevgi, saygı, iş birliği, sorumluluk, hoşgörü, yardımlaşma, 

dayanışma ve paylaşma gibi davranışları kazandırmak, 

5. Çocuklara hayal güçlerini, yaratıcı ve eleştirel düşünme becerilerini, iletişim 

kurma ve duygularını anlatabilme davranışlarını kazandırmak, 

6. Çocukları ilköğretime hazırlamaktır. 

2.1.3. Okul Öncesi Eğitimin Temel İlkleri 

08.06.2004 tarihinde 25486 sayılı resmi gazetede yayınlanan Okul Öncesi Eğitim 

Kurumları Yönetmeliğinde okul öncesi eğitimin ilkeleri 7. madde de şöyle 

sıralanmıştır416: 

Madde 7-Okul öncesi eğitimde:  

1. Çocukların bedensel, bilişsel, duygusal, sosyal, kültürel, dil ve hareket gibi çok 

yönlü gelişimlerini destekleyecek eğitim ortamı hazırlanır. 

2. Eğitim etkinlikleri düzenlenirken; çocukların yaşları, gelişim özellikleri, 

öğrenme hızları, ilgileri, gereksinimleri ile okulun ve çevrenin imkânları dikkate alınır. 

3. Çocukların; beslenme, uyku, öz bakım becerileri, doğru ve sağlıklı temel 

alışkanlıklar kazanmalarının yanında doğa sevgisiyle çevreye duyarlı olmaları da 

sağlanır. 

4. Eğitim etkinlikleri; çocukların, sevgi, saygı, iş birliği, katılımcılık, sorumluluk, 

yardımlaşma ve paylaşma duygularını geliştirici nitelikte olur. 

5. Eğitim, sevgi ve şefkat anlayışı için de yürütülür. Çocuklara eşit davranılır ve 

bireysel özellikler göz önünde bulundurulur. Çocukların öz güvenlerini kazanmaları için 

ceza, baskı uygulanmaz ve kısıtlamalara yer verilmez. 

6. Eğitim etkinliklerinin değerlendirilmesinde belirlenen hedeflere ne ölçüde 

ulaşıldığı tespit edilir. Plânlama yapılırken bu sonuçlar dikkate alınır. 

7. Çocukların kendilerini ifade ederken; Türkçeyi doğru ve güzel konuşmalarına 

öncelikle önem verilir. 

                                                            
416 Okul Öncesi Eğitim Kurumları Yönetmeliği, (2004), T.C Resmi Gazete, 25486, 08 Haziran 2004, Erişim Tarihi: 
12 Ekim 2012, http://mevzuat.meb.gov.tr/html/88.html 



90 
 

       
       
 

8. Şartları elverişsiz çevrelerden ve ailelerden gelen çocuklar için ortak bir 

yetişme ortamı hazırlanması için çaba gösterilir. 

9. Oyun, çocuklar için en uygun öğrenme yöntemi olarak uygulanır. 

10. Eğitim programı hazırlanırken ailelerin ve için de bulunulan çevrenin 

özellikleri dikkate alınır, ailenin eğitime etkin katılımı sağlanır. 

11. Çocuğun gelişimi ve okul öncesi eğitim programı düzenli olarak 

değerlendirilir. 

2.2. OKUL ÖNCESİ EĞİTİM PROGRAMI 

2.2.1. Programla İlgili Genel Açıklamalar 

Okul öncesi eğitim programı, okul öncesi eğitim kurumlarına devam eden 36-72 

aylık çocukların psikomotor, sosyal-duygusal, dil ve bilişsel gelişimlerinin 

desteklenmesini, özbakım becerilerinin kazandırılmasını ve ilköğretime hazır 

bulunuşluklarının sağlanmasını amaçlamaktadır. 2002-2003 eğitim-öğretim yılından 

2006 yılına kadar uygulanan okul öncesi eğitim programı, uzmanlardan ve 

uygulamacılardan alınan geri bildirimlerin, çağdaş program geliştirme, gelişim ve 

öğrenme kuramlarının, toplumun gelişen eğitim gereksinimlerinin ve yeni ilköğretim 

programlarında benimsenen ilke, yaklaşım ve özellikler doğrultusunda gözden 

geçirilmiş, gerekli düzeltmeler yapılmış ve geliştirilmiştir417. 

Bu program, okul öncesi eğitim kurumlarına devam eden çocukların zengin 

öğrenme deneyimleri aracılığıyla sağlıklı büyümelerini; motor, sosyal-duygusal, dil ve 

bilişsel gelişim alanlarında gelişimlerinin en üst düzeye ulaşmasını, özbakım 

becerilerini kazanmalarını ve ilköğretime hazır bulunmalarını sağlamak amacı ile 

geliştirilmiştir. Program, çocukların gelişimlerini desteklemesinin yanı sıra tüm gelişim 

alanlarında görülebilecek yetersizlikleri önlemeyi amaçladığından destekleyici ve 

önleyici boyutları olan çok yönlü bir program olma özelliği taşımaktadır.  Program, 

çocukların gelişim düzeylerine ve özelliklerine dayanan ve bu bağlamda, tüm gelişim 

alanlarının geliştirilmesini esas alır. Bu açıdan “gelişimsel” bir programdır. Program 

yaklaşım olarak “sarmal”, model olarak da “eklektik”tir. 

                                                            
417 MEB, Okul Öncesi Eğitim Programı (36-72 Aylık Çocuklar İçin), MEB Yayınları, Ankara 2010, s. 12. 



91 
 

       
       
 

Programda, “kazanım” ve “gösterge”ler temel alınmıştır.  Programda çocukların 

gelişim özellikleri yaş gruplarına göre, kazanım ve göstergeler ise bütün olarak ele 

alınmıştır. Gelişim özellikleri bilimsel çalışmalar dikkate alınarak üç farklı yaş grubuna 

göre düzenlenmiştir ancak öğretmenin kendi grubundaki çocuklar için programdan 

kazanım ve göstergeleri seçerken çocukların gelişim özelliklerini dikkate alması 

gerekmektedir. Gereksinim duyulduğunda programda yer almayan bir kazanım ve/veya 

gösterge öğretmen tarafından belirlenerek eğitim planına eklenebilir. Ancak bu tür 

düzenlemeler yapılırken gerekçelerin iyi belirlenmesine, eklenen kazanım ve 

göstergelerin Türk Milli Eğitiminin Amaçları, Okul Öncesi Eğitimin amaçları, 

programın temel felsefesi, amaçları ve özellikleriyle tutarlı olmasına, diğer kazanımlarla 

çatışmamasına ve çakışmamasına özen gösterilmesi gerekmektedir418. 

2.2.2. Programın Temel Özellikleri  

Gerek 2011-2012 eğitim-öğretim gerekse 2012-2013 eğitim-öğretim yılı için 

hazırlanan okul öncesi eğitim programlarında, programın temel özellikleri ilgili olarak 

şu bilgiler verilmektedir419:  

2.2.2.1. Çocuk Merkezlidir 

Amaçların ve kazanımların seçiminde, etkinliklerin düzenlenmesinde, 

değerlendirme esaslarının belirlenmesinde çocuğun yaşı, gelişim özellikleri, ilgi ve 

gereksinimleri, bireysel özellikleri ve farklılıkları ile yakın çevre ile ilgili özellikler 

dikkate alınmalıdır. Her öğretmen kendi grubu için plan hazırlarken, amaçlar ve 

kazanımlar listesinden hangi amaçları ve kazanımları seçeceğini, kendi çocuklarının 

gelişimsel özelliklerini temel alarak karar vermelidir. Ancak okul öncesi eğitim 

programının gelişimsel bir program olduğu noktasından hareketle, çocuğun takvim 

yaşından çok gelişimsel yaşının önemli olduğu unutulmamalı ve etkinlikler buna göre 

hazırlanmalıdır. 

Okul öncesi eğitimde öğrenmenin gerçekleşebilmesi ve çocukların sağlıklı 

gelişimlerinin desteklenebilmesi ancak çocukların koşulsuz kabul edildiklerinden emin 

olmaları ve bulundukları ortamda kendilerini güvende hissetmeleri ile mümkün olur.  

                                                            
418 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 8. 
419 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı (36-72 Aylık Çocuklar İçin), s. 12-18; MEB, Okul Öncesi Eğitim Programı, 
s. 9-12. 



92 
 

       
       
 

Çocuklar bulundukları ortamın bir parçası olmak, yeni şeyler öğrenmek, aktif 

olmak etkinliklere katılmak, düşüncelerini ve kararlarını korkmadan ifade etmek ve 

seçimlerini özgürce yapmak isterler. Çocuğun öğrenmesi, olumlu bir benlik algısı 

geliştirmesi, okula, öğrenmeye ve araştırmaya dair olumlu tutumlara sahip olması için; 

eğitim ortamlarında çocuğa yapacağı etkinlikleri ve oynayacağı materyalleri seçmede 

özgürlük tanınması, çocuğun bulunduğu ortamın değer gören bir üyesi olarak 

görülmesi, etkinliklere aktif katılması, akran ve öğretmenleriyle karşılıklı etkileşime 

girebilmesi gereklidir. 

2.2.2.2. Esnektir 

Program; çocuğun, fiziksel çevrenin ve ailenin değişen özelliklerine göre 

uyarlanmaya ve bireyselleştirilmeye uygundur. Öğretmenin, ortaya çıkabilecek günlük 

ve anlık değişimlere göre eğitim sürecinde gerekli düzenlemeler yapabilmesine fırsat 

vermektedir. 

2.2.2.3.Temalar/Konular Amaç Değil Araçtır 

Okul öncesi eğitimde, kazanım ve göstergelerin geliştirilmesinde konu ya da tema 

merkezli eğitim söz konusu olmamakla birlikte eğitim planlanırken çeşitli konulardan 

yararlanılabilir. Aynı konular farklı kazanımlar için farklı yönleriyle tekrar ele alınabilir. 

Burada asıl amaç, ele alınan konunun öğretimi değil, o konu yardımı ile kazanım ve 

göstergelerin gerçekleştirilmesidir.  

2.2.2.4. Problem Çözme ve Oyun Temelli Etkinliklerdir 

Problem çözme becerisi, çocuklara kazandırılması gereken en temel becerilerden 

biridir. Kazandırılacak bu beceri onun yaşamı boyunca kullanabileceği kritik bir 

beceridir. Çeşitli etkinlikler düzenlenirken çocukların problem çözme becerilerinin 

geliştirilmesi öne çıkarılmalıdır. 

 Çocuğun dili oyundur. Çocuk oyun aracılığıyla öğrenir, kendini ve için de 

yaşadığı dünyayı oyunla tanır ve kendini en iyi oyun sırasında ifade eder, kritik 

düşünme becerilerini oyun için de kazanır. Diğer bir deyişle oyun, çocuğun işidir. Bu 

gerçekten hareketle, programda kazanım ve göstergeler ele alınırken oyunun bir yöntem 

ve/veya etkinlik olarak kullanılması özellikle önerilmektedir. Oyun aracılığıyla 

öğrenmek bu programın ve okul öncesi eğitimin ayrılmaz parçası olarak görülmektedir.  



93 
 

       
       
 

2.2.2.5. Keşfederek Öğrenme Önceliklidir 

Program, çocuğun kendi öğrenmesini kendisinin oluşturmasını destekler. Çocuk 

bu program aracılığıyla çevresinde olanları fark eder, merak ettiği konulara ilişkin 

sorular sorar, araştırma yapar, keşfeder ve oynar. Böylece bilgiyi kendisi yapılandırır.   

2.2.2.6. Öğrenme Merkezleri Önemlidir 

Çocuk özgürce deneyimlerde bulunup rahatça hareket edebildiği ortamlarda daha 

iyi gelişir, becerilerini daha güzel sergileyebilir. Bu nedenle programda öğretmenlerden 

eğitim ortamlarını iç ve dış mekânlar olarak bir bütün halinde ele almaları 

beklenmektedir. Ayrıca seçilen ortamların çocuğun güven duyup rahat hareket 

edebileceği, farklı etkinliklere olanak tanıyan, tehlikelerden uzak, onlara 

gereksinimlerine uygun olanaklar sunan, estetik ve hoş ortamlar olmasına da özen 

gösterilmelidir. Öğrenme ortamı çocukların gelişim özellikleri, ilgileri ve gereksinimleri 

dikkate alınarak düzenlenirse çocukların keşfetmesini, yeni beceriler edinmesini ve 

öğrenmesini destekler.   

2.2.2.7. Büyük Grup, Küçük Grup ve Bireysel Etkinliklere Dengeli Bir 

Biçimde Yer Verilmesini Gerektirir 

Okul öncesi eğitim kurumlarında öğrenme ortamları düzenlenirken şu üç temel 

ortama yer verildiğinden emin olunmalıdır.  

• Büyük grup etkinliklerinin yapılabileceği, sınıftaki tüm çocukların bir arada 

çalışmasına fırsat verecek bir alan;  

• Küçük grup etkinliklerinin yapılmasına fırsat verecek bir alan;   

• Çocukların bireysel çalışmalarına fırsat verecek bir alan.  

Öğretmenler sessiz etkinliklerin yapılacağı alan ile hareketli/sesli etkinliklerin 

yapılacağı alanları birbirlerinden uzak bir şekilde yerleştirmeye özen göstermelidirler.   

2.2.2.8. Yaratıcılığın Geliştirilmesi Ön Plandadır  

Bu programda yaratıcılık programın temel özelliği olarak benimsenmiştir. O 

nedenle “yaratıcılık” ya da “yaratıcılığın geliştirilmesi” gibi ayrı bir alan amaç olarak 

belirlenmemiştir. Ancak öğretmenlerden amaç ve kazanımlar doğrultusunda 

planlayacakları ve uygulayacakları tüm ekinliklerde hem kendilerinin hem de 

çocukların yaratıcılıklarını işe koşmaları beklenmektedir.  



94 
 

       
       
 

Çünkü yaratıcılık programın başarıya ulaşmasında kritik bir kavramdır. Bu 

programın amacına uygun bir şekilde uygulanabilmesi öğretmenlerin yaratıcı olması ve 

çocukların yaratıcılıklarının geliştirilmesiyle mümkündür. Unutmamalıdır ki yaratıcı 

çocukları yaratıcı öğretmenler yetiştirir. Yaratıcılık, programın temel özelliği olarak 

benimsenmiş ve kazanım ve göstergelerde yaratıcılık ele alınmıştır. Çünkü yaratıcılık 

programın başarıya ulaşmasında kritik bir kavramdır.   

2.2.2.9. Günlük Yaşam Deneyimlerinin ve Yakın Çevre Olanaklarının Eğitim 

Amaçlı Kullanılması Teşvik Edilir 

Programda kazanım ve göstergeler oluşturulurken günlük yaşam deneyimlerinden 

yararlanılması eğitim sürecini hem zenginleştirir hem de kolaylaştırır. Aynı şekilde 

yakın çevre olanaklarının işe koşulması, araç-gereç, materyal vb.nin sağlanmasında hem 

çeşitlilik, hem de ekonomik açıdan kolaylık sağlar. Programda hem yaşam 

deneyimlerinin hem de yakın çevrenin eğitim amaçlı olarak kullanılması önerilmektedir. 

Bu noktada öğretmenin yakın çevreyi ve çocuğun yaşam deneyimlerini iyi tanıması ve 

izlemesi önem taşımaktadır.   

2.2.2.10.  Evrensel ve Toplumsal Değerlere Yer Verilir 

Değerler eğitimi, programda ayrı kazanım ve göstergeler olarak ele alınmamakla 

birlikte, programın tamamında bütüncül bir şekilde ele alınmıştır. Program, çocukların 

eleştirel bir şekilde doğrular ve yanlışlar hakkında düşünmelerini ve düşüncelerini özgür 

bir şekilde ifade etmelerini desteklemektedir. Çocukların yaşadıkları toplumun 

değerlerini tanımaları, evrensel ve toplumsal değerleri benimsemeleri onların 

sorumluluk bilincine sahip bireyler olarak yetişmeleri açısından önemlidir.  Program bu 

yönüyle, farklılıklara saygı duyulmasını ve farklı özellikleri olan bireylerle uyum için 

de bir arada yaşamaya dair deneyimler kazanılmasını teşvik etmektedir.  

2.2.2.11.  Öğretmene Özgürlük Tanır 

Bu programı kullanan öğretmen eğitim planlarını kendisi hazırlar, uygular ve 

değerlendirir. Öğretmen, programda yer alan kazanım ve göstergeleri farklı biçimlerde 

bir araya getirebilir. Etkinliklerini bütünleştirilmiş veya ayrı ayrı hazırlayabilir, değişik 

konulardan, etkinlik, ortam ve materyallerden yararlanarak öğrenme süreçlerini 

zenginleştirebilir.  



95 
 

       
       
 

Öğretmen değişik etkinlikler geliştirerek etkinlik havuzunu oluşturur. İlgili ayın 

planına aldığı kazanımların ele alındığı etkinliklerden o gün için karar verdiklerini 

çocuklarla birlikte uygular.  Programdaki evrensel ilkeler doğrultusunda belirlenmiş 

amaç ve kazanımlara ulaşmak için öğretmen bunları farklı biçimlerde bir araya 

getirebilir. Farklı etkinliklerle, istediği iç ve dış mekânları kullanarak eğitim 

durumlarını zenginleştirebilir. Tüm bunların belirlenmesinde öğretmen özgürdür. 

2.2.2.12.  Değerlendirme Süreci Çok Yönlüdür 

Okul öncesi eğitimde sonuç değil, süreç önemli olduğundan, programda sürecin 

çok yönlü olarak değerlendirilmesi yaklaşımı öne çıkmaktadır. Okul Öncesi Eğitim 

Programının değerlendirme süreci:  

• Çocuğun gelişiminin değerlendirilmesi,  

• Programın değerlendirilmesi,  

• Öğretmenin kendini değerlendirmesi olarak üç farklı boyutta ele 

alınmaktadır.  

Değerlendirme sırasında bu üç değerlendirme süreci iç içe olduğundan, birinden 

elde edilen bulguların diğerlerinin değerlendirilmesinde kullanılabileceği 

unutulmamalıdır. Öğretmenlerin yapılan değerlendirmeleri sonraki uygulamalarda 

dikkate almaları ve yapılan tüm değerlendirmelerde objektif olmaları, programın 

nitelikli bir şekilde uygulanmasını sağlayan unsurlar arasında yer almaktadır.   

2.2.2.13.  Aile Eğitimi ve Katılımı Önemlidir 

Çocuğun eğitimi, okul ve aile arasında paylaşılan bir sorumluluktur. Anne babalar 

çocuğun eğitimine ne kadar erken katılırlarsa çocukların kazanımları da o oranda 

artacaktır. Anne-babaların eğitime katılımı, ailenin sosyokültürel değerlerinin programa 

yansıtılmasını kolaylaştırmanın yanı sıra, okul ve ev arasındaki devamlılığı 

destekleyerek kazanılan bilgi, beceri ve tutumların kalıcılığını sağlar. Okul öncesi 

eğitimde aile-okul işbirliğinin önemi dikkate alınarak bu programda aile katılımı öne 

çıkartılmış ve çeşitlendirilmiştir. Aile katılımı farklı biçimlerde düzenlenebilir. 

Programda aile katılımının veli toplantıları, veliler ile bireysel görüşmeler ve ziyaretleri 

şeklinde sürdürülmesi beklenmektedir. Öğretmenleri istedikleri takdirde aile katılımını 

çeşitlendirebilirler. 



96 
 

       
       
 

2.2.2.14.  Özel Gereksinimli Çocuklar İçin Uyarlamalara Yer Verir 

Okul öncesi eğitimi, özel gereksinimli çocukların gereksinimlerini de dikkate 

alarak, tüm çocuklara öğrenme ve ilkokula hazırlık konusunda eşit fırsat sunmayı 

hedefler. Öğretmenlere örnek etkinlikler sunmak amacıyla hazırlanan ‘Etkinlik 

Kitabı’nda yer alan her etkinlikte farklı özel gereksinimi olan çocuklar için uyarlamalar 

yapılmıştır.   

2.2.2.15.  Rehberlik Hizmetlerine Önem Verilir 

Öğrenme sürecinin verimliliğinin arttırılmasında rehberlik hizmetlerinden 

yararlanılması önemlidir. Öğretmenlerin, rehber öğretmenlerle işbirliği için de 

çalışması, çocukların gelişimlerinin desteklenmesinde ve ekip çalışmasının sağlıklı bir 

şekilde yürütülmesinde önemlidir. Ayrıca bu işbirliğinin ailelerin eğitimlerine de önemli 

katkı sağlaması beklenmektedir.  

2.2.3. Etkinlik Türleri ve Açıklamaları  

2012-2013 eğitim-öğretim yılı için hazırlanan okul öncesi eğitim programında yer 

verilen etkinlik örnekleri ve bunların açıklamaları ile ilgili olarak şu bilgiler 

verilmektedir420:   

Öğretmen ya da çocuklar tarafından yapılandırılmış/yarı yapılandırılmış 

etkinlikler sınıf için de yapılabileceği gibi açık havada da yapılabilir. Öğretmenlerin bu 

etkinlikleri mümkün olduğunca açık havada da gerçekleştirmesi beklenmektedir. Bu 

etkinliklerin için de Türkçe, Sanat, Drama, Müzik, Hareket, Oyun, Fen, Matematik, 

Okuma Yazmaya Hazırlık ve Alan Gezileri yer almaktadır. 

2.2.3.1. Matematik Etkinliği 

Çocukların bilişsel gelişimine katkı sağlayan Matematik, çocukların günlük 

hayatta karşılaşabilecekleri örneklerle verilmelidir. Örneğin oyuncakları kutusuna 

doldururken veya eşyaları bavula yerleştirirken bunların sığma durumunu tekrar tekrar 

denemek ve konuşmak, hacim kavramının gelişmesine yardımcı olacaktır. 

Öğretmen matematik etkinliklerinde mümkün olduğunca gerçek nesnelerle 

çalışmalar yapmalı, daha sonra sembollerle çalışmaya devam etmelidir. Etkinliklerde 

kullanılan nesne sayısının 10’dan fazla olmamasına özen gösterilmelidir.  
                                                            
420 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 17-23.  



97 
 

       
       
 

Ölçme çalışmaları yapılmalı ve çocukların özellikle standart olmayan ölçü 

birimleri (ayak, kalem, kürdan, kitap vb.) kullanarak doğal ölçme çalışmaları 

yapmalarına olanak sağlanmalıdır. İlişki kurma, eşleştirme, gruplama, örüntü oluşturma, 

sıralama, sayma, toplama-çıkarma, geometrik şekilleri (sembolleri) tanıma ve grafik 

hazırlama çalışmaları da matematik etkinliklerindendir. Bu etkinlikler çocukların ilgi ve 

gereksinimlerine göre bireysel olarak da planlanabilen küçük grup etkinlikleridir.  

2.2.3.2. Drama Etkinliği 

Drama çocukların bir grup içerisinde durum ya da olayları kendi yaşantılarından 

yola çıkarak, materyaller kullanarak, dramatik formlar yoluyla canlandırmalarıdır. Okul 

öncesinde drama çocuğun yaparak yaşayarak öğrenmesini amaçlayan, tüm gelişimlerini 

destekleyen, daha önceden belirlenmiş amaçları olan, olayları sözel ya da sözel olmayan 

iletişim yöntemleriyle ifade etmeye dayalı, için de canlandırmaların olduğu bir 

etkinliktir.  

2.2.3.3. Okuma Yazmaya Hazırlık Etkinliği 

Küçük ya da büyük gruplar halinde gerçekleştirilmesi önerilen etkinliklerdir. 

Çocukların ilgi ve gelişim özellikleri dikkate alınarak bireysel olarak da hazırlanabilir. 

Okuma-yazmaya hazırlık çalışmaları sadece masa başında yapılan kitap/kavram/çizgi 

çalışmaları olarak değerlendirilmemelidir. Aksine, bu çalışmalar birçok farklı etkinlik 

türü ile (sanat, drama, müzik, oyun vb.) gerçekleştirilmelidir. Okul öncesi eğitimde 

amaç, çocuklara okuma ve yazma öğretmek değil onların ilköğretimde okuma ve 

yazmayı hızlı öğrenebilmesi için gereken ön becerileri kazandırmaktır. Çocukların 

öncelikle, okuma-yazmanın gerekliliği ve gerçek yaşam ile ilişkisini anlamaları 

önemlidir.  Okuma-yazma için farkındalık yaratmak ve heveslendirmek yapılacak 

çalışmaların amacına ulaşabilmesi açısından son derece önemlidir.  

2.2.3.4. Alan Gezisi 

Alan gezileri çocukların araştırma yapma, problem çözme ve olayı yerinde 

gözlemleme yolu ile doğrudan ve anlamlı öğrenme gereksinimlerini karşılama amacını 

taşımaktadır. Yalnızca fen eğitimi etkinlikleri kapsamında düşünülmemesi gerekir. Bu 

geziler bir yandan çocukların yaşadıkları çevreyi tanımalarına, bir yandan da eğitim 

programına alınan kazanımlara ulaşmalarına ve kavramları öğrenmelerine ortam 

hazırlayan etkinliklerdir.  



98 
 

       
       
 

2.2.3.5. Sanat Etkinliği 

Çocuğun yaratıcılığını ve hayal gücünü kullanarak problem çözmesine, eleştirel 

ve çözüm odaklı düşünmesine olanak tanıyan etkinliklerdir. Sanat etkinlikleri aynı 

zamanda çocukların kendilerini ifade ederek iletişim becerilerini geliştirmesine 

yardımcı olur. Bu vesileyle şu etkinlikler yapılabilir: Çeşitli sanatsal tekniklerin ve artık 

materyallerin kullanıldığı kolaj ve üç boyutlu çalışmalar, kesme, yırtma-yapıştırma, 

boyama çalışmaları yapılabilir, bir sanatçının atölyesi ziyaret edilebilir, bir müze veya 

galeriye gezi düzenlenebilir.  

2.2.3.6. Türkçe Etkinliği 

Türkçe etkinliklerinin amacı; çocukların Türkçeyi düzgün kullanmasını, sesleri 

çıkarabilmesini, farklı sözdizimsel yapıları anlama ve kullanmasını, dinleme becerilerini 

kazanmasını, duygu ve düşüncelerini sözel ve sözel olmayan yollarla ifade etmesini, ses 

tonunu ayarlamasını ve sözcükleri doğru üretmesini sağlamaktır. Bunların yanı sıra 

Türkçe etkinliklerinin önemli işlevlerinden birisi çocukların kitaplara karşı olumlu 

tutum geliştirmelerini desteklemek ve kitap sevgisini aşılamaktır.  

2.2.3.7. Oyun Etkinliği 

Oyun, çocukların uzmanlık alanıdır. Dünyanın her yerinde çocuklar her koşulda, 

her zaman, her şeyle oyun oynayabilirler. Çocukluk döneminin vazgeçilmez uğraşı olan 

oyundan en etkili öğrenme fırsatı olarak yararlanılmalıdır. Çocuklar öğrenme 

deneyimlerini oyunları aracılığı ile geliştirirler ve zenginleştirirler. Oyun çocukların 

hareket gereksinimini de karşıladığı gibi oynanan oyunun türüne göre hayal dünyasını 

zenginleştirir. Ayrıca oyunda günlük yaşamsal deneyimlerin provasının yapıldığını, 

gerçek yaşam becerilerinin temellerinin atıldığını, çocuğun kendisini ve çevresini 

tanıma fırsatı bulduğu duygusal güvenlik alanı yarattığını da vurgulamak gerekir.  

2.2.3.8. Müzik Etkinliği 

Müzik etkinlikleri, çocukların hem bilişsel, sosyal, duygusal, motor ve dil 

gelişimlerini destekleyen, hem de müziksel gelişim sürecini olumlu yönde etkileyen 

çalışmalardır. Müzik, öğrenmeyi ve algılamayı kolaylaştıran etkin yollardan biridir. 

Müzik etkinlikleriyle çocuk, ince–kalın, hızlı-yavaş, uzun- kısa gibi pek çok kavramı 

öğrenir ve pekiştirir. Bunun yanı sıra konuları daha kolay anlayabilir.  



99 
 

       
       
 

Eğitici ve öğretici çocuk şarkıları, ezgili saymaca, bilmece, tekerleme ve 

atasözleri dil gelişimine katkı sağlamak için kullanılan araçlardır. Çocuk bunları 

söylerken hem zevk alacak, hem de doğru ve akıcı konuşma becerileriyle beraber 

bireysel olarak ve toplulukta müzik yapma, başkalarını dinleme, işbirliği yapma gibi 

sorumluluklar kazanırlar. Çocukların kendilerini sözel olarak kolayca ifade edemediği 

durumlarda, müzik etkinlikleri sosyal duygusal gelişimlerini destekleyerek özgüven 

kazanmalarına, öğrenme algılamalarının kolaylaşmasına yardımcı olur.   

2.2.3.9. Fen Etkinliği 

Çocukları dikkat etmeye, soru sormaya, merak etmeye, gözlem yapmaya, 

araştırmaya, incelemeye ve keşfetmeye yönelten etkinliklerdir. Bu etkinliklerle yaşam 

gerçeklerini tanıtırken çocuklarda çevre farkındalığı da sağlanacaktır. Çocukların 

çevrelerine karşı doğru tutumlar geliştirebilmeleri ve doğru davranabilmeleri için 

öğretmenin tutumlarının da doğru olması ve doğru davranması gerektiği 

unutulmamalıdır.  

2.2.3.10.  Hareket Etkinliği 

Hareket etkinliğinin amacı, çocukların temel hareket becerilerini geliştirerek 

çocuğun fiziksel, motor, bilişsel, sosyal-duygusal, dil gelişimine ve özbakım 

becerilerine katkıda bulunmaktır. Böylece çocuğun fiziksel etkinliklere yaşam boyu 

katılımı da sağlanabilir. Çocukların fiziksel ve motor yeterliliklerinin, algısal motor 

gelişimlerinin ve hareket becerilerinin yani yer değiştirme, nesne kontrolü ve denge 

becerilerinin geliştirilmesini içeren etkinliklerdir.   

2.2.4. Aile, Öğretmen ve Okul Öncesi Dönemin Önemi İle İlgili Açıklamalar  

Okul öncesi eğitim programını incelediğimizde bu dönem eğitiminin önemi ile 

birlikte çocuklarının maddi ve manevi gelişimlerinin önemli sacayaklarından olan aile 

ve öğretmenle ilgili olarak şu açıklamalara yer verildiğini görmekteyiz421: 

2.2.4.1. Okul Öncesi Dönemin Önemi İle İlgili Açıklamalar 

Çocukların dünyaya geldikleri ilk andan itibaren öğrenmek ve keşfetmek için 

büyük bir istek duyarak aktif bir şekilde çevrelerini keşfetmeye çalıştıkları ve çeşitli 

vasıtalarla çevrelerinde gördükleri şeylere dair fikirler oluşturmaya başladıkları 

gözlemlenen bir durumdur.  
                                                            
421 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 6-7. 



100 
 

       
       
 

Zira bu dönemde çok hızlı bir gelişim gösteren çocuk beyni, onun bilişsel, dil, 

sosyal, duygusal ve motor gelişimi için güçlü bir zemin oluşturur. Beyin, okul öncesi 

dönem boyunca hızlı geliştiği için bu dönem, beynin çevresel etkilere en açık olduğu 

dönemdir. Bu kapsamda çevre, çocuğun gelişimini ve öğrenme motivasyonunu derinden 

etkiler. Yani şunu ifade edebiliriz ki çocuğun ne kadar keşfedebileceği, neler 

öğrenebileceği ve hangi hızla öğrenebileceği onun çevresinin ne kadar destekleyici 

olduğuyla ve çocuğa ne gibi olanaklar sunulduğuyla yakından ilişkilidir.  

Erken yaşam deneyimleri çocuğun okula, öğrenmeye ve kendi becerilerine dair 

geliştireceği tutumları belirler ve okul başarısını etkiler. Okul öncesi dönemde olumlu 

deneyimler yaşayan çocuk okula, öğrenmeye ve kendi becerilerine dair olumlu tutumlar 

geliştirir. Çocuğun erken yaşta olumsuz deneyimler yaşaması ise onun tüm eğitim 

yaşamını etkileyecek problemler yaşamasına neden olabilir. Okul öncesi çağda olumsuz 

deneyimleri olan çocuğun özdeğerinin düşük olduğu, okulda ve okul sonrası yaşamda 

düşük başarı gösterdiği ve daha fazla davranış problemi sergilediği bilinmektedir. 

Dolayısıyla okul öncesi eğitim programı, çocuğun sağlıklı bir şekilde 

büyüyebilmesi, gelişebilmesi ve öğrenmeye karşı olumlu tutumlar geliştirebilmesi için 

nitelikli bilişsel uyarıcıların, zengin dil etkileşimlerinin, olumlu sosyal-duygusal 

deneyimlerin çocuğa sunulduğu ve çocuğun bağımsızlığının desteklendiği bir çevrenin 

yaratılmasına ihtiyaç duyulduğunu, bu ihtiyacın giderilmesinin ise ancak sağlıklı bir aile 

ortamı ve nitelikli bir okul öncesi eğitimi ile mümkün olduğunu öngörmektedir. 

2.2.4.2. Ailenin Önemi İle İlgili Açıklamalar 

Aile, çocuğun gelişimini, toplumsal uyumunu ve başarısını etkileyen en önemli 

etkenlerden biridir. Anne-babalar çocuklarını yetiştirmek için ciddi zaman, emek ve 

enerji harcarlar. Özellikle yaşamın ilk yıllarında çocuğun yaşamda kalmasında ve 

gelişiminde anne-baba kadar önemli olan başka bir etken söz konusu değildir. Çocuk 

ancak onu önemseyen, gereksinimlerine duyarlı davranan, onu ihmalden ve 

cezalandırıcı yaklaşımdan koruyan bir ortamda büyürse kendi potansiyelini 

gerçekleştirebilir. Bu çerçevede çocuğun ebeveynleri ile kurduğu ilişkinin niteliği 

çocuğun en önemli erken yaşam deneyimlerinden birini oluşturur.  

 



101 
 

       
       
 

Aile ortamındaki yakın, sıcak ve duyarlı ilişkiler aile bireyleri arasında güvenli bir 

bağ oluşmasını sağlar. Duyarlı ve ilgili ailede, çocuğun duygusal işaretleri doğru bir 

şekilde alınır; çocuğun istekleri ve bakış açısı önemsenir; çocuğun gereksinimleri uygun 

bir biçimde ve zamanında karşılanır. Çocuğun toplumsal ilişkilerde kendini güvende 

hissetmesi, gerekli becerileri kazanabilmesi aile üyeleri ile güvene dayalı sağlıklı ilişki 

kurabilmesinin bir sonucudur. Olumlu aile ilişkileri çocuğun olumlu toplumsal 

beklentiler geliştirmesini sağlar. Böylece çocuk, diğer çocuklarla etkileşime daha rahat 

bir şekilde girer ve başka insanlarla girdiği etkileşimlerin olumlu ve ödüllendirici olması 

beklentisini taşır. 

Çocukları ile kurdukları ilişkide duyarlı davranmayan, çocuklarının gereksinimleri 

konusunda yeterince hassas olmayan, tutarlı bir şekilde çocuklarıyla ilgilenmeyen, 

çocuklarına aşırı müdahalede bulunan ve ret edici tavır takınan ebeveynlerin çocukları 

genellikle güvensiz ilişki geliştirirler. Ebeveynleri ile güvensiz, kaygılı veya korkuya 

dayalı ilişki geliştiren çocuk, diğer toplumsal ilişkilerin de dışlayıcı ve incitici olduğuna 

dair içsel kanılar geliştirir. 

2.2.4.3. Öğretmenin Önemi İle İlgili Açıklamalar 

Öğretmen özellikleri okul öncesi eğitimin niteliğini ve çocuğun gelişimini 

etkileyen en temel belirleyicilerden biridir. Çocuklar sadece değer gördükleri, 

sevildiklerinden emin oldukları ve kendilerini güvende hissettikleri destekleyici 

ortamlarda keşfederler ve sunulan öğrenme fırsatlarını değerlendirirler. Bu destekleyici 

ortamın en önemli bileşeni ise öğretmen ile çocuk arasında kurulan tutarlı ve güvenli 

ilişkidir.  

Öğretmen, her çocuğun farklı gelişimsel ve bireysel özellikleri olduğunu ve farklı 

yeterliliklere sahip olduğunu daima aklında tutmalıdır. Öğretmen, çocuk ile tutarlı ve 

güvenli bir ilişki geliştirdiğinde, çocuğun sahip olduğu yeterliliklerin farkında 

olduğunda ve bu yeterlilikleri dikkate alarak çocuğa yeni öğrenme deneyimleri 

sunduğunda çocuğun gelişimini desteklemiş, toplumsal yeterliliğini arttırmış ve 

gelecekteki okul başarısını olumlu yönde etkilemiş olur. Öğretmen çocuğun var olan 

yeteneklerini geliştirmesine ve yeni beceriler edinmesine destek olmak için sonuçtan 

ziyade sürece önem vermeli, çocuğun çabalarına odaklanmalı, bu çabaları takdir etmeli, 

çocuğa iyi bir model olmalı ve yeni öğrenme fırsatları yaratmalıdır. 



102 
 

       
       
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

OKUL ÖNCESİ EĞİTİM ETKİNLİKLERİ VE DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ 

Bu bölümde okul öncesi eğitim programında yer verilen etkinliklerle din eğitimi 

arasında nasıl bir ilişki kurulacağı ve kurulacak bu ilişkinin gerek 36-72 aylık çocuklar 

için programda belirlenen kazanımların gerçekleştirilmesine gerekse onların dini ve 

ahlaki gelişimlerine olası etkileri ele alınacaktır.  

Günümüzde özellikle gelişmiş ülkelerde, çocuklar ilk çocukluk yıllarının büyük 

bir bölümünü okul öncesi eğitim kurumlarında geçirmekte422 bütün batı ülkelerinde din 

bilgisi dersleri anaokullarından veya en geç ilkokul birinci sınıftan başlatılarak 

okutulmaktadır423. Ülkemizde de 11.4.2012 tarihli ve 28261 sayılı Resmi Gazetede 

yayımlanarak yürürlüğe giren 30.3.2012 tarihli ve 6287 sayılı İlköğretim ve Eğitim 

Kanunu ile Bazı Kanunlarda Değişiklik Yapılmasına Dair Kanunla 2012-2013 eğitim 

öğretim yılından itibaren uygulamaya konulan ve zorunlu eğitiminin 8 yıldan 12 yıla 

çıkarılmasını öngören kanunla424 birlikte okula başlama yaşı bir yıl öne alınarak 

çocukların daha erken yaşta eğitim hayatına atılmaları amaçlanmıştır. Bu durum okul 

öncesi ile ilkokulun bir bütün olarak ele alınmasını ve bu dönem eğitim kurumlarının 

müfredatının da bu bağlamda yeniden düzenlenmesini gerekli kılmaktadır.  

Okul öncesi eğitiminin çocukların ilkokula hazırlanma amacı dikkate aldığında bu 

dönem eğitim programında yer verilen etkinliklerin bu ve benzeri amaçların 

gerçekleştirilmesinde önemli bir işlev gördüğü görülecektir. Ancak bizim, okul öncesi 

eğitimin çocukları ilkokula hazırlama amacından kastımız bu dönem çocuklarının hem 

ilkokulun dördüncü sınıfından itibaren okutulmaya başlanan Din Kültürü ve Ahlak 

Bilgisi derslerine hazırlanması hem de bu sınıflara gelinceye kadar geçen ve herhangi 

bir dini faaliyete yer verilmeyen ilk üç yıllık dini gelişimle ilgili olan kısmıdır.  

Buradan hareketle okul öncesi eğitim programı içerisinde yer verilen etkinliklere 

göz attığımızda gerek çocukların soruları gerekse çevresel etkenlerin çocuk üzerindeki 

yansımaları din eğitimi ile ilgili konuların kendiliğinden ortaya çıkmasına ortam 

hazırladığını görmekteyiz.  

                                                            
422 Bkz., Mualla Selçuk, Çocuğun Eğitiminde Dini Motifler, TDV Yayınları, Ankara 1991, s. 69. 
423 Mustafa Öcal, “İlköğretim ve Yönlendirme”, 15. Milli Eğitim Şurası (ss. 132-135), Milli Eğitim Basımevi, 
İstanbul 1996.   
424 İlköğretim ve Eğitim Kanunu ile Bazı Kanunlarda Değişiklik Yapılmasına Dair Kanun, (2012), T.C Resmi Gazete, 
6287, 30 Mart 2012, Erişim Tarihi: 18 Ekim 2012, http://mevzuat.meb.gov.tr/html/88.html 



103 
 

       
       
 

Bunda hem eğitim programının esnek olması ve öğretmene özgürlük tanınmasının 

hem de ele alınan konunun öğretiminin değil, o konu yardımı ile belirlenen 

kazanımların gerçekleştirilmesinin asıl amaç425 olarak belirlenmesinin payı büyüktür. 

Yine okul öncesi eğitiminde konuların bilinçli olarak var olmamasının ve derslerin 

kesin çizgilerle birbirinden ayrılamayacak olmasının da bu durumda rolü vardır426. Okul 

öncesi dönemde çocukların gelişimlerinin sağlanabilmesi için, onların gönüllü olarak 

katılabilecekleri, düşünce ve kararlarını korkmadan ifade edecekleri birtakım etkinlikler 

içerisine çekilmesi ve bu etkinliklerin de çocukların dini ve ahlaki gelişimlerini de 

içerecek şekilde tüm gelişim alanlarıyla ilgili hedefleri gerçekleştirecek yapıya 

kavuşturulması gerekmektedir427.  

Biz burada okul öncesi eğitim programı çerçevesinde bu dönem çocuklarının bir 

taraftan dil, bilişsel, motor, öz bakım, sosyal- duygusal gelişimlerini sağlamak amacıyla 

hangi etkinliklerden ne ölçüde yararlanıldığını ele alacak bir taraftan da bu etkinliklerle 

yine bu dönem çocuklarının dinî duygu ve düşünce gelişimine, din ve değer öğretimine 

yönelik katkısı ve bunların okul öncesi eğitim programı din eğitimi ilişkisi bağlamında 

nasıl değerlendirilebileceği üzerinde duracağız.   

Okul öncesi eğitim programında yararlanılabilecek etkinlikleri şu başlıklar altında 

toplayabiliriz: 

 Şiir, masal, hikâye, ninni, bilmece, atasözleri, tekerleme vb. türleri içerisinde 

bulunduran “Sözlü Öğretim Etkinlikleri”  

 Tiyatro, Kukla ve Drama türlerini içerisinde bulunduran “Taklit Etkinlikleri” 

 Oyun etkinlikleri 

 Resim, el ve ev işleri, kolaj ve üç boyutlu çalışmalar, kesme, yırtma-

yapıştırma, boyama çalışmaları vb. türleri içerisinde bulunduran “İş (Sanat) 

Etkinlikleri”  

 Eğitici ve öğretici çocuk şarkıları, ezgili saymaca vb. türleri içerisinde 

bulunduran “Müzik Etkinlikleri” 

 İlişki kurma, eşleştirme vb. türleri içerisinde bulunduran “Matematik 

Etkinlikleri” 

                                                            
425 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 9. 
426 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 9. 
427 İsmail Sağlam, “Okulöncesi Eğitimde Sözlü Öğretim Etkinlikleri ve Din Eğitimi”, UÜİFD, 10(1), 2001, s. 196. 



104 
 

       
       
 

 Sadece masa başında yapılan kitap/kavram/çizgi şeklindeki “Okuma-Yazmaya 

Hazırlık Etkinlikleri” 

 Dini ve milli bayramları içerisine alan “Özel Günlerle İlgili Etkinlikler”  

Çalışmamızın son bölümünde yukarda verdiğimiz her bir başlık için etkinlik 

örnekleri sunacak olmakla birlikte okul öncesi eğitim programını tanıtırken etkinlik 

türlerine yönelik vermiş olduğumuz bilgilerin din eğitimi ile olan ilişkisi üzerinde 

durmayı yararlı görüyorum.  

İlk bakışta din alanında birtakım tecrübeler, beceriler ve alışkanlıklar elde etmekle 

anaokulu faaliyetleri ve oyun etkinlikleri arasında bir yakınlık bulunamayabilir hatta 

dinin ve onun öğretiminin çeşitli boyutlarını dikkate almayan sığ ve tek yönlü bir 

bakışın sonucunda zıtlık bile görülebilir. Ancak şu unutulmamalıdır ki dindeki emir ve 

yasaklar, birtakım ibadet şekilleri geniş din olgusunun sadece bir bölümüdür ve bu 

bölüm ancak belirli bir olgunluktan sonra varlık bulabilmektedir. Dolayısıyla okul 

öncesi eğitim programında etkinliklerinin çocukların dini ve ahlaki gelişimlerini 

destekleyecek bir içerik yapısına kavuşturulmasından kasıt bu dönem çocuklarına 

doğrudan doğruya bir din eğitimi vermek değil aksine çocuğun dini duygu ve düşünce 

gelişimini destekleyerek geleceğe dönük dini kişiliğini hazırlayacak mahiyette dolaylı 

bir din eğitiminin verilebilir olmasıdır428. Bu itibarla programda yer verilen etkinliklerle 

din eğitimi arasında doğru bir ilişki kurulabilmesi halinde bu dönem çocuklarının gerek 

ilkokula hazırlanmasına ve olumlu kişilik edinmelerine gerekse dini duygu ve düşünce 

gelişimlerine ciddi anlamda katkı sağlanabileceği söylenebilir.  

Zira ilk çocuklukta verilecek din eğitiminde çocukların ruhuna nüfuz edilmeli ve 

dini inançlarına sağlam dayanaklar oluşturulmalıdır. Bunu gerçekleştirebilmek için 

başvurulabilecek en etkili yol ise çocukların gönüllü olarak katıldıkları oyun oynama, 

resim yapma, hikâye anlatma, şiir okuma ve şarkı söyleme gibi etkinlikleri etkili şekilde 

kullanmaktır. Ancak bu şekilde çocuğun doğuştan beraberinde getirdiği olumlu duygu 

ve düşüncelere işlerlik kazandırılabilir, Allah’a iman öğretimin temeli atılabilir ve yine 

ahlaklı olmanın, bencillikten kurtulmanın, yardımlaşmanın gereği aşılanarak çocuklarda 

sorumluluk duygusu oluşturulabilir429.  

                                                            
428 Selçuk, s. 85. 
429 Selçuk, s.86. 



105 
 

       
       
 

İşte çalışmamızın bu bölümünde okul öncesi eğitim programı-din eğitimi ilişkisi 

çerçevesinde ele almak istediğimiz okul öncesi eğitim etkinliklerine, ifade edilen bakış 

açısıyla yaklaşılmaya özen gösterilerek çocukların ilerideki din eğitimi ve öğretimi için 

temel oluşturulmaya çalışılacaktır. 

3.1. SÖZLÜ ÖĞRETİM ETKİNLİKLERİ VE DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ 

Çalışmamızın birinci bölümünde ayrıntılarıyla yer verdiğimiz çocukluk dönemi 

gelişim özelliklerini ele aldığımızda, onun çocuğun özellikle iki yaşından sonra yoğun 

bir konuşma isteği duyduğunu, bu konuşma isteğinin bir yansıması olarak da bolca soru 

sorduğunu görmekteyiz. Buradan hareketle çocuğun hem diğer etkinlik türlerine 

yönlendirilmesinde hem de dil gelişiminin sağlanmasında sözlü öğretim etkinliğinden 

belirli oranda yararlanmak gerektiğini söyleyebilir, sonuç olarak da çocukların Türkçeyi 

düzgün konuşmalarına ve kendilerini rahatlıkla ifade etmelerine katkı sağlayabiliriz430. 

Sözlü öğretim etkinliklerini Okul Öncesi Eğitim Programı-Din Eğitimi İlişkisi 

bağlamında ele aldığımızda çocukların din alanındaki somut fikirlerinin ve 

tasavvurlarının hayallerle beslenip desteklenmesi gerektiğini ifade edebiliriz. Zira okul 

öncesi dönemde çocukların dini daha çok duygusal ağırlıklıdır. Dolayısıyla bu dönemde 

çocuğun, fazla ve gereksiz dini açıklamalar üzerinde düşünmek durumunda 

bırakılmasının onda yeterince oturmamış düşüncelerin gelişmesine sebep olacağı 

unutulmamalıdır. Buradan hareketle dini terimlerin sözle ifade etkinlikleri adı verilen 

şiir, hikâye, masal, ninni ve şarkı gibi faaliyetler içerisinde verilmesinin daha yararlı 

olacağı söylenebilir431.  

Yapılan açıklamalardan hareketle Okul Öncesi Eğitim Programı-Din Eğitimi 

İlişkisi çerçevesinde bu dönem çocuklarının genel eğitimleri yanında dini ve ahlaki 

eğitimine katkıda bulunmak amacıyla yararlanılabilecek etkinlikler üzerinde durabiliriz. 

3.1.1. Masal ve Hikâyeler 

Bir olayın sözlü ya da yazılı olarak anlatılması432 olarak tanımlanan hikâye ve 

masallardan sözlü öğretim etkinliği olarak okul öncesi dönemde din eğitimi ve 

öğretiminde yararlanılabilir.  

                                                            
430 Sağlam, Okulöncesi Eğitimde Sözlü Öğretim Etkinlikleri ve Din Eğitimi, s. 196. 
431 Selçuk, s. 87. 
432 Türk Dil Kurumu, Türkçe Sözlük, (9. Baskı), Cilt 1, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara 1998, s. 994. 



106 
 

       
       
 

Özellikle bu dönem çocuklarının yaşına uygun ve onu bazı örneklerle karşı 

karşıya getirerek tecrübelerini kullanmasına fırsat verecek nitelikte seçilecek dini hikâye 

ve masallarla çocuğun hem temel gelişim alanlarına hem dinî eğitimine katkı 

sağlanabilir hem de bunlarla milli ve dini kültürü aktarma fırsatı elde edilebilir433. 

Diğer taraftan hikâyeler vasıtasıyla çocukların hayat tecrübeleri, ilgileri hareket 

noktası yapılarak onların soyut fikirler geliştirmeleri sağlanabilir. Örneğin, karlı ve 

soğuk kış günlerinde yiyecek bulamayan kuşlar ve onlara yiyecek vermenin insani bir 

erdem olduğu temasını işleyen bir öykünün okunması ile çocuklara fakir ve muhtaçlara 

yardım etme gibi dini ve ahlaki açıdan çok önemli bir alışkanlık olan diğerkâmlık, 

paylaşma ve yardımlaşma duyguları kazandırılabilir434. Ayrıca anlatılacak hikâye 

yardımıyla hem çocukların hayatı öğrenmelerine hem de hikâye kahramanları ile 

özdeşleşerek olumlu şahsiyet geliştirmelerine yardım edilebilir435.  

Ancak anlatılacak hikâyeler içerisinde yalan ifadeler olmamasına dikkat edilmeli, 

sadece daha ilginç olacağı düşünüldüğünde abartıya yer verilmelidir. Diğer taraftan 

hikâye içerisinde geçen atasözleri ve deyimler açıklanmalı, anlaşılmayacağı düşünülen 

sözcükler ise çocuğun anlayacağı kelime ile değiştirilmelidir. Ses tonu masalın içeriğine 

ve verilmek istenen mesaja göre ayarlanmalıdır. Masalda anlatılan değerlerin çocuk 

tarafından içselleştirilmesine yardımcı olmak için bazı masalların sonu çocuğa 

tamamlatılmalıdır. Ayrıca hikâye içerisinde yer verilmemiş olsa dahi hikâyeye uygun 

olarak iyilik, yardımseverlik, hoşgörü, sevgi, doğruluk vb. değerlere vurgu yapılmalı, 

aksi davranışlar ise yerilmelidir436. 

İfade ettiğimiz kurallar çerçevesinde anlatılan dini içerikli hikâye ve masallara 

okul öncesi eğitim programı içerisinde yer vermekle gerek bu dönem çocuklarının dini 

duygu ve düşüncelerinin uyanmasına gerekse eşyanın ötesinde var olan gizli güce karşı 

olan ilgilerinin artmasına katkı sağlanabilir437. Diğer taraftan bu tür etkinliklerle 

çocukların Türkçeyi düzgün kullanma, sesleri çıkarabilme, farklı sözdizimsel yapıları 

anlama ve dinleme becerilerini kazanma, duygu ve düşüncelerini sözel ve sözel 

olmayan yollarla ifade etme, ses tonunu ayarlama ve sözcükleri doğru üretme aynı 

zamanda da okumaya karşı olumlu tutum geliştirme becerisi de edindirilebilir.  
                                                            
433 Sağlam, Okulöncesi Eğitimde Sözlü Öğretim Etkinlikleri ve Din Eğitimi, s. 199. 
434 Selçuk, s. 89. 
435 Mehmedoğlu, Ahlaki ve Dini Gelişim, s. 99. 
436 Mehmedoğlu, Ahlaki ve Dini Gelişim, s. 103-104. 
437 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 30. 



107 
 

       
       
 

3.1.2. Şiir 

Duygu, çağrışım ve izlenimlerin dizeler halinde dile getirildiği söz sanatı şeklinde 

tanımlanan şiire ilginin küçük yaşta başladığı ve insanın şiir okurken üzüldüğü, 

duygulandığı ve zevk aldığı göz önünde bulundurulduğunda, bu edebi türün okul öncesi 

dönemde çocuğun genel eğitimi içerisindeki dil gelişimini desteklemenin yanında dini 

ve ahlaki gelişimine de hizmet edecek şekilde kullanılabileceği öngörülmektedir438. 

Konumuzla ilgili ciddi bir kaynağa sahip olmakla birlikte, bir iki örnek üzerinde durarak 

şiirin okul öncesi dönemde çocukların gerek dil gerekse dini gelişimlerine nasıl katkı 

sağlanabileceğini ele alabiliriz.  

Örneğin aşağıdaki şiir yardımıyla okul öncesi dönem çocuklarının gerek dil 

gelişimi desteklenerek Türkçeyi düzgün kullanmalarına gerekse din dillerinin ve dini 

kavram dağarcıklarının zenginleşmesine katkı sağlanabilir: 

Tanıklık ederim ki       Gönlümüzün solmayan    Rahmetiyle donatır   

Yoktur başka bir ilah.       En nadide gülüdür,     Yazı, kışı, baharı   

Bizi yoktan var eden       Ve Muhammed Mustafa      Bizler onu severiz,   

Elbette Yüce Allah       Allah’ın resulüdür.      O da tüm çocukları439.  

Okul öncesi eğitim programında yer verilecek bu şiir çocuklara melodi halinde 

okutulup ezberletilebilir. Çocukların şiiri okuyup ezberlemeleri esnasında onlara 

Allah’ın varlığı ve birliğinden ve onun her şeyin yaratıcısı olduğundan, sevgi ve 

merhametiyle çocukları çok sevdiğinden bahsedilebilir ve Hz. Muhammed (s.a.v)’in 

onun peygamberi olduğu kavratılabilir. Sonuç olarak da tüm bu anlamları içerisinde 

bulunduran Kelime-i Tevhid çocuklara öğretilebilir. Bu yaklaşım inanmanın temelini 

atmak ve çocukta dinle ilgili kavramları oluşturmak bakımından çocuklara öğretilecek 

ilk kelimenin “Lâ ilâhe illallah” olması gerektiğini ifade eden Peygamber Efendimizin 

din eğitimi yöntemine de uygundur.  

Şu şiir yardımıyla da çocukların hem dil gelişimine katkıda bulunulabilir hem de 

onlarda sahip olunan her şeyi verenin Allah olduğu, dolayısıyla da O’nun verdiği sayısız 

nimetlere karşı teşekkür edilmesi gerektiği vurgulanarak çocuklarda “şükretme” bilinci 

oluşturulabilir: 

                                                            
438 Sağlam, Okul Öncesinde Sözlü Öğretim Etkinlikleri ve Din Eğitimi, s. 196. 
439 Bestami Yazgan, Çiçek Güzeli, DİB Yayınları, Ankara 1994, s. 17. 



108 
 

       
       
 

Annem için, Allah’ım!   Şu güzel çiçek için,        Bembeyaz karlar için, 

Babam için, Allah’ım!   Uçan kelebek için,        Kırmızı narlar için, 

Senin bana verdiğin   Yediğim ekmek için        Yeşil baharlar için 

Her şey için, Allah’ım!  Sana şükür, Allah’ım!      Sana şükür, Allah’ım!440. 

3.1.3. Ninni   

Küçük çocukların uyutulması için söylenen türkü441 olarak tanımlanan ve için de 

Allah Allah, Hu Hu gibi dini ifadeler geçen ninnilerin, çocuk üzerinde ciddi anlamda 

etkide bulunarak onun daha sonraki yaşantısında kendisini gösterdiği ifade 

edilmektedir442.  

Buradan hareketle daha çok çocukların uyutulması için söylenen ninnilerden okul 

öncesi eğitimde sözlü öğretim etkinliği olarak yararlanılarak bu dönem çocuklarının 

dini duygu ve düşüncelerinin gelişimine, Allah sevgisinin doğmasına aynı zamanda da 

dil gelişimlerine katkıda bulunulabileceğini söylenebilir443. Allah’a iman öğretiminin 

temeli olarak değerlendirebileceğimiz kulağa ezan okunmasını da bu çerçevede ele 

alabiliriz. Kültürümüzde ayrı bir yeri olan ve çocukların daha sonraki dini 

gelişimlerinde ciddi bir birikim oluşturma özelliğinden hareketle onun dini hesabına 

yatırılan peşin para olarak değerlendirilebilecek ninnilerin hemen hemen her bölge için 

farklı örneklerini bulmak mümkün olmakla birlikte bunlardan birkaçıyla konumuzu 

örneklendirebiliriz. 

Erenlerin kılıcı 

Arşa çıkar bir ucu 

Her dertlerin ilacı, 

La ilahe illallah, ninni! (İstanbul)444. 

Ninni ile uyuturum 

Allah diye büyütürüm 

Tevhit ile yürütürüm 

Uyusun da büyüsün ninni 

Tıpış tıpış yürüsün ninni! (Konya)445. 

                                                            
440 M. Yaşar Kandemir, Allah’a İnanıyorum, Damla Yayınevi, İstanbul 2006, s. 9. 
441 Türk Dil Kurumu, Türkçe Sözlük, s. 1664. 
442 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 255. 
443 Sağlam, Okul Öncesinde Sözlü Öğretim Etkinlikleri ve Din Eğitimi, s. 198. 
444 Amil Çelebioğlu, Türk Ninniler Hazinesi, Kitabevi Yayınları, İstanbul 1995, s. 41. 
445 Çelebioğlu, s. 43. 



109 
 

       
       
 

Ninnilere okul öncesi eğitim programında yer vermek suretiyle bu dönem 

çocuklarının din dillerinin ve din gelişimlerinin yanında kültürel gelişimlerine de 

katkıda bulunulabilir. Çünkü ninnilerin ilk şair ve bestecileri olan anneler, gerek çocuğa 

karşı ilgi, sevgi ve merhametini gerek Allah ile olan irtibatını, O’na olan teslimiyeti ve 

imanını gerekse sevinç, üzüntü, özlem ve ümitsizliklerini ninnilerinin içerisinde dile 

getirmektedirler. İşte bu durum çocuğa daha doğar doğmaz maddi ve manevi anlamda 

ciddi bir kültürel etkilenme ve paylaşma ortamı oluşturmaktadır446.   

Bu durum okul-aile birlikteliği sağlanarak dini içerikli hikâye, masal ve şiirle 

beraber ninnilere de okul öncesi eğitim programında yer verilebileceğini 

göstermektedir. Bu amaçla annelerin, ninnilerini dini kavram ağırlıklı oluşturmalarının 

çocuğun daha sonraki dini gelişiminde ve yaşantısında ciddi katkılar sağlayacağı 

konusunda bilinçlendirilmeleri ayrıca örnek ninni kalıpları hazırlanarak okul öncesi 

eğitim programının içeriğinin zenginleştirilmesi yoluna gidilmelidir.  

3.1.4. Bilmece  

Okul öncesi eğitim programında çocukların keşfetmek ve öğrenmek için doğal bir 

eğilimleri olduğu bunun doğal bir sonucu olarak da dünyaya geldikleri ilk andan 

itibaren daha okula başlamadan çok önce öğrenmek ve keşfetmek için büyük bir heves 

duydukları üzerinde durulmaktadır. Ayrıca çocuğun ne kadar keşfedebileceğinin, neler 

öğrenebileceğinin ve hangi hızla öğrenebileceğinin çocuğun çevresinin ne kadar 

destekleyici olduğuyla ve çocuğa ne gibi olanaklar sunulduğuyla yakından ilişkili 

olduğuna vurgu yapılmaktadır447.  

Bu durum “bir şeyin adını anmadan niteliklerini üstü kapalı söyleyerek o şeyin ne 

olduğunu bulmayı dinleyene veya okuyana bırakan oyun”448 şeklinde tanımlanan ve 

keşfederek öğrenmeyi esas alan bilmeceden okul öncesi eğitim programında sözlü 

öğretim etkinliği olarak yararlanılabileceğini göstermektedir. Zira yukarda ifade edildiği 

üzere çocuklarda var olan öğrenme ve keşfetme arzuları merak uyandıran bilmeceler 

yardımıyla artırılabilir ve onların yeni şeyler öğrenmelerine kapı aralanabilir. Biz 

burada çocuklara öğretilecek değerlerin seçilecek bilmecenin yapısına göre değişerek 

başta insan, tabiat vb. varlıklara ilişkin bilgilerin yanında ezan, kur’an, namaz, abdest, 

                                                            
446 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 256. 
447 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 6. 
448 Türk Dil Kurumu, Türkçe Sözlük, s. 350. 



110 
 

       
       
 

cennet, peygamber, sevgi, cami, bayrak gibi dini ve milli içerikli bilmece kalıpları 

hazırlanarak gerçekleştirilecek yeni öğrenmelerin içerisine dini ve ahlaki olanların da 

yer alabileceğini öngörmekteyiz449.  

Okul öncesi eğitim programında yer almasını öngördüğümüz ve bu dönem 

çocuklarının din ve ahlak eğitimlerinde yararlanılabilecek bilmecelerden birkaçı 

üzerinde durmayı bu bağlamda yapılacak çalışmalara rehberlik etmesi açısından önemli 

görmekteyim: 

 Her hayrın başıdır, yemeğe onunla başlanır: “Besmele” 

 Tanıtır bize yemek vereni, Allah sever diyenini: “Elhamdülillah” 

 Sonuncusu peygamberlerin, efendisi güllerin: “Hz. Muhammed (s.a.v)” 

 Müminlerin mutluluğu, Günde beş defa okurlar onu: “Ezan” 

 Bilmece bildirmece Kur’an indi bu gece: “Kadir Gecesi” 

 Yedi kapısı vardır, çocuklar hep ordadır: “Cennet” 

 O ne güzel ibadet, günde yarım saate sığar beş vakit nöbet: “Namaz” 

 Rahmetiyle donatır yazı, kışı, baharı; çocuklar onu sever o da tüm çocukları: 

“Allah” 

Gündüz yiyip içmeden, sevinçle geçer müddet, akşam okununca ezan, çekilir bir 

ziyafet: “Oruç” 

Oyunun, çocukların zorunlu değil gönüllü eylemi olduğu için onları fiziksel ve 

duygusal olarak rahatlattığı, bunun ise zihinsel olarak da öğrenmeye elverişli bir ortam 

oluşturduğu ifade edilmektedir. Dolayısıyla zihinsel olarak öğrenmeye ortam hazırlayan 

oyunlaştırılmış bilmeceler yardımıyla çocuklara hem Allah, peygamber, cennet, ezan, 

şükür gibi birçok dini kavram eğlenceli bir şekilde öğretilerek dini kavram dağarcıkları 

zenginleştirilebilir hem de onların dil gelişimleri desteklenerek Türkçeyi düzgün 

kullanmaları sağlanabilir. Ayrıca dini ve ahlaki motifli bilmeceler yardımıyla çocukların 

dini hayatı tanımalarına uygun ortam hazırlanarak dinî gelişimlerine katkı sağlayıcı 

önemli eğitim fırsatları elde edilebilir450.  

Örneğin “ Her hayrın başıdır, yemeğe onunla başlanır.” “Tanıtır bize yemek 

vereni, Allah sever diyenini.” bilmecelerinin çocuklara sorulması, ezberletilmesi ve 

                                                            
449 Sağlam, Okul Öncesinde Sözlü Öğretim Etkinlikleri ve Din Eğitimi, s. 198. 
450 Sağlam, Okul Öncesinde Sözlü Öğretim Etkinlikleri ve Din Eğitimi, s. 199. 



111 
 

       
       
 

cevabının onlarla beraber bulunması ile hem çocukların dil becerisi kazanmalarına hem 

de besmelenin ve Elhamdulillah’ın anlamını, nerelerde söylendiğini öğrenmelerine, aynı 

zamanda da Allah’ın isimlerinden bahsedilerek onlarda dini duygu ve düşüncenin 

gelişmesine ortam hazırlayacak fırsatlar yakalanabilir.   

Yine “Rahmetiyle donatır yazı, kışı, baharı; çocuklar onu sever o da tüm 

çocukları.” bilmecesiyle hem Allah’ın rahmetinden, yazı, kışı, baharı ve içindeki 

güzellikleri yaratanın O olduğundan bahsedilebilir hem de O’nun çocukları çok 

sevdiğine vurgu yapılarak onlarda Allah’a iman öğretimin ve Allah sevgisinin temelleri 

atılabilir. Diğer taraftan okul öncesi eğitim programında dini motifli bilmecelere yer 

vermekle bu dönem eğitiminin “Çocukların Türkçeyi doğru ve güzel konuşmalarını ve 

iyi alışkanlıklar kazanmalarını sağlamak”451 şeklindeki amacı doğrultusunda belirlenen 

kazanımların gerçekleştirilmesine de ciddi anlamda katkı sağlanabilir452. 

3.1.5. Dua 

Dua, İnsanın Allah’ın yüceliği ve büyüklüğü karşısında kendi zayıflığını kavrayıp 

ona yalvarması, şükretmesi, onu övmesi ve Allah ile iletişim kurması eylemi453 olarak 

tanımlanmaktadır. Bu tanımdan hareketle duanın, insanın yaratıcısıyla dertleşmesi, 

onunla bağını her daim diri tutması, kişiyi yalnızlıktan ve yersiz korkulardan 

kurtarması, ibadetin özü olması vb. özellikleriyle dini yaşantı içerisinde son derece 

önemli bir yere sahip olduğu söyleyebiliriz. Nitekim Kur’an-ı Kerim’e ve Peygamber 

Efendimizin hadislerine bakıldığında dua etmenin gerekliliği üzerinde önemle durularak 

insanların dua etmeye yönlendirildiği, onların istek ve arzularını sadece Allah’a 

iletmelerine vurgu yapıldığı görülecektir.  

“Bana dua edin ki size karşılık vereyim...”454 , “De ki! Duanız olmasa Rabb’im 

size ne diye değer versin”455 mealindeki ayet-i kerimeleri ve Peygamber Efendimizin 

Kays İbnu Sa'd İbn Ubade isimli çocuğa, "Sana Cennet kapılarından birini öğreteyim 

mi?” dedikten sonra, “Lâ havlevelâ kuvvete illâ billah”456 dua cümlesini öğretmesini 

buna örnek gösterebiliriz. 

                                                            
451 Okul Öncesi Eğitim Kurumları Yönetmeliği, (2004), T.C Resmi Gazete, 25486, 08.06.2004 
452 Kazanımlar İçin Bkz., MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, Ek 12.  
453 MEB., Dini Terimler Sözlüğü, s. 62. 
454 Mu’minun Suresi, 40/60. 
455 Furkan Suresi, 25/77. 
456 Buhari, Cihad, 25; Tirmizi, Da’vet,  124,141. 



112 
 

       
       
 

Okul öncesi dönemde çocuğun kendisinde ilk ortaya çıkan sevgi, bağlanma ve 

himaye altında bulunma duygularının karşılanıp karşılanmama durumuna bağlı olarak 

dünyayı güvenilir bir yer olarak algılayabileceği gibi onun korkulardan ibaret bir yer 

olduğunu da düşünebileceği üzerinde durmuştuk. Bu durumdan hareketle duayı okul 

öncesi dönem çocuklarının din eğitimi çerçevesinde ele aldığımızda, onun çocuk ruhuna 

en uygun ibadet olması457 dolayısıyla okul öncesi eğitim programında sözlü öğretim 

etkinliği olarak kısa dua ve şükür cümlelerine yer verilmelidir. Bu yer vermeyle 

çocuğun küçük yaştan itibaren dua ile Allah’a yönelip bağlanması, istek ve arzularını 

O’na arz etmesi netice olarak da ruhi yönden huzur için de olması temin edilerek onda 

güven duygusunun oluşmasına katkıda bulunabiliriz. 

Zira çocuğun dünyasında dua; kişisel kanaatlerin, heyecanların, beklentilerin, 

istek ve şikâyetlerin Allah'a sunulması, bir bakıma korunma ve savunma aracı, bir 

yakarış ve isteme faaliyeti olarak yer bulmaktadır. Dolayısıyla çocuğa Allah’a sığınma 

ve kendisini O’nun korumasına bırakma alışkanlığının kazandırılması önem 

taşımaktadır458. Bunun yapılmasıyla da çocuğun Allah inancı ve sevgisi güçlendirilebilir 

ve ona Allah’ın esirgeyen ve bağışlayan yüce varlık olduğu kavratılabilir. Yine dua ve 

şükür cümlelerinin ezberletilmesi ve bunlar içerisine anne, baba, kardeş ve arkadaşların 

katılmasıyla gerek aile içi ilişkilerin gelişmesine gerekse paylaşma ve diğerkâmlık 

duygularının güçlenmesine katkı sağlanabileceği gibi459 okul öncesi eğitimin amaç ve 

ilklerinin gerçekleşmesine yönelik önemli eğitim fırsatları da yakalanabilir.   

Ancak burada Allah’ın istenilen her şeyi anında yerine getirdiği algısının 

çocuklarda yerleşmesine sebep olabilecek davranışlardan kaçınılması önem arz 

etmektedir. Böyle bir algı çocuğun elde edemediği her isteğini duaya dönüştürmesine 

neden olabilir. Bunun yerine istekler için öncelikle kendisinin gayret göstermesinin 

gerektiği ve bu davranışın Allah tarafından daha çok sevildiği vurgulanmalıdır460. Zira 

bu dönemde çocuklar henüz gerçek ile hayal âlem ayrımına varabilmiş değillerdir. Bu 

durum istenilen her şeyin Allah tarafından verileceği algısı ile birleşince onlarda 

herhangi bir çaba sarf etmeden işleri basitçe yoluna koyabilmenin formülü olarak 

anlaşılmasına sebep olabilir461.  

                                                            
457 Mehmedoğlu, s. 63. 
458 Şimşek, s. 219. 
459 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 342. 
460 Mehmedoğlu, s. 64. 
461 Selçuk, 83; Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 293. 



113 
 

       
       
 

Dolayısıyla duanın, çocuğun hayal dünyasında “Armut piş, ağzıma düş” gibi 

düşünülmesi ve istekleri gerçekleştirmenin basit ve zahmetsiz bir yöntemi olarak 

algılanmasına neden olabilecek yaklaşım ve uygulamalardan kaçınılmalıdır.  

Çocukların işaret edilen yere değil de ayak izlerini takip ederek gidilen yere 

gittiklerini ifade etmiştik. Bu ifadeden hareketle anne baba ve bu dönem öğretmenlerin 

tüm ibadetlerde olduğu gibi dua öğretiminde de dua ederek çocuklara model olmaları, 

dua öğretiminde göz önünde bulundurulması gereken bir diğer önemli husustur. Zira 

bazı büyükler çocukların dua öğrenmelerini veya dua etmelerini istedikleri halde 

kendileri bunu yapmadıkları için çocuklar da onların dua ettiğini hiç görmezler. İfade 

edilen bu durum çocukların duanın sadece çocukça, çocuklara özel bir şey olduğunu 

düşünmelerine sonuç olarak da büyüdüklerinde dua etmeyi bırakmalarına neden 

olabilmektedir462. Bu durum diğer öğretimlerde olduğu gibi dua öğretiminde de okul 

aile birlikteliği sağlanarak çocuklara olumlu anlamda somut örneklerin gösterilerek 

gerek evde gerekse okulda birlikte dua etme adına fırsatların oluşturulmasını gerekli 

kılmaktadır.  

Verdiğimiz bilgilerden hareketle okul öncesi eğitim programı çerçevesinde bu 

dönem çocuklarının dini ve ahlaki gelişimlerine yardımcı olmak amacıyla 

kullanılabilecek dua örneklerine ve bunların öğretilmesiyle gerek genel eğitim gerekse 

dini ve ahlaki eğitim anlamında ele edilebilecek kazanımlar üzerinde durabiliriz.  

Okul öncesi eğitim programında sözlü öğretim etkinliği olarak Kur’an-ı Kerimde 

geçen dua ayetleri ve Peygamber Efendimizin dua içerikli hadisleri, Kelime-i Tevhid, 

İhlâs Suresi, Sübhaneke, Salli Barik ve Rabbena duaları ve bunların içerisinde 

bulunduğu hikâye, masal, şiir ve ilahiler kullanılabilir. Bunların çocuklara öğretilip 

ezberletilmesiyle onlarda inanmanın temellerini atılabilir ve dinle ilgili kavramları 

öğrenmeleri sağlanabilir. Yine onların aile içi ilişkileri geliştirilerek anne baba sevgileri 

artırabilir ve paylaşma bilinci kazandırılabilir. Tüm bunlar yapılırken de bu dönem 

çocuklarının dil bilinci edinerek Türkçeyi doğru ve güzel konuşmalarına ve iyi 

alışkanlıklar edinmelerine katkı sağlayacak fırsatlar elde edilebilir. Diğer taraftan dua 

ile çocukların sosyalleşme süreçlerine de yardım edilebilir. Örneğin şu ayetin 

öğretilmesi ile çocuklara anne baba sevgisi, yerleştirilebilir:  

                                                            
462 Beyza Bilgin, İslam ve Çocuk, DİB Yayınları, Ankara 1997, s. 163. 



114 
 

       
       
 

“Rabbim, küçüklüğümde annem ve babam beni nasıl yetiştirmişlerse, şimdi de 

sen onlara öylece rahmet et”463. 

Yiye şu ayetle birlikte Rabbena ve Kunut dualarının anlamlarıyla beraber 

çocuklara öğretilerek onların isteklerinin karşılayıcısı olarak Allah’a yönelmelerine, aile 

içi ilişkilerin, paylaşma ve diğerkâmlık duygularının gelişimine katkı sağlanabilir: 

"Ey Rabbim! Beni ve kardeşimi bağışla. Bize rahmet et. Sen, merhametlilerin en 

merhametlisisin"464.  

Şu ayetin öğretilmesiyle de çocukların iyi ve güzel davranış yapmaya 

güdülenmelerine yardımcı olunabilir, ayrıca onlara verilen nimetlere karşı teşekkür 

edilmesi gerektiği öğretilerek “şükretme” bilinci kazandırılabilir: 

"Ey Rabbim! Beni; bana, anne ve babama verdiğin nimetlere şükretmeye ve razı 

olacağın iyi ameller işlemeye sevk et. Beni rahmetinle iyi kulların arasına kat"465.  

Okul öncesi eğitim programı din eğitimi ilişkisi çerçevesinde Peygamber 

Efendimizin hadislerinden de bu dönem çocuklarına dua öğretiminde yararlanılabilir. 

Örneğin dua içerikli hadisler466 ilavelerle yemek duası olarak düzenlenip çocuklara 

ezberletilebilir. Okul öncesi eğitim kurumlarında topluca yenilen yemeklerde bu duanın 

yaptırılmasıyla çocuklara yediren ve içirenin yani rızkı verenin Allah olduğu 

kavratılabilir ve verilen nimetlere teşekkür edilmesi gerektiği öğretilerek onlarda 

“şükretme” bilinci oluşturulabilir. Bu amaçla hadis destekli şu duadan yararlanılabilir: 

“Bizleri yediren, içiren ve müslüman olarak yaratan rabbimize şükürler olsun. 

Yediğimiz nur, içtiğimiz nur hepimize afiyet olsun. Yapanlardan da Allah razı olsun.”  

Duanın, okul öncesi dönem çocuklarına kalıcı ve eğlenceli olarak öğretilebilmesi 

için bu dönem eğitim programında sözlü öğretim etkinliği olarak dua içerikli hikâye, 

şiir, şarkı ve ilahilere de yer verilebilir. Çünkü gerek çocukların dil gelişimlerini 

sağlamak gerekse onlara dini kavram öğretmede onların duygularına hitap edilmesi 

gerekmektedir. Bu durum, çocukların öğrenmelerinin kuru kuruya bir taklit olmaktan 

çıkıp özümsenmesi ve kendilerine mal edilmesi açısından önem arz etmektedir467.  

                                                            
463 İsra suresi, 17/24.  
464 Araf Suresi, 7/151. 
465 Neml Suresi, 27/19. 
466 Buhari, Daavat, 2; Müslim, Zikir, 64; Ebu Davud, Et’ime, 53; Tirmizî, Daavat, 16.  
467 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 60. 



115 
 

       
       
 

Dua öğretimine örnek oluşturacak şiirlere Türkçe etkinlikleri içerisinde de yer 

vermiş olmakla birlikte burada da bir iki örnek vermeyi yararlı görüyorum. Örneğin şu 

şiirlerden dua öğretiminde yararlanılabilir: 

Geldi uyku zamanı,    Temiz yatağımızda, 

Huzur gönder ya Rabb’i,   Sağ yatıp sağ kalkalım. 

Bütün yaratıklara,     Sabahleyin neşeyle,  

Rahatlık ver ya Rabb’i...   Yolumuza çıkalım… 

Bütün müslümanlara    Güzel rüyalar görüp 

Rahmetin boldur senin.   Uyanalım inşallah 

Yardımını dilerim,    Lâ ilâhe illâllah 

Hasta yatanlar için…    Muhammed Resulullah468. 

Yine özellikle anaokullarında ve yuvalarda yemekten önce okutulan şu şiirden de 

okul öncesi dönem çocuklarının dua öğretiminde yararlanabiliriz: 

Yemeğimi yemeden   Çabuk çabuk yiyelim 

El açtım Allah’ım sana   Okulumuza gidelim  

Akıl, sağlık, doğruluk,   Bizi koruyan Allah’a 

İyi huylar ver bana    Her zaman dua edelim. 

Yemezsem büyüyemem  Âmin! 469. 

Okuluma gidemem 

Verdiğimiz örnekleri dikkate alarak diyebiliriz ki; çocukların ahlâklarının düzgün, 

rızıklarının bol, zihinlerinin açık, vücutlarının sağlık ve sıhhatte olması, yurdumuzun, 

milletimizin her türlü kötülüklerden ve afetlerden korunması için Allah’a dua etmelerini 

öğretmenin, hem çocukların Allah'ın varlığını hissetmelerini sağlayacağı hem de 

Allah’a inanıp güvenmelerini temin edeceği aşikârdır470. Diğer taraftan programda dua 

öğretimine yer vermekle okul öncesi eğitimin “Çocukların beden, zihin ve duygu 

gelişmesini ve iyi alışkanlıklar kazanmasını sağlamak”471 şeklinde belirlenen amacının 

gerçekleşmesine de katkıda bulunulabilir. Diğer taraftan programda duaya yer vermekle 

“Çocukların bedensel, bilişsel, duygusal, sosyal, kültürel, dil ve hareket gibi çok yönlü 

                                                            
468 Gökhan Evliyaoğlu, Çocuk ve Dua, TDV Yayınları, Ankara 2006, s. 9. 
469 Selçuk, s. 85.  
470 Sağlam, Okul Öncesinde Sözlü Öğretim Etkinlikleri ve Din Eğitimi, s. 200. 
471 Okul Öncesi Eğitim Kurumları Yönetmeliği, (2004), T.C Resmi Gazete, 25486, 08.06.2004 



116 
 

       
       
 

gelişimlerini destekleyecek eğitim ortamı hazırlanır”472 şeklinde belirlenen ilkesine de 

uygun hareket edilerek bu ilkeler doğrultusunda belirlenen kazanımların edindirilmesine 

yönelik önemli eğitim fırsatları yakalanabilir473.  

3.1.6. Atasözleri ve Deyimler 

Okul öncesi eğitimde sözlü öğretim etkinlikleri içerisinde atasözlerinin de önemli 

bir yeri vardır. Zira uzun deneme ve gözlemlere dayanılarak söylenmiş ve halka mal 

olmuş sözler474 şeklinde tanımlanan atasözleri ve deyimlerin kültürümüzdeki yerini 

incelediğimizde, bunların içerisinde eğitim teorilerinin köklerinin yatmakta olduğunu 

söyleyebiliriz. Dolayısıyla atasözlerin eğitim öğretimde kullanılabilirlik açısından 

taranıp sistemleştirilmesi ile hem eğitim bilimi faaliyetlerine ciddi katkılar sunulabilir 

hem de eğitim alanında bugün itibariyle içerisine düştüğümüz hataları daha rahat 

görebiliriz475.  

Eğitim açısından bizlere rehberlik edecek birçok atasözü ve deyim bulmak 

mümkündür. Bunlardan birkaçını ele alarak konumuzu örneklendirebiliriz.476 Örneğin, 

“İnsan yedisinde ne ise yetmişinde de odur! Huy canın altındadır, can çıkmayınca huy 

çıkmaz!” gibi sözlerden çocuktaki eğilimin ve yaratılış farklılıklarının dikkate alınması 

gerektiğini ayrıca çocuklukta edinilen bilgilerin yetişkin hayatında oldukça önemli 

olduğu ve sonradan değişmesinin oldukça zor olduğunu öğrenilebilir ve çocuk 

eğitiminde yeni bir yaklaşım belirlenebilir. Yine; “Çok söyleme, arsız olur; aç bırakma, 

hırsız olur!” gibi sözlerden eğitimde aşırıya gidilmenin aksi sonuç doğuracağı 

dolayısıyla da doğru, tutarlı ve dengeli bir yolun benimsenmesi gerektiği öğrenilebilir.   

“Köpek suya düşmeyince yüzme öğrenmez!” sözü dikkate alındığında da çocuğun 

eğitiminde sorumluluk vermenin, yaptırarak tecrübe yaşatmanın önemli olduğu477; 

“Üzüm üzüme baka baka kararır! Kör ile yatan şaşı kalkar.” gibi atasözlerinden 

eğitimde taklidin önemli olduğu, çocuğun gördüğü örneklerden etkilenerek onlardan 

öğrendiklerini taklitle yaşamına aktardığı dolayısıyla da eğitimcilerin çocukları 

eğitirken olumlu anlamda rol model olmaları gerektiği öğrenilebilir.  

                                                            
472 Okul Öncesi Eğitim Kurumları Yönetmeliği, (2004), T.C Resmi Gazete, 25486, 08.06.2004   
473 Kazanımlar İçin Bkz., MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, Ek 12. 
474 Türk Dil Kurumu, Türkçe Sözlük, s. 337. 
475 Bilgin, İslam ve Çocuk, s. 122. 
476 Geniş Bilgi İçin Bkz. Bilgin, İslam ve Çocuk, s. 122; Aydın, Ailede Ahlak Eğitimi, s. 388-389; Abbas Çelik,       
“Atasözlerinden Eğitim İletileri”, AÜİFD, Sayı:31, 2009, ss. 44-59. 
477 Aydın, Ailede Ahlak Eğitimi, s. 261-264.  



117 
 

       
       
 

Diğer taraftan bu gibi atasözlerinden arkadaş seçiminin eğitimde ciddi manada 

belirleyici olduğunu, çocuğun iyi olması ve eğitiminin kolaylaşması için arkadaş 

seçiminde dikkatli olunması gerektiğini de öğrenebiliriz. "İyi arkadaşla kötü arkadaşın 

misâli, misk taşıyanla körük çeken insanlar gibidir. Misk  sahibi ya sana kokusundan 

verir veya sen ondan satın alırsın. Körük çekene gelince ya elbiseni yakar yahut da sen 

onun pis kokusunu alırsın"478  buyuran Peygamber Efendimizin bu hadis-i şerifi ailenin 

dışındaki özellikle yakın arkadaş gibi çevresel faktörlerinde eğitimde olumlu ya da 

olumsuz anlamda etkide bulunabileceğini vurgulamaktadır. “Edepsiz karşısındakini 

edepsiz eder.” atasözünün ifade ettiği anlam bu bağlamda değerlendirilebilir. 

“Dedesi koruk yemiş, torununun dişi kamaşmış!” atasözünden alışkanlıklarla 

kazanılan davranışların soyla bir sonraki kuşağa geçebileceği ve onun davranışları 

üzerinde etkide bulanacağı öğrenilebilir. “Ağaca çıkan keçinin doğurduğu oğlak dala 

bakarmış.” Atasözünden çocukların birçok davranışı anne ve babalarını örnek alarak 

öğrendikleri dolayısıyla ebeveynlerin tutum ve davranışlarına dikkat ederek çocuklarına 

olumlu anlamda örnek olmaları gerektiği öğrenilebilir479.   

Atasözlerinin eğitimle bu denli iç içe olması onlardan din ve ahlak eğitiminde de 

yararlanılabileceğini göstermektedir. Bu doğrultuda okul öncesi eğitim programında 

içerisinde dini ve ahlaki motif bulunan atasözlerine yer verilmesi önemli görülmektedir. 

Bununla okul öncesi eğitim kurumlarına devam eden çocukların gerek dil gelişimleri 

desteklenerek Türkçeyi doğru ve güzel kullanmalarına gerekse din dillerinin gelişimine 

ve dini kavram dağarcıklarının zenginleşmesine katkı sağlanabilir. Ayrıca dini ve ahlaki 

motifli atasözlerinin onların iyi alışkanlıklar edinmelerine ortam oluşturacak eğitim 

fırsatları meydana getirerek okul öncesi eğitimin amaçlarından olan çocukların iyi 

alışkanlık kazanarak ilkokula hazırlanması da temin edilebilir.  

Okul öncesi eğitim programında eğitici ve öğretici çocuk şarkıları, ezgili saymaca, 

bilmece, tekerlemenin yanında atasözlerinin de çocukların dil gelişimine katkı sağlamak 

için kullanılabilecek araçlar arasında görülmektedir480. Bireyin dini gelişiminin dil 

gelişimi ile başladığı düşünüldüğünde481 din ve değer öğretiminde çocukların dil 

gelişimine katkı sağlayıcı dini ve ahlaki motifli atasözlerine okul öncesi eğitim 
                                                            
478 Buharî, Büyû,  38. 
479 Çelik, Atasözlerinden Eğitim İletileri, s. 47-48. 
480 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 22. 
481 Tosun, s. 169. 



118 
 

       
       
 

programında yer almalıdır. Örneğin okul öncesi eğitim programının etkinlikler 

bölümünde bu dönem çocuklarında olumlu tutum ve davranış özellikleri geliştirmek, 

onların din ve ahlak eğitimlerini gerçekleştirebilmek ve onlara doğruluk, dürüstlük, 

paylaşma, diğerkâmlık, şükür ve kanaat gibi erdemleri kazandırabilmek için aşağıdaki 

atasözlerinden yararlanılabilir:  

“Allah’ın bildiği kuldan saklanmaz. Arefe günü yalan söyleyenin bayram günü 

yüzü kara çıkar. Doğrunun yardımcısı Allah’tır” atasözleriyle yalan söylenilmesinin 

kötü bir davranış olduğu, söylenen yalanın mutlaka ortaya çıkacağı ve kişiyi zor 

durumda bırakacağı, diğer taraftan doğru olanların Allah tarafından sevildiği, 

korunduğu ve böyle davrananlara Allah’ın yardım ettiği duygu ve düşüncesi çocuklara 

kazandırılabilir. Bu yaklaşım çocuğa güven duygusu kazandırarak onu doğru söyleme 

konusunda cesaretlendirecektir.  

“İyilik et, denize at, balık bilmezse Hâlık bilir. Ne verirsen elinle, o gider seninle” 

atasözlerinin öğretilmesi ve anlamlarının kavratılması ile her türlü durumda iyilik 

edilmesi gerektiği, yapılan iyiliklerin karşılığının Allah tarafından mutlaka verileceği 

inancı oluşturularak çocuklarda paylaşma ve yardımlaşma duygusunun ortaya çıkmasına 

ve diğerkâmlık duygularının gelişmesine katkı sunulabilir. Bu söz dizinleri çocukların 

ortak edildiği yardım faaliyetleri sonucunda söylenmesi ve bununla ilgili kısa 

bilgilendirme yapılmasının çocuk üzerinde daha kalıcı bir etki bırakacağı 

unutulmamalıdır. 

“Allah kulunu kısmeti ile yaratır. Garip kuşun yuvasını Allah yapar” atasözleri ile 

de Allah’ın her insanı dünyaya rızkı ile gönderdiği dolayısıyla aç gözlülük yaparak 

başkalarının hakkı olan şeyleri almanın yanlışlığı çocuklara öğretilerek onlarda şükür ve 

kanaat duygularının gelişmesine katkıda bulunulabilir. Ayrıca Allah’ın kimsesizlere 

mutlaka yardım ettiği ve onları yalnız bırakmadığı vurgusu yapılarak da çocuklarda 

güven duygusunun gelişmesine yardım edilebilir. Bu onların güven duygularını 

artırarak hayata daha umutlu sarılmalarına ve gelecekle ilgili olumlu beklenti içerisine 

girmelerine ortam hazırlar. Yapılan açıklamalardan hareketle okul öncesi eğitim 

programında sözlü öğretim etkinliği olarak içerisinde dini ve ahlaki motifler bulunan 

atasözlerinden yararlanılarak bu dönem çocuklarının dini ve ahlaki gelişimlerine ve iyi 

alışkanlıklar edinmelerine, aynı zamanda da dini kavram dağarcıklarının 

zenginleştirilmesine dair önemli eğitim fırsatları yakalanabileceğini söyleyebiliriz. 



119 
 

       
       
 

3.1.7. Diyalog 

İki veya daha fazla kişinin bir konu üzerinde karşılıklı konuşması482 şeklinde 

tanımlanan diyalogdan ilk çocukluk evresinde çocuğun gerek okul öncesi eğitiminin 

hedeflerine taşınmasında gerek dini gelişiminin desteklenmesinde gerekse ona İslamî 

kimlik ve şahsiyet kazandırma da sözlü öğretim etkinliği olarak yararlanılabilir.  

Bu etkinlik çeşitli hikâye, masal ve piyes gibi unsurlar dramatize edilip diyaloğa 

çevrilerek yapılabileceği gibi, anne, baba ve öğretmenlerin çocukla karşılıklı soru-cevap 

şeklinde konuşmasıyla da yapılabilir.  İfade edilen etkinlikler paralelinde çocuklara bazı 

bilgiler verilmek suretiyle, başta iman esasları olmak üzere, birçok dini ve ahlaki konu 

öğretilebilir, onların İslâmî kavramları edinmeleri sağlanabilir. Diğer taraftan çocuklar 

helâl haram konusunda ön bilgi sahibi yapılabilir ve örnek alabilecekleri olumlu rol 

modeller gösterilmek suretiyle de onlarda İslâmî kimlik ve şahsiyet kazandırmanın alt 

yapısı oluşturulabilir483.  

Ayrıca dini ve ahlaki motiflerle zenginleştirilmiş diyaloglar yardımıyla çocukların 

düzgün konuşma, kendini ifade etme, söz söyleme adabını öğrenme gibi konularda 

olumlu birçok bilgi, tutum ve davranış kazandırılarak okul öncesi eğitim programında 

çocukların dil gelişim özellikleri ile ilgili olarak belirlenen kazanımların 

gerçekleştirilmesine de ciddi anlamda katkı sağlanabilir484. Dolayısıyla dini ve ahlaki 

motifli diyalog örneklerine okul öncesi eğitim programında yer verilmesi önemli 

görülmektedir. Bahsedilen çerçevede Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin (r.a)’ın yaşlı bir 

amcanın abdestini düzeltme konusundaki hikâyeleri çocukların anlayacağı şekilde 

karşılıklı diyaloğa çevrilerek kullanılabilir. Bu diyalogla birlikte çocuklara hem yaşlı bir 

kişiye onu incitmeden yanlışının nasıl söylenebileceği hususu kavratabilir hem de 

abdestin nasıl alınacağı oyuna dönüştürülerek eğlenceli bir şekilde öğretilebilir.  

Diyaloğun bu amaçla kullanılmasıyla çocukların “hoşgörülü” bireyler olmalarına 

ciddi anlamda katkı sağlanabilir. Ayrıca “Herkesin hata yapabileceğini kavrar. Hatalı 

davranışları fark eder. Hatalı davranışları söylerken nazik davranır. Hatalı davranışları 

hoşgörüyle karşılar”485 vb. kazanımlar gerçekleştirilerek okul öncesi eğitiminin 

                                                            
482 Türk Dil Kurumu, Türkçe sözlük, s. 1560. 
483 Sağlam, Okul Öncesi Eğitimde Sözlü Öğretim Etkinlikleri ve Din Eğitimi, s. 201. 
484 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, Ek 12. 
485 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, Ek 12. 



120 
 

       
       
 

“çocukların sevgi, saygı, sorumluluk, hoşgörü gibi davranışlarının geliştirilmesine 

yönelik ilkesinin486  gerçekleştirilmesine yardımcı olunabilir.  

3.1.8. Biyografiler  
Okul öncesi eğitimin amaç ve ilkeleri dayanak noktası yapılarak “kısa yaşam 

öyküsü”487 olarak tanımlanan biyografilerden de okul öncesi dönemde sözlü öğretim 

etkinliği olarak hem çocuklarda olumlu kişilik geliştirme, onlara güven duygusu 

kazandırma hem de onların iyi alışkanlıklar edinmelerini sağlayarak ilkokula hazırlama 

adına yararlanılabileceği öngörülmektedir.  

Çocukların her yaşta tarihi kahramanlara ilgi ve hayranlık duymaları din ve ahlak 

eğitimi yaparken bu edebî türden yararlanmayı kolaylaştırmaktadır488. Bu itibarla belirli 

yaştan itibaren kendilerine olumlu rol/model arayan çocuklara anne babalarının iyi 

örnek olmalarının yanında din ve ahlaken güzel kişilerin hayatları da tanıtılmalıdır. 

Bunun gerek çocukların irade gelişimlerini sağlama gerekse onlara doğruluk, adalet, 

cesaret, sabır, şükür, paylaşma, diğerkâmlık vb. dini ve ahlaki birçok olumlu davranışın 

çok fazla çaba sarf etmeden kendiliğinden ve kalıcı olarak yerleşmesine ortam 

hazırlayacağı söylenebilir. 

Okul öncesi eğitim programı çocukların yaşadıkları toplumun değerlerini 

tanımalarını, evrensel ve toplumsal değerleri benimsemelerini onların sorumluluk 

bilincine sahip bireyler olarak yetişmeleri açısından önemli görmektedir. Yine program, 

çocukların eleştirel bir şekilde doğrular ve yanlışlar hakkında düşünmelerini ve 

düşüncelerini özgür bir şekilde ifade etmelerini desteklemektedir489. İşte programda 

öngörüldüğü şekilde gerek çocukların doğru ve yanlış üzerinde düşünmelerini sağlama 

gerekse toplumsal değerleri öğrenmelerinde milletimizi, düşünce ve değer yapımızı çok 

yakından ilgilendiren dini ve tarihi olaylardan ve şahsiyetlerden yararlanılabilir. Zira 

uygun kişi ve olay model olarak sunulması durumunda olumlu birçok davranış fazla 

zaman ve enerji harcamadan çocuklara kazandırılabileceği, ahlâken güzel kişilerin 

hayatlarının tanıtılması ile de onların irade gelişimlerine destek olunabilir490 .  

                                                            
486 Okul Öncesi Eğitim Kurumları Yönetmeliği, (2004), T.C Resmi Gazete, 25486, 08.06.2004 
487 Türk Dil Kurumu, Türkçe Sözlük, s. 1567. 
488 Sağlam, Okul Öncesi Eğitimde Sözlü Öğretim Etkinlikleri ve Din Eğitimi, s. 199. 
489 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 11.  
490 Aydın, Ailede Ahlak Eğitimi, s. 380. 



121 
 

       
       
 

Bu durumdan hareketle başta Peygamber Efendimiz ve diğer peygamberlerin,  

sahabelerin hayatları olmak üzere Fatih Sultan Mehmet, Yavuz Sultan Selim, Alparslan, 

Battal Gazi, Mehmet Akif, Mevlana, Yunus Emre, Hacı Bektaş Veli, Hacı Bayram Veli 

gibi din ve devlet büyüklerinin örnek hayatlarına okul öncesi eğitim programında yer 

verilmesi gerektiğini söyleyebiliriz.  Dini ve ahlaki nitelikli olaylar, şahıslar çocukların 

gelişim seviyelerine uygun ve gayet basit bir dille programda işlenmeli ve çocuklara 

aktarılmalıdır. Ayrıca bu materyaller çocukların ilgiyle seyredip dinleyebilecekleri, aktif 

olarak katılabilecekleri oyun, film ve cd haline getirilerek de zenginleştirilmeli ve 

çocukların istifadesine sunulmalıdır. Zira bu tür etkinliklerle çocuklarda anlatılan, 

izletilen şahsiyetlere karşı ilgi, sevgi ve sempati duyguları uyandırılabilir.  

Yine bu tür aktarımlarla çocukların verilen örnek şahsiyetlerle özdeşleşerek 

onların yaptığı güzel davranışları yapmaya ve onlar gibi olmaya çalışmalarına böylelikle 

de dini ve ahlaki birçok değeri kolaylıkla ve kendiliğinden edinmelerine, dine ve sosyal 

hayata daha çabuk uyum sağlamalarına, programda öngörüldüğü şekilde sorumluluk 

bilincine sahip bireyler olarak yetişmelerine katkı sağlanabilir. Bununla birlikte 

çocukların anlayabileceği dil, üslup ve çizimlerle Bedir, Uhud ve Hendek savaşları, 

Mekke'nin fethi, Malazgirt zaferi, İstanbul'un fethi, Çanakkale ve Kurtuluş savaşı gibi 

tarihi olaylara yer verilerek de çocuklarda tarih bilinci oluşturulabilir.  

İfade edilen bu tür olayların gerek ailede gerekse okul öncesi eğitim kurumlarında 

çocuklara anlatılması ile çocukların olumlu şahsiyet ve karakterli bir kişilik sahibi 

bireyler olarak yetişmeleri sağlanabilir491. Okul öncesi eğitimin bu eğitim kurumlarında 

okuyan çocukların iyi alışkanlıklar kazanarak ilkokula hazırlanması amacından 

hareketle de onların millî,  ahlâkî,  insanî, manevî ve kültürel değerleri benimseyen, 

koruyan ve geliştiren;  aile, vatan,  millet sevgisi taşıyan ve bu değerleri daima 

yüceltmeye çalışan492 birey olarak yetişmelerine ortam hazırlayacak eğitim fırsatlar elde 

edilebilir. Yine okul öncesi eğitim programında çocukların gelişim seviyelerine uygun 

olarak düzenlenmiş, resim ve çizimlerle desteklenmiş Kur’an-ı Kerim kıssalarından 

yararlanarak da bu dönem çocuklarının dini ve ahlaki gelişimlerine katkı sağlanabilir ve 

onların sabır, doğruluk, dürüstlük, hoşgörü, paylaşma, yardımlaşma, sevgi, saygı gibi 

ahlak ve fazilet erdemlerini kazanmalarına yardımcı olunabilir.  

                                                            
491 Sağlam, Okul Öncesi Eğitimde Sözlü Öğretim Etkinlikleri ve Din Eğitimi, s. 199. 
492 Milli Eğitim Temel Kanunu, (1973), T.C Resmi Gazete, 14574, 24.06.1973 



122 
 

       
       
 

Örneğin etkili bir okul aile birlikteliği sağlanarak okul öncesi eğitim programda 

Yusuf (a.s)’ın kıssasına yer verilebilir. Resimli, etkileşimli, paylaşımlı öykü okuma 

zamanlarında yer verilecek bu kıssanın evde anne baba okulda ise öğretmenler 

tarafından işlenmesi, kıssadaki ana olay, karakterler hakkında bilgiler verip onlara 

sorular sorularak düşünme ve tahminlerde bulunmalarının istenmesi ve 

yorumlamalarına imkân tanınmasıyla olumlu birçok ahlaki davranış çocuklara 

kazandırabiliriz.  

Bununla birlikte kıssayı anlatırken veya bitirdikten sonra çocuklara; “Yusuf 

(a.s)’ın yerinde siz olsaydınız ne yapardınız?” gibi sorular sorarak, onların kıssa 

kahramanlarının duygularına ortak olmaları sağlayabilir ve kıssadaki rolleri 

benimseyerek, bazı davranışları örnek almalarını ve kendi hayatlarına uyarlamalarını 

temin edebiliriz.  Dua ile Allah’ın yardımına sığınma, sabır, zorluklar karşısında 

yılmama, güzel ahlak, doğruluk, dürüstlük, hatalı davranışları fark etme ve onları 

hoşgörüyle karşılama, kıskançlıktan kaçınma gibi erdemleri Yusuf (a.s)’ın kıssasıyla 

kazandırılabilecek değerlere örnek olarak verebiliriz.  

Hz. Eyyub (a.s)’ın sabrının konu edinildiği Kur’an-ı Kerim kıssasının programda 

yer almasıyla çocuklara, Allah’a dayanıp güvenme ve dua ile O’na bağlanma, zorluklar 

karşısında yılmama, Allah’ın verdiği nimetlere şükretme ve bu nimetlerden ihtiyacı 

olanların faydalanmasını sağlama gibi erdemler kazandırılabilir. Ayrıca insanın zaman 

zaman zor durumlarla karşılaşabileceği, böylesi zamanlarda sabırlı olmanın erdemli bir 

davranış olduğu, zorluklar karşısında pes edilmemesi gerektiği çocuklara öğretilebilir.  

Hz. İbrahim (a.s)’ın kıssasıyla “Allah’a iman” konusunu işlenebilir. Ayrıca 

“Onlara İbrahim’in başından geçenleri de anlat. Günün birinde o babasına ve halkına 

hitaben: “Söyler misiniz: siz neye tapıyorsunuz?” dedi. Onlar da: “Putlara tapıyoruz 

ve onlara tapmaya devam edeceğiz” diye cevap verdiler.!” “İbrahim: Peki dedi, “Siz 

kendilerine dua ettiğinizde onlar sizi işitiyorlar mı? Yahut size fayda veya zarar 

verebiliyorlar mı? “Yok!” dediler, “ama balarımızı böyle bir uygulama içinde bulduk.” 

İbrahim dedi ki: “İyi ama gerek sizin taptığınız gerekse gelip geçmiş babalarınızın 

taptığı şeyler hakkında biraz olsun düşünmediniz mi?”493 ayetlerinden hareketle 

çocukların hayal güçleri,  yaratıcı ve eleştirel düşünme becerileri geliştirilebilir. 

                                                            
493 Şuara Suresi, 26/69-76. 



123 
 

       
       
 

3.2. TAKLİT ETKİNLİKLERİ VE DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ 

Birinin hareketinin veya şekil ve suretinin aynısını yapma, benzemeye veya 

benzetmeye çalışma494 şeklinde tanımlanan taklit, çocuktaki öğrenmelerin ilk ve basit 

şekli olarak görülmekte495 ve çocuğun rolleri öğrenmesinin temelinde taklit ve 

özdeşimin olduğu ifade edilmektedir496.  

Taklidin çocuk eğitiminde bu denli önemli olması onun okul öncesi eğitim 

programında çocuğun yaparak yaşayarak öğrenmesini amaçlayan, tüm gelişimlerini 

destekleyen, daha önceden belirlenmiş amaçları olan, olayları sözel ya da sözel olmayan 

iletişim yöntemleriyle ifade etmeye dayalı, içinde canlandırmaların olduğu bir etkinlik 

olarak ciddi anlamda yer almasına ortam hazırlamıştır497.  

Çocukların dini dünyanın içerisine taklitle girmesi onun bu dönem çocuklarının 

genel eğitimleri yanında din ve ahlak eğitimleri içinde önemli bir işlev görmesine ortam 

hazırlamıştır. Zira taklit, dini yaşayışın, gelenek ve göreneklerin, dua, namaz gibi ibadet 

biçimlerinin tanınıp öğrenilmesinde, öğrenilenlerin tekrarlanarak alışkanlık haline 

getirilmesinde ve dini yaşayışa dönüşmesinde önemli bir etkiye sahiptir. Diğer taraftan 

bireyin ilerde nasıl bir inanca sahip olacağının, nasıl duygulanacağı ve düşüneceğinin alt 

yapısı da taklitle oluşturulmaktadır498.  

Gerek çocuk eğitiminde yeri, gerekse okul öncesi eğitim programında yer 

almasından hareketle okul öncesi eğitiminde kullanılabilecek taklit etkinliklerini ve 

bunların okul öncesi dönem çocuklarının din ve ahlak eğitimleri bağlamında nasıl 

değerlendirilebileceğini ele alalım. 

Taklit etkinlikleri ve din eğitimi ilişkisi çerçevesinde ele alabileceğimiz etkinlikler 

içerisinde tiyatro, kukla ve dramalar önemli bir yer edinmektedir. Zira okul öncesi 

eğitim programında kazanım ve göstergeler ele alınırken çocukların eğlenerek hoşça 

vakit geçirebilecekleri oyunun bir yöntem ve/veya etkinlik olarak kullanılması özellikle 

önerilmekte ve oyun aracılığıyla öğrenmek programın ve okul öncesi eğitimin ayrılmaz 

parçası olarak görülmektedir499.  

                                                            
494 Türk Dil Kurumu, Türkçe Sözlük, s. 2697. 
495 Aydın, Ailede Ahlak Eğitimi, s. 164. 
496 Tosun, , s. 171. 
497 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 18. 
498 Yavuz, Çocukta Dini Duygu ve Düşüncenin Gelişmesi, s. 104. 
499 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 9. 



124 
 

       
       
 

Bu durum çeşitli hikâye ve masallardan seçilen ve çocuğun  ruhuna hoş gelecek, 

onu eğlendirecek tiyatro, kukla ve drama etkinliklerinin dini ve ahlaki motiflerle 

zenginleştirilerek okul öncesi eğitim programında bu dönem çocuklarının dini 

gelişimlerinin desteklenebilmesi ve onların iyi alışkanlıklar kazanabilmeleri içinde 

kullanılabileceğini göstermektedir.   

Örneğin her anlamda insanlığa yol göstermiş peygamberler, sahabeler vb. 

şahsiyetlerin biyografileri, örnek tutum ve davranışları, çocukların seviyesine uygun 

olarak kaleme alınıp, taklit etkinlikleri içerisinde sahnelendiğinde gerek inanç gerek 

ibadet gerekse ahlaki anlamda birçok olumlu tutum ve davranış çocuklara 

kazandırılabilir. 

Bu amaçla Peygamber Efendimizin çocukluğu, peygamber oluşu, Medine’ye 

hicreti, Hz. Hamza ve Hz. Ömer’in müslüman oluşları, bir çocuk olan Hz. Hasan ve Hz. 

Hüseyin efendilerimizin peygamberimiz ile ilgili anıları taklit etkinliği olarak 

düzenlenebilir. Diğer peygamberlerin hayatlarından kesitler sunulabilir. Fatih, Yavuz 

gibi tarihi şahsiyetlerin kahramanlıkları, dini ve ahlaki davranışları oyun içerisinde 

canlandırılabilir.  

Ramazan ve kurban bayramları, sahurlar, bayram ziyaretleri, büyüklerin ellerinin 

öpülmesi vb. olaylar çocuk seviyeleri dikkate alınarak taklit etkinliği olarak 

düzenlenebilir ve çocuklara, çeşitli vesilelerle tanık oldukları bu zaman dilimlerini 

anlatan oyunlar oynatılabilir. Düzenlenen bu etkinliklerle toplumumuzun dinî yaşantısı, 

örf ve âdetleri çocuklara aktarılacağı gibi kardeşlik duygusunun geliştirilmesi 

hedeflenerek de milli birlik ve beraberliğin tohumları da atılabilir500. Bu çerçevede 

içerisinde dini kavramların bulunduğu manilerden, çocuk seviyesine uygun dua 

cümlelerinden yararlanılarak gerek inanç ve ibadet gerekse ahlaki anlamda birçok 

olumlu davranış çocuklara daha eğlenceli ve kalıcı olarak öğretilebilir. Karagöz ve 

Hacivat oyunundan bu amaçla yararlanabiliriz. Okul öncesi eğitim programında gerek 

bu tür etkinliklere önemli oranda yer verilmiş olması gerek programın farklı 

kazanımların eklenmesine imkân tanıyan esnek yapısı gerekse programda hem yaşam 

deneyimlerinin hem de yakın çevrenin eğitim amaçlı olarak kullanılmasının önerilmesi 

bu yararlanabilmeyi mümkün kılmaktadır.  
                                                            
500 İsmail Sağlam, “Okulöncesi Eğitimde Taklit Etkinlikleri ve Din Eğitimi Açısından Değerlendirilmesi”, UÜİFD, 
9(9), 2000, s. 561. 



125 
 

       
       
 

Nitekim okul öncesi eğitim programında “Dramatik Oyun Merkezi” içerisinde yer 

alan kukla perdesi, çeşitli kuklalar vb. materyaller yardımıyla oynanır. Bu etkinlikler 

yardımıyla çocukta sembolik düşünmenin gelişimi desteklenerek onun farklı roller 

almasına, yeni keşiflerde bulunmasına, günlük yaşamdan olayları ve kişileri doğaçlama 

olarak canlandırmasına imkân sağlanır”501 şeklinde açıklama yapılmış ve onun çocuk 

eğitiminde sağlayacağı katkılara vurgu yapılmıştır. 

Okul öncesi eğitim programında taklit etkinliği olarak öykünmeden de 

yararlanarak çocukların dini gelişimlerine katkıda bulunulabiliriz. Örneğin 0-6 yaş 

aralığını kapsayan okul öncesi dönem çocuklarının somut işlemler döneminde 

olmalarından hareketle yukarda ifade edilen amaç doğrultusunda onların ilgi alanlarına 

giren ve hayvanların kendi aralarında konuşmalarının hikâyeye dönüştürülmesiyle 

oluşturulan “Allah’ım Sana İnanmak Ne Güzel”502 adlı masaldan yararlanabiliriz. Bu 

yararlanmanın neticesinde ise çocuklara hem Hz. İbrahim (a.s)’ın kıssasından bahsetme 

ve onlara dini bir şahsiyet sunarak onlarda örnek bir kişilik oluşturma şansı 

yakalayabilir hem de çocuğun anlayabileceği somut bir örnekle Allah’ın varlığı, birliği 

ve gücünden bahsetme fırsatı elde edebiliriz.  

 “Bir varmış, bir yokmuş… İnsanların karnı tokmuş, sırtı pekmiş, Yemyeşil 

memleket dünyada tekmiş... Ulu dağların eteklerinde ilahi söylerken rüzgârlar, erimeye 

başlamış karlar... Mutlu Böcek Bahçesi’nde Mavicik, küçücük kanatlarıyla uçma 

talimleri yapıyor, neşeyle cıvıldıyormuş. Artık havada kalabiliyor, yakın dallara 

konabiliyormuş. Alacakaranlığa kadar çalışmış Mavicik. Sonunda dalın birinde 

yorgunluktan uyuyakalmış. Derken, derinden derine incecik bir ses duymuş: 

— Cızzzz! Cızzzz! Merhaba küçük kuş! 

Yavaşça gözlerini açmış. Bakmış ki karşısında ışıl ışıl bir şey! Korkudan az daha 

daldan düşecekmiş. O ışıltılı şey tekrar cızırdamış: 

— Korkma Mavicik! Ben Yeşilli’nin dostlarından ateş böceğiyim. Adım Işıngül. 

Yeşilli biraz gecikecek. Yalnız kalmaman için beni yanına gönderdi. Mavicik Işıngül’e 

hayretle bakmış. Vücudu ışıl ışıl yanıyormuş. Merakla sormuş: 

— Işıngül kardeş. O ateş seni yakmıyor mu? 

                                                            
501 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 15. 
502 Suzan Çataloluk, “Allah’ım Sana İnanmak Ne Güzel,” Diyanet Çocuk Dergisi, DİB Yayınları, Sayı:368, Mart 
2011, s. 36-37. 



126 
 

       
       
 

— Benim ateşimi Yüce Allah soğuk yaratmış. Kuyruk kısmımda arabaların farları 

gibi bir bölüm var. Orada yağa benzeyen bir maddeyi yakarak ışıl ışıl parlıyorum. 

— Ateş yakıcı değil midir? 

— Evet, ama benim ateşim soğuk... Sevgili Mavicik, Allah isterse yakıcı ateş de 

yakmaz olur. Tıpkı İbrahim (Aleyhisselam)’ı yakmak isteyen Nemrut’un ateşi gibi. 

— Çok merak ettim, demiş Mavicik. Bana anlatır mısın o olayı? O sırada Yeşilli 

gelmiş. Selamlaşmışlar. Yeşilli’den Hz. İbrahim’in hikâyesini anlatmasını istemişler. 

Yeşilli anlatmaya başlamış: 

— Yüce Allah Hz. İbrahim’e peygamberlik vermişti. Kavmi putlara tapıyordu. 

İbrahim (a.s) kavmini imana çağırdı. Bir gece onların bütün putlarını kırdı. Hükümdar 

Nemrut da onu cezalandırmak için ateşe attı. Yüce Allah ateşe dedi ki: “Ey ateş! 

İbrahim’e karşı serin ve esenlik ol!” Ve ateş, Yüce Rabbimizin emrine boyun eğip 

İbrahim’i yakmadı. 

Mavicik hayranlıkla konuşmuş: 

— Yüce Allah küçük böceğin karnında ateş yaratıyor, yakıcı olmuyor. Yakıcı 

ateşe “serin ol” diyor, o da yakmıyor. Yüce Allah ne büyük!.. 

— Evet, demiş Işıngül. Ninem ateş böceklerinin bilgesiydi. O derdi ki: 

“Gökyüzünde ne ateşler var! Ateşten bulutlar, ışınlardan yollar var. Yüce Allah ‘Ol’ 

deyince her şey oluverir.” 

— Daha öğreneceğim ne çok şey var, diye cıvıldamış Mavicik. 

O gece Işıngül ile Yeşilli, Mavicik’e neler neler anlatmışlar…” 

3.3. OYUN ETKİNLİKLERİ VE DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ 

Genel olarak, hoşça vakit geçirmeye yarayan ve belli kuralları olan eğlence503 

şeklinde tanımlanan oyun, hayatın tüm dönemlerinde ilgi görmekle birlikte ilk çocukluk 

evresi olarak adlandırılan okul öncesi dönemin vazgeçilmeyen uğraşı olarak 

değerlendirilmiş ve bu dönem çocuklarının bütün dünyalarının oyundan ibaret olduğu 

ifade edilmiştir504. Çocukların çok yorgun oldukları zamanlarda bile oyuncakları 

üzerinde uyuyuncaya kadar oynamaları hatta hastalıktan yeni çıkmış çocukların güçsüz 

olmalarına rağmen hemen oynamaya başlamaları bu bağlamda değerlendirilebilir505. 

                                                            
503 Türk Dil Kurumu, Türkçe Sözlük, s. 1711. 
504 Abbas Çelik, “Çocuk,  Oyun ve Din Eğitimi”, Atatürk Üniversitesi KKEFD, Sayı:9, 2004, s. 190.  
505 Gövsa, s. 79 



127 
 

       
       
 

Okul öncesi eğitim programında oyun ve onun çocuk eğitimindeki yeri ile ilgili 

olarak yapılan açıklamalar dikkate alındığında onun bu dönem çocuklarının gerek 

eğitimlerinde gerekse hayatlarında ne denli önemli olduğu rahatlıkla görülebilir. 

Programda oyun ve çocuk eğitimindeki yeri ile ilgili olarak etkinliklerin açıklanması 

sırasında bilgi vermekle birlikte burada da yer vermenin bu dönem çocuklarının dini ve 

ahlaki eğitimleri bağlamında programla kurulacak ilişkinin ortaya konulması açısından 

yararlı olacaktır.  

Okul öncesi eğitim programının etkinlikler bölümünde oyunla ilgili şu 

açıklamalara yer verilmiştir: 

“Oyun çocukların uzmanlık alanıdır ve çocukluk döneminin vazgeçilmez 

uğraşıdır. Dolayısıyla oyundan en etkili öğrenme fırsatı olarak yararlanılmalıdır.  Zira 

oyun, çocukların zorunlu değil gönüllü eylemidir. Bu durum çocukları fiziksel ve 

duygusal olarak rahatlattığı için zihinsel olarak da öğrenmeye elverişli bir ortam 

oluşturur. Oluşturulan bu ortam onların tüm deneyim alanlarında gelişim göstermelerine 

katkı sağlar. Oyunla günlük yaşamsal deneyimlerin provası yapılarak gerçek yaşam 

becerilerinin temelleri atılır. Bu çocukta duygusal güvenlik ortamı oluşturur. Çocukların 

oyun oynama gereksinimini karşılayabilmek için de, günlük eğitim programı 

kapsamında farklı türlerde, farklı kazanımlara hizmet edecek çeşitli oyun oynama 

fırsatları sunmak oldukça önemlidir”506.  

Açıklamalar dikkate alındığında oyundan etkili bir öğrenme fırsatı olarak 

yararlanılması gerektiği anlaşılacaktır. Bu durum, çocuğun gelişiminde birçok açıdan 

etkili olan oyunlara yeterli derecede yer verildiği takdirde yapılması gereken işlerin 

yarısının yapılmış olabileceği anlamını taşımaktadır507.   

Zira oyun; çocuğun sosyal, duygusal ve bilişsel yeteneklerinin ortaya çıkmasına 

olanak sağlar. Çünkü çocuk, arkadaşları ile oynarken sadece hoş ve eğlenceli vakit 

geçirmekle kalmaz aynı zamanda kelime hazinesiyle beraber dilini de geliştirir. Ayrıca 

ani kararlar alma, sorulara hızlı cevap verebilme, ilk yanılma ve başarma duygularını 

yaşama ve gerçek hayatta karşılaşılması muhtemel durumlarla ilgili kalıcı alıştırmaları 

yapmada çoğunlukla oyun etkinlikleri içerisinde gerçekleştirilir508.  

                                                            
506 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 21. 
507Aydın, Ailede Ahlak Eğitimi, s. 361-362. 
508 Canan, Hz. Peygamber’in Sünnetinde Terbiye, s. 295.  



128 
 

       
       
 

Yine çocuklar oyun oynayarak kolay, zevkli ve kalıcı öğrenmeyi yakalayabilir ve 

kendilerine hiç kimsenin öğretemeyeceği bazı konuları oyun sırasında yaparak 

yaşayarak öğrenirler509. Dayanışma, oyun araç ve gereçlerini paylaşma, sırasını 

bekleme, başkalarının hakkına dikkat etme ve tüm bunları yaparken de öğretmeninin 

sözünü dinleme gibi ilk temel kuralların öğrenilmesi bu bağlamda değerlendirilebilir510. 

Bu durum çocuğu hareketsizliğin sebep olduğu sıkıntılardan kurtaran, biriken 

enerjisini boşaltarak onu gerilimden, endişelerinin yükünden kurtaran ve içgüdülerini 

temizleyen, saflaştırıp yumuşatan511 oyunun çocuklarının dini ve ahlaki gelişimlerini 

desteklemenin dışında tutulmaması gerektiğini göstermekte ve çocukların genel 

eğitimleri yanında dini gelişimlerine katkı sağlayacak oyunlara da program içerisinde 

yer verilebileceğini ortaya koymaktadır. Zira duygu dinin en önemli boyutunu 

oluşturmaktadır ve bu dönem çocuklarına verilecek din eğitiminde onların duygu ve 

gönüllerine hitap edilmesi önem taşımaktadır512.  

Ayrıca programda çocuğun farklı kazanımlar edinmesine hizmet edecek farklı 

oyun fırsatlarının sunulması ve bu oyunlara günlük programlar içerisinde yer verilmesi 

gerektiği ifade edilmektedir513. Kaldı ki çocuklar gündelik oyunları içerisinde birçok 

dini ve ahlaki kavramla karşılaşmakta ve bunlara oyunlarında yer vermektedirler. 

Örneğin toplu olarak oynanan ve anne, baba, kardeş gibi belirlenen rollere göre hareket 

edilen evcilik oyununda anne-baba-çocuk ilişkisi canlandırılarak evde yaşananlar taklit 

edilir, gelen misafirler karşılanıp onlara ikram edilir. Yine misafirlerin karşılanması ve 

uğurlanması esnasında “Hoş geldiniz, Allah razı olsun, çok şükür iyiyiz, siz nasılsınız, 

Allah’a ısmarladık vb.” dini içerikli kelimeler sıklıkla tekrar edilir. İşte bu 

canlandırmalar çocuğun dini gelişimine uygun ortam oluşturabilir514. Dolayısıyla 

oyundan çocuğun dini ve ahlaki eğitiminde yardımcı ve araç olarak yararlanılmalıdır515. 

Oyun, İslam kaynakları açısından ele alındığında da onun, Kur’an-ı Kerimde bir 

yer hariç516 üzerinde açıkça durulmayan bununla birlikte Peygamber efendimizin 

sünnetinde oldukça geniş bir şekilde yer bulan bir olgu olarak değerlendirildiği 
                                                            
509 Çelik, s. 194. 
510 Selçuk, s. 89. 
511 Gövsa, s. 82.   
512 Tavukçuoğlu, s. 50. 
513 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 21. 
514 Selçuk, s. 90. 
515 Çelik, s. 195. 
516 Yusuf Suresi, 12/11-18.  



129 
 

       
       
 

görülecektir. Dolayısıyla burada oyunun din eğitimindeki yeri daha çok Peygamber 

Efendimizin uygulamalarından hareketle ele alınacaktır.  

Peygamber Efendimiz, maddi ve manevi anlamda hiçbir zararı olmayan oyunlarla 

çocukların oynamalarına müsaade etmiş hatta oyunlarına katılarak onlarla beraber 

oynamış, hoşlarına gidecek bazı lakaplar takarak şakalaşmış ve onları eğlendirmeye 

çalışmıştır517. Örneğin bir kovadan ağzına su almış ve bu suyu henüz beş yaşlarında 

olan Mahmud İbn Rebî adlı çocuğun üzerine püskürtmüş518, Hz. Hasan ve Hüseyin’i 

diğer çocuklarla oynamaları için teşvik etmiş519, sokakta oynayan çocuklara 

rastladığında ise onlara selam vererek iltifatta bulunmuştur520.  

İfade edilen bu durum oyundan çocukların din ve ahlak eğitimin 

yararlanılabileceğini göstermektedir. Örneğin su ile oynama hayallerinden yararlanarak 

çocuklara temizlik ve abdest almayı öğretebiliriz. Bunun için yüze su atmak, su 

tabancası ile oynamak gibi sulu şakalar yaparak işin içine biraz oyun katmaz yeterlidir. 

Bu şekilde çocuk bir taraftan su oynadığını düşünürken bir taraftan da abdest almayı 

öğrenebilecektir521. Ancak oyundan okul öncesi dönem çocuklarının gerek genel 

eğitimlerine gerekse din ve ahlak eğitimlerine istenilen katkıyı sunabilmek için onun 

kullanılmasında bazı hususların göz önünde bulundurulmasını gerekli kılmaktadır.  

Bu hususların başında gerek anne babaların gerekse bu dönem öğretmenlerinin 

nede olsa oyun deyip aşırıya kaçmaktan uzak durmaları ve kontrol edilmediği takdirde 

oyun oynarken de çocuğun olumsuz tutum ve davranış özellikleri kazanabileceğini göz 

önünde bulundurmaları gelmektedir. Oynanacak oyunun gayesiz olması ve tüm vaktin 

oyuna ayrılmasından da kaçınılmalıdır. Ayrıca oyun sırasında çocuk tamamen başıboş 

bırakılarak onun tehlikelere maruz kalmasına izin verilmemelidir522. Bu duruma gerek 

iyi gerekse kötü her şeyin bir tık ötede olmasına fırsat veren internet ortamı örnek 

verilebilir. İşte böylesi ortamlarda oyun oynamasına izin verilen ancak denetimsiz 

bırakılan çocukların gerek sözel gerek görsel gerekse işitsel anlamda birçok uygunsuz 

içerikle karşılaşma olasılıklarının olacağı daima göz önünde bulundurulmalıdır.  

                                                            
517 Buhari, İlim, 18; Ebu Davud, Tereccül,15. 
518 Buhari, İlim, 18; Müslim, Mesacid, 54. 
519 Ebu Davud, Edeb, 136. 
520 Buhari, İsti’zan, 15; Müslim, Selam, 15. 
521 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 291. 
522 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 93. 



130 
 

       
       
 

Avrupa ülkelerinde gerek ailelerde gerekse okul öncesi eğitim kurumlarında 

verilen din eğitimin temelini semboller, resimler ve oyuncaklar gibi dolaylı eğitim araç 

gereçlerinin oluşturduğunu ifade etmiştik523. Dolayısıyla oyun kadar oyuncakların 

seçimi ve onların ifade ettikleri sembolik değerlerin de çocuk eğitiminde büyük önem 

taşıdığı söylenebilir. Bu durum okul öncesi eğitim programında içerisinde dini ve ahlaki 

motifli oyunlarla beraber bu nitelikli oyuncaklarında bu doğrultuda düzenlenmesini 

gerektirmektedir524.  

Buradan hareketle ilk çocukluk döneminde çocuğa verilecek oyuncaklarda, milli, 

dini ve ahlaki yaşantıyı örneklendirecek, hatırlatacak ve bazı kavramları sembolize 

edebilecek özellikler bulunduran Kâbe, Mescid-i Nebi, cami, minare vb. dini 

mekânların maketleri ve yap-bozları, kesme yapıştırma ve boyama etkinlikleri, namaz 

örtüsü, seccade, tesbih ve takke gibi eşyalar, için de cami resimleri, caminin bölümleri, 

namaz kılan çocukların resimleri bulunan boyama kitapları gibi dini değerleri sembolize 

eden oyuncaklar tercih edilmelidir. Böylesi bir tercihle, çocukların bir taraftan dini 

dünyaya adım atmaları sağlanırken, diğer taraftan da dini motifli oyuncakların temsil 

ettiği kavramlarla ilgili sorular yöneltmek suretiyle de onlardaki dini duygunun olumlu 

anlamda gelişim göstermesine ve onların ifade edilen mekânlarla ilgili bilgi 

edinmelerine katkıda bulunulabilir525. 

Oyun ve oyuncaklarla ilgili olarak yukarda ifade edilen durumla sadece 

çocukların dini ve ahlaki gelişimlerine değil, aynı zamanda okul öncesi eğitim 

programında aşağıdaki şekilde belirlenen bilişsel alan kazanımlarının gerçekleşmesine 

de ciddi anlamda katkı sağlanabilir526: 

36-48 Aylık Çocuklar İçin: “8 küple kule yapar. 4 parçalı yap-bozu tamamlar. 

Resmini gördüğü nesneyi tanımlar. Modele bakarak iki nesneden oluşan örüntüyü 

devam ettirir.” 

48-60 Aylık Çocuklar İçin: “4-10 parçalı yap-bozu tamamlar. Verilen iki yarımı 

birleştirerek bütün oluşturur.10 küple kule yapar. Kısa bir süre önce gördüğü nesne/kişi/ 

resimle ilgili sorulan sorulara cevap verir. Resimlerdeki eksik parçaları modele bakarak 

tamamlar.”  
                                                            
523 Başkurt, s. 117. 
524 Çelik, s. 195. 
525 Tavukçuoğlu, s. 56. 
526 MEB., Okulöncesi Eğitim Programı, Ek 12. 



131 
 

       
       
 

60-72 Aylık Çocuklar İçin: “10-25 parçalı yap-bozu tamamlar. Geometrik 

şekilleri birleştirerek yeni şekiller oluşturur. Eşleştirme, ilişki kurma, gruplandırma ve 

sıralamayı nasıl yaptığını açıklar. Kısa bir süre gösterilen bir resimdeki ayrıntıları 

hatırlar. Bir dizi içerisindeki nesnelerin birbirlerine göre konumlarını söyler.” 
Sonuç olarak diyebiliriz ki okul öncesi eğitim programında da değinildiği üzere 

oyun çocukluk döneminin vazgeçilmez uğraşıdır ve bu açıdan da ondan en etkili 

öğrenme fırsatı olarak yararlanılması gerekmektedir. Zira oyunun hem kendisi hem 

araçları hem de arkadaşları bilgi davranış ve anlayış kazandırmada etkide 

bulunmaktadır527. Diğer taraftan okul öncesi dönemde edinilen bilgiler sonucunda 

oluşan yargılar daha sonraki dönemlerde edinilen yargılara göre kıyas kabul etmeyecek 

derecede baskındır528.  

Çocuğun kendini en iyi ifade ettiği ve kritik düşünme becerilerini oyunla 

kazandığı düşünüldüğünde ve onun farklı türlerde farklı kazanımlara hizmet edecek 

şekilde düzenlenebilme özelliğinden hareketle oyundan okul öncesi eğitim programında 

bu dönem çocuklarının din ve ahlak eğitiminde de etkili bir öğrenme fırsatı olarak 

yararlanılması gerektiğini söyleyebiliriz. Diğer taraftan okul öncesinin “Çocukların 

beden, zihin, duygu gelişmesini ve iyi alışkanlıklar kazanmasını sağlayarak onları 

ilkokula hazırlamak”529 şeklindeki amaçları göz önünde bulundurulduğunda da bu 

amaçların gerçeğe dönüşmesinde dini ve ahlaki motifli oyunlardan yararlanılmalıdır. 

3.4. İŞ (SANAT) ETKİNLİKLERİ VE DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ  

Çeşitli sanatsal teknikler olarak da değerlendirebileceğimiz iş etkinliklerini kolaj 

ve üç boyutlu çalışmalar, kesme, yırtma-yapıştırma, boyama çalışmaları şeklinde 

sıralayabiliriz. Ayrıca bir sanatçının atölyesinin ziyaret edilmesini ve bir müze veya 

galeriye gezi düzenlenmesini de iş ve sanat etkinlikleri içerisinde değerlendirebiliriz530.  

Okul öncesi eğitim programında iş ve sanat etkinliklerinin çocukların kendilerini 

ifade etmelerine ve iletişim becerilerini geliştirmelerine yardımcı olduğu, çocuğun 

kendini, içinde bulunduğu kültürü ve diğer kültürleri daha iyi anlamasına olanak 

tanıyarak farklılıklara saygı duymasına katkı sağladığı üzerinde durulmaktadır531.  

                                                            
527 Çelik, s. 196.  
528 Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, s. 108. 
529 MEB., Okul Öncesi Eğitim Kurumları Yönetmeliği, (2004), T.C Resmi Gazete, 25486, 08.06.2004 
530 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 20. 
531 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 19. 



132 
 

       
       
 

Programda verilen açıklamalar incelendiğinde; “Çocukların beden, zihin ve duygu 

gelişmesini ve iyi alışkanlıklar kazanmasının sağlanması, çocuklara sevgi, saygı, iş 

birliği, sorumluluk, hoşgörü, yardımlaşma, dayanışma ve paylaşma gibi davranışların 

kazandırılması ve çocukların ilkokula hazırlanması”532 şekilde belirlenen okul öncesi 

eğitimin amaçları ile iş ve sanat etkinliklerinin yakın ilişki içerisinde oldukları 

görülecektir.   

Buradan hareketle gerek okul öncesi eğitim programında gerekse bu dönem 

eğitiminin amaçları içerisinde yer verilen iş(sanat) etkinlikleri kullanılarak bu dönem 

çocuklarının dini ve ahlaki gelişimlerine katkıda bulunulabileceği söylenebilir. Burada 

yapılması gereken okul öncesi eğitim programında yer verilen kes-yap, kolaj, üç 

boyutlu çalışmalar, yırtma-yapıştırma, boyama, kule yapma, yumuşak malzemeler 

kullanılarak yapılan değişik şekiller gibi iş(sanat) etkinliklerinin içerisine dini ve ahlaki 

motifli etkinliklerin eklenmesidir. Örneğin çocuklara yumuşak malzemelerden ve 

resimlere bakarak namaz kılan, dua eden insanların şekilleri, minare, ay ve yıldız gibi 

geometrik şekiller yaptırılabilir.  Diğer taraftan çocuklar bütün bunları yaparlarken 

onların ilgili şeyler hakkında sorular sormalarına fırsat verip  bu sorulara çocukların 

anlayabileceği şekilde kısa, net ve doğru cevaplar vererek de kendi dini ve ahlaki alt 

yapısını oluşturmasına katkı sağlanabilir.  

Bu eklemenin yapılmasıyla beraber diğer etkinliklerde olduğu gibi iş (sanat) 

etkinlikleri ile de hem çocukların dini gelişimlerine hem de okul öncesi eğitim 

programında 36-72 aylık çocukların motor gelişim özellikleri ile ilgili olarak belirlenen 

kazanımların edinilmesine katkıda bulunulabilir. “Yumuşak malzemeleri kullanılarak 

değişik şekiller oluşturulması, verilen basit şekillerin kesilmesi, baskı-yapıştırma 

işlerinin ve 8 küple kule yapılması, sembollerin kopya edilip nesnelerin ipe dizilmesi, 

yumuşak malzemeler kullanılarak 2-3 parçalı kompozisyonların oluşturulması ve 

modele bakarak daire, üçgen, kare ve dikdörtgen çizilmesi”533 kazanımlarını bu 

çerçevede değerlendirebiliriz. Buradan hareketle iş (sanat) etkinliklerinden de okul 

öncesi eğitim programında din öğretimi faaliyeti gerçekleştirme adına etkili bir öğrenme 

fırsatı olarak yararlanılabileceğini söyleyebiliriz. 

 
                                                            
532 MEB., Okul Öncesi Eğitim Kurumları Yönetmeliği, (2004), T.C Resmi Gazete, 25486, 08.06.2004 
533 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 10. 



133 
 

       
       
 

3.5. MÜZİK ETKİNLİKLERİ VE DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ 

Okul öncesi eğitim programında müzik etkinlikleri, çocukların hem bilişsel, 

sosyal duygusal, motor ve dil gelişimlerini destekleyen, hem de müziksel gelişim 

sürecini olumlu yönde etkileyen çalışmalar şeklinde tanımlanmış, ayrıca müzik 

yardımıyla çocukların sosyal duygusal gelişimleri desteklenerek özgüven kazanmalarına 

yardımcı olunabileceği üzerinde durulmuştur534. Diğer taraftan da eğitici ve öğretici 

çocuk şarkıları, ezgili saymaca, bilmece, tekerleme ve atasözleri gibi müzik 

etkinliklerinin çocukların dil gelişimine katkı sağlamak için kullanılan araçlar olduğu, 

çocuğun bunları söylerken hem zevk alacağı, hem de doğru ve akıcı konuşma becerileri 

kazanacağı ifade edilmiştir535.  

Programda verilen açıklamalara bakıldığında bunların okul öncesi eğitimin 

“Çocukların beden, zihin ve duygu gelişmesini ve iyi alışkanlıklar edinmelerini aynı 

zamanda da Türkçeyi doğru ve güzel konuşmalarını sağlamak”536 şeklindeki amaçları 

ile örtüştüğü görülecektir. Buradan hareketle okul öncesi eğitim programı din eğitimi 

ilişkisi bağlamında müzik etkinliklerini ele alalım.  

İnsandaki tüm davranışların duygulardan kaynaklandığı gibi dinin de duygulardan 

kaynaklandığı belirtilmiştir537. Ayrıca okul öncesi dönemde dinin duygu yönüne ağırlık 

verilmesi gerektiği ifade edilmiş ve dini terimlerin çocuklar tarafından şiir, şarkı vb. 

duygusal anlamda bazı faaliyetlerle yaşandığı takdirde gerçek anlamını 

bulabileceğinden söz edilmiştir538. Bu durum sağladığı duygusal doyum dayanak 

noktası yapılarak müzik etkinliklerinden de etkili bir din eğitimi faaliyeti olarak 

yararlanılabileceğini göstermektedir. Burada yapılması gereken programda yer verilen 

eğitici öğretici çocuk şarkıları, ezgili saymaca, bilmece, tekerleme vb. müzik 

etkinliklerinin içerisine dini ve ahlaki motifli çocuk ilahilerinin, şiirlerin, ritimli 

duaların, salâtü selamların, Allah’ın isimlerinin, besmele ve Kelime-i Tevhidin, yemek 

dualarının yer almasını sağlamaktır. Böylesi bir yaklaşımla okul öncesi dönem 

çocuklarının gerek dini ve ahlaki kavramları öğrenmelerine gerekse din dillerinin 

gelişmesine katkıda bulunulabilir.  

                                                            
534 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 22. 
535 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 22. 
536 Okul Öncesi Eğitim Kurumları Yönetmeliği, (2004), T.C Resmi Gazete, 25486, 08.06.2004 
537 Tavukçuoğlu, s. 54.  
538 Selçuk, s. 87. 



134 
 

       
       
 

Yapılan açıklamalardan hareketle Okul Öncesi Eğitim Programı Din Eğitimi 

İlişkisi çerçevesinde yer verilebilecek dini ve ahlaki motifli müzik etkinlikleri ile bu 

dönem çocuklarının genel eğitimleri yanında din eğitimlerine ne gibi katkılar 

sağlanabileceği, sağlanacak bu katkıyla okul öncesi eğitimin amaç, ilke ve 

kazanımlarının gerçekleştirilme düzeylerine olası etkilerini ele alabiliriz.  

İfade edilen amaçların gerçekleştirilmesinde şu çocuk ilahilerinden din ve ahlak 

öğretiminde yararlanılabilir: 

Teşekkür ederim Allah'ım 

Seni çok seviyorum Allah'ım  

Sen ganisin, sen rahimsin, sen kerimsin Allah'ım  

Sen seversin, sevilirsin sen tek birsin Allah'ım  

Bir gül aldım elime  

Görmem için göz verdin  

Koklamaya burnumu,  

Tutmam için el verdin.  

Teşekkür ederim Allah'ım  

Seni çok seviyorum Allah'ım  

Anneciğimin sesini  

Duymaya kulak verdin.  

Ondan dua öğrendim  

Söylemeye dil verdin.  

Teşekkür ederim Allah'ım,  

Seni çok seviyorum Allah'ım  

Sen ganisin, sen rahimsin, sen kerimsin Allah'ım  

Sen seversin, sevilirsin sen tek birsin Allah'ım  

Teşekkür ederiz Allah'ım,  

Seni çok seviyoruz Allah'ım539. 

 
                                                            
539 Ertuğrul Erkişi, Teşekkür Ederim Allah’ım, Erişim Tarihi: 15 Mart 2013, http://www.forumdas.net/karisik-
sozler/minik-dualar-ilahi-sozleri-13484/ 



135 
 

       
       
 

Yemekten önce Bismillah,  

Sonrası Elhamdülillah 

Dün yemeğe başlarken 

Babam bismillah dedi. 

Yemeğini yedikten sonra 

Elhamdülillah dedi. 

Sonra sordum babama  

Bismillah ne demektir? 

Sonra sordum anneme 

Elhamdülillah nedir? 

Babam dedi yavrucuğum; 

Yemeği bize Allah verir 

Onun için de başlarken 

Onun adı hep söylenir. 

Yemeği bitirdikten sonra 

O'na teşekkür edilir. 

Yemeği bitirdikten sonra 

Elhamdülillah denir. 

Yemekten önce Bismillah,  

Sonrası Elhamdülillah540. 

Görüldüğü gibi örneği verilen ilahi, ritimli dua gibi müzik etkinlikleri yardımıyla 

okul öncesi dönem çocuklarına Allah sevgisi kazandırılabilir. O’nun güzel isimleri, tüm 

güzellikleri verenin Allah olduğu bunun için de ona teşekkür edilmesi gerektiği, 

besmelenin nerede ve neden dendiği, Elhamdulillah’ın anlamı, neden söylendiği 

çocuklara kolaylıkla öğretilerek onların “şükretme” bilinci kazanmaları temin edilebilir, 

“Teşekkür etme” gibi nezaket sözcüklerini kullanmaları sağlanabilir. Sonuç olarak da 

yemek yeme adabı ve sofra kuralları onların anlayacağı şekilde ve kalıcı olarak 

öğretilebilmesi adına önemli eğitim fırsatları yakalanabilir. Ayrıca okul öncesi eğitimin 

“Çocukların beden, zihin ve duygu gelişmesini, iyi alışkanlıklar edinmelerini ve 

                                                            
540 Erkişi, Yemek Duası, Erişim Tarihi: 15 Mart 2013, http://www.forumdas.net/karisik-sozler/minik-dualar-ilahi-
sozleri-13484/ 
 



136 
 

       
       
 

Türkçeyi doğru ve güzel konuşmalarını sağlayarak onları ilkokula hazırlanması”541 

amaçlarının gerçekleştirilmesine de ciddi anlamda katkı sağlanabilir.  

Zira çocuklar bu ilahileri, ritimli duaları söyleyerek hem eğlenecek hem de bunlar 

içerisinde geçen dini ve ahlaki birçok kavram hakkında bilgi sahibi olabileceklerdir. İşte 

tüm bunları yaparken de Türkçeyi doğru ve güzel konuşarak kendilerini rahat bir şekilde 

ifade edebilmeyi öğrenecek aynı zamanda da rahat ve doğru konuşma becerileri 

kazanacaklardır. Sonuç olarak da okul öncesi dönem eğitim programında; “Sesler 

arasındaki farklılıkların söylenmesi, verilen sese benzer seslerin çıkarılması, sesinin 

tonunun, hızının, şiddetinin ayarlanması, sıralı ve bileşik cümlelerin kurulması, işaret ve 

kişi zamirlerinin kullanılması, akıcı konuşarak yetişkinlere duygu ve düşüncelerin 

anlatılması vb.”542 kazanımlarını gerçekleştirme anlamında önemli eğitim fırsatları 

yakalayabilecektir.  

Buradan hareketle müzik etkinliklerinden okul öncesi dönem çocuklarının dil ve 

sosyal gelişimlerinin desteklenmesinin yanında dini ve ahlaki gelişimlerine de hizmet 

edecek şekilde yararlanılmasının birçok açıdan fayda sağlayacağını söyleyebiliriz. 

Dolayısıyla okul öncesi eğitim programında belirlenen amaçlar doğrultusunda 

çocukların yetiştirilebilmeleri için tüm alanlarla olduğu müziksel etkinlik anlamında da 

duygusal yönüne ağırlık verilerek din eğitiminin sunacağı imkânlar göz ardı 

edilmemelidir. Bunun için ise hem çocukların bilişsel, sosyal duygusal, motor ve dil 

gelişimlerini destekleyen hem de onların müziksel gelişim sürecini olumlu yönde 

etkileyen dini ve ahlaki motifli ilahilere, ritimli dua ve şiirlere, ezgili saymaca ve 

bilmecelere okul öncesi eğitim programında gündelik veya haftalık müzik saati 

içerisinde yer verilmesi önem arz etmektedir. 

3.6. MATEMATİK ETKİNLİKLERİ VE DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ 

İlişki kurma, eşleştirme, gruplama, örüntü oluşturma, sıralama, sayma, toplama-

çıkarma, geometrik şekilleri (sembolleri) tanıma ve grafik hazırlama gibi çalışmaları 

bünyesinde barındıran matematik etkinliklerinin543 çocukların günlük hayatta 

karşılaşabilecekleri örneklerle de verildiği takdirde okul öncesi dönem çocuklarının dini 

ve ahlaki gelişimlerine büyük oranda katkı sağlayacağı söyleyebiliriz.  

                                                            
541 Okul Öncesi Eğitim Kurumları Yönetmeliği, (2004), T.C Resmi Gazete, 25486, 08.06.2004 
542 Kazanımlarla İlgili Ayrıntılı Bilgi İçin Bkz., MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, Ek 12. 
543 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s, 18. 



137 
 

       
       
 

Matematik etkinlikleri ile ilgili olarak okul öncesi eğitim programının tanıtımına 

yönelik yaptığımız açıklamalar göz önünde bulundurulduğunda, etkinlikler içerisinde bu 

dönem çocuklarının din eğitiminde kullanılabilecek birçok materyal bulunabileceği 

görülecektir. Zira çocuklar, gündelik hayatları içerisinde dört kitap, iman ve İslâm’ın 

şartları, dört büyük melek, namaz ve boy abdestlerinin farzları gibi sayısal olarak ifade 

edilen birçok dini kavramla beraber cami, türbe, minare, ay ve yıldız gibi dini geometrik 

şekillerle de karşılaşmaktadırlar.  

Buradan hareketle okul öncesi eğitim programının matematik etkinlikleri içerisine 

sayı ve sembolle ifade edilebilecek dini ve ahlaki motifleri yerleştirerek bu dönem 

çocuklarının programda öngörülen kazanımlarının yanında dini ve ahlaki gelişimlerine 

de katkıda bulunulabileceği söylenebilir. Nitekim Avrupa ülkelerinde gerek ailelerde 

gerekse okul öncesi eğitim kurumlarında verilen din eğitiminin temelini sembollerin544 

oluşturuyor olması matematik etkinliklerinin okul öncesi dönemde çocuklarının genel 

eğitimleri yanında din eğitimleri çerçevesinde de kullanılabileceğini ve bunun 

çocukların duygusal gelişimleri açısından faydalı olacağını göstermektedir.  

Matematik etkinliklerinin okul öncesi dönem çocuklarının din eğitimi bağlamında 

kullanılabileceği bir yönüyle de programın yapısından kaynaklanmaktadır. Zira okul 

öncesi eğitim programı kazanımlarına bakıldığında nesneler kullanılarak 10’a kadar 

toplama ve çıkarma işlemlerinin yaptırılabileceği, 1’den 20'ye kadar olan rakamların 

sıralatılıp saydırılabileceği ve 6-10 nesnenin herhangi bir özelliğine göre 

gruplandırılabileceği545 gibi kazanımlar üzerinde durulduğu görülecektir. İşte 1-10 ve 1-

20 sayı aralığında yer alan İslâm’ın şartları, inanç esasları, kutsal kitaplar ve 

gönderildiği peygamberlerin adları, beş vakit namaz ve rekât sayıları, dört büyük melek 

adları, abdestin farzları vb. birçok dini kavram abaküs kullanılarak çocuklara 

öğretilebilir. Yine yumuşak malzemeler kullanılarak ay ve yıldız, namaz kılan ve dua 

eden insan figürleri, cami, minare vb. dini mekân çalışmaları çocuklara yaptırılabilir.  

Okul öncesi eğitim programı din eğitimi ilişkisi doğrultusunda yaptırılacak bu 

çalışmalar neticesinde çocukların din ve ahlak eğitimlerine katkı sağlamının yanında 

okul öncesi dönem eğitim programında 36-72 aylık çocukların bilişsel gelişimleriyle 

ilgili olarak belirlenen birçok kazanım gerçekleştirilebilir.  
                                                            
544 Başkurt, s. 117. 
545 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, Ek 12. 



138 
 

       
       
 

“4-10 ve 10-25 parçalı yap-bozların tamamlanması, 10 küple kule yapılması, aynı 

sayıdaki nesne gruplarının eşleştirilmesi (dört kitap-gönderildiği peygamber ve dört 

büyük melek- görevleri eşleştirmesi gibi). Yine 1’den 10'a kadar olan nesne grupları ile 

rakamlar arasında ilişki kurulması, geometrik şekillerin ve günlük yaşamda kullanılan 

sembollerin tanınması, 1'den 10'a kadar olan nesneler kullanarak toplama ve çıkarma 

yapılması”546 kazanımlarının gerçekleştirilmesi program-din eğitimi ilişkisine örnek 

olarak verilebilir. 

3.7. TÜRKÇE ETKİNLİKLERİ VE DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ 

Okul öncesi eğitim, çocukların Türkçeyi doğru ve güzel konuşmalarını, aynı 

zamanda da onların en iyi şekilde ilkokula hazırlanmasını amaç edinmektedir. Buradan 

hareketle de çocukların Türkçeyi düzgün kullanmasını, sesleri çıkarabilmesini, farklı 

sözdizimsel yapıları anlama ve kullanmasını, dinleme becerilerini kazanmasını, duygu 

ve düşüncelerini sözel ve sözel olmayan yollarla ifade etmesini, ses tonunu ayarlamasını 

ve sözcükleri doğru üretmesini sağlamak Türkçe etkinliğine bağlanmıştır. Bunların yanı 

sıra Türkçe etkinliklerinin önemli işlevlerinden birisi olarak da çocukların kitaplara 

karşı olumlu tutum geliştirmelerini desteklemek ve onlara kitap sevgisini aşılamak” 

olduğu belirtilmiştir547.  

Ayrıca dil ve erken okuryazarlık arasında yakın bir ilişkinin varlığından söz 

edilerek de okuma yazmadan farklı olan erken okuryazarlığın, özellikle okul öncesi 

dönemde dil becerilerini geliştirmeye yönelik eğitim programları ile desteklendiğinde 

çocukların gelecekteki okuryazarlık başarılarında önemli rol oynayacağı üzerinde 

durulmuştur. Çocukların dil gelişimi ile ilgili olarak ise tekerleme söyleme, parmak 

oyunu oynama, şiir okuma, bilmece sorma, sohbet etme, resimli, etkileşimli ve 

paylaşımlı okuma, öykü anlatma, taklit oyunları, dramatizasyon, öykü tamamlama, 

başka öykü oluşturma, öyküyü tekrar anlatma, bir öyküyü resimlendirme ve resimlerden 

yeni bir öykü oluşturma gibi etkinlik örnekleri hazırlanmıştır548. 

Yapılan açıklamalara bakıldığında okul öncesi eğitim programı-din eğitimi ilişkisi 

çerçevesinde yer verilen diğer etkinliklerle Türkçe etkinliklerinin yakın bir ilişkisinin 

var olduğu görülecektir. Zira insan iletişiminin en önemli aracı olan dil, din ve ahlaki 

                                                            
546 Kazanımlarla İçin Bkz., MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, Ek 12. 
547 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 20. 
548 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 20. 



139 
 

       
       
 

kavramlarda dâhil olmak üzere bir kişiden diğerine aktarılacak tüm konuları ihtiva 

etmektedir549. Bu durum bizleri çocuğun gelişimini tamamladığı manevi hayatın odak 

noktası ağırlıklı olarak dil üzerine bina edildiği, bireyin dinî gelişiminin dil gelişimi ile 

başladığı ve onu biyolojik kişilikten manevi kişiliğe götüren en etkili aracın dil olduğu 

sonucuna götürmektedir550.  

Buradan hareketle çocuğun dil gelişiminin, sağlıklı bir şekilde gerçekleştirilmesi 

dini gelişiminin gerçekleştirilmesi arasında yakın bir ilişkinin var olduğunu 

söyleyebiliriz. Peygamber Efendimizin her çocuğun fıtrat üzere doğduğu, konuşmaya 

başlayıncaya kadar bu halin devam ettiği, konuşmaya başladıktan sonra ise anne ve 

baba tarafından kendi değer yargılarına göre değiştirildiğini551 beyan eden fıtrat hadisi 

göz önünde bulundurulduğunda dilin yani konuşabilme yeteneğinin çocuğun 

gelişiminde, fıtrat halinin değişimini başlatacak kadar önemli olduğu rahatlıkla 

görülecektir.   

Dolayısıyla çocukların dil gelişimlerinde bu denli önemli bir etkiye sahip olan 

Türkçe etkinliklerin dini ve ahlaki değerlerin öğretimi ve aktarımının dışında tutulması 

düşünülemeyeceği gibi çocukların doğru ve güzel konuşmaları istenen Türkçenin de 

sadece maddi alanla sınırlı tutulması düşünülemez. Çünkü çocuklar çevreleri ile olan 

iletişimleri neticesinde ister istemez, olumlu veya olumsuz bir din dili 

geliştirebilmektedirler. Diğer bir ifadeyle çocuklar dini kişilikleri çevrelerinin özellikle 

de anne babalarının manevi hayatlarını dile yansıtmaları neticesinde değişim 

gösterebilmektedir.  

Haddi zatında dinin anlaşılmasının büyük ölçüde kişilerin dil yeteneğine, kelime 

ve kavramları doğru anlamalarına bağlı olduğu söylenebilir. Bu açıdan bakıldığında dil 

yeteneğinin din açısından geliştirilmesine eğitimin tüm kademelerinde ihtiyaç 

duyulmakla birlikte bu ihtiyacın giderilmesi özellikle okul öncesi dönemde bir görev 

olarak görülmelidir. Zira sahip olunacak dinin belirlenmesi dil öğreniminin 

tamamlanmasıyla mümkün olabilmektedir552. Çocuklarının fıtri olarak sahip oldukları 

dini inancı değiştirebilecek bir etkiye sahip dil öğreniminin temelleri ise okul öncesi 

dönemde çocukların konuşmaya başlamalarıyla birlikte atılmaktadır. 
                                                            
549 Dil Gelişimi İle İlgili geniş Bilgi İçin Bkz., Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 56-61. 
550 Tosun, , s. 168-169. 
551 Buhari, Cenaiz, 80, 92, 93; Müslim, Kader 22, 23; Ebu Davud, Sünnet, 17. 
552 Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, s. 51-52. 



140 
 

       
       
 

Öyle ise bu etkinlik türünün çocuğun dil ve sosyal gelişimi yanında dini ve ahlaki 

gelişimine de hizmet edecek şekilde kullanılması ve okul öncesi eğitim programında 

dini ve ahlaki motifli Türkçe etkinliklerine yer verilmesi bir zorunluluk ve görev olarak 

görülmelidir.  

Nitekim Peygamber efendimizin konuşmaya başlayan çocuklara birtakım dînî 

nitelikli cümleler ve ayetler ezberlettiğine dair rivayetler göz önüne alınarak çocuğun dil 

gelişimi ile birlikte konuşmaya başladığı çağdan itibaren dînî eğitimin de 

başlayabileceği söylenmiştir. Buradan hareketle de çocuğun dil yeteneği açılmaya 

başlayınca ona öğretilecek ilk sözünün Allah olması gerektiği, bu kelimenin çocuğa sık 

sık söylenmesi ve onun da söylemesi sağlanmalıdır553 şeklinde görüşlerin ortaya 

konulması dilin din eğitimindeki yerini ortaya koymasına örnek gösterilebilir. 

Okul öncesi eğitimin çocukların ilkokula hazırlanması ile ilgili amacı hareket 

noktası yapıldığında da Türkçe etkinlikleri içerisinde dini ve ahlaki motifli etkinliklere 

yer verilmesi gerektiği görülecektir. Ancak burada okul öncesi eğitim programı-din 

eğitimi ilişkisi çerçevesinde bir kısım çalışmaların yapılması gerekmektedir. Bu amaçla 

öncelikli olarak dini içerikli tekerleme, şiir ve bilmeceler hazırlanmalı ve çocuklarla 

yapılacak sohbetlere dini temaların katılması sağlanmalıdır. Yine bu dönem çocuklarına 

din eğitimi verirken onların dini gelişim özellikleri, ilgi ve ihtiyaçları gözetilerek 

dinlemeye meyilli oldukları hikâye ve masallardan da yararlanılmalıdır. Böylesi bir 

yararlanmayla çocukların, dine ve sosyal hayata daha iyi uyum sağlamaları ve moral 

değerleri daha kolay benimsemeleri kolaylaştırılabilir. 

Ayrıca günlük ve aylık planlar içerisine yerleştirilen ve görsel olarak 

zenginleştirilmiş dini ve ahlaki motifli Türkçe materyallerle resimli, etkileşimli ve 

paylaşımlı kitap okuma, öykü anlatma, taklit oyunları, öykü tamamlama, başka öykü 

oluşturma, öyküyü tekrar anlatma, bir öyküyü resimlendirme vb. çalışmalar yapılabilir.  

Örneğin peygamber efendimizin hayatından parça parça kesitler sunarak çocukların 

peygamberimizi tanımaları, ona ilgi ve sevgi duymaları sağlanabilir. Yine etkinlikler 

içerisinde yer verilecek ahlaken güzel kişilerin hayatlarıyla saygı, hoşgörü, doğruluk, 

şükür, kanaat, paylaşma, yardımlaşma, adalet, cesaret, diğerkâmlık gibi birçok değerin 

çocuklara kazandırılması adına önemli eğitim fırsatları yakalanabilir.  

                                                            
553 Mahmut Çamdibi, Şahsiyet Terbiyesi ve Gazali, MÜİFV Yayınları, İstanbul 1994, s. 201-211. 



141 
 

       
       
 

Diğer taraftan Okul Öncesi Eğitim Programı-Din Eğitimi İlişkisi doğrultusunda 

yapılacak bu çalışmalarla çocukların Türkçeyi düzgün kullanmasına, sesleri 

çıkarabilmesine, farklı sözdizimsel yapıları anlama ve kullanmasına, dinleme 

becerilerini kazanmasına, duygu ve düşüncelerini sözel ve sözel olmayan yollarla ifade 

etmesine, ses tonunu ayarlamasına ve sözcükleri doğru üretmesine katkı sağlanabilir. 

Ayrıca onların din dillerinin ve dini kavram dağarcıklarının zenginleşmesine de elverişli 

ortamlar oluşturulabilir.  

Okul öncesi eğitim programı din eğitimi ilişkisi çerçevesinde bu dönem 

çocuklarının din ve ahlak eğitimlerinde yararlanılabilecek oldukça zengin kaynaklara 

sahip olmakla birlikte bunlardan birkaç örnek üzerinde durarak konumuzu 

örneklendirebiliriz. Aşağıdaki şiirlerden bu amaçla yararlanabiliriz. Bu şiirlerin 

öğretilmesiyle okul öncesi dönem çocuklarına bir taraftan Peygamber Efendimizi 

tanıtabilir, onların Allah’a sevgiyle yaklaşmalarını sağlayıp O’na inanmalarının 

temellerini atabilir diğer taraftan da din dillerinin gelişmesine ve dini kavram 

dağarcıklarının zenginleşmesine katkıda bulunabiliriz. 

Annesi Âmine Hatun,   Yirmi nisan pazartesi, 

Abdülmuttalip’e torun,  Beş yüz yetmiş bir gecesi, 

İsmail’den gelir soyun.  Doğdu cihan bir tanesi. 

Muhammed aleyhisselam!  Muhammed aleyhisselam!554.   

Allah’ım sevdim seni,      Kötülere uydurma,          Anam babam kardeşim,  

Sen de sev koru beni.      Yanlış işler yaptırma.      Sevdiklerim milletim. 

Sağlık ve afiyet ver,     Hayat boyu ışık tut,         Hep inandık bağlandık 

Yarattın büyüttün beni.    Doğru yoldan saptırma,   Rabb'imizsin sen bizim...555.  

Yine aşağıdaki “Besmele” adlı şiirin okul öncesi dönemde çocuklara ezberletilip 

koro halinde söyletilmesiyle de onlara besmelenin ne olduğundan bahsedebilir, onlarla 

anlamı üzerinde konuşulabilir, onun nerelerde ve neden söylendiği konusunda çocukları 

bilinçlendirebiliriz. Sonuç olarak da çocuklara, sahip olduğu güzellikleri verenin Allah 

olduğu dolayısıyla verilen bu güzelliklerden faydalanırken ismi anılarak O’na teşekkür 

edilmesi gerektiğini öğreterek “şükretme” bilinci kazandırabiliriz.  

                                                            
554 Muzaffer Çağlar, “Hz. Muhammet”, Diyanet Dergisi, Sayı:100, Ankara 1999, s. 47. 
555 Taner Şenay, Çocuğun Duası, Erişim Tarihi: 21 Mart 2013 
http://www.dinahlak.com/index.php?option=com_content&task=view&id=322 



142 
 

       
       
 

Yatarken gece        Abdest alırken,     Evlere huzur  Umut ve neşe 

Bismillah deriz,      Namaz kılarken,     Getirir Hızır  Gelir peş peşe 

Sabah olunca        Kur’an okurken     Kahvaltı hazır  Başlarken işe 

Bismillah deriz.      Bismillah deriz.     Bismillah deriz.  Bismillah deriz556. 

Görüldüğü üzere çocukların gerek dil gelişimlerini destekleyerek Türkçeyi doğru 

ve güzel kullanmalarına gerekse din dillerinin gelişimi desteklenerek dini kavram 

dağarcıklarının zenginleşmesine Türkçe etkinlikleriyle katkı sağlanabilir. Üç örnek 

vererek ifadelendirmeye çalıştığımız bu etkinlikler çoğaltılabilir. Okul öncesi dönem 

çocuklarının gelişim seviyelerine uygun olarak düzenlenen, içerik olarak da bu dönem 

eğitiminin hedef ve amaçları göz önünde bulunduran bu tür materyallerle, etkin bir 

sözlü öğretim faaliyeti gerçekleştirmek mümkün olabilir557.  

Böyle bir yaklaşım okul öncesinde doğrudan bir din eğitimi olarak 

anlaşılmamalıdır.  Aksine dinin duygu yönüne ağırlık verildiği için de hem bu dönem 

eğitiminin “Çocukların beden, zihin ve duygu gelişmesini, iyi alışkanlıklar kazanmasını 

sağlamak ve onları ilkokula hazırlamak”558 şeklindeki amaçlarının daha kolay 

gerçekleştirilmesine hizmet edecek çalışmalar olarak görülmelidir. Dolayısıyla okul 

öncesi eğitim programının Türkçe etkinliklerinden bu dönem çocuklarının genel 

eğitimlerini sağlamanın yanında din ve ahlak eğitimlerinin gerçekleştirilmesi, din 

dillerinin geliştirilmesi ve dini kavram dağarcıklarının zenginleştirilmesi amacıyla da 

yararlanılmalıdır. 

3.8. ÖZEL GÜN ETKİNLİKLERİ VE DİN EĞİTİMİ İLİŞKİSİ 

Okul öncesi eğitim programında günlük yaşam deneyimlerinin ve yakın çevre 

olanaklarının eğitim amaçlı kullanılması teşvik edilmekte ayrıca programda kazanım ve 

göstergeler oluşturulurken günlük yaşam deneyimlerinden yararlanılmasının eğitim 

sürecini hem zenginleştirip hem de kolaylaştıracağı üzerinde durulmaktadır559.  

Okul öncesi dönemde günlük yaşayışın içerisinde ve adı ne olursa olsun her türlü 

faaliyetin içeriğinde din ile ilgili kavramları bulmak mümkündür ve bu faaliyetler 

gerçekleştirilirken de din eğitimi ile ilgili konular kendiliğinden doğmaktadır560.  

                                                            
556 Evliyaoğlu, s. 13. 
557 Sağlam, Okul Öncesi eğitimde Sözlü Öğretim Etkinlikleri ve Din Eğitimi, s. 197. 
558 Okul Öncesi Eğitim Kurumları Yönetmeliği, (2004), T.C Resmi Gazete, 25486, 08.06.2004 
559 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 10. 
560 Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, s. 109.  



143 
 

       
       
 

Diğer bir ifadeyle çocuklar gerek aile içerisinde gerekse okul öncesi eğitim 

kurumlarında olsun, yani hayatlarının ilk yıllarını nerede geçirirlerse geçirsinler 

karşılaştıkları bazı olaylar, tutum ve davranışlar, sözler onları dini kavramlarla yüz yüze 

getirmektedir. Ayrıca başlarından geçen olayları ve gördükleri şeyleri anlatmaktan da 

zevk duyarlar561. Zira çocuklar ramazanla ilgili oruç, iftar, sahur, teravih kavramlarını, 

haccı, kurban ve bayramını, kandilleri bilebilirler.  

Bu durum bayramlar, kandiller gibi dini içerikli özel günlerle ilgili etkinliklerle 

çocukların dini ilgi ve isteklerinin doğru yöne kanalize edilebilmesi adına önemli 

fırsatların yakalanabileceğini göstermektedir562. Nitekim okul öncesi eğitim 

programında gerekçelerin iyi belirlenmesi, eklenen kazanım ve göstergelerin Türk Milli 

Eğitiminin ve Okul Öncesi Eğitimin amaçları ile çatışmaması kaydıyla gereksinim 

duyulduğunda programda yer almayan bir kazanım ve/veya göstergenin öğretmen 

tarafından belirlenerek eğitim planına eklenebileceği öngörülmektedir563.  

Her ne kadar dini gün ve gecelerle ilgili okul öncesi eğitim kurumlarında özel 

kutlamalar yapılmıyor olmakla birlikte yukarda ifade edildiği üzere programın 

öğretmene özgürlük tanıyan ve farklı kazanımların kullanılmasına imkân tanıyan esnek 

yapısı dayanak noktası yapılarak bu dönem çocuklarının dini ve ahlaki gelişimlerini 

destekleyecek önemli eğitim fırsatları yakalanabilir. Örneğin sadece boyama, kesme 

yapıştırma, taklit vb. etkinlikler yardımıyla bu tür gün ve gecelerle ilişki kurularak ve 

bunların yapımı sırasında kısa kısa bilgiler vererek çocukların dini gelişimlerine katkı 

sağlanabilir564. Çünkü böylesi günlerin özellikle de ramazan ve bayram günlerinin dini 

yönü olduğu kadar oyun ve eğlenceye dönük yönü de vardır. Dolayısıyla bu günlerin 

çocukların dini faaliyetlerle karşılaştırılmasında ve dinlerini en iyi şekilde tanıyıp 

benimsemelerinde önemli bir işlev gördüğü söyleyebiliriz565.  

Sonuç olarak şunu ifade edebiliriz ki okul öncesi öğretmenleri; çocukların dini 

gün ve bayramlarda oruç, iftar, sahur, bayram namazı ve kutlamalarını, bayramlarda 

yaptıkları dost ve akraba ziyaretlerini, el öpme gibi ailesi ile beraber yaşadıkları 

tecrübelerini hareket noktası yapmalıdırlar.  

                                                            
561 Selçuk, s. 93. 
562 Bilgin, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, s. 109. 
563 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s.8. 
564 Selçuk, s. 94. 
565 Dodurgalı, Ailede Din Eğitimi, s. 305. 



144 
 

       
       
 

Zira bu faaliyetlerin okulda çocuklar tarafından dramatize edilmesi ve bunlar 

üzerinde çocukların konuşmalarının sağlanmasıyla din eğitimi ve öğretiminin paylaşma, 

yardımlaşma, dayanışma, sevgi, saygı, birlik ve beraberlik gibi bazı amaçlarının gün 

yüzüne çıkmasına ve onların dini hayatı inceleme ve ifade etmelerine ortam 

hazırlanabilir566.  

Yine ramazan ayı ve bu ayda açlığın ne demek olduğunun ortaya çıkarılmasından 

hareketle açların halinden anlama gibi ramazan ayının duygusal yönünden yararlanıp 

çocuklardaki “diğerkâmlık ve sorumluluk” duygularının derinleşmesine, Allah sevgisi 

ve inancının güçlenmesine de katkıda bulunulabilir. Ayrıca bu ayda yapılacak iftar 

davetlerine, camilerde kılınan teravih namazlarına çocuklarının katılımını sağlayarak da 

onların kendi kültürlerinin belli başlı özelliklerini öğrenmeleri sağlanabilir ve 

sosyalleşmelerine katkıda bulunulabilir. 

Örneğin okul öncesi eğitim kurumlarında çocuklara “Bayramlaşmaya Gidiyoruz 

vb.” oyunlar oynatılabilir. Bu oyunla, gruplara ayrılan çocukların birbirlerine 

yapacakları ziyaret ve bayramlaşmaları canlandırılabilir. Onlarda sevgi, saygı, hoşgörü, 

birlik ve beraberlik duygularının gelişmesi ve kültürel değerlerin öğretilmesi adına 

önemli fırsatlar yakalanabilir. Diğer taraftan cuma, bayram ve kandil günlerinde 

zorlamadan, ilgi ve istekleri uyarılarak çocuklarla beraber camiye gidilerek onların cami 

içerisindeki manevi havayı teneffüs etmelerine, aynı zamanda da gerek toplum bilinci 

oluşturma gerekse dinin insanlar üzerindeki etkisini görmelerine ortam hazırlayabilir ve 

onların dini duygularının geliştirilip pekiştirilmesine yardımcı olacak fırsatlar 

yakalayabiliriz. 

Bunun için böyle zamanlarda çocukların ilgi ve istek alanında yer alan hediyeler 

alarak ve bu hediyelerin dini özellikler taşımasına dikkat ederek onların manevi 

gelişimlerine destek olunabilir567. Ayrıca hediye olarak verilen yap-bozların 

yerleştirilmesi, boyama çalışmalarının vb. yapılması sırasında onlara yardım edilerek ve 

parçalarla ilgili bilgiler vererek dini kavram dağarcıklarının zenginleşmesine katkı 

sağlanabilir. Yine bu günlerde çocukların gelişim seviyeleri gözetilerek hazırlanmış 

örnek hikâyelerin uygun bölümleri anlatılabilir ve hikâyelerle ilgili olarak kısa kısa 

sorular sorarak onların din dillerinin gelişimi desteklenebilir. 
                                                            
566 Selçuk, s. 94. 
567 Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, s. 159. 



145 
 

       
       
 

Okul Öncesi Eğitim Programı-Din Eğitimi İlişkisi ve okul aile birlikteliği 

çerçevesinde yapılacak bu etkinlikler çocukların dini gelişimleri yanında okul öncesi 

eğitimin “Okul öncesi dönemde verilen eğitim ile çocukların sevgi, saygı, işbirliği, 

sorumluluk, hoşgörü,  yardımlaşma,  dayanışma ve paylaşma gibi duygu ve davranışları 

geliştirilmelidir.”568 ilkesi ve bu ilke doğrultusunda oluşturulan kazanımların 

gerçekleştirilmesine de ciddi anlamda katkı sağlayacaktır. “Nezaket sözcüklerini 

kullanır. Yapılan günlük işlerle ilgili olarak sorulan sorulara cevap verir. Başkalarına 

yardım etmeye karşı isteklidir. Duygularını jest ve mimiklerle ifade eder. 

Deneyimleriyle ilgili konuşur. Yeni tanışılan bireylerle kolay iletişim kurar. 

Başkalarının duygusal ifadelerini açıklar. Sosyal problemleri çözme konusunda çaba 

gösterir. Kendine ait nesneleri paylaşır” kazanımlarının gerçekleştirilmesini bu 

bağlamda örnek verilebiliriz569. 

Sonuç olarak okul öncesi dönemde diğer etkinlik türlerinde olduğu gibi özel 

günlerle ilgili olan etkinlik türlerinden de çocukların motor, sosyal-duygusal,  dil ve 

bilişsel gelişimini sağlamanın yanında dini ve ahlaki gelişimlerine de katkı 

sağlanabileceğini, dolayısıyla özel günlerle ilgili etkinliklerden etkili bir din eğitimi 

faaliyeti olarak yararlanılabileceğini söyleyebiliriz. Çünkü okul öncesi eğitim 

programda kazanım ve göstergeler oluşturulurken günlük yaşam deneyimlerinin eğitim 

amaçlı kullanılmasın  teşvik edilmiştir. Ayrıca yakın çevre olanaklarının işe 

koşulmasının araç-gereç ve materyal sağlanmasında hem çeşitlilik, hem de ekonomik 

açıdan kolaylık sağlayacağı belirtilmiş, bunun için de okul öncesi eğitim programda 

hem yaşam deneyimlerinin hem de yakın çevrenin eğitim amaçlı olarak kullanılması 

önerilmiştir570.  

Yine programda öğretmenin eğitim planlarını kendisinin hazırlayacağı, uygulayıp 

değerlendireceği, programda yer alan kazanım ve göstergeleri farklı biçimlerde bir 

araya getirebileceği, etkinliklerini bütünleştirilmiş veya ayrı ayrı hazırlayabileceği, 

değişik konulardan, etkinlik, ortam ve materyallerden yararlanarak öğrenme süreçlerini 

zenginleştirebileceği belirtilmiştir571.  

                                                            
568 Okul Öncesi Eğitim Kurumları Yönetmeliği, (2004), T.C Resmi Gazete, 25486, 08.06.2004 
569 Diğer Kazanımlarla İçin Bkz., MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, Ek 12. 
570 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 10. 
571 MEB., Okul Öncesi Eğitim Programı, s. 11. 



146 
 

       
       
 

Yapılan açıklamalar ve öneriler göz önünde bulundurulduğunda, programın 

yapısının okul öncesi eğitim kurumlarında görev yapan öğretmenlere çocukların günlük 

yaşamda karşılaştıkları kurban, bayram, ramazan, sahur, iftar, kandil gibi dini 

deneyimlerinden Okul Öncesi Eğitim Programı Din Eğitimi İlişkisi çerçevesinde 

yararlanabilme adına önemli eğitim fırsatları sunduğu görülecektir. Öğretmene düşen 

okul öncesi eğitim programının kendisine tanıdığı geniş hareket alanından yararlanarak 

bu dönem çocuklarının genel eğitimleri yanında din ve ahlak eğitimlerine de katkı 

sağlayıcı materyalleri işe katmak ve bu doğrultuda eğitim fırsatları oluşturmaktır. 



147 
 

       
       
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

OKUL ÖNCESİ EĞİTİM PROGRAMINDA YARARLANILABİLECEK 

DİN EĞİTİMİ ETKİNLİKLERİ 

Bu bölümde Okul Öncesi Eğitim Programı-Din Eğitimi İlişkisi çerçevesinde bu 

dönem çocuklarının bir taraftan din eğitimlerinin gerçekleştirilmesi ve olumlu kişilik 

özellikleri geliştirebilmeleri diğer taraftan da okul öncesi eğitiminin kazanımlarını 

edinmeleri bağlamında yararlanılabilecek etkinlik örnekleri üzerinde durulacaktır. 

4.1. İYİLİK KUMBARAM  

Süre : Serbest Zaman  

Kz.1 : Geometrik şekilleri birleştirerek yeni şekiller oluşturur. 

Kz.2 : Yumuşak malzemeleri kullanarak 2-3 parçalı kompozisyonlar oluşturur. 

Kz.3 : Güzel davranış yapmaya istekli olur. 

Kz.2 : Kendine ait olan bir şeyi başkalarıyla paylaşır.  

Kz.3 : Doğru sözlü olmaya özen gösterir. 

Materyal: Fon kartonu, makas, yapıştırıcı, güzel davranış kartları 

Amaç : Çocukları güzel davranış yapmaya isteklendirerek onların doğru sözlü 

olma, sorumluluk alma ve bunları yerine getirme, nezaket sözcüklerini kullanma, saygılı 

olma, paylaşma vb. ahlaki erdemleri edinmelerine katkı sağlamak. 

Uygulanışı: 

1. Anne baba ve öğretmen yardımıyla kartondaki işaretli yerlerden kesip açık 

renkli olan bölümlerden katlayıp yapıştırarak iyilik kumbarası oluşturulur572. 

2. Davranışlar neticesinde kumbaraya atılmak üzere belirlenen iyilik kartları 

işaretli yerlerden kesilerek yaptığı her iyi davranıştan sonra kumbarasının içine atmaları 

sağlanır. 

3. Kumbaralarını doldurduktan sonra yaptıkları iyilikleri paylaşmak için okula 

getirmeleri istenir. 

4. Kumbara okulda tüm çocukların göreceği şekilde açılır ve yapılan güzel 

davranışlar çocuklara gösterilir. 

                                                            
572 Okul Öncesi Etkinlikleri, Erişim Tarihi: 11.Ekim 2012, http//www.risaleokul.com/tr/2011/05/02/iyilik-kumbarasi/ 



 

 
 
 

5. E

daha çok o

ve manev

davranışla

 

 

 

 

  

  

 

 

 

 

Annem ve 
namaz kıl

onlara eşlik

Doğru s
olmaya ça

Arkadaş
kalemle
paylaşt

Başkasına 
ve oyuncak
alarak kull

 

Etkinlik sonu

olumlu davr

vi ihtiyaçlar

ar pekiştirili

babam 
larken 
k ettim. 

sözlü 
alıştım.  

şımla 
erimi          
tım. 

ait eşya 
kları izin 
landım. 

unda hem ç

ranış yapma

rını karşılay

ir.  

 

 Yardıma ih
olan arkadaş

yardım ed

Arkadaşı
oyuncağ
paylaştı

Anneme bab
öğretmenim

söylemed

Anneme so
kurmasında 

ettim

1

çocukları mu

aları konusu

yacak tarzd

htiyacı 
şlarıma 

derim. 

ımla 
ğımı 
ım. 

bama ve 
me yalan 

dim. 

ofrayı 
yardım 
. 

48 

     

utlu etme h

unda cesare

da bir ödül

Yemeğ
başlamadan

“Bismillah” 

Evimize g
misafirle

“Hoş geld
dedim

Yemeğe baş
ve yedikten
ellerimi yık

Büyükler
verdiğim s

yerine getir

hem de onla

etlendirmek 

llendirme y

ğe 
n önce 
dedim. 

gelen 
ere 
iniz” 

m.

a

şlarken 
sonra 

karım. 

rime 
sözü 
rdim. 

arı arkadaşla

k için çocuk

yapılarak iy

Yemeği bitird
sonra 

“Elhamdülil
dedim. 

Arkadaşları
arkasından kö

söylemedi

Allah’ın bize 
vermesi için

ettim. 

Yanlış bir 
yaptığımda 

diliyorum

arı arasında

ların maddi

yi ve güzel

dikten 

llah” 

ımın 
ötü söz 
im. 

iyilik 
n dua 

şey 
özür 

m. 

 

a 

i 

l 



149 
 

       
       
 

Çocuklar için cennet çok şey ifade edebilmektedir. Bu itibarla etkinliğimizi “Kim 

Cennete Gitmek İster veya Güzel Davranış Yap Cennete Git” şeklinde de 

düzenleyebiliriz.  

Süre : Serbest zaman 

Kz.1 : İyi ve güzel davranış yapmaya istekli olur. 

Kz.2 : Amaçları doğrultusunda davranır. 

Kz.3 : İyi ve güzel davranışların neler olduğunu öğrenir. 

Materyal: Fon kartonu, boya kalemi, davranış grafiği 

Uygulanışı:  

1. Yukarda olduğu gibi güzel davranış kalıpları hazırlanır. 

2. Ardından grafik oluşturulur. 

3. Yapılan her iyi ve güzel davranış neticesinde grafikten bir bölüm boyanır. 

4. Boyamanın akabinde hedefteki cennete bir adım daha yaklaşıldığı çocuğa 

söylenir. 

5. Grafik tamamlandığında onların maddi ve manevi anlamda mutlu edecek 

hediye ve ödüllendirmelerle davranışlar pekiştirilir. Örneğin; “Hangi oyuncağın olması 

için Allah’a dua ederdin?” sorusu sorulabilir alınan cevap doğrultusunda da istediği 

oyuncağı alınabilir. Bu, çocukta duasının kabul edildiği ve Allah’ın onu sevdiği algısı 

oluşturacaktır.  

Değerlendirme: 

— Çocuklar iyi ve güzel davranışların ne olduğunu öğrendiler mi? 

— Çocuklar iyi ve güzel davranış yapma konusunda isteklendiler mi? 

— Etkinliğin tamamlanmasında etkin aile katılımı gerçekleştirildi mi? 

— Aile katılımı çocukların iyi ve güzel davranış yapmalarına olumlu katkı 

sağladı mı? 

 

 

  



150 
 

       
       
 

4.2. GÜZEL DAVRANIŞ ÇİÇEĞİM  

Süre : Serbest zaman 

Kz.1 : Eşyalarını temiz ve düzenli kullanır. 

Kz.2 : Yaktığı ışığı söndürür ve işi bitince musluğu kapatır. 

Kz.3 : Kendinden küçükleri sever.  

Kz.4 : Büyüklerine ev işlerinde yardım eder. 

Kz.5 : Başkasına ait eşyaları izin alarak kullanmaya özen gösterir. 

Kz.6 : “Hayırlı sabahlar, hoş geldiniz, teşekkür ederim” vb. nezaket 

sözcüklerini kullanır. 

Materyal: Fon kartonu, makas, yapıştırıcı, güzel davranış yaprakları 

Amaç : Çocukların beden, zihin ve duygu gelişmesini dikkate alarak onların 

okul öncesi eğitimin amaçları doğrultusunda iyi alışkanlıklar kazanmalarını sağlayarak 

sevgi, saygı, iş birliği, sorumluluk, hoşgörü, yardımlaşma, dayanışma ve paylaşma gibi 

ahlaki erdemleri edinmelerine katkı sağlamak. 

Uygulanışı:  

“Davranış Çiçeğim” adlı etkinlik 3-5 yaş arası çocukların gelişim seviyelerine 

uygun olmakla birlikte bu dönem çocuklarının okuma yazma bilmedikleri göz önünde 

bulundurulmalı ve etkinliğin oluşturulmasında okul-aile birlikteliği sağlanmalıdır.  

1. Okul öncesi öğretmeni davranış kalıplarının renkli olarak gösterildiği bir fon 

kartonu hazırlar.  

2. Ardından çocuklara kazandırmak istediği sorumluluk alanına bağlı olarak 

belirlediği bu davranış kalıplarını davranış çiçeğine dönüştürür. 

3. Daha sonra bunları ev etkinliği olarak çocuklara verir ve evde anne ve 

babalarının ya da büyüklerinin yardımıyla yapmış olduğu güzel davranışı bulup 

davranış çiçeğindeki uygun yere yapıştırmaları ve çiçeklerini tamamlarını söyler. 

4. Çiçek tamamlandıktan sonra da yaptığı güzel davranışlarını arkadaşlarıyla 

paylaşması için okula getirmesini ister.  

5. Tamamlanmış davranış çiçeğiyle beraber okula gelen çocuk için mini bir ödül 

töreni düzenler.  



151 
 

       
       
 

Bu törene ailelerin katılımının ve çocuğun ödülünü aile fertlerinin özellikle de 

annesinin elinden almasının sağlanması, bir sonraki sefer oluşturulacak davranış çiçeği 

etkinliğinde çocuklar için ayrı bir motive kaynağı olacaktır.  

Davranış çiçeğinin573 aşamaları 1, 2, 3, 4 ve 5 numaralı resimlerle aşağıda 

verilmiştir. Burada belirtilen davranış kalıpları ihtiyaca ve çocuğun ailesinin durumuna, 

kazandırılmak istenen sorumluluğun, ahlaki davranışın türüne bağlı olarak 

değiştirilebilir. Örneğin tertip ve düzen ile ilgili bir sorumluluk kazandırılacaksa bu 

alanla ilgili davranış örneklerine, israfı önleme ve tutumlulukla ilgili bir sorumluluk 

kazandırılacaksa da bu alanla ilgili kazanımlara ağırlık verilebilir.  

Değerlendirme: 

— Çocuklar yemeğe besmele ile başlamayı, bitirince de elhamdülillah demeyi 

öğrendiler mi?  

— Çocuklar eşyalarını temiz ve düzenli kullanmayı öğrendiler mi? 

— Çocuklar temizlik kurallarına uyarak yemek öncesi ve sonrası temizliklerini 

yerine getirmeyi öğrendiler mi? 

— Çocuklar tutumluluk bilinci edinerek gereksiz yere yanan ışığın ve akan 

musluğun israf olduğunu ve kapatılması gerektiğini öğrendiler mi? 

— Çocuklar çevreye duyarlılık kazanıp çöplerin çöp kutusuna atılması 

gerektiğini öğrendiler mi? 

— Çocuklar çevrelerindeki güzellikleri korumak için yapılması gerekenleri 

öğrendiler mi? 

— Çocuklar kendinden küçükleri sevmeyi, büyüklere saygı duymanın gerekliğini 

kavradı mı? 

— Evlerine misafirliğe gelenlere “hoş geldiniz” deyip arkadaşıyla oyuncaklarını 

paylaşmayı başardılar mı? 

— Etkinliğin tamamlanmasında etkin aile katılımı gerçekleştirildi mi? 

— Aile katılımı çocukların iyi ve güzel davranış yapmalarına olumlu katkı 

sağladı mı? 

 

                                                            
573 Okul Öncesi Etkinlikleri, Erişim Tarihi 11 Ekim 2012, http//www.risaleokul.com/tr/2011/06/29/cocuklar-icin-
davranis-cicegi/ 



 

 
 
 

Boş Davr

 

anış Çiçeğii 1 

152 

     
 



 

 
 
 

Davranış 

 

Kalıpları 22 

153 

     

 

 



 

 
 
 

Davranış 

 

Kalıpları 33 

154 

     
 



 

 
 
 

Davranış 

 

Çiçeğinin Tamamlan

1

nmış Hali 4

55 

     

 

 

 



156 
 

       
       
 

  

4.3. TERTİPLİ VE DÜZENLİ MİYİM? 

Süre : Serbest zaman  

Kz.1 : Çevre ve beden temizliğine özen gösterir. 

Kz.2 : Doğaya ve canlılara karşı duyarlı olur. 

Kz.3 : Çevre etkinliklerine katılmaya istekli olur. 

Kz.4 : Allah’ın sevgisini kazanmada temizliğin önemini kavrar. 

Kz.5 : Temiz olmak için neler yapılması gerektiğini söyler. 

Kz.6 : Temizliğin dini bir gereklilik olduğunu öğrenir 

Kz.7 : Hatalı davranışlarını düzeltme konusunda çaba gösterir. 

Materyal: Davranış kontrol defteri, çiçek motifi, davranış örnekleri, boya kalemi  

Amaç : Çocukların kendilerine ve çevrelerine karşı “sorumluluk bilinci” 

kazanmalarına ve bu doğrultuda davranış örnekleri sergilemelerine yardımcı olarak okul 

öncesi eğitimin çocuklara özbakım becerileri kazandırma ve onları ilkokula hazırlama 

ilkesinin gerçekleşmesine katkı sağlamak. 

Uygulanışı:  

Bu etkinliği iki aşama halinde düzenleyebiliriz.  

Birinci aşama: 

1. Başlıktan hareketle “Yataktan kalktıktan sonra ellerimi ve yüzümü yıkadım, 

odamı ve oyuncaklarımı topladım, elbiselerimi askıya astım, kirli çoraplarımı banyoya 

bıraktım, yerlere çöp atmadım, saçlarımı taradım, çiçekleri suladım vb. davranış 

örnekleri hazırlanır. 

2. Ardından haftayı günlere ayırarak ve her gün için “Allah İşinde Düzenli 

Olanları Sever ve Allah’ın Seni Sevmesi İçin Bugün Hangi Güzel Davranışları Yaptın” 

Başlıklarından yola çıkarak çocuklar için aşağıda örneğini verdiğimiz “Güzel Davranış 

Kontrol Defteri” oluşturulur. 

3. Günün bitiminde çocukla beraber yapılan her iyi ve kötü davranış için farklı 

renkte bir yaprak boyanır.  

4. Bir haftanın sonunda boyalı yaprakları sayılır ve güzel davranışlar fazla olduğu 

zaman ödüllendirme yapılır.  



 

 
 
 

İkin

Bu 

iyileriyle d

Hata

duygusu o

söylenebil

1. “İ

2. B

oyuncakla

davranış r

3. H

durumund

Dav

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Değ

— Ç

— A

— E

— Ç

— Ç

— Y

  Pazar

  Cum

 

nci aşama: 

aşama isten

değiştirme a

aların düzel

oluşturabile

lir. Bunun iç

İyi Davranış

Burada da y

arını toplam

enginde boy

Haftanın s

da güzel bir 

vranış Kont

ğerlendirme

Çocuklar te

Alınan soru

Etkinliğin ta

Çocuklar te

Çocukların 

Yapılan ödü

 

  

 

  

rtesi 

ma  

nmeyen da

adına yeni b

ltilmesi adı

ceği gibi iy

çin; 

ş Yap Kötü 

yine “Güze

ma vb. yapıl

yanır. 

sonunda kö

ödüllendirm

trol Defteri

e: 

rtip ve düze

umluluklar ç

amamlanma

rtip ve düze

iyi davranış

üllendirmele

  Sal

  Cuma

1

avranışlar ç

bir fırsat ver

ına böyle b

yi davranış 

ü Davranış S

el Davranış

lan her iyi 

ötüleriyle 

me yapılarak

i 

en ile ilgili 

çocuklar tar

asında okul

en ile ilgili d

şlarında sür

er çocukları

 

 

lı

artesi 

57 

     

çok olduğun

rme durumu

bir fırsatın v

yapma kon

Sil” adlı alte

 Kontrol D

davranış iç

değiştirilen

k davranışla

sorumluluk

rafından yer

-aile birlikt

davranış ya

reklilik sağl

ı güzel davr

   

Çarşa

Paz

nda ve çoc

unda uygula

verilmesi ço

usunda onu

ernatif etkin

Defteri” elb

çin bir kötü

iyi davra

ar pekiştirili

alabildiler 

rine getirildi

eliği sağlan

apmaya istek

andı mı? 

ranış yapma

   

 

 

amba  

zar

cuğa bu da

anır.  

ocukta ken

u cesaretlen

nlik hazırlan

biselerini as

ü davranış 

anışların ç

lir. 

mi? 

i mi? 

ndı mı? 

klendiler m

aya teşvik e

  Perşem

avranışlarını

ndine güven

ndireceği de

nır. 

skıya asma,

yaprağı iyi

çok olması

i? 

tti mi?

 

mbe 

 

ı 

n 

e 

, 

i 

ı 



158 
 

       
       
 

4.4. SOFRA KURALLARINI ÖĞRENİYORUM  

Süre : Esnek/Bir hafta  

Kz.1 : Sofra kurallarına uygun davranır. 

Kz.2 : Yemek öncesi ve sonrasında gerekli temizliği yapar. 

Kz.3 : Yiyebileceği kadar yemek alarak israftan kaçınır. 

Kz.4 : Yemeğe besmele ile başlar.  

Kz.5 : Yemeğini bitirince elhamdülillah der.  

Kz.6 : Ekmek kırıntılarını toplamaya özen gösterir.  

Kz.7 : Yemek araçlarını sağ eliyle kullanmaya özen gösterir. 

Materyal: A4 kâğıdından oluşan davranış takip çizelgesi, gülen yüz resmi, 

yapıştırıcı 

Amaç : Okul öncesi eğitim  “çocuğun motor, sosyal ve duygusal,  dil ve bilişsel 

gelişimini desteklemeli,  özbakım becerilerini kazandırmalı ve onu ilkokula 

hazırlamalıdır” ilkesinden hareketle çocukların hem özbakım becerilerinin gelişmesine 

yönelik belirlenen kazanımları gerçekleştirmek hem de kazanımlar doğrultusunda dini 

ve ahlaki ilkelere uygun olarak sofra kuralların öğretilmesine katkı sağlamak. 

Uygulanışı: 

Etkinlik şu hususlar göz önünde bulundurularak uygulamalıdır: “Dedesi koruk 

yemiş torununun dişi kamaşmış” atasözünden hareketle birçok davranışın modelleme 

yoluyla elde edildiğini, çocukların anne ve baba davranışlarını aynen kopya ettiklerini574 

çalışmamız içerisinde ayrıntılarıyla ele almıştık. Bu itibarla model olma adına yemekten 

önce anne ve baba ellerini yıkamalı. Yemeklerin topluca ve sofrada yenilmesine dikkat 

etmeli. Çocuklar duyacak şekilde besmele çekerek yemeğe başlamalı ve çocukların 

kendilerinden önce yemeğe başlamalarına izin vermemeli.  

Etkinliğin uygulaması ise şu şekildedir: 

1. Anne ve babalar çocuklarıyla birlikte haftalık olarak her yemek öncesi ve 

sonrası planlamaları yapar. 

2. A4 kâğıdından oluşan sofra kurallarını öğrenme panosu hazırlanır. 

                                                            
574 Yavuzer, Çocuk Eğitimi El Kitabı, s. 101. 



 

 
 
 

3. P

gülen/üzül

4. K

davranış k

5. S

öğrenme p

6. E

güzel davr

7. G

düzenlene

Sofr

Allah çok

için yemek

Benim A

diyerek ba

besmele ç

Biricik pe

yermiş. B

önümden y

Benim güz

beni sevm

ekmek kır

Benim p

etmezmiş.

beğendim 

 

 

Panoya ya

len yüz resm

Kazanımlard

kalıpları bel

Sofra kural

panosuna bi

Etkinlik sonu

ranışlar say

Gülen yüz if

erek yapılan

ra Kurallar

Sofra Ku

(Yüzü

k temizmiş 

kten önce e

Allah’ım y

aşlayanları 

ekerek başl

ygamberim

Bunun için

yedim 

zel Allah’ım

mesi için yi

rıntılarını ye

peygamberim

. Bunun için

apıştırılmak 

mi oluşturul

da gösterdi

irlenir. 

larına uygu

ir gülen yüz

unda çocuğ

dırılır. 

fadesinin ço

n iyi davranı

rını Öğrenm

urallarını Ö

ümü Güldü

ve temiz o

llerimi yıka

emeğe “B

severmiş. B

adım 

m yemeğini h

n bende ye

m israf eden

iyebileceğim

ere düşürme

m hiçbir 

n bende ann

 

1

için isten

lur.  

iğimiz şek

un olarak y

z aksi davran

ğa “gel bak

ok olması du

ışlar pekişti

me Panosu

Öğreniyoru

ürüyorum)

olanları sev

adım. 

Bismillahirra

Bunun için 

hep sağ eliy

emeğimi s

nleri sevme

m kadar ye

edim 

yemeği b

nemin yaptı

59 

     

nen ve is

kilde sofra 

yapılan her

nış için de a

kalım ne kad

urumunda tü

rilir. 

 

um  

vermiş. Bun

ahmânirrahî

bende yeme

yle ve önünd

ağ elimle 

ezmiş. Allah

mek aldım 

eğenmemez

ığı her yem

tenmeyen 

kurallarının

r davranış 

ağlayan/üzü

dar gülmüş

üm aile katı

Pa
za

rte
si

 

Sa
lı

nun 

îm” 

eğe   

den 

ve   

h’ın 

ve   

zlik 

meği   

davranışlar

n öğretimi

için sofra 

ülen yüz yap

sün” denile

ılımıyla bir 

Sa
lı 

Ç
ar
şa

m
b a

 

Pe
rş

em
be

 
  

  

  

  

rı temsilen

ne yönelik

kurallarını

pıştırılır. 

erek yaptığı

ödül töreni

C
um

a 

C
um

ar
te

si
 

Pa
za

r  

   

   

   

   

 

n 

k 

ı 

ı 

i 



 

 
 
 

Allah bü

alırmış. 

başladıkta

Benim bir

üflemezm

üflemeden

Benim bir

yıkar ve 

ellerimi yı

Benim bi

oturarak y

oturarak v

Allah ve

Bunun i

“Elhamdü

 

Değ

— Ç

— Ç

m

— Ç

— Ç

m

— Ç

— Ç

m

— Ç

— A

m

 

Sofra Ku

(Yüzü

üyüklerine 

Bunun iç

an sonra baş

ricik peygam

miş. Bunun i

n içtim. 

ricik peygam

dişlerini f

ıkadım ve d

iricik peyg

yemek yerm

ve sofrada y

rdiği nime

için bend

ülillah” dedi

ğerlendirme

Çocuklar ye

Çocuklar ye

mi? 

Çocuklar yi

Çocuklar ye

mi? 

Çocuklar ye

Çocuklar ye

mi? 

Çocuklar ye

Anne babal

mı?

urallarını Ö

ümü Güldü

saygılı ol

çin bende

şladım 

mberim suy

için bende 

mberim her

fırçalarmış. 

dişlerimi fırç

gamberim 

miş. Bunun 

edim.  

etlere şükr

de yemeğ

im 

e: 

emek önces

emeğe besm

iyebileceği k

emeğe büyü

emeklerin so

emeklere ka

emek araç v

ar çocukları

1

Öğreniyoru

ürüyorum)

lan çocukl

e yemeğe 

yu üç nefest

suyu üç ne

r yemekten

Bende ye

çaladım 

her zaman

n için bende

redenleri ç

ğimi bitird

i ve sonrası

mele çekerek

kadar yeme

ükler başlam

ofrada ve ot

arşı beğenm

ve gereçlerin

ına yemek k

60 

     

um  

ları cennet

büyükler

te içer ve su

efeste ve iç

n sonra eller

emekten so

n sofrada 

e yemekleri

çok severm

dikten so

ı temizliğin 

k başlayıp e

ek alarak isr

madan başla

turarak yen

mezlik yapılm

ni sağ eliyle

kurallarını ö

Pa
za

rte
si

 

Sa
lı

tine 

rim 

uya 

ine   

rini 

nra   

ve 

imi   

miş. 

nra   

önemini ka

elhamdülilla

raftan kaçın

anılmaması g

mesi gerekt

maması gere

e kullanmay

öğretmede o

Sa
lı 

Ç
ar
şa

m
b a

 

Pe
rş

em
be

 

  

  

  

  

avradılar mı

ah diyerek b

ndılar mı? 

gerektiğini 

tiğini öğren

rektiğini öğr

yı öğrendile

olumlu mod

C
um

a 

C
um

ar
te

si
 

Pa
za

r  

   

   

   

   

ı? 

bitirdiler 

öğrendiler 

ndiler mi? 

rendiler 

er mi? 

del oldular 

 



 

 
 
 

4.5. 

Süre

Kz.1

Kz.2

Kz.3

Kz.4

Kz.5

Kz.6

bilir. 

Mat

Ama

hale getir

bilinçlilik 

Yön

Uyg

1. Ö

mahiyetin

ne yapıyor

                    
575 http://www
Eylül 2013 

 

DOĞAY

e : Serbe

1 : Doğa

2 : Ağaç

3 : Doğa

4 : Çevr

5 : Çevr

6 : Ağaç

teryal: Ağa

aç : Çocu

rmek ve b

oluşturmak

ntem : Soru 

gulanışı: 

Öğretmen a

nde aşağıdak

r olabilir?” 

                      
w.okuloncesi.n

YI SEVİYO

est Zaman

aya ve çevre

ç ve bitkileri

anın güzelliğ

enin korunm

esindeki tüm

ç dikmenin, 

aç fidesi, su 

ukları sorum

u duyarlılı

k. 

cevap, gezi

ağaç fideler

ki resmi575 ç

yönergesini

                  
net/orman-haftas

1

ORUM  

eye karşı du

ri tanır. 

ğini fark ed

masıyla ilgi

m canlıların

 çevre temi

kovası, kaz

mluluk alm

ık olmadığı

i gözlem, et

riyle berab

çocuklara g

i vererek et

si/fidan-diken-c

61 

     

uyarlı olur.

der. 

li sorumlulu

n yaşam alan

izliğinin din

zma ve küre

maya istekle

ı takdirde 

tkin katılım

er sınıfa g

gösterir ve “

kinliği başl

cocuk-boyama-

uk alır. 

nlarına sayg

ni ve ahlaki 

ek, boya kal

endirerek o

olası sonu

, işbirliği 

elir ve etk

“Çocuklar, 

atır. 

-orman-haftasi-4

gı gösterir. 

bir davranı

lemi, resim 

onları çevre

uçları hakk

kinlik için 

sizce resim

-4801.html, Eri

ış olduğunu

eye duyarlı

kında erken

ön hazırlık

mdeki çocuk

 

işim Tarihi: 13

 

u 

ı 

n 

k 

k 

3 



162 
 

       
       
 

2. Bu yönergenin ardından çocuklardan “Çöpleri çöp kutusuna atıyorlar, yerleri 

temiz tutuyorlar, doğayı koruyorlar” vb. cevapları alır. Bu cevapların ardından da işte 

çocuklar bizde ev ve okulumuzun yanı sıra yaşadığımız mahalleyi, kullandığımız park 

ve bahçeleri, ormanları, yürüdüğümüz yolları, kısaca çevremizi temiz tutmalıyız öyle 

değil mi? Yerlere tükürmemeli ve çöp atmamalıyız. Çevre temizliğinin birey ve toplum 

sağlığı açısından önemli olduğunu unutmamalıyız. Bütün bu söylediklerimizi hem güzel 

Allah’ımız hem de biricik Peygamberimiz de bizlerden istemektedir. Nitekim biricik 

peygamberimiz insanların sıkça kullandıkları gölgelikleri ve yolları kirletmekten 

sakınmamızı isteyerek çevre temizliğinin önemini belirtmiş ve böyle davrananların 

kendisi ve Allah tarafından sevileceğini söylemiştir576.  

3. Bu açıklamanın ardından da “Çocuklar bulunduğumuz çevreyi daha iyi ve 

güzel korumak için başka neler yapabiliriz? Mesela bir yere ağaç diksek hep beraber, 

sonra o büyüse meyvelerinden kuşlar yese biz de altında gölgelensek, dalına salıncak 

kursak nasıl olur?” sorularının ardından da çocuklar bununla ilgili olarak size güzel bir 

hikâye anlatmamı ister misiniz? Diyerek öğrencilerinden bir çember oluşturmalarını 

ister ve aşağıdaki hikâyeyi okur577. Sonrasında ise hikâye ile ilgili olarak çocuklara şu 

soruları yöneltir: 

— Sizce köylü amca doğru mu yapmaktadır?  

— Eğer büyüklerimiz ağaç dikmemiş olsalardı durumumuz nasıl olurdu? 

— Hikâyeye göre bizim ne yapmamız gerekir? 

Öğretmen sorduğu sorulara çocukların cevap vermesini bekler. Gelen cevaplar 

doğrultusunda ağaç fidelerini eline alarak: “O zaman hep birlikte bunları dikmeye 

gidelim mi?” diye çocuklardan istekte bulunur. Anne baba ve öğretmen gözetiminde 

fidan dikimi gerçekleştirilir.  

Bu aktivitenin ardından etkinlik odasına geçilerek aşağıdaki boyama çalışması578 

çocuklara yaptırılır ve etkinlik sonlandırılır. 

                                                            
576 Tirmizî, Edep, 41. 
577 Peker, Ailede Şükür ve Kanaat Eğitimi, s. 136. 
578 Resimler için Bkz. Hayrunnisa Şen, Kırk Hadis Boyama, (40. Baskı), Nesil Çocuk Yayınları, İstanbul 2012. 



163 
 

       
       
 

Diktiği Ağaçtan İki Meyve Alan Adam 

“Bir varmış bir yokmuş. Zamanın birinde halkını ve çevreyi çok seven Yıldırım 

Beyazıt adında bir sultan varmış. İşte bu sultan halkının durumunu, ne yiyip ne içtiğini 

öğrenmek için yanına yardımcılarını ve askerlerini alarak bir gün köyleri dolaşmaya 

çıkmış.  

Sultan ve yardımcıları dolaşırken yaşlı bir köylünün bahçesine gelmişler ve onun 

alnından terler dökülerek toprağı kazıp fidanlarını titrek elleriyle ve nazikçe dikerken 

görmüşler.  

Yaşlının bu azmine hayran olan sultan köylünün yanında durmuş ve onunla 

konuşmaya başlamış. Yaşlı amca ile sultan arasında şu konuşma gerçekleşmiş:  

Küçükleri sevdiği gibi büyüklere de son derece saygılı olan Sultan, saygıyla yaşlı 

amcaya seslenerek: 

— Baba, demiş. Bu fidanlar ne zaman büyüyüp de meyve verecek? Bu 

meyvelerden yemek sana nasip olacak mı dersin? 

Yaşlı Amca:  

— Hiç sanmıyorum, der. 

— Öyle ise neden kendini yorup dikiyorsun? 

Yaşlı adam bu soruya karşılık sultana şu güzel cevabı vermiş: 

— Biz atalarımızın diktiği meyvelerden yemiyor muyuz efendim? Oğullarımız ve 

torunlarımız da bizim diktiklerimizin meyvelerinden yesinler diye dikiyorum. 

Bu cevap Sultan’ın çok hoşuna gitmiş ve ona:  

— Aferin çok güzel düşünmüşsün demiş.  

O zamanlar padişah kime aferin derse ona on altın verilmesi adetmiş. İşte 

padişahın yanındakilerden biri bu adetten dolayı yaşlı amcaya hemen on altın vermiş. 

Bunun üzerine yaşlı amcaya: 

— Bak Sultanım, demiş. Gördünüz mü? Bizim fidanlar şimdiden meyve verdi. 



 

 
 
 

Bu c

ihtiyara o

dönmüş ve

— B

şimdiden i

Değ

— Ç

— Ç

— Y

— Ç

— A

m

— Ç

ö

 

cevapta sul

on altın dah

e: 

Bak efendim

iki meyve v

ğerlendirme

Çocuklar çe

Çocuklar çe

Yapılan etk

Çocuklar ye

Allah ve pe

mı? 

Çevreyi ko

öğrenildi m

ltanın çok h

ha vermişle

m herkesin m

verdiler dem

e: 

evreyi korum

evrenin koru

kinlik çocuk

erleri kirletm

eygamber s

orumanın v

mi? 

1

hoşuna gitm

er. İkinci o

meyvesi yıl

miş.  

ma konusun

unmasına y

kları çevreyi

menin hasta

evgisini ka

ve temiz tu

64 

     

miş ve yine

on altını al

lda bir defa

nda bilinçlen

önelik neler

i koruma da

alıklara sebe

azanmada çe

utmanın di

e “Aferin” 

an ihtiyar 

a meyve ver

ndiler mi? 

r yapılabilec

avranışlarına

ep olduğunu

evre temizli

ini ve ahla

demiş ve y

gülümseyer

rir benimkil

ceğini öğren

a yönlendird

u öğrendiler

iğinin önem

aki bir gör

yardımcıları

rek sultana

ler ise daha

ndiler mi? 

di mi? 

r mi? 

mi kavrandı

rev olduğu

 

ı 

a 

a 

ı 

u 

 



 

 
 
 

4.6. 

Süre

Kz.1

Kz.2

Kz.3

Kz.4

Kz.5

Kz.6

Kz.7

Mat

Yön

Ama

kültürel d

gelişimler

yardımcı 

çocukları 

alanı konu

Uyg

1. Ö

kuklaların

çağrılabili

2. K

verilen) m

3. So

Vay

        

       

       

       

       

 

HOŞGE

e : Oyun

1 : Kend

2 : Konu

3 : Türkç

4 : Dini 

5 : Din d

6 : İlkok

7 : Dini 

teryal: Kara

ntem : Dram

aç : Çoc

değerlerin a

rine katkıda

olmak. Ok

ilkokullard

u başlıkların

gulanışı:  

Öğretmen 

nı giydirir. 

ir ya da çocu

Kuklaları gi

maniyi okur.

onra oyunu 

y karagözüm

      Hacivat

     On bir a

     Kıymetl

     Süslersi

     Hoş gel

ELDİN RA

n Saati (Serb

di Kültürünü

uşmalarında

çeyi doğru v

günleri tanı

dilini zengin

kulda okutul

günlerle ilg

agöz ve Hac

ma, anlatım

uklarda din

aktarılmasın

a bulunmak

kul öncesin

a okutulan 

na hazırlama

daha önce

(Karagöz 

uklar böyle 

iyen öğrenc

sırasıyla öğ

m! Ramaza

t:  

ayın sultanı,

lidir her anı

in şu cihanı,

din ya rama

1

AMAZAN

best Zaman

ün belli baş

a mizahı kul

ve güzel ku

ır. 

nleştirecek k

lacak Din K

gili sorulan 

civat kuklas

ni gün ve 

nı sağlamak

k ve onları

nin çocukla

Din Kültür

ak. 

eden belirle

ve Haciva

 bir gösteriy

cilerle bera

ğrencilere y

an geldi Ra

,  

ı, 

,  

azan. 

65 

     

n) 

lı özellikler

llanır. 

ullanır. 

kavramları 

Kültürü ve A

sorulara cev

sı, davul ve 

kavramlar

k. Çocuklar

n Türkçeyi

arı ilkokula 

rü ve Ahlak

ediği iki ö

at’ı canland

ye götürüleb

aber davul 

yaptırarak et

amazan…

rinin farkınd

öğrenir.  

Ahlak Bilgis

vap verir. 

tokmak (O

rla ilgili fa

rın yaratıcı

i doğru ve 

hazırlama 

k Bilgisi de

öğrenciye 

dıracak orta

bilir.)  

çalarak sın

tkinliği tam

 

da olur. 

si derslerine

Oyuncak) 

arkındalık 

ılıkları geli

güzel kull

amacından

ersi “İbadet

Karagöz v

aoyunu san

nıfa girer v

mamlar. 

e hazırlanır.

oluşturarak

ştirerek dil

lanmalarına

n hareketle

t Öğrenme”

ve Hacivat

natçıları da

ve (parçada

 

 

k 

l 

a 

e 

” 

t 

a 

a 



166 
 

       
       
 

(Karagöz, gece davul sesine uyanarak kafasını pencereden uzatır.) 

— Karagöz: Ne oluyor? Bu nedir? Hacivat 

— Hacivat: Hayırlı ramazanlar Karagözüm 

— Karagöz: Hayır mı? Şer mi? Bilemedim, Hacivat. Gecenin bu saatinde davul 

da neyin nesi? 

— Hacivat: Karagöz’üm müjde, müjde! On bir ayın sultanı ramazan geldi.   

— Karagöz: Ramazan da kim? Amcanın oğlu ramazan mı? 

— Hacivat: Sen uykudan hala uyanamadın her halde Karagözüm. Ben, ramazan 

ayı geldi diyorum. 

— Karagöz: Yahu nedir bu ramazan ayı? Bu ayın diğer aylardan farkı nedir? 

— Hacivat: Karagözüm! Ramazan, Müslümanlar için çok önemli bir aydır.  Bu 

aya girmeden önce hazırlıklar yapılır. Oruç için özel iftarlıklar hazırlanır. Ramazan ayı 

boyunca gece sahura kalkılır. Gündüzleri oruç tutulur. Geceleri teravih namazları 

kılınır. Ramazan geleneği olarak gece davul çalınır. 

— Karagöz: Ne bavulunu mu çaldılar? Kim çalmış, ne zaman çalmış, Hacivat… 

— Hacivat: Karagöz kimsenin bir şey çaldığı yok. Davul çalınır, davul dedim. 

— Karagöz: Deme, Hacivat demek davul da çaldın bu yaşta… 

— Hacivat: O manada değil Karagözüm, tokmağıyla davulun üzerine vurularak 

insanlar sahura uyandırılır.  

— Karagöz: Anladım anladım, ben senin gibi zor anlamıyorum ya. Hacivat, sahur 

dedin de aklıma geldi. Sahi sahur ne demek?  

— Hacivat: Karagözüm, gündüz oruç tutabilmek için gece yemek yemeğe 

kalkarız ya işte buna sahur denir. 

— Karagöz: Neden gece kalkıp yemek yiyoruz, gündüzü kurt mu yedi? 

— Hacivat: Yok Karagözüm, gündüz oruçluyuz ve oruçluyken iftara kadar yemek 

yenmez. 

— Karagöz: Firar mı, sen mi firar ettin, nerden firar ettin, ne zaman firar ettin? 

— Hacivat: Yok Karagözüm bir yerden firar ettiğim yok. İftar diyorum iftar. Hani 

akşam oruçlarımızı bitiriyoruz ve yemek yemeğe başlıyoruz ya işte ona iftar deniyor.   

— Hacivat: Hadi Karagözüm, imsak vaktine az kaldı. Git de sahurunu yap.  

— Karagöz: Sarımsak mı? Ben sevmem sarımsağı, camiye gidince kokusu 

insanları rahatsız ediyor. 



167 
 

       
       
 

— Hacivat: Yine karıştırdın Karagözüm. Sarımsak değil imsak. Hani yemeği 

içmeği bırakıp ağzımızı yıkadıktan sonra oruç tutmaya başlıyoruz ya işte o vakte imsak 

denir.  

— Karagöz: Hacivat, dün cami imamı iftardan sonra camiye gelin hep beraber 

kurabiye yapacağız dedi. Camide kurabiye yapılır mı? 

— Hacivat: O kurabiye değil Karagözüm, Mukabele. 

— Karagöz: Ben kimseye mukabele etmem Hacivat. 

— Hacivat: Yine karıştırdın Karagözüm. Akşam İmam Kur’an okuyacak bizlerde 

onu takip edeceğiz. İşte bu şekilde yapılan Kur’an okumaya Mukabele denir.  

( Karagöz içeriye doğru hareket eder.) 

— Allah, Allah. Karagözüm birden bire ne oldu, nereye böyle?  

— Karagöz: Gidip yemek yiyeceğim, sahurumu yapacağım. 

— Hacivat: Sana iyi sahurlar Karagözüm. Bende insanları sahura kaldırmaya 

devam edeyim. (Diyerek oradan uzaklaşır. Davulunu çalarak şu maniyi söyler): 

Kavuştuk ramazana,   

Hem de büyük ihsana, 

Bu ayda oruç tutmak,  

Huzur verir insana 

Değerlendirme: 

— Çocuklar kendi kültürel özelliklerinin farkında oldular mı? 

— Çocuklar ramazanla ilgili kavramları öğrenmeye isteklendiler mi? 

— Çocuklar etkinlikte aktif bir şekilde yer aldılar mı? 

— Çocuklar etkinlik sonucunda din dillerini zenginleştirecek kavramları 

öğrendiler mi? 

— Çocuklar Türkçeyi doğru ve güzel bir şekilde kullandılar mı? 

— Çocuklar ramazan ayının dini önemini kavradılar mı? 

— Çocuklar ramazan ayı ile ilgili sorulan sorulara cevap verebildiler mi? 

 

  



168 
 

       
       
 

4.7. YANLIŞLARI DÜZELTİYORUM 

Süre : Etkinlik saati 

Kz.1 : Başkalarının hatalarını fark eder. 

Kz.2 : Başkalarının hatalarını hoşgörüyle karşılar. 

Kz.3 : Hataları ifade etmede nazik davranır. 

Kz.4 : Herkesin hata yapabileceğini kabul eder. 

Materyal: Resimli boyama ve hikâye kitabı, boya kalemi  

Yöntem : Soru-cevap, anlatım, örnek olay incelemesi 

Amaç : Çocuklarda farkındalık oluşturarak onlara “hoşgörü” değerini ve 

herkesin hata yapabileceği anlayışını kazandırmak, ayrıca yapılan hatanın uygun bir 

dille söylenmesi gerektiği düşüncesini yerleştirmek ve okul öncesi eğitimin “çocukların 

kendilerinin ve başkalarının duygularını fark etmesi desteklenmelidir” şeklinde 

belirlenen ilkesinin gerçekleşmesine katkı sağlamak. 

Uygulanışı: 

1. Öğretmen sınıfa girer ve “Nasılsınız çocuklar, iyi misiniz vb.” nezaket 

sözcüklerini kullandıktan sonra “çok güzel bir hikâye anlatacağını bunun için anlatacağı 

hikâyeyi dikkatli dinlemeleri gerektiğini” söyler ardından da “Hz. Hasan ve Hüseyin 

Kardeşler İle Yaşlı Adam”579 adlı hikâyeyi anlatarak etkinliği başlatır.  

2. Anlatımdan sonra belirlenen kazanımları edindirmeyi kolaylaştırmak için 

hikâye ile ilgili olarak aşağıdaki soruları sorar: 

— Hasan ve Hüseyin kardeşler kimin torunuymuş? 

— Hasan ve Hüseyin kardeşler kendi aralarında ne konuştu? 

— Yaşlı amca Hasan ve Hüseyin kardeşler geldiğinde ne yapıyormuş? 

— Yaşlı amcanın hatası neymiş? 

— Hasan ve Hüseyin kardeşler yaşlı amcanın hatası karşısında ne yapmışlar? 

— Yaşlı amca Hasan ve Hüseyin kardeşlere ne cevap vermiş? 

— Siz Hasan ve Hüseyin kardeşlerin yerinde olsaydınız ne yapardınız? 

                                                            
579 Mehmet Emin Ay, Biricik Peygamberim ve Onun Çağındaki Çocuklar, Timaş Yayınları, İstanbul 2012, s. 77. 
 



169 
 

       
       
 

3. Soruların cevaplandırılmasının ardından öğretmen tarafından Hasan ve Hüseyin 

kardeşlerin yaptığı davranışın çok güzel olduğu vurgusu yapılır ve çocuklara, “bizler de 

tıpkı Hasan ve Hüseyin kardeşler gibi olmalıyız.  

Herkesin hata yapabileceğini unutmamalı, başkalarının hatalı davranışlarını 

gördüğümüzde de onları hoşgörü ile karşılamalıyız. Hatalı davranışları düzeltirken 

incitici ve kırıcı olmaktan kaçınmalıyız dimi çocuklar” denilerek hoşgörülü olma 

konusunda çocuklar bilinçlendirilir.  

4. Bu bilgilendirmenin ardından etkinlik odasına geçilerek çocukların çok sevdiği 

çizgi film karakteri Kayu’nun abdest alışını gösteren boyama çalışması çocuklara 

yaptırılarak etkinlik tamamlanır. 

Değerlendirme: 

— Çocuklar başkalarının hatalı davranışları fark edebildiler mi? 

— Çocuklar hatalı davranışların hoşgörü ile karşılanması gerektiğini öğrendiler 

mi? 

— Çocuklar hatalı davranışları düzeltmeye isteklendiler mi? 

— Çocuklar Hasan ve Hüseyin kardeşlerin kim olduğunu öğrendiler mi? 

— Çocuklar Hasan ve Hüseyin kardeşleri örnek aldılar mı? 

Hasan ve Hüseyin Kardeşler İle Yaşlı Adam 

Peygamberimizin tavsiyelerine uyan Hasan ve Hüseyin kardeşler, namazlarını 

aksatmadan kılarlarmış. Günde beş defa yüce Allah’ın huzurunda durmaktan büyük 

zevk duyarlarmış. Bu iki kardeş, aynı zamanda çok sevimli ve kibar çocuklarmış. 

Onların ne kadar hassas, duygulu ve nazik olduklarını şu olaydan sizler de 

anlayabilirsiniz:  

Günlerden bir gün, Hasan ve Hüseyin kardeşler, namaz kılmak için abdest almaya 

gitmişler. Bu sırada, bir köşede abdest almakta olan yaşlı bir amca görmüşler. Ancak bu 

yaşlı amca abdest alırken bazı hatalar yapıyormuş. Hasan kısık sesle kardeşine:  

— Şu yaşlı amcaya hatalarını nasıl söylesek, demiş. Yaşlı amcanın hatalarını 

kalbini kırmadan ona nasıl söyleyeceklerini düşünüp dururken birden Hasan: 



170 
 

       
       
 

— Benim aklıma şöyle bir fikir geldi. Ne dersin, demiş. Sonra kardeşinin kulağına 

bir şeyler fısıldamış. İki kardeş usulca yaşlı adamın yanına yaklaşmış. Hasan söze 

başlamış: 

— Şey efendim!... Ben ve kardeşim hangimizin doğru abdest aldığımız 

konusunda konuşuyorduk. Siz aramızda hakem olun, ben ve kardeşim abdest alalım 

bakalım hangimiz doğru olarak abdest alıyor.  

İki kardeş başlamışlar abdest almaya… Bu sırada yaşlı amcada büyük bir dikkatle 

onları izliyormuş. Sonunda abdestlerini tamamlamışlar. Gülümseyerek kendisine 

baktıklarında, yaşlı amcanın gözlerinin dolu dolu olduğunu görmüşler. Yaşlı amca bir 

taraftan Hasan ve Hüseyin’i kucaklıyor bir taraftan da şunları söylüyormuş: 

— Sevgili yavrularım! Aslında ikinizde doğru olarak abdest alıyorsunuz. Hatalı 

olan bendim. Size ne kadar teşekkür etsem azdır demiş ve daha sonra alınlarından 

öperek onları uğurlamış. Bu olaydan Hasan ve Hüseyin kardeşler de en az yaşlı amca 

kadar mutluluk duymuşlar. Çünkü onlar bir insana hatasını yüzüne vurmadan 

göstermenin sevincini yaşıyorlarmış.  

  



171 
 

       
       
 

4.8. BİR SORUM VAR ÇOCUKLAR 

Süre : Serbest zaman 

Kz.1 : Kısa, basit öykülerle ilgili soruları yanıtlar.  

Kz.2 : Neden, nasıl, kim gibi sorulara yanıt verir.  

Kz.3 : Kim, ne, ne zaman, nerede, neden, nasıl? gibi soruları yanıtlar. 

Kz.4 : Temel inanç esaslarını öğrenir. 

Kz.5 : Dini sözcük dağarcığını geliştirir. 

Materyal: Soru-cevap kartları 

Yöntem : Soru-cevap 

Amaç : Çocuklarda Allah’a iman öğretiminin alt yapısını oluşturarak onları 

okul öncesi eğitimin amaçları doğrultusunda ilkokulda okutulacak Din Kültürü ve 

Ahlak Bilgisi dersi “İnanç” öğrenme alanlarına hazırlamak. 

Uygulanışı:  

1. Öğretmen çocukların anne ve babalarını arayarak çocuklarıyla beraber 

göndereceği etkinliği evde yapmalarını ister.  

2. Ardından her öğrenciye aşağıdaki soru-cevap metnini580 vererek eve 

götürmelerini ve anne babalarına vermelerini bir haftanın sonunda da okula 

getirmelerini ister.  

3. Anne ve baba sorduğu sorulara nasıl cevap vereceğini (Soru: Bir nedir? Cevap: 

Allah vb.) örneklerde olduğu gibi birkaç defa söyler ve çocuğunun tekrar etmesini ister.  

4. Sonraki uygulamalarda ise anne baba sorar çocuk cevap verir. 

5. Öğretmen, bir hafta sonra etkinlikle beraber okula gelen çocuklara “Bir Nedir?” 

sorusunun cevabını öğrendiniz mi?” diye sorar. Gelen cevaplar doğrultusunda 

“isterseniz evde öğrendiklerimizi koro oluşturarak hep birlikte bir de burada tekrar 

edelim ne dersiniz?” diye ikinci bir soru sorar. Çocuklardan evet cevabını aldıktan sonra 

da soruları sorar öğrenciler ise cevaplar. Etkinlik birkaç defa tekrar edildikten sonra 

sonlandırılır.  

                                                            
580 Sağlam, Okul Öncesinde Sözlü Öğretim Etkinlikleri ve Din Eğitimi, s. 201; Ay, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl 
Anlatalım, s. 59-60. 



172 
 

       
       
 

6. Etkinlik içerisinde “Dört Büyük Kitap, Amentü, Aşere-i Mübeşşere, Kâbe, 

Kalu Bela, Elestübirabbiküm Hitabının Cevabı, Kelime-i Tevhit” gibi kelimeler 

çocukların gelişim özellikleri dikkate alınarak evde anne baba okulda ise öğretmen 

tarafından etkinlik sonunda uygun bir dille açıklanmalıdır.   

Bir Soru Bir Cevap 

— Bir nedir? 

— Allah  

— İki  

— Teyemmümün farzı ( Ay ile Güneş) 

— Üç  

— Guslün farzı (Talak) 

— Dört  

— Dört büyük kitap  

— Beş  

— Beş vakit namaz (İslam’ın şartı) 

— Altı  

— Amentü (İmanın Şartı)  

— Yedi 

— Cennet  

— Sekiz  

— Cehennem  

— Dokuz  

— Efendimizin eşleri  

— On  

— Aşere-i Mübeşşere  

— Seni kim yarattı? 

— Allah  

— Kimin kulusun? 

— Allah’ın 

— Kimin Ümmetisin? 

— Peygamberlerin sonuncusu Hz. Muhammed (s.a.v)'in ümmetindenim 

 



173 
 

       
       
 

— Kimin zürriyetindensin? 

— Âdem (a.s)'in zürriyetindenim. 

— Kimin milletindensin?  

— Hz. İbrahim (a.s)'in milletindenim. 

— Dinin nedir? 

— İslâm  

— Kitabın nedir? 

— Kur’an 

— Kıblen neresi? 

— Kâbe  

— Mümin misin? 

— Elhamdülillah müminim. 

— Ne zamandan beri müminsin? 

— “Kalu bela” gününden beri müminim. 

— Kalu ne bela ne? 

— Elestübirabbiküm hitabının cevabı  

— İmanın temeli nedir? 

— Lâ ilâhe illâllah Muhammedün Resûllullah 

Değerlendirme: 

— Etkinliğin tamamlanmasında okul-aile birlikteliği etkin bir şekilde sağlandı 

mı? 

— Tüm çocuklar etkinliğe katıldı mı? 

— Çocuklar sorulan sorulara uygun cevaplar verebildiler mi? 

— Etkinlik, çocukları ilkokulda okutulacak Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi 

derslerine hazırlamada başarılı oldu mu? 

— Anne baba ve öğretmenler etkinliğin başarılı olması için gerekli özeni 

gösterdiler mi? 

— Etkinlikle edinilen bilgiler çocukların din dillerinin gelişmesine ve dini 

kavram dağarcıklarının zenginleşmesine katkıda bulundu mu? 

  



174 
 

       
       
 

4.9. DİNİMİ ÖĞRENİYORUM  

Süre : Serbest zaman 

Kz.1 : Resimlerdeki eksik parçaları modele bakarak tamamlar.  

Kz.2 : Bir bütünün parçalarını söyler. 

Kz.3 : Parçaları birleştirerek bütün elde eder. 

Kz.4 : İslam’ın şartlarının neler olduğunu bilir. 

Kz.5 : Kendi kültürünün özelliklerinin neler olduğunu bilir. 

Kz.6 : Kendini ilkokula hazırlar. 

Materyal: Fon kartonu, makas, yapıştırıcı 

Yöntem : Kesme-yapıştırma 

Amaç : Okul öncesi eğitim programında çocukların motor gelişim özellikleri ile 

ilgili olarak belirlenen kazanımların gerçekleşmesine aynı zamanda da temel dini 

değerlerden olan İslam’ın şartlarının neler olduğunun çocuklar tarafından öğrenilmesine 

ve çocukların dini kavram dağarcıklarının zenginleşmesine katkı sağlamak.  

Uygulanışı:  

1. Öğretmen elinde tren fonunun bulunduğu kartonla sınıfa girer ve “Çocuklar 

size biricik peygamberimiz ve gizemli yolcunun hikâyesini anlatmamı ister misiniz?” 

diyerek İslâm’ın şartlarının öğretileceği “Gizemli Yolcu” adlı hikâyeyi jest, mimik ve 

ses tonlamalarına dikkat ederek anlatır.” Anlatımdan sonra ise kazanımlarla belirlenen 

amaca ulaşmak için hikâye ile ilgili olarak şu soruları çocuklara yöneltir: 

— Gizemli yolcu kimdi? 

— Gizemli yolcu nerden geliyordu? 

— Gizemli adam biricik peygamberimize ne sordu? 

— Biricik peygamberimiz gizemli adama nasıl cevap verdi? 

2. Gelen cevaplardan sonra “İsterseniz bugün sizlerle biricik Peygamberimizin 

gizemli adama vermiş olduğu cevapları anlatan tren oyunu oynayabiliriz. Ama önce 

elimde gördüğünüz resimdeki trenin parçalarını birleştirmemiz gerekiyor.” diyerek 

çocukların her birisine bir tren fonu verir ve onlardan resme bakarak parçaları 

yerleştirmelerini ister. Birinci çocuk şahadet getirmek vagonunu kartondan keser ve 

resimde görüldüğü üzere ait olduğu yere yerleştirir.  



175 
 

       
       
 

İkinci çocuk namaz kılmayı, üçüncü çocuk oruç tutmayı, dördüncü çocuk zekât 

vermeyi ve beşinci çocuk hacca gitmeyi keser ve ait olduğu bölmeye yerleştirir.  

Parçalar tamamlandıktan sonra da “ şimdi tren oyunu oynaya biliriz. Hadi bakalım 

dizilin arkama diyerek çocuklardan trenin bir vagonu olmasını ister.  

3. Seçilen çocuklar art arda dizilerek tren vagonlarını oluşturur ve hep birlikte 

İslâm’ın şartlarını söyleyerek hareket etmeye başlarlar. Şaşıran en son kuyruğa geçer. 

Bu etkinlik tüm çocuklara yaptırılır581. 

4. Bu aktiviteden sonra öğretmen “çocuklar biricik Peygamberimizin gizemli 

adama verdiği cevapları hep birlikte bir daha tekrar edelim mi?” der. Çocuklardan evet 

yanıtını alınca da “o zaman ben gizemli adam olarak soracağım siz de hep birlikte cevap 

vereceksiniz anlaştık mı?” diyerek şu soruları yöneltir: 

— İslam’ın şartları nelerdi? 

— Kelime-i şehadet öğretmenim. 

— Başka? 

— Namaz kılmak. 

— Başka? 

— Oruç tutmak. 

— Başka?  

— Zekât vermek öğretmenim. 

— Başka? 

— Paramız olunca hacca gitmek öğretmenim. 

— Aferin hepiniz doğru söylediniz çocuklar. Hadi bakalım dondurma yemeye… 

Gizemli Yolcu 

Biricik Peygamberimizin çok sevdiği arkadaşlarından olan Ömer anlatıyor. Bir 

gün Peygamberimizle beraber oturuyorduk. Tam bu sırada bir adam çıkageldi. Gelen 

adamın elbisesi bembeyaz, saçları simsiyahtı. Üstelik üzerinde yolculuk belirtileri de 

yoktu. Ayrıca içimizden hiç kimse onu tanımıyordu. İşte bu kimse Peygamberimizin 

yanına kadar gelip oturdu dizlerini dizlerine dayadı, ellerini dizlerinin üzerine saygı ve 

hürmetle koyarak şöyle dedi:  

 
                                                            
581 Okul Öncesi Etkinlikleri, Erişim Tarihi 11 Ekim 2012, http://www.risaleokul.com/tr/tag/islam-treni/ /  



176 
 

       
       
 

— “Ey Muhammed! İslâm’ın ne olduğu hakkında bana bilgi verir misin?”  

Biricik peygamberimiz de ona cevaben:  

— “İslâm; Kelime-i şehadet getirmen yani (Allah’tan başka hiçbir ilâhın 

olmadığına Muhammed (s.a.v)’in de Allah’ın Peygamberi olduğuna şahitlik etmen), 

namazı kılıp zekâtı vermen, Ramazan orucunu tutup gücün yeterse haccetmendir” dedi. 

Bunun üzerine gizemli adam: “Doğru söyledin” dedi.  

Biz onun hem soru sormasına hem de söyleneni tasdik etmesine şaşırdık. Gizemli 

Yolcu birkaç soru daha sorduktan sonra çıkıp gitti. O gittikten sonra biricik 

Peygamberimiz bana dönerek:  

— Soru soran bu adamın kim olduğunu biliyor musun? dedi. Bende: 

— Allah ve Resûlü daha iyi bilir deyince Peygamberimiz şu açıklamayı yaptı: 

— Gelen Cebrail idi, size dininizi öğretmek üzere gelmişti582. 

Değerlendirme: 

— Çocuklar kazanımlar doğrultusunda etkinliğe katıldılar mı? 

— Etkinlik çocukların motor gelişim özellikleri kazanımlarına katkı sağladı mı? 

— Etkinlik belirlenen amaca uygun olarak tamamlandı mı? 

— Çocuklar etkinlik içerisinde sorulan sorulara uygun cevaplar verebildiler mi? 

 

                                                            
582 Buhari, İman, 37; Müslim, İman, 1; Nesai, İman, 5. 



 

 
 
 

 

177 

     

 

 



 

 
 
 

 

178 

     

 

 



179 
 

       
       
 

4.10. ALLAH BENİ SEVİYOR 

Süre : Etkinlik Saati 

Kz.1 : Kendisi hakkında olumlu ifadeler kullanır. 

Kz.2 : Kendine güven duyar. 

Kz.3 : Güven duygusuyla Allah’a bağlanır. 

Kz.4 : Kendisinin değerli olduğu bilincine varır 

Kz.5 : Olay ve durumlara pozitif yaklaşır. 

Kz.6 : Duygularını jest ve mimiklerle ifade eder 

Materyal: İçerisinde ayna bulunan kutu/sandık. 

Yöntem : Soru-Cevap 

Amaç : Çocuklara güven duygusu kazandırarak onlarda olumlu bir dini kişilik 

oluşturmak, Allah sevgisinin temellerini atmak aynı zamanda da kendilerinin değerli 

olduğu bilinci kazandırarak dini ve sosyal hayata pozitif bakmalarını sağlamak. Sonuç 

olarak da okul öncesi eğitimin “Eğitim, çocuğun kendine saygı ve güven duymasını 

sağlamalı, ona öz denetim kazandırmalıdır” şeklindeki ilkesinin gerçekleşmesine 

yardımcı olmak. 

Uygulanışı: 

1. Öğretmen elindeki kutuyu çocuklara gösterir583 ve kutunun için de çok önemli 

bir şeyin olduğunu, Allah’ın da onu çok sevdiğini söyler. 

2. Çocuklarla kutunun için de ne olabileceği konusunda konuşulur.  

3. Ardından sizce bu kutunun içerisinde bu kadar değerli ne olabilir? diye bir soru 

sorar. 

4. Gelen cevaplar doğrultusunda öğretmen bu değerli kutuyu çok dikkatli bir 

şekilde tutar ve bakmalarını için teker teker çocuklara verir. Her çocuk sıra ile kutuyu 

açar ve içerisinde ne olduğuna bakar. Bakınca daha önce kutunun içine yerleştirilen 

aynadan kendini görür.  

5. Öğretmen tüm çocukların kutunun içerisine bakmasını sağladıktan sonra onlara 

dönerek:  

                                                            
583 Bahar Sevim, Sihirli Kutu, Erişim Tarihi: 12 Haziran 2012, http://www.izzeteker.com/dokumanlar/din-ve-
oyun/109-allah-sevgisi.html 



180 
 

       
       
 

“Evet çocuklar, kutunun içinde olan ve Allah’ın çok sevdiği önemli şey ne imiş?” 

sorusunu yöneltir. Ardından da, “Bakın bu kadar önemli olan ve Allah tarafından 

sevilen sizmişsiniz.” der ve onlara Allah sevgisinden, O’nun çocukları nasıl koruyup 

kolladığından vb. konulardan bahsederek etkinliği sonlandırır.  

Etkinlikle ilgili bu bilgilendirme, çocuklarda önemli olduğu ve Allah tarafından 

çok sevdiği hissi oluşturacağı için onların güven duygusu kazanmalarına ve içtenlikle 

Allah’a bağlanmalarına ortam hazırlar. 

Değerlendirme: 

— Etkinlik sonunda çocuklarda güven duygusu oluşturulabildi mi?  

— Çocuklar kendilerini değerli hissedebildiler mi? 

— Etkinlik çocuklara Allah tarafından sevilme duygusu kazandırabildi mi? 

— Allah tarafından sevildiğini bilme çocuklarda nasıl bir etkide bulundu?



181 
 

       
       
 

4.11. KÜÇÜKLERİMİ SEVİYORUM 

Süre : Etkinlik saati 

Kz.1 : Kendi kültürünün belli başlı özelliklerini bilir. 

Kz.2 : Kendinden küçüklere karşı şefkatli olur. 

Kz.3 : Duygularını söz ve davranışlarla ifade eder. 

Kz.4 : Sevginin önemini anlar. 

Materyal: Resimli hikâye kitabı 

Yöntem : Soru-cevap, anlatım, örnek olay incelemesi, beyin fırtınası 

Amaç : Çocukların, okul öncesi eğitimin amaçları doğrultusunda saygılı 

bireyler olarak yetişmelerine ve kendinden küçüklere karşı sevgi ile davranmalarına 

yardımcı olmak. 

Uygulanışı: 

1. Öğretmen çok güzel bir hikâye anlatacağını, hikâyeyi dikkatle dinlemeleri 

gerektiğini çocuklara hatırlatarak etkinliğe başlar ve “Hz. Muhammed ve Arkadaşı” 

hikâyesini anlatır. 

2. Ardından dikkat çekme ve kalıcılığı artırmak için hikâyeye ilişkin aşağıdaki 

soruları sorar: 

— Hz. Muhammed’in arkadaşı neye şaşırmıştır? 

— Hz. Muhammed torunlarına sevgisini nasıl göstermiştir? 

3. Sorular cevaplandırılır ve sevmenin hele hele çocukları sevmenin çok güzel bir 

davranış olduğu açıklanır. 

4. Öğretmen çocuklara: “Kendimizden yaşça küçükleri neden sevmeliyiz? Sizce 

kendimizden küçükleri sevmek için neler yapmalıyız?” sorusunu yöneltir. 

5. Gelen cevaplar resim halinde somutlaştırılarak tahtaya çizilir ve etkinliğe son 

verilir. 

Hz. Muhammed ve Arkadaşı 

Hz. Muhammed, torunlarını çok sever, Namaz esnasında sırtına çıktıklarında 

onlar ininceye kadar secdesini uzatırdı. Bir gün torunu Hz. Hasan’ı severken yanına 

gelen bir arkadaşı bu duruma şaşırarak: 



182 
 

       
       
 

— "Benim on tane çocuğum var. Onlardan hiçbirini öpmüş değilim.” deyince Hz. 

Muhammed de ona şu karşılığı vermiştir: 

— “Merhamet etmeyene merhamet edilmez”584. 

Değerlendirme: 

— Çocuklar kendinden küçüklere karşı şefkatli davranmanın gerekliliğini 

anladılar mı? 

— Sevgi göstermenin sevgi görmek anlamına geldiğini hissettiler mi? 

— Sevginin söz ve davranışlarla gösterilmesi gerektiğini öğrendiler mi? 

  

                                                            
584 Tirmizi, Birr, 12. 



183 
 

       
       
 

4.12. BÜYÜKLERİME SAYGI DUYUYORUM 

Süre : Etkinlik saati 

Kz.1 : Kendi kültürünün belli başlı özelliklerini bilir. 

Kz.2 : Büyüklere saygı gösterir. 

Kz.3 : Saygısını söz ve davranışlarla ifade eder. 

Yöntem : Soru-cevap, anlatım, örnek olay incelemesi 

Materyal: Resimli hikâye kitabı 

Amaç : Çocukların millî ve manevi değerlere bağlı, saygılı bireyler olarak 

yetişmelerine temel hazırlayarak okul öncesi eğitimin “Okul öncesi dönemde verilen 

eğitim ile çocukların sevgi,  saygı ve sorumluluk davranışlarını geliştirmelidir” şeklinde 

belirlenen ilkesinin gerçekleşmesine katkı sağlamak. 

Uygulanışı: 

1. Öğretmen, çocuklara yönelerek: “Size çok güzel bir kimsenin yaşadığı çok 

güzel bir hikâye anlatmak, sonrasında ise hikâye ile ilgili sizin görüşlerinizi almak 

istiyorum. Onun için beni dikkatle dinlemeniz gerekir” diyerek etkinliğe baslar. 

2. Çocukların dikkatini çektikten sonra “Hz. Muhammed ile Yaşlı Adam” adlı 

hikâyeyi anlatır ve görüşlerini almak için onlara şu soruları sorar: 

— Hz. Muhammed neden ayağa kalktı? (Öğretmen çocukların cevap vermeleri 

için biraz bekler.) Gelen cevaplar doğrultusunda da aşağıdaki soruyu sorar: 

— Yaşlı adamı gördüğü halde ayağa kalkmayanlar için Hz. Muhammed ne 

söyledi? 

3. Bu sorulardan sonra öğretmen: “Büyüklere saygılı olmak çok güzel bir 

davranıştır. Bunun bizim kültürümüzde çok önemli bir yeri vardır. Nitekim 

kültürümüzde küçükler sevilir büyüklere de saygılı davranılır, ihtiyaç duyduklarında 

onlara yardım edilir. O halde bundan sonra büyüklerimize daima saygılı davranmalıyız 

değil mi çocuklar?” der, onlardan evet yanıtını alınca da: “Teşekkür ederim.” diyerek 

etkinliği sonlandırır. 

Hz. Muhammed İle Yaşlı Adam 

Günlerden bir gün Hz. Muhammed arkadaşlarıyla beraber oturuyorlardı. O sırada 

Hz. Muhammed'le görüşmek isteyen yaşlı bir kişinin onlara doğru yaklaştığı görüldü.  



184 
 

       
       
 

Yaşlı adam yanlarına varınca Hz. Muhammed’in arkadaşları ona yer açmakta 

biraz yavaş davrandılar.  

Bu durumdan rahatsız olan Hz. Muhammed arkadaşlarına küçüklerin sevilmesi, 

büyüklere de saygı duyulması gerektiğini aksi bir davranışın örf, adet ve edebe uygun 

olmadığını söylemiştir585. 

Değerlendirme:  

— Çocuklar büyüklere saygı göstermenin gerekliğini anladılar mı? 

— Çocuklar büyüklere saygı göstermek için neler yapılması gerektiğini 

öğrendiler mi? 

— Çocuklar büyüklere saygı gösterme konusunda isteklendiler mi? 

  

                                                            
585 Ebu Davud, Edeb, 58; Tirmizi, Birr, 15. 



 

 
 
 

4.13

Süre

Kz.1

Kz.2

Kz.3

Kz.4

Kz.5

Kz.6

Yön

düşündürm

Mat

Ama

gibi duyg

duyguların

gelişmesin

dini ve ahl

Uyg

1. Ö

elimdeki 

yapıyorlar

 

3. BİR İY

e : Serbe

1 : Kend

2 : Başk

3 : Başk

4 : Kend

5 : Yardı

6 : Yardı

ntem : Anl

me. 

teryal: Resi

aç : Okul

gu ve davra

nı fark etme

ni sağlamak

laki temelli

gulanışı: 

Öğretmen, a

resimlere 

r?” diyerek 

YİLİKTE SE

est zaman 

dine ait nesn

kalarına yard

kalarının duy

dini yardıma

ıma ihtiyacı

ımlaşmanın

latım, soru

imli boyam

l öncesi eğit

anışları gel

eleri destek

k ve onların

iyi alışkanl

şağıdaki bo

dikkatlice 

etkinliği ba

1

EN YAP  

neleri payla

dım etmeye

ygusal ifade

a ihtiyacı ol

ı olanları fa

n dini bir ge

u-cevap, ör

ma çalışması

timin “çocu

liştirilmeli

klenmelidir”

n sorumluluk

lıklar kazan

oyama çalış

bakmanızı 

aşlatır. 

85 

     

şır. 

 karşı istekl

elerini fark 

lanların yeri

ark eder. 

ereklilik oldu

rnek olay 

, pastel boy

ukların yard

aynı zaman

” ilkelerinde

k, yardımla

nmalarına ya

şması ve res

istiyorum. 

li davranır. 

eder. 

ine koyarak

uğunu bilir.

incelemesi

ya 

dımlaşma, da

nda kendile

en yola çıka

şma, dayan

ardımcı olm

simlerle sın

Sizce Zey

k “empati” y

. 

i, gösterip

dayanışma v

erinin ve b

arak çocukl

nışma ve pay

mak. 

nıfa girerek:

ynep ile H

yapar. 

yaptırma,

ve paylaşma

başkalarının

ların duygu

ylaşma gibi

: “Çocuklar

Hüseyin ne

 

, 

a 

n 

u 

i 

r 

e 

 



186 
 

       
       
 

  

2. Resimlerle çocukların dikkati çekildikten sonra öğretmen: “Çocuklar! 

Resimlerde gördüklerinizi daha iyi anlamanız için size güzel bir hikâye anlatayım mı? 

diyerek “Küçük Yetim Kız” adlı hikâyeyi jest, mimik ve tonlamalarına dikkat ederek 

çocuklara anlatır ardından da parça ile ilgili aşağıdaki soruları yöneltir: 

— Küçük kız neden ağlıyordu? 

— Biricik Muhammed küçük kızın ağlamaması için ne yaptı? 

— Ayşe anne ile Fatma abla küçük kızı nasıl karşıladılar? 

— Sen biricik Muhammed’in yerinde olsaydın küçük kıza nasıl davranırdın? 

3. Soruların tüm çocuklar tarafından cevaplanmasının ardından “Çocuklar, 

arkadaşlarımıza ve çevremizdeki yardıma ihtiyacı olanlara nasıl yardım edebiliriz?” 

sorusu sorulur ardından da gösterilen resimlerin boyama çalışmaları çocuklara yaptırılır.  

4. Çalışmanın sonunda “Çocuklar, herkes aynı imkânlara sahip olmayabilir. Bu 

gün sizin yerinizde olmak isteyen birçok çocuk vardır. O halde elimizdeki nimetleri bize 

verdiği için Allah’a teşekkür etmeli ve bu güzelliklerden yoksun olanlara yardım 

etmeliyiz öyle değil mi? diyerek etkinliği sonlandırır. 

Değerlendirme: 

— Çocuklar paylaşma ve yardımlaşmanın önemini kavradılar mı? 

— Çocuklar paylaşma ve yardımlaşma konusunda isteklendiler mi? 

— Çocuklar çevresindeki yardıma muhtaç olanların farkına varabildiler mi? 

— Çocuklar kendilerini yetim kızın yerine koyabildiler mi? 

Küçük Yetim Kız 

Şehirlerin en güzellerinden biri olan Medine’de bayram sabahı idi.   Çocukları çok 

seven ve onlara karşı son derece merhametli olan biricik Muhammed şehirde 

yaşayanların bayramını tebrik etmek için evleri dolaşıyormuş. Bu arada bayramlık 

elbiselerini giyip sevinç içerisinde oraya buraya koşup eğlenen çocuklar arasında 

elbisesi yamalı, ayakkabısı yırtık bir kız çocuğunun boynu bükük olarak oturduğunu ve 

yüzünü kapatıp ağladığını görmüş.  



187 
 

       
       
 

Biricik ve merhametli Muhammet: “Yavrucuğum, bu bayram gününde neden 

ağlıyorsun?” diyerek çocuğun halini hatırını sormuş. Çocuk da, geçen bayram yanında 

olan babasının bu bayram yanında olmadığını ve yetim kaldığı için ağladığını söylemiş.  

Bunu duyan biricik Muhammed, çocuğa gözyaşlarını silmesini, eğer isterse 

kendisinin babası, Ayşe’nin annesi Fatma’nın da ablası olabileceğini söyleyerek onu 

evine götürmüş. Eve varınca Ayşe annesi ile Fatma ablası çocuğun elini yüzünü 

yıkamış, karnını doyurmuş, ona güzel elbise giydirip harçlık vererek oynaması için 

sokağa göndermişler586. 

  

                                                            
586 Ay, Biricik Peygamberim ve Onun Çağındaki Çocuklar, s. 118-122. 



188 
 

       
       
 

4.14. PEYGAMBERİMİ DİNLİYORUM 

Süre : Serbest zaman 

Kz.1 : Elini yüzünü yıkar, kurular. 

Kz.2 : Dişlerini fırçalar. 

Kz.3 : Yemekle ilgili araç gereçleri uygun kullanır. 

Kz.4 : Sofra kurallarına uyar. 

Kz.5 : Yemeğini önünden ve sağ eli ile yer. 

Kz.6 : Yemeğe besmele ile başlar. Yemeğini bitirince Elhamdülillah der. 

Kz.7 : Yemek öncesi ve sonrası temizliğine dikkat eder. 

Yöntem : Soru-cevap, gösterip yaptırma, örnek olay incelemesi 

Materyal: Çatal, kaşık, tepsi (çocukların sevdiği bir yiyecek), boyama resmi, 

pastel boya 

Amaç : Okul öncesi eğitimin “Okul öncesi eğitim çocuğun motor ve sosyal 

gelişimini desteklemeli,  özbakım becerilerini kazandırmalı ve onu ilkokula 

hazırlamalıdır” şeklindeki ilkesinden hareketle ve çocukların beden gelişimlerini 

dikkate alarak özbakım becerileri içerisinde yer alan sofra kurallarını dini ve ahlaki 

ilkelere uygun olarak öğrenmelerine katkı sağlamak. 

Uygulanışı:  

1. Öğretmen, sınıftaki çocukların sayısınca çatal, kaşık ve çocukların çok sevdiği 

bir yiyeceğin içerisinde olduğu kapalı bir kutu ile sınıfa gelir ve “Çocuklar, bir 

sürprizim var. Bugün size çok sevdiğiniz bir şey getirdim ama önce ellerinizi güzelce 

yıkamanızı istiyorum, anlaştık mı?” der. Çocuklardan “evet” cevabının alınması ve el 

yıkama işleminin tamamlanmasının ardından da çocukları daire şeklinde oturtarak 

etkinliği başlatır. 

2. Bakalım içerisinde ne varmış? diyerek kutuyu açar ve her bir çocuğa çatal ve 

kaşıklarını verdikten sonra onların çok sevdiği yiyeceği masanın ortasına koyar. Daha 

sonra doğru yemek yeme davranışlarının çizildiği resimleri akıllı tahta, bilgisayar, 

yansıtım cihazı ya da çıktılarını çocuklara göstererek onlardan resimdeki çocukların 

yemek yeme davranışlarına dikkat etmelerini ister. Ardından da resimlerle ilgili olarak 

şu soruları yöneltir: 

 



189 
 

       
       
 

— Ahmet ile Ayşe yemek yerken hangi ellerini kullanıyorlar? 

— Furkan ile Fatih tatlıyı tabaklarına nasıl alıyorlar? 

— Çocuklar yemekten sonra gerekli temizliği yapıyorlar mı? 

3. Bu sorulardan sonra öğretmen: “Çocuklar, resimlerdeki çocukların yemek yeme 

davranışlarını daha iyi anlamanız için size bir hikâye anlatmamı ister misiniz? diyerek 

“Ömer ile Biricik Muhammed”587 adlı hikâyeyi onlara anlatır. Ardından da yemek yeme 

davranışlarını öğretmek için hikâye ile ilgili olarak aşağıdaki soruları sorar: 

— Ömer yemeğini nasıl yiyormuş? 

— Biricik Muhammed Ömer’i neden uyarmış? 

— Biricik Muhammed Ömer’den ne istemiş? 

4. Soruların ardından da öğretmen: “Çocuklar, o halde bizler de Biricik 

Muhammed’in Ömer’e tavsiyelerini dikkate alarak yemek yemeliyiz. Yemeğimizi 

bitirdikten sonra da Allah’a teşekkür etmeliyiz” der. Ardından da: “Çocuklar, Biricik 

Muhammed’in Ömer’e yaptığı o tavsiyeler nelerdi, onları bana kim söylemek ister?” 

şeklinde bir soru sorar ardından da parmak kaldıran çocukların hepsine söz vererek ya 

da toplu halde söylemelerini isteyerek aşağıdaki soru-cevap diyalogunu yapar: 

— Yemeğe nasıl başlanır? 

— “Bismillahirrahmanirrahim” diyerek başlanır öğretmenim. 

— Yemek hangi elle yenir? 

— Sağ el ile yenir öğretmenim. 

— Yemek tabağın neresinden yenir? 

— Kendi önümüzde olan kısmından öğretmenim. 

— Yemek bitince ne yaparız? 

— Verdiği nimetler için Allah’a teşekkür ederiz öğretmenim 

— Peki, Allah’a teşekkür etmek için ne deriz? 

— “Elhamdülillah” deriz öğretmenim. 

— Peki yemekten önce ve sonra ne yapmamız gerekir çocuklar? 

— Ellerimizi güzelce yıkamamız gerekir öğretmenim. 

5. Öğretmen soru-cevap şeklindeki diyalogdan sonra akıllı tahtada gösterilen 

resimlerin boyama çalışmalarını yaptırarak etkinliği sonlandırır. 
                                                            
587 Buhari, Et’ime, 13; Ebu Davud, Et’ime, 16. 



 

 
 
 

Değ

— Ç

— Ç

— Ç

y

— Ç

t

Biric

Ömer onu

durumu gö

bilgilendir

diyerek A

Ken

yemeğe ba

 

ğerlendirme

Çocuklar an

Çocuklar ye

Çocuklar y

yenmesi ger

Çocuklar y

teşekkür ed

cik Muham

un yanında 

ören biricik

rmek için o

llah'ın adını

ndisini çok 

aşlarken bes

e:  

nlatılan hikâ

emek önces

emeğe besm

rektiğini öğ

yemek sonra

erek elhamd

Öm

mmed’in ço

yemek yerk

k Muhamme

ona şöyle se

ı an, sağ elin

seven ark

smele çekm

1

âyede yanlış

si ve sonrası

mele ile ba

ğrendiler mi

asında bu 

dülillah ded

mer İle Biric

ocuk arkada

ken elini ye

ed, nasıl yem

eslenmiş: “Y

nle ve sana 

kadaşından 

miş, sağ eli i

  

90 

     

ş olan davra

ı temizliğe d

aşlandığını, 

? 

güzel yiyec

diler mi? 

cik Muham

aşlarından o

emek tabağı

mek yenme

Yemeğe baş

yakın olan 

bu uyarıyı

le ve önünd

    

anışları fark

dikkat ettile

yemeğin s

cekleri bize

mmed 

olan ve ter

ının her tar

si gerektiği

şlarken Bism

taraftan ye

alan Öme

den yemek y

k edebildiler

er mi? 

sağ elle ve 

e verdiği iç

rbiyesi altın

rafında dola

i konusunda

millâhirrahm

!”  

er’de o saa

yemiş. 

r mi? 

önlerinden

çin Allah’a

nda yetişen

aştırmış. Bu

a arkadaşını

mânirrahîm

atten sonra

 

n 

a 

n 

u 

ı 

m 

a 



 

 
 
 

 

 

1

 

 

91 

     

  

  

 

 

 



192 
 

       
       
 

4.15. HATALARIMI DÜZELTİYORUM 

Süre : Etkinlik saati 

Kz.1 : İstekleri ile kurallar çeliştiğinde kurallara uygun davranır. 
Kz.2 : Kurallara uyar. 

Kz.3 : Kendini özgün yollarla ifade eder. 

Kz.4 : Duygularını jest ve mimiklerle ifade eder. 

Kz.5 : Gerekli durumlarda izin ister/ izin alır. 

Kz.6 : Hatalı davranışları fark eder. 

Kz.7 : Hataları alternatif göstererek çözer. 

Kz.8 : Hataları düzeltmede kırıcı olmaktan kaçınır. 

Yöntem : Soru-cevap,  anlatım, örnek olay incelemesi 

Materyal: Resimli hikâye kitabı 

Amaç : Çocuklarda sorumluluk duygusu oluşturma ve onlara başkasına ait olan 

bir şeyi uygun olmayan yollardan elde etmenin yanlışlığını kavratarak hem “öz 

denetim” kazandırmak hem de “empati” bilinci geliştirmesine yardımcı olmak. 

Uygulanışı: 

1. Öğretmen sınıfa girer ve “Çocuklar, masanızın üzerinde çok sevdiğiniz iki 

paket cipsiniz var ve birini açıp yarıya kadar yemişsiniz diğer paket ise ağzı kapalı 

duruyor. Canı cipsi yemek isteyen arkadaşlarınızdan birisi siz bahçede oynarken sizin 

sınıfa gelip masanızın üzerindeki cipsileri görmüş ve biraz yemek istemiş. Ancak açık 

bıraktığınız paketten değil de sizin hiç dokunmadığınız ve sonraya sakladığınız kapalı 

paketin ağzını yırtıp cipsilerinizi yemeye başladığı sırada onu görseniz ne 

hissedersiniz?” yönergesini çocuklara vererek etkinliği başlatır. 

2. Bu yönergenin ardından amaçta ifade ettiğimiz sonuca gitmelerine yardımcı 

olmak için çocuklara aşağıdaki diyalogları yöneltir: 

— Sizden izin almadan cipsilerinizi neden yediğini sorardınız öyle değil mi? 

— Kimbilir belki de arkadaşınıza kırılır ve sizden izin almadığı için ona 

küserdiniz. 

— Ayrıca durumu öğretmeninize haber verip onun cezalandırılmasını bile 

isterdiniz. 



193 
 

       
       
 

3. Çocuklardan her bir sonu için evet yanıtını almaya çalıştıktan sonra “Çocuklar 

Peygamberimizin Rafi adında yaramaz ama sevimli bir çocuk arkadaşı varmış. Rafi’de 

tıpkı sizin arkadaşınız gibi kendisine ait olmayan bir şeyi izinsiz ve uygun olmayan bir 

şekilde almış. Peki, biricik Peygamberimiz Muhammed bu arkadaşının hatasını nasıl 

düzeltmiş öğrenmek ister misiniz? diyerek onlara “Yaramaz Rafi” adlı hikâyeyi anlatır. 

Ardından hikâye ile ilgili aşağıdaki soruları yönelterek hikâye hakkında tahminde 

bulunmalarını sağlar: 

— Bahçe sahibi Rafi’yi biricik Peygamberimize neden götürdü? 

— Rafi ağaçları neden taşlıyordu? 

— Biricik peygamberimiz Rafi’den ne istedi? 

4. Bu soruların ardından da çocuklara: “İşte çocuklar biz de biricik 

Peygamberimiz gibi yapmalı, hatalı davranışları tatlı dille düzeltmeliyiz. Rafi gibi 

başkasına ait olan bir şeyi ona zarar verecek şekilde ve izinsiz almamalıyız. Eğer almak 

zorunda isek zarar vermeden ve izin isteyerek almalı, bu davranışın Allah’ın hoşuna 

gideceğini ve bizi seveceğini unutmamalıyız. Birisi bize karşı bir hata yaptığında da onu 

kırmadan ve incitmeden hatasını nasıl düzelteceği konusunda ona yardımcı olmalıyız 

öyle değil mi çocuklar?” diyerek etkinliği bitirir. 

Değerlendirme: 

— Çocuklar kendilerine ait olmayan bir şeyi almanın iyi bir davranış olmadığını 

anladılar mı? 

— İhtiyaçlarını gidermek için uygun olan davranışın ne olduğu bilincine vardılar 

mı? 

— Yapılan hatalı davranışların nasıl düzeltileceği konusunda bilgi sahibi oldular 

mı? 

Yaramaz Rafi 

Hurmaların yeni yeni olgunlaştığı günlerin birinde biricik Peygamber’in 

arkadaşlarından Amr isimli arkadaşının küçük yaramaz ve sevimli oğlu Rafi hurma 

ağaçlarını taşlarken bahçe sahibi onu yakalamış ve hiçbir şey yapmadan biricik 

Peygamber’in yanına getirmiş. Rafi, Peygamber’in karşısına getirilince yaptığı hatadan 

dolayı utanmış, yüzü kızarmış ve başını yere eğmiş.  



194 
 

       
       
 

Çocukları çok seven Peygamberimiz onu bu halde görünce gülümsemiş ve başını 

okşamış. Sonra da aralarında şu konuşma gerçekleşmiş: 

— Yavrucuğum! Hurma ağaçlarını niçin taşlıyorsun?  

Utancından kıpkırmızı olan Rafi, ona şu cevabı vermiş: 

— Açıktım Ey Allah’ın Peygamberi! Karnımı doyurmak için taşladım. 

Bu cevap üzerine biricik Peygamberimiz de ona şunu söylemiş: 

— Bir daha ağaçları taşlama. Ama eğer istiyorsan ağaçların altına düşenleri alıp 

yiyebilirsin. 

Bu cevap üzerine rahatlayan Rafi,  sevinçle oradan ayrılmış ve başkasına ait 

ağaçları taşlamaktan vazgeçmiş588. 

  

                                                            
588 Ebu Davud, Cihad, 85; İbn Mâce, Ticaret, 67. 



195 
 

       
       
 

4.16. KIYMETİNİ BİLİYORUM  

Süre : Etkinlik saati 

Kz.1 : Teşekkür ederim, nasılsınız, sağ olun vb. nezaket sözcüklerini kullanır. 

Kz.2 : Sahip olduğu güzelliklerin farkında olur. 

Kz.3 : Kendinden kötü durumda olanları fark eder. 

Kz.4 : Sahip olduğu güzelliklerin değerini bilir. 

Kz.5 : Sahip olduğu güzellikleri kendisine veren Allah’a teşekkür eder. 

Materyal: Resimli hikâye kitabı, “Teşekkür ederim Allah’ım” ilahi klibi 

Yöntem : Anlatım, örnek olay incelemesi, gösterim 

Amaç : Farkındalık oluşturarak çocukların “kanaatkâr” olmayı öğrenmelerine 

katkı sağlayarak onlara “şükür” bilinci kazandırmak ve kendilerini sözel olarak ifade 

etmelerini sağlamak. Sonuç olarak da okul öncesi eğitimin “çocukların kendilerinin ve 

başkalarının duygularını fark etmesi desteklenmeli, çocukların Türkçe’yi doğru ve güzel 

konuşmalarına gereken önem verilmelidir” şeklinde belirlenen ilkelerinin 

gerçekleşmelerine yardımcı olmak. 

Uygulanışı: 

1.  Öğretmen sınıfa girer ve “Merhaba çocuklar, nasılsınız?” der ve çocuklardan 

“Teşekkür ederiz, iyiyiz öğretmenim, siz nasılsınız?” cevabını aldıktan sonra 

pencereden dışarı bakarak: “Bugün ne kadar güzel bir gün. Aman Allah’ım şu 

çiçeklerin, kuşların ağaçların güzelliğine bak. Allah bizlere ne kadar güzel şeyler vermiş 

değil mi çocuklar?” sorusunu sorar. Ardından da: “Peki çocuklar, Allah bize başka 

hangi güzellikleri vermiştir, bunları kim söylemek ister?” diyerek etkinliği başlatır. 

2. Çocukları “görmemiz için göz, duymamız için kulak, tutmamız için el, 

yürümemiz için ayak vermiştir öğretmenim” şeklindeki cevaplara yönlendirir. Bu 

yönlendirmenin ardından  “Bakın çocuklar eğer Allah bize göz vermeseydi çiçekleri, 

böcekleri, kuşları ve ağaçları göremezdik. Ayaklarımız olmasaydı yürüyemez, koşamaz, 

oynayamaz ve bisiklete binemezdik. O zaman biz de Allah’ın verdiği bu güzelliklere 

şükretmeliyiz.” diyerek aşağıdaki resimleri589 akıllı tahta, yansıtım cihazı, bilgisayar 

yardımıyla çocuklara gösterir.  

                                                            
589 http://08ayhanca06.blogcu.com/mutlu-olmak-icin-her-zaman-bir-neden-vardir/10119844 



196 
 

       
       
 

3. Resimleri gösterip ne anladıklarını sorduktan sonra: “Çocuklar Allah’ın verdiği 

güzelliklerin değerini bilmekle ilgili size bir hikâye anlatmamı ister misiniz?” diyerek 

“Ayakkabı”590 adlı hikâyeyi anlatır. Anlatımdan sonra ise şu soruları çocuklara sorar: 

— Yoksul adam niçin üzülmüş? 

— Yoksul adam kendine yeni ayakkabı neden almamış? 

4. Bundan sonra öğretmen: “İşte çocuklar bizde daima kendimizden daha kötü 

durumda olan insanları düşünerek Allah’a şükretmeli. Şunu al, bunu da al deyip aç 

gözlülük yaparak anne ve babamızı üzmemeliyiz değil mi çocuklar?” der ve “Hadi 

bakalım hep birlikte bize verdiği güzellikler için Allah’a teşekkür edelim” isteğinde 

bulunarak onlara “Teşekkür Ederim Allah’ım” ilahi klibini izletir. Dinletinin ardından 

ilahiyi koro halinde çocuklara söyleterek etkinliği sonlandırır. 

Ayakkabı 

Bir varmış bir yokmuş. Kendi halinde yaşayan yoksul bir adam varmış. Bir gün 

bu yoksul adamın ayakkabıları iyice parçalanmış. Üstelik yeni ayakkabı alacak parası da 

yokmuş. Çaresiz dışarı, yalınayak çıkmış. Bu durum onu çok üzmüş. Bir süre yolda 

yalınayak yürüdükten sonra yol kenarında oturmuş ve güzel bir ayakkabısının olmasının 

onu çok mutlu edeceğini düşünmüş. İşte tam bu sırada hemen yanından geçen bir adam 

görmüş. Bu adamcağızın ayakları yokmuş ve elleri ile tekerlekli bir şey üzerinde 

yürümeye çalışıyormuş.  

Yoksul adam ayakları olmayan adamı görünce çok üzülmüş. Sonra kendi 

ayaklarına bakmış “Allah’ım sana şükürler olsun! Ayakkabım yok ama ayaklarım 

yerinde duruyor. Ya ayakkabım olsaydı da ayaklarım olmasaydı ne olurdu halim?” diye 

düşünmüş. 

Bu düşünce içerisinde yoluna devam etmiş. Kısa bir süre sonra da para kazanma 

imkânı bulmuş ve kendine yeni bir ayakkabı alabilmiş. Ancak ayakları olmayan adamı 

hiç unutmamış. Sıkıntı çektiği zamanlarda hiç üzülmemiş. Her zaman kendisinden daha 

kötü olanlara bakarak Allah’a kendisine verdiği güzellikler için şükretmiş. 

Teşekkür ederim Allah'ım 

Seni çok seviyorum Allah'ım  

                                                            
590 Nefise Atçakarlar, Bir Varmış Bir Yokmuş Masal Parkı, Timaş Yayınları, İstanbul 2012, s. 58. 



197 
 

       
       
 

Sen ganisin, sen rahimsin, sen kerimsin Allah'ım  

Sen seversin, sevilirsin sen tek birsin Allah'ım  

Bir gül aldım elime  

Görmem için göz verdin.  

Koklamaya burnumu,  

Tutmam için el verdin.  

Teşekkür ederim Allah'ım  

Seni çok seviyorum Allah'ım  

Anneciğimin sesini  

Duymaya kulak verdin.  

Ondan dua öğrendim  

Söylemeye dil verdin.  

Teşekkür ederim Allah'ım  

Seni çok seviyorum Allah'ım  

Sen ganisin, sen rahimsin, sen kerimsin Allah'ım  

Sen seversin, sevilirsin sen tek birsin Allah'ım  

Teşekkür ederiz Allah'ım,  

Seni çok seviyoruz Allah'ım591. 

Değerlendirme: 

— Çocuklar sahip oldukları güzellikleri verenin Allah olduğunu öğrendiler mi? 

— Çocuklar sahip oldukları güzelliklerin değerini bilerek şükretmeyi öğrendiler 

mi? 

— Çocuklar kendilerinden daha kötü durumda kimseler olabileceğini kavradılar 

mı? 

— Etkinlik şükür ve kanaat eğitimine beklenen katkıyı sağladı mı? 

— Çocuklar sahip oldukları güzelliklerin neler olduğunu söylediler mi? 

— Hikâye çocuklarda tüketim kültürü oluşmasına katkı sağladı mı? 

                                                            
591 Erkişi, Teşekkür Ederim Allah’ım, Erişim Tarihi 15.03.2013, http://www.forumdas.net/karisik-sozler/minik-
dualar-ilahi-sozleri-13484/  



 

 
 
 

 

198 

     

 

 

 



199 
 

       
       
 

4.17. ANNEM VE BABAM BENİM İYİLİĞİMİ İSTER 

Süre : Etkinlik saati 

Kz.1 : Bir olay ve durumla ilgili olumsuz duygularını uygun yollarla gösterir.  

Kz.2 : Bir olay ya da durumla ilgili olarak başkalarının duygularını açıklar.  

Kz.3 : Ailenin önemini kavrar. 

Kz.4 : Anne babanın kendisi ile ilgili davranışlarına hak verir. 

Materyal: Resimli hikâye kitabı  

Yöntem : Anlatım, örnek olay incelemesi, etkileşimli ve paylaşımlı kitap okuma 

Amaç : Okul öncesi eğitimin “çocukların yaratıcı ve eleştirel düşünme 

becerileri, iletişim kurma ve duygularını anlatabilme davranışları geliştirilmelidir. 

Eğitim sürecine çocuğun ve ailenin etkin katılımı sağlanmalıdır. Çocukların 

kendilerinin ve başkalarının duygularını fark etmesi desteklenmelidir.” ilkelerinden 

hareketle çocukların bir olay ya da durumla ilgili olarak başkalarının kendisiyle beraber 

başkalarının duygularını anlamalarına yardımcı olarak onlara “empati” bilinci 

kazandırmak ayrıca ailenin önemini kavratmak. 

Uygulanışı: 

1. Öğretmen sınıfa girer ve “Çocuklar, bu gün sizlere çok güzel bir hikâye 

anlatacağım, bakalım beğenecek misiniz?” yönergesini verir ardından da “Ancak 

sizlerden beni dikkatli dinlemenizi ve kendinizi hikâye kahramanlarının yerine 

koymanızı istiyorum” diyerek dikkatlerini çeker.    

2. Ardından da ses tonlamalarına, jest ve mimiklere dikkat ederek “Babacan 

Baba” adlı hikâyeyi okur. 

3. Hikâyenin okunmasından sonra çocuklara dönerek hikâyede ulaşılmak istenen 

amacın gerçekleşmesine yönelik olarak şu soruları yöneltir: 

— Ayşe ve Ahmet babalarına neden kızmaktadırlar? 

— Siz Ayşe ile Ahmet’in durumunda olsaydınız ne hissederdiniz, ne yapardınız? 

— Ayşe ve Ahmet’in babası sizce doğru mu yapmaktadır? 

— Sizin güzel bir oyuncağınız var ve onu çok seviyorsunuz, kırılmasından ya da 

kaybolmasından korkuyorsunuz. Peki, onu korumak için ne yaparsınız? 



200 
 

       
       
 

4. Çocukların cevaplarının ardından “Bakın çocuklar! Kendimizi anne ve 

babamızın yerine koyalım. Nasıl ki biz çok sevdiğimiz oyuncağımızı kırılmasından ya 

da kaybolmasından korktuğumuz için koruma altına alıyorsak anne ve babalarımız da 

bizim başımıza bir şey gelmesinden korktukları için koruma altına alıyorlar. Koruma 

altına alırken de bizi çok sevdikleri ve bizim iyiliğimizi, mutluluğumuzu istedikleri için 

bazı yasaklar koyabilirler. Tıpkı Ayşe ve Ahmet’in babasının yaptığı gibi.  

O halde anne babalarımızı üzmemeli ve onların istekleri doğrultusunda hareket 

etmeliyiz değil mi çocuklar?  Eğer böyle yaparsak anne ve babamızı üzmemiş oluruz. 

Unutmayın ki böyle davranan çocukları Allah sever ve içerisinde hoşunuza gidecek 

oyuncak, yiyecek vb. her şeyin var olduğu cennetine koyar.” diyerek etkinliği 

sonlandırır. 

Değerlendirme: 

— Çocuklar kendilerini anne ve babalarının yerine koyarak “empati” yapabildiler 

mi? 

— Çocuklar anne babalarının davranışlarının nedenlerini öğrenebildiler mi? 

— Çocuklar anne ve babalarının kendilerinin iyiliğini istediğini anladılar mı? 

Babacan Baba 

Bir varmış bir yokmuş. Mutlu bir ailenin Ayşe ve Ahmet adlı iki tane sevimli 

çocuğu varmış. Bunlar kendi aralarından babaları hakkında konuşurlar ve onun 

“Evladım oraya gitmeyin, şunları yapmayın, şunları yemeyin!” diyerek hep yasaklar 

koyduğundan üstelik de bunları kendilerini çok sevdiği için yaptığından bahsederlermiş. 

Ardından da “Hiç çocuklarını seven bir baba böyle yapar mı? Ne olur sanki yasakçı 

baba olmaktan vazgeçse dünya mı yıkılır?” derlermiş. 

Günler böyle geçip gitmiş. Derken bir gün babaları “Çocuklar sizinle çok mühim 

bir mesele konuşacağım” diyerek iki kardeşi yanına çağırmış ve onlara: 

— “Bugünden sonra yasakçı baba olmaktan vazgeçiyorum. İstediğiniz kadar 

televizyon seyredebilir, usanıncaya kadar dışarıda oynayabilir ve istediğiniz her türlü 

yiyecekten alıp yiyebilirsiniz. Böylece ben de yasakçı baba olmaktan kurtulurum.” 

demiş. 



201 
 

       
       
 

Çocuklar babalarının bu tavrı karşısında şaşırıp kalmışlar ve “doğru mu söylüyor 

acaba?” diye düşünmüşler.  Daha sonra Ayşe: “Yaşasın, canım babacığım!” diyerek 

babasının boynuna sarılacakken babaları: “Eğer kabul ederseniz benim de sizden bir 

isteğim var.” demiş ardından da Ayşe’nin arkadaşından emanet olarak aldığı boyama 

kitabını eline alarak: 

— “Bu kitabı yırtıp çöpe atmayı çok istiyorum. Beni seviyorsanız bu isteğime 

yasak koymayınız." demiş. Bu istek üzerine Ayşe: 

— “Babacığım herhâlde şaka yapıyorsun. Sana istediğin kadar kendi 

kitaplarımdan getireyim. Onları yırt ama arkadaşımın emanetini yırtma” deyince babası: 

— “Ne olacak sanki? Yenisini alarak arkadaşına verirsin.” diyerek kitabı 

yırtmakta ısrar etmiş. Ayşe de: 

— “Babacığım, sonra ben arkadaşıma karşı çok mahcup olur, bir daha onun 

yüzüne bakamam” diyerek ağlamış. Onun gözü yaşlı hâlini bir müddet seyreden babası 

bir anda onu kollarının arasına alarak şunları söylemiş: 

— Ayşe, seni biraz fazla üzdüm ama emaneti korumak için çok başarılı bir 

imtihan verdin. Seni tebrik ederim. Şimdi ben de sizlere neden yasakçı bir baba 

olduğumu açıklayayım: Nasıl bir kitap emanet olabiliyorsa sizler de bize Yüce Allah’ın 

çok büyük birer emanetisiniz. Belki de bunu hiç düşünmediniz.  

Siz bir başkasına karşı mahcup olmaktan korktuğunuz gibi bizler de sizi iyi 

koruyamazsak Yüce Allah’ın huzurunda çok daha büyük utanç duyarız. Onun için 

eminim siz de beni anlayışla karşılar, Yüce Allah’a karşı utandırmazsınız. 

Babasının bu sözlerinden sonra her şeyin birer emanet olup çok iyi korunması 

gerektiğini anlayan iki kardeş anne ve babalarının kendilerine niçin bazı yasaklar koyup 

onların her isteğine evet demediklerine hak vererek babalarına yasakçı demekten 

vazgeçip “Babacan Baba” demeye karar vermişler592. 

  

                                                            
592 Hasan Koç, “Babacan Baba”, Diyanet Çocuk Dergisi, Sayı:305, Aralık 2005, DİB Yayınları, s. 8-9. 



202 
 

       
       
 

4.18. DOĞRULUKTAN AYRILMIYORUM 

Süre : Etkinlik saati 

Kz.1 : Başkalarının hatalarını fark eder. 

Kz.2 : Her yerde doğru davranış sergiler.  

Kz.3 : Davranışlarında kendi hatalarının farkına varır.  

Kz.4 : Doğruluğun güzel bir davranış olduğunun bilincine varır. 

Kz.5 : Herkesin hata yapabileceğini fark eder. 

Kz.6 : Hatalı davranışların neler olduğunu öğrenir. 

Materyal: Resimli hikâye kitabı  

Yöntem : Anlatım, örnek olay incelemesi, soru cevap, etkileşimli kitap okuma. 

Amaç : Çocuklarda Allah inancı çerçevesinde “Sorumluluk” bilinci oluşturarak 

onların kötü tutum ve davranışlardan uzaklaşmalarına ve doğru davranışa yönelmelerine 

katkı sağlamak, sonuç olarak da onlarda “öz denetim” bilinci kazandırmak. 

Uygulanışı: 

1. Öğretmen sınıfa girer ve “Çocuklar, bakkala giderek çok sevdiğiniz bir çikolata 

satın aldınız ve yemek için açtınız. Ancak açınca birde baktınız ki sizin sevdiğiniz 

çikolata değil ne hissederdiniz?” sorusunu sorarak etkinliği başlatır. Çocuklarını 

duygularını ifade etmelerinin ardından “Çocuklar isterseniz bununla ilgili size güzel bir 

hikâye anlatayım.”  diyerek “Süte Su Katan Anne”593 hikâyesini ses tonlamalarına, jest 

ve mimiklere dikkat ederek anlatır. 

3. Hikâyenin anlatılmasından sonra çocuklara dönerek hikâyede ulaşılmak istenen 

amacın gerçekleşmesine yönelik onlara olarak şu soruları yöneltir: 

— Annenin süte su katması sizce doğru bir davranış mı? 

— Sizce kız, annesinin dediğini yapmalı mıydı?   

— Anneniz sizden benzer bir istekte bulunursa, ne yapardınız? 

— İnsan kimsenin görmediği zamanlarda kötü davranış yapabilir mi? 

4. Çocukların cevaplarının ardından “Bakın çocuklar! İnsan her zaman doğru 

davranış içerisinde olmalı kötü ve zararlı davranışlardan uzak durmalıdır. İsterse hiç 

kimse görmesin. Çünkü bizler Allah’ın her şeyi bildiğine, gördüğüne ve duyduğuna 

inanırız.  
                                                            
593 Seyfettin Yazıcı, Temel Dini Bilgiler, DİB Yayınları, Ankara 2002, s. 35. 



203 
 

       
       
 

O halde annemiz yokken evde yaptığımız vazoyu kırmak, etrafı dağıtmak gibi 

davranışları kendimizin yaptığını söylemeli suçu kardeşimizin üzerine atmamalıyız. 

Böyle davranmak hem anne babanızı hem de Allah’ı çok mutlu eder. Bu mutluluk 

onların sizi daha çok sevmelerine ve sevdiğiniz şeylerle ödüllendirmelerine ortam 

hazırlar.  

Değerlendirme: 

— Çocuklar hatalı davranışların neler olduğunu kavradılar mı? 

— Çocuklar her durumda doğru davranış yapmaya isteklendiler mi? 

— Çocuklar hikâye de ulaşılmak istenen amaca uygun davranmaya başladılar mı? 

Süte Su Katan Anne 

Halifeliği zamanında sütçülerin süte su katmasını yasaklayan ve bu emrini her 

tarafa duyuran Hazreti Ömer, şehrin asayişini kontrol etmek için bir gece Medine’de 

dolaşırken yoruldu ve biraz dinlenmek üzere bir evin duvarına yaslanarak dinlenmeye 

başladığı sırada evin için de bir anne ile kızı arasında geçen şu konuşmayı duydu: 

Anne: 

— Haydi kızım, kalk da sütlere biraz su katıver.  

Kız: 

— Halifenin sütlere su katılmasını yasakladığını bilmiyor musun? 

Anne: 

— Evet biliyorum. 

Kız: 

— Öyle ise halifenin yasakladığı işi nasıl yapabilirim? 

Anne: 

— Kalk da su koy şu sütlere. Ömer seni nereden görecek? 

Kız: 

— Ömer görmez ama Rabb’im görür. Vallahi ben Ömer’in göreceği yerde 

yapmadığım bir işi görmediği yerde de yapmam…” 

  



204 
 

       
       
 

4.19. PEYGAMBERİMİ TANIYORUM 

Süre : Etkinlik saati 

Kz.1 : Kendi kültürünün belli başlı özelliklerini fark eder. 

Kz.2 : Bayram, kandil gibi kültürel özelliklerle ilgili sorulara cevap verir. 

Kz.3 : Dini gün ve gecelerle ilgili bilgi edinir. 

Kz.4 : 10-25 parçalı yap-bozu tamamlar 

Kz.5 : Kısa bir süre gösterilen bir resimdeki ayrıntıları hatırlar. 

Kz.6 : Resimlerdeki eksik parçaları modele bakarak tamamlar. 

Kz.7 : “Kim, ne, ne zaman, nerede, neden, nasıl?” gibi soruları yanıtlar 

Materyal: Video, slâyt, sinevizyon-akıllı tahta, yap-boz, resimli boyama kitabı 

Yöntem : Anlatım, soru cevap, eğitsel oyun, gösterim 

Amaç : Çocukların Peygamber Efendimizi tanımalarını ve onun örnekliğinde 

olumlu bir kişilik geliştirmelerini sağlayarak okul öncesi eğitimin “çocukların iyi 

alışkanlıklar kazanmalarını sağlamak” şeklindeki amacının gerçekleşmesine yardımcı 

olmak. 

Uygulanışı: 

1. Öğretmen Kâbe ve Mescid-i Nebi yap-bozlarını alarak sınıfa gelir ve “Hayırlı 

günler, nasılsınız” diyerek çocukları selamlar. Ardından da “Nisan ayı ne kadar güzel 

değil mi çocuklar? Bakın etraf yemyeşil, çiçekler açmış, kuşlar, kelebekler uçuşuyor, 

çocuklar birbirleriyle oyunlar oynuyor.” der ardından da “Mevlit kandilinizi tebrik 

ederim” yönergesiyle birlikte etkinliği başlatır. Daha sonra çocuklara şu soruları 

yönelterek onların dikkatini çeker: 

— Bu güne neden mevlit kandili denmiş, bir fikri olan var mı? 

— Bu günlerde anne babanız neler yapar? 

— Daha önceki hiç mevlit kandili kutlamalarına katıldınız mı? Neler yaptınız? 

2. Soruların tüm çocuklar tarafından cevaplandırılmasının sağlanmasının ardından 

“Çocuklar, bundan çook uzun zaman önce yine böyle bir nisan sabahı sizin gibi 

dünyalar güzeli bir çocuk dünyaya geldi biliyor musunuz? Peki, nisan ayında doğan bu 

dünyalar güzeli çocuk kimdir, biliyor musunuz? İsterseniz ben size anlatabilirim, ne 

dersiniz?” diyerek Peygamber Efendimizin doğumu ile ilgili hazırlamış olduğu video 

veya slaytı çocuklara sinevizyonla izletir. 



205 
 

       
       
 

3. İzlenen video/slâyttan sonra “Evet çocuklar şimdi dünyalar güzeli bu çocuğun 

kim olduğunu hep beraber öğrendik değil mi? der.  

4. Çocuklardan evet yanıtını aldıktan sonra da “O halde bir yarışma yaparak kim 

daha çok öğrenmiş ona bakalım. Hazır mısınız?” yönergesiyle çocukları iki gruba 

ayırarak aşağıdaki soruları onlara yöneltir: 

— Dünyalar güzeli bu çocuğun adı neydi? 

— Muhammed adını ona kim verdi? 

— Peki, nerede doğdu? 

— Anne ve babasının adı neydi? 

— Kaç yaşında yetim kaldı? 

— Kaç yaşında öksüz kaldı? 

— Kaç yaşında peygamber oldu? 

— Nerede yaşadı? 

— Nerede vefat etti? 

— Kabrinin bulunduğu yer veresidir? 

— Kaç yaşında vefat etti? 

— Kaç tane çocuğu vardı? 

4. Soruların her iki grup tarafından cevaplandırılmasının ardından öğretmen evde 

anne babalarıyla bozup yapmaları ve bir sonraki derse getirmelerini isteyerek Kâbe ve 

Mescid-i Nebi594 yap-bozlarını model resimleriyle beraber çocuklara hediye olarak 

verir. 

 5. Evde anne baba katılımıyla tamamlanan yap-bozları okula getiren çocuklar için 

ailelerin katılımıyla ödül töreni düzenlenir ve peygamberimizi simgeleyen çeşitli 

hediyelerle etkinlik pekiştirilir.  

Değerlendirme: 

— Çocukların tamamı etkinliğe katılabildi mi? 

— Çocuklar Mevlit kandilinin anlamını kavradılar mı? 

— Çocuklar peygamber efendimizin hayatını öğrendiler mi? 

— Çocuklar peygamber efendimizle ilgili sorulan sorulara cevap verebildiler mi? 

— Aile katılımı sağlanarak eğitsel yap-boz oyunları tamamlanabildi mi? 

— Çocuklar mevlit kandilleriyle ilgili yaşadıklarını sınıfta paylaştılar mı? 
                                                            
594 Nakkaş Puzzle Yap-boz Oyunları, Kâbe (Mescid-i Haram);  Mescid-i Nebevi, Azim Dağıtım, İstanbul, 2012 



 

 
 
 

 

206 

     

  

 

 



207 
 

       
       
 

4.20. BANA PEYGAMBERİMİ ANLAT 

Süre : Serbest zaman 

Kz.1 : Hz. Muhammed (s.a.v)’in hayatı ile ilgili olguları söyler. 

Kz.2 : Hz. Muhammed (s.a.v)’in kişisel özelliklerini söyler. 

Kz.3 : Hz. Muhammed (s.a.v) ile ilgili sorulan sorulara cevap verir. 

Kz.4 : Hz. Muhammed (s.a.v) ile ilgili etkinliklere katılarak sorumluluk alır. 

Materyal: Davranış ağacı, çizgi film, resimli hikâye kitabı 

Yöntem : Anlatım, soru-cevap, gösterim 

Amaç : Etkin bir okul-aile birlikteliği sağlayarak okul öncesi dönem 

çocuklarının Peygamber Efendimizi tanımasını, ona karşı ilgi, sevgi ve sempati 

duymasını sağlamak. Ayrıca Peygamberimizin örnekliğinden yararlanarak bu dönem 

çocuklarında olumlu kişilik özellikleri geliştirerek okul öncesi eğitimin “Çocukların iyi 

alışkanlıklar kazanarak ilkokula hazırlanması” amaçlarına destek olmak. 

Uygulanışı:  

1. Öğretmen, okul-aile birlikteliğini sağlama amacıyla aileleri okula davet eder 

etkinlikle ilgili bilgilendirme yaparak davranış ağacını ve içerisinde Peygamber 

Efendimizin bir özelliğinin yazılı olduğu yaprakları onlara verir. Onlardan evde 

çocuklarının ilgi ve isteklerini uyandırarak resimli, etkileşimli ve paylaşımlı kitap 

okuma saatleri belirlemelerini, her gün için bir özelliği gösteren yaprağı ağaca 

yapıştırmalarını bitince de çocukla beraber okula getirmelerini isteyerek etkinliği 

başlatır. Daha sonra paylaşımlı kitap okuma etkinliğine geçilerek okulda öğretmen, evde 

ise anne baba elindeki resimli öykü kitabının yazı ve resimleri çocuklar tarafından 

görülecek şekilde oturur.  

3. Çocukların ilgi ve isteklerini canlı tutmak için onlara kitapta geçen resimlerle 

ilgili sorular sorulur ardından da her gün için içerisinde Peygamber Efendimizin belli 

başlı özelliklerinin (adalet, hoşgörü, güler yüzlülük, yardımseverlik, doğru sözlülük, 

kanaatkârlık, sabırlılık vb.) vurgulandığı bir hikâye seçilerek etkileşimli ve paylaşımlı 

bir şekilde okunur. 

4. Okuma tamamlandıktan sonra çocuklara hikâye ile ilgili sorular sorularak ve 

çocukların tahminlerde bulunmaları istenerek onların kitapta geçen olay ve karakterlere 

tepki vermeleri sağlanır.  



 

 
 
 

5. Ç

ilgili öğre

okuma sa

yaprağı be

6. A

çeşitli hed

Değ

— Ç

— Ç

— Ç

— Ç

— E

 

Çocukların 

endiklerimiz

aatinde vurg

elirlenen dav

Ailelerin ka

diyelerle etk

ğerlendirme

Çocuklar hi

Çocuklar Pe

Çocuklar Pe

Çocuklarda 

Etkinlik çoc

tepkileri sa

zden bir ağa

gulanmak i

vranış ağac

atılımıyla ö

kinlik pekişt

e: 

ikâyelerde v

eygamberim

eygamberim

Peygamber

cukların Pey

2

ağlandıktan

aç oluştural

istenen hed

cına yapıştır

ödül töreni 

tirilir. 

vurgulanma

mizle ilgili e

mizle ilgili s

rimize karşı

ygamberimi

08 

     

n sonra onla

lım mı?” so

def davranış

rır. Bitince ç

düzenlenir

ak istenen öz

etkinliğe kat

sorulan soru

ı ilgi, sevgi 

izi tanımala

ara: “Çocuk

orusunu yön

şı (hoşgörü

çocukla bera

ve peygam

zellikleri ka

tılarak sorum

ulara doğru 

ve sempati 

arına yardım

uklar Peyga

nelterek o g

ü, adalet vb

aber okula g

mberimizi 

avradılar mı

umluluk aldı

cevap vereb

 uyandırılab

mcı oldu mu

amberimizle

günkü kitap

b.) gösteren

getirir.  

simgeleyen

ı? 

ılar mı? 

bildiler mi?

bildi mi? 

u? 

 

e 

p 

n 

n 

 



209 
 

       
       
 

4.21. SÖZÜMÜ TUTARIM 

Süre : Etkinlik saati 

Kz.1 : Resim, nesne, ya da olaylar arasında ilişki kurarak anlamlı öykü anlatır. 

Kz.2 : Kısa, basit öykülerle ilgili soruları yanıtlar. 

Kz.3 : Dinlediği bir öyküyü anlatır. 

Kz.4 : Dürüstlük ve güvenilirliğin anlamını kavrar. 

Materyal: Resimli hikâye kitabı 

Yöntem : Anlatım, soru-cevap, etkileşimli ve paylaşımlı kitap okuma 

Amaç : Çocukların hikâye ve masal kahramanlarına olan ilgisinden yararlanıp 

dini ve ahlaki örnek şahsiyetler sunarak onların “Dürüstlük, Güvenilirlik vb.” ahlaki 

erdemlerini kazanmalarına yardımcı olmak. 

Uygulanışı:  

1. Öğretmen içerisinde sözünde durmak hikâyesinin bulunduğu resimli hikâye 

kitabını alarak sınıfa gelir ve çocuklara “hayırlı sabahlar, hayırlı günler” der ve 

çocukları etrafına topladıktan sonra: “Bugün sizlere çok güzel bir hikâye anlatacağım. 

Beni kim dikkatli dinler ve sorduğum soruları bilirse ona çok güzel bir hediye 

vereceğim.” der. Bu şekilde çocukların ilgi ve isteklerini uyandırdıktan sonra etkinliği 

başlatır. 

2. Ardından “Dürüst Tüccar”595 adlı hikâyeyi etkileşimli ve paylaşımlı olarak 

okur.  

3. Okuma tamamlandıktan sonra çocuklara hikâye ile ilgili aşağıdaki soruları 

yönelterek onların hikâyede geçen olay ve karakterlere tepki vermelerini sağlayarak 

amaçta belirtilen değerleri kazanmalarına yardımcı olur: 

— Hikâyenin kahramanı kimdir? 

— Ebu Hanife kumaşları ikinci müşteriye neden satmamıştır? 

— Sizce Ebu Hanife doğru mu yapmıştır? 

— Ebu Hanife kumaşları satarak daha fazla kâr etseydi daha iyi olmaz mıydı? 

— Siz Ebu Hanife’nin yerinde olsaydınız ne yapardınız? 

                                                            
595 Naim Erdoğan, Dinî Hikâyeler, Demir Kitabevi, İstanbul 1976, s.18. 

 



210 
 

       
       
 

4. Bu soruların cevaplandırılmasında cevap veren çocuklara yönelik; “Aferin, çok 

güzel, demek öyle ben senin söylediğini hiç düşünmemiştim, seni takdir ediyorum, 

seninle gurur duyuyorum” şeklinde pekiştireç uygulayarak çocuklarda verilen 

cevapların beğenildiği hazzı uyandırılır.  

Bu haz hem çocukların olumlu duygularını geliştirir hem de onlarda hikâyede 

anlatılan güzel şeyleri yapma isteği uyandırır. Ayrıca bu durum çocukları ödül deyince 

sadece maddi değeri olan şeylerin anlaşılması algısından kurtarır. 

5. Çocuklarda oluşturulan bu isteklendirmenin ardından da: “O halde biz de tıpkı 

Ebu Hanife gibi sözümüzde durmalı, doğru ve dürüst olmalıyız. Kimseyi kırıp 

incitmemeli, verdiğimiz sözleri yerine getirmeliyiz değil mi çocuklar. Hem bakın bizi 

çok sevip bir sürü güzellik veren ve cennetine koyacak olan Allah’ımız da bizden 

verilen sözlerimizi yerine getirmemizi istiyor. İşte sizden hep böyle güzel davranışlar 

bekliyorum.” der ardından da: “Anlaştık mı?” şeklinde soru yöneltir. Çocuklardan evet 

yanıtını alınca aynı soruyu üç defa tekrarlayarak etkinliği sonlandırır. 

Değerlendirme:  

— Çocuklar hikâyede anlatılan olayı kavradılar mı? 

— Çocuklar hikâye ile ilgili sorulan sorulara cevap verebildiler mi? 

— Çocuklar dürüst ve güvenirliğin önemini kavradılar mı? 

— Çocuklarda Ebu Hanife’ye karşı ilgi ve sevgi uyandı mı? 

— Çocuklarda örnek bir kişilik oluşturulabildi mi? 

Dürüst Tüccar 

Çok uzun zaman önce Ebu Hanife adında büyük bir ilim adamı aynı zamanda 

kumaş ticaretiyle uğraşan bir Allah dostu varmış. Ebu Hanife o kadar bilgiliymiş ki 

insanlar ona “en büyük bilgin” unvanını vermişler. İşte bu büyük bilginin bir 

akşamüzeri dükkânına iki müşteri gelmiş ve sattığı kumaş toplarından birini 

beğenmişler, ancak kumaşları sabah alabileceklerini, parasını da o zaman 

ödeyeceklerini söyleyerek dükkândan ayrılmışlar.  

Ertesi sabah olunca dükkâna erkenden gelen başka bir müşteri tezgâhın üzerindeki 

kumaşı beğenmiş ve almak istemiş. Ebu Hanife: “Bu kumaş satıldı. Siz başka bir 

kumaşa bakın.” diyerek adamın isteğini geri çevirmiş.  



211 
 

       
       
 

Ancak adam o kumaşı iki katı para vererek almak istemiş. Ebu Hanife, tekrar: “Bu 

kumaş satıldı.” diyerek teklifi yine reddetmiş. Erkenden gelen müşteri ısrar etmiş ve 

kumaşın değerinin üç katı para teklif etmiş. Bunun üzerine Ebu Hanife: “İsterseniz 

değerinin yüz katını verin, yine de bu kumaşı size veremem. Çünkü ben bu kumaşı 

başka müşterilere sattım, sözümden dönemem.” demiş ve adamın isteğini geri çevirmiş. 

  



212 
 

       
       
 

SONUÇ 

Okul öncesi dönem, çocuğun doğduğu günden temel eğitime başladığı güne kadar 

geçen yılları kapsayan ve çocukların sosyal-duygusal, zihin ve dil gelişimlerinin büyük 

ölçüde tamamlandığı, kişiliklerinin ve karakter yapılarının şekillendiği, kendilerini daha 

sonraki hayata hazırlayıcı davranışların birçoğunu kazandığı, inanç ve değer yargılarının 

biçimlendiği önemli bir süreçtir. Peygamber efendimizin, küçük yaşta öğrenmeleri “taş” 

, yaşlılıktaki öğrenmeleri ise “su” üzerine yazı yazmaya benzetmesi ve “Ağaç yaş iken 

eğilir” , “Demir tavında dövülür” atasözlerinin ifade ettiği anlam göz önünde 

bulundurulduğunda bu sürecin önemi daha iyi anlaşılacaktır. Zira bir gömleğin 

düğmelerinin nasıl ilikleneceği ilk düğmenin nasıl iliklendiğine bağlıdır. Eğer ilk düğme 

doğru iliklenmişse sonrakiler de doğru; yanlış iliklenmişse sonraki düğmeler de yanlış 

iliklenecektir. İşte okul öncesi dönem eğitimiyle de çocuklarımızın yaşamının ilk 

düğmesi iliklenmektedir ve bu düğmenin doğru iliklenmesi çocukların her alanda 

sağlıklı bir gelişim göstermeleri açısından önem arz etmektedir. 

Okul öncesi, eğitim adına kritik bir dönem olmanın yanında çocukların dini duygu 

gelişimlerinin ve dinî konulara meraklarının yoğun olduğu dönem olması itibariyle de 

büyük önem taşımaktadır. Zira diğer eğitim alanlarında olduğu gibi çocukluk 

döneminde alınan din eğitiminin de, çocuk üzerinde olumlu etkiler bıraktığı ve onu okul 

öncesinin, çocukların beden, zihin, duygu gelişmesini ve iyi alışkanlıklar kazanmasını 

sağlama amacına uygun olarak yetişmesine ciddi anlamda katkıda bulunduğu ifade 

edilmektedir. Bu durum  din eğitiminin, çocukluk dönemi gelişim özellikleri dikkate 

alınarak okul öncesi dönemde en iyi şekilde verilmesini gerekli kılmaktadır.  

Çünkü din duygusu çocuklarda doğuştan potansiyel olarak vardır ve bu duygu 

çocukluk döneminin gelişim özelliklerine paralel olarak değişim gerçekleştirerek 

duygusaldan zihinsele, somuttan soyuta doğru bir gelişim göstermektedir. Ayrıca bu 

dönemde alınan din eğitimi çocuğun daha sonraki dindarlığının ve dini duruşunun 

şeklini büyük oranda belirlemekte, ihmal edilmesi ise sonradan telafisi imkânsız 

sonuçlara sebebiyet verebilmektedir. Bu itibarla okul öncesi dönemde çocuğun diğer 

alanlarda olduğu gibi dini anlamda da tatmin edilmesi ve eğitilmesinin yolları 

aranmalıdır.  



213 
 

       
       
 

Okul öncesi eğitim programının hem çocukların gelişimlerini destekleme hem de 

bu gelişim alanlarında görülebilecek yetersizlikleri önlemeyi amaçlayan çok yönlü bir 

program olma özelliği taşımasından hareketle bu yol aramada çocukluk dönemi 

faaliyetleri olarak onlarda ilk ortaya çıkan ve din duygusunun başlamasına kaynaklık 

ettiği ifade edilen sevgi, güven ve bağlanma duyguları dayanak noktası yapılabilir. 

Dini tutum ve davranışların oluşumunda ailede verilen din eğitiminin önemi inkâr 

edilemez. Ancak her ailenin çocuklarının dini ihtiyaçlarını karşılama ve dini nitelikli 

sorularını cevaplama anlamında aynı yeterlilikte oldukları da söylenemez. Ayrıca birçok 

anne baba günümüz şartlarında çalışmak ve çocuklarını belirli bir vakte kadar kreşlere, 

yuvalara ya da özel bakıcılara bırakmak durumunda oldukları da bir gerçektir. Bu 

durum, aileden sonra en etkili öğrenmelerin gerçekleştirildiği okul öncesi eğitim 

kurumlarında, çocuğun bedensel ve zihinsel gelişimine, ilgi ve ihtiyaçlarına uygun 

programlar hazırlanarak, fıtrattan kaynaklanan din duygusunun olumlu anlamda 

gelişimiyle de ilgilenmesini ve ailenin özellikle de annenin çocuğun yetiştirilmesiyle 

ilgili ilk yıllardaki tek başına üstlendiği rolüne katkıda bulunulmasını gerekli 

kılmaktadır.  Bunun için ise bir taraftan etkin bir okul aile birlikteliğinin sağlanması 

diğer taraftan da okul öncesi eğitim kurumlarının ailede verilen din eğitimini destekler 

niteliğe kavuşturulması önem arz etmektedir. 

Yukarda ifade edilen katkının sağlanabilmesi için sevgi, güven, bağlanma ve 

himaye altında bulunma duygularının kaynaklık ettiği din duygusunun da, diğer 

duygular gibi yeri ve zamanı geldiğinde desteklenerek olumlu anlamda gelişim 

göstermesinin önü açılmalıdır. Bu durum çocuğun öğrenmeye ve eğitilmeye en uygun 

olduğu, edinilen öğrenmelerin onun kişilik yapısında kalıcı izler bıraktığı, aynı zamanda 

da dini duygunun başladığını gösteren ilk soruların geldiği okul öncesi dönemde din 

eğitimi faaliyetlerine yer verilmesini gerekli kılmaktadır. Okul öncesi dönemde din 

eğitimi faaliyetlerinin gerçekleştirilebilmesi için ise eğitimli aile bireylerine, dini 

gelişimi destekleyici okul öncesi eğitim kurumlarına, program ve görevlilerine aynı 

zamanda da eğitim ortamlarının bu eğitim için elverişli hale getirilmesine sonuç olarak 

da bu konularda pedagojik yatırımın yapılmasına ciddi manada gereksinim 

duyulmaktadır.  



214 
 

       
       
 

Nitekim günümüzde Avrupa ülkelerinin eğitimlerine bakıldığında okul öncesi 

döneme ve bu dönemde din eğitimine büyük önem verildiği ve çocukların küçük yaşta 

dini öğretim yapan okullara gönderildiği görülecektir. Ancak ülkemizde hem okul 

öncesi eğitim yeterli düzeyde değildir hem de bu eğitim döneminde din eğitimine yer 

verilmemektedir. Bu durumun sosyo-ekonomik ve kültür seviyeleri farklı ailelerde 

büyüyen çocuklar arasında ciddi anlamda eğitim farklılıkları meydana getirebileceği 

söylenebilir. Sosyo-ekonomik ve kültür seviyeleri farklı ailelerde büyüyen bu tür 

çocuklar arasında meydana gelen eğitim farklılıklarını asgari düzeye indirmek, onları 

öğretime hazırlamak, çalışan annelerin çocuklarının bakımını ve eğitimlerini sağlamak 

amacıyla okul öncesi eğitimin sistemleştirilmesi ve yaygınlaştırılması yoluna 

gidilmelidir. 

Bu yaygınlaştırmanın gerçekleştirilebilmesi için de okul öncesi eğitim kurumları 

din eğitimi verebilecek şekilde Avrupa ülkelerinin seviyesine çıkarılmalı ve çocukların 

duygusal gelişimleri öğrenmeye ve eğitilmeye en uygun oldukları bu dönemde okul-aile 

birlikteliğiyle doyurulmalıdır. Böylesi bir doyumun sağlanmasının gerek Türk Milli 

Eğitimi’nin gerekse Okul Öncesi Eğitimi’nin amaç ve ilkelerine uygun düştüğü 

söylenebilir. Aksi bir durumun, yani karşılanmayan dini ihtiyaçlar giderilme anlamında 

çocukları sağlıksız dini oluşumların içerisine itebileceği hatta onların tamamen din dışı 

bir kişilik edinmelerine sebebiyet verebileceği unutulmamalıdır. Dolayısıyla çocuğun 

kişilik ve karakter yapısının %90 oranında oluştuğu okul öncesi dönemde, fıtrata dayalı 

olarak onun doğuştan getirdiği din duygusunu olumlu anlamda besleyecek bir din 

eğitimi faaliyeti yapılmalıdır.  

Gerek Kur’an-ı Kerimde gerekse hadis-i şeriflerde yaratılış itibariyle iyiyi, 

doğruyu kabul etme eğilimine sahip olarak dünyaya gelen çocukların bu eğilimlerinin 

verildiği şekilde muhafaza edilmesinden öncelikli olarak onun ailesinin sorumlu 

tutulduğunu görmekteyiz. Nitekim fıtrat hadisinin devamında sahip olunan eğilimin 

konuşmaya başlayıncaya kadar devam ettiği, sonrasında ise anne baba ya da onların 

yerini tutabilecek diğer aile fertleri tarafından değiştirildiği ifade edilmektedir. Çünkü 

çocuktaki fıtri din duygusunun bilinç ve davranış haline gelmesi için gerekli olan uzun 

zaman diliminin en önemli kısmı direkt olarak aile içerisinde ve anne baba denetiminde 

geçmektedir.  



215 
 

       
       
 

Buradan hareketle olumlu davranışlara sahip çocuklar yetiştirebilmenin, her 

yönden sağlıklı aile yapısının temin edilmesiyle doğrudan bağlantılı olduğunu, ailenin 

bu görevini tam olarak yerine getirebilmesi için ise, eğitime ve desteğe ihtiyaç 

duyduğunu söylememiz yerinde olacaktır. Zira erken çocukluk dönemindeki gelişmeler, 

artık okul öncesi eğitimini anne babanın tek başına başarabileceği bir konu olmaktan 

çıkarmış ve anne babaların çocukların alması gerektiği gibi bir okul öncesi eğitim 

verebilecek yeterlilikte olmadığını göstermiştir. Sadece maddi alanla sınırlı olmayan bu 

yetersizlik çocukluk dönemi din eğitimi dini gelişim içinde geçerlidir. Bu durum okul 

öncesi eğitim kurumlarının din, eğitim ve öğretimi konusunda duyulan rehberlik 

ihtiyacını giderebilir yapıya kavuşturulmasını gerekli kılmaktadır. 

Ailelerin eğitim ve rehberliğe olan ihtiyacı, okul öncesi eğitim programında da 

geniş bir şekilde ifade edilmiş ve toplantılar, konferanslar, bireysel görüşmeler ya da 

makaleler, broşür, el kitabı, dergiler gibi basılı araçlar ve eğitim panoları yolu ile de bu 

ihtiyacın giderileceği belirtilmiştir.  

Ancak okul öncesi eğitim kurumlarında dolaylı ya da doğrudan bir din eğitimi 

faaliyeti yapılmaması, çocukların duygusal gelişimi içerisinde önemli bir yer edinen 

sevgi, güven, bağlanma ve himaye altında bulunma duyguların kaynaklık ettiği din 

duygusunun ihmal edilmesine neden olmaktadır. Zira çocuk bu duyguların karşılanma 

durumuna göre olumlu ya da olumsuz bir dini gelişim göstermekte ve o ölçüde de kutsal 

varlık olan Allah’la bağ kurabilmektedir. Bu durum yerinde ve zamanında yapılacak bir 

din eğitiminin gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Çocuğun dini eğitim gördüğü ilk yerin aile olması ve her ailenin aynı yeterlilikte 

olmaması onlara yönelik yukarda ifade edilen konferans, seminer, broşür, el kitabı vb. 

çalışmaların okul öncesi dönem çocuklarının aile içerisinde sağlıklı bir din öğrenimi 

edinebilmeleri amacıyla da düzenlenerek ailelerin bu içerikli çalışmalarla eğitilmesi 

ivedilikle sağlanmalıdır. Zira din eğitimi anlamında aile içerisinde yapılan ve çocuğu 

baskı altına almayı, disipline etmeyi amaçlayan “Eğer yaramazlık yaparsan Allah’ın 

cehennemi var seni yakar, Allah kötü çocukları taş yapar, vb.” bir kısım uygulamalar, 

ibadet ve ahlak kurallarının öğretiminde fiziki ceza olan dayağa başvurulması, çocuğun 

dinden soğumasına ve farklı arayış içerisine girmesine hatta tamamen din dışı bir 

gelişim göstermesine neden olabilmektedir.  



216 
 

       
       
 

Dolayısıyla okul-aile birlikteliği sağlanmış bir okul öncesi eğitime ve bu eğitim 

içerisinde çocuğun gelişim özelliklerine uygun sağlıklı bir din eğitimini verilebilir 

kılacak okul öncesi eğitim programlarına ciddi anlamda ihtiyaç duyulduğu söylenebilir.  

Okul öncesi eğitim programının esnek yapısı, günlük yaşam deneyimlerinin ve 

yakın çevre olanaklarının eğitim amaçlı kullanılmasının teşvik edilmesi ve çocukların 

gönüllü eylemi olan oyun, müzik gibi etkinlik türlerinden bu dönem çocuklarının 

eğitiminde ciddi anlamda yararlanılması hatta bu dönem eğitiminin etkinlikler üzerine 

kurulması böyle bir eğitimin verilebilirliğini mümkün kılmaktadır. Dolayısıyla dinin 

duygusal yönünden ve eğitim programının yapısından hareketle diyebiliriz ki okul 

öncesi eğitim kurumlarında içerisinde dini motifler bulunan etkinliklere yer verilerek bu 

dönem çocuklarının dini gelişimlerine ciddi anlamda katkı sağlanabilir.  

Örneğin sadece sözlü öğretim ve taklit etkinlikleri bu amaçla düzenlenebilse 

çocukların dini ilgi ve ihtiyaçlarının büyük oranda karşılanabileceği görülecektir. Zira 

bu dönem çocuklarda kamera ya da fotoğraf makinesi hassasiyetini aratmayan 

mükemmellikte bir taklit yeteneği bulunmaktadır ve bu yetenek onların öğrenmelerin 

ilk ve en basit şeklini oluşturmaktadır. İşte çocuklardaki bu yetenek dayanak noktası 

yapılarak, okul öncesi eğitim programında kukla, tiyatro, diyalog vb. etkinlikler 

içerisinde onların örnek alacakları dini ve ahlaki şahsiyetlere yer verilebilir.  

Yukarda ifade edilen etkinliklere yer vermekle çocuklarda taklit edilen, anlatılan 

kimselere karşı ilgi, sevgi ve sempati uyandırılarak onların bu kimselere benzemeye ve 

onlar gibi olmaya çalışmasına ortam hazırlanabilir. Yine eğitim programında küçük dua 

ve şükür cümlelerine, besmele, ayet, hadis, ilahi, şiir, ninni ya da dini muhteva 

kazandırılmış, sıradan olayları ahlaki ilkelere dönüştürecek renkli, resimli, masal, 

hikâye ve bilmece gibi sözlü öğretim etkinliklerine yer verilebilir. Bu yer vermenin 

neticesinde de çocukların dil gelişimlerine katkıda bulunularak Türkçeyi doğru ve 

düzgün kullanmalarını sağlamanın yanında onların güven duygusu kazanarak Allah’a 

sevgiyle yaklaşmalarına, doğruluk, yardımlaşma, paylaşma, hoşgörü, kanaatkârlık, 

sevgi, saygı gibi iyi ve güzel alışkanlıklar edinmelerine katkı sağlayacak önemli eğitim 

fırsatları yakalanabilir. Diğer taraftan bu etkinliklerle okul öncesinin “çocukların iyi 

alışkanlıklar kazanarak ilkokula hazırlanması” amacının gerçekleşmesine de katkı 

sağlanabilir. 



217 
 

       
       
 

Zira bu şekilde hazırlanarak okunan şiir, besmele ve ilahilerle, anlatılan hikâye ve 

masallarla büyüyen çocuklar, dine ve sosyal hayata daha iyi uyum sağlayabilecek ve 

ahlaki değerleri daha kolay benimseyebileceklerdir. Dolayısıyla okul öncesi dönemde 

etkili bir okul-aile birlikteliğinin sağlanması ve bu dönem eğitim programında yer 

verilen etkinliklerin dini ve ahlaki motiflerle zenginleştirilmesi adına çalışmalar 

yapılmalıdır. Bu çalışmalardan beklenen katkının sağlanabilmesi, çocukların dini 

duygularının geliştirilmesi ve dini eğitimlerinin uygun bir şekilde yapılabilmesi için ise 

Okul Öncesi Eğitim Programı-Din Eğitimi İlişkisi çerçevesinde alanında uzman din 

eğitimcileriyle ve yayıncılarla etkili bir işbirliği yapılarak okul öncesi eğitim 

müfredatının ve materyallerinin yeniden düzenlenmesi yoluna gidilmesi önem arz 

etmektedir. 

Okul öncesi dönem çocuklarının gelişim özellikleri, bu dönemde verilecek din 

eğitiminin baskı ve zorlama yapılmadan, çocuğun ilgi ve isteği uyandırılarak, onların 

duygularına ve gönüllerine hitab edecek bir yaklaşımla verilmesini zorunlu kılmaktadır. 

Bu çerçevede ailelerin özelliklede anne babaların dengeli bir disiplin sahibi olmaları, 

ödül ve cezayı yerinde kullanmaları, çocuğa karşı sevgi ve şefkatle yaklaşmaları, 

yasaklama yerine alternatif davranış alanları açmalarına yönelik rehberlik çalışmaları 

yapılmalıdır. Çünkü ebeveynleri ile güvensiz, kaygılı veya korkuya dayalı bir ilişki 

geliştiren çocuk, diğer toplumsal ilişkilerinde de dışlayıcı ve incitici olduğuna dair içsel 

kanılar geliştirebilmektedir. Bunun için de gerek çocukların duygularına ve gönlüne 

hitap etmesi gerekse öğrenmeye elverişli bir ortam hazırlaması dolayısıyla çocukluk 

döneminin vazgeçilmez uğraşı olan oyundan en etkili bir öğrenme fırsatı olarak 

yararlanılmalıdır. Çünkü okul öncesi eğitim ev ve yuva ile ilkokul arasında bir geçiş 

dönemidir. Bu dönemde sözlü öğretim, oyunla öğretim ve ilkokula hazırlık esastır.  

Buradan hareketle diyebiliriz ki oyun ve onun en önemli parçası olan 

oyuncaklardan dini duygu ve düşüncenin gelişiminde yararlanılmalıdır. Dolayısıyla 

okul öncesi öğretim programında çocuğun günlük hayatta karşılaştığı dini yaşantıyı 

örneklendirecek, hatırlatacak ve bazı kavramları sembolize edebilecek özellikler 

bulunduran Kâbe, cami gibi dini mekânların maket ve yap-bozları, resimli boyama 

kitapları vb. etkinliklere yer verilmek suretiyle duygu ağırlıklı bir din eğitimi 

yapılmalıdır.  



218 
 

       
       
 

Okul öncesi eğitim programı din eğitimi ilişkisi çerçevesinde gerçekleştirilecek 

böylesi bir yaklaşımla gerek çocuklarının dini dünyaya adım atmalarına gerekse dini 

duygu ve düşüncelerinin sağlıklı gelişmesine uygun ortam oluşturulmalıdır. Böyle bir 

ortamın oluşturulması okul öncesi dönem eğitiminin “Çocukların beden, zihin ve duygu 

gelişmelerini ve iyi alışkanlıklar edinmelerini sağlamak” şeklinde belirlenen amacının 

gerçekleştirilmesine de büyük katkı sağlayacaktır. 

Sonuç olarak diyebiliriz ki din duygusu çocukta doğuştan potansiyel olarak vardır. 

Bu potansiyelinden hareketle de Allah’a inanmaya ve dini inancı kabul etmeye elverişli 

yapıya sahip olarak dünyaya gelmektedir. Çocuğun gelişim özellikleri bu fıtri duygunun 

öncelikli olarak ailede gelişim ve değişim göstermesine ortam hazırlamaktadır. Ancak 

yukarda da ifade edildiği gibi gerek bilgi yetersizliği gerek yanlış tutum ve davranışlar 

gerekse çalışma zorunluluğu ailelerin okul öncesi dönemde çocuklarının dini duygu ve 

gelişimlerini destekleme konusunda yetersiz kalmalarına neden olmaktadır. Oysa bu 

dönemde alınan din eğitimi bireyin daha sonraki dini inanç, duygu, tutum ve 

davranışların temelini oluşturmaktadır.  

Okul öncesi dönemde din eğitiminin ihmal edilmesi ise din duygusunda körelme 

hatta tamamen dinden uzaklaşma, korku, ümitsizlik, saldırganlık gibi sonradan telafisi 

güç sorunlara neden olmaktadır. Tüm bu sorunların giderilebilmesi için çocuğun 

eğitiminden sorumlu ailelerin var olan yetersizliklerinin giderilmesi ve onların rehberlik 

anlamında desteklenmesi gerekmektedir. Bu ise ancak okul öncesi eğitim kurumlarının 

yaygınlaştırılarak sadece gelir ve eğitim düzeyi yüksek ailelerin yararlanabildiği bir 

ayrıcalık olmaktan çıkarılmasıyla mümkün olabilir. Bu durum eğitim şartları elverişsiz 

çevrelerden ve ailelerden gelen çocuklar için ortak bir yetiştirme ortamı oluşturmayı 

hedefleyen okul öncesi eğitimin amaçlarına da uygun düşmektedir.  

Dini duygunun işlenmesi ve din ihtiyacının karşılanması açısından en elverişli 

dönemin dini dünyaya ilginin altın yaşlarını içerisinde bulunduran okul öncesi dönem 

olduğu bilindiğine göre, din eğitimi anlamında ailenin tek başına üstlendiği ve 

çoğunlukla yetersiz kaldığı rolüne katkıda bulunulacak en önemli yerin de okul öncesi 

eğitim kurumları olduğunu söyleyebiliriz. Zira bu kurumlar, 0-6 yaş arası çocukların 

tüm gelişimlerini sağlıklı ve düzenli fiziksel koşullar içinde, toplumun kültürel 

özellikleri doğrultusunda en iyi biçimde yönlendiren, onlarda sağlam bir kişiliğin, 



219 
 

       
       
 

sosyal duyarlılığın temellerini atan kurumlardır. Bu durum okul öncesi eğitim 

kurumlarında, çocukların ruhuna ve gelişim özelliklerine uygun bir din eğitimi 

faaliyetinin yapılmasını gerekli kılmaktadır. Bu eğitimin yapılabilmesinde okul öncesi 

eğitim programının yeniden yapılandırılması ve program içeriğinin bu dönem 

çocuklarının dini duygu ve düşünce gelişimlerini destekleyici formata kavuşturulması 

önem arz etmektedir.  

Çocuklar sadece değer gördükleri, sevildiklerinden emin oldukları ve kendilerini 

güvende hissettikleri destekleyici ortamlarda keşfederler ve sunulan öğrenme fırsatlarını 

değerlendirirler. Çocukların gelişimlerini destekleyici okul öncesi eğitim ortamın en 

önemli bileşeni ise öğretmen ile çocuk arasında kurulan tutarlı ve güvenli ilişkidir. 

Ancak okul öncesi eğitimde din dersi ve bu dersin öğretimine yönelik branş öğretmeni 

yoktur ve bu kurumlarında görev yapan öğretmenler dini ve ahlaki eğitim verebilme 

anlamında yeterli bir formasyona sahip değildir. Bunun için de hem istenilen davranış 

özelliklerini gösterebilmeleri hem de istenilir davranışları çocuklara kazandırabilmeleri 

için İlahiyat Fakültelerinin Din Eğitimi Anabilim Dalı bünyesinde oluşturulacak 

formasyon dersleri ile bu dönem öğretmenlerinin yöntem ve teknik konusunda 

bilinçlenmelerinin sağlanması adına da çalışmaların yapılması önem arz etmektedir.  

Muhtevası çocukların tecrübeleri ve yaşadıkları çevreden alınan, konuları bilinçli 

olarak var olmayan aynı zamanda da dersleri kesin çizgilerle birbirinden ayrılmayan 

okul öncesi eğitimde din eğitimi konuları kendiliğinden doğmakta ve çocuklar evde 

cevabını bulamadığı dini sorularını okulda öğretmenine sormaktadırlar. İşte tüm bunlar 

okul öncesi öğretmenlerinin din ile ilgili konuların dışında kalmasına engel olmaktadır. 

Dolayısıyla ailelerde olduğu gibi öğretmenlerinde din eğitimi anlamında rehberliğe 

ihtiyaçları vardır. Bu ihtiyaç okul öncesi eğitim kurumlarına öğretmen yetiştiren 

organların, öğretmenlerin çocukların dini gelişimlerini destekleyebilecek rehberlik 

ihtiyacını karşılayabilecek şekilde yeniden yapılandırılmasıyla giderilebilir. 

Okul öncesi eğitim programının içeriğine bakıldığında gerek amaç ve ilkleriyle 

gerekse kazanım ve kazanım göstergeleriyle böylesi bir yeniden yapılandırmaya 

uygunluk arz ettiği görülecektir.  



220 
 

       
       
 

 Okul öncesi eğitim programında günlük yaşam deneyimlerinin ve yakın çevre 

olanaklarının etkinlikler içerisinde eğitim amaçlı kullanılmasının teşvik 

edilmesi.  

 Kazanım ve göstergeler oluşturulurken günlük yaşam deneyimlerinden 

yararlanılmasının eğitim sürecini hem zenginleştirip hem de 

kolaylaştıracağının belirtilmesi. 

 Gerekçelerin iyi belirlenmesi, eklenen kazanım ve göstergelerin Türk Milli 

Eğitiminin ve Okul Öncesi Eğitimin amaçları ile çatışmaması kaydıyla 

gereksinim duyulduğunda programda yer almayan bir kazanım ve/veya 

göstergenin öğretmen tarafından belirlenerek eğitim planına eklenebileceğinin 

öngörülmesi. 

 Değerler eğitimi ile ilgili olarak programda ayrı kazanım ve göstergeler 

belirlenmemekle birlikte, bunların programın tamamında bütüncül bir şekilde 

ele alınması. 

 Okul öncesi eğitiminde konuların bilinçli olarak var olmaması ve derslerin 

kesin çizgilerle birbirinden ayrılamaması. 

 Programının esnek olması, öğretmene özgürlük tanınması ve ele alınan 

konunun öğretiminin değil, o konu yardımı ile belirlenen kazanımların 

gerçekleştirilmesinin asıl amaç olarak belirlenmesi. 

İşte okul öncesi eğitim programının sayılan bu vb. özellikleri onun bu dönem 

eğitim kurumlarında okuyan çocukların dini ve ahlaki eğitim ihtiyaçlarını giderebilecek 

mahiyet taşıdığını göstermektedir. Bu durum okul öncesi eğitim programıyla din eğitimi 

arasında birçok alanda ilişki kurulabileceğini göstermesi açısından önemli 

görülmektedir. Kurulacak bu ilişkiden hareketle okul öncesi eğitim programı 

çerçevesinde özellikle etkinlikler bağlamında duygu temelli din eğitimi faaliyetlerinin 

gerçekleştirilebilmesi, çocuklarının dini duygu ve düşüncelerinin geliştirilebilmesi, 

sevgi, hoşgörü, yardımlaşma, dayanışma, paylaşma, duyarlılık, sabır, adalet, doğruluk, 

dürüstlük gibi değerleri öğrenerek iyi alışkanlıklar kazanmış bir birey olarak ilkokula 

hazırlanması için şu çalışmalar yapılmalıdır.  

 Okul öncesi eğitim kurumları din eğitiminin verilebilirliği bağlamında Avrupa 

ülkelerinin seviyelerine çıkarılmalıdır. 



221 
 

       
       
 

 Okul öncesi eğitim kurum ve programları ailede verilen din eğitimini 

destekleyici bir yapıya kavuşturulmalıdır. 

 Okul Öncesi Eğitim Programı-Din Eğitimi İlişkisi çerçevesinde alanında 

uzman din eğitimcileriyle ve yayıncılarla etkili bir işbirliği yapılarak bu 

dönem çocuklarının dini duygu ve düşünce gelişimlerini sağlama noktasında 

okul öncesi eğitim müfredatının ve materyallerinin yeniden düzenlenmesi 

yoluna gidilmelidir. 

 Programın etkinlikler bölümüne dini ve ahlaki muhteva ile zenginleştirilmiş 

hikâye, masal, bilmece, atasözü ve deyimler katılmalı, bunlar içerisinde geçen 

sıradan olaylar ahlâki ilkelere götüren ibret derslerine dönüştürülmelidir.  

 Çocukları yalnızlıktan ve yersiz korkulardan kurtararak onlara temel güven 

duygusu kazandırmak için program içerisinde kısa dua ve şükür cümlelerine 

yer verilmelidir. 

 Okul öncesi dönemde ailelerin çocuklarının dini gelişimlerini sağlama 

konusunda duydukları rehberlik ihtiyaçları giderilmelidir.  

 Çocukların iyi alışkanlıklar kazanabilmeleri için programda taklit etkinliği 

olarak düzenlenebilecek kukla, tiyatro, diyalog vb. etkinlikler içerisinde 

çocukların örnek alacakları dini ve ahlaki şahsiyetlere yer verilerek çocuklara 

olumlu rol/model sunulmalıdır. 

 Çocuk eğitimi için zihinsel ve duygusal anlamda elverişli ortam oluşturan 

oyundan bu dönem çocuklarının dini ve ahlaki eğitimleri bağlamında da 

yararlanılmalıdır. 

 Bunun için programın oyun etkinlikleri bölümünde çocuğun günlük hayatta 

karşılaştığı dini yaşantıyı örneklendirecek, hatırlatacak, bazı dini ve ahlaki 

kavramları ve değerleri sembolize edebilecek özellikler bulunduran Kâbe, 

cami gibi dini mekânların maket ve yap-bozları, kesme yapıştırma çalışmaları, 

namaz kılan dua eden çocukların resmedildiği boyama kitapları vb. 

etkinliklere yer verilmelidir. 

  Çocukların gerek dini ve ahlaki kavramları öğrenmesine, din dillerinin 

gelişmesine katkıda bulunmak gerekse Türkçeyi doğru ve düzgün 

konuşmalarını sağlamak için eğitici ve öğretici çocuk şarkıları, ezgili saymaca 



222 
 

       
       
 

vb. müzik etkinliklerinin içerisinde dini ve ahlaki motifli çocuk ilahilerine, 

şiirlere, ritimli dualara yer verilmelidir. 

 Çocukların gündelik hayatları içerisinde dört kitap, iman ve İslâm’ın şartları, 

dört büyük melek gibi sayısal olarak ifade edilen dini kavramlar, cami,  türbe, 

minare, ay ve yıldız gibi geometrik şekiller matematik etkinlikleri içerisinde 

yer almalıdır. 

 Türkçe etkinlikleri çocukların dil ve sosyal gelişimleri yanında dini ve ahlaki 

gelişimlerine de hizmet edecek şekilde kullanılabilmesi için bu dönem 

çocuklarının dini gelişim özellikleri dikkate alınarak dini içerikli tekerleme, 

şiir ve bilmeceler hazırlanmalı, hikâye ve masallar yazılmalı ve çocuklarla 

yapılacak sohbetlere dini temaların katılması sağlanmalıdır. 

 Okul öncesi eğitim programının farklı kazanımların ve günlük yaşam 

deneyimlerinin kullanılmasına imkân tanıyan yapısı dayanak noktası yapılarak 

bu dönem eğitim kurumlarında bayram, kandil gibi özel günlere yer 

verilmelidir. 

 Okul öncesi dönem çocuklarının dini ve ahlaki eğitimlerinde, iyi alışkanlıklar 

kazanmalarında görsel ve işitsel olanaklardan yararlanılmalı ve bu doğrultuda 

da dini ve ahlaki motifli çizgi filmler yapılmalı, bilgisayar oyunları 

geliştirilmelidir. 

 Değerler eğitiminin veya Temel Dini Bilgilerin okul öncesinden itibaren 

çocukların yaşlarına uygun olarak iyi bir model ve çocukların eğitilmesi 

konusunda uzmanlaşmış iyi bir öğretmen tarafından verilmesi ile eğitimde 

hedeflenen amaca ulaşılması yakın ilişkilidir. Onun için okul öncesi eğitimin 

kısa zamanda zorunlu eğitim kapsamına alınmalı, İlahiyat Fakültelerinde veya 

Eğitim Fakültelerinde Temel Dini Bilgiler ve Ahlaki Değerler Okul Öncesi 

Öğretmenliği Bölümleri açılmalıdır.  

 Ayrıca bölümler açılıncaya kadarki vakitte mevcut okul öncesi öğretmenliği 

bölümü programları bir taraftan çocuklarının dini ilgi ve ihtiyaçlarını 

giderebilme anlamında yeniden yapılandırılırken diğer taraftan da okul öncesi 

öğretmenlerin bu dönem çocuklarına din eğitimi verebilme anlamında 

duydukları rehberlik ihtiyaçlarının giderilebilmesi için İlahiyat Fakültelerine 

pedagojik formasyon dersleri konulmalıdır.  



223 
 

       
       
 

 

KAYNAKÇA 

Altaş, Nurullah, “Öğrenci Velilerinin İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi 

Derslerine Karşı Tutum Düzeylerinin Dini Tutum Düzeyleriyle İlişkisi”, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 14(1), 2004. ss. 85-105. 
----, İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretimi, Nobel Yayınları, Ankara 

2001. 
Arslan, Ömer, Kur’an ve Hoşgörü, İlahiyat Yayınları, Ankara 2005. 

Atçakarlar, Nefise, Bir Varmış Bir Yokmuş Masal Parkı, Timaş Yayınları, 

İstanbul 2012. 

Aydın, Ali Rıza, “Çocuğun Dini Şahsiyet Kazanmasında Ailenin Önemi”, 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı:8, 1996, ss. 211-219. 
Aydın, Mehmet Zeki, Ailede Ahlak Eğitimi, Timaş Yayınları, İstanbul 2009. 

----, Ailede Çocuğun Ahlak Eğitimi, Dem Yayınları, İstanbul 2005. 
Ay, Mehmet Emin, Biricik Peygamberim ve Onun Çağındaki Çocuklar, Timaş 

Yayınları, İstanbul 2012. 

----, Çocuklarımıza Allah’ı Nasıl Anlatalım, Timaş Yayınları, İstanbul 2011. 

----, Din Eğitiminde Mükâfat ve Ceza, Gül Yurdu Yayınları, İstanbul 2011. 

Ayhan, Halis, “Çocuklarda İman Öğretimi ve İbadet Eğitimi”, (Ed. Nuray 

Türkyılmaz Catic), Çocuk ve Ergen Eğitiminde Anne Baba Tutumları,(ss. 127-187), 

Timaş Yayınları, İstanbul 2010. 

Bardakoğlu, Ali, vd., Kur’an-ı Kerim ve Açıklamalı Meali, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, Ankara 2001. 

Başkurt, İrfan, Federal Almanya’da Din Eğitimi, Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Vakfı Yayınları, İstanbul 1995. 

Baymur, Feriha, Yeni Doğmuş Çocuk ve Süt Çağında Eğitim, Milli Eğitim 

Bakanlığı Yayınları, Ankara 1952. 

Beyatlı, Yahya Kemal, Aziz İstanbul, İstanbul Fetih Cemiyeti Yayınları, İstanbul 

2010. 

Buhari, Ebu Abdillah Muhammed b. İsmail, Sahih-İ Buhari, Çağrı Yay., İstanbul 

1992. 



224 
 

       
       
 

Bovet, Pierre, Din Duygusu ve Çocuk Psikolojisi, (Çev. Selahattin Odabaşı) 

Türkiye İş Bankası Yayınları, Ankara 1958. 
Bilgin, Beyza, Selçuk, Mualla, Din Öğretimi Özel Öğretim Yöntemleri, Gün 

Yayınları, Ankara 1995. 

Bilgin, Beyza, Eğitim Bilimi ve Din Eğitimi, Gün Yayınları, Ankara 2007. 

----, “İslam’ı Yeniden Anlamak ve Anlatmak”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 39(2), 1999, ss. 9-54. 

----, İslam ve Çocuk, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 1997.  

----, “Eğitimin İmkânı ve Sınırları Üzerine”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi İslami İlimler Enstitüsü Dergisi, Sayı:4, 1980, ss. 211-217. 

----, “İslam ve Hoşgörü”, Diyanet İlmi Dergi, 34(1), 1998. 

Canan, İbrahim, Hz. Peygamberin Sünnetinde Terbiye, Işık Akademi Yayınları, 

İstanbul 2011. 

----, Kur’an’da Çocuk, Cihan Yayınları, İstanbul 1984. 

Cebeci, Suat, Din Eğitimi Bilimi ve Türkiye’de Din Eğitimi, (2. Baskı), Akçağ 

Yayınları, Ankara 2005. 

Clark, W. H.,“Çocukluk Dönemi Dini”, (Çev.: Neda Armaner) , Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 24(1), 1981, ss. 175-185. 

Cüceloğlu, Doğan, İçimizdeki Çocuk, Remzi Kitabevi, İstanbul 1992. 

Çankırılı, Ali, Çocuğun Manevi Eğitimi, (17. Baskı), Zafer Yayınları, İstanbul 

2012. 

Çataloluk, Suzan, “Allah’ım Sana İnanmak Ne Güzel,” Diyanet Çocuk Dergisi, 

Sayı:368,  Mart 2011, ss. 36-37. 

Çağlar, Muzaffer, “Hz. Muhammet”, Diyanet Dergisi, Sayı:100, 1999, ss. 47 

Çelebioğlu, Amil, Türk Ninniler Hazinesi, Kitabevi Yayınları, İstanbul 1995. 

Çelik, Abbas, “Atasözlerinden Eğitim İletileri”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Sayı:31, 2009, ss. 43-59. 

----, “Çocuk Oyun ve Din Eğitimi”, Atatürk Üniversitesi Kazım Karabekir Eğitim 

Fakültesi Dergisi, Sayı:9, 2004, ss. 187-196. 

Çamdibi, Mahmut, Şahsiyet Terbiyesi ve Gazali, Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Vakfı Yayınları, İstanbul 1994. 



225 
 

       
       
 

Dam, Hasan, Gelişimsel Basamaklara Göre Din Eğitimi, “Çocukluk Dönemi Din 

Eğitimi”, Nobel Yayınları, İstanbul 2010. 

Dodurgalı, Abdurrahman, Ailede Din Eğitimi, Timaş Yayınları, İstanbul 2011. 

----, Ailede Çocuğun Din Eğitimi, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları, İstanbul 1996. 

Ebu Davud, Süleyman b. El-Eş’as Es-Sicistânî, Sünen-i Ebi Davud, Çağrı 

Yayınları, İstanbul 1992. 

Elmalılı, M. Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, I-X, (2.Baskı), Cilt VI, Azim 

Dağıtım Yayınevi, Ankara 1960. 
Ersoy, Mehmet Akif, Safahat, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 2010. 

Ertuğrul, Halit, Ailede ve Okulda Çocuk Eğitimi, Nesil Yayınları, İstanbul 2001. 

Erkişi, Ertuğrul, Teşekkür Ederim Allah’ım, Erişim Tarihi: 15 Mart 2013, 

http://www.forumdas.net/karisik-sozler/minik-dualar-ilahi-sozleri-13484/  

----, Yemek Duası, Erişim Tarihi: 15 Mart 2013, http://www.forumdas.net/karisik-

sozler/minik-dualar-ilahi-sozleri-13484/ 

Erdoğan, Naim, Dinî Hikâyeler, Demir Kitabevi, İstanbul 1976. 
Erişim Tarihi: 13 Eylül 2013, http://www.onceokuloncesi.com/cevre-koruma-

haftasi-etkinlikleri/fidan-diken-cocuk-boyama-35205.html  

Erişim Tarihi: 02 Temmuz 2013, http://siyaset.milliyet.com.tr/meb-den-flas-4-4-

4-aciklamasi/siyaset/detay/1731010/default.htm 

Evliyaoğlu, Gökhan, Çocuk ve Dua, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 

2006. 
Fişek, Güler Okman; Yıldırım, Serap Maktav, Çocuk Gelişimi, Milli Eğitim 

Basımevi, İstanbul 1983. 
Gazali, Ebu Hâmid Muhammed b. Muhammed, Kimya-ı Saadet I-II, (Çev.: A. 

Faruk Meyan), Bedir Yayınları, İstanbul 2010. 

----, İhya-İ Ulumi’d-Din I-VI, (Çev.: A. Arslan), Arslan Yayınları, İstanbul 1979. 

----, el-Munkizu Mine’d-Dalal, (Çev.: H. Güngör), Bedir Yayınları, Ankara 1960. 

Gövsa, İbrahim Alaettin, Çocuk Psikolojisi, Hayat Yayınları, İstanbul 1998. 

Hayta, Akif, “Anneden Allah’a Bağlanma Teorisi ve İslam’da Allah Tasavvuru”, 

Değerler Eğitimi Dergisi, 4(12), 2006, ss. 193-202. 



226 
 

       
       
 

Hökelekli, Hayati, Ailede, Okulda, Toplumda Değer Psikolojisi ve Eğitimi, Timaş 

Yayınları, İstanbul 2011. 
----, Din Pisikolojisi, (4. Baskı), TDV Yayınları, Ankara 2001. 
Jacguin, Guy, Çocuk Psikolojisinin Ana Çizgileri, (Çev.: Mehmet Toprak), Remzi 

Kitabevi Yayınları, İstanbul 1964. 

Kandemir, M. Yaşar, Allah’a İnanıyorum, Damla Yayınevi, İstanbul 2006. 

Kayadibi, Fahri, “Sevgi Faktörünün Eğitim Verimliliği Üzerine Etkisi”, İstanbul 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı:5, 2002, ss.33-50. 

Koçer, Hasan Ali, “Genel Eğitimin Bütünlüğü İçinde Din Eğitimin Yeri”, 

Hüseyin Atay (Ed.), Türkiye 1. Din Eğitimi Semineri: 23-25 Nisan-Ankara: Bildiriler 

(ss. 17-24), İlahiyat Vakfı Yayınları, Ankara 1981. 

Koç, Hasan, “Babacan Baba”, Diyanet Çocuk Dergisi, Sayı:305, Aralık, 2005, ss. 

8-9. 
Konuk, Yurdagül, Okul Öncesi Çocuklarda Dini Duygunun Gelişimi ve Eğitimi, 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 1994. 

Köylü, Mustafa, “Çocukluk Dönemi Dini İnanç Gelişimi ve Din Eğitimi”, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 45(2), 2004, ss. 137-154. 
Mehmedoğlu, Yurdagül, Ahlaki Ve Dini Gelişim, “Çocuğum Değerlerimizi 

Öğreniyor”, (3. Baskı), Morpa Kültür Yayınları, İstanbul 2005. 

Mevlana, Celaleddin-i Rumi, Mesnevi I-VI, (5. Baskı), (Çev.: Ahmet Metin 

Şahin), Kaynak Yayınları, Ankara 2011. 

Milli Eğitim Bakanlığı Din Öğretimi Genel Müdürlüğü, Dini Terimler Sözlüğü, 

Devlet Kitapları Döner Sermaye İşletmesi Müdürlüğü Yayınları, Ankara 2009. 

Milli Eğitim Bakanlığı Temel Eğitim Genel Müdürlüğü, Okul Öncesi Eğitim 

Programı, Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, Ankara 2012. 

----, Okul Öncesi Eğitimi Programı (36-72 Aylık Çocuklar İçin), Milli Eğitim 

Bakanlığı Yayınları, Ankara 2010. 

Milli Eğitim Temel Kanunu, (1973), T.C Resmi Gazete, 1739, 24 Haziran 1973, 

Erişim Tarihi: 12 Eylül 2012, mevzuat.meb.gov.tr/html/25486_.html  

Nakkaş Puzzle Yap-boz Oyunları, Kâbe (Mescid-i Haram);  Mescid-i Nebevi, 

Azim Dağıtım, İstanbul 2012. 



227 
 

       
       
 

Nesaî, Ebu Abdirrahman Ahmet b. Şuayb, Sünenü’n-Nesai, Çağrı Yayınları, 

İstanbul1992. 

Okul Öncesi Eğitim Kurumları Yönetmeliği, (2004), T.C Resmi Gazete, 25486, 

08 Haziran 2004, Erişim Tarihi: 12 Ekim 2012, mevzuat.meb.gov.tr/html/25486_.html  

Okul Öncesi Etkinlikleri, Erişim Tarihi: 11 Ekim 2012, 

http//www.risaleokul.com/tr/2011/06/29/cocuklar-icin-davranis-cicegi/  

----, Erişim Tarihi 11 Ekim 2012, http//www.risaleokul.com/tr/2011/05/02/iyilik-

kumbarasi/  

----, Erişim Tarihi 11 Ekim 2012, http://www.risaleokul.com/tr/tag/islam-treni/ / 
Onur, Bekir, Gelişim Psikolojisi, (4. Baskı), İmge Kitabevi, Ankara 1997. 

Oktay, Ayla, Yaşamın Sihirli Yılları: Okul Öncesi Dönem, Epsilon Yayınları, 

İstanbul 2000. 
Öcal, Mustafa, “Ailede Çocukların Dini ve Ahlâki Eğitimlerinde Karşılaşılan 

Problemlerin Başlıca Sebepleri ve Çözüm Yolları İçin Bazı Teklifler”, Din Eğitimi 

Araştırmaları Dergisi, Sayı:3, 1996, ss. 187-206. 
----, “İlköğretim ve Yönlendirme”, 15. Milli Eğitim Şurası (ss. 132-135), Milli 

Eğitim Basımevi, İstanbul 1996.  

----,  Din Eğitimi ve Öğretiminde Metotlar, (2. Baskı), Türkiye Diyanet Vakfı 

Yay., Ankara 1991. 

Özlü, Tevfik, Çocuk ve Sigara, Erişim Tarihi: 12 Aralık 2012, 

http://www.akcigersagligi.org/dosyalar/cocuksigara.pdf  

Peker, Hüseyin, Zor Çocuk Yoktur, “Çocuk Eğitiminde Pozitif Disiplin”, (4. 

Baskı), Timaş Yayınları, İstanbul 2012. 
----, İdare Edemem Anne, “Ailede Şükür ve Kanaat Eğitimi”, Timaş Yayınları, 

İstanbul 2010. 

----, Din Psikolojisi, (3. Baskı), Sönmez Matbaa ve Yayıncılık, Samsun 1993. 

Perşembe, Erkan, “Dinde Sembolün Fonksiyonu ve İslam’da Sembolik Değerlerin 

Bugünü”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı:10, 1998, ss. 89-

101. 

Rousseau, Jean Jacues, Emil Yahut Terbiyeye Dair, (6. Baskı), (Çev.: H. Ziya 

Ülken, A. R. Ülgener, S. Güzey), Türkiye Yayın Evi, İstanbul 1996. 



228 
 

       
       
 

Sağlam, İsmail, “Okulöncesi Eğitimde Sözlü Öğretim Etkinlikleri ve Din 

Eğitimi”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 10(1), 2001, ss. 195-208. 

----, “Çocuklarda Davranışların Şekillenmesinde Etkili Olan Faktörlere Teorik Bir 

Yaklaşım”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 10(2), 2001, ss. 209-223. 

----, “Okulöncesi Eğitimde Taklit Etkinlikleri ve Din Eğitimi Açısından 

Değerlendirilmesi”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 9(9), 2000, ss. 557-

562. 

Saygılı, Sefa, Ruhen ve Bedenen Sağlıklı Çocuk Yetiştirmek, Hayat Yayınları, 

İstanbul 2012. 

Selçuk, Mualla, Çocuğun Eğitiminde Dini Motifler, (2. Baskı), Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, Ankara 1991. 

Seçkinoğlu, Süheyl, Sevgili Kur’an’ımdan Öyküler, Timaş Yayınları, İstanbul 

2012. 

Senemoğlu, Nuray, Gelişim Öğrenme ve Öğretim, (21. Baskı), Pegem Akademi 

Yayınları, Ankara 2012. 

Sevim, Bahar, Sihirli Kutu, Erişim Tarihi: 12 Haziran 2012, 

http://www.izzeteker.com/dokumanlar/din-ve-oyun/109-allah-sevgisi.html 

Şenay, Taner, Çocuğun Duası, Erişim Tarihi: 21 Mart 2013, 

http://www.dinahlak.com/index.php?option=com_content&task=view&id=322,  

Şimşek, Eyüp, “Çocukluk Dönemi Dini Gelişim Özellikleri ve Din Eğitimi”, Din 

Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 4(1), 2004, ss. 207-220. 

Şen, Hayrunisa, 40 Hadis Boyma, (40. Baskı), Nesil Çocuk Yayınları, İstanbul 

2012. 

Taberi, Ebu Cafer Muhammed b. Cerir et-Taberi, Taberi Tefsiri, (Çev., Mehmet 

Keskin), Hikmet Yayınları, İstanbul 2006. 

Tarhan, Nevzat, Sen Ben ve Çocuklarımız, (2. Baskı), Timaş Yayınları, İstanbul 

2012. 

----, İnanç Psikolojisi Ruh, Beyin ve Akıl Üçgeninde İnsanoğlu, Timaş Yayınları, 

İstanbul 2009. 

Tatar, Asiye Fatma, Okul Öncesi Eğitiminde (5–6 Yaş) Hoşgörü Eğitimi,  (Yüksek 

Lisans Tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 2009. 



229 
 

       
       
 

Tavukçuoğlu, Mustafa, “Okul Öncesi Çocuğun Eğitiminde Din Duygusu ve Din 

Eğitimi”, Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı:14, 2002, ss. 51-63. 

Tirmizi, Ebu İsa Muhammed b. İsa, Sünen-i Tirmizi, Çağrı Yayınları, İstanbul 

1992. 

Tosun, Cemal, Din Eğitimi Bilimine Giriş, (4. Baskı), Pegem Akademi Yayınları, 

Ankara 2010. 

Türk Dil Kurumu, Türkçe Sözlük, (9. Baskı), Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara 

1998. 

Ulvan, Abdullah Nasıh, İslam’da Aile ve Çocuk Eğitimi, (Çev.: Celal Yıldırım), 

Uysal Yayınevi, İstanbul 2012. 

Uysal, Ayşe, Okul Öncesi Dönemde Çocuğa Doğruluk Kavramının 

Kazandırılması ve Din Eğitimi İle İlişkisi, (Yüksek Lisans Tezi), Marmara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2006. 
Vergote, Antoine, “Çocuklukta Din”, (Çev.: Erdoğan Fırat), Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 22(1), 1978, ss. 315-329. 
Yavuz, Kerim, Çocukta Dini Duygu ve Düşüncenin Gelişimi, (3. Baskı), Boğaziçi 

Yayınları, İstanbul 2012. 

----, Çocuğun Dünyası ve Gelişme, Çocuk Vakfı Yayınları, İstanbul 1992. 

Yavuzer, Haluk, Çocuğun Eğitimi El Kitabı, (26. Baskı), Remzi Kitabevi, İstanbul 

2010. 

----, “Yaygın Anne Baba Tutumları”, (Ed. Nuray Türkyılmaz Catic), Çocuk ve 

Ergen Eğitiminde Anne Baba Tutumları,(ss. 13-39), Timaş Yayınları, İstanbul 2010. 
----, Ana-Baba ve Çocuk, Remzi Kitabevi, İstanbul 2003. 

Yazıcı, Seyfettin, Temel Dini Bilgiler, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 

2002. 

Yazgan, Bestami, Çiçek Güzeli, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 1994. 

Yörükoğlu, Atalay, Gençlik Çağı, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, Ankara 

1985. 

Yıldırım, Suat, Kur’an-ı Hâkim ve Açıklamalı Meali, Defne Yayınları, İstanbul 

2010.



230 
 

       
       
 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler 

Adı Soyadı Şaban TATAR 

Doğum Yeri ve Tarihi İspir 25.02.1982 

Eğitim Durumu 

Lisans Öğrenimi Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi 

Yüksek Lisans Öğrenimi Atatürk Üniversitesi Felsefe ve Din 

Bilimleri Bölümü Din Eğitimi Anabilim 

Dalı 

Bildiği Yabancı Diller Arapça, İngilizce 

Bilimsel Faaliyetleri  

İş Deneyimi 

Stajlar   

Projeler   

Çalıştığı Kurumlar 1. Şehit Gürhan Yardım İlköğretim Okulu 

Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi 

Öğretmeni, Doğubayazıt/AĞRI (2009-

2011) 

2. Ilıca İMKB Yavuz Selim Anadolu 

Öğretmen Lisesi Din Kültürü ve Ahlak 

Bilgisi Öğretmeni, Aziziye/Erzurum 

(2011-2013) (Aynı okulda çalışmaya 

devam etmekteyim)  

İletişim  

E-Posta Adresi vefaburcu@hotmail.com 

Tarih  12.05.2013 

 

 


