T.C.
ISTANBUL UNiVERSITESI
SOSYAL BILIMLER ENSTIiTUSU

TEMEL iSLAM BiLIMLERIi ANABILIM DALI

YUKSEK LiSANS

IMAMIYYE SIASI-NUSAYRILIK TLiSKIiSi

ibrahim OSMAN

2501192105

TEZ DANISMANI

Prof. Dr. Ramazan YILDIRIM

ISTANBUL- 2024



0z
IMAMIYYE SIASI-NUSAYRILIK ILiSKiSi
IBRAHIM OSMAN

Nusayrilik hicri iiglincii asirda Sia mezhebinden ayrilarak ortaya ¢ikmis batini
bir gruptur. Bu firkanin adi, kurucusu kabul edilen Ebi Suayb Muhammed b. Nusayr
en-Nemiri’den (6. 270/883) gelmektedir. Hz. Ali’ye ilahlik nispet ettikleri ve tenasiih
inancint benimsedikleri icin asir1 (gali) gruplardan kabul edilmektedir. Nusayr en-
Nemirf aslen iranli olup Isndaseriyye sistemini benimseyen bir Sii idi. Baslangigta Sii
inanglar1 benimseyen Nemiri, daha sonra beklenen Mehdi’ye acilan kap1 oldugunu,
yani Mehdi’nin tek temsilcisi ve insanlar i¢in ondan sonraki tek mercii oldugunu iddia
etmistir. Bu iddia iizerine “el-bab” taniminin dogrulugu konusunda Isnaaseriyye ile
aralarinda tartisma meydana gelmistir. Muhammed b. Nusayr, Imamiyye Sia’smin bu
iddiay1 kabul etmemesi lizerine onlardan ayrilarak Nusayri firkasim1 kurmustur.
Nusayriler i¢ ve dis dinamiklerin etkisiyle uzun bir siire kabuguna cekilmis ve uzlette
kalmiglardir. Ancak 19. yiizyilin baglarindan itibaren varliklarin1 devam ettirememe
tehdidiyle karsilasan Nusayriler, ¢oziimii ge¢miste ayrildiklar1 Isndaseriyye Iran’a
yaklagmakta ve onlarla iyi iliskiler gelistirmekte bulmustur. Nusayrillik-Sia iliskisi
tarih boyunca dalgalanmalar gegirmistir. Ideolojik diismanlikla baslayan siire¢ daha
sonra iki grubun siyasi menfaatleri dogrultusunda yakinlagsmalari ile sonuglanmustir.
Bu ¢alismada 6ncelikle Isndaseriyye kaynaklarinda Nusayriler’e bakisin nasil oldugu
ele almmistir. Daha sonra ideolojik ve mezhepsel diismanliin tarihi siiregte nasil
yakinlagmaya doniistligliniin izleri siiriilmistiir. Ayrica iki grup arasindaki ideolojik
yakinlasmanin Suriye ve Iran modern siyasetine yansimalar1 tespit edilmeye
calistlmistir. Calismada 6zetle birbirlerinden ideolojik olarak ayrilan iki grubun dini
ve siyasi yakinlasmasi ve bu yakimlagsmanm Suriye ve Iran siyasetini nasil

sekillendirdigi ele alinmistir.

Anahtar Kelimeler: Kelam, Sia, Imamiyye, Nusayrillik, Alevilik, Suriye.



ABSTRACT
THE RELATIONSHIP BETWEEN THE IMAMIYYA SHI'AS
AND NUSAYRISM
IBRAHIM OSMAN

Nusayrism is an esoteric group that emerged by separating from the Shia sect
in the third century of the Hijri calendar. The name of this sect is believed to come
from Abu Shuayb Muhammad B. Nusayr al-Namiri (d. 270/883), who is considered
to be its founder. The group is believed to be among the extreme groups because they
attribute divinity to Ali and embrace the belief in reincarnation. Nusayr al-Namiri was
originally from Iran and a Shiite who adopted the Ithna Ashariyya (Twelver) belief
system. al-Namiri, who initially adopted Shiite beliefs, later claimed to be the gateway
to the expected Mahdi, asserting that he was the Mahdi'sonly representative and the
only authority for people after him. Following this claim, a debate arose between them
and Ithna Ashariyya (Twelver) group regarding the accuracy of the definition of "al-
bab" (the doorway). When the Twelvers rejected his claim, Nusayr left them and
founded the Nusayr1 sect. Nusayris retreated into their shell and remained isolated for
a long time under the influence of internal and external dynamics. However, the
Nusayris, who faced the threat of not being able to continue their existence since the
beginning of the 19th century, found the solution by approaching Ithna Asheriyya
(Twelver) Iran, from which they had separated in the past, and developing good
relations with them. Nusayrism-Shia relationship has fluctuated throughout history.
The process, which started with ideological hostility, later resulted in the
rapprochement of the two groups in line with their political interests. In this study, it
is first discussed how the Nusayris are viewed in Ithna Ashariyya (Twelver) sources.
It is then traced how ideological and sectarian hostility turned into rapprochement in
the historical process. In addition, the reflections of the ideological rapprochement
between the two groups on the modern politics of Syria and Iran have been discussed.

The study briefly discusses the religious and political rapprochement of two



ideologically separated groups and how this rapprochement shaped and continues to
shape the politics of Syria and Iran.

Keywords: al-Kalam, Islamic Sects, Shi‘ah, Imamiyyah, The Nusayri-

'Alawis.



ONSOZ
Bu calismadaki asil hedefimiz, ge¢miste ideolojik ve mezhepsel olarak
birbirleriyle catisan Imamiyye Siasi ile Nusayri firkasinin, Suriye 6zelinde nasil
yakinlastiginin izlerini siirmektir. Kronolojik olarak iki firka arasindaki dini ve siyasi
siire¢ incelenerek Iran’da siyasi iktidar1 elinde bulunduran Sia ile Suriye’de siyasi
iktidar1 elinde bulunduran Nusayrilerin Suriye siyasetine etkilerini tespit etmek, bu

calismanin bagka 6nemli amacini olusturmaktadir.

Bu amaci gerceklestirmek adma ilk béliimde Isndaseriyye ile Nusayrilik
firkalarinin tarihine deginilerek iki firka arasindaki iligkilerin baslangictaki keyfiyeti
tespit edilmistir. Bu iligkilerin tespitinde daha ¢ok Sii kaynaklara miiracaat ederek Sia
perspektifinden Nusayri mezhebinin nasil tanimlandigi ele alinmistir. Daha sonra
ikinci boliimde 19. asirla baglayan iki grup arasindaki ideolojik ve mezhepsel
yaklasimlarin tarihi kronolojik olarak incelenmistir. Hafiz Esed ile Suriye yonetime
gelen Nusayrilerin, Sii Iran ile siyasi diizeyde de etkilesimi basladi. iki iilke arasinda
baslayan etkilesimin kokenini tespit etmek i¢in yine bu bolimde Siyasi tarihe ve

iligkilere yer verilmistir.

Caligmanin {glincii boliimiinde iki grup arasinda ideolojik ve dini alanda
baslayan daha sonra siyasi alanda devam eden iliskilerin son dénem Iran-Suriye
iligkilerine yansimalar1 ve ortaya cikardigi sonuglart ele alinmistir. Nusayrilerin
Sia’dan ayrilan bir firka olmasi dolayisiyla baglangigta diigman olan bu iki grubun daha
sonra iki miittefik haline gelmelerindeki sebebin dini mi yoksa Siyasi mi oldugu tespit

edilmeye ¢alisilmustir.

Bu calisma bir yandan Nusayriler ile Sia’nin mezhepsel acidan iligkisini
Sia’nin goziinden ele almaktadir. Diger yandan ideolojik diizeyde birbirine diigman
olan bu iki grubun Nusayriler’in Suriye iktidarini ele gecirmesiyle birlikte siyasi
diizeye tasinmasini ve iki grup arasinda gelisen iliskilerin izlerini stirmektedir. Biitiin
bunlar Suriye’deki Nusayriler ile Iran Sia’s1 merkeze alinarak yapildigi icin Suriye
disindaki Nusayriler ile Imamiyye Sias1 disindaki Siiler goz ard edilmistir. Bu ¢alisma
hem kelami arka plan1 incelemesi hem de kelami arka planin siyasi amaglar ugrunda

nasil kullanildigini tespit agisindan diger ¢alismalardan ayrilmaktadir.



Tez siirecimin bagindan itibaren gerek tez konusunu belirlememde gerekse de
tezin yazim siirecinde verdigi destek ve katkilarindan dolay1 tez danigmanim Prof. Dr.
Ramazan Yildirim’a, tez savunmasina istirak ederek degerli yorum ve katkilariyla
tezin son halini almasina katki sunan hocalarim Dog. Dr. Fikret Soyal ve Dog. Dr. Ziya
Erding hocalarima tesekkiirlerimi sunuyorum. Ayrica bugiinlere gelmemde sayisiz
emekleri bulunan babam ve anneme, destegini hi¢cbir zaman esirgemeyen sevgili esime

ve ¢ocuklarima sevgi ve siikranlarimi en kalbi duygularla arz ederim.

I[STANBUL, 2024

[brahim Osman

Vi



ICINDEKILER

OZ o ii
ABSTRACT ettt sttt et e e e b ae e e e I
ONSOZ......cooie bbb \Y
GIRIS .ottt ettt 1
BIRINCI BOLUM
NUSAYRILIK: TARIHSEL ARKA PLAN

1.  NUSAYRILIK VE IMAMIYYE STA’SININ DINI ILISKISI.......ccoovviiiiciiieiceeeceeee e 6
1.1. Sak.................... A A AR A e 6

1.2. INUSAPFTITK ...ttt 8

1.3. Nusayriligin Imamiyye Siast’ndan Kopma SUreci ......................cc.coceeveeereeveeeeeerraenn, 10

1.4. Isndaseriyye Eserlerinde Ibnii’n-Nusayr ve Nusayrilere Dair Rivayetler................... 12

IKINCI BOLUM

NUSAYRILIK- IMAMIYYE SiA iLiSKiSi

1.1. NUSAYRILERIN SIYAST TARIHI ... .cciiiiiiiiiiie et iie st ste e sre s save s reesane s srbeesnne e snaeeenne e e 27
1.2. NUSAYRI-Sii STYAST YAKINLASMASININ TEMELLERI. .....uccivieiiiieeiesiiesieesiee e sieseesieeseeeseeenas 34
1.3, NUSAYRILIK= STA ITTIFAKI ..oviviviviiiiiiie ettt sttt sttt sttt 35

UCUNCU BOLUM
NUSAYRILER iLE IMAMIYYE SiiLERi ARASINDAKI DiNi VE SiYASi
ILISKININ SONUCLARI
1. NUSAYRILER VE IMAMIYYE SiiLERi ARASINDAKI DINI ILISKININ SONUCLARI. 43

1.1. DiERTEZIHIM ...ttt ettt ettt 43
1.2. DiRT MEAYQ ...ttt sttt et te sttt te et 44
1.3. TUrDE Ve MEZATIAT ..ottt ste st se e st s e sttt s e e st e ssseesstaessseenases 45
14. HISCYIIPPE ...ttt ettt s et e s et e st e nate e steenateenseenares 46
1.5. DinT PROPAGANAA ..............c..eeeeneeeeeeeeeeee ettt ettt ste ettt naeenases 47
2. NUSAYRILER vVE IMAMIYYE SIILERi ARASINDAKI SiYASI ILISKININ SONUCLARI
52
2.1. SIYAST Ve ASKEHT T .................ooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee et 53
2.2. DiUPENIS ERSERI ...ttt st 55
2.3. EKONOMIK DESIEK.......eeviiiiieiiriieesccr ettt 56
204 ASKEIYT D@STCK ...ttt ettt ettt ettt e e e e e s e e ieee s 57
2.5. DemOGrafik DEZiSiMt..............ccoooveveseeesiiiisieesieesieeeieesteesie st ste e st e s seesteesseesbaesree e 58
SONUGC ...t eee e e e s e e e e ee s e s s e e s ee s ee s ee s e e ee s ee e ees e 62
KAYNAKGCA ....coovoeeeoeeeeeeeoee oo s s e e e s s e es et ess e s en e 65

vii



bkz.

cev.

Edit.

thk.
vd.

yy.

M.E.B.

KISALTMALAR LISTESI

: Bakiniz

: Cilt

: Ceviren

. Editor

: Sayfa

: Tahkik

: Ve digerleri
: Yiizyil

> Hicrd

: Miladi

: Milli Egitim Bakanlig1

viii



GIRiS

1. Tezin Konusu

Hz. Peygamber’in hayatta oldugu donemde Miisliimanlar arasinda anlagilmasi zor
veya problemli olarak goriilen gerek fikhi gerekse itikadi konular Hz. Peygamber’e arz
edilmekteydi. Hz. Peygamber de vahiy devam ettigi i¢in bu meselelere tek kaynaktan
kesin cevaplar vermekte ve boylece Miisliimanlar arasinda ihtilaf ortaya ¢ikmasina
imkan kalmamaktaydi. Ancak Hz. Peygamber’in vefatiyla birlikte siyasi, kiiltiirel ve
itikadi baz1 sebeplerden kaynakli ihtilaflar vuku bulmus, bu ihtilafli meselelere dair
pekeok farkli gorlis ortaya c¢ikmis ve Miislimanlarin farkli pozisyonlar alarak
gruplagsmasina neden olmustur. Bu goriisler daha sonra savunuculari tarafindan
sistemli firkalar halini almis ve bunlardan bazilar varliklarini giiniimiize kadar devam
ettirmislerdir. Bu firkalardan birisi de Nusayrilik’tir. Nusayrilik hicrf ii¢lincii ylizyilda
Sia’nin alt grubu olarak ortaya c¢ikan batini bir gruptur. Hz. Ali’ye ilahlik nispet

ettikleri ve tenasiih inancini1 benimsedikleri i¢in asir1 (gali) gruplardan kabul edilmistir.

Bu c¢alismanin konusunu Nusayri firkasinin Sia ile dini ve siyasi irtibati
olusturmaktadir. Bu irtibat1 tespit etmek amaciyla Nusayri firkasinin tarithini hem
kendi zatinda hem de Sia ile irtibat1 agisindan incelemek amaglanmaktadir. Iki grup
arasindaki dini etkilesimin kokenleri incelenmekte ve tarih boyunca Nusayrilerin
Siilerden ne derece etkilendikleri ele alinacaktir. Bu ¢alismada ayni zamanda iki grup
arasinda dini zeminde baslayan iliskilerin daha sonra Nusayri Esed ailesinin Suriye
yonetimini ele gegirmesiyle nasil siyasi zemine tasindigini tespit etmeye ve bunun iran

ve Suriye’nin son dénem siyasetine nasil etki ettigini ortaya koymaya caligilacaktir.
2. Tezin Yontemi

Calismanmiz Nusayriler ile Isndaseriyye arasindaki iliskiyi Isndaseriyye
penceresinden ele almay1 amagladigi icin genelde Sii kaynaklar merkeze aliacaktir.
Ayrica bu ¢alismamiz bir kelam tezi olsa da ¢alismada ideolojik iligkilerin siyasi alana
etkisi de incelendigi icin siyaset ve uluslararasi iligkilere dair calismalardan da
yararlanilacaktir. Boylece iki grup arasindaki dini ve siyasi iligkileri tespit eden ve bu

tespitler lizerinden elde edilen verileri tahlil eden bir yontem takip edilecektir. Takip



edilecek bu yonteme bagli olarak ele alinacak bu tez bir giris, {i¢ ana boliim ve bir

sonuctan olusacaktir.

Tezin incelemeye ¢alistigi konunun dini ve siyasi iki boyutu vardir. Dini boyutta
daha ¢ok klasik Sii kaynaklara miiracaat edilirken siyasi boyutunda ise giincel siyasi

calismalardan istifade edilecektir.

Birinci ve ikinci boliimlerde, Nusayriligin dini ve siyasi olarak gegirmis oldugu
siirecleri tarihi seyri takip ederek ele alacaktir. Bunu yaparken daha ¢ok Isnaaseriyye
Sia’s1 ile iliskileri merkezde olacak ve iki grubun birbirleriyle hangi agilardan irtibatlar
kurmaya calistiklarin tespit edilecektir. Iki grup arasindaki iliskilerin tarihi kokenleri
ve gegmisi tiglincii boliimde ele alinan dini ve siyasi neticeleri anlamak agisindan 6nem

arz etmektedir.

Uciincii  boliimii  iligkileri kadim bir gecmise dayanan Nusayriler ile
Isnaaseriyye’nin son yiizyildaki siyasi ve dini durumunu incelemeye tahsis edilecektir.
Gegmisteki siyasi ve dini iliskilerinin son donemdeki miinasebetlere nasil yansidigini,
hangi neticeleri dogurdugunu ve neyi amacladigin1 izah edilmeye c¢alisilacaktir.
Ideolojilerini devlet diizeyinde temsil etme imkan1 bulan iki grubun yalmz kaldiklart
siinni cografyada birbirlerine nasil destek olduklari, bu destegin arka planindaki

gayelerin izi siiriilecektir.
3. Tezin Kaynaklari

Tezin ilk boliimiinde birinci baslik altinda Nusayriler ile Sia’nin dini iliskisi ele
almacaktir. Bu baglamda oOncelikle teze konu olan Sia ve Nusayriyye firkalarini
tanitmak Onem arz etmektedir. Bu sebeple ilgili boliimiin ilk basliklar1 altinda
oncelikle Sia ve Nusayrlik kisaca ele alinacaktir. Bu firkalar tanitilirken ilk olarak
isimlerinin sozliik anlamlarina deginmek adina; Arap dilinin 6nemli liigatlarindan biri
olan Ibn Manziir’un Lisanii’I-Arab adl1 eserinden ve dnemli terim ansiklopedilerinden
biri olan Ragib el-Isfahani’nin el-Miifreddt adli eserinden istifade edilmistir. Ardindan
bahsi gecen firkalarin nasil olugtugunu ve tarih boyunca hangi adlarla anildiklarini
ortaya koymak adina; klasik kaynaklardan Abdiilkahir el-Bagdadi’nin el-Fark
beyne’l-firak, Sehristani’nin el-Milel ve’n-nihal, Tbn Hazm’in Kitdbii’lI-Fasl (fisal)



fi’l-milel ve’l-ehvd’ ve’n-nihal, Ebii’l-Hasan el-Es‘ari’nin Makalatii'I-Islamiyyin,
Ebii’l-Ala el-Maarri’nin Risdletii’l-gufran isimli eserlerinden istifade edilmistir.
Ayrica bahsi gegen firkalar1 kendi literatiirlerinden tanimak adina imamiyye Siasi’nin
onemli kelamcilarindan biri olan Hasan b. Miisa en-Nevbahti’nin Firaku’s-Si‘a isimli
eserinden faydalanilmistir. Bunlarin yan sira teze konusu olan Nusayriyye firkasini
konu edinen Arapca ve Tiirkce giincel kaynaklara miiracaat edilmis ve bahsi gegen

firkalar ile ilgili ansiklopedi maddeleri incelenmistir.

Tezin ilk boliimiiniin ikinci kisminda iki mezhebin birbiriyle alakasini ve
zaman icinde nasil birbirlerinden ayrildiklarini anlamak adina o6nceki boliimde
kullanilan klasik eserlerin yani sira son donem kaynaklarina da yer verilmistir. Bu
baglamda Galib b. Ali Avaci, Firakun mudswra: Tentesibu ile’l-Islim ve beydnu
mevkifi’I-Islam minhd’si, Abdurrahman Bedevi nin Mezahibii I-Islamiyyin’i, Takiyyii
Serefeddin’in  en-Nusayriyye’si, Siileyman Efendi el-Ezeni’nin el-Bdkiiretii’s-
Siileymdniyye fi kesfi esrdri’d-diyaneti’n-Nusayriyye’si, Inan Keser’in Nusayri
Alevilik’si ile benzer diger eserlerden istifade edilmistir. Ayni zamanda mezhep
mensuplarinin tanimlamalarindan faydalanmak onem arz ettigi i¢in son donem Sii
alimlerinden Muhammed Riza el-Hiiseyni’nin Tarihu Ehli’l-Beyt, Abdiilhiiseyin
Mehdi el-Askeri’nin el- ‘Aleviyyiin evi’n-Nusayriyye isimli eserleri de incelenmistir.

Ayrica iki mezhebe ve iliskilerine dair yazilmis makalelere de goz atilmistir.

Tezin ilk bdliimiiniin birinci basligmin son kismini ise Isndaseriyye eserlerinde
gecen Nusayrilere dair rivayetler olusturmaktadir. Isndaseriyye Siasmin gdziinden
Nusayrilgig incelemek adina S1i kaynaklara miiracaat edilip dnemli eserlerden nakiller
yapilmigtir. Ebi Ca‘fer Muhammed b. Hasen b. Ali Tasi’nin Kitdbii'l-Gaybe, Ebi
Mansur Ahmed b. Ali b. Ebi Talib Tabersi’nin el-/Aticdc, Nevbahti'nin Firaku ’s-Si a,
[bnii’1-Batrik’in el-Umde, Ibnii’1-Mutahhar el-Hilli’nin Minhdcii I-kerdme, Ton Davad
el-Hilli’nin Ricdlii ibn Davud, Hasan b. Ali et-Tabersi’nin Esrdru’l-imame, Seyyid
Nurullah el-Hiiseyni el-Mar’asi et-Tiisteri’nin Ihkékii’I-hakk ve Izhdkii’l-batl,
Muhammed Ali el-Erdebili’nin Cdmi u’r-ruvdt, Ali el-Hiirr el-Amili el-Mesgari’nin
Risdletii’l-isnd ‘aseriyye, el-Bahrani’nin Medinetii’l-med’ciz, Muhammed Bakir el-
Meclisi’nin Bihdru’l-envdr, Muhammed b. Ismail el-Mazenderani’nin Miinteha’l-

makal fi ahvali'r-rical, es-Seyyid Ali el-BurGcirdi’nin Tardifii'I-makal, Hasan es-

3



Sadr’in Nihdyetii’d-dirdye, Ibrahim b. el-Muhsin el-Kasani’nin es-Sahifetii I-hadiyye
ve t-tuhfetii’l-mehdiyye, Seyyid el-Mar’asi’nin Serhii Ihkaki’l-Hak, Seyh Abdullah el-
Hasan’n el-Miindzardt fi’l-imame isimli eserleri incelenmis ve bu eserlerden gerekli

nakiller yapilmistir.

Tezin ikinci bolimiinde Nusayriler ile Sia arasindaki siyasi iliskiler ele
alinmistir. Bu iligkileri anlayabilmek adma oOncelikle Nusayrilerin siyasi tarihi
incelenmistir. Bunun icin gerek klasik kaynaklara gerek giincel kaynaklara miiracaat
edilmistir. Burada onceki boliimlerde kullanilan kaynaklara ek olarak Hasim
Osman’in Tarihii’s-sia fi sahili biladi’s-sami’s-sim, Hasan Hakim, el-Vesaikii’t-
tarihiyye: el-miinteka bi’l-kaziyyeti’s-Suriyye Kkitaplart ile Pmar ARIKAN’in
Suriye’nin Nusayri Yiizii ve Iran, Ilber Ortayli’nin Alevilik, Nusayrilik ve Béab-1 Alf,
Mahmut Bolat’in Fransa 'nin Manda Idaresi Altinda Suriye 'nin Béliinmesi ve Aleviler
Devleti adli makalelerinden istifade edilmistir. Samir Saleh’in Yakin dénem Suriye
Siyasetinde Nusayriler ve Yusuf Salih Korkmaz’in fran- Suriye Bolgesel Ittifaki ve
Arap Bahart Siirecine Yansimast isimli tezleri de incelenmistir. Ayrica bahsi gegen
konularla ilgisi olan maddeler Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi’nden

aktarilmistir.

Nusayriligin siyasi tarihi ele alindiktan sonra Nusayriler ile Siiler arasindaki
siyasi yakinlagsmanmn temelleri ortaya konulmaya ¢alisilip sonraki bdliimde
Nusayrilik- Sia ittifaki ele alinmistir. Bu baglamda onceki boliimlerde faydalanilan
kaynaklara ek olarak son donem Nusayri alimlerinden olan ve séz konusu
yakinlagmada rol oynayan Abdurrahman Hayyir’in Yakzatii’I-Miislimin el- ‘Aleviyyin
ve ‘Akidetund ve vdki‘und nahnu’l-miislimin el-Ca feriyyin el-‘Aleviyyin isimli
kitaplarina miiraccat edilmistir. Hidir Muhammed Nebha’nin Cebelii’l- ‘Aleviyyin ve
Cebelii ‘Amil, Abdurranman el-Hac’in el-Ba ‘sii’s-Sii fi Suriye 1919-2007 isimli
eserleri ve Ahmet Sonay’n 20. Asirdan Giiniimiize Usili Imamiyye-Nusayriyye Iliskisi

adli makalesi de istifade edilen 6nemli kaynaklardandir.

Tezin iigiincii boliimiinde Nusayriler ile Imamiyye Siileri arasindaki dini ve
siyasi iliskinin sonuglar1 ele alinmistir. Bu boliimiin birinci kisminda dini iliskinin

sonuglar1 beg baglik altinda islenmistir. Konuyu birincil kaynaklardan anlayabilmek



adina ozellikle Si1 alimlerin kitaplarindan istifade edilmistir. Cagdas Siilerden
Abdullah Desti’nin en-Nefisii fi Beyani Raziyyeti’l-Hamis, Sii alim Seyyid
Muhammed Hiiseyin Fadlallah’in Aleviler ve Siilik, Abdu’s-Settir Al- Hiiseyin’in
Tahzirii’'I-Beriyye min Nesdti’s-Siati fi Suriye, Sabah el-Musevi’nin es-Suiibiyyetii fi
Mendhici’l-Havzati 'd-Diniyye  ve  Edebiyyati’l-Kiyddeti’I-Iraniyye, Halid es-
Sindavi’nin et-Teseyyu’ fi Suriye Leyse Hurafe, Hamid Hasen’in el-Miislimiin el-
Alevyyiin fi Liibnan adli kitaplar1 en cok istifade edilen kaynaklardandir. Ikinci
kisminda ise siyasi iliskilerin sonuglar ise dort baslik altinda ele alinmistir. Melih
Kazdal’m [ran’in Arap Bahari Sonrasi Suriye Politikasini Anlamak, Bayram
Sinkaya’nin Analiz: Arap Bahari Siirecinde Iran’in Suriye Politikasi, Yvette
Talhamy’nin The Syrian Muslim Brothers and the Syrian-lranian Relationship, Recai
Tebrizi’nin fran'in Suriye Politikasindaki A¢mazlar, Elif Polat ve Mehmet Kaya nin
Iran’in Suriye Politikasi, Ahmet Baglioglu’nun Suriye’'de Mezhep Hareketlerinin
Giincel Siyaset Uzerine Etkileri, Maan Talla’nin Iran in Suriye’deki Askeri Politikast,
Erkan Okalan ve Omer Goksel Isyar’mn fran Destekli Sii Milislerin Suriye I¢
Savasindaki Rolii, Irem Bilgetiirk ’{in fran in Suriye Politikas1 Baglaminda Siilik ve Sii
Milisler, Halid el-Mutlak’in  et-Tagyir ed-Dimografi fi Sirive Esnae Hukmi Ali’l-
Esed, Abdullah Tirkmeni’nin Suriyede Sistemli Demografik Yapiyr Degistirme
Politikas:, Ali Hiiseyin Bakir’in framn Suriyedeki Demografik Yapi Degisikligi
Politikas1 Mahiyeti, Ara¢lari Ve Hedefleri isimli makalelerinden istifade edilmistir.



BIRINCI BOLUM
NUSAYRILIK: TARIHSEL ARKA PLAN
Bu béliimde Nusayrilik ile Isndageriyye arasindaki dini ve siyasi iliskiler ele
alinmadan once bu iligkilerin daha iyi anlasilmasina zemin hazirlamasi1 gayesiyle
kisaca Nusayrilik ve Isndaseriyye tanitilacaktir. Daha sonra bu iki firkanin birbirinde
ayrisma siireci ele alinacak ve sonrasinda iki firkanin dini ve siyasi iligkiler tarihine

kronolojik olarak yer verilecektir.

1. NUSAYRILIK ve IMAMIYYE $iA’SININ DiNi ILISKiSi

1.1. Sia

Sia kelimesi §-y-a veya s-V-a harflerinden tiiremistir.* Kelimenin masdar1 olan
siya’ ifadesi sozliikte “yayilmak, giiclenmek, tabii olmak™ gibi farkli anlamlara
gelmektedir. Bu masdardan tiireyen sia kelimesi “kisiyi goriislerini yaymak ve
giiclendirmek icin destekleyen grup,? firka, destekleyiciler, dostlar”® manalar1 igin
kullanilmistir. Fakat zamanla bu kelime s6zlik manasindan evrilip, Hz. Ali’yi
destekleyenleri tanimlamak icin kullanilmustir. Ciinkii onlar Hz. Ali’yi desteklemis?

ve onu biitiin sahabeden iistiin kabul etmistir.®

Hz. Peygamber’in vefatindan sonra kimin devlet bagkani olacagi konusu
giindeme geldiginde, halifelik ve devlet baskanlig1 gorevinin kesinlikle Hz. Ali’ye ve
sonrasinda da onun evlatlarina miras kalacagini, bu aile disinda kimsenin halife
olamayacagmi savunan grup “sia” olarak adlandirilmaya baslanmistir.® Bu grup

zamanla kendi i¢inde pek ¢ok alt kola ayrilmistir. Bunlar igerisinde en yaygini’ on iki

! Ebii’l-Fazl Muhammed b. Miikerrem b. Ali el-Ensari ibn Manzfir, Lisdnii 'I-Arab (Beyrut: Daru Sadir),
8/388-389.

2 Ebii’l-Kasim Hiiseyin b. Muhammed b. Mufaddal Ragib el-isfahani, el-Miifiedat fi garibi’l-Kur’dn
(Dimesk: Daru’l-Kalem, 2020), 480.

3 Tbn Manzir, Lisdnii 'I-Arab, 8/189.

4 Ebii’l-Hasan Ibn Eba Bisr Ali b. Ismail b. Ishak Es‘ari, Makalatii’I-Islamiyyin ve Ihtilafii’l-Musallin
(Beyrut: el-Mektebetii’l-Asriyye, 2009), 1/2.

5 Ebtt Muhammed b. Ali b. Ahmed b. Said ez-Zahiri Ibn Hazm, el-Fas! fi’I-milel ve’l-ehvd’ ve 'n-nihal
(Kahire: Matbaatii’l-Edebiyye, 1317), 2/89.

® Ebii’l-Feth Taciiddin Muhammed b. Abdiilkerim b. Ahmed es-Schristani, el-Milel ve 'n-nihal (Beyrut:
Darii’l-Ma’rife, 1975), 1/146.

" Mustafa Oz, "Sia", TDV Islam Ansiklopedisi, (11.03.2024).



imama inanmay1 sart kosan ve bu sebeple Isndaseriyye diye amlan firkadir. Bu
imamlar; Ali b. EbG Talib (6. 40/661), Hasan b. Ali (6. 49/669), Hiiseyin b. Ali (0.
61/680), Ali Zeynelabidin (6. 94/713), Muhammed el-Bakir (6. 114/733), Ca‘fer es-
Sadik (6. 148/765), Misa el-Kazim (6. 183/799), Ali er-Riza (6. 203/818), Muhammed
et-Taki el-Cevad (6. 220/835), Ali en-Naki el-Hadi (6. 254/868), Hasan b. Ali el-
Askeri (0. 260/874), Muhammed el-Mehd1 el-Muntazar’dir. On iki imam dalaletten,
giinahtan ve hatadan beridirler. Isndaseriyye, Peygamber (s.a.v.) admna Islam
toplumunun yonetimini listlenmesi gereken kisilerin onlar oldugunu belirtmektedirler.
Bu grup, Hz. Peygamber’den sonra Hz. Ali’nin acik bir nassla imam se¢ildigine ve
imametin onun soyundan gelen on bir kisi ile devam edecegine inanmakta olup
Islamiyette ve bu hayatta imamin belitlenmesinden daha &nemli bir mevzu olmadigin
savunmaktadirlar. Nitekim bu sebeple Imamiyye olarak da anilmaktadirlar.® Onlara
gore bu imamlar masum (hatasiz) olup seriatin tamaminin ilmine hakimdirler ve
insanlar biitiin dini konularda siiphesiz onlara tabi olurlar.® Bu firka ayrica Ca‘feriyye,
Ashabii’l-intizar, Kaimiyye, Rafiza gibi farkli adlarla da bilinmektedir.’° imamet ve
imami tayin etme meselesi etrafinda vuku bulan farkli yaklasimlardan dolay1
Isnaaseriyye kendi icinde pek cok alt gruba ayrilmistir. Dérdiincii imam, Hz.
Hiiseyin’in oglu Ali Zeynelabidin’in (6. 94/713) vefatindan sonra tayin edilecek
imamlarin neredeyse hepsinin tayini noktasinda ihtilafa diigmiis ve farkl farkli kollara

ayrilmiglardir. ™

Imamiyye Sia’si, son Imam Muhammed el-Askeri’nin h. 256 yilinda
dogdugunu sdylemektedirler. Ik gaybetini, babasi Imam Hasan el-Askeri’nin h. 260
yilinda vefatindan sonra yasamistir. Buna kiiciik gaybet ad1 verilmektedir. O, elgileri
araciligiyla insanlarla iletisim kurmaktadir. Daha sonra kendisinden hic¢bir haber
alinamamastyla h. 329 yilinda biiyiik gaybet meydana gelmistir. Onun, “siirre men rea-

goreni sevindiren” olarak babasmin evinin mahzenine girdigi ve su ana kadar

8 Sehristani, el-Milel ve 'n-nihal, 1/162.

% ibn Hazm, el-Fasl fi’I-milel ve’l-ehva’ ve n-nihal, 4/78.

10 Ethem Ruhi Figlah, "Isndaseriyye", TDV Islam Ansiklopedisi, (11.03.2024).
11 Bekir Topaloglu, Kelam ilmine giris (Istanbul: Damla Yayinevi, 2013), 216.



¢tkmadigma inanmaktadirlar.’? imam Hasan el-Askeri’nin vefatinin ardindan Sii
topluluklar arasinda anlagsmazlik ¢ikmistir. Bu imam, on iki imam arasinda on birinci
sirada olup kendisinden sonraki halefi hakkinda ihtilafa disiilmistiir. Sia alimleri
hayatin durmamasi ve insanlarin maslahatlarinin sarsilmamasi i¢in insanlarin
islerinden sorumlu mutlak bir imamin varliginin olmadig1 bir zamanin olamayacagini
iddia etmiglerdir. Hasan el-Askeri’nin halefi olan bu sdzde imam goriinmez
oldugundan zihinlerinde onun kapimnin iginde oldugu fikrini icat etmislerdir. Onlara
gore kapi (el-bab), Ehl-i beyte sadik bir adam olup insanlarin gizli imamla
baglantisidir. Hz. Peygamber’in (s.a.v.) sdyle buyurdugunu rivayet etmektedirler:
“Ben ilmin sehriyim, Ali onun kapisidir. Ilim isteyen kapiya gitsin”. Bu kapi gizli
imamla son bulmustur. Cenib-1 Hak, Kur’an-1 Kerim’de “Evlere kapilarindan girin”
buyurmustur. Buradan yola ¢ikarak kapi listesi belirlenmistir. Bunlardan ilki, Allah
Resulii’niin bir kapis1 olan Ali b. Ebi Talib olup digerleri on birinci imam Hasan el-

Askeri’ye kadar olan imamlardir.

1.2. Nusayrilik
Nusayrilik hicrf iigiincii yiizyilda'* Sia’nin alt grubu olarak ortaya ¢ikan batini
bir gruptur.’® Hz. Ali’ye ilahlik nispet ettikleri ve tenasiih inancini benimsedikleri

icin'® agir1 (gali) gruplardan kabul edilmektedir.

Mezhebin “Nusayriyye” ismini nereden aldig1 noktasinda farkli goriisler ileri
siriilmiistiir. MEB Islam Ansiklopedisi’nde Louis Massignon kelimenin kokeni

hakkinda bes farkli goriise yer vermistir.t’

2 Muhammed Riza el-Hiiseyni, Tdrih-u Ehli’l-Beyt (Kum: Intisarat-1 Delil-i Ma, 2005), 1/145-151; Ebt
Muhammed Abdullah b. Ahmed Ibnii’l-Hagsab Bagdadi, Tarihu’l-eimme ve vefaydtihim (Kum:
Mektebetu Semaha Ayetullahi’l-Uzma el-Mar’asi en-Necefi’l-Kiibra el-Hizanetii’l-Alemiyye 1i’l-
Mahtatati’l-Islamiyye, 2011), 1/32-34.

13 Abdiilhiiseyin Mehdi el-Askerd, el-Aleviyyiin evi'n-Nusayriyye, 1/31-32; Galib b. Ali Avaci, Firakun
mudsira: tentesibu ile’l-Islam ve beydnu meviafi’l-Islam minhd (Cidde: el-Mektebetii’l-Asriyyeti’z-
Zehebiyye, 2005), 2/2/537-547.

4 Muhammed Emin b. Fazlullah b. Muhibbillah ed-Dimaski el-Muhibbi, Huldsatii'l-eser fi a yéani’l-
karni’l-hddi ager (Kahire: Matbaatii’l-Vehbiyye, 1838), 4/276; Muhammed Ahmed Hatib, el-
Harekatii’I-batiniyye fi’l-alemi’l-Islami (Amman: Mektebetii’l-Aksa, 1984), 1/323.

15 Sehristani, el-Milel ve 'n-nihal, 1/221.

18 flyas Uziim, "Nusayrilik", TDV Islam Ansiklopedisi, (11.03.2024).

7 [slam ansiklopedisi: Islam Alemi tarih, cografya, etnografya ve biyografya lugati (Ankara: Milli
Egitim Bakanligi, 1964), 9/365.



1. Nasrani (Hristiyan) kelimesinin kii¢liltme eki almis halidir.

2. Latince Hrisriyan anlamina gelen “Nazerini” kelimesinin bozulmus
halidir.

3. Suriye civarinda bulunan “Nasuraya” kdytine nispet edilmis halidir.

4. Hz. Ali’nin hizmetgisi veya azatlisi olan “Nusayr”a nispetidir

5. Ebl Suayb Muhammed b. en-Nusayr’a nispetidir.

Bu goriisler arasinda ilk dort goriisiin zayif olma ihtimalinden s6z
edilmektedir.!® Tercih edilen goriise gore firka adini kurucusu kabul edilen Ebti Suayb
Muhammed b. Nusayr en-Nemiri’den almistir (6. 270/883). Nitekim ilk donemlerde
bu grubun kurucuya nispetle “Nemiriyye” diye de anildigi gériilmektedir. imam
Es‘ari, Makalatii’l-Islamiyyin adli eserinde bu grubu Nemiriyye adiyla Rafiza i¢inde
zikretmistir.!® Abdulkahir el-Bagdadi (6. 429/1037-38) de el-Fark beyne’l-firak adl
eserinde bu grubu Nemiriyye adiyla ele almistir.?® Imamiyye Siasi’nin 6nemli
kelamcilarindan biri olan Nevbahti?? (6. 311/924) de bu grubu Nemiriyye olarak
isimlendirenlerden biridir.?? “Nusayriyye” ifadesinin ilk kimin tarafindan zikredildigi
bilinmemekle beraber erken donem kaynaklarinda bu ifade gegmektedir.® Tarih
boyunca bu adla bilinen ve anilan grup son donemlerde (6zellikle 1. Diinya Savasi

sonrasinda) alevi adiyla anilmaya baglanmistir.?*

Isndaseriyye firkasi Nusayriligi anlamak agisindan 6nemlidir. Nitekim
Nusayriyye mezhebinin kurucusu kabul edilen Muhammed b. Nusayr en- Nemiri aslen
Iran’l1 olup IsnAaseriyye sistemini benimseyen bir Sii idi. Baslangicta Sii inanglari
benimseyen Nemiri, daha sonra beklenen Mehdi’ye acilan kapi oldugunu, yani
Mehdi’nin tek temsilcisi ve insanlar i¢in ondan sonraki tek merci oldugunu iddia

etmistir. Bu iddia {izerine “el-bab” tamiminin dogrulugu konusunda Isnaaseriyye ile

18 Uziim, "Nusayrilik”.

Y Esari , Makalatii’I-Islamiyyin ve ihtildfii I-musallin, 1/32.

20 Ebi Mansir Abdiilkahir b. Tahir b. Muhammed Temimi Abdiilkahir Bagdadi, el-Fark beyne’l-firak
ve beyanii’l-firkati n-ndciye minhum (Beyrut: Daru’l-afaki’l-cedide, 1977), 239.

2 Mustafa Oz, "Nevbahti, Ismail b. Ali", TDV Islam Ansiklopedisi, (11.03.2024).

22 Ebt Muhammed Hasan b. Musa b. Hasan Nevbahti, Hasan b. Misa en-Nevbahti, Firaku ’s-Sia, thk.
Abdiilmiin‘im el-Hafni (Kahire: Daru’r-resad, 1992), 147.

23 Ebii’l-Ala Ahmed b. Abdullah b. Siileyman Ebii’l-Al4 el-Maarri, Risdletii’I-gufién (Erisim 12 Mart
2024), 153; Ibn Hazm, el-Fasl fi’l-milel ve l-ehvd’ ve n-nihal, 4/138.

24 Uziim, "Nusayrilik”.



aralarinda tartisma meydana gelmistir. Muhammed b. Nusayr, imamiyye Sia’siin bu
iddiay1 kabul etmemesi iizerine onlardan ayrilarak Nusayriligi kurmustur. Vefat ettigi

tarih olan hicri 270 yilina kadar bu firkanin lideri olarak kalmustir.?

1.3. Nusayriligin imamiyye Sias’’ndan Kopma Siireci

Muhammed b. Nusayr, Isndaseriyye’ nin on birinci imami Hasan el-Askeri’nin
kapist (bab) oldugunu ileri slirmiistiir. Hasan el-Askeri’nin vefatiyla Muhammed b.
Nusayr, oglu on ikinci imam Muhammed b. Mehdi’nin bablik vazifesinin kendisine
verildigini ve o dénemin imamimin kendisinin oldugunu iddia etmistir.?® Bir baska
rivayete gore ise Ibn Nusayr, kendisinin Isndaseriyye’nin onuncu imami olan Ali en-
Naki’nin (6.254/868) peygamberi oldugunu iddia etmistir. Boylece Ibn Nusayr’mn Ali
en-Naki’nin ilahligin1 iddia ettigi, tenasiihii savundugu, mesru olmayan iligkileri tegvik
ettigi gibi goriisler kendisine nispet edilmistir.?’ Onun bab ve sefaret vazifelerini
kendisine nispet etmesinin altinda yatan sebep kendi goriis ve inanglarim
mesrulastirmak ve insanlar etkileyerek niifuzu altina almaktir.?® Nusayrilerin lideri
olarak kendisinden sonra Hamdan el-Hasibi (6. 346/957), Muhammed b. Ali el-Cilli
(6. 384/994) ve Ebu Said el-Meymin b. Kasim et-Teberani (6. 426/1034) gibi isimler
fikirlerini takip ederek diisiincelerini sistemlestirmislerdir.?° Bu da onlarin fikirlerini,
inanglariin farklihgini, yontem ve goriislerinin gesitliligini etkilemistir.3* Bazi
aragtirmacilar Ibn Nusayr’in getirdigi paganizmin, eski Suriye veya Fenike
paganizminin inanislara; 6zellikle giines, ay ve yildizlara tapinma gibi inaniglarin
kokenlerine dayandigini ifade etmektedirler. Ayrica onun diisiincelerinin teslis, gesitli

Huristiyan ayinleri ve bayramlarindan da etkilenmis olabilecegi one siiriilmektedir.3!

%5 Inan Keser, Nusayri Alevilik (Adana: Karahan Kitabevi, 2016), 1/11; Muhibbi, Huldsatii’'l-eser fi
a’yani’l-karni’l-hddi aser, 4/276.

% Sa’d b. Abdullah el-Es‘ari Ebt Halef el-Kummi, Kitdbii'l-makaldt ve’l-firak (Tahran : Miiessese-i
Matbtiat-1 Atai, 1963), 238.

27 Halil Ibrahim Bulut, “Tarih, Inang, Kiiltiir ve Dini Ritiielleriyle Nusayrilik”, Ortadogu Yilligt 7/7
(2011), 584.

2 Muhammed Yasin Ozcan, Tarihi Siirecte Imamiyye Nusayrilik Iliskisi (Sosyal Bilimler Enstitiisii,
Yiiksek Lisans Tezi, 2019), 22.

2 Fehmi Sogukoglu, “Nusayrilik ve Tanr1 Algilar1”, Keldm Arastirmalar: Dergisi 11/1 (Ocak 2013),
490.

% Abdurrahman Bedevi, Mezdhibii 'l-Islamiyyin (Beyrut: Darii’l-ilm 1i’I-Melayin, 1979), 1/1188.

31 Yesim Demir, “Siriye’nin Mezhepsel Yapisi ve Etkileri” Yeni Tiirkiye 23/98 (2017), 53.

10



Nusayriler’in Isnaseriyye tarafindan benimsenen Islam’in temel esaslar ile
celisen; Hz. Ali’nin ilahlig1, tenasiih inanci, Muhammed b. Nusayr’in peygamberlik
ve babilik iddialar1 gibi temel inanglar1 isndaseriyye’nin Nusayrileri sapma noktasinda
gormelerine neden olmustur.>’Ayrica Muhammed b. Nusayr’m bablik iddiast
Isnaaseriyye mensuplari tarafindan siddetle reddedilmis ve bundan dolay1 kendisine
cok sert elestiriler yoneltilmistir. Bunun neticesinde Muhammed b. Nusayr ve
taraftarlar ile Isndaseriyye’nin arasindaki ayrilik derinleserek iki grubun birbirinden

kopmasi ile sonuglanmaistir.

Nusayriler inang ve goriisleri nedeniyle hem Sia hem de Ehl-i siinnet tarafindan
dislanmistir. Bu diglanma Nusayri akidesine sahip olanlarin genel olarak inanglarini
kendi topluluklart disindaki insanlardan saklamasina ve kapali bir hale gelmesine
neden olmustur. Bu nedenle Nusayri inanglar1 hakkindaki konusmalara bazen
belirsizlik, kafa karisiklig1 ve hatalar karismaktadir. Inanglari belirsizdir ve insanlara
aciklanmaz. Ciinkii Nusayriler, ilkelerinin ¢ok 1yi korunan ve agiklanamayacak bir sir
olduguna inanirlar.®® Belki de en meshur inanglar1 arasinda hac ve zekat gibi baz1 dini
yiikiimliiliiklerin terk edilip namaz ve orug gibi digerlerinin ise ¢arpitilmasi ve tahrif
edilmesi yer almaktadir. Onlarin namazi secdesiz ve abdestsiz olup taharet olmadan
gegcerlidir; oruclar ise sadece kadinlarla iliskiden kaginmaktir. Uziim agacina saygi
duyarlar, ¢linkii alkol ve diger sarhos edici maddelerle birlikte asir1 igtikleri sarabin da
kaynag1 bu agactir.3* Zina ve benzeri haramlari islemekten cekinmezler. Ruhlarin
reenkarnasyonuna ve gogiine yani, bir kimsenin 6liimii {izerine ruhunun, hayatta olan
bir kimsenin bedenine nakledilmesine inanirlar. Onlarin iddialar1 arasinda dirilisi ve
cehennemi inkar etmek de vardir. Bes namaz bes isimden; Ali, Hasan, Hiiseyin,
Muhsin ve Fatima’dan olusur. Onlara gore bu bes ismi anmak, pisliklerden
temizlenmek ve abdest almak i¢in yeterlidir. Namazin sartlarini ve gorevlerini temsil

eder. Akidenin bir zahiri bir de batin1 oldugunu, batini sirlarin1 yalnizca kendilerinin

% Muhammet Rasit Batur, “Nusayriligin Tesekkiilii ve Inang Esaslar1”, Insan & Toplum 3/5 (2013), 60.
33 Ebii’l-Abbas Takiyyiiddin Ahmed b. Abdiilhalim Tbn Teymiyye, el-Fetdvad I-kiibrd (Beyrut: Darii’l-
Ma’rife), 3/ 503-515; el-Askeri, el-Aleviyyiin evi n-Nusayriyye, 58-69; Bedevi, Mezdhibii’I-Islamiyyin,
1/1187-1238; Muhammed Ahmed Hatib, el-Harekatii’l-batiniyyefi’l-Alemi’l-Islami  (Amman:
Mektebetii’l-Aksa, 1984), 341-429; Serefiiddin Taki, en-Nusayriyye: Dirasetiin Nakdiyye (Striye,
2009), 110-158; Siileyman Efendi el-Ezeni, el-Bdkiretii’s-Siileymaniyye fi kesfi esrari’d-diydaneti’n-
Nusayriyye (Medine: Darii’l-imam-1 Miislim, 1436).

3 Bulut, “Tarih, Inang, Kiiltiir ve Dini Ritiielleriyle Nusayrilik”, 596.

11



bildigini iddia ederler. Onlar i¢in orug, kitaplarinda isimleri gegen otuz erkek ve otuz

kadinin sirrini saklamak demektir.®

Nusayrilerin inanglar1 arasinda belki de en dikkat ¢ekici husus Hz. Ali’nin
ilahligma olan kati inanglaridir. Zira onu ilahlastirdilar ve onun 6liimlii bedendeki
ruhani gorliniimiiniin, Cebrail’in insan bi¢imindeki goriiniimiine benzedigini
sdylediler. Aleviler de Ilah’in Hz. Ali’nin suretinde temsil edildigine ve gercek ilahin
Hz. Ali olduguna inanirlar.®® Ilah Hz. Ali’nin insan suretinde zuhuru, onun
yarattiklarina ve kullarina ancak dostlugudur. Onlara gore, Allah’in insan
goriiniimiinde zuhurunun hikmeti béyledir.3” Sunu da belirtmekte fayda var ki; cagdas
Nusayriler’in hala liderleri Muhammed b. Nusayr’in fikirlerine bagl olduklar1 ve bu
hususta bir degisime ugramadiklar1 sdylenebilir. Bu durum, 1956 yilinda, Necef’teki
dini merciilerden biri olan Abdiilhadi es-Sirazi’nin temsilcisi sifatiyla Nusayriyye’yi
ziyaret etmek suretiyle durumlarin1 6grenen Isndaseriyye alimlerinden Muhammed
Riza Semseddin tarafindan da dogrulanmistir. Onlar ziyaret ettiginde kendisini ¢ok
sicak bir sekilde karsiladiklarini, ancak namaz ve hac gibi dini farzlar
onemsemediklerini ve kendi bolgelerinde cami bulunmadigini fark ettigini belirtmistir.

Ayrica reenkarnasyon meselesinin aralarinda hala yaygin oldugunu ifade etmistir.*®

1.4. isnaaseriyye Eserlerinde Ibnii’n-Nusayr ve Nusayrilere Dair
Rivayetler

Nusayriler ve Imamiyye arasinda devam eden tarihsel catismaya gelince; Ebd

Suayb Muhammed b. Nusayr, on ikinci imamin yok olmasindan sonra Merciiyye ve

Babiyye vasfinin kendisinde kaldigin1 iddia edene kadar Isndaseriyye’nin bir parcasi

olarak kaldigi bilinmektedir.®® Imamiyye, Muhammed b. Nusayr’mn iddialarini

reddettigi icin onunla Isndaseriyye arasinda bir anlasmazlik olmustur. Mahzende

gizlendikten sonra Imam Muhammed el-Askeri’nin dort vekili ve elgisi oldugu iddia

% Bulut, “Tarih, Inang, Kiiltiir ve Dini Ritiielleriyle Nusayrilik”, 595-600; inan Keser, Nusayri Alevilik
(Adana: Karahan Kitabevi, 2016), 1/75-79.

3 Keser, Nusayri Alevilik, 2016, 1/78; Bulut, “Tarih, Inang, Kiiltiir ve Dini Ritiielleriyle Nusayrilik”,
590.

37 el-Askerd, el-Aleviyyiin evi'n-Nusayriyye, 46-47.

3 el-Askerd, el-Aleviyyiin evi'n-Nusayriyye, 46-47.

% Hamza Aksiit, Aleviler: Tiirkiye - Iran - Irak - Bulgaristan (Ankara: Yurt Kitap Yayn, 2009), 1/15.

12



edilmistir. Ayrica dini otorite onlara emanet edilmistir. Bu vekiller sunlardir: Ebl
Omer ve Osman bin Sa’id el-Omeri. Elgilikleri ise h. 260-265 yillar1 arasinda
olmustur. Ebfi Ca‘fer Muhammed bin Osman bin Sa’id el-Omeri ve el¢iligi h. 265-305
yillar1 arasinda olmustur. EbGi’l-Kasim el-Hiiseyin bin Ruh en-Nevbahti ve elgiligi h.
305-326 yillar1 arasinda olmustur. EbG’l-Hiiseyin Ali b. Muhammed es-Semerri ve
onun elgiligi de h. 326-329 yillar1 arasinda olmustur.”’ Ibnii’n-Nusayr, bab olma
iddiasinda 1srar etmis ve Imam Muhammed b. el-Hasan el-Askeri’nin iddia edilen
vekilleri kendisini reddederek Sii Imamiyye ondan intikam almis, onu lanetlemis ve

ondan uzaklasmistir.*!

Isndaseriyye’nin kitaplarinda Muhammed b. Nusayr en-Nemiri ve onun
takipgileri olan Nusayriler’e dair yazilanlarm izi siiriildiigiinde Isnaaseriyye’nin bu
toplulugun marjinalliginden bahsettigi goriilmektedir. Hatta insanlar1 kendilerinden ve
liderleri Muhammed b. Nusayr en-Nemiri’den ya lanet ederek, soverek ve kafir ilan
ederek ya da Ehl-i beyt imamlarinin goriisiine aykir1 olan bozuk inanglarini dile
getirerek uzaklagtirmiglardir. Hem Muhammed b. Nusayr en-Nemirl hem de
takipgilerine yonelik elestiri ve agir ithamlari Isndageriyye kitaplarmdaki birgok
rivayette gozlemlemek miimkiindiir. Hicri dordiincii asir alimlerinden Nevbahti’nin (6.

310/922) Firaku’s-Si’a adl kitabinda soyle gegmektedir:

“Ali b. Muhammed’in imametine inananlardan bir grup, o hayattayken
sapitmiglardir. Liderlerinin adi Muhammed b. Nusayr en-Nemiri’dir. Kendisinin
bir peygamber ve el¢i oldugunu ve kendisini Ali bin Muhammed el-Askeri’nin
gonderdigini iddia etmistir. Hasan’in babast Hz. Ali’nin (a.s.) ruhunun viicut
degistirdigini ve asiriligr dile getirerek, ilah oldugunu sdyliiyordu. Ayrica

mahremlerin caiz oldugunu sdyliiyordu.”*

40 Muhammed Riza el-Hiiseyni, Tdrih-u ehl-i beyt (Beyrut: Miiessesetu Al-i Beyt li’l-Thyai’t-Tiiras,
1990), 1/56-57; Mirza Hiiseyin Nari Tabersi, Nefesii r-rahman fi fezdili Selmdn, ed. Tyad Kemali Asl
(Kum: Pad-1 Endise, 2010), 564-565; el-Askeri, el-Aleviyyiun evi’n-Nusayriyye, 76-78.

“ Ebi Ca‘fer Muhammed b. Hasen b. Ali Tasi, Kitdbii’l-Gaybe., thk. Ibadullah Tahrani (Kum:
Miiessesetii’l-Maarifi’l-Islamiyye, 1411), 353-393; Ebi Manstr Ahmed b. Ali b. Ebi Talib Tabersi, el-
Ihticdc (Beyrut: Miiessesetii’l-Alemi 1i’]-Matbaat, 1983), 2/250; Eba Muhammed Bakir Muhsin b.
Abdilkerim b. Ali Emin Hiiseyni Amili Muhsin Emin, A ’ydnii s-Sia (Beyrut: Darii’t-Tearuf 1i’l-Matbait,
1983), 2/47-48; el-Askeri, el-Aleviyyiin evi’n-Nusayriyye, 4; el-Hatib, el-Harekdt el-Bdatiniyye fi’l-
dlemi’l-Islami, 1/323.

42 Nevbahti, Firaku’s-Sia, 1/13.

13



Ebl Ca‘fer et-Tasi (6. 460/1067) Kitabii’l-Gaybe adli eserinde Muhammed b.
Nusayr en-Nemiri hakkinda on ikinci imamin dort vekili ve elgisinin varligini
uydurdugunu, yalanlar sdyledigini ve dini merciinin onlara emanet edildiginden

bahsedilmistir. Ibn Nih’un verdigi su haberler bunu ortaya koymaktadir:

“Ebl Nasr Muhammed b. Hibetullah (6. 549/1154) bize sdyle bahsetti ve dedi ki:
Muhammed b. Nusayr en-Nemiri, kendisinin Imam Ebti Muhammed el-Hasan b.
Ali’nin refiklerinden biri oldugunu iddia etti. On ikinci Imam’m kapisi olan
Babiyye’nin kendisi oldugunu ileri siirdii ve bu nedenle hacib talep etti. Cenab-1
Hak onu asikar sapkinligindan dolayi ifsa etti. Ebti Ca‘fer Muhammed b. Osman

ona lanet etti, onu reddetti ve ondan gizlendi.”*

“Ebl Talib el-Enbari sunlar1 sdyledi: Muhammed b. Nusayr ortaya koydugu
hususu agikar edince, Ebi Ca‘fer (r.a.) ona lanet etti, onu yalanladi ve bunu da
kendisine bildirdi. Bunun tizerine Ebi Ca‘fer’e (r.a.) gonliinii almak veya ondan
0ziir dilemek i¢in gitti ama o buna izin vermedi, onu engelledi ve hayal kirikligina

ugradi.”*

“Ebl Zekeriya Yahya b. Abdurrahman b. Hakan, sirtinda bir erkek ¢ocukla onu
ciplak gordiigiinii bana anlatti ve sdyle dedi: “Onunla tanistim ve bunun iizerine
onu uyardim. Bunun {izerine: ‘Bu, lezzetlerdendir ve Allah’a kargi tevazu ve
kibirden vazge¢menin bir parcasidir. Allah’a karsi algakgoniillii olmali ve

kibirden kurtulmalisiniz dedi.”*

Eb(i Mansur Ahmed b. Ali b. Ebi Talib et-Tabersi’nin (6. 548/1154) el-Ihticéc
adl kitabinda s0yle gegmektedir:

“Muhammed b. Nusayr en-Nemiri, Ebi Muhammed el-Hasan’in ashabindan
biriydi. Oldiigiinde zamanin sahibi*® i¢in Babilik iddiasinda bulundu. Boylece

Yiice Allah, onun asikér sapkinligini, asiriligini ve reenkarnasyonunu ifsa etti.

4 Nevbahti, Firaku’s-Sia, 1/95; Tasi, Kitdbii’I-Gaybe, 397-399.

4 Nevbahti, Firaku’s-Sia, 1/95; Tasi, Kitdbii’I-Gaybe, 397-399.

4 Nevbahti, Firaku’s-Sia, 1/95; Tasi, Kitdbii’I-Gaybe, 397-399.

46 «“Zamanin Sahibi” ifadesi; Sii’lerin beklenen Mehdi icin kullandiklar1 bir terimdir. Onu evin sahibi,
beklenen, hiiccet, mahzenin sahibi seklinde de adlandirirlar. O, ¢gocuklugunda Siirre Men Red sehrinde
mahzene giren ve onlarin sdzde on ikinci imamidir. Bkz. Ebi Abdillah Bedruddin Muhammed b. Ali b.
Ahmed Ba’li, Muhtasarii’l-fetdve 'I-Musriyye li Ibn Teymiyye thk. Muhammed Hamid el-Faki (Demam:
Daru Ibni’l-Kayyim,1986), 599.

14



Ali b. Muhammed’in gonderdigi bir peygamberin el¢isi oldugunu iddia etti ve

mahremlerin caiz oldugunu sdyledi.”*’

Ibnii’1-Batrik’in (8. 600/1203) el-Umde kitabinda sdyle gecmektedir:

“Yahya b. el-Hasan soyle yazdi ve dedi ki: Bilin ki Ibn Nusayr’a vefat ettigi
hastalik sirasinda takipgileri tarafindan kendisinden sonra yerine kimin gececegi
sorulmustu. Agir bir dille, kapali ve anlasilmaz sozlerle cevap verdi: Takipgileri
ondan sonra ii¢ gruba ayrildilar; her grup, aralarinda Ahmed adinda bir adami
takip etti. Su s6z de onlara aittir: Eger Allah’a olan sevgi hususunda haddi
asarsaniz helak olursunuz. Allah’a karsi nefret hususunda haddi asanlar da helak
olacak ve atese gideceklerdir. Sevgilerinde itidalli olanlar ise kurtuldular. Onu
cok seven topluluklar ise, onda hayret verici bir seye sahit olduklart i¢in onun

dirilten, dldiiren, rizik veren yaratici Ilah olduguna inanan bizzat Nusayriler

olmustur”.*

Ibnii’l-Mutahhar el-Hilli’nin (6. 726/1325) Minhdcii’l-kerdme adli eserinde
gectigi lizere Hz. Ali’den (r.a.) s6z ederken soyle demektedir: “Bazi insanlar onun ilah
oldugunu iddia edinceye kadar ondan pek ¢ok mucize ortaya ¢ikti ancak o, onlar
oldiirdii. Ardindan bir siire sonra Nusayriler gibi asir1 bir grup insan Hz. Ali’yi
ilahlastirma yoluna gittiler ve bu hedefe ulastilar.”*® Hz. Ali’nin ilah oldugu

iddialarindan dolay1 Nusayrileri asir1 olarak tanimladigi metinden anlagilmaktadir.

Ibn David el-Hilli’nin (8. 707/1339) Ricalii ibn David adli kitabinda gegtigine
gore Ibn David el-Hilli séyle demektedir: “Muhammed b. Nusayr en-Nemiri; asiridir
ve Nusayrilik ona nispet edilir.”® Kitabin bagka bir yerinde “sistematik bir gulat
grubu” baghigr altinda yine Muhammed b. Nusayr en-Nemiri’nin isminden

bahsetmistir.>!

47 Tabersi, el-Ihticdc, 2/2/246.

48 Semseddin Yahya b. el-Hasan b. Hiiseyin el-Esedi ibnii’1-Bitrik, Umdetu uytini sithahii’l-ahbdr (Kum:
Miimessiliyyetii’l-imam el-Kaid es-Seyyid el-Hamene’i fi’l-Hac, 1992), 213.

49 Cemaliiddin Hasen (Hiiseyn) b. Yasuf b. Ali ibnii’l-Mutahhar el-Hilli, Minhdcii’l-kerame fi
ma rifeti’l-imame, thk. Muhammed Resad Salim (Kahire: Daru’l-Urlibe, 1962), 1/52.

5 [bn Davad el-Hilli, Kitdbii r-Rical, thk. Seyyid Muhammed Sadik (Necef: el-Matbaatu’l-Haydariyye,
1972), 276.

L Hilli, Kitdbii 'r-Ricdl, 296.

15



Ayrica Imadiiddin et-Taberi olarak bilinen Hasan b. Ali bin Muhammed et-

Tabersi (6. 504/1110) nin Esraru’l-imame kitabinda sdyle gecmektedir:

Hicri altinct asrin alimlerindendir ve soyle demektedir: Nusayrilik: Gulat’tan
bazilar1 Nusayr’in sozlerini sdyler. en-Nusayr soyle dedi: Benim efendim (Hz.
Ali), tek ve giiclii olan Allah’tan baskasi degildir”.5> Ayrica Seyh Hasan b.
Zeyniiddin Sahibii’l-Me’alim’in (6. 1011/1602) “et-Tahririi't-tavist” adh
kitabinda sdyle gegmektedir: “Muhammed b. Nusayr en-Nemiri, Ali b.

Muhammed el-Askeri ona lanet etti.””?

Seyyid Nurullah el-Hiiseyni el-Mar’asi et-Tiisteri’nin (6. 1019/1610) [hkdkii’l-
hakk ve Izhdkii’l-banl kitabinda Hz. Ali’ye (r.a.) karsi insanlarin tavirlarindan
bahsederken soyle gegmektedir:

“Insanlar onun hakkinda konusurken ii¢ mertebeye yer vermislerdir. Onu asir1
seven ve helak olan kavim, Nusayrilerdir. Ciinkii onlar, peygamberlik ve hilafet
hususunda davalarmin dogrulugunu tasdik etmek igin Cenab-1 Hak’kin
peygamberlerini ve peygamberlerinin haleflerini destekledigi olaganiistii
fiillerine sahit olduklarindan dolay1 dirilten, 6ldiiren, yasaklayan ve rizik veren
bir ilah olduguna inanirlar. Kanitlar1 degerlendirme gdrevini ihmal ettiklerinde,

Yaradan’1 yaratilana, Rabbi ise rab edinene benzeterek helak oldular”. 54

Metinde Nusayrilerin helak edilmesiyle ilgili bir ifade yer almakta ve onlar1
miisebbihe olarak nitelemektedir. Miiteahhirtindan bir grup miitekaddim{nun izi1 iizere

ylriimiis ve Nusayrilere karsi olumsuz anlayisi siirdiirmiistiir.

Muhammed Ali el-Erdebili’nin (6. 1100/1689) Cdmi’u’r-ruvat adh
kitabinda soyle gecmektedir:

“Ibnii’n-Nusayr’n kianmas1 bircok konuda zikredilmistir: Muhammed b. Musa
b. el-Hasan b. Furat, Muhammed b. Nusayr en-Nemiri’yi davetinde

destekliyordu. Allah ona da lanet etsin. el-Erdebili, ibnii’l-Gudairi’nin soyle

52 Imadiiddin Hasan b. Ali Tabersi, Esrdrii’l-imdme (Meshed: Mecmiii’l-Buhisi’l-Islamiyye, 2014),
4019-4023.

53 Receb b. Muhammed b. Receb Bursi, Mesdriku envdri’l-yakin fi hakdiki esrari emiri’l-mii 'minin
(Necef: Mektebetii’l-Haydariyye, 1426), 333-334.

% Nurullah el-Hiiseyni el-Mar’asi Tiisteri, [hkdkii'I-hak ve izhdkii’l-batil, thk. Ayetullah es-Seyyid en-
Necefl (Kum: Ayetulladhi’l-Uzma el-Mar’asi, 1986), 3/ 405-406.

16



dedigini nakletmektedir: Ebd Muhammed b. Talha b. Gulal bana dedi ki; Eba
Bekir el-Cii’abi bize soyle dedi: Muhammed b. Nusayr, Basra ehlindendir ve
zay1f bir karaktere sahiptir. Nusayrilik de ona nispet edilir. Ali b. Muhammed el-
Askerdi (r.a.) ona lanet etmistir. el-Kessi bunu Nasr b. es-Sabah’tan rivayet etti ve
dedi ki: Sa’d dedi ki: el-Ubeydi bahsetti ve dedi ki: el-Askeri’ye en basinda soyle
yazdi: Ben Allah katinda Muhammed b. Nusayr el-Fihri ve el-Hasan b.
Muhammed b. Baba el-Kummi’den daha masumum. Bu yiizden onlar
reddediyorum. Seni ve tiim taraftarlarimi uyartyorum ve onlar1 lanetliyorum.
Allah’in laneti {izerlerine olsun. Biiyiileyici, zararli insanlar tarafindan
tilketiliyoruz. Allah onlara zarar verdi ve onlan fitne iginde kargasaya

siriikledi.”®

Alf el-Hiirr el-Amili el-Mesgari (6. 1104/1693) Risdletii’l-isnd ‘ageriyye adli
kitabinda sdyle sdylemektedir:

“Gaybet zamaninda Oviilen elgilerin haberlerine degindikten sonra, Gaybet
kitabinda sOyle demistir: Babilik iddiasinda bulunan, Allah’in lanetledigi
kianmig kimselerden bahsetmistir. Bunlar arasinda Muhammed bin Nusayr en-
Nemiri vardir. Sonra onun halinden, sapkinhigindan, el-Omeri’nin kendisine lanet

etmesinden ve itikadinin bozuklugundan bahsetti.””*

Bahrani’nin (6. 1107/1695) Medinetii’l-med ’ciz adli kitabinda gectigi gibi
Biirsi’den nakletti ve sOyle demistir: “Nusayriler, Muhammed b. Nusayr en-
Nemiri’nin ashabindandir. Kiifriiniin sebebi su olaydi; Muhammed b. Nusayr bir olay
hakkinda kendisine yoneltilen soruya sOyle cevap verdi: Ey mevlam (Hz. Ali), tek ve
kahhar olan ilah sensin.” ° Hz. Ali’ye (r.a.) ilahlik iddiasinda bulundugu i¢in onu kafir

olarak nitelendirdiler.

Muhammed Bakir el-Meclisi (6. 1110/1698), Bihdru’l-envar adli eserinde Hz.
Ali’yi ilah olarak niteleyenler arasinda Muhammed b. Nusayr en-Nemiri’nin de

oldugunu ifade etmektedir ve sunu nakletmektedir:

55 Muhammed b. Ali Garevi Hairi el-Erdebili, Camiii r-ruvdt (Beyrut: Darii’l-Edva, 1983), 2/ 204.

5 fbnii’l-Hiir Muhammed b. Hasan b. Ali el-Mesgari Hiir el-Amili, Risdletii’l-isnd aseriyye fi'r-red
ale s-sifiyye (Kum: el-Matbaatii’l-Ilmiyye, 1883), 178-180.

57 Hasim b. Siileyman el-Bahrani, Medinetii’l-me ‘Gciz (Miiessesetii’l-mearifil-Islamiyye), 2/204.

17



“Ibn Nth dedi ki: Eba Nasr Hibetullah b. Muhammed bize haber verdi:
Muhammed b. Nusayr en-Nemiri, Eba Muhammed el-Hasan b. Ali’nin
refiklerinden biridir. Onu sapiklik ve cehalet {izerine goriip onun seriattan uzak
oldugunu anlayinca, Ebti Ca‘fer Muhammed b. Osman ona lanet etti, onu azarladi
ve ondan uzaklasti. Sa’d b. Abdullah soyle dedi: Muhammed b. Nusayr en-
Nemiri, Ali b. Muhammed tarafindan génderilen peygamberin resulii oldugunu
iddia etti. Reenkarnasyondan ve asiriliktan bahsederdi. Ensest iliskiye ve
homoseksiiel iligkiye izin veriyordu. Bunun tevazudan, gizlenmekten ve Kibri
terk etmekten kaynaklandigini zannediyordu. Ashabinin yanina gelenin kendisi
oldugunu iddia ediyordu. Bunu da arzulardan ve giizelliklerden kabul

ediyordu.”®®

Muhammed b. Ismail el-Mazenderani’nin (5. 1216/1801) Miinteha’l-makal fi
ahvali 'r-rical adl kitabinda soyle gegmektedir:

“Nusayriyye: Gulatdan Muhammed b. Nusayr el-Fihri’nin (Allah ona lanet etsin)
ashab1 sOyle derdi: Rab, Ali b. Muhammed el-Askeri’dir ve Muhammed b.
Nusayr ise onun tarafindan peygamberdir. Mahremleri mubah gordii, erkekler
arast nikahi helal kild1. Diyorum ki: Muhammed b. Nusayr’dan ve bu zamanlarda
Nusayri olarak bilinen kisiden Hz. Ali’nin (a.s.) ilahligim iddia eden kisi diye
bahsettiler.”>®

Es-Seyyid Ali el-Burtcirdi’nin (6. 1313/1895) Tardifii’l-makal kitabinin bir¢ok
yerinde sdyle gecmektedir:

“Ali b. Muhammed el-Askeri, Muhammed b. Nusayr en-Nemiri’ye lanet etmis
ve onun hakkinda yazilan hadiste sdyle soylemistir: Allah el-Fihri’yi ve ibn
Muhammed b. Baba el-Kumm1’yi giinahsiz kildi. Sende o ikisini giinahsiz kil.
Seni, tiim sadiklarimi ve takipgilerimi uyartyorum. Ebi Omer soyle dedi: Bir
grup, el-Fihrl en-Nemiri’nin peygamberligi hakkinda soyle dedi: Ciinkii

kendisinin peygamber oldugunu ve Ali’nin gonderdigini iddia ediyordu.®® ibn

% Muhammed Bakir b. Muhammed Taki b. Maksad Ali Meclisi, Bihdrii'l-envari’l-camia li-diireri
ahbadri’l-eimmeti’l-ethar: el-kitab ve’l-miiellif (Beyrut: Miiessesetii’l-Vefa, 1983), 77.

59 Muhammed b. Ismail el-Mazendarani, Miinteha’I-makal fi ahvali r-rical (Beyrut: Miieessesetii Dari
Ali Beyt li Thyai Tiiras, 1998), 7/450.

0 Seyyid Ali el-Burucurdi, Tardifu’l-Makdal, thk. es-Seyyid Mehdi er-Recal (Kum: Mektebetu
Ayetullahi’l-Uzma Mar’asi Necefi, 1410), 1/261.

18



Nih dedi ki: Ebi Nasr Hibetullah b. Ahmed bize s6yle haber verdi ve dedi ki:
Muhammed b. Nusayr en-Nemiri, Eba Muhammed el-Hasan b. Ali’nin
ashabindan biriydi. Eb Muhammed el-Hasan b. Ali 6ldiigiinde, EbG Ca‘fer
Muhammed b. Osman’in makaminin kendisine ait oldugunu, zamanin imaminin
sahabesi oldugunu ve kendisinin de Babi oldugunu iddia etti. Cenab-1 Hak
cehaletini ve sapkinligini ortaya c¢ikarmasi nedeniyle kusurunu giin yiiziine

cikard1.”8!

Ali el-Yezdi el-Hairi nin (6. 1333/1914) [lzamii I-ndsib fi isbati’I-hucceti’l-gdib
adli kitabinda, “et-tevki’ati’s-serifeti elleti saderat mine’n-nahiyeti’l-mukaddese”

basligindan soz edilirken; dedi ki:

“Et-tevki’at’tan sekizinci: Ebi Muhammed el-Hasan el-Siirey’1, Ebii’1-Hasan Ali
b. Muhammed (a.s.)’1n, daha sonra el-Hasan b. Ali (a.s.)’1in ashabindan biriydi.
Allah’mn, “zamanin sahibine” bile daha 6nce vermedigi bir makama ilk sahip
¢ikan o oldu. Allah ve O’nun hiiccetleri hakkinda yalan sdyledi (Hiiccetullah
imam kastedilmektedir). Onlara, kendilerine yakismayan seyleri atfetmisti ki
onlar bu konuda masumlardi. Ardindan ondan kiifiir ve sapkinlik zuhur etti. Aym
sekilde Muhammed b. Nusayr en-Nemirl de Ebli Muhammed’in ashabindandi.
Oldiigiinde zamanin sahibine ait Babilik statiisiinii talep etti. Boylece Cenab-1
Hak onda zuhur edenleri, sapkinligi, asirilig1 ve reenkarnasyona olan inancini ifsa
etti. Ali b. Muhammed’in gonderdigi bir peygamberin elgisi oldugunu iddia
ediyordu ve Ali’nin ilahligina inaniyor ve mahremlerin mubah oldugunu

soylityordu.”®?

Ibrahim b. el-Muhsin el-Kasani’nin (6. 1926) es-Sahifetii’l-hddiyye ve't-
tuhfetii’I-mehdiyye adli kitabinda soyle gegmistir:

“Ebli Muhammed el-Hasan es-Siirey’i, Eba el-Hasan Ali b. Muhammed
(s.a.v.)’in ashabindan biriydi. Daha sonra Hasan b. Ali, “Zamanin Sahibi”
tarafindan Allah’in kendisine vermedigi makamu ilk iddia eden kisi oldu. Allah
ve O’nun hiiccetleri hakkinda yalan sdylemis, kendilerine yakismayan ve beri

olduklar seyleri onlara atfetmistir. Daha sonra kendisinden kiifriine ve

81 el-Burucurdi, Tardifu’I-Makal, 2/335.
62 Abdiilkerim b. Muhammed Ca’fer el-Yezdi el-Hairi, /lzdmii n-nasib fi isbdti’I-hiicceti’l-gdib (Beyrut:
Miiessesetii’l-Alemi li’l-Matbaat, 1984), 1/444-445.

19



sapkinligina iliskin s6z zuhur etmistir. Ayn1 sekilde Muhammed b. Nusayr en-
Nemiri de Ebi Muhammed el-Hasan’in ashabindan biriydi. Oldiigiinde
“Zamanin Sahibi’ne” ait Babilik iddiasinda bulunmustur. Yiice Allah ondan
zuhur eden sapikligi, asiriligi ve tenasiihle ilgili sozlinii ifsa etmistir. Ali b.
Muhammed’in elgisi, peygamberi oldugunu iddia ediyor, onun ilah olduguna

inaniyor ve mahremlerin mubah oldugunu sdyliiyordu.”%?

Hasan es-Sadr’in (6. 1935) Nihdyetii'd-dirdye adli eserinde sOyle
geemektedir:

“Babilik iddiasinda bulunan kinanmiglara gelince, bunlardan ikincisi:
Muhammed b. Nusayr en-Nemiri’dir. Ebd Muhammed el-Hasan’in (a.s.)
ashabindan biriydi. Oldiigiinde Ebi Ca‘fer Muhammed b. Osman’m makamini
talep etti. O ki “Zamanin Sahibi” imamdir, kendisinin de onun kapisi oldugunu
iddia etmistir. Boylece Allah kendisinden zuhur eden sapikligini ve cehaletini ifsa

etti ve bu da Siirey’i’den sonra oldu.”%

Aga Biiziirg-i Tahrani’nin (6. 1970) Ez-zeri a adli kitabinda soyle bahseder:

“Ilahi ismet, Isndaseriyye mensuplarmin akidesi oldugu gibi, bu imamlar Yiice
Allah’in yaratilmig, ilahlastirilmig kullaridir. Allah yarattiklarindan higbirine
ismetten, ilimden ve hikmetten vermedigini onlara vermistir. Bu durum, Yiice
Allah’1n, insanligin geri kalanindan ziyade, 6zellikle onlara olan litfundandir.
Allah’mn kendilerine verdigi nimetlere ragmen onlar da diger insanlar gibidirler.
Kendileri ne fayda ve zarar ne dlim ve yasam ne de oliimden sonra dirilis
hususunda higbir seye sahip degiller. Onlar ancak Cenab-1 Hakk’in kendilerine
takdir ettigi seyleri yapabilirler. Onlar ancak O’nun istedigini isterler ve O’nun
razi oldugu kimselerden bagkasina sefaat edemezler. Bu inang saf gercek ve
dogru inanctir. Nusayrilik ve Nemirilik’den asirilar ise diger insanlara iistiin
kilindiklar1 ismet ve ilim ile yetinmiyorlar. Aksine onlar hakkindaki sézlerini
bundan daha yiiksek bir seviyeye tasiyorlar. Allah muhafaza, onlari yiice (Samih)

ilahlik makamindan diisiirmeye niyetli degiller.”®®

8 brahim b. el-Muhsin el-Kasani, es-Sahifetii’ I-hddiye ve t-tuhfetii’l-mehdiyye (Beyrut: Daru’t-Tearuf
li’l-Matbtiat, 1987), 1/237.

% Hasan es-Sadr, Nihdyetii'd-dirdye, thk. Macid el-Garbavi (Kum: Nesru’l-mes-ar, ts.), 420-421.

8 Muhammed Muhsin Aga Biiziirg-i et-Tahrani, ez-Zeri'a ild tesdnifi’s-Si‘a (Beyrut: Darii’l-Edva,
1983), 4/356.

20



Seyyid el-Mar’asi’nin (8. 1990) Serhii Ihkaki’l-Hak kitabinda Nusayrileri yeni
bir topluluk olarak tanimladig1, sézlerini tuhaf ve abartili buldugunu ima eden ifadeler

sarfetmis ve Nusayri firkas1 hakkinda sunlar1 sdylemistir.

“Nemiriyye olarak da anilan Nusayriyye’nin en sonuncusu Es-Siirey’i’nin
takipgisi olan Muhammed b. Nusayr en-Nemiri’dir. Ehl-i Beyt imamlarina ilahi
ismin nasil verilecegi konusunda aralarinda anlagsmazlik vardir. Dediler ki:
Fiziksel bedende ruhaniyetin ortaya ¢ikmasi, bazi sahislarda Cebrail’in zuhuru,
bir Arap goriiniimiinde tasavvuru ve beser suretinde bir gériiniim almasi gibi akli
basinda hi¢ kimsenin inkar edemeyecegi bir durumdur. Dediler ki: Cenab-1 Hak
insanlarin suretinde zuhur etti. Cenab-1 Hak bu konuda Allah Resulii’nden (s.a.v.)
sonra, Ali’den (a.s.) daha iyi bir insan olmadigima gore ondan sonra
yaratilmiglarin en hayirlis1 olan 6zel ¢ocuklart vardir. Hakki onlarin suretinde
ortaya cikartti, onlarin lisaniyla konustu ve onlarin elini tuttu. Bu yiizden sdyle
dediler: Ali (a.s.) goklerin ve yerin yaratilisindan 6nce de vardi. Bunlarin diginda
Cenab-1 Hakk’1n tazim amactyla kendisine bahsettigi olaganiistii kerametlerinden

kaynaklanan garip ve abartili sozler sdylediler.

Nebile Abdiilmiinim Davud’un Neg ‘etii’s-Siati’I-Imdamiyye adl kitabinda bu

iddiacilarin Imam Ali el-HAdi’nin mezhebinden ¢ekildiginden bahsedilmistir.

“Nevbahti rivayet etti ve onlar Muhammed b. Nasir Al adinda bir adamin
peygamberlik dogasini anlattilar. Hasan el-Askeri’den kendisinin peygamber
oldugunu iddia ettigini sdyleyen en-Nemiri, s0yle dedi: Reenkarnasyon ve
asiriliktan ¢ok bahsetti. Cenab-1 Hakk’tan baskasi i¢in ilahlik iddiasinda
bulundu ve kendisinin de elgisi oldugunu iddia etti. Ensest iligkiye izin verdi,
cima’ ve livatay1 da helal gordii. Nevbahti bahsetti ve bu durum Muhammed b.
Ali’nin (ElI-Hadi) giinlerinde zuhur etmistir. Nemiriyye firkast Ali el-Hadi’nin
imametinden ayrilmistir. Nevbahti, Muhammed bin Nusayr en-Nemiri adinda

bir adamin peygamberligine inandiklarini belirtiyor.”®’

6 Sihabiiddin el-Mar*asi, Serhu Ihkaki’l-hak (Kum: Mektebetu Ayetillahi’l-uzma el-Mar’asi el-Necefi,
1376), 3/ 405-406.
67 Nebile Abdilmiin‘im Davud, Nes ‘etii ’s-Siati’I-Imamiyye (Bagdad: Matbaatii’l-irsad, 1968), 1/269.

21



Seyh Abdullah el-Hasan’in el-Miindzardt fi’l-imdme adl kitabinda bu firka
sOyle tanimlanmaktadir: “Nusayriyye: Sebeiyye Gulat’indan bir topluluktur ve Ehl-i

Beyt Imamlart ile ilgili s6zlerinin bir 6zeti soyledir: Onlar Lahit’un ruhudur.””%®

Bu soze yakin bir s6z, el-Kummi’'nin er-Ravza fi fedaili Emiri’l-mii ' minin

kitabinin dipnotunda sdyle gegmistir:

“Nusayriyye: Sebeiyye Gulat’indan bir topluluktur. Onlar Ehl-i beyt imamlarinin
Lahat un ruhu oldugunu iddia ediyorlar. Isndaseriyye mensuplarinin kitaplarinda
bahsedilenlerin hepsi bu degil. Ciinkii kitaplar1 ister haber ister rical ister de akaid
olsun ibn Nusayr’dan ve onun Nusayri taraftarlarindan s6z etmekten, onlarin
yiice fikirlerinden, asir1 gorislerinden, aykiriliklarindan bahsetmekten ve hatta

onlar1 kafir ilan etmekten yoksun degildir.”®®

[lk sdze gore Nusayriler, Islam dini icerisinde degerlendirilmesi ve
konumlandirilmasi gereken bir topluluktur. Bu yaklasimi savunanlarin dayandiklari
ilk delil, Kur’an’1 kabul ettiklerine isaret etmeleri, kendilerini Islam dairesi icinde ve
onun bir parcasi olarak kabul etmeleridir.”® Burada, Muhammed b. Nusayr ve
takipgilerinin haberlerini el-Aleviyyiin evi’n-Nusayriyye adli kitabinda, Sa’d el-
Kummi, Nevbahti, Eba Omer el-Kessi, Eba Ca‘fer et-Tasi, el-Hilli, et-Tabersi ve
Mustafa es-Sibi gibi en 6nemli Sii kaynaklardan alinti yaparak aktaran gilinlimiiz
Siilerden Seyyid Abdii’l-Hiiseyin Mehdi el-Askeri’nin zikrini goz ardi etmek dogru
degildir. Soyle demistir:

“Ibn Nusayr’in benimsedigi, davet ettigi fikir ve goriisler ve bunlarin imamlara
atfedilmesi hi¢bir imam tarafindan ikrar edilmemistir. Birakin alimleri ve miigtehitleri
bir tek Sii bile bunlar1 desteklememistir. Daha ziyade asirici fikir ve gorisler
olduklarini, kaynaklarinmn Islam ve imamlar olmadigim beyan etmislerdir. Aksine bu
fikir ve goriislerin kaynaklar1 Mecisilik, Dehrilik ve Hinduizm’dendir. imamlar
bundan beri olduklarini beyan etmisler, bunu iddia edenlere ve ¢agiranlara lanet
etmiglerdir. Siiler de imamlarin1 6rnek alarak ve alimlerini taklit ederek aynisini

yaptilar. Buna gére Isndaseriyye mensuplari, Nusayrilerin ve onlarin yalaninin ve agir1

88 Abdullah Hasan, Miindzardt fi’l-imame (Kum: Daru’l-Mustafa li-Thy4i’t-Tiiras, 2006.), 4/142.

69 Sazan b. Cebrail el-Kummi, er-Ravza fi feddili Emiri’l-mii’'minin, thk. Ali Sekerci (Kum: el-
Mektebetii’l-Emin, 2002), 1/237.

7 Omer Ulugay, Arap Aleviligi: Nusayrilik; Arastirma- Inceleme (Adana: Gozde Yayincilik, 1996), 17.

22



fikirlerinin yiikiinii tasimalari caiz degildir. Aslinda bu mezhebin Siilere nispet
edilmesi kesinlikle caiz degildir. Zira Siiler bunlardan ve fikirlerinden beridir.
Yukarida detayli bir sekilde agikladigimiz ve Sii alimlerin ve imamlarinin sézlerine
yer verdigimiz bu sozlerde Nusayrilerin Isndaseriyye mensuplari olduklar1 yoniindeki

iddialarmin dogru olmadig1 ortaya ¢ikmaktadir. Zira Isndaseriyye mensuplari Islam

Peygamberi ve ondan sonraki imamlarin hidayetiyle amel ederler”.”

Yine soyle diyor: “Isndaseriyye mensuplari, Nusayrileri mutedil Sii
firkalarindan biri olarak itibar etmemek, Islam’in disinda gérmek ve zindik ve sapkin
olarak nitelendirmek konusunda ittifak etmislerdir. Buna gore Nusayriler, islam’a

nispet edilseler bile Miisliiman say1lmazlar ve Miisliiman muamelesi gérmezler.”’?

Ayrica Nusayri toplulugu mensuplarindan, kadim ¢aglardan beri Sii kitaplarinda
{izerinde mutabakata varilan bu diismanca tutum goz ardi edilerek, Isnaseriyye
mensuplari ile Nusayriler arasinda yakinlagsma ve birlik ¢agrisinda bulunan iddialar
zuhur etmistir. Bunlardan belki de en 6ne ¢ikani, Tarihii’l-Aleviyyin adl1 kitabin yazari,
Fransa’nin Suriye’yi isgali sirasinda Nusayrilerin liderlerinden biri olan Muhammed
Emin Galib et-Tavil’in” bahsettigi husustur. Alevileri, Imamiyye ile aralarinda
yasanan ve yasanmakta olan anlasmazliga kars1 kalplerini genis tutmaya cagirtyor ve

sOyle diyordu:

“Aleviler, diger Ca’ferilerden ayrilan bir mezhebin mensuplar1 degildir. Clinkii
Ca’feri ile Alevi arasindaki fark, Alevi’nin Cenbelani tarikatina bagli olup
Ca’ferilerin de bu tarikata bagli olmamasidir. Bu mezhepsel bir farklilik degildir.
Eger kabilesel ve soylemlere dayali ayriligi terk etmezlerse Alevilerin vay haline,

mutlak birliklerini 6grendiklerinde ise onlar1 tebrik ederiz.”™

Yine soyle diyor:

“Bazilarmin sandig1 gibi Alevilerin 6zel bir dini veya mezhebi olmamistir.
Aksine Aleviler, Sii-Ca‘feri Misliimanlaridir. Onlan diger Ca‘ferilerden ayiran

herhangi bir dini kisitlama veya amele yonelik bir igtihat olmamistir. Aleviler

L el-Askeri, el-Aleviyyiin evi’'n-Nusayriyye, 44.

72 el-Askeri, el-Aleviyyiin evi’n-Nusayriyye, 44.

8 Mani’ Hammad el-Ciiheni, el-Mevsiatii’I-Miiyessera fi’l-edydn ve’l-mezdhib ve’l-ahzdb el-Mudsira
(Riyad: en-Nedvetii’l-Alemiyye li’s-Sebabi’l-Islam, 2003), 1/391.

" Muhammed Emin Galib et-Tavil, Tdrihu l-aleviyyin (Beyrut: Darii’l-Endelis, ts.), 47.

23



diger Ca‘ferilerden farkhidir. Yani, Isndaseriyye dini literatiir kapsaminda
Cenbelani tarikatina baghdir ve bu baglilik onlarin diger Isnaaseriyye

mensuplarindan ayrilmalarina yol agmustir. Artik Alevilerin ve Ca‘ferilerin

siiregle ilgili hiikiimlerde, yani muamelatta birlesmesi gerekir.””

Ciinkii et-Tavil, yukarida gegen ifadelerde de goriildiigli gibi Nusayrilik ile
Isndaseriyye kelimesini bir araya getirmek igin caba gostermistir. iki topluluk
arasindaki  anlagsmazligi  gérmezden gelmesinin arkasindaki sir buradan
ogrenilmektedir. Onun iddiasi, iki toplulugun aslinda yalnizca tek bir akideye, yani
Isnaaseriyye akidesine dayandig1 yoniindedir. Zira o, Alevi’yi saf Arap kokiine nispet

edilen Isndaseriyye veya Sii Ca’feri Miisliimanlar olarak tanimlamaktadir.

Aymi sekilde Tavil’in anlayigina benzer bir tutumu Alevilerin seyhi ve onun
zamanindaki alimlerden olan Siileyman el-Ahmed sergilemektedir. Kendisine soru
soran bir kisi Alevilerin kokenini sordugunda sdyle cevap vermistir: “Siyasetin,
cevrenin ve Sam ehline miras kalan kabile orflerinin gerektirdigi durumlar disinda

Imamiyye ile aralarinda hicbir fark yoktur.”®

Bu kisilerin, tekfir ve Nusayri diismanliginin sebepleri konusunda eski ¢aglardan
beri Sii kitaplarinda fikir birligine varilan hususlar1 géz ardi etmeleri dikkat ¢ekicidir.
Farkliliklar1 ya Alevilerin bir dini tasavvuf tarikatina bagliligina veya siyasi nedenlere
ya da yerel gelenek ve goreneklere baglamaktadirlar. Ancak yakinlagsma ¢agrilari daha
1sin basinda kabul gérmemistir. Bu bizzat Nusayrl Muhammed et-Tavil’in agikladigi

bir husustur. Kendisi s0yle demektedir:

“Artik Alevilerle Ca’ferileri birlestirmek gerekiyor. Seyh Salman Bisin bu
konuda ¢abalamis ve Ba‘lebek’teki Miiteevileleri,”” Nusayriye daglarina
(Cebeli’n-nusayra) nispet edilen Alevilere katilmaya ikna etmeyi bir nebze de
olsa basarmistir. Kendisi ile de Ca‘feri alimleri arasinda bir anlagmaya varilmisti.
Daha sonra onlardan bir grup Baalbek bolgelerine gitti ve Metéavile alimlerinden

olusan ¢ok sayida kisiyle birlikte geri dondii. Bu yogunluk, tartisip yanlis

S Tavil, Tarihu’l-aleviyyin., 474-475.

6 Hammad el-Ciiheni, el-Mevsiatii 'I-Miiyessera fi’l-edydn ve l-mezdhib ve’l-ahzdb el-Mudsira, 1/391.
" Miiteevvile, Liibnan’daki Imami Isnaaseriyye Siileri’nin mahalli adidir. Bkz. Nasir b. Abdullah b. Ali
el-Kufari, Usulii mezhebi’s-Sia’ el-Iméamiyye el-Isna Aseriyye: Arz ve Nakd (Kuveyt: Daru’l-Hulef-ir-
Rasidin, 2010), 1/109.

24



anlasilmalar1 gidermek i¢in degil daha ziyade birligi ve katilimi saglamak i¢indi.
Ancak hi¢ kimse Seyh Salman Bisin’e ulasamadi. Kendisi donmus bir ceset
gibiydi ve bu yiizden geri dondiiler. Sanki Cenab-1 Hak bu iki kardesin, yani Alevi

ve Metavile’nin bir arada olmasini takdir etmemisti.”’®

iki topluluk arasindaki birlik ve anlasmanin bu reddi, Tahrani tarafindan da
dogrulanmistir. Bu yiizden Muhammed et-Tavil’in Nusayriligi Isndaseriyye olarak
gordiigiine dair Tarihii’l-Aleviyyin adli kitabinda belirttigi hususlara itiraz etmis ve
konularin hakikatini 6grenmek icin Isndaseriyye kitaplarina basvurma cagrisinda
bulunmustur. Et-Tahrani, e€z-Zeri’a adli kitabinda Tarihii’l-Aleviyyin kitabindan
bahsederken sdyle diyor:

“Alevilerin bir¢cok beldede Sam Denizi sahillerinde yasadigini1 ve baskentlerinin

A_AY

Lazkiye oldugunu zikretmistir. Bunlar Muhammed b. Nusayr en-Nemiri’nin
takipcileridir ve hepsi Isndaseriyye Siasi’dir. Hiiccet b. Hasan el-Askeri’nin
imamligina inanirlar. Ancak dort vekilin vekilligini inkar ederler, onlar
yalanlarlar ve soyle derler: Imam Askeri’nin babi es-Seyyid Ebi Suayb
Muhammed b. Nusayr el-Basri en-Nemiri’dir. Ondan sonra, hicri 235 yilinda
dogup hicri 287 yilinda vefat eden ve Cenbelani tarikatina nispet edilen Eba
Muhammed Abdullah b. Muhammed el-Hannéan el-Cenbelaniyye gelir. Ondan
sonra, hicri 260 yilinda dogup hicri 346 yilinda vefat eden 6grencisi es-Seyyid
Hiiseyin b. Hamdan el-Husaybi gelir. Kendisi Cenbelan’da yasamis, sonrasinda
Halep’e gitmis ve burada Halep hiikiimdar1 Seyfiiddevle b. Hamdan igin biiyiik
el-Hidaye adli eseri telif etmistir. Kendisinin vekilleri vardir ve Bagdat’taki vekili
es-Seyyid Ali el-Ceseri bunlardandir. Diyorum ki: Gergekler, Muhammed b.
Nusayr ve Hiiseyin b. Hamdan’in Gaybet Kkitaplarinda ve Ricalimizin

kitaplarindaki biyografilere miiracaatta bulunarak ortaya ¢ikar.”’®

Yukaridaki zikredilen rivayetlerden acikca anlasiliyor ki; Isndaseriyye eskiden
beri Nusayriyye’ye diismanligini acik¢a gostermekte, iddialarini inkar etmekte ve
sOzlerine inananlar1 da tekfir etmektedir. Bu ayrismanin ve diigmanligin sebebinin ilk

donemlerde dini oldugu goriilmektedir. Ibnii’n-Nusary’in babilik iddia etmesiyle

8 Muhammed Kurt Ali, Hitdtii’s-Sam (Dimask: Mektebetii'n-Nari, 1983), 6/262; Hasim Osman,
Tarihu’l-Aleviyyin: Vakai’ve Ahdds (Beyrut: Miessesetii’l-Alemt1 li’l-Matbaat, 1997), 20.
™ Tavil, Tarihu'l-aleviyyin, 474-475.

25



baslayan ayrisma iki taraftan da gittikce derinlesmistir. Daha sonra Ibnii’n-Nusayr ve
mensuplart Hz. Ali’nin ilahligi, haramlarin helal goériilmesi, ruhlarin tenasuhu gibi
Isnaaseriyye inaglarina muhalif bircok farkli goriise meyletmislerdir. Ibnii’n-
Nusayr’in vefati sonrasi ise Nuseyriler onu, ilahlik gibi olduk¢a farkli sekilde
konumlandirmislardir. Biitiin bunlar neticesinde Isnaaseriyye ile ayrilik ve diismanlik
giderek biiylimiistiir. Nuseyriler asir1 fikilerinden dolayr diger mezhep mensuplari
tarafindan da dislanmis ve bu durum onlarin kendi kabuklarina cekilerek disariya
kapali hale gelmesine sebep olmustur. Uzlet donemi olarak isimlendirilen bu siireg 19.

yiizy1ilin baglarina kadar stirmiistiir.

26



IKINCI BOLUM
NUSAYRILIK- IMAMIYYE SIA ILiSKiSi

1.1. Nusayrilerin Siyasi Tarihi

Nusayrilerin siyasi iligkililerini anlayabilmek i¢in tarih boyunca siyasi arenada
hangi asamalardan gectiklerini bilmek Onem arz etmektedir. Nusayriler ortaya
ciktiklari ilk donemlerden itibaren azinlik olarak varliklarini siirdiiriip farkli bolgelerde
genellikle izole bir sekilde varlik gostermislerdir. Bu sebeple 6zellikle ilk donemler
olmak ftizere baz1 donemler disinda Nusayrilerin sosyal ve siyasi yasamlarina dair
ayrmtili bilgi bulunmamaktadir. Bunun nedenlerinden bir tanesi, Nusayrilerin dini bir
firka olmast ve ilk donemlerinde siyasi hedeflerinin olmamasidir.Nusayriligin
yayilmasinda biiyiik ¢aba harcayan ve firkanin en 6nemli imamlarindan kabul edilen
Ebl Abdullah Hiiseyin b. Hamdéan el-Hasibi basa gectigi yildan (287/900) itibaren
siyasi olarak giiglenmeyi hedeflemesinden Otiirli maksadimi gergeklestirmek tizere
farkl1 politikalar izlemistir. Ik olarak Ismailiyye firkasiyla birlesme adina cabalar
gostermis fakat bunlar basarisizlikla sonuclanmistir. Daha sonra Sii-Biiveyhi
hanedanlartyla Hamdaniler’e yakinlasmaya c¢aligmis ve onlardan gereken destegi
almistir.2% Hasibi’nin vefatindan sonra firka biri Bagdat’ta biri Halep’te olmak iizere
ikiye boliinmiis, Bagdat’taki grup Mogol hiikiimdar1 Hiilagii tarafindan yapilan
saldirida yok olmustur. Halep’teki grup ise sonradan basa gegen Ebli Said Meymin b.

Kasim et-Taberani tarafindan Lazikiye’ye tasinmistir 8!

Zaman igerisinde ilk ortaya ¢iktig1 bolgeden farkli yerlere tasinmak zorunda
kalan Nusayriler Miladi 11. yiizyilin ortalarindan itibaren daha ¢ok Suriye veya
Adana-Mersin yorelerinde varliklarimi  siirdiirmiis ve dogal olarak yasadiklari
toplumlarin siyasi dalgalanmalarindan etkilenmislerdir. Bu donemde s6z konusu
cografya igin en dnemli siyasi olay olan Hagl seferleri Nusayrileri de etkilemistir. Ote
yandan Muhammed el-Hatib el-Harekdtii'[-Bdtiniyye adli eserinde Nusayrilerin Hagh
savaglarinda Hristiyanlara yardim ettigini kesin bir dille ifade etmektedir.

Hiristiyanlarin yaninda yer almalariyla alakali farkli gerekceler dile getirilmektedir.

8 Uziim, "Nusayrilik".
81 Tavil, Tarihu'l-aleviyyin, 289.

27



Ancak boyle bir seyin olmasinda gerek toplumda azinlik olarak kalip farkli gruplar
tarafindan saldirilara ugradiklari igin siyasi bir icgiidiiyle gerekse teslis gibi bazi
konularda ayni1 inanis bi¢imine sahip olduklar i¢in itikadi bir i¢giidiiyle bu savaslarda
Hristiyanlarin tarafinda yer aldiklar1 sdylenmektedir.?? Bu goriisiin aksine Nusayri
tarih¢isi Muhammed et-Tavil Tarihu’l-‘Aleviyyin adli eserinde Hagli saldirilarinin

Nusayriler i¢in de biiyiik bir felaket oldugunu savunmaktadir.®

Hacgli seferlerinin ardindan Eyytbiler’in hakimiyetine giren Nusayriler
Suriye’nin kuzeybatisinda bulunan daglarda yagamayi tercih etmislerdir. Bu donemde
farkli gruplarla miicadeleye giren firka 607/1220 yilinda Ismaililerle birlesen
Kiirtler’in saldirisina ugramistir. Bu saldirt ve savaslarin ardindan Sincar emiri
Mekzln es-Sincariden yardim istemigler ve onun 622 (1225) yilinda mubhalifleri
maglup edip bolgeyi ele gegirmesi neticesinde belli bir siireligine rahata

kavusmuglardir.®

Memliikler ve Osmanlilar arasinda 922/1516 yilinda gergeklesen Merc-i Dabik
savagl sonrasi Suriye’nin Osmanlilarin eline gecmesiyle® Nusayriler Osmanli
idaresine girip Halep’te yerel seyhlerin denetimi altinda serbest bir hayat yasamaya
baslamislardir. Bununla birlikte Nusayriler, Osmanli’nin 6nemli diismanlarindan biri
olan donemin biiyiik giiclerinden Sii Safevi devletine yakinlik duymaktaydilar. Bunu
bir tehdit olarak géren Osmanli devleti, Nusayrilere karsi bazi tedbirler almak
durumunda kalmistir. Sultan Selim’in, 1514’te Safeviler’le miicadelesi esnasinda Iran
simnirina yakin bolgelerde bulunan Nusayrilerin belirlenmesini istedigi ve burada
yasayan erkek niifusunun belli bir kismimni 6ldiirttiigiine dair baz1 kaynaklarda cesitli
bilgiler bulunmaktadir.®® Fakat bu bilgiler ilgili kaynaklarda delillendirilmeden
nakledilmistir. Konuyla ilgili diger ¢alismalar incelendiginde bu iddialarin aksini

gdsteren bir tablo ¢izilmektedir.®” Osmanli’nin son donemlerine kadar daha ¢ok kendi

8 Hatib, el-Harekatii'I-batniyyefi 'I-Alemi’I-Islami, 229-231.

8 Tavil, Tarihu’l-aleviyyin, 342-344.

8 Pmar ARIKAN, Ortadogu Analiz, “Striye’nin Nusayri Yiizii ve Iran”, Middle Eastern
Analysis/Ortadogu Analiz 4/43 (2012), 19.

8 Feridun Emecen, "Mercidabik Muharebesi", Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi (Erisim 2
Mart 2024)

8 Matti Moosa, Extremist Shiites: The Ghulat Sects, (New York: Syracuse University Press, 1988), 275.
87 Detayl bilgi igin bkz. Ilber Ortayli, “Alevilik, Nusayrilik ve Bab-1 Ali”, Tarihi ve Kiiltiirel
Boyutlariyla Tiirkiye 'de Aleviler, Bektasiler, Nusayriler (Sempozyum), (1999).

28



hallerinde yasayan Nusayriler 19. yiizyilda sik sik isyanlar ¢ikarmistir. Bu isyanlarin

bazilar1 Tahir Pasa tarafindan bastirilmistir. &

19. asirda Osmanli Devleti Nusayriler karsisinda farkli bir politika izlemistir.
Nusayriler gibi Rafizi gruplar da devlet tarafindan sapkin olarak kabul edilmekle
beraber bu gruplara gayr-1 miislim muamelesi yapilmamis yani onlardan cizye vergisi
alimmamistir. Bu gibi gruplardan siinni olup tashih-i itikdd yapmalar1 beklenmistir.
Ozellikle II. Abdiilhamid doneminde Nusayriler Miisliiman kabul edilip kendilerinden
askerlik gorevleri yapilmasi istenmistir. Yine bu donemde bdlgede Hristiyan
misyonerlerin propagandalar yapmaya baslamasi1 devletin dikkatini ¢ekmis, kars
tedbir olarak Bab-1 Ali de bolgeye misyonerlik yapmak iizere siinni din adamlar
gondermis ve Nusayri liderleri maddi anlamda da desteklemistir. Daha sonra buraya
gonderilen tebligciler sayesinde iskenderun ve Antakya’daki Nusayriler tashih-i itikAd
yapmustir. Bunun iizerine devlet gerekli yerlerde mektepler agmistir.®® Bu calismalar
kismen kabul gérse de I. Diinya Savasi’ndan sonra bdlgenin Ingiliz ve Fransiz isgali

altina girmesiyle etkisini tamamen kaybetmistir.*°

[. Diinya Savasi sirasinda Osmanli Devleti’nin Asya’daki topraklarinin
paylasilmas1 konusunda Ingiltere ve Fransa arasinda 1986 yilinda gizli Sykes-Picot
Antlagmasi imzalanmistir.”! Bu antlasma sonrasinda Biladiissam tamamen dagilmus ve
boylece Nusayrilerin yasadigi bolgelerde onemli siyasi gelismeler yasanmustir.%?
Antlagma sonrast Suriye’nin Fransiz mandasi altina girmesiyle Fransa bu bolgelerde
istedigi tasarruflarda bulunmaya baslamustir. Ik olarak Suriye topraklarini dort
bolgeye bolmiistiir. Bu bolgelerden bir tanesi Nusayrilerin yogun olarak bulundugu
Lazkiye bolgesi olup Alevi topragi olarak anilmaya baslanmistir. Sonrasinda burada
1922 yilinda Alevi Ozerk Devleti, 1933 yilinda ise Lazkiye hiikiimeti kurulmustur.®®

8 Uziim, "Nusayrilik".

8 flber Ortayl1, “Alevilik, Nusayrilik ve Bab-1 Ali”, Tarihi ve Kiiltiirel Boyutlariyla Tiirkiye de Aleviler,
Bektasiler, Nusayriler (Sempozyum), (1999), 40-41.

% Uziim, "Nusayrilik".

9 Cevdet Kiiciik, "Sykes-Picot Antlasmas1", Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (Erisim 5 Mart
2024).

%2 Hasim Osman, Tarihu’s-sia fi sdhili biladi’s-sami’s-semali (Beyrut: Miiessesetii’l-Alemi 1i’l-
Matbaat, 1994), 118.

9 Arikan, Ortadogu Analiz, 21.

29



Alevi Ozerk Devleti’nin kurulmasinin ardindan ‘Alevi’ ismiyle anilmaya
baslayan Nusayrilerden bir grup kendilerini Miisliman Sii diinyasinin bir pargasi
olarak kabul ettirme gayretine girmistir. Fransiz mandasinin Nusayrilere 6zerk idare
ve hiikiim yetkisi vermesini Islami kimlikleri i¢in bir tehdit olarak goriip sadece kendi
mezhep inanglarinin getirdigi sekliyle yani Islami-Ca’feri bir bicimde yonetilmek
istemislerdir. Buna binaen 1926 yilinda bir grup Nusayri din adami iki maddeden

olusan bir karar almistir:

“Birinci madde: Her Alevi Miisliiman’dir. Sehadet getirir ve buna inanur,

Islam’1n sartlarini yerine getirir.

Ikinci madde: Miisliiman oldugunu kabul etmeyen veya Kur’an’m
Allah’in kitabi oldugunu ve Muhammed’in O’nun peygamberi oldugunu

reddeden her Alevi, Alevi degildir. Onlar Alevi Miisliimanlara intisap edilemez.

Ek olarak: Aleviler, Sii Miisliimanlardir. Hayatlar1 boyunca akidelerini
tahrif edecek davetlerden uzak durmuslardir. Aleviler yalnizca Hz. Ali’nin
takipgileridir. Hz. Ali ise Peygamber’in amcasinin oglu ve damadi olup ilk
Miisliimanlardandir. Islamiyet’te &nemli bir yeri vardir. Kur’an-1 Kerim

Alevilerin kitabidir.”%*

Bununla birlikte tarith kaynaklarina gecen ve genel kabul goéren anlayis
neticesinde Nusayriler kendi ¢ikarlarimi korumak adina Fransizlarla is birligine
gitmistir. Hatta 1919°da Arap milliyetcileri tarafindan gerceklestirilen Suriye
Konferansim boykot etmislerdir.®® Bagimsizlik kazanmak isteyen Nusayriler, Fransa
himayesi altinda bagimsizlik istemislerdir. Bunun i¢in, farkli kabileleri temsil eden 73
Nusayri lideri bagimsizlik taleplerini 1919 yilinda Fransiz General Henri Gouraud’a
bir telgraf gondererek iletmislerdir.® General Gouraud, onlarm bu isteklerini
karsilamak adina 1920 yilinda bu bolgeye 6zerklik veren dort maddelik kararnameyi

97

cikarmistir.””  Fransizlarin  1920°de c¢ikardiklar1 kararla Lazkiye, Tartus ve

% Ali Aziz Ibrahim, el-Aleviyyun ve t-tegeyyu (Daru’l-Islamiyye, 1995), 87-88.

% Arikan, Ortadogu Analiz, 21.

% Mahmut Bolat, “Fransa’nin Manda Idaresi Altinda Stiriye’nin Boliinmesi ve Aleviler Devleti” Tiirk
Kiiltiirii ve Hact Bektag Veli Arastirma Dergisi, 93 (2020), 150.

" Hasan Hakim, el-Vesdikii 't-tarihiyye: el-miintekd bi’l-kaziyyeti’s-Suriyye (Beyrut: Daru Sadir, 1974),
254.

30



Cebeliensariye’den olusan bolgede Aleviler Devleti kurulmustur. Béylece bu donem

itibariyle Nusayriler igin Alevi tabiri kullanilmaya baslanmistir.

Elbette Biladiissam i¢inde kismen diglanmis bir azinlik olan Nusayrilerden
gelen ozerklik istegi Fransa’nin bolgeyi ele gecirme emellerine hizmet eden bir adim
olmustur. Bu sebepleri one siirerek soz konusu bolgeyi eyaletlere bolmek biitiin
haldeki bir bolgeyi ele gecirmekten daha kolay olacaktir. Bu sebeple Fransa
Nusayrilere ekstra yakinlik ve imtiyaz gostermistir. Onlar1 emellerini gerceklestirmek
i¢cin bir ara¢ olarak kullanmuslardir. Ornegin onlardan daha diisiik vergiler almis ve
onemli miktarda maddi destekte bulunmuslardir. Ayrica kendi mahkemelerini
kurmalarina ve burada Nusayri hukukcular tarafindan davalarin goriilmesine izin
vermisler bdylece Nusayriler, hukuki alanda da bir 6zerklik elde etmislerdir. Ozerk
hale getirdikleri topluluklar1 sézde bagimsiz hale getirmis, iist diizey biirokratik
mevkiler Fransizlara verilmis bdylece yonetim esasen Fransizlarin elinde olmustur.
Bunlarin yani sira Fransa 6zerklik verdikleri toplumlari etnik ve dini kdkenlerinden
uzaklagtirmayr ve diger gruplara karsi kigkirtarak aralarini tamamen agmayi
hedeflemistir. Boylece bu gruplarin sadece Fransa’ya muhta¢ olup onunla ittifak

halinde olmasini beklemislerdir.%

Fransa’nin Suriye’yi isgal ettigi tarihe kadar bolgede ¢ok fazla 6n planda
olmayan Nusayriler, Fransizlarin, Suriye’yi bélme politikalari neticesinde popiilerlik
kazanmistir. Fransizlar bu grubun isteklerini kullanmis ve onlar i¢in tarihi niteligi
bulunan Nusayri ismini kaldirmig, yerine Alevi ismini kullanmaya baglamistir.
Nusayriler de bu durumdan memnun olmus, isim degisikligi neticesinde maruz
kaldiklar1 baskilardan kurtulabileceklerini diisiinmiislerdir.®® Bu ve benzeri istekler

Fransa ve Nusayriler arasinda kazan-kazan iliskisini dogurmustur.

Fransa s6z konusu bolgelerde hakimiyetini saglamlastirmak ve devam
ettirebilmek i¢in sert politikalar uygulamistir. Bununla beraber hem etnik hem de dini
olarak bdlmiis oldugu bolgelerdeki demografik yapiyr da bozmus bdylece buradaki

asli unsurlar etkisizlestirmeye caligmislardir. Biitiin bunlarin neticesinde Suriye’nin

% Bolat, “Fransa’nin Manda Idaresi Altinda Striye’nin Béliinmesi ve Aleviler Devleti” 150-153.
% Resul Bagi- Songiil Karahasanoglu, “Tiirkiye’de Yasayan Arap Alevileri (Nusayriler)’in Etnik ve
Miizikal Kimligi”, Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi 14/53 (Nisan 2015), 51.

31



farkli yerlerinde isyanlar ¢ikmaya baglamis, en son 1926 yilinda Suriye milliyetgileri
ve Diirzilerin beraber hareket ettigi, tim bolgeye yayilan biiyiik Suriye isyan1 meydana
gelmistir. Isyan Fransa tarafindan bastirilsa da tam bir istikrar saglanamamis bdylece
Fransa geri adim atmak zorunda kalmistir.!® Siinni Araplar, Fransizlarin Nusayrileri
on plana ¢ikarma politikasina karsi biiyiik tepkiler gostermis, bunun sonucunda;
Fransizlar tepkileri azaltmak adina 1930 yilinda Aleviler Devleti’nin adin1 Lazkiye

Hiikiimeti olarak degistirmislerdir.'%*

1936 yilinda Fransa ile Suriyeli milliyetciler arasindaki iliski gerginlesmis,
ilke ¢apinda grevler baglamistir. Bu durumu idare edebilmek adina Fransa Suriye ile
yaptig1 antlasma neticesinde Suriye’den Liibnan’t ayirma sartiyla Suriye’ye
bagimsizlik tanimis, Diirzi ve Alevi bolgeleri Suriye topraklarina dahil etmistir.
Boylece 1936 yilinda Lazkiye Hiikiimeti olarak anilan bdlge Suriye Devleti’nin
vilayeti haline gelmistir. Bu gelismeler yasanirken Nusayrilerin bir kismi Suriye
topraklarina dahil olmak istemistir. Ozellikle Kudiis Bas Miiftiisii Muhammed Emin
el-Huseyni’nin Suriye Alevilerini Miisliman olarak tanima konusunda fetva
yayimlamasinin ardindan bir grup Nusayri din adami kendilerini Sii ve Miisliman
olarak tanimlayip Suriye ile birlesmek istediklerini ifade etmistir.%? Diger grup ise
Fransa himayesi altinda bagimsizlik elde edilmesi gerektigini savunmustur.
Kendilerini Araplardan ve Siinni Miisliimanlardan farkli goéren, bu yiizden de
bagimsizlik isteyen Nusayriler, Fransa’ya bu isteklerini ifade eden mektuplar génderse
de olumlu yanit alamamislardir. Daha sonra ayni istegi Tiirkiye’ye de iletmigler ama
oradan da olumlu yanit alamamis bdylece Suriye topraklarina katilmiglardir. Sonraki
yillarda Fransa hiikiimetinin degismesiyle Suriye ile yapilan antlasmada degisiklikler
olmus ve Fransa tekrar Suriye’de hiikiim kurmak istemis, bunun igin siyasi adimlar
atmistir. Fransa’nin Suriye topraklarina bir daha girmesiyle birlikte 1939 yilinda Alevi
bolge tekrar 6zerklik kazanmustir. II. Diinya Savasi esnasinda Fransa ile Ingiltere

arasinda yapilan antlasmalar neticesinde Fransa, Suriye’ye seklen bagimsizlik verme

100 Bolat, “Fransa’nin Manda Idaresi Altinda Striye’nin Béliinmesi ve Aleviler Devleti”152-155.
101§, Tufan Buzpnar, "Lazkiye", Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (Erisim 20 Mart 2024).
102 Arikan, Ortadogu Analiz, 21.

32



karar1 almig bunun sonucunda 1946 yilinda Alevi bolge tekrar Suriye topraklarina

girerek 6zerkligini kaybetmistir.1%

Fransiz ihtilaline kadar geri planda ve nispeten diglanmig olarak kendi
hallerinde yasayan Nusayriler, Fransa’nin Suriye’ye hilkmetmis oldugu 1920 ile 1946
yillar1 arasinda yeni bir kimlik kazanmistir. Fransa’nin Suriye {lizerinde egemenlik
kurma planlar ile Nusayrilerin siyasi ¢ikarlar1 paralellik gosterdigi i¢in Fransizlar
Nusayrileri kullanarak bolge lizerinde hakimiyet kurmaya ¢alismistir. Fransiz ihtilali
sliresince belli donemler harig, bagimsiz bir devlet olarak varlik gosteren Nusayrilerin
ekonomik ve sosyal seviyeleri Fransizlarin kendilerine tanimis oldugu imtiyazlar
sayesinde yiikselmistir. Hala azinlik olan Nusayriler artik {ilke siyasetinde aktif rol
oynamaya baglamiglar, daha sonraki yillarda ise Suriye siyasetini sekillendiren temel

unsur olmuslardir.'%

Nusayrilerin Suriye siyasetine girmesi Fransiz destegiyle dnce askeri sonra da
siyasi sahalara sizmalariyla ger¢eklesmistir. Bu donemde yetersiz ekonomik kosullar
sebebiyle ¢ocuklarma egitim aldiramayan ve iilke i¢inde ekonomik sahada ilerleme
imkan1 bulamayan Nusayriler tek careyi askeri alanda ilerlemekte bulmus ve subay
yetistirme gayretine girmistir. Bu alanda basaril bir ilerleme gostermelerinde siiphesiz
ki Fransa’min &nemli katkilart olmustur. Ulkeyi boliip hakimiyet kurma hedefine
hizmet edecek sekilde Nusayriler gibi kendilerine sadik azinlik gruplardan asker
devsirmeye ve onlar1 bu alanda desteklemeye baslamislardir. Tiim bunlar ilerleyen
donemlerde iilke hakimiyetini ele gecirecek Alevi kimligin olusmasina zemin

hazirlamustir. 1%

Fransizlarin destegiyle askeri alanda ilerlemeye baslayan Nusayriler aym
zamanda Baas Partisi kanallarini kullanarak iilke siyasetinde de rol oynamaya
baslamistir. Ulkedeki siyasi istikrarsizlik hem Suriye’de hem yakin cografyada sik sik

meydana gelen isyanlar, Lazkiye Nusayri/Alevilerinden General Hafiz Esed’in askeri

103 Bolat, “Fransa’nin Manda Idaresi Altinda Stiriye’nin Boliinmesi ve Aleviler Devleti”, 156-158.

104 Samir Saleh, Yakin Dénem Sirive Siyasetinde Nusayriler (Bingdl: Bingdl Universitesi, Sosyal
Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2023), 37-40.

105 yusuf Salih Korkmaz, fran- Siiriye Bolgesel lttifaki ve Arap Bahart Siirecine Yansimast (Istanbul:
Marmara Universitesi, Ortadogu Arastirmalar1 Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2018), 35.

33



darbeyi yapmasina uygun zemin hazirlamistir. Kasim 1970’te Hafiz Esed tarafindan
tilke kaderini degistiren ve ylizyillardir devam eden Siinni yonetimi ortadan kaldiran
askeri darbe meydana gelmistir. Boylece Suriye’nin ilk Nusayri devlet baskan1 Hafiz
Esed olmustur. Bu 6nemli gelisme sayesinde Nusayri/ Alevilerin Sii toplumun ve
dolayisiyla Miisliimanlarin bir pargasi olarak kabul edilmesi siyasi bir mesele olarak

tarih sahnesinde yerini almistir,}%®

1.2. Nusayri-Sii Siyasi Yakinlasmasinin Temelleri

Isnaaseriyye ile Nusariyye arasindaki iliskinin izleri hicri dérdiincii asra kadar
dayanmaktadir. Ancak bu iliski Serif Murtazd (6. 436/1044) ve Serif Radi
(6.406/1015) ’nin hocast olan Ebii’l-Feth Osman b. Cinni (6. 392/1002)’nin vefatindan
sonra kademeli olarak zayiflamis hatta tamamen kopma noktasina gelmistir. Iki gruba
yonelik baskici siyasetin iligkilerin kopmasinda temel rol oynadigi sdylenebilir.
Nusayriler dis dinamiklere ek olarak i¢ dinamiklerin de etkisiyle siyasi, kiiltiirel ve
dini alanlarda gerileme yasamis ve dis diinyayla irtibatin1 biiyiik oranda keserek kendi

kabuguna cekilmistir.*%’

Nusayriler ile Isnaaseriyye arasindaki iliskilerin yeniden canlanmasina yonelik
ilk adim, Nusari alimlerden Seyh Selam Biysin (6.1228/1813) tarafindan atilmistir. 19.
yiizyilin baslarinda Cebel Amil’deki Isndaseriyye mensuplariyla yazismalarda
bulunan Biysin, onlarla yakin dostluklar kurmus ve dostluk mesajlar1 vermistir. Ayrica
bu iki grup arasindaki kopukluktan sikayette bulunulmustur. Iki grup arasinda yeniden

yeseren bu temaslar Seyh Selman’in vefatiyla 1914 yilina kadar kesintiye ugramis

Isnaaseriyye ile kopusun baslamasindan sonra, Nusayriler hem Isnaaseriyye
tarafindan hem de Ehl-i siinnet tarafindan tekfir edilmistir. Nusayriler bunun
neticesinde kendilerini uzlete ¢ekerek disariya oldukga kapali hale gelmistir. Uzlet
durumu 19. yiizyilin sonlarina kadar devam etmistir. Ancak daha sonra “milli devlet”

kavraminin ortaya ¢ikmasi, modern donemin getirdigi bircok problemle ylizlesmek ve

196 Arikan, Ortadogu Analiz, 21-22.

107 Ahmet Sonay, “20. Asirdan Giiniimiize Usiili Imamiyye-Nusayriyye Iliskisi”, fhya Uluslararas
Islam Arastirmalart Dergisi 7/2 (Temmuz 2021), 840.

108 Sonay, “20. Asirdan Giiniimiize Ustli Imamiyye-Nusayriyye Iliskisi”, 840.

34



varliklarmi devam ettirmek icin bu firkanin igerisinden 1slah diisiincesi dogmustur.1%®
Yirminci yiizyiln ilk ¢eyreginde Siileyman el-Ahmed (5. 1942) ve Seyh Ibrahim
Abdiillatif (6. 1916) adindaki iki 1slahat adami toplumdaki kor taklide, cehalete ve batil
geleneklere savas agarak uzleti ve fikri durgunlugu kirmayi hedeflemislerdir. Bu
dogrultuda 1914 yilinda Cebel Amil’i ziyaret ederek isndaseriyye alimlerinden Seyh
Muhammed Hiiseyn Kasifiilgita ile tanismistir. Bu tanisma iki mezhebin uzun bir
aradan sonra birbirini yeniden tanimasina ve aradaki buzlarin eritilerek yeni bir
dostlugun kurulmasima zemin hazirlamistir.'*% Islah diisiincesinin esas hedefi; ana
damar Islam mezheplerinden uzak olan firkay1 uzletinden ¢ikararak ana damar
anlayisa yaklastirmak ve inang ilkelerini akli temeller lizerine yeniden kurmak
olmustur. Céziim bulunamayan meselelerde ise Isndaseriyye mezhebinin asillarina
donmeyi hedeflemislerdir. Zira bu durumun ger¢eklesmemesi, Nusayri inancinin
tahrif, hurafeler ve taklide maruz kalarak asil kimligini kaybetmesi tehlikesiyle kars1
karsiya gelmesine neden olacaktir. Bu tehlikelerden korunmak ve ¢6ziim iiretmek i¢in
Nusayri firkasini aslina dondiirmek ve Isnaaseriyye mezhebine asil olarak itimat etmek
fikrini ortaya ¢ikarmistir. Islah hareketleri ile ortaya ¢ikan bu diisiince ve yonelimler

iki mezhep arasinda yakinlasmanin yolunu agngtir.!!?

Yirminci yiizyilin ilk ¢eyreginde iki tarafin alimleri yazigsmalar vasitasiyla iki grup
arasinda iletisim ve etkilesim saglanmstir. iki grup arasindaki iliski bu ddSnemde daha
cok ilmi ve edebi zeminde ilerlemis olup siyasetin etkisinden uzaktir. Ancak yirminci
asrin ortalarina geldigimizde iliskinin seyrinin Isndaseriyye’nin Nusayriligi etkisi
altina alma yoniine doénmekte oldugu goriilmektedir.}'?> Bir sonraki baslikta

zikredilecek gelismeler bu yonelimi ispatlamaktadir.

1.3. Nusayrilik- Sia Ittifak
Islah hareketleri baslayip asla donme fikrinin uygulamaya gecilmesiyle birlikte
Seyh Ganem Yasin ve Abduhalmid Efendi gibi hareket 6nderleri tarafindan ilk Alevi
mescidi insa edilmistir. Boylece ilk defa gizli ibadetten agik ibadete gegilmeye

109 Abdurrahman Hayyir, Yakzatii'I-Miislimin el-Aleviyyin (Dimask: Kiitiib Zatii Faide, 1996), 45-50.
110 Sonay, “20. Asirdan Giiniimiize Ustli Imamiyye-Nusayriyye Iliskisi”, 841.

1 Hayyir, Yakzatii’l-Miislimin el- Aleviyyin, 45-50.

112 Sonay, “20. Asirdan Giiniimiize Ustli Imamiyye-Nusayriyye Iliskisi”, 844.

35



baglanmistir. Daha sonra Ali Abbas tarafindan Banyas sehrinde 120 Alevi 6grenciyi
ve alti hocay1 biinyesinde bulunduran ilk medrese kurulmustur. Bu hareketler
neticesinde Isndaseriyye mezhebine olan meyil artmistir. Dini 1slah hareketlerinin
olusturdugu bu ortamda ictimai uzlet, asiretlere intisap, cehalet ve fakirligi iyilestirme

icin Abdurrahman Hayyir 1925 yilinda “La tifiyye” cemiyyetini kurmustur.1*3

Alevi din adamlariin 1936’da ortak anlagmasi ile imzaladiklar1 bildirinin iki
bendinde Alevilerin akidesinin Islam akaidi oldugu belirtilmistir. Bu bildiriye gore her
Alevi Miisliimandir, kelime-i sahedeti sdyler ve buna inanir. islam’in bes riikniinii
yerine getirir. lkinci bendinde ise Islam’1 inkdr eden, Kuran’i inkar eden, Hz.
Peygamber’e inanmayan her Alevi, seriat nazarinda Alevi olarak sayilmaz. Miisliiman
Alevilere intisab1 da gegerli olmaz.*'* Bu bildiri Nusayrileri islam’dan uzaklastirma
gayesinde olan hocalara kars1 yazilmistir. Bir grup Nusayri alim, Fransa’ya bir dilekce
gondererek Alevi halkin, Siinni-Miisliiman halktan gelenekleri ve inanglar1 konusunda
ayrilan bir halk oldugunu bildirmistir. Buna karsin Alevi din adamlarina ek olarak
Stinni ve Hiristiyan din adamlari, siyasilerden olusan yaklasik elli isimle birlikte
Fransa’ya Alevilerin Miislliman olduklarini1 beyan eden ve vurgulayan bir dilekce
gondermislerdir.'*® 1938 yilinda ise on kadar Alevi din 6nderi, islam’da mezheplerinin
Ca‘fer es-Sadik ve tahir imamlarinin mezhebi oldigunu tekid eden bir bildiriyi
imzalamiglardir. Bu tarihi vesika Alevi- Nusayrilerin, Ca’feri Siasina intisap ettiklerini
gbsteren toplu bir beyani ifade etmektedir. Bu durum Isnaaseriyye’nin Nusayri firkasi
icerisinde yayilmasina izin veren bir iddianin artik bir olguya doniistiigiini

gostermektedir. 18

Bu olgu 1950 yilinda Lazkiye’de Abdurrahman Hayyir’in Ca‘feri-Islami Cemiyeti
kurmasina ortam hazirlamistir. Bu cemiyet daha sonra Isndaseriyye’nin Nusayri
mezhebi icerisinde yayilmasi noktasinda ¢ok 6nemli bir rol oynamis ve Siilesme

hareketinin aslin1 olusturmustur. Daha sonra 1slah hareketi onderleri Irak ve iran’da

113 Abdurrahman el-Hac, el-Ba ‘sii’s-Sii fi Siriye 1919-2007 (Beyrut: es-Sebeketii’l-Arabiyyeti 1i’l-
Ebhés ve’n- Nesr, 2017), 50.

14 Kollektif, el-Miislimin el-Aleviyyiin Siatii Ehl-i’l-beyt: Beydnu akideti’l-aleviyyin (Daru’l-ultim li’t-
tahkik, 1999), 9.

U5 o|_Hac, el-Ba ‘sii 's-Sii fi Siiriye 1919-2007, 50-51.

116 o|_Hac, el-Ba ‘sii s-Sif fi Siirive 1919-2007, 53.

36



dini merciler arasinda iligkiler tesis etmeye baglamislardir. Bu iligkiler Nusayriler i¢in
Irak ve Iran arasinda yeni dini hareketlere kapi aralanmistir. Nitekim, bu iliskiler
neticesinde 1961 yilinda Seyh Muhammed Cevad Mugniye, Cebeli Aleviyyine ziyaret
gerceklestirmis, durumlarimi  6grenmis ve Mercii Seyyid Muhsin el-Hakime,

Nusayrilerin Sii inancin1 gergekten benimsediklerine dair gézlemlerini aktarmgtir. 17

Hafiz Esed’in 1971 yilinda Suriye devlet baskani olmasiyla birlikte Nusayriler
ile Isndaseriyye arasindaki iliskiler yeni bir siirece girmistir. Oyle ki; Alevi kdkenli bir
kisinin devlet bagkan1 olmasi, Seleflerin tepkisine neden olmus ve Alevilik aleyhinde
karalamalara neden olmustur. Seleflerin karalamalar1 ve iftiralarina kars: Alevi din
adamlari, 1972 yilinda “Beydnu ‘Akideti’l-Miislimin el- ‘Aleviyyin” adinda bir bildiri
yayinlayarak Isndaseriyye ile ayn1 safta olduklarini ilan etmislerdir.}'® Bu bildirinin 6n
sOziinii ustli alimlerden Seyyid Hasan Mehdi es- Sirdzi’nin yazmasi bu durumun en

giiclii gostergesidir. Sirdzi’ye sunulan bu bildiride birka¢ husus dikkat cekmektedir:

Bu husullardan ilki, imami-Ca‘feri mezhebinin asil oldugunun, Alevi
toplulugunun da onun bir kolu oldugunun teyit edilmesidir. Buna gore toplulugun
ictihat esaslarinda ve teferruatinda bu mezhebe miiracaat etmesi hak ve kaginilmaz bir

gorevdir.

Ikinci olarak Siiligin aslina doniis icin bu teyit, yiizlerce yildir iki mezhep
arasindaki rekabetin, ¢atismanin ve kesismenin sebebini tamamen siyasi konulara

baglayarak Sil mezhebi ile Nusayrilik arasindaki bagin gerekliligini teyit etmistir.

Ugiincii olarak bu bildirinin Isndaseriyye’nin dayandigi Ca‘feri mezhebinin
akaidini serh ederken dikkate deger bir sekilde detaylandirilmis olmasidir. On iki
imamin hepsinin isimleri zikredilmis hatta farz ve miistehap namazlarin rekat sayisina

bile deginilmistir.

Son olarak, bildiride ser’i kaynaklara iliskin bir agiklama yapilmasi ve dort

kaynagin oldugunun belirtilmesidir. Bu dért kaynak; Kur’an, Siinnet, icma ve Akildir.

17 e]-Hac, el-Ba ‘sii’s-Sii fi Siiriye 1919-2007, 53-70; Sonay, “20. Asirdan Giiniimiize Us{li Imamiyye-
Nusayriyye iligkisi”, 848.

18 Kollektif, el-Miislimiin el-Aleviyyin Siatii Ehl-i’l-beyt: Beyanu akideti’l-aleviyyin; Sonay, “20.
Asirdan Giiniimiize Ustli Imamiyye-Nusayriyye iliskisi”, 849.

37



Sii kaynaklar yalnizca bunlardan olusmamasina ragmen Siinni anlayisa yaklagsmak i¢in
imamet gibi bazi tesri’ kaynaklar zikredilmemistir. Bagka bir ifadeyle bu vesika, ismet
sahibi Peygamber’in (s.a.v.) sozlinde temsil edilip en dnde gelen Sii kaynagini,
sonrasinda da on iki imami gérmezden gelmis ve siinnetten s6z etmekle yetinmistir.
Zira Siinnet sadece Peygamber Efendimiz’e (s.a.v.) nispet edilir. Ayrica kaynak olarak
icmadan s6z edilmistir. Oysaki icmanin Sii degil Siinni ser’i kaynaklarindan oldugu
bilinmektedir. Sii bir fakih bunu bagimsiz bir ser’i kaynak olarak gormez. Kur’an
hakkinda ise Ehl-i siinnet akidesinin Kur’an’in ekleme ve ¢ikarmadan korunmus

olmas1 inancin1 icermesi, imamiyye Siilerinin inancina aykiridir.

Bu bildiri Nusayrilik ile Imamiyye arasinda inangsal bir yakinlasma ve Sii
kokenli olma fikrine meyilli Alevi dini reformu destekleme egilimine delalet
etmektedir.!?® Sanki iki toplum arasindaki gatisma ¢agimin bitisini ve iletisim ¢agmin
gelisini goren bu fikir, su sozle temsil edilmistir: “Tarihte eski meseleleri kurcalamaya
gerek yok, ciinkii onlar fitne uyandiricidir.” Bununla da yetinilmeyip tiizerine
eklemeler yapilmis ve Aleviligi aslina baglayan kisi iftira sahibi ve zalim olmakla
suglanmigtir. Ister Alevi akidesini agiklayici kitaplar yazarak isterse firkalarm
kitaplarinda asillar1 ve ortaya c¢ikma kosullar1 hakkinda anlatilanlar konusunda
siipheye diisiirerek bu fikri var giiciiyle yaymaya ¢alismstir. 12° Bu fikir Alevilerin
kitaplarinda da giiclii bir sekilde yankilanmis ve tesirli olmustur. Bu yiizden onlarin
her zaman Isnaaseriyye’ye bagliliklarmi teyit etme ¢abasinda olduklari goriilmektedir.
Isndaseriyye ile Aleviler arasinda temel bazi ihtilaflarmn var oldugu agiktir. Ancak
donemin siyasi konjonktiirii, farklarin g6z ardi edilmesini ve iki mezhep alimlerinin

ortak hareket etmesini gerektirmis goziikmektedir.'?*

Dolayisiyla kanaatimizce de Alevileri isndaseriyye ile bir araya getiren sey,
iddia edildigi gibi inangsal bir bag ya da tek bir inangtan gelmeleri degildir. Bir 6nceki
boliimde, Isndaseriyye mezhep imamlarinin, Alevilerin ilk lideri Muhammed b.

Nusayr en-Nemiri’yi nasil reddettiklerini gérmiistiik. Ciinkii ibnii’n-Nusayr, asilsiz

119 el-Hac, el-Ba ‘sii’s-Sii fi Siriye 1919-2007,49-57.

120 Abdurrahman Hayyir, ‘Akidetund ve vikiund nahnu’l-Miislimin el-Ca ‘feriyyin el-‘Aleviyyin
(Dimagk: Kiitiib Zatii Faide, 1994), 58.

121 Sonay, “20. Asirdan Giiniimiize Ustli Imamiyye-Nusayriyye Iliskisi”, 849.

38



iddialarin1 abartip imamlarin agzindan yalan sdylemis, onlara yakismayan seyleri
atfetmis, sonrasinda da kendisinin gonderilmis bir peygamber oldugunu ve onu Ali b.
Muhammed el-Askeri gonderdigini iddia etmistir. iki taraf arasindaki ge¢misten gelen
tiim bu anlagmazlik ve ayriliklarin, onlar1 tek bir inang veya diisiince etrafinda bir araya
getirmesi miimkiin degildir. O halde bu iki muhalif grubu bir araya getiren siyasetten

baska bir sey degildir.

Abdurrahman Hayyir (5. 1986) yukarida zikrettigimiz Isndaseriyye’ye
bagliliklarini teyit etme ¢abasinda olan isimlerin en baginda gelenlerden biridir. O, “el-
Aleviyyiin si'atu EhI-i'l-beyt” adinda bir kitap telif ederek Alevilerin Siiligini
vurgulamak istemistir. Diger bir kitab1 olan *““‘Akidetund ve vaki‘una nahnu’l-

Miislimin el-Ca feriyyin el- ‘Aleviyyin” da soyle demektedir:

“Daha oOnce belirtilen tim durumlarda, en haksiz su¢lamalari ¢iirlitmek ve
Alevilerin Ca‘feri mezhebine mensup Miisliimanlar oldugunu delil ve kanitlarla
ispatlamak i¢in atismalara, tartismalara ve yazismalara katilmak zorunda kaldim
ve hala da dyleyim.”*?? Ayrica yine bu eserinde bir grup Alevi Miisliiman alimin
su sozlerini de aktardi: “Bu iftira, tevhid ehli bir topluluk olan Alevilere karsi
atilmig bir iftiradir. Kaynagi ne olursa olsun, bu iftiray1 reddediyor ve sdyle cevap

veriyoruz: Islam’da mezhebimiz, imam Ca‘fer-i Sadik ve tahir imamlardir (a.s).

Bizim akidemiz budur. Biz Aleviler, tevhid ehliyiz.”%

Hayyir kitabinda Aleviler ile Imamiyye arasindaki anlasmazligin sebebini de ele
almig, fakat bunu firkalarin iki topluluk arasindaki inang¢ farkliligini ifade eden
kitaplarinda, makalelerinde ve $ii ricalinde anlatilanlardan farkli bir sekilde
zikretmistir. Hayyir, iki topluluk arasindaki anlasmazligin nedenini s6yle aciklamistir:
“Alevi-Ca‘feri Miisliman gruplarn tasavvuf tarikatlarindaki asirilik hastaligindan
kurtulamadi.” Yani bazi zamanlarda Aleviler, Ca‘feri fikhim1 6grenmek yerine
tasavvufla mesgul olmustur. Diger zamanlarda ise anlagmazlik Osmanli Devleti’nin

tutumu nedeniyle ¢ikmistir. Bu duruma su soziiyle isaret etmektedir:

122 Hayyir, ‘Akidetund ve vakiund nahnu’l-Miislimin el-Ca ‘feriyyin el- ‘Aleviyyin, 16.
128 Hayyir, ‘Akidetund ve vakiund nahnu’l-Miislimin el-Ca ‘feriyyin el- ‘Aleviyyin, 47.

39



“Osmanli Devleti’nin Ca‘feri mezhebinin gegerliligini tanimamasi ve hatta
Ozellikle Fransiz mandasi tarafindan yeni bir isim verilen “Aleviler” ile kendi
adlarma Suriye kiyilarinda bir devletcik icat edenler arasinda verdigi hiikiimler
geregince Osmanli Devleti’nin onlarin unsurlariyla miicadele etmesi bu
anlagsmazliga sebep olmustur. Buna ragmen Ca‘feri Miisliimanlari, Osmanl
idaresi stirecindeki baskilara ve zorunlu izolasyona karsin, Ehl-i beyt imamlarinin

velayetine tutunmus, hatta onlar1 fikhi miiracaattan mahrum birakan bu

uzaklasma onlarin imamlara kars1 sevgisini giiclendirmistir.”?

Liibnan Yiiksek Sii islam Meclisi Baskan1 Seyyid Musa es-Sadr’m (6.1978),
1973 yilinda Trablus’taki Alevilere yonelik ciddi bir agilim baslattigi goriilmiistiir.
Ikinci sinif vatandas muamelesi goren ve devlet kademelerinde gérev alamayan
Alevilerin magduriyetlerini gidererek Siilerle esit haklara sahip olacaklarin
vadetmistir. 1972°de Yiiksek Sii Islam Meclisi’nde bir toplant1 diizenlenerek Sii ve
Alevi isimlerinin Ca’ferl grubunun cografi iki ismi oldugu noktasinda ittifak
edilmistir. Bu toplantida ayrica; Ca’feri mahkemelerin Sii ve Alevilerin davalarina
bakma yetkisi, devlet kadrolarinda istihdam konusunda esitlik, Alevi miiftiiniin gérev
yapacagl fetva merkezinin kurulmasi ve Aleviler i¢in bir milletvekili kontenjani
acilmasi gibi kararlar alinmistir.}?® Aleviler vatandaslik haklarmin korunmasi i¢in Ali
Yusuf Id 6nderliginde 1973 yilinda “Hareketii’s-Sebab el- Alevi” adli bir hareket
baslatmistir. Liibnan i¢ savasinin bitmesiyle Taif anlagsmasi imzalanmis ve Aleviler

haklarina kavusmuslardir.?®

1979 yilina gelindiginde, Imam Humeyni’nin Tahran’a déniisiinde yaptig ilk is,
Imam Musa Sadr’in Suriyeli Alevilerle ilgili fetvasmni onaylamak olmustur. Daha
sonra Hafiz Esed ile stratejik ve siyasi bir ittifak belgesi imzalayarak onun liderligini

desteklemis ve Iran’m &nderliginde biiyiik bir mezhepsel ittifak olusturmustur,

Veliyyi fakih’in saginda dedikleri gibi Suriye’deki Alevi Nusayri rejimi, solunda
ise Sii azinligin bulundugu Bahreyn, Liibnan, Yemen, Kuveyt ve Suudi Arabistan’da

kaos ve kargasa yayan Siinni rejimi bulunmaktaydi. 1980°deki Iran-Irak savas,

124 Hayyir, ‘Akidetund ve vakiund nahnu’l-Miislimin el-Ca ‘feriyyin el- ‘Aleviyyin, 68.
125 Hidir Muhammed Nebha, Cebelii’l- ‘Aleviyyin ve Cebelii Amil (Beyrut: Mensirat Difaf, 2013), 10.
126 Sonay, “20. Asirdan Giiniimiize Ustli Imamiyye-Nusayriyye Iliskisi”, 850.

40



Humeyni ile Esed arasindaki bu ittifakin dogasini ve aralarindaki gizli siyasi
anlasmanin maddelerini ortaya koymustur. Iran’la yapilan savasta tiim Araplar Irak’1
desteklerken, Suriye rejimi Arap ve Islam iimmetinin birligine ve duygularma kars
Iran’m yaninda yer almistir. Bu tutum, mezhepgi ittifakin giiciiniin ve kuvvetinin kesin

delili olmustur.t?’

Bu ittifak Tahran’dan Giiney Liibnan’a kadar uzanan bir Sii ekseninin
kurulmasina katkida bulunmustur.'?® iddia edilen yakinlagma ve birlik, bolgesel bir Sii
ittifaki kurmay1 planlamis ve bu ittifak, Isndaseriyye’nin goriislerini sadece Nusayri
mezhebinin mensuplar1 arasinda degil, ayn1 zamanda toplumun tamami arasinda
yaymanin bir yolu olmustur. Bu diisiince, kuskusuz iran’la baglantili Isnaaseriyye
niifuzunun giiclenmesinde de etkisi olacaktir. S6yle ki; iki mezhep arasindaki iliskiyi
fiilen pekistiren ilk kisi olan Hasan Mehdi es-Sirazi, 1976°da Zeynebiyye ilim Havzas1
adiyla bilinen, Suriye’deki Siiler i¢in yiiksek din egitimi veren ilk havzay1 kurmustur.
Bu sayede Sii misyonerlik ¢abalarini Alevi Suriye’nin i¢ bolgelerine yonlendirmeyi

basarmustir.*?°

21. yiizyiln baslarinda Arap-Islam diinyasinda yasanan siyasi olaylar
Isnaaseriyye ile Nusayriler arasindaki yakinlasmanin artmasiyla sonuglanmustir.
Nebha, Liibnan Hizbullahi’nin 2006°da Israil karsisinda gosterdigi basarmin Aleviler
{izerinde olumlu tesir biraktigmi tespit etmistir.'®® 2011 yilinda Arap Bahan
olaylariin baglamasi, iki grup arasindaki iliskiyi stratejik bir konuma tasimistir. Bu
iki grup varliklarini tehdit eden Arap Bahari operasyonuna karsi direnis cephesinde
konumlandirarak siki1 bir is birligine girismislerdir. Suriye’deki i¢ savastan iki y1l sonra
2013 yilinda Hizbullah, Alevi Bessar Esed’in yonetimine destek vermek amaciyla
Suriye topraklarina girmistir. Hizbullah’in Esed’e destegi giinlimiizde de devam
etmektedir. Siyasi arenadaki bu birlik ve iyi iliskiler dini sahaya da yansimstir. Iki
grubun alimleri daha ¢ok iki grup arasindaki ortak noktalar1 6n plana ¢ikarmislardir.

Iki grubun din alimleri gesitli gayelerle birbirlerini ziyaret etmeye devam etmislerdir.

127 News Center, “MAaza Yecri fi Striye” (Erisim 5 Ocak 2024), Serefiiddin, en-Nusayriyye, 210.

128 a]-Burhan, “et-Tehaliifii’s-Sii en-Nusayri” (Erisim 6 Ocak 2024).

129 o|_Hac, el-Ba ‘sii s-Sif fi Sirive 1919-2007, 35.

130 Nebha, Cebelii’l- ‘Aleviyyin ve Cebelii Amil, 35; Sonay, “20. Asirdan Giiniimiize Usili Imamiyye-
Nusayriyye ligkisi”, 853.

41



fran’in ve Siilerin hem siyasi hem de dini etkisi giiniimiize kadar artarak devam

etmistir. '3

131 Sonay, “20. Asirdan Giiniimiize Ustli imamiyye-Nusayriyye Iliskisi”, 854-855.

42



UCUNCU BOLUM
NUSAYRILER iLE IMAMIYYE SIILERI ARASINDAKI DINi ve
SIYASI ILISKININ SONUCLARI

1. NUSAYRILER ve IMAMIYYE SIiLERI ARASINDAKI DIiNi
ILISKININ SONUCLARI

1.1. Dini Egitim

Nusayri mezhebi ile Imamiyye Siileri arasindaki dini yakinlagsmanimn en énemli
sonuglarindan birisi dini egitim alaninda olmustur. Yetenekli Aleviler, Kum sehrindeki
medreselerde okumaya tesvik edilerek oraya egitim almaya gonderilmistir. 1980
yilinda yaklasik bes yiiz Alevi gencinin Ca‘ferl mezhebinde uzmanlagmalari i¢in dini
kurumlarda egitim gormeleri yoniinde bir karar alinmigtir. Bunun neticesinde bu
gengler, S1a’nin fikirlerini benimseyerek ve onlarin inanglarini kabullenerek tilkelerine
geri donmiislerdir. Boylece Alevi toplulugu arasinda belirgin bir Sii akimi tesis edilmis

ve Sia’nin itikadi goriisleri yayginlik kazanmugtir.%?

Dini egitim alaninda ikinci 6nemli etkisi ise Suriye’de ilmi havzalarin kurulmasi
olmustur. Havzalar akademik enstitlilere benzer bir egitim kurumu olup davetci
yetistirmek i¢in ¢alisan Sii arastirma merkezleridir. Ancak havzalar Sii mezhebini
yaymak lizere ¢alistigindan Siilestirme ¢alismalari i¢in 6zellikle Suriye’de her zaman
bir baslangic noktas1 olmustur. Iran kdkenli Irak dini mercii Muhammed Hasan Mehdi
el-Hiiseyni el-Sirazi, 1976 yilinda Seyyide Zeyneb bolgesinde Sii havzasini kuran ilk
kisi olarak kabul edilmektedir. 1995-2000 yillar1 arasinda Seyyide Zeyneb bolgesinde
besten fazla havza kurulmus, yapilan arastirmalara gére bu say1 2001-2006 arasinda
12°den fazla havzaya ve dini egitimin yapildig1 li¢ enstitilye kadar ¢ikmugtir. Tiim
milletlerden $ii 6grencilerin burada iicretsiz egitim goérmesini cazip hale getirmek,
onlar1 Suriye’ye yerlesmeye, Suriye vatandasligi almaya ve Sii mezhebine davette
bulunmaya tesvik etmek i¢in ¢alisan havzalarin sayis1 69’a ulagmistir. Bu havzalardan

Zeynebiyye, Imam Humeyni, el-Murtaza ve Ehl-i beyt havzalar1 en énde gelenlerdir.

132 ¢|-Hac, el-Ba ‘sii s-Sii fi Sirive 1919-2007, 53-63.

43



Konusu gegen ilmi havzalarin; Stinni dini egitimi zayiflatmak, Sii dini egitim
kurumlarimi giiclendirmek, Siiligin havzalardan mezun olan &grenciler vasitasiyla
yayilip insanlar arasinda kabul goérmesi gibi hedefleri bulunmaktaydi. ki mezhep
arasinda gerceklesen yakinlagsma projesinin devami dini egitimin esasini olusturan bu
havzalarla saglanmistir. Bu havzalarda Sii inang {izerine egitilen d6grencilerin Siilerle

iyi iligkilerin devami konusunda olumlu etkisi olmustur.**®

Dini miiesseselerin yerlestirdigi yakinlik, 1990-1993 yillarinda Hizbullah’in
davetgilerinin ve alimlerinin yoniinii Suriye’ye ¢evirmesine ve Suriye’de Siiligi yayma
faaliyetlerine ortam saglamistir. Daha sonra Sii mollalar dersler ve konferanslar
vermek i¢in Sam’a gelip Sii misyonerliginde aktif rol iistlenmislerdir. Bu kimseler
daha ¢ok el-Emin ve Seyyide Zeyneb mabhallelerine yerlesmis ve pek ¢ok Sii
Hiiseyniyesi ve kiitliphanesi agmiglardir. Hatta bu yerlesme dyle bir hale gelmistir ki
Seyyide Zeyneb, sanki Suriye’nin Kum sehri olacakmig gibi goriinen bir dizi havzanin
insasina ve kurulmasina tanik olmustur.!3* Bu da Sii faaliyetinin benzeri goriilmemis

bir sekilde yayilmasina katkida bulunmustur.

1.2. Dini Medya

Nusayriler ile Siiler arasindaki yakinlagsmay1 giiglendirmek amaciyla Suriye
resmi televizyonu cuma giinii Irakli Sii vaiz Abdiilhamid el-Muhécir’e haftalik bir
boliim tahsis etmistir. Boylece iki mezhep arasindaki yakinlagsma yalnizca ilim
talebeleriyle miinhasir kalmamais, Sii hareketi biiyiitiip kdylere ve tasraya, 6zellikle de
dini ilim tahsil eden 6grencilere ulastirmay1 amaglamistir. Iran Miistesarligi’ndan
Seyyide Zeyneb’deki Sii kiitiiphanelerin miidavimlerine kadar Suriye’deki Sii
kurumlara yaklagan herkese Kum’da egitim teklifleri yagmaya baslamistir. Sii
diisiincesiyle ilgilenen her Suriyeli i¢cin sunulan bu calisma tekliflerine herkes

katilmaktadir. Is bununla da bitmemis, Suriye geneline yayilan bu misyonerlik

133 o]-Hac, el-Ba ‘sii s-Sit fi Stirive 1919-2007, 64-65; Abdu’s-Settir Al- Hiiseyin, Tahzirii’I-Beriyye min
Nesdti’s-Siati fi Suriye (Misir: Daru’l-Muhaddisin, 2007), 67; Sabah el-Musevi, es-Suubiyyetii fi
Mendahici’l-Havzati’d-Diniyye ve Edebiyyati’l-Kiyadeti’l-Iraniyye (Kuveyt: Muntede’l-Miifekkirin el-
Miislimin, 2013), 52.

134 el-Hac, el-Ba ‘sii ’s-Sii fi Striye 1919-2007, 77.

44



hareketi sonucunda yiizlerce Suriyeli is¢i Siilesmistir. Daha sonra aslen Suriyeli Siiler,

Hiiseyniyye ve Sii okullarinda acik Sif faaliyetleri yiiriitmeye baslamigtir.1%

1.3. Tiirbe ve Mezarlar

Is bununla da kalmamus, Siilere mezar ve tiirbeler tahsis edilerek onlarin siarlarimi
canlandirmasina imkan tanmmustir. Ehl-i beyt’in kaybolan tiirbelerini yeniden
canlandirmak i¢in kazilar yapilmaya baslanmus, Iranli mollalar bir dizi dnemli ve ihmal
edilmis tiirbeyi kesfederek tekrardan ziyarete kazandirmistir. Bunlarin basinda
gelenler, Seyyide Zeyneb’in tiirbesi, el-Amara el-Cevaniyye mahallesindeki Seyyide
Rukiyye’nin tiirbesi, Sam kirsalindaki Adra kdyilinde sahabe Uday el-Kindi’nin

tiirbeleridir. 36

1995 yilinda, Iranh ve Irakli dini merciilerin, Iranli kiiltiir miistesarlarmin ve Sii
vaizlerin, Suriye’nin Cezire bdlgelerindeki cesitli yerlerinde, Humus ve Dera’da Sii
varligimmi desteklemek ve genisletmek amaciyla Sii varligmin zayif oldugu yerlere
tekrar tekrar ziyaretlerine tanik olunmustur. Ammar b. Yasir’in Rakka kentindeki
tiirbesi ve daha oOnceki tiirbelerde oldugu gibi Siiler goziinii isgale c¢evirdiginde
olaganiistii ilgi gormiistiir. Sasirtic1 olan, Hafiz Esed’in 1988’de Iran hiikiimetinin
sahabe Ammar b. Yasir’in (r.a) tiirbesinin bakimini iistlenme talebini kabul etmesidir.
Ayrica onun tiirbesinin yani sira bu proje sahabe Ubey b. Kays en-Nehai’nin ve
tabiinden Veysel Karant tiirbesinin restorasyonu ile genisletilmesini ve Siilerin kutsal

tiirbelerinden biri oluncaya kadar iizerine biiyiik bir mescit insasin1 da igermektedir.3’

Oyle goriiniiyor ki, tiirbelerin Siiler tarafindan ele gegirilmesi, ezilen 6liilerinin
trajik tarihinin, Ehl-i beyt’in hegemonyasinin ve baskalarinin iligkileri igin 6zellikle
de Siinniler i¢in herhangi bir mesruiyetin reddedilmesinin i¢ine batmis olan S$ii
bilincinin biinyesinde anlasilabilir bir durumdur. Mesele tiirbelerin ele gegirilmesiyle
sinirl kalmayip tarihi temeli olmayan tiirbeler olusturup onlar1 kontrol etmekle daha

da ileriye gidilmistir. Darayya sehrindeki Seyyide Siikeyne binti Ali b. Ebi Talib’in

185 e]-Hac, el-Ba ‘sii’s-Sii fi Stirive 1919-2007, 68-70; Harmoon Center, “ Muheddidatii’l-Viicudi’l-Trani
f1 Striye” (Erisim: 5 Subat 2024).

13 e|_Hac, el-Ba ‘sii s-Sii fi Sirive 1919-2007, 70-74.

187 el-Hac, el-Ba‘sii’s-Sii fi Siriye 1919-2007, 82-90; Merkez Umeyye 1i’l-Buhilis ve’d-Dirasati’l-
[stiraticiyye, “ el-Makamatii’s-Siiyye er-Reisiyye fi Striye” (Erisim: 7 Subat 2024).

45



tiirbesi ve Halep’teki Muhsin b. el-Hasan b. Ali b. Eb1 Talib’in tiirbesi bu tiirbelere
ornektir. Tirbelerin gorkemli bir mekan seklinde yeniden insa edilmesi ve
genisletilmesi, Sillesme hareketinin yayilmasinda etkisi olmustur. Merciiler ile
misyonerler bu tlirbeleri tanitmis, buralar1 kutsayan ziyaretcilerin ilgisini artirmis ve
dolayisiyla burasi bir Sii misyonerlik merkezine doniismiistiir. Dini merciiler, tiirbenin

yaninda ikamet i¢in Hiiseyniyyatlar ve medreseler agma calismalarina baglamigtir.138

1.4. Hiiseyniyye

Babasinin ardindan Bessar Esed’1n iktidara gelmesi i¢in hazirliklar baslayinca iran
Siileri bu konuyla yakindan ilgilenmislerdir. Iran Siileri ile Suriye Siileri, 6zellikle de
Alevi Siiler ile Suriye topraklarinda dini egitim alan ve din propagandasi yapan Suriye,
Irak ve Iran’daki Siiler arasinda giiclii baglar kurmuslardir. Kendisini bizzat baskanlik
sarayinda ziyaret etmislerdir. Bu ziyaretler dini, sosyal ve siyasi vesilelerle

tekrarlanmustir.

Hafiz Esed oliip Bessar Esed iktidara geldiginde Siilerle iliskilerinde ayni
yaklagimi siirdiirmiis hatta onlara eskisinden daha fazla ayricalik taninmistir. Mollalar,
yeni ogul cumhurbagskani ile gii¢lii iliskiler kurmaya baglamis ve alisilmadik bir adim
atarak onay ve giivenlik izni almiglardir. Boylece hi¢bir makamdan izin almadan ve
denetimsiz olarak bilimsel seminerler ve Hiiseyniyye diizenleyecek tesisler kurmaya
baslamislardir. Denetimin s6z konusu oldugu yerlerde ise kamu yatirim kurumundan
ticari isletme ruhsati alarak fabrika veya isletme kurmak veya ticari faaliyet yiiriitmek
yerine ruhsatin niteligine aykir1 olarak Hiiseyniyye olarak kullanmis, sadece Siyasi

Giivenlik Ofisi’nden giivenlik izni almak i¢in girisimde bulunmuslardir.

30 yili agkin bir siire boyunca yaptiklar: dini egitim faaliyetlerine gelince, bunlar
onceden ilgili makamlardan izin almaksizin yiiriitiiliirken, aslinda 30 yillik siiregte bu

resmi onaylarin sayisi bir elin parmaklarin1 gegmemistir. Faaliyetlerinin ¢cogu, siyasi

138 el-Hac, el-Ba'sii’s-Sii fi Siriye 1919-2007, 82-90; Merkez Umeyye 1i’l-Buhiis ve’d-Dirasati’l-
[stiraticiyye, “ el-Makamatii’s-Siiyye er-Reisiyye fi Striye”.

46



ve glivenlik nedenleriyle 6zel istisnalar ve bizzat bagkanin dogrudan emirleri yoluyla

gerceklesmistir. 1

2001 yilinda dini enstitiilerin kurulusuna yeniden baglanmasindan bu yana
Hiiseyniyyelerin ve havzalarin kurulusu ve insaati durmamistir. Hatta bu durum, bu
tiir dini kurumlarin kurulmasmi diizenleyen talimat ve yasalarin dogal olmayan
giivenlik ve idari yansimalari 1s1ginda Sii mezhebine ait dini yonelimli enstitiiler,
fakiilteler ve tiniversiteler insa etmeye doniismiistiir. Boylece Sii dini mercileri Suriye
topraklarinin her yerine yayilmistir. Biitlin bunlar uzun vadede Siilerin niifuzunun
pekistirilmesine ve bir¢ok cahil, zayif, basit ve muhtag insanlarin zihinleri {izerindeki

kontrollerinin pekistirilmesine katkida bulunmustur. 4

Bu nedenle Esed’in saltanati donemi, Suriye’deki Siilerin kiiltiirel ve dini etkisinin
yayllmasi i¢in altin donem olarak degerlendirilebilir. 2000 yilindan itibaren,
Hiiseyniyyelerin insasinda benzeri goriilmemis yeni bir hareket baslatilmistir. Bu
ylizden Hiiseyniyyeler, vakiflara kayithh olmadiklar1 ve vakiflarla higbir iligkileri
bulunmadigi ig¢in Sii dini térenlerinin ihyasinda hayal edilemeyecek comertligin
yasandig1 bir mekan haline gelmislerdir. Cogunlugu Siinni olan bir {ilkede bu Siilerin
niifuzunun kisitlanmasi yerine, Vakiflar Bakanligi’nin tiim Siinni ibadetler ve dini
torenlerle ilgili dayattig1 kat1 kurallarin aksine onlara; iilkede serbestlik taninmis, 6zel
ayricaliklar verilmis, faaliyetlerini ve Sii dini ritiiellerini yerine getirmeleri konusunda
tam bir 6zgiirliik saglanmistir.}*! Bu siyasetin bir sonucu olarak Siinni yap1 yok edilmis
ve Suriye’deki liderlik rolleri kisitlanmistir. Mevcut hakim otorite olup bitenlere karsi

herhangi bir ahlaki veya degersel bir sorumluluk hissetmemistir.142

1.5. Dini Propaganda
Onceki béliimlerde bahsi gecen calismalarin bir sonucu olarak Sii ritiielleri,
benzeri goriilmemis bir sekilde devletin zahiren yaptig bir yiiriiylis gibi alenen yapilir

hale gelmistir. Kuskusuz bu konularin $iiligin yayilmasinda etkisi ve iliskisi olmustur.

1389 e]-Hac, el-Ba'sii’s-Sii fi Sirive 1919-2007, 98; el-Kudsii’l-Arabi, “Irin ve Ma‘reketiiha el-
Akaidiyye’l-Kiibra fi Sariye” (Erisim 12 Subat 2024).

140 e]-Hac, el-Ba ‘sii’s-Sii fi Stiriye 1919-2007, 98-100.

41 Halid es-Sindavi, et-Teseyyu'fi Siiriye Leyse Hurdfe, ¢ev. Hamed el-Isa (Dubai: Daru Medarik li’n-
Nesr, 2014), 80.

M2 o|_Hac, el-Ba sii 's-$if fi Sirive 1919-2007, 98-102.

47



Zira devlet gegitleri ve ylirliylislerinin diizenlenmesi, Ehl-i beyt’in maruz kaldigi
zulmii géstermeyi amaglayan dini torenlerden biri olmasinin yani sira, Sii mezhebinin
davet ve propagandasinin da en énemli araglarindan birisi olmustur. Sii misyonerlik
faaliyetlerinde ve muhtesem kutsal gosterilerde faaliyet yliriiten Suriye’deki en 6nde
gelen Sii kurumlar arasinda sunlar vardir: Ehl-i Beyt Hizmet Kurumu, Ali el-Asgar
Kerbela Genglik Kurumu, el-Muhtar es-Sekafi Kurumu, Imam es-Sadik Genglik
Kurumu, el-Betil et-Tahira Kurumu, Ca‘fer et-Tayyar’in Genglik Kurumu, Imam
Hiiseyin Cadir Kurumu ve Ehl-i beyt Genglik Kurumu. Sam topraklarinda Imamiyye
inancinin Sif davetinde ve misyonerliginde ayak izini tespit etmek i¢in Iran ve Irak taki

Sii merciler arasindaki rekabet, daha fazla dini kurumlarin kurulmasina yol agmistir.43

Bunun yaninda S$ii cemiyetlerine, aldiklar1 bagislarin hesabi sorulmadan ve
denetimi yapilmadan giivenlik lisanslar1 verilmesine karsin Siinni anlayisi ihya etmek
isteyen cemiyetlere kars1 ayn1 miisamahakar tavir gosterilmemistir. Mesele bununla
sinirlt kalmamuis, bakanliklar ve devlet kurumlart Siilesmistir ve Stinni dini kurumlar
bir¢ok vesileyle zayiflatilmistir. Bunun en bariz 6rnegi, Siinniler i¢in ser’i egitim veren
yeni orta dgretim okulunun agilmasinin engellenmesidir. $ii egitim kurumlarinin
giiclendirilmesi ve onlara digsaridan finansman saglanmasina karsin Siinni ser’i egitimi
icin Miisliman veya Arap kardeslerden gelecek herhangi bir dis finansman
engellenmistir. Suriyeli olmayanlarin bu okullara kabul edilmesi engellenmistir. Bu
engelleme, yurt digindaki ilgili bakanliklarin Siilerin dini egitim verdikleri okullardan

birgogunu tanimalarina ragmen yapilmistir.'44

Stinni ¢ogunlugun, rejimin kendilerine kars1 uyguladigi mezhepsel ayrimciligini
acikca hissetmesi olumsuz sonuglara yol acmustir. Ozellikle Sii toplumu ve
kurumlarinin bu uygulamalar1 ve buna paralel mezhepsel giivenlik uygulamalar1 Stinni
cogunlugun ruhunda derin psikolojik etkiler birakmistir. Dolayisiyla Sii topluluguna

yonelik oftke ve kirginlik duygular patlayarak, Suriye topraklarinda kontrolsiiz ve

143 ¢l-Hac, el-Ba ‘sii’s-Sii fi Sirive 1919-2007, 102-158; Faysal, Kasim, “ Iran ve Ma‘reketiiha el-
Akadiyye’l-Kiibra fi Stiriye”, el-Kudsii’l-Arabi ( 25 Mart 2024).

144 el-Hac, el-Ba ‘sii’s-Sii fi Siriye 1919-2007, 102-158; Kasim, “ Iran ve Ma‘reketiiha el-Akadiyye’l-
Kiibra fi Striye”.

48



hesapsiz hale gelen Sii misyonerlik operasyonlarina yonelik giderek artan bir gerilim

ortami yaratmlstlr.145

Ayrica Iranli resmi makamlar ve kurumlar da Suriyeliler arasinda asiric1 gruplar
olusturmaya, Iran, Irak ve Liibnan’dan bu ideolojiye sahip kisileri ithal etmeye ve Sii
ideolojik fikirleri yaymak icin Suriye’nin her tarafina Hiiseyniyyeleri yaymaya
calismistir.*® Buna, Sam ve cevresinde gayrimenkul satin alarak daha sonra bu
bolgelerdeki niifusun demografik yapisini manipiile etmeyi ve zamanla Sii yerlesim
bolgelerine doniistiirmeyi amaglayan paralel bir gayrimenkul ekonomisi hareketi de

eslik etmistir.'4’

Iran enstitiileri ise subelerinin farkli bdlgelerde genislemesiyle benzeri goriilmemis
bir ivmeyle faaliyetlerine yeniden baglamis, miifredat ve performans konusunda
sorumluluk veya denetim olmadan egitim faaliyetleri yiiriitmiislerdir. Onlarca yildir
bu kurumlara okumak iizere geldigi bilinen dgrencileri ¢ekmek icin Islami-Siinni
kurumlarla kiyasiya bir rekabet igerisine girmistir. Iranlilar bu 6grencileri basta
licretsiz egitim ve aylik maas baglama olmak iizere siirekli etkilemeye ¢abalamistir.
Hatta evliliklerini desteklemis, 6grencileri mezuniyetlerinden sonra etkin bir topluma
entegre etmistir. Ayrica onlara is imkani saglamanin yani sira Malezya, Endonezya,
Hindistan, Pakistan, Afganistan, Bosna ve benzeri iilkelerde Sii diislincesine ¢agri
yapmak ve bu diisiinceyi yaymak amaciyla Islam iilkelerine seyahat imkani da

saglamugtir.148

Ahmed el-Eyybi, Siilesmeyi ve Iran’in Suriye’deki istilas1 hususunda Iran’in;
Rakka’da Arap kabilelerini Siilige davet etmeye, Ehl-i siinnet diismanligini artirmaya
ve Islam diismanlarinin halk arasma yerlestirdigi tarihi nefreti koriiklemeye
odaklandiklarini ifade etmektedir. Iranlilar, Rakka’da dgrencilerin Sii mezhebinin
esaslarin1 ve ilkelerini okuttugu Seriat Fakiiltesine benzer bir miiessese kurmustur.

Daha sonra aralarindan en parlaklarini Iran siyasetinin savunucusu olarak mezun

145 e]-Hac, el-Ba ‘sii’s-Sii fi Stiriye 1919-2007, 102-158.

146 Kasim, “ fran ve Ma‘reketiiha el-Akadiyye’l-Kiibra fi Stiriye”.

147 Ahmed el-Eyytibi, “Galayanun Islami Suri fi Muvaceheti Gazvi Irani Yahmihi’l-Esed” (Erisim 18
Mart 2024).

148 ¢]-Eyyiibi, “Galayanun Islami Suri fi Muvaceheti Gazvi Irani Yahmihi’l-Esed”.

49



olmalar1 i¢in Kum sehrine gondermisglerdir. Hiiseyniyyelerin insasi, Suriye’deki
sayilar1 sdylenene gore sadece Sam’da bes ylizden fazlaya ulasana kadar artmaya
devam etmistir. Rakka ve Halep vilayetlerindeki Siinni Miisliimanlarin doniigiimii tiim
hiziyla devam ediyorken ve kirk y1l boyunca Suriyeli Kiirt vatandaglardan esirgenirken
Suriye rejimi on binlerce Iranliya Suriye vatandashigi da vermistir. Daha sonra el-
Eyylbi, Suriye’deki savastan kaganlarin ifadeleri {izerine Suriye i¢inden gelenlerin,
bugiin genel olarak Suriye’de ve 6zel olarak Rakka vilayetinde tiim hiziyla devam eden
Iran kurumlari tarafindan yiiriitiilen mezhepsel ve siyasi Siilestirme dalgasina herkesin
kars1 oldugunu ifade etmistir. Ayrica o, Rakka’daki Arap asiretlerine bagli bazi yoksul
Suriye vatandaglarindan Siilestirme politikasin1 elestiren, karsi ¢ikan veya
memnuniyetsizligini dile getiren herkesin akibetinin, Suriye giivenlik birimleri
tarafindan tutuklanma olduguna dikkat ¢cekmistir. Bugiin Suriye’de en biiyilik itham

olarak kabul géren Vahhabi veya tekfirci olmakla itham edilirler.14°

Buna karsin Nusayriler ile Isndaseriyye nin dini ve kiiltiirel agidan tek topluluk
haline geldiklerine dair teze katilmay1ip onlarin tek topluluk oldugu iddiasini reddeden
goriisler de vardir. Alevi din adamlarinin 1972 yilinda “Beydnu ‘Akideti’l-Miislimin
el- ‘Aleviyyin” adinda yaymladiklar1 bildiri {izerine Nusariler’in Isnaseriyye ile bir
topluluk haline geldigine dair tezler daha ¢oktur. Ancak bu tarihi bildirinin vakiada
hi¢cbir seyi degistirmedigi ve doniistiirmedigine dair tezler de 6ne siiriilmiistiir. Bu
tezde, ilan edilen bildirinin Siinni Miisliimanlara kars: iki topluluk arasindaki siyasi
ittifaktan bagka bir sey ifade etmedigi vurgulanmistir. 1989 yilinda Trablussam’da
Nusayri ileri gelenlerinden ve diisiince adamlarindan iki yazar olan Ahmed Ali Hasan
ve Hamid Hasan tarafindan Liibnan’'daki Alevi Miisliimanlar baghgi altinda
topluluklarini savunduklar1 ve kendilerine yapilan haksizliklara cevap verdikleri bir
kitap yayimlanmistir. Kitabin sonunda Nusayrilerin Siiler ile aralarindaki anlasmanin
icerigini hayata gecirmek i¢in yaptiklar girisimlerden ve bunlarin nasil basarisizlikla
sonuglandigindan bahsetmislerdir. Bu durum Nusayrilerin Siiler ile ittifak halinde

olmadiklarina delalet eden 6nemli gelismelerden sadece birisidir.t*

149 e]-Eyyiibi, “Galayanun Islami Suri fi Muvaceheti Gazvi Irani Yahmihi’l-Esed”.

150 a]-Burhan, “et-Tehaliifii’s-Sii en-Nusayri”, (Erisim: 19 Mart 2024).

50



Aleviler burada Sii kardeslerine katilma arzularinin basarisizlikla sonuglandigini
anlamis, bu yiizden bagimsiz bir topluluk olarak haklarini aramak {izere goriislerini
belirlemislerdir. Trablussam ve Akkar’dan kirsal ve sehir halkinin imzaladig1 bir imza
kampanyasi diizenleyip on bin imza toplamislardir. Onlarin aydinlarindan ve ileri
gelenlerinden olusan bir heyet imzalari Cumhurbaskani’na sunmustur. Ancak o
donemde Trablussam’in bitisigindeki Zgharta sehrinden olan Cumhurbaskani
Siileyman Franji, imzalar1 dogrudan yetkili olan Igisleri Bakanligi’na havale etmistir.
Mevzuat ve kanunlar 15181nda gerekli calisma yapildiktan sonra bu toplulugun da diger
orneklerde oldugu gibi haklarini kullanmasina izin verilmistir. Bunun sonucunda bu
toplulugun tiyelerinden Trablussamlilardan geng bir ekibin yonetimini listlendigi idari
bir organ olusturulmustur. Bir araya gelerek Alevi Genglik Hareketi adin1 verdikleri
orgiitsel bir hareket olusturmak iizere anlagma yapmislardir. Bu hareketin olustugu
haberi Imam Sadr’a ulasinca o, bu durumu telafi etmek igin harekete ge¢mis, Alevi
ricalle temaslara baglamig ve onlara kendilerini yatistiracak oncelikli ¢oziimler
sunmustur. Bu ¢6ziimler arasinda kendilerinen bir Ca‘feri miiftiiniin ve kadinin
atanmasi vardi. Hatta bir Ca“feri miiftiisii Alevilerden, bir Ca‘feri kadisini ise Siilerden
atanmistir. Ancak sonuncusu ne yazik ki gereken diizeyde olmamustir. Ciinkii bir
yakinlagsma ve tegvik aracit olmaktan ¢ok bir uygulama araci olmus ve bu kadinin
anlagsmazligin onarilmasina katkida bulunmak yerine boliinmenin daha da
derinlesmesine ve iiyelerin topluluga katilma fikrinden uzaklasmasina katkida

bulunmustur.**

Dolayisiyla birlik cagrismin Isndaseriyye firkasinin amaglaria ulagmak icin
uyguladig1 bir takiyye olmasi ihtimali pek de uzak degildir. Sii alim Seyyid
Muhammed Hiiseyin Fadlallah’in Aleviler ve Siilik kitabina yazdigi 6nsézde de buna
isaret etmistir. O, kitabin Onséziinde; “sayet bazi insanlar, su veya bu mezhebin
mensuplarinin ifade ettikleri diislince, inang ve c¢izgilerine inanmiyorlarsa bunun
nedeni takiyye ile itham edilmeleridir. Zira bu, zor durum veya zarar gormekten
kacinmak i¢in kendilerine hakikatten baska bir sey sdylemelerine cevaz verilen bir

husustur” demistir. Bu insanlar, koruyucu veya savunucu hattin mahiyetinin sadece

151 Ahmed Ali Hasen- Hamid Hasen, el-Miislimiin el-Alevyyin fi Liibnan (Liibnan: Miiessesetii Edib
li’t-Tibaa, 1989), 186-187.

51



Siilerle simirli olmadigint anlamalilar. Zira bu anlayis, tehlikeye yol agacak sekilde
baskalarmma baski uygulayan kéfirlere veya =zalimlere karsi koymada tiim
Miisliimanlar1 kapsar. Hatta tiim benzer durumlarda bu, $ii meselesi olmaktan ¢ikip

insani bir meseleye doniistiigii i¢in insani bir yaklasim olarak goriilmelidir.>

Cagdas Siilerden Abdullah Desti’nin en-Nefisii fi Beyani Raziyyeti’l-Hamis adli
kitabinda Nusayrilerin kafir oldugu inancinin, takiyye yaparak aksini izhar etseler de
Isnaaseriyye inancinda koklii oldugunu ifade etmektedir. Desti, Nusayrileri Sii olarak
gorenlere itirazinda ise; Stinni alimlerin, Ali’nin (a.s) ilahligina inanmalar1 nedeniyle
Nusayrilerin  Sii oldugunu inkar ettiklerini sdylemektedir. Bu nedenle Islam
firkalarindan biri olmaktan ¢ikarilmislardir.’>® Ibn Hacer, ishak b. Muhammed en-
Nehai’nin biyografisini yazdig1 Lisdnii’l-Mizdn’da soyle demistir: “El-Hatib soyle
dedi: Abdulvahid b. Ali el-Esedi’nin soyle sdyledigini isittim: Ishak b. Muhammed
en-Nehai, asagilik bir mezhepti. Ali’nin Allah oldugunu soylityordu. El-Hatib soyle
dedi: Sonra baz1 Siilere Ishak’1 sordum. Bana Abdiilvahid’in sdylediginin aynisini
aktardi.” Burada el-Hatib, bazi Siilerin Nusayriligin zararli bir mezhep oldugu
yoniindeki goriislerini aktarmaktadir. Sonra Ibn Hacer sdyle devam ediyor: “Dedim
ki: Kitaplarinda cerh imamlarinin zayiflarindandir diye bile ondan bahsetmediler ve
iyi yaptilar, ciinkii o bir zindiktir. Ibnii’l-Cevzi ondan s6z ederek sdyle dedi: O
yalancidir, asirilikgr Rafizilerdendir. Dedim ki: Inatci Siiler Ali’nin Allah oldugunu
sOylemekten uzak olsun. Bu noktaya ulasan kimse Hiristiyan kardeslerinden lanetli bir
kéfirdir ve bu Nusayriyye’nin sapkmnligidir.”*®* Ibn Hacer, mutaassip Siilerin

Nusayrilerin seviyesine inmekten beri oldugunu ifade etmektedir.

2. NUSAYRILER ve IMAMIYYE SiiLERIi ARASINDAKi SiYASi
TLISKININ SONUCLARI

Nusayrilerin hem Sii Iran ile hem de bolgedeki diger faktdrlerle kronolojik olarak

iliskisine onceki boliimde kisaca deginilmisti. Nusayrilerin Hafiz Esed ile Suriye

yonetimini ele gegirmesiyle birlikte Iran ile daha dnce dini ve kiiltiirel diizeyde olan

152 e]-ibrahim, el-Aleviyyin ve t-Teseyyii’, 17.

158 Abdullah Desti, en-Nefisii fi Beydni Raziyyeti’l-Hamis (Kuveyt: Sebeketii’l-Fikr, 2002), 51-52.
154 ibn Hacer el-Askalani, Lisdnii’'l-Mizdn (Beyrut: Darii’l-Besairi’l-Islamiyye), 370-371.

52



iliskileri siyasi diizeye de tasinmis oldu. Bu iligkiler Bessar Esed doneminde ise somut

bir hal alarak iki iilke adina da vazgecilmez seviyeye gelmistir.

Nusayri Suriye ile Sii Iran ittifakin1 ortaya ¢ikaran birgok neden olmakla birlikte
bunlarin basinda Suriye’nin ve Iran’in heterodoks dini anlayislar1 gelmektedir. Genel
olarak Siinni anlayisin hakim oldugu Ortadogu’da dini olarak ayrigsmis kalan bu iki
devletin siyasi olarak da yalnizlasmasina neden olmustur. Dini ve Siyasi varliklarini
tehdit eden bu yalnizlagsma inangsal farkliliklara ragmen siyasi yakinlagsmay1 zorunlu
kilmistir. Bu ittifakin iki taraf i¢in de bircok kazanimi ve siyasi arenada miiteaddit
yansimas1 olmustur. Iki iilke arasindaki ittifakin ortaya c¢ikardig1 en énemli neticeler
siyasi yalmzliktan kurtulma, askeri ittifak, direnis hilali, Siilesme politikasi,

Suriye’deki demografik degisim gibi alanlarda tezahiir etmistir.

2.1. Siyasi ve Askeri Ittifak

Siinni cografyada dislanan ve tehdit olarak goriilen Sif Iran ile Suriye’de yonetimi
ele geciren azinlik Nusayriler’in birbirleriyle olan iliskileri son derece Oonem arz
etmektedir. Zira bu iki grubun birbirlerinden baska miittefikleri yoktu. 1980 yilinda
Irak Iran’a savas actiginda Iran’1 destekleyen tek Arap iilkesi Suriye olmustur.!®®
Suriye yonetimi, Iran’a uygulanan silah ambargosunu asarak askeri techizat
konusunda destek saglamistir. Ayrica kendi topraklari {izerinden gegen Irak’in petrol
boru hatlarini kapatip onlarin petrol ihracatin1 engelleyerek Irak’t maddi anlamda da
zayiflatmay1 hedeflemistir.®® Bu destekleri neticesinde iki iilke arasindaki stratejik
baglar gelismis, Iran Suriye’ye ucuz petrol saglamistir. Suriye’nin Irak-iran savasinda
[ran’in yaninda yer almasmin arka planinda Siinni Irak devletinin Nusayri
yonetimindeki Suriye i¢in tehdit olusturmasi vardir. Ayrica Suriye yonetimi 1991
yilinda Irak’a giden ABD liderligindeki koalisyona da destek vermek suretiyle
Nusayriler i¢in komsusu Irak’in olusturdugu tehdidi minimum seviyeye indirmeyi

amagclamstir.®’

1% Melih Kazdal, “iran’mn Arap Bahari Sonrasi Siriye Politikasin1 Anlamak” Artuklu Kaime
Uluslararas Iktisadi ve Idari Arastirmalar Dergisi 1/1 (Kasim 2018), 1-15.

1% Bayram Sinkaya, “Analiz: Arap Bahari Siirecinde iran’in Striye Politikas1”, Seta Analiz (Nisan
2012), 53.

157 Arikan, “Striye’nin Nusayri Yiizii ve iran”, 25; Yvette Talhamy, “The Syrian Muslim Brothers and
the Syrian-Iranian Relationship”, The Middle East Journal 63 (Ekim 2009), 573.

53



Iran, Suriye’nin Iran-Irak savasinda saglamis oldugu destegin karsihigini 2011
yilinda Arap Bahar1 dalgasinin Suriye’ye sigramasi sonrasinda vermistir. Iran, Arap
Bahar1 ortaya ¢iktigi donemde halklarin taleplerinden yana bir tutum c¢izse de bu
ayaklanmalarin Suriye’ye sigramasiyla bu tutumunu degistirerek Suriye rejiminin
yaninda yer almustir. Zira Iran, 30 yili askin bir siiredir biiyilk emekler vererek
gelistirdigi Suriye ittifakim1 yikabilecek bu kalkismaya izin vermek istememistir.!®
Ciinkii Suriye, Iran igin Akdeniz’e agilan bir kap1 ve Liibnan’daki Hizbullah’a
ulasmasini saglayan bir koridor demektir. Iran’in hem Akdeniz’e ulasmak hem de
Hizbullah yoluyla Liibnan’da tutunabilmesinin yolu Nusayrilerin hakimiyetinde olan
bir Suriye’den ge¢mektedir. Biitiin bu sebeplerden dolay1 iran, Nusayri Suriye
hiiklimetine tam destek vermis hem askerl hem de ekonomik yardimlarini
esirgememistir. Nusayri Suriye yonetimi de bolgede oldukga yalmz kaldig1 igin Iran’in
bu desteginden oldukca memnun olmustur.’®® Bu siire¢ iki iilkenin birbirleri icin
vazgecilmez olduklarini bir kez daha ortaya koymus ve iki iilke ittifakinin sinavlardan

basariyla ¢iktigin1 géstermistir.

[ran ile Suriye’yi bir araya getiren en énemli etkenlerden birisi de Siyonist Israil
devletinin varligi ve bu iki iilkenin Filistin davasini savunmasina aracilik eden
Liibnan’daki Sii Hizbullah’tir. Iran, Suriye ile tesis etmis oldugu ittifaki Israil karsitligt
temelinde agiklamaktadir.'®® fran 1979 yilindan itibaren dis politikada anti-siyonist
karsitligini beyan ederek Hizbullah’a ve Filistin’deki direnis gruplarina askeri destekte
bulunmustur. Liibnan’daki Sii Hizbullah’mn Israil ile savasi ve Suriye’nin Golan
Tepeleri’ni kaybetmesi Iran ve Suriye’nin kurdugu bélgesel ittifaki Israil karsithgma
dayandirmalar1 ile neticelenmistir. Ayrica 2006 yilindaki Liibnan-israil savasinda
Suriye basindan beri Israil’i suclu olarak gérmiis ve Hizbullah’a destek vermistir.1%!
Bu iki iilke Israil’i bolge igin bir tehdit olarak gormiis ve ona karsu ittifak etmislerdir.'®2

Bazi Iranli yetkililerin israil’in olmamasi halinde iran-Suriye ittifakinin da bu derece

158 Recai Tebrizi, “Iran'in Striye Politikasindaki A¢mazlar”. Diinya Biilteni, 20

Haziran 2011, Tahran. https://www.dunyabulteni.net/haber-analiz/iranin-Striye politikasindaki-
acmazlar-h164128.html

159 Korkmaz, Iran- Siirive bolgesel ittifaki ve Arap Bahari siirecine yansimasi, 141-150.

160 Korkmaz, Iran- Siiriye bolgesel ittifaki ve Arap Bahar siirecine yansimast, 161.

181 Korkmaz, fran- Siriye bolgesel ittifaki ve Arap Bahart siirecine yansimasi, 126.

162 Elif Polat- Mehmet Kaya, “Iran’in Suriye Politikas1”, Akademik Matbidt 6/1 (Temmuz 2022), 36-
37.

54



giiclii olmayacagim iddia etmeleri Israil’in iki ilkeyi bir araya getiren ne kadar dnemli

bir unsur oldugunu da gostermektedir.®®

2.2. Direnis Ekseni

Bessar Esed’m baskanligi déneminde Suriye-fran ve Liibnan’in bir araya
gelmesiyle birlikte Sii hilali sdylemi ortaya atilmistir. Bati ise bu ittifaki “ser ekseni”
olarak adlandirirken Iran “direnis ekseni” ifadesini kullanmistir. Sii hilali séylemi,
[ran’in bolgede Suriye, Liibnan, Irak ve diger iilkelerdeki Siileri birlestirmeyi
amagladigini iddia eden Urdiin Krali Abdullah tarafindan 2004 yilinda ilk defa &ne
siiriilmiistiir.'®* Saddam’in devrilmesinden sonra kurulan yeni hiikiimete Suriye’ nin
destek vermemesi, 2006 yilindaki Israil-Hizbullah savasinda Suriye’nin Hizbullah
tarafinda yer almasi ve Liibnan eski bagbakani Refik Hariri’nin suikasta ugramasinda
ABD’nin Suriye’yi suglamasi gibi nedenlerden dolayr Suriye’nin $ii hilalinin bir

parcas1 olduguna dair iddialar1 giiclestirmistir.6°

Direnis ekseni projesi Iran acisindan etki alani tesis etme ve Siiligi yayma
amaglarini tasirken Nusayri Suriye rejimi i¢in kendisini koruma ve siyasi varligini
devam ettirme hedeflerini haizdir. Suriye’nin Nusayri azinlik tarafindan yonetilmeye
devam etmesi Iran igin ittifakin devam etmesi anlamii tagimaktadir. Suriye rejimi
acisindan ise Iran’in destegi, Siinni cogunlukla miicadele etme acisindan oldukca
onemlidir. Oyle ki bu ittifaktaki herhangi bir sarsilma, iki iilkenin varliklarini koruma
noktasinda biiyiik problemler doguracagi izahtan varestedir.’®® Bessar Esed’mn bu
projede yer almasiin nedeni Iran ile sadakat temelinde degil tamamen kendi varligim
stirdiirmektir denilebilir. Zira Esed, bat1 karsit1 olmay1p Bat1 ile ekonomik iligkiler tesis
etme ¢abasindadir. Bu durum ise Suriye’nin bat1 devletleriyle iyi iligkiler tesis etme

isteginde oldugu izlenimi uyandirmaktadir.t6’

163 Korkmaz, Iran- Siirive bolgesel ittifaki ve Arap Bahar stirecine yansimasi, 127.

164 Sinkaya, “Analiz: Arap Bahar Siirecinde iran’mn Striye Politikas1”, 19.

165 Arikan, “Stiriye’nin Nusayri Yiizii ve iran”, 26.

166 Ahmet Baglioglu “Striye’de Mezhep Hareketlerinin Giincel Siyaset Uzerine Etkileri” e-Makalat
Mezhep Arastirmalary Dergisi 6/2 (Aralik 2013), 495-523.

187 Arikan, “Striye’nin Nusayri Yiizii ve iran”, 26.

55



2.3. Ekonomik Destek

Suriye devrimi dncesi olduk¢a zayif olan Iran-Suriye ekonomik iliskileri devrim
sonrasi Iran’in Suriye iizerindeki politikalar1 dogrultusunda oldukga ileri seviyelere
tasnmistir. 2015 yilindan sonra iran Suriye’deki birgok sektdre yonelerek Suriye ile
ekonomik iliskiler gerceklestirmeyi amaglamistir. Ekonomik iligkiler iki taraf i¢in de
oldukga 6nemlidir. Zira uzun bir siire i¢ savas yagamis olan Suriye’de varligini devam
ettirmek isteyen Nusayri Suriye yonetimi ekonomik olarak olduk¢a zor donemlerden
gecmekteydi.'®® Iran ile gelistirilen ekonomik iliskiler Nusayri yonetiminin varligimi
devam ettirmesine katki sunmaktadir. Ayrica Iran igin de Suriye’deki varligmi
giiclendirmek ve bolgedeki siyasetini devam ettirebilmek icin Suriye ile gelistirilecek

ekonomik iliskiler ¢ok 6nemli bir firsattir.

[ran’in Suriye’ye destegini gosteren en énemli ekonomik adimlardan birisi 2011
yilinda iki iilke arasinda imzalanan 10 milyar dolarlik dogalgaz mutabakatidir. Bu
anlasma neticesinde Iran’dan Suriye’ye boru hatt1 insa edilerek gaz satis1 yapilmasi
planlanmistir.'®® Yine ayni1 yil Iran Meclisi, iki iilke arasinda bes y1l siirecek ticaretin
serbestlestirilmesi karar1 almis ve serbest ticaret antlasmasi imzalanmistir. Bu
antlagma ile bir¢ok yaptirima maruz kalan Suriye’nin iizerindeki olumsuz etkinin
ortadan kaldirilmas1 hedeflenmistir. 2012 yilinda ise Iranli MEPNA sirketi ile
Suriye’de yeni bir elektrik santrali kurulmasi i¢in 400 milyon euroluk biiyiik bir
antlasma imzalanmustir.} iki {ilke arasindaki iktisadi antlasmalar enerji alaniyla
sinirli kalmamis tarim, iletisim, egitim ve turizm gibi ¢cok genis bir alanda devam

etmistir.

[ran Devleti Nusayri Sam hiikiimetini ayakta tutmak adina ekonomik destegini
esirgememis ve birgok kredi saglayarak yardimci olmustur. Tabi ki Iran’in bu
desteklerinin arkasinda dnemli beklentileri ve planlar1 vardir.!”* Bunlardan en 6nemlisi

jeo-ekonomik agidan Iran’in baslatmis oldugu kara koridoru olusumunda Suriye’nin

188 Syrian Dialogue Center, “et-Tegalgul el-Irani el-Tktisadi fi Striye ba‘de 4m 20117, (01 Ocak 2022),
2-4.

169 K azdal, “Iran’in Arap Bahar1 Sonrasi Siriye Politikasint Anlamak” 10.

170 Sinkaya, “Analiz: Arap Bahar Siirecinde Iran’m Siriye Politikas1”, 13.

171 Selam es-Sa‘di, “ Masalihu Iran el-iktisAdiyye Teterassahu fi Striye”, Carnegie Endowment (Erisim
3 Mart 2024).

56



essiz bir yere sahip olmasidir.'’? Béylece iran, hem Irak iizerinden Liibnan ve
Suriye’yi birbirine baglayacak bir kara yardim koridorlarinin gilivenligini

saglayabilecek hem de Akdeniz’e ulasmasini saglayan yolu devamli kilacaktir.1”

2.4. Askeri Destek
Arap Bahari’nin Suriye’ye intikal etmesi sonrasi iran ile Suriye iliskilerinin

gelisme gosterdigi bir alan da askeri-giivenlik alan1 olmustur. Iran’m Irak savasinda
onemli destegini gordiigii Nusayri Esed Suriye’sine borcunu 6demek i¢in ekonomik
ve siyasi desteginin yaninda askeri destek de saglamistir. iran’m Suriye’ye vermis
oldugu askeri destegi iic boyutta ifade edebiliriz. Bunlarda ilki silah ve miihimmat
destegidir. Bu yardimlar Iran ve Suriye tarafindan inkar edilse de BM Iran
Yaptirimlarmni Izleme Komitesi’nin hazirlamis oldugu raporda silah transferinin
gerceklestigine dair tespitler rapor edilmistir. Askeri destegin ikinci boyutu Suriye
giivenlik giiclerine teknik destek saglanmasidir. Iran, Suriye giivenlik giiclerine
istihbarat saglama, olaylarin bastirilmasina yonelik tavsiyelerde bulunma ve gaz
bombast, cop ve migfer gibi techizat temin etmistir. Hatta Iranli yetkililer bizzat sahada
yer alarak ayaklanmalarin bastirilmasina destek olmustur. Kudiis Ordusu Komutani
Kasim Siileymani’nin 2012°de Esed ile goriismesi iran’in Suriye’ye verdigi destegin

nisanesi olarak degerlendirilmistir.1’

Iran’in Suriye’deki askeri hareketinin arkasinda bircok hedefi vardir. Bunlarm
basinda Iran’in sicak sulara ulasmaya ve Hizbullah’a askeri destek vermeye devam
edebilmesi i¢in Suriye’deki karayollarini elinde tutmaktir. Bir diger hedefi ise Rakka
ve Deyrizor operasyonlarinda bulunan Trump yonetimine go6zdagr vererek
Amerika’nin Suriye ile siyasi iligkilerini diizeltmelerine engel olmaktir. Yine
Suriye’de kalic1 olmak ve Suriye ile iliskileri ekonomi ve siyasi alanda oldugu gibi
askeri alanda da gelistirme diisiincesi bu hedeflerden biridir.!”® Diger yandan iran’in

Suriye’ye askeri destek vererek Nusayri Suriye yonetiminin devrilmemesine yardimei

172 Tamer Bedevi, “Iran’s Iraqi Market”, Carnegie Endowment (Erisim 6 Nisan 2024).

178 Tamer Bedevi, “Tahran’in Suriye’de Niifusun Kompozisyonunu Degistirme ve Ideolojik Etki
Olusturma Cabalarinin Jeo- Iktisad1”, fran’in Suriye’deki Varligi: Bugiinii ve Sonrasi (Ankara: Iran
Arastirmalari Merkezi, 2017), 30-32.

174 Sinkaya, “Analiz: Arap Bahar Siirecinde Iran’m Siriye Politikas1”, 14-15.

175 Maan Talla, “Iran’m Stiriye’deki Askeri Politikas1”, fran in Suriye’deki Varhigi: Bugiinii ve Sonrast
(Ankara: Iran Arastirmalari Merkezi, 2017), 11.

57



olmasi kendi siyasi menfaatleri igin de kagimilmazdir. Zira Esed rejiminin devrilmesi
demek direnis ekseninin kirilmasi ve Liibnan Hizbullah’1 ile baglantisinin zayiflamasi
demektir. Bunun neticesinde Iran’m bolgedeki giiciinii kaybetmesi kaginilmaz
olacaktir. Ozetle iran’in Suriye’ye desteginin arkasinda mezhepsel ideolojiden daha

cok stratejik ¢ikarlarin korunmasi vardir.1’

Suriye devrimi ile Suriye’deki askeri varligini baslatan iran ve Hizbullah, siirec
ilerledikce askeri varhigini arttirmaya devam etmis ve kaliciigi saglamustir. Iran’in
baskilar1 sonucunda Arap Bahar ile Suriye’ye gelen Sii milisler “Ulusal Savunma
Giicli” ad1 almustir.t”” 2016 yili Anadolu Ajansi verilerine gore; 18.000 Sii milis
Suriye’de bulunmaktadir. Diger baska verilere gore ise bu sayilarin 60.000’1 buldugu
sdylenmektedir.!’® Hem Iran’dan hem de Liibnan’dan gelen Sii milislerin Nusayri
Esed hiikiimetinin ayaklanmaya direnmesindeki etkisi oldukga biiyiiktiir. Zira savasin
uzamasindan dolay1 Suriye ordusu 100 binden fazla askeri kayip yasamis ve ordusu
oldukg¢a zayiflamigtir. Bundan dolay1 Esed yonetimi kontrol altina aldig1 bolgelerde
devamliligi saglamak adina Sii yabanci savascilara ihtiyag duymustur. Askeri agigini
Sii savascilar ile kapatmaya calisan Esed yonetimi, Iran’in kontrolii altina girme
riskine ragmen bu yardimlar1 geri ¢evirememistir.}’® Netice itibariyle Nusayri Esed
hiikiimeti i¢ savasa direnebilmek adia Iran’m askeri destegini kabul etmistir. Iran ise
hem jeo-politik Oneme sahip miittefikini kaybetmemek hem de Akdeniz’e
ulagmasindaki yegane yol olan Suriye’de kaliciligi saglamak adina Esed hiikiimetine

destegini askeri alanda da siirdiirmiistiir.

2.5. Demografik Degisim
Iran-Suriye iliskisinin gelismesinin énemli sonuglarindan biri Suriye’deki Sii

niifusun artmasidir. Esed ailesinin darbeyle ele gecirmis oldugu iktidarim

koruyabilmek icin izlemis oldugu farkli politikalardan biri; {ilkenin mevcut

176 Erkan Okalan- Omer Goksel Isyar, “Iran Destekli Sii Milislerin Suriye I¢ Savasindaki Rolii”,
Uluslararasi Afro-Avrasya Arastirmalart Dergisi 8/16 (Haziran 2023), 16.

17 Oytun Orhan, “Siriye’de Sii Milisler ve Siyasi C6ziim” Ortadogu Arastirmalar: Merkezi (ORSAM),
(Erisim 07 Nisan 2024), 56.

178 frem Bilgetiirk, “Iran’in Striye Politikas1 Baglaminda Siilik ve Sii Milisler”, Bélgesel Arastirmalar
Dergisi 2/2 (Aralik 2018), 398-438.

119 Orhan, “Striye’de Sii Milisler ve Siyasi Cozim”, 12-14.

58



demografik durumunu degistirmektir. Bu degisim ayn1 zamanda iran i¢in de Siilesme

politikasin1 yaymak ve Suriye’yi kontrol altinda tutmak gibi ¢ikarlari haizdir.'8

Esed rejiminin Siinni Suriye halkini gége zorlamast, Iran ile ¢ikar birligi sagladig
onemli noktalarin basinda gelmektedir. Yonetimi ellerinde tutmak isteyen Esed ailesi
mevcut halki gerek yurt i¢inde gerek diinyanin dort bir yaninda gé¢ etmeye zorlamistir.
Ulkenin her yerinde, Sam gibi eski yerlesim yerleri de dahil olacak sekilde yerlesik
halkin uzaklastirilmasiyla demografik degisim baslatilmistir. Bu bosluk, Sii inancini
yaymak isteyen Iran icin bir firsat olusturmus ve Iranlilarin séz konusu bélgelere
yerlestirilmesine olanak saglamistir. Boylece iilke ne duruma gelirse gelsin Esed rejimi
muhaliflerini gii¢siizlestirmis, iran ise hem Suriye’de Sif inanglarin1 yayabilecek hem

de belli bir niifuz kazanabilecek duruma gelmistir.'8!

Suriye’deki demografik yapi degisikligi caligmalari genel hatlariyla, Suriye
Devrimi ile birlikte ortaya ¢ikmakla beraber bunun hazirliklar i¢ savas baslamadan
yillar 6nce Hafiz Esed doneminde dogmustur. Ancak Hafiz Esed’in s6z konusu
caligmalardan siyasi ¢ikarlar olgiitiinde yararlandigi, Suriye toplumunun durumuna
gbre kimi zaman izin vermek kimi zaman engellemek suretiyle meseleyi kontrolii
altinda tuttugu goriilmiistiir. Kendinden sonra basa gecen oglu Bessar Esed doneminde
ise bu durum cok hizli bir degisim gostermis, ¢ogunlugu Siinni olan Suriye

toplumunda Siiligi yayma galismalari nemli bir politika olarak yerini almistir.82

Nusayri kokene sahip olan Begsar Esed, Siinnilerin yasadig1 bolgelerde katliam ve
zuliimler yoluyla halki daha giivenli yerlere tasimaya sevk etmistir. 25 May1s 2012°de
Humus'un Hula kasabasinda gerceklesen “Hula katliami1”, 3 Mayis 2013’°te sahil
kesimdeki Beyda ve Banyas yerlesimlerde gerceklesen “Beyda ve Banyas
katliamlar1”, 21 Agustos 2013’te Sam'in dogusundaki Guta bolgesine yapilan “Guta

Katliam1” gibi ¢ok sayida katliamin meydana gelmesi halki goce zorlayan en 6nemli

80fran Arastirmalart Merkezi, “Iran’in Stiriye’deki Varligi: Bugiinii ve Sonrasi1”, (01 Mart 2024), 23.
BlAbdullah Tiirkmani, “Striyede Sistemli Demografik Yapiyr Degistirme Politikas1”, I[ran
Aragtirmalar:t Merkezi (Erisim 20 Subat 2024).

182 Ali Hiiseyin Bakir, “Iranin Striyedeki Demografik Yap1 Degisikligi Politikas1 Mahiyeti, Araglari ve
Hedefleri” fran Arastirmalar: Merkezi (Erisim 21 Subat 2024).

59



sebeplerden biri olmustur.'® Bu katliamlar disinda halkin yasadig: bdlgelerde yapilan
kusatmalar, hava saldirilari, askerlik ve denetim bahaneleriyle 6zellikle erkeklerin géz
altina alinmasi, halki a¢ birakma gibi insani haklar1 zedeleyen unsurlar sebebiyle
insanlar bulunduklar1 yerleri terk etmek zorunda kalmistir. Rejim temsilcileri ile yerel
silahli giicler arasinda yapilan bazi anlagsmalar neticesinde belli bolgeler
bosaltilmistir. ¥ Ayrica kendi topraklarindan uzaklastirilan halkin sonradan geri
donmesi yasaklanmistir. Bunlara ek olarak bosaltilan bdlgelere daha sonradan
ozellikle Siiler tarafindan yapilan yerlesimleri kolaylastirmak adma tapu ve niifus
kayitlar1 yakilmistir.®® Tiim bu adimlar Esed rejiminin niifus yapisim1 degistirmeye

dair attig1 6nemli adimlardir.

Nusayri Esed rejimi 6zellikle Irak-iran savaslarindan sonra cok sayida Siiyi
Suriye’ye getirmis ve onlara Suriye vatandasligi hakki sunmustur. Hem Hafiz Esed
hem de Bessar Esed doneminde Iranlilara vatandaslik verme faaliyetleri basariyla
siirdiiriilmiistiir. Ozellikle bosalan bélgeler Iranli Siiler igin yerlesime agilmistir.
franlilarin bu bolgelere sadece yerlesimi degil, bolgedeki gayrimenkulleri alimi da
kolaylastirilmistir. Suriye rejimi tarafindan sadece Iranlilara 6zel ihaleler diizenlenmis,
[ranlilar satin aldiklar eski yerlesim yerlerini yeniden imar etme firsati bulmuslardir.
Iran’a mal alim ve satim1 konusunda hem yasal diizeyde hem de ekonomik diizeyde
kolayliklar saglanmis, boylece Sii niifus Suriye’de yerlesme ve yayilma konusunda

hizli bir atilim gerceklestirmistir.8®

Esed ailesinin yonetimi ele gecirmesiyle izledigi politikalar iilkede pek ¢ok alanda
ciddi degisimlere yol agmistir. Bunlar arasindan tez i¢in 6nem arz eden degisikler,
ozellikle imamiyye Sids1 anlayisina sahip iran ile kurdugu iliskiler sonrasi olusan
degisimlerdir. Bu donemde iilkedeki degisim sadece onceki boliimde bahsedildigi
sekliyle demografik diizeyde olmamstir. Bu siirecte iran ideolojik olarak da Suriye

topraklarina niifuz etme caligmalar1 ylriitmiistiir. Boylece Nusayri niifus da dahil

183 Halid el-Mutlak, “et-Tagyiru’d-Dimografi fi Striye Esnae Hukmi Ali’l-Esed”, Harmoon Center for
Contemporary (Erisim 15 Mart 2024).

184 Abdullah Tiirkmani, “Striyede Sistemli Demografik Yapiyr Degistirme Politikas1”, [ran
Aragtirmalar:t Merkezi (Erisim 15 Subat 2024).

185 Saleh, Yakin donem Siiriye siyasetinde Nusayriler, 89.

186 ¢]-Mutlak, “et-Tagyir ed-Dimografi i Striye Esnae Hukmi Ali’l-Esed”.

60



olacak sekilde tiim iilkede Siilestirme ¢aligsmalar1 baslamistir. Farkli yollarla tilkede

Sii propagandasi yapilarak Sii inanci sevdirilmeye caligilmigtir.

Suriye’de hem yerel hem yabanci televizyon kanallar araciligi ile Siilige gecme
propagandas1 yapilmis, Sii gelenekleri ve inanci anlatilmis, iran taraftar1 seyhlerin
farkli programlara katilmasina olanak saglanmistir. Ayrica iilkede Hiiseyniyyelerin
yapilmasina izin verilmis, Iran tarafindan Suriye’de yardim orgiitleri araciligiyla
cesitli faaliyetler yiiriitiilmiis, iran’in fon sagladig1 hastanelerde halka iicretsiz saglik
hizmetleri verilmistir. Bunlarin yani sira iilkede Sii okullarinin agilmasina ve Sii
inancint esas alan fakiiltelerin yayginlasmasina izin verilmis ve Suriye tarafindan
[ran’da egitim gérmeleri icin dgrencilere burs verilmistir.'®” Tiim bunlar Nusayri
Suriye hiikiimeti ile Isndaseriyye Sias1 Iran’in siyasi olarak birbirlerine yakinlagsma ve
birbirlerinin ¢ikarlarin1  karsilikli olarak go6zetme stratejisiyle ortaya c¢ikmis

durumlardir.

Esed rejimi tarafindan Suriye genelinde gergeklestirilen demografik yap1
degisikligi faaliyeti ve iran tarafindan gerceklestirilen Siilestirme faaliyetinin gok
yonlii sonuglart olmustur. Bunlardan bir tanesi iilke genelinde Siilesenlerin sayilarinin
onemli oranda artmasidir. 1953 yilinda resmi verilere gore iilkedeki Sii niifus ciddi bir
azinlik (%0,4)'88 olmakla beraber bu durum Esed rejimi basa gegtikten sonra tamamen
degismistir. Bu siirecte elli {i¢ bini Alevi, on alt1 bini Siinni, yedi bini Ismaili olacak

sekilde yaklasik yetmis alt1 bin kisi Sitlesmistir.18°

Bu sonuglardan bir digeri ise hakim olan kiiltiirel ve tarihsel dokunun
bozulmasidir. Ornegin iilkenin énemli merkezlerden biri olan Sam’da Sam’n yillardir
mevcut olan asil dokulari dagitilmis yerine Iran izleri tasiyan yeni bir doku
olusturulmustur. Iran tarafindan bolgede yiiriitillen dini ve Kkiiltiirel faaliyetler
neticesinden Siinni gelenegin 6nemli temsilcilerinden olan Sam, geleneksel Siinni-

Arap goriiniimiinii Sii-Irani bir gériiniime birakmustir. %

187 Arikan, “Sriye’nin Nusayri Yiizii ve iran”, 27-28.

188 “ol-Baas es-Sii fi Siriye”, 26.

189 Syrian Dialogue Center, “et-Tegalgul el-irani el-iktisadi fi Striye ba‘de am 20117, 11.

190 Tiirkmani, “Stiriyede Sistemli Demografik Yapiy1 Degistirme Politikas1”; Bakir, “Iranin Striye’deki
Demografik Yap1 Degisikligi Politikas1 Mahiyeti, Araglar1 ve Hedefleri”.

61



SONUC

Nusayrilik koken itibariyle Sia igerisinden ¢ikmus bir mezheptir. Onderlerinin
Muhammed b. Nusayr oldugu konusunda genel bir kabul olup mezhebin isminin de
kendisine nispetle Nusayrilik olduguna dair gorlis 6ne ¢ikmistir. Muhammed b.
Nusayr Isndaseriyye’nin on birinci imami Hasan el-Askeri’nin kapis1 (bab) oldugunu
ileri stirmiistiir. Hasan el-Askeri’nin vefatiyla 0, oglu on ikinci imam Muhammed b.
Mehdi’nin bablik vazifesinin ona verildigini ve o donemin imamimin kendisinin
oldugunu iddia etmistir. Ayrica Muhammed b. Nusayr, Ali en-Naki’nin ilahligin1 iddia
ettigi, tenasiihii savundugu, mesru olmayan iliskileri tesvik ettigi gibi goriisler onun
zatma nispet edilmisti. Hem mehdilik iddiass hem de Imamiyye Sia’smin
benimsemedigi goriisleri savunmasiyla Iimamiyye’den dislanmis ve bdylece onlardan

ayrilmistir.

Klasik donem Imamiyye Sia kaynaklarina baktigimiz zaman Muhammed b.
Nusayr ve Nusayrilere karsi ¢ok sert bir tutumun oldugunu tespit etmekteyiz. Nevbahti
(6. 310/922), Ebt Ca‘fer et-Tusi (6. 460/1067), Ebu Talib et-Tabersi (6. 548/1154),
Ibnii’l-Batrik (8. 600/1203), Ibnii’l-Mutahhar el-Hilli (5. 726/1325) ve sonrasinda
Sia’nin o6nde gelen bir¢ok alimin eserlerinde Muhammed b. Nusayr ve Nusayrileri
tekfir eden, onlar1 bidat ehli ve sapkin goren, onlara lanet eden ve acikca
diismanliklarini izhar eden birgok rivayet mevcuttur. Yine bu rivayetlerde Muhammed
b. Nusayr’a Hz. Ali’yi ilah olarak gordiigii, tenasiihii kabul ettigi, bir¢ok harami helal
saydig1 ve escinselligi savundugu gibi goriisler nispet edilmistir. Biitiin bunlar
Imamiyye Sia’s1 ile Nusayriler arasindaki ayrismanin bir araya getirilemeyecek kadar
derin oldugunu gostermektedir. Nusayriler, Imamiyye Sia’smin en temel inang
esaslarma ve Islam seriatina muhalefet ederek dini anlama acisindan onlardan koklii

bir sekilde ayrilmistir.

Sia ve Ehl-1 silinnet tarafindan digslanan Nusayriler uzun bir donem uzlete
cekilmis, batini bir tavra biiriinmiis ve kendisini disariya kapatmistir. Bu uzlet durumu
19. yiizyilin sonlarma kadar devam etmistir. 19. iizyilin sonlarinda milli devlet
anlayisinin ortaya ¢ikmasi ve modernlesmenin getirdigi problemlerin azinlik bir grup

olan Nusayriler’in varligini1 tehdit etmesi neticesinde bu sorunlara ¢6ziim bulmak

62



amaciyla mezhep icerisinde 1slah hareketleri dogmustur. Bu hareket ile i¢ine kapanik
olan Nusayriler, mezhebi ana damar anlayisa yaklastirmak, inang ilkelerini akli
temeller lizerine kurmak ve Nusayri inancindan uzaklasan kitlesini yeniden kazanmak
amaciyla kendilerine yakin gordiikleri Isndaseriyye ile iliskiler kurmaya
baglamislardir. Islah hareketleri ile ortaya ¢ikan bu diisiince ve yonelimler iki mezhep

arasinda yakinlasmanin yolunu agmustir.

Hafiz Esed’in 1971 yilinda Suriye devlet baskan1 olmasiyla birlikte Nusayriler
ile Isndaseriyye arasindaki fikri alanda gelisen iliskiler yeni bir siirece girerek siyasi
alana da tasinmstir. 1979 yilinda imam Humeyni’nin Tahran’a déniisiinde yaptig1 ilk
is, Imam Musa Sadr’in Suriyeli Alevilerle ilgili fetvasin1 onaylamak olmustur. Daha
sonra Hafiz Esed ile stratejik ve siyasi bir ittifak belgesi imzalayarak onun liderligini
desteklemis ve Iran’in énderliginde biiyiik bir mezhepsel ittifak olusturmustur. Siinni
bir cografyada hem mezhepsel hem de siyasi yalnizlik yasayan iki grup fikri
ihtilaflarna ragmen varliklarini siirdiirebilmek adina birbirleriyle ittifak kurmak
zorunda kalmistir. Iki iilke arasindaki siyasi ve dini ittifakin hem Nusayri Suriye hem

de Imami Iran agisindan birgok kazanimi olmustur.

Nusayriler kendi inanglarini siirdirmek ve modern donemde ortaya cikan
ideolojik sorunlara cevaplar iiretebilmek adina Isndaseriyye’ye yakinlagmaya
calismustir. Bu durum Sif ideolojisini yaymak isteyen Iran igin bir firsat olusturmustur.
Suriye’de yonetime gelen Nusayriler Sia’ya tabiri caizse ililkenin kapilarini acarak
ideolojilerini yaymalarma imkan tanimustir. iran bu hedefini gerceklestirmek amaciyla
Suriye’de ilm1 havzalar kurmus, Nusayriler’e Kum sehrindeki medreselerde okumak
izere imkanlar saglamis ve Suriye’de bir¢ok Hiiseyniyye acarak dini egitim vasitasiyla
Siiligi yaymay1 amaclamistir. Ayrica Nusayriler ile Siiler arasindaki yakinlagsmay1
giiclendirmek amaciyla Suriye resmi televizyonu cuma giini Irakli Sii vaiz
Abdiilhamid el-MuhAcir’e haftalik bir boliim tahsis etmistir. Is bununla da kalmamus,
Siilere mezar ve tiirbeler tahsis edilerek onlarin siarlarin1 canlandirmasina imkan
taninmistir. Ehl-1 beyt’in kaybolan tlirbelerini yeniden canlandirmak i¢in kazilar
yapilmaya baslanmig, Iranli mollalar bir dizi énemli ve ihmal edilmis tiirbeyi

kesfederek tekrardan ziyarete kazandirmistir.

63



Nusayri Suriye ile imami iran arasindaki siyasi yakinlasmanin neticesinde de iki
tilke adina bir¢ok kazanimin elde edildigini sdyleyebiliriz. Bu kazanimlarin en basinda
Stinni cografyada siyasi ve askeri yalmizlik yasayan iki lilkenin birbirleri ile ittifak
olusturarak bu yalnizliktan kurtulmasi1 gelmektedir. Ornegin; 1980 yilinda Irak iran’a
savas actiginda Iran’1 destekleyen tek Arap iilkesi Suriye olmustur. Suriye ydnetimi,
[ran’a uygulanan silah ambargosunu asarak askeri techizat konusunda destek
saglamistir. Bunun karsihigini iran, 2011 yilinda Arap Bahari dalgasinin Suriye’ye
sigramasi sonrasinda Nusayri Suriye rejiminin yaninda yer alarak vermistir. Buna ilave
olarak Direnis ekseni kapsaminda iki iilkenin ittifaki Iran’a Siiligi yayma ve Suriye
tizerinden Akdeniz’e ulagsma imkan1 tanirken Nusayri Suriye hiikiimetinin muhalifler

karsisinda ayakta durmasini saglamistir.

Nusayri Suriye ile Imami iran arasindaki siyasi yakinlasmanin en onemli
neticelerinden biri de ekonomik alanda olmustur. Suriye devrimi 6ncesi olduk¢a zay1f
olan Iran-Suriye ekonomik iliskileri devrim sonrasi Iran’mn Suriye iizerindeki
politikalar1 dogrultusunda oldukca ileri seviyelere tagmmustir. Iki iilke arasinda
dogalgaz antlagsmasi, elektrik santrali yatirimi, Suriye yonetimine kredi saglanmasi
gibi birgok alanda iktisadi antlagsmalar yapilmistir. Bu antlasmalar uzun siiren i¢ savas
ile ekonomik acidan sikinti ¢eken Suriye’ye destek olurken bolgedeki varligim

korumak isteyen Iran’a da biiyiik avantajlar saglamistir.

Netice olarak temelde fikri ve ideolojik olarak ayrisan Nusayriler ile imamiyye
Sia’s1 19. yiizyilin sonlarindan itibaren hem fikri hem de siyasi maslahatlar1 geregi
birbirleriyle ittifak kurmuslardir. Siyasi yakinlasmanin gergeklesmesi ve
devamliliginin saglanabilmesi adina ideolojik diizlemde yakinlasma kacinilmazdi.
Bunun i¢in 6ncelikle iki firkanin ortak noktalar1 6ne ¢ikarilarak aslinda tek bir mezhep
oldugu vurgulanmistir. Boylece ideolojik yakinlagma siyasi hedefleri gergeklestirme
yolunda bir arag olarak kullanilmistir. Aslinda ideolojik olarak Imamilerin, Nusayrileri
kabul ettigini sdylemek giictlir. Ancak siyasi menfaatler geregi ideolojik ihtilaflar arka

plana itilerek gormezden gelinmistir.

64



KAYNAKCA

Aksiit, Hamza. Aleviler: Tiirkiye, Iran, Irak, Suriye, Bulgaristan. 1 cilt. Ankara: Yurt
Kitap Yayin, 1. Basim, 2009.

Al-Hiiseyin, Abdii’s-Settir. Tahzirii'I-Beriyye min Nesdti s-Siati fi Siriye. 1.cilt. Misir:
Daru’l1-Muhaddisin, 1.Basim 2007.

Ali, Muhammed Kurt. Hitatii’s-Sam. 6 cilt. Dimask: Mektebetii’n-Ntri, 3. Basim,
1983.

Amili, ibnii’l-Hiir Muhammed b. Hasan b. Ali el-Mesgari. Risdletii’l-isnd aseriyye
fi'r-red ale’s-siifiyye. 1 cilt. Kum: el-Matbaatii’l-ilmiyye, 1883.

Arikan, Pinar. “Suriye’nin Nusayri Yiizii ve Iran”. Middle Eastern Analysis/Ortadogu
Analiz, 4/43 (Temmuz 2012), 18-29.

Askalani, Ibn Hacer. Lisdnii’l-Mizdn. thk. Abdiilfettah Eba Gudde. 2 cilt Beyrut:
Darii’l-Besairi’l-Islamiyye, 2. Basim, 2002.

Askeri, Abdiilhiiseyin Mehdi. el- ‘Aleviyyiin evi’n-Nusayriyye. 1. Basim,1980.

Avaci, Galib b. AR, Firakun mudsira: Tentesibu ile’l-Islam ve beydnu mevkifi 'I-Islam
minhd. 3 Cilt. Cidde: el-Mektebetii’l-Asriyyeti’z-Zehebiyye, 1. Basim, 2005.

Bagdadi, Eba Mansir Abdiilkahir. el-Fark beyne’l-firak ve beydnii’l-firkati 'n-ndciye
minhum. 1 Cilt. Beyrut: Daru’l-afaki’l-cedide, 3. Basim,1977.

Bagdadi, Ebd Muhammed Abdullah b.Ahmed Ibnii’l-Hassab. Tarihii’l-eimme ve
vefaydtihim. 1 Cilt. Kum: Mektebetii Semaha Ayetullahi’l-Uzma el-Mar’asi en-
Necefi’l-Kiibra el-Hizanetii’l-Alemiyye li’l-Mahtatati’l-islamiyye, 1. Basim, 2011.

Bagi, Resul- Karahasanoglu, Songiil. “Tiirkiye’de Yasayan Arap Alevileri
(Nusayriler)’in Etnik ve Miizikal Kimligi”. Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi 14/53
(Nisan 2015), 48-61.

Baglioglu, Ahmet. “Striye’de Mezhep Hareketlerinin Giincel Siyaset Uzerine
Etkileri”. e-Makalat Mezhep Arastirmalar: Dergisi 6/2 (Aralik 2013), 495-523.

Bahrani, Hasim b. Siileyman. Medinetii’I-medciz, thk. Seyh Izzetullah el-Mevlai el-
Hemedani. 8 cilt. Kum: Miiessesetii’l-Mearifil-islamiyye, 1. Basim, 1992.

Bakir, Ali Hiiseyin. “Iranmn Sariyedeki Demografik Yapi Degisikligi Politikasi
Mahiyeti, Araglar1 ve Hedefleri” Iran Arastirmalar: Merkezi (Erisim 21 Subat 2024).
https://iramcenter.org/uploads/files/dosya_iranin_suriyedeki_varligi.pdf

65



Ba’li, Eba Abdillah Bedruddin Muhammed b. Ali b. Ahmed. Muhtasarii’l-fetdave’l-
Musriyye li Ibn Teymiyye. thk. Muhammed Hamid el-Faki. Demam: Daru Ibni’l-
Kayyim. 1986.

Batur, Muhammet Rasit. “Nusayriligin Tesekkiilii ve Inang Esaslar1”. Insan & Toplum
3/5 (2013), 55-84.

Bedevi, Abdurrahman. Mezdhibii’I-Islamiyyin. 1 cilt. Beyrut: Daru’l-Ilm 1i’1-Melayin,
2. Basim, 1979.

Bedevi, Tamer. “Tahran’in Suriye’de Niifusunun Kompozisyonunu Degistirme ve
Ideolojik Etki Olusturma Cabalarinin Jeo- iktisad1”. /RAM Center. Erisim 10 Mart
2024. https://iramcenter.org/uploads/files/dosya_iranin_suriyedeki_varligi.pdf

Bedevi, Tamer. “Iran’s Iraqi Market”, Carnegie Endowment (Erisim 6 Nisan 2024).
https://carnegieendowment.org/sada/64187

Bilgetiirk, irem. “Iran’1n Striye Politikas1 Baglaminda Siilik ve Sii Milisler”. Bélgesel
Arastirmalar Dergisi 2/2 (Aralik 2018), 398-438.

Bolat, Mahmut. “Fransa’nin Manda Idaresi Altinda Suriye’nin Boliinmesi ve Aleviler
Devleti”. Tiirk Kiiltiirii ve Haci Bektas Veli Arastirma Dergisi 93 (2020), 143-162.

Bulut, Halil Ibrahim. “Tarih, inang, Kiiltiir ve Dini Ritiielleriyle Nusayrilik”. Ortadogu
Yilligi 7/7 (2011), 579-614.

Bursi, Receb b. Muhammed b. Receb. Megdriku envadri’l-yakin fi hakdiki esrdri
emiri’l-mii’'minin. 1 Cilt. Necef: Mektebetii’l-Haydariyye, 2005.

Burticirdi, Seyyid Ali. Tardifu [-Makal. thk. es-Seyyid Mehdi er-Recai. 2 Cilt. Kum:
Mektebetu Ayetullahi’l-Uzma Mar’asi Necefi, 1989.

Center, Syrian Dialogue: “Et-Tegalgul-irani el-iktisadi fi Sariye ba‘de 4m 2011,
Syrian Dialogue Center. Erisim 1 Nisan 2024.
https://sydialogue.org/%D8%A7%D9%84%D8%AA%D8%BA%D9%84%D8%BA%D9%8
4-%D8%AT7%D9%84%D8%A5%D9%8A%D8E%B1%D8%A7%D9%86%D9%8A-
%D8%AT7%D9%84%D8%A7%D9%82%D8%AA%D8%B5%D8%AT7%D8%AF%DI%8A-
%D9%81%D9%8A-%D8%B3%D9%88%D8%B1%D9%8A%D8%A7-%D8%A8/

Ciiheni, Mani’ b. Hammad. el-Mevsuatii’'I-Miiyessera fi’l-edydn ve’l-mezdahib ve’l-
ahzabil-Mudsira. 2 Cilt. Riyad: en-Nedvetii’l-Alemiyye li Sebabi’l-Islam, 4. Basim,
2003.

David, Nebile Abdilmiin‘im. Nes etii 's-Siati’'I-Imamiyye. 1 Cilt. Bagdad: Matbaatii’l-
Irsad, 1. Basim, 1968.

66


https://iramcenter.org/uploads/files/dosya_iranin_suriyedeki_varligi.pdf
https://sydialogue.org/%D8%A7%D9%84%D8%AA%D8%BA%D9%84%D8%BA%D9%84-%D8%A7%D9%84%D8%A5%D9%8A%D8%B1%D8%A7%D9%86%D9%8A-%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%82%D8%AA%D8%B5%D8%A7%D8%AF%D9%8A-%D9%81%D9%8A-%D8%B3%D9%88%D8%B1%D9%8A%D8%A7-%D8%A8/
https://sydialogue.org/%D8%A7%D9%84%D8%AA%D8%BA%D9%84%D8%BA%D9%84-%D8%A7%D9%84%D8%A5%D9%8A%D8%B1%D8%A7%D9%86%D9%8A-%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%82%D8%AA%D8%B5%D8%A7%D8%AF%D9%8A-%D9%81%D9%8A-%D8%B3%D9%88%D8%B1%D9%8A%D8%A7-%D8%A8/
https://sydialogue.org/%D8%A7%D9%84%D8%AA%D8%BA%D9%84%D8%BA%D9%84-%D8%A7%D9%84%D8%A5%D9%8A%D8%B1%D8%A7%D9%86%D9%8A-%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%82%D8%AA%D8%B5%D8%A7%D8%AF%D9%8A-%D9%81%D9%8A-%D8%B3%D9%88%D8%B1%D9%8A%D8%A7-%D8%A8/
https://sydialogue.org/%D8%A7%D9%84%D8%AA%D8%BA%D9%84%D8%BA%D9%84-%D8%A7%D9%84%D8%A5%D9%8A%D8%B1%D8%A7%D9%86%D9%8A-%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%82%D8%AA%D8%B5%D8%A7%D8%AF%D9%8A-%D9%81%D9%8A-%D8%B3%D9%88%D8%B1%D9%8A%D8%A7-%D8%A8/

Demir, Yesim. “Suriye’nin Mezhepsel Yapist ve Etkileri”. Yeni Tiirkiye 23/98 (2017),
51-58.

Desti, Abdullah. en-Nefisii fi Beydani Raziyyeti’l-Hamis. 2 Cilt. Kuveyt: Sebeketii’l-
Fikr, 1. Basim, 2002.

El-Hac, Abdurrahman. el-Ba'si’s-Sii fi Suriye 1919-2007. 1 Cilt. Beyrut: es-
Sebeketii’l-Arabiyyeti li’l-Ebhas ve’n- Nesr, 1. Basim, 2017.

Emecen, Feridun. "Mercidabik Muharebesi". Tiirkive Diyanet Vakfi Islam
Ansiklopedisi. Erisim 1 Mart 2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/mercidabik-
muharebesi.

Emin, Muhsin. A4 ’yanii’s-Sia. Hasan el-Emin. 12 Cilt. Beyrut: Dari’t-Tearuf 1i’l-
Matbaat, 1983.

Erdebili, Muhammed b. Ali Garevi Hairi. Camiii 'r-ruvat. 2 Cilt. Beyrut: Darii’l-Edva,
1. Basim, 1983.

Es‘ari, Ebii’l-Hasan Ibn Ebd Bisr Ali b. Ismail b. Ishak. Makalatii’I-Islamiyyin ve
Ihtilafii’I-Musallin. thk. Naim Zerzir. 2 Cilt. Beyrut: el-Mektebetii’l-Asriyye, 2009.

Eyytibi, Ahmed. “Galayanun Islami Suri fi Muvaceheti Gazvi Irani Yahmihi’l-Esed”,
el-Rased. Erisim 18 Mart 2024.
https://www.alrased.net/main/articles.aspx?selected article no=5148

Ezeni, Silleyman Efendi. el-Bakiiretii’s-Siileymdniyye fi kesfi esrari’d-diyaneti’'n-
Nusayriyye. thk. Ebli Abdurrahman el-Eseri. 1 Cilt. Medine: Darii’l-Imam-1 Miislim,
1. Basim, 2014.

Figlali, Ethem Ruhi. "Isndaseriyye". Tiirkive Diyanet Vakfi Islaim Ansiklopedisi.
Erisim 14 Mart 2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/isnaaseriyye#l

Hairi, Abdiilkerim b. Muhammed Ca’fer el-Yezdi. [lzamii n-nasib fi isbdti’I-hiicceti’I-
gdib. 2 Cilt. Beyrut: Miiessesetii’l-Alemi li’l-Matbaat, 1984.

Hakim, Hasan. el-Vesdikii't-tarihiyye: el-miinteka bi’l-kaziyyeti’s-Suriyye. 1 Cilt.
Beyrut: Déaru Sadir, 1974.

Hasen, Abdullah. Miindzarat fi'l-imame. 4 Cilt. Kum: Daru’1-Mustafa li-Thyai’t-Tiiras,
1. Basim, 2007.

Hasen, Ahmed Ali- Hasen, Hamid. el-Miislimiin el-Alevyyiin fi Liibndn. 1 Cilt.
Liibnan: Miiessesetii Edib 1i’t-Tibaa, 1. Basim, 1989.

67


https://islamansiklopedisi.org.tr/mercidabik-muharebesi
https://islamansiklopedisi.org.tr/mercidabik-muharebesi
https://www.alrased.net/main/articles.aspx?selected_article_no=5148
https://islamansiklopedisi.org.tr/isnaaseriyye#1

Hatib, Muhammed Ahmed. el-Harekatii’l-Batiniyye fi’l-Alemi’l-Islami. 1 Cilt.
Amman: Mektebetii’l-Aksa, 1. Basim, 1986.

Hayyir, Abdurrahman. Akidetund ve vaki‘una nahnu’l-Miislimin el-Ca ‘feriyyin el-
Aleviyyin. 1 Cilt. Dimagk: Kiitiib Zatii Faide, 3. Basim, 1994.

Hayyir, Abdurrahman. Yakzatii’I-Miislimin el- Aleviyyin. Dimagk: Kiitiib Zatii Faide,
1996.

Hilli, Cemaliiddin Hasen b. Ydsuf b. Ali Ibnii’l-Mutahhar. Minhdcii’l-kerdme fi
ma rifeti’l-imame. thk. Muhammed Resad Salim. 1 Cilt. Kahire: Darii’l-Urube, 1.
Basim, 1962.

Hilli, ibn David. Kitabii 'r-Ricdl. thk. Seyyid Muhammed Sadik. 1. Cilt. Necef: el-
Matbaatu’l-Haydariyye, 2. Basim, 1962.

Hiiseyni, Muhammed Riza. Tdrih-u Ehl-i beyt. 1 Cilt. Beyrut: Miiessesetu Al-i Beyt li
Thyai’t-Tiiras, 1. Basim, 1990.

Ibn Hazm, EbG Muhammed b. Ali b. Ahmed b. Said ez-Zahiri. el-Fas! fi I-milel ve -
ehvad’ ve’n-nihal. 2 Cilt. Kahire: Matbaatii’l-Edebiyye, 1899.

Ibn Manzir, Ebii’l-Fazl Muhammed b. Miikerrem b. Ali el-Ensari. Lisdnii’I-Arab. 9
Cilt. Beyrut: Daru Sadir. 8. Basim, 2014.

Ibn Teymiyye, Ebu’l-Abbas Takiyyiiddin. el-Fetdva’l-kiibrd. thk. Hiiseyin
Muhammed Mabhlaf. 5 Cilt. Beyrut: Darii’l-Ma’rife, 1978.

Ibnii’l-Bitrik, Semseddin Yahya b. el-Hasan b. Hiiseyin el-Esedi. Umdetu uyiini
sthdhii’l-ahbdr. Kum: Miimessiliyyetii’l-imam el-Kaid es-Seyyid el-Hamene’i fi’l-
Hac, 3. Basim, 1991.

Ibrahim, Ali Aziz. el-Aleviyyin ve’t-teseyyu’. Beyrut: Daru’l-Islamiyye, 1.Basim,
1992.

Isfahani, Ebii’l-Kasim Hiiseyin b. Muhammed b. Mufaddal Ragib. el-Miifieddt fi
garibi’l-Kur’an. 2 Cilt. Dimesk: Daru’l-Kalem, 2. Basim, 2020.

Kasim, Faysal. “Iran ve Ma‘reketiiha el-Akadiyye’l-Kiibra fi Striye”, el-Kudsii’l-
Arabi. 25 Mart 2024.
https://www.alquds.co.uk/%D8%A5%D9%8A%D8%B1%D8%A7%D9%86-
%D9%88%D9%85%D8%B9%D8%B1%D9%83%D8%AA%D9%87%D8%AT-
%D8%A7%D9%84%D8%B9%D9%82%D8%A7%D8%A6%D8%AF%D9%8A%D
8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%83%D8%A8%D8%B1%D9%89-
%D9%81%D9%8A-%D8%B3%D9%88/

68



Kasani, ibrahim b. el-Muhsin. es-Sahifetii’I-hddiye ve t-tuhfetii’I-mehdiyye. 1 Cilt.
Beyrut: Daru’t-Tearuf li’l-Matbaat, 1. Basim, 1987.

Kazdal, Melih. “Iran’in Arap Bahar1 Sonrasi1 Suriye Politikasin1 Anlamak”. Artuklu
Kaime Uluslararas: Iktisadi ve Idari Arastirmalar Dergisi, 1/1 (Kasim 2018), 1-15.

Keser, Inan. Nusayri Alevilik. 1 Cilt. Adana: Karahan Kitabevi, 10. Basim, 2016.

Kifari, Nasir b. Abdullah b. Ali. Usiilii Mezhebi’s-Siati’I-Imamiyye el-Isnd Aseriyye:
Arz ve Nakd. 1 Cilt. Kuveyt: Daru’l-Huleféi’r-Rasidin, 2010.

Kollektif. el-Miislimiin el-Aleviyyin Siatii Ehl-i’l-beyt: Beydnu akideti’l-aleviyyin. 1
Cilt. Beyrut: Daru’l-uliim 1i’t-tahkik, 1999.

Korkmaz, Yusuf Salih. fran- Suriye Bélgesel Ittifaki ve Arap Bahari Siirecine

Yansimasi. Istanbul: Marmara Universitesi, Ortadogu Arastirmalar1 Enstitiisii, Yiiksek
Lisans Tezi, 2014. https://acikbilim.yok.gov.tr/handle/20.500.12812/666789

Kummi, Sa’d b. Abdullah el-Es’ari Ebl Halef. Kitabii’l-makaldt ve'l-firak. 1 Cilt.
Tahran: Miiessese-i Matbtat-1 Atai, 1963.

Kummi, $azan b. Cebriil. er-Ravza fi feddili Emiri’l-mii’minin. thk. Ali Sekerci. 1
Cilt. Kum: el-Mektebetii’l-Emin, 1. Basim, 2002.

Kiiciik, Cevdet. "Sykes-Picot Antlasmas1", Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi.
Erisim 5 Mart 2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/sykes-picot-antlasmasi

Maarri, Ebu’l-Ala Ahmed b. Abdullah b. Siileyman. Risaletii’l-gufrdn, thk. Aise
Abdurrahman. 1 Cilt. Kahire: Daru’l-Maérif, 9. Basim, 1954.

Mar’asi, Sihabiiddin. Serhu Ihkdki’l-hak. 33 Cilt. Kum: Mektebetii Ayetillahi’l-uzma
el-Mar’asi el-Necefi, 1956.

Mazendarani, Muhammed b. ismail. Miinteha 'I-makdl fi ahvali 'r-rical. 7 Cilt. Beyrut:
Miieessesetii Dari Ali Beyt li Thyai’t-Tiiras, 1. Basim, 1998.

Meclisi, Muhammed Bakir b. Muhammed Taki b. Makstd Ali. Biharii’l-envari’l-
cdmia li-diireri ahbdri’l-eimmeti’l-ethdr: el-kitdb ve’[-miiellif. Beyrut: Miiessesetii’l-
Vefa, 2. Basim, 1983.

Moosa, Matti. Extremist Shiites: The Ghulat Sects. New York: Syracuse University
Press. 1. Basim, 1988.

Muhibbi, Muhammed Emin b. Fazlullah b. Muhibbillah ed-Dimaski. Huldsatii’l-eser
fi a’yani’l-karni’l-hadi aser. 4 Cilt. Kahire: Matbaatii’l-Vehbiyye, 1. Basim, 1838.

69


https://islamansiklopedisi.org.tr/sykes-picot-antlasmasi

Musevi, Sabah. eg-Suiibiyyetii fi Mendhici’l-Havzati'd-Diniyye ve Edebiyyati’l-
Kiyddeti'I-Iraniyye. Kuveyt: Muntede’l-Miifekkirin el-Miislimin, 2013.

Mutlak, Halid. “et-Tagyiru’d-Dimografi fi Striye Esnae Hukmi Ali’l-Esed”, Harmoon
Center for Contemporary (Erisim 15 Mart 2024). https://www.harmoon.org/?p=13322

Nebha, Hidir Muhammed. Cebelii’l- Aleviyyin ve Cebelii Amil. 1 Cilt. Beyrut:
Menstrat Difaf, 1. Basim 2013.

Nevbahti, Hasan b. Misa. Firaku’s-Sia. thk. Abdiilmiin‘im el-Hafni. 1 Cilt. Kahire:
Daru’r-resad, 1. Basim, 1992.

Okalan, Erkan- Isyar, Omer Goksel. “Iran Destekli Sii Milislerin Suriye I¢ Savasindaki
Rolii”. Uluslararasi Afro-Avrasya Arastirmalar: Dergisi 8/16 (Haziran 2023), 13-35.

Orhan, Oytun. “Suriye’de Sii Milisler ve Siyasi Coziim”. Orsam. Erisim 15 Nisan
2024. https://orsam.org.tr/d_hbanaliz/26tr.pdf

Ortayli, Ilber. “Alevilik, Nusayrilik ve Bab-1 Ali” Tarihi ve Kiiltiirel Boyutlariyla
Tiirkiye’de Aleviler, Bektasiler, Nusayriler, istanbul: Ensar Nesriyat, 35-46, 1999.

Osman, Hasim. Tarihii’l-Aleviyyin: Vakai’ ve Ahdds. 1 Cilt. Beyrut: Miessesetii’l-
A’lemi 1i’l-Matb@at, 1. Basim, 1997.

Osman, Hasim. Tarihii’s-Sia fi sdhili Bilddi’s-Sami’s-simali. 1 Cilt. Beyrut:
Miiessesetii’l-Alemi li’l-Matbiat, 1. Basim, 1994.

Oz, Mustafa. "Nevbahti, Ismail b. Ali". Tiirkiye Diyanet Vakfi Islaim Ansiklopedisi.
Erisim 11 Mart 2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/nevbahti-ismail-b-ali

Oz, Mustafa. "Sia". Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. Erisim 11 Mart 2024.
https://islamansiklopedisi.org.tr/sia

Ozcan, Muhammed Yasin. Tarihi Siirecte Imamiyye Nusayrilik Iligkisi. 1zmir: Katip
Celebi Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2018.
https://acikbilim.yok.gov.tr/handle/20.500.12812/125265

Polat, Elif- Kaya, Mehmet. “iran’in Suriye Politikas1”. Akademik MATBUAT 6/1
(Temmuz 2022), 1-44.

Sa‘di, Selam. “Masalihu Iran el-Iktisidiyye Teterassahu fi Sdriye”, Carnegie
Endowment (Erisim 3 Mart 2024). https://carnegieendowment.org/sada/60284

Sadr, Hasan. Nihdyetii 'd-dirdye. thk. Macid el-Garbavi. 1 Cilt. Kum: Nesru’l-mes‘ar,
1.Basim.

70


https://islamansiklopedisi.org.tr/nevbahti-ismail-b-ali
https://islamansiklopedisi.org.tr/sia

Saleh, Samir. Yakin Dénem Suriye Siyasetinde Nusayriler. Bingol: Bing6l
Universitesi, Sosyal Bilimler Enstitiisii, Yiiksek Lisans Tezi, 2023.
http://acikerisim.bingol.edu.tr/handle/20.500.12898/5555

Sindavi, Halid. et-Teseyyu’ fi Siirive Leyse Hurafe. gev. Hamed el-isa. 1 Cilt. Dubai:
Daru Medarik li’n-Nesr, 2014.

Sinkaya, Bayram: “Analiz: Arap Bahari Siirecinde iran’in Suriye Politikas1”. SETAV.
Erisim 10 Mart 2024. https://www.setav.org/arap-bahari-surecinde-iranin-suriye-
politikasi/

Sogukoglu, Fehmi. “Nusayrilik ve Tanr1 Algilar’”. KADER Kelam Arastirmalar
Dergisi 11/1 (Ocak 2013), 487-500.

Sonay, Ahmet. “20. Asirdan Giiniimiize Usili Imamiyye-Nusayriyye liskisi”. /hya
Uluslararast Islam Arastirmalar: Dergisi 7/2 (Temmuz 2021), 834-859.

S. Tufan "Lazkiye", Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. Erisim 20 Mart 2024.
https://islamansiklopedisi.org.tr/lazkiye

Sehristani, Ebii’l-Feth Taciiddin Muhammed b. Abdiilkerim b. Ahmed. el-Milel ve 'n-
nihal. thk. Muhammed Seyyid Geylani. 3 cilt. Beyrut: Darii’l-Ma’rife, 2. Basim, 1975.

Serefiiddin, Taki. en-Nusayriyye: Dirasetiin Nakdiyye. Suriye, 2009

Tabersi, Ebi Mansir Ahmed b. Ali b. Ebi Talib. el-fhticiac. 2 Cilt. Beyrut:
Miiessesetii’l-Alemi 1i’I-Matbfat, 1983.

Tabersi, Imadiiddin Hasan b. Ali. Esrarii’l-imame. 1 Cilt. Meshed: Mecmuii’l-
Buhusi’l-islamiyye, 2014.

Tabersi, Mirza Hiiseyin Nuri. Nefesii r-rahman fi fezadili Selman. thk. Iyad Kemali Asl
1 Cilt. Kum: Pad-1 Endise, 1.Basim, 2010.

Tahrani, Muhammed Muhsin Aga Biiziirg-i. ez-Zeria ild tesdnifi’s-Si‘a. 25 Cilt
Beyrut: Darti’l-Edva, 2. Basim, 1983.

Talhamy, Yvette. “The Syrian Muslim Brothers and the Syrian-Iranian Relationship”.
The Middle East Journal 63 (Ekim 2009), 561-580.

Talla, Maan. “Iran’mn Suriye’deki Askeri Politikas1”. IRAM Yayinlar: (2017), 6-11.

Tavil, Muhammed Emin Galib. Tarihi’l-aleviyyin. 1 Cilt. Beyrut: Darii’l-Endeliis,
1.Basim, 1979.

Tebrizi, Recai. “Iran'in Sdriye Politikasindaki A¢mazlar”. Diinya Biilteni. 15 Aralik
2023. http://www.dunyabulteni.net/servisler/haberYazdir/164128/haber

71


http://acikerisim.bingol.edu.tr/handle/20.500.12898/5555
https://islamansiklopedisi.org.tr/lazkiye

Topaloglu, Bekir. Kelam Ilmine Giris, 1 Cilt. Istanbul: Damla Yaymevi, 2013.

Tisi, Eb(i Ca‘fer Muhammed b. Hasen b. Ali. Kitdbii'I-Gaybe. thk. Ibadullah Tahrani.
1 Cilt. Kum: Miiessesetii’l-Maarifi’l-islamiyye, 1. Basim, 1990.

Tirkmani, Abdullah, “Striyede Sistemli Demografik Yapiy1 Degistirme Politikas1”,
fran Aragtirmalari Merkezi (Erisim 20 Subat 2024).
https://iramcenter.org/uploads/files/dosya_iranin_suriyedeki_varligi.pdf

Tiisterd, Nurullah el-Hiiseyni el-Mar’asi. [hkakii 'I-hak ve izhakii’I-banl. thk. Ayetullah
es-Seyyid en-Necefi. 34 Cilt. Kum: Ayetullahi’l-Uzma el- Mar’asi, 1.Basim, 1986.

Ulugay, Omer. Arap Aleviligi: Nusayrilik; Arastirma- Inceleme. 1 Cilt. Adana: Gozde
Yayincilik, 1. baski, 1996.

Uziim, Ilyas. "Nusayrilik". Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. Erisim 18 Subat
2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/nusayrilik.

72


https://islamansiklopedisi.org.tr/nusayrilik

