
T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

YÜKSEK LİSANS 

 

İMÂMİYYE ŞÎASI-NUSAYRÎLİK İLİŞKİSİ 

 

İbrahim OSMAN 

2501192105 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

 

Prof. Dr. Ramazan YILDIRIM 

 

 

İSTANBUL- 2024  



ii 
 

ÖZ 

İMÂMİYYE ŞÎASI-NUSAYRÎLİK İLİŞKİSİ 

İBRAHİM OSMAN 

 

Nusayrîlik hicrî üçüncü asırda Şîa mezhebinden ayrılarak ortaya çıkmış batınî 

bir gruptur. Bu fırkanın adı, kurucusu kabul edilen Ebû Şuayb Muhammed b. Nusayr 

en-Nemîrî’den (ö. 270/883) gelmektedir. Hz. Ali’ye ilahlık nispet ettikleri ve tenasüh 

inancını benimsedikleri için aşırı (gâlî) gruplardan kabul edilmektedir. Nusayr en- 

Nemîrî aslen İranlı olup İsnâaşeriyye sistemini benimseyen bir Şiî idi. Başlangıçta Şiî 

inançları benimseyen Nemîrî, daha sonra beklenen Mehdi’ye açılan kapı olduğunu, 

yani Mehdi’nin tek temsilcisi ve insanlar için ondan sonraki tek mercii olduğunu iddia 

etmiştir. Bu iddia üzerine “el-bâb” tanımının doğruluğu konusunda İsnâaşeriyye ile 

aralarında tartışma meydana gelmiştir. Muhammed b. Nusayr, İmâmiyye Şîa’sının bu 

iddiayı kabul etmemesi üzerine onlardan ayrılarak Nusayrî fırkasını kurmuştur. 

Nusayrîler iç ve dış dinamiklerin etkisiyle uzun bir süre kabuğuna çekilmiş ve uzlette 

kalmışlardır. Ancak 19. yüzyılın başlarından itibaren varlıklarını devam ettirememe 

tehdidiyle karşılaşan Nusayrîler, çözümü geçmişte ayrıldıkları İsnâaşeriyye İran’a 

yaklaşmakta ve onlarla iyi ilişkiler geliştirmekte bulmuştur. Nusayrîllik-Şîa ilişkisi 

tarih boyunca dalgalanmalar geçirmiştir. İdeolojik düşmanlıkla başlayan süreç daha 

sonra iki grubun siyasî menfaatleri doğrultusunda yakınlaşmaları ile sonuçlanmıştır. 

Bu çalışmada öncelikle İsnâaşeriyye kaynaklarında Nusayrîler’e bakışın nasıl olduğu 

ele alınmıştır. Daha sonra ideolojik ve mezhepsel düşmanlığın tarihi süreçte nasıl 

yakınlaşmaya dönüştüğünün izleri sürülmüştür. Ayrıca iki grup arasındaki ideolojik 

yakınlaşmanın Suriye ve İran modern siyasetine yansımaları tespit edilmeye 

çalışılmıştır. Çalışmada özetle birbirlerinden ideolojik olarak ayrılan iki grubun dini 

ve siyasi yakınlaşması ve bu yakınlaşmanın Suriye ve İran siyasetini nasıl 

şekillendirdiği ele alınmıştır.  

 

Anahtar Kelimeler: Kelâm, Şîa, İmâmiyye, Nusayrîllik, Alevîlik, Suriye. 



iii 
 

ABSTRACT 

THE RELATIONSHIP BETWEEN THE IMĀMIYYA SHĪ'AS 

AND NUSAYRISM 

İBRAHİM OSMAN 

 

Nusayrism is an esoteric group that emerged by separating from the Shia sect 

in the third century of the Hijri calendar. The name of this sect is believed to come 

from Abu Shuayb Muhammad B. Nusayr al-Namīrī (d. 270/883), who is considered 

to be its founder. The group is believed to be among the extreme groups because they 

attribute divinity to Ali and embrace the belief in reincarnation.  Nusayr al-Namīrī was 

originally from Iran and a Shiite who adopted the Ithna Ashariyya (Twelver) belief 

system. al-Namīrī, who initially adopted Shiite beliefs, later claimed to be the gateway 

to the expected Mahdi, asserting that he was the Mahdi'sonly representative and the 

only authority for people after him. Following this claim, a debate arose between them 

and Ithna Ashariyya (Twelver) group regarding the accuracy of the definition of "al-

bāb" (the doorway). When the Twelvers rejected his claim, Nusayr left them and 

founded the Nusayrī sect. Nusayrīs retreated into their shell and remained isolated for 

a long time under the influence of internal and external dynamics. However, the 

Nusayrīs, who faced the threat of not being able to continue their existence since the 

beginning of the 19th century, found the solution by approaching Ithna Asheriyya 

(Twelver) Iran, from which they had separated in the past, and developing good 

relations with them. Nusayrism-Shia relationship has fluctuated throughout history. 

The process, which started with ideological hostility, later resulted in the 

rapprochement of the two groups in line with their political interests. In this study, it 

is first discussed how the Nusayrīs are viewed in Ithna Ashariyya (Twelver) sources. 

It is then traced how ideological and sectarian hostility turned into rapprochement in 

the historical process. In addition, the reflections of the ideological rapprochement 

between the two groups on the modern politics of Syria and Iran have been discussed. 

The study briefly discusses the religious and political rapprochement of two 



iv 
 

ideologically separated groups and how this rapprochement shaped and continues to 

shape the politics of Syria and Iran. 

Keywords: al-Kalām, Islamic Sects, Shiʿah, Imamiyyah, The Nusayrī- 

'Alawīs. 

  



v 
 

ÖNSÖZ 

Bu çalışmadaki asıl hedefimiz, geçmişte ideolojik ve mezhepsel olarak 

birbirleriyle çatışan İmâmiyye Şiâsı ile Nusayrî fırkasının, Suriye özelinde nasıl 

yakınlaştığının izlerini sürmektir. Kronolojik olarak iki fırka arasındaki dinî ve siyasî 

süreç incelenerek İran’da siyasî iktidarı elinde bulunduran Şîa ile Suriye’de siyasî 

iktidarı elinde bulunduran Nusayrîlerin Suriye siyasetine etkilerini tespit etmek, bu 

çalışmanın başka önemli amacını oluşturmaktadır. 

Bu amacı gerçekleştirmek adına ilk bölümde İsnâaşeriyye ile Nusayrîlik 

fırkalarının tarihine değinilerek iki fırka arasındaki ilişkilerin başlangıçtaki keyfiyeti 

tespit edilmiştir. Bu ilişkilerin tespitinde daha çok Şiî kaynaklara müracaat ederek Şîa 

perspektifinden Nusayrî mezhebinin nasıl tanımlandığı ele alınmıştır. Daha sonra 

ikinci bölümde 19. asırla başlayan iki grup arasındaki ideolojik ve mezhepsel 

yaklaşımların tarihi kronolojik olarak incelenmiştir. Hafız Esed ile Suriye yönetime 

gelen Nusayrîlerin, Şiî İran ile siyasî düzeyde de etkileşimi başladı. İki ülke arasında 

başlayan etkileşimin kökenini tespit etmek için yine bu bölümde siyasî tarihe ve 

ilişkilere yer verilmiştir.  

Çalışmanın üçüncü bölümünde iki grup arasında ideolojik ve dinî alanda 

başlayan daha sonra siyasî alanda devam eden ilişkilerin son dönem İran-Suriye 

ilişkilerine yansımaları ve ortaya çıkardığı sonuçları ele alınmıştır. Nusayrîlerin 

Şîa’dan ayrılan bir fırka olması dolayısıyla başlangıçta düşman olan bu iki grubun daha 

sonra iki müttefik haline gelmelerindeki sebebin dinî mi yoksa siyasî mi olduğu tespit 

edilmeye çalışılmıştır.  

Bu çalışma bir yandan Nusayrîler ile Şîa’nın mezhepsel açıdan ilişkisini 

Şiâ’nın gözünden ele almaktadır. Diğer yandan ideolojik düzeyde birbirine düşman 

olan bu iki grubun Nusayrîler’in Suriye iktidarını ele geçirmesiyle birlikte siyasî 

düzeye taşınmasını ve iki grup arasında gelişen ilişkilerin izlerini sürmektedir. Bütün 

bunlar Suriye’deki Nusayrîler ile İran Şia’sı merkeze alınarak yapıldığı için Suriye 

dışındaki Nusayrîler ile İmâmiyye Şîası dışındaki Şiîler göz ardı edilmiştir. Bu çalışma 

hem kelamî arka planı incelemesi hem de kelamî arka planın siyasî amaçlar uğrunda 

nasıl kullanıldığını tespit açısından diğer çalışmalardan ayrılmaktadır. 



vi 
 

Tez sürecimin başından itibaren gerek tez konusunu belirlememde gerekse de 

tezin yazım sürecinde verdiği destek ve katkılarından dolayı tez danışmanım Prof. Dr. 

Ramazan Yıldırım’a, tez savunmasına iştirak ederek değerli yorum ve katkılarıyla 

tezin son halini almasına katkı sunan hocalarım Doç. Dr. Fikret Soyal ve Doç. Dr. Ziya 

Erdinç hocalarıma teşekkürlerimi sunuyorum. Ayrıca bugünlere gelmemde sayısız 

emekleri bulunan babam ve anneme, desteğini hiçbir zaman esirgemeyen sevgili eşime 

ve çocuklarıma sevgi ve şükranlarımı en kalbi duygularla arz ederim.  

 

İSTANBUL, 2024 

İbrahim Osman 

  



vii 
 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZ ............................................................................................................................... İİ 

ABSTRACT .............................................................................................................. İİİ 

ÖNSÖZ ....................................................................................................................... V 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM  

NUSAYRÎLİK: TARİHSEL ARKA PLAN 

1. NUSAYRÎLİK VE İMÂMİYYE ŞÎA’SININ DİNİ İLİŞKİSİ .................................................... 6 
1.1. Şîa .................................................................................................................................... 6 
1.2. Nusayrîlik......................................................................................................................... 8 
1.3. Nusayrîliğin İmâmiyye Şiası’ndan Kopma Süreci ....................................................... 10 
1.4. İsnâaşeriyye Eserlerinde İbnü’n-Nusayr ve Nusayrîlere Dair Rivayetler ................... 12 

İKİNCİ BÖLÜM 

NUSAYRÎLİK- İMÂMİYYE ŞÎA İLİŞKİSİ 

1.1. NUSAYRÎLERİN SİYASÎ TARİHİ ................................................................................................. 27 
1.2. NUSAYRÎ-ŞİÎ SİYASÎ YAKINLAŞMASININ TEMELLERİ ............................................................... 34 
1.3. NUSAYRÎLİK- ŞÎA İTTİFAKI ...................................................................................................... 35 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM  

NUSAYRÎLER İLE İMÂMİYYE ŞİÎLERİ ARASINDAKİ DİNİ VE SİYASİ 

İLİŞKİNİN SONUÇLARI 

1. NUSAYRÎLER VE İMÂMİYYE ŞİÎLERİ ARASINDAKİ DİNÎ İLİŞKİNİN SONUÇLARI . 43 
1.1. Dinî Eğitim .................................................................................................................... 43 
1.2. Dinî Medya .................................................................................................................... 44 
1.3. Türbe ve Mezarlar ......................................................................................................... 45 
1.4. Hüseyniyye ..................................................................................................................... 46 
1.5. Dinî Propaganda ........................................................................................................... 47 

2. NUSAYRÎLER VE İMÂMİYYE ŞİÎLERİ ARASINDAKİ SİYASİ İLİŞKİNİN SONUÇLARI

 52 
2.1. Siyasî ve Askeri İttifak ................................................................................................... 53 
2.2. Direniş Ekseni ............................................................................................................... 55 
2.3. Ekonomik Destek ........................................................................................................... 56 
2.4. Askerî Destek ....................................................................................................................... 57 
2.5. Demografik Değişim ............................................................................................................ 58 

SONUÇ ...................................................................................................................... 62 

KAYNAKÇA ............................................................................................................ 65 

 



viii 
 

 

 

KISALTMALAR LİSTESİ 

 

bkz. : Bakınız 

c. : Cilt 

çev. : Çeviren 

Edit. : Editör 

s. : Sayfa 

thk. : Tahkik 

vd. : Ve diğerleri 

yy. : Yüzyıl 

h. : Hicrî 

m. : Miladî 

M.E.B. : Milli Eğitim Bakanlığı



1 
 

GİRİŞ 

1. Tezin Konusu  

Hz. Peygamber’in hayatta olduğu dönemde Müslümanlar arasında anlaşılması zor 

veya problemli olarak görülen gerek fıkhî gerekse itikadî konular Hz. Peygamber’e arz 

edilmekteydi. Hz. Peygamber de vahiy devam ettiği için bu meselelere tek kaynaktan 

kesin cevaplar vermekte ve böylece Müslümanlar arasında ihtilaf ortaya çıkmasına 

imkân kalmamaktaydı. Ancak Hz. Peygamber’in vefatıyla birlikte siyasî, kültürel ve 

itikadî bazı sebeplerden kaynaklı ihtilaflar vuku bulmuş, bu ihtilaflı meselelere dair 

pekçok farklı görüş ortaya çıkmış ve Müslümanların farklı pozisyonlar alarak 

gruplaşmasına neden olmuştur. Bu görüşler daha sonra savunucuları tarafından 

sistemli fırkalar halini almış ve bunlardan bazıları varlıklarını günümüze kadar devam 

ettirmişlerdir. Bu fırkalardan birisi de Nusayrîlik’tir. Nusayrîlik hicrî üçüncü yüzyılda 

Şîa’nın alt grubu olarak ortaya çıkan bâtıni bir gruptur.  Hz. Ali’ye ilahlık nispet 

ettikleri ve tenasüh inancını benimsedikleri için aşırı (gâlî) gruplardan kabul edilmiştir. 

Bu çalışmanın konusunu Nusayrî fırkasının Şîa ile dinî ve siyasî irtibatı 

oluşturmaktadır. Bu irtibatı tespit etmek amacıyla Nusayrî fırkasının tarihini hem 

kendi zatında hem de Şîa ile irtibatı açısından incelemek amaçlanmaktadır. İki grup 

arasındaki dinî etkileşimin kökenleri incelenmekte ve tarih boyunca Nusayrîlerin 

Şiîlerden ne derece etkilendikleri ele alınacaktır.  Bu çalışmada aynı zamanda iki grup 

arasında dinî zeminde başlayan ilişkilerin daha sonra Nusayrî Esed ailesinin Suriye 

yönetimini ele geçirmesiyle nasıl siyasî zemine taşındığını tespit etmeye ve bunun İran 

ve Suriye’nin son dönem siyasetine nasıl etki ettiğini ortaya koymaya çalışılacaktır.  

2. Tezin Yöntemi 

Çalışmamız Nusayrîler ile İsnâaşeriyye arasındaki ilişkiyi İsnâaşeriyye 

penceresinden ele almayı amaçladığı için genelde Şiî kaynaklar merkeze alınacaktır. 

Ayrıca bu çalışmamız bir kelam tezi olsa da çalışmada ideolojik ilişkilerin siyasî alana 

etkisi de incelendiği için siyaset ve uluslararası ilişkilere dair çalışmalardan da 

yararlanılacaktır. Böylece iki grup arasındaki dinî ve siyasî ilişkileri tespit eden ve bu 

tespitler üzerinden elde edilen verileri tahlil eden bir yöntem takip edilecektir. Takip 



2 
 

edilecek bu yönteme bağlı olarak ele alınacak bu tez bir giriş, üç ana bölüm ve bir 

sonuçtan oluşacaktır.  

Tezin incelemeye çalıştığı konunun dinî ve siyasî iki boyutu vardır. Dinî boyutta 

daha çok klasik Şiî kaynaklara müracaat edilirken siyasî boyutunda ise güncel siyasî 

çalışmalardan istifade edilecektir.  

Birinci ve ikinci bölümlerde, Nusayrîliğin dinî ve siyasî olarak geçirmiş olduğu 

süreçleri tarihî seyri takip ederek ele alınacaktır.  Bunu yaparken daha çok İsnâaşeriyye 

Şîa’sı ile ilişkileri merkezde olacak ve iki grubun birbirleriyle hangi açılardan irtibatlar 

kurmaya çalıştıkların tespit edilecektir. İki grup arasındaki ilişkilerin tarihî kökenleri 

ve geçmişi üçüncü bölümde ele alınan dinî ve siyasî neticeleri anlamak açısından önem 

arz etmektedir. 

Üçüncü bölümü ilişkileri kadim bir geçmişe dayanan Nusayrîler ile 

İsnâaşeriyye’nin son yüzyıldaki siyasî ve dinî durumunu incelemeye tahsis edilecektir. 

Geçmişteki siyasî ve dinî ilişkilerinin son dönemdeki münasebetlere nasıl yansıdığını, 

hangi neticeleri doğurduğunu ve neyi amaçladığını izah edilmeye çalışılacaktır. 

İdeolojilerini devlet düzeyinde temsil etme imkânı bulan iki grubun yalnız kaldıkları 

sünnî coğrafyada birbirlerine nasıl destek oldukları, bu desteğin arka planındaki 

gayelerin izi sürülecektir. 

3. Tezin Kaynakları 

Tezin ilk bölümünde birinci başlık altında Nusayrîler ile Şîa’nın dinî ilişkisi ele 

alınacaktır. Bu bağlamda öncelikle teze konu olan Şîa ve Nusayriyye fırkalarını 

tanıtmak önem arz etmektedir. Bu sebeple ilgili bölümün ilk başlıkları altında 

öncelikle Şîa ve Nusayrlîk kısaca ele alınacaktır. Bu fırkalar tanıtılırken ilk olarak 

isimlerinin sözlük anlamlarına değinmek adına; Arap dilinin önemli lügatlarından biri 

olan İbn Manzûr’un Lisanü’l-Arab adlı eserinden ve önemli terim ansiklopedilerinden 

biri olan Râgıb el-İsfahânî’nin el-Müfredât adlı eserinden istifade edilmiştir. Ardından 

bahsi geçen fırkaların nasıl oluştuğunu ve tarih boyunca hangi adlarla anıldıklarını 

ortaya koymak adına; klasik kaynaklardan Abdülkâhir el-Bağdâdî’nin el-Fark 

beyne’l-fırak, Şehristânî’nin el-Milel ve’n-nihal, İbn Hazm’ın Kitâbü’l-Fasl (fisal) 



3 
 

fi’l-milel ve’l-ehvâʾ ve’n-nihal, Ebü’l-Hasan el-Eş‘arî’nin Makâlâtü’l-İslâmiyyîn, 

Ebü’l-Alâ el-Maarrî’nin Risâletü’l-ġufrân isimli eserlerinden istifade edilmiştir. 

Ayrıca bahsi geçen fırkaları kendi literatürlerinden tanımak adına İmâmiyye Şîası’nın 

önemli kelamcılarından biri olan Hasan b. Mûsâ en-Nevbahtî’nin Fıraku’ş-Şîʿa isimli 

eserinden faydalanılmıştır. Bunların yanı sıra teze konusu olan Nusayriyye fırkasını 

konu edinen Arapça ve Türkçe güncel kaynaklara müracaat edilmiş ve bahsi geçen 

fırkalar ile ilgili ansiklopedi maddeleri incelenmiştir. 

Tezin ilk bölümünün ikinci kısmında iki mezhebin birbiriyle alakasını ve 

zaman içinde nasıl birbirlerinden ayrıldıklarını anlamak adına önceki bölümde 

kullanılan klasik eserlerin yanı sıra son dönem kaynaklarına da yer verilmiştir. Bu 

bağlamda Galib b. Ali Avâci, Fırakun muâsıra: Tentesibu ile’l-İslâm ve beyânu 

mevkıfi’l-İslâm minhâ’si, Abdurrahman Bedevi’nin Mezahibü’l-İslamiyyin’i, Takiyyü 

Şerefeddîn’in en-Nusayriyye’si, Süleyman Efendi el-Ezeni’nin el-Bâkûretü’s-

Süleymâniyye fî keşfi esrâri’d-diyâneti’n-Nusayriyye’si, İnan Keser’in Nusayri 

Alevilik’si ile benzer diğer eserlerden istifade edilmiştir. Aynı zamanda mezhep 

mensuplarının tanımlamalarından faydalanmak önem arz ettiği için son dönem Şîî 

alimlerinden Muhammed Rıza el-Hüseynî’nin Tarîhu Ehli’l-Beyt, Abdülhüseyin 

Mehdî el-Askerî’nin el-ʿAleviyyûn evi’n-Nusayriyye isimli eserleri de incelenmiştir. 

Ayrıca iki mezhebe ve ilişkilerine dair yazılmış makalelere de göz atılmıştır.  

Tezin ilk bölümünün birinci başlığının son kısmını ise İsnâaşeriyye eserlerinde 

geçen Nusayrîlere dair rivayetler oluşturmaktadır. İsnâaşeriyye Şîasının gözünden 

Nusayrîlğiğ incelemek adına Şîî kaynaklara müracaat edilip önemli eserlerden nakiller 

yapılmıştır. Ebû Ca‘fer Muhammed b. Hasen b. Alî Tûsî’nin Kitâbü’l-Gaybe, Ebû 

Mansur Ahmed b. Ali b. Ebî Talib Tabersî’nin el-İhticâc, Nevbahtî'nin Fıraku’ş-Şîʿa, 

İbnü’l-Batrîk’in el-Umde, İbnü’l-Mutahhar el-Hillî’nin Minhâcü’l-kerâme, İbn Dâvûd 

el-Hillî’nin Ricâlü ibn Dâvûd, Hasan b. Ali et-Tabersî’nin Esrâru’l-imâme, Seyyid 

Nurullah el-Hüseynî el-Mar’aşî et-Tüsterî’nin İhkâkü’l-hakk ve İzhâkü’l-bâtıl, 

Muhammed Ali el-Erdebilî’nin Câmi’u’r-ruvât, Alî el-Hürr el-Âmilî el-Meşgarî’nin 

Risâletü’l-isnâʿaşeriyye, el-Bahrânî’nin Medinetü’l-meâ’ciz, Muhammed Bâkır el-

Meclisî’nin Bihâru’l-envâr, Muhammed b. İsmail el-Mâzenderânî’nin Münteha’l-

makâl fî ahvâli’r-ricâl, es-Seyyid Ali el-Burûcirdî’nin Tarâifü’l-makâl, Hasan es-



4 
 

Sadr’ın Nihâyetü’d-dirâye, İbrahim b. el-Muhsin el-Kâşânî’nin es-Sahîfetü’l-hâdiyye 

ve’t-tuhfetü’l-mehdiyye, Seyyid el-Mar’aşî’nin Şerhü İhkâki’l-Hak, Şeyh Abdullah el-

Hasan’ın el-Münâzarât fî’l-imâme isimli eserleri incelenmiş ve bu eserlerden gerekli 

nakiller yapılmıştır. 

Tezin ikinci bölümünde Nusayrîler ile Şîa arasındaki siyasî ilişkiler ele 

alınmıştır. Bu ilişkileri anlayabilmek adına öncelikle Nusayrîlerin siyasî tarihi 

incelenmiştir. Bunun için gerek klasik kaynaklara gerek güncel kaynaklara müracaat 

edilmiştir. Burada önceki bölümlerde kullanılan kaynaklara ek olarak Hâşim 

Osmân’ın Tarihü’ş-şia fî sahili biladi’ş-şami’ş-şim, Hasan Hâkim, el-Vesaikü’t-

tarihiyye: el-münteka bi’l-kazıyyeti’s-Suriyye kitapları ile Pınar ARIKAN’ın 

Suriye’nin Nusayri Yüzü ve İran, İlber Ortaylı’nın Alevîlik, Nusayrîlik ve Bâb-ı Âlî, 

Mahmut Bolat’ın Fransa’nın Manda İdaresi Altında Suriye’nin Bölünmesi ve Aleviler 

Devleti adlı makalelerinden istifade edilmiştir. Samir Saleh’in Yakın dönem Suriye 

Siyasetinde Nusayriler ve Yusuf Salih Korkmaz’ın İran- Suriye Bölgesel İttifakı ve 

Arap Baharı Sürecine Yansıması isimli tezleri de incelenmiştir. Ayrıca bahsi geçen 

konularla ilgisi olan maddeler Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi’nden 

aktarılmıştır.  

Nusayrîliğin siyasî tarihi ele alındıktan sonra Nusayrîler ile Şiîler arasındaki 

siyasî yakınlaşmanın temelleri ortaya konulmaya çalışılıp sonraki bölümde 

Nusayrîlik- Şîa ittifakı ele alınmıştır. Bu bağlamda önceki bölümlerde faydalanılan 

kaynaklara ek olarak son dönem Nusayrî âlimlerinden olan ve söz konusu 

yakınlaşmada rol oynayan Abdurrahman Hayyir’in Yakzatü’l-Müslimîn el- ‘Aleviyyîn 

ve ‘Akîdetunâ ve vâki‘unâ nahnu’l-müslimîn el-Ca‘feriyyîn el-‘Aleviyyîn isimli 

kitaplarına müraccat edilmiştir. Hıdır Muhammed Nebhâ’nın Cebelü’l- ‘Aleviyyîn ve 

Cebelü ‘Âmil, Abdurrahman el-Hâc’ın el-Ba‘sü’ş-Şiî fî Suriye 1919-2007 isimli 

eserleri ve Ahmet Sonay’ın 20. Asırdan Günümüze Usûlî İmâmiyye-Nusayriyye İlişkisi 

adlı makalesi de istifade edilen önemli kaynaklardandır. 

Tezin üçüncü bölümünde Nusayrîler ile İmâmiyye Şiîleri arasındaki dinî ve 

siyasî ilişkinin sonuçları ele alınmıştır. Bu bölümün birinci kısmında dinî ilişkinin 

sonuçları beş başlık altında işlenmiştir. Konuyu birincil kaynaklardan anlayabilmek 



5 
 

adına özellikle Şiî âlimlerin kitaplarından istifade edilmiştir. Çağdaş Şiîlerden 

Abdullah Deştî’nin en-Nefisü fî Beyâni Raziyyeti’l-Hamîs, Şiî alim Seyyid 

Muhammed Hüseyin Fadlallah’ın Alevîler ve Şiîlik, Abdu’s-Settîr Âl- Hüseyin’in 

Tahzîrü’l-Beriyye min Neşâti’ş-Şîati fî Suriye, Sabah el-Musevî’nin eş-Şuûbiyyetü fî 

Menâhici’l-Havzati’d-Diniyye ve Edebiyyati’l-Kıyâdeti’l-İraniyye, Halid es-

Sindavî’nin et-Teşeyyu’ fî Suriye Leyse Hurafe, Hamid Hasen’in el-Müslimûn el-

Alevyyûn fî Lübnan adlı kitapları en çok istifade edilen kaynaklardandır. İkinci 

kısmında ise siyasî ilişkilerin sonuçları ise dört başlık altında ele alınmıştır. Melih 

Kazdal’ın İran’ın Arap Baharı Sonrası Suriye Politikasını Anlamak, Bayram 

Sinkaya’nın Analiz: Arap Baharı Sürecinde İran’ın Suriye Politikası, Yvette 

Talhamy’nin The Syrian Muslim Brothers and the Syrian-Iranian Relationship, Recai 

Tebrizi’nin İran'ın Suriye Politikasındaki Açmazlar, Elif Polat ve Mehmet Kaya’nın 

İran’ın Suriye Politikası, Ahmet Bağlıoğlu’nun Suriye’de Mezhep Hareketlerinin 

Güncel Siyaset Üzerine Etkileri, Maan Talla’nın İran’ın Suriye’deki Askeri Politikası, 

Erkan Okalan ve Ömer Göksel İşyar’ın İran Destekli Şii Milislerin Suriye İç 

Savaşındaki Rolü, İrem Bilgetürk’ün İran’ın Suriye Politikası Bağlamında Şiilik ve Şii 

Milisler, Hâlid el-Mutlak’ın  et-Tağyîr ed-Dîmoğrafî fî Sûriye Esnae Hukmi Âli’l-

Esed, Abdullah Türkmeni’nin Suriyede Sistemli Demografik Yapıyı Değiştirme 

Politikası, Ali Hüseyin Bakir’in İranın Suriyedeki Demografik Yapı Değişikliği 

Politikası Mahiyeti, Araçları Ve Hedefleri isimli makalelerinden istifade edilmiştir.



6 
 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

NUSAYRÎLİK: TARİHSEL ARKA PLAN 

 Bu bölümde Nusayrîlik ile İsnâaşeriyye arasındaki dini ve siyasî ilişkiler ele 

alınmadan önce bu ilişkilerin daha iyi anlaşılmasına zemin hazırlaması gayesiyle 

kısaca Nusayrîlik ve İsnâaşeriyye tanıtılacaktır. Daha sonra bu iki fırkanın birbirinde 

ayrışma süreci ele alınacak ve sonrasında iki fırkanın dini ve siyasî ilişkiler tarihine 

kronolojik olarak yer verilecektir.  

1. NUSAYRÎLİK ve İMÂMİYYE ŞÎA’SININ DİNİ İLİŞKİSİ  

1.1. Şîa 

Şîa kelimesi ş-y-a veya ş-v-a harflerinden türemiştir.1 Kelimenin masdarı olan 

şiyâ’ ifadesi sözlükte “yayılmak, güçlenmek, tabii olmak” gibi farklı anlamlara 

gelmektedir. Bu masdardan türeyen şîa kelimesi “kişiyi görüşlerini yaymak ve 

güçlendirmek için destekleyen grup,2 fırka, destekleyiciler, dostlar”3 manaları için 

kullanılmıştır. Fakat zamanla bu kelime sözlük manasından evrilip, Hz. Ali’yi 

destekleyenleri tanımlamak için kullanılmıştır. Çünkü onlar Hz. Ali’yi desteklemiş4 

ve onu bütün sahabeden üstün kabul etmiştir.5 

Hz. Peygamber’in vefatından sonra kimin devlet başkanı olacağı konusu 

gündeme geldiğinde, halifelik ve devlet başkanlığı görevinin kesinlikle Hz. Ali’ye ve 

sonrasında da onun evlatlarına miras kalacağını, bu aile dışında kimsenin halife 

olamayacağını savunan grup “şîa” olarak adlandırılmaya başlanmıştır.6 Bu grup 

zamanla kendi içinde pek çok alt kola ayrılmıştır. Bunlar içerisinde en yaygını7 on iki 

 
1 Ebü’l-Fazl Muhammed b. Mükerrem b. Ali el-Ensârî İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab (Beyrut: Dâru Sadır), 

8/388-389. 
2 Ebü’l-Kâsım Hüseyin b. Muhammed b. Mufaddal Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî garîbi’l-Kur’ân 

(Dimeşk: Dâru’l-Kalem, 2020), 480. 
3 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 8/189. 
4 Ebü’l-Hasan İbn Ebû Bişr Ali b. İsmail b. İshak Eş‘arî, Makâlatü’l-İslâmiyyîn ve İhtilâfü’l-Musallîn 

(Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, 2009), 1/2. 
5 Ebû Muhammed b. Ali b. Ahmed b. Saîd ez-Zâhiri İbn Hazm, el-Fasl fi’l-milel ve’l-ehvâ’ ve’n-nihal 

(Kahire: Matbaatü’l-Edebiyye, 1317), 2/89. 
6 Ebü’l-Feth Tâcüddîn Muhammed b. Abdülkerîm b. Ahmed eş-Şehristânî, el-Milel ve’n-nihal (Beyrut: 

Dârü’l-Ma’rife, 1975), 1/146. 
7 Mustafa Öz, "Şîa", TDV İslâm Ansiklopedisi, (11.03.2024). 



7 
 

imama inanmayı şart koşan ve bu sebeple İsnâaşeriyye diye anılan fırkadır. Bu 

imamlar; Ali b. Ebû Tâlib (ö. 40/661), Hasan b. Ali (ö. 49/669), Hüseyin b. Ali (ö. 

61/680), Ali Zeynelâbidîn (ö. 94/713), Muhammed el-Bâkır (ö. 114/733), Ca‘fer es-

Sâdık (ö. 148/765), Mûsâ el-Kâzım (ö. 183/799), Ali er-Rızâ (ö. 203/818), Muhammed 

et-Taki el-Cevâd (ö. 220/835), Ali en-Naki el-Hâdî (ö. 254/868), Hasan b. Ali el-

Askerî (ö. 260/874), Muhammed el-Mehdî el-Muntazar’dır. On iki imam dalaletten, 

günahtan ve hatadan beridirler. İsnâaşeriyye, Peygamber (s.a.v.) adına İslam 

toplumunun yönetimini üstlenmesi gereken kişilerin onlar olduğunu belirtmektedirler. 

Bu grup, Hz. Peygamber’den sonra Hz. Ali’nin açık bir nassla imam seçildiğine ve 

imametin onun soyundan gelen on bir kişi ile devam edeceğine inanmakta olup 

İslamiyette ve bu hayatta imamın belirlenmesinden daha önemli bir mevzu olmadığını 

savunmaktadırlar. Nitekim bu sebeple İmâmiyye olarak da anılmaktadırlar.8 Onlara 

göre bu imamlar masum (hatasız) olup şeriatın tamamının ilmine hakimdirler ve 

insanlar bütün dinî konularda şüphesiz onlara tabi olurlar.9  Bu fırka ayrıca Ca‘feriyye, 

Ashâbü’l-intizâr, Kâimiyye, Râfıza  gibi farklı adlarla da bilinmektedir.10 İmamet ve 

imamı tayin etme meselesi etrafında vuku bulan farklı yaklaşımlardan dolayı 

İsnâaşeriyye kendi içinde pek çok alt gruba ayrılmıştır. Dördüncü imam, Hz. 

Hüseyin’in oğlu Ali Zeynelâbidin’in (ö. 94/713) vefatından sonra tayin edilecek 

imamların neredeyse hepsinin tayini noktasında ihtilafa düşmüş ve farklı farklı kollara 

ayrılmışlardır.11 

İmâmiyye Şîa’sı, son İmam Muhammed el-Askerî’nin h. 256 yılında 

doğduğunu söylemektedirler. İlk gaybetini, babası İmam Hasan el-Askerî’nin h. 260 

yılında vefatından sonra yaşamıştır. Buna küçük gaybet adı verilmektedir. O, elçileri 

aracılığıyla insanlarla iletişim kurmaktadır. Daha sonra kendisinden hiçbir haber 

alınamamasıyla h. 329 yılında büyük gaybet meydana gelmiştir. Onun, “sürre men reâ- 

göreni sevindiren” olarak babasının evinin mahzenine girdiği ve şu ana kadar 

 
8 Şehristânî, el-Milel ve’n-nihal, 1/162. 
9 İbn Hazm, el-Fasl fi’l-milel ve’l-ehvâ’ ve’n-nihal, 4/78. 
10 Ethem Ruhi Fığlalı, "İsnâaşeriyye", TDV İslâm Ansiklopedisi, (11.03.2024). 
11 Bekir Topaloğlu, Kelam ilmine giriş (İstanbul: Damla Yayınevi, 2013), 216. 



8 
 

çıkmadığına inanmaktadırlar.12 İmam Hasan el-Askerî’nin vefatının ardından Şiî 

topluluklar arasında anlaşmazlık çıkmıştır. Bu imam, on iki imam arasında on birinci 

sırada olup kendisinden sonraki halefi hakkında ihtilafa düşülmüştür. Şîa âlimleri 

hayatın durmaması ve insanların maslahatlarının sarsılmaması için insanların 

işlerinden sorumlu mutlak bir imamın varlığının olmadığı bir zamanın olamayacağını 

iddia etmişlerdir. Hasan el-Askerî’nin halefi olan bu sözde imam görünmez 

olduğundan zihinlerinde onun kapının içinde olduğu fikrini icat etmişlerdir. Onlara 

göre kapı (el-bab), Ehl-i beyte sadık bir adam olup insanların gizli imamla 

bağlantısıdır. Hz. Peygamber’in (s.a.v.) şöyle buyurduğunu rivayet etmektedirler: 

“Ben ilmin şehriyim, Ali onun kapısıdır. İlim isteyen kapıya gitsin”.  Bu kapı gizli 

imamla son bulmuştur. Cenâb-ı Hak, Kur’ân-ı Kerîm’de “Evlere kapılarından girin” 

buyurmuştur. Buradan yola çıkarak kapı listesi belirlenmiştir. Bunlardan ilki, Allah 

Resulü’nün bir kapısı olan Ali b. Ebî Tâlib olup diğerleri on birinci imam Hasan el-

Askerî’ye kadar olan imamlardır.13   

1.2. Nusayrîlik 

Nusayrîlik hicrî üçüncü yüzyılda14 Şia’nın alt grubu olarak ortaya çıkan batınî 

bir gruptur.15 Hz. Ali’ye ilahlık nispet ettikleri ve tenasüh inancını benimsedikleri 

için16 aşırı (gâlî) gruplardan kabul edilmektedir.  

Mezhebin “Nusayriyye” ismini nereden aldığı noktasında farklı görüşler ileri 

sürülmüştür. MEB İslam Ansiklopedisi’nde Louis Massignon kelimenin kökeni 

hakkında beş farklı görüşe yer vermiştir.17  

 
12 Muhammed Rızâ el-Hüseynî, Târîh-u Ehli’l-Beyt (Kum: İntişarât-ı Delîl-i Mâ, 2005), 1/145-151; Ebû 

Muhammed Abdullah b. Ahmed İbnü’l-Haşşâb Bağdâdî, Târihu’l-eimme ve vefayâtihim (Kum: 

Mektebetu Semaha Ayetullahi’l-Uzma el-Mar’âşî en-Necefi’l-Kübrâ el-Hizânetü’l-Âlemiyye li’l-

Mahtûtâti’l-İslâmiyye, 2011), 1/32-34. 
13 Abdülhüseyin Mehdî el-Askerî, el-Aleviyyûn evi’n-Nusayriyye, 1/31-32; Gâlib b. Ali Avâcî, Fırakun 

muâsıra: tentesibu ile’l-İslâm ve beyânu mevkıfi’l-İslâm minhâ (Cidde: el-Mektebetü’l-Asriyyeti’z-

Zehebiyye, 2005), 2/2/537-547. 
14 Muhammed Emin b. Fazlullah b. Muhibbillah ed-Dımaşkî el-Muhibbî, Hulâsatü’l-eser fî a’yâni’l-

karni’l-hâdi aşer (Kahire: Matbaatü’l-Vehbiyye, 1838), 4/276; Muhammed Ahmed Hatîb, el-

Harekâtü’l-bâtıniyye fi’l-âlemi’l-İslâmî (Amman: Mektebetü’l-Aksa, 1984), 1/323. 
15 Şehristânî, el-Milel ve’n-nihal, 1/221. 
16 İlyas Üzüm, "Nusayrîlik", TDV İslâm Ansiklopedisi, (11.03.2024). 
17 İslâm ansiklopedisi: İslâm Âlemi tarih, coğrafya, etnografya ve biyografya lugati (Ankara: Millî 

Eğitim Bakanlığı, 1964), 9/365. 



9 
 

1. Nasrânî (Hristiyan) kelimesinin küçültme eki almış halidir.  

2. Latince Hrisriyan anlamına gelen “Nazerini” kelimesinin bozulmuş 

halidir. 

3. Suriye civarında bulunan “Nasuraya” köyüne nispet edilmiş halidir. 

4. Hz. Ali’nin hizmetçisi veya azatlısı olan “Nusayr”a nispetidir 

5. Ebû Şuayb Muhammed b. en-Nusayr’a nispetidir. 

Bu görüşler arasında ilk dört görüşün zayıf olma ihtimalinden söz 

edilmektedir.18 Tercih edilen görüşe göre fırka adını kurucusu kabul edilen Ebû Şuayb 

Muhammed b. Nusayr en-Nemîrî’den almıştır (ö. 270/883). Nitekim ilk dönemlerde 

bu grubun kurucuya nispetle “Nemîriyye” diye de anıldığı görülmektedir. İmam 

Eş‘arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn adlı eserinde bu grubu Nemîriyye adıyla Râfıza içinde 

zikretmiştir.19 Abdulkâhir  el-Bağdâdî (ö. 429/1037-38) de el-Fark beyne’l-fırak adlı 

eserinde bu grubu Nemîriyye adıyla ele almıştır.20 İmâmiyye Şîası’nın önemli 

kelamcılarından biri olan Nevbahtî21  (ö. 311/924) de bu grubu Nemîriyye olarak 

isimlendirenlerden biridir.22 “Nusayriyye” ifadesinin ilk kimin tarafından zikredildiği 

bilinmemekle beraber erken dönem kaynaklarında bu ifade geçmektedir.23 Tarih 

boyunca bu adla bilinen ve anılan grup son dönemlerde (özellikle 1. Dünya Savaşı 

sonrasında) alevî adıyla anılmaya başlanmıştır.24  

İsnâaşeriyye fırkası Nusayrîliği anlamak açısından önemlidir. Nitekim 

Nusayriyye mezhebinin kurucusu kabul edilen Muhammed b. Nusayr en- Nemirî aslen 

İran’lı olup İsnâaşeriyye sistemini benimseyen bir Şiî idi. Başlangıçta Şiî inançları 

benimseyen Nemîrî, daha sonra beklenen Mehdi’ye açılan kapı olduğunu, yani 

Mehdi’nin tek temsilcisi ve insanlar için ondan sonraki tek merci olduğunu iddia 

etmiştir. Bu iddia üzerine “el-bâb” tanımının doğruluğu konusunda İsnâaşeriyye ile 

 
18 Üzüm, "Nusayrîlik”.  
19 Eş‘arî , Makâlatü’l-İslâmiyyîn ve ihtilâfü’l-musallîn, 1/32. 
20 Ebû Mansûr Abdülkâhir b. Tâhir b. Muhammed Temîmî Abdülkâhir Bağdâdî, el-Fark beyne’l-fırak 

ve beyânü’l-fırkati’n-nâciye minhum (Beyrut: Dâru’l-âfâkı’l-cedîde, 1977), 239. 
21 Mustafa Öz, "Nevbahtî, İsmâil b. Ali", TDV İslâm Ansiklopedisi, (11.03.2024). 
22 Ebû Muhammed Hasan b. Musa b. Hasan Nevbahtî, Hasan b. Mûsâ en-Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, thk. 

Abdülmün‘im el-Hafnî (Kahire: Dâru’r-reşâd, 1992), 147. 
23 Ebü’l-Alâ Ahmed b. Abdullah b. Süleyman Ebü’l-Alâ el-Maarrî, Risâletü’l-gufrân (Erişim 12 Mart 

2024), 153; İbn Hazm, el-Fasl fi’l-milel ve’l-ehvâ’ ve’n-nihal, 4/138. 
24 Üzüm, "Nusayrîlik”. 



10 
 

aralarında tartışma meydana gelmiştir. Muhammed b. Nusayr, İmâmiyye Şîa’sının bu 

iddiayı kabul etmemesi üzerine onlardan ayrılarak Nusayrîliği kurmuştur. Vefat ettiği 

tarih olan hicrî 270 yılına kadar bu fırkanın lideri olarak kalmıştır.25 

1.3. Nusayrîliğin İmâmiyye Şiası’ndan Kopma Süreci 

Muhammed b. Nusayr, İsnâaşeriyye’nin on birinci imamı Hasan el-Askeri’nin 

kapısı (bâb) olduğunu ileri sürmüştür. Hasan el-Askerî’nin vefatıyla Muhammed b. 

Nusayr, oğlu on ikinci imam Muhammed b. Mehdî’nin bablık vazifesinin kendisine 

verildiğini ve o dönemin imamımın kendisinin olduğunu iddia etmiştir.26 Bir başka 

rivayete göre ise İbn Nusayr, kendisinin İsnâaşeriyye’nin onuncu imamı olan Ali en-

Nakî’nin (ö.254/868) peygamberi olduğunu iddia etmiştir. Böylece İbn Nusayr’ın Ali 

en-Nakî’nin ilahlığını iddia ettiği, tenasühü savunduğu, meşru olmayan ilişkileri teşvik 

ettiği gibi görüşler kendisine nispet edilmiştir.27  Onun bab ve sefaret vazifelerini 

kendisine nispet etmesinin altında yatan sebep kendi görüş ve inançlarını 

meşrulaştırmak ve insanları etkileyerek nüfuzu altına almaktır.28 Nusayrîlerin lideri 

olarak kendisinden sonra Hamdan el-Hasibî (ö. 346/957), Muhammed b. Ali el-Cillî 

(ö. 384/994) ve Ebu Saîd el-Meymûn b. Kâsım et-Teberânî (ö. 426/1034) gibi isimler 

fikirlerini takip ederek düşüncelerini sistemleştirmişlerdir.29 Bu da onların fikirlerini, 

inançlarının farklılığını, yöntem ve görüşlerinin çeşitliliğini etkilemiştir.30 Bazı 

araştırmacılar İbn Nusayr’ın getirdiği paganizmin, eski Suriye veya Fenike 

paganizminin inanışlara; özellikle güneş, ay ve yıldızlara tapınma gibi inanışların 

kökenlerine dayandığını ifade etmektedirler. Ayrıca onun düşüncelerinin teslis, çeşitli 

Hıristiyan ayinleri ve bayramlarından da etkilenmiş olabileceği öne sürülmektedir.31 

 
25 İnan Keser, Nusayri Alevilik (Adana: Karahan Kitabevi, 2016), 1/11; Muhibbî, Hulâsatü’l-eser fî 

a’yâni’l-karni’l-hâdi aşer, 4/276. 
26 Sa’d b. Abdullah el-Eş‘arî  Ebû Halef el-Kummî, Kitâbü’l-makâlât ve’l-fırak (Tahran : Müessese-i 

Matbûât-ı Atâî, 1963), 238. 
27 Halil İbrahim Bulut, “Tarih, İnanç, Kültür ve Dini Ritüelleriyle Nusayrilik”, Ortadoğu Yıllığı 7/7 

(2011), 584. 
28 Muhammed Yasin Özcan, Tarihî Süreçte İmamiyye Nusayrîlik İlişkisi (Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2019), 22. 
29 Fehmi Soğukoğlu, “Nusayrilik ve Tanrı Algıları”, Kelâm Araştırmaları Dergisi 11/1 (Ocak 2013), 

490. 
30 Abdurrahmân Bedevî, Mezâhibü’l-İslâmiyyin (Beyrut: Dârü’l-İlm li’l-Melâyin, 1979), 1/1188. 
31 Yeşim Demir, “Sûriye’nin Mezhepsel Yapısı ve Etkileri” Yeni Türkiye 23/98 (2017), 53. 



11 
 

 Nusayrîler’in İsnâaşeriyye tarafından benimsenen İslam’ın temel esasları ile 

çelişen; Hz. Ali’nin ilahlığı, tenasüh inancı, Muhammed b. Nusayr’ın peygamberlik 

ve babîlik iddiaları gibi temel inançları İsnâaşeriyye’nin Nusayrîleri sapma noktasında 

görmelerine neden olmuştur.32Ayrıca Muhammed b. Nusayr’ın bablık iddiası 

İsnâaşeriyye mensupları tarafından şiddetle reddedilmiş ve bundan dolayı kendisine 

çok sert eleştiriler yöneltilmiştir. Bunun neticesinde Muhammed b. Nusayr ve 

taraftarları ile İsnâaşeriyye’nin arasındaki ayrılık derinleşerek iki grubun birbirinden 

kopması ile sonuçlanmıştır. 

Nusayrîler inanç ve görüşleri nedeniyle hem Şîa hem de Ehl-i sünnet tarafından 

dışlanmıştır. Bu dışlanma Nusayrî akidesine sahip olanların genel olarak inançlarını 

kendi toplulukları dışındaki insanlardan saklamasına ve kapalı bir hale gelmesine 

neden olmuştur. Bu nedenle Nusayrî inançları hakkındaki konuşmalara bazen 

belirsizlik, kafa karışıklığı ve hatalar karışmaktadır. İnançları belirsizdir ve insanlara 

açıklanmaz. Çünkü Nusayrîler, ilkelerinin çok iyi korunan ve açıklanamayacak bir sır 

olduğuna inanırlar.33 Belki de en meşhur inançları arasında hac ve zekât gibi bazı dini 

yükümlülüklerin terk edilip namaz ve oruç gibi diğerlerinin ise çarpıtılması ve tahrif 

edilmesi yer almaktadır. Onların namazı secdesiz ve abdestsiz olup taharet olmadan 

geçerlidir; oruçları ise sadece kadınlarla ilişkiden kaçınmaktır. Üzüm ağacına saygı 

duyarlar, çünkü alkol ve diğer sarhoş edici maddelerle birlikte aşırı içtikleri şarabın da 

kaynağı bu ağaçtır.34 Zina ve benzeri haramları işlemekten çekinmezler. Ruhların 

reenkarnasyonuna ve göçüne yani, bir kimsenin ölümü üzerine ruhunun, hayatta olan 

bir kimsenin bedenine nakledilmesine inanırlar. Onların iddiaları arasında dirilişi ve 

cehennemi inkâr etmek de vardır. Beş namaz beş isimden; Ali, Hasan, Hüseyin, 

Muhsin ve Fatıma’dan oluşur. Onlara göre bu beş ismi anmak, pisliklerden 

temizlenmek ve abdest almak için yeterlidir. Namazın şartlarını ve görevlerini temsil 

eder. Akidenin bir zahiri bir de bâtını olduğunu, bâtınî sırlarını yalnızca kendilerinin 

 
32 Muhammet Raşit Batur, “Nusayrîliğin Teşekkülü ve İnanç Esasları”, İnsan & Toplum 3/5 (2013), 60. 
33 Ebü’l-Abbâs Takıyyüddin Ahmed b. Abdülhalîm İbn Teymiyye, el-Fetâvâ’l-kübrâ  (Beyrut: Dârü’l-

Ma’rife), 3/ 503-515; el-Askerî, el-Aleviyyûn evi’n-Nusayriyye, 58-69; Bedevî, Mezâhibü’l-İslâmiyyîn, 

1/1187-1238; Muhammed Ahmed Hatîb, el-Harekâtü’l-bâtıniyyefi’l-Âlemi’l-İslâmî (Amman: 

Mektebetü’l-Aksâ, 1984), 341-429; Şerefüddîn Takî, en-Nusayriyye: Dirasetün Nakdiyye (Sûriye, 

2009), 110-158; Süleyman Efendi el-Ezenî, el-Bâkûretü’s-Süleymâniyye fî keşfi esrâri’d-diyâneti’n-

Nusayriyye (Medine: Dârü’l-İmâm-ı Müslim, 1436). 
34 Bulut, “Tarih, İnanç, Kültür ve Dini Ritüelleriyle Nusayrilik”, 596. 



12 
 

bildiğini iddia ederler. Onlar için oruç, kitaplarında isimleri geçen otuz erkek ve otuz 

kadının sırrını saklamak demektir.35  

Nusayrîlerin inançları arasında belki de en dikkat çekici husus Hz. Ali’nin 

ilahlığına olan katı inançlarıdır. Zira onu ilahlaştırdılar ve onun ölümlü bedendeki 

ruhani görünümünün, Cebrâil’in insan biçimindeki görünümüne benzediğini 

söylediler. Alevîler de İlah’ın Hz. Ali’nin suretinde temsil edildiğine ve gerçek ilahın 

Hz. Ali olduğuna inanırlar.36 İlah Hz. Ali’nin insan suretinde zuhuru, onun 

yarattıklarına ve kullarına ancak dostluğudur. Onlara göre, Allah’ın insan 

görünümünde zuhurunun hikmeti böyledir.37 Şunu da belirtmekte fayda var ki; çağdaş 

Nusayriler’in hâlâ liderleri Muhammed b. Nusayr’ın fikirlerine bağlı oldukları ve bu 

hususta bir değişime uğramadıkları söylenebilir. Bu durum, 1956 yılında, Necef’teki 

dinî merciilerden biri olan Abdülhadî eş-Şîrâzî’nin temsilcisi sıfatıyla Nusayriyye’yi 

ziyaret etmek suretiyle durumlarını öğrenen İsnâaşeriyye âlimlerinden Muhammed 

Rıza Şemseddin tarafından da doğrulanmıştır. Onları ziyaret ettiğinde kendisini çok 

sıcak bir şekilde karşıladıklarını, ancak namaz ve hac gibi dini farzları 

önemsemediklerini ve kendi bölgelerinde cami bulunmadığını fark ettiğini belirtmiştir. 

Ayrıca reenkarnasyon meselesinin aralarında hala yaygın olduğunu ifade etmiştir.38  

 

1.4. İsnâaşeriyye Eserlerinde İbnü’n-Nusayr ve Nusayrîlere Dair 

Rivayetler 

 Nusayrîler ve İmâmiyye arasında devam eden tarihsel çatışmaya gelince; Ebû 

Şuayb Muhammed b. Nusayr, on ikinci imamın yok olmasından sonra Merciiyye ve 

Bâbiyye vasfının kendisinde kaldığını iddia edene kadar İsnâaşeriyye’nin bir parçası 

olarak kaldığı bilinmektedir.39 İmâmiyye, Muhammed b. Nusayr’ın iddialarını 

reddettiği için onunla İsnâaşeriyye arasında bir anlaşmazlık olmuştur. Mahzende 

gizlendikten sonra İmam Muhammed el-Askerî’nin dört vekili ve elçisi olduğu iddia 

 
35 Bulut, “Tarih, İnanç, Kültür ve Dini Ritüelleriyle Nusayrilik”, 595-600; İnan Keser, Nusayri Alevilik 

(Adana: Karahan Kitabevi, 2016), 1/75-79. 
36 Keser, Nusayri Alevilik, 2016, 1/78; Bulut, “Tarih, İnanç, Kültür ve Dini Ritüelleriyle Nusayrilik”, 

590. 
37 el-Askerî, el-Aleviyyûn evi’n-Nusayriyye, 46-47. 
38 el-Askerî, el-Aleviyyûn evi’n-Nusayriyye, 46-47. 
39 Hamza Aksüt, Aleviler: Türkiye - İran - Irak - Bulgaristan (Ankara: Yurt Kitap Yayın, 2009), 1/15. 



13 
 

edilmiştir. Ayrıca dinî otorite onlara emanet edilmiştir. Bu vekiller şunlardır: Ebû 

Ömer ve Osman bin Sa’îd el-Ömerî.  Elçilikleri ise h. 260-265 yılları arasında 

olmuştur. Ebû Ca‘fer Muhammed bin Osman bin Sa’îd el-Ömerî ve elçiliği h. 265-305 

yılları arasında olmuştur. Ebû’l-Kasım el-Hüseyin bin Ruh en-Nevbahtî ve elçiliği h. 

305-326 yılları arasında olmuştur. Ebû’l-Hüseyin Ali b. Muhammed es-Semerrî ve 

onun elçiliği de h. 326-329 yılları arasında olmuştur.40 İbnü’n-Nusayr, bâb olma 

iddiasında ısrar etmiş ve İmam Muhammed b. el-Hasan el-Askerî’nin iddia edilen 

vekilleri kendisini reddederek Şiî İmâmiyye ondan intikam almış, onu lanetlemiş ve 

ondan uzaklaşmıştır.41 

 İsnâaşeriyye’nin kitaplarında Muhammed b. Nusayr en-Nemîrî ve onun 

takipçileri olan Nusayrîler’e dair yazılanların izi sürüldüğünde İsnâaşeriyye’nin bu 

topluluğun marjinalliğinden bahsettiği görülmektedir. Hatta insanları kendilerinden ve 

liderleri Muhammed b. Nusayr en-Nemîrî’den ya lanet ederek, söverek ve kâfir ilan 

ederek ya da Ehl-i beyt imamlarının görüşüne aykırı olan bozuk inançlarını dile 

getirerek uzaklaştırmışlardır. Hem Muhammed b. Nusayr en-Nemîrî hem de 

takipçilerine yönelik eleştiri ve ağır ithamları İsnâaşeriyye kitaplarındaki birçok 

rivayette gözlemlemek mümkündür. Hicrî dördüncü asır âlimlerinden Nevbahtî’nin (ö. 

310/922) Fıraku’ş-Şî’a adlı kitabında şöyle geçmektedir:  

“Ali b. Muhammed’in imametine inananlardan bir grup, o hayattayken 

sapıtmışlardır. Liderlerinin adı Muhammed b. Nusayr en-Nemîrî’dir. Kendisinin 

bir peygamber ve elçi olduğunu ve kendisini Ali bin Muhammed el-Askerî’nin 

gönderdiğini iddia etmiştir. Hasan’ın babası Hz. Ali’nin (a.s.) ruhunun vücut 

değiştirdiğini ve aşırılığı dile getirerek, ilah olduğunu söylüyordu. Ayrıca 

mahremlerin caiz olduğunu söylüyordu.”42 

 
40 Muhammed Rıza el-Hüseynî, Târîh-u ehl-i beyt (Beyrut: Müessesetu Al-i Beyt li’l-İhyai’t-Türas, 

1990), 1/56-57; Mirzâ Hüseyin Nûri Tabersî, Nefesü’r-rahmân fi fezâili Selmân, ed. İyad Kemali Asl 

(Kum: Pad-ı Endişe, 2010), 564-565; el-Askerî, el-Aleviyyûn evi’n-Nusayriyye, 76-78. 
41 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Hasen b. Alî Tûsî, Kitâbü’l-Gaybe., thk. İbâdullah Tahrânî (Kum: 

Müessesetü’l-Maârifi’l-İslâmiyye, 1411), 353-393; Ebû Mansûr Ahmed b. Ali b. Ebî Talib Tabersî, el-

İhticâc (Beyrut: Müessesetü’l-Âlemî li’l-Matbûât, 1983), 2/250; Ebû Muhammed Bâkır Muhsin b. 

Abdilkerîm b. Alî Emîn Hüseynî Âmilî Muhsin Emin, A’yânü’ş-Şia (Beyrut: Dârü’t-Teâruf li’l-Matbûât, 

1983), 2/47-48; el-Askerî, el-Aleviyyûn evi’n-Nuṣayriyye, 4; el-Hatib, el-Harekât el-Bâtıniyye fi’l-

âlemi’l-İslâmî, 1/323. 
42 Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 1/13. 



14 
 

Ebû Ca‘fer et-Tûsî (ö. 460/1067) Kitâbü’l-Gaybe adlı eserinde Muhammed b. 

Nusayr en-Nemîrî hakkında on ikinci imamın dört vekili ve elçisinin varlığını 

uydurduğunu, yalanlar söylediğini ve dinî merciinin onlara emanet edildiğinden 

bahsedilmiştir. İbn Nûh’un verdiği şu haberler bunu ortaya koymaktadır:  

“Ebû Nasr Muhammed b. Hibetullah (ö. 549/1154) bize şöyle bahsetti ve dedi ki: 

Muhammed b. Nusayr en-Nemîrî, kendisinin İmam Ebû Muhammed el-Hasan b. 

Ali’nin refiklerinden biri olduğunu iddia etti. On ikinci İmam’ın kapısı olan 

Bâbiyye’nin kendisi olduğunu ileri sürdü ve bu nedenle hâcib talep etti. Cenâb-ı 

Hak onu aşikâr sapkınlığından dolayı ifşa etti. Ebû Ca‘fer Muhammed b. Osman 

ona lanet etti, onu reddetti ve ondan gizlendi.”43  

“Ebû Tâlib el-Enbârî şunları söyledi: Muhammed b. Nusayr ortaya koyduğu 

hususu aşikâr edince, Ebû Ca‘fer (r.a.) ona lanet etti, onu yalanladı ve bunu da 

kendisine bildirdi. Bunun üzerine Ebû Ca‘fer’e (r.a.) gönlünü almak veya ondan 

özür dilemek için gitti ama o buna izin vermedi, onu engelledi ve hayal kırıklığına 

uğradı.”44 

“Ebû Zekeriya Yahya b. Abdurrahman b. Hakan, sırtında bir erkek çocukla onu 

çıplak gördüğünü bana anlattı ve şöyle dedi: “Onunla tanıştım ve bunun üzerine 

onu uyardım. Bunun üzerine: ‘Bu, lezzetlerdendir ve Allah’a karşı tevazu ve 

kibirden vazgeçmenin bir parçasıdır. Allah’a karşı alçakgönüllü olmalı ve 

kibirden kurtulmalısınız dedi.”45 

Ebû Mansur Ahmed b. Ali b. Ebî Tâlib et-Tabersî’nin (ö. 548/1154) el-İhticâc 

adlı kitabında şöyle geçmektedir: 

“Muhammed b. Nusayr en-Nemîrî, Ebû Muhammed el-Hasan’ın ashabından 

biriydi. Öldüğünde zamanın sahibi46 için Bâbîlik iddiasında bulundu. Böylece 

Yüce Allah, onun aşikâr sapkınlığını, aşırılığını ve reenkarnasyonunu ifşa etti. 

 
43 Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 1/95; Tûsî, Kitâbü’l-Gaybe, 397-399. 
44 Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 1/95; Tûsî, Kitâbü’l-Gaybe, 397-399. 
45 Nevbahtî, Fıraku’ş-Şîa, 1/95; Tûsî, Kitâbü’l-Gaybe, 397-399. 
46 “Zamanın Sahibi” ifadesi; Şîî’lerin beklenen Mehdi için kullandıkları bir terimdir. Onu evin sahibi, 

beklenen, hüccet, mahzenin sahibi şeklinde de adlandırırlar. O, çocukluğunda Sürre Men Reâ şehrinde 

mahzene giren ve onların sözde on ikinci imamıdır. Bkz. Ebû Abdillah Bedruddîn Muhammed b. Ali b. 

Ahmed Ba’lî, Muhtasarü’l-fetâve’l-Mıısrıyye li İbn Teymiyye thk. Muhammed Hamid el-Fakî (Demam: 

Dâru İbni’l-Kayyim,1986), 599. 



15 
 

Ali b. Muhammed’in gönderdiği bir peygamberin elçisi olduğunu iddia etti ve 

mahremlerin caiz olduğunu söyledi.”47 

İbnü’l-Batrîk’in (ö. 600/1203) el-Umde kitabında şöyle geçmektedir:  

“Yahya b. el-Hasan şöyle yazdı ve dedi ki: Bilin ki İbn Nusayr’a vefat ettiği 

hastalık sırasında takipçileri tarafından kendisinden sonra yerine kimin geçeceği 

sorulmuştu. Ağır bir dille, kapalı ve anlaşılmaz sözlerle cevap verdi: Takipçileri 

ondan sonra üç gruba ayrıldılar; her grup, aralarında Ahmed adında bir adamı 

takip etti. Şu söz de onlara aittir: Eğer Allah’a olan sevgi hususunda haddi 

aşarsanız helak olursunuz. Allah’a karşı nefret hususunda haddi aşanlar da helak 

olacak ve ateşe gideceklerdir. Sevgilerinde itidalli olanlar ise kurtuldular. Onu 

çok seven topluluklar ise, onda hayret verici bir şeye şahit oldukları için onun 

dirilten, öldüren, rızık veren yaratıcı İlah olduğuna inanan bizzat Nusayrîler 

olmuştur”.48 

İbnü’l-Mutahhar el-Hillî’nin (ö. 726/1325) Minhâcü’l-kerâme adlı eserinde 

geçtiği üzere Hz. Ali’den (r.a.) söz ederken şöyle demektedir: “Bazı insanlar onun ilah 

olduğunu iddia edinceye kadar ondan pek çok mucize ortaya çıktı ancak o, onları 

öldürdü. Ardından bir süre sonra Nusayrîler gibi aşırı bir grup insan Hz. Ali’yi 

ilahlaştırma yoluna gittiler ve bu hedefe ulaştılar.”49 Hz. Ali’nin ilah olduğu 

iddialarından dolayı Nusayrîleri aşırı olarak tanımladığı metinden anlaşılmaktadır.  

İbn Dâvûd el-Hillî’nin (ö. 707/1339) Ricâlü ibn Dâvûd adlı kitabında geçtiğine 

göre İbn Dâvûd el-Hillî şöyle demektedir: “Muhammed b. Nusayr en-Nemîrî; aşırıdır 

ve Nusayrîlik ona nispet edilir.”50 Kitabın başka bir yerinde “sistematik bir gulât 

grubu” başlığı altında yine Muhammed b. Nusayr en-Nemîrî’nin isminden 

bahsetmiştir.51 

 
47 Tabersî, el-İhticâc, 2/2/246. 
48 Şemseddin Yahyâ b. el-Hasan b. Hüseyin el-Esedî İbnü’l-Bıtrîk, Umdetu uyûni sıhâhü’l-ahbâr (Kum: 

Mümessiliyyetü’l-İmâm el-Kâid es-Seyyid el-Hamene’i fi’l-Hâc, 1992), 213. 
49 Cemâlüddîn Hasen (Hüseyn) b. Yûsuf b. Alî İbnü’l-Mutahhar el-Hillî, Minhâcü’l-kerâme fî 

ma’rifeti’l-imâme, thk. Muhammed Reşâd Sâlim (Kahire: Dâru’l-Urûbe, 1962), 1/52. 
50 İbn Dâvûd el-Hıllî, Kitâbü’r-Ricâl, thk. Seyyid Muhammed Sâdık (Necef: el-Matbaatu’l-Haydariyye, 

1972), 276. 
51 Hıllî, Kitâbü’r-Ricâl, 296. 



16 
 

Ayrıca İmâdüddîn et-Taberî olarak bilinen Hasan b. Ali bin Muhammed et-

Tabersî (ö. 504/1110)’nin Esrâru’l-imâme kitabında şöyle geçmektedir:  

Hicrî altıncı asrın âlimlerindendir ve şöyle demektedir: Nusayrîlik: Gulât’tan 

bazıları Nusayr’ın sözlerini söyler. en-Nusayr şöyle dedi: Benim efendim (Hz. 

Ali), tek ve güçlü olan Allah’tan başkası değildir”.52 Ayrıca Şeyh Hasan b. 

Zeynüddin Sahibü’l-Me’alim’in (ö. 1011/1602) “et-Tahrîrü’t-tâvûsî” adlı 

kitabında şöyle geçmektedir: “Muhammed b. Nusayr en-Nemîrî, Ali b. 

Muhammed el-Askerî ona lanet etti.”53 

Seyyid Nurullah el-Hüseynî el-Mar’aşî et-Tüsterî’nin (ö. 1019/1610) İhkâkü’l-

hakk ve İzhâkü’l-bâtıl kitabında Hz. Ali’ye (r.a.) karşı insanların tavırlarından 

bahsederken şöyle geçmektedir:  

“İnsanlar onun hakkında konuşurken üç mertebeye yer vermişlerdir. Onu aşırı 

seven ve helak olan kavim, Nusayrîlerdir. Çünkü onlar, peygamberlik ve hilafet 

hususunda davalarının doğruluğunu tasdik etmek için Cenab-ı Hak’kın 

peygamberlerini ve peygamberlerinin haleflerini desteklediği olağanüstü 

fiillerine şahit olduklarından dolayı dirilten, öldüren, yasaklayan ve rızık veren 

bir ilah olduğuna inanırlar. Kanıtları değerlendirme görevini ihmal ettiklerinde, 

Yaradan’ı yaratılana, Rabbi ise rab edinene benzeterek helak oldular”. 54 

Metinde Nusayrîlerin helak edilmesiyle ilgili bir ifade yer almakta ve onları 

müşebbihe olarak nitelemektedir. Müteahhirûndan bir grup mütekaddimûnun izi üzere 

yürümüş ve Nusayrîlere karşı olumsuz anlayışı sürdürmüştür. 

Muhammed Ali el-Erdebilî’nin (ö. 1100/1689) Câmi’u’r-ruvât adlı 

kitabında şöyle geçmektedir:  

“İbnü’n-Nusayr’ın kınanması birçok konuda zikredilmiştir: Muhammed b. Musa 

b. el-Hasan b. Furât, Muhammed b. Nusayr en-Nemîrî’yi davetinde 

destekliyordu.  Allah ona da lanet etsin. el-Erdebîlî, İbnü’l-Gudâirî’nin şöyle 

 
52 İmadüddin Hasan b. Ali Tabersî, Esrârü’l-imâme (Meşhed: Mecmûü’l-Buhûsi’l-İslâmiyye, 2014), 

4019-4023. 
53 Receb b. Muhammed b. Receb Bursî, Meşâriku envâri’l-yakîn fi hakâiki esrâri emîri’l-mü’minîn 

(Necef: Mektebetü’l-Haydariyye, 1426), 333-334. 
54 Nurullah el-Hüseynî el-Mar’âşî Tüsterî, İhkâkü’l-hak ve izhâkü’l-batıl, thk. Ayetullâh es-Seyyid en-

Necefî (Kum: Ayetullâhi’l-Uzmâ el-Mar’aşî, 1986), 3/ 405-406. 



17 
 

dediğini nakletmektedir: Ebû Muhammed b. Talha b. Gulâl bana dedi ki; Ebû 

Bekir el-Cü’âbî bize şöyle dedi: Muhammed b. Nusayr, Basra ehlindendir ve 

zayıf bir karaktere sahiptir. Nusayrîlik de ona nispet edilir. Ali b. Muhammed el-

Askerî (r.a.) ona lanet etmiştir. el-Keşşî bunu Nasr b. es-Sabah’tan rivayet etti ve 

dedi ki: Sa’d dedi ki: el-Ubeydî bahsetti ve dedi ki: el-Askerî’ye en başında şöyle 

yazdı: Ben Allah katında Muhammed b. Nusayr el-Fihrî ve el-Hasan b. 

Muhammed b. Baba el-Kummî’den daha masumum. Bu yüzden onları 

reddediyorum. Seni ve tüm taraftarlarımı uyarıyorum ve onları lanetliyorum. 

Allah’ın laneti üzerlerine olsun. Büyüleyici, zararlı insanlar tarafından 

tüketiliyoruz. Allah onlara zarar verdi ve onları fitne içinde kargaşaya 

sürükledi.”55 

Alî el-Hürr el-Âmilî el-Meşgarî (ö. 1104/1693) Risâletü’l-isnâʿaşeriyye adlı 

kitabında şöyle söylemektedir: 

“Gaybet zamanında övülen elçilerin haberlerine değindikten sonra, Gaybet 

kitabında şöyle demiştir: Bâbîlik iddiasında bulunan, Allah’ın lânetlediği 

kınanmış kimselerden bahsetmiştir. Bunlar arasında Muhammed bin Nusayr en-

Nemîrî vardır. Sonra onun halinden, sapkınlığından, el-Ömerî’nin kendisine lanet 

etmesinden ve itikadının bozukluğundan bahsetti.”56 

Bahrânî’nin (ö. 1107/1695) Medinetü’l-meâ’ciz adlı kitabında geçtiği gibi 

Bürsî’den nakletti ve şöyle demiştir: “Nusayrîler, Muhammed b. Nusayr en-

Nemîrî’nin ashabındandır. Küfrünün sebebi şu olaydı; Muhammed b. Nusayr bir olay 

hakkında kendisine yöneltilen soruya şöyle cevap verdi: Ey mevlam (Hz. Ali), tek ve 

kahhâr olan ilah sensin.” 57 Hz. Ali’ye (r.a.) ilahlık iddiasında bulunduğu için onu kâfir 

olarak nitelendirdiler. 

Muhammed Bâkır el-Meclisî (ö. 1110/1698), Bihâru’l-envâr adlı eserinde Hz. 

Ali’yi ilah olarak niteleyenler arasında Muhammed b. Nusayr en-Nemîrî’nin de 

olduğunu ifade etmektedir ve şunu nakletmektedir:  

 
55 Muhammed b. Ali Garevî Hâirî el-Erdebîlî, Câmiü’r-ruvât (Beyrut: Dârü’l-Edvâ, 1983), 2/ 204. 
56 İbnü’l-Hür Muhammed b. Hasan b. Ali el-Meşgarî Hür el-Âmilî, Risâletü’l-isnâ aşeriyye fi’r-red 

ale’s-sûfiyye (Kum: el-Matbaatü’l-İlmiyye, 1883), 178-180. 
57 Hâşim b. Süleymân el-Bahrânî, Medînetü’l-meʿâciz (Müessesetü’l-meârifil-İslâmiyye), 2/204. 



18 
 

“İbn Nûh dedi ki:  Ebû Nasr Hibetullah b. Muhammed bize haber verdi: 

Muhammed b. Nusayr en-Nemîrî, Ebû Muhammed el-Hasan b. Ali’nin 

refiklerinden biridir. Onu sapıklık ve cehalet üzerine görüp onun şeriattan uzak 

olduğunu anlayınca, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Osman ona lanet etti, onu azarladı 

ve ondan uzaklaştı. Sa’d b. Abdullah şöyle dedi: Muhammed b. Nusayr en-

Nemîrî, Ali b. Muhammed tarafından gönderilen peygamberin resulü olduğunu 

iddia etti. Reenkarnasyondan ve aşırılıktan bahsederdi. Ensest ilişkiye ve 

homoseksüel ilişkiye izin veriyordu. Bunun tevazudan, gizlenmekten ve kibri 

terk etmekten kaynaklandığını zannediyordu. Ashabının yanına gelenin kendisi 

olduğunu iddia ediyordu. Bunu da arzulardan ve güzelliklerden kabul 

ediyordu.”58 

Muhammed b. İsmail el-Mâzenderânî’nin (ö. 1216/1801) Münteha’l-makâl fî 

ahvâli’r-ricâl adlı kitabında şöyle geçmektedir:  

“Nusayrîyye: Gulâtdan Muhammed b. Nusayr el-Fihrî’nin (Allah ona lanet etsin) 

ashabı şöyle derdi: Rab, Ali b. Muhammed el-Askerî’dir ve Muhammed b. 

Nusayr ise onun tarafından peygamberdir. Mahremleri mubah gördü, erkekler 

arası nikâhı helal kıldı. Diyorum ki: Muhammed b. Nusayr’dan ve bu zamanlarda 

Nusayrî olarak bilinen kişiden Hz. Ali’nin (a.s.) ilahlığını iddia eden kişi diye 

bahsettiler.”59 

Es-Seyyid Ali el-Burûcirdî’nin (ö. 1313/1895) Tarâifü’l-makâl kitabının birçok 

yerinde şöyle geçmektedir: 

“Ali b. Muhammed el-Askerî, Muhammed b. Nusayr en-Nemîrî’ye lanet etmiş 

ve onun hakkında yazılan hadiste şöyle söylemiştir: Allah el-Fihrî’yi ve İbn 

Muhammed b. Bâbâ el-Kummî’yi günahsız kıldı. Sende o ikisini günahsız kıl. 

Seni, tüm sadıklarımı ve takipçilerimi uyarıyorum. Ebû Ömer şöyle dedi: Bir 

grup, el-Fihrî en-Nemîrî’nin peygamberliği hakkında şöyle dedi: Çünkü 

kendisinin peygamber olduğunu ve Ali’nin gönderdiğini iddia ediyordu.60 İbn 

 
58 Muhammed Bâkır b. Muhammed Tâkî b. Maksûd Ali Meclisî, Bihârü’l-envâri’l-câmia li-düreri 

ahbâri’l-eimmeti’l-ethâr: el-kitâb ve’l-müellif (Beyrut: Müessesetü’l-Vefâ, 1983), 77. 
59 Muhammed b. İsmail el-Mâzendârânî, Münteha’l-makâl fî ahvâli’r-ricâl (Beyrut: Müeessesetü Dâri 

Âli Beyt li İhyâi Türâs, 1998), 7/450. 
60 Seyyid Ali el-Burucurdî, Tarâifu’l-Makâl, thk. es-Seyyid Mehdî er-Recâî (Kum: Mektebetu 

Âyetullahi’l-Uzmâ Mar’aşî Necefî, 1410), 1/261. 



19 
 

Nûh dedi ki: Ebû Nasr Hibetullah b. Ahmed bize şöyle haber verdi ve dedi ki: 

Muhammed b. Nusayr en-Nemîrî, Ebû Muhammed el-Hasan b. Ali’nin 

ashabından biriydi. Ebû Muhammed el-Hasan b. Ali öldüğünde, Ebû Ca‘fer 

Muhammed b. Osman’ın makamının kendisine ait olduğunu, zamanın imamının 

sahabesi olduğunu ve kendisinin de Bâbî olduğunu iddia etti. Cenab-ı Hak 

cehaletini ve sapkınlığını ortaya çıkarması nedeniyle kusurunu gün yüzüne 

çıkardı.”61 

Ali el-Yezdî el-Hâirî’nin (ö. 1333/1914) İlzâmü’l-nâsib fî isbâti’l-hucceti’l-gâib 

adlı kitabında, “et-tevkî’âti’ş-şerîfeti elletî saderat mine’n-nâhiyeti’l-mukaddese” 

başlığından söz edilirken; dedi ki:  

“Et-tevkî’ât’tan sekizinci: Ebû Muhammed el-Hasan el-Şürey’î, Ebü’l-Hasan Ali 

b. Muhammed (a.s.)’ın, daha sonra el-Hasan b. Ali (a.s.)’ın ashabından biriydi. 

Allah’ın, “zamanın sahibine” bile daha önce vermediği bir makama ilk sahip 

çıkan o oldu. Allah ve O’nun hüccetleri hakkında yalan söyledi (Hüccetullah 

imam kastedilmektedir). Onlara, kendilerine yakışmayan şeyleri atfetmişti ki 

onlar bu konuda masumlardı. Ardından ondan küfür ve sapkınlık zuhur etti. Aynı 

şekilde Muhammed b. Nusayr en-Nemîrî de Ebû Muhammed’in ashabındandı. 

Öldüğünde zamanın sahibine ait Bâbîlik statüsünü talep etti. Böylece Cenâb-ı 

Hak onda zuhur edenleri, sapkınlığı, aşırılığı ve reenkarnasyona olan inancını ifşa 

etti. Ali b. Muhammed’in gönderdiği bir peygamberin elçisi olduğunu iddia 

ediyordu ve Ali’nin ilahlığına inanıyor ve mahremlerin mubah olduğunu 

söylüyordu.”62 

İbrahim b. el-Muhsin el-Kâşânî’nin (ö. 1926) es-Sahîfetü’l-hâdiyye ve’t-

tuhfetü’l-mehdiyye adlı kitabında şöyle geçmiştir: 

“Ebû Muhammed el-Hasan eş-Şürey’î, Ebû el-Hasan Ali b. Muhammed 

(s.a.v.)’in ashabından biriydi. Daha sonra Hasan b. Ali, “Zamanın Sahibi” 

tarafından Allah’ın kendisine vermediği makamı ilk iddia eden kişi oldu. Allah 

ve O’nun hüccetleri hakkında yalan söylemiş, kendilerine yakışmayan ve beri 

oldukları şeyleri onlara atfetmiştir. Daha sonra kendisinden küfrüne ve 

 
61 el-Burucurdî, Tarâifu’l-Makâl, 2/335. 
62 Abdülkerim b. Muhammed Ca’fer el-Yezdî el-Hairî, İlzâmü’n-nasîb fî isbâti’l-hücceti’l-gâib (Beyrut: 

Müessesetü’l-Âlemî li’l-Matbûât, 1984), 1/444-445. 



20 
 

sapkınlığına ilişkin söz zuhur etmiştir. Aynı şekilde Muhammed b. Nusayr en-

Nemîrî de Ebû Muhammed el-Hasan’ın ashabından biriydi. Öldüğünde 

“Zamanın Sahibi’ne” ait Babîlîk iddiasında bulunmuştur. Yüce Allah ondan 

zuhur eden sapıklığı, aşırılığı ve tenasühle ilgili sözünü ifşa etmiştir. Ali b. 

Muhammed’in elçisi, peygamberi olduğunu iddia ediyor, onun ilah olduğuna 

inanıyor ve mahremlerin mubah olduğunu söylüyordu.”63 

Hasan es-Sadr’ın (ö. 1935) Nihâyetü’d-dirâye adlı eserinde şöyle 

geçmektedir:  

“Bâbîlik iddiasında bulunan kınanmışlara gelince, bunlardan ikincisi: 

Muhammed b. Nusayr en-Nemîrî’dir. Ebû Muhammed el-Hasan’ın (a.s.) 

ashabından biriydi. Öldüğünde Ebû Ca‘fer Muhammed b. Osman’ın makamını 

talep etti. O ki “Zamanın Sahibi” imamdır, kendisinin de onun kapısı olduğunu 

iddia etmiştir. Böylece Allah kendisinden zuhur eden sapıklığını ve cehaletini ifşa 

etti ve bu da Şürey’î’den sonra oldu.”64 

Âgā Büzürg-i Tahrânî’nin (ö. 1970) Ez-zerî’a adlı kitabında şöyle bahseder:  

“İlahi ismet, İsnâaşeriyye mensuplarının akidesi olduğu gibi, bu imamlar Yüce 

Allah’ın yaratılmış, ilahlaştırılmış kullarıdır. Allah yarattıklarından hiçbirine 

ismetten, ilimden ve hikmetten vermediğini onlara vermiştir. Bu durum, Yüce 

Allah’ın, insanlığın geri kalanından ziyade, özellikle onlara olan lütfundandır. 

Allah’ın kendilerine verdiği nimetlere rağmen onlar da diğer insanlar gibidirler. 

Kendileri ne fayda ve zarar ne ölüm ve yaşam ne de ölümden sonra diriliş 

hususunda hiçbir şeye sahip değiller. Onlar ancak Cenab-ı Hakk’ın kendilerine 

takdir ettiği şeyleri yapabilirler. Onlar ancak O’nun istediğini isterler ve O’nun 

razı olduğu kimselerden başkasına şefaat edemezler. Bu inanç saf gerçek ve 

doğru inançtır. Nusayrîlik ve Nemîrîlik’den aşırılar ise diğer insanlara üstün 

kılındıkları ismet ve ilim ile yetinmiyorlar. Aksine onlar hakkındaki sözlerini 

bundan daha yüksek bir seviyeye taşıyorlar. Allah muhafaza, onları yüce (Şâmih) 

ilahlık makamından düşürmeye niyetli değiller.”65 

 
63 İbrahim b. el-Muhsin el-Kâşânî, es-Sahîfetü’l-hâdiye ve’t-tuhfetü’l-mehdiyye (Beyrut: Dâru’t-Teâruf 

li’l-Matbûât, 1987), 1/237. 
64 Hasan es-Sadr, Nihâyetü’d-dirâye, thk. Mâcid el-Garbâvî (Kum: Neşru’l-meşʻar, ts.), 420-421. 
65 Muhammed Muhsin Aga Büzürg-i et-Tahranî, ez-Zerîʿa ilâ tesânîfi’ş-Şîʿa (Beyrut: Dârü’l-Edva, 

1983), 4/356. 



21 
 

Seyyid el-Mar’aşî’nin (ö. 1990) Şerhü İhkâki’l-Hak kitabında Nusayrîleri yeni 

bir topluluk olarak tanımladığı, sözlerini tuhaf ve abartılı bulduğunu ima eden ifadeler 

sarfetmiş ve Nusayrî fırkası hakkında şunları söylemiştir. 

“Nemîriyye olarak da anılan Nusayrîyye’nin en sonuncusu Eş-Şürey’î’nin 

takipçisi olan Muhammed b. Nusayr en-Nemîrî’dir. Ehl-i Beyt imamlarına ilahi 

ismin nasıl verileceği konusunda aralarında anlaşmazlık vardır. Dediler ki: 

Fiziksel bedende ruhaniyetin ortaya çıkması, bazı şahıslarda Cebrail’in zuhuru, 

bir Arap görünümünde tasavvuru ve beşer suretinde bir görünüm alması gibi aklı 

başında hiç kimsenin inkâr edemeyeceği bir durumdur. Dediler ki: Cenab-ı Hak 

insanların suretinde zuhur etti. Cenab-ı Hak bu konuda Allah Resulü’nden (s.a.v.) 

sonra, Ali’den (a.s.) daha iyi bir insan olmadığına göre ondan sonra 

yaratılmışların en hayırlısı olan özel çocukları vardır. Hakkı onların suretinde 

ortaya çıkarttı, onların lisanıyla konuştu ve onların elini tuttu. Bu yüzden şöyle 

dediler: Ali (a.s.) göklerin ve yerin yaratılışından önce de vardı. Bunların dışında 

Cenâb-ı Hakk’ın tazim amacıyla kendisine bahşettiği olağanüstü kerametlerinden 

kaynaklanan garip ve abartılı sözler söylediler. 66  

Nebîle Abdülmünim Davud’un Neşʾetü’ş-Şîati’l-İmâmiyye adlı kitabında bu 

iddiacıların İmam Ali el-Hâdî’nin mezhebinden çekildiğinden bahsedilmiştir.  

“Nevbahtî rivayet etti ve onlar Muhammed b. Nâsır Âl adında bir adamın 

peygamberlik doğasını anlattılar. Hasan el-Askerî’den kendisinin peygamber 

olduğunu iddia ettiğini söyleyen en-Nemîrî, şöyle dedi: Reenkarnasyon ve 

aşırılıktan çok bahsetti. Cenâb-ı Hakk’tan başkası için ilahlık iddiasında 

bulundu ve kendisinin de elçisi olduğunu iddia etti. Ensest ilişkiye izin verdi, 

cima’ ve livatayı da helal gördü. Nevbahtî bahsetti ve bu durum Muhammed b. 

Ali’nin (El-Hâdî) günlerinde zuhur etmiştir. Nemîriyye fırkası Ali el-Hâdî’nin 

imametinden ayrılmıştır. Nevbahtî, Muhammed bin Nusayr en-Nemîrî adında 

bir adamın peygamberliğine inandıklarını belirtiyor.”67 

 
66 Şihabüddîn el-Mar‘âşî, Şerhu İhkâki’l-hak (Kum: Mektebetu Ayetillahi’l-uzmâ el-Mar’âşî el-Necefî, 

1376), 3/ 405-406. 
67 Nebile Abdilmün‘im Davud, Neş’etü’ş-Şîati’l-İmâmiyye (Bağdad: Matbaatü’l-İrşad, 1968), 1/269. 



22 
 

Şeyh Abdullah el-Hasan’ın el-Münâzarât fî’l-imâme adlı kitabında bu fırka 

şöyle tanımlanmaktadır: “Nusayrîyye: Sebeiyye Gulât’ından bir topluluktur ve Ehl-i 

Beyt İmamları ile ilgili sözlerinin bir özeti şöyledir: Onlar Lâhût’un ruhudur.”68  

Bu söze yakın bir söz, el-Kummî’nin er-Ravza fî fedâili Emîri’l-mü’minîn 

kitabının dipnotunda şöyle geçmiştir: 

“Nusayrîyye: Sebeiyye Gulât’ından bir topluluktur. Onlar Ehl-i beyt imamlarının 

Lâhût’un ruhu olduğunu iddia ediyorlar. İsnâaşeriyye mensuplarının kitaplarında 

bahsedilenlerin hepsi bu değil. Çünkü kitapları ister haber ister rical ister de akaid 

olsun İbn Nusayr’dan ve onun Nusayrî taraftarlarından söz etmekten, onların 

yüce fikirlerinden, aşırı görüşlerinden, aykırılıklarından bahsetmekten ve hatta 

onları kâfir ilan etmekten yoksun değildir.”69 

İlk söze göre Nusayrîler, İslam dini içerisinde değerlendirilmesi ve 

konumlandırılması gereken bir topluluktur. Bu yaklaşımı savunanların dayandıkları 

ilk delil, Kur’an’ı kabul ettiklerine işaret etmeleri, kendilerini İslam dairesi içinde ve 

onun bir parçası olarak kabul etmeleridir.70 Burada, Muhammed b. Nusayr ve 

takipçilerinin haberlerini el-Alevîyyûn evi’n-Nusayriyye adlı kitabında, Sa’d el-

Kummî, Nevbahtî, Ebû Ömer el-Keşşî, Ebû Ca‘fer et-Tûsî, el-Hıllî, et-Tabersî ve 

Mustafa eş-Şîbî gibi en önemli Şiî kaynaklardan alıntı yaparak aktaran günümüz 

Şiîlerden Seyyid Abdü’l-Hüseyin Mehdî el-Askerî’nin zikrini göz ardı etmek doğru 

değildir. Şöyle demiştir:  

“İbn Nusayr’ın benimsediği, davet ettiği fikir ve görüşler ve bunların imamlara 

atfedilmesi hiçbir imam tarafından ikrar edilmemiştir. Bırakın âlimleri ve müçtehitleri 

bir tek Şiî bile bunları desteklememiştir. Daha ziyade aşırıcı fikir ve görüşler 

olduklarını, kaynaklarının İslam ve imamlar olmadığını beyan etmişlerdir. Aksine bu 

fikir ve görüşlerin kaynakları Mecûsîlik, Dehrîlik ve Hinduizm’dendir. İmamlar 

bundan beri olduklarını beyan etmişler, bunu iddia edenlere ve çağıranlara lanet 

etmişlerdir. Şiîler de imamlarını örnek alarak ve âlimlerini taklit ederek aynısını 

yaptılar. Buna göre İsnâaşeriyye mensupları, Nusayrîlerin ve onların yalanının ve aşırı 

 
68 Abdullah Hasan, Münâzarât fi’l-imâme (Kum: Dâru’l-Mustafâ li-İhyâi’t-Türâs, 2006.), 4/142. 
69 Şâzân b. Cebrâîl el-Kummî, er-Ravza fî fedâili Emîri’l-mü’minîn, thk. Ali Şekercî (Kum: el-

Mektebetü’l-Emîn, 2002), 1/237. 
70 Ömer Uluçay, Arap Aleviliği: Nusayrilik; Araştırma- İnceleme (Adana: Gözde Yayıncılık, 1996), 17. 



23 
 

fikirlerinin yükünü taşımaları caiz değildir. Aslında bu mezhebin Şiîlere nispet 

edilmesi kesinlikle caiz değildir. Zira Şiîler bunlardan ve fikirlerinden beridir. 

Yukarıda detaylı bir şekilde açıkladığımız ve Şiî âlimlerin ve imamlarının sözlerine 

yer verdiğimiz bu sözlerde Nusayrîlerin İsnâaşeriyye mensupları oldukları yönündeki 

iddialarının doğru olmadığı ortaya çıkmaktadır. Zira İsnâaşeriyye mensupları İslam 

Peygamberi ve ondan sonraki imamların hidayetiyle amel ederler”.71  

Yine şöyle diyor: “İsnâaşeriyye mensupları, Nusayrîleri mutedil Şiî 

fırkalarından biri olarak itibar etmemek, İslam’ın dışında görmek ve zındık ve sapkın 

olarak nitelendirmek konusunda ittifak etmişlerdir. Buna göre Nusayrîler, İslam’a 

nispet edilseler bile Müslüman sayılmazlar ve Müslüman muamelesi görmezler.”72 

Ayrıca Nusayrî topluluğu mensuplarından, kadim çağlardan beri Şiî kitaplarında 

üzerinde mutabakata varılan bu düşmanca tutum göz ardı edilerek, İsnâaşeriyye 

mensupları ile Nusayrîler arasında yakınlaşma ve birlik çağrısında bulunan iddialar 

zuhur etmiştir. Bunlardan belki de en öne çıkanı, Tarîhü’l-Alevîyyîn adlı kitabın yazarı, 

Fransa’nın Suriye’yi işgali sırasında Nusayrîlerin liderlerinden biri olan Muhammed 

Emîn Gâlib et-Tavîl’in73 bahsettiği husustur. Alevîleri, İmâmiyye ile aralarında 

yaşanan ve yaşanmakta olan anlaşmazlığa karşı kalplerini geniş tutmaya çağırıyor ve 

şöyle diyordu:  

“Alevîler, diğer Ca’ferilerden ayrılan bir mezhebin mensupları değildir. Çünkü 

Ca’ferî ile Alevî arasındaki fark, Alevî’nin Cenbelânî tarikatına bağlı olup 

Ca’ferilerin de bu tarikata bağlı olmamasıdır. Bu mezhepsel bir farklılık değildir. 

Eğer kabilesel ve söylemlere dayalı ayrılığı terk etmezlerse Alevîlerin vay haline, 

mutlak birliklerini öğrendiklerinde ise onları tebrik ederiz.”74 

Yine şöyle diyor:  

“Bazılarının sandığı gibi Alevîlerin özel bir dini veya mezhebi olmamıştır. 

Aksine Alevîler, Şiî-Ca‘ferî Müslümanlarıdır. Onları diğer Ca‘ferîlerden ayıran 

herhangi bir dini kısıtlama veya amele yönelik bir içtihat olmamıştır. Alevîler 

 
71 el-Askerî, el-Aleviyyûn evi’n-Nusayriyye, 44. 
72 el-Askerî, el-Aleviyyûn evi’n-Nusayriyye, 44. 
73 Mani’ Hammâd el-Cühenî, el-Mevsûatü’l-Müyessera fî’l-edyân ve’l-mezâhib ve’l-ahzâb el-Muâsıra 

(Riyad: en-Nedvetü’l-Âlemîyye li’ş-Şebâbi’l-İslâm, 2003), 1/391. 
74 Muhammed Emin Gâlib et-Tavîl, Târihu’l-aleviyyîn (Beyrut: Dârü’l-Endelüs, ts.), 47. 



24 
 

diğer Ca‘ferîlerden farklıdır. Yani, İsnâaşeriyye dini literatür kapsamında 

Cenbelânî tarikatına bağlıdır ve bu bağlılık onların diğer İsnâaşeriyye 

mensuplarından ayrılmalarına yol açmıştır. Artık Alevîlerin ve Ca‘ferîlerin 

süreçle ilgili hükümlerde, yani muamelatta birleşmesi gerekir.”75 

Çünkü et-Tavîl, yukarıda geçen ifadelerde de görüldüğü gibi Nusayrîlik ile 

İsnâaşeriyye kelimesini bir araya getirmek için çaba göstermiştir. İki topluluk 

arasındaki anlaşmazlığı görmezden gelmesinin arkasındaki sır buradan 

öğrenilmektedir. Onun iddiası, iki topluluğun aslında yalnızca tek bir akideye, yani 

İsnâaşeriyye akidesine dayandığı yönündedir. Zira o, Alevî’yi saf Arap köküne nispet 

edilen İsnâaşeriyye veya Şiî Ca’ferî Müslümanlar olarak tanımlamaktadır. 

Aynı şekilde Tavîl’in anlayışına benzer bir tutumu Alevîlerin şeyhi ve onun 

zamanındaki âlimlerden olan Süleyman el-Ahmed sergilemektedir. Kendisine soru 

soran bir kişi Alevîlerin kökenini sorduğunda şöyle cevap vermiştir: “Siyasetin, 

çevrenin ve Şam ehline miras kalan kabile örflerinin gerektirdiği durumlar dışında 

İmâmiyye ile aralarında hiçbir fark yoktur.”76 

Bu kişilerin, tekfîr ve Nusayrî düşmanlığının sebepleri konusunda eski çağlardan 

beri Şiî kitaplarında fikir birliğine varılan hususları göz ardı etmeleri dikkat çekicidir. 

Farklılıkları ya Alevîlerin bir dinî tasavvuf tarikatına bağlılığına veya siyasî nedenlere 

ya da yerel gelenek ve göreneklere bağlamaktadırlar. Ancak yakınlaşma çağrıları daha 

işin başında kabul görmemiştir. Bu bizzat Nusayrî Muhammed et-Tavîl’in açıkladığı 

bir husustur. Kendisi şöyle demektedir:  

“Artık Alevîlerle Ca’ferîleri birleştirmek gerekiyor. Şeyh Salman Bisin bu 

konuda çabalamış ve Ba‘lebek’teki Müteevileleri,77 Nusayrîye dağlarına 

(Cebelü’n-nusayra) nispet edilen Alevîlere katılmaya ikna etmeyi bir nebze de 

olsa başarmıştır. Kendisi ile de Ca‘feri âlimleri arasında bir anlaşmaya varılmıştı. 

Daha sonra onlardan bir grup Baalbek bölgelerine gitti ve Metâvile âlimlerinden 

oluşan çok sayıda kişiyle birlikte geri döndü. Bu yoğunluk, tartışıp yanlış 

 
75 Tavîl, Târihu’l-aleviyyîn., 474-475. 
76 Hammâd el-Cühenî, el-Mevsûatü’l-Müyessera fî’l-edyân ve’l-mezâhib ve’l-ahzâb el-Muâsıra, 1/391. 
77 Müteevvile, Lübnan’daki İmâmî İsnâaşeriyye Şîîleri’nin mahallî adıdır. Bkz. Nasır b. Abdullah b. Ali 

el-Kıfarî, Usulü mezhebi’ş-Şîa’ el-İmâmiyye el-İsna Aşeriyye: Arz ve Nakd (Kuveyt: Dâru’l-Hulefâ-ir-

Râşidîn, 2010), 1/109.  



25 
 

anlaşılmaları gidermek için değil daha ziyade birliği ve katılımı sağlamak içindi. 

Ancak hiç kimse Şeyh Salman Bisin’e ulaşamadı. Kendisi donmuş bir ceset 

gibiydi ve bu yüzden geri döndüler. Sanki Cenab-ı Hak bu iki kardeşin, yani Alevî 

ve Metâvile’nin bir arada olmasını takdir etmemişti.”78 

İki topluluk arasındaki birlik ve anlaşmanın bu reddi, Tahrânî tarafından da 

doğrulanmıştır. Bu yüzden Muhammed et-Tavîl’in Nusayrîliği İsnâaşeriyye olarak 

gördüğüne dair Tarihü’l-Alevîyyîn adlı kitabında belirttiği hususlara itiraz etmiş ve 

konuların hakikatini öğrenmek için İsnâaşeriyye kitaplarına başvurma çağrısında 

bulunmuştur. Et-Tahrânî, ez-Zerî’a adlı kitabında Tarihü’l-Alevîyyîn kitabından 

bahsederken şöyle diyor:  

“Alevîlerin birçok beldede Şam Denizi sahillerinde yaşadığını ve başkentlerinin 

Lazkiye olduğunu zikretmiştir. Bunlar Muhammed b. Nusayr en-Nemîrî’nin 

takipçileridir ve hepsi İsnâaşeriyye Şîası’dır. Hüccet b. Hasan el-Askerî’nin 

imamlığına inanırlar. Ancak dört vekilin vekilliğini inkâr ederler, onları 

yalanlarlar ve şöyle derler: İmam Askerî’nin bâbı es-Seyyid Ebû Şuayb 

Muhammed b. Nusayr el-Basrî en-Nemîrî’dir. Ondan sonra, hicrî 235 yılında 

doğup hicrî 287 yılında vefat eden ve Cenbelânî tarikatına nispet edilen Ebû 

Muhammed Abdullah b. Muhammed el-Hannân el-Cenbelâniyye gelir. Ondan 

sonra, hicrî 260 yılında doğup hicrî 346 yılında vefat eden öğrencisi es-Seyyid 

Hüseyin b. Hamdân el-Husaybî gelir. Kendisi Cenbelân’da yaşamış, sonrasında 

Halep’e gitmiş ve burada Halep hükümdarı Seyfüddevle b. Hamdân için büyük 

el-Hidaye adlı eseri telif etmiştir. Kendisinin vekilleri vardır ve Bağdat’taki vekili 

es-Seyyid Ali el-Ceserî bunlardandır. Diyorum ki: Gerçekler, Muhammed b. 

Nusayr ve Hüseyin b. Hamdân’ın Gaybet kitaplarında ve Ricalimizin 

kitaplarındaki biyografilere müracaatta bulunarak ortaya çıkar.”79 

Yukarıdaki zikredilen rivayetlerden açıkça anlaşılıyor ki; İsnâaşeriyye eskiden 

beri Nusayrîyye’ye düşmanlığını açıkça göstermekte, iddialarını inkâr etmekte ve 

sözlerine inananları da tekfir etmektedir. Bu ayrışmanın ve düşmanlığın sebebinin ilk 

dönemlerde dini olduğu görülmektedir. İbnü’n-Nusary’ın babilik iddia etmesiyle 

 
78 Muhammed Kurt Ali, Hitâtü’ş-Şâm (Dımaşk: Mektebetü’n-Nûrî, 1983), 6/262; Hâşim Osmân, 

Târihu’l-Aleviyyîn: Vakai’ ve Ahdâs (Beyrut: Müessesetü’l-Âlemî li’l-Matbûât, 1997), 20. 
79 Tavîl, Târihu’l-aleviyyîn, 474-475. 



26 
 

başlayan ayrışma iki taraftan da gittikçe derinleşmiştir. Daha sonra İbnü’n-Nusayr ve 

mensupları Hz. Ali’nin ilahlığı, haramların helal görülmesi, ruhların tenasuhu gibi 

İsnâaşeriyye inaçlarına muhalif birçok farklı görüşe meyletmişlerdir. İbnü’n-

Nusayr’ın vefatı sonrası ise Nuseyrîler onu, ilahlık gibi oldukça farklı şekilde 

konumlandırmışlardır. Bütün bunlar neticesinde İsnâaşeriyye ile ayrılık ve düşmanlık 

giderek büyümüştür. Nuseyrîler aşırı fikilerinden dolayı diğer mezhep mensupları 

tarafından da dışlanmış ve bu durum onların kendi kabuklarına çekilerek dışarıya 

kapalı hale gelmesine sebep olmuştur. Uzlet dönemi olarak isimlendirilen bu süreç 19. 

yüzyılın başlarına kadar sürmüştür.  

  



27 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

NUSAYRÎLİK- İMÂMİYYE ŞÎA İLİŞKİSİ 

1.1. Nusayrîlerin Siyasî Tarihi 

Nusayrîlerin siyasî ilişkililerini anlayabilmek için tarih boyunca siyasî arenada 

hangi aşamalardan geçtiklerini bilmek önem arz etmektedir. Nusayrîler ortaya 

çıktıkları ilk dönemlerden itibaren azınlık olarak varlıklarını sürdürüp farklı bölgelerde 

genellikle izole bir şekilde varlık göstermişlerdir. Bu sebeple özellikle ilk dönemler 

olmak üzere bazı dönemler dışında Nusayrîlerin sosyal ve siyasî yaşamlarına dair 

ayrıntılı bilgi bulunmamaktadır. Bunun nedenlerinden bir tanesi, Nusayrîlerin dinî bir 

fırka olması ve ilk dönemlerinde siyasî hedeflerinin olmamasıdır.Nusayrîliğin 

yayılmasında büyük çaba harcayan ve fırkanın en önemli imamlarından kabul edilen 

Ebû Abdullah Hüseyin b. Hamdân el-Hasîbî başa geçtiği yıldan (287/900) itibaren 

siyasî olarak güçlenmeyi hedeflemesinden ötürü maksadını gerçekleştirmek üzere 

farklı politikalar izlemiştir. İlk olarak İsmâiliyye fırkasıyla birleşme adına çabalar 

göstermiş fakat bunlar başarısızlıkla sonuçlanmıştır. Daha sonra Şiî-Büveyhî 

hânedanlarıyla Hamdânîler’e yakınlaşmaya çalışmış ve onlardan gereken desteği 

almıştır.80 Hasîbî’nin vefatından sonra fırka biri Bağdat’ta biri Halep’te olmak üzere 

ikiye bölünmüş, Bağdat’taki grup Moğol hükümdarı Hülagü tarafından yapılan 

saldırıda yok olmuştur. Halep’teki grup ise sonradan başa geçen Ebû Saîd Meymûn b. 

Kâsım et-Taberânî tarafından Lazikiye’ye taşınmıştır.81 

Zaman içerisinde ilk ortaya çıktığı bölgeden farklı yerlere taşınmak zorunda 

kalan Nusayrîler Miladî 11. yüzyılın ortalarından itibaren daha çok Suriye veya 

Adana-Mersin yörelerinde varlıklarını sürdürmüş ve doğal olarak yaşadıkları 

toplumların siyasî dalgalanmalarından etkilenmişlerdir. Bu dönemde söz konusu 

coğrafya için en önemli siyasî olay olan Haçlı seferleri Nusayrîleri de etkilemiştir. Öte 

yandan Muhammed el-Hatîb  el-Harekâtü’l-Bâtıniyye adlı eserinde Nusayrîlerin Haçlı 

savaşlarında Hristiyanlara yardım ettiğini kesin bir dille ifade etmektedir. 

Hıristiyanların yanında yer almalarıyla alakalı farklı gerekçeler dile getirilmektedir. 

 
80 Üzüm, "Nusayrîlik". 
81 Tavîl, Târihu’l-aleviyyîn, 289. 



28 
 

Ancak böyle bir şeyin olmasında gerek toplumda azınlık olarak kalıp farklı gruplar 

tarafından saldırılara uğradıkları için siyasî bir içgüdüyle gerekse teslis gibi bazı 

konularda aynı inanış biçimine sahip oldukları için itikâdî bir içgüdüyle bu savaşlarda 

Hristiyanların tarafında yer aldıkları söylenmektedir.82 Bu görüşün aksine Nusayrî 

tarihçisi Muhammed et-Tavîl Târîhu’l-ʿAleviyyîn adlı eserinde Haçlı saldırılarının 

Nusayrîler için de büyük bir felaket olduğunu savunmaktadır.83  

Haçlı seferlerinin ardından Eyyûbîler’in hâkimiyetine giren Nusayrîler 

Suriye’nin kuzeybatısında bulunan dağlarda yaşamayı tercih etmişlerdir. Bu dönemde 

farklı gruplarla mücadeleye giren fırka 607/1220 yılında İsmailîlerle birleşen 

Kürtler’in saldırısına uğramıştır. Bu saldırı ve savaşların ardından Sincar emiri 

Mekzûn es-Sincârîden yardım istemişler ve onun 622 (1225) yılında muhalifleri 

mağlup edip bölgeyi ele geçirmesi neticesinde belli bir süreliğine rahata 

kavuşmuşlardır.84  

Memlükler ve Osmanlılar arasında 922/1516 yılında gerçekleşen Merc-i Dâbık 

savaşı sonrası Suriye’nin Osmanlıların eline geçmesiyle85 Nusayrîler Osmanlı 

idaresine girip Halep’te yerel şeyhlerin denetimi altında serbest bir hayat yaşamaya 

başlamışlardır. Bununla birlikte Nusayrîler, Osmanlı’nın önemli düşmanlarından biri 

olan dönemin büyük güçlerinden Şiî Safevî devletine yakınlık duymaktaydılar. Bunu 

bir tehdit olarak gören Osmanlı devleti, Nusayrîlere karşı bazı tedbirler almak 

durumunda kalmıştır. Sultan Selim’in, 1514’te Safeviler’le mücadelesi esnasında İran 

sınırına yakın bölgelerde bulunan Nusayrîlerin belirlenmesini istediği ve burada 

yaşayan erkek nüfusunun belli bir kısmını öldürttüğüne dair bazı kaynaklarda çeşitli 

bilgiler bulunmaktadır.86 Fakat bu bilgiler ilgili kaynaklarda delillendirilmeden 

nakledilmiştir. Konuyla ilgili diğer çalışmalar incelendiğinde bu iddiaların aksini 

gösteren bir tablo çizilmektedir.87 Osmanlı’nın son dönemlerine kadar daha çok kendi 

 
82 Hatîb, el-Harekâtü’l-bâtıniyyefi’l-Âlemî’l-İslâmî, 229-231. 
83 Tavîl, Târihu’l-aleviyyîn, 342-344. 
84 Pınar ARIKAN, Ortadoğu Analiz, “Sûriye’nin Nusayri Yüzü ve İran”, Middle Eastern 

Analysis/Ortadogu Analiz 4/43 (2012), 19. 
85 Feridun Emecen, "Mercidâbık Muharebesi", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 2 

Mart 2024) 
86 Matti Moosa, Extremist Shiites: The Ghulat Sects, (New York: Syracuse University Press, 1988), 275. 
87 Detaylı bilgi için bkz. İlber Ortaylı, “Alevîlik, Nusayrîlik ve Bâb-ı Âlî”, Tarihî ve Kültürel 

Boyutlarıyla Türkiye’de Alevîler, Bektaşîler, Nusayrîler (Sempozyum), (1999). 



29 
 

hallerinde yaşayan Nusayrîler 19. yüzyılda sık sık isyanlar çıkarmıştır. Bu isyanların 

bazıları Tâhir Paşa tarafından bastırılmıştır. 88   

19. asırda Osmanlı Devleti Nusayrîler karşısında farklı bir politika izlemiştir. 

Nusayrîler gibi Rafızî gruplar da devlet tarafından sapkın olarak kabul edilmekle 

beraber bu gruplara gayr-ı müslim muamelesi yapılmamış yani onlardan cizye vergisi 

alınmamıştır. Bu gibi gruplardan sünnî olup tashîh-i itikâd yapmaları beklenmiştir. 

Özellikle II. Abdülhamid döneminde Nusayrîler Müslüman kabul edilip kendilerinden 

askerlik görevleri yapılması istenmiştir. Yine bu dönemde bölgede Hristiyan 

misyonerlerin propagandalar yapmaya başlaması devletin dikkatini çekmiş, karşı 

tedbir olarak Bâb-ı Âlî de bölgeye misyonerlik yapmak üzere sünnî din adamları 

göndermiş ve Nusayrî liderleri maddî anlamda da desteklemiştir. Daha sonra buraya 

gönderilen tebliğciler sayesinde İskenderun ve Antakya’daki Nusayrîler tashîh-i itikâd 

yapmıştır. Bunun üzerine devlet gerekli yerlerde mektepler açmıştır.89 Bu çalışmalar 

kısmen kabul görse de I. Dünya Savaşı’ndan sonra bölgenin İngiliz ve Fransız işgali 

altına girmesiyle etkisini tamamen kaybetmiştir.90 

I. Dünya Savaşı sırasında Osmanlı Devleti’nin Asya’daki topraklarının 

paylaşılması konusunda İngiltere ve Fransa arasında 1986 yılında gizli Sykes-Picot 

Antlaşması imzalanmıştır.91 Bu antlaşma sonrasında Bilâdüşşam tamamen dağılmış ve 

böylece Nusayrîlerin yaşadığı bölgelerde önemli siyasî gelişmeler yaşanmıştır.92 

Antlaşma sonrası Suriye’nin Fransız mandası altına girmesiyle Fransa bu bölgelerde 

istediği tasarruflarda bulunmaya başlamıştır. İlk olarak Suriye topraklarını dört 

bölgeye bölmüştür. Bu bölgelerden bir tanesi Nusayrîlerin yoğun olarak bulunduğu 

Lazkiye bölgesi olup Alevî toprağı olarak anılmaya başlanmıştır. Sonrasında burada 

1922 yılında Alevi Özerk Devleti, 1933 yılında ise Lazkiye hükümeti kurulmuştur.93  

 
88 Üzüm, "Nusayrîlik". 
89 İlber Ortaylı, “Alevîlik, Nusayrîlik ve Bâb-ı Âlî”, Tarihî ve Kültürel Boyutlarıyla Türkiye’de Alevîler, 

Bektaşîler, Nusayrîler (Sempozyum), (1999), 40-41. 
90 Üzüm, "Nusayrîlik". 
91 Cevdet Küçük, "Sykes-Pıcot Antlaşması", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 5 Mart 

2024). 
92 Hâşim Osmân, Târihu’ş-şîa fî sâhili bilâdi’ş-şâmi’ş-şemâlî (Beyrut: Müessesetü’l-Âlemî li’l-

Matbûât, 1994), 118. 
93 Arıkan, Ortadoğu Analiz, 21. 



30 
 

Alevi Özerk Devleti’nin kurulmasının ardından ‘Alevî’ ismiyle anılmaya 

başlayan Nusayrîlerden bir grup kendilerini Müslüman Şiî dünyasının bir parçası 

olarak kabul ettirme gayretine girmiştir. Fransız mandasının Nusayrîlere özerk idare 

ve hüküm yetkisi vermesini İslamî kimlikleri için bir tehdit olarak görüp sadece kendi 

mezhep inançlarının getirdiği şekliyle yani İslamî-Ca’ferî bir biçimde yönetilmek 

istemişlerdir. Buna binaen 1926 yılında bir grup Nusayrî din adamı iki maddeden 

oluşan bir karar almıştır: 

“Birinci madde: Her Alevî Müslüman’dır. Şehadet getirir ve buna inanır, 

İslam’ın şartlarını yerine getirir. 

İkinci madde: Müslüman olduğunu kabul etmeyen veya Kur’an’ın 

Allah’ın kitabı olduğunu ve Muhammed’in O’nun peygamberi olduğunu 

reddeden her Alevî, Alevî değildir. Onlar Alevî Müslümanlara intisap edilemez. 

Ek olarak: Alevîler, Şiî Müslümanlardır. Hayatları boyunca akidelerini 

tahrif edecek davetlerden uzak durmuşlardır. Alevîler yalnızca Hz. Ali’nin 

takipçileridir. Hz. Ali ise Peygamber’in amcasının oğlu ve damadı olup ilk 

Müslümanlardandır. İslamiyet’te önemli bir yeri vardır. Kur’ân-ı Kerîm 

Alevîlerin kitabıdır.”94 

Bununla birlikte tarih kaynaklarına geçen ve genel kabul gören anlayış 

neticesinde Nusayrîler kendi çıkarlarını korumak adına Fransızlarla iş birliğine 

gitmiştir. Hatta 1919’da Arap milliyetçileri tarafından gerçekleştirilen Suriye 

Konferansını boykot etmişlerdir.95 Bağımsızlık kazanmak isteyen Nusayrîler, Fransa 

himayesi altında bağımsızlık istemişlerdir. Bunun için, farklı kabileleri temsil eden 73 

Nusayrî lideri bağımsızlık taleplerini 1919 yılında Fransız General Henri Gouraud’a 

bir telgraf göndererek iletmişlerdir.96 General Gouraud, onların bu isteklerini 

karşılamak adına 1920 yılında bu bölgeye özerklik veren dört maddelik kararnameyi 

çıkarmıştır.97 Fransızların 1920’de çıkardıkları kararla Lazkiye, Tartus ve 

 
94 Ali Aziz İbrâhim, el-Aleviyyun ve’t-teşeyyu (Dâru’l-İslâmiyye, 1995), 87-88. 
95 Arıkan, Ortadoğu Analiz, 21. 
96 Mahmut Bolat, “Fransa’nın Manda İdaresi Altında Sûriye’nin Bölünmesi ve Aleviler Devleti” Türk 

Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, 93 (2020), 150. 
97 Hasan Hâkim, el-Vesâikü’t-târihiyye: el-müntekâ bi’l-kazıyyeti’s-Suriyye (Beyrut: Dâru Sadır, 1974), 

254. 



31 
 

Cebeliensariye’den oluşan bölgede Alevîler Devleti kurulmuştur. Böylece bu dönem 

itibariyle Nusayrîler için Alevî tabiri kullanılmaya başlanmıştır.  

Elbette Biladüşşâm içinde kısmen dışlanmış bir azınlık olan Nusayrîlerden 

gelen özerklik isteği Fransa’nın bölgeyi ele geçirme emellerine hizmet eden bir adım 

olmuştur. Bu sebepleri öne sürerek söz konusu bölgeyi eyaletlere bölmek bütün 

haldeki bir bölgeyi ele geçirmekten daha kolay olacaktır. Bu sebeple Fransa 

Nusayrîlere ekstra yakınlık ve imtiyaz göstermiştir. Onları emellerini gerçekleştirmek 

için bir araç olarak kullanmışlardır. Örneğin onlardan daha düşük vergiler almış ve 

önemli miktarda maddi destekte bulunmuşlardır. Ayrıca kendi mahkemelerini 

kurmalarına ve burada Nusayrî hukukçular tarafından davaların görülmesine izin 

vermişler böylece Nusayrîler, hukuki alanda da bir özerklik elde etmişlerdir. Özerk 

hale getirdikleri toplulukları sözde bağımsız hale getirmiş, üst düzey bürokratik 

mevkiler Fransızlara verilmiş böylece yönetim esasen Fransızların elinde olmuştur. 

Bunların yanı sıra Fransa özerklik verdikleri toplumları etnik ve dinî kökenlerinden 

uzaklaştırmayı ve diğer gruplara karşı kışkırtarak aralarını tamamen açmayı 

hedeflemiştir. Böylece bu grupların sadece Fransa’ya muhtaç olup onunla ittifak 

halinde olmasını beklemişlerdir.98  

Fransa’nın Suriye’yi işgal ettiği tarihe kadar bölgede çok fazla ön planda 

olmayan Nusayrîler, Fransızların, Suriye’yi bölme politikaları neticesinde popülerlik 

kazanmıştır. Fransızlar bu grubun isteklerini kullanmış ve onlar için tarihî niteliği 

bulunan Nusayrî ismini kaldırmış, yerine Alevî ismini kullanmaya başlamıştır. 

Nusayrîler de bu durumdan memnun olmuş, isim değişikliği neticesinde maruz 

kaldıkları baskılardan kurtulabileceklerini düşünmüşlerdir.99 Bu ve benzeri istekler 

Fransa ve Nusayrîler arasında kazan-kazan ilişkisini doğurmuştur. 

Fransa söz konusu bölgelerde hâkimiyetini sağlamlaştırmak ve devam 

ettirebilmek için sert politikalar uygulamıştır. Bununla beraber hem etnik hem de dinî 

olarak bölmüş olduğu bölgelerdeki demografik yapıyı da bozmuş böylece buradaki 

asli unsurları etkisizleştirmeye çalışmışlardır. Bütün bunların neticesinde Suriye’nin 

 
98 Bolat, “Fransa’nın Manda İdaresi Altında Sûriye’nin Bölünmesi ve Aleviler Devleti” 150-153. 
99 Resul Baği- Songül Karahasanoğlu, “Türkiye’de Yaşayan Arap Alevileri (Nusayriler)’İn Etnik ve 

Müzikal Kimliği”, Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi 14/53 (Nisan 2015), 51. 



32 
 

farklı yerlerinde isyanlar çıkmaya başlamış, en son 1926 yılında Suriye milliyetçileri 

ve Dürzîlerin beraber hareket ettiği, tüm bölgeye yayılan büyük Suriye isyanı meydana 

gelmiştir. İsyan Fransa tarafından bastırılsa da tam bir istikrar sağlanamamış böylece 

Fransa geri adım atmak zorunda kalmıştır.100 Sünnî Araplar, Fransızların Nusayrîleri 

ön plana çıkarma politikasına karşı büyük tepkiler göstermiş, bunun sonucunda; 

Fransızlar tepkileri azaltmak adına 1930 yılında Alevîler Devleti’nin adını Lazkiye 

Hükûmeti olarak değiştirmişlerdir.101 

1936 yılında Fransa ile Suriyeli milliyetçiler arasındaki ilişki gerginleşmiş, 

ülke çapında grevler başlamıştır. Bu durumu idare edebilmek adına Fransa Suriye ile 

yaptığı antlaşma neticesinde Suriye’den Lübnan’ı ayırma şartıyla Suriye’ye 

bağımsızlık tanımış, Dürzî ve Alevî bölgeleri Suriye topraklarına dahil etmiştir. 

Böylece 1936 yılında Lazkiye Hükümeti olarak anılan bölge Suriye Devleti’nin 

vilayeti haline gelmiştir. Bu gelişmeler yaşanırken Nusayrîlerin bir kısmı Suriye 

topraklarına dahil olmak istemiştir. Özellikle Kudüs Baş Müftüsü Muhammed Emin 

el-Hüseynî’nin Suriye Alevîlerini Müslüman olarak tanıma konusunda fetva 

yayınlamasının ardından bir grup Nusayrî din adamı kendilerini Şiî ve Müslüman 

olarak tanımlayıp Suriye ile birleşmek istediklerini ifade etmiştir.102 Diğer grup ise 

Fransa himayesi altında bağımsızlık elde edilmesi gerektiğini savunmuştur. 

Kendilerini Araplardan ve Sünnî Müslümanlardan farklı gören, bu yüzden de 

bağımsızlık isteyen Nusayrîler, Fransa’ya bu isteklerini ifade eden mektuplar gönderse 

de olumlu yanıt alamamışlardır. Daha sonra aynı isteği Türkiye’ye de iletmişler ama 

oradan da olumlu yanıt alamamış böylece Suriye topraklarına katılmışlardır. Sonraki 

yıllarda Fransa hükümetinin değişmesiyle Suriye ile yapılan antlaşmada değişiklikler 

olmuş ve Fransa tekrar Suriye’de hüküm kurmak istemiş, bunun için siyasî adımlar 

atmıştır. Fransa’nın Suriye topraklarına bir daha girmesiyle birlikte 1939 yılında Alevî 

bölge tekrar özerklik kazanmıştır. II. Dünya Savaşı esnasında Fransa ile İngiltere 

arasında yapılan antlaşmalar neticesinde Fransa, Suriye’ye şeklen bağımsızlık verme 

 
100 Bolat, “Fransa’nın Manda İdaresi Altında Sûriye’nin Bölünmesi ve Aleviler Devleti”152-155. 
101 Ş. Tufan Buzpınar, "Lazkiye", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 20 Mart 2024). 
102 Arıkan, Ortadoğu Analiz, 21. 



33 
 

kararı almış bunun sonucunda 1946 yılında Alevî bölge tekrar Suriye topraklarına 

girerek özerkliğini kaybetmiştir.103 

Fransız ihtilaline kadar geri planda ve nispeten dışlanmış olarak kendi 

hallerinde yaşayan Nusayrîler, Fransa’nın Suriye’ye hükmetmiş olduğu 1920 ile 1946 

yılları arasında yeni bir kimlik kazanmıştır. Fransa’nın Suriye üzerinde egemenlik 

kurma planları ile Nusayrîlerin siyasî çıkarları paralellik gösterdiği için Fransızlar 

Nusayrîleri kullanarak bölge üzerinde hakimiyet kurmaya çalışmıştır. Fransız ihtilali 

süresince belli dönemler hariç, bağımsız bir devlet olarak varlık gösteren Nusayrîlerin 

ekonomik ve sosyal seviyeleri Fransızların kendilerine tanımış olduğu imtiyazlar 

sayesinde yükselmiştir. Hala azınlık olan Nusayrîler artık ülke siyasetinde aktif rol 

oynamaya başlamışlar, daha sonraki yıllarda ise Suriye siyasetini şekillendiren temel 

unsur olmuşlardır.104 

Nusayrîlerin Suriye siyasetine girmesi Fransız desteğiyle önce askerî sonra da 

siyasî sahalara sızmalarıyla gerçekleşmiştir. Bu dönemde yetersiz ekonomik koşullar 

sebebiyle çocuklarına eğitim aldıramayan ve ülke içinde ekonomik sahada ilerleme 

imkânı bulamayan Nusayrîler tek çareyi askerî alanda ilerlemekte bulmuş ve subay 

yetiştirme gayretine girmiştir. Bu alanda başarılı bir ilerleme göstermelerinde şüphesiz 

ki Fransa’nın önemli katkıları olmuştur. Ülkeyi bölüp hakimiyet kurma hedefine 

hizmet edecek şekilde Nusayrîler gibi kendilerine sadık azınlık gruplardan asker 

devşirmeye ve onları bu alanda desteklemeye başlamışlardır. Tüm bunlar ilerleyen 

dönemlerde ülke hakimiyetini ele geçirecek Alevî kimliğin oluşmasına zemin 

hazırlamıştır.105  

Fransızların desteğiyle askerî alanda ilerlemeye başlayan Nusayrîler aynı 

zamanda Baas Partisi kanallarını kullanarak ülke siyasetinde de rol oynamaya 

başlamıştır. Ülkedeki siyasî istikrarsızlık hem Suriye’de hem yakın coğrafyada sık sık 

meydana gelen isyanlar, Lâzkiye Nusayrî/Alevîlerinden General Hafız Esed’in askerî 

 
103 Bolat, “Fransa’nın Manda İdaresi Altında Sûriye’nin Bölünmesi ve Aleviler Devleti”, 156-158. 
104 Samir Saleh, Yakın Dönem Sûriye Siyasetinde Nusayriler (Bingöl: Bingöl Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2023), 37-40. 
105 Yusuf Salih Korkmaz, İran- Sûriye Bölgesel İttifakı ve Arap Baharı Sürecine Yansıması (İstanbul: 

Marmara Üniversitesi, Ortadoğu Araştırmaları Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018), 35. 



34 
 

darbeyi yapmasına uygun zemin hazırlamıştır. Kasım 1970’te Hafız Esed tarafından 

ülke kaderini değiştiren ve yüzyıllardır devam eden Sünnî yönetimi ortadan kaldıran 

askerî darbe meydana gelmiştir. Böylece Suriye’nin ilk Nusayrî devlet başkanı Hafız 

Esed olmuştur. Bu önemli gelişme sayesinde Nusayrî/ Alevîlerin Şiî toplumun ve 

dolayısıyla Müslümanların bir parçası olarak kabul edilmesi siyasî bir mesele olarak 

tarih sahnesinde yerini almıştır.106 

1.2. Nusayrî-Şiî Siyasî Yakınlaşmasının Temelleri 

İsnâaşeriyye ile Nusariyye arasındaki ilişkinin izleri hicrî dördüncü asra kadar 

dayanmaktadır. Ancak bu ilişki Şerîf Murtazâ (ö. 436/1044) ve Şerîf Radi 

(ö.406/1015)’nin hocası olan Ebü’l-Feth Osman b. Cinnî (ö. 392/1002)’nin vefatından 

sonra kademeli olarak zayıflamış hatta tamamen kopma noktasına gelmiştir. İki gruba 

yönelik baskıcı siyasetin ilişkilerin kopmasında temel rol oynadığı söylenebilir. 

Nusayrîler dış dinamiklere ek olarak iç dinamiklerin de etkisiyle siyasî, kültürel ve 

dinî alanlarda gerileme yaşamış ve dış dünyayla irtibatını büyük oranda keserek kendi 

kabuğuna çekilmiştir.107 

Nusayrîler ile İsnâaşeriyye arasındaki ilişkilerin yeniden canlanmasına yönelik 

ilk adım, Nusarî alimlerden Şeyh Selam Bıysîn (ö.1228/1813) tarafından atılmıştır. 19. 

yüzyılın başlarında Cebel Âmil’deki İsnâaşeriyye mensuplarıyla yazışmalarda 

bulunan Bıysîn, onlarla yakın dostluklar kurmuş ve dostluk mesajları vermiştir. Ayrıca 

bu iki grup arasındaki kopukluktan şikâyette bulunulmuştur.  İki grup arasında yeniden 

yeşeren bu temaslar Şeyh Selman’ın vefatıyla 1914 yılına kadar kesintiye uğramış 

olmakla beraber ikili ilişkiler tedrici olarak gelişmeye devam etmiştir.108 

İsnâaşeriyye ile kopuşun başlamasından sonra, Nusayrîler hem İsnâaşeriyye 

tarafından hem de Ehl-i sünnet tarafından tekfir edilmiştir. Nusayrîler bunun 

neticesinde kendilerini uzlete çekerek dışarıya oldukça kapalı hale gelmiştir. Uzlet 

durumu 19. yüzyılın sonlarına kadar devam etmiştir. Ancak daha sonra “millî devlet” 

kavramının ortaya çıkması, modern dönemin getirdiği birçok problemle yüzleşmek ve 

 
106 Arıkan, Ortadoğu Analiz, 21-22. 
107 Ahmet Sonay, “20. Asırdan Günümüze Usûlî İmâmiyye-Nusayriyye İlişkisi”, İhya Uluslararası 

İslâm Araştırmaları Dergisi 7/2 (Temmuz 2021), 840. 
108 Sonay, “20. Asırdan Günümüze Usûlî İmâmiyye-Nusayriyye İlişkisi”, 840. 



35 
 

varlıklarını devam ettirmek için bu fırkanın içerisinden ıslah düşüncesi doğmuştur.109 

Yirminci yüzyılın ilk çeyreğinde Süleyman el-Ahmed (ö. 1942) ve Şeyh İbrahim 

Abdüllatîf (ö. 1916) adındaki iki ıslahat adamı toplumdaki kör taklide, cehalete ve batıl 

geleneklere savaş açarak uzleti ve fikri durgunluğu kırmayı hedeflemişlerdir. Bu 

doğrultuda 1914 yılında Cebel Âmil’i ziyaret ederek İsnâaşeriyye âlimlerinden Şeyh 

Muhammed Hüseyn Kâşifülgıtâ ile tanışmıştır. Bu tanışma iki mezhebin uzun bir 

aradan sonra birbirini yeniden tanımasına ve aradaki buzların eritilerek yeni bir 

dostluğun kurulmasına zemin hazırlamıştır.110  Islah düşüncesinin esas hedefi; ana 

damar İslam mezheplerinden uzak olan fırkayı uzletinden çıkararak ana damar 

anlayışa yaklaştırmak ve inanç ilkelerini aklî temeller üzerine yeniden kurmak 

olmuştur. Çözüm bulunamayan meselelerde ise İsnâaşeriyye mezhebinin asıllarına 

dönmeyi hedeflemişlerdir. Zira bu durumun gerçekleşmemesi, Nusayrî inancının 

tahrif, hurafeler ve taklide maruz kalarak asıl kimliğini kaybetmesi tehlikesiyle karşı 

karşıya gelmesine neden olacaktır. Bu tehlikelerden korunmak ve çözüm üretmek için 

Nusayrî fırkasını aslına döndürmek ve İsnâaşeriyye mezhebine asıl olarak itimat etmek 

fikrini ortaya çıkarmıştır. Islah hareketleri ile ortaya çıkan bu düşünce ve yönelimler 

iki mezhep arasında yakınlaşmanın yolunu açmıştır.111 

Yirminci yüzyılın ilk çeyreğinde iki tarafın âlimleri yazışmalar vasıtasıyla iki grup 

arasında iletişim ve etkileşim sağlanmıştır. İki grup arasındaki ilişki bu dönemde daha 

çok ilmî ve edebî zeminde ilerlemiş olup siyasetin etkisinden uzaktır. Ancak yirminci 

asrın ortalarına geldiğimizde ilişkinin seyrinin İsnâaşeriyye’nin Nusayrîliği etkisi 

altına alma yönüne dönmekte olduğu görülmektedir.112 Bir sonraki başlıkta 

zikredilecek gelişmeler bu yönelimi ispatlamaktadır.  

1.3. Nusayrîlik- Şîa İttifakı 

Islah hareketleri başlayıp asla dönme fikrinin uygulamaya geçilmesiyle birlikte 

Şeyh Ganem Yasin ve Abduhalmid Efendi gibi hareket önderleri tarafından ilk Alevî 

mescidi inşa edilmiştir. Böylece ilk defa gizli ibadetten açık ibadete geçilmeye 

 
109 Abdurrahman Hayyir, Yakzatü’l-Müslimîn el-Aleviyyîn (Dımaşk: Kütüb Zâtü Fâide, 1996), 45-50. 
110 Sonay, “20. Asırdan Günümüze Usûlî İmâmiyye-Nusayriyye İlişkisi”, 841. 
111 Hayyir, Yakzatü’l-Müslimîn el- Aleviyyîn, 45-50. 
112 Sonay, “20. Asırdan Günümüze Usûlî İmâmiyye-Nusayriyye İlişkisi”, 844. 



36 
 

başlanmıştır. Daha sonra Ali Abbas tarafından Banyas şehrinde 120 Alevî öğrenciyi 

ve altı hocayı bünyesinde bulunduran ilk medrese kurulmuştur. Bu hareketler 

neticesinde İsnâaşeriyye mezhebine olan meyil artmıştır. Dinî ıslah hareketlerinin 

oluşturduğu bu ortamda içtimaî uzlet, aşiretlere intisap, cehalet ve fakirliği iyileştirme 

için Abdurrahman Hayyir 1925 yılında “La tâifiyye” cemiyyetini kurmuştur.113 

Alevî din adamlarının 1936’da ortak anlaşması ile imzaladıkları bildirinin iki 

bendinde Alevîlerin akidesinin İslam akâidi olduğu belirtilmiştir. Bu bildiriye göre her 

Alevî Müslümandır, kelime-i şahedeti söyler ve buna inanır. İslam’ın beş rüknünü 

yerine getirir. İkinci bendinde ise İslam’ı inkâr eden, Kuran’ı inkâr eden, Hz. 

Peygamber’e inanmayan her Alevî, şeriat nazarında Alevî olarak sayılmaz. Müslüman 

Alevîlere intisabı da geçerli olmaz.114  Bu bildiri Nusayrîleri İslam’dan uzaklaştırma 

gayesinde olan hocalara karşı yazılmıştır. Bir grup Nusayrî alim, Fransa’ya bir dilekçe 

göndererek Alevî halkın, Sünnî-Müslüman halktan gelenekleri ve inançları konusunda 

ayrılan bir halk olduğunu bildirmiştir. Buna karşın Alevî din adamlarına ek olarak 

Sünnî ve Hıristiyan din adamları, siyasîlerden oluşan yaklaşık elli isimle birlikte 

Fransa’ya Alevîlerin Müslüman olduklarını beyan eden ve vurgulayan bir dilekçe 

göndermişlerdir.115 1938 yılında ise on kadar Alevî din önderi, İslam’da mezheplerinin 

Ca‘fer es-Sâdık ve tâhir imamlarının mezhebi oldığunu tekid eden bir bildiriyi 

imzalamışlardır. Bu tarihi vesika Alevî- Nusayrîlerin, Ca’ferî Şiasına intisap ettiklerini 

gösteren toplu bir beyanı ifade etmektedir. Bu durum İsnaaşeriyye’nin Nusayrî fırkası 

içerisinde yayılmasına izin veren bir iddianın artık bir olguya dönüştüğünü 

göstermektedir.116 

Bu olgu 1950 yılında Lazkiye’de Abdurrahman Hayyir’in Ca‘ferî-İslamî Cemiyeti 

kurmasına ortam hazırlamıştır. Bu cemiyet daha sonra İsnâaşeriyye’nin Nusayrî 

mezhebi içerisinde yayılması noktasında çok önemli bir rol oynamış ve Şiîleşme 

hareketinin aslını oluşturmuştur. Daha sonra ıslah hareketi önderleri Irak ve İran’da 

 
113 Abdurrahman el-Hâc, el-Ba‘sü’ş-Şîî fî Sûriye 1919-2007 (Beyrut: eş-Şebeketü’l-Arabiyyeti li’l-

Ebhâs ve’n- Neşr, 2017), 50. 
114 Kollektif, el-Müslimûn el-Alevîyyûn Şîatü Ehl-i’l-beyt: Beyânu akîdeti’l-aleviyyîn (Dâru’l-ulûm li’t-

tahkîk, 1999), 9. 
115 el-Hâc, el-Ba‘sü’ş-Şîî fî Sûriye 1919-2007, 50-51. 
116 el-Hâc, el-Ba‘sü’ş-Şîî fî Sûriye 1919-2007, 53. 



37 
 

dini merciler arasında ilişkiler tesis etmeye başlamışlardır.  Bu ilişkiler Nusayrîler için 

Irak ve İran arasında yeni dinî hareketlere kapı aralanmıştır. Nitekim, bu ilişkiler 

neticesinde 1961 yılında Şeyh Muhammed Cevad Muğniye, Cebeli Alevîyyine ziyaret 

gerçekleştirmiş, durumlarını öğrenmiş ve Mercii Seyyid Muhsin el-Hâkime, 

Nusayrîlerin Şiî inancını gerçekten benimsediklerine dair gözlemlerini aktarmıştır. 117 

 Hâfız Esed’in 1971 yılında Suriye devlet başkanı olmasıyla birlikte Nusayrîler 

ile İsnâaşeriyye arasındaki ilişkiler yeni bir sürece girmiştir. Öyle ki; Alevî kökenli bir 

kişinin devlet başkanı olması, Seleflerin tepkisine neden olmuş ve Alevîlik aleyhinde 

karalamalara neden olmuştur. Seleflerin karalamaları ve iftiralarına karşı Alevî din 

adamları, 1972 yılında “Beyânu ‘Akîdeti’l-Müslimîn el- ‘Aleviyyîn” adında bir bildiri 

yayınlayarak İsnâaşeriyye ile aynı safta olduklarını ilan etmişlerdir.118 Bu bildirinin ön 

sözünü usûlî âlimlerden Seyyid Hasan Mehdî eş- Şîrâzî’nin yazması bu durumun en 

güçlü göstergesidir. Şirâzî’ye sunulan bu bildiride birkaç husus dikkat çekmektedir: 

Bu husullardan ilki, İmamî-Ca‘ferî mezhebinin asıl olduğunun, Alevî 

topluluğunun da onun bir kolu olduğunun teyit edilmesidir. Buna göre topluluğun 

içtihat esaslarında ve teferruatında bu mezhebe müracaat etmesi hak ve kaçınılmaz bir 

görevdir. 

İkinci olarak Şiîliğin aslına dönüş için bu teyit, yüzlerce yıldır iki mezhep 

arasındaki rekabetin, çatışmanın ve kesişmenin sebebini tamamen siyasî konulara 

bağlayarak Şiî mezhebi ile Nusayrîlik arasındaki bağın gerekliliğini teyit etmiştir. 

Üçüncü olarak bu bildirinin İsnâaşeriyye’nin dayandığı Ca‘ferî mezhebinin 

akaidini şerh ederken dikkate değer bir şekilde detaylandırılmış olmasıdır. On iki 

imamın hepsinin isimleri zikredilmiş hatta farz ve müstehap namazların rekât sayısına 

bile değinilmiştir. 

Son olarak, bildiride şer’î kaynaklara ilişkin bir açıklama yapılması ve dört 

kaynağın olduğunun belirtilmesidir. Bu dört kaynak; Kur’ân, Sünnet, İcmâ ve Akıldır. 

 
117 el-Hâc, el-Ba‘sü’ş-Şîî fî Sûriye 1919-2007, 53-70; Sonay, “20. Asırdan Günümüze Usûlî İmâmiyye-

Nusayriyye İlişkisi”, 848. 
118 Kollektif, el-Müslimûn el-Alevîyyûn Şîatü Ehl-i’l-beyt: Beyanu akîdeti’l-aleviyyîn; Sonay, “20. 

Asırdan Günümüze Usûlî İmâmiyye-Nusayriyye İlişkisi”, 849. 



38 
 

Şiî kaynaklar yalnızca bunlardan oluşmamasına rağmen Sünnî anlayışa yaklaşmak için 

imamet gibi bazı teşrî’ kaynakları zikredilmemiştir. Başka bir ifadeyle bu vesika, ismet 

sahibi Peygamber’in (s.a.v.) sözünde temsil edilip en önde gelen Şiî kaynağını, 

sonrasında da on iki imamı görmezden gelmiş ve sünnetten söz etmekle yetinmiştir. 

Zira Sünnet sadece Peygamber Efendimiz’e (s.a.v.) nispet edilir. Ayrıca kaynak olarak 

icmâdan söz edilmiştir. Oysaki icmânın Şiî değil Sünnî şer’i kaynaklarından olduğu 

bilinmektedir. Şiî bir fakîh bunu bağımsız bir şer’i kaynak olarak görmez. Kur’an 

hakkında ise Ehl-i sünnet akidesinin Kur’an’ın ekleme ve çıkarmadan korunmuş 

olması inancını içermesi, İmâmiyye Şiîlerinin inancına aykırıdır. 

Bu bildiri Nusayrîlik ile İmâmiyye arasında inançsal bir yakınlaşma ve Şiî 

kökenli olma fikrine meyilli Alevî dini reformu destekleme eğilimine delalet 

etmektedir.119 Sanki iki toplum arasındaki çatışma çağının bitişini ve iletişim çağının 

gelişini gören bu fikir, şu sözle temsil edilmiştir: “Tarihte eski meseleleri kurcalamaya 

gerek yok, çünkü onlar fitne uyandırıcıdır.” Bununla da yetinilmeyip üzerine 

eklemeler yapılmış ve Alevîliği aslına bağlayan kişi iftira sahibi ve zalim olmakla 

suçlanmıştır. İster Alevî akidesini açıklayıcı kitaplar yazarak isterse fırkaların 

kitaplarında asılları ve ortaya çıkma koşulları hakkında anlatılanlar konusunda 

şüpheye düşürerek bu fikri var gücüyle yaymaya çalışmıştır. 120 Bu fikir Alevîlerin 

kitaplarında da güçlü bir şekilde yankılanmış ve tesirli olmuştur. Bu yüzden onların 

her zaman İsnâaşeriyye’ye bağlılıklarını teyit etme çabasında oldukları görülmektedir. 

İsnâaşeriyye ile Alevîler arasında temel bazı ihtilafların var olduğu açıktır. Ancak 

dönemin siyasî konjonktürü, farkların göz ardı edilmesini ve iki mezhep alimlerinin 

ortak hareket etmesini gerektirmiş gözükmektedir.121 

Dolayısıyla kanaatimizce de Alevîleri İsnâaşeriyye ile bir araya getiren şey, 

iddia edildiği gibi inançsal bir bağ ya da tek bir inançtan gelmeleri değildir. Bir önceki 

bölümde, İsnâaşeriyye mezhep imamlarının, Alevîlerin ilk lideri Muhammed b. 

Nusayr en-Nemîrî’yi nasıl reddettiklerini görmüştük. Çünkü İbnü’n-Nusayr, asılsız 

 
119 el-Hâc, el-Ba‘sü’ş-Şîî fî Sûriye 1919-2007, 49-57. 
120 Abdurrahman Hayyir, ‘Akîdetunâ ve vâkiunâ nahnu’l-Müslimîn el-Ca‘feriyyîn el-‘Aleviyyîn 

(Dımaşk: Kütüb Zâtü Fâide, 1994), 58. 
121 Sonay, “20. Asırdan Günümüze Usûlî İmâmiyye-Nusayriyye İlişkisi”, 849. 



39 
 

iddialarını abartıp imamların ağzından yalan söylemiş, onlara yakışmayan şeyleri 

atfetmiş, sonrasında da kendisinin gönderilmiş bir peygamber olduğunu ve onu Ali b. 

Muhammed el-Askerî gönderdiğini iddia etmiştir. İki taraf arasındaki geçmişten gelen 

tüm bu anlaşmazlık ve ayrılıkların, onları tek bir inanç veya düşünce etrafında bir araya 

getirmesi mümkün değildir. O halde bu iki muhalif grubu bir araya getiren siyasetten 

başka bir şey değildir. 

Abdurrahman Hayyir (ö. 1986) yukarıda zikrettiğimiz İsnâaşeriyye’ye 

bağlılıklarını teyit etme çabasında olan isimlerin en başında gelenlerden biridir. O, “el-

Alevîyyûn şî'atu Ehl-i'l-beyt” adında bir kitap telif ederek Alevîlerin Şiîliğini 

vurgulamak istemiştir. Diğer bir kitabı olan “ʿAkîdetunâ ve vâkiʿunâ nahnu’l-

Müslimîn el-Caʿferiyyîn el-ʿAlevîyyîn” da şöyle demektedir:  

“Daha önce belirtilen tüm durumlarda, en haksız suçlamaları çürütmek ve 

Alevîlerin Ca‘feri mezhebine mensup Müslümanlar olduğunu delil ve kanıtlarla 

ispatlamak için atışmalara, tartışmalara ve yazışmalara katılmak zorunda kaldım 

ve hala da öyleyim.”122 Ayrıca yine bu eserinde bir grup Alevî Müslüman âlimin 

şu sözlerini de aktardı: “Bu iftira, tevhid ehli bir topluluk olan Alevîlere karşı 

atılmış bir iftiradır. Kaynağı ne olursa olsun, bu iftirayı reddediyor ve şöyle cevap 

veriyoruz: İslam’da mezhebimiz, İmam Ca‘fer-i Sadık ve tahir imamlardır (a.s). 

Bizim akidemiz budur. Biz Alevîler, tevhid ehliyiz.”123 

Hayyir kitabında Alevîler ile İmâmiyye arasındaki anlaşmazlığın sebebini de ele 

almış, fakat bunu fırkaların iki topluluk arasındaki inanç farklılığını ifade eden 

kitaplarında, makalelerinde ve Şiî ricalinde anlatılanlardan farklı bir şekilde 

zikretmiştir. Hayyir, iki topluluk arasındaki anlaşmazlığın nedenini şöyle açıklamıştır: 

“Alevî-Ca‘feri Müslüman grupları tasavvuf tarikatlarındaki aşırılık hastalığından 

kurtulamadı.” Yani bazı zamanlarda Alevîler, Ca‘feri fıkhını öğrenmek yerine 

tasavvufla meşgul olmuştur. Diğer zamanlarda ise anlaşmazlık Osmanlı Devleti’nin 

tutumu nedeniyle çıkmıştır. Bu duruma şu sözüyle işaret etmektedir:  

 
122 Hayyir, ‘Akîdetunâ ve vâkiunâ nahnu’l-Müslimîn el-Ca‘feriyyîn el-‘Aleviyyîn, 16. 
123 Hayyir, ‘Akîdetunâ ve vâkiunâ nahnu’l-Müslimîn el-Ca‘feriyyîn el-‘Aleviyyîn, 47. 



40 
 

“Osmanlı Devleti’nin Ca‘feri mezhebinin geçerliliğini tanımaması ve hatta 

özellikle Fransız mandası tarafından yeni bir isim verilen  “Alevîler” ile kendi 

adlarına Suriye kıyılarında bir devletçik icat edenler arasında verdiği hükümler 

gereğince Osmanlı Devleti’nin onların unsurlarıyla mücadele etmesi bu 

anlaşmazlığa sebep olmuştur. Buna rağmen Ca‘feri Müslümanları, Osmanlı 

idaresi sürecindeki baskılara ve zorunlu izolasyona karşın, Ehl-i beyt imamlarının 

velayetine tutunmuş, hatta onları fıkhî müracaattan mahrum bırakan bu 

uzaklaşma onların imamlara karşı sevgisini güçlendirmiştir.”124 

Lübnan Yüksek Şiî İslam Meclisi Başkanı Seyyid Musa es-Sadr’ın (ö.1978), 

1973 yılında Trablus’taki Alevîlere yönelik ciddi bir açılım başlattığı görülmüştür. 

İkinci sınıf vatandaş muamelesi gören ve devlet kademelerinde görev alamayan 

Alevîlerin mağduriyetlerini gidererek Şiîlerle eşit haklara sahip olacaklarını 

vadetmiştir. 1972’de Yüksek Şiî İslam Meclisi’nde bir toplantı düzenlenerek Şiî ve 

Alevî isimlerinin Ca’ferî grubunun coğrafi iki ismi olduğu noktasında ittifak 

edilmiştir. Bu toplantıda ayrıca; Ca’ferî mahkemelerin Şiî ve Alevîlerin davalarına 

bakma yetkisi, devlet kadrolarında istihdam konusunda eşitlik, Alevî müftünün görev 

yapacağı fetva merkezinin kurulması ve Alevîler için bir milletvekili kontenjanı 

açılması gibi kararlar alınmıştır.125 Alevîler vatandaşlık haklarının korunması için Ali 

Yusuf Îd önderliğinde 1973 yılında “Hareketü’ş-Şebâb el- ‘Alevî” adlı bir hareket 

başlatmıştır. Lübnan iç savaşının bitmesiyle Taif anlaşması imzalanmış ve Alevîler 

haklarına kavuşmuşlardır.126 

1979 yılına gelindiğinde, İmam Humeyni’nin Tahran’a dönüşünde yaptığı ilk iş, 

İmam Musa Sadr’ın Suriyeli Alevîlerle ilgili fetvasını onaylamak olmuştur. Daha 

sonra Hafız Esed ile stratejik ve siyasî bir ittifak belgesi imzalayarak onun liderliğini 

desteklemiş ve İran’ın önderliğinde büyük bir mezhepsel ittifak oluşturmuştur.  

Veliyyi fakîh’in sağında dedikleri gibi Suriye’deki Alevî Nusayrî rejimi, solunda 

ise Şiî azınlığın bulunduğu Bahreyn, Lübnan, Yemen, Kuveyt ve Suudi Arabistan’da 

kaos ve kargaşa yayan Sünnî rejimi bulunmaktaydı. 1980’deki İran-Irak savaşı, 

 
124 Hayyir, ‘Akîdetunâ ve vâkiunâ nahnu’l-Müslimîn el-Ca‘feriyyîn el-‘Aleviyyîn, 68. 
125 Hıdır Muhammed Nebhâ, Cebelü’l-‘Aleviyyîn ve Cebelü Âmil (Beyrut: Menşûrât Dıfâf, 2013), 10. 
126 Sonay, “20. Asırdan Günümüze Usûlî İmâmiyye-Nusayriyye İlişkisi”, 850. 



41 
 

Humeyni ile Esed arasındaki bu ittifakın doğasını ve aralarındaki gizli siyasî 

anlaşmanın maddelerini ortaya koymuştur. İran’la yapılan savaşta tüm Araplar Irak’ı 

desteklerken, Suriye rejimi Arap ve İslam ümmetinin birliğine ve duygularına karşı 

İran’ın yanında yer almıştır. Bu tutum, mezhepçi ittifakın gücünün ve kuvvetinin kesin 

delili olmuştur.127 

Bu ittifak Tahran’dan Güney Lübnan’a kadar uzanan bir Şiî ekseninin 

kurulmasına katkıda bulunmuştur.128 İddia edilen yakınlaşma ve birlik, bölgesel bir Şiî 

ittifakı kurmayı planlamış ve bu ittifak, İsnâaşeriyye’nin görüşlerini sadece Nusayrî 

mezhebinin mensupları arasında değil, aynı zamanda toplumun tamamı arasında 

yaymanın bir yolu olmuştur. Bu düşünce, kuşkusuz İran’la bağlantılı İsnâaşeriyye 

nüfuzunun güçlenmesinde de etkisi olacaktır. Şöyle ki; iki mezhep arasındaki ilişkiyi 

fiilen pekiştiren ilk kişi olan Hasan Mehdî eş-Şirâzî, 1976’da Zeynebiyye İlim Havzası  

adıyla bilinen, Suriye’deki Şiîler için yüksek din eğitimi veren ilk havzayı kurmuştur. 

Bu sayede Şiî misyonerlik çabalarını Alevî Suriye’nin iç bölgelerine yönlendirmeyi 

başarmıştır.129 

21. yüzyılın başlarında Arap-İslam dünyasında yaşanan siyasî olaylar 

İsnâaşeriyye ile Nusayrîler arasındaki yakınlaşmanın artmasıyla sonuçlanmıştır. 

Nebhâ, Lübnan Hizbullahı’nın 2006’da İsrail karşısında gösterdiği başarının Alevîler 

üzerinde olumlu tesir bıraktığını tespit etmiştir.130 2011 yılında Arap Baharı 

olaylarının başlaması, iki grup arasındaki ilişkiyi stratejik bir konuma taşımıştır. Bu 

iki grup varlıklarını tehdit eden Arap Baharı operasyonuna karşı direniş cephesinde 

konumlandırarak sıkı bir iş birliğine girişmişlerdir. Suriye’deki iç savaştan iki yıl sonra 

2013 yılında Hizbullah, Alevî Beşşâr Esed’in yönetimine destek vermek amacıyla 

Suriye topraklarına girmiştir. Hizbullah’ın Esed’e desteği günümüzde de devam 

etmektedir. Siyasî arenadaki bu birlik ve iyi ilişkiler dini sahaya da yansımıştır. İki 

grubun alimleri daha çok iki grup arasındaki ortak noktaları ön plana çıkarmışlardır. 

İki grubun din alimleri çeşitli gayelerle birbirlerini ziyaret etmeye devam etmişlerdir. 

 
127 News Center, ‘‘Mâzâ Yecrî fî Sûriye’’ (Erişim 5 Ocak 2024), Şerefüddîn, en-Nusayriyye, 210.   
128 al-Burhan, “et-Tehalüfü’ş-Şîî en-Nusayrî” (Erişim 6 Ocak 2024). 
129 el-Hâc, el-Ba‘sü’ş-Şîî fî Sûriye 1919-2007, 35. 
130 Nebhâ, Cebelü’l-‘Aleviyyîn ve Cebelü Âmil, 35; Sonay, “20. Asırdan Günümüze Usûlî İmâmiyye-

Nusayriyye İlişkisi”, 853. 



42 
 

İran’ın ve Şiîlerin hem siyasî hem de dini etkisi günümüze kadar artarak devam 

etmiştir.131

 
131 Sonay, “20. Asırdan Günümüze Usûlî İmâmiyye-Nusayriyye İlişkisi”, 854-855. 



43 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

NUSAYRÎLER İLE İMÂMİYYE ŞİÎLERİ ARASINDAKİ DİNİ ve 

SİYASİ İLİŞKİNİN SONUÇLARI 

 

1. NUSAYRÎLER ve İMÂMİYYE ŞİÎLERİ ARASINDAKİ DİNÎ 

İLİŞKİNİN SONUÇLARI 

1.1. Dinî Eğitim 

Nusayrî mezhebi ile İmâmiyye Şiîleri arasındaki dinî yakınlaşmanın en önemli 

sonuçlarından birisi dinî eğitim alanında olmuştur. Yetenekli Alevîler, Kum şehrindeki 

medreselerde okumaya teşvik edilerek oraya eğitim almaya gönderilmiştir. 1980 

yılında yaklaşık beş yüz Alevî gencinin Ca‘ferî mezhebinde uzmanlaşmaları için dinî 

kurumlarda eğitim görmeleri yönünde bir karar alınmıştır. Bunun neticesinde bu 

gençler, Şîa’nın fikirlerini benimseyerek ve onların inançlarını kabullenerek ülkelerine 

geri dönmüşlerdir. Böylece Alevî topluluğu arasında belirgin bir Şiî akımı tesis edilmiş 

ve Şia’nın itikadî görüşleri yaygınlık kazanmıştır.132 

Dinî eğitim alanında ikinci önemli etkisi ise Suriye’de ilmî havzaların kurulması 

olmuştur. Havzalar akademik enstitülere benzer bir eğitim kurumu olup davetçi 

yetiştirmek için çalışan Şiî araştırma merkezleridir. Ancak havzalar Şiî mezhebini 

yaymak üzere çalıştığından Şiîleştirme çalışmaları için özellikle Suriye’de her zaman 

bir başlangıç noktası olmuştur. İran kökenli Irak dini mercii Muhammed Hasan Mehdî 

el-Hüseynî el-Şirâzî, 1976 yılında Seyyide Zeyneb bölgesinde Şiî havzasını kuran ilk 

kişi olarak kabul edilmektedir. 1995-2000 yılları arasında Seyyide Zeyneb bölgesinde 

beşten fazla havza kurulmuş, yapılan araştırmalara göre bu sayı 2001-2006 arasında 

12’den fazla havzaya ve dini eğitimin yapıldığı üç enstitüye kadar çıkmıştır. Tüm 

milletlerden Şiî öğrencilerin burada ücretsiz eğitim görmesini cazip hale getirmek, 

onları Suriye’ye yerleşmeye, Suriye vatandaşlığı almaya ve Şiî mezhebine davette 

bulunmaya teşvik etmek için çalışan havzaların sayısı 69’a ulaşmıştır. Bu havzalardan 

Zeynebiyye, İmam Humeyni, el-Murtaza ve Ehl-i beyt havzaları en önde gelenlerdir.  

 
132 el-Hâc, el-Ba‘sü’ş-Şîî fî Sûriye 1919-2007, 53-63. 



44 
 

Konusu geçen ilmî havzaların; Sünnî dinî eğitimi zayıflatmak, Şiî dini eğitim 

kurumlarını güçlendirmek, Şiîliğin havzalardan mezun olan öğrenciler vasıtasıyla 

yayılıp insanlar arasında kabul görmesi gibi hedefleri bulunmaktaydı. İki mezhep 

arasında gerçekleşen yakınlaşma projesinin devamı dinî eğitimin esasını oluşturan bu 

havzalarla sağlanmıştır. Bu havzalarda Şiî inanç üzerine eğitilen öğrencilerin Şiîlerle 

iyi ilişkilerin devamı konusunda olumlu etkisi olmuştur.133  

Dinî müesseselerin yerleştirdiği yakınlık, 1990-1993 yıllarında Hizbullah’ın 

davetçilerinin ve âlimlerinin yönünü Suriye’ye çevirmesine ve Suriye’de Şiîliği yayma 

faaliyetlerine ortam sağlamıştır. Daha sonra Şiî mollalar dersler ve konferanslar 

vermek için Şam’a gelip Şiî misyonerliğinde aktif rol üstlenmişlerdir. Bu kimseler 

daha çok el-Emîn ve Seyyide Zeyneb mahallelerine yerleşmiş ve pek çok Şiî 

Hüseyniyesi ve kütüphanesi açmışlardır. Hatta bu yerleşme öyle bir hale gelmiştir ki 

Seyyide Zeyneb, sanki Suriye’nin Kum şehri olacakmış gibi görünen bir dizi havzanın 

inşasına ve kurulmasına tanık olmuştur.134 Bu da Şiî faaliyetinin benzeri görülmemiş 

bir şekilde yayılmasına katkıda bulunmuştur. 

1.2. Dinî Medya 

Nusayrîler ile Şiîler arasındaki yakınlaşmayı güçlendirmek amacıyla Suriye 

resmî televizyonu cuma günü Iraklı Şiî vaiz Abdülhamid el-Muhâcir’e haftalık bir 

bölüm tahsis etmiştir. Böylece iki mezhep arasındaki yakınlaşma yalnızca ilim 

talebeleriyle münhasır kalmamış, Şiî hareketi büyütüp köylere ve taşraya, özellikle de 

dinî ilim tahsil eden öğrencilere ulaştırmayı amaçlamıştır. İran Müsteşarlığı’ndan 

Seyyide Zeyneb’deki Şiî kütüphanelerin müdavimlerine kadar Suriye’deki Şiî 

kurumlara yaklaşan herkese Kum’da eğitim teklifleri yağmaya başlamıştır. Şiî 

düşüncesiyle ilgilenen her Suriyeli için sunulan bu çalışma tekliflerine herkes 

katılmaktadır. İş bununla da bitmemiş, Suriye geneline yayılan bu misyonerlik 

 
133 el-Hâc, el-Ba‘sü’ş-Şîî fî Sûriye 1919-2007, 64-65; Abdu’s-Settîr Âl- Hüseyin, Tahzîrü’l-Beriyye min 

Neşâti’ş-Şîati fî Sûriye (Mısır: Dâru’l-Muhaddisîn, 2007), 67; Sabah el-Musevî, eş-Şuûbiyyetü fî 

Menâhici’l-Havzati’d-Diniyye ve Edebiyyati’l-Kıyâdeti’l-İraniyye (Kuveyt: Muntede’l-Müfekkirîn el-

Müslimîn, 2013), 52. 
134 el-Hâc, el-Ba‘sü’ş-Şîî fî Sûriye 1919-2007, 77. 



45 
 

hareketi sonucunda yüzlerce Suriyeli işçi Şiîleşmiştir. Daha sonra aslen Suriyeli Şiîler, 

Hüseyniyye ve Şiî okullarında açık Şiî faaliyetleri yürütmeye başlamıştır.135  

1.3. Türbe ve Mezarlar 

İş bununla da kalmamış, Şiîlere mezar ve türbeler tahsis edilerek onların şiârlarını 

canlandırmasına imkân tanınmıştır. Ehl-i beyt’in kaybolan türbelerini yeniden 

canlandırmak için kazılar yapılmaya başlanmış, İranlı mollalar bir dizi önemli ve ihmal 

edilmiş türbeyi keşfederek tekrardan ziyarete kazandırmıştır. Bunların başında 

gelenler, Seyyide Zeyneb’in türbesi, el-Amara el-Cevaniyye mahallesindeki Seyyide 

Rukiyye’nin türbesi, Şam kırsalındaki Adra köyünde sahabe Uday el-Kindî’nin 

türbeleridir.136 

1995 yılında, İranlı ve Iraklı dinî merciilerin, İranlı kültür müsteşarlarının ve Şiî 

vaizlerin, Suriye’nin Cezire bölgelerindeki çeşitli yerlerinde, Humus ve Dera’da Şiî 

varlığını desteklemek ve genişletmek amacıyla Şiî varlığının zayıf olduğu yerlere 

tekrar tekrar ziyaretlerine tanık olunmuştur. Ammar b. Yasir’in Rakka kentindeki 

türbesi ve daha önceki türbelerde olduğu gibi Şiîler gözünü işgale çevirdiğinde 

olağanüstü ilgi görmüştür. Şaşırtıcı olan, Hafız Esed’ın 1988’de İran hükümetinin 

sahabe Ammar b. Yasir’in (r.a) türbesinin bakımını üstlenme talebini kabul etmesidir. 

Ayrıca onun türbesinin yanı sıra bu proje sahabe Übey b. Kays en-Nehaî’nin ve 

tabiinden Veysel Karanî türbesinin restorasyonu ile genişletilmesini ve Şiîlerin kutsal 

türbelerinden biri oluncaya kadar üzerine büyük bir mescit inşasını da içermektedir.137  

Öyle görünüyor ki, türbelerin Şiîler tarafından ele geçirilmesi, ezilen ölülerinin 

trajik tarihinin, Ehl-i beyt’in hegemonyasının ve başkalarının ilişkileri için özellikle 

de Sünnîler için herhangi bir meşruiyetin reddedilmesinin içine batmış olan Şiî 

bilincinin bünyesinde anlaşılabilir bir durumdur. Mesele türbelerin ele geçirilmesiyle 

sınırlı kalmayıp tarihi temeli olmayan türbeler oluşturup onları kontrol etmekle daha 

da ileriye gidilmiştir. Darayya şehrindeki Seyyide Sükeyne binti Ali b. Ebî Talib’in 

 
135 el-Hâc, el-Ba‘sü’ş-Şîî fî Sûriye 1919-2007, 68-70; Harmoon Center, “ Muheddidâtü’l-Vücudi’l-İranî 

fî Sûriye” (Erişim: 5 Şubat 2024). 
136 el-Hâc, el-Ba‘sü’ş-Şîî fî Sûriye 1919-2007, 70-74. 
137 el-Hâc, el-Ba‘sü’ş-Şîî fî Sûriye 1919-2007, 82-90; Merkez Ümeyye li’l-Buhûs ve’d-Dirâsâti’l-

İstirâtîciyye, “ el-Makâmatü’ş-Şîîyye er-Reîsiyye fî Sûriye’’ (Erişim: 7 Şubat 2024). 



46 
 

türbesi ve Halep’teki Muhsin b. el-Hasan b. Ali b. Ebî Talib’in türbesi bu türbelere 

örnektir. Türbelerin görkemli bir mekân şeklinde yeniden inşa edilmesi ve 

genişletilmesi, Şiîleşme hareketinin yayılmasında etkisi olmuştur. Merciiler ile 

misyonerler bu türbeleri tanıtmış, buraları kutsayan ziyaretçilerin ilgisini artırmış ve 

dolayısıyla burası bir Şiî misyonerlik merkezine dönüşmüştür. Dinî merciiler, türbenin 

yanında ikamet için Hüseyniyyatlar ve medreseler açma çalışmalarına başlamıştır.138 

1.4. Hüseyniyye 

Babasının ardından Beşşar Esed’ın iktidara gelmesi için hazırlıklar başlayınca İran 

Şiîleri bu konuyla yakından ilgilenmişlerdir. İran Şiîleri ile Suriye Şiîleri, özellikle de 

Alevî Şiîler ile Suriye topraklarında dini eğitim alan ve din propagandası yapan Suriye, 

Irak ve İran’daki Şiîler arasında güçlü bağlar kurmuşlardır. Kendisini bizzat başkanlık 

sarayında ziyaret etmişlerdir. Bu ziyaretler dinî, sosyal ve siyasî vesilelerle 

tekrarlanmıştır.  

Hafız Esed ölüp Beşşar Esed iktidara geldiğinde Şiîlerle ilişkilerinde aynı 

yaklaşımı sürdürmüş hatta onlara eskisinden daha fazla ayrıcalık tanınmıştır. Mollalar, 

yeni oğul cumhurbaşkanı ile güçlü ilişkiler kurmaya başlamış ve alışılmadık bir adım 

atarak onay ve güvenlik izni almışlardır. Böylece hiçbir makamdan izin almadan ve 

denetimsiz olarak bilimsel seminerler ve Hüseyniyye düzenleyecek tesisler kurmaya 

başlamışlardır. Denetimin söz konusu olduğu yerlerde ise kamu yatırım kurumundan 

ticari işletme ruhsatı alarak fabrika veya işletme kurmak veya ticarî faaliyet yürütmek 

yerine ruhsatın niteliğine aykırı olarak Hüseyniyye olarak kullanmış, sadece Siyasî 

Güvenlik Ofisi’nden güvenlik izni almak için girişimde bulunmuşlardır.  

30 yılı aşkın bir süre boyunca yaptıkları dinî eğitim faaliyetlerine gelince, bunlar 

önceden ilgili makamlardan izin almaksızın yürütülürken, aslında 30 yıllık süreçte bu 

resmî onayların sayısı bir elin parmaklarını geçmemiştir. Faaliyetlerinin çoğu, siyasî 

 
138 el-Hâc, el-Ba‘sü’ş-Şîî fî Sûriye 1919-2007, 82-90; Merkez Ümeyye li’l-Buhûs ve’d-Dirâsâti’l-

İstirâtîciyye, “ el-Makâmatü’ş-Şîîyye er-Reîsiyye fî Sûriye’’.  



47 
 

ve güvenlik nedenleriyle özel istisnalar ve bizzat başkanın doğrudan emirleri yoluyla 

gerçekleşmiştir.139  

2001 yılında dini enstitülerin kuruluşuna yeniden başlanmasından bu yana 

Hüseyniyyelerin ve havzaların kuruluşu ve inşaatı durmamıştır. Hatta bu durum, bu 

tür dini kurumların kurulmasını düzenleyen talimat ve yasaların doğal olmayan 

güvenlik ve idari yansımaları ışığında Şiî mezhebine ait dinî yönelimli enstitüler, 

fakülteler ve üniversiteler inşa etmeye dönüşmüştür. Böylece Şiî dinî mercileri Suriye 

topraklarının her yerine yayılmıştır. Bütün bunlar uzun vadede Şiîlerin nüfuzunun 

pekiştirilmesine ve birçok cahil, zayıf, basit ve muhtaç insanların zihinleri üzerindeki 

kontrollerinin pekiştirilmesine katkıda bulunmuştur.140 

Bu nedenle Esed’ın saltanatı dönemi, Suriye’deki Şiîlerin kültürel ve dinî etkisinin 

yayılması için altın dönem olarak değerlendirilebilir. 2000 yılından itibaren, 

Hüseyniyyelerin inşasında benzeri görülmemiş yeni bir hareket başlatılmıştır. Bu 

yüzden Hüseyniyyeler, vakıflara kayıtlı olmadıkları ve vakıflarla hiçbir ilişkileri 

bulunmadığı için Şiî dini törenlerinin ihyasında hayal edilemeyecek cömertliğin 

yaşandığı bir mekân haline gelmişlerdir. Çoğunluğu Sünnî olan bir ülkede bu Şiîlerin 

nüfuzunun kısıtlanması yerine, Vakıflar Bakanlığı’nın tüm Sünnî ibadetler ve dini 

törenlerle ilgili dayattığı katı kuralların aksine onlara; ülkede serbestlik tanınmış, özel 

ayrıcalıklar verilmiş, faaliyetlerini ve Şiî dini ritüellerini yerine getirmeleri konusunda 

tam bir özgürlük sağlanmıştır.141 Bu siyasetin bir sonucu olarak Sünnî yapı yok edilmiş 

ve Suriye’deki liderlik rolleri kısıtlanmıştır. Mevcut hâkim otorite olup bitenlere karşı 

herhangi bir ahlakî veya değersel bir sorumluluk hissetmemiştir.142 

1.5. Dinî Propaganda 

Önceki bölümlerde bahsi geçen çalışmaların bir sonucu olarak Şiî ritüelleri, 

benzeri görülmemiş bir şekilde devletin zahiren yaptığı bir yürüyüş gibi alenen yapılır 

hale gelmiştir. Kuşkusuz bu konuların Şiîliğin yayılmasında etkisi ve ilişkisi olmuştur. 

 
139 el-Hâc, el-Ba‘sü’ş-Şîî fî Sûriye 1919-2007, 98; el-Kudsü’l-Arabî, “İrân ve Ma‘reketühâ el-

Akâidiyye’l-Kübrâ fî Sûriye” (Erişim 12 Şubat 2024).  
140 el-Hâc, el-Ba‘sü’ş-Şîî fî Sûriye 1919-2007, 98-100. 
141 Halid es-Sindavî, et-Teşeyyu’ fî Sûriye Leyse Hurâfe, çev. Hamed el-İsa (Dubai: Dâru Medârik li’n-

Neşr, 2014), 80. 
142 el-Hâc, el-Ba‘sü’ş-Şîî fî Sûriye 1919-2007, 98-102.   



48 
 

Zira devlet geçitleri ve yürüyüşlerinin düzenlenmesi, Ehl-i beyt’in maruz kaldığı 

zulmü göstermeyi amaçlayan dinî törenlerden biri olmasının yanı sıra, Şiî mezhebinin 

davet ve propagandasının da en önemli araçlarından birisi olmuştur. Şiî misyonerlik 

faaliyetlerinde ve muhteşem kutsal gösterilerde faaliyet yürüten Suriye’deki en önde 

gelen Şiî kurumlar arasında şunlar vardır: Ehl-i Beyt Hizmet Kurumu, Ali el-Asgar 

Kerbela Gençlik Kurumu, el-Muhtâr es-Sekafî Kurumu, İmam es-Sadık Gençlik 

Kurumu, el-Betûl et-Tahira Kurumu, Ca‘fer et-Tayyar’ın Gençlik Kurumu, İmam 

Hüseyin Çadır Kurumu ve Ehl-i beyt Gençlik Kurumu. Şam topraklarında İmâmiyye 

inancının Şiî davetinde ve misyonerliğinde ayak izini tespit etmek için İran ve Irak’taki 

Şiî merciler arasındaki rekabet, daha fazla dini kurumların kurulmasına yol açmıştır.143  

Bunun yanında Şiî cemiyetlerine, aldıkları bağışların hesabı sorulmadan ve 

denetimi yapılmadan güvenlik lisansları verilmesine karşın Sünnî anlayışı ihya etmek 

isteyen cemiyetlere karşı aynı müsamahakâr tavır gösterilmemiştir. Mesele bununla 

sınırlı kalmamış, bakanlıklar ve devlet kurumları Şiîleşmiştir ve Sünnî dini kurumlar 

birçok vesileyle zayıflatılmıştır. Bunun en bariz örneği, Sünnîler için şer’i eğitim veren 

yeni orta öğretim okulunun açılmasının engellenmesidir. Şiî eğitim kurumlarının 

güçlendirilmesi ve onlara dışarıdan finansman sağlanmasına karşın Sünnî şer’i eğitimi 

için Müslüman veya Arap kardeşlerden gelecek herhangi bir dış finansman 

engellenmiştir. Suriyeli olmayanların bu okullara kabul edilmesi engellenmiştir. Bu 

engelleme, yurt dışındaki ilgili bakanlıkların Şiîlerin dini eğitim verdikleri okullardan 

birçoğunu tanımalarına rağmen yapılmıştır.144 

Sünnî çoğunluğun, rejimin kendilerine karşı uyguladığı mezhepsel ayrımcılığını 

açıkça hissetmesi olumsuz sonuçlara yol açmıştır. Özellikle Şiî toplumu ve 

kurumlarının bu uygulamaları ve buna paralel mezhepsel güvenlik uygulamaları Sünnî 

çoğunluğun ruhunda derin psikolojik etkiler bırakmıştır. Dolayısıyla Şiî topluluğuna 

yönelik öfke ve kırgınlık duyguları patlayarak, Suriye topraklarında kontrolsüz ve 

 
143 el-Hâc, el-Ba‘sü’ş-Şîî fî Sûriye 1919-2007, 102-158;  Faysal, Kâsım, “ İran ve Ma‘reketüha el-

Akadiyye’l-Kübra fî Sûriye”,  el-Kudsü’l-Arabî ( 25 Mart 2024).  
144 el-Hâc, el-Ba‘sü’ş-Şîî fî Sûriye 1919-2007, 102-158; Kâsım, “ İran ve Ma‘reketüha el-Akadiyye’l-

Kübra fî Sûriye”. 



49 
 

hesapsız hale gelen Şiî misyonerlik operasyonlarına yönelik giderek artan bir gerilim 

ortamı yaratmıştır.145 

Ayrıca İranlı resmi makamlar ve kurumlar da Suriyeliler arasında aşırıcı gruplar 

oluşturmaya, İran, Irak ve Lübnan’dan bu ideolojiye sahip kişileri ithal etmeye ve Şiî 

ideolojik fikirleri yaymak için Suriye’nin her tarafına Hüseyniyyeleri yaymaya 

çalışmıştır.146 Buna, Şam ve çevresinde gayrimenkul satın alarak daha sonra bu 

bölgelerdeki nüfusun demografik yapısını manipüle etmeyi ve zamanla Şiî yerleşim 

bölgelerine dönüştürmeyi amaçlayan paralel bir gayrimenkul ekonomisi hareketi de 

eşlik etmiştir.147 

İran enstitüleri ise şubelerinin farklı bölgelerde genişlemesiyle benzeri görülmemiş 

bir ivmeyle faaliyetlerine yeniden başlamış, müfredat ve performans konusunda 

sorumluluk veya denetim olmadan eğitim faaliyetleri yürütmüşlerdir. Onlarca yıldır 

bu kurumlara okumak üzere geldiği bilinen öğrencileri çekmek için İslamî-Sünnî 

kurumlarla kıyasıya bir rekabet içerisine girmiştir. İranlılar bu öğrencileri başta 

ücretsiz eğitim ve aylık maaş bağlama olmak üzere sürekli etkilemeye çabalamıştır. 

Hatta evliliklerini desteklemiş, öğrencileri mezuniyetlerinden sonra etkin bir topluma 

entegre etmiştir. Ayrıca onlara iş imkânı sağlamanın yanı sıra Malezya, Endonezya, 

Hindistan, Pakistan, Afganistan, Bosna ve benzeri ülkelerde Şiî düşüncesine çağrı 

yapmak ve bu düşünceyi yaymak amacıyla İslam ülkelerine seyahat imkânı da 

sağlamıştır.148 

Ahmed el-Eyyûbî, Şiîleşmeyi ve İran’ın Suriye’deki istilası hususunda İran’ın; 

Rakka’da Arap kabilelerini Şiîliğe davet etmeye, Ehl-i sünnet düşmanlığını artırmaya 

ve İslam düşmanlarının halk arasına yerleştirdiği tarihi nefreti körüklemeye 

odaklandıklarını ifade etmektedir.  İranlılar, Rakka’da öğrencilerin Şiî mezhebinin 

esaslarını ve ilkelerini okuttuğu Şeriat Fakültesine benzer bir müessese kurmuştur. 

Daha sonra aralarından en parlaklarını İran siyasetinin savunucusu olarak mezun 

 
145 el-Hâc, el-Ba‘sü’ş-Şîî fî Sûriye 1919-2007, 102-158. 
146 Kâsım, “ İran ve Ma‘reketüha el-Akadiyye’l-Kübra fî Sûriye”. 
147 Ahmed el-Eyyûbî, “Galayânun İslâmî Surî fî Muvâceheti Gazvi İranî Yahmîhi’l-Esed” (Erişim 18 

Mart 2024). 
148 el-Eyyûbî, “Galayânun İslâmî Surî fî Muvaceheti Gazvi İranî Yahmîhi’l-Esed”. 



50 
 

olmaları için Kum şehrine göndermişlerdir. Hüseyniyyelerin inşası, Suriye’deki 

sayıları söylenene göre sadece Şam’da beş yüzden fazlaya ulaşana kadar artmaya 

devam etmiştir. Rakka ve Halep vilayetlerindeki Sünnî Müslümanların dönüşümü tüm 

hızıyla devam ediyorken ve kırk yıl boyunca Suriyeli Kürt vatandaşlardan esirgenirken 

Suriye rejimi on binlerce İranlıya Suriye vatandaşlığı da vermiştir. Daha sonra el-

Eyyûbî, Suriye’deki savaştan kaçanların ifadeleri üzerine Suriye içinden gelenlerin, 

bugün genel olarak Suriye’de ve özel olarak Rakka vilayetinde tüm hızıyla devam eden 

İran kurumları tarafından yürütülen mezhepsel ve siyasî Şiîleştirme dalgasına herkesin 

karşı olduğunu ifade etmiştir. Ayrıca o, Rakka’daki Arap aşiretlerine bağlı bazı yoksul 

Suriye vatandaşlarından Şiîleştirme politikasını eleştiren, karşı çıkan veya 

memnuniyetsizliğini dile getiren herkesin akıbetinin, Suriye güvenlik birimleri 

tarafından tutuklanma olduğuna dikkat çekmiştir. Bugün Suriye’de en büyük itham 

olarak kabul gören Vahhabî veya tekfirci olmakla itham edilirler.149 

Buna karşın Nusayrîler ile İsnâaşeriyye’nin dinî ve kültürel açıdan tek topluluk 

haline geldiklerine dair teze katılmayıp onların tek topluluk olduğu iddiasını reddeden 

görüşler de vardır. Alevî din adamlarının 1972 yılında “Beyânu ‘Akîdeti’l-Müslimîn 

el- ‘Aleviyyîn” adında yayınladıkları bildiri üzerine Nusariler’in İsnâaşeriyye ile bir 

topluluk haline geldiğine dair tezler daha çoktur. Ancak bu tarihî bildirinin vakıada 

hiçbir şeyi değiştirmediği ve dönüştürmediğine dair tezler de öne sürülmüştür. Bu 

tezde, ilan edilen bildirinin Sünnî Müslümanlara karşı iki topluluk arasındaki siyasî 

ittifaktan başka bir şey ifade etmediği vurgulanmıştır. 1989 yılında Trablusşam’da 

Nusayrî ileri gelenlerinden ve düşünce adamlarından iki yazar olan Ahmed Ali Hasan 

ve Hamid Hasan tarafından Lübnan’daki Alevî Müslümanlar başlığı altında 

topluluklarını savundukları ve kendilerine yapılan haksızlıklara cevap verdikleri bir 

kitap yayımlanmıştır. Kitabın sonunda Nusayrîlerin Şiîler ile aralarındaki anlaşmanın 

içeriğini hayata geçirmek için yaptıkları girişimlerden ve bunların nasıl başarısızlıkla 

sonuçlandığından bahsetmişlerdir. Bu durum Nusayrîlerin Şiîler ile ittifak halinde 

olmadıklarına delalet eden önemli gelişmelerden sadece birisidir.150 

 
149 el-Eyyûbî, “Galayânun İslâmî Surî fî Muvaceheti Gazvi İranî Yahmîhi’l-Esed”. 
150 al-Burhân, “et-Tehalüfü’ş-Şîî en-Nusayrî”, (Erişim: 19 Mart 2024).  



51 
 

Alevîler burada Şiî kardeşlerine katılma arzularının başarısızlıkla sonuçlandığını 

anlamış, bu yüzden bağımsız bir topluluk olarak haklarını aramak üzere görüşlerini 

belirlemişlerdir. Trablusşam ve Akkar’dan kırsal ve şehir halkının imzaladığı bir imza 

kampanyası düzenleyip on bin imza toplamışlardır. Onların aydınlarından ve ileri 

gelenlerinden oluşan bir heyet imzaları Cumhurbaşkanı’na sunmuştur. Ancak o 

dönemde Trablusşam’ın bitişiğindeki Zgharta şehrinden olan Cumhurbaşkanı 

Süleyman Franji, imzaları doğrudan yetkili olan İçişleri Bakanlığı’na havale etmiştir. 

Mevzuat ve kanunlar ışığında gerekli çalışma yapıldıktan sonra bu topluluğun da diğer 

örneklerde olduğu gibi haklarını kullanmasına izin verilmiştir. Bunun sonucunda bu 

topluluğun üyelerinden Trablusşamlılardan genç bir ekibin yönetimini üstlendiği idari 

bir organ oluşturulmuştur. Bir araya gelerek Alevî Gençlik Hareketi adını verdikleri 

örgütsel bir hareket oluşturmak üzere anlaşma yapmışlardır. Bu hareketin oluştuğu 

haberi İmam Sadr’a ulaşınca o, bu durumu telafi etmek için harekete geçmiş, Alevî 

ricalle temaslara başlamış ve onlara kendilerini yatıştıracak öncelikli çözümler 

sunmuştur. Bu çözümler arasında kendilerinen bir Ca‘feri müftünün ve kadının 

atanması vardı. Hatta bir Ca‘feri müftüsü Alevîlerden, bir Ca‘feri kadısını ise Şiîlerden 

atanmıştır. Ancak sonuncusu ne yazık ki gereken düzeyde olmamıştır. Çünkü bir 

yakınlaşma ve teşvik aracı olmaktan çok bir uygulama aracı olmuş ve bu kadının 

anlaşmazlığın onarılmasına katkıda bulunmak yerine bölünmenin daha da 

derinleşmesine ve üyelerin topluluğa katılma fikrinden uzaklaşmasına katkıda 

bulunmuştur.151 

Dolayısıyla birlik çağrısının İsnâaşeriyye fırkasının amaçlarına ulaşmak için 

uyguladığı bir takıyye olması ihtimali pek de uzak değildir. Şiî alim Seyyid 

Muhammed Hüseyin Fadlallah’ın Alevîler ve Şiîlik kitabına yazdığı önsözde de buna 

işaret etmiştir. O, kitabın önsözünde; “şayet bazı insanlar, şu veya bu mezhebin 

mensuplarının ifade ettikleri düşünce, inanç ve çizgilerine inanmıyorlarsa bunun 

nedeni takıyye ile itham edilmeleridir. Zira bu, zor durum veya zarar görmekten 

kaçınmak için kendilerine hakikatten başka bir şey söylemelerine cevaz verilen bir 

husustur” demiştir. Bu insanlar, koruyucu veya savunucu hattın mahiyetinin sadece 

 
151 Ahmed Ali Hasen- Hamid Hasen, el-Müslimûn el-Alevyyûn fî Lübnân (Lübnan: Müessesetü Edîb 

li’t-Tibâa, 1989), 186-187. 



52 
 

Şiîlerle sınırlı olmadığını anlamalılar. Zira bu  anlayış, tehlikeye yol açacak şekilde 

başkalarına baskı uygulayan kâfirlere veya zalimlere karşı koymada tüm 

Müslümanları kapsar. Hatta tüm benzer durumlarda bu, Şiî meselesi olmaktan çıkıp 

insani bir meseleye dönüştüğü için insani bir yaklaşım olarak görülmelidir.152 

Çağdaş Şiîlerden Abdullah Deştî’nin en-Nefisü fî Beyâni Raziyyeti’l-Hamîs adlı 

kitabında Nusayrîlerin kâfir olduğu inancının, takıyye yaparak aksini izhar etseler de 

İsnâaşeriyye inancında köklü olduğunu ifade etmektedir. Deştî, Nusayrîleri Şiî olarak 

görenlere itirazında ise; Sünnî âlimlerin, Ali’nin (a.s) ilahlığına inanmaları nedeniyle 

Nusayrîlerin Şiî olduğunu inkâr ettiklerini söylemektedir. Bu nedenle İslam 

fırkalarından biri olmaktan çıkarılmışlardır.153 İbn Hacer, İshak b. Muhammed en-

Nehaî’nin biyografisini yazdığı Lisânü’l-Mîzân’da şöyle demiştir: “El-Hatîb şöyle 

dedi: Abdulvahid b. Ali el-Esedî’nin şöyle söylediğini işittim: İshak b. Muhammed 

en-Nehaî, aşağılık bir mezhepti. Ali’nin Allah olduğunu söylüyordu. El-Hatîb şöyle 

dedi: Sonra bazı Şiîlere İshak’ı sordum. Bana Abdülvahid’in söylediğinin aynısını 

aktardı.” Burada el-Hatîb, bazı Şiîlerin Nusayrîliğin zararlı bir mezhep olduğu 

yönündeki görüşlerini aktarmaktadır. Sonra İbn Hacer şöyle devam ediyor: “Dedim 

ki: Kitaplarında cerh imamlarının zayıflarındandır diye bile ondan bahsetmediler ve 

iyi yaptılar, çünkü o bir zındıktır. İbnü’l-Cevzî ondan söz ederek şöyle dedi: O 

yalancıdır, aşırılıkçı Râfızîlerdendir. Dedim ki: İnatçı Şiîler Ali’nin Allah olduğunu 

söylemekten uzak olsun. Bu noktaya ulaşan kimse Hıristiyan kardeşlerinden lanetli bir 

kâfirdir ve bu Nusayrîyye’nin sapkınlığıdır.”154 İbn Hacer, mutaassıp Şiîlerin 

Nusayrîlerin seviyesine inmekten beri olduğunu ifade etmektedir. 

2. NUSAYRÎLER ve İMÂMİYYE ŞİÎLERİ ARASINDAKİ SİYASİ 

İLİŞKİNİN SONUÇLARI 

Nusayrîlerin hem Şiî İran ile hem de bölgedeki diğer faktörlerle kronolojik olarak 

ilişkisine önceki bölümde kısaca değinilmişti. Nusayrîlerin Hafız Esed ile Suriye 

yönetimini ele geçirmesiyle birlikte İran ile daha önce dinî ve kültürel düzeyde olan 

 
152 el-İbrahim, el-Aleviyyûn ve’t-Teşeyyü’, 17. 
153 Abdullah Deştî, en-Nefîsü fî Beyâni Raziyyeti’l-Hamîs (Kuveyt: Şebeketü’l-Fikr, 2002), 51-52. 
154 İbn Hacer el-Askâlanî, Lisânü’l-Mîzân (Beyrut: Dârü’l-Beşâiri’l-İslâmiyye), 370-371. 



53 
 

ilişkileri siyasî düzeye de taşınmış oldu. Bu ilişkiler Beşşar Esed döneminde ise somut 

bir hal alarak iki ülke adına da vazgeçilmez seviyeye gelmiştir.  

Nusayrî Suriye ile Şiî İran ittifakını ortaya çıkaran birçok neden olmakla birlikte 

bunların başında Suriye’nin ve İran’ın heterodoks dinî anlayışları gelmektedir. Genel 

olarak Sünnî anlayışın hâkim olduğu Ortadoğu’da dinî olarak ayrışmış kalan bu iki 

devletin siyasî olarak da yalnızlaşmasına neden olmuştur. Dinî ve siyasî varlıklarını 

tehdit eden bu yalnızlaşma inançsal farklılıklara rağmen siyasî yakınlaşmayı zorunlu 

kılmıştır. Bu ittifakın iki taraf için de birçok kazanımı ve siyasî arenada müteaddit 

yansıması olmuştur. İki ülke arasındaki ittifakın ortaya çıkardığı en önemli neticeler 

siyasî yalnızlıktan kurtulma, askerî ittifak, direniş hilali, Şiîleşme politikası, 

Suriye’deki demografik değişim gibi alanlarda tezahür etmiştir.  

2.1. Siyasî ve Askeri İttifak 

Sünnî coğrafyada dışlanan ve tehdit olarak görülen Şiî İran ile Suriye’de yönetimi 

ele geçiren azınlık Nusayrîler’in birbirleriyle olan ilişkileri son derece önem arz 

etmektedir. Zira bu iki grubun birbirlerinden başka müttefikleri yoktu. 1980 yılında 

Irak İran’a savaş açtığında İran’ı destekleyen tek Arap ülkesi Suriye olmuştur.155 

Suriye yönetimi, İran’a uygulanan silah ambargosunu aşarak askerî teçhizat 

konusunda destek sağlamıştır. Ayrıca kendi toprakları üzerinden geçen Irak’ın petrol 

boru hatlarını kapatıp onların petrol ihracatını engelleyerek Irak’ı maddi anlamda da 

zayıflatmayı hedeflemiştir.156 Bu destekleri neticesinde iki ülke arasındaki stratejik 

bağlar gelişmiş, İran Suriye’ye ucuz petrol sağlamıştır. Suriye’nin Irak-İran savaşında 

İran’ın yanında yer almasının arka planında Sünnî Irak devletinin Nusayrî 

yönetimindeki Suriye için tehdit oluşturması vardır. Ayrıca Suriye yönetimi 1991 

yılında Irak’a giden ABD liderliğindeki koalisyona da destek vermek suretiyle 

Nusayrîler için komşusu Irak’ın oluşturduğu tehdidi minimum seviyeye indirmeyi 

amaçlamıştır.157 

 
155 Melih Kazdal, “İran’ın Arap Baharı Sonrası Sûriye Politikasını Anlamak” Artuklu Kaime 

Uluslararası İktisadi ve İdari Araştırmalar Dergisi 1/1 (Kasım 2018), 1-15. 
156 Bayram Sinkaya, “Analiz: Arap Baharı Sürecinde İran’ın Sûriye Politikası”, Seta Analiz (Nisan 

2012), 53. 
157 Arıkan, “Sûriye’nin Nusayri Yüzü ve İran”, 25; Yvette Talhamy, “The Syrian Muslim Brothers and 

the Syrian-Iranian Relationship”, The Middle East Journal 63 (Ekim 2009), 573. 



54 
 

İran, Suriye’nin İran-Irak savaşında sağlamış olduğu desteğin karşılığını 2011 

yılında Arap Baharı dalgasının Suriye’ye sıçraması sonrasında vermiştir. İran, Arap 

Baharı ortaya çıktığı dönemde halkların taleplerinden yana bir tutum çizse de bu 

ayaklanmaların Suriye’ye sıçramasıyla bu tutumunu değiştirerek Suriye rejiminin 

yanında yer almıştır. Zira İran, 30 yılı aşkın bir süredir büyük emekler vererek 

geliştirdiği Suriye ittifakını yıkabilecek bu kalkışmaya izin vermek istememiştir.158 

Çünkü Suriye, İran için Akdeniz’e açılan bir kapı ve Lübnan’daki Hizbullah’a 

ulaşmasını sağlayan bir koridor demektir. İran’ın hem Akdeniz’e ulaşmak hem de 

Hizbullah yoluyla Lübnan’da tutunabilmesinin yolu Nusayrîlerin hakimiyetinde olan 

bir Suriye’den geçmektedir. Bütün bu sebeplerden dolayı İran, Nusayrî Suriye 

hükümetine tam destek vermiş hem askerî hem de ekonomik yardımlarını 

esirgememiştir. Nusayrî Suriye yönetimi de bölgede oldukça yalnız kaldığı için İran’ın 

bu desteğinden oldukça memnun olmuştur.159 Bu süreç iki ülkenin birbirleri için 

vazgeçilmez olduklarını bir kez daha ortaya koymuş ve iki ülke ittifakının sınavlardan 

başarıyla çıktığını göstermiştir.  

İran ile Suriye’yi bir araya getiren en önemli etkenlerden birisi de Siyonist İsrail 

devletinin varlığı ve bu iki ülkenin Filistin davasını savunmasına aracılık eden 

Lübnan’daki Şiî Hizbullah’tır. İran, Suriye ile tesis etmiş olduğu ittifakı İsrail karşıtlığı 

temelinde açıklamaktadır.160 İran 1979 yılından itibaren dış politikada anti-siyonist 

karşıtlığını beyan ederek Hizbullah’a ve Filistin’deki direniş gruplarına askerî destekte 

bulunmuştur. Lübnan’daki Şiî Hizbullah’ın İsrail ile savaşı ve Suriye’nin Golan 

Tepeleri’ni kaybetmesi İran ve Suriye’nin kurduğu bölgesel ittifakı İsrail karşıtlığına 

dayandırmaları ile neticelenmiştir. Ayrıca 2006 yılındaki Lübnan-İsrail savaşında 

Suriye başından beri İsrail’i suçlu olarak görmüş ve Hizbullah’a destek vermiştir.161 

Bu iki ülke İsrail’i bölge için bir tehdit olarak görmüş ve ona karşı ittifak etmişlerdir.162 

Bazı İranlı yetkililerin İsrail’in olmaması halinde İran-Suriye ittifakının da bu derece 

 
158 Recai Tebrizi, “İran'ın Sûriye Politikasındaki Açmazlar”. Dünya Bülteni, 20  

Haziran 2011, Tahran. https://www.dunyabulteni.net/haber-analiz/iranin-Sûriye politikasindaki-

acmazlar-h164128.html 
159 Korkmaz, İran- Sûriye bölgesel ittifakı ve Arap Baharı sürecine yansıması, 141-150. 
160 Korkmaz, İran- Sûriye bölgesel ittifakı ve Arap Baharı sürecine yansıması, 161. 
161 Korkmaz, İran- Sûriye bölgesel ittifakı ve Arap Baharı sürecine yansıması, 126. 
162 Elif Polat- Mehmet Kaya, “İran’ın Suriye Politikası”, Akademik Matbûât 6/1 (Temmuz 2022), 36-

37. 



55 
 

güçlü olmayacağını iddia etmeleri İsrail’in iki ülkeyi bir araya getiren ne kadar önemli 

bir unsur olduğunu da göstermektedir.163 

2.2. Direniş Ekseni 

Beşşar Esed’ın başkanlığı döneminde Suriye-İran ve Lübnan’ın bir araya 

gelmesiyle birlikte Şiî hilali söylemi ortaya atılmıştır. Batı ise bu ittifakı “şer ekseni” 

olarak adlandırırken İran “direniş ekseni” ifadesini kullanmıştır. Şiî hilali söylemi, 

İran’ın bölgede Suriye, Lübnan, Irak ve diğer ülkelerdeki Şiîleri birleştirmeyi 

amaçladığını iddia eden Ürdün Kralı Abdullah tarafından 2004 yılında ilk defa öne 

sürülmüştür.164  Saddam’ın devrilmesinden sonra kurulan yeni hükümete Suriye’nin 

destek vermemesi, 2006 yılındaki İsrail-Hizbullah savaşında Suriye’nin Hizbullah 

tarafında yer alması ve Lübnan eski başbakanı Refik Harirî’nin suikasta uğramasında 

ABD’nin Suriye’yi suçlaması gibi nedenlerden dolayı Suriye’nin Şiî hilalinin bir 

parçası olduğuna dair iddiaları güçleştirmiştir.165 

Direniş ekseni projesi İran açısından etki alanı tesis etme ve Şiîliği yayma 

amaçlarını taşırken Nusayrî Suriye rejimi için kendisini koruma ve siyasî varlığını 

devam ettirme hedeflerini haizdir. Suriye’nin Nusayrî azınlık tarafından yönetilmeye 

devam etmesi İran için ittifakın devam etmesi anlamını taşımaktadır. Suriye rejimi 

açısından ise İran’ın desteği, Sünnî çoğunlukla mücadele etme açısından oldukça 

önemlidir. Öyle ki bu ittifaktaki herhangi bir sarsılma, iki ülkenin varlıklarını koruma 

noktasında büyük problemler doğuracağı izahtan varestedir.166 Beşşar Esed’ın bu 

projede yer almasının nedeni İran ile sadakat temelinde değil tamamen kendi varlığını 

sürdürmektir denilebilir. Zira Esed, batı karşıtı olmayıp Batı ile ekonomik ilişkiler tesis 

etme çabasındadır. Bu durum ise Suriye’nin batı devletleriyle iyi ilişkiler tesis etme 

isteğinde olduğu izlenimi uyandırmaktadır.167 

 
163 Korkmaz, İran- Sûriye bölgesel ittifakı ve Arap Baharı sürecine yansıması,127. 
164 Sinkaya, “Analiz: Arap Baharı Sürecinde İran’ın Sûriye Politikası”, 19. 
165 Arıkan, “Sûriye’nin Nusayri Yüzü ve İran”, 26. 
166 Ahmet Bağlıoğlu “Sûriye’de Mezhep Hareketlerinin Güncel Siyaset Üzerine Etkileri” e-Makalat 

Mezhep Araştırmaları Dergisi 6/2 (Aralık 2013), 495-523. 
167 Arıkan, “Sûriye’nin Nusayri Yüzü ve İran”, 26. 



56 
 

2.3. Ekonomik Destek 

Suriye devrimi öncesi oldukça zayıf olan İran-Suriye ekonomik ilişkileri devrim 

sonrası İran’ın Suriye üzerindeki politikaları doğrultusunda oldukça ileri seviyelere 

taşınmıştır. 2015 yılından sonra İran Suriye’deki birçok sektöre yönelerek Suriye ile 

ekonomik ilişkiler gerçekleştirmeyi amaçlamıştır. Ekonomik ilişkiler iki taraf için de 

oldukça önemlidir. Zira uzun bir süre iç savaş yaşamış olan Suriye’de varlığını devam 

ettirmek isteyen Nusayrî Suriye yönetimi ekonomik olarak oldukça zor dönemlerden 

geçmekteydi.168 İran ile geliştirilen ekonomik ilişkiler Nusayrî yönetiminin varlığını 

devam ettirmesine katkı sunmaktadır. Ayrıca İran için de Suriye’deki varlığını 

güçlendirmek ve bölgedeki siyasetini devam ettirebilmek için Suriye ile geliştirilecek 

ekonomik ilişkiler çok önemli bir fırsattır.  

İran’ın Suriye’ye desteğini gösteren en önemli ekonomik adımlardan birisi 2011 

yılında iki ülke arasında imzalanan 10 milyar dolarlık doğalgaz mutabakatıdır. Bu 

anlaşma neticesinde İran’dan Suriye’ye boru hattı inşa edilerek gaz satışı yapılması 

planlanmıştır.169 Yine aynı yıl İran Meclisi, iki ülke arasında beş yıl sürecek ticaretin 

serbestleştirilmesi kararı almış ve serbest ticaret antlaşması imzalanmıştır. Bu 

antlaşma ile birçok yaptırıma maruz kalan Suriye’nin üzerindeki olumsuz etkinin 

ortadan kaldırılması hedeflenmiştir. 2012 yılında ise İranlı MEPNA şirketi ile 

Suriye’de yeni bir elektrik santrali kurulması için 400 milyon euroluk büyük bir 

antlaşma imzalanmıştır.170 İki ülke arasındaki iktisadî antlaşmalar enerji alanıyla 

sınırlı kalmamış tarım, iletişim, eğitim ve turizm gibi çok geniş bir alanda devam 

etmiştir.  

İran Devleti Nusayrî Şam hükümetini ayakta tutmak adına ekonomik desteğini 

esirgememiş ve birçok kredi sağlayarak yardımcı olmuştur. Tabi ki İran’ın bu 

desteklerinin arkasında önemli beklentileri ve planları vardır.171 Bunlardan en önemlisi 

jeo-ekonomik açıdan İran’ın başlatmış olduğu kara koridoru oluşumunda Suriye’nin 

 
168 Syrian Dialogue Center, “et-Teğalğul el-İranî el-İktisadî fî Sûriye ba‘de âm 2011”, (01 Ocak 2022), 

2-4. 
169 Kazdal, “İran’ın Arap Baharı Sonrası Sûriye Politikasını Anlamak” 10. 
170 Sinkaya, “Analiz: Arap Baharı Sürecinde İran’ın Sûriye Politikası”, 13. 
171 Selâm es-Sa‘dî, “ Masâlihu İrân el-İktisâdiyye Teterassahu fî Sûriye”, Carnegie Endowment (Erişim 

3 Mart 2024). 



57 
 

eşsiz bir yere sahip olmasıdır.172 Böylece İran, hem Irak üzerinden Lübnan ve 

Suriye’yi birbirine bağlayacak bir kara yardım koridorlarının güvenliğini 

sağlayabilecek hem de Akdeniz’e ulaşmasını sağlayan yolu devamlı kılacaktır.173  

2.4. Askerî Destek 

Arap Baharı’nın Suriye’ye intikal etmesi sonrası İran ile Suriye ilişkilerinin 

gelişme gösterdiği bir alan da askerî-güvenlik alanı olmuştur. İran’ın Irak savaşında 

önemli desteğini gördüğü Nusayrî Esed Suriye’sine borcunu ödemek için ekonomik 

ve siyasî desteğinin yanında askerî destek de sağlamıştır. İran’ın Suriye’ye vermiş 

olduğu askerî desteği üç boyutta ifade edebiliriz. Bunlarda ilki silah ve mühimmat 

desteğidir. Bu yardımlar İran ve Suriye tarafından inkâr edilse de BM İran 

Yaptırımlarını İzleme Komitesi’nin hazırlamış olduğu raporda silah transferinin 

gerçekleştiğine dair tespitler rapor edilmiştir. Askerî desteğin ikinci boyutu Suriye 

güvenlik güçlerine teknik destek sağlanmasıdır. İran, Suriye güvenlik güçlerine 

istihbarat sağlama, olayların bastırılmasına yönelik tavsiyelerde bulunma ve gaz 

bombası, cop ve miğfer gibi teçhizat temin etmiştir. Hatta İranlı yetkililer bizzat sahada 

yer alarak ayaklanmaların bastırılmasına destek olmuştur. Kudüs Ordusu Komutanı 

Kasım Süleymanî’nin 2012’de Esed ile görüşmesi İran’ın Suriye’ye verdiği desteğin 

nişanesi olarak değerlendirilmiştir.174 

İran’ın Suriye’deki askerî hareketinin arkasında birçok hedefi vardır. Bunların 

başında İran’ın sıcak sulara ulaşmaya ve Hizbullah’a askerî destek vermeye devam 

edebilmesi için Suriye’deki karayollarını elinde tutmaktır. Bir diğer hedefi ise Rakka 

ve Deyrizor operasyonlarında bulunan Trump yönetimine gözdağı vererek 

Amerika’nın Suriye ile siyasî ilişkilerini düzeltmelerine engel olmaktır. Yine 

Suriye’de kalıcı olmak ve Suriye ile ilişkileri ekonomi ve siyasî alanda olduğu gibi 

askerî alanda da geliştirme düşüncesi bu hedeflerden biridir.175 Diğer yandan İran’ın 

Suriye’ye askerî destek vererek Nusayrî Suriye yönetiminin devrilmemesine yardımcı 

 
172 Tamer Bedevi, “Iran’s Iraqi Market”, Carnegie Endowment (Erişim 6 Nisan 2024). 
173 Tamer Bedevi, “Tahran’ın Suriye’de Nüfusun Kompozisyonunu Değiştirme ve İdeolojik Etki 

Oluşturma Çabalarının Jeo- İktisadı”, İran’ın Suriye’deki Varlığı: Bugünü ve Sonrası (Ankara: İran 

Arastirmalari Merkezi, 2017), 30-32. 
174 Sinkaya, “Analiz: Arap Baharı Sürecinde İran’ın Sûriye Politikası”, 14-15. 
175 Maan Talla, “İran’ın Sûriye’deki Askeri Politikası”, İran’ın Suriye’deki Varlığı: Bugünü ve Sonrası 

(Ankara: İran Arastirmalari Merkezi, 2017), 11. 



58 
 

olması kendi siyasî menfaatleri için de kaçınılmazdır. Zira Esed rejiminin devrilmesi 

demek direniş ekseninin kırılması ve Lübnan Hizbullah’ı ile bağlantısının zayıflaması 

demektir. Bunun neticesinde İran’ın bölgedeki gücünü kaybetmesi kaçınılmaz 

olacaktır. Özetle İran’ın Suriye’ye desteğinin arkasında mezhepsel ideolojiden daha 

çok stratejik çıkarların korunması vardır.176 

Suriye devrimi ile Suriye’deki askerî varlığını başlatan İran ve Hizbullah, süreç 

ilerledikçe askerî varlığını arttırmaya devam etmiş ve kalıcılığı sağlamıştır. İran’ın 

baskıları sonucunda Arap Baharı ile Suriye’ye gelen Şiî milisler “Ulusal Savunma 

Gücü” adı almıştır.177 2016 yılı Anadolu Ajansı verilerine göre; 18.000 Şiî milis 

Suriye’de bulunmaktadır. Diğer başka verilere göre ise bu sayıların 60.000’i bulduğu 

söylenmektedir.178 Hem İran’dan hem de Lübnan’dan gelen Şiî milislerin Nusayrî 

Esed hükümetinin ayaklanmaya direnmesindeki etkisi oldukça büyüktür. Zira savaşın 

uzamasından dolayı Suriye ordusu 100 binden fazla askerî kayıp yaşamış ve ordusu 

oldukça zayıflamıştır. Bundan dolayı Esed yönetimi kontrol altına aldığı bölgelerde 

devamlılığı sağlamak adına Şiî yabancı savaşçılara ihtiyaç duymuştur. Askerî açığını 

Şiî savaşçılar ile kapatmaya çalışan Esed yönetimi, İran’ın kontrolü altına girme 

riskine rağmen bu yardımları geri çevirememiştir.179 Netice itibariyle Nusayrî Esed 

hükümeti iç savaşa direnebilmek adına İran’ın askerî desteğini kabul etmiştir. İran ise 

hem jeo-politik öneme sahip müttefikini kaybetmemek hem de Akdeniz’e 

ulaşmasındaki yegâne yol olan Suriye’de kalıcılığı sağlamak adına Esed hükümetine 

desteğini askerî alanda da sürdürmüştür.  

2.5. Demografik Değişim 

İran-Suriye ilişkisinin gelişmesinin önemli sonuçlarından biri Suriye’deki Şiî 

nüfusun artmasıdır. Esed ailesinin darbeyle ele geçirmiş olduğu iktidarını 

koruyabilmek için izlemiş olduğu farklı politikalardan biri; ülkenin mevcut 

 
176 Erkan Okalan- Ömer Göksel İşyar, “İran Destekli Şii Milislerin Suriye İç Savaşındaki Rolü”, 

Uluslararası Afro-Avrasya Araştırmaları Dergisi 8/16 (Haziran 2023), 16. 
177 Oytun Orhan, “Sûriye’de Şii Milisler ve Siyasi Çözüm” Ortadoğu Araştırmaları Merkezi (ORSAM), 

(Erişim 07 Nisan 2024), 56. 
178 İrem Bilgetürk, “İran’ın Sûriye Politikası Bağlamında Şiilik ve Şii Milisler”, Bölgesel Araştırmalar 

Dergisi 2/2 (Aralık 2018), 398-438. 
179 Orhan, “Sûriye’de Şii Milisler ve Siyasi Çözüm”, 12-14. 



59 
 

demografik durumunu değiştirmektir. Bu değişim aynı zamanda İran için de Şiîleşme 

politikasını yaymak ve Suriye’yi kontrol altında tutmak gibi çıkarları hâizdir.180 

Esed rejiminin Sünnî Suriye halkını göçe zorlaması, İran ile çıkar birliği sağladığı 

önemli noktaların başında gelmektedir. Yönetimi ellerinde tutmak isteyen Esed ailesi 

mevcut halkı gerek yurt içinde gerek dünyanın dört bir yanında göç etmeye zorlamıştır. 

Ülkenin her yerinde, Şam gibi eski yerleşim yerleri de dahil olacak şekilde yerleşik 

halkın uzaklaştırılmasıyla demografik değişim başlatılmıştır. Bu boşluk, Şiî inancını 

yaymak isteyen İran için bir fırsat oluşturmuş ve İranlıların söz konusu bölgelere 

yerleştirilmesine olanak sağlamıştır. Böylece ülke ne duruma gelirse gelsin Esed rejimi 

muhaliflerini güçsüzleştirmiş, İran ise hem Suriye’de Şiî inançlarını yayabilecek hem 

de belli bir nüfuz kazanabilecek duruma gelmiştir.181 

Suriye’deki demografik yapı değişikliği çalışmaları genel hatlarıyla, Suriye 

Devrimi ile birlikte ortaya çıkmakla beraber bunun hazırlıkları iç savaş başlamadan 

yıllar önce Hafız Esed döneminde doğmuştur. Ancak Hafız Esed’in söz konusu 

çalışmalardan siyasî çıkarları ölçütünde yararlandığı, Suriye toplumunun durumuna 

göre kimi zaman izin vermek kimi zaman engellemek suretiyle meseleyi kontrolü 

altında tuttuğu görülmüştür. Kendinden sonra başa geçen oğlu Beşşar Esed döneminde 

ise bu durum çok hızlı bir değişim göstermiş, çoğunluğu Sünnî olan Suriye 

toplumunda Şiîliği yayma çalışmaları önemli bir politika olarak yerini almıştır.182  

Nusayrî kökene sahip olan Beşşar Esed, Sünnîlerin yaşadığı bölgelerde katliam ve 

zulümler yoluyla halkı daha güvenli yerlere taşımaya sevk etmiştir. 25 Mayıs 2012’de 

Humus'un Hula kasabasında gerçekleşen “Hula katliamı”, 3 Mayıs 2013’te sahil 

kesimdeki Beyda ve Banyas yerleşimlerde gerçekleşen “Beyda ve Banyas 

katliamları”, 21 Ağustos 2013’te Şam'ın doğusundaki Guta bölgesine yapılan “Guta 

Katliamı” gibi çok sayıda katliamın meydana gelmesi halkı göçe zorlayan en önemli 

 
180İran Araştırmaları Merkezi, “İran’ın Sûriye’deki Varlığı: Bugünü ve Sonrası”, (01 Mart 2024), 23. 
181Abdullah Türkmânî, “Sûriyede Sistemli Demografik Yapıyı Değiştirme Politikası”, İran 

Araştırmaları Merkezi (Erişim 20 Şubat 2024). 
182 Ali Hüseyin Bakir, “İranın Sûriyedeki Demografik Yapı Değişikliği Politikası Mahiyeti, Araçları ve 

Hedefleri” İran Araştırmaları Merkezi (Erişim 21 Şubat 2024). 



60 
 

sebeplerden biri olmuştur.183 Bu katliamlar dışında halkın yaşadığı bölgelerde yapılan 

kuşatmalar, hava saldırıları, askerlik ve denetim bahaneleriyle özellikle erkeklerin göz 

altına alınması, halkı aç bırakma gibi insanî hakları zedeleyen unsurlar sebebiyle 

insanlar bulundukları yerleri terk etmek zorunda kalmıştır. Rejim temsilcileri ile yerel 

silahlı güçler arasında yapılan bazı anlaşmalar neticesinde belli bölgeler 

boşaltılmıştır.184 Ayrıca kendi topraklarından uzaklaştırılan halkın sonradan geri 

dönmesi yasaklanmıştır. Bunlara ek olarak boşaltılan bölgelere daha sonradan 

özellikle Şiîler tarafından yapılan yerleşimleri kolaylaştırmak adına tapu ve nüfus 

kayıtları yakılmıştır.185 Tüm bu adımlar Esed rejiminin nüfus yapısını değiştirmeye 

dair attığı önemli adımlardır. 

Nusayrî Esed rejimi özellikle Irak-İran savaşlarından sonra çok sayıda Şiîyi 

Suriye’ye getirmiş ve onlara Suriye vatandaşlığı hakkı sunmuştur. Hem Hafız Esed 

hem de Beşşar Esed döneminde İranlılara vatandaşlık verme faaliyetleri başarıyla 

sürdürülmüştür. Özellikle boşalan bölgeler İranlı Şiîler için yerleşime açılmıştır. 

İranlıların bu bölgelere sadece yerleşimi değil, bölgedeki gayrimenkulleri alımı da 

kolaylaştırılmıştır. Suriye rejimi tarafından sadece İranlılara özel ihaleler düzenlenmiş, 

İranlılar satın aldıkları eski yerleşim yerlerini yeniden imar etme fırsatı bulmuşlardır. 

İran’a mal alım ve satımı konusunda hem yasal düzeyde hem de ekonomik düzeyde 

kolaylıklar sağlanmış, böylece Şiî nüfus Suriye’de yerleşme ve yayılma konusunda 

hızlı bir atılım gerçekleştirmiştir.186 

Esed ailesinin yönetimi ele geçirmesiyle izlediği politikalar ülkede pek çok alanda 

ciddi değişimlere yol açmıştır. Bunlar arasından tez için önem arz eden değişikler, 

özellikle İmâmiyye Şiâsı anlayışına sahip İran ile kurduğu ilişkiler sonrası oluşan 

değişimlerdir. Bu dönemde ülkedeki değişim sadece önceki bölümde bahsedildiği 

şekliyle demografik düzeyde olmamıştır. Bu süreçte İran ideolojik olarak da Suriye 

topraklarına nüfuz etme çalışmaları yürütmüştür. Böylece Nusayrî nüfus da dahil 

 
183 Hâlid el-Mutlak, “et-Tağyîru’d-Dîmoğrafî fî Sûriye Esnae Hukmi Âli’l-Esed”, Harmoon Center for 

Contemporary (Erişim 15 Mart 2024). 
184 Abdullah Türkmâni, “Sûriyede Sistemli Demografik Yapıyı Değiştirme Politikası”, İran 

Araştırmaları Merkezi (Erişim 15 Şubat 2024).  
185 Saleh, Yakın dönem Sûriye siyasetinde Nusayriler, 89. 
186 el-Mutlak, “et-Tağyîr ed-Dîmoğrafî fî Sûriye Esnae Hukmi Âli’l-Esed”. 



61 
 

olacak şekilde tüm ülkede Şiîleştirme çalışmaları başlamıştır. Farklı yollarla ülkede 

Şiî propagandası yapılarak Şiî inancı sevdirilmeye çalışılmıştır. 

Suriye’de hem yerel hem yabancı televizyon kanalları aracılığı ile Şiîliğe geçme 

propagandası yapılmış, Şiî gelenekleri ve inancı anlatılmış, İran taraftarı şeyhlerin 

farklı programlara katılmasına olanak sağlanmıştır. Ayrıca ülkede Hüseyniyyelerin 

yapılmasına izin verilmiş, İran tarafından Suriye’de yardım örgütleri aracılığıyla 

çeşitli faaliyetler yürütülmüş, İran’ın fon sağladığı hastanelerde halka ücretsiz sağlık 

hizmetleri verilmiştir. Bunların yanı sıra ülkede Şiî okullarının açılmasına ve Şiî 

inancını esas alan fakültelerin yaygınlaşmasına izin verilmiş ve Suriye tarafından 

İran’da eğitim görmeleri için öğrencilere burs verilmiştir.187 Tüm bunlar Nusayrî 

Suriye hükümeti ile İsnâaşeriyye Şiâsı İran’ın siyasî olarak birbirlerine yakınlaşma ve 

birbirlerinin çıkarlarını karşılıklı olarak gözetme stratejisiyle ortaya çıkmış 

durumlardır.  

Esed rejimi tarafından Suriye genelinde gerçekleştirilen demografik yapı 

değişikliği faaliyeti ve İran tarafından gerçekleştirilen Şiîleştirme faaliyetinin çok 

yönlü sonuçları olmuştur. Bunlardan bir tanesi ülke genelinde Şiîleşenlerin sayılarının 

önemli oranda artmasıdır. 1953 yılında resmi verilere göre ülkedeki Şiî nüfus ciddi bir 

azınlık (%0,4)188 olmakla beraber bu durum Esed rejimi başa geçtikten sonra tamamen 

değişmiştir. Bu süreçte elli üç bini Alevî, on altı bini Sünnî, yedi bini İsmâilî olacak 

şekilde yaklaşık yetmiş altı bin kişi Şiîleşmiştir.189 

Bu sonuçlardan bir diğeri ise hâkim olan kültürel ve tarihsel dokunun 

bozulmasıdır. Örneğin ülkenin önemli merkezlerden biri olan Şam’da Şam’ın yıllardır 

mevcut olan asıl dokuları dağıtılmış yerine İran izleri taşıyan yeni bir doku 

oluşturulmuştur. İran tarafından bölgede yürütülen dinî ve kültürel faaliyetler 

neticesinden Sünnî geleneğin önemli temsilcilerinden olan Şam, geleneksel Sünnî-

Arap görünümünü Şiî-İranî bir görünüme bırakmıştır.190

 
187 Arıkan, “Sûriye’nin Nusayri Yüzü ve İran”, 27-28. 
188 “el-Baas eş-Şîî fî Sûriye”, 26. 
189 Syrian Dialogue Center, “et-Teğalğul el-İranî el-İktisadî fî Sûriye ba‘de âm 2011”, 11. 
190 Türkmânî, “Sûriyede Sistemli Demografik Yapıyı Değiştirme Politikası”; Bakir, “İranın Sûriye’deki 

Demografik Yapı Değişikliği Politikası Mahiyeti, Araçları ve Hedefleri”. 



62 
 

SONUÇ 

Nusayrîlik köken itibariyle Şîa içerisinden çıkmış bir mezheptir. Önderlerinin 

Muhammed b. Nusayr olduğu konusunda genel bir kabul olup mezhebin isminin de 

kendisine nispetle Nusayrîlik olduğuna dair görüş öne çıkmıştır. Muhammed b. 

Nusayr İsnâaşeriyye’nin on birinci imamı Hasan el-Askeri’nin kapısı (bâb) olduğunu 

ileri sürmüştür. Hasan el-Askerî’nin vefatıyla o, oğlu on ikinci imam Muhammed b. 

Mehdî’nin bablık vazifesinin ona verildiğini ve o dönemin imamımın kendisinin 

olduğunu iddia etmiştir. Ayrıca Muhammed b. Nusayr, Ali en-Nakî’nin ilahlığını iddia 

ettiği, tenasühü savunduğu, meşru olmayan ilişkileri teşvik ettiği gibi görüşler onun 

zatına nispet edilmiştir. Hem mehdilik iddiası hem de İmâmiyye Şîa’sının 

benimsemediği görüşleri savunmasıyla İmâmiyye’den dışlanmış ve böylece onlardan 

ayrılmıştır.  

Klasik dönem İmâmiyye Şîa kaynaklarına baktığımız zaman Muhammed b. 

Nusayr ve Nusayrîlere karşı çok sert bir tutumun olduğunu tespit etmekteyiz. Nevbahtî 

(ö. 310/922), Ebû Ca‘fer et-Tûsî (ö. 460/1067), Ebu Tâlib et-Tabersî (ö. 548/1154), 

İbnü’l-Batrîk (ö. 600/1203), İbnü’l-Mutahhar el-Hillî (ö. 726/1325) ve sonrasında 

Şîa’nın önde gelen birçok alimin eserlerinde Muhammed b. Nusayr ve Nusayrîleri 

tekfir eden, onları bidat ehli ve sapkın gören, onlara lanet eden ve açıkça 

düşmanlıklarını izhar eden birçok rivayet mevcuttur. Yine bu rivayetlerde Muhammed 

b. Nusayr’a Hz. Ali’yi ilah olarak gördüğü, tenasühü kabul ettiği, birçok haramı helal 

saydığı ve eşcinselliği savunduğu gibi görüşler nispet edilmiştir. Bütün bunlar 

İmâmiyye Şîa’sı ile Nusayrîler arasındaki ayrışmanın bir araya getirilemeyecek kadar 

derin olduğunu göstermektedir. Nusayrîler, İmâmiyye Şîa’sının en temel inanç 

esaslarına ve İslam şeriatına muhalefet ederek dini anlama açısından onlardan köklü 

bir şekilde ayrılmıştır.  

Şîa ve Ehl-i sünnet tarafından dışlanan Nusayrîler uzun bir dönem uzlete 

çekilmiş, bâtınî bir tavra bürünmüş ve kendisini dışarıya kapatmıştır. Bu uzlet durumu 

19. yüzyılın sonlarına kadar devam etmiştir. 19. üzyılın sonlarında milli devlet 

anlayışının ortaya çıkması ve modernleşmenin getirdiği problemlerin azınlık bir grup 

olan Nusayrîler’in varlığını tehdit etmesi neticesinde bu sorunlara çözüm bulmak 



63 
 

amacıyla mezhep içerisinde ıslah hareketleri doğmuştur. Bu hareket ile içine kapanık 

olan Nusayrîler, mezhebi ana damar anlayışa yaklaştırmak, inanç ilkelerini akli 

temeller üzerine kurmak ve Nusayrî inancından uzaklaşan kitlesini yeniden kazanmak 

amacıyla kendilerine yakın gördükleri İsnâaşeriyye ile ilişkiler kurmaya 

başlamışlardır. Islah hareketleri ile ortaya çıkan bu düşünce ve yönelimler iki mezhep 

arasında yakınlaşmanın yolunu açmıştır. 

Hâfız Esed’in 1971 yılında Suriye devlet başkanı olmasıyla birlikte Nusayrîler 

ile İsnâaşeriyye arasındaki fikrî alanda gelişen ilişkiler yeni bir sürece girerek siyasi 

alana da taşınmıştır. 1979 yılında İmam Humeynî’nin Tahran’a dönüşünde yaptığı ilk 

iş, İmam Musa Sadr’ın Suriyeli Alevîlerle ilgili fetvasını onaylamak olmuştur. Daha 

sonra Hafız Esed ile stratejik ve siyasî bir ittifak belgesi imzalayarak onun liderliğini 

desteklemiş ve İran’ın önderliğinde büyük bir mezhepsel ittifak oluşturmuştur. Sünnî 

bir coğrafyada hem mezhepsel hem de siyasi yalnızlık yaşayan iki grup fikrî 

ihtilaflarına rağmen varlıklarını sürdürebilmek adına birbirleriyle ittifak kurmak 

zorunda kalmıştır. İki ülke arasındaki siyasi ve dini ittifakın hem Nusayrî Suriye hem 

de İmamî İran açısından birçok kazanımı olmuştur.  

Nusayrîler kendi inançlarını sürdürmek ve modern dönemde ortaya çıkan 

ideolojik sorunlara cevaplar üretebilmek adına İsnâaşeriyye’ye yakınlaşmaya 

çalışmıştır. Bu durum Şiî ideolojisini yaymak isteyen İran için bir fırsat oluşturmuştur. 

Suriye’de yönetime gelen Nusayrîler Şîa’ya tabiri caizse ülkenin kapılarını açarak 

ideolojilerini yaymalarına imkân tanımıştır. İran bu hedefini gerçekleştirmek amacıyla 

Suriye’de ilmî havzalar kurmuş, Nusayrîler’e Kum şehrindeki medreselerde okumak 

üzere imkanlar sağlamış ve Suriye’de birçok Hüseyniyye açarak dinî eğitim vasıtasıyla 

Şiîliği yaymayı amaçlamıştır. Ayrıca Nusayrîler ile Şiîler arasındaki yakınlaşmayı 

güçlendirmek amacıyla Suriye resmî televizyonu cuma günü Iraklı Şiî vaiz 

Abdülhamid el-Muhâcir’e haftalık bir bölüm tahsis etmiştir. İş bununla da kalmamış, 

Şiîlere mezar ve türbeler tahsis edilerek onların şiârlarını canlandırmasına imkân 

tanınmıştır. Ehl-i beyt’in kaybolan türbelerini yeniden canlandırmak için kazılar 

yapılmaya başlanmış, İranlı mollalar bir dizi önemli ve ihmal edilmiş türbeyi 

keşfederek tekrardan ziyarete kazandırmıştır. 



64 
 

Nusayrî Suriye ile İmamî İran arasındaki siyasi yakınlaşmanın neticesinde de iki 

ülke adına birçok kazanımın elde edildiğini söyleyebiliriz. Bu kazanımların en başında 

Sünnî coğrafyada siyasî ve askerî yalnızlık yaşayan iki ülkenin birbirleri ile ittifak 

oluşturarak bu yalnızlıktan kurtulması gelmektedir. Örneğin; 1980 yılında Irak İran’a 

savaş açtığında İran’ı destekleyen tek Arap ülkesi Suriye olmuştur. Suriye yönetimi, 

İran’a uygulanan silah ambargosunu aşarak askerî teçhizat konusunda destek 

sağlamıştır. Bunun karşılığını İran, 2011 yılında Arap Baharı dalgasının Suriye’ye 

sıçraması sonrasında Nusayrî Suriye rejiminin yanında yer alarak vermiştir. Buna ilave 

olarak Direniş ekseni kapsamında iki ülkenin ittifakı İran’a Şiîliği yayma ve Suriye 

üzerinden Akdeniz’e ulaşma imkânı tanırken Nusayrî Suriye hükümetinin muhalifler 

karşısında ayakta durmasını sağlamıştır.  

Nusayrî Suriye ile İmamî İran arasındaki siyasi yakınlaşmanın en önemli 

neticelerinden biri de ekonomik alanda olmuştur. Suriye devrimi öncesi oldukça zayıf 

olan İran-Suriye ekonomik ilişkileri devrim sonrası İran’ın Suriye üzerindeki 

politikaları doğrultusunda oldukça ileri seviyelere taşınmıştır. İki ülke arasında 

doğalgaz antlaşması, elektrik santrali yatırımı, Suriye yönetimine kredi sağlanması 

gibi birçok alanda iktisadi antlaşmalar yapılmıştır. Bu antlaşmalar uzun süren iç savaş 

ile ekonomik açıdan sıkıntı çeken Suriye’ye destek olurken bölgedeki varlığını 

korumak isteyen İran’a da büyük avantajlar sağlamıştır.  

Netice olarak temelde fikri ve ideolojik olarak ayrışan Nusayrîler ile İmamiyye 

Şia’sı 19. yüzyılın sonlarından itibaren hem fikri hem de siyasi maslahatları gereği 

birbirleriyle ittifak kurmuşlardır. Siyasî yakınlaşmanın gerçekleşmesi ve 

devamlılığının sağlanabilmesi adına ideolojik düzlemde yakınlaşma kaçınılmazdı. 

Bunun için öncelikle iki fırkanın ortak noktaları öne çıkarılarak aslında tek bir mezhep 

olduğu vurgulanmıştır. Böylece ideolojik yakınlaşma siyasi hedefleri gerçekleştirme 

yolunda bir araç olarak kullanılmıştır. Aslında ideolojik olarak İmamîlerin, Nusayrîleri 

kabul ettiğini söylemek güçtür. Ancak siyasi menfaatler gereği ideolojik ihtilaflar arka 

plana itilerek görmezden gelinmiştir.   



65 
 

KAYNAKÇA 

 

Aksüt, Hamza. Aleviler: Türkiye, İran, Irak, Suriye, Bulgaristan. 1 cilt. Ankara: Yurt 

Kitap Yayın, 1. Basım, 2009. 

Âl-Hüseyin, Abdü’s-Settîr. Tahzîrü’l-Beriyye min Neşâti’ş-Şîati fî Sûriye. 1.cilt. Mısır: 

Dâru’l-Muhaddisîn, 1.Basım 2007. 

Ali, Muhammed Kurt. Hitatü’ş-Şâm. 6 cilt. Dımaşk: Mektebetü’n-Nûrî, 3. Basım, 

1983. 

Âmilî, İbnü’l-Hür Muhammed b. Hasan b. Ali el-Meşgarî. Risâletü’l-isnâ aşeriyye 

fi’r-red ale’s-sûfiyye. 1 cilt. Kum: el-Matbaatü’l-İlmiyye, 1883. 

Arıkan, Pınar. “Suriye’nin Nusayri Yüzü ve İran”. Middle Eastern Analysis/Ortadogu 

Analiz, 4/43 (Temmuz 2012), 18-29. 

Askâlanî, İbn Hacer. Lisânü’l-Mîzân. thk. Abdülfettâh Ebû Gudde. 2 cilt Beyrut: 

Dârü’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 2. Basım, 2002. 

Askerî, Abdülhüseyin Mehdî. el-ʿAleviyyûn evi’n-Nusayriyye. 1. Basım,1980. 

Avâcî, Gâlib b. Alî. Fırakun muâsıra: Tentesibu ile’l-İslâm ve beyânu mevkıfi’l-İslâm 

minhâ. 3 Cilt. Cidde: el-Mektebetü’l-Asriyyeti’z-Zehebiyye, 1. Basım, 2005.  

Bağdâdî, Ebû Mansûr Abdülkâhir. el-Fark beyne’l-fırak ve beyânü’l-fırkati’n-nâciye 

minhum. 1 Cilt. Beyrut: Daru’l-âfâkı’l-cedide, 3. Basım,1977. 

Bağdâdî, Ebû Muhammed Abdullah b.Ahmed İbnü’l-Haşşâb. Tarîhü’l-eimme ve 

vefayâtihim. 1 Cilt. Kum: Mektebetü Semaha Ayetullâhi’l-Uzmâ el-Mar’aşî en-

Necefi’l-Kübrâ el-Hizânetü’l-Âlemiyye li’l-Mahtûtâti’l-İslâmiyye, 1. Basım, 2011. 

Bağı, Resul- Karahasanoğlu, Songül. “Türkiye’de Yaşayan Arap Alevileri 

(Nusayriler)’in Etnik ve Müzikal Kimliği”. Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi 14/53 

(Nisan 2015), 48-61. 

Bağlıoğlu, Ahmet. “Sûriye’de Mezhep Hareketlerinin Güncel Siyaset Üzerine 

Etkileri”. e-Makalat Mezhep Araştırmaları Dergisi 6/2 (Aralık 2013), 495-523. 

Bahrânî, Hâşim b. Süleymân. Medînetü’l-meâciz,  thk. Şeyh İzzetullâh el-Mevlâî el-

Hemedânî. 8 cilt. Kum: Müessesetü’l-Meârifil-İslâmiyye, 1. Basım, 1992. 

Bakir, Ali Hüseyin. “İranın Sûriyedeki Demografik Yapı Değişikliği Politikası 

Mahiyeti, Araçları ve Hedefleri” İran Araştırmaları Merkezi (Erişim 21 Şubat 2024). 

https://iramcenter.org/uploads/files/dosya_iranin_suriyedeki_varligi.pdf 



66 
 

Ba’lî, Ebû Abdillah Bedruddîn Muhammed b. Ali b. Ahmed. Muhtasarü’l-fetâve’l-

Mıısrıyye li İbn Teymiyye. thk. Muhammed Hamid el-Fakî. Demam: Dâru İbni’l-

Kayyim. 1986. 

Batur, Muhammet Raşit. “Nusayrîliğin Teşekkülü ve İnanç Esasları”. İnsan & Toplum 

3/5 (2013), 55-84. 

Bedevî, Abdurrahmân. Mezâhibü’l-İslâmiyyîn. 1 cilt. Beyrut: Dâru’l-İlm li’l-Melâyîn, 

2. Basım, 1979. 

Bedevi, Tamer. “Tahran’ın Suriye’de Nüfusunun Kompozisyonunu Değiştirme ve 

İdeolojik Etki Oluşturma Çabalarının Jeo- İktisadı”. İRAM Center. Erişim 10 Mart 

2024. https://iramcenter.org/uploads/files/dosya_iranin_suriyedeki_varligi.pdf 

Bedevi, Tamer. “Iran’s Iraqi Market”, Carnegie Endowment (Erişim 6 Nisan 2024). 

https://carnegieendowment.org/sada/64187 

Bilgetürk, İrem. “İran’ın Sûriye Politikası Bağlamında Şiilik ve Şii Milisler”. Bölgesel 

Araştırmalar Dergisi 2/2 (Aralık 2018), 398-438. 

Bolat, Mahmut. “Fransa’nın Manda İdaresi Altında Suriye’nin Bölünmesi ve Aleviler 

Devleti”. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi 93 (2020), 143-162. 

Bulut, Halil İbrahim. “Tarih, İnanç, Kültür ve Dini Ritüelleriyle Nusayrilik”. Ortadoğu 

Yıllığı 7/7 (2011), 579-614. 

Bursî, Receb b. Muhammed b. Receb. Meşâriku envâri’l-yakîn fi hakâiki esrâri 

emîri’l-mü’minîn. 1 Cilt. Necef: Mektebetü’l-Haydariyye, 2005. 

Burûcirdî, Seyyid Ali. Tarâifu’l-Makâl. thk. es-Seyyid Mehdi er-Recâî. 2 Cilt. Kum: 

Mektebetu Âyetullahi’l-Uzmâ Mar’aşî Necefî, 1989. 

Center, Syrian Dialogue: “Et-Teğalğul-İranî el-İktisâdî fî Sâriye ba‘de âm 2011”. 

Syrian Dialogue Center. Erişim 1 Nisan 2024. 

https://sydialogue.org/%D8%A7%D9%84%D8%AA%D8%BA%D9%84%D8%BA%D9%8

4-%D8%A7%D9%84%D8%A5%D9%8A%D8%B1%D8%A7%D9%86%D9%8A-

%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%82%D8%AA%D8%B5%D8%A7%D8%AF%D9%8A-

%D9%81%D9%8A-%D8%B3%D9%88%D8%B1%D9%8A%D8%A7-%D8%A8/ 

Cühenî, Mani’ b. Hammâd. el-Mevsûatü’l-Müyessera fî’l-edyân ve’l-mezâhib ve’l-

ahzâbil-Muâsıra. 2 Cilt. Riyad: en-Nedvetü’l-Alemiyye li Şebâbi’l-İslâm, 4. Basım, 

2003. 

Dâvûd, Nebîle Abdilmün‘im. Neş’etü’ş-Şîati’l-İmâmiyye. 1 Cilt. Bağdad: Matbaatü’l-

İrşâd, 1. Basım, 1968. 

https://iramcenter.org/uploads/files/dosya_iranin_suriyedeki_varligi.pdf
https://sydialogue.org/%D8%A7%D9%84%D8%AA%D8%BA%D9%84%D8%BA%D9%84-%D8%A7%D9%84%D8%A5%D9%8A%D8%B1%D8%A7%D9%86%D9%8A-%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%82%D8%AA%D8%B5%D8%A7%D8%AF%D9%8A-%D9%81%D9%8A-%D8%B3%D9%88%D8%B1%D9%8A%D8%A7-%D8%A8/
https://sydialogue.org/%D8%A7%D9%84%D8%AA%D8%BA%D9%84%D8%BA%D9%84-%D8%A7%D9%84%D8%A5%D9%8A%D8%B1%D8%A7%D9%86%D9%8A-%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%82%D8%AA%D8%B5%D8%A7%D8%AF%D9%8A-%D9%81%D9%8A-%D8%B3%D9%88%D8%B1%D9%8A%D8%A7-%D8%A8/
https://sydialogue.org/%D8%A7%D9%84%D8%AA%D8%BA%D9%84%D8%BA%D9%84-%D8%A7%D9%84%D8%A5%D9%8A%D8%B1%D8%A7%D9%86%D9%8A-%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%82%D8%AA%D8%B5%D8%A7%D8%AF%D9%8A-%D9%81%D9%8A-%D8%B3%D9%88%D8%B1%D9%8A%D8%A7-%D8%A8/
https://sydialogue.org/%D8%A7%D9%84%D8%AA%D8%BA%D9%84%D8%BA%D9%84-%D8%A7%D9%84%D8%A5%D9%8A%D8%B1%D8%A7%D9%86%D9%8A-%D8%A7%D9%84%D8%A7%D9%82%D8%AA%D8%B5%D8%A7%D8%AF%D9%8A-%D9%81%D9%8A-%D8%B3%D9%88%D8%B1%D9%8A%D8%A7-%D8%A8/


67 
 

Demir, Yeşim. “Suriye’nin Mezhepsel Yapısı ve Etkileri”. Yeni Türkiye 23/98 (2017), 

51-58. 

Deştî, Abdullah. en-Nefîsü fî Beyâni Raziyyeti’l-Hamîs. 2 Cilt. Kuveyt: Şebeketü’l-

Fikr, 1. Basım, 2002. 

El-Hâc, Abdurrahman. el-Ba‘sü’ş-Şîî fî Sûriye 1919-2007. 1 Cilt. Beyrut: eş-

Şebeketü’l-Arabiyyeti li’l-Ebhâs ve’n- Neşr, 1. Basım, 2017. 

Emecen, Feridun. "Mercidâbık Muharebesi". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. Erişim 1 Mart 2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/mercidabik-

muharebesi.  

Emîn, Muhsin. A’yânü’ş-Şiâ. Hasan el-Emîn. 12 Cilt. Beyrut: Dârü’t-Teâruf li’l-

Matbûat, 1983. 

Erdebîlî, Muhammed b. Ali Garevî Hairî. Câmiü’r-ruvât. 2 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Edvâ, 

1. Basım, 1983. 

Eş‘arî, Ebü’l-Hasan İbn Ebû Bişr Ali b. İsmail b. İshak. Makâlatü’l-İslâmiyyîn ve 

İhtilâfü’l-Musallîn. thk. Naîm Zerzûr. 2 Cilt. Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, 2009. 

Eyyûbî, Ahmed. “Galayânun İslamî Surî fî Muvaceheti Gazvi İranî Yahmîhi’l-Esed”, 

el-Rased. Erişim 18 Mart 2024.  

https://www.alrased.net/main/articles.aspx?selected_article_no=5148 

Ezenî, Süleyman Efendi. el-Bâkûretü’s-Süleymâniyye fî keşfi esrâri’d-diyâneti’n-

Nusayriyye. thk. Ebû Abdurrahman el-Eserî. 1 Cilt. Medine: Dârü’l-İmâm-ı Müslim, 

1. Basım, 2014. 

Fığlalı, Ethem Ruhi. "İsnâaşeriyye". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

Erişim 14 Mart 2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/isnaaseriyye#1 

Hairî, Abdülkerim b. Muhammed Ca’fer el-Yezdî. İlzâmü’n-nasîb fî isbâti’l-hücceti’l-

gâib. 2 Cilt. Beyrut: Müessesetü’l-Âlemi li’l-Matbûât, 1984. 

Hâkim, Hasan. el-Vesâikü’t-tarihiyye: el-müntekâ bi’l-kazıyyeti’s-Sûriyye. 1 Cilt. 

Beyrut: Dâru Sadır, 1974. 

Hasen, Abdullah. Münâzarât fi’l-imâme. 4 Cilt. Kum: Dâru’l-Mustafâ li-İhyâi’t-Türâs, 

1. Basım, 2007. 

Hasen, Ahmed Ali- Hasen, Hamid. el-Müslimûn el-Alevyyûn fî Lübnân. 1 Cilt. 

Lübnan: Müessesetü Edîb li’t-Tibâa, 1. Basım, 1989. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/mercidabik-muharebesi
https://islamansiklopedisi.org.tr/mercidabik-muharebesi
https://www.alrased.net/main/articles.aspx?selected_article_no=5148
https://islamansiklopedisi.org.tr/isnaaseriyye#1


68 
 

Hatîb, Muhammed Ahmed. el-Harekâtü’l-Bâtıniyye fi’l-Âlemi’l-İslâmî. 1 Cilt. 

Amman: Mektebetü’l-Aksâ, 1. Basım, 1986. 

Hayyir, Abdurrahmân. Akîdetunâ ve vâki‘unâ nahnu’l-Müslimîn el-Ca‘feriyyîn el-

Aleviyyîn. 1 Cilt. Dımaşk: Kütüb Zâtü Fâide, 3. Basım, 1994. 

Hayyir, Abdurrahmân. Yakzatü’l-Müslimîn el- Aleviyyîn. Dımaşk: Kütüb Zâtü Fâide, 

1996. 

Hillî, Cemâlüddîn Hasen b. Yûsuf b. Alî İbnü’l-Mutahhar. Minhâcü’l-kerâme fî 

ma’rifeti’l-imâme. thk. Muhammed Reşâd Sâlim. 1 Cilt. Kahire: Dârü’l-Ûrube, 1. 

Basım, 1962. 

Hillî, İbn Dâvûd. Kitâbü’r-Ricâl. thk. Seyyid Muhammed Sâdık. 1. Cilt. Necef: el-

Matbaatu’l-Haydariyye, 2. Basım, 1962. 

Hüseynî, Muhammed Rızâ. Târîh-u Ehl-i beyt. 1 Cilt. Beyrut: Müessesetu Âl-i Beyt li 

İhyâi’t-Türâs, 1. Basım, 1990. 

İbn Hazm, Ebû Muhammed b. Ali b. Ahmed b. Saîd ez-Zâhiri. el-Fasl fi’l-milel ve’l-

ehvâ’ ve’n-nihal. 2 Cilt. Kahire: Matbaatü’l-Edebiyye, 1899. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Muhammed b. Mükerrem b. Ali el-Ensârî. Lisânü’l-Arab. 9 

Cilt. Beyrut: Dâru Sadır. 8. Basım, 2014. 

İbn Teymiyye, Ebu’l-Abbâs Takıyyüddîn. el-Fetâva’l-kübrâ. thk. Hüseyin 

Muhammed Mahlûf. 5 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Ma’rife, 1978. 

İbnü’l-Bıtrîk, Şemseddin Yahyâ b. el-Hasan b. Hüseyin el-Esedî. Umdetu uyûni 

sıhâhü’l-ahbâr. Kum: Mümessiliyyetü’l-İmâm el-Kâid es-Seyyid el-Hamene’i fi’l-

Hâc, 3. Basım, 1991. 

İbrâhîm, Alî Azîz. el-Aleviyyûn ve’t-teşeyyu’.  Beyrut: Dâru’l-İslamiyye, 1.Basım, 

1992. 

İsfahânî, Ebü’l-Kâsım Hüseyin b. Muhammed b. Mufaddal Râgıb. el-Müfredât fî 

garîbi’l-Kur’ân. 2 Cilt. Dimeşk: Dâru’l-Kalem, 2. Basım, 2020. 

Kâsım, Faysal. “İran ve Ma‘reketüha el-Akadiyye’l-Kübra fî Sûriye”, el-Kudsü’l-

Arabî. 25 Mart 2024. 

https://www.alquds.co.uk/%D8%A5%D9%8A%D8%B1%D8%A7%D9%86-

%D9%88%D9%85%D8%B9%D8%B1%D9%83%D8%AA%D9%87%D8%A7-

%D8%A7%D9%84%D8%B9%D9%82%D8%A7%D8%A6%D8%AF%D9%8A%D

8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%83%D8%A8%D8%B1%D9%89-

%D9%81%D9%8A-%D8%B3%D9%88/ 



69 
 

Kâşânî, İbrahim b. el-Muhsin. es-Sahîfetü’l-hâdiye ve’t-tuhfetü’l-mehdiyye. 1 Cilt. 

Beyrut: Dâru’t-Teâruf li’l-Matbûât, 1. Basım, 1987. 

Kazdal, Melih. “İran’ın Arap Baharı Sonrası Suriye Politikasını Anlamak”. Artuklu 

Kaime Uluslararası İktisadi ve İdari Araştırmalar Dergisi, 1/1 (Kasım 2018), 1-15. 

Keser, İnan. Nusayri Alevilik. 1 Cilt. Adana: Karahan Kitabevi, 10. Basım, 2016. 

Kıfarî, Nâsır b. Abdullah b. Alî. Usûlü Mezhebi’ş-Şîati’l-İmâmiyye el-İsnâ Aşeriyye: 

Arz ve Nakd. 1 Cilt. Kuveyt: Dâru’l-Hulefâi’r-Râşidîn, 2010. 

Kollektif. el-Müslimûn el-Alevîyyûn Şîatü Ehl-i’l-beyt: Beyânu akîdeti’l-aleviyyîn. 1 

Cilt. Beyrut: Dâru’l-ulûm li’t-tahkîk, 1999. 

Korkmaz, Yusuf Salih. İran- Suriye Bölgesel İttifakı ve Arap Baharı Sürecine 

Yansıması. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Ortadoğu Araştırmaları Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2014. https://acikbilim.yok.gov.tr/handle/20.500.12812/666789 

Kummî, Sa’d b. Abdullah el-Eş’ari Ebû Halef. Kitâbü’l-makalât ve’l-fırak. 1 Cilt. 

Tahran: Müessese-i Matbûât-ı Atâi, 1963. 

Kummî, Şâzân b. Cebrâîl. er-Ravza fî fedâili Emîri’l-mü’minîn. thk. Ali Şekercî. 1 

Cilt. Kum: el-Mektebetü’l-Emîn, 1. Basım, 2002.  

Küçük, Cevdet.  "Sykes-Pıcot Antlaşması", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

Erişim 5 Mart 2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/sykes-picot-antlasmasi 

Maarrî, Ebu’l-Alâ Ahmed b. Abdullah b. Süleyman. Risaletü’l-gufrân, thk. Aişe 

Abdurrahman. 1 Cilt. Kâhire: Dâru’l-Maârif, 9. Basım, 1954. 

Mar’âşî, Şihabüddîn. Şerhu İhkâki’l-hak. 33 Cilt. Kum: Mektebetü Ayetillahi’l-uzmâ 

el-Mar’aşî el-Necefî, 1956. 

Mâzendârânî, Muhammed b. İsmâîl. Münteha’l-makâl fî ahvâli’r-ricâl. 7 Cilt. Beyrut: 

Müeessesetü Dâri Âli Beyt li İhyâi’t-Türâs, 1. Basım, 1998. 

Meclisî, Muhammed Bakır b. Muhammed Tâkî b. Maksûd Alî. Bihârü’l-envâri’l-

câmia li-düreri ahbâri’l-eimmeti’l-ethâr: el-kitâb ve’l-müellif. Beyrut: Müessesetü’l-

Vefa, 2. Basım, 1983. 

Moosa, Matti. Extremist Shiites: The Ghulat Sects. New York: Syracuse University 

Press. 1. Basım, 1988. 

Muhibbî, Muhammed Emin b. Fazlullah b. Muhibbillah ed-Dımaşki. Hulâsatü’l-eser 

fî a’yâni’l-karni’l-hadi aşer. 4 Cilt. Kahire: Matbaatü’l-Vehbiyye, 1. Basım, 1838. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/sykes-picot-antlasmasi


70 
 

Musevî, Sabâh. eş-Şuûbiyyetü fî Menâhici’l-Havzati’d-Dîniyye ve Edebiyyati’l-

Kıyâdeti’l-İraniyye. Kuveyt: Muntede’l-Müfekkirîn el-Müslimîn, 2013. 

Mutlak, Hâlid. “et-Tağyîru’d-Dîmoğrafî fî Sûriye Esnae Hukmi Âli’l-Esed”, Harmoon 

Center for Contemporary (Erişim 15 Mart 2024). https://www.harmoon.org/?p=13322 

Nebhâ, Hıdır Muhammed. Cebelü’l- Aleviyyîn ve Cebelü Âmil. 1 Cilt. Beyrut: 

Menşûrât Dıfâf, 1. Basım 2013. 

Nevbahtî, Hasan b. Mûsâ. Fıraku’ş-Şîa. thk. Abdülmün‘im el-Hafnî. 1 Cilt. Kahire: 

Dâru’r-reşâd, 1. Basım, 1992. 

Okalan, Erkan- İşyar, Ömer Göksel. “İran Destekli Şii Milislerin Suriye İç Savaşındaki 

Rolü”. Uluslararası Afro-Avrasya Araştırmaları Dergisi 8/16 (Haziran 2023), 13-35. 

Orhan, Oytun. “Suriye’de Şii Milisler ve Siyasi Çözüm”. Orsam. Erişim 15 Nisan 

2024. https://orsam.org.tr/d_hbanaliz/26tr.pdf 

Ortaylı, İlber. “Alevîlik, Nusayrîlik ve Bâb-ı Âlî” Tarihî ve Kültürel Boyutlarıyla 

Türkiye’de Alevîler, Bektaşîler, Nusayrîler, İstanbul: Ensar Neşriyat, 35-46, 1999. 

Osmân, Hâşim. Tarihü’l-Aleviyyîn: Vakai’ ve Ahdâs. 1 Cilt. Beyrut: Müessesetü’l-

A’lemi li’l-Matbûât, 1. Basım, 1997. 

Osmân, Hâşim. Tarihü’ş-Şîa fî sâhili Bilâdi’ş-Şâmi’ş-şimâlî. 1 Cilt. Beyrut: 

Müessesetü’l-Âlemi li’l-Matbûât, 1. Basım, 1994. 

Öz, Mustafa. "Nevbahtî, İsmâil b. Ali". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

Erişim 11 Mart 2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/nevbahti-ismail-b-ali 

Öz, Mustafa. "Şîa". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 11 Mart 2024. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/sia 

Özcan, Muhammed Yasin. Tarihî Süreçte İmamiyye Nusayrîlik İlişkisi. İzmir: Kâtip 

Çelebi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018. 

https://acikbilim.yok.gov.tr/handle/20.500.12812/125265 

Polat, Elif- Kaya, Mehmet. “İran’ın Suriye Politikası”. Akademik MATBÛÂT 6/1 

(Temmuz 2022), 1-44. 

Sa‘dî, Selâm. “Masâlihu İrân el-İktisâdiyye Teterassahu fî Sûriye”, Carnegie 

Endowment (Erişim 3 Mart 2024). https://carnegieendowment.org/sada/60284 

Sadr, Hasan. Nihâyetü’d-dirâye. thk. Mâcid el-Garbâvî. 1 Cilt. Kum: Neşru’l-meşʻar, 

1.Basım. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/nevbahti-ismail-b-ali
https://islamansiklopedisi.org.tr/sia


71 
 

Saleh, Samir. Yakın Dönem Suriye Siyasetinde Nusayriler. Bingöl: Bingöl 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2023. 

http://acikerisim.bingol.edu.tr/handle/20.500.12898/5555 

Sindavî, Hâlid. et-Teşeyyu’ fî Sûriye Leyse Hurafe. çev. Hamed el-İsâ. 1 Cilt. Dubai: 

Dâru Medârik li’n-Neşr, 2014. 

Sinkaya, Bayram: “Analiz: Arap Baharı Sürecinde İran’ın Suriye Politikası”. SETAV. 

Erişim 10 Mart 2024. https://www.setav.org/arap-bahari-surecinde-iranin-suriye-

politikasi/  

Soğukoğlu, Fehmi. “Nusayrilik ve Tanrı Algıları”. KADER Kelam Araştırmaları 

Dergisi 11/1 (Ocak 2013), 487-500.  

Sonay, Ahmet. “20. Asırdan Günümüze Usûlî İmâmiyye-Nusayriyye İlişkisi”. İhya 

Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi 7/2 (Temmuz 2021), 834-859. 

Ş. Tufan "Lazkiye", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 20 Mart 2024. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/lazkiye  

Şehristânî, Ebü’l-Feth Tâcüddîn Muhammed b. Abdülkerîm b. Ahmed. el-Milel ve’n-

nihal. thk. Muhammed Seyyid Geylânî. 3 cilt. Beyrut: Dârü’l-Ma’rife, 2. Basım, 1975. 

Şerefüddîn, Takî. en-Nusayriyye: Dirasetün Nakdiyye. Suriye, 2009 

Tabersî, Ebû Mansûr Ahmed b. Alî b. Ebî Talib. el-İhticâc. 2 Cilt. Beyrut: 

Müessesetü’l-Âlemi li’l-Matbûât, 1983. 

Tabersî, İmâdüddin Hasan b. Alî. Esrarü’l-imâme. 1 Cilt. Meşhed: Mecmuü’l-

Buhusi’l-İslâmiyye, 2014. 

Tabersî, Mirzâ Hüseyin Nurî. Nefesü’r-rahmân fi fezâili Selmân. thk. İyâd Kemâlî Asl 

1 Cilt. Kum: Pâd-ı Endişe, 1.Basım, 2010. 

Tahranî, Muhammed Muhsin Aga Büzürg-i. ez-Zerîa ilâ tesânîfi’ş-Şîʿa.   25 Cilt 

Beyrut: Dârü’l-Edva, 2. Basım, 1983. 

Talhamy, Yvette. “The Syrian Muslim Brothers and the Syrian-Iranian Relationship”. 

The Middle East Journal 63 (Ekim 2009), 561-580.  

Talla, Maan. “İran’ın Suriye’deki Askeri Politikası”. İRAM Yayınları (2017), 6-11. 

Tavîl, Muhammed Emîn Gâlib. Tarihü’l-aleviyyîn. 1 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Endelüs, 

1.Basım, 1979. 

Tebrizi, Recai. “İran'ın Sûriye Politikasındaki Açmazlar”. Dünya Bülteni. 15 Aralık 

2023. http://www.dunyabulteni.net/servisler/haberYazdir/164128/haber 

http://acikerisim.bingol.edu.tr/handle/20.500.12898/5555
https://islamansiklopedisi.org.tr/lazkiye


72 
 

Topaloğlu, Bekir. Kelam İlmine Giriş, 1 Cilt. İstanbul: Damla Yayınevi, 2013. 

Tûsî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Hasen b. Alî. Kitâbü’l-Gaybe.  thk. İbadullâh Tahrânî. 

1 Cilt. Kum: Müessesetü’l-Maârifi’l-İslâmiyye, 1. Basım, 1990. 

Türkmânî, Abdullah, “Sûriyede Sistemli Demografik Yapıyı Değiştirme Politikası”, 

İran Araştırmaları Merkezi (Erişim 20 Şubat 2024). 

https://iramcenter.org/uploads/files/dosya_iranin_suriyedeki_varligi.pdf 

Tüsterî, Nurullah el-Hüseyni el-Mar’âşî. İhkâkü’l-hak ve izhâkü’l-bâtıl. thk. Ayetullâh 

es-Seyyid en-Necefî. 34 Cilt. Kum: Ayetullâhi’l-Uzmâ el- Mar’âşî, 1.Basım, 1986. 

Uluçay, Ömer. Arap Aleviliği: Nusayrilik; Araştırma- İnceleme. 1 Cilt. Adana: Gözde 

Yayıncılık, 1. baskı, 1996. 

Üzüm, İlyas. "Nusayrîlik". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 18 Şubat 

2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/nusayrilik. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/nusayrilik

