
T.C.

İNÖNÜ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

ZEKERİYYÂ EL-ENSÂRÎ VE 
HADİSÇİLİĞİ  

DOKTORA TEZİ

Danışman

Prof. Dr. Saffet SANCAKLI
 Hazırlayan 

Abdusselam TAKDEMİR

Malatya-2024 



T.C.

İNÖNÜ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

ZEKERİYYÂ EL-ENSÂRÎ VE HADİSÇİLİĞİ 

Abdusselam TAKDEMİR 

Temel İslâm Bilimleri Anabilim Dalı 

Doktora Tezi 

     Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Saffet SANCAKLI 

MALATYA 2024 



i 
 

T.C. 

İNÖNÜ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜ 

 

 

 

 
ZEKERİYYÂ EL-ENSÂRÎ VE HADİSÇİLİĞİ  

 

 

 

DOKTORA TEZİ 
 

DANIŞMAN HAZIRLAYAN 

Prof. Dr. Saffet SANCAKLI Abdusselam TAKDEMİR 

 

Jürimiz tarafından …./…./20... tarihinde yapılan tez savunma sınavı sonucunda bu tez 

oybirliği /oyçokluğu ile başarılı bulunarak Temel İslâm Bilimleri Anabilim, Hadis Bilim 

Dalında Doktora  Tezi olarak kabul etmiştir. 

 

Jüri Üyelerinin Unvanı Adı Soyadı İmza 

1.   Unvanı Adı SOYADI …………………... 
 

2    Unvanı Adı SOYADI …………………... 
 

3.   Unvanı Adı SOYADI …………………... 
 

4.   Unvanı Adı SOYADI …………………... 
 

5.   Unvanı Adı SOYADI …………………... 
 

O  N  A  Y 

Bu tez, İnönü Üniversitesi Lisansüstü Eğitim-Öğretim Yönetmeliği’nin ilgili maddeleri 

uyarınca yukarıdaki jüri üyeleri tarafından kabul edilmiş ve Enstitü Yönetim Kurulu’nun 

…/…./20… tarih ve 20…./…….… sayılı Kararıyla da uygun görülmüştür. 

 

Unvanı Adı SOYADI  

Enstitü Müdürü  



ii 
 

ONUR SÖZÜ  

 Porf. Dr. Saffet SANCAKLI danışmanlığında hazırladığım Zekeriyyâ el-Ensârî ve 

Hadisçiliği başlıklı bu tezdeki tüm bilgilerin etik davranış ve akademik kurallar çerçevesinde 

elde edildiğini ve Tez Yazım Kurallarına uygun olarak hazırlanan bu çalışmada bana ait 

olmayan her türlü ifade ve bilginin kaynağına eksiksiz atıf yapıldığını onurumla doğrularım. 

 

   Abdusselam TAKDEMİR 

  



iii 
 

BİLDİRİM 

 Hazırladığım tezin tamamen kendi çalışmam olduğunu ve her alıntıya kaynak 

gösterdiğimi taahhüt eder, tezimin kâğıt ve elektronik kopyalarının İnönü Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü arşivlerinde aşağıda belirttiğim koşullarda saklanmasına izin verdiğimi 

onaylıyorum. 

  Tezimin tamamı her yerden erişime açılabilir.  

  Tezimin sadece İnönü Üniversitesi yerleşkelerinde erişime açılabilir.  

  Tezimin……….yıl süreyle erişime açılmasını istemiyorum. Bu sürenin sonunda 

uzatma için başvuruda bulunmadığım takdirde, tezimin tamamı her yerden erişime açılabilir.  

 

   Abdusselam TAKDEMİR 

  

x



iv 
 

ÖNSÖZ 

 Hamd, âlemlerin Rabbi olan Allah’a, salât ve selâm Rasûl-i Ekrem’ine, âline, ashabına 

ve tüm Müslümanlara olsun. 

 İslâm dininin iki temel kaynağı vardır. Birincisi Kur’ân-ı Kerim, ikincisi Rasulullah’ın 

(s.a.v.) Kur’an’ı yaşama biçimi olan sünnettir. Hem lafzıyla hem de manasıyla Allah Teâlâ’nın 

kelamı olan Kur’ân-ı Kerim’in her yönüyle daha iyi öğrenilebilmesi için Hz. Peygamber’in iyi 

bilinmesi gerekmektedir. Hz. Peygamber’in bilinmesi için, büyük gayretler gösterilerek bizlere 

ulaştırılan kavli, fiili ve takriri sünnetinin bilinmesine bağlıdır. 

 Dünyanın farklı bölgelerinde yaşayan, dolayısıyla farklı kültüre sahip Müslümanların 

hadis-i şeriflerin maksatlarını aynı düzeyde anlamaları mümkün değildir. Bundan ötürü 

Peygamberimiz’in vefat ettiği ilk asırdan günümüze kadar hadisleri yorumlayan, hadislerden 

hükümler çıkaran, hadislerle ilgili gerekli tüm gerekli malumatı veren çok önemli hadis âlimleri 

yetişmiştir. Zekeriyyâ el-Ensârî (öl. 926/1520) tüm zorluklara katlanarak İslâmî ilimlere, 

bilhassa hadis ilmine katkı sağlamış, önemli bir âlimdir. 

 Bu çalışmanın gayesi, 100 yılı aşkın ömrünü ilim tahsili, tedrisat ve telifatla geçiren, 

tefsir, hadis ve fıkıh gibi İslâmî ilimlerde eserler veren el-Ensârî’nin bilhassa hadis ilmindeki 

yeri ve konumunu tespit etmektir. Özellikle hadis ile ilgili eserlerine ve görüşlerine bakılarak 

bu ilme katkısını ortaya çıkarmaktır. Ülkemizde şimdiye kadar Doktora düzeyinde el-

Ensârî’nin hadisçiliği ile ilgili müstakil bir çalışmaya rastlamadık. Böyle önemli bir âlimin 

hadisçiliğini ele alan bir araştırmanın olmaması bizi bu çalışmayı yapmamıza sevk etmiştir. 

Yaptığımız ilmi araştırmalar ve istişareler sonucunda bu zat ile ilgili hadisçilik bağlamındaki 

bilgilerinin gün yüzüne çıkarılmasının hadis ilmi açısından önemli olacağı kanaatine vardık. 

Çalışmamızda ayrıca el-Ensârî’nin, Buhârî’nin el-Câmiu’s-Sahîh’ine yapmış olduğu ve matbû 

olan Tuhfetu’l-Bârî bi şerhi Sahîhi’l-Buhârî isimli eserindeki şerh metoduna müstakil bir bölüm 

ayırmanın faydalı olacağını düşündük. Bu minvalde bu eseri etraflıca inceleyip edip şerh 

metodunu da ortaya çıkarmaya karar verdik. 

 Bu çalışma giriş, üç bölüm ve sonuçtan oluşmaktadır. Giriş bölümünde araştırmanın 

konusu, önemi, metodu ve kaynakları açıklanacaktır. Birinci bölümde, el-Ensârî’nin genel 

olarak hayatından ve ilmî kişiliğinden söz edeceğiz. İlk etapta, el-Ensârî’nin yaşamış olduğu 

dönemin siyasî, ilmî, sosyal ve kültürel açıdan nasıl olduğunu çok fazla ayrıntılara girmeden 

açıklayacağız. Özellikle de ilmî kişiliğini oluşturan hususlar üzerinde duracağız. Bu bağlamda 

yapmış olduğu seyahatleri, ilim tahsil ettiği hocaları, ilmî kişiliğinin mahsülü olan talebeleri ve 

eserlerini beyan edeceğiz. 



v 
 

 İkinci bölümde Zekeriyyâ el-Ensârî’nin hadisçiliğini ortaya koyacağız. Burada, onun 

izah ettiği hadis usûlü ile ilgili kavramları inceleyeceğiz. Hadisin yapısı ile ilgili izahatını beyan 

edeceğiz. râvî sayısı bakımından, kaynağı bakımından, sıhhati bakımından değindiği hadis 

çeşitlerini izah edeceğiz. Bu bağlamda el-Ensârî’nin zikrettiği zayıf hadis çeşitlerini 

belirteceğiz. 

 Buhârî’nin el-Câmiu’s-Sahîh’i üzerine bugüne dek yüzlerce şerh yazılmıştır. Bu şerhler, 

el-Câmiu’s-Sahîh’in en doğru şekilde anlaşılmasını hedeflemiştir. Bunlardan bir tanesi de 

Zekeriyyâ el-Ensârî’nin“Tuhfetu’l-bârî bi şerhi Sahîhi’l-Buhârî” isimli eseridir. Tezimizin 

üçüncü bölümünde Zekeriyyâ el-Ensârî’nin Buhârî’nin Sahîh’i üzerine yazdığı Tuhfetu’l-

Bârî’deki şerh metodunu ele lacağız. 

 Yapılan bu çalışmada eksikliklerin bulunabileceğini, samimi tenkitlerin her zaman yol 

gösterici olacağını düşünmekteyiz. Hadis ilminin ehemmiyetini ve üstlendiği üstün rolü bana 

her zaman samimiyetle anlatan, bu uğurdaki tüm zorluklarda devamlı yoluma ışık tutan, attığım 

her önemli adımda yanımda olduğu gibi, tez konusu seçimimde ve çalışmamın her aşamasında 

yardımlarını esirgemeyen, değerli vakitlerini ayıran, saygıdeğer üstadım Prof. Dr. Saffet 

SANCAKLI’ya, tez izleme komitemde bulunan ve tezle ilgili tüm sorunlarımda yanımda olan 

kıymetli Dr. Öğr. Üyesi Salahattin YILDIRIM hocama, yine sınav komisyonumda bulunan 

Doç. Dr. Tahsin KAZAN, Dr. Öğr. Üyesi Mustafa TAŞ ve Dr. Öğr. Üyesi Serkan DEMİR 

hocalarıma, çalışmama zaman ayırdıkları ve katkı sağladıkları Prof. Dr. Mehmet BİLEN, Doç. 

Dr. Nurullah AGİTOĞLU, Doç. Dr. Ahmet ÖZDEMİR hocalarıma, en kalbi duygularla 

şükranlarımı sunarım. Rabbimden cümlemize ilim yolunda, Kur’an-ı Kerim’e ve Hz. 

Peygamber’in sünnetine hâdim, hayırlı ve bereketli bir ömür diliyorum. 

 Gayret bizden; muvaffakiyet Allah Teâlâ’dandır. 

 

Abdusselam TAKDEMİR 

                                                                                                                   Malatya / 2024  



vi 
 

ÖZET 

 Zekeriyyâ el-Ensârî, Memlükler döneminde Mısır’da yaşamış, tefsir, hadis ve fıkıh 

başta olmak üzere İslâmî ilimlerin birçok alanında eser telif etmiştir. İlmî bakımdan çok yönlü 

bir şahsiyettir. Onun yaşadığı asra bakıldığında hadis ilmi açısından, özellikle hadis şerhçiliği 

bakımından oldukça velûd bir dönem olduğu görülmektedir. el-Ensârî de bulunduğu bu ortamı 

değerlendirmiş ve birçok ilim bakımından mahir bir konuma gelmiştir. 

 “Zekeriyyâ el-Ensârî ve Hadisçiliği”ni konu edinen bu çalışma, giriş, üç bölüm ve 

sonuçtan müteşekkildir. Giriş bölümünde çalışmamızın konusunu, kaynaklarını ve metodunu 

belirttik. Ayrıca gerek Türkiye’de, gerekse yurt dışında el-Ensârî’yle ilgili yapılan akademik 

çalışmaları kısaca tanıttık. Birinci bölümde Zekeriyyâ el-Ensârî’nin yaşadığı dönemin siyasi, 

sosyal, kültürel ve ilmi durumu hakkında bilgilere yer verdik. Daha sonra onun hayatını iki 

başlık altında ele aldık. Birinci başlıkta doğumu, ismi, künyesi, nesebi, ailesi, ahlâkı, zühdü ve 

vefatı gibi bilgilere yer verdik. İkinci başlıkta ise onun ilim tahsilini, ilmî seyahatlerini, 

hocalarını, talebelerini, âlimlerin el-Ensârî hakkındaki görüşlerini ve son olarak onun eserlerini 

ele aldık. İkinci bölümde el-Ensârî’nin hadisçiliğini ortaya koyduk. Hadisleri usûl bakımından 

nasıl değerlendirdiğini beyan ettik. Bu minvalde hadis ile ilgili veya hadis usûlü ile ilgili eserleri 

şerh ederken veyahut diğer ilimlerle ilgili eserlerinde, hadis usûlü konularıyla ilgili değindiği 

noktaları belirttik. Üçüncü bölümde ise el-Ensârî’nin, Buhârî’nin el-Câmiu’s-Sahîh’i üzerine 

yapmış olduğu “Tuhfetu’l-Bârî bi şerhi Sahîhi’l-Buhârî” isimli eserindeki şerh metodunu 

ortaya çıkardık. Çalışmamızı, mezkûr bölümlerde elde ettiğimiz neticelere dayanarak sonuç ile 

bitirdik. 

 Bu çalışma sayesinde, 100 yılı aşkın ömrünü ilim ile geçiren el-Ensârî’nin hadis 

ilmindeki konumunu ortaya koyduk. Bu minvalde gerek hadis ilmi ile ilgili eserlerini, gerekse 

diğer ilimlerdeki eserlerini inceleyerek, hadisçiliğini ve hadisleri şerh etmedeki metodunu 

beyan ettik. 

 Anahtar Kelimeler: Hadis, Tuhfetu’l-Bârî, Şerh Metodu, Zekeriyyâ el-Ensârî, Buhârî.  



vii 
 

ABSTRACT 

Zakariyya al-Ansari lived in Egypt during the Mamluk period and wrote many works in 

various fields of Islamic sciences, especially tafsir, hadith and fiqh. He is a scientifically 

versatile person. When it is looked at the century in which he lived, it can be seen that it was a 

very prosperous period in terms of the science of hadith. 

This study, which focuses on "Zakariyya al-Ansari and His Hadithism", consists of an 

introduction, three chapters and a conclusion. In the introduction section, we have stated the 

subject, sources and method of our study. In addition, we have briefly introduced the academic 

studies on the figure of Zakariyya al-Ansari and his works, both in Turkey and abroad. In the 

first chapter, we have shared information about the political, social, cultural and scientific 

situation of the period in which Zakariyya al-Ansari lived. Then, we have discussed his life 

under two titles. In the first title, we have given information such as his birth, his name, his 

identity, his lineage, his family, his morals, his asceticism and death. In the second title, we 

have mentioned his education, his scientific travels, his teachers, his students, the opinions of 

scholars about him and finally his works. In the second chapter, we have discussed the hadith 

of Zakariyya al-Ansari. Therefore, we have stated how he evaluated the hadiths in terms of usul 

al-hadith and where he stood in the existing hadith procedures. We have stated the points he 

mentioned about the hadith method in works pertaining to other sciences, both while 

commenting on the Hadiths and while commenting on the published works on the hadith 

method, and we have also referred the works related to other sciences. In the third chapter , we 

have revealed the commentary method of Zakariyya el-Ansari's ten-volume printed work titled 

"Tuhfetu’l-Bârî bi şerhi Sahîhi'l-Buhârî" on Bukhari's el-Câmiu's-Sahîh. We have finished our 

study with a conclusion based on the results we have obtained in the mentioned sections. Thanks 

to this study, we have determined the place of al-Ansari, who spent more than 100 years in 

knowledge and wisdom, in the science of hadith. We have revealed his hadithism by looking at 

not only his works on the science of hadith but also his other works in basic sciences. Besides, 

we have read the commentary work called "Tuhfetu’l-Bârî bi şerhi Sahîhi'l-Buhârî" written by 

Bukhari in his Sahih, which was published in print, from beginning to end, and we have also 

clearly displayed the method of commenting on the hadiths. 

Key Words: Hadithism, Tuhfetu’l-Bârî, Commentary Method, Zakariyya al-Ansari, 

Bukhari.  



viii 
 

İÇİNDEKİLER 

ONUR SÖZÜ ............................................................................................................................ ii 

BİLDİRİM ............................................................................................................................... iii 

ÖNSÖZ ..................................................................................................................................... iv 

ÖZET ........................................................................................................................................ vi 

İÇİNDEKİLER ..................................................................................................................... viii 

KISALTMALAR ................................................................................................................... xiii 

GİRİŞ......................................................................................................................................... 1 

ARAŞTIRMA HAKKINDA GENEL BİLGİLER ................................................................ 1 

1- Araştırmanın Konusu ve Önemi...................................................................................................... 1 

2- Araştırmanın Metodu ve Kaynakları ............................................................................................... 2 

3- Zekeriyyâ el-Ensârî ve Eserleri Hakkında Yapılan Akademik Çalışmalar ..................................... 4 

3.1. Yurt Dışında Yapılan Akademik Çalışmalar ............................................................................ 4 

3.2. Türkiye’de Yapılan Akademik Çalışmalar ............................................................................. 13 

BİRİNCİ BÖLÜM .................................................................................................................. 18 

ZEKERİYYÂ EL-ENSÂRÎ’NİN HAYATI VE İLMİ KİŞİLİĞİ ...................................... 18 

1.1. Zekeriyyâ el-Ensârî’nin Yaşadığı Asra Genel Bir Bakış ............................................................ 18 

1.1.1. Siyasi Durum ....................................................................................................................... 19 

1.1.2. Sosyal Durum ...................................................................................................................... 23 

1.1.3. Kültürel Durum ................................................................................................................... 24 

1.1.4. İlmî Durum .......................................................................................................................... 25 

1.2. Zekeriyyâ el-Ensârî’nin Hayatı .................................................................................................. 28 

1.2.1. İsmi, Künyesi, Lakabı ve Nesebi ......................................................................................... 29 

1.2.2. Doğumu ve Ailesi ................................................................................................................ 29 

1.2.3. İbadeti ve Zühdü .................................................................................................................. 31 

1.2.4. Ahlâkı ve Cömertliği ........................................................................................................... 32 

1.2.5. Görevleri .............................................................................................................................. 33 

1.2.6. Mezhebi ............................................................................................................................... 35 

1.2.7. Tasavvufî Yönü ................................................................................................................... 36 

1.2.8. Vefatı ................................................................................................................................... 36 

1.3. İlmi Kişiliği ................................................................................................................................ 37 

1.3.1. Yetişmesi ............................................................................................................................. 37 

1.3.2. Seyahatleri ........................................................................................................................... 39 

1.3.3. Hocaları ............................................................................................................................... 40 



ix 
 

1.3.4. Talebeleri ............................................................................................................................. 44 

1.3.5. Hakkındaki Görüşler ........................................................................................................... 46 

1.3.6. Eserleri ................................................................................................................................. 48 

İKİNCİ BÖLÜM .................................................................................................................... 80 

ZEKERİYYÂ EL-ENSÂRÎ’NİN HADİS İLMİNDEKİ YERİ VE HADİS 

USULCÜLÜĞÜ ...................................................................................................................... 80 

2.1. el-Ensârî ve Hadis İlmine Genel Bakışı ......................................................................... 80 

2.1.1. Sünnet ...................................................................................................................................... 81 

2.1.2. Hadis ve Hadis İlmi ................................................................................................................. 81 

2.2. Hadisin Yapısı İle İlgili Açıklamaları ............................................................................ 82 

2.2.1. Metin ....................................................................................................................................... 82 

2.2.2. Sened ....................................................................................................................................... 83 

2.2.3. İsnad İle İlgili Açıklamaları..................................................................................................... 84 

2.2.3.1. Râvîlerin Doğum ve Vefat Tarihleri ................................................................................. 84 

2.2.3.2. Râvîlerin Vatan ve Beldelerinin Bilinmesi ....................................................................... 84 

2.2.3.3. Babasının Dışında Başkasına Nisbet Edilen Râvîler ........................................................ 85 

2.2.3.4. Zahir Olmayan Bir Şeye Nisbet Edilen Râvîler ............................................................... 85 

2.2.3.5. Sâbık ve Lâhık .................................................................................................................. 85 

2.2.3.6. İsimler ve Künyeler .......................................................................................................... 86 

2.2.3.7.  Muttefik ve Mufterik ....................................................................................................... 86 

2.2.3.8. Müteşâbih ......................................................................................................................... 87 

2.2.3.9. Mübhem Hadis ................................................................................................................. 88 

2.2.3.10. Büyüklerin, Küçüklerden Hadis Rivâyeti ....................................................................... 88 

2.2.3.11. Akran Olanların Birbirinden Rivâyeti ............................................................................ 89 

2.2.3.12. Erkek ve Kız Kardeşlerin Birbirinden Rivâyetleri ......................................................... 89 

2.2.3.13. Müstahrec ....................................................................................................................... 89 

2.2.3.14. Râvînin İhtilatı ................................................................................................................ 90 

2.3. Hadisin Tahammül Yöntemleri ve Edâ Sigaları .......................................................... 92 

2.3.1. Sema‘ ....................................................................................................................................... 94 

2.3.2. Kıraât ....................................................................................................................................... 94 

2.3.3. İcâze......................................................................................................................................... 95 

2.3.4. Münâvele ................................................................................................................................. 95 

2.3.5. Mükâtebe ................................................................................................................................. 96 

2.3.6. İ‘lâm ........................................................................................................................................ 96 



x 
 

2.3.7. Vasiyye .................................................................................................................................... 96 

2.3.8. Vicâde ...................................................................................................................................... 97 

2.3.9. Mukâbele ................................................................................................................................. 97 

2.3.10. Sahabenin Tahammül ve Edâsı ............................................................................................. 97 

2.3.11. Sahabenin Dışındakilerin Tahammül ve Edâsı ...................................................................... 98 

2.4. Râvîlerin Sayısı Bakımından Hadis Usulüyle İlgili Açıklamaları .............................. 99 

2.4.1. Mütevâtir Hadis ....................................................................................................................... 99 

2.4.2. Ahâd Hadis ............................................................................................................................ 100 

2.4.2.1. Meşhûr Hadis ................................................................................................................. 100 

2.4.2.2. Aziz Hadis ...................................................................................................................... 101 

2.4.2.3. Garib Hadis ..................................................................................................................... 101 

2.5. Kaynağı Bakımından Hadislerle İlgili Açıklamaları ................................................. 102 

2.5.1. Kutsî Hadis ............................................................................................................................ 102 

2.5.2. Merfû‘ Hadis ......................................................................................................................... 103 

2.5.3. Mevkûf Hadis ........................................................................................................................ 104 

2.5.4. Merfû‘ ve Mevkûf Hadisin Tenâkuz Etmesi ......................................................................... 105 

2.5.5. Maktû‘ Hadis ......................................................................................................................... 105 

2.6. Kabul ve Red Bakımından Hadislerle İlgili Açıklamaları ........................................ 106 

2.6.1. Sahîh Hadis............................................................................................................................ 106 

2.6.1.1. Sahih li Zâtihi ................................................................................................................. 106 

2.6.1.2. Sahih li Gayrihi .............................................................................................................. 107 

2.6.2. Hasen Hadis ........................................................................................................................... 107 

2.6.2.1. Hasen li Zâtihi ................................................................................................................ 107 

2.6.2.2. Hasen li Gayri ................................................................................................................. 108 

2.6.3. Zayıf Hadis ............................................................................................................................ 108 

2.6.3.1. Zayıf Hadis ve Onunla Amel Etmek .............................................................................. 109 

2.6.3.2. Senetteki Kopukluk Sebebiyle Zayıf Sayılan Hadislerle İlgili Görüşleri ....................... 109 

2.6.3.3. Râvideki Kusur Sebebiyle Zayıf Sayılan Hadislerle İlgili Görüşleri ............................. 114 

2.6.4. Mevzû Hadis İle İlgili Açıklamaları ...................................................................................... 118 

2.6.4.1. Mevzû Hadisi Tanımlaması ............................................................................................ 118 

2.6.4.2. Hadislerin Uydurulma Sebeplerini Zikretmesi ............................................................... 119 

2.7. Hadis İlimleri İle İlgili Açıklamaları ........................................................................... 119 

2.7.1. Rivâyetü’l-Hadis İlmi ............................................................................................................ 120 

2.7.2. Dirâyetü’l-hadis İlmi ............................................................................................................. 120 



xi 
 

2.7.3. Tedvînu’l-Hadis İlmi ............................................................................................................. 120 

2.7.4. Cerh ve Ta‘dil İlmi ................................................................................................................ 122 

2.7.5. Garibu’l-Hadis İlmi ............................................................................................................... 124 

2.7.6. Nasih ve Mensuh İlmi ........................................................................................................... 124 

2.7.7. Muhtelefu’l-Hadis İlmi .......................................................................................................... 125 

2.7.8. Mutâbaat ve Şevâhid ............................................................................................................. 127 

2.7.9. Mana ile Rivâyet ................................................................................................................... 128 

2.8. Râvinin Vasıfları ve Tabakâtı İle İlgili Açıklamaları ................................................ 129 

2.8.1. Adalet .................................................................................................................................... 129 

2.8.2. Zabt ........................................................................................................................................ 130 

2.8.3. Tabakât .................................................................................................................................. 131 

2.8.3.1. Sahabenin Tanımı ........................................................................................................... 132 

2.8.3.2. Sahabenin Adaleti ........................................................................................................... 133 

2.8.3.3. Sahabede Muksirûn ........................................................................................................ 133 

2.8.3.4. İlk Müslüman Olan Sahabeler ........................................................................................ 134 

2.8.3.5. En Son Vefat Eden Sahabe ............................................................................................. 134 

2.8.3.6. Tâbiîn’in Tanımı ............................................................................................................. 134 

2.8.3.7. İlk ve En Son Vefat Eden Tâbiîler ................................................................................. 135 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM .............................................................................................................. 136 

ZEKERİYYA EL-ENSÂRÎ’NİN TUHFETU’L-BÂRÎ’DEKİ ŞERH METODU .......... 136 

3.1. Eserle İlgili Bazı Bilgiler ............................................................................................... 136 

3.2. Eserde Kullanılan Buhârî Nüshası .............................................................................. 139 

3.3. Kaynakları ..................................................................................................................... 140 

3.3.1. Hadis Kitapları ...................................................................................................................... 142 

3.3.2. Siyer, Tarih ve Tabakât Kitapları .......................................................................................... 149 

3.3.3. Tefsir Kitapları ...................................................................................................................... 150 

3.3.4. Fıkıh ve Usûli’l-Fıkıh Kitapları ............................................................................................. 151 

3.3.5. Âdâb ve Ezkâr İle İlgili Yararlandığı Kaynaklar ................................................................... 152 

3.3.6. Arap Dili Belâğatı ve Şiir İle İlgili Yararlandığı Kaynaklar ................................................. 152 

3.3.7. sadece âlimlerin isimlerini zikrederek, kaynak olarak yararlanması ..................................... 153 

3.4. Hadis Şerh Faaliyetleri ................................................................................................. 155 

3.4.1. Tuhfetu’l-Bârî’nin Önemi ..................................................................................................... 156 

3.5. Muhteva Bakımından Hadislerin Şerh Metodu ......................................................... 157 

3.5.1. Kitab Başlıklarını Şerh Etmesi .............................................................................................. 157 



xii 
 

3.5.2. Bâb Başlıklarını Şerh Etmesi................................................................................................. 164 

3.5.3. Kelime Tahlilleri ................................................................................................................... 185 

3.5.4. Âyet, Hadis ve Edebî Sanatlar ............................................................................................... 193 

3.5.5. Sahâbe, Tâbiûn ve Ulemanın Görüşlerini Belirtmesi ............................................................ 202 

3.5.6. Kendi Görüşleri İle İzahatı .................................................................................................... 205 

3.5.7. Müphemleri Belli Etmesi veya Etmemesi ............................................................................. 210 

3.5.8. Hz. Peygamber’e Değinmesi ................................................................................................. 212 

3.5.9. Fıkıh ile İlgili Konuları Şerh Etmesi ..................................................................................... 214 

3.5.10. İtikadi Konularla İlgili İzahatı ............................................................................................. 222 

3.5.11. Tasavvuf ve Diğer İlimlerle İlgili İzahatı ............................................................................ 229 

3.6. Sened İle İlgili Bazı İzahatı ........................................................................................... 232 

3.7. Metin İle İlgili Bazı İzahatı ........................................................................................... 239 

SONUÇ .................................................................................................................................. 258 

KAYNAKÇA ........................................................................................................................ 260 

  



xiii 
 

KISALTMALAR 

 a.s.  : Aleyhisselam 

 b.  : Bin/İbn 

 bt.  : Bint 

 b.y.  : Baskı Yok 

 bil.  : Bilim/leri 

 c.  : Cilt  

 c.c.  : Celle Celâluhu 

 DİA  : Diyanet İslâm Ansiklopedisi 

 Ens.  : Enstitü 

 hz.   : Hazreti 

 İFAV  : İlahiyat Fakültesi Yayınları 

 İsl.  : İslâm 

 öl.  : Ölüm Târihi 

 r.a.  : Radıyallahu Anhu / Anha 

 s.a.v.  : Sallallahu Aleyhi ve Sellem 

 s.   : Sayfa 

 SBE  : Sosyal Bilimler Enstitüsü 

 TDV  : Türkiye Diyanet Vakfı 

 Tem.  : Temel 

 Ünv.  : Üniversite 

 vb.  : ve benzeri 

 vd.  : ve diğerleri 

 yay.   : Yayın Evi  

 yy.  : Yüzyıl 

  

  

  

  

  

  

  

  

  



1 
 

GİRİŞ 

ARAŞTIRMA HAKKINDA GENEL BİLGİLER 

 1- Araştırmanın Konusu ve Önemi 

 Çalışmamız, Zekeriyyâ el-Ensârî ve Hadisçiliği başlığını taşımaktadır. Bu çalışma, 

genel olarak el-Ensârî’nin şahsını ve ilmi durumunu ele almakla birlikte, özel olarak onun hadis 

ilmindeki yerini, hadislere bakış açısını ve hadisleri şerh etme metodunu ihtivâ etmektedir. Hz. 

Peygamber’in zamanından beri hadisler farklı metotlarla muhafaza edilmiş ve sonraki nesillere 

aktarılmıştır.1 Hadislerin rivâyet edilmesindeki amaç onları lafız olarak yaymak değildir. Asıl 

gaye Hz. Peygamber’in insanlara iletmek istediği mesajı anlamak ve bunu hayatta tatbik 

etmektir. Nitekim ancak bu şekilde sağlam bir din anlayışına ve yaşantısına sahip olunabilir. 

Hadis-i şeriflerin doğru anlaşılması ve yorumlanması oldukça erken dönemlere kadar gittiği 

bilinen bir gerçektir. Hz. Peygamber’in sözlerini anlama ve yorumlama bakımından sahâbe-i 

kiramın da farklı düşünce ve yaklaşımlara sahip olduklarını, bunun ilk göstergesine Hz. 

Peygamber hayatta iken rastlamak mümkündür. Sahabeler Hz. Peygamber’i anlayamadıkları 

veya aralarında farklı anlamalar oluştuğu vakit, ilk müfessir olan Hz. Peygamber’e sormaktan 

çekinmemişlerdir.2 Nitekim bazen Hz. Peygamber kendi söylediği sözleri izah etmiş, yanlış 

anlama götürecek muğlak durumu açıklamış ve muhtemel yanlış anlaşılmaların önüne set 

çekmiştir.3 

 Sahâbenin hadislere karşı farklı tutumları daha sonra ehl-i hadis ve ehl-i re’y gibi 

fikirlerin doğmasına kaynaklık etmiştir.4 Hadis şerhleri, hadisleri doğru anlama çabasının bir 

ürünü olarak ortaya çıkmış, rivâyetlerdeki kelime ve söylemlerin asıl gayesini ortaya koymak 

için ele alınmış, hadislerin teşriî bir yönünün olup olmadığı bu çalışmalar sayesinde daha kolay 

anlaşılmıştır. Netice olarak şerh metotları, hadislerin doğru anlaşılabilmesi için geçmişte 

olduğu gibi günümüzde de önemini korumakta ve gelecekte de bu önemin devam edeceği 

kaçınılmazdır. Bu şerhlerin bir kısmı neşredilmiş, günümüze ulaşmış, bir kısmı günümüze 

ulaşsa da neşredilmemiş, diğer bir kısım ya keşfedilmeyi beklemekte veya günümüze ne yazık 

ki ulaşamayıp kaybolmuştur.5 el-Ensârî’nin Buhârî’nin Sahîh’ine yazmış olduğu ve 

çalışmamızın üçüncü bölümünü oluşturan Tuhfetu’l-Bârî bi-şerhi Sahihi’l-Buhârî isimli şerh 

                                                           
1 Muhammed Takî Osmanî, Sünnetin değeri ve bağlayıcılığı, çev. Mehmet Özşenel (İstanbul: M.Ü. İlahiyat 

Fakültesi Vakfı Yayınları, 2019), 95. 
2 Saffet Sancaklı, İslam’ın anlaşılmasında sünnetin yeri ve değeri (Ankara: TDV yayınları, 2003), 306. 
3 Sancaklı, İslam’ın anlaşılmasında sünnetin yeri ve değeri, 306. 
4 Mehmet Özşenel, Sünnet ve hadîsi değerlendirme ve anlamada ehl-i re’y ve ehl-i hadîs yaklaşımları ve imam 

Şeybânî (yayımlanmamış Doktora tezi: İstanbul-MÜSBE, 1999), 71. 
5 Bünyamin Erul, Hadislerin anlaşılması meselesi- İslam geleneğinde hadisleri farklı okuma biçimleri - güncel 

meseleler birinci ihtisas toplantısı (Ankara: DİB Yayınları, 2004), 103. 



2 
 

eseri neşredilen ve günümüze eksiksiz bir şekilde ulaşan önemli bir kaynaktır. el-Ensârî’nin 

Sahîhi Buhârî, Sahîh-i Müslim’in şerhleri başta olmak üzere hadis ilmiyle ilgili başka eserlerde 

de imzasının olması, onun hadis alanında önemli bir zat olduğunu göstermektedir. Ayrıca el-

Ensârî, kendine has üslubunun yanında diğer âlimlerin görüşlerine de yer vererek eserlerini 

zengin hale getirmesi, çalışmamızı önemli kılan birçok sebepten sadece birkaçıdır. 

 el-Ensârî’yi bir muhaddis olarak analiz edebilmek için, onun yaşadığı dönemin ve yerin 

siyasi, sosyal ve ilmî durumlarını bilmekte yarar olacağını düşünmekteyiz. el-Ensârî, H. 9. asrın 

ilk çeyreğinden 10. asrın ilk çeyreğine kadar (826/926-1420/1520)6 toplamda yüz yılı aşkın, 

ilimle iç içe bir ömür yaşamıştır. el-Ensârî’nin, içinde yaşadığı Memlükler dönemi, oldukça 

parlak kültürel ve ilmî durumları ihtivâ etmiş, İslâmî ilimler, İslâmî kültür ve tarihi için 

benzersiz bir miras bıraktığı bilinen bir gerçektir. el-Ensârî’nin, ilim bakımından özellikle de 

hadis ilmi açısından böyle zengin dönemde yaşaması çalışmamızı önemli kılan bir diğer 

sebeptir.7 Yine yaşadığı dönemde İbn Hacer el-Askalânî (öl. 852/1448), el-Kâyâtî (öl. 

850/1446), el-Munâvî (öl. 871/1467) gibi büyük zatların yanında yetişmesi; İbn Hacer el-

Heytemî (öl. 973/1565), eş-Şa‘rânî (öl. 973/1565), Şihâbuddîn er-Ramlî (öl. 957/1550) gibi 

büyük âlimleri yetiştirmesi; es-Sehâvî (öl. 902/1497) ve es-Suyûtî (öl. 911/1505) gibi âlimlerle 

akran olması, ilim bakımından zengin bir ortamda yetiştiğini göstermektedir. el-Ensârî’nin, ilmî 

imkân bakımından böyle zengin bir ortamda kaleme aldığı Buhârî şerhinin günümüze kadar 

ulaşması da çalışmamızı önemli kılan ayrı bir değer olarak düşünmekteyiz. Bütün bunlara 

karşın ülkemizde Zekeriyyâ el-Ensârî’nin hadisçiliğini veya şerh metodunu Doktora düzeyinde 

ele alan bir gayretin olmayışı, çalışmamızın önemini ortaya koyan en önemli sebep olarak 

düşünmekteyiz. 

 2- Araştırmanın Metodu ve Kaynakları 

 Çalışmamızın bir kısmı el-Ensârî’nin hadisçiliği diğer kısmı da onun şerh metodunu 

ihtivâ ettiği için mahiyeti itibariyle geniş bir alanı kapsamakta ve farklı kaynaklara gitmeyi 

zorunlu kılmaktadır. Çalışmamızda el-Ensârî’nin hayatıyla birlikte gerek hadisçiliği, gerekse 

şerhindeki yöntem ve yaklaşımları üzerinde duracak ve hadis ilmine katkılarını gözler önüne 

sereceğiz. Dolayısıyla ele alacağımız başlıklar ve bu başlıkların altındaki malumat kâh kişi 

                                                           
6 Ebû’l-Abbas Şeyhu’l-İslam Şihâbuddîn Ahmed b. Muhammed b. Ali es-Sa’dî el-Ensârî (974/1566) İbn Hacer el-

Heytemî, el-Fethu’l-mubîn bişerhi’l-erba’în (Suudi Arabistan: Dâru’l-minhâc, 2008), 36; ’Umer b. Rida b. 

Muhammed b. Rağib b. Abdulğanî ed-Dimaşkî (1408/1987) Kehhâle, Mu’cemu’l-müellifîn (Beyrut: Dâru ihyâi’t-

turâsi’l-Arabî, ts.), 4/182. 
7 İsmail Yiğit, M.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi, “Ayni’yi yetiştiren Memlükler dönemi ilmi hareketine genel bir 

bakış” 11-12 (İstanbul 1997), 39. 



3 
 

merkezli, kâh ulûmu’l-hadis ile ilgili, bazen de şerh ilmi veya şerh metodu ile alakalı olacaktır. 

Müracaat edeceğimiz kaynaklar, işleyeceğimiz konulara emsal olacak şekilde çeşitli olacaktır. 

 Bize yön belirlemesini umduğumuz, tezimize çeşitli yönlerden benzerlik gösteren bazı 

çalışmaları incelemekle işe başladık. Bu minvalde Türkiye’de İbn Hacer (öl. 852/1448), İbn 

Kesîr (öl. 774/1373), Abdulkâdir Kuraşî (öl. 775-1373), Suyûtî, Ahmed el-Menînî (öl. 

1172/1759) ve Şevkânî (öl. 1760/1834) gibi muhaddislerin hadisçiliğini konu alan, Hattâbî (öl. 

388/998), Beğavî (öl. 516/1122), İbn Dakîki’l-‘îd (öl. 702/1302), Kastallânî (öl. 923/1517) ve 

Kirmânî (öl. 786/1387) gibi muhaddislerin şerh metodunu inceleyen Doktora düzeyinde 

akademik çalışmaları gözden geçirdik. Gerek yurt içinde, gerekse yurt dışında Zekeriyyâ el-

Ensârî’yi konu edinen veya çalışmamıza ışık olabilecek her türlü çalışmayı tespit edip, 

bunlardan istifade ettik. Tezimize koyduğumuz, faydalandığımız tüm referansları dipnotlarda 

gösterdik. Çalışmamızda yerine göre el-Ensârî’nin diğer eserlerinden de faydalandık. Bunun 

yanında ister ulûmu’l-hadis olsun, ister hadis şerh konusuyla ilgili olsun Kutub-i sitte ve diğer 

temel hadis eserleriyle birlikte ricâl kitapları da çalışmamızda müracaat ettiğimiz kaynaklar 

arasındadır. Bunların dışında ülkemizde hadis alanında yazılmış Fuad Sezgin’in Buhârî’nin 

Kaynakları, İsmail Lütfi Çakan’ın Hadis Edebiyatı, Ahmet Yücel’in Hadis Usûlü adlı 

çalışmalar başta olmak üzere, birçok eserden de istifade ettik. Tüm bu çalışmaların ışığında 

Tuhfetu’l-Bârî bi şerhi Sahîhi’l-Buhârî’yi baştan sona kadar defalarca okuduk. Çalışmamızın 

birinci, ikinci ve üçüncü bölümlerini oluşturan, el-Ensârî’nin hayatını, hadisçiliğini ve 

şerhindeki metodunu bu veriler ışığında analiz ettik. Akabinde çalışmamızın konusunu ve 

ana/alt başlıklarını netleştirdik. Daha sonra da uygun olan şeyleri bir araya getirerek bu başlık 

ve konuların altını sağlam ve faydalı olan bilgilerle doldurduk. Bu minval üzere çalışmamızı 

meydana getirdik. 

 Çalışmamızın üçüncü bölümünün, “Tuhfetu’l-Bârî bi-şerhi Sahihi’l-Buhârî’nin 

Kaynakları” başlığında, şunları yaptık. Bu başlık altında zikrettiğimiz kaynaklar, üzerinde 

çalıştığımız şerh eserinin kendisinde geçtiyse, bunun geçtiği cilt ve sayfa numarasını belirterek 

hemen şerh çalışmamızın yararlandığı kaynakları arasında zikrettik. Eğer şerh çalışmamızda 

kaynağın ismi verilmeden, sadece müellifin ismi zikredilip bu şekilde kaynak olarak geçtiyse, 

biz burdaki malumatın, ismi zikredilen müellifin hangi eserinde geçtiğini tespit edip, akabinde 

tespit ettiğimiz bu eseri ve malumatın geçtiği yeri dipnotta gösterdik. Bununla birlikte kolayca 

karşılaştırma yapılabilsin diye dipnota eklediğimiz kaynakla alakalı bilgiler, Tuhfetu’l-Bârî bi-

şerhi Sahihi’l-Buhârî isimli şerh eserimizin neresinde geçiyorsa, aynı dipnotta şerhimizin de 

cilt ve sayfa numarasını belirttik. 



4 
 

 Araştırmamızda zikri geçen âlimler eğer kadim ise bunların hem hicri hem de miladi 

vefat tarihlerini birlikte zikrettik. Zikri geçen zatlar muasır ise vefat tarihlerinin sadece miladi 

kısmını beyan ettik. Çalışmamızda geçen âyet ve hadisleri tırnak içerisinde (“”) zikrettik. 

 3- Zekeriyyâ el-Ensârî ve Eserleri Hakkında Yapılan Akademik Çalışmalar 

 3.1. Yurt Dışında Yapılan Akademik Çalışmalar 

 Yurt dışında el-Ensârî ile ilgili Doktora, Yüksek Lisans ve Bilimsel Dergi Makalesi gibi 

birçok çalışma yapılmıştır. Bu çalışmalar birçok ilimle ilgilidir. Bizler ayrım gözetmeksizin bu 

akademik çalışmaların sırasını, bitirme tarihlerini göz önünde bulundurarak zikredeceğiz. 

-Tuhfetü Nucebâi'l-Asr, fî Ahkâmi'n / تحفة نجباء العصر في احكام النون الساكنة والمد والقصر .1 

Nûni's-Sâkineti ve'l-Meddi ve'l-Kasr 

 Bu makale 1965 senesinde, Muhyî Hilâl es-Serhân tarafından yazılmıştır. Mecelletü 

Kulliyeti’ş-Şerî‘anın, 9. sayısında yayımlanmıştır. Tecvit ilmiyle ilgili olan bu makale, 32 

sayfadan müteşekkildir.8 

االجزء الاول دراسة وتحقيق ب الاصولغاية الوصول شرح ل .2   / Ğâyetü’l-Vusûl Şerhu Lubbu’l-

Usûl el-Cüz'ü'l-Evvel Dirâseten ve Tahkîk 

 Bu çalışma, Suudi Arabistan’da, es-Salih Abdullah Muhammed el-Ahmed tarafından 

yapılmış, bir Yüksek Lisans tezidir. Fıkıh ve usûli’l-fıkıhla ilgili olan çalışma, Yunus Süleyman 

es-Senhûrî’nin danışmanlığında yürütülmüş, 1983/1984 eğitim-öğretim yılında bitirilmiştir. 

 / كتاب فتح الجليل ببيان خفي انوار التنزيل : تأليف القاضي ابي يحيى زكريا بن محمد بن احمد الانصاري  .3 

Kitâbu Fethi'l-celîl bi Beyâni Hafiyyi Envâri't-Tenzil: Telîf el-Kâdî Ebî Yahya Zekeriyyâ b. 

Muhammed b. Ahmed el-Ensârî eş-Şâfiî el-Muteveffâ Senete 926 H.: el-Kısmu'l-Evvel 

 Bu çalışma Yüksek Lisans çalışmasıdır. Suudi Arabistan’ın, Muhammed b. Suûd el-

İslâmiyye Üniversitesinin, Kulliyeti Usûliddîn kısmında okuyan el-Mûkilî el-Hasan b. Halvî b. 

Hasan tarafından yapılmıştır. Bu çalışma, Kur'an ilimleri ile ilgili olup 1985 yılında 

bitirilmiştir.9 

 

 

 

 

                                                           
8 Muhyi Hilâl es-Serhân, Tuhfetü nucebâi’l-asr fî ahkâmi’n-nûni’s-sâkineti ve’l-meddi ve’l-kasr, Câmi’atu Beğdâd 

- Külliyeti’ş-şerîâ 9, (1965). 
9 el-Hasan b. Halvî b. Hasan el-Mûkilî, Kitâbu fethi’l-celîl bi beyâni hafiyyi envâri’t-Tenzil: telîf el-kâdî Ebî Yahya 

Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed el-Ensârî eş-Şâfiî el-mutevffâ senete 926 H.: el-Kısmu’l-evvel (Riyâd - 

yayımlanmamış Yüksek Lisans tezi: Muhammed b. Suûd el-İslâmiyye-Kulliyeti Usûliddîn, Kur’an Ilimleri, 1985). 



5 
 

دب القضا" لشيخ الاسلام ابي يحيى زكريا الانصاريأ كتاب "عماد الرضى ببيانتحقيق  .4   / Tahkîk Kitap 

‘Imâdu’r-Ridâ bi Beyâni Edebi’l-Kadâ li Şeyhi’l-İslâmi Ebî Yahya Zekeriyyâ el-Ensârî 

 Bu çalışma 1988 yılında, el-‘Amerî Zâyid b. Yahya b. Derviş tarafından yapılmıştır. Bu 

çalışma Doktora çalışması olup, konusu şerî hükümlerdir. Tek ciltten oluşan bu çalışma 2374 

sayfadan oluşmaktadır.10 

  Zekeriyyâ el-Ensârî ve Cühûduhu’l-Belâğiyye / زكريا الانصاري وجهوده البلاغية .5 

 Bu eser, Ezher’de okuyan, Nâdiye Hamîs Ali el-Hanâvî tarafından yazılmış bir Doktora 

çalışmasıdır. Bu eser İslâm hukukuyla ilgilidir. 1994 yılında bitirilmiştir.11 

تحقيقغاية الوصول إلى علم الفصول لشيخ الإسلام أبي يحيى زكرياّ الأنصاري الشافعي  ودراسة .6   / Ğâyeti’l-

Vusûl ilâ ‘İlmi’l-Fusûl li Şeyhi’l-İslâm Ebî Yahya Zekeriyyâ el-Ensârî eş-Şâfi‘î Tahkîk ve 

Dirâseten 

 Bu eser, Abdulmuhsin b. Muhammed b. Abdulmuhsin el-Menîf’in danışmanlığında, 

Sirâcu’l-hakk b. Muhammed Lokman tarafından fıkıh ile ilgili olarak yapılan Yüksek Lisans 

çalışmasıdır. Bu çalışma 1999-2000 eğitim öğretim yılında Suudi Arabistan Medine-i 

Münevvere’de bulunan Câmi‘atu’l-İslâmiyye Üniversitesi’nde yapılmıştır. Kaynakça ve 

içindekiler dâhil olmak üzere toplam 587 sayfadan oluşmaktadır. Bu çalışma mukaddime ve iki 

bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde İbnu’l-Hâim (öl. 753/1353) ve el-Ensârî (öl. 

926/1520)’nin hayatları ele alınmıştır. Bununla birlikte Ğâyeti’l-vusûl ilâ ‘ilmi’l-fusûl eserinin 

tanıtımına yer verilmiştir. İkinci bölümde yapılan çalışmanın tahkîk yöntemine yer verilmiştir.12 

دراسة : نصاريائق شرح جمع الجوامع لشيخ الاسلام ابي يحيى زكريا بن محمد الاقالنجوم اللوامع في ابراز د .7 

 en-Nucûmi’l-Levâmi‘ fî İbrâzi Dekâiki Şerhi / وتحقيق للقسم من اول كتاب السنة الى آخر كتاب القياس

Cem‘i’l-Cevâmi‘, li Şeyhi’l-İslâm Ebî Yahya Zekeriyyâ b. Muhammedi’l-Ensârî Dirâseten 

ve Tahkik li’l-Kısmi min Evveli Kitâbi’s-Sünneti ilâ Âhiri Kitâbi’l-Kiyâs 

 Bu çalışma, Muhammedof Murtada Ali Muhammed tarafından yapılmış bir Yüksek 

Lisans tezidir. Usûli’l-fıkıh  ile ilgili olan bu çalışma, Mustafa Dîb el-Boğâ’nın danışmanlığında 

yürütülmüş ve 2001 yılında bitirilmiştir.13 

                                                           
10 Zâyid b. yahya b. Derviş el-’Amerî, Tahkîk kitab ‘ımâdu’r-ridâ bi beyâni edebi’l-kadâ li şeyhi’l-İslâmi Ebî 

Yahya Zekeriyyâ el-Ensârî (yayımlanmamış Doktora tezi: Riyâd - Câmi’atu Muhammed b. Su’ûdi’l-İslâmiyye li’l-

kadâ, Doktora tezi - Ahkâm Şer’iyye, 1988). 
11 Ahmet-Cengiz Özel-Kallek, “Zekeriyyâ el-Ensârî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

yayınları, 2013), 44/215. 
12 Muhammed Lukman Siracu’l-Hakk, Ğâyeti’l-vusûl ila ’ilmu’l-fusûl lişeyhi’l-islam ebî Yahya Zekeriyyâ el-

Ensârî eş-Şafiî tahkik ve dirâseten (el-Câmiatu’l-Medeniyye, Yüksek Lisans tezi, 1999), 4-7. 
13 Murtada Ali Muhammed Muhammedof, en-Nucûmi’l-levâmi‘ fî ibrâzi dekâiki şerhi cem‘i’l-cevâmi‘, li şeyhi’l-

İslam Ebî Yahya Zekeriyyâ b. Muhammedi’l-Ensâri’ş-Şâfiî (824-926 H. / 1421-1520 M.), dirâseten ve tahkik li’l-

kısmi min evveli kitâbi’s-sünneti ilâ âhiri kitâbi’l-kiyâs (yayımlanmamış: Sudan-Câmi’atu ummu dermân el-

İslâmiyye - Kulliyeti’d-dirâsâti’l’ulyâ, Yüksek Lisans tezi, 2001). 



6 
 

مإعراب القرآن العظي .8   / İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Azîm 

 Bu çalışma, Mısır’ın Kahire Üniversitesi’nde 2001 senesinde yapılmıştır. Kaynakça ve 

içindekiler dahil olmak üzere toplam 647 sayfadan müteşekkildir. Bu eser, Muhammed Ali 

Hasaneyn Sabra’nın danışmanlığında, Musa Ali Musa Mesud tarafından nahiv ve sarf ilmiyle 

ilgili olarak yapılmış Yüksek Lisans çalışmasıdır. Çalışma mukaddime ve sonuç ile birlikte üç 

bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde el-Ensârî’nin hayatından söz edilmektedir. 

Dolayısıyla onun ismi, lakabı, künyesi, nisbesi, vilâdeti, ilmi, hocaları, talebeleri, görevleri, 

eserleri, akaid ve fıkhî mezhebi gibi konular hayatıyla ilgili zikredilen başlıklardır. İkinci 

bölümde el-Ensârî’nin İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Azîm eserinin ışığında nahiv ve sarf ilimlerindeki 

yaklaşımı ele alınmıştır. Üçüncü bölümde ise, İ‘râbi’l-Kur’âni’l-Azîm çerçevesinde el-

Ensârî’nin nahvin usulünü nasıl kullandığı ele alınmıştır.14 

 Şeyhu'l-İslâm Zekeriyyâ el-Ensârî ve / شيخ الاسلام زكريا الأنصاري وأثره في الفقه الشافعي .9 

Eseruhu fi'l-Fıkıh eş-Şâfiî 

 Bu çalışma, Ürdün’de ed-Dirâsati’l-‘ulyâ üniversitesi’nde 2004 senesinde yazılmıştır. 

Kaynakça ve içindekiler dâhil olmak üzere, toplamda 277 sayfadan ibarettir. Bu eser, Yasin 

Derâdke’nin danışmanlığında, Tarık Yusuf Hasan Cabir tarafından usûlü’l-fıkıh alanıyla ile 

ilgili olarak yapılan Yüksek Lisans çalışmasıdır. Çalışma, mukaddime ve sonuç ile beraber iki 

bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde Zekeriyyâ el-Ensârî’nin hayatından, onun yaşadığı 

dönemden, ilmi kişiliğinden, eserlerinden söz edilmektedir. Ayrıca Şâfiî mezhebiyle ilgili olan 

önemli eserlerine değinmiştir. Onun hocalarından, talebelerinden, görevlerinden, âlimlerin el-

Ensârî ile ilgili görüşlerinden söz etmektedir. İkinci bölümde el-Ensârî’nin Şâfiî mezhebindeki 

etkin rolü ele alınmaktadır. Bu minvalde onun, Şâfiî mezhebinde kullandığı delillerden, bu 

delillerden tercih ettiklerinden, mezhep naslarında mütearız bir durum olduğunda bunları cem‘ 

etmesinden, mezhepte mutlakı nasıl takyid ettiğinden, farklı fıkhî meselelerden, âlimlerin bu 

mezhep içerisindeki tartışmalarından, fetva vermedeki etkinliğinden söz edilmektedir.15 

 

 

 

 

                                                           
14 Musa Ali Musa Mesud, İ’râbu’l-Kur’âni’l-’Azîm (Kahire Üniversitesi-Mısır, Yüksek Lisans tezi, 2001), 10-14. 
15 Tarık Yusuf Hasan Cabir, Şeyhu’l-İslam Zekeriyyâ el-Ensârî ve eseruhu fi’l-fıkıh eş-Şafii (Ürdün Üniversitesi-

Temel İslam Bilimleri, Yüksek Lisans tezi, 2004), 5-10. 



7 
 

الشيخ ابي يحيى زكريا الانصاري : دراسة وتحقيق منهج الوصول الى تحرير الفصول .10   / Menhecü’l-

Vusûl ilâ Tahrîri’l-Fusûl, eş-Şeyh Ebî Yahya Zekeriyyâ el-Ensârî : Dirâseten ve Tahkîk 

 Bu çalışma, Sudan’ın, Câmi'atu Ummu Dermân el-İslâmiyye’de, Raşîde Fadlu's-Seyyid 

'Acabu'l-Habîb Sâlim tarafından yapılmış bir Doktora tezidir. Fıkıhla ilgili olan bu çalışma, 

İdris Cum‘a’nın danışmanlığında yürütülmüş ve 2005 yılında bitirilmiştir.16 

 el-Hudûdu’l-Enîka ve’t-Ta‘rîfâti’d-Dekîka / الحدود الانيقة والتعريفات الدقيقة .11 

 Bu çalışma, Suudi Arabistan’da, el-Cehnî Fehd b. Sa'd ez-Zâydî tarafından 2006 

senesinde Suudi Arabistan’da yapılan bir Makale çalışmasıdır. Bu makale, Mecma‘u’l-fıkhi’l-

İslâmi dergisinin,  9/21 sayısında yayımlanmıştır. Fıkıh/Usûli’l-fıkıh ile ilgili olan bu çalışma 

44 sayfadan müşekkildir.17 

الدرة السنية على شرح ابن الناظم للالفية لشيخ الاسلام ابي يحيى زكريا بن محمد بن زكريا الانصاري من  .12 

لكتاب الى نهاية حروف الجر : دراسة وتحقيقعلماء القرن العاشر الهجري من بداية ا  / ed-Durretü’s-Seniyye 

‘alâ Şerhi İbnu’n-Nâzım li’l-Elfiyye li Şeyhi’l-İslâm Ebî Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. 

Zekeriyyâ el-Ensârî min ‘Ulemâi’l-Karni’l‘Âşiri’l-Hicrî min Bidâyeti’l-Kitâbi ilâ Nihâyeti 

Hurûfi’l-Cerri : Dirâseten ve Tahkîk 

 Bu çalışma, 'Umer Mustafa Sâlim Keşîdân tarafından yapılmış bir Yüksek Lisans 

tezidir. Nahiv-Sarf ilgili olan bu çalışma, Muhammed Abdusselam İbşiş’in danışmanlığında 

yürütülmüş ve 2007 yılında bitirilmiştir.18 

دراسة ن خفي انوار التنزيل لشيخ الاسلام زكريا الانصاري ت. الجزء الاول من القرآن: فتح الجليل ببيا .13 

 Fethu’l-Celîl bi Beyâni Hafiyyi Envâri’t-Tenzîl li Şeyhi’l-İslâm Zekeriyyâ el-Ensârî / وتحقيق

el-Cüz’ü’l-Evveli mine’l-Kur’an: Dirâseten ve Tahkîk 

 Bu çalışma, Yasir İhsan Raşid en-Na'îmî tarafından yapılmış bir Doktora tezidir. 

Tefsiru’l-Kur’an  ile ilgili olan bu çalışma, Abdullah Hasan Hamid el-Hadîsî’nin 

danışmanlığında yürütülmüş ve 2007 yılında bitirilmiştir.19 

                                                           
16 Raşîde Fadlu’s-Seyyid ’Acabu’l-Habîb Sâlim, Menhecü’l-vusûl ilâ tahrîri’l-fusûl, Ebî Yahya Zekeriyyâ el-

Ensârî dirâseten ve tahkîk (yayımlanmamış: Sudan, Câmi’atu ummu dermân el-İslâmiyye, Doktora tezi- Fıkıh-

Usûli’l-Fıkıh, 2005). 
17 Fehd b. Sa’d ez-Zâydî el-Cehnî, el-Hudûdu’l-enîka ve’t-ta‘rîfâti’d-dekîka, Suudi Arabistan 19/21 (2006). 
18 ’Umer Mustafa Salim Keşîdân, ed-Durretü’s-seniyye ‘alâ şerhi ibnu’n-nâzım li’l-elfiyye li şeyhi’l-İslam Ebî 

Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Zekeriyyâ el-Ensârî min ‘Ulemâi’l-karni’l‘âşiri’l-hicrî el-muteveffâ senete 926 

H. min bidâyeti’l-kitâbi ilâ nihâyeti hurûfi’l-cerri : Dirâseten ve Tahkîk (Libya - Câmi’atu’l-Markab, Yüksek 

Lisans tezi, 2007). 
19 Yasir İhsan Raşid en-Na’îmî, Fethu’l-celîl bibeyâni hafiyyi envâri’t-tenzil li şeyhi’l-İslam Zekeriyyâ el-Ensârî 

926 el-Cüz’ü’l-evveli mine’l-Kur’an: dirâseten ve tahkîk (Irak-Bağdat- el-Câmi’atu’l-İslâmiyye-Külliyeti’l-Âdâb, 

Doktora tezi, 2007). 



8 
 

ةرجيزبشرح القصيدة الخ ةالبري فتح رب  شرح  قتحقي .14   / Tahkîk Şerh Fethu Rabbi’l-Beriyye 

bi-Şerhi’l-Kasideti’l-Hazreciyye 

 Bu çalışma Cezair’de 2010-2011 eğitim öğretim yılında Câmi‘atu’l-Hâc Lahdar Bâtne 

Üniversitesi’nde yapılmıştır. Sonuç ve kaynakça dâhil olmak üzere toplamda 222 sayfadan 

meydana gelmiştir. Bu eser, el‘Arabî Dahû’nun danışmanlığında, Miftah ‘Avvâc tarafından 

Arap Dili Edebiyatı ile ilgili olarak yapılan Yüksek Lisans çalışmasıdır. Çalışma mukaddime, 

iki bölüm ve hatimeden oluşmaktadır. Mukaddimede el-Ensârî’nin genel olarak hayatından ve 

eserin mahtûtasıyla ilgili malumata yer verilmiştir. Birinci bölümde üzerinde çalışma yapılan 

eserin tahkîki yapılmıştır. İkinci bölümde Hazrecî’nin metni ile şârihin metni karşılaştırılmıştır. 

Çalışmanın sonuna fihrist eklenmiştir.20 

لخلاصةالدرر السنية حاشية على شرح ا  .15  / ed-Dureru's-Seniyye Haşiyetun 'ala Şerhi'l-

Hulâsa 

 Bu çalışma İbrahim b. Süleyman el-Be‘îmî’nin danışmanlığında,  Velîd b. Ahmed b. 

Salih el-Hüseyin tarafından tahkîk ve dirâse edilerek nahiv ve sarf alanında meydana getirilmiş 

bir Doktora çalışmasıdır. 2011 senesinde Dâru İbn Hazm matbaasına verilerek birinci baskısı 

oluşturulmuş, iki ciltten müteşekkil bir kaynaktır. Bu eserin ele alınmasının bazı sebepleri şöyle 

açıklanmıştır: İbn Mâlik’in Elfiyye’sinin Nahiv ilminde en meşhûr eser olması, bu eserin birçok 

şerh ve haşiyesinin olması, el-Ensârî’nin haşiyesinin bu haşiyeler içerisinde en önemli haşiye 

eseri olması. Bu eser mukaddime, dört bölüm ve bir hatimeden ibarettir. Birinci bölümde 

Efiyye’nin nâzımı olan İbn Mâlik (öl. 672/1273)’in hayatından söz edilmektedir. İkinci bölümde 

Elfiyye’nin şârihi olan İbnu’n-Nâzım (öl. 686/1283)’ın hayatından söz edilmektedir. Üçüncü 

bölümde el-Ensârî (öl. 926/1520)’nin hayatından söz edilmektedir. Dördüncü bölümde ise bu 

eserin önemine, kendi tahkîk yöntemine, mahtûta eserlerinin özelliklerine ve el-Ensârî’nin 

haşiyesindeki metot ve yönteminden söz edilmektedir.21 

 Mahtûta eserlerinin karşılaştırılıp tahkîk edilmelerindeki yöntem şu şekilde 

belirtilmiştir: Nüshalar karşılaştırılıp doğru olanı tercih edilmekle birlikte, eksik olan nüshalar 

belirtilmiştir. Harekelendirme ihtiyacı hissedilen kelimelere, kurallara uygun bir biçimde 

hareke verilmiştir. el-Ensârî’nin şerh etmediği mübhem kelimeler şerh edilmiştir. Eserde kime 

ait olduğu belli olmayan görüşlerin, söyleyenin kim olduğu tespit edilmiş, daha sonra ilgili 

                                                           
20 ’Avac Miftah, Tahkik şerh fethu Rabbi’l-beriyye bi-şerhi’l-kasideti’l-hazreciyye (Câmi‘atu’l-Hâc Lahdar Bâtne 

Üniversitesi, Yüksek Lisans tezi, 2010), 209-210. 
21 Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (926/1520) el-Ensârî, ed-Dureru’s-seniyye haşiyetun ’ala 

şerhi’l-hulasa (birinci baskı., - Beyrut - Dâru İbn Hazm, Doktora tezi, 2011), 8-10. 



9 
 

kişiye nisbet edilmiştir. Eserde geçen hadis, şiir vb. şeylerin kaynakları beyan edilmiştir. Eserde 

geçen şahıslar kısaca tanıtılmış ve eserin sonunda geniş bir fihrist yapılmıştır.22 

فتح الرحمن بكشف ما يلتبس في  كتابه الإسلام أبي يحي زكريا الأنصاري فيالفكر اللغوي عند شيخ  .16 

 el-Fikru’l-Luğevî ‘İnde Şeyhi’l-İslâm Ebî Yahya Zekeriyyâ el-Ensârî fî Kitâbihi /  القرآن

Fethu’r-Rahman bi-Keşfi mâ Yeltebisu fî’l-Kur’ân 

 Bu çalışma, Cezair’de 2011-2012 eğitim öğretim yılında Câmi‘atu Ferhat Abbas Sıtayf 

Üniversitesi’nde yapılmıştır. Bu çalışma, toplamda 227 sayfadan oluşmaktadır. Bu eser, İsa b. 

Sedîre’nin danışmanlığında, Delûle Kadirî tarafından Arap dili edebiyatı ile ilgili olarak yapılan 

Doktora çalışmasıdır. Çalışma dört bölümden müteşekkildir. Birinci bölümde el-Ensârî’nin 

genel olarak hayatına ve kitabın tanıtımına yer verilmiştir. Bu minvalde müellifin tanıtımı ile 

ilgili olarak onun ismine, ailesine, doğumuna, asrına, hocaları ve talebelerine, aile ve fıkhî 

mezhebine, görevlerine, eserlerine, âlimlerin onun hakkındaki görüşlerine, şiir yönüne ve son 

olarak vefatıyla ilgili malumata yer verilmiştir. Eseriyle ilgili olarak da, eserin ismine ve 

müellife nisbetinin delillerine, müellifin yöntemine, eserinin kaynaklarına, müellifin ilmi 

durumuna, eserin ilim camiasındaki yeri gibi konulara yer verilmiştir. İkinci bölümde “Fethu’r-

Rahman bi-Keşfi mâ Yeltebisu fî’l-Kur’ân” eserinin özelinde nahiv ve sarf ilimlerinin ne 

olduğuna değinilmiştir. Üçüncü ve dördüncü bölümlerde, ikinci bölümle aynı metot 

uygulanmış, “Fethu’r-Rahman bi-Keşfi mâ Yeltebisu fî’l-Kur’ân” çerçevesinde delâîl ve belâğî 

fikirlerinin ne olduğuna değinilmiştir.23 

واسرار  حاشية فتح الجليل ببيان خفي انوار التنزيل على تفسير القاضي البيضاوي المسمى انوار التنزيل .17 

 /  التأويل تأليف شيخ الاسلام ابي يحيى زكريا الانصاري من اول سورة الاحزاب الى أخر سورة الناس تحقيق ودراسة

Hâşiyetu Fethi’l-Celîl bi Beyâni Hafiyyi Envâri’t-Tenzîl, alâ Tefsîri’l-Kâdî el-Beydâvî, el-

Musemmâ Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vîl, Te’lîf Şeyhu’l-İslâm Ebî Yahya Zekeriyyâ el-

Ensârî min Evveli Sûreti’l-Ahzâb ilâ Âhiri Sûreti’n-Nâs Tahkîk ve Dirâseten 

 Bu çalışma, 2012 senesinde, ez-Zehrânî Ahmed b. Cârullah b. 'Âyid tarafından 

yapılmıştır. Bu çalışma Doktora çalışması olup, 1282 sayfadan oluşmaktadır. Bu çalışma 

Tefsiru’l-Kur’an ile ilgilidir.24 

                                                           
22 el-Ensârî, ed-Dureru’s-seniyye, 54-55. 
23 Kâdirî, Delûle, el-Fikru’l-luğavî ’inde şeyhi’l-islam Ebî Yahya Zekeriyyâ el-Ensârî fî kitabihi Fethu’r-rahmân 

bi-keşfi ma yeltebisu mine’l-Kur’ân (Ferhat Abbas Suteyf - Cezair, Doktora tezi, 2012), 7-11. 
24 Ahmed b. Cârullah b. ’Âyid ez-Zehdânî, Hâşiyetu fethi’l-celîl bi beyâni hafiyyi envâri’t-tenzîl, alâ tefsîri’l-kâdî 

el-Beydâvî, el-musemmâ Envâru’t-Tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, te’lîf Ebî Yahya Zekeriyyâ el-Ensârî min evveli 

sûreti’l-Ahzâb ilâ âhiri sûreti’n-Nâs tahkîk ve dirâseten (yayımlanmamış: Mısır-Kahire-Câmi’atu’l-Ezher - 

Kulliyetu Usûliddîn, Doktora tezi - Tefsîri’l-Kur’an, 2012). 



10 
 

 الجزء الأوّل من كتاب منهج الوصول الى تحرير الفصول "دراسة وتحقيق" لشيخ الإسلام أبي يحيى زين .18 

 el-Cüz’ü’l-Evvel min Kitapi Menheci’l-Vusûl ilâ Tahrîri’l-Fusûl / الدّين زكرياّ بن محمد اللأنصاري 

“Dirâseten ve Tahkîk” li Şeyhi’l-İslâm Ebî Yahya Zeynuddîn Zekeriyyâ b. Muhammed el-

Ensârî 

 Bu çalışma, Ürdün’ün Câmi‘atu’l-Yermûk Üniversitesi’nde 2013 senesinde yapılmıştır. 

Kaynakça ve içindekiler dahil olmak üzere toplamda 309 sayfadan ibarettir. Bu eser, Abdullah 

es-Sâlih’in danışmanlığında, Înâs Dayfullah Abdulhakk el-Mûmînî tarafından usûlü’l-fıkıh 

alanıyla ile ilgili olarak yapılan Yüksek Lisans çalışmasıdır. Çalışma mukaddime ve sonuç ile 

birlikte iki bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümünde genel olarak el-Ensârî’nin hayatından 

söz edilmektedir. İkinci bölümde, üzerinde çalışma yapılan eserle ilgili başlıklara yer 

verilmektedir. Çalışmaya bütün olarak bakıldığı vakit, Menheci’l-vusûl ilâ tahrîri’l-fusûl 

eserinin birinci bölümünün tahkîk edilmesiyle alakalı olup, ilgili eserin iki mahtûtasının 

karşılaştırılarak yapıldığı görülmektedir. Bu eserin seçilmesinin sebebi, el-Ensârî’nin ilmi 

kişiliğinin üstünlüğü ve bu eserin kıymetinin büyük olması olarak beyan edilmektedir.25 

الدرر السنية على شرح ابن الناظم للألفيةتعقبات زكريا الانصاري في حاشية  .19   / Ta‘akkubât Zekeriyyâ 

el-Ensârî fî Hâşiyeti ed-Dureru’s-Seniyye ‘alâ Şerhi İbnu’n-Nâzım li’l-Elfiyye 

 Bu çalışma Ürdün’ün, Amman şehrinde 2013-2014 eğitim öğretim yılında, Câmi‘atu’l-

‘Ulûmu’l-İslâmiyye el-‘Alemiyye Üniversitesi’nde bitirilmiştir. Kaynakça ve içindekiler dâhil 

olmak üzere toplamda 224 sayfadan müteşekkildir. Bu çalışma, Kemal Cebrî ‘Âbherî’nin 

danışmanlığında, Muştâk Sâlih Hüseyn tarafından Arap Dili Edebiyatı ile ilgili olarak yapılan 

Yüksek Lisans çalışmasıdır. Bu çalışma iki bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde Elfiyye’yi 

Nazmeden İbn Mâlik, İbn Mâlik’in oğlu ve el-Ensârî’nin hayatlarını içermektedir. İkinci 

bölümde Elfiyye’nin bâb sıralamasına uygun bir şekilde otuz yedi konu içerisinde el-Ensârî’nin 

nahiv ve sarf ilimleri ile ilgili değerlendirmelerine yer verilmektedir.26 

 

 

 

 

 

                                                           
25 Înas Dayfullah Abdulhakk el-Mûminî, el-Cüz’ü’l-evvel min kitâbi menheci’l-vusûl ilâ tahrîri’l-fusûl (Camiatu’l-

Yermûk, 2014), 1-6. 
26 Hüseyn Salih Muştâk, Ta‘akkubât el-Ensârî fî hâşiyeti ed-Dureru’s-seniyye ‘alâ şerhi ibnu’n-nâzım li’l-elfiyye 

(Câmi‘atu’l-‘ulûmu’l-İslâmiyye el-‘alemiyye - Arap dili belâgatı, Yüksek Lisans tezi, 2013), 10. 



11 
 

 en-Nuketu'l-Levza'iyye / النكة اللوزعية على شرح الجزرية من بداية الكتاب الى نهاية باب التجويد .20 

'alâ Şerhi'l-Cezeriyye, min Bidâyeti'l-Kitâbi ilâ Nihâyeti Bâbi't-Tecvîd 

 Bu çalışma, tecvit ilmiyle ilgili olup, yayımlanmamış bir Doktora çalışmasıdır. Bu 

çalışma Sudan’ın, Câmi'atu Ummu Dermân el-İslâmiyye Üniversitesi - Usûluddîn kısmında 

okuyan, Cemal Numan Abdullah Yasin tarafından, 2014 yılında bitirilmiştir.27 

في الفقه الشافعي كلاهما للشيخ زكريا بن محمد بن احمد بن زكريا لوهاب بشرح منهج الطلاب فتح ا .21 

363-323الانصاري: دراسة وتحقيق كل من كتاب >العارية, الغصب, الشفعة, القراض, المساقاة, الاجارة< من اللوحة   / 

Fethu'l-Vehhâb bi Şerhi Menheci't-Tullâb fî'l-Fıkhi'ş-Şafiî Kilâhumâ li'ş-Şeyh Zekereiyyâ 

b. Muhammed b. Ahmed b. Zekeriyyâ el-Ensârî: Dirâseten ve Tahkîk Kullun min Kitâbi 

(El'âriye, el-Ğasb, eş-Şuf'a, el-Kirâd, el-Musâkât, el-İcâre) Mine'l-Lavhati 323-361. 

 Bu çalışma, Sudan, Ummu Derman el-İslâmiyye Üniversitesi’nde, es-Seyyid Eymen 

Ahmed tarafından yapılmış bir Yüksek Lisans tezidir. İslâm hukuku ile ilgili olan bu çalışma, 

Muhammed Şerif es-Savvâf’ın danışmanlığında yürütülmüş ve 2017 yılında bitirilmiştir.28 

اري بشرح صحيح البخاري من اول سورة اقوال زكريا الانصاري في التفسير من خلال كتابه منحة الب .22 

جمعا ودراسة  الفاتحة الى آخر سورة يوسف  / Akvâl Zekeriyyâ el-Ensârî fî’t-Tefsîr min Hilâli Kitâbihi 

Minhatü’l-Bârî bi Şerhi Sahîhi’l-Buhârî min Evveli Sûreti’l-Fâtihati ilâ Âhiri Sûreti Yûsuf 

Cem‘an ve Dirâseten 

 Bu çalışma, Suudi Arabistan’ın, İmam Muhammed b. Suud Üniversitesi’nde, Salah b. 

Abdullah b. Ali el-Esmerî tarafından yapılmış bir Yüksek Lisans tezidir. Tefsir ile ilgili olan 

çalışma, Buhârî’nin Sahîhi’ni şerh eden  Zekeriyyâ el-Ensârî’nin, Minhatü’l-Bârî bi şerhi 

Sahîhi’l-Buhârî’deki görüşlerini değerlendirmeyle ilgilidir. ‘Imâd b. Taha Ahmed er-Ra‘ûş’in 

danışmanlığında yürütülen bu tez çalışması, 2018 yılında bitirilmiştir.29 

 

 

 

                                                           
27 Cemal nu’man Abdullah Yasin, en-Nuketu’l-levza’iyye ’alâ şerhi’l-cezeriyye, min bidâyeti’l-kitâbi ilâ nihâyeti 

bâbi’t-tecvîd (Sudan - yayımlanmamış Doktora tezi: Câmi’atu ummu dermân el-İslâmiyye - Usûluddîn kısmı, 

Tecvit İlmi - Kur’an-ı Kerim, 2014). 
28 Eymen-Ahmed es-Seyyid, Fethu’l-vehhâb bi şerhi menheci’t-tullâb fî’l-fıkhi’ş-Şafiî kilâhumâ li’ş-şeyh 

Zekereiyyâ b. Muhammed b. Ahmed b. Zekeriyyâ el-Ensârî 823-926 H. : Dirâseten ve tahkîk kullun min kitâbi 

(el’âriye, el-ğasb, eş-şuf’a, el-kirâd, el-musâkât, el-icâre) mine’l-lavhati 323-361 (yayımlanmamış: Sudan - 

Câmi’atu ummu dermân el-İslâmiyye - Külliyeti’ş-Şerî’a, Yüksek Lisans tezi, 2017). 
29 Salah b. Abdullah b. Ali el-Esmerî, Akvâl Zekeriyyâ el-Ensârî fî’t-Tefsîr min hilâli kitâbihi Minhatü’l-bârî bi 

şerhi Sahîhi’l-Buhârî min evveli sûreti’l-Fâtihati ilâ âhiri sûreti Yûsuf cem'an ve dirâseten (yayımlanmamış: İmam 

Muhammed b. Suud Üniversitesi-Kur’an ve Kur’an İlimleri Bölümü, Yüksek Lisans tezi, 2018). 



12 
 

ت: من فصل للقاضي ابي يحيى زكريا الانصار الشافعي  -خلاصة الفوائد المحوية في شرح بهجة الوردية .23 

-Hülâsati’l-Fevâidi’l-Mahaviye fî Şerhi Behceti’l / باب الوصايا الى نهاية باب الطلاق: دراسة وتحقيقا

Verdiye, li’l-Kâdî Ebî Yahya Zekeriyyâ el-Ensârî eş-Şâfiî: min Fasli Bâbi’l-Vesâyâ, ilâ 

Nihâyeti Bâbi’t-Talâki: Dirâseten ve Tahkîkan 

 Bu çalışma, Suudi Arabistan-Riyad’ın el-Melik Suud Üniversitesi’nden, Şemsuddîn 

Efnân Tarık Muhammed tarafından yapılmış bir Doktora tezidir. İslâm hukuku ile ilgili olan bu 

çalışma, el-‘Arabî b. Muhammed el-İdrisî’nin danışmanlığında yürütülmüş ve 2020 yılında 

bitirilmiştir.30 

 / تحفة الراغبين في بيان امر الطواعين لابي يحيى زكريا بن محمد بن احمد بن زكريا الانصاري الخزرجي  .24 

Tufetü’r-Râğibîn fi Beyâni Emri’t-Tavâ‘în li Ebî Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed 

b. Zekeriyyâ el-Ensârî el-Hazrecî 

 Bu çalışma, Irak’ın Bâbil Ünversitesi’nde, Mâcid Abd Zeyd Ahmed el-Hazrecî 

tarafından yapılmış bir Makaledir. Makale 2022 yılının, 12/4 sayısıyla, Mecelletü merkez Bâbil 

li'd-dirâsâti'l-insâniyye tarafından yayımlanmıştır. Makalenin konusu, Tâûn hastalığıyla ilgili 

olup 45 sayfadan oluşmaktadır.31 

 Fıkhu’l-Vâkı‘ ‘İnde / فقه الواقع عند شيخ الاسلام زكريا الانصاري في احكام الزواج و الطلاق .25 

Şeyhi’l-İslâm Zekeriyyâ el-Ensârî fî Ahkâmi’z-Zevâci ve’t-Talâk 

 Bu çalışma, Mısır’ın Menyâ Ünversitesi’nde okuyan, Yusuf Ali Hasan Ali tarafından 

yapılmış bir Doktora tezidir. Fıkıhla ilgili olan bu çalışma, Âmâl Muhammed Abdulganî 

hanımefendinin danışmanlığında yürütülmüş, 2023 yılında bitirilmiştir.32 

 Fetâvâ Şeyhi’l-İslâm / فتاوى شيخ الاسلام زكريا الانصاري في كتاب الاعلام والاهتمام في البيوع .26 

Zekeriyyâ el-Ensârî fî Kitâbi’l-İ‘lâm ve’l-İhtimâm fî’l-Buyû‘ 

 Bu çalışma, Irak’ın Bâbil Ünversitesin’de okuyan, Muhammed Hammâd Halil 

tarafından yapılmış bir Doktora tezidir. İslâm hukuyla ilgili olan çalışma, Necm Abdunnasır’ın 

danışmanlığında yürütülmüş, Üniversitenin Salahuddîn Eyyûbi Salonunda, 21/05/2023 

tarihinde kabul edilmiştir.33 

                                                           
30 Efnân Tarık Muhammed Şemsuddîn, Hülâsati’l-fevâidi’l-mahaviye fî şerhi behceti’l-verdiye, li’l-kâdî Ebî 

Yahya Zekeriyyâ el-Ensârî eş-Şâfiî,  926 H.: min fasli bâbi’l-vesâyâ, ilâ nihâyeti bâbi’t-talâki: dirâseten ve 

tahkîkan (yayımlanmamış: Suudi Arabistan-Riyad-Câmi’atu’l-Melik Suud-Kulliyeti’t-Terbiye, Doktora tezi - 

Fıkhu’l-İslamî, 2020). 
31 Mâcid Abd Zeyd Ahmed el-Hazrecî, Tuhfetü’r-râğibîn fi beyâni emri’t-tavâ‘în li Ebî Yahya Zekeriyyâ b. 

Muhammed b. Ahmed b. Zekeriyyâ el-Ensârî el-Hazrecî (926/1520), Irak/Câmi’atu Bâbil - merkez Bâbil li’d-

dirâsâti’l-hadariyye 12/4 (2022). 
32 Hasan Ali Yusuf Ali, Fıkhu’l-vâkı‘ ‘inde Şeyhi’l-İslâm Zekeriyyâ el-Ensârî fî ahkâmi’z-zevâci ve’t-talâk 

(yayımlanmamış: Mısır - Menyâ Ünversitesi, Doktora tezi- Kulliyeti'l-âdâb, 2023). 
33 Muhammed Hammâd Halil, Fetâvâ şeyhi’l-İslam Zekeriyyâ el-Ensârî (926-1520) fî kitâbi’l-i‘lâm ve’l-ihtimâm 

fî’l-buyû‘ (yayımlanmamış: Irak - Bâbil Ünversitesi, Doktora tezi- Fıkıh-Usûli’l-Fıkıh, 2023). 



13 
 

 3.2. Türkiye’de Yapılan Akademik Çalışmalar 

 el-Ensârî, çok önceden Türkiye’de akademik alanda çok tanınmasa da son zamanlarda 

birtakım akademik çalışmalara konu olmaya başlamıştır. Yaptığımız incelemelerde ülkemizde 

el-Ensârî ile ilgili tefsir, hadis, fıkıh, felsefe ve din bilimleri alanlarında altı Yüksek Lisans tezi, 

iki makale, bir tane de ansiklopedi maddesi olmak üzere, toplamda 9 akademik çalışmaya 

rastladık. Bu çalışmalar şunlardır. 

 1. Kâdî Zekeriyyâ el-Ensârî’ye Ait Kırk Hadis Şerhi’nin Tahkîk ve Değerlendirilmesi  

 Bu çalışma, Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslâm 

Bilimleri, Hadis Bilim Dalı’nda, 2018 senesinde yapılmıştır. Kaynakça ve içindekiler dâhil 

olmak üzere toplam 184 sayfadan oluşmaktadır. Bu eser, Mahmut Yeşil’in danışmanlığında, 

Tahsin Gider tarafından Hadis ilmiyle ile ilgili olarak yapılan Yüksek Lisans çalışmasıdır. Üç 

bölümden oluşan bu çalışmanın birinci bölümünde, Nevevî’nin (öl. 676/1277) ve el-Ensârî’nin 

(öl. 926/1520) hayatlarından söz edilmektedir. İkinci bölümünde kırk hadis mecmualarından ve 

mahiyetlerinden bahsedilmektedir. Üçüncü bölümde el-Ensârî’nin eseri hakkındaki malumata 

ve hadislerin değerlendirilmesine yer verilmektedir.34 Çalışmada, kırk hadisleri derleyen 

eserlerin, H. 2. yüzyılın yarısından itibaren ortaya çıktığını, kırk hadislerle ilgili çalışmaların 

“Ümmetimin dinî işlerine dair kırk hadis derleyen kimseyi Allah Teâlâ fakîhler ve âlimlerle 

beraber haşreder.”35 Meâlindeki zayıf bir hadise dayandığı belirtilmektedir. Bu eserde, 

Nevevî’nin tariklerinin çok olsa da, hadis hâfızlarının bu konudaki hadisin zayıf olduğuna 

ittifak ettikleri, Nevevî kırk hadisini derlerken bu hadise değil, “Rasûlullah'tan duyduklarını 

iyice öğrenip onu duymayanlara aynen nakledenlerin, Allah yüzünü ak etsin...”36 diye dua ettiği 

hadise ve benzeri rivâyetlere dayandırdığı ifade edilmektedir. Mahiyeti hakkında bilgi 

bulunmayan ilk kırk hadis derlemesinin, Abdullah b. Mubârek (öl. 181/797) tarafından kaleme 

alındığı ifade edilmektedir. Ardından Muhammed b. Eslem et-Tûsî (öl. 242/857)’nin el-

Erba’ûn’unu bâblara göre tasnîf ettiği ifade edilmiştir. Bu geleneği Nevevî ve İbn Hacer (öl. 

852/1448)’in devam ettirdikleri belirtilmiştir. Yine bu çalışmada, İbnu’s-Salâh (öl. 

643/1245)’ın, fıkhın ana kaidelerinin esasını teşkil eden hadislerden yirmi altısını derleyerek 

kaleme aldığı el-ehâdîsu’l-külliyye elletî ‘aleyhâ medâru’d-dîn adlı eserine, Nevevî’nin on altı 

hadis ekleyerek kırk iki hadisten meydana getirdiği bilgisine yer verilmiştir. el-Erba‘ûn’u 

                                                           
34 Tahsin Gider, Kâdî Zekeriyyâ el-Ensârî’ye ait kırk hadis şerhi’nin tahkîk ve değerlendirilmesi (Necmettin 

Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslâm Bilimleri Ana Bilim Dalı - Hadis Bilim Dalı, Yüksek 

Lisans tezi, 2018), 1,2. 
35 Ebû Amr Yusuf b. Abdullah b. Muhammed b. Abdilberr b. ’Asım en-Nemerî (463/1071) el-Kurtbî, Câmiu 

beyâni’l-’ilim ve fadlihi, thk. Ebî’l-Eşbâl ez-Zührî (Suudi Arabistan: Dâru İbnu’l-Cevzî, 1994), 1/197; 209. Hadis. 
36 Ebû Abdullah Muhammed b. Selâme b. Ca’fer b. Ali b. Hakmûn el-Mısrî (454/1062) el-Kadâ’î, Müsnedu’ş-

şihab, thk. Hamdî b. Selefî İbn Abdulmecid (Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 1986), 2/307; 1421. Hadis. 



14 
 

benzerleriyle kıyaslanmayacak derecede şöhrete kavuştuğu, üzerine birçok şerh yazıldığı ifade 

edilmiştir. el-Ensârî'nin ele aldığı şerh çalışması da bunların içerisinde önemli olan şerhlerden 

birisi olduğu beyan edilmiştir.37 

 2. Zekeriyya el-Ensari’nin Fethu’l-Vehhab Bişerhi Menheci’t-Tullâb Adlı Kitabının 

Kitabu’l-Bûyû’dan Kitabu’l-Ferâiz’e Kadar Olan Kısmının Tahkîki 

 Bu çalışma, İstanbul, Fatih Sultan Mehmet Vakıf Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Temel İslâm Bilimleri’nde, 2018 senesinde yazılmıştır. Kaynakça ve içindekiler 

dâhil olmak üzere toplam 365 sayfadan müteşekkildir. Bu eser, Ahmet Efe’nin 

danışmanlığında, Yusup Ataev’in yaptığı fıkıh ile ilgili Yüksek Lisans çalışmasıdır. Üç 

bölümden oluşan bu çalışmanın birinci bölümü Nevevî’nin ve el-Ensârî (öl. 926/1520)’nin 

hayatlarından kısaca söz etmektedir. İkinci bölümde Fethu’l-vehhab bişerhi menheci’t-tullâb 

eserinin tanıtımına yer verilmektedir. Şöyle ki; ilk önce metin, şerh ve eserin müellife nispeti 

ile ilgili bilgiler verilmiştir. Daha sonra içindeki meselelerin sunum yöntemine, müellifin 

başvurduğu fıkıh ve hadis kaynaklarına, âlimlerden nakillerine ve diğer kaynaklara yer 

vermektedir. Üçüncü bölümde ise bu eserin metni tahkîk edilmiştir.38 

 3. Zekeriyyâ el-Ensârî’nin, el-Matlâ Şerhû'l-Îsâgûcî Adlı Eserinin Tahkîk ve 

Tercümesi 

 Bu çalışma Meysa Avcı tarafından M. Tahir Yaren’in danışmanlığında, 2019 yılında 

Yalova Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri alanında Yüksek 

Lisans tezi olarak yapılmıştır. Çalışma, giriş, sonuç ve kaynakça dâhil toplam 121 sayfadan 

ibarettir. Tezin 77. Sayfasından itibaren, üzerinde çalışma yapılan eserin el yazmasına ait 

resimler teze konulmuştur. Eserin özet kısmında, 14. ve 15. yüzyılları arasında mantığın 

gelişimi göz önüne alındığında, yeni eserlerin ele alınmadığını; ancak daha önce telif edilen 

eserlerin şerh ve haşiyelerinin ortaya çıktığı dönem olarak belirtilmiştir. Îsâgûcî eserinin, 

mantık ilmine bir girizgâh kabul edildiği, mantık ilminde önemli bir eser olduğu vurgulanmıştır. 

13. yy.’da Ebherî’nin kaleme aldığı Îsâgûcî, bu coğrafyada oldukça yaygınlaşmış, medreselerde 

okutulan eserler arasına girdiğine vurgu yapılmıştır.39 Eserin giriş kısmında mantık kavramının 

ilk olarak kimin tarafından kullanıldığı, akabinde mantığın İslâm âlemine ilk olarak ne zaman 

girdiği ve nasıl geliştiği belirtilmiştir. Îsâgûcî eserinin İslâm âlemindeki yeri şu şekilde 

                                                           
37 Gider, Kâdî Zekeriyyâ el-Ensârî’ye ait kırk hadis, 6-7. 
38 Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (926/1520) el-Ensârî - Yusup Ataev, Zekeriyya el-Ensari’nin 

Fethu’l-vehhab bişerhi menheci’t-tullâb adlı kitabının kitabu’l-bûyû’dan kitabu’l-ferâiz’e kadar olan kısmının 

tahkîki (Fatih Sultan Mehmet Vakıf Üniversitesi SBE Temel İslâm Bilimleri Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans tezi, 

2019), 10-11. 
39 Meysa Avcı, Zekeriyyâ el-Ensârî’nin, el-Matlâ şerhû’l-isâgûcî adlı eserinin tahkik ve tercümesi (Yalova 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimleri, Yüksek Lisans tezi, 2019), 5. 



15 
 

anlatılmaktadır: İslâm dünyası, mantık ile ilk olarak Emeviler dönemindeki tercüme 

faaliyetleriyle karşılaşmıştır. Sonraki süreçte Abbasiler ve Memlükler döneminde 

yaygınlaşarak devam etmiştir. Tercüme faaliyetlerini kapsayan matematik, fizik, felsefe, 

mantık, tıp gibi ilimler Arapçaya tercüme edilerek İslâm medeniyetine girdiği ifade edilmiştir. 

Tercüme faaliyetleri zamanla Müslümanlar arasında büyük mantıkçıların yetişmesine ortam 

hazırladığı ifade edilmektedir. Felsefenin diğer alanlarında olduğu gibi bu konuda da Ebû Nasr 

Muhammed el-Farabi (öl. 339/950) ve İbn Sina (öl. 428/1037) en başta gelen isimlerden olduğu 

belirtilmiştir. Bu çalışmada ayrıca İslâm dünyasında mantık ile ilgili çalışmaların, Organon adlı 

eserin Arapça’ya tercümesi ile başladığı bildirilmektedir.40 

 4. Şeyhu’l-İslâm Zekeriyya el-Ensarî ve Tefsirciliği 

 Bu çalışma, Mehmet Zülfi Cennet’in danışmanlığında, Bingöl Ünv. Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı’ndan mezun olan olan, Mahmud Ruccu 

tarafından yapılmıştır. Bu çalışmanın ismi, Şeyhu’l-İslâm Zekeriyya el-Ensarî ve 

Tefsirciliği’dir. Bu minvalde onun tefsir ile ilgili yaptığı çalışmalarına veya tefsir ile ilgili 

görüşlerine bakılarak bu çalışma meydana getirilmiştir. Bu çalışma Yüksek Lisans olup 2022 

yılında bitirilmiştir.41 

 5. Zekeriyyâ el-Ensârî’nin Esnâ’l-Metâlib Adlı Eserinde Aile Hukuku İle İlgili 

Kaideler 

 Bu çalışma, Huzeyfe Çeker’in danışmanlığında, Necmettin Erbakan  Üniversitesi’nde 

Zıryan Mohammed Pıraka tarafından yapılmıştır. Bu çalışmanın ismi, Zekeriyyâ el-Ensârî’nin 

Esnâ’l-metâlib Adlı Eserinde Aile Hukuku İle İlgili Kaidelerdir. Bu çalışma Yüksek Lisans 

olup 2022 yılında bitirilmiştir.42 

 6. Kâdî Zekeriyyâ el-Ensârî'nin Esnâ'l-Metâlib Adlı Eserindeki Fıkhî Kâideler 

(İbadât Bölümü) 

 Bu çalışma, İbrahim Çapak’ın danışmanlığında, Bingöl Üniversitesi’nde Ammar Hişam 

Ahmad tarafından yapılmıştır. Bu çalışmanın konusu, Kâdî Zekeriyyâ el-Ensârî'nin Esna'l-

Metâlıb Adlı Eserindeki Fıkhî Kâideler (İbadât Bölümü)’dir. Bu çalışma Yüksek Lisans 

düzeyinde olup 2022 yılında bitirilmiştir.43 

                                                           
40 Avcı, Zekeriyyâ el-Ensârî’nin, el-Matlâ şerhû’l-isâgûcî, 1. 
41 Mahmud Ruccu, Şeyhülislam Zekeriyya el-Ensarî ve tefsirciliği (Bingöl Üniversitesi, yayımlanmamış Yüksek 

Lisans tezi, 2022). 
42 Mohammed Pıraka Zıryan, Zekeriyyâ el-Ensârî’nin Esne’l-Metâlib adlı eserinde aile hukuku ile ilgili kaideler 

(Necmettin Erbakan Üniversitesi, Yayımlanmamış Yüksek Lisans tezi, 2022). 
43 Hişam Ahmad Ammar, Kâdî Zekeriyyâ el-Ensârî’nin Esna’l-Metâlıb adlı eserindeki fıkhî kâideler (İbadât 

bölümü) (Bingöl Üniversitesi, Yayımlanmamış Yüksek Lisans tezi, 2022). 



16 
 

 7. Ahmet Özel ve Cengiz Kallek Tarafından Kaleme Alınan DİA’daki “Zekeriyyâ 

el-Ensârî” Maddesi 

 Özel ve Kallek bu maddede el-Ensârî’nin hayatıyla ilgili olarak doğumunu, nesebini, 

ilim tahsilini, hocalarını, öğrencilerini, ilmî seyahatlerini, eserlerini, görevlerini ve vefatını ele 

almışlar. Doğumu ve vefatıya iligili zikredilen ihtilaflı tarihlere atıfta bulunmuşlar. Ayrıca onun 

müceddid olduğunu belirtmişler. Eserlerinin çoğunun tefsir, hadis, fıkıh gibi konulara 

ayrıldığını belirtmişler. Bu eserleri rakamlandırıp haklarında kısaca bilgi vermişler. Bu madde 

TDV İslâm Ansiklopedisi’nin, 2013 yılında İstanbul’da basılan 44. cildinde, 212-215 numaralı 

sayfalarda yer almıştır.44 Bu çalışma her ne kadar ansiklopedi maddesi olsa da el-Ensârî 

hakkında önemli ve geniş malumat vermesi bakımından önemli bir çalışma olduğunu 

söyleyebiliriz. 

 8. Şâfiî Usûlcülerin Değerlendirme ve Tercih Yaparken Sünnet ve Hadis Meselelerine 

Yaklaşımı Zekeriyya el-Ensârî Örneği 

 Bu makale Nurullah Agitoğlu tarafından kaleme alınmış ve e-Şarkiyat İlmî Araştırmalar 

Dergisi’nin 2018 yılı 3. sayısında yayımlanmıştır. Agitoğlu, adı geçen çalışmasında, hicrî ilk 

iki yüzyılda ortaya çıkan Hicaz fıkhı ile Irak fıkhından orijinal bir sentez meydana getiren, Şâfiî 

(öl. 204/820)’ye nispet edilen ekole Şâfiî denildiğini belirtmektedir. Bağlayıcılık açısından 

hadisler için ittisâl şartını yeterli bulan Şâfiîlerin, haberlerle amel etmek için ilâve şartlar ileri 

sürülmesine karşı çıktıklarından, Hanefî ve Mâlikî çevrelerinin bu yönde geliştirdiği formülleri 

eleştiri konusu yaptıklarını ifade etmiştir. Buna bağlı olarak haber-i vâhidle haram ve vâcibin 

sâbit olamayacağı yaklaşımını eleştirdiklerini, hükme delâlet noktasında zannîlik bulunmaması 

kaydıyla bu tür hükümlerin haber-i vâhide dayandırılabileceği ilkesini benimsediklerini ifade 

ettiklerini belirtmiştir. Bu tür konuları genişçe ele alan ve değerlendirme yoluna giden önemli 

Şâfiî usûlcülerinden biri Ebû Yahyâ Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed el-Ensârî (öl. 

926/1520) olduğunu ortaya koymuştur. el-Ensârî’nin, kaynaklarda el-imâm, el-hâfız, Şeyhü’l-

İslâm gibi lakaplarla anıldığını izah etmiştir. Neredeyse bütün dinî ilimler alanındaki geniş 

bilgisinin yanında, Şâfiî mezhebinin temel eserlerini anlama, onların tercihleri arasında 

değerlendirme ve tercih yapma konusunda uzman olduğunu beyan etmiştir. Eserleri, mezhep 

görüşlerinin âyet ve hadislerle temellendirilmesi, ta‘lîl edilmesi, önceki ulemânın hatalı 

bulunan nakil ve görüşlerinin eleştirilmesi, hadisleri tahrîc ederek kaynaklarının ve bu konuda 

âlimlerin değerlendirmelerinin belirtilmesi bakımından önem taşıdığı zikredilmiştir. Bundan 

dolayı eserleri daha sonraki Şâfiî âlimleri arasında itibar gördüğü, mezhebin meseleleri 

                                                           
44 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/212-215. 



17 
 

konusunda dayanak olduğu, üzerine çeşitli ihtisar, şerh ve hâşiye çalışmaları yapıldığı 

malumatına yer vermiştir.45 

 9. el-Ensârî’nin Tuhfetu’l-Bârî bi Şerhi Sahîhi’l-Buhârî’deki Şerh Metodu 

 Bu makale, Abdusselam Takdemir tarafından kaleme alınmış ve ISOREJ (The Journal 

of International Social Research and National Education - Uluslararası Sosyal Araştırmalar 

ve Ulusal Eğitim Dergisi)’nin Year:7 / Sayı: 4 (Aralık 2023) isimli sayısında yayımlanmıştır. 

Makale başlığı, “el-Ensârî’nin Tuhfetu’l-Bârî bi şerhi Sahîhi’l-Buhârî’deki Şerh Metodu” 

şeklindedir. Takdemir, adı geçen makalesinde, ilk olarak el-Ensârî’nin hayatını, ilmi kişiliğini 

ve eserlerini beyan etmiştir. el-Ensârî’nin, şerh metoduna bölümünde ise, onun Tuhfetu’l-Bârî 

bi şerhi Sahîhi’l-Buhârî’deki şerh metodunu özet bir şekilde ortaya koymuştur. Şöyle ki; ilk 

olarak şerhinde kitaplar ve bâblarla ilgili metodunu ortaya koymuştur. Akabinde kelimeler ve 

muhtevayla ilgili metodunu ortaya koymuştur. Bilahere el-Ensârî’nin, şerhindeki fıkıh, itikâdî, 

tasavvuf, tıp ve Kur’an-ı Kerim konularıyla ilgili metodunu ortaya koymuştur.46 

 el-Ensârî’nin eserleriyle ilgili olarak, yurt içinde ve yurt dışında yapılan akademik 

çalışmaların, burada zikrettiğimiz akademik çalışmalarla sınırlı olmadığını belirtmek isteriz. 

Yurt içinde ve yurt dışında, Zekeriyyâ el-Ensârî ile ilgili yapılan çalışmaların bir araya 

toplamakla ilgili, bir çalışmanın yapılmasının faydalı olacağı kanaatindeyiz.  

                                                           
45 Nurullah Agitoğlu, “Şâfiî usûlcülerin değerlendirme ve tercih yaparken sünnet ve hadis meselelerine yaklaşımı: 

Zekeriyya el-Ensârî örneği”, e-Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi 10/3 (21 Ağustos 2018), 873. 
46 Abdusselam Takdemir, “el-Ensârî’nin Tuhfetü’l-Bârî bi şerhi Sahîhi’l-Buhârî’deki Şerh Metodu – El-Ensarı’s 

Commentary method in Tuhfetü’l-Bârî bi şerhi Sahîhi’l-Buhârî”, ISOREJ (The Journal of International Social 

Research and National Education - Uluslararası Sosyal Araştırmalar ve Ulusal Eğitim Dergisi) Year:7 / Sayı: 4 

(Aralık 2023). 



18 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ZEKERİYYÂ EL-ENSÂRÎ’NİN HAYATI VE İLMİ KİŞİLİĞİ 

1.1. Zekeriyyâ el-Ensârî’nin Yaşadığı Asra Genel Bir Bakış 

 Çalışmamızın bu kısmını el-Ensârî (öl. 926/1520)’nin yaşadığı dönemi göz önünde 

bulundurarak, Memlüklerle ilgili gerek ilmi durumu gerekse sosyal, siyasi ve kültürel durumları 

genel anlamda gözler önüne sereceğiz. Konunun bütünlüğü için yer yer Memlüklerle ilgili el-

Ensârî’nin öncesinden de söz edeceğiz. el-Ensârî’nin ömrü son bulmadan çok kısa bir süre önce 

Memlüklerin dönemi son bulduğu için el-Ensârî’den sonraki süreçten söz etmeyeceğiz. 

 Memlükler, Eyyûbîlerden sonra Osmanlılar’ın yükselme dönemine kadar İslâm 

dünyasının önderliğini üstlenmiş bir devlettir. İki buçuk asır kadar bir süre Mısır, Suriye ve 

Hicaz gibi önemli bölgelerde hüküm süren Memlükler, doğuda Moğol, batıda ise Haçlı 

saldırılarının arttığı bir dönemde kurulmuş ve hemen ardından bu saldırılara karşı büyük bir 

başarı elde ederek o dönemde İslâm ülkeleri içerisinde en güvenli bölge konumuna 

gelmişlerdir.47 

 el-Ensârî’nin doğumundan vefatına kadar tüm hayatına baktığımızda ömrünün tümünü, 

Bahri Memlüklerden sonra gelen, Burcî Memlükler döneminde geçirmiştir.48 

Memlük/Memâlik sözlükte köle demektir.49 Memlük, Memâlik’in müfredi olup, terim anlamı, 

toplumda birçok amaçla kullanılmak üzere satın alınan, alım satımı yapılan ve özgürlüğü elinde 

olmayan kölelere denilmektedir.50 Anne babası hür olup kendisinin köle olduğu kişilere de 

Memlük denilmektedir.51 Memlükler, farklı ırklardan oluşan kölelerdir. Memlükleri satın 

alanlar kendilerini korusun diye onlara askeri eğitim veriyordu. Bundan dolayıdır ki 

Memlükler, kurdukları devleti yaklaşık üç asır boyunca askeri hükümle idare etmişlerdir. 

Memlüklerin içinde en güçlü kişi kim ise, tahta çıkma hakkı da ona aitti.52 İlk olarak, Selahattin 

el-Eyyûbî (öl. 589/1193) tarafından Haçlılara karşı çıkabilmek için Memlükler’den 12.000 

kişiyi satın aldığı belirtilmiştir. Bazen bir vergi bedeli olarak da Memlüklerin takasta 

                                                           
47 Fatih Çimen, Memlükler dönemi hadis tartışmalarında Bedreddin ez-Zerkeşî’nin yeri (yayımlanmamış Doktora 

tezi: Yalova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019), 42. 
48 İsmail Yiğit, “Memlükler”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul, 2004), 29/93; Samî b. Abdullah 

b. Ahmed el-Mağlûs, Atlas tarîh asri’l-Memlûkî (Riyâd: Mektebetü’l-’Ubeykân, 2013), 169. 
49 Mevlüt Sarı, el-Mevârid Arapça-Türkçe lügat (İstanbul: İpek yayınları, 1982), 1461. 
50 Ahmed Muhtâri’l’abâdî, kıyâm Devleti’l-Memâlîki’l-ûlâ fî   ve’ş-şâm (Beyrut: Dâru’n-nahdati’l-’Arabiyye, 

1986), 11; Atiyye el-Kûsâ, Mevsûatu’s-sekâfiyyetu’t-t’ârihiyye ve’l-eseriyye ve’l-hadariyye asru Salâtîni’l-

Memâlîk (Kahire: Dâru’l-fikri’l-Arabî, 2006), 3; Muhammed Süheyl Takkûş, Târîhu’l-Eyyûbiyyîn fî Mısır ve 

bilâdi’ş-Şâm ve iklîmi’l-cezîre (Beyrut: Dâru’n-Nefâis, 2008), 391; Ali Muhammed Muhammed es-Sallâbî, es-

Sultan Seyfuddîn Kutuz ve ma’reketu ’Aynu Câlût (Kahire: Muessesetu ikra’, 2009), 21. 
51 Ebû’l-Fadl Cemâlu’d-dîn Muhammed b. Mukrim b. Ali el-Ensârî er-Rafİ’î el-İfrikî (711/1311) İbn Manzûr, 

Lisânu’l-’Arab (Beyrut: Dâru Sâdır, 1993), 10/493. 
52 Mahmud Rızık Selim, ’Asru Salâtîni’l-Memâlîk ve netâcuhu’l-’ilmiyyi ve’l-edebiyyi (Mısır: Mektebetu’l-âdâb, 

1962), 1/14; Nakûlâ Ziyâde, Dimaşk fî ’asri’l-Memâlîk (Beyrut: Mektebetu Lübnan, 1966), 24. 



19 
 

kullanıldıkları ifade edilmiştir. Daha sonra gerekli tüm askeri eğitim ve donanımları yapılmış 

ve her geçen gün sayıları artmıştır. Öyle bir seviyeye ulaşmışlar ki Asya kıtasından olan askerler 

arasından en yüksek makama ulaşmışlar. Yıllar ilerledikçe Memlükler de nüfuzlarını 

güçlendirmiş ve devlet yönetiminde git gide söz sahibi olmuşlardır.53 Arap âleminin içinde 

bulunduğu olumsuz durumlardan ötürü Memlüklü devletinin kurulması kaçınılmaz olmuştur. 

Haçlılar’ın ve Moğollar’ın saldırılarını bertaraf etmek için farklı yerlerden Memlükler 

getirilmiştir. Memlükler, bu vesilelerle devletin yönetimini ele geçirmişler. Yaklaşık üç asır 

boyunca yönetim onların elinde kalmıştır.54 

 1.1.1. Siyasi Durum 

 el-Ensârî’nin, yüz yıllık ömrünü içinde yaşadığı Memlûkler devleti, yaklaşık 300 

senelik bir ömre sahiptir. Bu devlet, Eyyûbîlerin yıkılması ile Osmanlıların Mısır'ı ele geçirmesi 

arasında geçen sürede Mısır ve Suriye'de hâkimiyeti elinde tutan bir devlettir. Memlükler köle 

iken, mevlâlarına galebe edip hükmü ele geçirmişler. Kendileri Mısır gibi zengin bir devleti 

idare etmeye başladılar. Bu şekilde idareyi ele geçirme yöntemine inanmak zor olsa da 

Memlükler kısa süre içerisinde hâkimiyetlerini halka kabul ettirmişlerdir. Bugünün köleleri 

yarının sultanları olmuşlar. Memlüklerin siyasi yönetim şekli oligarşiydi.55 

Memlükler H. 648/923 ile M. 1250/1517 yılları arasında Mısır, Şam, Hicaz, Lübnan ve 

Filistin’e egemen olmuşlar. Memlüklerin kontrol ettiği bu yerler daha sonra Osmanlı 

Devleti’nin kontrolüne geçmiştir.56 Memlükler devleti, Bahri ve Burcî/Çerkesî olmak üzere iki 

kısma ayrılmaktaydı. Bahri Memlükler, H. 648/1250-784/1382 tarihleri arasında varlık 

göstermişlerdir.57 Bahri Memlüklerin ilk sultanı, ez-Zahir Baybars el-Bundukdârî’dir. Bu sultan 

H. 658-676 arasında hüküm sürmüştür.58 Bahri Memlüklere bu ismin verilmesinin sebebi, el-

Meliku’s-Salih Necmuddîn Eyub (H. 637/647 M.1240-1249) zamanında sayıca çoğalan 

Memlükler halka zarar verince Sultan onları bir yerde toplama kararı alır. Nil nehrinin ortasında 

onlara bir kale yaptırıp onları burda toplamasından ötürü bu ismin onlara verildiği ifade 

                                                           
53 el-Mistır Corc Yanc, Tarîh Mısır min ahdi’l-Memâlîk ilâ nihâyeti hükmü ismail, çev. Ali Ahmed Şukrî (Kahire: 

Mektebetu Medbûlî, 1996), 22; Fethî Salim Hamîdî-Fâiz Ali Buhayt el-Lehîbî-el-Hadîdî, Cevânib mine’l-hayati’s-

siyasiyeti ve’l-iktisadiyye ve’l-ictima’iyye fî’l-’asri’l-Memlûkî (Irak: Câmi’atu Musul/Kulliyeti’l-’Ulûmi’l-

İslâmiyye, 2014), 17; Muhammed Süheyl Takkûş, Târîhu’l-Memâlîk fî Mısır ve biladi’ş-Şâm (Beyrut: Dâru’n-

nefâis, 1997), 15-16; Enver Zakleme, el-Memâlîk fî Mısır safahat fî târîhi Mısır (Kahire: Mektebetu Medbûlî, 

1995), 18-19; el-Kûsâ, Mevsûatu’s-sekâfiyyetu’t-t’ârihiyye ve’l-eseriyye ve’l-hadariyye, 3-4. 
54 İsmail eş-Şerbînî el-Beyyûmî, Musadarâti’l-Emlâk fî’d-devleti’l-İslamiyye asru Salâtîni’l-Memâlîk (Mısır: el-

hey’eti’l-Mısriyyeti’l-’ammeti li’l-kutub, 1997), 18-19. 
55 es-Sîr Velîm Mûyer, Tarîh devletu’l-Memâlîk fî Mısır (Kahire: Mektebetu Medbûlî, 1995), 202-203. 
56 el-Kûsâ, Mevsûatu’s-sekâfiyyetu’t-târihiyye ve’l-eseriyye ve’l-hadariyye, 6; Mahmut Şakir, et-Târîhu’l-İslâmî 

el-’ahdu’l-Memlûkî (Beyrut-Dımaşk-Umman: el-Mektebetü’l-İslâmî, 1991), 71; Ziyâde, Dimaşk fî ’asri’l-

Memâlîk, 24. 
57 Takkûş, Târîhu’l-Memâlîk fî Mısır ve bilad, 35. 
58 Velîm Mûyer, Tarîh devletu’l-Memâlîk, 47. 



20 
 

edilmiştir.59 Sultan Kalavûn döneminde sayıca çokça satın alınıp kalenin içinde yapılan burçlara 

yerleştirilmelerinden ötürü Burcî (Çerkesî) ismini alan bu kısım Memlükler60 ise 784/1382-

923/1517 yılları arasında hüküm sürmüşlerdir. el-Ensârî, Burcî Memlükler’in son yüz 

senesinde yaşamıştır. Burcî Memlükler devleti, kendinden önceki Bahrî Memlükler devletinin 

devamı olup onlarda mevcut olan siyaseti, kültürü, nizam ve sistemi devam ettirmişlerdir. Bu 

devleti tesis eden ilk sultan el-Meliku’z-Zahir Ebû Sait Seyfuddîn Berkûk’tur. Çerkesî veya 

Çerâkis ismi ise uzun bir süre sonra Memlükler’in bu ikinci kısmına isim olarak verilmiştir.61 

Memlük sultanları, devletlerini güç, kuvvet, en çok köleye sahip olma gibi kriterlere uygun 

olacak şekilde bir veraset sistemiyle yönetmişlerdi. Bir sonraki sultan, mevcut sultan daha 

hayatta iken bile, bu kriterleri daha iyi bir şekilde yerine getirebilse, mevcut sultanı hemen 

azledip onun yerine geçmeye hak sahibi olabilmekteydi.62 

Burcî Memlüklerin sultanları Hoşkadem ve Temirboğa ikilisi hariç hepsi 

Burcî’lerdendir.63 Burcî Memlükler, devletin en üst kademelerinde kendi ırklarından insanları 

yerleştirir, mücadele ve savaş ile hüküm elde ederlerdi.64 

Memlüklerin zamanında devleti ve milleti idare etme yöntemi askeri usüldü. Askeriye 

tabakası, iktidarı, makam ve mevkiyi kendilerine almışlardı. Memlüklerin hükmettiği halk, tek 

bir etnik kökenden olmadıkları için, onları kendilerinden küçük görmekle beraber, konum ve 

kıymet bakımından onları askeriyye tabakasına dâhil etmemekteydiler. Yönettikleri yerin 

nimetlerini kendilerine alır, halkla bunları paylaşmazlardı. Bununla birlikte yönettikleri yerlere 

konaklama yerleri, hanlar, hamamlar, toplantı merkezleri, yeme/içme sebilleri ve hastane gibi 

birçok sosyal projeleri de hayata geçirmişlerdi. Memlükler iyi bir konuma gelmeden önce, emîr 

ve sultanların hem terbiyesinden hem de askeri tecrübesinden geçmeleri, onların sağlık ve 

                                                           
59 el-Lehîbî-el-Hadîdî, Cevânib mine’l-hayati’s-siyasiyeti ve’l-iktisadiyye ve’l-ictima’iyye, 18. 
60 Takiyyuddîn ebî’l-Abbas Ahmed b. Ali b. Abdulkadir (845/1441) el-Makrizî, el-Mevâ’îz ve’l-i’tibar fî zikri 

hutati ve’l-âsâr (Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, 1997), 3/420. 
61 ’Arâbe Nûru’l-Hudâ vd., Devletu’l-Memâlik fî Mısır (yayımlanmamış Yüksek Lisans tezi: Cezair Cumhuriyeti 

Kalme Üniversitesi, Genel Tarih, 2017), 29; Hekîm Emîn Abdusseyyid, Kıyamu devletu’l-Memâlîki’s-saniye 

(Kahire: ed-Dâru’l-fûmiyye, 1966), 11-13; es-Seyyidi’l-Bâz el’Arînî, el-Memâlîk (Beyrut: Dâru’n-nahdati’l-

ğarbiyye, ts.), 56-57; Ahmed Muhtar el-’Abâdî, et-Târîhu’l-Eyyûbî ve’l-Memlûkî (İskenderiyye: Muessesetu şebâb 

el-Câmi’a, 1992), 265-266; Takkûş, Târîhu’l-Memâlîk fî Mısır ve biladi’ş-Şâm, 323-327; Abdurrahman el-A’râc, 

’Alâkât duvelu’l-mağribi’l-islâmî bi duveli’l-Memâlîki siyâsiyyen ve sekâfiyyen beyne’l-karneyni’s-sâbi’i ve’t-

tâsi’i hicriyeyn (Tilmisan Ebî Bekir Belkayd Üniversitesi, Doktora, 2012), 55; Leylâ İbrahim Nâfi’, el-Hayatu’s-

sekâfiyye fî Mısır fî’l-asri’l-Memlûkî (Libya/Câmi’atu Mısratuhu - Külliyeti’l-âdab - kısmu’t-târîh, Yüksek Lisans 

tezi, 2013), 24; el-Kûsâ, Mevsûatu’s-sekâfiyyetu’t-t’ârihiyye ve’l-eseriyye ve’l-hadariyye, 44; el-Mağlûs, Atlas 

tarîh asri’l-Memlûkî, 167-169. 
62 Ahmed Avdat vd., Târîhu’l-Mûğul ve’l-Memâlîk mine’l-karni’s-sâbii’l-hicrî hatta’l-karni’s-sâlisi ’aşere’l-hicrî 

(İrbed: Dâru’l-kindî, 1990), 139. 
63 Said Abdulfettah ’Aşûr, Mısır ve’ş-Şam fî ’asri’l-Eyyûbiyyîn ve’l-Memâlîk (Beyrut: Daâru’n-nahdati’l-ğarbiyye, 

1972), 229. 
64 Kasım Abduhu-Ali es-Seyyid Kasım-Ali, el-Eyyûbiyyîn ve’l-Memâlîk et-târîhu’s-siyâsî ve’l-askerî (el-Cezîre: 

’Aynun li’d-dirâsâti ve’l-buhûsi’l-insâniyye ve’l-ictimâ’iyye, ts.), 202. 



21 
 

güvenliklerini koruyabilme melekesine sahip olmaları gerektiği gibi, fakihlerden gerekli dini 

eğitimi almaları da gerekmekteydi. Zikredilen bazı kriterlere sahip olduktan sonra devlet 

kademelerinde tedrici bir şekilde, en yüce makamlara kadar görevler almışlar ve nihâyetinde 

zaman ve zeminin uygunluğuna bağlı olarak büyük sultanlık görevlerine kadar 

getirilmişlerdir.65 

Memlüklerde siyasi bakımından kadının önemli bir rolü vardı. Konum olarak kadın 

yüksek mertebelere çıkmış, kadının gücünü gösterecek önemli mevkilere gelmişti. Bunlar 

içinde en açık örnek olarak Şeceretu’d-dûr denilen kadındı. Zira bir müddet Mısır yönetimi 

onun elinde kalmıştır.66 Kadınlara değer verdikleri, onlara taktıkları güzel lakaplardan da 

anlaşılmaktadır. Kadınlara takılan bu güzel lakaplardan bazıları, bereketü’d-devle, bereketü’l-

mulûk, halifelerin seyyidi, âlimlerin seyyidi, insanların seyyidi, herkesin seyyidi, silsiletu’l-

mulûk ve’s-selâtîn, gibi lakaplardır. Memlüklerde kadınlara değer verildiğini gösteren bir 

âlimin sözü şöyledir: “Biz kadının gerçek değerini gözler önüne sermek istersek, bize birçok 

cilt lazım.”67 

Bahri ve Burcî Memlüklerin zamanlarında hükmeden birçok ümera vardır. Bizler 

konumuzla bağlantılı olarak sadece el-Ensârî’nin yaşadığı süre zarfında hüküm süren ümerânın 

isim listesini ve vefat tarihlerini zikredeceğiz. Daha sonra  el-Ensârî’nin, Memlüklerin siyasi 

dönemindeki konumuyla ilgili kısaca bilgi vereceğiz. 

Burcî Memlükler dönemindeki bazı ümerâlar ve vefat tarihleri şöyledir: 

el-Melikü’l-Muzaffer Ahmed b. Şeyh el-Müeyyed (öl. 824/1421) 

el-Melikü’z-Zâhir Seyfeddin Tatar (öl. 824/1421) 

el-Melikü’s-Sâlih Muhammed b. Tatar (öl. 824/1421) 

el-Melikü’l-Eşref Seyfeddin Barsbay (öl. 825/1422) 

el-Melikü’l-Azîz Yûsuf b. Barsbay (öl. 841/1438) 

el-Melikü’z-Zâhir Seyfeddin Çakmak (öl. 842/1438) 

el-Melikü’l-Mansûr Osman b. Çakmak (öl. 857/1453) 

                                                           
65 Mufîd ez-Zeydî, mevsu’ati’t-târîhi’l-İslâmî el-’asru’l-Memlûkî (Ürdün: Dâru Usâme, 2009), 221-222; ’Aşûr, 

Mısır ve’ş-Şam, 269-270; Said Abdulfettah ’Aşûr, el-asru’l-Memâlîki fî Mısır ve’ş-Şam (Kahire: Dâru’n-nahdati’l-

’Arabiyye, 1976), 320-322. 
66 Reşat Fâdıl Kâzım, mecelletu kulliyeti’t-terbiyeti li’l-benâti li’l-’ulûmi’l-insâniyye, “Min mezâhiri’l-hayati’l-

ictima’iyye li Mısır fî ’asri’l-Memâlîk” 19 (2016), 353. 
67 Ahmed Abdurrezzak, el-mer’etu fî Mısri’l-Memlûkî (Mısır: el-Hey’etu’l-Mısriyyetu’l’ammetu li’l-kitab, 1999), 

16; Kâzım, mecelletu kulliyeti’t-terbiyeti li’l-benâti li’l-’ulûmi’l-insâniyye, 352-354. 



22 
 

el-Melikü’l-Eşref Seyfeddin İnal (öl. 857/1453) 

el-Melikü’l-Müeyyed Ahmed b. İnal (öl. 865/1461) 

el-Melikü’z-Zâhir Hoşkadem (öl. 865/1461) 

el-Melikü’z-Zâhir Yelbay (öl. 872/1467) 

el-Melikü’z-Zâhir Temürboğa (öl. 872/1467) 

el-Melikü’l-Eşref Seyfeddin Kayıtbay (öl. 873/1468) 

el-Melikü’n-Nâsır Muhammed b. Kayıtbay (öl. 902/1496) 

el-Melikü’z-Zâhir Kansu (öl. 904/1498) 

el-Melikü’l-Eşref Canbolat (öl. 905/1499) 

el-Melikü’l-Âdil Seyfeddin Tomanbay (öl. 906/1501) 

el-Melikü’l-Eşref Kansu Gavri (öl. 906/1501) 

el-Melikü’l-Eşref Tomanbay (öl. 922-923/1516-1517)68 

 

el-Ensârî (öl. 926/1520), ilmî veya idarî herhangi bir görevinde siyasete bulaşmamış, 

özel olarak padişahlara methiyeler dizmemiş, tâbiri caizse siyaseti bir menfaat basamağı olarak 

kullanmamış, kimseye şirin görünmeye çalışmamıştır. Hatta tam tersine bazı yetkililer ona bir 

kısım görevler vermek istediğinde bile el-Ensârî bazen kabul etmemiştir. Kabul ettiği görevler 

de birçok ısrarın neticesinde olmuştur. el-Ensârî, Memlük sultanları Kayıtbay ve Kansu 

Gavrî’nin yanlış uygulamalarını, kendilerinin de hazır bulunduğu hutbelerinde açıkça 

eleştirmekten çekinmemiştir.69 Bunu yaparken de samimi olmuş, herhangi bir şeyi kaybetme 

korkusu olmamış veya padişahların şahsıyla ilgili alıp veremediği herhangi bir durumdan dolayı 

onları eleştirmemiştir. el-Ensârî, hayatta iken beş sultanın yemin töreninde hazır bulunmuştur. 

Bunlar, en-Nasır Muhammed b. Kayıtbay (öl. 902/1496), ez-Zahır Kansû (öl. 906/1500), el-

Eşref Can Bûlât (öl. 905/1499), el-‘Adil Tûmân Bay (öl. 907/1501), el-Eşrefu’l-Ğûrî (öl. 

906/1501)’dir.70 

                                                           
68 Yiğit, “Memlükler”, 29/93. 
69 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/213. 
70 Zeynu’l’Abidîn İyâsu’l-Hanefî (929/1523) Muhammed b. Ahmed, Bedâi’u’z-zuhûr fî vekâ’iu’d-duhûr (Suudi 

Arabistan: Mektebetu Dâru’l-bâz, 2013), 5/370,371. 



23 
 

 1.1.2. Sosyal Durum 

 el-Ensârî’nin, içinde yaşadığı ve kendisinin de bir parçası olduğu Memlükler’in sosyal 

durumlarının temeli tabakalar üzerine kuruluydu. Gerek devlet nezdinde gerekse toplum 

nezdinde her tabaka diğerinden özellikleri ve konumu bakımından farklıydı. Her tabakanın bazı 

hakları olduğu gibi; yapmaları icab eden bazı sorumlulukları da vardı. Memlüklerden oluşan 

sultanlar ile halk arasında büyük bir fark vardı. Bu tabakaların genel durumu Mısır ve Şam gibi 

devletlerde aynı değildi. Her devletteki mevcut tabakalarda bulunan usül ve esaslar birbirinden 

ayrılmaktaydı.71 

 Memlüklerin sosyal durumunu oluşturan tabakalar yedi kısımdan oluşmaktaydı. Bu 

tabakaların ilki ehlü’d-devle’dir. İkincisi refah içindeki tüccarlardır. Memlüklerin sosyal 

tabakalarından olan tüccarların konumu çok önemliydi. Sultana yakın olan tabakaydı. 

Ekonomik zorluklarda sermayenin kaynağı, askerlerin kuşanması, krizlerin aşılması gibi hayati 

şeylerde tüccarlar kilit role sahiplerdi. Yine dilin yayılması, uzak ve yakın ülkeler ile kıtalar 

arasındaki bağlantı onlar sayesinde gerçekleşmekteydi.72 Üçüncüsü, alım satım yapan orta halli 

insanlardır. Dördüncüsü köylerde ikamet eden, ziraat ehli olan çiftçilerdir. Mısır halkının çoğu 

ziraat ile uğraşmaktaydı. Çiftçilerin ekonomik durumu çok iyi değildi. Çalışmalarından elde 

ettikleri kazançla giderleri eşit olup onlara sadece yorgunlukları kalıyordu. Bununla birlikte 

çiftçiler hâkimler ve umera tarafından vergilere tâbiydiler.73 Beşinci tabaka fakirlerdir. Bunlar 

da ilim ehli insanlar ve büyük fakihlerdir. İleride ele alacağımız üzere el-Ensârî, âlim vasfından 

ötürü o da bu tabakanın içinde yer almaktaydı. Çocukluk ve gençlik döneminde ekonomik 

zorluklarla karşılaşan el-Ensârî, yetişkinlik döneminde çokça yardım yapabilecek düzeye 

ulaşmıştır. Altıncı tabaka sanatkârlar, bir işte uzman olanlar ve onların yanında çalışanlardır. 

Yedinci tabaka ise ihiyaç sahibi olan, miskin insanlardır. Bu kısım insanlar, başkasının uzattığı 

yardım eli sayesinde hayata tutunanlardır.74 

Memlükler iktidarı ellerine aldıktan sonra Mısır ve Şam gibi diğer halklardan ayrı bir 

duruma gelmişler. Öyle ki onlardan kız alıp vermemeye başlamışlar. Memlüklerin bazı 

yöneticileri halktan kopuk yaşamış, onların iç sorunlarıyla ilgilenmemişlerdir. Halkın içindeki 

tartışmalara, açlığa ve fitnelere kulak tıkamışlar. Kendi keyiflerine, nüfuzlarına ve çıkarlarına 

                                                           
71 ’Aşûr, el-Asru’l-Memâlîki fî Mısır, 320. 
72 ’Aşûr, el-Asru’l-Memâlîki fî Mısır, 324; ez-Zeydî, Mevsu’ati’t-târîhi’l-İslâmî, 223. 
73 ’Aşûr, el-Asru’l-Memâlîki fî Mısır, 324; ez-Zeydî, Mevsu’ati’t-târîhi’l-İslâmî, 223; Said Abdulfettah ’Aşûr vd., 

Tarîh Mısır el-İslâmî (Mısır: el-Hey’etu’l-Mısriyyetu’l’ammetu li’l-kutub, 1993), 434. 
74 Takiyyuddîn Ebî’l-Abbas Ahmed b. Ali (845/1441) el-Makrizî, İğâsetü’l-ümme bi-keşfi’l-ğumme, thk. Kerem 

Hilmi Ferhat (Ayn li’d-Dirâsât ve’l-buhûsi’l-insaniyye ve’l-ictimaiyye, 2007), 147. 



24 
 

odaklanmalarından ötürü, çiftçiyi, amilleri, zanatkarları ve genel meslek sahiplerini gözardı 

etmişler.75 

Memlüklerin sosyal hayatla iç içe olan tabakada bulunan âlimlerin, fakihlerin ve 

ediplerin konumuna bakıldığında, onların yeri diğer gruplardan pozitif yönden ayrılmaktaydı. 

Sultanlar, âlimlerin vasıtasıyla halk nezdinde güveni tesis etmiş ve halkla yakın ilişki 

sağlayabilmişlerdir. Sultanlar, âlimlere ve din adamlarına karşı hürmetkâr davranmışlardır. 

Onların sayesinde dini eğitim ve öğretimi tesis etmişlerdir. Sultanlar, özellikle cuma hutbeleri 

gibi kalabalık olan yerlerde, halka karşı küçük düşmemek ve eleştirilmemek için âlimlerden 

çekinmişlerdir.76 

Zikrettiğimiz duruma bağlı olarak el-Ensârî, hutbede bazen sultanlara nasihatte 

bulunmuştur. Örneğin; Sultan Kayıtbay’a nasihatte bulunmuş ve hutbeden sonra da ona, 

“Vallahi ey mevlam seni sevdiğim için, senin cehennem ateşi içinde yanan bir cisim olmanı 

istemediğim için sana nasihatte bulundum.” demiştir. Yine birgün sultan Kayıtbay’a “Ey Melik, 

nefsine dikkat et. Sen yokken Allah Teâlâ seni var etti. Sen köle iken Rabb’in seni hür etti. Sen 

memurdun Rabb’in seni emîr eyledi. Sen emîrdin Allah c.c. seni sultan kıldı.”77 şeklinde 

nasihatlerde bulunmuştur. 

 1.1.3. Kültürel Durum 

Mısır’ın idaresini ele geçiren Memlükler, kendi kültürlerini korumuş, Mısır’ın yerli 

halkından kültürlerini muhafaza etmişlerdir. Evliliklerini genellikle kendi içlerinden 

yaptıklarından ötürü ırklarını korumuşlardır.78 Memlük sultanları, yaptıkları camiler ve büyük 

medreselerle ehl-i sünnet mezhebini sağlamlaştırmaya ve kalıcı hale getirmeye yönelik bir 

kültüre sahip olmaya çalışmışlar. Bu vesileyle Mısır, İslâm âleminde büyük bir ehemmiyet 

kazanmıştır. Kahire ilim, âlim ve eğitim merkezleriyle donatılmış, ilim ve edeb meclisleriyle 

doldurulmuştu. Mısır’da insanların merak ettiği her alanla ilgili kitapları bulmak mümkündü. 

Kahire çarşıları yazı yazmada kullanılan varraklar ve bu yazıyı yazacak kâtiplerle doluydu. 

Memlüklerde oluşan bu ilmî kültürel durum, Nevevî, İbn Hacer, ‘Aynî, Suyûtî, Sehâvî ve el-

Ensârî gibi büyük zatların yetişmesini sağlamıştır.79 

Memlüklerin lügatı Türkçeydi. Sultan olan veya önemli üst düzey görevlere yükselmiş 

Memlüklerin birçoğu Arapça’yı da fasih düzeyde bilmekteydi.80 Yaşça büyük olan Memlükler 

                                                           
75 ez-Zeydî, Mevsu’ati’t-târîhi’l-İslâmî, 222; ’Aşûr, Mısır ve’ş-Şam, 270; ’Aşûr, el-Asru’l-Memâlîki fî Mısır, 322. 
76 ez-Zeydî, Mevsu’ati’t-târîhi’l-İslâmî, 222-123. 
77 ’Aşûr, el-Asru’l-Memâlîki fî Mısır, 323; Murat er-Rûmî el-Hanefî, Fethu’l-Bârî fî zikri mâ ihtassallâhu bihi 

Zekeriyyâ el-Ensârî, 8. 
78 Takkûş, Târîhu’l-Memâlîk fî Mısır ve bilad, 558-559; Velîm Mûyer, Tarîh devletu’l-Memâlîk, 202-203. 
79 Muhammed Zağlûl Sellâm, el-Edeb fî’l’asri’l-Memlûkî (Kahire/Mısır: Dâru’l-me’ârîf, 1707), 106-108. 
80 Înâs Hüsnî el-Behcî, Devletu’l-Memâlîk el-bidâye ve’n-nihâye (Filistin: Dâru’t-ta’lîm el-câmi’î, 2015), 47. 



25 
 

kültürlerini, örf ve adetlerini bırakmamışlar, üzerinde yetiştikleri halet-i asliyye üzerine 

hayatlarını sürdürmüşlerdir. Yaşça küçükken alınan Memlükler ise bu konuda biraz daha esnek 

olmuşlardır.81 Arap âleminin tarihinde en geniş, en zengin, en verimli kültür Memlükler’in 

zamanında olduğu bildirilmiştir. Dönemleri, büyük miras bırakan bir dönem olmuştur. Onların 

dönemi, en ihtişamlı eserlerin yapıldığı dönem olmuştur.82 Memlükler, dini ve milli 

bayramlarında, yerel ve ulusal düzeyde birçok kutlama yapmaktaydılar. Örneğin, hicri yılın 

başındaki yeni yıl kutlaması ve Rebiu’l-evvel ayında Mevlid-i Nebî için icra edilen kutlama, 

dini olarak kutlanan bayramlardır.83 Sultanın tahta çıktığı gün yapılan kutlama ise milli olarak 

kutlanan bayramdır.84 

 1.1.4. İlmî Durum 

el-Ensârî’nin, yaşadığı Memlükler zamanı, kendinden önceki devletlerin zamanına 

kıyasla daha bereketli, daha verimli bir ilim ortamına sahipti. Bu durum, o zamanki âlimlerden 

geriye miras kalan eserlerden de açıkça anlaşılmaktadır. Doğudan ve batıdan insanlar el-

Ensârî’nin yaşadığı Kâhire’ye ilim tahsili için gelmişlerdir. İslâm’ın sembolü olan binalar bolca 

inşa edilmiştir. Camilerin, mescitlerin sayısının Memlükler zamannında bini aşmıştır. Bu 

husustaki en önemli etken hiç kuşkusuz sultanlardır. Çünkü hemen hemen göreve gelen tüm 

sultanlar ilme değer vermiş ve neticede bu binaların inşa edilmesine, çoğalmasına öncülük 

etmişlerdir. İnşa edilen bu binalar sadece ibadet yeri olarak değil; aynı zamanda eğitim-öğretim 

merkezleri olarak da faaliyet göstermiştir.85 

Memlüklerde siyasi, iktisadi ve sosyal durumun istikrarlı olması da ilmî yöne pozitif 

etki etmiştir. Zamanın âlimleri, ilim talebeleri, Moğol ve Haçlı seferleri neticesinde gördükleri 

zararlardan ötürü Abbasi hilafetinin bulunduğu Bağdat’tan, İslâm’ın merkezi olan Gırnata’dan 

ve Endelüs gibi yerlerden, Memlükler’in ilim merkezi olan Kahire’ye göç etmişlerdir. İlim ile 

olan meşguliyetlerini burada devam ettirmiş, gayretlerini burada sürdürmüşlerdir. İslâm’ın bu 

zengin mirasını muhafaza etmek ve kendilerinden sonra gelenlere aktarmak için ciddi 

çalışmalar yapmışlardır. Burada yaşayan âlimler, Müslüman din kardeşlerine birçok ilimle ilgili 

önemli eserler ve ilmi çalışmalar bırakmışlardır. Bu ilmi hareketliliğin bir başka sebebi, büyük 

sultanların âlimlere ve ilme sempatilerinin ve desteklerinin olmasından ötürüdür. Memlükler 

büyük İslâm mirası sayılan sayısız medreselere, kütüphanelere, geniş çaplı mahtûta eserlerine 

                                                           
81 el-Lehîbî-el-Hadîdî, Cevânib mine’l-hayati’s-siyasiyeti ve’l-iktisadiyye ve’l-ictima’iyye, 38. 
82 Zakleme, el-Memâlîk fî Mısır, 189. 
83 ez-Zeydî, Mevsu’ati’t-târîhi’l-İslâmî, 223-224. 
84 ez-Zeydî, Mevsu’ati’t-târîhi’l-İslâmî, 227. 
85 el-A’râc, ’Alâkât duvelu’l-mağribi’l-islâmî bi duveli’l-Memâlîki, 203; Rızık Selim, ’Asru Salâtîni’l-Memâlîk ve 

netâcuhu, 3/16; el-Behcî, Devletu’l-Memâlîk el-bidâye, 47. 



26 
 

sahip olmuşlar. Bu durum da oradaki ilmî hareketliliğin oluşmasının bir başka sebebidir. 

Memlüklerde eğitim sadece dini alana münhasır değildi. Tam tersine hem dini ilimler hem de 

tarih, edebiyat, lügat, ziraat, coğrafya, tıp gibi birçok dalda ilim tahsil etme seçenekleri 

mevcuttu. Bu da insanların buraya yönelmesini cazip kılan bir diğer sebepti.86 

Memlükler’e ve onların çocuklarına rehberlik eden fakihler, âlimler ve edipler, onlara 

sağlam bir akaid benimsetmek ve Allah Teâla ile ilgili sağlam bir tasavvur kazandırmak için, 

Kur’ân-ı Kerim’den ve Hz. Peygamber’in sünnetinden istifade etmişler.87 Böylece gelecekte 

Memlükler’in sultanları olacak olan bu kişiler ilme hak ettiği değeri vermeleri sağlanmıştır. el-

Ensârî de işte böyle bir ortamda yetişmiştir. 

Memlükler’de önemli rol oynayan bazı âlimler, Memlük sultanlarını her ay ziyaret 

ederek onlara olan bağlılıklarını ve hükümlerinin kalıcılığını belirtmişlerdi. Bu âlimler, sultanın 

siyasi, ictimai, mali ve idari olarak doğru yolda olduğunu beyan ederlerdi.88 Zikredilen bu 

bilgilerden yola çıkarak, hem sultanların hem de önemli konumlarda olan âlimlerin ilişkilerinin 

birbirlerine sağlam bir biçimde bağlı olduğu, aralarındaki iletişimin iyi konumda olduğu, her 

iki tarafın birbirine değer verdikleri, birbirine sahip çıktıkları söylenebilir. 

 Memlükler’de kıraât ilmi önemli addedilen ilimlerin başında gelmektedir. Bu ilimle 

ilgili iki eser ön plana çıkmaktadır. İlki et-Teysîr eseridir. İkincisi el-Kaside eseridir.89 Yine bu 

dönemde tefsir ilmine büyük önem verilmiştir.90 İlim talebeleri hadis ilimlerini ise, asıl 

kaynaklarından okumaktaydı. Bu dönemde birçok hadis eseri üzerine farklı çalışmalar 

yapılmıştır. Çalışma yapanların zümresine el-Ensârî de ilhak olmuştur.91 Fıkıh ve fıkıh usûlü 

Memlükleri’in her merkezinde okunagelen bir ilim olmuştur. Genelde dört mezhebin fıkhı 

okutulmaktaydı. Bazı yerlerde de belirli bir mezhebe göre fıkıh ve usûlü’l-fıkıh dersleri 

okutulmuştur. Bu ilimlerle ilgili de bu dönemde birçok eser yazılmıştır.92 

 Bu asrın âlimleri lügat ilmine de çok değer vermişler. Özellikle nahiv ilmine değer 

vermişler. Bu ilme değer vermelerinin sebebi, dine hizmet etmek içindir. Dolayısıyla, Kur’ân-

                                                           
86 Mahmut Rızık Selim, en-Nîl fî ’asri’l-Memâlîk (Mısır: Dâru’l-kalem, 2000), 7; Said Abdulfettah ’Aşûr, el-

Muctema’u’l-Mısrî fî ’asri salâtini’l-Memâlik (Kahire: Dâru’n-nahdati’l-’Arabiyye, 1992), 157; Muhammed Fethî 

- Nesîm Yusuf Abdulhadî - Huzeyf, Târîhu’l-mektebât fî Mısır el-’asru’l-Memlûkî (Kahire/Mısır: ed-Dâru’l-

Mısriyyetu’l-Lubnâniyye, 1993), 56; el-A’râc, ’Alâkât duvelu’l-Mağribi’l-İslâmî bi duveli’l-Memâlîki, 203; Nâfi’, 

el-Hayatu’s-sekâfiyye fî Mısır, 42; ez-Zeydî, Mevsu’ati’t-târîhi’l-İslâmî, 256-257. 
87 el-Behcî, Devletu’l-Memâlîk el-bidâye, 40. 
88 Nizar Abdulcelil Dabya, et-Terbiyetu’l-İslâmiyetu beyne’l-’ahdeyni el-Eyyûbî ve’l-Memlûkî fî Mısır (Van 

Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Din Felsefesi, 2018), 82; ’Aşûr, el-Asru’l-Memâlîki fî Mısır, 323; Kasım Abduh Kasım, 

’Asru Salatîni’l-Memâlîk (Kahire: Dâru’ş-şurûk, 1994), 18-19. 
89 Celâl Yusuf el’Attârî, Hareketu’t-te’lîfi’l’ilmî fî Mısır ve’ş-Şam fî’l’asri’l-Memlûkî’l-evvel (Umman: Dâru’l-

fikri nâşirûn ve muvezza’ûn, 2011), 49. 
90 el’Attârî, Hareketu’t-te’lîfi’l’ilmî fî Mısır ve’ş-Şam, 53. 
91 el’Attârî, Hareketu’t-te’lîfi’l’ilmî fî Mısır ve’ş-Şam, 59. 
92 el’Attârî, Hareketu’t-te’lîfi’l’ilmî fî Mısır ve’ş-Şam, 67. 



27 
 

ı Kerim, hadis ve tefsiri daha doğru okumak ve daha iyi anlamak için bu ilimlere değer 

vermişlerdir.93 Memlükler şiirlerden de uzak değillerdi. Fakat onlarda şiir çok az konuyla 

bağlantılı olduğu ve fazla ilerlemediği ifade edilmiştir. Sultanlar fasih şiirleri sevmedikleri için, 

yazdıkları şiirlerin fasih olmaktan uzak olduğunu, çokça garib kelimeleri şiirlerinde 

kullandıkları ifade edilmiştir.94 Memlükler zamanında tasavvuf da revaçtaydı. el-Ensârî’nin 

yaşadığı dönemdeki idareciler de tasavvufa meyilliydi. Örneğin gerek sultan gerekse sultanların 

eşleri ehl-i tasavvufa ilmî bakımdan ihtiyaç duydukları binalar tahsis etmiş ve onlara maaş 

bağlamışlar.95 Memlükler hesab ilmine de değer vermişler. Çünkü miras, fıkhın 

konularındandır. Fıkhın bu konusunun çözüme kavuşturulabilmesi için hesab ilminin bilinmesi 

gerekiyor. Memlükler yukarıda zikredilen ilimlerin dışında da birçok ilimle uğraşmışlardır.96 

 Memlüklerde ilmi başarı, köylerde istenildiği düzeyde olmadığı, bu ilmi zenginliğin 

köylerde her türlü ilmi alanlarda yayılmadığı, şehir ve kırsalda eğitim ve kültürel bakımından 

makas farkının olduğu belirtilmiştir. Köylerde ilmi durum öğrenme seviyesinde kalmış, yayma 

seviyesine geçememiştir.97 

 el-Ensârî’nin yaşadığı Memlük devletinde kadınlar genel olarak birçok alanda katkı 

sağladıkları gibi, ilmi kültürün gelişmesinde de onların rolünün önemli olduğu, bu alandaki 

gayretlerinin küçümsenmeyecek durumda olduğu belirtilmiştir. İlmî meclislere özellikle tefsir, 

hadis ve fıkıh gibi ilim halkalarında bulunmuşlardır. Kadınlar Kur’ân-ı Kerim’e ve hadis ilmine 

çok değer vermişler; hadis ilmi üzerinde fazlaca yoğunlaşmışlar; bu ilmi hem okuyup hem de 

okutmuşlardır. Bazıları özel olarak Buharî’nin Sahîhi’nde çalışmışlardır. Hadis ilminde ileri 

düzeyde bilgi sahibi olan kadınlara “eş-Şeyha” lakabı verilmiştir. Bazı kadınlar İslâmî ilimlerin 

haricinde tıp, hesab, edebiyat, felsefe, nahiv, şiir gibi ilimlere de yönelmişlerdir. Kısacası 

Memlükler döneminde kadınların, hemen hemen tüm ilimlere katıldıkları her türden olan 

ilimlerle ilgili bilgiye ulaşmak için çaba gösterdikleri, ilimden uzak bir yaşam sürmedikleri 

veya belirli kalıplarda kendilerini hapsetmedikleri ifade edilmiştir.98 

                                                           
93 Muhammed el’Anâkira, el-Medâris fî Mısır fî ’asri devleti’l-Memâlik (Kahire: el-Hey’etu’l-’amme, 2015), 206. 
94 el’Attârî, Hareketu’t-te’lîfi’l’ilmî fî Mısır ve’ş-Şam, 77. 
95 ez-Zeydî, Mevsu’ati’t-târîhi’l-İslâmî, 247-250. 
96 el’Attârî, Hareketu’t-te’lîfi’l’ilmî fî Mısır ve’ş-Şam, 102-105. 
97 Abdurraşit Bahr Mecdî, el-Karyetu’l-Mısriyye fî ’asri salâtîni’l-Memâlik (el-Hey’etu’l-mısriyyetu’l’ammetu 

li’l-kitab, 1999), 299-300. 
98 Umeynete Muhammed Cemâluddîn, en-Nisâu’l-muhaddisât fî’l-asri’l-Memlûkiyyi ve devruhunne fî’l-hayati’l-

edebiyyeti ve’s-sekâfiyye (Mısır: Dâru’l-hidâye, 2003), 30-92; Velâ Hamdî Abdulmun’im Muhammed en-nebrâvî, 

el-Mer’etu fî’l-asri’l-Memlûkî ve ehemmu munşiâtihâ’l-eseriyye fî’l-âdâb (Ayn Şems - Tarih Bölümü, Yüksek 

Lisans tezi, 2006), 5; Kâzım, Mecelletu kulliyeti’t-terbiyeti li’l-benâti li’l-’ulûmi’l-insâniyye, 353-354; 

Abdurrezzak, el-Mer’etu fî Mısır, 31-37. 



28 
 

Memlükler’in ilmî durumunu özellikle de hadis ilmiyle ilgili durumunu şu cümlelerle 

bitirmek istiyoruz. İslâm tarihinde Memlükler dönemi, hicrî 3. asırdan sonra, ikinci altın çağı 

olarak kabul edilmektedir. Memlükler döneminde İslâmî ilimler ve diğer ilimlerin birçoğunda 

büyük ilerlemeler kaydedilmiştir. Yaklaşık üç asır boyunca (649-923/1250-1517) devlet 

idaresini ellerinde tutan Memlükler dönemi oldukça parlak kültürel ve ilmî bir hareketlere sahne 

olmuştur. Memlükler döneminde yetişen İslâm âlimleri, İslâmî ilimler ve İslâm kültür tarihi 

için emsalsiz bir miras bırakmışlardır. Öyle ki İslâm tarihinin hiçbir döneminde bu dönemde 

yazılanların ölçüsünde çok ve hacimli eserler yazılmamıştır. Bu dönem, özellikle büyük 

şârihleriyle ve ansiklopedistleriyle ön plana çıkmıştır.99 Örneğin, Hadis alanında meşhûr olan 

Nevevî, İbn Dakīkul‘îd (öl. 702/1302), Moğultay b. Kılıç (öl. 762/1361), el-Irâkî (öl. 806/1404) 

İbn. Hacer el-Askalânî (öl. 852/1448), Bedruddîn el‘Aynî (öl. 855/1451), Celalüddin 

Abdurrahman b. Ebî Bekir es-Suyûtî, Kastallânî (öl. 923/1517) gibi âlimler bu dönemde 

yetişmiş; el-Ensârî (öl. 926/1520) de birlikte bu dönemde yetişen büyük zatlardandır.100 

el-Ensârî, bu dönemin önemli âlimlerinin bazılarına öğrenci olmuş, bazılarıyla akran 

olmuş; bazılarına da hoca olmuştur. Yine başlıca hadis kaynaklarına yazılan mufassal şerhler, 

râviler hakkında yazılmış ricâl kitapları, hadis tarihinin önemli zevâid ve ahkâm kaynakları ve 

hadis usûlü eserleri, Memlükler döneminin hadis ilimleri bakımından parlak bir dönem 

olduğunu göstermektedir.101 Bu anlamda Memlükler dönemi, hadis ilimlerinin hemen her 

alanında yazılmış eserlerin çokluğu ve kalitesi bakımından son derece velud bir dönem olduğu 

belirtilmiştir. 

 1.2. Zekeriyyâ el-Ensârî’nin Hayatı 

 Burada el-Ensârî’nin hayatından kısaca söz edeceğiz. Bu minvalde onun doğumunu, 

yetişmesini, ibadet ve zühd yönlerini zikredeceğiz. Bunlarla birlikte ilmi kişiliğiyle ilgili 

konular olan eğitim durumundan, hocalarından, öğrencilerinden, eserlerinden vb. konulardan 

bahsedeceğiz. el-Ensârî’nin vefatı da zikredeceğimiz konular arasında olacaktır. 

                                                           
99 Tahsin Kazan, APJIR- Academic Platform Journal of Islamic Research, “Memlükler’in Hadis İlmine Katkıları”, 

2019 3/2 (2019), 147; Ferhat Gökçe, Hadis ve siyer araştırmaları, “Memlüklerin son asrında hadis - Kahire 1392-

1517 - Halit Özkan” 1/1 (2015), 225. 
100 Yiğit, M.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi, 39-40. 
101 Çimen, Memlükler dönemi hadis tartışmalarında Bedreddin ez-Zerkeşî, 26-30. 



29 
 

 1.2.1. İsmi, Künyesi, Lakabı ve Nesebi 

 el-Ensârî’nin tam adı, Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed b. Zekeriyyâ’dır.102 Lakapları 

Muhyiddîn,103 Şeyhu’l-İslâm, Zeynuddîn,104 Kâdı’l-Kudât ve el-Hâfızdır.105 Künyesi Ebû 

Yahya’dır.106 Birçok nisbesi vardır. Kendisine, Ensâr’a nisbeten el-Ensârî denilmiş; doğduğu 

yere nisbeten es-Suneykî denilmiştir. Süneyke Mısır’a bağlı bir köydür. Yine kendisine, 

mensup olduğu ülkeye nisbeten el-Mısrî; Mensup olduğu fıkhî mezhebe nisbeten eş-Şafiî,107 

Kabilesine nisbetle el-Hazrecî nisbeleri verilmiştir.108 Ezher Üniversitesi’nde eğitim görmesi 

hasebiyle kendisine el-Ezherî; Kâhire şehrine nisbet edilmesinden ötürü de kendisine el-Kâhirî 

denilmiştir.109 

 1.2.2. Doğumu ve Ailesi 

 el-Ensârî’nin doğduğu tarih ile ilgili farklı görüşler mevcuttur. Bir görüşe göre el-Ensârî, 

H. 826 yılında Süneyke’de doğdu ve orada yetişti.110 Başka bir görüşe göre el-Ensârî’nin 

doğumu H. 825’tir.111 el-Ensârî’nin H. 824 veya H. 823 yılında dünyaya gelmiş olması başka 

bir görüşe göredir.112 el-Bağdâdî Hediyyetü’l-‘arifîn’de el-Ensârî’nin doğumunu H. 824 olarak 

                                                           
102 Yusuf b. İlyas b. Musa (1351/1932) Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye ve’l-muarraba (Mısır: Matbaatu 

Serkîs, 1928), 2/483; Muhyiddîn Abdulkadir b. Abdullah (1038-1629) el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir ’an ahbâri’l-

karni’l-’aşir, thk. Ekrem el-Bûşî (Beyrut: Dâr Sâdir, 2001), 172; Hayruddîn b. Mahmud b. Muhammed b. Ali b. 

Faris (1396/1976) ez-Ziriklî, el-A’lâm kâmûs terâcim (Beyrut: Dâru’l-’ilim li’l-melâyînî, 2002), 3/46. 
103 Celalüddin Abdurrahman b. Ebî Bekir (911/1505) es-Suyûtî, Nazmu’l-’akyân fî e’yâni’l-e’yân (Newyork: el-

Matbaati’s-Suriyeti’l-Emirikiyye, 1927), 113. 
104 Muhammed Salim Muheysîn, Mu’cemu huffazi’l-Kur’ân abra’t-tarîh (Beyrut: Dâru’l-cîl, 1992), 2/168; 

Muhammed b. Muhammed (1061/1651) el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira bi-e’yâni’l-mieti’l-’âşira, thk. Halil el-

Mansur (Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, 1997), 1/198. 
105 Ebî’l-Fellâh Abdulhayy b. Ahmed b. Muhammed (1089/1678) İbnu’l-’Imâd, Şezerâtu’z-zeheb fî ahbâri men 

zeheb, thk. Mahmud el-Arnaut (Dımaşk: Dâru İbn Kesîr, 1993), 10/186. 
106 Ahmed İsa (1365/1946), Târîhu’l-bimâristân fî’l-İslâm (Beyrut/Lübnan: Dâru’r-râidi’l-Arabî, 1981), 131; 

Rızık Selim, ’Asru Salâtîni’l-Memâlîk ve netâcuhu, 2/128; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/198; Ebû Yahya 

Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (926/1520) el-Ensârî, Tahrîr tenkîh el-lubâb fî fıkhi’l-imam eş-Şafii, thk. 
Abdurrauf b. Muhammed el-Kemâlî (Beyrut: Dâru’l-beşâri’l-İslâmiyye, 2003), 8, muhakkikin mukaddimesi. 
107 Muhammed b. Ahmed b. İyas (929/1523) el-Hanefî - Muhammed Mustafa thk., Bedâi’uz-zuhûr fî vekâ’iu’d-

duhûr (Mısır: el-Hey’etu’l-Mısriyyetu’l’ammetu li’l-kitab, 1984), 5/370; Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. 

Ahmed el-Ensârî (926/1520) el-Ensârî, Fethu’r-rahman şerhu luktati’l-’iclân, thk. Adnan Ali İbn Şihâbuddîn, 

(Ürdün: Dâru nûri’l-mubîn, 2013), 17, muhakkikin mukaddimesi. 
108 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/198. 
109 Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (926/1520) el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî bi-şerhi Elfiyyeti’l-’Irâkî, 

thk. Mahir Yasin Fahl (Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, 2001), 1/36-37, muhakkikin mukaddimesi. 
110 Abdulhayy b. Abdilkebir (1382/1962) el-Kettânî, Fehresu’l-fehâris ve’l-esbât ve mu’cemu’l-me’âcimi ve’l-

meşyehât ve’l-muselselât (Beyrut: Dâru’l-ğarbi’l-İslâmî, 1982), 1/458; Necat Hasan Abdullah Nevlî, el-Hudûd fî 

’ulûmi’n-nahvi (Medinetu’l-Munevvere: el-Câmia’tu’l-İslâmiyye, 2001), 414; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 172. 
111 Abdurrezak b. Hasen b. İbrahim el-Meydânî (1335/1917) el-Baytar, Hilyetu’l-beşer fî târihi’l-karni’s-sâlisi 

’aşer, thk. Muhammed Behcet (Beyrut: Dâru sâdr, 1993), 835. 
112 Şemsuddîn Muhammmed es-Salihî (956/1549) - Yusuf b. Hasan b. Abdulhadî (909/1503) İbn Tûlûn - İbnu’l-

Muberrid, Mut’atu’l-ezhân mine’t-temettu’i bi’l-’ikran beyne terâcimi’ş-şuyûhi ve’l-akran (Beyrut: Dâru Sâdır, 

1996), 1/362; Rızık Selim, ’Asru Salâtîni’l-memâlîk ve netâcuhu, 2/128. 



30 
 

vermektedir.113 el-Ensârî’nin H. 824’te doğduğunu söyleyenlerden birisi el-Ensârî’nin muasırı 

ve dostu olan Suyûtî ve diğer bazı âlimlerdir.114 el-Ğezzî (öl. 1061/1651), her ne kadar el-

Ensârî’nin doğumu için 823 yılını öncelese de H. 823-824 tarihleri arasında tereddüt etmiştir.115 

 el-Ensârî’nin doğumu konusunda H. 823, 824, 825 ve 826 yılları arasında ihtilaf 

olmuştur. Bu tarihin H. 824 olarak tercih edilmesi gerektiği şu üç sebebe dayandıranlar 

olmuştur. 

 Birinci sebep, Bedâi‘u’z-zuhûr eserinin sahibi olan tarihçi İbn İyas el-Hanefî (öl. 

930/1524)’nin, el-Ensârî’nin H. 824 yılında doğduğunu söylemiştir. İbn İyas, el-Ensârî ile 

muasır olup onu yakından bilen ve vefatında hazır olan biridir. Bu zat o tarihlerdeki bilgilerin 

tescilinde önemli role sahiptir. İkinci sebep, İbn İyas (öl. 930/1524) ve onun gibi tarihçilerin, 

el-Ensârî vefat ettiğinde yaşının 102 olduğunu söylemeleridir. Kendisi H. 926 yılında vefat 

ettiğine göre doğumunun H. 824 olması gerektiğini belirtmişlerdir. Üçüncü ve en önemli sebep, 

el-Ensârî’nin babası H. 841 yılında vefat ettiğinde, kendisinin 17 yaşında olduğu belirtilmiştir. 

Bu da onun H. 824 yılında doğduğunu gösterdiği ifade edilmiştir.116 

 el-Ensârî, el emeği ile geçinen fakir bir ailenin tek çocuğuydu. Fakirlik ve mahrumiyet 

içerisinde büyümüştür. 17 yaşında iken babasını kaybetmiş, geride hayatın zorluklarını 

üstlenecek dul bir kadın ve yalnız başına bir evlat kalmıştır. Annesi, oğlunun üzerinde 

titremiştir. Oğlunun iyi yetişmesinde, güzel hasletlere sahip olmasında büyük rol oynamıştır. 

Babasının vefatından sonra şehrin, Hıristiyan ve işçi sorumlusu olan bir şahıs, el-Ensârî’yi, 

babasının, kuşları avlama görevine yazdırmak istemiştir. Ancak es-Salih Rabi‘ b. Abdullah es-

sülemî eş-Şenbârî (öl.-), el-Ensârî’nin annesinin de muvafakatını alarak buna engel olmuş. Bu 

zat, el-Ensârî’nin Ezher’de eğitim alması için hem ona rehberlik yapmış, hem de ona destek 

olmuştur. el-Ensârî, en üst seviyeye gelene kadar çalışmış çabalamış ve gayret göstermiştir. el-

Ensârî, belli başlı görevlere geldikten sonra maddi durumu gittikçe iyileşmiş, vefat ettiğinde 

geride büyük bir birikim bırakmıştır.117 

 Talebesi eş-Şa’rânî, el-Ensârî’den şunları nakletmiştir. “Kendi memleketimden 

geldiğimde gençtim. Dünyevî herhangi bir işte çalışamıyordum. Hiçbir şahsa da kalben bağlı 

                                                           
113 İsmail b. Muhammed Emîn b. Mîr Selim el-Bâbânî (1399/1979) el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn esmâe’l-

muellifîn ve âsâri’l-musannifîn (Beyrut: Dâru ihyâi’t-türâsi’l-Arabî, 1951), 1/374. 
114 es-Suyûtî, Nazmu’l-’akyân, 113; thk. Bedâi’uz-zuhûr, 5/370. 
115 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/198. 
116 Hasan Cabir, Zekeriyyâ el-Ensârî ve eseruhu, 22-23; Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (926/1520) 

el-Ensârî, el-Hudûdu’l-enîka ve’t-tarîfâti’d-dakîka, thk. Mâzin el-Mubarek (Beyrut: Dâru fikri’l-muasır, 1990), 9, 

muhakkikin mukaddimesi. 
117 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/198; Muhammed b. Ahmed b. İyas (930/1524) el-Hanefî - Muhammed 

Mustafa thk. Bedâi’uz-zuhûr, 5/370. 



31 
 

değildim. Camide akşamları çok defa acıktığım olurdu. Abdest yerinde bulunan kavun 

kabuklarını yıkar ekmeksiz bir şekilde içlerini yerdim. Bu şekilde birkaç yıl idare ettim. Daha 

sonra Allah c.c. bana değirmen işiyle meşgul olan bir veli kulunu musahhar kıldı. Devamlı 

benim ihtiyaçlarımı takip ederdi. İhtiyacım olan yeme, içme, elbise ve kitapları satın alırdı. 

İhtiyaçlarımın hiçbirisini kendisinden gizlemememi isterdi. Uzun yıllar beni yalnız 

bırakmadı.”118 

 el-Ensârî’nin, evlilikten dört çocuğu olmuştur. İlk çocuğu Muhyiddîn Ebu’s-Su‘ûd 

Yahya b. Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed b. Zekeriyyâ ez-Zeynî el-Kâhirî es-Süneykî (öl. 

897/1492)’dir. el-Ensârî’nin künyesi olan Ebû Yahya, bu evladından dolayı kendisine 

verilmiştir. Babasının yaşı ilerleyip eli zayıfladığında ve gözleri yorgun düştüğünde 

okumalarda ve yazmalarda bu çocuğu, babasına yardım etmiştir. H. 897 yılında taûn 

hastalığından vefat ettiği söylenmektedir. Babası onun yokluğunu derinden hissetmiştir.119 

İkinci evladı H. 861’de Ezher’e yakın bir yer olan, Derb Karaca denilen yerde dünyaya 

gelmiştir. İsmi, Muhammed b. Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed b. Zekeriyyâ el-Muhib 

Ebu’l-Futûh b. ez-Zeynî, es-süneykî’l-asl el-Kâhirî eş-Şâfiî (öl.-)’dir. Bu ikinci çocuğı ilmini 

ilk olarak babasından almıştır. Kur’an-ı Kerim’i, onun yanındayken ezberlemiştir. Fıkhı, 

Arapçayı ondan öğrenmiştir.  Daha sonra tasavvufta babasının yerine geçmiştir.120 

 Üçüncü evladı Cemâluddîn Yusuf es-Süneykî İbn Zekeriyyâ’dır. eş-Şa‘arâvî (öl. 1998) 

oğluyla ilgili olarak, ilimle meşgul olduğunu, bundan ötürü babasının evinden çıkmadığını 

belirtmiştir. Bu çocuğu Salihiyye medresesinde ders görmüştür. Bu oğlu da ilmini babasından 

almıştır. Babası, Şerh risaleti’l-Kuşayrî, Şerh âdâbi’l-kadâ ve âdâbi’l-bahs, Şerhi’t-tahrîr vb. 

eserlerini yazarken babasının yanında hazır bulunmuş ve ona yardım etmiştir. H. 987/1579’da 

vefat ettiği belirtilmiştir.121 el-Ensârî’nin dördüncü oğlunun isminin Zekeriyyâ olduğu ifade 

edilmiştir.122 

 1.2.3. İbadeti ve Zühdü 

 el-Ensârî, Rabb’inin emirlerine uygun, salih ameller içerisinde bir hayat yaşadığı, 

Rabb’inden gafil bir hayat sürmediği ifade edilmiştir. Talebesi eş-Şa‘rânî, hocasıyla birlikte 

kitapları tashih ettiğinde, o esnada bile hocasının hafif bir ses tonuyla “Allah Allah” dediğini, 

                                                           
118 Abdulvehhâb eş-Şa’rânî, Levâkihu’l-envâri’l-kutsiyye fî menâkibu’l-’ulemâi ve’s-Sûfiyyeti (et-Tabakâtu’s-

Suğrâ), thk. Ahmed Abdurrahim es-Sâbih (Mektebetu’s-sekâfeti’d-dîniyye, 2005), 24; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-

sâira, 1/198-199. 
119 Ebu’l-Hayr Şemsuddîn Muhammed b. Abdurrahman b. Muhammed (906/1501) es-Sehâvî, ed-Dav’u’l-lâmi’ 

liehli’l-karni’t-tasi’ (Beyrut: Dâru’l-cîl, 1992), 10/225. 
120 es-Sehâvî, ed-Davu’l-lâmi’, 7/244,245. 
121 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 3/197. 
122 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 2/144. 



32 
 

o esnadaki kısa zamanı dahi boşa harcamadığını, Allah Teâlâ’yı anarak zikirle değerlendirdiğini 

ifade etmiştir.123 el-Ensârî’nin adaletli olduğu, zühd ve takva sahibi olduğu, devamlı hakkı 

tuttuğu belirtilmiştir.124 

 İnsanlar arasında değer gören el-Ensârî, heybetli, yumuşak huylu, insanların onun 

yanında sıkılmadığı, yaşı ilerleyip yüz veya yüzün üstüne çıktığı halde sünnet namazlarını bile 

ayakta kılan biriydi. Yine nefsini tembelliğe alıştırmadığı, hasta olduğunda namaz kılma 

esnasında sağa sola gidip gelmesine rağmen, dayanak olmadan, zorlandığı halde namazını 

ayakta kılmaya devam etmiştir. Bu durum kendisine sorulduğunda ise “Nefsim tembelliği ister, 

bana galip gelmesinden ve ömrümü bu şekilde bitirmekten korkarım,” demiştir. O, teheccüd 

namazlarını kılmış, devamlı Allah Teâlâ’yı zikretmiş, O’nu tesbih etmiş, sabırlı biri olmuş, 

zorlukları tahhamül etmiş, gereksiz sözlerden uzak durmuş, mütevazı biri olmuş, kimseyle 

tartışmamış, devamlı hakkı tercih etmiştir.125 

 el-Ensârî, her ne kadar ilmî içtihatlarla, fetvalarla, tasnîfle uğraşsa da birebir kâdılık 

görevini yürütse de çok yoğun olup önemli işlerle uğraşsa da gece gündüz ibadetinden uzak 

durmamış, devamlı itaat ve ibadetle meşgul olmuş, çokça itikaf etmiştir. Biri konuşmayı 

uzattığı vakit, ona nazikçe, “Acele ediniz zamanımızı boşa harcamayınız” demiştir. el-

Ensârî’nin, yemeği az yediği, sadece Hanekân denilen yerin ekmeğini yediği belirtilmiştir. 

Bunun sebebini, “Buranın sahibinin salih bir insan olduğunu, burayı imâr eden kişi Hz. 

Peygamber’i rüyasında gördüğünü, rüyada kendisine gösterilen işarete dayanarak burayı inşa 

ettiğini, bundan ötürü sadece buranın ekmeğini yediğini belirtmiştir.”126 

 1.2.4. Ahlâkı ve Cömertliği 

 el-Ensârî, güzel ahlâklı, insanlara karşı sevgisi olan biriydi. Sürekli hayırlı olanı, hak 

olanı tercih eden biriydi. Karşısında çocuk dahi olsa insaflı davranır ve ona değer verirdi. Büyük 

bir âlim olmakla veya hocalarının sayısının çok olmasıyla böbürlenmezdi. Vaktini güzel 

değerlendirir, ömrünü boşa geçirmezdi. Tembellik ve faydasız şeylerden uzak durur, ilimle 

                                                           
123 eş-Şa’rânî, et-Tabakâtu’s-suğrâ, 21. 
124 Tahir Süleyman Hâmûde, Celâluddîn es-Suyûtî ’Asruhu ve hayatuhu ve âsâruhu ve cuhûduhu fî d’dersi’l-lügâvî 

(Beyrut: el-Mektebetü’l-İslâmî, 1989), 110. 
125 Ebû Yahya Zekeriya b. Muhammed b. Ahmed (926/1520) el-Ensârî, Sebet şeyhu’l-İslam el-kâdî zekeriyyâ b. 

Muhammed el-Ensârî, thk. Muhammed b. İbrahim el-Hüseyn (Beyrut: Dâru beşâri’l-İslâmiyye, 2010), 9, 

muhakkikin mukaddimesi. 
126 Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (926/1520) el-Ensârî, ez-Zübdeti’r-râika fî şerhi’l-bürdeti’l-

fâika, thk. Mustafa ’Atiyyetu (Şam: Silsileti Turâsi’l-Ezherî, ty), 16-17, muhakkikin mukaddimesi. 



33 
 

meşgul olurdu. eş-Şa‘rânî, “Yirmi yıl boyunca ona hizmet ettiğini, hiçbir zaman faydasız veya 

onu ilgilendirmeyen bir şeyle meşgul olduğunu görmediğini söylemiştir.”127 

 el-Ensârî, çokça sadaka vermekteydi. Mısır’da ondan daha çok sadaka verenin olmadığı 

belirtilmiştir. Kendisi yokluğu ve yokluğun sıkıntılarını bizzat yaşamış, bundan ötürü yokluk 

yaşayanların durumunu iyi bilir, onların hallerinden anlardı.128 Onun, günlük, haftalık ve aylık 

yardım ettiği farklı gruplarda insanlar vardı. İlim ehlinden ihtiyaç sahibi olanlara daha çok 

tasaddukta bulunurdu. Sadaka verirken o kadar çok gizliliğe önem verirdi ki insanların çoğu el-

Ensârî’nin az sadaka verdiğini zannederdi.129 

 1.2.5. Görevleri 

 el-Ensârî, dini olarak her türlü görevi yapabilecek düzeye geldikten sonra, kâdı’l-

kudâtlık ile birlikte birçok önemli ilmî ve idarî vazifeler de yürütmüştür.130 el-Ensârî, yaşça 

Suyûtî’den daha büyüktür. el-Ensârî gibi birisi kâdı’l-kudâtlık görevini yapacağı için Suyûtî bu 

vazifeye yanaşmamıştır. Yine el-Ensârî daha birçok hocası hayatta iken, müderrislik vazifesini 

yapmaya başlamıştır. Bu durum onun idareciler ve ilim ehli insanlar arasında ilmî seviyesinin 

büyüklüğünü göstermektedir. Onun görev yaptığı sürede bir sürü insan ondan istifade 

etmiştir.131 

 el-Ensârî’nin üstlendiği bazı vazifeler şunlardır: 

 1. Şâfiî (öl. 204/820)’nin makamında müderrislik görevi: el-Ensârî’nin yaşadığı döneme 

baktığımızda Mısır’da, burada görevi yapmaktan daha üstün bir görev yoktu. el-Ensârî ayrıca 

buranın vakıflarının sorumluluğunu da üstlenmiştir.132 

 2. Fetva verme görevi: el-Ensârî, birçok hocasının fetva verme seviyesine ulaşmıştır. O 

kadar iyi bir dereceye gelmiş ki gerek emîrler gerekse kıymetli insanların yanında diğer âlimlere 

nazaran çok daha iyi bir seviyede olduğuna kanaat getirilmiştir.133 

 3. Kâdı’l-kudâtlık vazifesini icra etmesi: Bu görev el-Meliku’z-Zâhir Ebû Said 

Seyfeddin en-Nasırî el-Mueyyidî Hoşkadem (öl. 872/1467) zamanında kendisine 

                                                           
127 eş-Şa’rânî, et-Tabakâtu’s-suğrâ, 23; es-Suyûtî, Nazmu’l-’akyân, 113; Abdullah Nevlî, el-Hudûd fî ’ulûmi’n-

nahvi, 414; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203;  el-Ensârî, Sebet şeyhi’l-İslami’l-kâdî, muhakkikin 

mukaddimesi, 9; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 176. 
128 Abdulvehhâb eş-Şa'rânî, Levâkihu’l-envâr fî tabakati’l-ahyar - et-Tabakâtu’l-kubrâ (Mısır, ts.), 2/112.  
129 eş-Şa’rânî, et-Tabakâtu’s-suğrâ, 26; el-Ensârî, Sebet şeyhu’l-İslam, 8, muhakkikin mukaddimesi; el-Ğezzî, el-

Kevâkibu’s-sâira, 1/204; eş-Şa’rânî, et-Tabakâtu’s-suğrâ, 26. 
130 el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 176. 
131 Celâluddîn es-Suyûtî ’asruhu ve hayatuhu ve âsâruhu, 110. 
132 İbn Tûlûn - İbnu’l-Muberrid, Mut’atu’l-ezhân mine’t-temettu’i bi’l-’ikran, 1/363; Abdulmute’al es-Sa’îdî, el-

Muceddidûne fî’l-İslâm mine’l-karni’l-evveli ilâ’r-râb’i aşer (Kahire: Mektebetu’l-âdâb, 1996), 257; Gider, Kâdî 

Zekeriyyâ el-Ensârî’ye ait kırk hadis, 12; Muhammed b. Ahmed b. İyas (929/1523) el-Hanefî - Muhammed 

Mustafa thk. Bedâi’uz-zuhûr, 5/371; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 176. 
133 eş-Şa’rânî, et-Tabakâtu’s-suğrâ, 25; el-Hanefî, Fethu’l-Bârî fî zikri mâ ihtassallâhu bihi, 4. 



34 
 

bildirildiğinde kabul etmemiştir. Sultan Kayıtbay (öl. 902/1496) zamanında da kendisine bu 

vazife bildirildiğinde de hemen kabul etmediği; ancak Sultan Kayıtbay’ın ısrarı ve ricası 

neticesinde kabul ettiği belirtilmiştir. Bu görevi hem sultan Kayıtbay zamanında hem de ondan 

sonraki zamanda da sürdürmüştür. el-Ensârî, bir süre sonra bu görevinden azledilmiştir. Bu 

durum için iki sebep ileri sürülmüştür. İlki gözlerinin görme yetisini kaybetmesi ve yaşlılığın 

verdiği bedensel güç kaybıdır.134 İkincisi, sultanın yaptığı zulmü açıkça yüzüne söylemesi ve 

ona bunu terk etmesinin gerekliliğini bildirmesi ve bu zulme mani olmak istemesidir. Bu 

sultanın, Sultan Kayıtbay’ın oğlu Sultan Muhammed (öl. 903/1498) olduğu kuvvetle 

muhtemeldir. Azletme hadisesini babasının vefatından sonra gerçekleştirmiştir. Bilahare el-

Ensârî’yi tekrar kâdı’l-kudâtlık görevine getirmek istediyse de bu durum el-Ensârî tarafından 

reddedilmiştir.135 

 el-Ensârî’nin, Memlükler’de icra ettiği kâdı’l-kudâtlık görevi hakkında şunlar 

söylenebilir. Bu göreve Kahire’de dört kişi atanır ve hepsi de dört mezhep hakkında uzman 

kişilerdi. Bunların her birisine kâdı’l-kudât ismi verilmekteydi. kâdı’l-kudâtlık ataması 

yapılınca büyük bir kutlama yapılırdı. Diğer bölgelere atanacak olan kâdıların atamalarına 

kâdı’l-kudât yetkiliydi. Sultan önemli dini konularda kâdı’l-kudâta danışırdı. Camide veya 

hüküm yeri olarak bilinen kent merkezinin ortasında geniş bir yerde aralarında anlaşmazlık 

bulunan iki hasmın arasını düzeltirdi. Bu görev yürütülürken kapıda sekreterlik görevini icra 

eden biri, verilen hükümleri kayda alan bir kâtip, duruşmaya gelenler arasında düzeni korumak 

için güvenlik görevlisi ve davayı takip eden yardımcı tercüman da bulunurdu.136 

 4. Hânekâh’ta Şeyhlik Görevini Yürütmesi:137 Hânekâh, kaynaklarda sufilerin zamanını 

geçirdikleri ve ibadet ettikleri yer olarak zikredilmektedir. Farsça bir kelime olup aslının  خانه

 şeklindedir.138 Yine Hânekâh’ın, sufilerin evi olduğu, onlar için bir medrese görevi gördüğü كاه

bildirilmiştir. Hânekâh’ın yapıldığı ilk günden itibaren buralar ilim ve ibadet yeri olmuş, dini, 

sosyal, kültürel faaliyetler burada icra edilmiş, fıkıh, hadis gibi dersler burada okutulmuştur. 

                                                           
134 Hasan Ahmed Abdulcelîl el-Bettâvî, ehlü’l-’Imâme fî Mısır - ’Asru salâtîni memâlîk (Külliyeti’l-âdâb, 2007), 

48; es-Sa’îdî, el-Muceddidûne fî’l-İslâm, 257; Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/213; Rızık Selim, ’Asru Salâtîni’l-

Memâlîk ve netâcuhu, 2/128; Muhammed Reşad Halîfe, Medresetu’l-hadis fî Mısır (Kahire: el-Hey’etu’l-’amme 

li şuûni’l-metâbi’l-Emiriyye, ts.), 62; Celâluddîn es-Suyûtî ’asruhu ve hayatuhu ve âsâruhu, 110. 
135 ez-Ziriklî, el-A’lâm, 3/46; Muheysîn, Mu’cemu huffazi’l-Kur’ân, 2/170; Muhammed b. Ali (1250/1834) eş-

Şevkânî, el-Bedru’t-tâli’ bi-mehâsini men ba’de’l-karni’s-sâbi’ (Kahire: Dâru’l-kuttâbi’l-İslâmî, ty), 1/252; 

Miftah, Tahkik şerh fethu Rabbi’l-beriyye, 15; Musa Mesud, İ’râbu’l-Kur’ân, 10; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 

176; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/201; es-Suyûtî, Nazmu’l-’akyân, 113. 
136 es-Suyûtî, Nazmu’l-’akyân, 113; el-Mağlûs, Atlas tarîh asri’l-memlûkî, 268. 
137 el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 176; es-Sa’îdî, el-Muceddidûne fî’l-İslâm, 257; Miftah, Tahkik şerh fethu Rabbi’l-

beriyye, 15. 
138 Ebû’l-Feyd Murtaza Muhammed b. Muhammed b. Abdurrezzâk el-Hüseynî (1205/1790) ez-Zebîdî, Tâcu’l-

’arûs min Cevâhiri’l-Kâmûs, thk. Mecmûatun mine’l-muhakkikîn (Dâru’l-hidâye, 4881.), 36/374. 



35 
 

Hânekâh’ın şeyhi de buranın imamlığını yapmak ve vakıflarına bakmakla yetkiliydi. Aynı 

zamanda mezhepler ile ilgili dersleri veren ve tekrarını yaptıran müderristi.139 Mezkûr 

bilgilerden yola çıkarak el-Ensârî’nin burdaki konumu ve göreviyle ilgili olarak fikir sahibi 

olunabilir. 

 5. Mescid-i Tavâşî ‘Alem Dâr Denilen Yerin, Tasavvuf Şehliği Görevini Yürütmesi: 

Yukarıda Sufilerin Hânekâh Denilen Yerdeki şeyhin görevi neyse, el-Ensârî’nin burdaki görevi 

ve konumu da aynıdır. 

 el-Ensârî’nin üstlendiği başka görevler de var. Bunlar, Zeydiyye Medresesi’nde 

İmamlık görevi, Şâfiî Mescidi’ne komşu olan Salâhiyye Medresesi’nde müderrislik görevi.140 

el‘Alem b. Cî‘an (öl. 882/1477) Camii’nde sufilere şeyhlik vazifesi, Kahire’deki Cemâliyye 

Medresesi’nde müderrislik görevi.141 Ezher’de birçok ders ve idarî vazifeler de el-Ensârî’nin 

diğer görevleri arasında zikredilmiştir.142 

 1.2.6. Mezhebi 

 el-Ensârî’nin fıkhî ve itikadî mezhebi şu şekildedir. 

 1.2.6.1. Fıkhî Mezhebi 

 el-Ensârî, yaşadığı dönemde Şâfiî mezhebinin öncülüğünü yapmış, bu mezhebin temel 

taşlarından birisi olmuştur. Bu mezhebin fıkhına ve usûlüne eserleriyle ve şahsıyla katkı 

sağlamıştır. Bu mezheple ilgili başkaları tarafından yazılan eserleri şerh eden ve ihtisar eden 

eserleri olduğu gibi kendisinin de yazdığı eserleri olmuştur.143 

 1.2.6.2. İtikadî Mezhebi 

 el-Ensârî, Eş‘arî’lerin akaidine tâbi olmuştur. Onun, Allah Teâlâ’ya ait sıfatlarını ihtivâ 

eden hadisleri şerh ederken yaptığı tevillere bakıldığında onun Eş‘arî mezhebine mensup 

olduğu anlaşılmaktadır.144 

                                                           
139 Ali Muhammed (1383/1963) Muhammed es-Sallâbî, Salâhuddîn el-Eyyûbî ve cuhûduhu fî’l-kadâi ’ale’d-

Devleti’l-Fâtimiyyeti ve tahrîri Beyti’l-Makdis (Beyrut / Lübnan: Dâru’l-ma’rife, 2008), 351-352. 
140 Celâluddîn es-Suyûtî ’asruhu ve hayatuhu ve âsâruhu, 60. 
141 Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/484; Muhammed b. Ahmed b. İyas (929/1523) el-Hanefî - 

Muhammed Mustafa thk., Bedâi’uz-zuhûr, 5/371. 
142 Zeynuddîn Muhammed Abdurrauf (1031/1622) el-Munâvî, el-Kevâkibu’d-durriyye fî terâcimi es-sâdeti’s-

sufiyye - et-Tabakâtu’l-kubrâ, thk. Muhammed Edîb el-Câdir (Beyrut: Dâru sâdir, ts.), 3/371. 
143 Terhîb b. Rebîân ed-Dusrî, Mu’cemu’l-muellefâti’l-usûliyyeti’ş-şafiiiyyeti el-mebsûseti fî keşfi’z-zunûn ve 

îdâhu’l-meknûn ve hediyyetü’l-’ârifîn (Medinetu’l-Munevvere: el-câmia’tu’l-İslâmiyye, 2004), 407; Sâmî Şeyh, 

Kâmûsu’l-e’lâm (İstanbul: Dâru mehrân, 1888), 4/152; el-Kettânî, Fehresu’l-fehâris ve’l-esbât, 1/458; el-Hanefî, 

Fethu’l-Bârî fî zikri mâ ihtassallâhu bihi, 4. 
144 Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (926/1520) el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî bi-şerhi Sahihi’l-Buhârî, 

thk. Süleyman b. Durey’ el’Âzimî (Riyad: Mektebetu’r-ruşd nâşirûn, 2005), el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/20, 

muhakkikin mukaddimesi. 



36 
 

 1.2.7. Tasavvufî Yönü 

 el-Ensârî, tasavvufu önemsemiş, zikir meclislerine belirli aralıklarla gitmiş ve zikir 

halkalarına katılmıştır. Mutasavvıfların kitap ve risalelerini mütâla etmiş ve Ebî’l-Abbasi’l-

Enkârî, Ömer en-Nebtîtî, Ali ed-Dimyâtî vb. gibi zatlardan tasavvuf dersleri almıştır. el-Ensârî, 

Tasavvufta bilgi ve birikimini sağlamlaştırdıktan sonra, görüşlerinden ötürü eleştirilere maruz 

kalan bazı mutasavvıfların sözlerini tevil etmiş, onları korumuştur.145 el-Ensârî, mutasavvıf olan 

İbnu’l-Fârid (öl. 632/1235) ile ilgili övgülerde bulunmuş, İbn ‘Ârâbî (öl. 638/1241)’yi 

yüceltmiş ve her ikisinin Allah Teâla’nın veli kulları olduğunu belirtmiştir.146 

 el-Ensârî, tasavvufun önemiyle ilgili olarak, “Tasavvuftan uzak olan fakih, beraberinde 

herhangi bir gıdanın bulunmadığı kuru ekmeğe benzer.”147 sözünü sarf etmiştir. 

 1.2.8. Vefatı 

 el-Ensârî’nin, doğum tarihinin ne zaman olduğu hususunda ihtilaf olduğu gibi vefat 

tarihiyle ilgili olarak da farklı görüşler ileri sürülmüştür. Bazılarına göre, Zilkade ayının 

çarşambaya denk gelen üçüncü günü, 926 yılında 103 yaşında vefat etmiştir.148 Bir görüşe göre 

el-Ensârî, Zilhicce ayının yirmi dördüncü günü olan Çarşamba günü 926 yılında Kahire’de 

vefat etmiştir.149 Başka bir görüşe göre zilhicce ayının dördünde 925 yılında Kahire’de vefat 

etmiştir.150  

 Naaşı Perşembe sabahı yıkanmış, duha vaktinde kefenlenmiş ve üzerinde namaz 

kılınması için Ezher Üniversitesi’ne götürülmüştür.151 Cenazesinde çok büyük bir sayıda ulemâ 

ve sayılamayacak kadar insanlar hazır bulunmuştur. Bu namazın sevabına nail olma 

düşüncesiyle bir o kadar insan da Ezher Üniversitesi’nin dışına taşmıştır. Cenaze namazından 

sonra naaşı Kahire’de bulunan Şâfiî (öl. 204/820)’nin kabrinin bulunduğu Karafa mezarlığında 

                                                           
145 Musa Mesud, İ’râbu’l-kur’ân, 23; Delûle, el-Fikru’l-luğavî ’inde şeyhi’l-islam, 27. 
146 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/204-205; Rızık Selim, ’Asru Salâtîni’l-Memâlîk ve netâcuhu, 2/128; Kâdirî, 

Delûle, el-Fikru’l-luğavî, 27; el-Ensârî, Tuhfetu’l-bârî, 1/20, muhakkikin mukaddimesi. 
147 eş-Şa’rânî, et-Tabakâtu’s-suğrâ, 21. 
148 Ebû Zeyd b. Muhammed b. Abdullah b. Bekr b. Osman b. Yahya b. Ğayheb b. Muhammed (1429/2008) Bekr 

b. Abdullah, Mu’cemu’l-menâhi’l-lafziyye ve fevâid fi’l-elfâz (Riyâd: Dâru’l-’âsimeti li’n-neşri ve’t-tevzî’, 1996), 

188; Muheysîn, Mu’cemu huffazi’l-Kur’ân, 2/170;  el-Kettânî, Fehresu’l-fehâris ve’l-esbât, 1/458; İbn Tûlûn - 

İbnu’l-Muberrid, Mut’atu’l-ezhân mine’t-temettu’i bi’l-’ikran, 1/363; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/207; eş-

Şevkânî, el-Bedru’t-tâli’, 1/253; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; Rızık Selim, ’Asru Salâtîni’l-Memâlîk ve 

netâcuhu, 2/128. 
149 Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (926/1520) el-Ensârî, İhkâmu’d-delâle ’âla tahrîr er-risaleti’-

l-kuşayriyye, thk. Abdulcelîl el’ata el-Bekrî, (Dımaşk: Dâru’n-nu’mân li’l-’ulum, 1999), 23, muhakkikin 

mukaddimesi; Muhammed b. Ahmed b. İyas (929/1523) el-Hanefî - Muhammed Mustafa thk., Bedâi’uz-zuhûr, 

5/370; eş-Şa’rânî, et-Tabakâtu’l-kubrâ, 2/113. 
150 İlyas b. Ahmed Hüseyin b. Süleyman b. Makbul Ali el-Bermâvî (1411/1991) es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi 

terâcimi’l-kurra fîmâ ba’de karni’s-samini’l-hicrî (Riyâd: Dâru’n-nedveti’l-’alemiyye, 2000), 2/126; es-Sa’îdî, el-

Muceddidûne fî’l-İslâm, 257. 
151 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/208; el-Mûminî, el-Cüz’ü’l-evvel min kitâbi menheci’l-vusul, 22. 



37 
 

Muhammed el-Habşânî’nin yanında, Şâfiî’nin tam karşısında defnedilmiştir.152 Dımaşk’ta 

Emevî Camii’nde el-Ensârî’nin üzerinde gıyabi cenaze namazı kılınmıştır.153 Ezher 

Üniversitesi’nde el-Ensârî’nin cenaze namazını kıldıran zat, Şerefuddîn b. Şeyhu’l-İslâm’dır.154 

 Sonuç olarak el-Ensârî, hayatı boyunca ibadetini düzenli bir şekilde yapan, güzel ahlâka 

sahip, cömert bir zattı. Farklı görevler üstlendiği, fıkıh olarak Şâfiî, akaid olarak Eş‘arî 

mezheplerine mensup olduğu, tasavvufa önem veren bir şahsiyetti. 

 1.3. İlmi Kişiliği 

 el-Ensârî, ilim olarak zengin bir kişiliğe sahip olmuştur. Bu hususun nedenleri şöyledir. 

Yaşadığı yerde ve dönemde ilme değer verilip, ilim için zengin bir ortamın olması, çok önemli 

hocalardan dersler alması, kişisel olarak sürekli gayret gösterip kendisini geliştirmesidir. Onun 

zengin ilmî kişiliğinden ötürü, ilim talebeleri uzak diyarlarından ondan ders almak için ona ilmî 

yolculuk yapmışlardır. Bu öğrenciler memleketlerine döndükleri zaman el-Ensârî’nin ilmini, 

görüşlerini, eserlerini beraberlerinde götürmüşlerdir. Bu durum el-Ensârî’nin şöhret bulmasına 

katkı sağlamıştır. 

 1.3.1. Yetişmesi 

 Hazrec kabilesinden sahâbî Hubâb b. Münzir’in soyundan olan el-Ensârî, ilim tahsiline 

ilk olarak doğduğu yer olan es-Süneyke’de başlamış, Kur’ân-ı Kerim’i orada ezberlemiştir.155 

Kaynaklarda “el-imâm, el-hâfız, şeyhu meşâyihi’l-İslâm, şeyhü’l-İslâm” gibi lakaplarla 

anılmıştır. Bununla birlikte Şâfiî mezhebinin naslarını ve bilhassa mezhep literatüründe 

“Şeyhayn” diye anılan Râfiî ve Nevevî’nin eserlerini anlama, onların tercihleri arasında 

değerlendirme ve tercih yapma hususunda uzmandı.156 el-Ensârî’nin, tefsirde imam ve kâdı 

olduğu, hadiste hafız olduğu, fıkıh ve usûlde âlim olduğu,  tecvit ve kıraâtte önder olduğu ifade 

edilmektedir.157 Başka bir deyişle o, fıkıh, tefsir, hadis, kıraât, tıp, faraiz, sarf, nahiv, tasavvuf, 

lügat, me‘ânî, beyan, mantık, bedî‘ gibi birçok ilmi okumuş ve bu ilimlerde mahir olmuştur. 

Çocukluğunda Ezher’de okumuş, ilim ve marifeti pek çok âlimden öğrenmiştir. Yetim olarak 

büyümesine rağmen ilme olan himmeti, kuvveti, sabrı ve azmi fazlaca olmuştur. Onun farklı 

                                                           
152 el-Hanefî, Fethu’l-bârî fî zikri mâ ihtassallâhu bihi, 11; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/208; Muhammed b. 

Ahmed b. İyas (929/1523) el-Hanefî - Muhammed Mustafa thk. Bedâi’uz-zuhûr, 5/371; eş-Şa’rânî, et-Tabakâtu’l-

kubrâ, 2/113; eş-Şa’rânî, et-Tabakâtu’s-suğrâ, 27; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 172; Ebû Yahya Zekeriyyâ b. 

Muhammed b. Ahmed (926/1520) el-Ensârî, el-İ’lâm ve’l-ihtimâm bi-cem’i fetâvâ şeyhi’l-İslam, thk. Ahmed 

’Ubeyd (Dımaşk: el-Mektebetu’l-Arabiyye, 2000), 16, muhakkikin mukaddimesi. 
153 Musa Mesud, İ’râbu’l-Kur’ân, 25. 
154 es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra, 2/235. 
155 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/212. 
156 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/213. 
157 Abdulfettâh b. es-Seyyid ’Acmî b. es-Seyyidi’l-asesi el-Mısrî eş-şâfi’î (1409/1988) el-Mersafî, Hidâyetü’l-kârî 

ilâ tecvîdi kelâmi’l-bârî (Medinetu’l-Munevvere: mektebetü taybe, ts.), 2/644. 



38 
 

ilimlerdeki başarısı onun muhtelif alanlarda kitap telif etmesini sağlamıştır. Kendilerinden ilim 

tahsil ettiği hocalarının sayısı çoktur. İbn Hacer el-Askalânî (öl. 852/1448), el-Bulkînî (öl. 

868/1462), el-Kâyâtî, İbnu’l-Hümam, el-Munâvî ve İbnu’l-Mecdî (öl. 850/1446) gibi zatlar 

bunlardan sadece birkaçıdır. Birçok hocası tarafından kendisine icâzet verilmiştir.158  

 İbnu’l-Hacer, el-Kâyâtî, el-Bulkînî, es-Subkî (öl. 771/1370), el-Munâvî, gibi âlimlerden 

fıkıh öğrenmiştir. el-Kâyâtî, el-Kâfîcî (öl. 879/1474) ve eş-Şervânî gibi âlimlerden usûl ve 

nahiv dersleri almıştır. el-Kemal İbnu’l-Hümam (öl. 861/1457)’dan mantık ilmini öğrenmiştir. 

Faraiz, matematik gibi ilimleri el-Butencî ve eş-Şemsu’l-Hicâzî’den almıştır. Tıp ilmini eş-

Şeref b. Haşşab’dan öğrenmiştir. Tasavvuf ilmini eş-Şemsu’l-‘Umerî ve eş-Şihâbu’l-Ezkâvî 

gibi âlimlerden almıştır. ez-Zeyn Rıdvan denilen zatın yanında birçok kıraât ve hadis eserleri 

okumuştur.159 

 el-Ensârî, fetva verirken acele etmemiştir. Birçok medresede ders vermiş, H. 886 

senesinde kâdıl-kudâtlık seviyesine yükselmiştir. Gözleri engelli durumuna düştüğü vakit ile 

gördüğü zaman arasında hiçbir fark olmadan, vefat edene kadar ders halkasından kopmamış, 

fetva vermeye devam etmiş ve eserler tasnîf etmeyi sürdürmüştür.160 el-Cemal Yusuf el-Kûrânî, 

el-‘Ammâd İsmail el-Kurdî ve Ali eş-Şems eş-Şirvânî gibi meşhûr âlimler, el-Ensârî’nin ilim 

dostları, akranları arasında sayılmaktadır.161 

 Allah Teâlâ, Peygamberimiz’in ümmetine bir lütuf olarak her asrın başında salih âlimler 

göndermektedir. Bu önemli âlimler ümmeti doğru yola iletme, dini sağlamlaştırma ve dine 

hurafelerin bulaşmasını engelleme gibi vazifeleri yerine getirirler. Bu konu hakkında Hz. 

Peygamber şöyle buyurmaktadır: “Muhakkak ki Allah Teâlâ azze ve celle bu ümmete, dinini 

yenilemesi için her yüz yılın başında birisini gönderir.”162 Hicri dokuzuncu asrın başında bu 

                                                           
158 Ebû’l-fazl İbn Hacer Şihabddîn Ahmed b. Ali b. Muhammed b. Hacer el-Askalânî (852/1448), en-Nuket ’alâ 

kitâbi İbn Salâh, thk. Rabî’ b. Hâdî ’Umeyru’l-Medhali (Suudi Arabistan: ’İmâdetu’l-bahhsi’l-ilmî bi’l-câmiati’l-

İslâmiyye, 1984), 1/42; es-Sa’îdî, el-Muceddidûne fî’l-İslâm, 257; Halîfe, Medresetu’l-hadis fî Mısır, 62; Serkîs, 

Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/484; Muheysîn, Mu’cemu huffazi’l-Kur’ân, 2/168. 
159 İbn Tûlûn - İbnu’l-Muberrid, Mut’atu’l-ezhân mine’t-temettu’i bi’l-’ikran, 1/362; es-Sa’îdî, el-Muceddidûne 

fî’l-İslâm, 257. 
160 Halîfe, Medresetu’l-hadis fî Mısır, 62; es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra, 2/123-124; es-Sa’îdî, el-

Muceddidûne fî’l-İslâm, 257. 
161 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/199. 
162 Süleyman Binu’l-Eş’as b. İshak b. Beşir b. Şeddâd b. ’Amr el-Ezdî es-Sicitânî (275/889) Ebû Dâvud, Sünen 

Ebî Dâvud, thk. Muhammed Muhyiddîn Abdulhamit (Sayda-Beyrut: el-Mektebetü’l-’asriyye, ts.), Melâhim, 4291; 

Ebu’l-Kasım Süleyman b. Ahmed b. Eyub b. Matîr el-Lahmî eş-Şâmî (360/971) et-Tâberânî - Tarık b. ’Ivedillah 

- Abdulmuhsin b. İbrahim İbn Muhammed - el-Hüseynî, el-Mu’cemu’l-evsat (Kahire/Mısır: Dâru’l-Harameyn, 

ts.), Bâbu'l-mîmi, 6527; Ebu Abdillah Muhammed b. Abdillah b. Muhammed b. Hamdeveyh b. Nuaym Binu’l-

Hekem ed-Dabbî ettahemânî en-Neysâbûrî el-Maruf bi İbni’l-bey’(405/1015) el-Hâkim, el-Müstedrek ’ale’s-

Sahîhayn, thk. Mustafa Abdulkadir Ata (Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, 1990), el-Fiten ve'l-Melâhim; 8592; 

Osman b. Sait b. Osman b. Ömer (444/1053) ebû ’Umer ed-Dânî, es-Sünenu’l-vâride fi’l-fiteni ve ğevâilihâ ve’s-

saeti ve eşratiha, thk. Ridâullah b. Muhammed İdris Mubârekfûrî (Riyad: Dâru’l-’Asime, 1995), 3/742, Bâbu 

Kavli'n-Nebiyyi s.a.v. la tezâlu taifetun min ümmetî ale'l-hakki zahirîne ve ennehâ la tectemi'u 'ala dalaletin ve 



39 
 

asrın muceddidi kim olabilir şeklindeki sorunun cevabına âlimler ihtilaf etmiştir. Bazıları 

birçok eserinin olmasından ötürü bu âlimin Suyûtî olduğunu söylemiştir. el-‘Ayderûsî (öl. 

914/1508), Abdullah b. Ömer Bâmahrame (öl. 972/1565) ve Abdulmute‘al es-Sa‘îdî (öl. 

1386/1966) gibi zatlar eserlerinin, hocalarının ve öğrencilerinin çok olması, insanların dinî 

anlamda özellikle fıkhî anlamda ondan çokça istifade etmesi vb. sebeplerden ötürü dokuzuncu 

asrın başındaki muceddidin el-Ensârî  olduğunu söylemişlerdir. el-Ensârî, ilmî konum olarak 

yüksek mertebeler elde etmiştir.163 

 Sonuç olarak, asrının ilim timsali olan el-Ensârî’nin, yaşadığı Memlükler döneminde 

başlıca hadis kaynaklarına yazılan mufassal şerhlerin olması, râviler hakkında yazılmış muteber 

ricâl kitaplarının olması, hadis tarihinin başarılı zevâid ve ahkâm kitapları ve hadis usûlü 

eserlerinin bulunması, hadis ilimlerinin en parlak dönemlerinden birinde ve rahat bir ortamda 

yaşaması, hem hocaları hem de akranlarının büyük âlimler olması vb. sebepler el-Ensârî’nin iyi 

yetişmesini sağlayan sebeplerdir.164 

 1.3.2. Seyahatleri 

 Bulunduğu yerin, ilim merkezi olsa gerek, el-Ensârî ilim tahsili için mesafe olarak çok 

uzak yerlere gitmediği gibi; Zaman olarak da çok uzun süren ilmî yolculuklar yapmamıştır. 

Bununla birlikte İslâm dinine hizmet eden diğer ilim bilginleri gibi az da ilim yolculukları 

yapmış, kendisini iyi yetiştirmek için ailesinden, çevresinden ve sevdiklerinden uzaklara 

gitmiştir. Bu uğurda maddi manevi her türlü meşakkatlere katlanmıştır. Babasının vefatı üzerine 

Mısır’da Muhammed el-Ğamrî (öl. 941/1534)’nin yanına gimiştir. Ondan bazı temel İslâmî 

bilgileri öğrenmekle birlikte, el-Kevâ‘idu’s-sufiyye eserinin tümünü kıraât metoduyla ondan 

okumuştur. Daha sonra ikamet ettiği yere geri dönmüştür.165  H. 841 senesinde ikinci defa ilim 

tahsili için Kahire’ye, Ezher Üniversitesi’ne gitmiştir. Burada Muhtasaru’t-tebrîzî, Minhac, İbn 

                                                           
ennehu la yezâlu men fiha izâ suile vuffike venahvi zâlike, 364; Ebû Bekir Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali b. Musa 

el-Husrevcirdî el-Hurasânî (458/1066) el-Beyhakî, Marifetu’s-sünen ve’l-âsâr, thk. Abdulmu’tî Emîn Kal’acî 

(Pakistan - Dımaşk, Beyrut: Câmiatu’d-dirasati’l-İslamiyye - Dâru kuteybe, 1991), 1/208, Babu zikri mevlidi’ş-

Şafii rahimahullah ve tarihi vefatihi ve mikdari sinnihi ve beyâni nesebihi ve şerefi aslihi ala vechi’l-ihtisari, 422; 

Abdulcebbar Suheyb, el-Camiu’s-Sahih li’s-sünen ve’l-mesânîd, 2014, 8/249, Fadailu'l-e'mal kitabı, Afdaliyyeti 

ümmeti'l-Muhammediyye babı; Abdulcebbar Suheyb, el-Musnedu’l-mevdû’î el-Câmiu li’l-kütübi’l-’aşra, 2013, 

6/107; Abdulazim b. Abdulkavî (656/1258) el-Munzirî, Muhtasar Sünen Ebî Dâvud, thk. Ebû Mus’ab Muhammed 

Subhî b. Hasan Hallak (el-Memleketu’l’Arabiyyetu’s-Su’udiyye: Mektebetu’l-me’arif li’n-neşri ve’t-tevzî’, 

2010), 3/120, Melâhim, 4291. 
163 Muhammed emîn b. fadlillâh b. muhibbiddîn b. Muhammed (1111/1699) el-Muhibbi, Hülasati’l-eser fî 

a’yani’l-karni’l-hadi aşer (Beyrut: Dâr Sâdir, ts.), 3/346; Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed 

(926/1520) el-Ensârî, Bulûğu’l-erb bi-şerhi şuzûru’z-zeheb, thk. Halef ’Avde el-Kaysî (Ürdün: Dâru yâfâ’l-

’ilmiyye, 2011), 12, muhakkikin mukaddimesi.  
164 Çimen, Memlükler dönemi hadis tartışmalarında Bedreddin ez-Zerkeşî, 26. 
165 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/212; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-Sâira, 1/200. 



40 
 

Mâlik (öl. 672/1274)’in Elfiyyesi, vb. birçok metni ezberlemiştir.166 H. 850’de eş-Şerefu’t-Takî 

b. Fehd ve Ebî’s-Sa‘âdaât b. Zahîra gibi zatlardan da hac yolculuğu esnasında dersler almıştır.167 

 1.3.3. Hocaları 

 el-Ensârî’nin semâ, kıraât ve icâzet yoluyla ders aldığı birçok hocası olmuştur. 

Kaynaklara baktığımızda Kur’ân, tefsir, kıraât, fıkıh, usûlü’l-fıkıh, hadis, mantık, nahiv, sarf, 

belâgat, matematik, tıp vb. ilimlerle ilgili birçok hocadan ders aldığını görmekteyiz. el-

Ensârî’nin çok yönlü yetişmesinde hocalarının emeği çoktur.168 

 el-Ensârî’nin, meşhûr bazı hocaları ve haklarında kısa bilgi şöyledir. 

 1. Şihabuddîn Ebu’l-Fadl Ahmed b. Ali b. Muhammed b. Muhammed b. Ali b. Ahmed 

el-Kenânî el-‘Askalânî’l-asl, el-Mısrî, eş-Şafiî. Bu zat daha çok İbn Hacer el-‘Askalânî olarak 

bilinmektedir. 852/1448 yılında vefat etmiştir. el-Ensârî, ondan Marifeti enva-ı ‘İlmi’l-hadis li 

İbni’s-Salah, Şerhu’n-nuhbe, es-Sîretu’n-Nebeviyye, Sahîh Buhârî’nin çoğunu, Sünen İbn 

Mace’nin çoğunu, ayrıca fıkıh ve tefsir okumuştur.169 

 2. Ebû Abdullah Celâluddîn Muhammed b. Ahmed b. Muhammed b. İbrahim b. 

Hâşimi’l-Celâl el-Ensârî el-Kâhirî eş-Şafiî. 894/1489 yılında vefat etmiştir. el-Ensârî ondan 

fıkıh ve fıkıh usûlü okumuştur. 

 3. el-Kâyâtî, Şemsuddîn Ebû Abdullah Muhammed b. Ali b. Muhammed b. Yakup el-

Kâhirî eş-Şafiî, 850/1446 yılında vefat etmiştir. el-Ensârî ondan hadis, fıkıh, fıkıh usûlü, Sahih 

Buhârî’nin tümünü, Şerh Elfiyyeti’l-‘Irâkî, lügat, Me‘ânî, beyân, bedî‘ ve ‘Irâkî’nin Şerhu’l-

behce’sini okumuştur.170 

 4. Zeynu’r-Rıdvan, Zeynuddîn Ebû’n-Nu‘aym Rıdvan b. Muhammed el-‘Ukbî el-Kâhirî 

eş-Şafiî. 852/1448 yılında vefat etmiştir. el-Ensârî, ondan Kur’ân-ı Kerim’in tümünü kıraât-ı 

seb‘a üzere okumuştur. Bunlarla birlikte el-Ensârî, ondan fıkıh, Şerhu Elfiyyeti li’l‘Irâkî, Sahîh-

                                                           
166 Muhammed Reşad Halîfe, Medresetu’l-hadis fî Mısır (Kahire: el-Hey’etu’l-’amme li şuûni’l-metâbi’l-

emiriyye, ts.), 62; Abdullah Nevlî, el-Hudûd fî ’ulûmi’n-nahvi, 414; Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 

2/484; Muheysîn, Mu’cemu huffazi’l-Kur’ân, 2/168. 
167 İbn Tûlûn - İbnu’l-Muberrid, Mut’atu’l-ezhân mine’t-temettu’i bi’l-’ikran, 1/363; Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 

44/212; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 1/113. 
168 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/212; Halîfe, Medresetu’l-hadis fî Mısır, 62; Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed 

b. Ahmed (926/1520) el-Ensârî, Hâşiyetu şeyhi’l-İslam Zekeriyyâ el-Ensârî ’alâ şerhi’l-imâmi’l-mahallî “alâ 

cem’il-cevâmi”, thk. Abdulhafîz b. Tâhir Hilâli’l-Cezâirî (Riyad: Mektebetu’r-ruşd nâşirûn, 2007), 1/59, 

muhakkikin mukaddimesi. 
169 Muhammed b. Muhammed b. Ömer b. Ali (1360/1941) İbn Salim Mahluf, Şeceretu’n-nûri’z-zekiyye fî 

tabakati’l-malikiyye (Lübnan: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, 2003), 1/696; es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-

kurra, 2/124; Halîfe, Medresetu’l-hadis fî Mısır, 62; Halîfe, Medresetu’l-hadis fî Mısır, 62; el-Ğezzî, el-

Kevâkibu’s-sâira, 1/199-200. 
170 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/199-200; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 172; es-Suyûtî, Nazmu’l-’akyân, 113. 



41 
 

i Müslim, Şâfiî’nin müsnedi, Sünen en-Nesâî, Sünen-i Tirmizi, Tahavî’nin Şerhu’l-me‘âni’l-

âsâr eserlerini de okumuştur.171 

 5. el-Kemal İbnu’l-Humâm, Kemâluddîn Muhammed b. Abdilvahid b. Abdilhamid b. 

Mesud es-Sivasî İbnul-Himam el-Hanefî. 861/1457 senesinde 60 yaşındayken vefat etmiştir. 

el-Ensârî ondan hadis, nahiv, fıkıh, fıkıh usûlü, mantık ve kelam ilimlerini okumuştur.172 

 6. el-Bulkînî, kâdı’l-kudât ‘Alemuddîn Salih b. Sirâcuddîn Ömer b. Reslan el-Bulkînî’l-

asl el-Kâhirî eş-Şafiî. 868/1464 yılında 77 yaşındayken vefat etmiştir. el-Ensârî ondan tefsir, 

fıkıh ve diğer ilimleri okumuştur.173 

  7. Şerefu’l-Munâvî, Şerefuddîn Ebû Zekeriyyâ Yahya b. Muhammed b. Muhammed b. 

Muhammed b. Ahmed b. Mahluf el-Munâvî el-Mısrî eş-Şafiî’dir. 871/1467 yılında vefat 

ettiğinde ömrü 70’i geçmiştir. el-Ensârî ondan fıkıh okumuştur.174 

 8. el-Kâfîcî, Muhyiddîn Ebû Abdullah Muhammed b. Süleyman b. Saidi’r-Rûmî el-

Hanefî. 879/1474 yılında vefat ettiğinde ömrü 90’ı geçmiştir. el-Ensârî ondan tefsir, nahiv, 

edeb, fıkıh usûlü, ma‘kulat ve diğer alet ilimlerini okumuştur.175 

 9. Zeynebu’ş-Şûbekî, Ummu Habîbe Zeynep b. Ahmed bt. Muhammed b. Musa eş-

Şihabu’d-Dımaşkî eş-Şûbekî el-Mekkî, 886/1481 yılında Mekke’de vefat etmiştir. Ummu 

Habîbe, el-Ensârî’ye icâzet verenlerdendir. 

 10. Zeynuddîn Ebû Zerr Abdurrahman b. Muhammed b. Abdullah ez-Zerkeşî el-Kâhirî 

el-Hanbelî’dir. H. 845 veya 846 yılında vefat etmiştir. el-Ensârî ondan Sahîh-i Müslim’i 

okumuştur.176 

 11. Şihabuddîn Ebu’l-Abbas Ahmed b. Receb b. Taybuğa’ş-Şafiî. Bu zat daha çok 

İbnu’l-Mecdî olarak bilinmektedir. 850/1446 yılında vefat etmiştir. el-Ensârî ondan fıkıh, 

nahiv, faraiz, mukâbele ve hadis ilimlerini okumuştur.177 

 12. el-Kâdî İzzuddîn Abdurrahim b. el-Muerrih Nasıruddîn Muhammed b. Abdurrahim 

el-Mısrî el-Hanefî. Bu zat daha çok İbnu’l-Furat olarak bilinmektedir. Ruhunu 851/1447 yılında 

teslim ettiğinde yaşı doksanı geçmişti. el-Ensârî ondan İbn Ebî Davud’a ait el-Ba‘s eserini 

okumuştur. Hadis ilmiyle ilgili olan bu eserin dışında ondan birçok eser daha okumuştur. 

                                                           
171 es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra, 2/120; Halîfe, Medresetu’l-hadis fî Mısır, 62; el-Ğezzî, el-

Kevâkibu’s-sâira, 1/199-200; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 174; eş-Şevkânî, el-Bedru’t-tâli’, 1/252. 
172 el-Kettânî, Fehresu’l-fehâris ve’l-esbât, 1/458; Halîfe, Medresetu’l-hadis fî Mısır, 62; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-

sâfir, 173. 
173 el-’ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 172; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/199. 
174 Halîfe, Medresetu’l-hadis fî Mısır, 62; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 173. 
175 Halîfe, Medresetu’l-hadis fî Mısır, 62; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/199; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 173. 
176 el-’Ayderûs, en-Nûru’s-Sâfir, 174. 
177 Halîfe, Medresetu’l-hadis fî Mısır, 62; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-Sâira, 1/199; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-Sâfir, 172. 



42 
 

 13. Ebu’l-Yemen Muhammed b. Muhammed b. Ali b. Ahmed eş-Şafiî, H. 850 yılında 

vefat etmiştir. el-Ensârî hac ibadeti için Mekke’ye gittiğinde ondan ders almıştır. 

 14. Şerefuddîn Ebu’l-Feth Muhammed b. Zeynuddîn Ebî Bekr b. el-Hüseyin b. Ömer 

el-Kureşî el-Osmânî el-Merâğî eş-Şafiî, 859/1455 yılında 83 yaşındayken vefat etmiştir. el-

Ensârî, H. 850 yılında gittiği hacc yolculuğu esnasında Medine’ye vardığında ondan ders 

almıştır. Bazı kaynaklar el-Ensârî’nin hacc yolculuğu esnasında Mekke’de ondan ders aldığını 

belirtmektedir.178 

 15. Celâluddîn Ebu’s-Se‘âdât Muhammed b. Muhammed b. Muhammed binu’l-Hüseyn 

b. Ali el-Kuraşî el-Mahzûmî el-Mekkî. Bu zat daha çok İbn Zahîra olarak bilinmektedir. 

861/1457 yılında 65 yaşındayken vefat etmiştir. el-Ensârî, hacca gittiğinde Mekke’de ondan 

hadisle ilgili dersler almıştır. 

 16. Takıyuddîn Ebu’l-Fadl Muhammed b. Muhammed b. Abdullah el-Haşimî el-Asfûnî 

el-Mekkî’yi’ş-Şafiî. Bu zat daha çok İbn Fehd olarak bilinmektedir. 871/1467 yılında 84 

yaşındayken vefat etmiştir. el-Ensârî ondan hadis ilmini okumuştur.179 

 17. İbrahim b. Sadaka Ebû İshak el-Hanbelî, 852/1448 yılında vefat etmiştir. el-Ensârî 

ondan Sahîh-i Buhârî’yi okumuştur.180 

 18. Ahmed b. Ali b. Muhammed b. Humeyd ed-Dimyatî. Bu zat daha çok İbnu’z-

Zelbânî diye meşhûr olmuştur. el-Ensârî ondan tasavvufu öğrenmiştir.181 

 19. el-Bedreşî,  Şemsuddîn Muhammed b. Ali. 846/1442 yılında vefat etmiştir. el-Ensârî 

ondan fıkıh okumuştur.182 

 20. Sare b. Cema‘a. el-Ensârî ondan et-Taberânî (öl. 360/971)’ye ait el-Mu‘cemu’l-

kebîr’i okumuştur.183 

 21. el-‘İzz b. Abdusselam el-Bağdâdî, 867/1463 yılında vefat etmiştir. el-Ensârî ondan 

Arapça, fıkıh usûlü ve sarf ilimleriyle birlikte Şerhu’l-Âkaid eserini de okumuştur.184 

 22. Muhammed b. Ahmed Hamdi’l-Keylânî el-Ezherî, eş-Şafiî, 850/1446 yılında vefat 

etmiştir. el-Ensârî ondan Carburdî’ye ait, Şerhu’ş-şâfiye ve Teftazânî’ye ait Tasrî’fu’l-izzî’yi 

okumuştur.185 

                                                           
178 İbn Hacer el-Heytemî, el-Fethu’l-mubîn bişerhi’l-erba’în, 36; el-Kettânî, Fehresu’l-fehâris ve’l-esbât, 1/458. 
179 el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 174. 
180 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/200. 
181 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/200. 
182 Halîfe, Medresetu’l-hadis fî Mısır, 62; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/199. 
183 es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra, 2/263; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 174. 
184 Abdullah Nevlî, el-Hudûd fî ’Ulûmi’n-nahvi, 413; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 173. 
185 el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 173. 



43 
 

 23. Ahmed b. Muhammed b. Ali eş-Şihabu’l-Hicâzî, 875/1470 yılında vefat etmiştir. el-

Ensârî ondan me‘ânî, bedî‘ okumuştur. 

 24. Ahmed b. Nasrullah b. Ahmed ‘İzzuddîn Ebu’l-Berekât, 876/1471 yılında vefat 

etmiştir. el-Ensârî ondan akaid, fıkıh, usûl vb. ilimler okumuştur. 

 25. Tahir b. Muhammed b. Muhammed Ebu’l-Kasım en-Nuveyrî, 856/1452 yılında 

vefat etmiştir. el-Ensârî ondan Kıraât-ı seb‘a ilmini okumuştur.186 

 26. Ebû Hafs es-Sirac Ömer b. Ali en-Nebtîtî, 867/1463 yılında vefat etmiştir. el-Ensârî 

ondan tasavvufu öğrenmiştir.187 

 27. Muhammed b. İbrahim Şemsuddîn eş-Şirvânî, 873/1469 yılında vefat etmiştir. el-

Ensârî ondan sarf, mantık, usûli’l-fıkıh ilimleriyle birlikte Mevâkıf, Şerhu’l-mevâkıf ve Fusûli’l-

hukmiyye eserlerini de okumuştur.188 

 28. Zeynuddîn Zahir, Tahir b. Muhammed Ali en-Nuveyrî el-Malikî, 875/1470 yılında 

vefat etmiştir. el-Ensârî ondan Kur’ân-ı Kerim’i 10 kıraâte tamamlayan Kıraât-ı selâseyi 

okumuştur.189 

 29. Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed b. Abdullah b. Muferric b. 

Bedruddîn el-Ğazzî eş-Şafiî’dir. 822/1419 yılında vefat etmiştir. el-Ensârî ondan fıkıh 

okumuştur.190 

 30. Zeynuddîn Ebu’l-Ferec Abdurrahman b. Ali et-Temîmî el-Celîlî eş-Şafiî, 876/1471 

yılında vefat etmiştir. el-Ensârî ondan tasavvufu öğrenmiştir.191 

 31. el-Mukri’ Nuruddîn Ali b. Muhammed b. Fahruddîn Osman b. Abdurrahman b. 

Osman el-Mahzûmî el-Belbîsî eş-Şafiî’dir. 864/1460 yılında vefat etmiştir. el-Ensârî ondan 

Kur’ân-ı Kerim’i kıraât-ı seb‘a üzere okumuş ve onda ezberlemiştir.192 

 Kaynaklarda yaptığımız araştırmalarda, el-Ensârî’nin hocalarıyla ilgili sayıyı 

çoğaltabiliriz. Çünkü uzun bir ömür yaşamış ve bu ömrünü çocukluk yıllarından başlayarak, 

aralıksız ilim içinde sürdürmüştür. Fakat biz hocalarının zikredilmesinde bu kadarıyla iktifa 

ettik. Hocalarının her biri farklı alanlarda mutahassıs zatlardır. el-Ensârî, farklı ilimlerde mahir 

                                                           
186 Bekr b. Abdullah, Mu’cemu’l-menâhi’l-lafziyye, 136; es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra, 2/125. 
187 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/200. 
188 el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 173. 
189 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/199; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 174. 
190 Kehhâle, Mu’cemu’l-müellifîn, 11/270. 
191 el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 174; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/200. 
192 es-Sehâvî, ed-Davu’l-lâmi’, 3/234,235; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/199-200; Ebu’l-Hayr Şemsuddîn 

Muhammed b. Abdurrahman b. Muhammed (906/1501) es-Sehâvî, ez-Zeyl ’alâ raf’i’l-ısr ev buğyeti’l-’ulemâ ve’r-

ruvât, thk. Cevdet Hilâl, ts., 141-144; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 174; İbnu’l-’Imâd, Şezerâtu’z-zeheb, 10/187; 

Siracu’l-Hakk, Ğâyeti’l-vusûl ila ’ilmu’l-fusûl, 33-36. 



44 
 

olan hocaların yanında kendisini geliştirmiş, içinde bulunduğu zengin ilim ortamından 

kendisine iyi bir hisse elde etmiştir. Birçok hocası ona ders ve icâzet vermiştir. 

 1.3.4. Talebeleri 

 el-Ensârî’nin şanı ilim ehilleri tarafından uzaklardan duyulunca Hicaz ve Şam başta 

olmak üzere onun ders halkasına İslâm dünyasının dört bir yanından birçok talebe katılmaya 

başlamıştır. Mezkûr sebeplerden ötürü, el-Ensârî daha hayatta iken onun öğrencileri ders ve 

fetva verecek düzeye ulaşmıştır. Küçük büyük birçok öğrencisi Şeyhu’l-İslâmlık görevi başta 

olmak üzere birçok önemli ilmî görevler üstlenmiştir. Göz aydınlığı olan talebelerinin bu güzel 

durumu el-Ensârî’yi mutlu etmiştir.193 eş-Şevkânî (öl. 1250/1834)’nin, el-Ensârî’nin talebeleri 

için, “Onun talebeleri çok fazlaydı. Talebesi olma bakımından, torunlar dedelere yetiştiler.”194 

İfadesini kullanmıştır. 

 el-Ensârî’nin, meşhûr bazı talebeleri ve haklarında kısa bilgi şöyledir. 

 1. İbn Hacer el-Heytemî Şihabuddîn Ebu’l-Abbas Ahmed b. Muhammed b. Muhammed 

b. Ali b. Hacer el-Heytemî es-Sa‘dî el-Ensârî eş-Şafiî’dir. Bu talebesi, Fıkıh, hadis, tefsir, 

kelam, lügat vb. birçok ilimde öncüydü, 973/1565 veya 974/1566 yılında vefat etmiştir.195 

 2. eş-Şa‘rânî Abulvehhâb b. Ahmed eş-Şa‘rânî eş-Şafiî’dir. Kendisi et-Tabakâtu’l-

kubrâ eserinde belirttiği üzere, yirmi yıl boyunca hocasının yanında kalmıştır. Ondan hem ilim 

öğrenmiş hem de ona hizmet etmiştir. 973/1565 veya 974/1566 yılında vefat etmiştir.196 

 3. Nâsıruddîn et-Tablâvî. Nâsıruddîn Muhammed b. Sâlim b. Ali et-Tablâvî eş-Şafiî. 

İnsanlar tarafından kendi zamanının bilgini, mütevâzisi ve güzel ahlâklısı olarak bilinirdi. 

Tefsir, kıraât fıkıh, hadis, Me‘ânî, beyan, tıp mantık ve kelam ilimlerinde mahir olduğu ifade 

edilmiştir. 966/1559 yılında vefat etmiştir.197 

 4. Şihâbuddîn er-Ramlî. Şihâbuddîn Ahmed b. Ahmed b. Hamza er-Ramlî el-Menûfî el-

Mısrî el-Ensârî eş-Şafiî. Kendisine küçük Şafiî lakabı verilmiştir. er-Ramlî, el-Ensârî’nin en 

büyük talebelerindendir. el-Ensârî, ona tedris ve fetva hususlarında icâzet vermekle birlikte, 

ona hem hayatında hem de vefatından sonra, eserlerinde düzeltmeler yapmasında izin vermiştir. 

Bu üstün özellik başka hiçbir talebesinde bulunmamaktadır. Şihâbuddîn er-Ramlî, 957/1550 

yılında vefat etmiştir.198 

                                                           
193 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/212; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 200. 
194 eş-Şevkânî, el-Bedru’t-tâli’, 1/252; Muheysîn, Mu’cemu huffazi’l-Kur’ân, 2/170. 
195 es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra, 2/125; Bekr b. Abdullah, Mu’cemu’l-menâhi’l-lafziyye, 36; el-

Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/201. 
196 eş-Şa’rânî, et-Tabakâtu’l-kubrâ, 2/111. 
197 Abdulaziz b. Abdulfettâh el-Kâriî, Kevâ’idu’t-tecvîd ’alâ rivâyeti Hafs ’an Asım b. Ebî’n-Nucûd 

(Beyrut/Lübnan: muessesetu’r-risâle, ts.), 34; es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra, 2/125-282. 
198 Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/950; Kehhâle, Mu’cemu’l-müellifîn, 1/147-224; el-Ğezzî, el-

Kevâkibu’s-sâira, 1/201. 



45 
 

 5. Şemsuddîn er-Ramlî (öl. 1004/1596).199 Bu zat Şihabuddîn er-Ramlî’nin oğludur.200 

 6. Tâcuddîn Abdulvehhab ed-Dencihî es-Saliku’s-Salih el-Mısrî eş-Şafiî. Bu talebe, el-

Ensârî’nin ders ve telifatlarının çoğunda hazır bulunmuştur. 932/1526 yılında vefat etmiştir. 

 7. Kâdı’l-Kudât Veliyyuddîn Muhammed b. Kâdı’l-Kudât Şihabuddîn Ahmed Mahmud 

b. Abdullah b. Mahmud el-Ferfûr ed-Dımaşkî. 937/1531 yılında vefat etmiştir.201 

 8. Şihâbuddîn Ahmed b. Muhammed b. İbrahim b. Muhammed el-Entâkî el-Halebî el-

Hanefî. İbn Hammâde olarak bilinmektedir. 953/1546 yılında vefat etmiştir. 

 9. Burhanuddîn İbrahim b. Zeynuddîn Hasan b. Abdurrahman b. Muhammed el-Halebî 

eş-Şafiî’dir. İbnu’l‘Ammâdî olarak meşhur olmuştur. 954/1547 yılında vefat etmiştir. 

 10. Muhibbuddîn Ebu’s-Suud Muhammed b. Radıyuddîn Muhammed b. Abdulaziz İbn 

Ömer el-Halebî eş-Şafiî. 956/1549 yılında vefat etmiştir. 

 11. el-Kâdî Burhanuddîn İbrahim b. Kâdı’l-Kudât Ebî’l-Mehâsin Yusuf b. Kâdı’l-Kudât 

Zeynuddîn Abdurrahman el-Halebî el-Hanefî. İbnu’l-Hanbelî olarak bilinmektedir. 959/1552 

yılında vefat etmiştir. 

 12. Bâkisîr Abdulmu‘tî b. Hasan b. Abdullah el-Mekkî el-Hadramî eş-Şafiî. 989/1581 

yılında vefat etmiştir. 

 13. Zeynuddîn Ahmed b. Abdulaziz b. Ali el-Melîbârî. 987/1579 yılında vefat 

etmiştir.202 

 14. Yusuf b. Zekeriyyâ Cemâluddîn İbn Şeyhu’l-İslâm el-Kâdî Zekeriyyâ el-Ensârî. el-

Ensârî’nin oğlu olup babasının ilim yolundan ayrılmamıştır. Güzel bir ahlâka sahip olan Yusuf, 

Salihiyye Medresesi’nde ders görmüştür. el-Ensârî Şerh risaleti’l-kuşayrî, Şerh âdâbi’l-kadâ 

ve âdâbi’l-bahs, Şerhu’t-tahrîr gibi eserleri telif ederken Yusuf, babasının yanında hazır 

bulunmuştur. 987/1579 yılında vefat etmiştir. 

 15. Ahmed b. Muhammed b. ‘Umer b. Ebî Bekr Şihabuddîn el-Hımsî, ed-Dımaşkî, eş-

Şafiî. Cebel Kalesi’nde el-Ensârî’nin yerine hutbe okurdu. 934/1528 yılında vefat etmiştir.203 

 16. el-Hatîbu’ş-Şirbînî. Şemsuddîn Muhammed b. Muhammed el-Hatîb eş-Şirbînî el-

Kâhirî eş-Şafiî. Mısır halkı onun ıslahı üzere bir arada toplandı. İlim, amel, zühd, takva ve çokça 

ibadet etme özelliklerine sahipti. 977/1569 yılında vefat etmiştir.204 

                                                           
199 Sadruddîn Ali b. Ahmed b. Muhammed Ma’sum el-Hasenî el-Hüseynî eş-şehîr bi-İbn Ma’sum (1119/1707) el-

Medenî, Selâfetu’l-asri fî mehâsini’ş-şua’rai bi-kulli Mısır (İran: Derâvîş şeyheyhi, 1050), 1/242. 
200 el-Kettânî, Fehresu’l-fehâris ve’l-esbât, 1/459; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/201. 
201 es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra, 2/8. 
202 Abdulhayy b. Fahruddîn b. Abdul’alî el-Hasenî (1341/1923) et-Tâlibî, el-İ’lam bimen fî tarihi’l-Hind mine’l-

a’lam el-musemmâ “Nüzhetü’l-havatir ve behceti’l-mesami’ ve’n-nevâzır” (Beyrut: Dâru İbn Hazm, 1999), 4/341. 
203 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/201. 
204 el-Ensârî, Hâşiyetu Şeyhi’l-İslam, 1/66-68, muhakkikin mukaddimesi. 



46 
 

 17. Şihabuddîn ‘Umeyrati’l-Berlîsî. Ahmed el-Berlîsî el-Mısrî eş-Şafiî’dir. ‘Umeyrata 

onun lakabıdır. Zamanında Şâfiî mezhebiyle ilgili olarak en son merci o idi. 957/1550 yılında 

vefat etmiştir.205 

 18. Zekeriyyâ b. Ahmed el-Ensârî. Bu zat el-Ensârî’nin torunudur. 922/1516 yılında 

vefat etmiştir. 

 19. Ali b. Ahmed b. Ali b. Abdulmuheymin b. Hasan b. Ali Nuruddîn eş-Şafiî. el-Karâfî 

olarak bilinmektedir. 980/1572 yılından önce vefat ettiği belirtilmiştir. 

 20. Nuruddîn Ali b. Ali en-Nesefî, el-Mısrî ed-Dimaşkî eş-Şafiî. el-Ensârî’den fıkıh ve 

diğer ilimleri almıştır. 978/1570 yılında Dimaşk’ta vefat etmiştir.206 

 21. Ebu’l-berekât Muhammed b. Radıyuddîn Muhammed b. Bedruddîn el-Ğezzî, el-

‘Âmirî eş-Şafiî. Babasıyla birlikte Kahire’ye yerleşmiş, orada el-Ensârî’den çokça istifade 

etmiştir. 984/1576 yılında vefat etmiştir.207 

 22. Radıyuddîn Ebu’l-Fadl Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Ğezzî. 935/1529 

yılında vefat etmiştir. Bu zat, Bedruddîn el-Ğezzî’nin babasıdır.208 

 Kaynaklarda yaptığımız araştırmalarda el-Ensârî’nin öğrencilerinin sayısı, burada 

zikrettiklerimizden daha fazladır. Fakat uzama olmasın diye biz bu kadarını zikretmekle 

yetindik. Onun öğrencileri sıradan kişiler değil de kendini yetiştirmiş ve farklı alanlarda 

uzmanlaşmışlardır. Yukarıda zikrettiğimiz öğrencilerinin her biri el-Ensârî’nin medârı iftiharı 

olmuştur. 

 1.3.5. Hakkındaki Görüşler 

 Allah Teâlâ, el-Ensârî’nin muhabbetini muasırları olan hocalarının, öğrencilerinin ve 

sevenlerinin kalbine yeleştirmiştir. Onu tanıyan veya ona herhangi bir vesile ile iletişim 

kuranlar onu övmüş, iyiliklerinden ve güzel ahlâkından söz etmişlerdir. Çünkü dünyevi 

herhangi bir tartışmaya girmemiş; itibarını, onurunu, saygınlığını ve asilzade duruşunu her 

zaman korumuştur. el-Ensârî’yle ilgili bazı âlimlerin görüşleri şöyledir. 

 1. İbn Hacer el-Heytemî (öl. 974/1566)’nin el-Ensârî’yle ilgili görüşleri şu şekildedir: 

Onun zamanında, bizzat kendisinden veya bazen bir vasıtayla, bazen de birçok vasıtayla ondan 

                                                           
205 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/201. 
206 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-Sâira, 1/201. 
207 Ebû’l-Abbas Ahmed b. Muhammed b. Ali b. Hacer el-Ensârî (974/1566) el-Heytemî, ed-Dürrü’l-mendûd fî’s-

salâti ve’s-selâmi ’alâ sahibi’l-mekâmi’mahmûd (Cidde: Dâru’l-minhâc, 2005), 13. 
208 Hacî Halîfe Mustafa b. Abdullah (1067/1657) Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn ’an esâmî’l-kutubi ve’l-funûn 

(Bağdat: Mektebetü’l-müsennâ, 1941), 2/1079. 



47 
 

ders almayan kimsenin kalmadığını belirtmiştir. Geniş ilim talebeleri zümresine sahip 

olduğunu, bu özelliğin başka kimsede olmadığını belirtmiştir.209 

 2. el-‘Ayderûsî (öl. 914/1508), el-Ensârî’yle ilgili olarak şunları demiştir. el-Ensârî’nin, 

vefat edinceye dek ilimden, fetva vermekten geri durmadığını, eserler telif ettiğini belirtmiştir. 

Hayatta iken, ders verdiği öğrencilerinin önemli ilmî mevkilere geldiğini, dokuzuncu asrın 

başındaki müceddid olduğunu beyan etmiştir.210 

 3. eş-Şa‘rânî (öl. 973/1566), el-Ensârî’yle ilgili şunları demiştir. Şeyhu’l-İslâm 

olduğunu, fıkıh ve tasavvuf tariklerinin aslî rükünlerinden biri olduğunu, Mısır’ın en büyük 

müftüleri, emîr ve büyükleri ona saygıda kusur etmediğini belirtmiştir. Ayrıca vakarlı ve 

heybetli olduğunu ifade etmiştir.211 

 4. Necmuddîn el-Ğezzî (öl. 1061/1651), el-Ensârî’yle ilgili şunları söylemiştir: Onun, 

fakih ve muhaddislerin büyüğü olduğunu, ilmiyle amel eden biri olduğunu, yoğunluğuna 

rağmen, ilim ile meşgul olmaya, fetva vermeye ve tasnîfle uğraşmaya devam ettiğini 

belirtmiştir.212 

 5. Bedruddîn el-‘Alâî (öl. 942/1535), el-Ensârî’yle ilgili olarak şunları belirtmiştir. 

Onun izzetli, şerefli ve saygın bir hayat yaşadığını, devamlı hayırlı ve faydalı olana dönüş 

yaptığını belirtmiştir. Farklı ilimleri, marifeti, makbul olan eserleri, güzel ahlâkı, ağırbaşlılığı, 

kendinde topladığını belirtmiştir. Kaleminin, hitabetinden daha kuvvetli olduğunu, insanların 

onda büyük kalabalıklar oluşturduğunu belirtmiştir.213 

 6. es-Sehâvî (öl. 902/1497), el-Ensârî’yle ilgili olarak şunlara değinmiştir. Fetva 

verirken aceleci davranmadığını, şerefli, içi dışı temiz, zorluklara tahammül eden, idare 

etmesini bilen, ağırbaşlı biri olduğunu, birçok şeyhi ona fetva verme konusunda izin verdiğini 

belirtmiştir.214 

 7. Suyûtî (öl. 911/1505), el-Ensârî’yle ilgili olarak şunlardan söz etmiştir. Onun, 

alanında bilgili ve ehliyetli biri olduğunu, tasavvuf yolunda yürüdüğünü, telif ettiği eserlerinin 

ve verdiği fetvaların insanlara çokça fayda sağladığını belirtmiştir.215 

                                                           
209 Muhammed b. Süleyman b. Abdullah (1430/2009) el-Eşkari’l-’utbî, Ef’alu’r-Rasûl sallallahu aleyhi ve sellem 

ve delâletuhâ ’ale’l-ahkâmi’ş-şer’iyye (Beyrut/Lübnan: müessesetü’r-risâle li’t-tebaati ve’n-neşri ve’t-tevzi’, 

2003), 2/280; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-Sâira, 1/198. 
210 es-Sa’îdî, el-Muceddidûne fî’l-İslâm, 258-259; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-Sâfir, 176-177. 
211 eş-Şa’rânî, et-Tabakâtu’l-kubrâ, 2/111. 
212 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203-204. 
213 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/201. 
214 Muheysîn, Mu’cemu huffazi’l-Kur’ân, 2/169; es-Sehâvî, ez-Zeyl ’alâ raf’i’l-ısr, 144-145. 
215 Siracu’l-Hakk, Ğâyeti’l-vusûl ila ’İlmu’l-fusûl, 41-42; el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 56-56, muhakkikin 

mukaddimesi; el-Ensârî, Hâşiyetu şeyhi’l-İslam, 1/74-76, muhakkikin mukaddimesi; Musa Mesud, İ’râbu’l-

Kur’ân, 11-12; ’Avac Miftah, Tahkik şerh fethu Rabbi’l-beriyye, 15-16; el-Mûminî, el-Cüz’ü’l-evvel min kitâbi 



48 
 

 İlim ehli olan zatlar, yukarıda zikredilen vasıflarla el-Ensârî’yi övdüklerini, onun 

büyüklüğünü ve asrında onun gibisinin olmadığını, yüksek makamı olan bir âlim olduğunu vb. 

birçok özelliklerle onu vasıflandırdıkları görülmektedir. 

 1.3.6. Eserleri 

 İlim meşâlesinin nesilden nesile aralıksız aktarılması hiç şüphesiz önemlidir. Örneğin 

bir âlim çok bilgili olup, hiçbir kitap yazmamış ve hiç öğrenci yetiştirmemiş ise sahip olduğu 

ilmi kendisinde hapsetmiş demektir. Tarih boyunca İslâm âlimleri, yaşadıkları çağlarda 

nesilden nesile bu şerefli meşalenin aktarılması için çift yönlü çaba göstermişlerdir. Hem talebe 

yetiştirmiş, hem de kitaplar kaleme almak üzere bu iki önemli görevi aynı anda 

yürütmüşlerdir.216 

 el-Ensârî de birçok öğrenci yetiştirmiş ve birçok eser yazmıştır. el-Ensârî, eserlerinin 

tashîhini ihmal etmemiş, kendisi hayatta iken, başkalarından kendi yazdığı eserlerini dinlemiş, 

buradaki yanlışlık, eksiklik, fazlalık vb. durumları düzeltmiştir.217 Onun kitapları, gerek kendisi 

hayatta iken gerekse vefat ettikten sonra insanlar tarafından okunmuş, eğitim görülen yerlerde 

ders olarak okutulmuştur. Başta hadis olmak üzere, tefsir, fıkıh, tasavvuf, Arap dili, mantık ve 

diğer alanlarda birçok eser kaleme almıştır. Tek bir alana bağlı kalmadan, eserlerinin hem 

sayıca çok, hem de çeşitli ilimlerle ilgili olması, onun ilmî zenginliğini ve derinliğini 

göstermektedir.218 Onun yazdığı eserlerde, mezhep görüşlerini âyet ve hadislerle 

temellendirmesi, hadisleri tahrîc etmesi, âlimlerin değerlendirmelerini beyan etmesi vb. 

sebeplerden ötürü önem taşımaktadır. Bundan dolayı eserleri, özellikle daha sonraki Şâfiî 

âlimleri arasında büyük itibar görmüş, mezhebin mesâili hususunda kaynak olmuştur. Eserleri 

üzerine çeşitli ihtisar, şerh ve hâşiye çalışmaları yapılmıştır.219 

 el-Ensârî’nin yazdığı eserlerin bazıları günümüze kadar ulaşmış, bazıları da ulaşamamış 

ve tarihin tozlu raflarına karışmıştır. Günümüze ulaşmış eserlerin bir kısmı, el yazması, bir 

kısmı da matbû olarak ulaşmıştır. Bazı eserlerinin üzerine araştırmacılar tarafından farklı 

alanlarda akademik çalışmalar yapılmıştır. Muhtevasına bakarak eserlerini uygun başlıklar 

altında zikredeceğiz. Ayrıca eserleriyle ilgili başka isim ve okunuşlarla karşılaştıysak bunu da 

belirteceğiz. el-Ensârî’nin yazdığı bir esere, yine kendisi şerh, haşiye veya muhtasar gibi başka 

                                                           
menheci’l-vusul, 19-20; Hasan Cabir, Zekeriyyâ el-Ensârî ve eseruhu, 33; Delûle, el-Fikru’l-luğavî ’inde şeyhi’l-

İslam, 30-31. 
216 Saffet Sancaklı, Begâvî ve Şerhü’s-sünne’deki şerh metodu (Malatya: Medipres Matbaacılık yayıncılık, 2013), 

45-46. 
217 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 203. 
218 es-Sa’îdî, el-Muceddidûne fî’l-İslâm, 257; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 176; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 

1/207. 
219 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/213. 



49 
 

bir eser yaptıysa bunu da belirteceğiz. Kısacası, kaynaklarda eserleri hakkında  tespit ettiğimiz 

malumatların tümünü beyan edeceğiz. 

 1.2.6.1. Tefsir ve ‘Ulûmu’l-Kur’ânla İlgili Eserleri 

 Tefsir sözlükte beyan etmek, tevil etmek ve izah etmek gibi anlamlara gelmektedir.220 

Dini bir terim olarak ise, Allah’ın c.c. Kur’ân-ı Kerîm’deki muradını, beşerin gücü oranında 

bulmaya yardımcı olan bir ilim dalıdır.221 Yaptığımız araştırmalarda el-Ensârî, birçok ilim 

dalıyla ilgili eserler yazmış, bu ilimlerden birisi de tefsir ve ‘ulûmu’l-Kur’ân’dır. el-Ensârî’nin 

bu minvalde ele aldığı eserlerle ilgili kısa bilgilere de yer vereceğiz. Bu eserler şunlardır. 

 1. ed-Dekâiku’l-Muhkeme fî Şerhi’l-Mukaddime222 

 Bu eserin aslı Muhammed b. Muhammed b. Muhammed el-Cezerî (öl. 833/1430)’nin 

tecvit ilmiyle ilgili yazdığı el-Mukaddime isimli manzûme eserine dayanmaktadır. Kaynaklarda 

daha çok el-Mukaddimetu’l-Cezeriyye diye geçmektedir. el-Ensârî bu esere ed-Dekâiku’l-

muhkeme fi şerhi’l-mukaddime li’l-Cezerî isminde bir şerh yazmıştır. Bu şerh eseri, 1415/1994 

senesinde Dımaşk’ta Nesîb en-Neşâvî (öl. 1987)’nin tahkîki ve Nuruddîn ‘Itır (öl. 2020)’ın 

mukaddimesiyle basılmıştır.223 Ebu’s-Su’ûd Muhammed Ahmed b. ‘Umer el-İskâtî el-Kahirî 

ve Ebu’d-Diyâ’ Ali b. Ali eş-Şebrâmellisî (öl. 1087/1676) bu şerh eserine birer haşiye 

yazmışlar.224 Bu esere, Şerh Mukaddimetu’t-tecvîd li İbni’l-Cezerî ismi de verilmiştir.225 

 2. el-Hevâşi’l-Mufhime fî Şerhi’l-Mukaddime li’l-Cezerî226 

 Bu eserin aslı, el-Cezerî (öl. 833/1430)’nin oğlu olan Ebû Bekr Ahmed (öl. 

835/1432)’in, kendi babasının tecvit konularıyla ilgili el-Mukaddime isimli manzûmesine 

yazdığı el-Hevâşi’l-mufhime fi şerhi’l-mukaddime isminde bir şerh eseridir.227 Bilahare el-

                                                           
220 Sarı, el-Mevârid, 1158. 
221 Ebû Zeyd Abdurrahman b. Muhammed b. Mahlûf (875/1470) es-Se’âlibî, el-Cevâhiru’l-hısân fî tefsîri’l-Kur’an 

(Dâru ihyâi’t-turâsi’l-Arabî, 1997), 41,45; Abdulhamit Birışık, “Tefsir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul, 2011), 40/281. 
222 Salah Muhammed el-Haymî, Fehâris ’ulûmi’l-Kur’âni’l-Kerim li mahtûtâti dâri’l-kutubi’z-zâhiriyyeti 

(Dımaşk: Mecma‘u’l-lugati’l-Arabiyye, 1983), 1/161; el-Mersafî, Hidâyetü’l-kârî ilâ tecvîdi kelâmi’l-Bârî, 1/339; 

el-Kâriî, Kevâ’idu’t-tecvîd ’alâ rivâyeti Hafs, 130; ez-Ziriklî, el-A’lâm, 3/46; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 

1/374; es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra, 2/70; Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/485; el-

Bağdâdî, Îdâhu’l-meknûn, 3/475; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203. 
223 Mecmû’atin mine’l-esâtizeti ve’l-’ulemâ el-mutehassısîn, el-Mevsû’ati’l-Kur’âniyyeti’l-mutahassisa (Mısır: el-

Meclisü’l-e’alâ li’ş-şunûni’l-İslâmiyye, 2002), 406; Ebû’l-vefâ İbn Ali ’Ala’llâh, el-Kavlu’s-sedîd fî ’ilmi’t-tecvid 

(Mısır: Dâru’l-vefâ, 2003), 275; Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/214; el-Haymî, Fehâris ’ulûmi’l-Kur’âni’l-Kerim, 

1/161. 
224 es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra, 2/40; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/761. 
225 Abdurrahman b. Abdullatif Abdullah b. Abdullatif b. Abdurrahman b. Hasan b. Muhammed b. Abdulvahhab 

Abdullatif, Meşâhîr ’ulemâi necd ve ğayrihim (Riyâd: Dâri’l-yemâme, 1972), 68; Muheysîn, Mu’cemu huffazi’l-

Kur’ân, 2/170. 
226 el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374. 
227 el-Ensârî, el-Hudûdu’l-enîka, 29, muhakkikin mukaddimesi. 



50 
 

Ensârî bu şerhe Hâşiyetun ‘ale’l-hevâşi’l-mufhime fî şerhi’l-mukaddime li’l-cezerî adında bir 

haşiye yazmıştır.228 

 3. Fethu’l-Celîl bi-Beyâni Hafiyyi Envâri’t-Tenzîl229 

 Bu eser el-Ensârî tarafından, Nasıruddîn Abdullah b. Ömer el-Beydâvî (öl. 

685/1286)’nin Envâru’t-tenzîl ve esrâru’t-te’vil isimli tefsirine yazılan haşiyedir.230 Hâşiye ‘alâ 

Tefsîri’l-Beydâvî olarak da bilinmektedir.231 el-Ensârî, bu haşiyesinde sûrelerin sonunda yer 

alan hadislerin, mevzu hadisler olduğuna dikkat çekmiştir.232 Gözlerini kaybettikten sonra bu 

eserini oğlu Cemâleddin Yûsuf’a ve öğrencisi olan Abdülvehhâb eş-Şa‘rânî’ye yazdırmıştır. 

Abdulvehhab eş-Şa‘rânî, bu eserin çoğunluğunu yazan öğrencisi olarak bilinmektedir. 

Dımaşk’ın Esed kütüphanesinde bu eserin dört adet el yazma nüshası bulunmaktadır.233 

 4. Fethu’r-Rahman bi-Keşfi mâ Yeltebisu fî’l-Kur’ân234 

 el-Ensârî tarafından yazılan bu eser, Kur’ân-ı Kerim’de müteşabih olan âyetlerin ziyâde 

ve takdîm durumlarını, harflerin başka bir harfle ibdâlini, tekrarı ve ihtilaf sebeplerini 

açıklamaktadır. Eser üzerine Muhammed Hasbullâh b. Süleyman el-Mekkî, Feyzü’l-mennân 

adıyla bir şerh yazmıştır.235 Bu eser, el-Ensârî’nin en mühim eserleri arasında olduğu ifade 

edilmektedir. İlk olarak H. 1299 yılında Mısır’da tahkîk edilmeden, eksik bir şekilde basıldığı 

ifade edilmektedir. H. 1404 yılında tahkîk edilmiş bir şekilde Suudi Arabistan’da ikinci defa 

basılmıştır. Bir yıl sonra mukaddime olmaksızın, Muhammed Ali es-Sâbûnî (öl. 2021)’nin 

tahkîkiyle üçüncü kez basılmıştır.236  

                                                           
228 el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/26, muhakkikin mukaddimesi; el-Ensârî, Hâşiyetu şeyhi’l-İslam, 1/82, muhakkikin 

mukaddimesi. 
229 Ebû Abdurrahman Muhammed Nasıruddîn binu’l-haccâc Nûh b. Necâtî b. Âdem el-Eşkudrî (1420/1999) el-

Bânî, Silsiletu’l-ehâdîsi’d-da’îfeti ve’l-mevdû’ati ve eseruhâ’s-seyyii fî’l-ummeti (Riyâd/el-Memleketü’l-

Arabiyyetü’s-Su’ûdiyye: dâru’l-me’ârîf, 1992), 9/122; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; Kâtip Çelebi, 

Keşfu’z-zunûn, 1/188; es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra, 2/125;  el-Ensârî, Sebet şeyhi’l-İslami’l-kâdî, 

muhakkikin mukaddimesi, 19. 
230 ez-Ziriklî, el-A’lâm, 3/46; el-Mûminî, el-Cüz’ü’l-evvel min kitâbi menheci’l-vusûl, 23;  el-Ensârî, Sebet şeyhi’l-

İslami’l-kâdî, muhakkikin mukaddimesi, 19. 
231 el-Bânî, Silsiletu’l-ehâdîsi’d-da’îfeti ve’l-mevdû’at, 5/479; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203.  
232 Ahmed b. Muhammed el-Ednehvi Zâde, tabakâtü’l-müfessirîn, thk. Süleyman b. Salih el-Hazî (Suudi 

Arabistan: Mektebetü’l-’ulûm ve’l-hikem, 1997), 363.  
233 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/214; el-Ensârî, Hâşiyetu şeyhi’l-İslam Zekeriyyâ el-Ensârî, I/88, muhakkikin 

mukaddimesi. 
234 Ebû Abdullah Muhammed b. Abdullah el-İsbehânî (420/1029) el-İskâfî, Durreti’t-tenzîl ve ğurrati’t-te’vîl, thk. 
Muhammed Mustafa Âydîn (Mekketi’l-Mukerreme: Câmi’atu ummu’l-kurâ, 2001), 1/8;  Ebû Bekr Abdulkahir b. 

Abdurrahman b. Muhammed el-Farsî’l-Asl (471/1079) el-Curcânî, Dercu’d-durer fî tefsîri’l-âyi ve’s-suver, thk. 
Muhammed Edîb Şekûr Emrîr (Umman/Ürdün: Dâru’l-fikir, 2009), 2/779; Abdullah b. Yûsuf b. İsâ b. Ya’kub el-

Ya’kûbi’l-cedî’ el-’Anzî, el-Mukaddimâtu’l-esâsiyyeti fî ’ulûmi’l-Kur’ân (Biritanya-Liydz: Merkezu’l-buhûsi’l-

’İslâmîyye, 2001), 389; Abdulmuhsin b. Zebn b. Metab el-Metîrî, De’âvâ’tâ’inîn fî’-Kur’âni’l-Kerîm fi’l-karni’r-

râbi’i ’aşeri’l-hicrî ve’r-reddi ’aleyhâ (Beyrut/Lübnan: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 2006), 60; el-Haymî, Fehâris 

’Ulûmi’l-Kur’âni’l-Kerim, 2/216-217; ez-Ziriklî, el-A’lâm, 3/46; Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/486. 
235 Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/486; Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/214. 
236 el-Ensârî, Sebet şeyhu’l-İslam, 22, muhakkikin mukaddimesi; el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/31-32, muhakkikin 

mukaddimesi; el-Ensârî, Hâşiyetu şeyhi’l-İslam, I/89, muhakkikin mukaddimesi. 



51 
 

 Bu eserin bazı nüshalarının bulunduğu yerler şöyledir: Dâru’l-kütübi’l-Mısriyye, 

Dımaşk’ın Zahiriyye kütüphanesi, Ezher kütüphanesi, Riyad’ın Muhammed b. Suud 

üniversitesi, Musul vakıflar kütüphanesi, Kudüs halidiyye kütüphanesi, Bağdat Kadiriyye 

Kütüphanesi, Irak Süleymaniye kütüphanesi, Tunus ‘Abdeliyye kütüphanesi, Fas karûyîn 

kütüphanesi, Cezair müzesi kütüphanesi, Topkapısayar’da İstanbul Nûr-u Osmaniye 

kütüphanesi, İstanbul lalelî Süleymaniye kütüphanesi, İstanbul Fatih kütüphanesi, Almanya 

Cûtencin kütüphanesi. Mezkûr yerlerde farklı adetlerde bu eserin nüshaları bulunmaktadır.237 

Bu eser, Fethu’r-rahman bi-keşfi mâ yeltebisu mine’l-Kur’ân ismiyle de bilinmektedir.238 

 5. el-Maksat li-Telhîsi mâ fî’l-Murşit239 

 el-Ensârî, Muhammed b. Hasan b. Ali el-Hafizu’l-‘Ummânî (öl. 400/1010)’ye ait, el-

Murşit fî’l-vakfi ve’l-ibtidâ eserini ihtisar ederek bu eserini meydana getirmiştir.240 Birçok defa 

basılan bu eser, M. 1863 senesinde Muhammed es-Sabbâğ’ın tashîhi ile Kahire’de 

basılmıştır.241 M. 1873 senesinde Fîruz Âbâdî’nin Tenvîru’l-mikyas fî tefsîr İbnu’l-Abbas 

eseriyle birlikte basılmıştır.242 Bu eser, el-Maksat li-telhîsi mâ fî’l-murşit fî’l-kıraât243 isimiyle 

de bilinmektedir. 

 6. Tuhfetu Nucebâi’l-Asr fî Ahkâmi’n-Nûni’s-Sâkineti ve’t-Tenvîni ve’l-Meddi ve’l-

Kasr244 

 Bu eser, Mukaddimetun fî ahkâmi nûni’s-sâkineti ve’t-tenvîn245 Tuhfetu nucebâi’l-asr 

fî’t-tecvîd isimleriyle de bilinmektedir.246 

 

 

 

 

                                                           
237 el-Ensârî, Sebet şeyhu’l-İslam, 19-21, muhakkikin mukaddimesi. 
238 el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra, 2/125. 
239 es-Sâlih Subhî, Mebâhis fî ’ulûmi’l-Kur’ân (Beyrut/Lübnan: dâru’l-’ilim li’l-melâyîn, 2000), 359; Ebû Tâhir 

Abdulkayyûm Abdulğafûr es-Sindî, Safahât fî ’ulûmi’l-kırâât (Mekke: el-Memleketu’l-emdâdiyye, 1994), 279; 

Musâ’id b. Süleyman b. Nâsır et-Tayyâr, Envâ’i’t-tasnîfi’l-muta’allikati bi tefsîri’l-Kur’âni’l-Kerîm (Suudi 

Arabistan: Dâru İbn Cevzî, 2013), 137; Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 2/1635; es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi 

terâcimi’l-kurra, 2/126; Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 1/158-487; el-Ensârî, Sebet şeyhi’l-İslami’l-

kâdî, muhakkikin mukaddimesi, 25. 
240 Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 1/158; Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/214;  el-Ensârî, Sebet Şeyhi’l-

İslami’l-kâdî, muhakkikin mukaddimesi, 25. 
241 el-Ensârî, Hâşiyetu şeyhi’l-İslam Zekeriyyâ el-ensârî, I/93, muhakkikin mukaddimesi. 
242 el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/34-35, muhakkikin mukaddimesi. 
243 el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374. 
244 el-Mersafî, Hidâyetü’l-kârî ilâ tecvîdi kelâmi’l-Bârî, 2/644; ez-Ziriklî, el-A’lâm, 3/46; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-

ârifîn, 1/374; Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/214; el-Bağdâdî, Îdâhu’l-meknûn, 3/261. 
245 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203; el-Ensârî, Sebet şeyhu’l-İslam, 16, muhakkikin mukaddimesi. 
246 es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra, 2/125. 



52 
 

 7. Mukaddimetun fî’l-Besmeleti ve’l-Hamdeleti247 

 el-Ensârî’nin bu eserine Ahmed b. Ahmed b. Abdulhakk es-Sünbâtî (öl. 990/1582), 

Nûreddin el-Halebî (öl. 1045/1635) ve Ebû Bekir b. İsmâil eş-Şenevânî (öl. 1019/1611) gibi 

zatlar birer şerh, Ali b. Ahmed el-Adevî (öl. 1189/1775) de bir hâşiye yazmıştır.248 

 8. Telhîsu Es’iletu’l-Kur’ân ve Ecvibetuhâ lî Şeyh Zekeriyyâ el-Ensârî249 

 el-Ensârî bu eserini, Ebû Bekir er-Râzî (öl. 660/1262)’nin Es’iletu’l-Kur’âni’l-Kerîm ve 

ecvibetuhâ isimli eserini ihtisar yapmıştır. el-Ensârî bu muhtasarına bazı eklemeler de 

yapmıştır. Bu eserdeki toplam soru sayının 1200 olduğu belirtilmiştir.250 Bu esere Es’iletun 

havle âyâtin mine’l-Kur’ân251 ismi de verilmiştir. 

 9. İ‘rabu’l-Kur’ân252 

 Bu eserin el yazma nüshası, Mısır’ın Teymuriyye kütüphanesinde, 300 rakamıyla 

bulunmaktadır.253 

 10. Telhîsu Takrîbu’n-Neşir 

 Bu eserin aslı, İbnu’l-Cezerî (öl. 833/1430)’nin, Takrîbu’n-Neşr fî’l-kırââti’l-aşr 

eserinin telhisidir. el-Ensârî bunu Telhîsu takrîbu’n-neşir ismindeki eserle ihtisar etmiştir.254 

 11. Muhtasar Kurrati’l-‘Ayn fî’l-Fethi ve’l-İmâleti Beyne’l-Lafzeyn255 

 Bu eser kıraât ilmiyle ilgilidir. Eserin aslı, İbnu’l-Kâsıh (öl. 801/1399)’a ait Kurrati’l-

‘ayn fî’l-fethi ve’l-imâleti beyne’l-lafzeyn eseridir.256 el-Ensârî, bu eserin ismine muhtasar 

kelimesini ekleyerek, diğer kelimeleri değiştirmeden, eserin ismini olduğu gibi zikrederek, 

muhtasar eserini yazmıştır. 

 1.2.6.2. Hadis İlimlerindeki Eserleri 

 el-Ensârî, hadis ilmiyle ilgili eserler yazmıştır. Çalışmamızın gereği olarak, el-

Ensârî’nin hadis ilmiyle ilgili olan eserlerini diğer ilimlerle ilgili olan eserlerine nazaran daha 

geniş bir yelpazede tanıtmaya çalışacağız. Hadis ilmindeki eserleri şunlardır: 

                                                           
247 el-Haymî, Fehâris ’ulûmi’l-Kur’âni’l-Kerim, 2/297; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203. 
248 el-Haymî, Fehâris ’ulûmi’l-Kur’âni’l-Kerim, 2/196; ez-Ziriklî, el-A’lâm, 1/92; Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 

44/214; Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/1055. 
249 Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 1/81. 
250 Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 1/81; Hasan Cabir, Zekeriyyâ el-Ensârî ve eseruhu, 50. 
251 el-Ensârî, Hâşiyetu şeyhi’l-İslam, 1/92, muhakkikin mukaddimesi. 
252 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/214. 
253 el-Ensârî, Hâşiyetu şeyhi’l-İslam, 1/79, muhakkikin mukaddimesi. 
254 Muhammed Halid Mansûr, Mukaddimâtun fî ’ilmi’l-kıraât (Ürdün: Dâru ’ammâr, 2001), 171; es-Sâ’âtî, 

İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-Kurra, 2/126. 
255 Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 2/1325; Muheysîn, Mu’cemu huffazi’l-Kur’ân, 2/170; İbn Tûlûn - İbnu’l-

Muberrid, Mut’atu’l-ezhân mine’t-temettu’i bi’l-’ikran, 1/363; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203. 
256 es-Sehâvî, ed-Davu’l-lâmi’, 3/236. 



53 
 

 1. Tuhfetu’l-Bârî ‘alâ Sahîhi’l-Buhârî257 

 Bu eser, Buhârî’nin el-Câmi‘u’s-Sahîh eserinin, el-Ensârî tarafından şerh edilmesiyle 

ortaya çıkmıştır. H. 1326 yılında el-Kastallânî (öl. 923/1517)’ye ait İrşâdu’s-sârî bi-şerhi 

Sahîhi’l-Buhârî Kitabıyla birlikte 12 cilt halinde Mısır’da basılmıştır. Daha sonra H. 1426 

senesinde Suudi Arabistan’da basılmıştır.258 Bu şerh eseri, Süleyman b. Dürey‘ el‘Âzimî’nin 

tahkîki ve Merkezü’l-fellâh li’l-buhûsi’l-‘ilmiyyenin yardımıyla, Suriye/Dımaşk’ta 

Mektebetü’r-rüşd’da, 2008’de 10 cilt halinde tekrar basılmıştır. Çalışmamızın üçüncü bölümü, 

bu şerhin metodunu ortaya çıkarmayla ilgilidir. Bu bölümde şerhin metodu ortaya çıkarılırken 

2008’deki baskısı esas alınacaktır. el-Ensârî’nin şerhindeki metodunu, tüm yönleriyle 

örneklendirerek geniş bir şekilde çalışmamızın üçüncü bölümünde ortaya çıkaracağız.259 

 Bu esere, yukarıda zikrettiğimiz isimle birlikte, Minhatü’l-bârî bi şerhi Sahîhi’l-

Buhârî260, Tuhfetu’l-Bârî bi-şerhi Sahihi’l-Buhârî261 Şerhu’l-camiu’s-sahih, li’l-Buhârî262 

Tuhfetu’l-kârî ‘alâ Sahîhi’l-Buhârî263 isimleri de verilmiştir. 

 2. Fethu’l-Bâkî bi-Şerhi Elfiyyeti’l-‘Irâkî264 

 el-Ensârî, Irâkî (öl. 806/1403)’nin, Elfiyye manzûmesini şerh ederek bu eseri meydana 

getirmiştir. Bu eserin aslıyla ilgili bazı bilgiler şöyledir. Irâkî, Elfiyye eserini, Osman b. 

Abdurrahman İbn Salah’ın ‘Ulûmu’l-hadis eserini özetleyerek ve beyt haline getirerek 

meydana getirmiştir.265 Irâkî Elfiyyesini yaparken, İbn Salah’ın eserine faydalı şeyler katmıştır. 

Örneğin bu esere bazı ziyadeler, izahat ve çıkarımlarda bulunmuştur.266 el-Ensârî de bu 

Elfiyyeyi şerh etmiştir. Şerh eserinin mukaddimesinde bu Elfiyye’nin isminin, et-Tabsira ve’t-

tezkira olduğunu belirtmiştir. Bazı dostları tarafından kendisinden bu esere bir şerh yapma, bu 

                                                           
257 Nebîl b. Muhammed Âl İsmail, el-İnâye bi’l-Kur’âni’l-Kerîm ve ’ulûmihi min bidâyeti’l-karni’r-Râbi’i’l-hicrî 

ilâ ’asrinâ’l-hâdır (Medinetu’l-Munevvere: Mecma‘u’l-melik fehd, ts.), 27; ez-Ziriklî, el-A’lâm, 3/46; Serkîs, 

Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/485; es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-Kurra, 2/125. 
258 Delûle, el-Fikru’l-luğavî ’inde şeyhi’l-islam, 38; el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/25, muhakkikin mukaddimesi; el-

Ensârî, Hâşiyetu şeyhi’l-İslam, 1/80, muhakkikin mukaddimesi. 
259 Sirâcuddîn Ebû Hafs Umer b. Ali b. Ahmed eş-Şâfi’î el-Mısrî (804/1402) İbnu'l-Mulakkın, et-Tevdîh şerhu’l-

Câmi’i-S-Sahîh, thk. dâru’l-fellâh li’l-bahsi’l-’ilmî tahkîki’t-turâs (Dımaşk/Suriye: Dâru’n-nevâdir, 2008), 1/170. 
260 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/1. 
261 Cumu’a Fethi Abdulhalim, Rivâyât el-Câmi’is-Sahîh ve nusehihi (dirâseten nazariyeten tatbikiyeten) 

(Cumhuriyetu Mısır el-Arabiyye: Dâru’l-fellâh li’l-bahsi’l-’ilmî, 2013), 2/818. 
262 el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203. 
263 el-Kettânî, Fehresu’l-fehâris ve’l-esbât, 1/458. 
264 Celâlu’d-dîn Ebû’l-fadl Abdurrahman b. Ebî Bekr (911/1505) es-Suyûtî, el-Bahru’l-lezî zuhar fî şerhi 

Elfiyyeti’l-eser, thk. Ebî Enes Enîs b. Ahmed b. Tahir el-Endelûsî (el-Memleketu’l’Arabiyyetu’s-Su’udiyye: 

Mektebetü’l-ğerbâi’l-eseriyye, ts.), 1/140; Abdulmuhsin b. Muhammed el-Menîf, Şerhu hadîs İbn Abbas fî’l-ferâid 

(Medinetu’l-Munevvere: el-câmia’tu’l-İslâmiyye, 2004), 152; Kehhâle, Mu’cemu’l-müellifîn, 7/30; İbn Hacer, en-

Nuket ’alâ kitâbi İbn Salâh, 1/42; el-Hanefî, Fethu’l-Bârî fî zikri mâ ihtassallâhu bihi, 3; Kâtip Çelebi, Keşfu’z-

zunûn, 1/156. 
265 el-Ensârî, Sebet şeyhu’l-İslam, 19, muhakkikin mukaddimesi. 
266 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/6, muhakkikin mukaddimesi. 



54 
 

eserle ilgili önemli şeyleri ortaya çıkarma ricasında bulunduklarını ifade etmiştir. Bunun 

üzerine bu eseri şerh ettiğini ve şerhine Fethu’l-Bâkî bi-şerhi Elfiyyeti’l-‘Irâkî ismini verdiğini 

belirtmiştir.267 Bu şerh eseri üzerine Sultân b. Ahmed el-Mezzâhî, Mansûr b. Abdürrâzık et-

Tûhî ve Ali b. Ahmed el-Adevî birer hâşiye yazmışlardır.268 Ayrıca bu şerh eseri üzerine, 

Hâşiyetun 'alâ şerhi Zekeriyyâ el-Ensârî 'alâ Elfiyyeti'l-hadîs isminde başka bir haşiye daha 

yazılmıştır.269 Fethu’l-Bâkî şerhinin, 2002 senesinde Dâru’l-kütübi’l-‘ilmiyye matbaasında 

tahkîk edilmiş bir vaziyette, Fas ve Beyrut baskılarının her ikisinde de Şehu’t-tabsira’nın zeyli 

olarak basılmıştır.270 Bu eser, Şerh Elfiyyeti’l-‘Irâkî271 ile Fethu’l-Bâkî bi-şerhin ‘alâ Elfiyyeti’l-

‘Irâkî isimlerini de almıştır.272  

 el-Ensârî’nin şerhinin tümüne bakıldığında, yöntemiyle ilgili olarak, şerhini kısaca 

yazdığını, çok uzatmadığını, uzun ilmî tartışmalara girmediği görülmektedir. el-Ensârî’nin, 

şerhiyle ilgili yöntemi, maddeler halinde şu şekilde zikredilebilir: 

 1. Hadis usulüne yapılan bir tanımın şerhini yaptığında, bu tarifin altına girmeyen 

şeyleri belli eder.273 

 2. Elfiyyenin sözcüklerini şerh ederken bu sözcüklerin nahiv ve sarfını verir.274 

 3. Beytlerde bulunan takdim ve tehiri belli etmektedir.275 

 4. Bağdâdî, Beğavî, İbnu’s-Salâh, Nevevî, İbn Dâkîki’l‘îd, Irâkî, İbn Hacer276 gibi 

zatlardan nakilde bulunmaktadır. 

 5. Hadis usûlü kısımlarını şerh ederken bunların faydalarını belli eder.277 

 6. Şerhinde kelimelerin zabtını vermektedir.278 

 7. Beytlerin vezninin bozulmaması için, kafiye aynı devam etmesi için, nasıl bir 

harekeleme gerekiyorsa kelimenin sonunu o şekilde harekelemektedir.279 

                                                           
267 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 85. 
268 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/214. 
269 Ali b. Ahmed b. Mukrim b. el’Adevî (1189/1775) es-Sâ’îdî, Hâşiyetun ’alâ şerhi Zekeriyyâ el-Ensârî ’alâ 

elfiyyeti’l-hadîs, 1. 
270 Mahir Yasin Fahlu’l-heytî, Eseru ihtilâfi’l-esânîdi ve’l-mutûn fî ihtilâfi’l-fukehâi (Beyrut/Lübnan: Dâru’l-

kütübi’l-’ilmiyye, 2009), 519. 
271 es-Suyûtî, Nazmu’l-’akyân, 113; es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra, 2/125; İbn Tûlûn - İbnu’l-

Muberrid, Mut’atu’l-ezhân mine’t-temettu’i bi’l-’ikran, 1/363; ez-Ziriklî, el-A’lâm, 3/46. 
272 el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; Kehhâle, Mu’cemu’l-müellifîn, 4/182; el-Kettânî, Fehresu’l-fehâris ve’l-

esbât, 1/458. 
273 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/96,97, 172, 177, 205. 
274 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/86, 90, 93,94, 261; 2/177, 200, 204, 244, 262. 
275 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/94,95, 217. 
276 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/192, 1/159, 1/137, 1/105, 1/182, 1/87, 2/194. 
277 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/108, 218, 294. 
278 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/88, 117. 
279 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/100, 247, 401, 343; 2/225, 265. 



55 
 

 8. Irâkî ve İbnu’s-Salâh’ın değinmediği şeylere değinmektedir. Örneğin; Irâkî, İbnu’s-

Salâh’ın eserine bakarak müsned ve sünen hadisle ihticac edildiğini mutlak bir şekilde, yani 

beyit içinde herhangi bir izahatta bulunmadan belirtmiştir. el-Ensârî ise müsned ve sünenle 

ihticac edilebilmesi için gerekli olan şartları şerhinde ayrıntılarıyla zikretmiştir.280 

 9. Beyitte tanımı verilmeyen bazı mustalahların tanımını el-Ensârî vermiştir.281 

 10. İbnu’s-Salâh’ın, eserinde zikretmediği bazı şeyleri, Irâkî ziyade yaparak 

zikretmiştir. el-Ensârî de bu hususlara dikkat çekmiştir.282 

 11. el-Ensârî, şerhinde farklı nüshalara işaret etmektedir.283 

 12. Kitabın konusuyla ilgisi olmayan kavramların tanımını vermektedir.284 

 13. Metni şerh ederken, bazen kendi eserlerine atıfta bulunmaktadır.285 

 3. el-İ‘lam bi-Ehâdîsi’l-Ahkâm 

 el-Ensârî, ahkâm hadislerini fıkıh konularına göre derleyerek bu kitabını meydana 

getirmiştir. Bu eserde topamda 613 adet hadis bulunmaktadır. el-Ensârî bu eserinde, hadislerin 

senedinde bulunan zatları hazfetmiş; sadece hadisi rivâyet eden son râvîyi zikretmiştir. Bununla 

birlikte hadisleri tahric etmiş ve hadis hakkında hüküm vermiştir.286 el-Ensârî, bu hadis eserinin 

isminin, el-İ‘lam bi-ehâdîsi’l-ahkâm olduğunu belirtmiştir.287 el-Ensârî, el-i‘lam eserini 

yazarken, hadislerini Buhârî (öl. 256/870) ve Müslim (öl. 261/875)’in Sahîhayn’ından, Ebî 

Dâvud (öl. 275/889), Tirmizî (öl. 279/893) ve Nesâî (öl. 303/916)’nin Sünen’lerinden 

özetleyerek meydana getirdiğini ifade etmektedir. Yine bu hadislerin derecelerinin sahih, 

sahihe yakın hasen veya başka hadislerle takviye edilmiş sahih ve hasene bağlı hadislerden 

oluştuğunu ifade etmektedir.288  el-Ğezzî (öl. 1061/1651), el-Kettânî (öl. 1382/1962) ve el-

Bağdâdî (öl. 1399/1979) bu eserin el-Ensârî’ye ait olduğunu belirtmişlerdir.289 

 

 

                                                           
280 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/160-162. 
281 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/344; 2/78. 
282 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/104; 2/12, 311. 
283 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/178; 2/74. 
284 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/86-90. 
285 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/88; 2/182. 
286 Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (926/1520) el-Ensârî, Fethu’l-’allâm bi şerhi’l-i’lâm bi 

ehâdîsi’l-ahkâm, thk. Ali Muhammed-Adil Ahmed Muavvıd-Abdulmevcud (Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kütübi’l-

’ilmiyye, 2000), muhakkikin mukaddimesi, 22,50. 
287 el-Ensârî, Fethu’l-’allâm bi şerhi’l-i’lâm, 40. 
288 el-Ensârî, Fethu’l-’allâm bi şerhi’l-i’lâm, 44,45. 
289 el-Bağdâdî, Îdâhu’l-meknûn fî’z-zeyl, 3/101; el-Kettânî, Fehresu’l-fehâris ve’l-esbât, 1/458; İbn Tûlûn - İbnu’l-

Muberrid, Mut’atu’l-ezhân mine’t-temettu’i bi’l-’ikran, 1/363; Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/214; el-Ğezzî, el-

Kevâkibu’s-sâira, 1/203. 



56 
 

 4. Fethu’l-‘Allâm bi-Şerhi’l-İ‘lâm bi-Ehâdîsi’l-Ahkâm290 

 el-Ensârî, kendisinin yazdığı el-İ‘lam bi-ehâdisî’l-ahkâm isimli eserini şerh etmek için 

bu eseri telif etmiştir.291 Kaynaklarda gördüğümüz kadarıyla bu eserin nüshalarının mevcut 

olduğu bazı yerler, Dımaşk Zahiriyye kütüphanesi, dâru’l-kütübi’l-Mısriyye, Tunus dâru’l-

kütübi’l-vataniyye ve İngiltere’dir.292 el-Ensârî bu eserin telifini H. 910 senesinde bitirmiştir.293 

 el-Ensârî, bu şerh eseriyle ilgili olarak izahatta bulunmuştur. Şöyle ki; e’l-İ‘lâm bi-

ehâdîsi’l-ahkâm isminde özet bir eser yazdığını, eserdeki zor yerleri açıklamak ve amaçlarının 

daha iyi anlaşılması için bu şerhi yazdığını belirtmektedir. Mümkün mertebe tekrarlardan 

kaçındığını, bu şerhine Fethu’l-‘allâm bi-şerhi’l-i‘lâm bi-ehâdîsi’l-ahkâm ismini verdiğini 

belirtmektedir.294 

 el-Ensârî’nin, bu eserindeki menheci kısaca şöyledir: 

 1. Hadislerin konusuyla ilgisi olmayan kavramların tanımını vermektedir.295 

 2. Hadislerin konusuyla ilgisi olan kelimelerin de manasını vermektedir.296 

 3. Kitapların ve bâbların sözlük ve terim manalarını belirtmektedir.297 

 4. Hadiste geçen râvîlerle ilgili malumat vermektedir. 

 5. Hadisin söylenmesine sebep olan sebeb-i vürudu zikretmektedir. 

 6. Hadisteki tashîfi belli etmektedir. 

 7. Farklı rivâyetleri zikretmektedir. 

 8. Âlimlerin görüşlerini nakletmektedir. 

 9. Hadisi şerh ederken, fıkıh ile ilgili hükümlerde bulunmaktadır. 

 10. Hadisi şerh ederken kelimelerin zabtını vermektedir. 

 11. Hadisin şerhini yaptıktan sonra genel anlamda faideler zikretmektedir.298 

 12. Şerhinde, kendisinin yazdığı diğer eserlerine yönlendirme yapmaktadır. 

 13. Hadisi tahric edip, âlimlerin hadisle ilgili verdikleri hükmü belirtmektedir. 

 14. Şerhini yaparken âyetlerden, hadislerden ve şiirden de yararlanmaktadır.299 

                                                           
290 Abdulhak b. Abdurrahman b. Abdullah binu’l-Hüseyin b. Saîd İbrahimu’l-Ezdî el-Endelûsî el-Eşbilî (581/1185) 

İbnu’l-Harrât, el-Ehkâmu’l-vustâ min hadîsi’n-Nebî sallallahu aleyhi ve sellem, thk. Subhî-Hamdî es-Sâmirâî-es-

Selefî (Riyâd/el-Memleketü’l-Arabiyyetü’s-Su’ûdiyye: Mektebetü’r-rüşd li’n-neşri ve’t-tevzî’, 1995), 1/51; ez-

Ziriklî, el-A’lâm, 3/46; es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra, 2/125. 
291 el-Kettânî, Fehresu’l-fehâris ve’l-esbât, 1/458. 
292 es-Sehâvî, ed-Davu’l-lâmi’, 23. 
293 Hasan Cabir, Zekeriyyâ el-Ensârî ve eseruhu, 51. 
294 el-Ensârî, Fethu’l-’allâm bi şerhi’l-i’lâm, 40. 
295 el-Ensârî, Fethu’l-’allâm bi şerhi’l-i’lâm, 41-44. 
296 el-Ensârî, Fethu’l-’allâm bi şerhi’l-i’lâm, 98. 
297 el-Ensârî, Fethu’l-’allâm bi şerhi’l-i’lâm, 46-137, 319, 499, 509, 536, 641, 662, 678. 
298 el-Ensârî, Fethu’l-’allâm bi şerhi’l-i’lâm, 48-153, 302,303, 353, 477, 511. 
299 el-Ensârî, Fethu’l-’allâm bi şerhi’l-i’lâm, 97-137; 319, 384, 476, 641, 647, 666. 



57 
 

 15. Hadiste geçen mübhemi beyan etmektedir. 

 16. Fıkıh mezheplerinin görüşlerini belli etmektedir. 

 17. Bâtıl olan akaid mezhepleri açıklamaktadır. 

 18. Metinde ziyadeyi beyan etmektedir.300 

 19. Hadiste geçen garib lafızları şerh etmektedir. 

 20. Şerhinde soru cevap yöntemi kullanmaktadır. 

 21. Hadiste geçen yerler hakkında bilgi vermektedir. 

 22. İki rivâyetin arasında ihtilaf olduğunda aralarında cem‘ yapmaktadır.301 

 23. Kelimelerin sarfını ve nahvini vermektedir.302 

 5. Şerhu’l-Erba‘în en-Neveviyye303 

 Bu şerh eseri el-Ensârî’nin, Nevevî’nin el-Erba‘în ismindeki hadis eserini şerh 

etmesiyle ilgilidir. el-Ensârî’nin, birçok âlimin kırk hadisi bir araya getirerek eser telif ettiğini; 

kendisi bildirdiği kadarıyla, bu zatlardan ilkinin, Abdullah b. Mübarek (öl. 181/798) olduğunu 

belirtmektedir. Daha sonra sırasıyla Muhammed b. Eslem et-Tûsî (öl. 242/857), Hasan b. Sefîn 

en-Nesevî (öl.-) vb. zatlar bu tarz eserleri yazdıklarını belirtmektedir. el-Erba‘în ile ilgili 

eserlerin yazılmasının dayanağının, Hz. Peygamber olduğunu ifade etmiştir.304 Nitekim Hz.  

Peygamber’den bu hususta birçok hadis rivâyet edilmiştir. Biz bir tanesini burada zikretmekle 

iktifa edeceğiz. Şöyle ki;   ُتِي أرَْبَعِينَ حَدِيثاً مِنْ أمَْرِ دِينهَِا يبُْعَثُ يَوْمَ الْقِياَمَةِ فقَِيهًا عَالِمًامَنْ حَفِظَ عَلىَ أم  

“Ümmetimden kim dininin emirleriyle ilgili kırk hadis ezberlerse, kıyamet günü, fakih ve âlim 

olarak haşrolunacaktır.”305 

 el-Ensârî’nin, el-Erba‘îni şerh etmesiyle ilgili olarak Ezher’de iki adet mahtûta nüsha 

olduğu belirtilmiştir.306 Şerhu Zekeriyyâ’l-Ensârî ‘ala’l-Erba‘îni’n-Neveviyye eserine 

baktığımızda bu eser toplamda kırk varaktan ve 42 hadisten oluşmaktadır. Bu hadisler dinin 

birçok yönüyle ilgilidir. el-Ensârî’nin, bu eserdeki metodu maddeler halinde kısaca şöyledir: 

 1. el-Ensârî, şerhinin mukaddimesinde daha geniş fayda vermesi ve ezberlenmesinin 

daha rahat olması için hadislerin senetlerini hazfettiğini belirtmektedir. 

 2. Hadisleri şerh ederken âlimlerden nakilde bulunmaktadır. 

 3. Hadisleri şerh ederken, farklı rivâyetleri zikretmektedir. 

                                                           
300 el-Ensârî, Fethu’l-’allâm bi şerhi’l-i’lâm, 221-301, 350, 386, 650. 
301 el-Ensârî, Fethu’l-’allâm bi şerhi’l-i’lâm, 320, 359, 379, 388, 492, 629. 
302 el-Ensârî, Fethu’l-’allâm bi şerhi’l-i’lâm, 510, 605, 608. 
303 Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (926/1520) el-Ensârî, Şerhu’l-erba‘în en-Neveviyye, 1-2; 

Kâdirî, Delûle, el-Fikru’l-luğavî, 42; el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/27, muhakkikin mukaddimesi. 
304 el-Ensârî, Şerhu’l-erba‘în en-Neveviyye, 1. 
305 Ebû Bekr Ahmed b. Mervân el-Mâlikî (333/945) ed-Dîneverî, el-Mucâlesetu ve cevâhiri’l-’ilim, thk. Ebû 

’Ubeyde İbn Hasan Âl Selmân (Bahreyn: Cem’iyyetu’t-terbiyyetü’l-İslâmiyye, 1998), 7/164, 3070. 
306 el-Ensârî, Hâşiyetu şeyhi’l-İslam, 1/85, muhakkikin mukaddimesi. 



58 
 

 4. Kelimelerin sözlük ve terim anlamlarını vermektedir. 

 5. Maddeler halinde, hadislerde geçen bazı lafızlarla ilgili bilgi vermektedir. 

 6. Şerhinde şiirlerden yararlanmaktadır. 

 7. Şerhinde âyetlerden de yararlanmaktadır. 

 8. Hadisten faideler çıkarmaktadır. 

 9. Şerhinde soru cevap metoduna yer vermektedir. 

 10. Hadisi tahric etmektedir.307 

 11. Hadisler hakkında verilen hükmü âlimlerden nakletmektedir. 

 12. kendisi, istişhat için getirdiği hadisler hakkında hüküm vermektedir. 

 13. Mezheplerin görüşlerinden yararlanmaktadır. 

 14. Şerhinde sözcüklerin zabtını vermektedir. 

 15. Hadisleri şerh ederken, hadislerden fıkhî hükümler istinbat eder.308 

 6. Tuhfetu’r-Râğibîn fî Beyâni Emri’t-Tevâ‘în 

 Mahtûtasına ulaştığımız bu eserin aslı, İbn Hacer el-‘Askalânî (öl. 852/1448) tarafından 

yazılan Bezlu’l-mâ‘ûn fî fadli’t-tâ‘ûn’dur. İbn Hacer, tâûn hastalığıyla ilgili vârid olan hadisleri 

bir arada toplayıp bu hadisleri şerh ederek eserini meydana getirmiştir. Akabinden el-Ensârî, 

bu eseri 14 fasılda ihtisar etmiştir. el-Ensârî, mukaddimesinde bu eserin birçok ilim talebesine 

zor geldiğini, eserde tekrarlanan yerleri ve faydasının az olduğunu düşündüğü yerleri 

zikretmediğini, 14 fasıl halinde bu eseri ihtisar ederek meydana getirdiğini belirtmiştir. Bu 

muhtasarına Tuhfetu’r-râğibîn fî beyâni emri’t-tevâ‘în ismini verdiğini belirtmektedir.309 

 İbn Hâcer’in Bezlu’l-mâ‘ûn fî fadli’t-tâ‘ûn eserine, el-Ensârî’nin dışında başka âlimler 

de muhtasar eserler yazmıştır. Örneğin; Münâvî ve Suyûtî bu esere muhtasar yazanlardandır.310 

 el-Ensârî’nin, İbn Hâcer’in Bezlu’l-mâ‘ûn fî fadli’t-tâ‘ûn eserinden oluşturduğu 

muhtasarına bakıldığında, 14 faslın başlıklarını kendisinin seçtiği kelimelerle, bu başlıkları 

kurduğunu, dolayısıyla başlıklarda az veya çok tasarrufta bulunmuştur. el-Ensârî, İbn Hâcer’in 

şerhindeki bazı hadisleri, muhtasarında zikretmemiş, İbn Hacer’in eserinden bazı yerleri 

tamamen muhtasarına almamıştır. Başlıkların altında bulunan hadisleri kendine has bir şekilde 

muhtasarında şerh etmiştir. Bu tarz tasarruflarda bulunarak muhtasarını meydana getirmiştir. 

el-Ensârî’nin muhtasarıyla ilgili değindiğimiz malumatı, İbn Hâcer’in Bezlu’l-mâ‘ûn eseriyle 

                                                           
307 el-Ensârî, Şerhu’l-erba‘în en-Neveviyye, 2-39. 
308 el-Ensârî, Şerhu’l-erba‘în en-Neveviyye, 18-39. 
309 Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (926/1520) el-Ensârî, Tuhfetu’r-râğibîn fî beyâni emri’t-

tevâ‘în, Mektebetu’l-belediyye bi’l-İskenderiyye, 1. 
310 Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 1/237. 



59 
 

de karşılaştırarak ortaya koyduk. el-Ensârî’nin, muhtasarında hadisleri şerh etmeyle ilgili 

üslubu şu şekildedir. 

 1. Muhtasarın geneline bakıldığında, hadisi rivâyet eden râvînin dışında kalan senetteki 

diğer kişileri zikredilmediği görülmektedir. 

 2. Muhtasardaki fasıllar/başlıklar ile bu fasılların altında zikredilen hadislerin 

birbirleriyle mutabık olduğu görülmektedir. 

 3. Muhtasarın fasılları/başlıkları bazen maddeler halinde izah edilmektedir. 

 4. el-Ensârî muhtasarında, âlimlerin zayıf görüşlerini nakleder. Daha sonra bu görüşleri 

kendisi reddetmektedir. 

 5. Muhtasarın son 3 varakında, İslâm aleminde gerçekleşen tâûn hastalığının tarihlerine 

yer verilmektedir.311 

 6. Mübhem râvîleri belli etmektedir. 

 7. Hadis râvîsi hakkında kısa bilgi vermektedir. 

 8. Hadisin farklı turuklarını zikretmektedir. 

 9. Muhtasarında âlimlerin görüşlerini naklederek, hadisleri tahric eder. 

 10. Muhtasarında kendisi de hadisleri tahric etmektedir. 

 11. Farklı tariklerde gelen hadislerden yararlanmaktadır. 

 12. Muhtasarında âlimlerin görüşlerinden istifade etmektedir.312 

 13. Hadis metnindeki ziyâdeyi belli etmektedir. 

 14. muhtasarında bazen başlığı/faslı soru yapmakta, altındaki malumatı da bu soruya 

cevap yapmaktadır. Örneğin 8. ve 10. fasıl bu şekildedir.313 

 15. Bazen الحديث tabirini kullanıp, hadisi orada kesip devamını zikretmemektedir.314 

 16. Hadiste geçen kelimelerin anlamını vermektedir.315 

 17. el-Ensârî bazen âlimlerin görüşlerini tenkit etmektedir.316 

 7. el-Edeb fî Teblîği’l-Ereb 

 el-Ensârî’nin bu eseri, Ahmed b. Hüseyn b. Ali el-Beyhâkî (öl. 458/1066)’nin Kitabu’l-

Âdâb adlı eserine yaptığı bir ihtisardır. Konusunun birr, güzel ahlâk ve âdâb olduğu ifade 

edilmektedir. Eserde ihtisar ve maksada ulaşmayı hızlandırmak için, senetlerin zikredilmediği 

                                                           
311 el-Ensârî, Tuhfetu’r-râğibîn, 14-19. 
312 el-Ensârî, Tuhfetu’r-râğibîn, 1-9. 
313 el-Ensârî, Tuhfetu’r-râğibîn, 8-11. 
314 el-Ensârî, Tuhfetu’r-râğibîn, 7. 
315 el-Ensârî, Tuhfetu’r-râğibîn, 1. 
316 el-Ensârî, Tuhfetu’r-râğibîn, 15. 



60 
 

belirtilmiştir. Muhtasarda tekrardan kaçındığını belirtilmiştir. Zor yerlerin izah edildiği, bu 

esere el-Edeb fî telîği’l-erb isminin verildiği belirtilmiştir.317  

 Bu eser, Hz. Peygamber’in hadislerini, sahabe ve tâbiînin âsârını ihtivâ etmektedir. Bu 

eserde bâbların altında, konuyla bağlantılı bazı hadisler zikredilmiş, bâblar ile ilgili bazı 

bilgilere yer verilmiştir. el-Ensârî, Beyhâkî (öl. 458/1066)’nin tertibini tatbik etmiş, bazen 

başlıklarda tasarruflarda bulunmuştur. Bazı garib lafızları şerh etmiştir. Hadisleri şerh ederken, 

hadisin metninin tümünü tek seferde getirmekte, hadisin şerhini ise bazen hadisin ortasında 

bazen de hadisin sonunda yapmaktadır.318 Bu esere Muhtasaru’l-âdâb li’l-Beyhâkî ismi de 

verilmiştir.319 

 el-Edeb fî telîği’l-erb muhtasarında toplamda 969 hadis bulunmaktadır. el-Ensârî, 

muhtasarında şu yolu takip etmiştir. 

 1. Âlimlerden nakilde bulunmuştur.320 

 2. Eserin geneline bakıldığında, Hz. Peygamber’den hadisi rivâyet eden sahabenin 

ismini zikrettiği, onun dışında kalan tüm senedi hazfettiği görülmektedir. 

 3. Bazen hadis metnini zikretmeden önce, hadis hakkında hüküm vermiştir.321 Bazen de 

hadisin metnini zikrettikten sonra hadisin hükmünü belirtmiştir.322 

 4. Muhtasarında bâblar ile ilgili kısa açıklamalarda bulunmaktadır.323 

 5. Hadislerin metniyle ilgili kısa izahatta vermektedir.324 

 6. Hadisin farklı turuklarını belirtmektedir.325 

 7. Hadisi şerh ederken kelimelerin sarfını belirtmektedir.326 

 8. İki hadis arasında zıt anlam varsa bunların arasını cem‘ etmektedir.327 

 9. Kelimelerin zabtını vermektedir.328 

 10. Mezheplerin fıkhî görüşlerini zikretmektedir.329 

                                                           
317 Ebû’t-Tayyib Nayif b. Salâh b. Ali el-Mensûrî, es-Silsiletu’n-nekî fî terâcimi şuyûhi’l-Beyhekî (Suudi 

Arabistan: Dâru’l-asimeti li’n-neşri ve’t-tevzî’, 2011), 112; Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed 

(926/1520) el-Ensârî, el-Edeb fî teblîği’l-erb-Muhtasar kitâbu’l-âdâb li’l-Beyhekî, thk. Ali Hasan el-Bevvâb 

(İrbid: Dâru’l-furkân, 1992), 8, 17. 
318 el-Ensârî, el-Edeb fî teblîği’l-erb, muhakkikin mukaddimesi 7,8. 
319 İbn Tûlûn - İbnu’l-Muberrid, Mut’atu’l-ezhân mine’t-temettu’i bi’l-’ikran, 1/363; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-

sâira, 1/203. 
320 el-Ensârî, el-Edeb fî teblîği’l-erb, 32, 51, 59, 115, 210, 215. 
321 el-Ensârî, el-Edeb fî teblîği’l-erb, 20, 55, 105, 193, 235. 
322 el-Ensârî, el-Edeb fî teblîği’l-erb, 23, 178. 
323 el-Ensârî, el-Edeb fî teblîği’l-erb, 21, 39. 
324 el-Ensârî, el-Edeb fî teblîği’l-erb, 22, 33, 37, 68, 101, 207. 
325 el-Ensârî, el-Edeb fî teblîği’l-erb, 23, 31. 
326 el-Ensârî, el-Edeb fî teblîği’l-erb, 31. 
327 el-Ensârî, el-Edeb fî teblîği’l-erb, 80, 126. 
328 el-Ensârî, el-Edeb fî teblîği’l-erb, 118, 131, 161, 212. 
329 el-Ensârî, el-Edeb fî teblîği’l-erb, 122, 125. 



61 
 

 11. Kendi görüşlerine yer vermektedir.330 

 8. Şerhu Muhtasari’l-Âdâb li’l-Beyhâkî 

 Bu eser, el-Ensârî’nin kendi eseri olan el-Edeb fî teblîği'l-erb’e, diğer ismiyle 

Muhtasaru’l-âdâb li’l-Beyhâkî eserine yapmış olduğu şerh eseridir.331 Bu eserin matbû, 

mahtûta veya mefkûd olmasıyla ilgili herhangi bir bilgiye rastlamadık. 

 9. Şerhu Sahihi Müslim 

 Bu eser el-Ensârî’nin, Müslim’in Sahîh eserini şerh etmesiyle ilgilidir.332 Kâtip Çelebi 

(öl. 1067/1657), İsmail b. Muhammed el-Bağdâdî (öl. 1399/1979), Amr b. Rida el-Kehhâle (öl. 

1408/1987) gibi zatlar, bu eseri el-Ensârî’nin kitapları arasında zikretmişler. Keşfu’z-zunûn’da 

bu eserin müsveddesinin çoğunun, öğrencisi olan eş-Şa‘rânî’nin kendi eliyle yazdığı 

belirtilmiştir.333 Yaptığımız ilmî araştırmalarada bu eserin matbû mu, mahtûta mı olduğu veya 

şimdi tam olarak nerede olduğunu tespit edemedik. Bu itibarla eserin mefkud olduğu kuvvetle 

muhtemeldir. 

 1.2.6.3. Fıkıh ve Fıkıh Usûlü İle İlgili Eserleri 

 Fıkıh, İslâm’ın ferdî ve içtimaî hayata dair amelî hükümlerini inceleyen bir ilim 

dalıdır.334 Usûlü’l-fıkıh ise, icmâlî delilleri ve fıkıh istinbatına ulaştıran kaideleri bilmek 

şeklinde tanımlanmıştır.335 Tanımlarından da anlaşılacağı üzere el-Ensârî’nin fıkıh ve usûlü’l-

fıkıhtan uzak olması düşünülemez. Çünkü dini konuların uygulanması noktasında insanları 

devamlı aydınlatmış ve onlara rehberlik etmiştir. Dolayısıyla bu alanlarda birçok eser yazmıştır. 

Hatta tüm ilimler içerisinde eser sayısı bakımından en çok eseri bu alanlarda yazdığını ifade 

edebiliriz. Bu durum onu, Şâfiî mezhebinde hatırı sayılır bir konuma yükseltmiştir. el-

Ensârî’nin fıkıh ve usûlü’l-fıkıh ile ilgili şu kitapları yazmıştır. 

 1. Esnâl-Metâlib fî Şerhi Ravdi’t-Tâlib336 

 Bu eser el-Ensârî’nin, İsmail b. Ebî Bekr Abdullah el-Mukrî (öl. 837/1434)’ye ait er-

Ravd isimli eserine yazdığı şerh eseridir. Bu kitap H. 1313 senesinde Mısır’da Meymeniye 

                                                           
330 el-Ensârî, el-Edeb fî teblîği’l-erb, 123, 147, 246. 
331 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203. 
332 Madak Emin ’Atiyyetu’d-dûrî, Rivâyet Sahîhi Müslim min tarîki İbn Mâhân mukareneten birivâyeti İbn Süfyân, 

2010, 88; İbn Hacer, en-Nuket ’alâ kitâbi İbn Salâh, muhakkikin mukaddimesi, 1/42. 
333 Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 1/555; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; Kehhâle, Mu’cemu’l-müellifîn, 

4/182. 
334 Hayreddin Karaman, “Fıkıh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul, 1996), 13/1. 
335 Asım Cüneyd-İbrahim Kâfî Köksal-Dönmez, “Usûlü’l-fıkıh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul, 2012), 42/201. 
336 Şihâbuddîn şeyhu’l-İslam Ebû’l-Abbâs Ahmed B. Muhammed B. Ali es-Sa’dî El-Ensârî (974/1566) İbn Hacer 

El-Heytemî, El-İ’lâm bi Kevâti’i’l-İslâm min Kavlin ev Fi’lin ev Niyetin ev Ta’lîkin Mukeffirin, thk. Muhammed 

Avâdu’l-’Avâd (Suriye: Dâru’t-Takva, 2008), 169; ez-Ziriklî, el-A’lâm, 3/46; Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 1/919; 

es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra, 2/126; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 175; Serkîs, Mu’cemu’l-

matbu’ati’l-Arabiyye, 1/248; İbn Tûlûn - İbnu’l-Muberrid, Mut’atu’l-ezhân mine’t-temettu’i bi’l-’ikran, 1/363. 



62 
 

matbaasında ve daha sonra el-Mektebetu’l-İslâmîyye’de basılmıştır. Dipnotunda Ahmed er-

Remlî’nin haşiyesi vardır. es-Sehâvî’nin övdüğü bu şerh eserinin aslı şöyledir: İbnu’l-Mukrî 

(öl. 837/1434) er-Ravd adlı eserini, Nevevî’nin Ravdatu’t-talibîn ve ‘umdetu’l-muttakîn isimli 

kitabının ihtisarından meydana getirmiştir. Nevevî ise Abulkerim er-Rafi‘î (öl. 623/1226)’nin 

Fethu’l-aziz fî şerhi’l-veciz isimli kitabını ihtisar ederek kendi eserini meydana getirmiştir. 

Abdulkerim er-Rafi‘î denilen zat da Ebî Hamid Gazalî (öl. 505/1112)’nin el-Vecîz isimli 

kitabını şerh ederek kendi eserini meydana getirmiştir. Sonuç olarak el-Ensârî’nin bu şerh 

eserinin aslının, Gazalî’ye kadar gittiği görülmektedir. Bu eser uzun yıllar boyunca Ezher vb. 

ilim merkezlerinde ders olarak okutulmuştur. el-Ensârî’nin bu şerhine âlimler değer vermiş 

üzerinde haşiyeler ve başka çalışmalar yapmışlardır.337 

 2. Behcetu’l-Hâvî338 

 Eserin metni olan el-Hâvî’s-sağîr Necmuddîn Abdulgaffar b. Abdulkerim el-Kazvînî 

(öl. 665/1267)’ye aittir. Bu eser fıkıh konusuyla ilgilidir. el-Ensârî tarafından şerh edilerek 

Şerhu’l-hâvî’s-sağîr eseri meydana getirilmiştir.339 

 3. Tahrîr Tenkîhi’l-Lubâb340 

 Eserin metni olan Lubâbu’l-fıkıh Ebu’l-Hasan Ahmed b. Muhammed el-Muhâmilî (öl. 

415/1024)’ye aittir. Ebû Zür‘a Ahmed b. Abdurrahim el-‘Irâkî (öl. 806/1404) bu eseri ihtisar 

edip Tenkihi’l-lubâb’ı meydana getirmiştir. el-Ensârî de kısaltmanın kısaltmasını yaparak 

Tahrîr tenkihi’l-lubâb’ı meydana getirmiştir. Muhammed Abdürraûf el-Münâvî (öl. 

1031/1622) eseri İhsânü’t-takrîr bi-şerhi’t-tahrîr adıyla şerh etmiştir. Şerefeddin Yahyâ b. 

Mûsâ el-Amrîtî (öl. 989/1493), Tahrîr tenkihi’l-lubâb’ı, et-Teysîr adıyla manzûm hale 

getirmiştir. Konusu fıkıh olan bu eser, 1958 senesinde Kahire’de basılmıştır.341 

 4. Tuhfetu’t-Tullâb bi-Şerhi Tahrîri Tenkîhi’l-Lubâb342 

 Bu eser fıkıh ile ilgilidir. el-Ensârî Tahrîr tenkihi’l-lubâb denilen kendi muhtasar eserini 

şerh ederek bu kitabı meydana getirmiştir. H. 1292 yılında Bûlak matbaası tarafından 

                                                           
337 eş-Şevkânî, el-Bedru’t-tâli’, 1/252; Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/214; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203; el-

Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/22-23; 28, muhakkikin mukaddimesi; el-Ensârî, Hâşiyetu şeyhi’l-İslam, 1/78, 

muhakkikin mukaddimesi. 
338 el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; el-Ensârî, Sebet şeyhi’l-İslami’l-kâdî, muhakkikin mukaddimesi, 14; 

Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 1/626. 
339 el-Ensârî, Sebet şeyhu’l-İslam, 14, muhakkikin mukaddimesi. 
340 ez-Ziriklî, el-A’lâm, 3/46; Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 2/1541; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; es-

Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra, 2/126; Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/485; el-’Ayderûs, en-

Nûru’s-sâfir, 175. 
341 Muhammed Abdulvehhab Ali Cumua, el-Medhal ilâ dirâseti’l-mezâhibi’l-fıkhiyye (Kahire: Dâru’s-selâm, 

2001), 53; Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/213; el-Ensârî, Sebet şeyhi’l-İslami’l-kâdî, muhakkikin mukaddimesi, 15; 

el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203; el-Ensârî, Hâşiyetu şeyhi’l-İslam, 1/78, muhakkikin mukaddimesi. 
342 el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/243-374; Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/485; el-Ğezzî, el-

Kevâkibu’s-sâira, 1/203. 



63 
 

basılmıştır.343 Tuhfetu’t-tullâb bi-şerhi Tahrîri tenkîhi’l-lubâb eseri âlimlerce değer görmüş, 

ders olarak okutulmuş, esere haşiyeler yazılmıştır. Bu eser üzerine haşiye yazan birkaç müellif 

şöyledir: Yahya b. Şeref b. Abdilvahhab eş-Şafi’î eş-Şâmî (öl. 972/1567)344 Abdullah b. Hicâzî 

eş-Şerkâvî (öl. 1227/1812), Şemsuddîn Muhammed b. Ahmed eş-Şevberî (öl. 1069/1659), el-

Kalyûbî (öl. 1069/1659), Şihâbeddin er-Remlî, Abdülber b. Abdullah el-Echûrî, Hasan el-

Medâbiğî (öl. 1170/1756), el-Echûrî (öl. 1066/1656), el-‘Azîzî diye meşhûr olan Ali b. 

Muhammed b. İbrahim el-Bûlâkî el-Mısrî (öl. 1070/1660).345 Bu eserin değişik adetteki 

nüshaları, Dımaşk’ın Zahiriyye kütüphanesinde, Dâru’l-Kütübi’l-Mısriyye’de, Ezher 

kütüphanesi’nde, Bağdat’ın Evkâf ve Kadiriyye kütüphanelerinde, Suudi Arabistan’ın Melik 

Faysal kütüphanesinde ve Paris’in Milli kütüphanesinde mevcuttur.346 

 5. Haşiye ‘alâ Şerhi’l-Mahalli ‘Alâ Cem‘i‘l-Cevâmi‘ 

 Bu kitap el-Ensârî’nin, Celâluddîn el-Mahallî (öl. 894/1489)’nin Cem‘i’l-cevâmi‘ 

eserine yazdığı bir şerhtir.347 

 6. Haşiyetun ‘ala’t-Telvîh348 

 Bu kitap, usûli’l-fıkıh ile ilgilidir. Abdullah b. Mesud el-Mahbûbî, el-Buhârî, el-Hanefî 

(öl. 747/1346) tarafından Tenkîhu’l-usûl eseri yazılmıştır. Bilahere Sa‘duddîn Mesud b. Ömer 

et-Teftâzânî (öl. 793/1391) tarafından Tenkîhu’l-usûl metnine, et-Telvîh fî keşfi hakâiku’t-

Tenkîh isminde bir şerh yazılmıştır. el-Ensârî de et-Teftâzânî’nin bu şerhine, Haşiyetun ‘ala’t-

telvîh isminde bir haşiye eseri yazmıştır. Bu haşiye H. 1292’de Hindistan’da basılmıştır. Ayrıca 

bu haşiyenin Ezher kütüphanesinde bir el yazma nüshası da mevcuttur.349 Bu eser, yukarıdaki 

isimle birlikte, parantez içerisinde usûl kelimesi de yazılarak kaynaklarda, Haşiyetun ‘ala’t-

telvîh (Usûl) 350 şeklinde de geçmektedir. 

 

 

 

                                                           
343  el-Ensârî, Sebet şeyhi’l-İslami’l-kâdî, muhakkikin mukaddimesi, 15. 
344 el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 2/530. 
345 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/214; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/759; el-Ensârî, el-Hudûdu’l-enîka, 

muhakkikin mukaddimesi 26. 
346  el-Ensârî, Sebet şeyhi’l-İslami’l-kâdî, muhakkikin mukaddimesi, 15-16. 
347 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/214; İbn Tûlûn - İbnu’l-Muberrid, Mut’atu’l-ezhân mine’t-temettu’i bi’l-’ikran, 

1/363; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203. 
348 Kehhâle, Mu’cemu’l-müellifîn, 7/50. 
349 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/214; el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/26, muhakkikin mukaddimesi; el-Ensârî, 

Hâşiyetu şeyhi’l-İslam, 1/82, muhakkikin mukaddimesi; el-Ensârî, el-Hudûdu’l-enîka, 28, muhakkikin 

mukaddimesi. 
350 Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/485. 



64 
 

 7. Fethu’r-Rahman ‘alâ Metni Luktati’l-‘İclân351 

 el-Ensârî, Muhammed b. Abdullah ez-Zerkeşî (öl. 794/1392)’ye ait Luktati’l-‘iclân ve 

belleti’z-zam’an metnini şerh ederek bu eseri meydana getirmiştir.352 Bu eser kelâm, fıkıh, usûl, 

mantık ve felsefeye dair bilgileri ihtivâ etmektedir.353 H. 1328 senesinde bu eser Mısır’da 

basılmıştır. Yine H. 1329 senesinde Ezher matbaasında ve H. 1355 senesinde Mustafa el-Halebî 

matbaasında bu eser basılmıştır.354 Zikrettiğimiz eser, Fethu’r-rahman bi-şerhi luktati’l-‘iclân 

ismiyle de bilinmektedir.355 

 8. Şerhu’l-Kifâye li İbnu’l-Hâim356 

 Bu eser faraiz ile ilgilidir.357 

 9. Şerhu Muhtasari’l-Muzenî358 

 Bu eserin metni olan el-Muhtasar, Şâfiî (öl. 204/820)’nin asrında yaşamış olan Ebî 

İbrahim İsmail b. Yahya el-Muzenî (öl. 264/878)’ye aittir.359 

 10. Şerhu Minhaci’l-Vusûl ilâ ‘İlmi’l-Usûl360 

 Bu eserin aslı, müfessir Nasıruddîn Abdullah b. Ömer el-Beydâvî (öl. 685/1286)’nin 

eseri olan, Minhaci’l-vusul ilâ ‘ilmi’l-usûl isimli eserine dayanmaktadır. el-Ensârî, bu eseri şerh 

etmiştir. el-Beydâvî’nin Minhaci’l-vusul ilâ ‘ilmi’l-usûl isimli eserinin aslı da Tacuddîn 

Muhammed b. ‘Umer (öl. 656/1258)’in el-Hasıl isimli eserine dayanmaktadır. el-Hasıl adlı eser 

ise el-Fahru’r-Râzî’nin el-Mahsûl isimli eserinin özeti olduğu vurgulanmıştır. el-Mahsûl eseri 

ise iki eserin bir araya gelmesiyle meydana geldiği vurgulanmıştır. Bu eserler, Gazalî (öl. 

505/1112)’nin el-Mustasfa eseri ile Ebu’l-Hasan Muhammed b. Ali el-Basrî eş-Şâfiî (öl. 

463/1071)’nin el-Mu‘temed isimli eserleridir.361 Görüldüğü üzere el-Ensârî’nin şerh ettiği 

eserin aslı çok eskilere dayanmaktadır. Bu şerh eseri, Şerhu minhac li’l-Beydâvî ismiyle de 

bilinmektedir.362 

                                                           
351 Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/486; el-Ensârî, Sebet şeyhi’l-İslami’l-kâdî, muhakkikin 

mukaddimesi, 22. 
352 Ebû Abdillah Şemsuddîn Muhammed b. meflah b. Muhammed b. Muferrac er-Râmeynî summe’s-Sâlihî el-

Hanbelî (763/1362) el-Makdisî, Usûli’l-fıkıh, thk. Fehd b. Muhammed es-Sedehân (Mısır: Mektebetü’l-’Ubeykân, 

1999), 4/1869;  el-Ensârî, Sebet şeyhi’l-İslami’l-kâdî, muhakkikin mukaddimesi, 22. 
353 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/214. 
354 Delûle, el-Fikru’l-luğavî ’inde şeyhi’l-İslam, 37; el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/32, muhakkikin mukaddimesi. 
355 el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 2/1559. 
356 İbn Tûlûn - İbnu’l-Muberrid, Mut’atu’l-ezhân mine’t-temettu’i bi’l-’ikran, 1/363. 
357 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203. 
358 İbn Hacer, en-Nuket ’alâ kitâbi İbn Salâh, 1/42; Kehhâle, Mu’cemu’l-müellifîn, 4/182; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-

ârifîn, 1/374. 
359  el-Ensârî, Sebet şeyhi’l-İslami’l-kâdî, muhakkikin mukaddimesi, 18. 
360 Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 2/1879; Musa Mesud, İ’râbu’l-Kur’ân, 18; Hasan Cabir, Zekeriyyâ el-Ensârî ve 

eseruhu, 54. 
361 Kehhâle, Mu’cemu’l-müellifîn, 4/182. 
362 el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374. 



65 
 

 11. Ğâyetü’l-Vusûl Şerhi Lubbi’l-Usûl363 

 Bu eserin aslı İbnu’s-Subkî (öl. 771/1370)’nin telif ettiği Cem‘u’l-cevâmi‘ eserine 

dayanmaktadır. el-Ensârî bu eseri, Lubbu’l-usûl muhtasar cem‘u’l-cevâmi‘ li’s-Subkî ismiyle 

ihtisar etmiştir. Daha sonra kendi muhtasarını, Ğâyeti’l-vusûl ilâ şerhi lubbu’l-usûl isimli eserle 

şerh etmiştir. el-Ensârî, H. 902 senesinde bu şerhinin telifini bitirmiştir. Bu şerh, H. 1330 

senesinde Mısır’ın meymeniyye matbaasında basılmıştır.364 M. 1941 senesinde Mısır’ın el-

Halebî matbaasında bu şerh tekrar basılmıştır.365 Cevherî bu şerhe bir hâşiye yazmıştır.366 

 12. Hulâsati’l-Fevâidi’l-Hameviyye fî Şerhi’l-Behceti’l-Verdiyye367 

 Bu eserin aslı, Zeynuddîn Ömer b. Muzaffer el-Verdî (öl. 749/1342)’nin yazdığı el-

Behcetu’l-verdiyye isimli manzûme eseridir. Bu manzûme eserinin aslı ise Kazvînî (öl. 

665/1267)’nin Şâfiî fıkhına ait Kitabu’l-hâvi’s-sağîr isimli nesir eseridir. el-Ensârî de 

Behcetu’l-verdiyye’ye iki şerh yazmıştır. Küçük olanın ismi, hakkında malumat verdiğimiz 

Hulasati’l-fevâidi’l-Muhammediyye fî şerhi Behceti’l-verdiyye’dir. Bu kısa şerh, H. 1318 

senesinde Mısır’ın Meymeniyye matbaasında basılmıştır. Büyük olanın ismi ise hakkında 

aşağıda malumat vereceğimiz el-Ğureru’l-behiyye fî şerhi behceti’l-verdiyye’dir.368 

 13. el-Ğureru’l-Behiyye fî Şerhi Behceti’l-Verdiyye369 

 el-Ensârî tarafından, İbnu’l-Verdî (öl. 749/1349)’ye ait el-Behcetu’l-verdiyye isimli 

manzûme eseri genişçe şerh edilerek bu eser meydana getirilmiştir. Bu eser el-Ensârî’nin, el-

Behcetu’l-verdiyye yazdığı ikinci şerhi olup, mutavvel olanıdır. Şâfiî fıkhına ait olan bu şerh 

eserinin telifi H. 867 yılında el-Ensârî tarafından bitirilmiştir. İbnu’l-Verdî’nin de bu manzûm 

eserini H. 730 yılında bitirdiği belirtilmiştir. Bu manzûm eserinin aslı, el-Kazvînî (öl. 

739/1339)’nin Kitabu’l-hâvi’s-sağîr isimli eserine dayanmaktadır. el-Ensârî’nin bu şerh eseri, 

kendi alanında benzersiz olduğu belirtilmiştir. Bu şerh eseri okunmuş, ders olarak okutulmuş, 

                                                           
363 Âl İsmail, el-İnâye bi’l-Kur’âni’l-Kerîm ve ’ulûmihi, 27; el-Eşkari’l-’utbî, Ef’alu’r-Rasûl sallallahu aleyhi ve 

sellem ve delâletuhâ, 2/280; ez-Ziriklî, el-A’lâm, 3/46; Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/486. 
364 İbn İbrahim b. Kasım Abdulaziz, ed-Delîl ilâ’l-mutûni’l-’ilmiyye (el-Memleketu’l-Arabiyyeti’s-Suudiyye-

Riyâd: Dâru’s-sumay’i li’n-neşri ve’t-tevzî, 2000), 331; el-Ensârî, Hâşiyetu şeyhi’l-İslam, 1/87, muhakkikin 

mukaddimesi; el-Ensârî, el-Hudûdu’l-enîka, 34, muhakkikin mukaddimesi; el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/60, 

muhakkikin mukaddimesi. 
365 Ahmed b. Mahmud b. Abdilvehab (1974) eş-Şenkıtî, el-Vasfu’l-münâsib li-şer’i-l-hüküm (Medinetu’l-

Munevvere: ’Imâdetü’l-bahsî’l-’ilmî bi’l-câmi’ati’l-İslâmiyye, 1994), 383. 
366 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/214. 
367 İbn Tûlûn (884/1479) - İbnu’l-Muberrid (909/1503), Mut’atu’l-ezhân mine’t-temettu’i bi’l-’ikran, 1/363; 

Şehâte Muhammed Sakar, es-Selefiyyûn ve hivâr hâdii ma’ad-doktor Ali Cumu’a (el-İskenderiyye: Dâru’l-

Hulefâi’r-Râşidîn, 1991), 179; el-Bağdâdî, Îdâhu’l-meknûn, 3/436; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374. 
368 Muhammed b. Muhammed el-Muhtâr (1973) eş-Şenkıtî, Ahkâmü’l-cirâheti’t-tıbbiyye ve’l-âsâri’l-müterettibeti 

aleyhâ (Cidde: Mektebetü’s-sahâbe, 1994), 653; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203; el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 

1/26, muhakkikin mukaddimesi; el-Ensârî, el-Hudûdu’l-enîka, 29, muhakkikin mukaddimesi. 
369 ez-Ziriklî, el-A’lâm, 3/46; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra, 

2/126; Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 1/208-486; el-Bağdâdî, Îdâhu’l-meknûn fî’z-zeyl, 4/144; el-Ğezzî, 

el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 175; es-Suyûtî, Nazmu’l-’akyân, 113. 



66 
 

üzerine haşiye ve takrîrler yazılmıştır. Örneğin; Şihabuddîn el-Kasım el‘Îbâdî bu şerhe haşiye 

yazmıştır. Yine Abdurrahman eş-Şerbînî (öl. 1326/1908) bu şerh eserine bir haşiye ve bu 

haşiyeye bir de takrîr yazmıştır. Bu şerh eseri, H. 1315 senesinde, beş büyük cilt halinde 

Mısır’ın Meymeniyye matbaasında, M. 1997’de de Beyrut’ta 11 cilt şeklinde basılmıştır.370 

 14. Hâşiyetun ‘alâ Şerhi’l-‘Irâkî li Manzûmeti’l-Behceti’l-Verdiyye 

 Bu eserin aslı, İbnu’l-Verdî (öl. 749/1349)’nin yazdığı el-Behcetü’l-verdiyye eserine 

dayanmaktadır. Şâfiî fıkhı ile ilgilidir. el-Irâkî (öl. 806/1403)’nin oğlu olan Veliyyuddîn İbnu’l-

Irâkî (öl. 826/1423) bu eseri, el-Behcetü’l-mardiyye fî şerhi Behceti’l-verdiyye isminde şerh 

etmiştir.371 Daha sonra el-Ensârî, Veliyyuddîn İbnu’l-Irâkî’nin bu eserine haşiye yazmıştır.372 

 15. Menhecu’t-Tullâb373 

 Bu eserin aslı, Nevevî’nin telif ettiği Minhacu’t-talibîn ve ‘Umdetu’l-muftiyîn eserine 

dayanmaktadır. el-Ensârî bu eseri, Menhecu’t-tullâb ismiyle ihtisar etmiştir. Bu eser, H. 1285 

yılında basılmıştır. Ayrıca H. 1287’de Mısır’da Bûlak matbaasında da basılmıştır. Bu muhtasar 

eser, H. 1305 ve 1329 senelerinde Minhacu’t-talibîn eseriyle birlikte dipnotun olduğu tarafta 

basılmıştır.374 Zeynu’l-Abidîn b. Cemelu’l-leyl el-Medenî (öl. 1235/1820), Abdülkadir b. 

Ahmed el-Fâkehânî (öl. 982/1574), Ahmed b. Ali el-Mısrî, Ali b. Şelebî eş-Şebbînî (öl. 

1195/1781), Ali b. Abdülberr el-Venâî (öl. 1212/1797), Ahmed b. Hasan et-Tılâvî (öl. 

1334/1916) gibi âlimler de el-Ensârî’nin Menhecu’t-tullâb muhtasarına, şerh eseri yazdıkları 

ifade edilmektedir.375 el-Ensârî’nin muhtasarına, el-Menhec ismi de kullanılmıştır.376 

 

 

 

 

                                                           
370 el-Ensârî, Sebet şeyhi’l-İslami’l-kâdî, muhakkikin mukaddimesi, 18-19; Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/214; Ebû 

Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (926/1520) el-Ensârî, el-Ğureru’l-behiyye fî şerhi manzûmeti’l-

Behceti’l-verdiyye (Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, 1997), 1/4-6; el-Ensârî, Hâşiyetu şeyhi’l-İslam 

Zekeriyyâ el-ensârî, 1/87, muhakkikin mukaddimesi; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/29, muhakkikin mukaddimesi. 
371 Veliyyuddin Ebû Zur’a Ahmed b. Abdurrahim Binu’Hüseyin el-Kurdî er-Râziyânî (826/1423) İbnu’l-Irâkî, el-

Behcetü’l-mardiyye fî şerhi behceti’l-verdiyye. 
372 es-Sehâvî, ed-Davu’l-lâmi’, 3/236; eş-Şevkânî, el-Bedru’t-tâli’, 1/252. 
373 Abdulaziz, ed-Delîl ilâ’l-mutûni’l-’ilmiyye, 401; ez-Ziriklî, el-A’lâm, 3/46; es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi 

terâcimi’l-kurra, 2/126; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 176. 
374 Vehb b. Mustafa ez-Zühaylî, el-Fikhu’l-İslâmî ve edilletuhu (eş-Şâmilu li’l-edilleti’ş-şer’iyye ve’l-ârâi’l-

mezhebiyye ve ehemmu’n-nazariyyâti’l-fikhiyyeti ve tahkîki’l-ehâdîsi’n-nebeviyyeti ve tahrîcihâ) (Suriye/Dımaşk: 

Dâru’l-fikir, ts.), 1/78; Abdulvehhab b. İbrahim Ebu Süleyman, Hasâisu’t-tefkîru’l-fıkhî ’ınde’ş-şeyh Muhammed 

b. Abdilvehhab (Riyâd: el-Memleketü’l-Arabiyye es-Suudiyye, 1991), 381; Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-

Arabiyye, 2/487. 
375 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/213. 
376 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203. 



67 
 

 16. Fethu’l-Vehhâb bi-Şerhi Menheci’t-Tullâb377 

 Yukarıda belirttiğimiz üzere, el-Ensârî, Nevevî’nin telif ettiği Minhacu’t-talibîn ve 

‘umdetu’l-muftiyîn eserine, Menhecu’t-tullâb isminde bir muhtasar yazmıştır. el-Ensârî daha 

sonra kendi muhtasarını şerh etmiş, Fethu’l-vehhâb bi-şerhi menheci’t-tullâb eserini meydana 

getirmiştir. Bu şerh eseri üzerine birçok âlim haşiye yazmıştır.378 

 Bu eser Şâfiî mezhebinin fıkhıyla ilgilidir. el-Ensârî’nin hem muhtasarı hem de şerhi bir 

arada, H. 1332 senesinde Mısır’da Dâru ihyâi kütübi’l-Arabiyye matbaasında basılmıştır. Daha 

sonra M. 1990 senesinde Fethu’l-vehhâb bi-şerhi menheci’t-tullâb şerhi ile bu şerh üzerine 

yazılan Hâşiyeti’l-cemel haşiyesi, Beyrut’ta Dâru ihyâi’t-turasi’l-Arabi matbaasında bir arada 

basılmıştır. el-Ensârî’nin bu şerh eserine âlimler çokça rağbet göstermiştir. Uzun yıllar 

Ezher’de Şâfiî mezhebi’nin itimat ettiği eser olma vasfına sahip olmuştur. el-Ensârî’nin bu şerh 

eserine, haşiye yazan bazı âlimler şunlardır. Şihabuddîn Ahmed ‘Umeyrate el-Berlisî, 

Şihabuddîn Ahmed b. Kasım el‘Abâdî (öl. 992/1584), Abdulberr el-Echeverî (öl. 1070/1660), 

Ebî’d-Diya’ Nuruddîn Ali eş-Şebramelsî (öl. 1087/1667), Şemsuddîn Muhammed el-Etfîhî, el-

Bermâvî (öl. 1106/1694), Muhammed b. Yahya b. Ali el-Habbâz (öl. 1075/1664), Ebu’l-

‘Azâim Sultan b. Ahmed b. Selame b. İsmail el-Muzâhî (öl. 1075/1664), Nasıruddîn et-Tabelâvî 

(öl. 966/1559)’dir.379 el-Ensârî’nin Fethu’l-vehhâb bi-şerhi menheci’t-tullâb şerhinin son 

baskısı Kahire’de H. 1367 senesinde olduğu belirtilmiştir.380 

 17. el-Futhetu’l-Ünsiyye Liğalki’t-Tuhfeti’l-Kutsîyye381 

 Bu eserin konusu faraizdir. Kitabın aslı et-Tuhfetu’l-kutsîyye fî ihtisari’r-Rahabiyye 

olup Şihabuddîn Ebu’l-Abbas Ahmed b. Muhammed binu’l-Hâim (öl. 815/1412)’e aittir. el-

Ensârî tarafından bu eser şerh edilmiştir. er-Rahabiyye eseri İbnu’l-Hâim’in küçük ercûze 

eseridir. İsmi Buğyetu’l-bâhis olan bu eserin nâzımı, Muhammed b. Ali b. Muhammed er-

Rahâbî (öl. 577/1182)’dir. Nâzımına nisbetle bu eser er-Rahabiyye ismiyle meşhur olmuştur. 

Dımaşk’ta Esed ve Zahiriyye kütüphanelerinde bu eserin el yazma nüshalarının olduğu ifade 

                                                           
377 Abdullah b. Ömer b. Ebî Bekr b. Yahya el-’alevî eş-şâfi’î (1265/1849) el-Hadramî, es-Suyûfi’l-Bevâtir limen 

yukaddim salate’s-subhi ’alâ’l-fecri’l-âhir, thk. Abdullah Sâlih (Yemen: Merkezu terîm li’d-dirâseti ve’n-neşr, 

ts.), 331; Abdulaziz, ed-Delîl ilâ’l-mutûni’l-’ilmiyye, 426; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; el-Bağdâdî, 

Îdâhu’l-meknûn fî’z-zeyl, 4/176; el-Ensârî, Sebet şeyhi’l-İslami’l-kâdî, muhakkikin mukaddimesi, 24. 
378 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/213. 
379 eş-Şenkıtî, Ahkâmü’l-cirâheti’t-tıbbiyye, 653; el-Ensârî, Sebet şeyhu’l-İslam, 24, muhakkikin mukaddimesi; 

Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 1/486. 
380 zeynü’d-dîn b. İbrahim b. Muhammed (970/1563) İbn Necîmi’l-Mısrî, el-Bahru’r-râik şerhu kenzi’d-dekâik 

(ummân: Dâru kitâbi’l-İslâmî, ts.), 1/188; Şeyhu’l-İslam Salih b. Ömer b. Reslân eş-Şâfiî (868/1462) Nasîru'l-

Bulkînî, Tuhfetü’l-emîn fîmen yukbelu kavluhu bilâ yemîn, thk. Abdullah b. mu’tik es-Sehlî (Medinetu’l-

Munevvere: el-câmia’tu’l-İslâmiyye, 2003), 294. 
381 el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 1/372. 



68 
 

edilmektedir.382 Bu eser için kullanılan diğer isimler, et-Tuhfeti’l-ünsiyye liğalki’t-tuhfeti’l-

kutsîyye,383 Şerhu’n-nefheti’l-kutsîyye,384 el-Futhetu’l-ünsiyye li şerhi’t-tuhfeti’l-kutsîyye’dir.385 

 18. Kıt‘atun ‘alâ Muhtasar İbnu’l-Hacib386 

 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâire’de, İbnu’l-Hamsi, Hevadisu’z-zemân’da ve bunların 

dışında bazı âlimler, bu kitabın el-Ensârî’ye ait olduğunu belirtmişlerdir.387 

 19. Lubbu’l-Usûl388 

 el-Ensârî, İbnu’s-Subkî (öl. 771/1370)’nin Cem‘u’l-cevâmi‘ isimli eserini ihtisar ederek 

bu eseri yazmıştır.389 

 20. Menhecu’l-Vusûl ilâ ‘İlmi’l-Fusûl 

 21. Menheci’l-Vusûl ilâ Tahrîci’l-Fusûl390 

 el-Ensârî bu iki şerh eserini İbnu’l-Hâim (öl. 815/1412)’e ait el-Fusûli’l-muhimme fî 

‘ilmi mîrasi’l-ümme isimli eserine yazmıştır. İbnu’l-Hâim’in bu eseri, el-Fusûl fî’l-farâiz diye 

meşhur olmuştur. el-Bağdâdî, el-Ensârî’nin bu iki eserinden ilkine Menhecu’l-vusûl ila 

tahrîci’l-fusûl ismini kullanmıştır. İkincisine ise Ğâyetu’l-Vusûl ilâ şerhi’l-fusûl ismini 

kullanmaktadır. es-Sehâvî, el-‘Ayderûsî (öl. 914/1508) ve el-Ğezzî gibi âlimler el-Ensârî’nin 

bu iki şerhine işaret etmişler.391 

 22. Nihâyeti’l-Hidâye fî Şerhi’l-Kifâye392 

 Bu eser İbnu’l-Hâim (öl. 815/1412)’in manzûm eseri olan el-Kifâye’ye yapılan bir 

şerhtir. el-Kifâye, faraiz ile ilgili olup İbnu’l-Hâim’e aittir. el-Bağdâdî, bu şerh eserin ismini 

olduğu gibi zikrederek bu eserin, el-Ensârî’ye ait olduğunu belirtmiştir. es-Sehâvî bu şerhi el-

Ensârî’nin eserleri arasında saymakla birlikte isminin, Nihâyeti’l-hidâye fî tahrîri’l-kifâye 

şeklinde olduğunu belirtmiştir. el-Ensârî, mukaddimesinde manzûmedeki zor olan yerleri 

                                                           
382 el-Ensârî, Sebet şeyhi’l-İslami’l-kâdî, muhakkikin mukaddimesi, 24; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/33 

muhakkikin mukaddimesi; el-Ensârî, Hâşiyetu şeyhi’l-İslam, 1/91, muhakkikin mukaddimesi. 
383 el-Ensârî, Sebet şeyhu’l-İslam, 24, muhakkikin mukaddimesi; İbn Tûlûn - İbnu’l-Muberrid, Mut’atu’l-ezhân 

mine’t-temettu’i bi’l-’ikran, 1/364; es-Sa’îdî, el-Muceddidûne fî’l-İslâm, 257; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 175. 
384 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203. 
385 el-Bağdâdî, Îdâhu’l-meknûn fî’z-zeyl, 4/176. 
386 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203. 
387 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203. 
388 Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/487; İbn Tûlûn - İbnu’l-Muberrid, Mut’atu’l-ezhân mine’t-temettu’i 

bi’l-’ikran, 1/363; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203; ez-Ziriklî, el-A’lâm, 3/46; el-Ensârî, Sebet şeyhi’l-

İslami’l-kâdî, muhakkikin mukaddimesi, 16; es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra, 2/126. 
389 Abdulaziz, ed-Delîl ilâ’l-mutûni’l-’ilmiyye, 331; Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/487; ez-Ziriklî, el-

A’lâm, 3/46. 
390 Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 2/1271; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 175; 

el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; el-Ensârî, Sebet şeyhi’l-İslami’l-kâdî, muhakkikin mukaddimesi, 26. 
391 es-Sehâvî, ed-Davu’l-lâmi’, 3/236; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; 

el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 114. 
392 el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; el-Ensârî, Sebet şeyhi’l-İslami’l-kâdî, muhakkikin mukaddimesi, 26. 



69 
 

kolaylaştırmak ve kapalı olan şeyleri açığa çıkarmak için bu şerhi yazdığını belirtmiştir.393 Bu 

eser Nihâyeti’l-hidâye fî tahrîri’l-kifâye ismiyle de bilinmektedir.394 

 23. el-İ‘lam ve’l-İhtimam li-Cemî‘i Fetâva Şeyhi’l-İslâm395 

 Bu eser, Ahmed ‘Ubeyd tarafından başlıkta zikredilen isim ile neşredilmiştir. Bu eser, 

içerik olarak el-Ensârî’nin fetvalarını ihtivâ etmektedir.396 

 24. Ta‘rifât 

 Bu eser, usûliddîn ve fıkıh ilimleriyle ilgili mustalahların tanımlarını vermektedir. 

Mahtûtasının Berlin’de olduğu ifade edilmiştir.397 

 25. ‘İmâdu’r-Ridâ bi-Beyâni Edebi’l-Kadâ398 

 Bu eserin aslı, Kitâbu edebi’l-kadâ olup el-Ğezzî (öl. 1061/1651)’ye aittir. Bu eser, daha 

sonra el-Ensârî tarafından ‘İmâdu’r-ridâ bi-beyâni edebi’l-kadâ isminde bir eser ile şerh 

edilmiştir. Bu şerh eseri, ‘Imâdü’r-ridâ bi beyâni âdâbi’l-kadâ’ ismiyle de kaynaklarda 

geçmektedir. 15 fasıldan oluşan bu eser, genelde kâdı ile ilgili ve kâdı’nın verdiği hükmün 

niteliğiyle ilgili bilgileri ihtivâ etmektedir. Bu eser 1941 senesinde basılmıştır.399 

 26. el-Hudûdu’l-Enîka ve’t-Ta‘rîfati’d-Dekîka400 

 Bu eserde fıkıh ile ilgili kavramların tanımları yer almaktadır. Yaklaşık 200 fıkıh 

teriminin açıklandığı bir risâledir.401 el-Ensârî, bu eserde bu kavramların sözlük ve terim 

anlamlarını vermiştir. Bu eser, Mâzin Mubârek’in tahkîkiyle H. 1411 senesinde Dımaşk’ın 

Dâru’l-fikri’l-muasır matbaasında basılmıştır. Bu esere, eş-Şenevânî (öl. 1019/1610) Kurretu 

‘uyûn zevî’l-efhâm isminde bir şerh yazmıştır.402 

 

 

 

                                                           
393 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/214; el-Ensârî, Sebet şeyhi’l-İslami’l-kâdî, muhakkikin mukaddimesi, 26; el-

Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/36-37, muhakkikin mukaddimesi; el-Ensârî, Hâşiyetu şeyhi’l-İslam, 1/93-94, muhakkikin 

mukaddimesi. 
394 Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 2/1497; el-’Ayderûs, en-Nûru’s-sâfir, 175. 
395 Şeyh, Kâmûs, 4/152. 
396 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/214. 
397 el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/38, muhakkikin mukaddimesi. 
398 Ebû’l-Abbâs Ahmed b. Muhammed b. Ali es-Sa’dî’l-Ensârî Şihâbu’d-dîn (974/1566) İbn Hacer el-Heytemî, 

el-Fetâva’l-fıkhiyyeti’l-kübrâ (Mısır: el-Mektebetü’l-İslâmî, ts.), 3/248. 
399 el-Ensârî Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (926/1520), ’İmâdu’r-ridâ bi beyâni edebi’l-kadâi 

(Yemen: Matbaatu Fetât el-Cezîra bi’adn, 1941), 2. 
400 Ebû Zeyd b. Muhammed b. Abdullah b. Bekr b. Osman b. Yahya b. Ğayhab b. Muhammed (1429/2000) Bekr 

b. Abdullah, Fıkhu’n-nevâzil (Beyrut/Lübnan: Müessesetü’r-risâle, 1996), 1/115; Muhammed Yüsrî, Tarîku’l-

hidâye/Mebâdî’ ve mukaddimâti ’ilmi’t-tevhîdi ’inde ehli’s-sünneti ve’l-cemâ’a (Hukûku’tab’i mahfûzatun li’l-

müellif, 2006), 530. 
401 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/214. 
402 el-Ensârî, Sebet Şeyhi’l-İslami’l-Kâdî, muhakkikin mukaddimesi, 17; el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/38, 

muhakkikin mukaddimesi. 



70 
 

 27. Edebu’l-Kâdî ‘alâ Mezhebi’l-İmam eş-Şâfiî 

 Bu eser el-Ensârî’ye aittir.403 Eserin ismine bakıldığında, kâdı olan kişide bulunması ve 

bulunmaması gereken bazı bilgileri ihtiva ettiği anlaşılmaktadır. 

 28. Ta‘rîfu’l-Elfâzi’l-Istilâhiyye fî’l‘Ulûm404 

 Bu eser için üç isim daha kullanılmıştır. Bunlardan ilkinin, Ta‘rîfâti’l-kâdî Zekeriyyâ, 

ikincisinin, Medlûlâti’l-elfâzi’l-fıkhîyye, üçüncüsünün, Mukaddimetun fî’l-elfâzi’l-mütedavileti 

fî usûli’l-fıkhî veddîn isimleridir. Bu eser, H. 1319 yılında Mısır’da basılmıştır.405 

 1.2.6.4. Akaid ve Mantık İlmindeki Eserleri 

 el-Ensârî, nasıl ki tefsir, hadis ve fıkıh alanlarında eserler yazdıysa aynı zamanda kelam, 

mantık ve akaid ilimlerinde de eserler yazmıştır. Bu alanlardaki eserleri şunlardır: 

 1. Levâmi‘u’l-Efkâr fî Şerhi Tavâli‘u’l-Envâr406 

 el-Kâdî Ömer b. Abdullah el-Beydâvî (öl. 685/1286) tarafından yazılan Tavâli‘u’l-envâr 

eseri, tevhit ile ilgili muhtasar bir eserdir. el-Ensârî bu eseri şerh etmiştir.407 

 2. Fethu’l-İlahi’l-Mâcid bi-Îdâhi Şerhi’l-‘Akâid408 

 Bu eserin aslı, Hanefilerin fıkıh, tefsir, tarih vb. birçok alanda bilinen âlimi olan 

Necmuddîn Ömer b. Muhammed en-Nesefî (öl. 537/1343)’ye ait el-‘Akâid isimli esere 

dayanmaktadır. el-‘Akâid eseri, el-Akaidu’n-Nesefiyye diye şöhret kazanmıştır. Bu eser üzerine 

birçok şerh yazılmıştır. Bu şerhlerden en meşhûr olanı Sa‘duddîn et-Teftâzânî (öl. 791/1389)’ye 

ait Şerhu’l-‘Akaid eseridir. Bu şerh üzerine de birçok haşiye yazıldığı ifade edilmiştir. Bu 

haşiyelerden biri de el-Ensârî’ye ait Fethu’l-ilahi’l-mâcid bi-îdâhi şerhi’l-‘akâid eseridir. Bu 

haşiye eserin bir tane el yazması Mısır’ın Teymuriyye kütüphanesinde 1007 rakamıyla 

bulunmaktadır. Ayrıca Dımaşk’ta Esed kütüphanesinde iki adet el yazma nüshasının daha 

olduğu, bunlar da 19133 ve 3342 rakamlarıyla numaralandırılmıştır.409 

 3. Fethu’l-Vehhab bi-Şerhi’l-Âdâb410 

 Bu eser, münazara ile ilgilidir. el-Ensârî, es-Semerkandî (öl. 690/1291)’nin Âdâbi’l-

bahs eserini şerh ederek bu eseri meydana getirmiştir. el-Ensârî, H. 868 senesinde bu şerhini 

                                                           
403 Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 1/1; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374. 
404 Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/485. 
405 el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/25, muhakkikin mukaddimesi. 
406 İbn Tûlûn - İbnu’l-Muberrid, Mut’atu’l-ezhân mine’t-temettu’i bi’l-’ikran, 3/363. 
407 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203. 
408 el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; el-Ensârî, Sebet şeyhi’l-İslami’l-kâdî, muhakkikin mukaddimesi, 19. 
409 el-Ensârî, Sebet şeyhi’l-İslami’l-kâdî, muhakkikin mukaddimesi, 19; el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/29, 

muhakkikin mukaddimesi; el-Ensârî, Hâşiyetu şeyhi’l-İslam, 1/88, muhakkikin mukaddimesi. 
410 Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 2/1236; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; Muheysîn, Mu’cemu huffazi’l-

Kur’ân, 2/170; es-Sehâvî, Sebet şeyhu’l-İslam, 23; es-Sa’îdî, el-Muceddidûne fî’l-İslâm, 257; Delûle, el-Fikru’l-

luğavî ’inde şeyhi’l-İslam, 39. 



71 
 

bitirmiştir. Dımaşk’ın Esed kütüphanesinde bu şerhin dört adet el yazma nüshası 

bulunmaktadır. Bu eserin nüshalarının mevcut olduğu diğer bazı yerler şöyledir: Dımaşk 

Zahiriyye kütüphanesi, Bağdat evkaf kütüphanesi, Merkezu’l-Meliki’l-Faysal, Ribat.411 Bu 

şerhe Şerhu âdabi’l-bahs ismi de verilmiştir.412 

 4. el-Metla‘ Şerhu Îsâğûcî413 

 Mantık ile ilgili olan bu eser, el-Ensârî’nin, Esîruddîn el-Ebherî (öl. 663/1264)’nin eseri 

olan Îsâğûcî eserine yaptığı şerh çalışmasıdır.414 

 5. Şerhu’ş-Şemsiye415 

 Bu şerhin aslı, eş-Şemsiye fî’l-mantık eseri olup, Nasıruddîn et-Tûsî (öl. 673/1274)’nin 

talebesi ve kâtibî olarak bilinen Zekeriyyâ b. Muhammed b. Mahmut el-Kazvînî (öl. 

682/1283)’ye aittir. Üzerinde birçok şerh ve haşiye yazılmıştır. el-Ensârî de bu esere bu şerhi 

yazmıştır.416 

 6. Şerh Dâbitatu İntâci’l-Eşkâli’l-Erba‘a 

 Bu eser mantık ilmiyle ilgilidir. H. 1292 senesinde Hindistan’da basılmıştır.417 

 7. Fethu’r-Rahmân li Şerhi Risâleti’l-Velî Reslân  

 Mahtûta olan bu şerh eseri, akaid ilmiyle ile ilgili olup el-Ensârî’ye aittir. Bu şerh eseri, 

Erselâni’d-Dimaşkî (öl. 560/1165)’nin, kısa bir mahtûta olan er-Risâletü’r-Reslâniyye kitabına 

yazılmıştır.418 

 1.2.6.5. Nahiv, Sarf, Belagat ve Şiirlerdeki Eserleri 

 İslâmî ilimlerin, Arap lügatına son derece ihtiyacı vardır. Şer‘î nasların anlaşılması Arap 

lügatının bilinmesine bağlıdır. Bundan ötürü Arap lügatından istiğna edilemez. Çünkü bunun 

sayesinde kelimeler, dolayısıyla cümleler doğru okunur ve yanlış anlamaların önüne geçilir.419 

Başlıkta ifade ettiğimiz alanlarla ilgili el-Ensârî’nin yazdığı eserler şunlardır: 

                                                           
411 Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (926/1520) el-Ensârî, Fethu’l-vehhab bi-şerhi’l-âdâb, 1; es-

Sehâvî, Sebet şeyhu’l-İslam, 23; Delûle, el-Fikru’l-luğavî ’inde şeyhi’l-İslam, 39; eş-Şevkânî, el-Bedru’t-tâli’, 

1/252. 
412 Muheysîn, Mu’cemu huffazi’l-Kur’ân, 2/170; İbn Tûlûn - İbnu’l-Muberrid, Mut’atu’l-ezhân mine’t-temettu’i 

bi’l-’ikran, 1/364; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203. 
413 Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 1/208; Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/485; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-

ârifîn, 1/374; el-Mûminî, el-Cüz’ü’l-evvel min kitâbi menheci’l-vusûl, 26. 
414 Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/485; Musa Mesud, İ’râbu’l-Kur’ân, 18, 49. 
415 el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; Hasan Cabir, Zekeriyyâ el-Ensârî ve Eseruhu, 53; el-Mûminî, el-Cüz’ü’l-

evvel min kitâbi menheci’l-vusul, 26. 
416 el-Ensârî, Sebet şeyhu’l-İslam, 18, muhakkikin mukaddimesi. 
417 Hasan Cabir, Zekeriyyâ el-Ensârî ve Eseruhu, 53. 
418 Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 1/867; Ebû’n-Necm b. Yakub b. Abdurrahman (560/1165) Erselân, Fethu’r-

rahmân bi şerhi risâleti’l-Velî Reslân, 1. 
419 Hasan Yeşû, Hâcetu’l-ûlûmi’l-İslâmiyye ile’l-lugati’l-Arabiyye (Katar: Vezâretu’l-evkâf ve’ş-şuûni’l-

İslâmiyye, 2013), 18-19. 



72 
 

 1. el-Edvâi’l-Behce fî İbrâzi Dekâiki’l-Munferice420 

 el-Ensârî, H. 881’de bu şerhini yazmıştır. Bu şerh, H. 1323 yılında Mısır’ın takaddüm 

matbaasında basılmıştır. Eserin aslı olan el-Münferice eserinin kime ait olduğu konusunda 

ihtilaf edilmiştir. Zayıf olan görüşe göre Ebu’l-Hasan Yahya İbnu’l-Attar (öl. 724/1324)’a aittir. 

Tercih edilen görüşe göre bu eser İbnu’n-Nahvi olarak bilinen, Ebî’l-Fadl Yusuf b. Muhammed 

İbn Yusuf et-Tûzerî, et-Tilmisânî (öl. 513/1119)’ye aittir. Tâcuddîn es-Subkî (öl. 771/1370), 

Muhammed b. Ahmed b. İbrahim el-Endelûsî ve Ebu’l-Abbas Ahmed el-Bîcâî (öl. 869/1465) 

gibi âlimler bu eserin, et-Tûzerî’ye ait bir kaside olduğunu söylemişlerdir. el-Ensârî, bu 

kasideye iki şerh yazmıştır. Birincisi yukarıda zikredilen şerh olup büyük olanıdır. Bu büyük 

şerh ile ilgili olarak, üç nüshası, Tunus’un Hasan Hasenî Abdulvehhab Matbaası’nda 

bulunmaktadır. Yine Dımaşk, Bağdat vb. yerlerde büyük şerhinin, farklı sayılarda başka 

nüshalarının olduğu belirtilmiştir.421 

 İkinci şerhi ise kısa olanıdır. Bu kısa şerh ile ilgili bilgiler aşağıdaki gibidir. 

 2. Fethu Muferrici’l-Kerb 

 el-Ensârî, el-Münferice eserine yapmış olduğu uzun şerhini kısaltarak, bu şerhini 

meydana getirmiştir. Bu şerh eseri, şiir ve belâgat ile ilgilidir.422 Bu kısa şerh, uzun şerhiyle 

birlikte basılmıştır.423 

 3. Aksa’l-Emânî fî ‘İlmi’l-Beyâni ve’l-Bedi‘i ve’l-Me‘ânî424 

 Bu eser belagat ilmiyle ilgili bir kitaptır. el-Ensârî bu eseri, Celâluddîn Muhammed b. 

Abdurrahman el-Kazvînî’nin Telhîsu’l-miftah fî’l-me‘ânî ve’l-beyan eserini ihtisar ederek 

meydana getirmiştir. Bu eser Şerh fethu munzili’l-mebânî eseriyle birlikte tarihsiz bir şekilde 

Mısır’da basılmıştır. H. 1323 senesinde Mısır’da tek başına da basılmıştır.425 

                                                           
420 Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/485; Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 2/1346; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-

ârifîn, 1/374; el-Hanefî, Fethu’l-bârî fî zikri mâ ihtassallâhu bihi, 3; İbn Tûlûn - İbnu’l-Muberrid, Mut’atu’l-ezhân 

mine’t-temettu’i bi’l-’ikran, 1/363; el-Ensârî, Sebet şeyhi’l-İslami’l-kâdî, muhakkikin mukaddimesi, 12. 
421 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203; el-Ensârî, Hâşiyetu şeyhi’l-İslam, 1/79, muhakkikin mukaddimesi; el-

Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/23-24, muhakkikin mukaddimesi; el-Ensârî, el-Hudûdu’l-enîka, 22-23, muhakkikin 

mukaddimesi; Abdullatif b. Muhammed b. Mustafa el-Mutahallis bilutfî el-Hanefî (1078/1667) Riyâd Zâde, 

Esmâi’l-kutûb, thk. Muhammed et-Tuncî (Suriye/dımaşk: dâru’l-fikir, 1983), 43. 
422 Zeynuddîn Ebî Yahya Zekeriya b. Muhammed b. Ahmed b. Zekeriyyâ (926/1520) el-Ensârî, Fethu muferrici’l-

kerb, thk. Cemîl ’Avîda (Câmi’u’l-kütübi’l-İslâmiyye, 2008). 
423 Şeyhu’l-İslam Zekeriyyâ el-Ensârî (926-1520) el-Ensârî, el-Edvâi’l-behce fî ibrâzi dekâiki’l-munferice ve yelîhi 

fethu meuferrici’l-kerb, thk. Muhammed Abdusselam Muhammed Esvîsî (Beyrut-Lübnan: Dâru’l-kütübi’l-

’ilmiyye, 2022), 1. 
424 Musa Mesud, Musa Ali, İ’râbu’l-Kur’ân, 15; Hasan Cabir, Zekeriyyâ el-Ensârî ve Eseruhu, 56. 
425 ez-Ziriklî, el-A’lâm, 3/46; Musa Mesud, Musa Ali, İ’râbu’l-Kur’ân, 15; el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/24, 

muhakkikin mukaddimesi. 



73 
 

 4. Bulûğu’l-Erb Şerhu Şuzûru’z-Zeheb426 

 Bu eser nahiv ilmi ile ilgilidir. el-Ensârî, İbn Hişam (öl. 761/1360)’ın Şuzûru’z-zeheb 

metnini şerh ederek bu eseri meydana getirmiştir. el-Ensârî, H. 882 senesinde bu şerhi 

bitirmiştir. Bu eserin, Dımaşk’ın Zahiriyye kütüphanesinde, Mısır’ın Ezher ve Daru’l-kütübi’l-

Mısriyye kütüphanelerinde, Tunus’un milli sadakat kütüphanesinde ve Berlin kütüphanesinde, 

değişik sayılarda nüshaları vardır.427 Bu eser için Tuhfetu şuzûru’z-zeheb ismi de 

kullanılmaktadır.428 

 5. ed-Dureru’s-Seniyye fî Şerhi’l-Elfiyye429 

 Bu şerhin aslı, İbn Mâlik Muhammed b. Abdullah el-Endelûsî (öl. 672/1274)’nin nahiv 

ilmiyle ilgili yazdığı Elfiyye isimli manzûmesine dayanmaktadır. Bu manzûmenin üzerine 

birçok şerh yapılmıştır. Bu şerhlerden biri de manzûme sahibinin oğlu olan ve İbnu’n-Nâzım 

diye bilinen Bedruddîn Muhammed b. Malik (öl. 686/1287)’e ait Şerhu İbnu’l-musannif 

eseridir. Bu şerh üzerine de birçok haşiye yazılmıştır. Bu haşiyelerden birisi, el-Ensârî’nin 

yazdığı ed-Dureru’s-seniyye fî şerhi’l-Elfiyye eseridir. Bu eserin Irak müzesi’nde, Bağdat 

vakfiyelerinde, Dâru’l-kütübi’l-Mısriyye’de ve Berlin Malikiyye kütüphanesinde nüshaları 

vardır.430 Bu haşiye ed-Dureru’s-seniyye431 ed-Dureru’s-seniyye ‘alâ şerhi’l-Elfiyye432 

isimleriyle de bilinmektedir. 

 6. Fethu Rabbi’l-Beriyye bi-Şerhi’l-Kasideti’l-Hazreciyye433 

 Bu kitap aruz ve kafiye ile ilgilidir. Bu eserin nâzımı, Diyauddîn Abdullah b. 

Muhammed el-Hazrecî, el-Arûzî, el-Endelûsî (öl. 626/1229)’dir. Nâzım her ne kadar bu eserini 

er-Râmize fî ‘ilmeyi’l-aruz ve’l-kâfiye olarak isimlendirse de nâzıma nisbetle el-Hazreciyye 

olarak şöhret bulmuştur. el-Ensârî, bu eseri şerh ederken Fethu Rabbi’l-beriyye bi-şerhi’l-

kasideti’l-Hazreciyye ismini vermiştir. Bu şerh eseri H. 1303 senesinde Mısır’da Osmanlı 

Âmire matbaasında basıldığı ve dipnotunda Bedruddîn ed-Demâmînî (öl. 827/1424)’ye ait, el-

‘Uyûnu’l-fâhira ‘alâ Hebâya’r-Râmize isimli eserin olduğu ifade edilmiştir.434 el-Ensârî’nin 

                                                           
426 İbn Tûlûn - İbnu’l-Muberrid, Mut’atu’l-ezhân mine’t-temettu’i bi’l-’ikran, 3/364; Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 

2/1029; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; Muheysîn, Mu’cemu huffazi’l-Kur’ân, 2/170; el-Ğezzî, el-

Kevâkibu’s-sâira, 1/203.  
427 el-Ensârî, Sebet şeyhi’l-İslami’l-kâdî, muhakkikin mukaddimesi, 14; eş-Şevkânî, el-Bedru’t-tâli’, 1/252. 
428 es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra, 2/125. 
429 el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374;  Hasan Cabir, Zekeriyyâ el-Ensârî ve eseruhu, 55. 
430 Muhammed Ahmed Dernîka, Mu’cem a’lam şuarai’l-medhi’n-Nebevî (Dâru mektebetu’l-hilal, 2003), 357; el-

Ensârî, Sebet şeyhu’l-İslam, 17, muhakkikin mukaddimesi; Hasan Cabir, Zekeriyyâ el-Ensârî ve Eseruhu, 55. 
431 Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 2/1029; Kehhâle, Mu’cemu’l-müellifîn, 4/182. 
432 el-Ensârî, Sebet şeyhu’l-İslam, 17, muhakkikin mukaddimesi; Musa Mesud, Musa Ali, İ’râbu’l-Kur’ân, 17. 
433 Abdulaziz, ed-Delîl ilâ’l-mutûni’l-’ilmiyye, 626; Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/486; Kâtip Çelebi, 

Keşfu’z-zunûn, 2/1337; el-Ensârî, Sebet şeyhu’l-İslam, 21, muhakkikin mukaddimesi. 
434 el-Ensârî, Sebet şeyhu’l-İslam, 21, muhakkikin mukaddimesi; el-Ensârî, Hâşiyetu şeyhi’l-İslam, 1/89, 

muhakkikin mukaddimesi; el-Ensârî, Fethu’l-vehhâb, 1/89, muhakkikin mukaddimesi. 



74 
 

şerh eserine, el-Hufnî diye bilinen Ebu’l-Fadl Cemâluddîn Yusuf b. Sâlim b. Ahmed el-Mısrî 

el-Edîbi’l-Mısrî (öl. 1178/1764) tarafından haşiye yazılmıştır.435 Bu şerh eseri yukarıda 

zikrettiğimiz isimle birlikte Fethu Rabbi’l-beriyye fî-şerhi kasideti’l-Hazreciyye mine’l‘arûd436 

ismiyle de bilinmektedir. 

 7. Futûhu Munzili’l-Mebânî bi-Şerhi Aksa’l-Emânî fi’l-Beyânî ve’l-Bedî‘i ve’l-

Me‘ânî437 

 Bu eser belagat ilmiyle ilgilidir. Eserin aslıyla ilgili olarak, el-Ensârî ilk etapta, 

Celâluddîn Muhammed b. Abdurrahman el-Kazvînî’nin Telhîsu’l-miftah fî’l-Me‘ânî ve’l-beyan 

eserini ihtisar ederek Telhisu’t-telhîs’i meydana getirmiştir. Bu muhtasarına Aksa’l-emânî fî 

‘ilmi’l-beyâni ve’l-bedi‘i ve’l-Me‘ânî ismini vermiştir. Daha sonra kendi muhtasarını şerh etmiş 

ve bu şerhine, Fethu Münezzeli’l-Mesânî bi-şerhi aksa’l-emânî fi’l-beyânî ve’l-bedî‘i ve’l-

me‘ânî ismini vermiştir. Bu şerh eseri H. 1332 yılında Mısır’da basılmıştır. Bu şerhine ait bir 

adet el yazması Ezher’de olduğu belirtilmiştir.438 

 8. el-Mulahhas min Telhîsi’l-Miftâh439 

 Bu esere Mulahhas Telhîsu’l-miftâh440 ismi de verilmiştir. 

 9. el-Menâhicu’l-Kâfiye fî Şerhi’ş-Şâfiye441 

 Bu eser sarf ilmiyle ilgilidir. Eserin aslı, İbnu’l-Hacib (öl. 646/1248) diye bilinen, Ebî 

‘Amr Osman İbn Ömer en-Nahavî’ye ait olan eş-Şafiye isimli eserine dayanmaktadır. el-Ensârî 

bu eseri şerh edip ismini el-Menâhicu’l-kâfiye fî şerhi’ş-Şâfiye koymuştur. H. 1310 senesinde 

Astana(İstanbul)’da iki cilt halinde basılmıştır. Ayrıca Dımaşk’ın Esed kütüphanesinde bu 

eserin el yazma nüshasının olduğu ifade edilmiştir.442 Bu eser, Şerhu şâfiye li İbnu’l-Hacib 

ismiyle de bilinmektedir.443 

                                                           
435 el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 2/569. 
436 el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374. 
437 Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/487. 
438 el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/32-33, muhakkikin mukaddimesi; el-Ensârî, Hâşiyetu şeyhi’l-İslam, 1/90, 

muhakkikin mukaddimesi; el-Ensârî, el-Hudûdu’l-enîka, 39, muhakkikin mukaddimesi. 
439 Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/487. 
440 Edvard Karnîlûs (1313/1895) Fandîk, İktifâu’l-kunu’ bi mâ huve matbu’ (Mısır: Matbaatu’t-Telif el-hilal, 

1896), 358. 
441 Abdulaziz, ed-Delîl ilâ’l-mutûni’l-’ilmiyye, 552; Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 2/1021; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-

ârifîn, 1/374. 
442 Musa Mesud, Musa Ali, İ’râbu’l-Kur’ân, 22; Hasan Cabir, Zekeriyyâ el-Ensârî ve Eseruhu, 55; Kâdirî, Delûle, 

el-Fikru’l-luğavî, 55; el-Ensârî, Sebet şeyhu’l-İslam, 25, muhakkikin mukaddimesi. 
443 İbn Tûlûn - İbnu’l-Muberrid, Mut’atu’l-ezhân mine’t-temettu’i bi’l-’ikran, 3/364; Serkîs, Mu’cemu’l-

matbu’ati’l-Arabiyye, 2/486. 



75 
 

 1.2.6.6. Tasavvuf İlmindeki Eserleri 

 Tasavvuf, İslâm’ın zâhir ve bâtın hükümleri çerçevesinde yaşanan mânevî ve derunî 

hayat tarzı olarak tanımlanmıştır.444 el-Ensârî’nin hayatını ele aldığımız yerde de ifade ettiğimiz 

üzere o, tasavvufa ilgi duyan bir zattı. Dolayısıyla onun bu alanla ilgili eserlerinin olmaması 

düşünülemezdi. Tasavvuf ile ilgili yazdığı eserler şunlardır: 

 1. İhkâmu’d-Delâle ‘alâ Tahrîri’r-Risâle445 

 İhkâmu’d-delâle ‘alâ tahrîri’r-risale(Şerhu’r-risaletü’l-kuşeyriyye) eseri, el-Ensârî 

tarafından, Abdulkerim el-Kuşeyrî (öl. 465/1073)’nin eserine yaptığı şerh eseridir.446 Eser, 

Kahire’de H. 1304 senesinde basılmıştır. Basılan bu nüshanın alt kısmında el-Ensârî’ye ait 

haşiyenin de olduğu ifade edilmiştir. el-Ensârî, H. 893 senesinde bu şerhini bitirmiştir. Âlimler 

bu şerhe değer vermişlerdir. Örneğin; Ezher Üniversitesi’nin şeyhi olan Mustafa b. Muhammed 

es-Sağîr el‘Arûsî (öl. 1293/1876), el-Ensârî’nin bu şerhine, Netâicu’l-efkâri’l-kutsîyye fî beyâni 

me‘ânî şerhi risaleti’l-kuşeyriyye isminde bir haşiye yazmıştır. Bu haşiye, şerh ile birlikte H. 

1290 senesinde dört cilt halinde Mısır’ın Bûlak matbaasında basılmıştır.447 

 2. ez-Zubdetu’r-Râika fî Şerhi’l-Burdeti’l-Fâika448 

 Bu eser, Şerefuddîn Muhammed b. Said b. Hammad Ebî Abdullah el-Bûsirî (öl. 

696/1297)’nin yazdığı el-Kevkebu’d-durriyye fî methi ‘hayri’l-beriyye eserine yapılan şerh 

eseridir. Bu eser tasavvuf ilmiyle ilgilidir. Dımaşk’ta bu esere ait bir mahtûtanın olduğu 

belirtilmiştir. el-Ensârî’nin H. 923 senesinde bu şerhini tamamladığı ifade edilmiştir. Dımaşk’ta 

bu eserin el yazma nüshasının olduğu ifade edilmiştir.449 

 3. Risâletun fî Ta‘rîfi’l-Elfâz elletî Yetedâveluhâ Muhakkiku’s-Sûfiyyeti450 

 Bu esere, Risâletun fî istilâhâti’s-sûfiyye ismi de verilmiştir.451 

 4. el-Futûhâti’l-İlâhiyye fî Naf‘i Ervâhi’z-Zevâti’l-İnsâniyye452 

 el-Ensârî’nin, bu eserde, tasavvufun tanımından, tasavvufun erkânlarından ve Allah 

Teâlâ’ya giden yoldan söz etmiştir. Bu eserin nüshalarının mevcut olduğu bazı yerler şöyledir: 

                                                           
444 Reşat Öngören, “Tasavvuf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul, 2011), 40/119. 
445 Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 1/882; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; İbn Tûlûn - İbnu’l-Muberrid, 

Mut’atu’l-ezhân mine’t-temettu’i bi’l-’ikran, 3/363; el-Hanefî, Fethu’l-bârî fî zikri mâ ihtassallâhu bihi, 3. 
446 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/215. 
447 ez-Ziriklî, el-A’lâm, 7/243; Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/1322; el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 

1/203. 
448 ez-Ziriklî, el-A’lâm, 3/46; es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra, 2/126; el-Kettânî, Fehresu’l-fehâris 

ve’l-esbât, 1/458; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; el-Hanefî, Fethu’l-Bârî fî zikri mâ ihtassallâhu bihi, 3. 
449 ez-Ziriklî, el-A’lâm, 3/46; Delûle, el-Fikru’l-luğavî ’inde şeyhi’l-İslam, 37; Musa Mesud, İ’râbu’l-Kur’ân, 17; 

Hasan Cabir, Zekeriyyâ el-Ensârî ve Eseruhu, 56. 
450 el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/39, muhakkikin mukaddimesi. 
451 Delûle, el-Fikru’l-luğavî ’inde şeyhi’l-islam, 42; Musa Mesud, Musa Ali, İ’râbu’l-Kur’ân, 17. 
452 el-Bağdâdî, Îdâhu’l-meknûn, 4/177; el-Hanefî, Fethu’l-bârî fî zikri mâ ihtassallâhu bihi, 4; el-Bağdâdî, 

Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; el-Ensârî, Sebet şeyhu’l-İslam, 24, muhakkikin mukaddimesi. 



76 
 

Dâru’l-kütübi’l-Mısriyye, Dımaşk’ın Zahiriyye kütüphanesi, Ezher kütüphanesi, Bağdat evkaf 

kütüphanesi, Tunus milli kütüphanesi, Berlin el-Mektebetu’l-melikiyye.453 Kaynaklarda bu 

eserin, on fasıllık bir eser olduğu, el-Ensârî’nin torununun torunu Zeynulâbidîn b. Muhyiddin 

b. Veliyyüddin tarafından bu esere, el-Minâhu’r-Rabbâniyye fî şerhi’l-fütûhâti’l-İlâhiyye 

isminde bir şerh yazdığı belirtilmiştir.454 

 5. Fethu’r-Rahman bi-Şerhi Risâleti’l-Velî Reslân455 

 Kaynaklarda Fethu’r-Rahmân bi-şerhi risâleti’l-velî arslân ismiyle de zikredilen bu 

eser, Arslân b. Ya‘kub ed-Dımaşkî’nin tevhide, tasavvufa ve ahlâka dair kitabının şerhidir. G. 

W. J. Drewes bu eserle ilgili bir çalıma yapmıştır.456 Bu şerh eseri, dipnotunda ‘İzz b. 

Abdusselam (öl. 660/1262)’ın Hallu’r-rumûz ve miftâhu’l-kunûz eseri ile birlikte H. 1317 

yılında Mısır’da basılmıştır. Daha sonra Dımaşk’ta da basılmıştır. Bu şerh eserinin nüshalarının 

mevcut olduğu bazı yerler şunlardır: Dâru’l-kutubi’l-Mısriyye, Dımaşk’ın Zahiriyye 

kütüphanesi, Halep üniversitesi, Tunus milli kütüphanesi, Melik Suud üniversitesi, Medine Arif 

hikmet kütüphanesi, Paris el-Mektebetu’l-Vataniyye, İngiltere el-Mektebetu’l-Mithaf, Berlin 

el-Mektebetu’l-Melikiyye.457 

 1.2.6.7. Diğer İlimlerdeki Eserleri 

 el-Ensârî’nin yazdığı, fakat tefsir, hadis vb. hangi ilimden olduğunu açık bir biçimde 

belirleyemediğimiz veya az oldukları için çok fazla başlık olmasın diye bir arada topladığımız 

bazı eserleri vardır. Biz bu eserleri ayrı bir başlık altında zikretmeyi uygun gördük. Bu eserler 

şunlardır. 

 1. Telhîsu’l-Ezhiye fî Ehkâmi’l-Ed‘iye458 

 Bu eser, Bedreddîn ez-Zerkeşî (öl. 794/1392)’nin, el-Ezhiye fî ahkâmi’l-ed‘iye isimli 

eserinin hulasasıdır. el-Bağdâdî bu eseri, el-Ensârî’ye ait olan kitaplar arasında saymaktadır. 

Bu eser, H. 1425’te Beyrut’un Dâru’l-beşâiri’l-İslâmîyye matbaasında basılmıştır.459 

 

 

                                                           
453 Hasan Cabir, Zekeriyyâ el-Ensârî ve Eseruhu, 57; Musa Mesud, Musa Ali, İ’râbu’l-Kur’ân, 21; el-Ensârî, Sebet 

şeyhu’l-İslam, 24-25, muhakkikin mukaddimesi. 
454 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/215. 
455 Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 2/1232; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-

Arabiyye, 1/165. 
456 Özel-Kallek, “el-Ensârî”, 44/215. 
457 es-Sehâvî, Sebet şeyhu’l-İslam, 21-22; Hasan Cabir, Zekeriyyâ el-Ensârî ve Eseruhu, 54; Musa Mesud, Musa 

Ali, İ’râbu’l-Kur’ân, 20; Delûle, el-Fikru’l-luğavî ’inde şeyhi’l-İslam, 39. 
458 el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374. 
459 es-Sehâvî, Sebet şeyhu’l-İslam, 16-17; el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374. 



77 
 

 2. Fethu’l-Mubdi‘ fî Şerhi’l-Mukni‘460 

 Bu eser hesap-matematik ile ilgilidir. Metni, el-Mukni‘ isminde olup İbnu’l-Hâim (öl. 

815/1412)’e aittir. el-Ensârî bu metni şerh etmiştir.461 

 3. el-Lu’lu’un-Nazîm fî Ravmi’t-Te‘allumi ve’t-Ta‘lîm462 

 İlimlerin çeşitlerinden ve tanımlarından söz eden bu eser, H. 1319 senesinde Kahire’de 

Mevsû‘ât matbaasında basılmıştır.463 

 4. el-Âdâb 

 Bu eser, el-Ensârî’ye ait eserler arasında zikredilmiştir.464 

 5. Kıt‘atun ‘ale’l-Mutavvel465 

 Bu eser de el-Ensârî’ye ait eserler arasında zikredilmiştir.466 

 6. et-Tuhfetu’l-‘Aliyye fî’l-‘Hutabi’l-Minberiyye467 

 Bu eser el-Ensârî’ye ait olup mahtûta bir eserdir. Bu mahtûta Suudi Arabistan’ın, el-

Melik Suud Ünv.’nde bulunmaktadır.468 İsmine bakıldığında bu eserin, el-Ensârî’nin minberde 

okuduğu hutbelerle ilgili olduğu anlaşılmaktadır. 

 7. Merviyyâtu’ş-Şeyhi’l-İmami’z-Zeynî Ebî Yahya Zekeriyyâ el-Ensârî 

 Bu eser mahtûta olup, el-Ensârî’nin hangi ilmi veya hangi eseri, ilk olarak kimden 

okuduysa, ilk hocasından, bu ilmin veya bu eserin ilk kaynağına kadar yukarıya doğru 

götürmeyle ilgilidir. Bu eserin mahtûtasının mukaddimesinde, el-Ensârî’nin bazı dostları 

kendisinden ilimlerle ilgili rivâyetlerini, yani kimden hangi ilmi aldığına dair bir sened zincirini 

yapmasını istediklerini, kendisinin de dostlarının bu taleplerinde samimi olduklarını 

gördüğünü, bundan ötürü onların bu taleplerine yeşil ışık yaktığını ve bu eseri yazdığını ifade 

etmiştir. Bu rivâyetler arasında hadisler ve hadis eserleri olduğu gibi tefsir, fıkıh ve diğer 

ilimlerle ilgili eserler de mevcuttur. Örneğin; Sahîh Buhârî’yi, Sahîh Müslim’i, es-Sünen li Ebî 

Dâvud es-Sicitânî’yi,469 Şâfiî’nin İhtilâfu’l-hadisi, Ahmed b. Hanbel (öl. 241/856)’in 

                                                           
460 Fandîk, İktifâu’l-kunu’, 240; el-Mûminî, el-Cüz’ü’l-evvel min kitâbi menheci’l-vusul, 26; Musa Mesud, Musa 

Ali, İ’râbu’l-Kur’ân, 20; Kâdirî, Delûle, el-Fikru’l-luğavî, 40. 
461 Fandîk, İktifâu’l-kunu’, 240. 
462 Muhammed Munir Mursî, et-Terbiyetü’l-İslâmiyye usûluhâ ve tetavvuruhâ fî’l-bilâdi’l-Arabiyye (Riyâd: 

’alemu’l-kutub, 2005), 282; Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 2/1570; es-Sâ’âtî, İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra, 

2/125; ez-Ziriklî, el-A’lâm, 3/46; Serkîs, Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye, 2/487. 
463 el-Ensârî, Sebet şeyhu’l-İslam, 25, muhakkikin mukaddimesi. 
464 Kâtip Çelebi, Keşfu’z-zunûn, 2/1570; el-Ensârî, el-Hudûdu’l-enîka, 19, muhakkikin mukaddimesi. 
465 İbn Tûlûn - İbnu’l-Muberrid, Mut’atu’l-ezhân mine’t-temettu’i bi’l-’ikran, 3/364. 
466 es-Sehâvî, ez-Zeyl ’alâ raf’i’l-ısr, 1/145. 
467 el-Bağdâdî, Hediyyetü’l-ârifîn, 1/374; el-Ensârî, Sebet şeyhu’l-İslam, 16, muhakkikin mukaddimesi; el-

Bağdâdî, Îdâhu’l-meknûn fî’z-zeyl, 3/255. 
468 Zeynuddîn Ebî Yahya Zekeriya b. Muhammed b. Ahmed b. Zekeriyyâ (926/1520) el-Ensârî, et-Tuhfetu’l-

‘aliyye fî’l-‘hutabi’l-minberiyye. 
469 Ebû Yahya Zekeriya b. Muhammed b. Ahmed (926/1520) el-Ensârî, Merviyyât Ebî Yahya Zekeriyyâ b. 

Muhammed el-Ensârî, 10-14. 



78 
 

Musned’ini, Buhârî’nin el-Edebu’l-müfred’ini, İbn Salah’ın‘Ulûmi’l-hadîs’ini vb. birçok hadis 

eserini, ilk olarak hangi hocasından aldığını, sonra hocasının hocasını ve en sonda eseri, 

müellife kadar olan diğer hocaları zikretmektedir.470 

 el-Ensârî, Kur’ân-ı Kerim’i, kimden aldığıyla ilgili silsileyi Hz. Peygamber'e kadar, 

O’nun da Hz. Cebrail’den aldığını zikretmektedir. Yine eserinde fıkhı, tasavvufu, vb. diğer 

ilimleri ilk hocasından son hocasına kadar olan silsileyi belirtmektedir.471 Bu mahtûta daha 

sonra 1983’te, Sebet şeyhu’l-İslâm’l-kâdî  Zekeriyyâ b. Muhammedi’l-Ensârî, Tahrîc 

Şemsuddîn es-Sehâvî ismiyle Beyrut/Lübnan’da basılmıştır. es-Sehâvî bu eseri tahrîc etmiş ve 

eserin kâtipliğini yapmıştır.472 el-Ensârî, eserin sonunda kendisine icâze veren birçok âlimin 

ismini, hurûfu mu‘cem üzere zikretmiştir. Bütün bu hocaların isimlerini de zikrettikten sonra 

eserini noktalamıştır.473 

 el-Ensârî’nin tespit ettiğimiz eserleriyle ilgili olarak hem sonuç hem de tespit 

sayılabilebilecek birkaç şey söylenebilir: 

 1. Genel olarak el-Ensârî’nin eserlerine bakıldığında, bir kısmı günümüze matbû bir 

şekilde ulaşmış, bir kısmı mahtûta bir şekilde ulaşmış, bir kısmı da günümüze ulaşamamıştır. 

 2. Vefatlarından sonra âlimlere verilecek en büyük hediye, insanların onları sevmeleri, 

onların ilimlerini kabul etmeleri ve eserleriyle onların varlıklarını sürdürmeleri olarak ifade 

edilebilir. Allah Teâla, el-Ensârî’ye minnet etmiş ilmiyle, kişiliğiyle, eserleriyle insanlara onu 

kabul ettirmiştir. Eserleri, ilmî sorunları halletmiş, günümüze kadar eserleri öğrenilerek gelmiş 

ve ders halkalarında okutulmaya devam etmiştir. 

 3. Eserleri telif etme hususunda el-Ensârî, kendi zamanındaki âlimlerin yolundan gitmiş, 

çoğunluğun uygulaması neyse o da onlara göre hareket etmiştir. Bu asırda yaşayan âlimlerin 

yöntemlerinden birisi, daha önceki asırlarda yaşayan âlimlerin ister hadis ilmiyle ilgili olsun, 

ister diğer ilimlerle ilgili olsun, kendi zamanlarında bu eserleri ihtisar etmeleridir. Bunun 

sebebi, ilim talebelerinin bu eserleri ezberlemelerinin kolaylaşması olarak açıklanmaktadır. Bir 

başka yöntemleri, daha önceki asırlarda yaşayan âlimlerin muhtasar eserlerini, kendi 

zamanlarında şerh etmeleridir. Bunun sebebi ise metinlerin manasını açıklamak, metinlerdeki 

mubhem ve gizliliği kaldırmaktır. Bir başka yöntem ise, daha önce şerh edilen eserlere, haşiye 

yazmalarıdır. Bu yöntem de şerh edilmiş eserlere, kendilerine ait bazı mülahazalar ekleme, ek 

                                                           
470 el-Ensârî, Merviyyât Ebî Yahya Zekeriyyâ, 19-24. 
471 Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (926/1520) el-Ensârî, Merviyyât Ebî Yahya Zekeriyyâ b. 

Muhammed el-Ensârî, 8-10. 
472 el-Ğezzî, el-Kevâkibu’s-sâira, 1/203; el-Ensârî, Sebet şeyhu’l-İslam, 1-5. 
473 el-Ensârî, Merviyyât Ebî Yahya Zekeriyyâ, 34-35. 



79 
 

ve kısa bilgiler vererek orada belirtilen şeylere açıklık getirmek veya dipnot şeklinde bazı 

takviyeler yapmalarıdır. el-Ensârî de bu yöntemlerin tümünü eserlerinde uygulamıştır. 

 4. el-Ensârî, eser telif ederken, takip ettiği bir başka yöntem, toplumun içinde bulunduğu 

durum ve ihtiyaçları da göz önünde bulundurarak eser telif etmesidir. 

 5. el-Ensârî’yle ilgili zikrettiğimiz eserler, kaynaklarda tespit ettiğimiz eserlerdir. 

Araştırmamız neticesinde yukarıda uygun başlıkların altında zikrettiğimiz eserlerin dışında, 

başka eserlerin de olabileceğini söyeleyebiliriz. Böyle önemli bir âlimin başka eserleri varsa, 

bir an önce ortaya çıkarılması, ilim camiasına sunulması ve tespitlerinin gün yüzüne çıkarılması 

neticesinde, birçok farklı ilim dalında olumlu katkısının olacağını düşünmekteyiz. Dolayısıyla 

el-Ensârî’nin tüm eserlerinin ortaya çıkarılması için özel araştırmaların yapılmasının isabetli 

olacağı, ilim camiasına ve temel İslâm bilimlerine yararlı olacağı kanatindeyiz. 

 el-Ensârî’nin kitaplarının gerek sayısında, gerekse ona ait olup olmama konusunda veya 

eserlerin isimlerinin farklı olması neticesinde çıkabilecek diğer karışıklığın bizce birkaç sebebi 

şöyledir: 

 1. el-Ensârî, birçok ilimle ilgili eser yazmıştır. Fakat bazen aynı dalda birbirine benzer, 

birbirine yakın isimlerle eserler yazdığı için, dikkat edilmediği zaman bu eserlerin aynı olduğu 

düşünülebilir. Bu da eserlerinde karışıklığa yol açabilmektedir. 

 2. Vefatından sonra el-Ensârî’nin hayatına değinenler, onun eserlerine bazen farklı 

kelimeler eklemeleri veya azaltmaları sonucu eserin başka bir eser görünümünü elde etmesi 

neticesinde, eserlerinde karışıklığa yol açabilmektedir. 

 3. el-Ensârî’nin aynı Kitabı birden fazla şekille yazması. Örneğin aynı kitaba bazen bir 

tane şerh, bir tane de haşiye yazması. Bu durum bazen okuyucu tarafından idrak edilemeyip 

eserlerinin sayısında karışıklığa yol açabilmektedir. 

 4. Birbirinden bağımsız farklı kaynaklarda, el-Ensârî’nin eserleriyle ilgili olarak bir 

yerde mahtûta olarak geçen bir Kitabı başka bir yerde matbû olduğu bilgisinin verildiği bir 

gerçektir. Bu da el-Ensârî’nin eserlerinin sayısında karışıklığa yol açabilecek başka bir sebep 

olarak düşünmekteyiz.  

 Bu bölümde genel olarak el-Ensârî’nin yaşadığı döneme değindik. Akabinde onun 

hayatına, ilmi kişiliğine değindik. Daha sonra da eserlerini başlıklar altında zikrettik. 

Eserleriyle ilgili izahatta bulunduk. Bundan sonra çalışmamızın ikinci böülümüne geçeceğiz. 

   



80 
 

İKİNCİ BÖLÜM  

ZEKERİYYÂ EL-ENSÂRÎ’NİN HADİS İLMİNDEKİ YERİ VE HADİS 

USULCÜLÜĞÜ 

 2.1. el-Ensârî ve Hadis İlmine Genel Bakışı 

 Kur’ân ve sünnet; İslâm dinini oluşturan, et ve tırnak gibi birbirinden ayrılması mümkün 

olmayan bir bütünün iki parçasıdır. Sünnet Kur’ân’dan, Kur’ân da sünnetten ayrı, birbirinden 

kopuk ve bağımsız tasavvur edilemez. Kur’ân’ın birinci, sünnetin ise ikinci derecede kaynak 

olduğu konusunda âlimler arasında ittifak vardır. Tefsir, fıkıh, kelam, İslâm tarihi, tasavvuf vb. 

İslâmî ilimlerinin tümünde, sünnet ikinci derecede kaynak kabul görmüştür.474 Hadislerin 

korunması, müzakere edilmesi, tedvîni, tasnîfi, hadis için yapılan rihleler, hadislerle ilgili şerh 

çalışmaları vb. bütün önemli adımlar sünnetin ehemmiyetinden, ikinci kaynak olmasından 

ötürüdür. 

 el-Ensârî, birçok ilme ihtimam gösterdiği gibi hadis ilmine de ihtimam göstermiştir. O, 

hadis ilminde mahir çokça İslâm bilginin yanında hadis ilmini öğrenmiştir. Yukarıda zikredilen 

nedenlerden ötürü el-Ensârî hadis ilmine yönelmiştir. Bu minvalde el-Ensârî’nin, Tuhfetu’l-

Bârî bi-şerhi Sahîhi’l-Buhârî isimli şerh eseriyle birlikte, onun hadis ilmiyle ilgili diğer 

eserlerinin yanı sıra tefsir, fıkıh vb. İslâmî ilimlerle ilgili matbû veya mahtûta ulaştığımız tüm 

eserlerinde onun hadis usulü ile ilgili görüşlerini beyan edeceğiz. el-Ensârî’nin bu eserlerde 

rivâyet ve dirâyet ilimleri açısından hadis ilmindeki yerini ortaya koyacağız. 

 Burada onun hadis usûlüne bakışını, bu konularla ilgili hadis bilginleriyle ittifak ettiği 

veya ihtilaf ettiği konuları beyan edeceğiz. el-Ensârî, hadis ilimleri konusuyla ilgili bir konuyla 

ilgili görüş belirtirken bazen maddeler halinde genişçe izahatta bulunduğu gibi, bazen de kısaca 

değinip geçmiştir. Bunların tümüne bu bölümde yer vereceğiz. Bu bölümde el-Ensârî’nin görüş 

belirttiği konularla ilgili olarak, mutekaddim ve müteahhir olan bazı hadis bilginlerinin 

görüşlerine de yer vereceğiz. Bu bölümdeki amaç, bir hadis usûlü kitabı meydana getirmek 

değildir. el-Ensârî’nin hadis usûlü ile ilgili görüşlerini bir arada zikretmektir. 

 el-Ensârî’nin, özel olarak hadis usûlü ile ilgili, kendisinin yazdığı bir eseri 

bulunmamaktadır. Onun hadis usûlü ile ilgili şerh, haşiye tarzı eserlerinin mevcuttur. Onun 

hadis usûlü ile ilgili görüşlerini buralardan ortaya koyacağız. el-Ensârî’nin, hadis usûlüne dair 

görüşlerini Fethu’l-Bâkî bi şerhi Elfiyeti’l-‘Irâkî, Tuhfetü’l-Bârî bi şerhi Sahihi’l-Buhârî, 

Fethu'l-‘allâm bi şerhi‘l-i‘lâm bi ehâdîsi’l-ahkâm vd. eserlerinden alıp ortaya koyacağız. Bu 

eserler başta olmak üzere el-Ensârî’nin, fıkıh, tefsir vb. ilimlerle ilgili yazdığı tüm eserler 

                                                           
474 Saffet Sancaklı, Sünneti doğru anlamak, thk. Hasan Lütfi Ramazanoğlu (İstanbul: Rağbet yayınları, 2013), 107-

108. 



81 
 

okunmuştur. Bu okumalarda hadis usûlüne dair tespit edilen en ufak bir şey dahi gözardı 

edilmemiş ve bu çalışmamızda bir araya getirilmiştir. Genel olarak el-Ensârî’nin hadis usûlü ile 

ilgili izahatına baktığımızda, açıklamaları kısa ve vecîzdir. Çalışmamızda el-Ensârî’nin, hadis 

usûlü ile ilgili açıklamalarına geçilmeden önce, konu ve anlam bütünlüğünün sağlanması adına, 

el-Ensârî’den önce yapılan tanım ve açıklamalar ilk önce zikredeceğiz. Akabinde el-Ensârî’nin 

konuyla ilgili zikrettiği malumatları beyan edeceğiz. 

 Yaptığımız araştırmaya dayanarak, hadis usülleriyle ilgili yapacağımız açıklamaların 

tümünde de görüleceği üzere, el-Ensârî’nin hadis usülleri ile ilgili görüşleri, diğer hadis 

âlimlerinin görüşlerine muvafıktır. Onlara muhalefet etmemiştir. Onun asrına kadar hemen 

hemen her hadis usülünün tanımları yapılmış ve ilmî kitaplara girmiştir. O da hadis 

bilginlerinin, hadis usülü ile ilgili yaptıkları izahatların dışına çıkmamış; onlara muvafık 

davranmıştır. 

 2.1.1. Sünnet 

 Sünnet sözlükte, yol, âdet, gidişat veya sîret anlamlarına gelmektedir.475 Terim olarak 

sünnet, Hz. Peygamber’den sabit olan söz, fiil, takrir ve hayatına denir.476 el-Ensârî de sünneti, 

Hz. Peygamber’in sözleri, fiilleri ve takrirleri şeklinde tanımladığı görülmektedir.477 Görüldüğü 

üzere el-Ensârî, sünnetin tanımında hadis alimlerinin belirttiği tanıma muvafakat etmiştir. 

 2.1.2. Hadis ve Hadis İlmi 

 Hadis kelimesine sözlükte, yeni olan şey, eskinin zıttı ve haber denilmektedir. Çoğulu 

ً olarak gelmektedir.478 Hadisin bu anlamını desteklemek için 479 احاديث  وَمَنْ أصَْدَقُ مِنَ اللهِ حَدِيثا

“Allah’tan daha doğru sözlü kim olabilir?”480 ve 481 َفجََعَلْنَاهُمْ أحََادِيث “Biz de kendilerini uhdûselere; 

                                                           
475 Ebû Bekr Muhammed b. el-Kasım b. Muhammed b. Beşşâr (328/940) el-Enbârî, ez-Zâhir fî me’âni kelimâti’n-

nâs (Beyrut / Lübnan: Muessesetu’r-Risâle, 1992), 2/339; Ali b. Muhammed b. Ali ez-Zeyn eş-Şerîf (816/1413) 

el-Curcânî, Kitâbu’t-tarîfât (Beyrut/Lübnan: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1983), 122; Sarı, el-Mevârid, 788; Mehmet 

Hayri Kırbaşoğlu, İslam düşüncesinde sünnet (eleştirel bir yaklaşım) (Ankara: Ankara okulu yayınları, 2017), 74; 

el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/590. 
476 Ebû İshak İbrahim b. Ali b. Yusuf (476/1084) eş-Şîrâzî, et-Tabsıra fî usûli’l-fıkıh (Dımaşk: Daru’l-fikr, 1982), 

332; Ebû’l-Muzaffer Mansur b. Muhammed b. Abdulcebbâr İb. Ahmed es-Semânî et-Temîmî el-Hanefî eş-Şâfi’î 

(489/1096) el-Mervezî, Kavâtı’ul-edille fî’l-usûl (Beyrut/Lübnan: Dâru’l-Kutubi’l-’İlmiyye, 1999), 30. el-

Curcânî, Kitâbu’t-tarîfât, 122; Rebî b. Hâdî b. Muhammed ’Umeyri’l-Medhâlî el-Medhalî, Hucciyetu haberi’l-

âhâd fî’l-akâidi ve’l-ahkâm (Mecmâ’u’l-Meliki’l-Fehd, ts.), 7; Abdulhamid Muhammed b. thk. Ammâr et-Tâlibî 

(eş-Şiretu’l-vataniyye li’l-kuttâb, 1988), 27; İbn Muhammed Temîm b. Sâlih b. Abdullah el-Hatib Muhammed 

’acâc, es-Sünnetü kable’t-tedvîn (Beyrut/Lübnan: Dâru’l-fikri li’t-ttibâati ve’n-neşri ve’t-tevzî’, 1980), 16. 
477 Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (926/1520) el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl (Mısır: 

Matbaatu Mustafa bâbi’l-Halebî ve evlâdihi, 1936), 91. 
478 Ebû Nasr İsmail b. Hammâd el-Farâbî (393/1003) el-Cevherî, es-Sahâh Tâcu’l-lüğati ve sihâhu’l-Arabiyye 

(Beyrut: Dâru’l-ilm li’l-melâyîn, 1987), 1/278; Sarı, el-Mevârid, 278; Bekir Kuzudişli, Hadis tarihi (İstanbul: 

Kayıhan yayınları, 2019), 15. 
479 Nisâ Sûresi, 4/87. 
480 Muhammed Hamdi Yazır Elmalılı, Hak dini Kur’an dili, thk. Asım Cüneyd Köksal, Kaya Murat (İstanbul: 

Matsis matbaa hizmetleri limitet şirketi, 2021), 2/388. 
481 Sebe’ Sûresi, 34/19. 



82 
 

efsanelere, masallara çevirdik.”482 âyetleri delil olarak getirilmiştir. Hadis ıstılah olarak, Hz. 

Peygamber’e izafe edilen söz, fiil, takrir ve sıfatlara denilmektedir.483 Hadis ilminin de, 

hadisleri tesbit, nakil ve anlamaya yönelik bir ilim olduğu beyan edilmiştir.484 

 el-Ensârî de hadis kelimesinin, haber kelimesiyle müradif olduğunu belirtmiştir. el-

Ensârî’ye göre hadis ilmi, zikredilen şeyleri nakleden ilim demektir. Hadis ilminin konusunun, 

Hz. Peygamber olduğunu, gayesinin ise, dünya ve ahirette sevap kazanmak olduğunu beyan 

etmektedir.485 

 2.2. Hadisin Yapısı İle İlgili Açıklamaları 

 Hz. Peygamber’in hadisleri sened ve metinden oluşmaktadır. Her ikisinden birisi olmasa 

buna hadis denilmez. Sened ve metinle alakalı birçok malumat bulunmaktadır. Bu konu 

hakkında el-Ensârî’nin açıklamalar şu şekildedir: 

 2.2.1. Metin 

 Metin, hadisin manasının kendisiyle oluştuğu, kendisiyle kuvvet bulduğu lafızlara 

denilmektedir.486 Metin, senet bittikten sonra gelen söz şeklinde de tanımlanmıştır.487 

 el-Ensârî, metin ile ilgili olarak şu açıklamaları yapmaktadır: O,  ُمُتون “mutûn” 

kelimesinin, “metin” kelimesinin çoğulu olup, “mumâtene” bâbından olduğunu beyan etmiştir. 

Bu şekilde metnin, gayede uzaklık manasına geldiğini, çünkü metnin, senedin gayesi olduğunu 

ifade etmiştir. Ya da  ِْمتن “metnin” bâbından olduğunu izah etmiştir. Bu şekilde metin, sert ve 

yerden yüksek olan bir şey olduğunu açıklamıştır. Çünkü hadis râvîsi, hadisin metnini senetle 

takviye ettiğini söylemektedir. Senetle hadisin metnini, hadisi söyleyene kadar yükselttiğini 

belirtmektedir.488 el-Ensârî metin ile ilgili yaptığı açıklamalarda diğer hadis alimlerine muvafık 

davranmıştır. 

                                                           
482 Elmalılı, Hak dini Kur’an dili, 4/615. 
483 Şemsuddin Ebû’l-Hayr Muhammed b. Abdurrahman b. Muhammed b. Ebî Bekr b. Osman b. Muhammed 

(902/1497) es-Sehâvî, el-Ğâyetu fî şerhi’l-hidâyeti fî ’ilmi’r-rivâyeti, thk. Ebû ’Âiş Abdumun’im İbrahim (Kahire: 

Mektebetu evlâdi’ş-şeyh li’t-turâs, 2001), 61; Kuzudişli, Hadis tarihi, 16; Abdullah b. Yusuf (1959-) el-Cedî’, 

Tahrîr ’ulûmi’l-hadis (Beyrut/Lübnan: Muessesetü’r-reyyân li’t-tibaati ve’n-neşri ve’t-tevzi’, 2003), 1/17-20. 
484 M. Yaşar Kandemir, “Hadis”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV yayınları, 1997), 

15/27. 
485 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/91. 
486 Ali b. Muhammed b. Ali ez-Zeyn eş-Şerîf (816/1413) el-Curcânî, Risâletun fî usûli'l-hadîs, thk. Ali Zevîn 

(Riyâd: mektebetü’r-rüşd, 1986), 65; Şerefuddîn el-Hüseyin b. Muhammed b. Abdullah (743/1342) et-Tîbî, el-

Hulâsatu fî ma’rifeti’l-hadîs, thk. Ebû Asım eş-Şevâmî el-Eserî (Mısır/Kahire: el-Mektebetü’l-İslâmiyye li’n-neşri 

ve’t-tevzî’, 2009), 27. 
487 Itır, Menhecu’n-nakd, 33; el-Cedî’, Tahrîr ’ulûmi’l-hadis, 24. 
488 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/120. 



83 
 

 2.2.2. Sened 

 Sened, Hz. Peygamber’e kadar birbirinden rivâyette bulunan, hadisi rivayet eden 

kişilerdir. İsnad, hadisi söyleyenine izafe etmeye, ona nisbet etmeye denir.489 el-Ensârî, senedi 

metne ulaştıran yol olarak tarif etmiştir.490 el-Ensârî, evhâ’l-esânîd ile ilgili bazı şahısları 

zikretmiş, esahhu’l-esânîd hakkında malumat verirken de bunu şehirlere ve şahıslara göre 

taksim etmiştir. Bu taksiminin, Hâkim’in görüşüne benzediğini ifade etmiştir. Evhâ’l-esânîdi 

tanımanın faydalarını, bazı hadislerin diğerine tercih edilebilmesini sağlamak ve itibar edilen 

hadislerin itibar edilmeyenden ayırt edilebilmesini sağlamak olarak beyan etmiştir.491 

 Bazı âlimler isnadın, bu ümmete has bir durum olduğunu, diğer ümmetlerde böyle güzel 

ve sağlam bir sistemin olmadığını belirtmektedirler.492 el-Ensârî de isnadın bu ümmete has bir 

özellik olduğunu izah etmiştir. Ayrıca İbnu’l-Mübârek (öl. 181/798)’ten, isnadın dinden 

olduğunu, eğer isnad olmasaydı herkes her istediğini söyleyeceği bilgisini nakletmiştir. es-Sevrî 

(öl. 161/778)’den de isnadın, müminin silahı olduğunu, kişinin silahı olmadığında neyle 

savaşacak? şeklindeki bilgiyi nakletmektedir.493 

 el-Ensârî, sened ile ilgili olarak şunları da söylemektedir. Hadisten maksadın, sıhhatine 

ulaşmak ve vehmi ortadan kaldırmaktır. Dolayısıyla senedin ricali ne kadar fazla ise o derecede 

hadise hata ve halelin girme ihtimalinin yüksek olduğuna işaret etmektedir. Ne kadar sened 

ricali az ise yani sened kısa ise, o derecede hadisin olumsuzluklardan sâlim kaldığını, senedinin 

âli olduğunu yorumlamaktadır. Ancak senedi uzun olanın ricali daha güvenilir, hafızası daha 

kuvvetli, daha fakih vb. sebepler varsa senedi uzun bile olsa, senedinin âli olmasına engel 

olmadığını açıklamıştır.494 el-Ensârî, diğer âlimler gibi, âli olan senedin mutlak, nisbî ve 

mukayyet olan üç kısmını zikretmektedir. Birincisi, mutlak âli olan seneddir. Bu kısım, Hz. 

Paygamber’e yakın olan, fazla râvînin olmadığı sened olarak vurgulamaktadır. İkincisi, nisbî 

olarak âli olan seneddir. Bu kısım âli sened, Buhârî gibi hadis âlimlerine yakın olan sened 

olduğunu zikretmiştir. Bu kısımda râvî sayısı çok olsa dahi bu kısma zarar vermeyeceğini 

                                                           
489 Burhânuddîn Ebû İshak İbrahim b. Ömer b. İbrahim b. Halil (732/1332) el-Ca‘berî, Rusûmu’t-tahdîs fî ’ulûmi’l-

hadis (Lübnan/Beyrut: Dâr İbn Hazm, 2000), 134; Ebû Abdillah Muhammed b. İbrahim b. Sadullah b. Cema’a 

Bedru’d-dîn el-Hamevî eş-Şafiî (733/1333) el-Kenânî, el-Menhelu’r-ravî fî muhtasari ’ulûmi’l-hadis en-Nebevî, 

ed. Muhyiddîn Abdurrahman Ramazan (Dımaşk: Dâru’l-fikr, 1985), 29; Nuruddîn Muhammed el-Halebî (2020) 

Itır, Menhecu’n-nakd fî ’ulûmi’l-hadis (Dımaşk - Suriye: Dâru’l-fikir, 1981), 33. 
490 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/99. 
491 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/99, 104-105. 
492 Ebû ’Amr Takiyyuddîn Osman b. Abdurrahman (643/1246) İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh/Marifetu 

envâi ’ulûmi’l-hadis (Beyrut: Dâru’l-fikri’l-muasır, 1986), 255; Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahya b. Şeref 

(676/1278) en-Nevevî, et-Takrîb ve’t-teysîr li ma’rifeti süneni’l-beşîri’n-nezîr fî usûli’l-hadis (Beyrut: Dâru’l-

kitâbi’l-Arabî, 1985), 84; Ebû Bekr Kâfî, Menhecu’l-imâmu’l-Buhârî fî tashîhi’l-ehâdîsi ve ta’lîlihâ (Beyrut: Dâru 

İbn Hazm, 2000), 160. 
493 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/136,137. 
494 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/138. 



84 
 

savunmaktadır. Üçüncü kısım mukayyet âli isnad olduğunu dile getirmektedir. Bu kısım, kutub-

i sitteye ait olan hadisin rivâyet edilmesi olarak izahatta bulunmaktadır. Çünkü bu kitaplara 

nisbet edilerek rivâyet edilen hadisin, bu eserlerin dışına nisbet edilerek rivâyet edilen hadislere 

nazaran âli olduğuna dikkati çekmiştir.495 el-Ensârî, sened ile ilgili yaptığı izahatlara 

bakıldığında diğer hadis bilginlerine muhalefet etmemiştir. 

 2.2.3. İsnad İle İlgili Açıklamaları 

 Hadis ilminde sened konusu önemlidir. Çünkü hadise olumlu veya olumsuz hüküm 

verilebilmenin en büyük sebeplerinden birisi seneddir. Nitekim hadislerin bize en güzel şekilde 

intikali senetler sayesinde olmuştur. Senetler olmasaydı hadislerin bu şekilde sağlam olarak 

intikali mümkün olmazdı. Herkes hadislerle ilgili doğru yanlış her istediğini söylerdi. Bunun 

neticesinde hadisler karışırdı. Senedler arasında da bazı farklar bulunmaktadır. Her senet aynı 

düzeyde, aynı seviyede değildir. el-Ensârî de senetle ilgili bazı açıklamalarda bulunmuştur. 

Onun yaptığı açıklamalara baktığımızda diğer hadis alimlerine zıt davranmadığı; onlara 

katıldığını görmekteyiz. 

 2.2.3.1. Râvîlerin Doğum ve Vefat Tarihleri 

 Bazı âlimler, târîhu’r-ruvât tâbiri kullanıldığında bunun hakikatının, râvîlerin hem 

doğumunu hem de vefat tarihlerini kapsadığını ifade etmektedirler.496 Bazı âlimler de târîhu’r-

ruvâtı bilmenin faydası, senetteki ittisali ve inkıtaı tanımayı sağladığını belirtmektedir. Bazıları 

da râvîlerin vefatını, sağlığını, akli dengesini, vücuduyla ilgili gelişmeleri, yolculukları, hacca 

gidip gitmemesini, hafızasının hatırlama veya bir şeyi anlayıp hafızasına almayla ilgili 

gelişmeleri, oluşan tarihi olayları, hadisin mu‘dal olup olmamasını, mürsel olup olmamasını vb. 

faydaları sağladığını ifade etmektedirler.497 

 el-Ensârî de târîhu’r-ruvât başlığından maksadın, râvîlerin doğumu ve vefatlarının 

olduğunu belirtmektedir. el-Ensârî, hadis usûlünde râvîlerin doğum ve vefat tarihlerinin 

bilinmesinin faydasını, yalancının yalanının da bilinmesi şeklinde izah etmektedir.498 

 2.2.3.2. Râvîlerin Vatan ve Beldelerinin Bilinmesi 

 Bazı âlimler, Arapların ilk olarak kabilelere müntesip olduğunu; İslâm geldikten sonra 

genel olarak insanların köylerde ve şehirlerde yaşamaya başladıklarını belirtmektedir. Bunun 

neticesinde insanların vatanlarına intisap etmeye başladıklarını ve bir sürü insanın nesebini 

                                                           
495 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/139,140. 
496 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 382; Şemsud-dîn Ebû’l-hayr Muhammed b. Abdurrahman b. 

Muhammed b. Ebî Bekr b. Osman b. Muhammed (902/1497) es-Sehâvî, Fethu’l-muğîs bi şerhi elfiyyeti’l-hadis 

li’l’Irâkî, thk. Hüseyin Ali (Mısır: Mektebetü’s-Sünne, 2003), 4/305. 
497 Mahmut et-Tahhân, Teysîru mustalah, 275; İbn Abdullah b. Abdulkadir Muvaffak, el-Mudebbec verivâyetü’l-

akrân (Medinetu’l-Munevvere: el-Câmia’tu’l-İslâmiyye, 2001), 31,32. 
498 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/302. 



85 
 

kaybettiğini ifade etmektedir.499 Bazı âlimler de lafızları aynı olan iki râvînin beldelerine 

bakılması, bu iki râvînin arasında fark yapma yollarından birisi olduğunu izah etmektedirler.500 

 el-Ensârî, râvîlerin ve hadis şeyhlerinin vatan ve beldelerinin bilinmesinin, şu faydaları 

sağladığını söylemektedir. Râvî müdellis ise bu bilinir. İki râvî arasında, zayıf olma veya başka 

sebeplerden ötürü sakıt olan râvî tespit edilir. Aynı ismi taşıyan iki râvînin ayrımı sağlanır.501 

 2.2.3.3. Babasının Dışında Başkasına Nisbet Edilen Râvîler 

 el-Ensârî, babası dışında başka birine nispet edilenlerin dört kısma ayrıldığını ifade 

etmektedir. Bunlar, annesine nisbet edilenler. Ninesine nisbet edilenler. Dedesine nisbet 

edilenler. Onun bakımını üstlenenlere nisbet edilenler.502 el-Ensârî’nin zikrettiği bu dört kısım 

başka hadis bilginleri tarafından da zikredildiği görülmektedir.503 el-Ensârî ve bazı hadis 

bilginleri, babasının dışında başkasına nisbet edilen râvîleri tanımanın faydasını şöyle 

açıklamaktadırlar: Bu râvî babasına nisbet edildiği vakit, râvînin çoğaldığı, değiştiği veya iki 

râvînin bir olduğu zannının bertaraf olduğunu ifade etmektedirler.504 

 2.2.3.4. Zahir Olmayan Bir Şeye Nisbet Edilen Râvîler  

 el-Ensârî, bu konuda kastedilenin, râvînin savaş olan bir mekâna nisbet edilmesi, bir 

beldeye, bir kabileye, bir sanata, bir sıfata veya bunların dışında başka bir şeye nisbet edilmesi 

olduğunu belirtmektedir.505 Bu husus ile ilgili el-Ensârî’nin zikrettiği malumatı, başka hadis 

bilginlerinin de zikrettiği görülmektedir.506 

 2.2.3.5. Sâbık ve Lâhık 

 el-Ensârî, diğer bazı hadis bilginleri gibi bu konuyu şu şekilde tanımlamaktadır: Bir 

râvîden, iki kişinin rivâyet ettiği, her iki râvînin vefat etmelerine bakıldığında, aralarında uzun 

bir zamanın bulunması şeklinde gerçekleşen rivâyete, sâbık ve lâhıkın rivâyeti denildiğini 

                                                           
499 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 404. 
500 Burhanuddîn Ebû İshaki’l-Ebnâsî sümme’l-Kahirî eş-Şâfiî İbn Musa b. Eyûb (802/1400) İbrahim, eş-Şezâ’l-

feyyâh min ’ulûmi ibnu’s-Salâh (Riyâd: Mektebetü’r-rüşd, 1998), 2/7791. 
501 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/331. 
502 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/295. 
503 el-Kenânî, el-Menhelu’r-ravî, 130,131; el-Irâkî, Şerhu’t-tabsira ve’t-tezkira, 2/281-284; Ebû Yâsir Muhammed 

b. Matar b. Osman Âl Matar (1427/2000) ez-Zehrânî, ’İlmu’r-ricali neş’etuhu ve tetavvuruhu mine’l-karni’l-evveli 

ilâ nihâyeti’l-karni’t-tâsi’i (Riyad: Dâru’l-hicreti li’n-neşri ve’t-tevzî’, 1996), 290-292. 
504 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/294,295; es-Sehâvî, Fethu’l-muğîs bi şerhi elfiyyeti’l-hadis, 4/289; Zeynü’d-dîn 

Muhammed el-Med’û Abdurrauf b. Tâcu’l-Arifîn b. Ali b. Zeynü’l-Abidîn el-Haddâdî el-Kâhirî (1031/1622) el-

Münâvî, el-Yevâkît ve’d-durer fî şerhi nuhbeti İbn Hacer, thk. ez-Zeyn Ahmed el-Murtedâ (Riyâd: Mektebetü’r-

Rüşd, 1999), 2/392. 
505 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/297. 
506 el-Irâkî, Şerhu’t-Tabsira ve’t-tezkira, 2/285; es-Sehâvî, Fethu’l-muğîs bi şerhi elfiyyeti’l-hadis, 4/294. 



86 
 

belirtmektedir. el-Ensârî ve bazı hadis bilginleri sâbık ve lâhıkı tanımanın faydasının, sonra 

gelen râvînin, senetten kopuk olmadığından emin olmayı sağladığını belirtmektedirler.507 

 2.2.3.6. İsimler ve Künyeler 

 el-Ensârî, bu şekilde gelen râvîlerin önemli olduklarını belirtmektedir. Bu râvîlerin isim 

ve künyeleri tanındığı vakit, râvînin bir tane olduğunun farkına varılacağını vurgulamaktadır. 

Bu râvî bir yerde ismiyle, diğer yerde künyesiyle geldiğinin bilineceğini izah etmektedir.508 

 2.2.3.7.  Muttefik ve Mufterik 

 Bazı âlimler muttefik ve mufterikin, iki râvînin, isimlerinin yazılışlarının ve isimlerinin 

okunuşlarının bir olması, bu iki râvînin şahıslarının ayrı olması olduğunu belirtmektedirler.509 

Muttefik ve mufteriki bilmenin faydasının, râvîlerin tanınmasını sağladığı ve iki ayrı şahsın bir 

şahısmış gibi bir zannı önlediği ifade edilmiştir.510 

 el-Ensârî, hadis ilimlerinin içerisinde bulunan bu konunun mühim bir fen olduğunu 

belirtmektedir. Bu şekildeki râvîlerin şahsını tanımak, hadislerin derecesini ve râvîlerin 

şahsının karıştırılmasını önlediğini açıklamaktadır. İsimler ve künyelerdeki muhtemel 

karışıklığın ise, söz konusu râvînin aynı kişi olmasına karşın, sanki ayrı râvîlermiş gibi bir 

karışıklığa sebep olduğunu izah etmektedir. Buradaki diğer karışıklığın, ayrı râvîler olduğu 

halde şahıslar tanınmadığı zaman, bu iki râvî sanki aynı kişilermiş gibi başka bir karışıklığın 

meydana geleceğini bildirmektedir. Bu da derecesi sahih olan hadisin seviyesini zayıfa 

düşürebildiği gibi, seviyesi zayıf olan hadisin seviyesini sahihe yükseltebildiğini de ifade 

etmektedir. Bu şekildeki râvîlerin birbirinden ayrımı, rical kitapları gibi kaynaklara bakılarak 

ilgili zatlar tanınarak yapılabildiğini söylemektedir. Aksi halde zikredilen sıkıntıların oluşması 

kaçınılmaz olacağını vurgulamaktadır. el-Ensârî’nin zikrettiği bu hususlara Aliyyu’l-Kârî’nin 

de değindiği görülmektedir.511 

 el-Ensârî’nin, muttefik ve mufterikle ilgili değindiği sekiz kısım şu şekildedir. 

                                                           
507 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/232; İbrahim, eş-Şezâ’l-feyyâh, 2/570; Celâlu’d-dîn Abdurrahman b. Ebî Bekr ( 

911/1505) es-Suyûtî, Tedrîbu’r-râvî fi-şerhi takrîbi’n-Nevevî, thk. Ebû Kuteybe Nazar Muhammed el-Faryâbİ 

(Riyâd: Dâru Taybe, 2006), 2/737. 
508 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/241. 
509 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 358; en-Nevevî, et-Takrîb ve’t-teysîr, 110. 
510 el-Ca‘berî, Rusûmu’t-tahdîs, 185; Ebû’l-fadl İbn Hacer Şihabddîn Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalânî 

(852/1448), Nüzhetu’n-nazar fî tavdîhi nuhbeti’l-fiker fî mustalahi ehli’l-eser (Dımaşk: Matbaatu’s-sabah, 2000), 

129; Ebû İbrahim İzzuddîn Muhammed b. İsmail b. Salah b. Muhammed el-Hasenî el-Kehlânî (1182/1768) el-

Emîr es-San’ânî, İsbâlu’l-matar ’alâ kasbi’s-suker, thk. İbn Salih İbn Kasım Abdulhamit (Beyrut: Dâru İbn Hazm, 

2006), 360. 
511 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/280,281; Ali b. Sultan Muhammed Ebû’l-Hasan Nuruddîn el-Mullâ el-Herevî 

(1014/1605) Alî el-Kârî, Şerhu nuhbeti’l-fiker fî mustalahati ehli’l-eser, thk. Muhammed Nizar Temîm 

(Beyrut/Lübnan: Dâru’l-Erkam, ts.), 697,698. 



87 
 

 1. Râvîlerin isimleri ile babalarının isimlerinin müttefik olması, râvîlerin şahıslarının 

ayrı olması. 

 2. Râvîlerin isimleri ile babalarının isimleri ve dedelerinin isimlerinin müttefik olması, 

râvîlerin şahıslarının ayrı olması. 

 3. Râvîlerin künyelerinin ve nisbelerinin aynı olması, râvîlerin şahıslarının ayrı olması. 

 4. Râvîlerin isimleri ile babalarının isimlerinin aynı olması, bununla birlikte nisbelerinin 

de aynı olması; fakat râvîlerin şahıslarının ayrı olması. 

 5. Râvîlerin künyelerinin ve babalarının isimlerinin aynı olması, râvîlerin şahıslarının 

farklı olması. 

 6. Râvîlerin isimleri ile babalarının künyelerinin müttefik olması, râvîlerin şahıslarının 

farklı olması. 

 7. Râvîlerin isimleri veya künyeleri veyahut nisbelerinin aynı olması, râvîlerin 

şahıslarının farklı olması. 

 8. Râvîlerin isimlerinin bir olması, nisbelerinin de lafız olarak bir olması fakat nisbet 

edildiği şey bakımından farklı olması. Örneğin nisbesi bir râvîde mezhep anlamında 

kullanılırken, diğer râvîde ise kabile manasında kullanılması.512 İşte biribirine benzer bu tarz 

râvîlerin şahısları bilinmediği takdirde karışıklığın yaşanması kaçınılmaz olacaktır. 

 2.2.3.8. Müteşâbih 

 Müteşâbih, iki ravinin isimlerinin veya neseblerinin bir olmasına, babalarının da 

isimlerinin harflerinin bir olması; fakat okunuşlarının yani harflerin harekesinin ayrı olmasına 

denir.513 

 el-Ensârî de müteşabihi iki râvî isminin hem yazılışları hem de okunuşlarının aynı 

olması, babalarının isimlerinin yazılışlarının da aynı olmasıyla birlikte okunuşlarının, yani 

harflerinin bir, harekelerinin farklı olmasına veyahut tam tersi durumun olmasına müteşabih 

denildiğini ifade etmektedir. el-Ensârî, bu kısmı tanımanın faydasının, iki râvînin bir olduğu 

zannından emin kıldığı ve tashîften emin olmayı sağladığı şeklinde beyan etmektedir.514 

 Müştebehu’l-Maklûb 

 Müştebehu’l-Maklûb, ravilerin ve babalarının hem isimlerinin hem de okunuşlarının 

aynı olması; fakat bu isimlerin yerlerinin önde veya arkada yani takdim tehir olmasında ihtilaf 

olmasına müştebehu’l-maklûb denilmektedir.515 

                                                           
512 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/281-289. 
513 en-Nevevî, et-Takrîb ve’t-teysîr, 112. 
514 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/290,291. 
515 Alî el-Kârî, Şerhu nuhbeti’l-fiker, 714. 



88 
 

 el-Ensârî de müştebehu’l-maklûbu şöyle tanımlamaktadır: Birinci râvînin ismiyle ikinci 

râvînin babasının isminin, hem okunuş hem de yazılış bakımından aynı olması, diğer râvînin 

babasının ismiyle öbür râvînin isimlerinin yine aynı şekilde bir olmasına müştebehu’l-maklûb 

denildiğini açıklamaktadır. el-Ensârî, bazı hadis bilginleri gibi, bu hadis usûlünü tanımanın 

faydasının, râvîlerin karıştırılmasını önlediğini, râvînin fazla olduğu vehmini önlediğini; 

özellikle râvîlerin isminde böyle takdim ve tehirin yapılmadığından emin olmayı sağladığını 

beyan etmektedir.516 

 2.2.3.9. Mübhem Hadis 

 Mübhem hadis, içinde râvînin isminin zikredilmediği hadistir. Bu ibhamın senet veya 

metinde olmasının fark etmediği belirtilmiştir.517 Bazı âlimler, mübhemâttan maksadın, erkek 

veya kadın fark etmez hadiste geçen ve belli olmayan kişiler olduğunu ifade etmektedirler. Bu 

mübhem kişilerin bilinme yolunun, başka yollarla gelen hadislerin kontrol edilmesiyle olduğu 

belirtilmiştir.518 

 el-Ensârî, mübhemin bilinmesinin gerekli olduğunu vurgulamaktadır. Özellikle 

mübhem, senette bulunduğunda, bununla hadis reddedildiği için burdaki mübhemin 

bilinmesinin gerekliliğini beyan etmektedir. el-Ensârî, mübhemi tanımanın faydasının, cehaleti 

gidermek olduğunu bildirmektedir.519 el-Ensârî, Buhârî’nin, bazı senedlerini mübhem olarak 

zikretmesinin sebebinin, Buhârî’nin unutması veya başka bir şey olduğu şeklinde izah 

etmektedir. el-Ensârî, Buhârî’nin bu durumunun ona zarar vermediğini; çünkü Buhârî’nin 

sadece sika râvîlerden rivâyet ettiğini ifade etmiştir.520 

 2.2.3.10. Büyüklerin, Küçüklerden Hadis Rivâyeti 

 Bu şekilde gelen hadis rivâyetinin birkaç çeşidi bulunmaktadır. İlki, hadisi rivâyet eden 

râvînin yaşı, hadisin kendisinden rivâyet edilenden daha büyük olması ve tabakasının daha önde 

olması. İkincisi râvînin, kendisinden rivâyet edilenden ilim ve hafıza olarak daha üstün olması. 

Üçüncüsü, râvînin, ilk iki kısmı aynı anda kendisinde barındırması.521 

                                                           
516 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/293,294; el-Irâkî, Şerhu’t-tabsira ve’t-tezkira, 2/279; es-Sehâvî, Fethu’l-muğîs bi 

şerhi elfiyyeti’l-hadis, 4/288; es-Suyûtî, Tedrîbu’r-râvî fi-şerhi takrîb, 2/843. 
517 Alî el-Kârî, Şerhu nuhbeti’l-fiker, 689; Hasan b. Muhammed (1399/1979) el-Meşâtu’l-Mâlikî, et-Takrîrâtu’s-

seniyye şerhu’l-manzûmeti’l-beykûniyye fî mustalahi’l-hadîs, thk. Fevâz Ahmed Zumerlî (Beyrut/Lübnan: Dâru’l-

kütübi’l-Arabî, 1996), 39. 
518 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 375; İbrahim, eş-Şezâ’l-feyyâh, 2/703; es-Suyûtî, Tedrîbu’r-râvî fi-

şerhi takrîb, 2/853. 
519 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/299. 
520 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/464; Ebû’l-Abbas Şihâbuddîn Ahmed b. Muhammed b. Ebî Bekr b. Abdulmelik el-

Kuteybî el-Mısrî (923/1517) el-Kastallânî, İrşâdu’s-sârî li şerhi Sahîhi’l-Buhârî (Mısır: el-Matbaatu’l-kubrâ’l-

emiriyye, 1905), 2/471. 
521 el-Kenânî, el-Menhelu’r-ravî, 77;  Ebû’l-fidâi İsmail b. Ömer b. Kesîr el-Kuraşî el-Basrî summe’d-Dimaşkî 

(774/1373) İbn Kesîr, el-Bâ’isu’l-hasîs ilâ ihtisâri ’ulûmi’l-hadîs, thk. Ahmed Muhammed Şâkir (Beyrut-Lübnan: 



89 
 

 el-Ensârî, büyüklerin, küçüklerden hadis rivâyet etme kısmının, latif bir çeşit olduğunu 

ifade etmektedir. Bu şekildeki râvîleri tanımanın faydasının, râvîlerin birbirinden rivâyette 

bulunduklarında kalb olduğu, yani rivâyet eden ile rivâyet edilenin yerlerinin değiştiği zannını 

ortadan kaldırdığını beyan etmektedir. Ayrıca ehli ilmin, birbirinin menzilelerine inmelerinin 

mümkün olduğunu gösterdiğini de vurgulamakatadır.522 

 2.2.3.11. Akran Olanların Birbirinden Rivâyeti 

 Bazı âlimler, rivâyetü’l-akranı iki kısma ayrılmaktadır. Birinci kısım, müdebbec olan 

rivâyetü’l-akrandır. Bu da her iki akranın birbirlerinden hadis rivâyet etmelerine denildiğini 

ifade etmektedirler. İkinci kısım ise akranlardan birinin, diğerinden hadisi rivâyet etmekle 

birlikte, diğerinin ondan rivâyet etmemesidir. Bu ikinci kısım her ne kadar rivâyetü’l-akran olsa 

bile müdebbec olmayan rivâyetü’l-akran olduğu belirtilmiştir.523  

 el-Ensârî, rivâyetü’l-akranı, bir râvînin, akranı olan başka bir râvîden hadisi nakletmesi 

şeklinde tanımlamaktadır. Rivâyetü’l-akranı, müdebbec veya gayr-ı müdebbec olduğuna 

değinmediği görülmektedir. Rivâyetü’l-akranı tanımanın faydası, senette fazlalığın olduğuna 

dair zanna kapılan birinin, bu zannının ortadan kaldırılmasını sağladığını belirtmektedir.524 

 2.2.3.12. Erkek ve Kız Kardeşlerin Birbirinden Rivâyetleri 

 Hadis ilminin önemli konularından birisi de kardeşlerin birbirlerinden rivâyet etmesidir. 

Hadis ehli olan zatlar bu ilme çok ehemmiyet vermiş, bu konuyla ilgili eserler yazmışlardır. Bu 

kısmı tanımanın faydasının, tekrarlanan râvîlerin bir olduğu vehmini ortadan kaldırdığı 

belirtilmiştir.525 

 el-Ensârî de erkek ve kız kardeşlerin birbirinden rivâyetleriyle ilgili olarak şu izahatta 

bulunmaktadır. Bu rivâyet çeşidi tanındığında, yanlışlık yapıldığı zannından emin kıldığını 

belirtmektedir. Ayrıca her iki râvînin baba ismi aynı olduğu için acaba kardeş değiller mi 

şeklindeki zandan da emin kıldığını vurgulamaktadır.526 

 2.2.3.13. Müstahrec 

 Mustahrec, Bir müellif Buhârî veya Müslim’in kitaplarından birini getirip, hadislerini 

onların senediyle değil de başka bir senetle getirmesine ve bu senedinin, Buhârî ile Müslim’in 

                                                           
Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, ts.), 195; Muhammed b. Muhammed b. Süveylim (1403/1982) Ebû Şuhbe, el-Vesît fî 

’ulûm ve mustalahi’l-hadis (Kahire/Mısır: Dâru’l-fikri’l-Arabi, 2006), 549,550. 
522 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/216. 
523 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 309,310; Ebû’l-Fadl Zeynuddîn Abdurrahim b. el-Hüseyn b. 

Abdurrahman b. Ebî Bekr b. İbrahim (806/1404) el-Irâkî, et-Takyîd ve’l-îdâh şerhu mukaddimeti İbnu’s-Salah, 

thk. Abdurrahman Muhammed Osman (Medinetu’l-Munevvere: el-Mektebetü’s-selefiyye, 1969), 333-335. 
524 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/218. 
525 Alî el-Kârî, Şerhu nuhbeti’l-fiker, 778; el-Münâvî, eş-Şerhu’l-muhtasar li nuhbeti’l-fiker, 112; Mahmut et-

Tahhân, Teysîru mustalah, 250. 
526 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/221. 



90 
 

şeyhlerinde veya şeyhlerinin şeyhinde birleşmesine denir.527 Bazı âlimlere göre müstahrec türü 

eserlerin faydaları şöyledir. Senedi âli yapmaktadır. Senet veya metindeki ziyadeyi ortaya 

çıkartmaktadır. Hadisin farklı tariklerine işaret etmektedir. Mübhem olarak gelen râvî, 

müstahrec hadiste belirli hale gelmektedir. Hadisin aslında mühmel bir şekilde gelmişse, 

müstahrec hadiste temyizi yapılmaktadır.528 

 el-Ensârî, müstahrec ile ilgili şu izahatta bulunmaktadır: bir hadis hafızının, örneğin 

Buhârî’nin Sahîhi için, Buhârî’nin senedinin dışında, kendine has bir senetle hadisi zikretmesi, 

Buhârî’nin şeyhinde veya onun şeyhinin şeyhindeki senette birleşmesi şeklinde 

tanımlamaktadır.529 el-Ensârî, müstahrecin faydalarıyla ilgili şunları söylemektedir. İki hadis 

arasında muaraza olduğunda, çok turuku olmasından ötürü tercih edilecek hadisin 

kuvvetlenmesini sağladığını, mübhem ve mühmel olan râvînin açıklanabilmesini sağladığını, 

müdellis olan kişinin belli edilebilmesine yaradığını, mürselin muttasıl olabilmesini, mu‘allakın 

mevsul olmasını mümkün kıldığını beyan etmektedir.530 

 2.2.3.14. Râvînin İhtilatı 

 Râvîde zihin karışıklığının oluşmasının birçok sebebinin olduğu belirtilmiştir. Örneğin; 

başına gelen bir olayın neticesinde zarar gördükten sonra oluşan zihin karışıklığı, geçirdiği 

hastalıktan sonra oluşan zihin karışıklığı veya râvîde genel bazı durumlardan sonra oluşan zihin 

karışıklığı bu sebeplerden bazılarıdır. Râvîde zihin karışıklığı olduğunda izlenecek yol şöyle 

açıklanmıştır: Eğer bu râvînin rivâyeti ihtilattan önceyse bu râvînin rivaytinin alınacağını ve 

onunla amel edileceği belirtilmiştir. Rivâyet edilen hadisler zihin karışıklığından sonra olduğu 

kesin olarak biliniyorsa veya bundan şüphe edilmekte ise, bu râvînin rivayetinin 

alınamayacağını, bunun rivâyetlerinin kabul edilemeyeceği belirtilmiştir.531 

 el-Ensârî’nin, râvînin zihin karışıklığı ile ilgili şu açıklamaları yaptığı görülmektedir. 

Râvîde bulunan ihtilatın bilinmesi halinde, kabul olan hadisin, kabul olmayandan temyiz 

edileceğini ifade etmektedir. el-Ensârî, hadisler hafızadan rivâyet edilirken, ihtilat oluşursa, bu 

râvîden hadisin alınmayacağını dile getirmektedir. Şayet râvî rivâyetini yazılı olan bir yerden 

                                                           
527 Ebû Abdullah Bedruddîn Muhammed b. Abdullah b. Bahadır eş-Şâfiî (794/1392) ez-Zerkeşî, en-Nuket ’alâ 

mukaddimeti İbnu’s-Salah (Riyâd: Edvâi’s-selef, 1998), 1/229. 
528 el-Ca‘berî, Rusûmu’t-tahdîs, 59; el-Irâkî, Şerhu’t-tabsira ve’t-tezkira, 1/123; Muhammed Muhammed (1974) 

Ebû Zehû, el-Hadîs ve’l-muhaddisûn (Kahire: Dâru’l-fikri’l-’Arabî, 1958), 406. 
529 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/118. 
530 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/120-121. 
531 İbn Kesîr, el-Bâ'isu'l-hasîs, 244; el-Irâkî, Şerhu’t-tabsira ve’t-tezkira, 2/329; Zeynuddîn Abdurrahman b. Ebî 

Bekr b. Muhammed (893/1488) İbnu’l’Ayni’-Hanefî, Şerhu elfiyyeti’l-Irâkî fî ’ulûmi’l-hadis, thk. Şâdi b. 

Muhammed b. Sâlim Âl Nu’man (Yemen: Merkezu’n-nu’mân li’l-buhûsi ve’d-dirâsâti’l-İslâmiyye ve tahkîki’t-

turâsi ve’t-tercemeti, 2011), 375. 



91 
 

yaparsa veya ihtilat olmadan önce hafızasından rivâyette bulunursa bu râvînin hadislerinin 

kabul edileceğini vurgulamıştır.532 

 Rivâyeti Makbul veya Merdud Olan Bazı Kimseler 

 Bazı âlimler, rivâyet ettiği şeyi iyice zabt eden râvînin rivâyetinin ve sika olan râvînin 

rivâyetinin makbul olduğunu ifade etmektedirler.533 Bazı âlimler, bir kişinin rivâyetinin kabul 

olmasında erkek olmasının, hür olmasının, görmesinin, râvî sayısının, râvînin hadisin fıkhını 

bilmesinin veya râvînin mana ile rivâyeti bilmesinin şart olmadığını ifade etmektedirler.534 

 Her râvînin rivâyet ettiği hadisler ne olursa olsun, kabul edilecek diye bir kaide 

bulunmamaktadır. Bazılarının rivâyeti kabul edilir. Bazılarının rivâyeti kabul edilmez. el-

Ensârî’nin bu iki kısım ile ilgili zikrettiği malumat şöyledir. 

 1. Mümeyyez iken hadisi tahammül eden çocuk, büluğ çağına ulaşıp bu hadisi edâ 

ettiğinde en sahih görüşe göre bu kişinin rivâyet ettiği hadis kabul edilir. 

 2. Ara sıra aklı başına gelse de deli olanın rivâyet ettiği hadis kabul edilmez. 

 3. Dindar ve kendini yalandan sakındıran bir kâfirin rivâyet ettiği hadis kabul edilmez. 

Yani ondan hadis alınmaz. Çünkü genel anlamda kâfire güven olmamakla birlikte, hadisin 

konumunun şerefli olması da hadisin kâfirden alınamamasının bir diğer sebebidir. 

 4. Kâfirken hadisi tahammül edip, müslüman olduktan sonra rivâyet etmesi veya fâsık 

olan kişi tevbe ettikten sonra hadisi rivâyet etmesi halinde, her ikisinin de rivâyet ettiği hadis 

kabul edilir. 

 5. Mümeyyez olmayan çocuğun rivâyet ettiği hadis kabul edilmez. Ondan hadis 

alınmaz. En sahih olan görüşe göre mümeyyez olan çocuktan da hadis alınmaz. Çünkü 

mümeyyez çocuğa güven olmaz. Sebebi, kendisinin dinen sorumlu olmadığını bildiği için 

hadisle ilgili yapmaması gereken şeyleri yapma ihtimali var. Bazen kendisini yalandan 

sakındırmaması da ondan hadis alınmamasının başka bir sebebidir. 

 6. Mümeyyez olmayan bir yaştayken, Hz. Peygamber’in sohbetinde bulunup, 

Mümeyyezlikten sonra O’ndan duyduğu hadisi rivâyet ederse bu kişinin mürseliyle ihticac 

edilmez. 

 7. Bidatının küfre götürmediği, bidatına insanları davet etmeyen ve yalana haram diyen 

kişinin rivâyet ettiği hadis, en sahih görüşe göre makbuldur. 

                                                           
532 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/322,323. 
533 İbn Kesîr, el-Bâ'isu'l-hasîs, 92. 
534 Sirâcu’ddîn Ebû Hafs Amr İbn Ali b. Ahmed eş-Şâfi’î el-Mısrî (804/1402) İbnu’l-Mulakkın, el-Mukni’ 

fî’ulûmi’l-hadîs, thk. Abdullah b. Yusuf el-Cedi’ (Suudi Arabistan: Dâru fevâz li’n-neşr, 1992), 1/244. 



92 
 

 8. En sahih görüşe göre, kıyasa muhalif olsa bile fakih olmayan kişinin rivâyeti kabul 

edilir. 

 9. el-Ensârî, en sahih olan görüşe göre, konuşmalarında mütesâhil olan; fakat hadisin 

dışında kalan bir şeyin hadise girmemesi için müteşeddit olan kişinin rivâyetinin kabul 

edildiğini belirtmektedir. Eğer hadise karşı da mütesahil ise bu kişinin rivâyetinin kabul 

edilmediğini beyan etmektedir. Bazı kimseler ister hadis dışında isterse hadiste olsun, mütesahil 

olandan mutlak bir şekilde hadis alınamayacağını da belirtmektedir. 

 10. Muhaddislerle oturup kalkması az olduğu halde, çok hadis rivâyet eden kişinin, bu 

çoklukta hadisleri tahsil edebilmesi mümkün olması halinde, bu kişinin rivâyet ettiği hadislerin 

makbul olduğunu ifade etmektedir. 

 11. Mechul olan bir râvînin, Şâfiî (öl. 204/820) gibi bir hadis imamı tarafından, sika 

olduğu ifade edilirse veya onun üzerindeki şüpheyi kaldırırsa bu mechul râvînin rivâyetinin 

kabul edildiğini vurgulamaktadır.535 

 12. Bir râvînin rivâyetinin kabul olabilmesi için hür, erkek veya birden fazla kişinin aynı 

anda bir hadisi rivâyet etmelerine gerek olmadığını söylemektedir. Dolayısıyla kölenin, kadının 

ve tek bir kişinin rivâyetinin kabul edildiğini ifade etmektedir.536 

 13. Mestûr olan râvînin durumu gizli olduğundan, yani râvînin cerh veya tadil edildiği 

belli olmadığında, bu râvînin rivâyetinin kabul edileceğini açıklamaktadır. Tâ ki kendisinden 

bir cerh görüldüğünde o zaman bu râvînin rivâyetinin kabul edilmeyeceğini izah etmektedir.537 

 14. el-Ensârî, bir râvî rivâyetlerinde münker ve şâz gibi durumları temyîz edebiliyorsa 

bu râvînin rivâyetinin kabul edildiği bilgisini vermektedir. Rivâyet ettiğinde çok kere sehiv 

yapan râvînin, rivâyet ettiği hadislerin doğru asıllarının bulunduğu bir eserin olması 

durumunda, bu râvînin de rivâyetinin kabul edildiğini dile getirmektedir.538 Çünkü bu râvînin 

hataları asıl eserine bakılarak çözülebilir. 

 Yukarıda zikredilen ve isnad ile ilgili izahatların tümüne bakıldığında, el-Ensârî’nin bu 

husustaki açıklamalarının, diğer hadis bilginlerine zıt olmadığı, onlarla muvafık olduğu 

görülmüştür. 

 2.3. Hadisin Tahammül Yöntemleri ve Edâ Sigaları 

 Tahammül, hadisçilere göre, sahih olan tahammül yollarından birisiyle hadisin şeyhten 

alınmasına denir. Edâ ise hadisin, hadis talebesine aktarılmasına denir. Bazı âlimler, semitu, 

                                                           
535 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 99-100. 
536 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/306. 
537 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/310. 
538 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/340. 



93 
 

haddesenî, ahberenî, kara’tu aleyhi, kurie aleyhi, ene esma‘u, enbenî, nâvelenî, şâfehenî gibi 

lafızların, edâ sigaları olduğunu belirtmişler. Sahih olan görüşe göre tahammülün yaşı temyiz 

olmaktır. Hadislerin edâsında ise muhaddisin yaşının, kişinin bu işe ehil olmaya başladığı vakit 

olduğu belirtilmiştir. Müslüman olduktan sonra edâ etmesi şartıyla kafirin, hadisi tahammül 

edebileceği ve tevbe ettikten sonra edâ etmesi şartıyla fasık olan birinin hadisi tahammül 

edebileceği ifade edilmiştir.539 

 Bazı âlimlere göre tahammülün mertebeleri vardır. Bu mertebeler, en üstün mertebede 

olan şeyhin hafızasından talebesine hadisi okumasıdır. İkinci mertebede, talebenin hafızasından 

veya eserin aslından hocasına hadisi okumasıdır. Bu mertebe arz da olarak meşhur olmuştur. 

Üçüncü mertebe talebe ve hocanın dışında üçüncü kişinin hadisi okuması ve hocanın bu 

okumayı ikrar etmesiyle oluşan tahammül kısmıdır. Dördüncü mertebe münavele ile birlikte 

olan icâzedir. Beşinci mertebe münavele olmayan icâzedir. Altıncı mertebe mükâtebedir. Bu da 

hocanın adil birisini bir talebeye gönderip ona hadislerini rivâyet etme bilgisini ulaştırması 

yoluyla oluşan mükâtebedir. Ya da mektup yoluyla birisine bildirmesi yoluyla oluşan 

mükâtebedir. Yedinci mertebe i‘lam yoluyla hocanın, talebesine hadisi rivâyet etmesini 

bildirmesidir. Sekizinci mertebe hocanın gerek hazırda iken gerekse sefere çıkacağı vakit 

vasiyyet yoluyla, talebesine hadisi rivâyet edebileceğini bildirmesidir. Hadis hocası vefat 

ettikten sonra, talebesi ondan geriye kalan hadisleri rivâyet eder. Dokuzuncu mertebe vicâdedir. 

Talebenin bulduğu bu hadisleri rivâyet etmesine vicâde denir.540 

 Bir hadisin rivâyetinin oluşabilmesi için bu hadiste tahammül ve edânın olması gerekir. 

Yani hadisin öğrenci tarafından hocadan alınması ve başka birilerine aktarılması 

gerekmektedir. el-Ensârî, tahammül ve edâ konusuyla ilgili olarak şunları söylemektedir. 

Hadisin senedinde haddesenâ, ahberenî ve semitu gibi lafızların kullanılması, râvînin bu hadisi 

şeyhinden duyduğunu ve senette ittisalin olduğunu göstermek için zikredildiğini ifade 

etmektedir.541 “Abdullah b. Abbas’tan rivâyet edildiğine göre; Abdullah demiş ki; ben bir eşek 

üzerinde gelirken, büluğ çağına yaklaşmıştım.”542 el-Ensârî, Buhârî’deki bu hadisi şerh 

ederken, büluğ çağına ulaşmayan bir râvînin hadisleri tahammül edip, ergenlik çağına ulaştıktan 

                                                           
539 Ebû’l-fadl Ahmed b. Ali b. Muhammed b. Ahmed b. Hacer (852/1448) el-Askalânî, Nuhbeti’l-fiker fî mustalahi 

ehli’l-eser, thk. ’İsâm es-Sebâbitî (el-Kahire: Dâru’l-hadis, 1997), 263-264, 725; Ebû Şuhbe, el-Vesît fî ’ulûm, 94. 
540 el-Ca‘berî, Rusûmu’t-tahdîs, 104-113. 
541 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/70. 
542 Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail el-Cu’fî (256/870) el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîhu’l-Muhtasar min umûri 

Rasûlillâhi sallallahu aleyhi ve sellem ve sünenihi ve eyyâmihi - el-Câmiu’s-Sahîh, thk. Muhammed Züheyr b. 

Nâsır en-Nâsır (Lübnan: Dâru tûku’n-necât, 2001), ilim, 76. 



94 
 

sonra edâ etmesinin mümkün olduğunu, bu hadise dayanarak, bunun sahih olduğu kanaatini 

belirtmektedir.543 

 el-Ensârî, Kâdı Iyâd’ın ve Ebû Bekr el-Humeydî (öl. 219/834)’nin, tahammül sigaları 

arasında derecelendirme yapmadıklarını, bu sigaların hepsinin eşit seviyede olduğunu izah 

etmiştir. el-Ensârî’nin kendisi, tahammül sigaları arasında bir derecelendirmenin olabileceğini 

dile getirmektedir. Bununla birlikte, tam olarak hangisinin diğerinden üstün olduğunu, tüm 

tahammül ve edâ sigalarını tek tek sıralamamıştır. Hatib el-Bağdâdî’den, tahammül sigaları 

arasında derecelendirme yapıldığı, bu derecelendirmenin içerisinde en üstününün sırasıyla 

semi‘tu, haddesenî, ahberanî ve enbeenî olduğu bilgisini nakletmiştir.544 el-Ensârî, bazen 

râvînin isminin, tahammül sigasından önce geldiğini, bunda herhangi bir sorunun olmadığını 

vurgulamaktadır. Örneğin; قاَل عَبْدُ المَلِكِ بْنُ مَيْسَرَةَ أخَْبرََنِي “Kâle Abdulmelik b. Meysera Ahberenî” 

bu örnekte olduğu gibi, râvînin tahammül sigasından önce geldiğini ve bunun caiz olduğuna 

işaret etmiştir.545 Yukarıda zikredildiği üzere tahammül ve edâ ile ilgili farklı sigalar 

bulunmaktadır. el-Ensârî’nin, bu husustaki görüşleri diğer hadis ulemasıyla aynı olduğu onlara 

muhalefet etmediği görülmüştür. 

 2.3.1. Sema‘ 

 Semâ‘ talebenin, hadisi şeyhinden duymasıdır. Bu duyma gerek hocasının hıfzından 

olsun, gerekse kendisine kitaptan okunsun fark etmediği belirtilmiştir.546 

 el-Ensârî, semâ‘ konusuyla ilgili olarak şunları söylemiştir: Semâ‘ tahammülün 

kısımlarındandır. Tahammül kısımları içerisinde en yüce olanı olduğuna dikkat çeken el-Ensârî, 

sema‘a arz da denildiğini belirtmiştir.547 

 2.3.2. Kıraât 

 Kıraât, talebenin gerek hıfzından gerekse kitaba bakarak hocasına hadisi okumasına 

veya başka biri hadis hocasına hadisi okurken onu dinlemesine denilmektedir.548 el-Ensârî de 

kıraât konusuyla ilgili olarak şu açıklamalarda bulunmuştur: Kıraât, tahammülün 

kısımlarındandır. Manasının, nasıl ki Kur’an öğrencisi, hocasına Kur’an okuyorsa, aynı şekilde 

burda da hadis okuyucusunun hadisi, hocasına okumasına kıraât denildiğini ifade etmiştir.549 

                                                           
543 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/290. 
544 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/257. 
545 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/179. 
546 Ebû’l-Fadl Iyâd b. Musa b. Iyâd b. Amr el-Yahsûbî es-Sebtî (544/1150) el-Kâdî ‘Iyâd - es-Seyyid Ahmed 

Sakar, el-İlma’ ilâ marifeti usûli’r-rivayeti ve takyîdi’s-sema’ (Tunus: Dâru’t-turâs-el-mektebetu’l-atîkâ, 1970), 

69; İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 132; İbrahim es-Sâlih (1407/1986) Subhî, ’Ulûmi’l-hadîsi ve 

mustalahihi (Lübnan/Beyrut: el’ilim li’l-melâyîn, 1984), 88. 
547 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 111; el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/359. 
548 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 137; Subhî, ’Ulûmi’l-hadîsi ve mustalahihi, 93. 
549 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/363. 



95 
 

el-Ensârî’ye göre kıraât metoduyla alınan hadislerin, edâ sigalarının bir kısmı şöyledir. 

Haddesenâ fulânun bi kirâetî, ahberenâ fulânun bi kirâetî, enbeenâ ev nebbeenâ fulânun bi 

kirâetî, kâle lenâ fulânun bi kırâetî vb. sigalardır.550 

 2.3.3. İcâze 

 İcâze öğrencinin, hocasından hadisi ister duymamış olsun, isterse hocasına hadisi 

okumamış olsun, hocanın, talebesine duyduklarını veya yazdıklarını rivâyet etmesine izin 

vermesine denir.551 

 el-Ensârî, icâze konusu hakkında şu izahatta bulunmaktadır. İcâzenin, tahammülün 

kısımlarından olduğunu beyan etmektedir. İcâzenin, sözlükte, geçmek ve serbest bırakmak 

manalarına geldiğine işaret etmiştir. Terim olarak, hadislerin rivâyet edilmesine verilen izne 

icâze denildiğine dikkati çekmiştir.552 el-Ensârî,  tahammülün kısımlarından olan sema‘ın, 

mu’temed olan görüşe göre, icâzeden daha üstün olduğunu, çünkü sema‘da tahrif ve tashîfin 

bulunmadığını savunmaktadır. Bazılarına göre icâze, sema‘dan daha üstündür. Çünkü icâzede, 

yalan, gösteriş ve kendini beğenme hususlarının olmadığı, bazılarına göre de her iki tahammül 

çeşidinin eşit olduğu bilgisini nakletmektedir.553 el-Ensârî, icâzeyi iki kısma ayırmaktadır. İlki, 

icâzeti veren hocanın, sözlü olarak talebesine icâzeyi vermesi olduğunu veya talebenin kendisi, 

hocasından icâzeyi talep etmesi neticesinde, hocasının sözlü olarak talebesine izin vermesi 

kısmıdır. İkinci kısım, gerek talebenin istemesiyle olsun, gerekse hadis hocasının istemesiyle 

olsun, talebeye yazılı bir şekilde icâzenin verilmesidir.554 

 2.3.4. Münâvele 

 Bazı âlimler münâveleyi, şeyhin, eserin aslını veya asıl yerine geçecek nüshayı 

öğrencisine vermesi veya öğrencinin, eserin aslını hadis şeyhine getirmesi şeklinde 

tanımlamışlar. Her iki durumda da şeyhin, talebeye bu hadisleri verip ona bu hadisleri rivâyet 

etmesini söylemesine münâvele denildiğini ifade etmişler.555 

 el-Ensârî, münâvele kavramıyla ilgili şu açıklamalarda bulunmakatadır. Münâvele hadis 

hocasının talebesine kendisinin rivâyet ettiği şeylerden birini vermesi olduğunu; ona, bunlar 

benim hadislerimdendir, rivâyet ettiğim şeylerdendir veya buna benzer bir şey kullanarak 

rivâyetlerini vermesi olduğunu belirtmesidir.556 el-Ensârî, münâvele icâze ile birlikte 

olduğunda, ister hazır olan öğrenciye olsun ister gaib olan öğrenciye olsun, hocanın, hadisin bir 

                                                           
550 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/366. 
551 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 151-154; Subhî, ’Ulûmi’l-hadîsi ve mustalahihi, 95. 
552 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/388. 
553 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/389. 
554 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/7. 
555 İbn Hacer, Nüzhetu’n-nazar, 249. 
556 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/8. 



96 
 

parçasını  öğrencisine verip ona bunları kendisinden rivâyet etmesine dair icâze vermesi 

olduğunu beyan etmektedir.557 el-Ensârî, عرض المناولة “ardu’l-münâvele” kavramını, talabenin 

hocasından aldığı rivâyetleri, hocasının, kontrol etmesi için bu rivâyetleri hocasına sunması, 

hocanın kontrolünden sonra, hocanın, talebesine bunları rivâyet edebilmesine dair izin vermesi 

şeklinde tarif etmiştir.558 el-Ensârî, şeyh tarafından rivâyetine izin verilen münâvelenin caiz 

olduğunu vurgulamış; sahih görüşe göre rivâyetine dair izin verilmeyen münâvelenin, 

rivâyetinin caiz olmadığını izah etmiştir.559 

 2.3.5. Mükâtebe 

 Bazı âlimlere göre hadis şeyhinin, talebesi hazır iken veya gaib iken kendi yazısıyla, 

hadislerinden bir kısmını ona yazmasına mükâtebe denilmektedir. Aynı şekilde bu hadisleri 

başkasına yazdırmasına da mükâtebe denilmektedir.560 

 el-Ensârî, hadisin rivâyetine dair, şeyh tarafından izin verilen mükâtebe yöntemiyle 

yazılan hadislerin rivâyetinin kesinlikle caiz olduğunu beyan etmiştir. Sahih olan görüşe göre 

rivâyetine dair izin verilmeyen mükâtebenin rivâyetinin caiz olmadığını izah etmiştir.561 

 2.3.6. İ‘lâm 

 Bazı âlimlere göre i‘lâm hadis şeyhinin, talebelerinden birisine falanca kişiden alınan 

falanca kitabı rivâyet etmesini bildirmesidir. Eğer bu bildirimde hadis hocası talebesine rivâyet 

etme iznini verirse i‘lâma itibar edildiği belirtilmiştir. Rivâyet etmesine izin vermezse bu i‘lâma 

itibar edilmediği beyan edilmiştir.562 

 el-Ensârî de i‘lâmı, tahammül ve edâ kısımlarının içerisinde zikretmektedir. İ‘lâm ile 

ilgili olarak, kişinin bu kitap benim falanca üzerine okuyup duyduklarımdandır, şeklinde 

izahatta bulunmaktadır.563 

 2.3.7. Vasiyye 

 Bazı âlimlere göre vasiyye, hadis şeyhinin ölümü esnasında veya sefere çıkacağı esnada, 

belli bir şahsa, hadislerini rivâyet etmesi için vasiyette bulunması olduğu belirtilmiştir.564 

 el-Ensârî, vasiyyenin, tahammülün kısımlarından olduğunu belirtmiş, hadis hocasının 

sekerât anında veya yolculuğa çıkacağı zaman, talebesine hadisleriyle ilgili bildirdiği şeylere 

vasiyye denildiğini ifade etmiştir.565 el-Ensârî, başka bir yerde vasiyyenin, sefer veya ölüm 

                                                           
557 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 111. 
558 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/260,261. 
559 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/266. 
560 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 284. 
561 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/266. 
562 İbn Hacer, Nüzhetu’n-nazar, 250. 
563 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 111. 
564 el-Kâdî ‘Iyâd, el-İlma’ ilâ marifeti usûli’r-rivayeti, 115; İbn Hacer, Nüzhetu’n-nazar, 250. 
565 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/25. 



97 
 

anında, kendisinden rivâyet edilmesi için, kişinin kitabını başkasına vasiyyet etmesine 

denildiğini açıklamaktadır.566 

 2.3.8. Vicâde 

 Bazı âlimler tarafından vicâde, talebenin hadisi, kâtibinin kim olduğunu tanıması üzere 

bulduğu hadis olarak belirtilmiştir. Talebe bu hadisleri rivâyet ederken,   وجَدْتُ بخطِّ فلان “vecettu 

bi hatti fulanin” tâbirini kullanarak rivâyet edeceği belirtilmiştir.567 

 el-Ensârî de bir hadisin veya bir kitabın, belli bir şeyhin hattıyla bulunmasına vicâde 

denildiğini ifade etmektedir.568 el-Ensârî, vicâdenin, tahammülün kısımlarından olduğunu 

beyan etmektedir.569 Bununla birlikte el-Ensârî, İbn Kesîr’den vicâdenin, rivâyet bâbından 

sayılmadığı, vicâdenin, kitapta bulunan şeylerin nakledilmesi olduğu görüşünü de 

nakletmiştir.570 

 2.3.9. Mukâbele 

 Bazı âlimler hadis talebesi, hadislerinin yazımını bitirince, hadislerini icâze yoluyla dahi 

almışsa, kendi hadis nüshasıyla, şeyhinin nüshasını karşılaştırmasının zorunlu olduğunu 

belirtmiştir. Mukâbele yöntemi, hadis şeyhi veya sika olan başka birinin, talebeyle birlikte, 

hadis hocasının asıl eseriyle veya asıl eserinin fer‘ eseriyle,  hadis nüshalarını ne zaman olsa 

fark etmeksizin, karşılaştırmalarının yapılması olduğu vurgulanmıştır.571 

 el-Ensârî, mukâbelenin tahammül ve edâ kısımlarından birisi olduğunu beyan etmiştir. 

Mukâbeleye, mu‘ârazâ isminin de verildiğini ifade etmiştir.572 el-Ensârî, birçok âlimin rivâyetin 

sahih olması için mukabeleyi şart koştuklarını açıklamıştır.573 

 el-Ensârî’nin, hadisin tahammül ve edâ kısmıyla ilgili açıklamalarında, hadis ulemasının 

yaptığı açıklamarla aynı görüşleri savunduğu, onların görüşlerine aykırı görüş serdetmediği 

görülmüştür. 

 2.3.10. Sahabenin Tahammül ve Edâsı 

 el-Ensârî, sahabelerin kendisi ل اللهقال رسو  “kâle Rasûlullah” dedikleri vakit veya 

semi‘tuhu, emere, nehâ, emerenâ, mine’s-sünneti vb. özel olarak sahabenin kullandıkları edâ 

lafızlarda, en sahih olan görüşe göre, bunlarla hüccet olunacağını beyan etmiştir. Sahabeler adil 

                                                           
566 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 111. 
567 el-Ca‘berî, Rusûmu’t-tahdîs, 113,114; İbn Hacer, Nüzhetu’n-nazar, 250. 
568 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 111. 
569 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/26. 
570 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/28. 
571 es-Sehâvî, Fethu’l-muğîs bi şerhi elfiyyeti’l-hadis, 3/76-79; Mahmut et-Tahhân, Teysîru mustalah, 206. 
572 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/45. 
573 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/47. 



98 
 

oldukları için, böyle bir lafzı kullanmalarının, bu hadisin hüccet olarak alınabileceğini 

göstermesi için olduğunu vurgulamaktadır.574 

 2.3.11. Sahabenin Dışındakilerin Tahammül ve Edâsı 

 el-Ensârî, sahabelerin dışında kalan tahammül mertebelerinin on bir adet olduğunu ifade 

etmektedir. el-Ensârî’nin belirttiği bu mertebeler şöyledir. 

 1. Şeyhin, talebeye hadisi okuyarak aktarması. 

 2. Şeyhin, hafızasından veya kitabından talebesine hadisi yazdırması. 

 3. Şeyhin, talebesine hadisi yazdırmadan aktarması. 

 4. Talebenin, şeyhine hadisi okuması. Buna arz da denir. 

 5. Üçüncü kişinin şeyhe hadisi okurken hadis talebesinin bunu duyması, buna da arz 

denir. 

 6. Şeyhin, icâzeyle beraber münâvele ve mükâtebe yöntemi. Yani şeyhin kendisinin 

yazdığı hadisleri, talebesine rivâyet etme izniyle birlikte vermesi. el-Ensârî, münâveleyle ilgili 

olarak birkaç maddeyi şöyle zikretmektedir: 

 a. Şeyhin, münâvele ve mükâtebe olmaksızın belli bir şeyi, yine belli olan bir kişiye 

icâzet vermesi. Örneğin sana, Buhârî’yi nakletme izni verdim demesi. 

 b. Şeyhin, münâvele ve mükâtebe olmaksızın umum olan bir şeyi belli olan kişiye icâzet 

vermesi. Örneğin, sana tüm mesmuatımı nakletme izni verdim demesi. 

 c. Şeyhin, münâvele ve mükâtebe olmaksızın, has olan bir şeyi, umum olan kişilere 

icâzet vermesi. Örneğin, benim zamanıma ulaşan herkese, Müslim’in Sahîhi’ni nakletme izni 

verdim demesi. 

 d. Şeyhin, münâvele ve mükâtebe olmaksızın, umum olan bir şeyi, yine umum olan 

kişilere icâzet vermesi. Örneğin, benim zamanıma ulaşan herkese, bütün mesmuatımı nakletme 

izni verdim demesi. 

 7. Şeyhin kendi merviyyâtlarını, falanca kişi tarafından ve onun neslinden gelen kişiler 

tarafından rivâyet edilebildiğini belirtmesi. 

 8. Talebenin, icâze olmadan, münâvele ve mükâtebeyle olan tahammülü. 

 9. Talebenin, icâze olmadan, kendisine i‘lâm yapılarak gerçekleşen tahammülü. 

 10. Sefere veya yolculuğa çıkmadan önce, kendisinden sonra bu hadisleri rivâyet etmesi 

için birisine vasiyyet ederek gerçekleşen tahammül. 

                                                           
574 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 106. 



99 
 

 11. Vicâde, yani bir hadisi veya yazılan bir şeyi, tanıdığı bir şeyhinin rivâyeti yoluyla 

bulması şeklinde gerçekleşen tahammülü. el-Ensârî, tercih edilen görüşe göre  zikredilen tüm 

kısımlardaki şahısların, hadisi şeyhlerinden rivâyet edebileceklerini ifade etmiştir.575 

 Yukarıdaki açıklamalarda görüldüğü üzere, el-Ensârî tahammül ve edâ konusunda diğer 

hadis bilginlerine muhalefet etmemiştir. 

 2.4. Râvîlerin Sayısı Bakımından Hadis Usulüyle İlgili Açıklamaları 

 Hz. Peygamber’in hadisleri sened veya metin bakımından birçok açıdan taksim 

edilmiştir. Bu kısımlardan birisi de râvîlerin sayısı bakımından hadislerin kısımlara 

ayrılmasıdır. Râvîlerin sayısı bakımından taksiminin en az derecesi, bir tane râvînin rivâyet 

ettiği hadistir. En çok derecesi ise, rivayet edilen hadisin ravilerinin net bir sayısının 

olmamasıdır. Fakat aynı hadisi, ne kadar çok râvî rivâyet ederse, bu hadisin derecesi ve 

sağlamlığı artar. Bu minvalde râvîlerin sayısı bakımından hadisler, mütevatir ve âhâd 

kısımlarına ayrılmaktadır. Âhâd hadis de kendi içinde meşhûr, aziz ve garib kısımlarına 

ayrılmaktadır. el-Ensârî’nin bu hususlarla ilgili izahatı şu şekildedir. 

 2.4.1. Mütevâtir Hadis 

 Mütevatir hadis, yalan üzere ittifak etmelerinin mümkün olmadığı, büyük bir râvî 

topluluğu tarafından rivâyet edilen hadise denir. Sahih olan görüşe göre bu hadis çeşidinde 

râvîlerin sayısında net bir rakam belirtilmemiştir.576 Bazı âlimler, mütevatir hadisi, ilk üç 

tabakada yaşayan, yani sahabe, tâbiîn ve tebei tâbiînin, yalan üzere birleşmelerinin mümkün 

olmadığı bir çoğunlukta rivâyet ettikleri hadis olarak tanımlamaktadır.577 

 el-Ensârî tarafından mütevatir hadis şu şekilde tarif edilmiştir: Yalan üzerinde ittifak 

etmeleri adeten imkânsız olan, belli bir rakamla münhasır olmayan kalabalık bir grubun, yine 

aynı şekildeki kalabalık bir diğer gruptan naklettikleri haberdir. el-Ensârî’nin mütevatir için  

yaptığı bu tanım, başka âlimlerce de yapıldığı görülmektedir.578 el-Ensârî, âhâd hadisin, 

mütevatir hadise muarız olmadığını da belirtmiştir.579 

 Mütevatir hadis, mutemed olan görüşe göre zarûri ve yakîn olan ilmi ifade etmektedir.580 

Yine âlimlerin ittifakına göre bu hadis çeşidinin delil olmasında tartışma olmadığı; ilim ve 

                                                           
575 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 106. 
576 Ali b. Muhammed b. Ali ez-Zeyn eş-Şerîf el-Cürcânî (816-1413) el-Curcânî, ed-Dîbâcu’l-muzehheb fî 

mustalahi’l-hadîs, ed. eş-Şeyh Hasan el-İnbâbî (Mısır: Matbaatu Mustafa bâbi’l-halebî ve evlâdihi, 1931), 8; İbn 

Hacer, Nüzhetu’n-nazar, 36,37; es-Sehâvî, el-Ğâyetu fî şerhi’l-hidâyeti, 138. 
577 Salim (2006) el-Behnesâvî, es-Sünnetü’l-mufterâ aleyhâ (Kahire-Kuveyt: Dâru’l-vefâ-dâru’l-buhûsi’l-

’ilmiyye, 1989), 139. 
578 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 100; el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/160; Mehmet Apaydın, Hadislerin 

tespitinde bütünsel yaklaşım (İstanbul: Kuramer yayınları, 2018), 96. 
579 el-Ensârî, Tuhfetu’l-bârî, 1/168. 
580 Rıfat Abdulmuttalib İbn Fevzî, Tevsîku’s-sünneti fî’l-karni’s-sânî’l-hicrî ususuhu ve’t-ticahâtuhu (Mısır: 

Mektebetü’l-hanâncî, ts.), 117; el-Münâvî, el-Yevâkît ve’d-durer fî şerhi nuhbet, 1/256. 



100 
 

amelde bu hadis çeşidinin delil olduğu ifade edilmiştir.581 Hanefiler, âyet-i kerimenin, meşhûr 

ve mütevatir hadis ile neshedilmesinin caiz olduğunu; âhâd hadisle bunun caiz olmadığını ifade 

etmektedirler. Böyle olmasındaki delilleri, meşhûr ve mütevatir hadisin Kur’ân-ı Kerim gibi 

sübutu ifade ettiğini belirtmeleridir.582 

 el-Ensârî, mütevatir olan sünnet ile mütevatir olan kitabın, hangisinin diğerine tercih 

edildiği hususunda İslâm bilginlerinin ihtilafını zikretmektedir. Sahih olan görüşe göre hüccet 

olma bakımından mütevatir sünnet ile âyetin birbirleriyle eş değer olduğunu belirtmektedir. 

Bazı âlimlere göre âyetin, mütevatir olan sünnete tercih edildiği bilgisini zikretmektedir. Çünkü 

âyet sünnete göre daha üstündür. Bazılarına göre mütevatir olan sünnet, âyete tercih edildiğini 

belirtmektedir. Çünkü âyet, sünnet sayesinde açığa kavuşmaktadır. el-Ensârî, mütevatir olan iki 

sünnetin eşit olduklarını belirttiği gibi, iki âyetin de eşit olduklarını beyan etmektedir.583
 Bu 

konular tartışmalı konular olarak günümüze yansımıştır. Günümüzdeki anlayışlar ve düşünceler 

çok farlılık arz etmektedir. 

 2.4.2. Ahâd Hadis 

 Âhâd hadis, mütevatir seviyesine ulaşmayan hadise denir.584 el-Ensârî de âhad hadisi 

şöyle tanımlamaktadır: Râvî sayısı bakımından mütevatir hadisin aşağısında kalan hadistir. el-

Ensârî, bir veya birden fazla râvî, bir hadisi rivâyet ettiğinde, bu râvîlerin sayısının, mütevatir 

hadisi rivâyet edenlerin sayısına ulaşmadığında bu hadise âhâd hadis denildiğini ifade 

etmektedir.585 Âhad hadise bakıldığında onun kendi içinde meşhûr, aziz ve garib kısımlarına 

ayrıldığı görülmektedir. 

 2.4.2.1. Meşhûr Hadis 

 Meşhûr hadis, birçok insanın hadis hocasından rivayet ettiği hadistir. Her tabakada 

ikiden fazla râvînin rivâyet ettiği hadis şeklinde de tanımlanmıştır. Bu hadis, insanların dilinde 

yaygın olan hadis olarak da ifade edilmiştir. Bu hadise meşhûr denilmesinin sebebi insanların, 

muhaddislerin, fakihlerin ve usûliyyûnların yanında açık ve belli olmasından ötürü olduğu 

vurgulanmıştır.586 

                                                           
581 Mustafa b. Hüsnî (1384/1962) es-Sibâ’î, es-Sünnetü ve mekânetuhâ fî’t-teşrî’i’l-İslâmî (Lübnan: el-Mektebu’l-

İslâmî, 2000), 167. 
582 es-Sibâ’î, es-Sünnetü ve mekânetuhâ, 431. 
583 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 153. 
584 el-Kenânî, el-Menhelu’r-ravî, 32. 
585 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 102. 
586 el-Ca‘berî, Rusûmu’t-tahdîs, 79; İbn Kesîr, el-Bâ’isu’l-hasîs, 165; Ebû Hafs Sirâcuddîn Ömer b. Ali b. Ömer 

(750/1349) el-Kazvînî, Meşyehatü’l-Kazvînî, thk. Amir Hasan Sabri (Beyrut/Lübnan: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 

2005), 105; Muhammed cemaluddîn b. Muhammed Said b. Kasım (1332/1914) el-Hallâku’l-Kasimî, Kevâidu’t-

tahdîs min funûni mustalahi’l-hadis (Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, ts.), 124,125; Ebû’l-munzir 

Mahmud b. Muhammed b. Mustafa b. Abdullatif (1031/1622) el-Münâvî, eş-Şerhu’l-muhtasar li nuhbeti’l-fiker li 

İbn Haceri’l-Askalânî (Mısır: el-Mektebetü’ş-şâmile, 2011), 11. 



101 
 

 el-Ensârî, meşhûr hadisle ilgili şu açıklamaları yapmaktadır. Meşhûr hadise, bu ismin 

verilmesinin sebebini, bu tarz hadislerin şöhretinin olması ve muhtevasının açık olması şeklinde 

izah etmiştir. İnsanlar arasında bu hadisin yayılmasından ötürü, bu hadise mustefîz isminin de 

verildiğini beyan etmektedir. el-Ensârî, meşhûr ile mustefiz kavramları ile ilgili olarak bazı 

âlimlerin, meşhûr ile müstefiz arasında ayrım yaptığını belirtmektedir. Onlara göre müstefizin, 

senedin başından sonuna kadar tüm tabakalardaki râvîlerinin sayısının eşit olduğu, meşhûrun 

ise tabakalarda hadisi rivâyet eden râvîlerin sayının eşit olmayabileceği malumatını 

zikretmektedir.587 el-Ensârî, müstefîz hadis ile ilgili şu bilgiyi de paylaşmaktadır: Fakihlere 

göre müstefîz hadis, her tabakada râvî sayısı en az iki tanedir. Usûliyyûna göre müstefîz hadis, 

her tabakada râvî sayısı en az üçten fazladır. Muhaddislere göre müstefiz hadis, her tabakada 

râvî sayısı en az üç tanedir.588 

 2.4.2.2. Aziz Hadis 

 Bazı âlimlere bu hadis, senedin başından sonuna kadar, her tabakada en az iki râvînin, 

yine en az iki râvîden rivâyet edildiği hadis olarak belirtilmektedir. Bu hadise aziz isminin 

verilmesinin sebepleri, bu hadis çeşidinin az olması veya bu hadis başka bir yoldan 

kuvvetlendiği içindir.589 

 el-Ensârî, aziz hadisle ilgili olarak şunları belirtmektedir. Aziz hadise bu ismin 

verilmesinin sebebini, bu tarz hadislerde bazı tabakalarda râvî sayısı az olduğu için veya başka 

yollarla gelen rivâyetler neticesinde bu tarz hadisler kuvvetlendiği için, bu hadis çeşidine bu 

ismin verildiğini ifade etmektedir.590 

 2.4.2.3. Garib Hadis 

 Rivâyetinde yalnız kalan râvînin, rivâyet ettiği hadise garib hadis denilmektedir.591 Yani 

hadis râvîlerinin tek bir kişiden rivâyet ettikleri, hadisin kendisinden rivâyet edilmesi 

hususunda bu kişiye müşterek başka birisinin olmadığı hadis çeşidine denir. Başka bir yerde 

garib hadis, râvînin senette veya metinde yalnız kaldığı, bu rivâyette kimsenin ona tâbi olmadığı 

hadis çeşidi olarak tanımlanmıştır.592 

 el-Ensârî, bu hadise garib denilmesinin sebebini, râvînin rivâyet ettiği hadiste yalnız 

kalmasından ötürü olduğunu belirtmektedir. el-Ensârî’nin, Ebu’l-Feth el-Ya‘mûrî’den 

naklettiğine göre garib hadis, beş kısımdır. Bunlar senet ve metni garib olan hadisler, senedi 

                                                           
587 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/155-156. 
588 el-Ensârî, Fethu’r-rahman, 57-58; el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 97. 
589 İbn Hacer, Nüzhetu’n-nazar, 50,51; el-Münâvî, el-Yevâkît ve’d-durer fî şerhi nuhbet, 1/280. 
590 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/155. 
591 el-Kenânî, el-Menhelu’r-ravî, 55.  
592 el-Kazvînî, Meşyehatü’l-Kazvînî, 105; Yusuf b. Cevdet Yasin Yusuf ed-Dâvûdî, Şerhu’l-manzûmeti’l-

beykûniyye (Mısır: Dâru’l-endelûs, ts.), 34. 



102 
 

değil de metni garib olan hadisler, metni değil de senedi garib olan hadisler, senedinin bir kısmı 

garib olan hadisler, metnin bir kısmının garib olduğu hadisler şeklindedir.593 

 Ravilerin sayısı bakımından hadisin kısımlarıyla ilgili el-Ensârî’nin yaptığı izahatlara 

baktığımızda, diğer hadis alimleriyle aynı yolu izlediğini; onlardan farklı görüş belirtmediği 

görülmüştür. 

 2.5. Kaynağı Bakımından Hadislerle İlgili Açıklamaları 

 Hz. Peygamber’in hadisleri, kaynağı bakımından da kısımlara ayrılmaktadır. el-

Ensârî’nin bu hususla ilgili yaptığı izahatlarda diğer hadis ulemasının görüşlerine muvafık 

görüşlerde bulunduğu onlara ters düşmediği görülmüştür. Kaynağı bakımından hadis 

usulleriyle ilgili görüşleri şöyledir: 

 2.5.1. Kutsî Hadis 

 Kutsî kelimesi, kutsa nisbet edilmekte, temiz anlamına gelmektedir. Kutsî hadise, hadis 

denilmesinin sebebi, diğer hadisler gibi, senetle hadisi söyleyene isnat edilmesinden ötürü 

olduğu belirtilmiştir. Bu hadisin manası Allah Teâlâ’ya nisbet edildiği ve O’nun zatını tenzih 

ettiği için de bu hadise kutsî denildiği açıklanmıştır. Senedine göre kutsî hadis de sahih, hasen 

ve zayıf kısımlarına ayrıldığı vurgulanmıştır. Yine bazı âlimler kutsî hadisin derecesini, Kur’ân-

ı Kerim ile normal hadis arasında bir derecede olduğu şeklinde izah etmektedir.594 Hz. 

Peygamber’in insanlara ilettiği üç tebliğ çeşidi bulunmaktadır. Bunlar, âyet, kutsî hadis ve 

normal hadistir. Kutsî hadis ile âyet arasında âlimler şu farkı yapmışlardır. Âyetin hem lafzı 

hem de manası Allah Teâlâ’ya bağlı olduğu ifade edilmektedir. Kutsî hadis ise, lafzı Hz. 

Peygamber’e ait olup, manasının yüce Allah tarafından hz. Peygamber’e ilham veya rüya yolu 

ile aktarıldığı belirtilmiştir.595 

 el-Ensârî, bazı âlimler gibi, kutsî hadise er-Rabbânî, el-İlâhî denildiğini belirtmektedir. 

Yine el-Ensârî, bazı âlimler gibi kutsî hadisin âyetten farklı olduğunu, çünkü âyetin Hz. Cibril 

vasıtasıyla indiğini ve mu‘ciz olduğunu, kutsî hadiste ise böyle bir şeyin bulunmadığını ifade 

etmektedir. el-Ensârî, kutsî hadisin ayetten farklı olduğu gibi diğer normal hadislerden de 

ayrıldığını beyan etmektedir. Çünkü kutsî hadisin Allah Teâlâ’ya atfedildiğini, diğer hadislerde 

ise böyle bir şeyin söz konusu olmadığını izah etmektedir.596 

                                                           
593 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/155-158. 
594 Ebû Muhammed Mahmud b. Ahmed b. Musa b. Ahmed b. Hüseyn el-Ğaytâbî el-Hanefî (855/1451) Bedruddîn 

el’Aynî, ’Umdetu’l-kârî şerhi Sahîhi’l-Buhârî (Beyrut: Dâru ihyâi’t-turâsi’l-Arabî, ts.), 10/256; el-Kâsımî, 

Kevâidu’t-tahdîs, 64-66; Ebû Şuhbe, el-Vesît fî ’ulûm, 214,215; Muhammed b. Salih b. Muhammed (1421/2000) 

el-Iseymîn, Mustalahu’l-hadîs (Kahire: Mektebetü’l-’ilim, 1994), 5. 
595 el-Kâsımî, Kevâidu’t-tahdîs, 66; Ebû Şuhbe, el-Vesît fî ’ulûm, 215-217; el-Cedî’, Tahrîr ’ulûmi’l-hadis, 1/37. 
596 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/339; el-Kâsımî, Kevâidu’t-tahdîs, 66; Ebû Şuhbe, el-Vesît fî ’ulûm, 214; el-Iseymîn, 

Mustalahu’l-hadîs, 5. 



103 
 

 2.5.2. Merfû‘ Hadis 

 Merfû‘ hadis, Hz. Peygamber’e izafe edilen hadise denir. Hadis sahabede mevkûf 

olduğunda, merfû‘ olmadığı belirtilmiştir.597 

 el-Ensârî de merfû‘ hadisi, Hz. Peygamber’e izafe edilen söz, fiil ve takrirler olduğunu 

beyan etmektedir. Ayrıca el-Ensârî, Hz. Peygamber’i tanıtacak vasıf veya gerek sahabenin, 

gerekse sahabenin dışında kalan, hatta şuan bizim zamanımızda yaşayan insanların bile Hz. 

Peygamber’e isnad ettikleri şer‘î hükme, kısacası Hz. Peygamber’e isnad edilen her şeyin 

merfû‘ hadisin tanımının kapsamına girdiğini vurgulamaktadır.598 

 Müsned sözlükte, yerden yüksekte olan, düzlük olan yerden yüksekte olan şeye denir. 

Müsned eserler, hüccet olup olmadığına bakılmaksızın, yani sahih veya zayıf olduğuna 

bakılmaksızın, her sahabenin rivâyet ettiği hadislerin, o sahabenin isminin altında bir arada 

toplandığı eserlerdir.599 Terim olarak müsned hadis, muttasıl bir senetle Hz. Peygamber’e ref‘ 

edilen hadise denilir.600 

 el-Ensârî, müsned hadisi, Hz. Peygamber’e isnad edilen hadis şeklinde tanımlamaktadır. 

el-Ensârî, müsned hadise, aynı zamanda merfû‘ ve muttasıl hadis de denildiğini; fakat tersine 

bir durumun olmayacağını beyan etmiştir.601 el-Ensârî, müsned eserleri ele alan bazı âlimlerin  

bu eserlerde, hurûfu mu‘ceme göre, yani elifbâ sırasına göre râvîleri eserlerine 

yerleştirdiklerini, bu sıraya riâyet ederek râvîlerin rivâyet ettiği hadisleri zikrettiklerini 

belirtmektedir. el-Ensârî, buna örnek olarak et-Taberânî’nin Mu‘cem’ine işaret etmektedir. el-

Ensârî, bazı âlimlerin müsned eserlerini ele alırken kabile isimlerini baz alarak ele aldıklarını, 

Beni Haşim kabilesini birinci sıraya yerleştirdiklerini, daha sonrakileri Hz. Peygamber’e nesep 

olarak yakınlık derecesine göre yerleştirdiklerini, bu sıraya uyarak râvîlerin rivâyet ettikleri 

hadisleri zikrettiklerini ifade etmiştir.602 el-Ensârî, bazı âlimlerin, ele aldıkları bu müsned 

eserleri İslâm’da öncü olmalarını baz alarak ele aldıklarını, bunlardan ilkinin cennetle 

müjdelenen 10 kişi olduklarını açıklamaktadır. Daha sonra sırasıyla Ehl-i Bedr’in, Hudeybiye 

ehlinin, Müslüman olup Hudeybiye ile Mekke’nin fethi arasında hicret edenlerin, Mekke’nin 

fethedildiği gün müslüman olanların, yaşça küçük olanların, onlardan sonra hanımların 

                                                           
597 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 45. 
598 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/172. 
599 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 38; el-Kenânî, el-Menhelu’r-ravî, 38; Ebû Yâsir Muhammed b. 

Matar b. Osman Âl Matar (2006) ez-Zehrânî, Tedvînu’s-sünneti’n-Nebeviyyeti neş’etuhu ve tatavvuruhu mine’l-

karni’l-evveli ilâ nihâyeti’l-karni’t-tâsi’i’l-hicrî (Riyâd: Dâru’l-hicreti li’n-neşri ve’t-tevzî’, 1996), 99. 
600 el-Irâkî, Şerhu’t-tabsira ve’t-tezkira, 1/182; Itır, Menhecu’n-nakd, 349; Hâtim b. Arif b. Nâsır eş-Şerîf el’Avnî, 

İcmâu’l-muhaddisîn ’alâ adami iştirati’l’ilmi bi’s-semâ’i fî’l-hadîsi’l-mu’an’ani beyne’l-mute’âsirayn (Suudi 

Arabistan: Dâru Âlimi’l-fevâid li’n-neşri ve’t-tevzî’, 2000), 97. 
601 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/175-176. 
602 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/134. 



104 
 

geldiğini vurgulamaktadır. Hanımlardan da ilk olarak müminlerin annelerinin geldiğini izah 

etmiştir. el-Ensârî, bu sıralamaya riâyet edilerek râvîlerin hadislerinin zikredildiğini 

söylemektedir.603 

 2.5.2.1. Hükmen Merfû‘ 

 Hz. Peygamber’e izafe edilmiş gibi hüküm verilen hadislere hükmen merfû‘ 

denilmektedir.604 Bazı hususlar vardır ki hükmen merfû‘ kapsamına girmektedir. Bunlar, 

sahabelerin din ile ilgili olan izahatı, yaratılışın başlangıcıyla ilgili hususlar, Peygamberlerle 

ilgili izahat, kıssalarla ilgili izahat, kıyamet günüyle ilgili durumlar, yapılmasıyla sevap 

kazanılan, terk edilmesiyle günah kazanılan vb. durumlar hükmen merfû‘un kapsamına girdiği 

belirtilmektedir.605 

 el-Ensârî, Hz. Peygamber’in vefatından sonra bile sahabelerin, “mine’s-sünneti kezâ”606 

“kunnâ nef‘alu”607 veya “umirnâ ve nuhînâ”608 gibi tabirleri kullandıklarında buradaki hadisin, 

hükmen merfû‘ kısmından olduğunu belirtmektedir. Yine el-Ensârî, bu tarz kavramların 

hükmen merfû‘ sayılmasının, sahih olan görüşe göre olduğunu; sahihin mukabilinin ise bu tarz 

kavramların hükmen merfû‘ olmadığı görüşünü ifade etmiştir. Sebebini ise şöyle 

açıklamaktadır: Bu tarz tabirler, Hz. Peygamber’in sünneti değil de o beldenin sünneti, hülefa-

i raşidinin sünneti ya da hülefa-i raşidinin emir ve nehiyleri olduğu ihtimali olarak izah 

etmektedir.609 Mezkûr bilgilerle birlikte el-Ensârî, Hz. Peygamber’in zamanıyla kayıt edilen, 

ilişkilendirilen bir şeyin kesin bir şekilde hükmen merfû‘ olduğunu açıklamaktadır.610 el-Ensârî, 

Hâkim’den naklen, Buhârî ve Müslim’in yanlarında olduğunu belirttiği bilgiye göre, 

sahabelerin tefsiri de hükmen merfû‘ çeşitlerindendir.611 

 2.5.3. Mevkûf Hadis 

 Mevkûf hadis, sahabelere izafe edilen, onlarda tavakkuf eden; onlardan başkasına 

geçmeyen hadise denir. Sahabelerin sözlerine, fiillerine vb. şeylerine nisbet edilen hadise 

denir.612 

                                                           
603 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/134. 
604 İbn Hacer, Nüzhetu’n-nazar, 131-134; el-Iseymîn, Mustalahu’l-hadîs, 30,32. 
605 Radıyuddîn Muhammed b. İbrahim b. Yusuf el-Halebî el-Kadirî et-Tâzefî el-Hanefî (971/1562) İbnu’l-Hanbelî, 

Kafvu’l-eser fî safveti ’ulûmi’l-eser, thk. Abdulfettâh Ebû Ğudde (Haleb: Mektebetü’l-matbû’ati’l-İslâmiyye, 

1987), 92-97. 
606 el-Ensârî, Fethu’l-’allâm bi şerhi’l-i’lâm, 151; 548. 
607 el-Ensârî, Tuhfetu’l-bârî, 1/592. 
608 el-Ensârî, Fethu’l-’allâm bi şerhi’l-i’lâm, 162; el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/180,181. 
609 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/180-182. 
610 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/184. 
611 el-Ensârî, Fethu’l-’allâm bi şerhi’l-i’lâm, 560. 
612 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 46; el-Kazvînî, Meşyehatü’l-Kazvînî, 99. 



105 
 

 el-Ensârî, mevkûf hadisi, rivâyetin sahabede bittiği söz, fiil vb. şekillerde Hz. 

Peygamber’e geçmeyen hadise denildiğini belirtmektedir.613 el-Ensârî, bazı fakihlerin mevkûf 

hadise eser ismini verdikleri; merfû‘ hadise ise haber ismini verdikleri bilgisini aktarmaktadır. 

el-Ensârî, Nevevî’den muhaddislerin, mevkûf ve merfû‘ hadislerin tümüne eser ismini 

verdikleri bilgisini nakletmektedir.614 Yine el-Ensârî, Nevevî’den, mevkûf hadis ile fedâilu’l-

amal ile ilgili konularda amel edildiği, mevkûf hadise, bu hususta müsamaha edildiği bilgisini 

de nakletmektedir.615 Bununla birlikte el-Ensârî, tâbiilerin kullandığı “mine’s-sünneti kezâ” 

tâbirinin, hükmen mevkûf olduğunu, ilim ehlinin arasında bu tâbirin yaygınlaşmadığını, 

dolayısıyla bununla amel edilmediği bilgisini de Nevevî’den nakletmektedir.616 

 2.5.4. Merfû‘ ve Mevkûf Hadisin Tenâkuz Etmesi 

 Bir hadis hem merfû‘ hem de mevkûf olarak rivâyet edildiği vakit, hangisinin tercih 

edileceği ile ilgili birkaç görüş bulunmaktadır. Bu hususla ilgili bazı âlimlerin ve el-Ensârî’nin, 

görüşlerinde muvafakat ettikleri görülmektedir. Burada el-Ensârî’nin zikrettiği vecihler 

zikredilecektir. Şöyle ki; el-Ensârî, bir hadis hem merfû‘ hem de mevkûf geldiğinde, bu ikisi 

arasında bir tenakuz olduğunda, sahih olan görüşe göre, merfû‘ olan hadisin, mevkûf olana 

tercih edildiğini ifade etmektedir. Çünkü merfû‘ hadiste Hz. Peygamber’in zikredildiğini, 

mevkûf hadiste ise Hz. Peygamber’in zikredilmediğini belirtmiştir. el-Ensârî, başka bir görüşe 

göre mevkûf hadisin, merfû‘ olan hadise tecih edildiğini izah etmiştir. Başka bir görüşe göre de 

hangisinin rivâyeti daha fazla ise o hadis çeşidinin diğerine tercih edildiğini vurgulamıştır. 

Başka bir görüşe göre de hangisinin râvî hıfzı daha iyiyse o hadis çeşidinin, diğerine tercih 

edildiği izahatında bulunmuştur.617 

 2.5.5. Maktû‘ Hadis 

 Hadis âlimleri bu hadisi, tabiîlerin sözü veya fiilleri olduğu şeklinde tarif 

etmektedirler.618 

 el-Ensârî de maktu‘ hadisi tarif ederken, kendinden önceki ülema gibi bu hadisin, 

tabiîlerin ve tabiîlerden sonra gelenlerin sözleri olduğunu ifade etmiştir.619 Ayrıca el-Ensârî, 

                                                           
613 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/177. 
614 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/178. 
615 Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (926/1520) el-Ensârî, Esnâl-metâlib fî şerhi ravdi’t-tâlib 

(Dâru’l-kitâbi’l-İslâmî, ts.), 1/45. 
616 el-Ensârî, Esnâl-metâlib, 1/281. 
617 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/222-223; el-Irâkî, Şerhu’t-tabsira ve’t-tezkira, 1/233; es-Sehâvî, Fethu’l-muğîs bi 

şerhi elfiyyeti’l-hadis, 1/219.  
618 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 47; el-Ca‘berî, Rusûmu’t-tahdîs, 68. 
619 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/175, 179. 



106 
 

müsned ve maktu‘ hadisin beraber geldiklerinde müsned hadis ile hüccet yapılacağını; maktu‘ 

hadis ile hüccet yapılmayacağını belirtmektedir.620 

 Kaynağı bakımından hadis usülleriyle ilgili el-Ensârî’nin görüşlerinin diğer hadis 

ulemasının görüşleriyle muvafık olduğu görülmüştür. 

 2.6. Kabul ve Red Bakımından Hadislerle İlgili Açıklamaları 

 Hz. Peygamber’in hadislerini oluşturan sened ve metin, kabul ve red bakımından, 

kuralları olan bazı süzgeçlerden geçirilmişlerdir. Daha sonra, bu hadisler derecelerine göre ya 

kabul edilmiş, ya da reddedilmiştir. Kabul edilen veya reddedilen hadisler, karışmasın diye, 

belirli kısımlara ayrılmışlardır. Bu kısımlar, sahih, hasen, zayıf ve mevzu hadislerdir. el-

Ensârî’nin bu hususla ilgili yaptığı açıklamalarda, diğer hadis ulemasının görüşlerine muvafık 

olduğu, onlara ters düşmediği görülmüştür. Kabul ve red bakımından hadis usulleriyle ilgili 

görüşleri şu şekildedir: 

 2.6.1. Sahîh Hadis 

 Makbul olan hadis kısımlarından birisi sahih hadistir. Hadisin sahih olması için senet ve 

metinde hadis âlimlerince belirlenen bazı şartlar bulunmaktadır. Bu şartlar gerçekleştiğinde, 

hadis, sahih ismini almaktadır. Bu da kendi içinde sahih li zâtihi ve sahih li gayrihi kısımlarına 

ayrılmaktadır. Bu iki kısım ile ilgili malumat şöyledir: 

 2.6.1.1. Sahih li Zâtihi 

 Sahih hadis, adalet ve zabt sahibi râvîlerin yine kendileri gibi adalet ve zabt sahibi 

râvîlerden, başından sonuna dek muttasıl bir senetle şaz ve illetli olmayıp, rivâyet edilen 

hadistir.621 Bazı âlimler bu hadis çeşidine sahih li zatihi ismini vermektedir.622 

 el-Ensârî de sahih hadisin, li zâtihi ve li gayrihi olmak üzere iki kısmının olduğunu 

vurgulamaktadır. el-Ensârî, sahih li zâtihi kısmıyla ilgili şunu söylemektedir. Makbul olan 

hadis, en yüksek seviyedeki kabul şartlarına haiz ise buna sahih li zâtihi denildiğini ifade 

etmiştir.623 

                                                           
620 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/239. 
621 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 11,12; en-Nevevî, et-Takrîb ve’t-teysîr, 25; Takiyyuddîn Ebû’l-Feth 

Muhammed b. Ali b. Vehb b. Mutî’i’l-Kurayşi (702/1303) İbn Dakîki’l-’îd, el-İktirah fî beyâni’l-istilah (Beyrut: 

Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, ts.), 5. 
622 İbn Hacer, Nüzhetu’n-nazar, 67; el-Askalânî, Nuhbeti’l-fiker, 722. 
623 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/98. 



107 
 

 2.6.1.2. Sahih li Gayrihi 

 Hasen li zatihi olan hadislerin, birbirini takviye ederek meydana getirdikleri hadise 

sahih li gayrihi denilmektedir. Başka turuk ile gelen hadisin, diğer hadisten daha üstün, onunla 

eşit veya ondan daha düşük olmasında bir fark olmadığı ifade edilmiştir.624 

 el-Ensârî, sahih li gayrihi ile ilgili şunları söylemektedir. Makbul olan bir hadis, en 

yüksek seviyedeki kabul şartlarına haiz olmayıp, farklı yollardan gelen, rivâyetlerin çokluğu 

gibi bir şeyle bu kusuru giderildiyse, bu hadise sahih denildiğini; fakat buna sahih li zatihi değil 

de sahih li gayrihi denildiğini beyan etmektedir.625 

 2.6.2. Hasen Hadis 

 Makbul olan hadis kısımlarından birisi de hasen hadistir. Hasen hadis de sahih hadis 

gibi kendi içinde, hasen li zatihi ve hasen li gayrihi diye iki kısma ayrılmaktadır. 

 2.6.2.1. Hasen li Zâtihi 

 Hasen, sıfatü’l-müşebbehedir. Hüsn kökünden olup sözlükte güzel anlamına gelir. 

Hasen li zâtihi, râvîlerinin sıdk ve emanetle meşhur olması bakımından sahih hadise benzediği 

belirtilmiştir. Fakat bu râvîlerin hafızalarının zayıf olmalarından ötürü, sahih hadisin derecesine 

ulaşamadıkları hadis olarak ifade edilmiştir.626 

 el-Ensârî, hasen hadisin de li zâtihi ve li gayrihi olmak üzere iki kısmının olduğunu 

belirtmektedir. Hasen li zâtihinin, makbul olan hadisin, en yüksek seviyedeki kabul şartlarına 

haiz olmayıp, daha aşağıdaki kabul şartlarına haiz olan hadis olduğunu beyan etmektedir. el-

Ensârî, daha aşağıdaki kabul şartlarına haiz olan hadisin, farklı yollardan gelen ve rivâyetlerin 

çokluğu gibi bir şeyle bu kusuru giderilmediğinde, bu hadise hasen li zatihi denildiğini beyan 

etmektedir. el-Ensârî, hasen li zâtihi kısmının, sahih hadise nazaran zayıf olduğunu da izah 

etmektedir.627 el-Ensârî,  hasen li zatihi hakkında şunları da vurgulamıştır. İsnadındaki râvîlerin 

sıdk ve emanet açısından meşhur oldukları; fakat isnadındaki râvîlerin hafızalarının ve 

ustalıklarının, sahîh hadisteki râvîlerin hıfzı ve ustalıkları kadar sağlam olmayan hadis çeşidi 

olduğunu ifade etmiştir.628 

                                                           
624 İbn Hacer, Nüzhetu’n-nazar, 68; Burhanuddîn İbrahim b. Ömer (885/1480) el-Bekâ’î, En-Nuketü’l-vefiyye bi 

mâ fî şerhi’l-elfiyye (Riyâd: Mektebetü’r-rüşd-nâşirûn, 2007), 1/248; İbnu’l-Hanbelî, Kafvu’l-eser, 50. 
625 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/98. 
626 Ebû Abdurrahman el-Halil b. Ahmed b. Ömer b. Temîm el-Basrî el-Ezdî (170/787) el-Ferâhidî, Kitâbu’alyn, 

ed. Mehdî el-Mahzûmî (Beyrut/Lübnan: Dâru mektebeti’l-hilâl, 1985), 3/143; İbn Hacer, en-Nuket ’alâ kitâbi İbn 

Salâh, 407; İbn Hacer, Nüzhetu’n-nazar, 68; Mahmut et-Tahhân, Teysîru mustalah, 57; Nuruddîn Muhammed el-

Halebî (2020) Itır, el-İtticâhâtu’l-’amme li’l-ictihâdi ve mekâneti’l-hadisi’l-Âhâdi’s-Sahîhi fîhâ (Dımaşk: Dâru’l-

mektebî li’t-tibâ’ati ve’n-neşri ve’t-tevz’i’, 2000), 45; Ebû Şuhbe, el-Vesît fî ’ulûm, 268. 
627 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/95, 98; 146. 
628 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/147. 



108 
 

 2.6.2.2. Hasen li Gayri 

 Hasen li gayrihi, senedinde ehliyeti gerçekleşmemiş, halinin gizli olduğu bir râvînin 

bulunduğu hadis olduğu bildirilmiştir. Bununla birlikte, isnadındaki bu râvî, gafil olmayıp 

rivâyetlerinde çokça hata yapan biri de değildir. Bu râvî yalanacılıkla itham edilen veya 

fasıklığa nisbet de edilmemiştir. Mesela zayıf hadisin turukları tekrarlanıp zayıflığı gittiği vakit, 

bu hadis mutâbi veya şahit ile desteklendiğinde buna hasen li gayrihi denilmektedir.629 

 el-Ensârî’nin, sahîh ve hasen hadisin kabul şartları için zikrettiği bazı maddeler şöyledir. 

Bunlar, senedinin muttasıl olması, râvînin adaletli olması, râvînin zabt sahibi olması, şâz 

olmaması, zarar verici bir illetin râvîde bulunmaması, ihtiyaç duyulduğu takdirde mevcut 

rivâyeti takviye edecek başka rivâyetin bulunmasıdır.630 

 el-Ensârî, hasen li gayrihi kısmıyla ilgili şunları söylemektedir. Hasen hadisin kabul 

edilmesi, bir delile, bir karineye bağlıysa, bu karine sayesinde hasen hadis kabul edilirse buna, 

hasen li gayrihi denildiğini zikretmiştir. el-Ensârî’nin, sahih ve hasen hadislerle ilgili yaptığı 

diğer bazı açıklamalar şu şekildedir. Hasen li zatihinin, sahih hadise nazaran zayıf olduğunu, 

hasen li gayrihinin ise aslında zayıf olduğunu belirtmiştir. Bu kısma hasen isminin verilmesi ise 

onda oluşan takviyeden dolayı olduğunu zikretmiştir.631 el-Ensârî, hasen li gayrihi ile ilgili 

şunları da belirtmektedir. İsnadında halinin belli olmayan bir râvînin olduğu, hadisin tahammül 

ve edâsına ehliyetinin tam olarak bilinmediğini ifade etmektedir. Bununla birlikte her ne kadar 

böyle olsa da çok berbat biri olmayan, rivâyetlerinde çokça hatası olmayan, kizb veya fasıklıkla 

itham edilmeyen bir râvî olduğu, başka bir mütâbi veya şahitle de desteklenen hadis çeşidi 

olduğunu ifade etmiştir.632 

 2.6.3. Zayıf Hadis 

 Kabul ve red bakımından kısımlara ayrılan diğer hadis çeşidi zayıf hadistir. Zayıf 

hadisin derecesi, sahih ve hasen hadisten sonra gelmektedir. Bu kısım hadisin, zayıflığının 

şiddetli olup olmaması bakımından birçok alt dalı bulunmaktadır. Zayıf hadis genel olarak 

kabul edilen bir hadis çeşididir. Buna karşın, bazı hususlarda zayıf hadisin kabulüyle ilgili 

ihtilaf vardır. Zayıf hadisle ilgili bazı hususlar aşağıda zikredilecektir. el-Ensârî de diğer hadis 

                                                           
629 İbn Hacer, Nüzhetu’n-nazar, 68, 129-130; Abdulhak b. Seyfuddîn b. Sadullah el-Hanefî el-Buhârî (1052/1642) 

ed-Dehlevî, Mukaddimetun fî usûli’l-hadis, thk. Selman el-Hüseynî en-Nedvî (Beyrut/Lübnan: Dâru’l-beşâiri’l-

İslâmiyye, 1986), 59; el-Meşâtu’l-Mâlikî, et-Takrîrâtu’s-seniyye şerhu’l-manzûmeti’l-beykûniyye, 14. 
630 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/167. 
631 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/98; 146. 
632 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/147. 



109 
 

bilginleri gibi zayıf hadisin, sahih ve hasen hadisin şartlarını taşımayan hadis şeklinde 

tanımlanmıştır.633 

 2.6.3.1. Zayıf Hadis ve Onunla Amel Etmek 

 Zayıf hadisin hükmüyle ilgili olarak, üç görüşün olduğu ifade edilmektedir. Birincisi, 

ahkâm, akâid ve Allah’ın sıfatlarında olmaması kaydıyla, zayıf hadisin alınabileceği, isnadında 

esnekliğin yapılabileceği, zayıf olduğunu belli etmeksizin rivâyetinin yapılabileceği görüşüdür. 

İkinci görüş, zayıf hadisi, fedâili amâl, kısas, rekâik vb. hangi konuda olursa olsun, zayıf hadisin 

alınamayacağı, onunla amel edilemeyeceği görüşüdür. Üçüncü görüş, İlgili bâbda/konuda bu 

zayıf hadis dışında başka bir hadis yoksa, bu zayıf hadisle, ahkâm, fedâili amâl, kısas, rekâik 

vb. konularda zayıf hadisin alınabileceği, onunla amel edilebileceği ifade edilmektedir.634 

 el-Ensârî’nin zayıf hadis hakkındaki açıklamaları şöyledir. el-Ensârî, diğer hadis 

bilginleri gibi zayıf hadisle fedâilü’l-a‘mâl konusunda amel edildiğini ifade etmiştir.635 el-

Ensârî’nin, helal ve haram alışveriş gibi ahkâm konularında zayıf hadisle istidlal 

yapılamayacağını; bu konularda zayıf hadisle amel edilemeyecğini; fedâilü’l-a‘mâl, terğib ve 

terhib gibi konularda ise zayıf hadisle amel edileceğini izah etmiştir.636 Yine el-Ensârî, zayıf 

hadisin, şahit ve mutâba‘atla takviye edildiğinde bu zayıflığının giderildiğini ve onunla amel 

edildiğini belirtmiştir.637 el-Ensârî, azap korkusundan ötürü zayıf hadis için kesinlik ifade eden 

lafızların kullanılmaması gerektiğini de vurgulamıştır. Yine el-Ensârî, bazı lafızların zayıf 

hadise delalet ettiğini, bu lafızlar kullanıldığında, hadise açıkça zayıf denilmesine gerek 

olmadığını, bu lafızların “yuzkeru, ruviye, zukira ve revâ ba‘duhum” gibi lafızlar olduğunu 

zikretmektedir.638 

 2.6.3.2. Senetteki Kopukluk Sebebiyle Zayıf Sayılan Hadislerle İlgili Görüşleri 

 Zayıf hadisin kendi içinde kısımları bulunmaktadır. Bunlar iki kısımdır. İlki, senetteki 

kopukluk sebebiyle, hadisin zayıf sayıldığı kısımdır.639 İkincisi ise râvîdeki kusur sebebiyle 

hadisin zayıf sayılmasıdır. Burada ilk önce el-Ensârî’nin birinci kısım ile ilgili izahatına yer 

verilecek, daha sonra ikinci kısımla ilgili el-Ensârî’nin izahatı açıklanacaktır. Her iki kısımda 

                                                           
633 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 41; en-Nevevî, et-Takrîb ve’t-teysîr, 31; el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 

1/95. 
634 es-Sem’ûnî, Tevcîhu’n-nazar, 2/253-258; Itır, Menhecu’n-nakd, 291-294; İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-

Salâh, 103. 
635 el-Ensârî, el-Ğureru’l-behiyye, 1/307, 314; el-Ensârî, Esnâl-metâlib, 1/45; 329; el-Ensârî, Fethu’l-’allâm bi 

şerhi’l-i’lâm, 170. 
636 el-Ensârî, el-İ’lâm ve’l-ihtimâm, 431-432. 
637 el-Ensârî, el-Ğureru’l-behiyye, 1/409; el-Ensârî, Fethu’l-’allâm bi şerhi’l-i’lâm, 259. 
638 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/303. 
639 Itır, Menhecu’n-nakd, 366. 



110 
 

da görüleceği üzere el-Ensârî’nin izahatlarının, diğer hadis alimlerinin izahatlarına muvafıktır. 

Diğer hadis ulemasına muhalefet etmemiştir. 

 2.6.3.2.1. Mürsel Hadis 

 Mürsel, sözlükte bırakmak manasına gelir. Bu hadisi rivâyet eden kişinin, Hz. 

Peygamber’e kadar isnadı götürmediği, isnadı bıraktığı anlaşılmaktadır. Terim olarak mürsel 

hadis, tâbiînin, sahabeyi ıskat ederek, Hz. Peygamber’e hadisi kendisinin nisbet etmesine 

denilmektedir.640 Mürsel hadisin kabul edilip edilmemesiyle ilgili olarak üç görüş 

zikredilmektedir. Birinci görüşe göre bu hadis çeşidi zayıftır ve bununla ihticac edilmez. İkinci 

görüşe göre, bu hadis çeşidi hüccet olabilir. Üçüncüsü ise bu hadis çeşidiyle ihticac edilebilmesi 

için bazı şartların gerçekleşmesi gerektiği görüştür.641 Bazı âlimler, Şâfiî’den, tâbiîlerin 

mürselinden sadece büyük tâbiîlerin mürselinin kabul edildiği; bunun dışındaki tâbiîlerin 

mürselinin kabul edildiğine dair bir şey bilmediği bilgisini nakletmişler.642 

 el-Ensârî’nin, mürsel hadis ile ilgili açıklamaları şöyledir. el-Ensârî, tâbiînin açık veya 

kinâyeli bir şekilde hadisi Hz. Peygamber’e ref‘ etmesine mürsel hadis denildiğini 

bildirmektedir.643 el-Ensârî, bir kişi mümeyyiz olmayan bir yaştayken, Hz. Peygamber’in 

sohbetinde bulunup, daha sonra O’ndan duyduğu hadisi rivâyet ederse bu kişinin mürseliyle 

ihticac edilemeyeceğine işaret etmiştir.644 el-Ensârî, mürsel hadisi açıklamaya devam ederken, 

tâbiîlerin küçüklerinin rivâyet ettiği hadislerle ilgili olarak, eğer bu mürsel hadis, Zührî (öl. 

124/742) gibi tâbiîlerin küçüklerinden rivâyet edildiyse onu destekleyen başka şeyler olsa dahi, 

yine de hüccet olamayacağını; çünkü bu hadisin çok zayıf olduğunu belirtmiştir. el-Ensârî, 

tâbiîlerin küçüklerinin, genellikle hadislerini tâbiîlerden rivâyet ettiğini izah etmiştir.645 

 el-Ensârî, mürsel hadisin sahabe vasıtasıyla değil de tâbiîn, veya daha sonraki râvîler 

vasıtasıyla rivâyet edilen hadis olduğunu ifade etmektedir. Mürsel hadisin hüccet olabilmesiyle 

ilgili olarak el-Ensârî şunları söylemektedir: Kays İbn Ebî Hazim (öl. 98/717), Ebî Osman en-

Nehdî (öl. 95-100/714-717) gibi tâbiîlerin büyüklerinden rivâyet edilip, sürekli adaletli olan 

râvîlerden rivâyet edilen hadisle takviye edilmediyse ya da sahabelerin sözleri, fiilleri veya 

âlimlerin çoğunun görüşleriyle desteklenmediyse veya bu hadis başka bir yönden müsned 

gelmediyse veyahut başka bir mürsel hadis ile takviye edilmediyse vb. şeylerle mürsel hadis 

                                                           
640 Ahmet Yücel, Hadis ıstılahlarının doğuşu ve gelişimi hicri ilk üç asır (İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı 

yayınları, 2014), 180; el-Kazvînî, Meşyehatü’l-Kazvînî, 100; el-Meşâtu’l-Mâlikî, et-Takrîrâtu’s-seniyye şerhu’l-

manzûmeti’l-beykûniyye, 51. 
641 Rızık Hasan Muzaffer, el-Kavlu’l-fasl fi’l’ameli bi’l-hadisi’l-mursel (Medinetu’l-Munevvere: el-Câmiatu’l-

İslâmiyye, 1984), 31, 40; es-Selâmî, Şerhu ’ilelu’t-Tirmizî, 185-188. 
642 İbn Kesîr, el-Bâ’isu’l-hasîs, 49; el-Irâkî, Şerhu’t-tabsira ve’t-tezkira, 1/209. 
643 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/194, 206; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/174; 1/335. 
644 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/204. 
645 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 105. 



111 
 

desteklenmediği takdirde bu hadisin hüccet olamayacağını beyan etmektedir. Bu minvalde el-

Ensârî, mürsel hadisin, tâbiîlerin büyüklerinden rivâyet edildiği vakit, tek başına değil de onu 

destekleyen şeyle birlikte hüccet olacağını izah etmiştir. Çünkü tâbiîlerin büyükleri genellikle 

sahabelerden rivâyet etmekteler. Bu kişi sakıt olduğunda, büyük bir zanla sahabe olduğu 

düşünülmektedir. Takviye ile beraber bu şekildeki mürsel hadisin kabüle daha yakın olacağını 

belirtmektedir.646 

 2.6.3.2.2. Mürselü’l-Hafi 

 Mürselü’l-hafi bir râvînin, hadisi muasırı olduğu fakat karşılaşmadığı, velakin 

aralarında vasıtanın olduğu birisinden rivâyet etmesine denir.647 

 el-Ensârî, mürsel hadisi iki kısma ayırmaktadır. İlki, mürsel olduğu açık olan mürseldir. 

Bu mürsel çeşidi, aynı asırda yaşamadıkları iki râvîden birinin diğerinden hadis rivâyet etmesi 

olduğunu belirtmektedir. İkincisi ise mürsel olduğu açıkça anlaşılmayan, mürselü’l-hafi olan 

mürsel hadis çeşididir. Bu da râvîlerin arasında kopukluğun olduğu, aynı asırda yaşadıkları 

halde karşılaşmadıkları veya karşılaşsalar dahi aralarında hadisle ilgili bir sema‘ın olmadığı 

hadis çeşidi olduğunu beyan etmektedir. el-Ensârî, bazı âlimlerin bu ilimle ilgili olarak eser 

yazdıklarını; Hatîb el-Bağdâdî’nin, et-tafsîl li mubhemi’l-merâsîl eseri ile temyîzu’l-mezîd fî 

muttasili’l-esânîd eserlerinin bu kabilden olduğunu dile getirmektedir. el-Ensârî, mürselü’l-

hafiye bu ismin verilmesinin sebebini, başka âlimlerin de dediği gibi, insanlara bu hadisin 

durumunun zahir olmaması, gizli olmasından ötürü olduğunu izah etmektedir.648 

 2.6.3.2.3. Sahabe Mürseli 

 Mürselü’s-sahabe, yaşı küçük olmasından veya İslâm’a sonradan giren bir sahabenin, 

Hz. Peygamber’in sohbetinde bulunmadığı bilindiği halde, Hz. Peygamber’e dayandırarak 

rivâyet ettiği hadise denir.649 Sahabe mürseli, kendisi gibi başka bir sahabeden duymuş 

olmasından ötürü, âlimlerin bu hadis kısmının kabul edildiğine dair ittifak ettikleri hadis 

çeşididir.650 

 el-Ensârî, sahabe mürseliyle ilgili şunları zikretmektedir. Bir sahabenin senedi, tam 

zikretmeden Hz. Peygamber’e hadisi ref‘ etmesi olduğunu belirtmiştir.651 el-Ensârî, tâbiîlerin 

                                                           
646 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 105; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/65. 
647 İbn Hacer, Nüzhetu’n-nazar, 221. 
648 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/182-184; es-Sehâvî, el-Ğâyetu fî şerhi’l-hidâyeti, 168. 
649 Ebû İbrahim İzzuddîn Muhammed b. İsmail b. Salah b. Muhammed el-Hasenî el-kehlânî (1182/1768) el-Emîr 

es-San’ânî, İsbâlu’l-matar ’alâ kasbi’s-suker, thk. İbn Salih İbn Kasım Abdulhamit (Beyrut: Dâru İbn Hazm, 

2006), 259. 
650 Abdurrahman b. Yahya b. Ali el-yemânî (1386/1966) el-Ma’lemî, el-Envâri’l-kâşifeti limâ fî kitâbi edvâi ’alâ’s-

sünneti mine’z-zeleli ve’t-tadlîli ve’l-mucâzefeti (Beyrut: el-Matbaatu’s-Selefiyye ve mektebetuhâ, 1986), 295; 

İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 56; el-Kazvînî, Meşyehatü’l-Kazvînî, 100. 
651 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/477; 2/480. 



112 
 

mürseline karşılık sahabe mürselinin, sahih olmasıyla hükmedildiğini de ifade etmektedir. 

Bunun sebebini ise, sahabelerin rivâyetlerinin çoğunun yine başka sahabelerden olduğunu, 

sahabe mürselinin hüccet olduğunu; çünkü sahabelerin tümünün adil olduğu şeklinde beyan 

etmektedir.652 

 2.6.3.2.4. Munkatı‘ Hadis 

 Hadisin senedinde bir veya birden fazla râvî sakıt olduğunda buna munkatı‘ hadis 

denilmektedir.653 el-Ensârî de muhaddislerin çoğunluğuna göre, sahabe dışında bir râvî sakıt 

olduğunda bu hadise munkatı‘ denildiğini ifade etmektedir.654 

 2.6.3.2.5. Mu‘dal Hadis 

 el-Ensârî, muhaddislerin çoğunluğuna göre iki ve daha fazla râvînin sakıt olduğu hadise 

mu‘dal denildiğini belirtmektedir. el-Ensârî başka bir yerde bu hadisi, etbâu’t-tâbiînin Hz. 

Peygamber’den rivâyet ettiği hadis olarak tanımladığı görülmektedir.655 

 2.6.3.2.6. Müdelles Hadis 

 Tedlis sözlükte, hile yapmak, göz boyamak, satılan malın ayıbını gizlemek manalarına 

gelmektedir. Terim olarak, bir râvînin kendisiyle görüşmediği veya görüşüp de hadis almadığı 

kimseden hadis işittiği zannını uyandıracak şekilde bir lafızla örneğin; “’an fulânun” veya “enne 

fulânen kâle” gibi lafızlarla rivâyet ettiği hadise denilmektedir. el-Ensârî, bunu tedlisu’l-isnad 

şeklinde de tanımlamaktadır. el-Ensârî, isnat tedlisini aynı zamanda, râvînin rivâyet edatını 

iskat etmesi ve şeyhinin ismi üzerine ihtisar ettiği hadis çeşidi olduğunu da söylemektedir.656 

 el-Ensârî, hadisi rivâyet eden râvî ile hadisin kendisinden rivâyet edilen râvî aynı 

zamanlarda yaşadıkları halde aralarında rivâyet alışverişi olmayıp, fakat ondan rivâyet etme 

hissini/zannını uyandırırsa, bunun mürselü’l-hafi olduğunu belirtmiştir. Tedliste ise aynı 

zamanda yaşama şartlarının olmadığını söylemektedir. Ayrıca hadisi rivâyet eden râvînin, 

kendisinden hadisi almadığı halde bu kişiden hadisi aldığını açık bir şekilde beyan etmesi 

durumunda, bunun tedlis değil de kizb olduğunu beyan etmiştir.657 el-Ensârî, tedlisin kabul 

edilip edilmemesi hususunda, mursel hadisin hükmünü kabul edenler olduğu gibi, tedlisi mutlak 

bir şekilde kabul edenlerin olduğunu da izah etmektedir. el-Ensârî, sikat olandan tedlis 

                                                           
652 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 105; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/480; 4/20. 
653 ed-Dehlevî, Mukaddimetun fî usûli’l-hadis, 41; el-Meşâtu’l-Mâlikî, et-Takrîrâtu’s-seniyye şerhu’l-

manzûmeti’l-beykûniyye, 66. 
654 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 105. 
655 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/196; el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 105; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 

3/424; İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 59; en-Nevevî, et-Takrîb ve’t-teysîr, 36. 
656 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/224-225; Ahmet Yücel, Hadis usûlü (İstanbul: M.Ü.İFAV yayınları, 2016), 193; el-

Ca‘berî, Rusûmu’t-tahdîs, 74.  
657 el-Ensârî, Hâşiyetu Şeyhi’l-İslam Zekeriyyâ el-Ensârî, 3/154-155; Ebû’l-Munzir Mahmud b. Muhammed b. 

Mustafa b. Abdullatif el-Minyâvî, Şerhu’l-mûkıza li’z-Zehebî (Mısır: el-Mektebetü’ş-şâmile, 2011), 47. 



113 
 

yapıldığında, bu tedlisin kabul edileceği malumatını da nakletmektedir.658 el-Ensârî, ‘anane ile 

tedlis yapan birinin, semi‘tu demiyene kadar rivâyetinin kabul edilmeyeceğini , başka bir 

rivâyette سمعت tabirini kullandığında bunun rivâyetinin tedlisten çıktığını ifade etmektedir.659 

el-Ensârî, bir kişinin bir kere dahi tedlisle bilinmesinden sonra, o kişi حدثني veya سمعت diyene 

kadar rivâyetlerinin kabul olmadığı bilgisini de nakletmektedir.660 

 Tedlisu’ş-şuyûh ile ilgili olarak el-Ensârî, hadisin kendisinden alınan şeyhin, 

bilinmeyen bir vasıfla, künyeyle veya lakapla vasıflandırması veyahut bir kabileye, beldeye ya 

da sanata nisbet edilerek hadisi ondan rivâyet edilmesi olduğu malumatını vermektedir. 

Böylece hadisi rivâyet eden râvînin, şeyhinin var olan sorununu, onu dinleyen kişiden 

gizlediğini beyan etmiştir. el-Ensârî, bu şekilde rivâyette bulunan râvînin rivâyetinin kabul 

olmadığını nakletmektedir.661 

 Tedlisu’t-tesviye ile ilgili olarak el-Ensârî, tedlisin bu kısmına tecvid, yani güzelleştirme 

denildiğini ifade etmiştir. el-Ensârî, diğer bazı âlimler gibi tedlisu’t-tesviyeyi şöyle 

tanımlamıştır: Bir râvînin hadisi, birbirini gören iki sika arasında kalan zayıf kişiden rivâyet 

ederken, bu zayıf kişiyi ortadan kaldırması, hadisi, rivâyet etmesinin muhtemel olan bir lafızla 

sika olan şeyhinden rivâyet etmesi olduğu ifade edilmiştir. Dolayısıyla zayıf râvînin iskat 

edilmesiyle birlikte, hadisin rivâyet edildiği tüm râvîlerin sikaymış gibi bir görünüm kazanması 

sağlanmıştır. Ayrıca tedlisu’t-tesviyenin, tedlisu’l-isnad ve tedlisu’ş-şuyûha nazaran en kötü 

kısım olduğu belirtilmiştir.662 

 2.6.3.2.7. Mu‘allak Hadis 

 Bazı âlimler mu‘allak hadisi, senedinin başında bir veya birden fazla râvînin aralıksız 

bir şekilde hazfedildiği, bu zatların yanında senedin tümünün hazfedilmesi de aynı olup bunu 

mu‘allak hadis olarak tanımlaktadırlar. Bazı âlimler de mu‘allakın, Buhârî’de çok, Müslim’de 

ise az bulunduğunu ifade etmektedirler.663 

 el-Ensârî de mu‘allakı şöyle tanımlamaktadır: Senedin başının veya senedin tümünün 

hazfedilmesine mu‘allak denildiğini belirtmiştir.664 el-Ensârî, senet Hz. Peygamber’e kadar 

                                                           
658 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/227. 
659 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/212; 516; 606; 2/109; 4/134; 422; 555. 
660 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/230. 
661 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/229. 
662 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/231; Tahir b. Salih İbn Ahmed b. Mûhib el-Cezâirî summe’d-Dımaşkî (1919) es-

Sem’ûnî, Tevcîhu’n-nazar ilâ usûli’l-eser, thk. Abdulfettâh Ebû Ğudde (Halep: Mektebetü’l-matbû’ati’l-

İslâmiyye, 1995), 2/2/568; Hammâd b. Muhammed el-Ensârî el-Hazrecî (1997) es-Sa’dî, et-Tedlîsu ve’l-

mudellisûn (Medinetu’l-Munevvere: Mecelletü’l-câmiatu’l-İslâmiyye, ts.), 94; es-Selâmî, Şerhu ’ilelu’t-Tirmizî, 

825; el-Irâkî, Şerhu’t-tabsira ve’t-tezkira, 1/245; İbn Hacer, en-Nuket ’alâ kitâbi İbn Salâh, 1/158. 
663 İbnu’l-Mulakkın, el-Mukni’ fî’ulûmi’l-hadîs, 1/72; İbnu’s-Salâh, mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 24; İbnu’l-

Hanbelî, Kafvu’l-eser, 66. 
664 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/143; 327. 



114 
 

veya sahabeye kadar hazfedildiğinde, buna merfû‘ mu‘allak veya mevkûf mu‘allak denildiğine 

işaret etmiştir.665 el-Ensârî, eğer mu‘allak hadisle ilgili senet daha önce zikredilmemişse bunun 

sebebinin sika olan muhaddislerce belli olduğunu veya başka bir sebepten dolayı bu senedin 

zikredilmediğini beyan etmiştir. Ayrıca el-Ensârî, hadis sahih olduğunda, Buhârî bu mu‘allakı 

“kâle” gibi, malum siga üzere kullandığını, hadis zayıf olduğunda ise Buhârî, mu‘allakı “kîle, 

ruviye” şeklinde mechul siga üzere kullandığını ifade etmektedir.666 

 2.6.3.2.8. Mu‘an‘an Hadis 

 Aynı dönemde yaşamış iki râvînin karşılaşması mümkün olduğu halde karşılaşmamış 

ve birinin diğerinden hadisi sema‘ yoluyla hadisi alması mümkün olduğu halde, ‘an yoluyla 

birinin diğerinden rivâyet ettiği hadise denir.667 

 el-Ensârî, mu‘an‘an hadis ile ilgili olarak şunları söylemektedir. ‘an, ile rivâyet edilen 

hadis olup, haddese, ahbere veya sema‘ın belirtilmediği hadis çeşidi olduğunu ifade 

etmektedir.668 el-Ensârî, ‘an ile hadisi rivâyet eden ve müdellis olmayan râvî, hadisi aldığı 

kişiyle karşılaşması sabit olduğunda bunun ‘an‘anesinin âlimlerin ittifakıyla sema‘a 

hamledildiğini belirtmektedir. İhtilafın ise, hadisi aldığı kişiyle karşılaşması sabit olmayan veya 

müdellis olan râvîde olduğunu beyan etmektedir.669 Görüldüğü üzere el-Ensârî’nin, senetteki 

kopukluk sebebiyle hadislerin zayıf sayılması konusunda, diğer hadis alimlerinin görüşlerine 

muvafık davrandığı görülmüştür. 

 2.6.3.3. Râvideki Kusur Sebebiyle Zayıf Sayılan Hadislerle İlgili Görüşleri 

 Zayıf hadis kısımlarından ikincisi râvîde bulunan kusurdan dolayı, hadisin zayıf 

sayıldığı kısımdır.670 Bu başlığın altında, senetteki râvîde bulunan ayıp sebebiyle el-Ensârî’nin, 

hakkında görüş belirttiği hadis mustalahlarına yer verilecektir. el-Ensârî’nin, râvideki kusur 

sebebiyle zayıf sayılan hadislerin bu kısmıyla ilgili izahatlarına bakıldığında da diğer hadis 

alimlerinin görüşlerine muhalefet etmediği, onlara muvafık olduğu görülmüştür. 

                                                           
665 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/136. 
666 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/98. 
667 Ebû Amr Takiyyuddîn Osman b. Abdurrahman (643/1246) İbnu’s-Salâh, Sıyâneti Sahîhi Müslim mine’l-İhlâli 

ve’ğalati ve himâyetihi mine’l-iskâti ve’s-Sakti, thk. Muvaffık Abdullah Abdulkadir (Beyrut: Dâru’l-arabi’l-

İslâmî, 1987), 69; İbn Dakîki’l-’îd, el-İktirah, 19; Ebû Abdillah Muhibbuddîn Muhammed b. ’Amr b. Muhammed 

İbn Raşîd el-Fehrî (721/1321) es-Sebtî, es-Sünenü’l-ebyen ve’l-mûridi’l-em’an, thk. Salah b. Salim el-Mısrâtî 

(Medinetu’l-Munevvere: Mektebetü’l-ğarbâi’l-eseriyye, 1996), 43. 
668 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/208. 
669 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/98; 4/546; Bedruddîn el’Aynî, ’Umdetu’l-kârî, 11/241; Ebû’l-fadl Ahmed b. Ali eş-

şafii el-Askalânî (852/1448) İbn Hacer, Fethu’l-Bârî şerhu Sahîhi’l-Buhârî (Beyrut: Dâru’l-marife, 1959), 4/342. 
670 İbn Hacer, Nüzhetu’n-nazar, 97. 



115 
 

 2.6.3.3.1. Lahn, Tashîf ve Tahrîf 

 Lahn, hadisin okunması esnasında Arapça kaidelerinin dışına çıkıldığı vakit oluşan 

hatalara denir. Nahiv ve lügat bilgisinden mahrum olmak, hadis şeyhinden değil de kitap ve 

sahifelerden hadisi almak, lahnın oluşmasına sebep olan bazı hususlar olarak ifade 

edilmektedir.671 Tashîf, hadisteki bir lafzı, başka bir lafız ile değiştirmeye denir.672 Burada 

zikredilen sebeplerden uzak olunduğu vakit lahn ve tashîften uzak olunacağı ifade 

edilmektedir.673 

 el-Ensârî’nin, lahn, tashîf ve tahrîf kavramları hakkındaki görüşleri şöyledir. Lahnın, 

i‘raptaki hata olduğunu ifade etmiştir. Tashîfin, harflerin noktalarında yapılan hata olduğunu 

beyan etmiştir. Örneğin; البزاز kelimesindeki ز harfinin, ر harfi şeklinde okunmasının tashîf 

olduğunu belirtmiştir. Tahrîfin ise, harflerde şekilsel bakımdan yapılan bir hata olduğunu ifade 

etmiştir. Örneğin;  َحَجَر kelimesinin,  ْحَجْر şeklinde okunmasının tahrîf olduğunu vurgulamıştır. 

el-Ensârî, eş-Şa‘bî (öl. 103/722)’den naklettiğine göre, bu tarz hatalardan kurtulma 

yöntemlerinden birisi nahvin bilinmesine bağlıdır. Yine ondan, yemeğin tuzsuz olamayacağı 

gibi, ilmin de nahivsiz olamayacağı bilgisini de nakletmiştir.674 

 el-Ensârî, lahn, tashîf ve tahrîf gibi yanlışların yapıldığı hadis çeşitlerinin, rivâyet edilip 

edilmemesiyle ilgili iki görüş nakletmektedir. İlki, hadisi bu şekilde şeyhinden duyan birisi, 

hadisi duyduğu gibi, ister doğru olsun ister yanlış olsun rivâyet edebileceği görüşüdür. İkinci 

görüş ise, bu tarz hadisler kesinlikle rivâyet edilemez. el-Ensârî, bu ikinci görüşle ilgili olarak, 

talebe, hadisi duyduğu yanlış şekliyle rivâyet ederse Hz. Peygamber’in bu sözü bu şekilde 

söylemediğini, doğru bir şekilde rivâyet ettiğinde ise, talebenin, hadisi bu şekilde duymadığını, 

dolayısıyla hiçbir şekilde bu tarz hadislerin rivâyet edilmemesi gerektiği görüşünü 

nakletmiştir.675 

 2.6.3.3.2. Şâz Hadis 

 Bazı âlimler, şâz hadisi, sikâ olan râvînin rivâyet ettiği hadiste, hafızası ve zabtı 

kendinden daha iyi birisine muhalefet ettiği hadis şeklinde tanımlamıştır.676 

 el-Ensârî, şâz hadis ile ilgili olarak şu izahatta bulunmuştur. Güvenilir râvînin, hafızası 

ve zabtı kendinden daha güvenilir birine muhalif olması şeklinde tanımlamıştır.677 el-Ensârî, 

                                                           
671 es-Sehâvî, el-Ğâyetu fî şerhi’l-hidâyeti, 115; Mahmut et-Tahhân, Teysîru mustalah, 213. 
672 es-Sehâvî, el-Ğâyetu fî şerhi’l-hidâyeti, 115. 
673 Celâlu’d-dîn Abdurrahman b. Ebî Bekr (911/1505) es-Suyûtî, Tedrîbu’r-râvî fi-şerhi takrîbi’n-Nevevî, thk. Ebû 

Kuteybe Nazar Muhammed el-Faryâbİ (Riyâd: Dâru taybe, 2006), 2/541; es-Sehâvî, Fethu’l-muğîs bi şerhi 

elfiyyeti’l-hadis, 3/165. 
674 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/78-79. 
675 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/80. 
676 ez-Zerkeşî, en-Nuket ’alâ mukaddimeti İbnu’s-Salah, 1/101,102; 2/133.  
677 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/97. 



116 
 

şâz hadis için yapılan şu tanımı da nakletmektedir. Sikâ olan râvînin, rivâyet ettiği hadiste, 

yalnız kaldığı  hadistir. el-Ensârî, yalnız kalan râvî sika değilse, buna metrûk denildiğini 

belirtmiştir. el-Ensârî, başka âlimler gibi, şâz hadisin mukabilinde, mahfûz hadis olduğunu da 

ifade etmiştir.678 

 2.6.3.3.3. Münker Hadis 

 Münker sözlükte, isim meful olup inkâr edilen, tanınmayan demektir.679 Terim olarak 

münker hadis, zayıf râvînin tabakasında tek kaldığı hadis olarak tanımlamaktadır.680 Bazı 

âlimler münker hadisi, tabakasında tek olan râvînin sika olan diğer râvîlere muhalefet ettiği 

hadis veya rivâyetinde sika râvînin bulunmadığı hadis olarak tanımlamaktadır.681 

 el-Ensârî, münker hadisi, tek bir râvînin rivâyetiyle bilinen, başka bir isnadla bilinmeyen 

hadis olarak tanımlamaktadır. el-Ensârî, başka âlimler gibi, münker hadisin mukabilinde marûf 

hadis olduğunu da ifade etmektedir.682 

 2.6.3.3.4. Muallel Hadis 

 Bazı âlimler, muallel hadisteki illetin, hadise zarar veren gizli bir sebep olduğunu 

belirtmektedirler. Bu gizli illetin, zahiren sahih hadisin tüm şartlarını ihtivâ eden senette 

bulunduğunu ifade etmektedir. Hadis bilginleri bu gizli illeti bilmenin bazı yollarını 

zikretmektedirler. Şöyle ki; râvînin rivâyetinde teferrüt etmesi, teferrüt ettiğinde onun dışındaki 

tüm râvîlere muhalefet etmesi. Muallel hadisi tanıyan âlimin ilimde sarraf olduğunu ifade 

etmektedirler. Yine arif olan birinin hadiste irsal, vakf vs. şeyleri hadisten anladığını 

belirtmektedirler. Neticede muallel hadisin sahih olmadığına hükmederler. Ya da tereddüt edip 

tavakkuf edileceğini belirtmektedirler.683 

 el-Ensârî, muallel hadis ile ilgili şu açıklamalarda bulunmaktadır. Muallel hadiste gizli 

sebeplerin olduğunu ve bu gizli sebeplerin hadise tesir ettiğini ifade etmektedir.684 el-Ensârî, 

muallel hadisle ilgili olarak, hadis ilimlerinin en yücesi, en dakîk olanı, en şerefli olduğunu, bu 

ilmi bilenlerin bu ilimde güçlü, tecrübeli ve bu ilimde geniş bilgisi olan kişiler olacağı 

                                                           
678 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/234; 238; Ebû’l-fadl Ahmed b. Ali b. Muhammed b. Ahmed b. Hacer (852/1448) el-

Askalânî, Nuhbeti’l-fiker fî mustalahi ehli’l-eser, thk. ’İsâm es-Sebâbitî (el-Kahire: Dâru’l-hadis, 1997), 722; İbn 

Hacer, Nüzhetu’n-nazar, 71. 
679 Ebû Zer Abdulkadir b. Mustafa b. Abdurrezak (1973-) el-Muhammedî, eş-Şâzu ve’l-munkeru ve ziyâdetu’s-

sikati-muvâzeneten beyne’l-mutakaddimîn ve’l-muteehhirîn (Lübnan/Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, 2005), 47. 
680 Şemsuddîn Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Osman b. Kaymaz (748/1347) ez-Zehebî, el-Mûkıza fî ’ilmi 

mustalahi’l-hadis, thk. Abdulfettâh Ebû Ğudde (Haleb: Mektebetü’l-’ulûmi’l-İslâmiyye, 1991), 42. 
681 el-Kazvînî, Meşyehatü’l-Kazvînî, 113. 
682 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/238; el-Bekâ’î, en-Nuketü’l-vefiyye, 1/36. 
683 en-Nevevî, et-Takrîb ve’t-teysîr, 43,44; el-Ca‘berî, Rusûmu’t-tahdîs, 77; el-Kenânî, el-Menhelu’r-ravî, 52; el-

Kazvînî, Meşyehatü’l-Kazvînî, 112; es-Sem’ûnî, Tevcîhu’n-nazar, 2/600; el-Minyâvî, Şerhu’l-mûkıza li’z-Zehebî, 

77; Ebû Ömer Ahmed b. Ömer b. Salim b. Ahmed b. ’Abûd el-Mekkî er-Rahâbî (1420/1999) Bâzmûli’s-Selefî, 

el-Mukterib fî beyâni’l-muttarıb (Beyrut: Dâru İbn Hazm li’t-tibâ’ati ve’n-neşr, 2001), 27. 
684 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/263. 



117 
 

malumatını İbnu’s-Salâh’tan nakletmiştir. İbn Hacer’den, muallel hadisle ilgili olarak şunları 

nakletmiştir. Zahirinin selametli bir hadis olarak göründüğü, iyice teftiş edildiğinde hadisi 

bozan gizli bir illetin bulunduğu hadis çeşidi olduğunu nakletmiştir.685 

 2.6.3.3.5. Müdrec Hadis 

 Müdrec sözlükte, isim meful olup, أدرج fiilindendir. Manasının bir şeyi bir şeye 

girdirmek olduğu beyan edilmiştir. Terim olarak, hadisten olmayıp senet veya metne eklenen 

şeye denilmiştir.686 Bazı hadis bilginleri müdreci, hadisi rivâyet eden râvînin bazı sözlerinin 

hadise girmesi şeklinde tarif etmiştir. Hakikatı bilmeyen kişinin de bu hadisi okuduğunda 

karıştırdığını ve tüm metnin hadis olduğunu, hepsinin Hz. Peygamber’e ait olduğunu zannettiği 

belirtilmiştir.687 

 el-Ensârî, müdrecin hem senedde hem de metinde gerçekleştiğini ifade etmektedir. el-

Ensârî, müdrecin sebeplerini hadis metninde geçen garip bir kelimeyi şerh etmek veya hadisten 

bir hüküm çıkarmak olduğunu beyan etmektedir.688 el-Ensârî, müdrecin, haberin başında, 

ortasında ve sonunda geldiğini izah etmektedir. Müdrecin haberin başında gelmesinin az bir 

durum olduğunu; belirtmektedir. Haberin içinde gelmesinin orta bir durum olduğunu 

vurgulamaktadır. Müdrecin, haberin sonunda gelmesinin ise çok olan bir durum olduğunu 

açıklamaktadır.689 

 2.6.3.3.6. Maklûb Hadis 

 Maklûb sözlükte, kalb kelimesinden türemiş olup bir şeyi başka şekle sokmaya, 

değiştirmeye denir. Terim olarak, senet veya metinde takdim veya tehir olacak şekilde bir lafzın 

yerini başka bir lafzın yeriyle kasten veya sehven değiştirmeye denir. Kasten yapılması tasvip 

edilemiştir.690 

 el-Ensârî, maklûb hadis ile ilgili şu izahatı yapmaktadır. Maklûb kelimesinin ism-i 

meful olduğunu, kalb kökünden geldiğini beyan etmektedir. Maklûbun, bir şeyin bir yönden 

başka bir yöne çevirmek olduğunu belirtmektedir. Maklûb hadisin, zayıf hadis kısmından 

                                                           
685 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/261, 263. 
686 Ebû Bekr Ahmed b. Ali b. Sâbit b. Ahmed b. Mehdî el-Hatîb (463/1071) el-Bağdâdî, el-Faslu li’l-vasli’l-

müdrec, thk. Muhammed b. Matar ez-Zehrânî (Medinetu’l-Munevvere: Dâru’l-hicreti, 1997), 22; Mâhir Yasin 

Fahlu’l-Heytî, Eseru İlelu’l-hadîs fî ihtilâfi’l-fukehâ, thk. Cemîl Hâşim (Dâru ’Ammâr: Ummân, 2000), 294. 
687 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 95; Muhammed b. İsmail (1182/1768) el-Emîr es-San’ânî, Tevdîhu’l-

efkâr şerhu tenkîhu’l-enzâr, thk. Ebû Zeyd Muhammed muhibbuddîn (Riyâd: Mektebetu’r-ruşd nâşirûn, 2011), 

2/39. 
688 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/275-276; 283. 
689 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/278. 
690 Ebû’l-Kasım Mahmud b. Ömer b. Ahmed el-Havarizmî Cârullah (538/1144) ez-Zemahşerî, Esâsu’l-belâga, 

thk. ’Uyûnu’s-Sûd Muhammed Basil (Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, 1998), 2/94,95; ez-Zehebî, el-

Mûkıza, 60; el-Meşâtu’l-Mâlikî, et-Takrîrâtu’s-seniyye şerhu’l-manzûmeti’l-beykûniyye, 79-82; Mahmut et-

Tahhân, Teysîru mustalah, 134-137; Itır, Menhecu’n-nakd, 435. 



118 
 

olduğunu da ifade etmiştir.691 el-Ensârî, maklûbun hem senette hem de metinde gerçekleştiğini 

vurgulamıştır. Seneddeki maklûbun, râvînin hafızasının imtihan edilmesiyle veya kendisine 

yapılan telkinleri kabul edip etmediğini tespit etmeyle ilgili olduğunu vurgulamaktadır. el-

Ensârî de imtihan haricinde keyfi olarak hadisi maklûb yapmanın haram olduğu bilgisini 

paylaşmaktadır.692 el-Ensârî, bazı hadis bilginleri gibi, metindeki maklûbun, seneddeki 

maklûba göre az gerçekleştiğini ifade etmektedir. Kendisi metindeki  maklûbun, sözcüklerin 

yerlerinin değiştirilmesi olarak ifade etmektedir.693 el-Ensârî’nin ravideki kusur sebebiyle 

hadislerin zayıf sayılmasıyla ilgili açıklamalarının, diğer hadis bilginleri gibidir. Onlara 

muhalefet etmemiştir.  

 2.6.4. Mevzû Hadis İle İlgili Açıklamaları 

 Kabul ve red bakımından, kısımlara ayrılan diğer hadis çeşidi mevzû hadistir. Mevzû 

hadisler, reddedilen hadis kısmındandır. Mevzû hadisler, normal şartlarda Hz. Peygamber’in 

sözleri olmayıp, O’nun adına uydurulmuştur. Fakat her ne kadar böyle olsa dahi Hz. 

Peygamber’e nisbet edildikleri için hadis ismini almışlardır. Hz. Peygamber hayatta iken 

uydurma hadislere meyil olmamış, buna cesaret edilmemiştir. Uydurulan hadisler Hz. 

Peygamber’in döneminden sonra başladığı ve O’nun zamanından uzaklaştıkça çoğaldığı 

bilinmektedir. Uydurma hadislerin birçok uydurma amaçları bulunmaktadır. Mevzû hadis ile 

ilgili el-Ensârî’nin izahatı şu şekildedir. 

 2.6.4.1. Mevzû Hadisi Tanımlaması 

 Bu hadis çeşidi, gerçekte hadis olmadığı halde birtakım yalancılar tarafından hadis adı 

altında uydurulmuş ve rivâyet edilmiş sözler olarak tanımlanmıştır.694 el-Ensârî de mevzû 

hadisi, bâtılı ifade edip Hz. Peygamber’den geldiği bildirilen ve tevil edilemeyen her türlü söze 

mevzû yani mekzûb denildiğini ifade etmiştir. Bu hadis çeşidine neden mevzû denildiğinin 

sebebini ise, Hz. Peygamber’in ismet vasfına sahip olduğunu, mevzû sözünün ise Hz. 

Peygamber’i yalanlamadan ibaret olduğu için, buna mevzû yani mekzûb denildiğini 

belirtmiştir.695 el-Ensârî, derecesi düşük olması ve hiçbir zaman başka bir rivâyetle 

desteklenmediği için bu hadise mevzû denildiğini de belirtmektedir. Yine hadis olmadığı halde 

mevzû olan sözlerin hadis çeşitlerinin içine katılmasının sebebini, bu sözü koyan kişinin buna 

                                                           
691 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/297. 
692 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/299,300. 
693 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/301; İbnu’l-Hanbelî, Kafvu’l-eser, 76; el-Münâvî, el-Yevâkît ve’d-durer fî şerhi 

nuhbet, 2/86,87. 
694 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 98; el-Kazvînî, Meşyehatü’l-Kazvînî, 113; Mustafa Karataş, Hadis 

rivayet tarihi (İstanbul: Ensâr neşriyat, 2017), 131. 
695 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 95. 



119 
 

hadis demesi ve tanınıp kabul edilmemesi için bu uydurulan sözlere hadis denildiğini de ifade 

etmektedir.696 

 el-Ensârî, tâbiîn olan Rabi‘ b. Huseym (öl. 65/685)’den, hadis olan sözde, gündüzün 

aydınlığı gibi bir ışık olduğu ve bunun tanındığı, hadis olmayan sözde de gece karanlığı gibi bir 

karanlık olduğu ve bunun kabul edilmediği sözünü nakletmektedir. İbnu’l-cevzî (öl. 

597/1208)’den, İnkâr edilen hadisten, ilim talebesinin cildinin titrediği, kalbinin o hadisten 

nefret ettiği bilgisini nakletmektedir. İbn Dakîki’l-‘İd (öl. 702/1302)’den ise, muhaddis olan 

kişi de Hz. Peygamber’in sözlerine yönelik o kadar çok alışıklık, tecrübe, ustalaşma içsel bir 

duygu var ki bir sözün Hz. Peygamber’e ait olup olmadığının bilindiği malumatını 

nakletmiştir.697 

 2.6.4.2. Hadislerin Uydurulma Sebeplerini Zikretmesi 

 Kaynaklarda hadislerin uydurulmasının birçok sebebi geçmektedir. el-Ensârî’nin, 

mevzû hadislerin uydurulmasıyla ilgili ifade ettiği bazı sebepler şu şekildedir. râvînin rivâyet 

edeceği hadisi unutup, kendi rivâyeti zannettiği başka bir şeyi rivâyet etmesi, dinin hafife 

alınması, insanların dinden soğutulup dalalete götürülmek istenmeleri, yanlışlıkla rivâyet 

edilecek hadisin dışında başka bir şeyin rivâyet edilmesi, taassuptan ötürü mezheple ilgili bir 

hükmün desteklenmesi, halifeye veya ümeraya yakınlık gösterilmesi için, yaptıklarının doğru 

olduğunun gösterilmesi, birilerinin kötülenmek istenmesi, verilen fetvaların desteklenmesi, 

ibadetlere teşvik edilmesi, kötülüklerden sakındırma düşüncesi vb. diğer sebeplerden dolayı, 

el-Ensârî ve diğer bazı hadis uleması, hadislerin uydurulduğunu zikretmişler.698 Görüldüğü 

üzere kabul ve red açısından hadis usulleriyle ilgili el-Ensârî’nin görüşlerinin, diğer hadis 

ulemasının görüşleriyle örtüşmektedir. 

 2.7. Hadis İlimleri İle İlgili Açıklamaları 

 Hadis ilimlerinin kısımları vardır. Hadis bilginleri bu ilimlere ehemmiyet vermişler. el-

Ensârî de bunlarla ilgili açıklamalarda bulunmuştur. Onun bu ilimlerle ilgili izahatları diğer 

hadis bilginlerinin izahatlarıyla örtüşmektedir. Şöyle ki; 

                                                           
696 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/284-285. 
697 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/295-296. 
698 el-Kazvînî, Meşyehatü’l-Kazvînî, 114; el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 95; el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 

1/286-287. 



120 
 

 2.7.1. Rivâyetü’l-Hadis İlmi 

 Rivâyetü’l-hadis ilmi, senet ile birlikte Hz. Peygamber’in sözlerine, fiillerine, 

takrirlerine denir. Ayrıca bunların rivâyet edilmesine, zabt edilmesine ve tahrîr edilmesine 

denilmektedir.699 

 el-Ensârî de rivâyetü’l-hadis ilminin, Hz. Peygamber’e, sahabelere veya tâbiîne izafe 

edilen söz, fiil, takrir ve sıfatlara denildiğini beyan etmiştir.700 

 2.7.2. Dirâyetü’l-hadis İlmi 

 Dirâyetü’l-hadis, adalet ve zabt ile senedin ittisali ve inkıtaı bakımından hadislerin Hz. 

Peygamber’e ittisalinden söz eden ilimdir. Bu ilme ‘ilmu mustalahi’l-hadis veya ‘ilmu 

mustalahi’l-eser de denilir.701 

 el-Ensârî ise, dirâyetü’l-hadis ilmini, kabul ve red bakımından râvî ve mervînin halini 

bilmek şeklinde tanımlamıştır.702 

 2.7.3. Tedvînu’l-Hadis İlmi 

 Hadislerin yazılması Hz. Peygamber zamanında başlamıştır. Nitekim bazı sahabelerin 

hadisleri yazdıkları kendi nüshalarının olduğu bilinmektedir. Buna karşın hadislerin 

yazılmasıyla ilgili olarak selef uleması ihtilaf etmiştir. Hz. Ömer (öl. 13/634), İbn Mesud (öl. 

33/653) ve Ebî Said el-Hudrî (öl. 74/694) gibi zatlar hadislerin kitâbetini uygun görmemiş; Hz. 

Ali (öl. 41/661), Oğlu Hz. Hasan (öl. 50/670) ve Abdullah b. Ömer binu’l-As (öl. 74/694) gibi 

zatlar ise bunu uygun görmüşlerdir. Etbâut’-tâbiîn döneminde ise hadislerin yazılmasının caiz 

olduğu konusunda ittifak edilmiştir.703 Resmî olarak hadislerin yazılmasının başlangıcı, H. 

yüzüncü yılın başında Ömer b. Abdulaziz (öl. 101/720)’in hilafeti zamanında başlamıştır. 

Suyûtî (öl. 911/1505)’nin, İbn Hacer el-Askalânî (öl. 852/1448)’den naklettiğine göre, Ömer b. 

Abdulaziz’in emriyle hadisleri yazan ilk kişi, İbn Şihâb ez-Zührî (öl. 124/742)’dir. Yine Suyûtî, 

İbn Salah (643/1246)’tan Eğer ilk dönemde hadisler yazılmsaydı, hadisler kaybolurdu, 

malumatını da nakletmiştir. Ayrıca Suyûtî, hadislerin yazılmasının caiz olmadığına dair, delil 

olarak gösterilen hadisi zikretmiştir. Bu hadis şöyledir: “Benden Kur’an haricinde hiçbir şey 

                                                           
699 Zeynudîn Abdurrahman b. Ahmed b. Receb Binu’l-Hasan el-Bağdâdî summe’d-Dimaşkî el-Hanbelî (795/1393) 

es-Selâmî, Şerhu ’ilelu’t-Tirmizî, thk. Abdurrahim Said Himam (Ürdün: Mektebetü’l-menâr, 1987), 274; el-

Münâvî, el-Yevâkît ve’d-durer fî şerhi nuhbet, 1/230; Ebû Şuhbe, el-Vesît fî ’ulûm, 23. 
700 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/91. 
701 el-Münâvî, el-Yevâkît ve’d-durer fî şerhi nuhbet, 230; Ebû Şuhbe, el-Vesît fî ’ulûm, 23; Muhammed İbn Ali b. 

Adem b. Musa el-Esyûbî el-Velî, Şerhu elfiyyeti’s-Suyûtî fî’l-hadîs el-müsemmâ is’âf zevî’l-vatar bi şerhi nazmi’d-

dürer fî ’ilmi’l-eser (Medinetu’l-Munevvere: Mektebetü’l-ğarbâi’l-eseriyye, 1993), 1/10. 
702 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/92; Muhammed b. Salih b. Muhammed (1421/2000) el-Iseymîn, Şerhu’l-

manzûmeti’l-beykûniyyeti fî mustalahi’l-hadis, thk. İbn Nâsır b. İbrahim es-Süleyman fehd (Suudi Arabistan-

Riyâd: Dâru’s-süreyyâ li’n-neşr, 2003), 12. 
703 el-Kenânî, el-Menhelu’r-ravî, 92. 



121 
 

yazmayınız. Kur’an’dan başka benden bir şey yazmış olan varsa hemen imhâ etsin.”704  

Hadislerin yazılmasının caiz olduğuna dair, delil olarak gösterilen hadisi de zikretmiştir. Bu 

hadis de şöyledir: “Bunları Ebî Şâh için yazınız.”705 Suyûtî hadislerin yazılmasının caiz olup 

olmadığıyla ilgili her iki hadisi de zikretmiştir.706 

 H. üçüncü asır bitmeden neredeyse Hz. peygamber’in tüm hadislerinin sahih, sünen, 

mesânîd vb. eserlerde yazılmıştır.707 

 el-Ensârî de kitâbetü’l-hadisle ilgili görüşlere değinmiş, bu konuyu görmezden 

gelmemiştir. O, İbn Mesud (öl. 33/653), Ebî Said el-Hudrî (öl. 74/694), eş-Şa‘bî (öl. 103/722) 

ve en-Naha‘î (öl. 96/715) gibi zatların, hadislerin yazılmasının mekruh olduğu görüşünü 

savunduklarını belirtmiştir. Onların delillerinin, “Benden Kur’an haricinde hiçbir şey 

yazmayınız. Kur’an’dan başka benden bir şey yazmış olan varsa hemen imhâ etsin.”708  ve “Ebî 

Said’den rivâyet edildiğine göre, kendisi Hz. Peygamber’den hadisi yazmak için izin istemiş, 

Hz. Peygamber ona izin vermemiştir.”709 hadisleri olduğunu beyan etmiştir. Hadislerin 

yazılmasının engellenmesindeki temel espirinin Kur’ân-ı Kerim’le karıştırılmasının önlenmesi 

olduğunu belirtmektedir.710 

 el-Ensârî, Abdullah b. Ömer (öl. 74/694), Hz. Ali (öl. 41/661) ve oğlu Hz. Hasan (öl. 

50/670), Katade (öl. 117/735) ile Ömer b. Abdulaziz (öl. 101/720) gibi zatların da hadislerin 

yazılmasını caiz gördüklerini beyan etmektedir. Hadislerin yazılmasını caiz görenlerin 

delillerinin ise “ilmi yazmakla kaydedin”711 hadisi olduğunu vurgulamaktadır. el-Ensârî, 

kitâbetü’l-hadisle ilgili her iki görüşe değindikten sonra her iki görüşü cem etmiştir. Şöyle ki; 

hadislerin yazılmasının yasaklanmasının mukaddem olup mensuh olduğunu belirtmiş; 

hadislerin yazılmasının caiz olmasının ise sonradan olup nasih olduğunu izah etmiştir. el-

                                                           
704 Ebû’l-Hasan el-Kuşeyrî en-Neysâbûrî (261/875) Müslim b. Haccâc, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar bi 

nakli’l-’adli ’ani’l-’adli ilâ Rasulillahi sallallahu aleyhi ve sellem, thk. Muhammed Fuad Abdulbaki (Beyrut: Dâru 

ihyâi’t-turâsi’l-Arabî, ts.), et-Tesebbutu fi'l-hadis ve hukmu kitâbeti'l-ilim, 3004. 
705 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Keyfe tu’rafu luktatu ehli Mekke, 2434; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-

Muhtasar, Tahrîmi Mekke ve saydihâ ve helâhâ ve şecerihâ ve luktatihâ illâ li munşidin ’ale’d-devâm, 1355. 
706 es-Suyûtî, Tedrîbu’r-râvî fi-şerhi takrîb, 1/94, 493. 
707 Ebû Şuhbe, el-Vesît fî ’ulûm, 27. 
708 Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-muhtasar, et-tesebbutu fi’l-hadis ve hukmu kitâbeti’l-ilim, 3004. 
709 Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevra b. ed-Dahhâk (279/893) et-Tirmizî, Sünenu’t-tirmizî, thk. Muhammed Fuad 

Abdulbaki (Mısır: Şirketu Mektebetu ve Matbaatu Mustafa el-Bâbî el-Hâlebî, 1975), ilim, 2665; Ebû Bekr Ahmed 

b. Ali b. Sâbit b. Ahmed b. Mehdî (463/1071) el-Hatîbu’l-Bağdâdî, Takyîdu’l’ilim li’l-Hatîbi’l-Bağdâdî (Beyrut: 

İhyâu’s-Sünneti’nebeviyye, 1949), Zikri'r-rivâyeti an rasûlillâhi, 32. 
710 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/30-32; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/353-354. 
711 Ebû’l-Kâsım Süleyman b. Ahmed b. Eyub b. Matîr el-Lahmî eş-Şâmî (360/971) et-Tâberânî, el-Mu’cemu’l-

kebîr, thk. İbn Abdulmecdi’s-Selefî Hamdî (Kahire: Mektebetu İbn Teymiyye, 1994), Sıfetü Enes b. Mâlik ve 

hey'etuhu, 700; Ebû Muhammed Abdullah b. Abdurrahman binu’l-Fadl b. Behrâm b. Abdussamed et-Temîmî es-

Semerkandî (255/920) ed-Dârimî, Musned ed-dârimî el-ma‘ruf bi-sünen ed-darimî, thk. Esedu’d-Dârânî Hüseyn 

Selîm (el-Memleketu’l’Arabiyyetu’s-Su’udiyye: Dâru’l-muğnî li’n-neşr ve’t-tevzî’, 2000), İlim, 536; el-Hatîbu’l-

Bağdâdî, Takyîdu’l’ilim, 62. 



122 
 

Ensârî, Ömer b. Abdulaziz’in emriyle, hadisi ilk yazan zatın, İbn Şihab ez-Zührî (öl. 124/742) 

olduğunu, daha sonra tedvîn ve tasnîfin çoğaldığı bilgisini paylaşmaktadır.712 Tedvînu’l-hadis 

konusunda da el-Ensârî, diğer hadis alimleriyle aynı görüşü paylaşmıştır. 

 2.7.4. Cerh ve Ta‘dil İlmi 

 Ta‘dil sözlükte, tesviye etmek, doğrultmak, bir şeyi başka bir şeyle ölçmek gibi 

anlamlara gelir. Cerh ise sözlükte, bedene silah veya başka yaralayıcı bir şeyle tesir etmek, 

yaralamak veya kesmek demektir.713 Terim olarak ta‘dil ilmi, râvînin durumundan, 

emanetinden, güvenirliğinden, zabtından kısacası râvîde sabit olan olumlu vasıftan veya râvînin 

reddedilmesine sebep olan olumsuz vasfın nefy edilmesinden söz eden ilimdir. Terim olarak 

cerh ilmi ise, tadil ilminin tersi olan şeylerden, örneğin râvînin, yalancılığından, gafletinden, 

unutmasından kısacası sabit olan olumsuz vasıftan dolayı râvînin rivâyetinin reddini vacib kılan 

veya râvînin rivâyetinin kabulünü nefyeden ilimdir.714 

 el-Ensârî, cerh ve tadil ile ilgili bazı açıklamalarda bulunmuştur. Şöyle ki; cerh ve tadil 

tearuz ettikleri zaman, cerh edenlerin sayısı ta‘dil edenlerin sayısına göre daha fazla ise veya 

eşit ise cerhin, ta‘dile tercih edildiğini bildirmektedir. Sahih olan görüşe göre, cerh edenlerin 

sayısı ta‘dil edenlerin sayısından daha az bile olsa, yine de cerhin, ta‘dile tercih edildiğini ifade 

etmektedir.715 el-Ensârî, İbn Hacer’den naklettiğine göre, ta‘dilin en üst düzeydeki mertebesi 

 ,efala” sıgasıdır. “evsaku’n-nâs, esbetü’n-nâs, ileyhi’l-müntehâ fî’t-tesebbüt” gibi lafızlar“ أفَْعلََ 

ta‘dil bakımından en üst düzeydeki râvîyi ifade etmek için kullanılan bazı lafızlar olduğunu 

beyan etmektedir.716 

 el-Ensârî, cerh ve ta‘dilin kabul edilmesi konusunda birkaç görüş zikretmiştir. İlki, 

ta‘dilin kabul edilmesinde sebebinin zikredilmesi gerektiğini, cerhin kabul edilmesinde ise 

sebebinin zikredilmesinin gerekmediğini bildirmesidir. İkincisi, cerh ve ta‘dilin kabul edilmesi 

için her ikisinin de sebebinin zikredilmesi gerektiği görüşüdür. Çünkü bazen râvî için zikredilen 

ta‘dil sebebi, onun adil olmasının kabulüne yeterli olmadığı gibi; bazen râvî için zikredilen cerh 

sebebi de cerh edilmesine yeterli olmadığını, bundan ötürü cerh ve ta‘dilin kabul edilmesi için 

her ikisinde de sebebinin zikredilmesi gerektiğini ifade etmektedir. Üçüncüsü ise hem cerh hem 

                                                           
712 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/30-32; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/353-354. 
713 Hâtim b. ’Ârif b. Nâsır eş-Şerîfu’l-Avnî (1965-) el’Avnî, Hülâsatü’t-ta’sîl li ’ilmi’l-cerhi ve’t-ta’dîl (Mekke: 

Dâru ’ilmi’l-fevâid, 1421), 6; Ebû Şuhbe, el-Vesît fî ’ulûm, 385. 
714 Muhammed b. Salih b. Muhammed (1421/2000) el-Iseymîn, Mustalahu’l-hadîs (Kahire: Mektebetü’l-’ilim, 

1994), 25-27; es-Sibâ’î, es-Sünnetü ve mekânetuhâ, 129,130. 
715 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 103. 
716 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/344. 



123 
 

de ta‘dilin kabul edilmesi için her ikisinde de sebebinin zikredilmesinin gerekmediği 

görüşüdür.717 

 el-Ensârî de cerh edenler, ta‘dil edenlerden sayı olarak daha az bile olsa, yine de cerh 

edenlerin görüşünün kabul edildiğini, çünkü cerh eden kişide, ta‘dil eden kişiden daha fazla 

malumat olduğunu ifade etmektedir. Şâyet cerh edilme sebebi zikredilmediyse veya ta‘dil eden 

kişi, râvînin cerh edilme sebebini bildiğini; fakat bundan tevbe ettiğini ifade etse o zaman 

ta‘dilin mukaddem olduğunu belirtmektedir. Bazı âlimlerin de belirttiği gibi, el-Ensârî de şâyet 

Hz. Peygamber hakkında bilerek yalan söylediyse, tevbe etse dahi bu kişinin tevbesinin kabul 

edilmeyeceğini dolayısıyla bu râvînin ta‘dil edilmeyeceğini ifade etmektedir. Eğer Hz. 

Peygamber hakkında hata yoluyla yalan söylerse veya insanlara yalan söyleyen birisiyse, bu 

kişi tevbe ettiğinde bunun da tevbesinin kabul edileceğini ifade etmektedir.718 

el-Ensârî, Nevevî’den, hadiste yalan söyleyen kişiyle ilgili olarak şunları 

nakletmektedir. Tercih edilen görüşe göre kâfir olan kişiden, Müslüman olduktan sonra 

kendisinin rivâyet ettiği hadislerin kabul edildiğini, dolayısıyla Müslüman olup yalanından 

tevbe edenin rivâyetinin de kabul edileceğini belirtmiştir. Yine bu tarz kişilerin şehadetlerinin 

kabul edildiğini, rivâyet ile şehadet arasında fark olmadığı için rivâyetlerinin de kabul edildiği 

bilgisini nakletmektedir.719 el-Ensârî, İbn Hacer’den şunları nakletmektedir. Eğer bir râvî 

ta‘dilden hâli değilse, bu râvî cerh edildiğinde bunun cerhinin kabul edilebilmesi için, cerhinin 

sebebinin izah edilmesi gerektiğini bildirmiştir. Eğer bir râvî ta‘dilden hâli ise bunun hakkında 

zikredilen cerh şâyet ârif bir kişiden geldiyse, o zaman bunun cerh sebebinin zikredilmesine 

ihtiyaç olmaksızın cerhinin kabul edildiğini, çünkü böyle bir râvînin mechul düzeyinde 

olduğunu, mechul olan bir râvîyi ihmal etmek yerine cerh eden kişinin görüşünü kabul etmenin 

daha evla olduğu görüşlerini nakletmiştir.720 el-Ensârî, Hatîb el-Bağdâdî (öl. 463/1002)’den, 

râvîyi ta‘dil edenler çok olsa dahi, yine de cerh edenlerin görüşünün kabul edileceğini, çünkü 

cerh edenler, ta‘dil edenlerden daha fazla bilgiye vakıf olduklarını, şâyet râvîyi ta‘dil edenler 

râvîdeki cerhi nefy etseler dahi, bu nefyin kabul edilmeyeceğini, çünkü bu nefyin gerçek olan 

bir şeyin kuru kuruya delilsiz bir biçimde nefyedilmesinden başka bir şey olmadığı bilgisini 

nakletmiştir.721 

                                                           
717 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/313-314. 
718 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/318, 330; İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 116; en-Nevevî, et-Takrîb ve’t-

teysîr, 51; Ebû’l-fidâİ İsmail b. Ömer b. Kesîr el-Kuraşî el-Basrİ (774/1373) ed-Dımaşkî, İhtisâr ’ulûmi’l-hadîs, 

thk. Ahmed Muhammed Şâkir (Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, ts.), 101. 
719 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/332. 
720 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/318. 
721 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/319. 



124 
 

 2.7.5. Garibu’l-Hadis İlmi 

 Bazı âlimler, garibu’l-hadisi, hadis âlimlerinin az kullanmalarından ötürü, zihinden uzak 

ve kapalı olan, hadis metinlerinde bulunan lafızlar olarak tanımlamışlar. Ayrıca bu ilmin çok 

önemli olduğunu; ulemanın, hasseten hadis âlimlerinin bu ilmi bilmemelerinin büyük bir ayıp 

olduğunu; fakat bu ilmi bilmenin de çok kolay olmadığını, çok dikkat gerektiren bir ilim 

olduğunu ifade etmişler.722 

 el-Ensârî, garibu’l-hadis ile ilgili şu açıklamalarda bulunmuştur. Hadiste herkesin 

bilmediği, farklı anlamları olan ve mana ile rivâyet edildiği vakit kendisine çokça ihtiyaç 

duyulan lafızlara garibu’l-hadis denildiğini belirtmiştir.723 el-Ensârî, hadisteki garib lafızları 

tanımanın çok faydalı olduğunu, İslâm bilginlerinin bu konuya çok değer verdiğini, bu konu 

hakkında gelişigüzel konuşmadıklarını izah etmektedir. Bu konuyu desteklemek için el-

Ensârî’nin, Ahmed b. Hanbel’e hadisteki garib kelimelerin sorulduğunu, onun da bu soruyu 

soranları, garibu’l-hadis ehline sormaları için yönlendirdiğini, Hz. Peygamber’in sözleri 

hakkında kendisinin zan ile konuşmayı kesinlikle hoş karşılamadığı malumatını naklettiği 

görülmektedir.724 

 2.7.6. Nasih ve Mensuh İlmi 

 Nesh sözlükte kaldırmak ve yönlendirmek anlamlarına gelmektedir. Terim olarak, şâri‘ 

tarafından sonradan gelen hüküm ile önceki hükmü kaldırmasına nesh denir.725 Bazı âlimler, 

neshin üç şekilde bilindiğini ifade etmektedir. Bunlardan ilki, hadisin kendisinde neshin 

olduğunun belirtilmesi. İkincisi, sahabenin kendisi hadiste neshin olduğunu belirtmesi. 

Üçüncüsü ise neshin varlığının tarih ile bilinmesidir.726 

 el-Ensârî de neshin sözlükte kaldırmak ve yönlendirmek manalarına geldiğini 

belirtmiştir. el-Ensârî’nin, Ahmed b. Hanbel’den, neshin önemiyle ile ilgili olarak, Şâfiî’yle 

oturmadan önce mücmel olanı müfesser olandan, nasih olanı mensuh olandan ayıramadıkları 

bilgisini nakletmektedir.727 el-Ensârî, bir yerde neshin gerçekleşebilmesi için bunun şartının 

rivâyetler arasında teâruzun olması gerektiğini ifade etmektedir. Eğer bir yerde teâruz yoksa 

burada neshin de olmayacağını ifade etmektedir.728 

                                                           
722 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 272; en-Nevevî, et-Takrîb ve’t-teysîr, 87; es-Suyûtî, Tedrîbu’r-râvî 

fi-şerhi takrîb, 2/637; İbrahim, eş-Şezâ’l-feyyâh, 2/451. 
723 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/161. 
724 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/163. 
725 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 277; İbrahim, eş-Şezâ’l-feyyâh, 2/461; es-Sehâvî, Fethu’l-muğîs bi 

şerhi elfiyyeti’l-hadis, 4/47,48. 
726 İbn Hacer, Nüzhetu’n-nazar, 95,96; Alî el-Kârî, Şerhu nuhbeti’l-fiker, 378-380. 
727 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/170-172. 
728 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/436. 



125 
 

 2.7.7. Muhtelefu’l-Hadis İlmi 

 Bazı âlimler, bu ilimle ilgilenenlerin, hadis ve fıkhı iyi bilmeleri ve dakîk olan şeylerde 

derin bilgilerinin olması gerektiğini ifade etmektedirler.729 Bazı âlimler de muhtelefu’l-hadisi, 

zahiri olarak iki hadisin zıt olduğunu, aralarının bulunduğu veya birinin diğerine tercih edildiği 

hadis şeklinde tanımlamışlar.730 

 el-Ensârî, ihtilâfu’l-hadis konusunun hadis ilimleri arasında en mühim olanlardan birisi 

olduğunu belirtmektedir. Bu ilimden birçok âlimin söz ettiğini, birçok âlimin bu ilimle ilgili 

izahatta bulunduğunu beyan etmektedir. Bu ilimden ilk söz eden zatın, Şâfiî olduğunu beyan 

etmektedir. Onun ihtilâfu’l-hadis konusuna kendi eserleri olan İhtilâfu’l-hadis ve el-Ümm 

eserlerinde değindiğini açıklamaktadır. Daha sonra Ebû Muhammed b. Kuteybe (öl.-) ve 

Muhammed b. Cerîr et-Taberî (öl. 310/923)’nin bu konuya değindiklerini ve bu konuyla ilgili 

olarak eser yazdıklarını ifade etmiştir.731 

 Bazı âlimler, iki hadis arasında teâruz olduğu vakit, aralarında cem‘ yapılmasının 

mümkün olmadığı durumlarda örneğin nâsih ve mensuh gibi yerlerde nâsihin tercih edileceğini; 

mensuhun terk edileceğini vurgulamaktadır. Bazen de aralarında teâruz olan iki hadis arasında 

cem‘ yapılabileceğini; fakat bunun bazı müctehitlere açık olmayan bir durum olduğunu; 

kendisine durumun açık olmadığı müctehitlere belli ve yeni bir tercih yöntemi zahir olana kadar 

tevakkuf edileceğini vurgulamıştır.732 İki hadis arasındaki tercih konusuyla ilgili olarak bazı 

âlimlerin, sahabe, tâbiîn ve tebe-i tâbiînin racih olan hadisle amel ettiklerini; mercûh olan hadisi 

de terk ettiklerini beyan etmekteler. Bu zatlar, tercih yollarının çok olduğunu ve bu tercih 

yöntemlerinin şer‘î meselelere uygun olması gerektiğini vurgulamaktadırlar.733 

 İki hadis arasında herhangi bir açıdan muvafakat olmadığında, bir rivâyet herhangi bir 

açıdan başka rivâyetten ayrıldığında, el-Ensârî’nin, bunlardan birini tercih ettiği, görülmektedir. 

el-Ensârî’nin bu minvalde zikrettiği hususlar şu şekildedir. 

 1. Râvîsi çok olan hadisi, râvîsi az olan hadise tercih etmektedir. 

 2. Âli isnada sahip olan hadis, nâzil isnada sahip olan hadise tercih etmektedir. 

 3. Fakih olan, lügatı ve nahvi bilen râvîlerin rivâyetini, karşıtlarına tercih etmektedir. 

 4. Takvası, zabtı ve üstün zekâlılığı olan râvînin rivâyetini, karşıtlarına tercih etmiştir. 

 5. Uyanık olan, bidat sahibi olmayan ve adaleti şöhret derecesine ulaşan râvînin 

rivâyetini, karşıtlarına tercih etmektedir. 

                                                           
729 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 284. 
730 en-Nevevî, et-Takrîb ve’t-teysîr, 90. 
731 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/180. 
732 İbn Kesîr, el-Bâ'isu'l-hasîs, 174,175. 
733 el-Kâsımî, Kevâidu’t-tahdîs, 313. 



126 
 

 6. Sahabelerin büyüklerinin rivâyet ettiği hadisi, diğer râvîlerin rivâyet ettiği hadise 

tercih etmektedir. 

 7. Önceden müslüman olan râvînin rivâyetini, daha sonra müslüman olan râvînin 

rivâyetine tercih etmektedir. 

 8. Mükellef yaşına ulaştıktan sonra, hadisi rivâyet eden râvînin rivâyetini, çocukluk 

yaşında hadisi rivâyet edene tercih etmektedir. 

 9. Tedlise bulaşmayan râvînin rivâyetini, makbul müdellis dahi olsa, müdellisin 

rivâyetine tercih etmektedir. 

 10. Hadiste geçen olayı yaşayan, hadisteki durumun kendisiyle ilgili olduğu râvînin 

rivâyet ettiği hadisi, olayın dışında olan bir râvînin rivâyet ettiği hadise tercih etmektedir. 

 11. Hadisi lafzıyla ile rivâyet edenin râvînin rivâyetini, mana ile rivâyet edenin 

rivâyetine tercih etmektedir. 

 12. Sahîhayn’da veya bunlardan bir tanesinde bulunan bir hadisi rivâyet eden râvînin 

rivâyetini, bu iki eserin dışında kalan, başka bir kaynaktan rivâyet eden râvînin rivâyetine tercih 

etmektedir. 

 13. Hz. Peygamber’in sözünü nakleden râvînin rivâyetini, fiilini nakleden râvînin 

rivâyetine tercih etmektedir. Hz. Peygamberin fiilini nakledenin râvînin rivâyetini, takrîrini 

rivâyet eden râvînin rivâyetine tercih etmektedir. Çünkü her birinin teşri‘e delalet etmesi 

bakımından diğerine göre daha kuvvetli olduğunu ifade etmiştir. 

 14. Manası fasih olan bir hadisi rivâyet eden râvînin rivâyetini, manası rekik olan hadisi 

rivâyet eden râvînin rivâyetine tercih etmektedir. 

 15. Metninde ziyade bulunan hadisi rivâyet eden râvînin rivâyetini, metninde ziyade 

bulunmayan hadisi rivâyet eden râvînin rivâyetine tercih etmektedir. 

 16. Kureyş lügatıyla rivâyet eden râvînin rivâyetini, başka lügatla rivâyet eden râvînin 

rivâyetine tercih etmektedir. 

 17. Medine’de varid olan bir hükmü rivâyet eden râvînin rivâyetini, Mekke’de varid 

olan aynı konuyla ilgili râvînin rivâyetine tercih etmektedir. Çünkü daha sonra varid olan 

hükmün o konuyla ilgili teşri‘ açısından o konunun en son hali olduğunu; hatta bazen son halin 

ilk hali nesh ettiğini, dolayısıyla rivâyetin son hali olan Medine’deki rivâyetin, ilk hali olan 

Mekke rivâyetine tercih edildiğini ifade etmiştir. 

 18. Hadisteki hükmü, illetiyle birlikte zikreden râvînin rivâyetini, hükmü tek başına yani 

illetsiz bir şekilde, zikrederek rivâyette bulunan râvînin rivâyetine tercih etmektedir. 

 19. Müsbet bir şeyi rivâyet eden râvînin rivâyetini, menfi bir şeyi rivâyet eden râvînin 

rivâyetine tercih etmektedir. 



127 
 

 20. Akla makul gelen râvînin rivâyetini, akla muhalif görünen râvînin rivâyetine tercih 

etmektedir. 

 21. Umum manaya delalet eden râvînin rivâyetini, has manaya delalet eden râvînin 

rivâyetine tercih etmektedir.734 Görüldüğü üzere el-Ensârî rivâyetleri karşılaştırmış, bazen bir 

rivâyetin neden diğer rivâyete tercih edildiğinin sebebini de izah etmiştir. 

 2.7.8. Mutâbaat ve Şevâhid 

 Mutâba‘ât, mutâba‘atın çoğulu olup hadis râvîsinin, rivâyet ettiği belli bir hadiste, 

başkasının rivâyetine muvafık olmasına denir. Bu muvafakatın sahabeyle olmaması 

gerekmektedir. Çünkü sahabe her iki rivâyette de aynı olduğu belirtilmektedir. Sahabeden 

sonraki râvîler değişikliğe uğramakla birlikte, sahabeden önceki mevcut râvîler her iki rivâyette 

de aynıdır. Hadis metni ise değişmemektedir. Mutâba‘âtta senedin aynı olması gerektiği halde, 

metinde ise manadaki muvafakatın yeterli olduğu ifade edilmektedir. Şevâhid ise, hadis 

metinleri aynı olmakla birlikte senette gerçekleşen değişikliğin, sahabeden sonraki râvîlerde 

değil de sahabelerin kendisinde olmasına denilir. Şevâhidde mutâba‘ât, iki sahabe arasında 

gerçekleşen duruma denilir. Yani bir hadisin metnindeki sahabe, diğer hadisin metnindeki 

başka bir sahabeye uymasıdır.735 

 el-Ensârî’nin, mutâba‘ât ve şevâhidle ilgili yaptığı açıklamalar şu şekildedir. 

Mutâba‘âtın, lafızla ilgili bir durum olduğunu; şahidin ise mana ile ilgili bir durum olduğunu 

nakletmektedir. Yani iki hadisin lafızları aynı olduğunda buna mutâba‘ât denildiği; hadislerin 

manası aynı olduğunda ise, buna şahid denildiği bilgisini nakletmektedir.736 el-Ensârî, 

Buhârî’nin senedinde zikrettiği bazı tariklerin mutâba‘ât ve şevâhid için olduğunu da ifade 

etmiştir.737 el-Ensârî, mutâba‘âttan maksadın takviye olduğunu, bundan ötürü tek başına delil 

sayılmayan rivâyetlerin dahi mutâba‘ât olarak geldiği bilgisini de paylaşmaktadır.738 el-Ensârî, 

başka bir yerde tek başına delil olmayan, zayıflardan sayılan hadislerin mutâba‘ât ve şevâhid 

kısmına girdiğini belirtmektedir. Bununla birlikte her zayıf hadisin mutâba‘ât ve şevâhid 

                                                           
734 el-Ensârî, ğâyetü’l-vusûl Şerhu lübbu’l-usûl, 149-151; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/8; el-Kâsımî, Kevâidu’t-

tahdîs, 313,314; Ebû Şuhbe, el-Vesît fî ’ulûm, 447-449; Ebû İshâk İbrahim b. Ali b. Yusuf (476/1084) eş-Şîrâzî, 

el’Luma’ fî usûli’l-fıkıh li’ş-Şîrâzî (Lübnan: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, 2003), 83,84; Ebû Muhammed 

Muvaffaku’d-dîn Abdullah b. Ahmed b. Muhammed b. Kudâme el-Cemâ’îlî el-Makdisî summe’d-dımaşkî el-

Hanbelî (620/1223) İbn Kudâme el-Makdisî, Ravzatu’n-Nâzır ve cennetü’l-menâzır fî usûli’l-fıkhi ’alâ mezheb 

imâm Ahmed b. Hanbel (Beyrut: Muessesetü’r-reyyân li’t-tibaati ve’n-neşri ve’t-tevzi’, 2002), 2/390-394; ’Iyâd b. 

Nâmî b. Avd es-Sülemî, Usûli’l-fıkıh ellezî lâ yese’l-feîhe cehluhu (Riyâd: Dâru’t-tedmîriyye, 2005), 431-434. 
735 el-Kenânî, el-Menhelu’r-ravî, 59; el-Bekâ’î, en-Nuketü’l-vefiyye, 1/477; İbn Hacer, Nüzhetu’n-nazar, 87, 90; 

el-Cedî’, Tahrîr ’ulûmi’l-hadis, 1/53-54. 
736 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/246. 
737 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/142. 
738 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/101; Ebû Hafs Sirâcuddîn Ömer b. Reslân b. Nasîr b. Salih el-Kinânî el-Askalâni’l-

asl summe’l-Mısr’î eş-şâfi’î (805/1403) el-Bulkînî, Mukaddimetu İbnu’s-Salah ve mehâsinu’l-ıstılâh, thk. 
Abdurrahman Aişe (Suriye: Dâru’l-me’ârif, ts.), 248. 



128 
 

kısımlarına girmediğini, bundan ötürü zayıf hadisler için iki tâbir kullanıldığını beyan 

etmektedir. Bu tâbirler şöyledir. “fulanun yu‘teberu bihi/falancayla itibar edilir. Fulanun la 

yu‘teberu bihi/falancayla itibar edilmez.” şeklindedir.739 

 el-Ensârî, mutâba‘ât ve şevâhidin her ikisinden de takviye amaçlı istifade edildiğini dile 

getirmiştir. Yine el-Ensârî, birbirini destekleyen rivâyetler senedin başından itibaren birbirine 

benziyorsa, yani senedin tümü aynıysa, buna tam mutâba‘ât denildiğini söylemektedir. 

Biribirini destekleyen rivâyetlerdeki benzerlik, rivâyetin başında değil de orta veya sonunda ise 

buna nâkıs mutâba‘ât denildiğini izah etmektedir.740 el-Ensârî, son olarak mutâba‘âtın üç 

faydasının olduğu bilgisini naklettiği görülmektedir. Bunlar, bir hadiste çok tarikin olduğunu 

beyan etmek, bir hadisin rivâyetinde mevcut olan rivâyetleri birleştirmek isteyen kişi, bir 

rivâyette bulunan râvîleri tanımayı sağlamak, bir hadiste sadece bir rivâyetin olduğu vehmini 

ortadan kaldırmak.741 

 2.7.9. Mana ile Rivâyet 

 Cumhûr ulema, mana ile rivâyeti caiz görmüştür. Hadisi mana ile rivâyet eden kişinin, 

haramı helal kılmaması, hadisin lafzını tanıması, hadiste fazlalık veya azaltma yapmaması; 

hadiste tahrîf veya tebdîl yapmamasının gerektiği vurgulanmıştır. Eğer bu önemli hususlar 

ayıklanabiliyorsa, mana ile rivâyetin caiz olduğu ifade edilmiştir.742 

 Hadislerin mana ile rivâyet edilmesi konusu, hadis ıstılahlarının arasında bulunan bir 

konudur. Fakat her önüne gelen hadisi mana ile rivâyet etmeye kalkarsa, durum işin içinden 

çıkılmaz bir hal alır. el-Ensârî de bir hadisin mana ile rivâyet edilebilmesi için bazı izahatta 

bulunmaktadır. Bu izahatlar şöyledir. Hadis lafızlarının manasını bilen, kelamın vukuundan 

haberdar olan, yani kelam ihbar mı, inşâ mı bunu bilen birisi, hadisin lafzını hatırlıyorsa dahi, 

yine de hadisi mana ile rivâyet etmesinin caiz olduğunu söylemektedir. Ayrıca el-Ensârî, bazı 

bilginlerin, râvînin rivâyet edeceği hadisin lafzını unutmadıysa, bu hadisi Hz. Peygamber’in 

hadisinin fesahatının bozulmaması için, mana ile rivâyet etmesinin caiz görmedikleri görüşünü 

de nakletmektedir. Bazı âlimlerin de sadece müradif bir kelimeyle mana ile rivâyetin caiz 

olduğu görüşünü nakletmektedir. Yine bazı âlimlerin, hadis mana ile rivâyet edildiğinde, 

                                                           
739 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/247. 
740 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/178; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/100; Ebû Hafs Mahmut b. Ahmet b. Mahmut en-

Nu’aymî Mahmut et-Tahhân, Teysîru mustalahi’l-hadîs (Kahire: Mektebetu’l-me’arif li’n-neşri ve’t-tevzî’, 2004), 

178. 
741 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/179. 
742 Ebû Şuhbe, el-Vesît fî ’ulûm, 40; es-Selâmî, Şerhu ’ilelu’t-Tirmizî, 116; Şemsuddîn Ebû’l-hayr Muhammed b. 

Abdurrahman b. Muhammed b. Ebî Bekr b. Osman b. Muhammed (902/1497) es-Sehâvî, et-Tevdîhu’l-ebher li 

tezkirati İbnu’l-Mulakkin fî ’ilmi’l-eser (Mektebetu edvâi’s-selef, 1998), 78,79; el-Irâkî, Şerhu’t-tabsira ve’t-

tezkira, 1/506,507. 



129 
 

hadiste çokluk veya azlık, yani eşitsizlik olmasın diye mutlak bir şekilde mana ile rivâyetin caiz 

olmadığı görüşlerini nakletmektedir.743 

 el-Ensârî, mana ile rivâyet konusuyla ilgili yaptığı izahatın devamında, mana ile 

rivâyetin caiz olabilmesi için, açık olan ve hakkında ihtilafın olmadığı lafızlarda bunun 

mümkün olduğunu belirtmektedir. Hadisin lafzı, ibadetle ilgili olduğu vakit örneğin, ezan, 

teşehhüt, selam, tekbir vb. lafızlarda mana ile rivâyetin caiz olmadığını ifade etmiştir. Yine 

hadisin manasını bilmeyen için ister ihtilafın olduğu lafızlar olsun, isterse ihtilafın olmadığı 

lafızlar olsun mutlak bir şekilde bu kişinin bu şekilde hadisi rivayet etmesinin caiz olmadığını 

beyan etmiştir.744 el-Ensârî, bazılarına göre, mana değişmese bile, fusha lügata muhalefet 

olmasa dahi, mutlak bir şekilde mana ile rivâyetinin caiz olmadığını açıklamaktadır. Sebebinin 

de azaba girme korkusudur. Nitekim mana ile rivâyetin, Hz. Peygamber’in söylemediği bir 

şeyin ona nisbet edilmesi olduğunu vurgulamaktadır. Çünkü el-Ensârî, bazı lafızlar, diğer bazı 

lafızların manasını karşıladığı zannedilmekte; fakat hakikatte böyle olmadığını belirtmektedir. 

el-Ensârî, hadisin mana ile rivâyetinin caiz olduğuyla ilgili bazı âlimlerden şu bilgiyi 

nakletmiştir. Hadisin mana ile rivâyetinin, sahabelerin ve mukaddem âlimlerin ahvalidir. 

Bunların çoğunluğunun, bir konuyla ilgili bir hadisi başka lafızlarla nakletmişlerdir. Bunun 

sebebi ise, bunların itimat ettiği şeyin hadislerin manası olduğu, lafızları olmadığıdır.745 el-

Ensârî’nin hadis ilimleriyle ilgili görüşleri, diğer hadis bilginlerinin görüşlerine muvafıktır. 

Onlara muhalif davranmamıştır. 

 2.8. Râvinin Vasıfları ve Tabakâtı İle İlgili Açıklamaları 

 Râvîlerin vasıf ve tabakasının değişkenlik gösterdiği düzeyde hadislerin durumu da 

değişmektedir. Örneğin; Hz. Peygamber’in döneminde yaşayıp onun hadislerini rivâyet eden 

râvîlerin vasıfları ve tabakaları, daha sonraki dönemlerde yaşayan râvîlerin vasıf ve 

tabakalarından farklı olduğu belirtilmektedir. Bunların rivâyet ettiği hadisin durumunun da 

farklı  olduğu belirtilmektedir. Yapılacak izahatlarda da görüleceği üzere el-Ensârî’nin ravinin 

vasıfları ve tabakatı ile ilgili görüşlerinin, diğer hadis alimleriyle örtüşmektedir. 

 2.8.1. Adalet 

 Râvînin vasıflarından birisi adaletli olmasıdır. Bir râvî adaletli olabilmesi için, büluğ 

çağına girmiş, müslüman, akıllı olmalı; fısk ve kişiliği bozan sebeplerden uzak olması 

                                                           
743 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 105-106. 
744 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 106. 
745 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/508; el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/73. 



130 
 

gerekmektedir. Adaletin, bir meleke olduğu, sahibinin takvalı ve kişilikli biri olmasını gerektiği 

beyan edilmiştir.746 

 Râvînin rivâyetinin kabul olabilmesi için, gerekli vasıflarından birisi, râvînin adaletli 

olması gerektiğidir. el-Ensârî, adalet kavramını şu şekilde tanımlamıştır: Adalet, sözlükte 

ölçülü olmaktır. Terim olarak, râvîde bulunan bir meleke olup râvînin büyük günaha veya kötü 

olan küçük günaha bulaşmasını engellediği ya da yolda işemek gibi mubah olup fakat kişiyi 

rezil eden durumlara düşmesine engel olduğu bir haslettir.747 el-Ensârî’ye göre takvalı ve iyi bir 

kişiliği olan kimseye adil denilmektedir. Buradaki adil olmanın rivâyetle ilgili olduğunu, 

şehadetle ilgili olmadığını ifade etmektedir. Ona göre çarşıda yolda yürürken yemek yemek, 

başında fes olmadan açık bir şekilde gezmek, komik hikâyeleri çokça anlatmak gibi şeyler 

murueti bozmaktadır.748 

 2.8.2. Zabt 

 Râvînin rivâyetinin kabul edilmesi için, sahip olması gerektiği diğer vasıf da râvînin 

zabt sahibi olmasıdır. Zabt sahibi olan râvî uyanık olmalı, ezberi iyi olmalı, gaflet, hata, 

tahammül ve edâ esnasında şekk içinde olmamalı. Rivâyette bulunan zat, ezberinden rivâyet 

ediyorsa, ezberi sağlam olmalı, eğer kitabından rivâyet ediyorsa rivâyet ettiği hadisi yazmış 

olması gerekmektedir. Eğer mana ile rivâyet ediyorsa, manayı bozacak durumları bilmelidir. 

Adalet vasfına sahip olan zatın, erkek olması, hür olması, gözlerinin görmesi veya râvîlerin 

birden fazla olması gerekmez. Ayrıca bu kişinin, hadisin fıkhını veya hadisin garibini 

bilmesinin gerekmediği ifade edilmiştir.749 

 Zabt sözlükte, habsetmek, bir şeyin bir şeyden kopamaması gibi anlamlara gelir. Terim 

olarak zabt, el-Ensârî’nin de izah ettiği sadr zabtı ve kitabet zabtı olan her iki kısma denildiği 

beyan edilmektedir. el-Ensârî vb. bazı âlimlerce belirtilen zabtın iki kısmı şöyledir. Sadr zabtı, 

bu zabt çeşidi râvînin, istediği zaman hafızasından rivâyet edebildiği ezber çeşidine 

denilmektedir. İkinci kısım ise kitabet zabtıdır. Bu zabt çeşidi de râvînin, hadisi duyup tashih 

ettikten sonra, kitabına alması ve bu kitaptan rivâyet edene kadar, hadisi bu kitabında sağlam 

bir biçimde muhafaza etmesi olduğu belirtilmektedir.750 

                                                           
746 el-Curcânî, ed-Dîbâcu’l-muzehheb, 49; el’avnî, Hülâsatü’t-ta’sîl, 7. 
747 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 99-100. 
748 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/95-96, 306. 
749 el-Curcânî, ed-Dîbâcu’l-muzehheb, 49-50. 
750 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/97; Ebû Bekr Kâfî, Menhecu’l-İmâmu’l-Buhârî fî tashîhi’l-ehâdîsi ve ta’lîlihâ 

(Beyrut: Dâru İbn Hazm, 2000), 132; ed-Dâvûdî, Şerhu’l-manzûmeti’l-beykûniyye, 89; el’avnî, Hülâsatü’t-ta’sîl, 

16; Abdulhalim, Rivâyât el-Câmi’is-Sahîh, 1/79. 



131 
 

 2.8.3. Tabakât 

 Hadis bilginleri, tabakât konusunun çok önemli olduğunu, bunu bilmeyen kişilerin iyi 

bir şey yapmadıklarını, eleştirildiklerini ifade etmektedirler. el-Ensârî, tabakayla ilgili şu izahatı 

yapmaktadır. Tabaka sözlükte, birbirine benzeyen topluluk manasına geldiğini ifade 

etmektedir. Terim olarak ise, aynı veya yakın yaşta olup aynı zamanda yaşayan, hadisi aldıkları 

şeyh konusunda müşterek olan veya birbiriyle karşılaşan kimselere tabakât denildiğine işaret 

etmektedir. el-Ensârî’nin bazı hadis âlimleri gibi, râvîlerin tabakâtı bilindiği takdirde, ismi ya 

da künyesi veyahut başka bir hususta benzer olan iki râvî arasındaki ayırımın bilineceğini, 

bunların karıştırılmasının önleneceğini beyan etmektedir. Ayrıca tedlîs varsa buna da muttali 

olunacağını izah etmektedir. Ayrıca el-Ensârî, İbn Salah’tan bu ilimle uğraşan kişinin, râvîlerin 

doğum ve vefat tarihlerini bilmesi gerektiğini, hangi râvîden kimin hadis aldığını ve bu râvînin 

kimlerden hadis rivâyet ettiğini vb. şeyleri de bilmesi gerektiği bilgisini de nakletmektedir.751 

 el-Ensârî de Ali el-Kârî gibi, el-Hakim (öl. 405/1015)’den sahabe tabakalarının on iki 

kısım olduğu malumatını nakletmektedir. Bu on iki tabaka kısmı şunlardır. Mekke’de erken 

müslüman olanlar. Dâru’n-Nedve sahabeleri. Habeşistan’a hicret edenler. Birinci akabe biatına 

katılan sahabeler. İkinci akabe biatına katılanlar. Medine’ye giriş yapmadan önce, Kuba 

Mescidi’nin oralarda Hz. Peygamber’e yetişen sahabeler. Bedir savaşına katılanlar. Bedir ve 

Hudeybiye arasında hicret edenler. Bey‘atu’r-Rıdvan’a katılan sahabeler. Hudeybiye ve 

Mekke’nin fethi arasında hicret edenler. Mekke’nin fethedildiği gün müslüman olanlar. Mekke 

fethedildiği gün ve Hz. Peygamber veda haccını yaptığı gün Hz. Peygamber’i gören çocuk ve 

sabilerdir.752 

 el-Ensârî, bazen bir râvînin bir yönden bir tabakadan, diğer bir yönüyle başka bir 

tabakadan olabileceğini ifade etmektedir. Örneğin; Enes b. Malik (öl. 93/712) gibi bir 

sahabenin, tüm sahabeler tek tabaka halinde görüldükleri vakit cennetle müjdelenen on 

sahabenin tabakasıyla aynı seviyededir. Çünkü her birisinin sahabe olma bakımından müşterek 

olduğunu ifade etmiştir. el-Ensârî, tüm sahabelerin tek tabakadan olduğu görüşünün, İbn 

Hibbân (öl. 354/965)’a ait olduğunu belirtmiştir. el-Ensârî, İbn Sa‘d (öl. 230/845)’dan, tüm 

sahabelerin, sahabe olma bakımından müşterek olmadığını, her birinin seviyesinin diğerine 

                                                           
751 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/327,328; İbn Hacer, Nüzhetu’n-nazar, 134; es-Sehâvî, Fethu’l-muğîs bi şerhi 

elfiyyeti’l-hadis, 4/388,389; Ebû’l-fadl Zeynuddîn Abdurrahim binu’l-Hüseyin b. Abdurrahman b. Ebî Bekr b. 

İbrahim (806/1404) el-Irâkî, Şerhu’t-tabsira ve’t-tezkira elfiyetü’l-ırâkî, thk. Mahir Yasin Fahl (Beyrut/Lübnan: 

Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, 2002), 2/343. el-Askalânî, Nuhbeti’l-fiker, 726. 
752 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/196,197; Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdullah b. Muhammed b. Hamdeveyh b. 

Nu’aym binu’l-Hakem ed-dabbî et-tahmânî en-Neysâbûrî el-Ma’rûf bi ibni’l-bay’ (405/1015) el-Hâkim, Marifetu 

’ulûmi’l-hadîs, thk. es-Seyyid Mu’zâm Hüseyn (Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, 1977), 22-24. Alî el-Kârî, Şerhu 

nuhbeti’l-fiker, 720. 



132 
 

göre farklı olduğu için tabakalarının da farklı olduğunu bilgisini nakletmektedir. Böyle olduğu 

takdirde Enes b. Malik (öl. 93/712)’in tabakasıyla, cennetle müjdelenenlerin tabakasının aynı 

olmadığı belirtilmiştir.753 

 2.8.3.1. Sahabenin Tanımı 

 Sahabe sözlükte, Hz. Peygamber’e arkadaşlık eden, Hz. Peygamber’le kısa dahi olsa 

sohbet eden kimseye denir. Terim olarak Hz. Peygamber’i gören kimseye sahabe denir.754 

 el-Ensârî’nin, sahabe ile ilgili izahatı şu şekildedir: Sahabe, sözlükte az bile olsa 

arkadaşlık sayılabilecek derecede biriyle dostluk kurmak olduğunu belirtmektedir. Terim 

olarak, Hz. Peygamber hayatta iken mümin ve mümeyyiz bir şekilde Hz. Peygamberle bir araya 

gelen, ondan bir şey rivâyet etmemişse bile veya onunla çok uzun zaman geçirmemişse bile bu 

kişinin sahabe olduğunu belirtmektedir. Bu kişinin görme engelli olmasının sahabe olmasına 

engel olmadığını beyan etmektedir. el-Ensârî’nin, bu tanımından, Hz. Peygamberle bir araya 

gelmişse bile, O’na imân etmeyen, mümeyyiz olmayan veya Hz. Peygamber’in vefatından 

sonra O’na imân eden kişilerin sahabe olmadıkları anlaşılmaktadır.755 

 el-Ensârî, el-Bermâvî (öl. 832/1429)’den mümeyyiz olmayanın da sahabe olduğu 

görüşünü naklettiği görülmektedir. Sahabenin tanımı İbn Ümmü Mektum gibilerini kapsaması 

için el-Ensârî, İbn Salah’tan sahabenin tanımında, Hz. Peygamberle karşılaşan tabirini 

nakletmektedir. Bununla birlikte el-Ensârî, İbn Salah’tan bir kişinin sahabe olması için, hem 

Hz. Peygamberle karşılaşırken hem de vefat ederken, her iki durumda da müslüman olması 

gerektiği bilgisini nakletmektedir. el-Ensârî, yaptığı tanıma bu malumatı eklemesinin sebebi, 

Hz. Peygamber’in vefatından sonra mürted olan ve kâfir olarak ölen İbn Hatal ve Rabia b. 

Ümeyye gibi kişilerin sahabenin tanımından çıkmaları içindir. el-Ensârî, sahabeyi tanımanın 

önemini, müsnedi mürselden ayırmak, sahabelerle ilgili adaletle hüküm vermek şeklinde izah 

etmektedir.756 

                                                           
753 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/328. 
754 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 293; İbnu’l’Ayni’-Hanefî, Şerhu elfiyyeti’l-Irâkî fî ’ulûmi’l-hadis, 

306; Şemsuddîn Muhammed b. ’Ammâr b. Muhammed b. Ahmed el-Mısrî el-Mâlikî (844/1440) İbn ’Ammâr, 

Miftâhu’s-sa’îdiyye fî şerhi’l-elfiyyeti’l-hadisiyye, ed. İbn Muhammed b. Sâlim Âl Nu’mân Şâdî (Yemen/Sa’â: 

Merkezu’n-nu’mân li’l-buhûsi ve’d-dirâsâti’l-İslâmiyye ve tahkîki’t-turâsi ve’t-tercemeti, 2011), 314; es-Sehâvî, 

Fethu’l-muğîs bi şerhi elfiyyeti’l-hadis, 4/78. 
755 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 104; el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/185. 
756 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 104; el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/186-188. 



133 
 

 2.8.3.2. Sahabenin Adaleti 

 Selef ve halefin cumhur ulemasının görüşüne göre bütün sahabeler adildir. Adalet ve 

sahabe kavramı ayrılmaz iki bütün oldukları belirtilmiştir. Sahabenin adil olmasında âlimlerin 

icma‘ ettikleri ifade edilmiştir.757 

 el-Ensârî, sahabenin adaletiyle ilgili olarak şunu söylemektedir. Bir sahabe, başka bir 

sahabenin ismini zikretmeden ondan rivâyette bulunduğu vakit, bu durumun sahabenin 

rivâyetine zarar vermediğini, çünkü sahabelerin tümünün adil olduğunu ifade etmektedir.758 

 el-Ensârî, sahabenin tümünün adil olduğuna bağlı olarak, hadisleri rivâyet ettiklerinde 

ve şehadetlerinde adil oldukları hususunda araştırmaya ihtiyaç olmadığını vurgulamaktadır. 

Çünkü sahabelerin, ümmetin en hayırlısı olduklarını ifade etmiştir. el-Ensârî, bir sahabe 

kendisine hangi sahabenin rivâyet ettiğini hatırlamadan, bu hususta cehalet sahibi dahi olsa, 

sahabelerin tümü adil olduğu için, bu durumda sahabenin, hadisi rivâyet etmesinde sakınca 

olmadığını beyan  etmektedir. el-Ensârî, sahabelerin adaletiyle ilgili olarak “Siz insanlar için 

çıkarılmış en hayırlı ümmetsiniz.”759  “ve işte böylece sizi insanlara mutedil bir ümmet kıldık.” 

760 gibi âyetlerden ve “Ümmetimin en hayırlıları, benim zamanımda olanlardır.”761 hadisinden 

de destek almaktadır. Zikredilen bu malumatla birlikte el-Ensârî, bazı âlimlerden şu malumatı 

da nakletmektedir. Bu âlimlerden, çok açık olan sahabeler hariç, diğer sahabelerin de diğer 

insanlar gibi olduğunu, adaletlerinin sonsuz ve sınırsız olmadığını, dolayısıyla adaletlerinin 

olup olmamasına bakmak gerektiği görüşünü nakletmektedir.762 

 2.8.3.3. Sahabede Muksirûn 

 el-Ensârî, sahabedeki muksirûn tabirinin, binden fazla rivâyette bulunan sahabeler için 

kullanıldığını ifade etmektedir. Bu özelliği alan sahabelerin rivâyet ettiği hadis sayısını şu 

şekilde belirtmektedir: Ebû Hureyre (öl. 59/679)’nin, 5374 hadis rivâyet ettiğini belirtmiştir. 

İbn Ömer (öl. 74/694)’in, 2630 hadis rivâyet ettiğini beyan etmiştir. Enes b. Malik (öl. 

93/712)’in, 2286 hadis rivâyet ettiğini izah etmiştir. Hz. Aişe (öl. 58/678)’nin, 2210 hadis 

rivâyet ettiğini zikretmiştir. İbn Abbas (öl. 68/678)’ın, 1660 hadis rivâyet ettiğini vurgulamıştır. 

Cabir b. Abdullah (öl. 74/679)’ın, 1540 hadis rivâyet ettiğine işaret etmiştir. Ebû Saidi’l-Hudrî 

                                                           
757 Salahuddin Ebû Said Halil b. Keykeldî b. Abdullah ed-Dımaşki (761/1360) el’Alâî, Tahkîk Menîfu’r-rutbeti 

limen sebete lehu şerîfu’s-Suhbeti, thk. Abdurrahim Muhammed Ahmed el-Kaşkarî (Riyad-el-Memleketu’s-

Su’ûdiyeti’l-Arabiyye: Dâru’l-Asima, 1989), 60, 70. 
758 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 1/204. 
759 Âli İmran Sûresi, 3/110. 
760 Bakara Sûresi, 2/143. 
761 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, ashabu'n-Nebî, 3650; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Fedâilu’s-

sahabe, 2534. 
762 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 104; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/405; 4/20,390; 10/126,127; el-

Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/203,204. 



134 
 

(öl. 74/694)’nin, 1170 hadis rivâyet ettiği bilgisini paylaşmıştır.763 el-Ensârî’nin bu görüşünü 

başka âlimlerin de desteklediği görülmektedir.764 

 2.8.3.4. İlk Müslüman Olan Sahabeler 

 el-Ensârî, sahabeler içerisinde ilk müslüman olanlarla ilgili olarak iki görüş 

nakletmektedir. Birincisi İbn İshak (öl. 151/768)’tan naklettiği görüştür. Ona göre ilk 

müslüman olan sahabeler sırasıyla Hz. Hatice, Hz. Ali, Hz. Zeyd, Hz. Ebû Bekir, Hz. Osman, 

Zübeyr, Abdurrahman b. Avf, Sad b. Ebî Vakkas, Hz. Talha’dır. İkinci görüşü İbn Salah’tan 

nakletmiştir. Şöyle ki; sahabelerin içerisinde ilk müslüman olanlar sırasıyla, hür olan 

erkeklerden Hz. Ebu Bekir’dir. Çocuklardan Hz. Ali’dir. Bayanlardan Hz. Hatice’dir. 

Mevâlilerden Hz. Zeyd’dir. Kölelerden Hz. Bilaldir.765 

 2.8.3.5. En Son Vefat Eden Sahabe 

 Bazı âlimlerin, bazı mıntıkalara göre en son vefat eden sahabelerle ilgili izahatı şöyledir. 

Medine’de en son vefat eden sahabenin, Câbir b. Abdullah olduğu belirtilmiştir. Mekke’de en 

son vafet eden sahabenin, Abdullah b. Ömer olduğu zikredilmiştir. Basra’da en son vefat eden 

sahabenin, Enes b. Malik olduğu beyan edilmiştir. Kûfe’de en son vefat eden sahabenin, 

Abdullah b. Ebî Evfâ olduğu söylenmiştir Şam’da en son vefat eden sahabenin, Abdullah b. 

Busr olduğuna işaret edilmiştir.766 

 el-Ensârî, en son vefat eden sahabeyle ilgili olarak şu açıklamayı yapmaktadır. En son 

vefat eden sahabenin Ebû Tufeyl ‘Amir b. Vâsile (öl. 102/721) olduğunu zikretmiştir. el-

Ensârî’nin bu görüşü, İbnu’s-Salah ve es-Sehâvî’nin görüşleriyle muvafık olduğu 

görülmektedir.767 

 2.8.3.6. Tâbiîn’in Tanımı 

 Sahabeyle karşılaşmış, Hz. Peygamber’e imân etmiş ve imân üzere vefat etmiş kişiye 

tâbiîn denildiği belirtilmiştir.768 el-Ensârî, İbnu’s-Salah ve Nevevî’nin tercih ettiği görüşe göre, 

tâbiîn şu kişiye denilmektedir. İmân etmiş bir şekilde sahabe ile bir araya gelen kişiye tâbiîn 

denilmektedir.769 

                                                           
763 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/191,192. 
764 el-Irâkî, Şerhu’t-tabsira ve’t-tezkira, 2/131; es-Sehâvî, Fethu’l-muğîs bi şerhi elfiyyeti’l-hadis, 4/102. 
765 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/201,202; İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 300. 
766 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 300,301. 
767 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/311; İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 300; es-Sehâvî, Fethu’l-muğîs bi 

şerhi elfiyyeti’l-hadis, 4/128. 
768 İbn Hacer, Nüzhetu’n-nazar, 143; Alî el-Kârî, Şerhu nuhbeti’l-fiker, 595. 
769 el-Ensârî, Ğâyetü’l-vusûl şerhu lübbu’l-usûl, 104. 



135 
 

 2.8.3.7. İlk ve En Son Vefat Eden Tâbiîler 

 el-Ensârî’nin, el-Bulkînî (öl. 868/1462)’den naklettiği görüşe göre, vefat eden ilk 

tâbiînin Ebû Zeyd Ma‘mer b. Zeyd olduğu, Horasan’da veya Azerbeycan’da H. 30 senesinde 

vefat ettiği belirtilmiştir. En son vefat eden tâbiînin, Halef b. Halife olduğu, bu tâbiîn, H. 180. 

senesinde vefat ettiği bildirilmiştir. Bu görüşü başka âlimlerin de desteklediği görülmektedir.770 

Ravinin vasıfları ve tabakatı konularıyla ilgili olarak, el-Ensârî’nin görüşlerinin, diğer hadis 

bilginlerinin görüşlerine muvafıktır. Onlara muhalefet etmemiştir. 

 Çalışmamızın ikinci bölümü el-Ensârî’nin, hadis ilmindeki yeri ve hadis usulcülüğü ile 

ilgilidir. el-Ensârî’nin bütün eserleri incelendikten sonra, onun hadis ilmiyle ilgili görüşleri 

ortaya konulmuştur. Neticede bu bölümle ilgili şu tespitler yapılabilir. Genel olarak bu bölümde 

el-Ensârî’nin, sünnet ve hadisin ne olduğuyla ilgili açıklamaları belirtilmiştir. Akabinde metin 

ve senetle ilgili beyan ettiği şeyler zikredilmiştir. Senedle ilgili birçok farklı açıklamalarına yer 

verilmiştir. Bilahare hadisin tahammül yöntemleri ve edâ sigaları ile ilgili görüşlerine işaret 

edilmiştir. Yine el-Ensârî’nin, râvîlerin sayısı bakımından hadis usulüyle ilgili açıklamaları 

vurgulanmıştır. Kaynağı bakımından hadislerle ilgili açıklamaları izah edilmiştir. Daha sonra 

kabul ve red bakımından hadislerle ilgili verdiği bilgilere işaret edilmiştir. Sonrasında bazı 

hadis ilimleriyle ilgili el-Ensârî’nin, beyanatları tasrih edilmiştir. Akabinde el-Ensârî’nin, 

râvînin vasıfları ve tabakâtı ile ilgili açıklamaları bildirilmiştir. Son olarak şu söylenebilir. el-

Ensarî, hadis usûlü ile ilgili açıklamalarında diğer âlimlerden farklı davranmamış, kendinden 

önceki hadis bilginlerinin anlayışlarıyla müttefik bir biçimde yol izlemiştir.  

                                                           
770 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/216; es-Suyûtî, Tedrîbu’r-râvî fi-şerhi takrîb, 2/712; el-Velî, İs’âf zevî’l-vatar bi şerhi 

nazmi’d-dürer fî ’ilmi’l-eser, 2/220. 



136 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ZEKERİYYA EL-ENSÂRÎ’NİN TUHFETU’L-BÂRÎ’DEKİ ŞERH METODU 

 3.1. Eserle İlgili Bazı Bilgiler 

 Bilindiği üzere hicri dördüncü asırla birlikte hadislerin anlaşılmasına yönelik, kitaplar 

esas alınmış ve hadisleri şerh etmeye yönelik çalışmalar yapılmaya başlanmıştır. İlk şerh 

çalışması, Ebû Davud’un Sünen’ine yapılan Meâlimu’s-sünen isimli eser olduğu bilinmektedir. 

Buhârî’nin (öl. 256/870) el-Câmiu’s-Sahîh’ine yapılan ilk şerh çalışması ise A‘lâmu’l-hadis fî 

şerhi Sahîhi’l-Buhârî isimli eserdir. Zikredilen her iki şerh eseri de Hattâbî’ye (öl. 388/998) 

aittir.771 Daha sonraki asırlarda Buhârî’nin Sahîhi’ne birçok şerh yazılmıştır. el-Ensârî de 

Buhârî’nin el-Câmi‘u’s-Sahîh eserine, şerh yazmış, bu süreçte yerini almıştır. Bu bölümde el-

Ensârî’nin, hadisleri nasıl bir metotla şerh ettiğini ortaya koyacağız. 

 Bu bölümde ele alınacak bazı başlıkların verilmesinin faydalı olacağını düşünmekteyiz. 

Örneğin bu bölümde, “Tuhfetu’l-Bârî bi-Şerhi Sahîhi’l-Buhârînin Kaynakları” başlığı 

bulunmaktadır. Bu başlıkta, el-Ensârî’nin şerhinde yararlandığı farklı ilimlerle ilgili birçok 

kaynaktan söz edilecektir. Bir diğer başlık “Kitab ve Bâb Başlıklarını Şerh Etmedeki 

Yöntemi”dir. Bu başlık altında el-Ensârî’nin, kitaplardaki, bâblardaki ve kelimelerdeki metodu 

ortaya çıkarılacaktır. Buralarda metodunun çeşitliliği, zenginliği birçok başlık altında beyan 

edilecektir. “Muhtevayı Açıklarken Âyet, Hadis, Sahabe Görüşleri Kullanmadaki Metodu” 

başlığı da bulunmaktadır. Bu başlık altında da açıkça belirtildiği üzere, âyet, hadis, sahâbe 

görüşlerini kullanmadaki metodu ortaya konulacaktır. Bölümün sonunda ise “Sened ile İlgili 

Bazı İzahatı” ve “Metin İle İlgili Bazı İzahatı” şeklinde iki başlık bulunmaktadır. Bu başlıkların 

altında da hem senetle ilgili hem de metin ile ilgili el-Ensârî’nin birçok izahatına değineceğiz. 

 Tuhfetu’l-Bârî eksiksiz tam ve kapsamlı bir şerhtir. Bu eser, kolay, anlaşılır belîğ ve ilmî 

bir üslupta yazılmıştır. el-Ensârî, şerhinde Şâfiî mezhebinin fıkhî görüşlerine ve diğer fıkhî 

mezheplerin görüşlerine de yer vermiştir. Bazen de fıkhî mezheplerin görüşlerini birbirleriyle 

karşılaştırmıştır. Ayrıca akaide dair mezheplerin görüşlerini de zikretmiştir. Eserde dil ile ilgili 

değerlendirmeler de yapılmıştır. Şerhte konular açıklanırken alanında öncü âlimlerin 

değerlendirmelerine yer verilmiştir. Râvilerle ilgili cerh ve tadil bilgilerine de yer verilmiştir. 

Bu çalışmada sözkonusu bu hususlar, örnekleriyle birlikte detaylı bir şekilde izah edeceğiz. 

 3.1.1. Eserin İsmi 

 el-Ensârî’nin bazı eserleri birden fazla isme sahiptir. Tuhfetu’l-Bârî bi şerhi Sahîhi’l-

Buhârî eserinin de böyle olduğu görülmektedir. Bu eser için kullanılan bazı isimler şöyledir. 

                                                           
771 Ahmet Yücel, Hadis tarihi (İstanbul: M.Ü.İFAV yayınları, 2016), 157-158. 



137 
 

 1. Tuhfetu’l-Bârî bi-şerhi Sahihi’l-Buhârî. 

 2. Minhatu’l-Bârî bi-şerhi Sahihi’l-Buhârî. 

 3. Tuhfetu’l-Kârî li-şeyhi’l-İslâm Zekeriyyâ el-Ensârî.772 

 4. Şerhu’l-Camiu’s-Sahih. 

 5. Şerhu Sahihi’l-Buhârî. 

 Şerh eserinin nüshaları incelendiğinde daha çok ilk iki ismin kullanıldığı görülmektedir. 

Sözlük bakımından daha geniş ve daha güzel anlam ihtivâ ettiği için çalışmamızda ilk ismi 

kullanacağız.773 

 3.1.2. Yazılma Sebebi 

 Eserlerin yazılmasında müellifleri etkileyen sebepler çok ve değişik olmaktadır. Bu 

sebepler müelliflerce genelde eserlerinin mukaddimesinde zikredilmektedir. el-Ensârî de 

kendisinden önceki şârihler gibi, söz konusu şerhini hangi gerekçe ile yazdığını 

mukaddimesinde belirtmektedir. Şöyle ki; Muhammed b. İsmail (öl. 256/870)’in el-Câmiu’s-

sahih eserine şerh yapma fırsatını Allah Teâlâ’nın kendisine verdiğini belirtmektedir. Bu 

eserdeki zorlukları kolaylaştırmak, muğlak olan ifadelerini açığa çıkarmak, kelimelerin irabını 

vermek, eseri okuyacak kişilerin, bu eserin dışındaki şerhlerden müstağni kalması vb. 

sebeplerden ötürü bu şerhi yazdığını beyan etmektedir. Ayrıca ilme rağbeti olanlar için, bu 

şerhe çokça faydalı şeyler ve geniş kaideler eklediğini, emeğinin karşılığını lütfu bol olan Allah 

Teâlâ’dan beklediğini söylemektedir.774 

 3.1.3. Nüshaları ve Baskıları 

 Üzerinde çalışma yaptığımız Tuhfetu’l-Bârî bi şerhi Sahîhi’l-Buhârî isimli eserin 

mukaddimesinde altı adet el yazması vardır. Bu nüshaların isimleri ve haklarındaki bazı bilgiler 

şu şekildedir. 

 1. (el-İfta’ Nüshası): Bu nüshanın üzerinde Suudi Arabistan’ın Riyad kütüphanesi’nin 

mührü bulunduğu, nüshanın genel kayıt numarasının 515; özel tescil numarası ise 86 olduğu 

ifade edilmektedir. Bu nüshanın H. 13. asırda basıldığı tahmin edilmektedir. Bu nüshada 

Buhârî’nin metni kırmızı renkte yazıldığı belirtilmiştir. Bu nüshanın 608 sayfa (304 varak)tan 

oluştuğu, sayfaların 29 satırdan meydana geldiği bildirilmektedir. Bu nüshanın fotoğraflarına 

Melik Suud Üniversitesi’nde ulaşıldığı belirtilmektedir. Bu nüshanın, Sahîhi’l-Buhârî’deki tüm 

                                                           
772 Salih b. Muhammed b. Nûh b. Abdullah el-’Amrî el-Mâlikî (1218/1803) el-Fulânî, Katfu’s-semer fî raf’ 

esânîdi’l-musennefât fî’l-funûni ve’l-eser, thk. Hasan Sabrî Amir (Mekke: Dâru’ş-şurûk, 1984), 98; İbnu'l-

Mulakkın, et-Tevdîh şerhu’l-Câmi’i-s-Sahîh, 1/170; el-Kettânî, Fehresu’l-fehâris ve’l-esbât, 1/458. 
773 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/43, muhakkikin mukaddimesi. 
774 el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/60, muhakkikin mukaddimesi. 



138 
 

hadisleri kapsaması bakımından eksik olduğu, çünkü kitabın başından başladığı ve Kitabu’l-

Mukâteb’in sonu olan 2565. rakamlı hadis ile bitmektedir.775 

 2. (Dâru’l-Kutubi’l-Mısriyye Nüshası): Bu nüsha, Dâru’l-kütübi’l-Mısriyye 

kütüphanesinde, 138 rakamıyla kaydedilmiştir. Bu nüshanın, 584 sayfa (292 varak)tan 

oluştuğu, sayfaları 23 satırdan oluşmaktadır. Bu nüshanın, el-Camiu’s-Sahih kitabının, 

Kitabu’l-Hacc kısmından başladığı (hadis 1513) ve Menakıbu’l-Ensar (3984. Hadis) ile 

bitmektedir.776 

 3. (Dâru’l-Kütübi’l-Mısriyye’nin Diğer Nüshası): Bu nüshanın, Dâru’l-kütübi’l-

Mısriyye kütüphanesinde 137 rakamıyla kaydedilmiş, 1252 sayfa (626 varak)tan oluştuğu, 

sayfaların 22 satırdan meydana gelmektedir. Bu nüsha, el-Camiu’s-Sahih eserinin Kitabu 

Salati’t-Tatavvu‘ kısmından başlamakta(hadis 1174) ve tefsir-sûreti’l-Araf(4644. Hadis) kısmı 

ile bitmektedir.777 

 4. (Dâru’l-Kütübi’l-Mısriyye’nin Üçüncü Nüshası): Bu nüshanın, Dâru’l-Kütübi’l-

Mısriyye kütüphanesinde 139 rakamıyla kaydedildiği bildirilmektedir. Bu nüshanın 

fotoğraflarına, Muhammed b. Suud Üniversitesi’nin kütüphanesinde ulaşılmaktadır. Bu 

nüshanın 340 sayfadan(170 varak) oluşmakta, sayfaları, 31 satırdan meydana gelmektedir. Bu 

nüshanın el-Camiu’s-Sahih eserinin, Kitabu Bed’i’l-halk kısmından başlamakta(hadis 3191) ve 

Kitabu’l-Edeb(6065. Hadis) kısmı ile bitmektedir. Bu nüsha, es-Seyyid Ahmed Abdusselam 

tarafından vakfedilmiştir.778 

 5. (Sin Nüshası): Bu nüshanın fotoğraflarına Riyad Muhammed b. Suud el-İslâmî 

Üniversitesinde ulaşıldığı belirtilmiştir. Bu nüsha, 3929 rakamıyla kaydedilmiştir. Bu nüsha 

2351 rakamlı hadisle başladığı, 7544 numaralı hadisle bittiği ifade edilmiştir. Bu nüshanın, 

 nüshasını tamamladığı belirtilmiştir. Bu nüshanın 364 varaktan oluştuğu, sayfa نسخة الإفتاء

satırları 31-34 arası olduğu belirtilmiştir. Kitabın kapağında,“el-Cüz’i’s-Sânî min Tuhfeti’l-

Bârî bi Şerhi Sahihi’l-Buhârî” yazısının olduğu ve eserin yazarının, el-Ensârî olduğu bilgisi 

bulunmaktadır. Ayrıca bu nüshada yanlışları düzeltmek veya ek bilgi vermek için dipnotların 

olduğuna işaret edilmiş, Buhârî’nin metninin bu nüshada kırmızı renkli olduğu zikredilmiştir.779 

 6. (Meymeniyye Nüshası): Bu nüshanın H. 1326 yılında İrşâdu’s-sârî eserine, sanki 

haşiyeymiş gibi ve dipnotuna da Nevevî’nin şerhi getirilmiş vaziyette basılmıştır. Bu baskıya, 

Mısırda tashih komisyonunun başkanı olan Muhammed ez-Zührî el-Ğamravî bir sonuç yazmış 

                                                           
775 el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/46, muhakkikin mukaddimesi. 
776 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/46, muhakkikin mukaddimesi. 
777 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/46-47, muhakkikin mukaddimesi. 
778 el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/47, muhakkikin mukaddimesi. 
779 el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/47-48, muhakkikin mukaddimesi. 



139 
 

ve bu eserle ilgili şunları söylemiştir: Bu şerhin, vecîz ibarelerle, üstün ve rahat bir yolla, gizli 

olan şeylerin, bu şerhte ortaya çıkarıldığı bir şekilde yazıldığını vb. izahatlarda bulunmuştur. 

Ayrıca bu nüshanın, diğer nüshalardaki eksik yerleri tamamlaması bakımından önemli olduğu 

vurgulanmıştır.780 

 Görüldüğü üzere el-Ensârî’nin şerh eserinin  mahtûta nüshaları vardır. Bu nüshalarla 

ilgili önemli bilgilere yer verilmiştir. Bir eserle ilgili nüshaların çok olması, o esere değer 

verildiğini, eserin rağbet gördüğünü göstermektedir. Bununla birlikte, harf ve hareke gibi en 

küçük karşılaştırmalarda bile yanlışı gidermede fayda sağladığını, doğru olan bilgiyi takviye 

ettiğini, eserin yok olma riskini azaltması gibi yararlar sağlamaktadır. Bu minvalde üzerinde 

çalışma yaptığımız şerh eserinin, bu hususta şanslı olduğu  görülmektedir. 

 3.2. Tuhfetu’l-Bârî’de Kullanılan Buhârî Nüshası 

 Buhârî’nin el-Câmi'u's-Sahîh eseri, birden fazla râvî tarafından rivâyet edildiği için yer 

yer bu nüshalar arasında farklılığın olması, malum ve normal olan bir durumdur.781 Talebesi el-

Firebrî (öl. 320/932), el-Câmi’u's-Sahîh’i, Buhârî’den 90.000 kişinin dinlediğini 

bildirilmektedir.782 el-Firebrî (öl. 320/932) ve en-Nesefî (öl. 294/906) ikilisi, şu veya bu muhitte 

münferit bir şekilde bulunan diğer rivâyetleri oldukça erken bir devirde unutturdukları ifade 

edilmiştir.783 Buhârî’den sonra çok geç olmayan dönemlerde birçok hadis âliminin, en-Nesefî 

rivâyetini birinci derecede tercih ettikleri, el-Firebrî rivâyetini ikinci dereceye tenzil ettikleri 

vurgulanmıştır.784 Kaynaklarda en-Nesefî rivâyetinin tümünün Buhârî’den sema‘ yoluyla 

alınmadığı, sonlara doğru bir kısmının icâze yoluyla alındığı ifade edilmiştir.785 Buhârî metninin 

muhtevasının, el-Firebrî’den tam bir sema‘ yoluyla gelmiş olması, el-Firebrî’nin, en-Nesefî’ye 

tercih edilme sebebi olarak görülmüştür.786 el-Firebrî nüshası, Ebû Zer el-Herevî (öl. 435/1043) 

ile Kerime bt. Ahmed’in (öl. 463/1070) öğretim faaliyetlerini Mekke'de devam ettirdikleri için, 

eserin İslâm dünyasına yayılmasında büyük hizmetleri olduğu belirtilmiştir.787 

 el-Firebrî rivâyetinin, muhtelif kollarını mukayese ve tenkit eden Yunînî (öl. 701/1301) 

nüshası ise, el-Firebrî nüshasından birinci derecede tercih edilme özelliğini aldığı, onu ikinci 

                                                           
780 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/48, muhakkikin mukaddimesi. 
781 Fuad (2018) Sezgin, Buhârî’nin kaynakları (Ankara: İlahiyat fakültesi Yay, 2018), 185. 
782 Ebû’l-fazl İbn Hacer Şihabddîn Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalânî (852/1448), Hedyu’s-Sârî 

Mukaddimeti Fethu’l-Bârî (er-Riyad: Mektebetu’l-melik fehd, 2000), 516; Ebü’l-Fazl İyâz b. Mûsâ b. İyâz el-

Yahsubî (544/1150), Meşâriku’l-envâr ’alâ sıhahi’l-âsâr (Kahire: Dâru’t-turâs, 1978), 1/9. 
783 Sezgin, Buhârî’nin kaynakları, 186. 
784 İbrahim Bayraktutar, Hadis kaynakları üzerine araştırmalar (Erzurum: Ekev yay, 2001), 97. 
785 el-Yahsubî, Meşâriku’l-envâr, 1/10. 
786 Sezgin, Buhârî’nin kaynakları, 191. 
787 M. Yaşar Kandemir, “el-Câmiu’s-Sahîh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV yayınları, 

1993), 7/116. 



140 
 

sıraya ittiği vurgulanmıştır.788 Hâlihazırda mevcut olan Buhârî rivâyetlerinin birçoğu, farklı 

nüshalardan sağlam bir metin tesis etme zaruretini düşünen el-Yûnînî (öl. 701/1301)’nin 

meydana getirdiği nüshaya dayandığı bildirilmektedir. el-Yûnînî nüshası, titiz bir şekilde 

hazırlandığı için çokça rağbet gördüğü, bugün elimizde bulunan Buhârî nüshalarının yarısından 

fazlasının el-Yûnînî nüshasının göz önünde bulundurularak yapıldığı belirtilmektedir.789 

 el-Câmi'u's-Sahîh eserine gösterilen itina sebebiyle, onun nüshaları arasında fazla bir 

fark ortaya çıkmadığı belirtilmiştir. Bu eserin rivâyetleri üzerinde araştırma yapan Johann Fück-

Halle de bu nüshalarda kayda değer metin değişikliğinin olmadığını belirtmiş ve çeşitli 

nüshalarda tespit edilen değişik okuyuş şekillerinin manaya çok az etki ettiğini bildirmiştir.790 

 el-Ensârî (öl. 926/1520), şerhinin mukaddimesinde Sahîh-i Buhârî’nin hangi nüshasına 

itimat ettiğini açıkça belirtmemiştir. Fakat Sahîh-i Buhârî’nin şerhinin nüshalarını derleyip 

toplayan ve tahkîk eden Süleyman b. Verî‘ el-Âzimî’nin, el-Ensârî’nin, Sahîh-i Buhârî’nin 

metninden sadece şerh ettiği yerleri aldığını, Sahîh-i Buhârî’nin tüm hadis metnini almadığını 

ifade etmektedir. Ayrıca kendilerinin, el-Ensârî’nin şerh ettiği Buhârî’nin metin yerleriyle 

birlikte, tüm Sahîh-i Buhârî metinlerini birleştirdiklerini ve kendilerinin de el-Yûnînî nüshasını 

esas aldıkları belirtmektedir.791 

 3.3. Kaynakları 

 el-Ensârî, el-Câmiu’s-Sahîh kitabındaki hadisleri şerh ederken birçok kaynaktan istifade 

etmektedir. Kendinden önceki şerhlerden ve diğer kaynaklardan istifade ettiği gibi, muâsırı 

sayılabilecek âlimlerin eserlerinden de yararlanmaktadır. 

 el-Ensârî, yararlandığı kaynaklardan şu yollarla istifade etmektedir. Bu yollar hem şerh 

geleneğinin hem de yaşadığı dönemin bir uygulaması olduğunu düşünmekteyiz. Şöyle ki; 

 1. Hem müellifin hem de eserin adını belirterek yararlandığı kaynaklar. 

 2. Sadece müellifin ismini belirterek, eserin ismini belirtmeden istifade ettiği kaynaklar. 

 3. Kaynağın ismini zikredip, müellifinin ismini belirtmeden yararlandığı kaynaklar. 

 4. Ne müellifin ne de eserin ismini zikretmeden, sadece “kîle” gibi lafızları zikrederek, 

şerhine malumat nakletmesi. 

 5. Hadisin şerhiyle ilgili daha geniş malumata ulaşması için, okuyucuyu kendine ait 

eserlere yönlendirerek yararlandığı kaynaklar. 

                                                           
788 Sezgin, Buhârî’nin kaynakları, 190. 
789 İsmail Lütfi Çakan, Hadis edebiyatı (İstanbul: İFAV yay., 2016), 84. 
790 Kandemir, “el-Câmiu’s-Sahîh”, 7/117. 
791 el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/44-45, muhakkikin mukaddimesi. 



141 
 

 el-Ensârî’nin, istifade ettiği kaynaklar konusunda uyguladığı yöntemler farklılık 

göstermektedir. Şöyle ki; şerhinde bazen nakil yaptığı âlimlerin görüşlerine katılmaktadır.792 

Bazen de  şerhinde onların fikirlerine katılmamakta, onların görüşlerine muhalefet 

etmektedir.793 el-Ensârî’nin, genel olarak âlimlerden nakilde bulunurken, onun âlimlerin 

fikirleri ile aynı görüşte olduğu durumların, âlimlerin fikirlerine karşı çıktığı, onlara muhalefet 

ettiği durumlardan daha fazla olduğunu söylememiz mümkündür. 

 Tuhfetu’l-Bârî bi-şerhi Sahihi’l-Buhârî eserinin kıymetinin ortaya çıkarılabilmesi için, 

onun kaynaklarının belirtilmesi çok önemlidir. Çünkü bir eser ortaya konulurken yararlandığı 

kaynaklar ne kadar fazla ise o derece bu eserin geniş çaplı ele alındığını, çok farklı vecihlerden 

desteklendiğini, bunun da ilgili eserin kıymetini arttırdığını düşünmekteyiz. 

 Bu başlıkta şu iki yöntemi izledik. Birincisi, hem kaynağın ismi hem de kaynağın 

müellifi veya sadece kaynağın ismi el-Ensârî tarafından zikredilmişse, ilgili kaynaklara 

gitmedik. Direkt bu kaynakların ve müelliflerinin tam ismini zikrettik. Ondan sonra bu 

kaynaklar, Tuhfetu’l-Bârî bi-şerhi Sahihi’l-Buhârî eserinin hangi cildi ve sayfasında geçtiyse 

bunu da dipnotta belirledik. İkincisi, el-Ensârî, şerhinde yararlandığı kaynakların ismini 

zikretmeyip, bu eserlerin sadece müellifini belirtmişse, biz ilk önce bu bilgilerin geçtiği 

eserlerin isimlerini tespit ettik. Akabinde hangi başlığın altına koymamızı netleştirmek için, bu 

eserlerin hangi ilimle ilgili olduklarını beyan ettik. Sonrasında Tuhfetu’l-Bârî bi-şerhi Sahihi’l-

Buhârî eserinde geçen bilgilerin aynısının, tespit ettiğimiz bu kaynaklarda da geçip geçmediğini 

karşılaştırıp teyit ettik. Daha sonra bu eserlerin ilgili yerlerini dipnot kısmında gösterdik. Aynı 

zamanda bu malumat Tuhfetu’l-Bârî bi-şerhi Sahihi’l-Buhârî şerh eserinin neresinde geçtiyse 

orayı da aynı dipnotta zikrettik. 

 el-Ensârî’nin, şerhinde kullandığı bu kaynakları gelişigüzel değil de bir sınıflandırmaya 

tâbi tutarak, uygun başlıklar altında çalışmamızda belirledik. Öncelikle hadis ilmiyle ilgili olan 

kaynaklara yer verdik. Daha sonra Takabat, Siyer, Tefsir, Fıkıh, Kelam, Tasavvuf, Arap Dili ve 

Belagatı gibi konularla ilgili yararlandığı kaynaklara yer verdik. el-Ensârî’nin, bazen şerh 

eserinde verdiği malumatla yetinmeyip, konunun daha geniş anlatıldığı eserlere yönlendirme 

yaptığı kaynakları da özel bir başlık altında topladık. Bazen de şerhinde sadece âlimlerin 

isimlerini zikrederek kaynak olarak istifade etmektedir. Biz bu âlimlerin görüşlerinin geçtiği 

eserleri, bazen kestiremediğimizden, bazen de çalışmamızda zenginlik veya değişiklik olması 

düşüncesiyle, bu âlimlerin sadece isimlerini kaynak olarak bir başlık altında beyan ettik. Verilen 

                                                           
792 el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 2/241; 3/448. 
793 el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/441; 7/461,462. 



142 
 

bilgiler ışığında el-Ensârî’nin yararlandığı kaynaklar, müellifler ve her birinin bağlı olduğu 

başlıklar şu şekildedir. 

 3.3.1. Hadis Kitapları 

 Bir hadis eseri, şerh edildiği vakit hadis usûlü, hadis târihi, rical kitapları ve diğer 

kaynaklardan yararlanılması kaçınılmaz bir durumdur. Nitekim üzerinde çalışma yaptığımız 

Tuhfetu’l-Bârî eserine bakıldığında da aynı durumla karşılaşmaktayız. el-Ensârî’nin, şerhinde 

yararlandığı hadis ilimleriyle ilgili kaynaklar şu şekildedir. 

 el-Ensârî’nin eseri de şerh ilmiyle ilgili olduğundan, emsalleri olan ve istiğna 

edilemeyen diğer şerhlerden istifade ettiği görülmektedir. Tespitlerimize göre el-Ensârî’nin, 

şerhinde yararlandığı Şurûhu’l-Hadis kaynakları, müellifleriyle birlikte şöyledir: 

 1. Ebû Süleyman Hamd b. Muhammed b. İbrâhîm el-Hattâbî el-Büstî (öl. 388/998), 

E‘lâmu'l-hadis fî şerhi Sahîhi'l-Buhârî.794 

 2.  Ebî’l-Hasan Ali b. Halef b. Abdulmelik İbn Battâl (öl. 449/1057), Şerhu sahihi’l-

Buhari li İbn Battâl.795 

 3. Ebî Amr Yusuf b. Abdullah İbn Muhammed en-Nemerî el-Endelûsî İbn Abdi’l-berr 

(öl. 463/1071), et-Temhîd limâ fi’l-muvattâ mine’l-me‘ânî ve’l-esânîd.796 

 4. Muhyissünne Ebû Muhammed el- Hüseyn b. Mes'ûd b. Muhammed b. el-Ferrâ’ el-

Beğâvî eş-Şâfiî (öl. 516/1122), Şerhu’s-Sünne.797 

 5. Ebû Bekr Muhammed b. Abdullah b. Muhammed b. Abdullah el-Endelûsî el-İşbîlî 

el-Malikî İbnu’l‘Arabî (öl. 543/1149), ‘Âridatu’l-ahvezî bi-şerhi sahihi’t-Tirmizî.798 

 6. Ebu’l-Fadl el-Kâdî ‘Iyâd b. Mûsâ b. Iyâd b. Amr el-Yahsûbî es-Sebtî (öl. 544/1150), 

İkmâlu’l-mu‘lim bi-fevâidi Müslim.799 

                                                           
794 Ebû Süleyman Hamd b. Muhammed b. İbrâhîm el-Büstî (388/998) el-Hattâbî, E’lâmu’l-hadis fî şerhi Sahîhi’l-

Buhârî, thk. Muhammed b. Sa’d b. Abdurrahman Âl Su’ûd (Suudi Arabistan: Câmi’atu ummu’l-kurâ, 1988), 

1/129-299; 2/914; el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/92-564; 4/246. 
795 Ebî’l-Hasan Ali b. Halef b. Abdulmelik (444/1057): İbn Battâl, Şerhu Sahîhi’l-Buhârî li İbn Battâl, thk. Yasir 

b. İbrahim Ebû Temîm (Riyâd: Mektebetu’r-ruşd, 2003), 4/219; 7/258; 9/421; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/38-39; 

8/375; 9/30. 
796 Ebî Amr Yusuf b. Abdullah İbn Muhammed en-Nemerî el-Endelusî (463/1071) İbn Abdilber, et-Temhîd limâ 

fi’l-Muvattâ mine’l-me‘ânî ve’l-esânîd, thk. Mustafa ibn Ahmed el’Alevî (el-Mağrib / Fas: Vezâretu’l-evkâf ve’ş-

şuûni’l-İslâmiyye, 1985), 11/117; 18/173; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/515; 8/119. 
797 Muhyissünne Ebû Muhammed el- Hüseyn b. Mes’ûd b. Muhammed b. el-Ferrâ’ eş-Şâfiî (516/1122) el-Beğâvî, 

Şerhu’s-sünne, thk. Şuayb el-Arnaût (Dımaşk - Beyrut: el-Mektebetu’l-İslâmî, 1983), 3/345; el-Ensârî, Tuhfetu’l-

Bârî, 2/361. 
798 Ebû Bekr Muhammed b. Abdullah b. Muhammed b. Abdullah el-endelusî el-İşbîlî el-Malikî İbnu’l‘Arabî 

(543/1149) İbnu’l-Arabî, ‘Âridatu’l-ahvezî bi şerhi sahihi’t-tirmizî (Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, ts.), 

10/281-282; 8/204; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/597; 9/14. 
799 Ebû’l-Fadl b. Mûsâ b. Iyâd b. Amr el-Yahsûbî es-Sebtî (544/1150) el-Kâdî ‘Iyâd, İkmâlu’l-mu‘lim bi-fevâidi 

müslim, thk. İsmail Yahya (Mısır: Dâru’l-vefâ, 1998), 7/190; 7/347; 8/220; 6/255; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/334; 

6/440; 7/54; 10/157. 



143 
 

 7. Ebu’l-Abbas Ahmed b. Ömer b. İbrahim el-Kurtubî (öl. 656/1258), el-Mufhim limâ 

eşkele min telhîsi kitâbi Müslim.800 

 8. Ebû Abdullah Cemâlu’d-dîn Muhammed b. Abdullah İbn Mâlik et-Tâî el-Ceyyânî 

(öl. 672/1272), Şevâhidu’t-tavdîh ve't-tashîh li muşkilâti'l-Câmii's-Sahîh.801 

 9.  Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahyâ b. Şeref en-Nevevî (öl. 676/1277), el-Minhâc fî 

şerhi Sahîhi Müslim İbni’l-Haccâc.802 

 10.  Şemsuddîn Muhammed b. Yusuf b. Ali b. Said el-Kirmânî (öl. 786/1384), el-

Kevâkibu'd-derârî fî-şerhi Sahihi'l-Buhârî.803 

 11.  Ebu’l-fadl Ahmed b. Ali b. Hacer eş-şafiî el-‘Askalânî (öl. 852/1448), Fethu'l-Bârî 

şerhu Sahîhi'l-Buhârî.804 

 3.3.1.1. Ulûmi’l-Hadis ve Usûlü’l-hadis Kitapları 

 el-Ensârî’nin şerh eserine bakıldığında, hadisleri şerh ederken birçok hadis kaynağından 

yararlandığı görülmektedir. Bu kaynaklar sayesinde şerh eserinde hadisleri yorumlarken uygun 

gördüğü anlamı, daha rahat belirttiği görülmektedir. Hadisteki amacını bu kaynaklar sayesinde 

daha açık hale getirmektedir. el-Ensârî’nin, şerhinde istifade ettiği bazı hadis ilimleriyle alakalı 

yararlandığı kaynaklar ve bu kaynakların müellifleri şunlardır:  

 1. Ebî Bekir Muhammed b. Ebî İshak İbrahim b. Yakub el-Kelâbâzî el-Buhârî (öl. 

384/994), Bahru’l-fevâid el-meşhûr bi me‘âni’l-ehbâr.805 

 2. Ebu’l-Fadl Iyâd b. Musa b. Iyâd b. Amr el-Yahsûbî es-Sebtî el-Kâdî ‘Iyâd (öl. 

544/1150), el-İlma' ilâ marifeti usûli'r-rivâyeti ve takyîdi's-sema‘.806 

 3. Ebû ‘Amr Takiyyuddîn Osman b. Abdurrahman İbnu's-Salâh (öl. 643/1246), Sıyâneti 

Sahîhi Müslim mine'l-ihlâli ve'l-ğalati ve himâyetihi mine'l-iskâti ve's-sakti.807 

 4. Ebî Muhammed Abdulhakk b. Abdurrahman el-İşbîlî (öl. 582/1186), el-Cem‘u 

beyne’s- Sahîhayn.808 

                                                           
800 Ebû’l-Abbas Ahmed b. Ömer b. İbrahim (656/1258) el-Kurtubî, el-Mufhim limâ eşkele min telhîsi kitâbi Müslim 

(Dımaşk - Beyrut: Dâru İbn Kesîr, 1996), 1/162-163; 4/394; 7/182; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/265; 4/583; 6/405. 
801 Ebû Abdullah Cemâlu’d-dîn Muhammed b. Abdullah İbn Mâlik et-Tâî el-Ceyyânî (672/1272) İbn Mâlik, 

Şevâhid et-Tevdîh ve’t-tashîh li muşkilâti’l-Câmii’s-Sahîh, thk. Muhsin Tâhâ (Kahire: Mektebetu İbn Teymiyye, 

1982), 268; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/246. 
802 Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahyâ b. Şeref (676/1277) en-Nevevî, el-Minhâc fî şerhi Sahîhi Müslim İbni’l-

Haccâc. (Mısır: Muessesetu Kurtuba, 1994), 1/247-249; 9/182; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/136; 7/633. 
803 Şemsuddîn Muhammed b. Yusuf b. Ali b. Said (786/1384) el-Kirmânî, el-Kevâkibu’d-derârî fî-şerhi Sahihi’l-

Buhârî - şerhu’l-Kirmânî ’ale’l-Buhârî, thk. Muhammed Abdullatif (Beyrut/Lübnan: Dâru İhyâi’t-turâsi’l-Arabî, 

1981), 5/121; 1/151; 12/175; 13/43; 14/231-232; 24/162; el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 2/464; 5/234; 6/56-157; 7/42-

43; 10/157. 
804 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, 3/407; 13/11; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/38; 10/145. 
805 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/12. 
806 el-Kâdî ‘Iyâd, el-İlma’ ilâ marifeti usûli’r-rivayeti, 69; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/257. 
807 İbnu’s-Salâh, Sıyâneti Sahîhi Müslim, 241; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/241. 
808 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/322. 



144 
 

 5. Nuruddîn Ali b. Ebî Bekr el-Heysemî (öl. 807/1405), Keşfu’l-estâr ‘an zevâidi’l-

Bezzâr ‘ale’l-kutubi’s-sitte.809 

 6. Ebû Bekir Ahmed b. el-Huseyn b. Ali b. Musa el-Hüsrevcirdî el-Horasanî el-Beyhâkî 

(öl. 458/1065), el-Ba‘s ve’n-nuşûr li’l-Beyhâkî.810 

 7. Ebû Mûsa Muhammed b. Ebî Bekr Amr b. İsâ el-Medenî el-İsfahanî eş-Şafiî (öl. 

581/1185), et-Terğîb ve’t-terhîb.811 

 8. Ebû Muhammed Zekiyyuddîn Abdulazîm b. Abdulkavî b. Abdullah el-Munzirî (öl. 

656/1258), et-Terğîb ve’t-terhîb mine’l-hadisi’ş-şerîf.812 

 9. Ebu’l-Hüseyn Müslim İbnu’l-Haccâc el-Kuşeyrî en-Neysâbûrî (öl. 261/874), el-

Musnedu’s-Sahîhu’l-muhtasar bi-nakli’l-adli ‘ani’l‘adli ilâ Rasûlillâh sallallahu ‘aleyhi ve 

sellem. Bu eser, kısaca Sahîh Müslim olarak bilinmektedir.813 

 10. Ebû Bekr Muhammed b. İshak b. Huzeyme binu’l-Muğîra b. Salih b. Bekr es-Sülemî 

en-Neysâbûrî (öl. 311/923), Sahîh İbn Huzeyme.814 

 11. Ebû Hâtim İbn Hibbân Muhammed b. Hibbân b. Ahmed b. Hibbân b. Muaz b. 

Ma‘bed et-Temîmî ed-Dârimî el-Bustî (öl. 354/965), el-İhsân fî takrîbi Sahîh İbn Hibbân.815 

 12. Ebû Nu‘aym Ahmed b. Abdullah el-İsfahanî (öl. 430/1038), el-Mustahrec ‘ale’l-

Câmi‘i’s-Sahîh li’l-Buhârî.816 

 13. Ebû Abdullah Muhammed b. Abdullah b. Hamdeveyh b. Nu‘aym ed-Dabbî et-

Tahmânî el-Hâkim en-Neysâbûrî (öl. 405/1014), el-Müstedrek ‘ale’s-Sahîhayn.817 

 14. Ebû Bekr Abdurrezzak b. Hemmâm es-San‘ânî (öl. 211/826), Musannef 

Abdurrezzak.818 

                                                           
809 Nuruddîn Ali b. Ebî Bekr (807/1405) el-Heysemî, Keşfu’l-estâr ‘an zevâidi’l-bezzâr ‘ale’l-kutubi’s-sitte, thk. 
Habiburrahman el-E’zâmî (Beyrut: Muessesetu’r-risale, 1979), 1/389; 1/414; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/396; 

3/411. 
810 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/136. 
811 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/498. 
812 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/498. 
813 Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, imân; 176; Cenaiz; 669; Musakat; 1594; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 

8/165; 3/412; 4/586; 2/43-572; 5/295; 9/32. 
814 Ebû Bekr Muhammed b. İshak binu’l-Muğîra b. Salih b. Bekr es-Sülemî en-Neysâbûrî (311/923) İbn. Hüzeyme, 

Sahîh İbn Hüzeyme, thk. Muhammed Mustafa el-Azamî (Beyrut: el-Mektebetu’l-İslâmî, 2003.), 2/996, 2072; 

1/754, 1569; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/407; 2/493. 
815 Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed b. Hibbân b. Muaz b. Ma’bed et-Temîmî ed-Dârimî el-Bustî 

(354/965) İbn Hibbân, el-İhsân fî takrîbi Sahîh İbn Hibbân, thk. Şuayb el-Arnaût (Beyrut: Muessesetu’r-risale, 

1988), Salat, 1620; Cinâyât, 5978; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/259; 8/665. 
816 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/45. 
817 el-Hâkim el-Müstedrek ’ale’s-Sahîhayn, Taharet, 526; Nikah, 2696; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/442; 8/364. 
818 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/570-571. 



145 
 

 15. Ebû Bekr Abdullah b. Muhammed b. İbrahim b. Osman b. Hevâstî el‘Absî İbn Ebî 

Şeybe (öl. 235/850), el-Kitâbu'l-musannef fî'l-ehâdîsi ve'l-Âsâr. Bu eser kısaca, Musannefu İbn 

Ebî Şeybe olarak bilinmektedir.819 

 16. Ebû S‘ad Abdulkerim b. Muhammed b. Mansûr et-Temîmî el-Mervezî es-Sem‘ânî 

(öl. 562/1167), el-Ensâb.820 

 17. İbnu'l-Esîr el-Cezerî İzzuddîn Ebu’l-Hasan Ali b. Ebî'l-Kerem Muhammed b. 

Muhammed b. Abdulkerim b. Abdulvahit eş-Şeybânî (öl. 630/1241), el-Lubâb fî Tehzîbi'l-

Ensâb.821 

 18. Ebû Abdillâh Mâlik b. Enes b. Mâlik el-Asbahî el-Humeyrî el-Yemenî (öl. 179/795), 

Muvatta’ Mâlik.822 

 19. Ebû Abdullah Muhammed b. İdris Binu’l-Abbas b. Osman b. Şafi‘ b. Abdulmuttalib 

b. Abdimenaf el-Matlebî el-Kuraşî el-Hâşimî el-Mekkî eş-Şâfi‘î (öl. 204/819), el-Musned.823 

 20. Ebî Bekr Abdullah b. ez-Zubeyr el-Kuraşî el-Humeydî (öl. 219/834), Musnedu'l-

Humeydî.824 

 21. Ebû Abdullah Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî el-Vâilî (öl. 241/855), 

Musnedu Ahmed b. Hanbel.825 

 22. Ebû Muhammed Abdulhamid b. Humeyd b. Nasr el-Kessî (öl. 249/863), el-

Muntahab min musnedi ‘Abdu b. Humeyd. Bu eser kısaca, Musnedu ‘Abdu b. Humeyd olarak 

bilinmektedir.826 

                                                           
819 Ebû Bekr Abdullah b. Muhammed b. İbrahim b. Osman b. Hevâstî el’Absî (235/850) İbn Ebî Şeybe, Musannefu 

İbn Ebî Şeybe-el-Kitâbu’l-musannef fî’l-ehâdîsi ve’l-âsâr, thk. Kemal Yusuf el-Hût (Riyâd: el-Mektebetü’r-rüşd, 

1988), 1/249; 2/49; 4/95; 2/179; el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/465-467; 3/148. 
820 Ebû S’ad Abdulkerim b. Muhammed b. Mansûr et-Temîmî el-Mervezî (562/1167) es-Sem’ânî, el-Ensâb, thk. 
Abdurrahman b. Yahya el-Yemânî el-M’alemî (Haydar Âbâd - Hindistan: Meclisu dâiretu’l-maarif el-Osmâniyye, 

1962), 2/253; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/494-495. 
821 İzzuddîn Ebû’l-Hasan Ali b. Ebî’l-KeremMuhammed b. Muhammed b. Abdulkerim b. Abdulvahit eş-Şeybânî 

(630/1241) İbnu’l-Esîr el-Cezerî, el-Lubâb fî tehzîbi’l-ensâb (Beyrut: Dâr sâdir, 1980), 2/138; el-Ensârî, Tuhfetu’l-

Bârî, 3/14-15. 
822 el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/500-501-648; 4/254-319; 5/448-643; 6/279; 9/347. 
823 Ebû Abdillah Muhammed b. İdris Binu’l-Abbas b. Osman b. Şafi‘ b. Abdulmuttalib b. Abdimenaf el-Matlebî 

el-Kuraşî el-Hâşimî el-Mekkî (204/819) eş-Şâfi‘î, el-Musned (Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, 1957), 

1/236; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/635. 
824 Ebî Bekr Abdullah b. ez-Zubeyr el-Kuraşî (219/834) el-Humeydî, Musnedu’l-Humeydî (Dımaşk: Dâru’s-sakâ, 

1996), 1/318; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/574. 
825 Ebû Abdillah ahmed b. Muhammed b. Hanbel b. Hilal b. Esed eş-Şeybânî (241/856) Ahmed b. Hanbel, 

Müsnedu ahmed b. hanbel, thk. Şuayb el-Arnaût (Beyrut/Lübnan: Müessesetü’r-risâle, 2001), 3/55; 20/366; 

28/182; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/344; 7/272; 7/8. 
826 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/560. 



146 
 

 23. Ebû Muhammed Abdullah b. Abdurrahman Binu’l-Fadl b. Behrâm b. Abdussamed 

ed-Dârimî et-Temîmî es-Semerkandî (öl. 255/920), Musned ed-Darimî. Bu eser, Sünen ed-

Darimî olarak da bilinmektedir.827 

 24. Ebî Bekr Ahmed b. ‘Amr b. Abdulhalık b. Hallâd b. el-Ubeydullah el‘Atkî el-Bezzar 

(öl. 292/904), el-Bahru’z-Zâhir. Bu eser, Musnedu’l-Bezzar olarak da bilinmektedir.828 

 25. Ebî Ya’lâ Ahmed b. Ali b. el-Musennâ et-Temîmî el-Mûsılî (öl. 307/869), Musnedu 

Ebî Ya‘lâ.829 

 26. Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd b. Kesîr b. Ğâlib el-Âmelî et-Taberî (öl. 

310/923), Tehzîbu'l-âsâr ve tafsîli's-sâbiti an Rasûlillâhi mine'l-âhbâr.830 

 27. Ebu’l-Kâsım Süleyman b. Ahmed b. Eyub b. Matîr el-Lahmî eş-Şâmî et-Tâberânî 

(öl. 360/971), Musnedu'ş-Şâmiyîn.831 

 28. Cemâluddîn Ebî’l-Haccâc Yûsuf el-Mizzî (öl. 742/1341), Tuhfetu’l-eşrâf bi-

ma‘rifeti’l-etrâf.832 

 3.3.1.2. Ecza’ İle İlgili Kaynaklar 

 Hadis âlimleri, cüz’ ile eczâ’ kelimelerini, tek bir sahâbeden veya sahâbelerden sonra 

gelen tek bir kişiden rivâyet edilen hadis olarak tanımlamaktadır. Örneğin; Hz. Ebû Bekir’in 

r.a. cüz’ü denilince onun rivâyet ettiği tüm hadislere denildiği ifade edilmiştir. Bununla birlikte 

bu âlimler, herhangi bir konuyla ilgili olan hadisleri bir araya toplamaya da cüz’ veya ecza’ 

denildiğini ifade etmişlerdir.833 el-Ensârî’nin bu hususta yararlandığı kaynaklar şunlardır. 

 1. Ebû Bekr Ahmed Binu'l-Hüseyn b. Ali b. Musa el-Hürevcirdî el-Hurâsânî el-Beyhakî 

(öl. 458/1066), Şu‘abu’l-îmân.834 

 2. Ebî Bekr Ahmed b. el-Huseyn b. Ali b. Musa el-Beyhâkî (öl. 458/1066), el-Ba‘s ve’n-

nuşûr.835 

 

                                                           
827 ed-Dârimî, Sünen ed-Dârimî, menâsik, 2021; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/277. 
828 Ebû Bekr Ahmed b. Umer b. Ubeydullah b. Hallâd b. Abdullah el-Atkî (292/905) el-Bezzâr, Musnedu’l-Bezzâr-

el-bahru’z-zehhâr, thk. Mahfûzu’r-Rahman Zeynullâh (Medinetu’l-Munevvere: Mektebetu’l-’Ulûm ve’l-Hikem, 

2009), 9/395; 12/227; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/429; 1/291. 
829 Ebî Ya’lâ Ahmed b. Ali b. el-Musennâ et-Temîmî (307/920) Ebî Ya’lâ, Musnedu Ebî Ya’lâ el-Mûsılî, thk. 
Selîm Esed Huseyn (Dımaşk - Beyrut: Dâru’l-me’mûn li’t-turâs, 1989), 4/167; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/208. 
830 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd b. Kesîr b. Ğâlib el-Âmelî (310/923) et-Taberî, Tehzîbu’l-âsâr ve 

tafsîli’s-sâbiti an Rasûlillâhi mine’l-âhbâr-tafsîlu’s-sâbiti ’an Rasûlillâhi mine’l-ahbâr, thk. Mahmud Muhammed 

Şâkir (Kahire: Matba’atu’l-Medenî, ts.), 2/261; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/645. 
831 Ebû’l-Kâsım Süleyman b. Ahmed b. Eyub b. Matîr el-Lahmî eş-Şâmî (360/971) et-Tâberânî, Musnedu’ş-

şâmiyîn (Beyrut: Muessesetu’r-risale, 1948), 3/339; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/178. 
832 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/113. 
833 Subhî, ’Ulûmi’l-hadîsi ve mustalahihi, 125. 
834 Ebû Bekr Ahmed binu’l-Hüseyn b. Ali b. Musa el-Hürevcirdî el-Hurâsânî (458/1066) el-Beyhakî, Şu’abi’l-

imân, thk. Abdulâlî Hâmid (Riyâd: Mektebetu’r-ruşd, 2003), 1/150; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/133. 
835 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/136. 



147 
 

 3.3.1.3. Garibü’l-Hadis Kaynakları 

 1. Ebû ‘Ubeyd el-Kasım b. Sellâm b. Abdullah el-Bağdâdî el-Herevî (öl. 224/838), 

Ğarîbu’l-hadis.836 

 2. Ebu’s-Sa‘âdât Mecduddîn el-Mubârek b. Muhammed b. Muhammed b. Muhammed 

İbn Abdulkerim eş-Şeybânî İbnu'l-Esîr el-Cezerî (öl. 606/1210), en-Nihâye fi ğarîbi’l-hadîsi 

ve’l-eser.837 

 3.3.1.4. Hadis Ricâli İle İlgili Kaynaklar 

 1. Muhammed İbn Hibbân b. Ahmed Ebî Hâtim et-Temîmî el-Bustî (öl. 354/965), es-

Sikât.838 

 2. Ebî ‘Umer Yusuf b. Abdullah b. Muhammed b. Abdilberr b. ‘Asım en-Nemerî el-

Kurtubî (öl. 463/1070), el-İstî‘âb fî ma‘rifeti’l-Ashâb.839 

 3. Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahyâ b. Şeref en-Nevevî (öl. 676/1277), Tehzîbu'l-esmâi 

ve'l-luğât.840 

 3.3.1.5. Ahkâm Hadisleriyle İlgili Yararlandığı Kaynaklar 

 1. Ebû Ca'fer Ahmed b. Muhammed b. Selame b. Abdulmelik b. Seleme el-Ezdî el-

Hacerî el-Mısrî et-Tahâvî (öl. 361/972), Şerhu me‘ânî'l-âsâr.841 

 2. Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahyâ b. Şeref en-Nevevî (öl. 676/1277), Hulâsati'l-

Ahkâm fî Muhimmâti's-Süneni ve Kavâ‘idi'l-İslâm.842 

 3. Takiyyuddîn İbn Dakîki’l‘Îd (öl. 702/1303), İhkâmu’l-ahkâm şerhu ‘umdetu’l-

ahkâm.843 

                                                           
836 Ebû ’Ubeyd el-Kasım b. Sellâm b. Abdullah el-Bağdâdî (224/839) el-Herevî, Ğarîbu’l-hadis, thk. Muhammed 

Abdulmu’îd Hân (Haydar Âbâd - Hindistan: Matbaatu Dâiretu’l-Maarif el-Osmaniyye, 1964), 2/94; 1/139; el-

Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/58; 6//566. 
837 Ebû’s-Sa’âdât Mecduddîn el-Mubârek b. Muhammed b. Muhammed b. Muhammed İbn. Abdulkerim eş-

Şeybânî (606/1210) İbnu’l-Esîr el-Cezerî, en-Nihâye fî ğarîbi’l-hadis ve’l-eser, thk. Tâhir Ahmed-Mahmud 

Muhammed ez-Zâvî-et-Tenâhî (Beyrut: el-Mektebetü’l-’ilmiyye, 1979), 4/22; 1/168; el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 

4/520; 5/323. 
838 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/353. 
839 Ebî ‘Umer Yusuf b. Abdullah b. Muhammed b. ‘Asım en-Nemerî el-Kurtubî (463/1070) İbn Abdilberr, el-

İstî‘âb fî ma‘rifeti’l-ashâb, thk. Alî Muhammed el-Bicâvî (Beyrut: Dâru’l-cîl, 1992), 3/1236; el-Ensârî, Tuhfetu’l-

Bârî, 2/383. 
840 Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahyâ b. Şeref (676/1277) en-Nevevî, Tehzîbu’l-esmâi ve’l-luğât (Beyrut / Lübnan: 

Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, ts.), 3/59; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/420. 
841 Ebû Ca’fer Ahmed b. Muhammed b. Selame b. Abdulmelik b. Seleme el-Ezdî el-Hacerî el-Mısrî (361/972) et-

Tahâvî, Şerhu meâni’l-âsâr, thk. Muhammed Zührî en-Neccâr (Kahire/Mısır: ’Alemu’l-kutub, 1994), 1/296-298; 

el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/238-239. 
842 Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahyâ b. Şeref (676/1277) en-Nevevî, Hulâsati’l-ahkâm fî muhimmâti’s-süneni ve 

kavâidi’l-İslam, thk. Hüseyin İsmail el-Cemel (Beyrut/Lübnan: Müessesetü’r-risâle, 1997), 1/87; el-Ensârî, 

Tuhfetu’l-Bârî, 4/369. 
843 el-Fekîhu’l-Muctehid Muhammed b. Ali b. Vehb Takiyyuddîn (702/1303) İbn Dakîki’l‘îd - Ahmed Muhammed 

Şâkir, İhkâmu’l-ahkâm şerhu ‘umdetu’l-ahkâm (Kahire: Dâru’l-kuttubi’s-selefiyye, 1987), 1/412; 1/224; el-Ensârî, 

Tuhfetu’l-Bârî, 1/605; 2/504. 



148 
 

 4. Ebî Yahya Zekeriyyâ el-Ensârî eş-Şâfiî el-Hazrecî (öl. 926/1520), Fethu’l-‘allâm bi 

şerhi’l-i‘lâm bi ehâdîsi’l-ahkâm.844 

 3.3.1.6. Mu‘cem İle İlgili İstifade Ettiği Kaynaklar 

 1. Ebu’l-Kâsım Süleyman b. Ahmed b. Eyub b. Matîr el-lahmî eş-Şâmî et-Taberânî (öl. 

360/970), el-Mu‘cemu’l- Kebîr.845 

 2. Ebî’l-Kâsım Süleyman b. Ahmed et-Taberânî, el-Mu‘cemu’l-evsât.846 

 3.3.1.7. Sünen İle İlgili Kullandığı Kaynaklar 

 1. Ebû Abdillâh Muhammed b. İdris b. Abbas eş-Şafi‘î (öl. 204/820), es-Sünenu’l-

me’sûra.847 

 2. Ebû Abdullah Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî İbn Mâce (öl. 273/887), Sünen İbn 

Mâce.848 

 3. Ebî Dâvud Süleyman b. el-Eş‘as el-Ezdî es-Sicistânî (öl. 275/889), Sünen Ebî 

Dâvud.849 

 4. Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevra b. ed-Dahhâk et-Tirmizî (öl. 279/893), Sünen et-

Tirmizî.850 

 5. Ebû Abdurrahman Ahmed b. Şuayb b. Ali el-Hurâsânî en-Nesâî (öl. 303/916), es-

Sünenu’l-kubrâ.851 

 6. Ebu’l-Hasan Ali b. Ömer b. Ahmed b. Mehdî el-Bağdâdî ed-Dârekutnî (öl. 385/995), 

Sünen ed-Dârekutnî.852 

 7. Ebû Bekr Ahmed binu'l-Hüseyn b. Ali b. Musa el-Hürevcirdî el-Hurâsânî el-Beyhakî 

(öl. 458/1066), es-Sünenu’l-Kubrâ.853 

                                                           
844 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/218; 5/41; 8/443. 
845 et-Tâberânî, el-Mu'cemu’l-kebîr, hutbetu İbn Mesud ve min kelâmihi, 8544; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/133. 
846 et-Tâberânî, el-Mu’cemü’l-evsat, Bâbu'l-mîmi, 7068; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/230. 
847 Ebû Abdillah Muhammed b. İdris Binu’l-Abbas b. Osman b. Şafi‘ b. Abdulmuttalib b. Abdimenaf el-Matlebî 

el-Kuraşî el-Hâşimî el-Mekkî (204/819) eş-Şafiî, es-Sünenü’l-me’sûra, thk. Abdulmu’tî Emîn Kal’acî 

(Beyrut/Lübnan: Dâru’l-ma’rife, 1986), 375; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/102. 
848 Ebû Abdullah Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî (273/887) İbn Mâce, Sünen, thk. Muhammed Fuâd Abdulbaki 

(Beyrut: Dâru ihyâi’l-kütübi’l-Arabî, ts.), İkâmetü's-salâtî ve'sünnetu fîhâ, 1405; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/259. 
849 Ebî Dâvud, es-Sünen, taharet, 117; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/373; 1/501-507; 2/485-541; 3/411. 
850 et-Tirmizî, Sünenu’t-Tirmizî, ebvâbi’s-salati, 407; menâkib, 3880; Ebvâbi sıfeti’l-kıyâmeti ve’r-rekâiki ve’l-

verai, 2517; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/8; 8/333; 4/486. 
851 Ebû Abdurrahman Ahmed b. Şuayb b. Ali el-Hurâsânî (303/916) en-Nesâî, es-Sünenü’l-kübrâ, thk. Hasan 

Abdulmunim Şelubî (Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 2001), Siyâm, 2522; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/439-440. 
852 Ebû’l-Hasan Ali b. Ömer b. Ahmed b. Mehdî el-Bağdâdî (385/995) ed-Dârekutnî, Sünen ed-Dârekutnî, thk. 
Şu’ayb el-Arnaût (Beyrut/Lübnan: Muessesetu’r-risale, 2004), 1/81; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/567. 
853 Ebû Bekr Ahmed binu’l-Hüseyn b. Ali b. Musa el-Hürevcirdî el-Hurâsânî (458/1066) el-Beyhakî, es-Sünenü’l-

kübrâ, thk. Muhammed Abdulkadir Atâ (Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, 2003), 8/84; el-Ensârî, 

Tuhfetu’l-Bârî, 6/278. 



149 
 

 Zikredilen örneklere bakıldığında el-Ensârî’nin, şerhinde hadis ilimleriyle ilgili olarak 

birçok eserden yararlandığı söylenebilir. 

 3.3.2. Siyer, Tarih ve Tabakât Kitapları 

 el-Ensârî’nin şerhine bakıldığında birçok kaynak kullandığı görülmektedir. Bunlardan 

birisi de Hz. Peygamber’in hayatını ele alan siyer854 sahasında tanınmış şahsiyetlerin 

biyografilerini ele alan tabakât855 ve râvîlerin hayat hikâyesini ele alan tarih856 kaynaklarıdır. 

Bu konularla ilgili el-Ensârî tarafından kullanılan kaynaklar, müellifleriyle birlikte şöyledir. 

 1. Muhammed İbn. İshak b. Yesâr el-Matlebî el-Medenî (öl. 151/768), es-Sîretu’n-

Nebeviyye li İbn İshak.857 

 2. İbn Sa‘d (öl. 230/845), Ğezevâtu'r-Rasûl ve serâyâhu.858 

 3. Ebû Abdullah Muhammed b. Sa'd b. Menî‘ el-Hâşimî el-Basrî el-Bağdâdî İbn Sa‘d 

(öl. 230/845), et-Tabakâtü’l-kubrâ.859 

 4. Emîru’l-Mu’minîne fî’l-Hadîs Ebî Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu'fî 

el-Buhârî (öl. 256/869), et-Târîhu’s-sağîr.860 

 5. Ebû Nu‘aym Ahmed b. Abdullah b. Ahmed b. İshak b. Musa b. Mehran el-Asbehânî 

(öl. 430/1038), Delâilu’n-Nubuvve li Ebî Nu‘aym el-İsbahânî.861 

 6. Ebî Nu‘aym Ahmed b. Abdullah el-Asfehânî (öl. 430/1038), Hilyetu’l-Evliyâ ve 

Tabakâti’l-Asfiyâ.862 

 7.  Ebî Bekr ahmed b. el-Huseyn el-Beyhâkî (öl. 458/1065), Delâilu’n-Nubuvve ve 

ma‘rifetu ahvali sâhibi’ş-şeri‘a.863 

 8. Ebu’l-Kâsım Abdurrahman b. Abdullah b. Ahmed b. Ebî'l-Hasan el-Has‘amî es-

Suheylî (öl. 581/1185), er-Ravdu'l-enf fî Tefsîri(Şerhi) es-Sîretu'n-Nebeviyye li İbn Hişâm.864 

                                                           
854 Abdullah Aydınlı, Hadis ıstılahları sözlüğü (İstanbul: İFAV yayınları, 2016), 279. 
855 Mehmet Efendioğlu, “Tabakat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul, 2010), 39/291-292. 
856 Aydınlı, Hadis ıstılahları sözlüğü, 308. 
857 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/267. 
858 Muhammed b. Sa’d b. Menî’ (230/845) İbn Sa’d, Ğezevâtu’r-rasûl ve serâyâhu, ts., 2; el-Ensârî, Tuhfetu’l-

Bârî, 7/208. 
859 Ebû Abdullah Muhammed b. Sa’d b. Menî’ el-Hâşimî el-Basrî el-Beğdâdî (230/845) İbn Sa’d, et-Tabakâtü’l-

kübrâ, thk. Muhammed Abdulkadir Âtâ (Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, 1990), 2/71; 8/315; el-Ensârî, Tuhfetu’l-

Bârî, 1/530; 9/338. 
860 Emîru’l-Mu’minîne fî’l-Hadîs Ebî Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu’fî (256/869) el-Buhârî, et-

Târîhu’s-sağîr li’l-Buhârî, thk. Mahmut İbrahim Zâyid (Beyrut/Lübnan: Dâru’l-marife, 1986), 2/96; el-Ensârî, 

Tuhfetu’l-Bârî, 6/188. 
861 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/487. 
862 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/446. 
863 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/23. 
864 Ebû’l-Kâsım Abdurrahman b. Abdullah b. Ahmed b. ebî’l-Hasan el-Has’amî (581/1185) es-Süheylî, er-

Ravdu’l-enf fî tefsîri es-siretu’n-Nebeviyye (Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, ts.), 4/83; el-Ensârî, 

Tuhfetu’l-Bârî, 6/278. 



150 
 

 Görüldüğü üzere el-Ensârî, şerhinde siyer, tarih ve tabakât ilimleriyle ilgili 

kaynaklardan yararlanmıştır. 

 3.3.3. Tefsir Kitapları 

 Kur’ân-ı Kerim ve Hz. Peygamber’’in sünneti, İslâm dinini meydana getiren, 

birbirinden kopuk ve bağımsız düşünülemeyen, et ve tırnak gibi birbirinden ayrılması mümkün 

olmayan bir bütünün iki parçasıdır.865 Her biri diğerini açıklar ve tamamlar. Diğer önemli şerh 

eserlerine bakıldığında da hadisleri yorumlarken tefsir kaynaklarından yararladıkları bilinen bir 

gerçektir. el-Ensârî de şerhinde bu zincirin halkasına dâhil olmuş, şerhinin bâb, kitap ve hadis 

metinlerinde geçen âyetleri yorumlarken, ihtiyaç duyduğunda tefsirlerden yararlanmıştır. el-

Ensârî’nin yararlandığı tefsir kaynakları, müellifleriyle birlikte şöyledir. 

 1. Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd b. Kesîr b. Ğâlib el-Âmelî et-Taberî (öl. 

310/923), Câmiu’l-beyân fî te’vîli’l-Kur’ân (Tefsîru’t-Taberî).866 

 2. Ebî’l-Kasım Cârullâh Muhammed b. ‘Umer b. Muhammed b. Ahmed el-Havârizmî 

ez-Zâmehşerî (öl. 538/1143), Tefsîru’l-keşşâf ‘an hakâiki ğevâmidi’t-Tenzîl ve ‘uyûni’l-ekâvîl 

fî vucûhi’t-te’vîl.867 

 3. Ebû Abdullah Hatîbu'r-Rey Fahruddîn Muhammed b. Umer Binu'l-Hasan binu'l-

Hüseyin et-Teymî er-Râzî (öl. 606/1210), Mefâtîhu'l-ğayb (et-Tefsîru'l-Kebîr).868 

 4. Ebû Abdullah Şemsuddîn Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferehu’l-Ensârî el-

Hazrecî el-Endelûsî el-Kurtubî (öl. 671/1272) el-Câmi‘ li ahkâmi’l-Kur’ân (Tefsîru’l-

Kurtubî)869 

 5. Nâsıruddîn Ebû Sa'îd Abdullah b. Ömer b. Muhammed eş-Şîrâzî el-Beydâvî (öl. 

685/1286), Envâru't-Tenzîl ve esrâru't-te'vîl (Tefsîru’l-Beydâvî).870 

 Görüldüğü üzere el-Ensârî, şerhinde tefsir ile ilgili kaynaklardan yararlanmıştır. 

                                                           
865 Sancaklı, Sünneti doğru anlamak, 107. 
866 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd b. Kesîr b. Ğâlib el-Âmelî (310/923) et-Taberî, Câmiu’l-beyân fî 

te’vîli’l-Kur’ân - tefsîru’t-taberî, thk. Ahmed Muhammed Şakir (Beyrut/Lübnan: Müessesetü’r-risâle, 2000), 

19/320; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/271. 
867 Ebî’l-Kasım Cârullâh Muhammed b. ‘Umer b. Muhammed b. Ahmed el-Havârizmî (538/1143) ez-Zâmehşerî, 

Tefsîru’l-keşşâf ‘an hakâiki ğevâmidi’t-tenzîl ve ‘uyûni’l-ekâvîl fî vucûhi’t-te’vîl (Beyrut: Dâru’l-kitâbi’l-Arabî, 

1986), 3/476; 2/510; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/301; 6/471. 
868 Ebû Abdillah Hatîbu’r-Rey Fahruddîn Muhammed b. Umer Binu’l-Hasan Binu’l-Hüseyin et-Teymî (606/1210) 

er-Râzî, Mefâtîhu’l-gayb et-Tefsîru’l-kebîr (Beyrut: Dâru ihyâi’t-turâsi’l-Arabî, 1999), 25/168; el-Ensârî, 

Tuhfetu’l-Bârî, 7/59-60. 
869 Ebû Abdullah Şemsuddîn Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferehu’l-Ensârî el-Hazrecî el-Endelusî 

(671/1272) el-Kurtubî, Tefsîru’l-Kurtubî-el-Câmi‘ li ahkâmi’l-Kur’ân, thk. Ahmed-İbrahim el-Berdûnî-Atfîş 

(Kahire: Dâru’l-kütübi’l-mısriyye, 1964), 2/138; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/457-458. 
870 Nâsıruddîn Ebû Sa’îd Abdullah b. Ömer b. Muhammed eş-Şîrâzî (685/1286) el-Beydâvî, Envâru’t-tenzîl ve 

esrâru’t-te’vîl, thk. Muhammed Abdurrahman el-Mer’aşlî (Beyrut: Dâru ihyâi’t-turâsi’l-Arabî, 1997), 2/148; el-

Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/594-595. 



151 
 

 3.3.4. Fıkıh ve Usûli’l-Fıkıh Kitapları 

 Fıkıh, bir şeyi bilmek, iyi ve tam anlamak demektir.871 Usûli’l-fıkıh, dinî hükümlerin 

meşruiyet kaynağını teşkil eden delillere toplu bakışı ve bu delillerden fıkhî hükümlerin 

çıkarılmasında izlenecek metotları ifade eder.872 el-Ensârî’nin, şerhine bakıldığında onun, fıkhî 

ahkâmlara ve fıkıh ile ilgili âlimlerin ihtilaflarına değindiği görülmektedir. Zaman zaman 

mezheplerin görüşlerine de değinmektedir. Bazen de kendisi hadislerle ilgili gerekli fıkhî 

bilgileri paylaşmaktadır. Kısacası mezkûr durumlar vb. başka durumlarda el-Ensârî fıkıh ve 

usûli’l-fıkıh eserlerinden yararlanmaktadır. Fıkıh ve usûli’l-fıkıh konularıyla ilgili el-Ensârî’nin 

yararlandığı kaynaklar, müellifleriyle birlikte şöyledir. 

 1. Ebû Abdullah Muhammed b. İdris Binu’l-Abbas b. Osman b. Şafi‘ el-Hâşimî el-

Kuraşî el-Matlebî (öl. 204/819), Muhtasar kitâbu’l-ümm fi’l-fıkıh.873 

 2. Ebû Abdullah Muhammed b. İdris Binu’l-Abbas b. Osman b. Şafi‘ b. Abdulmuttalib 

b. Abdimenâf el-Matlebî el-Kuraşî el-Hâşimî el-Mekkî eş-Şâfi‘î (öl. 204/819), el-Ümm.874 

 3. Ebû Bekr Muhammed b. İbrahim en-Neysâbûrî İbnu'l-Munzir (öl. 319/931), el-

İcmâ‘875 

 4. Ebû Bekr Muhammed b. el-Hüseyin b. Abdullah el-Bağdâdî el-Âcurî (öl. 360/971), 

eş-Şeri‘a.876 

 5. Ebû Bekir Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali b. Musa el-Husrevcirdî el-Hurasânî el-Beyhakî 

(öl. 458/1066), ma‘rifetu's-sünen ve'l-Âsâr.877 

 6. Ebu’l-Kasım Abdulkerim b. Muhammed b. Abdulkerim er-Râfi'î el-Kazvînî (öl. 

623/1226), el-‘Aziz şerhu'l-vecîz (eş-Şerhu'l-kebîr).878 

 7. Ebî’l-Kasım Abdulkerim b. Muhammed b. Abdulkerim er-Rafi‘î el-Kazvînî eş-Şâfiî 

(öl. 623/1226), el-Muharrar fi fıkhî’l-İmami’ş-Şâfi‘î.879 

                                                           
871 Karaman, “Fıkıh”, 13/1-14. 
872 Asım Cüneyd-İbrahim Kâfî Köksal-Dönmez, “Usûl-i Fıkıh”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul, 2012), 42/201-210. 
873 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/586. 
874 Ebû Abdillah Muhammed b. İdris Binu’l-Abbas b. Osman b. Şafi‘ b. Abdulmuttalib b. Abdimenaf el-Matlebî 

el-Kuraşî el-Hâşimî el-Mekkî (204/819) eş-Şâfi‘î, el-Umm (Beyrut: Dâru’l-ma’rife, 1990), 1/102; el-Ensârî, 

Tuhfetu’l-Bârî, 3/33. 
875 Ebû Bekr Muhammed b. İbrahim en-Neysâbûrî (319/931) İbnu’l-Munzir, el-İcmâ’, thk. Fuâd Abdulmun’im 

Ahmed (Kahire/Mısır: Dâru’l-Müslim li’n-neşri ve’t-tevzî’, 2004), 41; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/168. 
876 Ebû Bekr Muhammed b. el-Hüseyin b. Abdullah el-Bağdâdî (360/971) el-Âcurî, eş-Şeri’a, thk. Abdullah b. 

Ömer b. Süleyman ed-Demîcî (Riyâd: Dâru’l-vatan, 1999), 5/2389; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/472-473. 
877 el-Beyhakî, Marifetu’s-sünen, 6/375; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/425. 
878 Ebû’l-Kasım Abdulkerim b. Muhammed b. Abdulkerim er-Râfi’î (623/1226) el-Kazvînî, el-Aziz şerhu’l-vecî-  

eş-Şerhu’l-kebîr, thk. Ali Muhammed-Adil Ahmed ’Ivâd-el-Mevcûd (Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, 

1997), 12/381; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/277. 
879 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/587. 



152 
 

 8. Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahya b. Şeref b. Merî b. Hasan el-Hizâmî el-Hûrânî en-

Nevevî (öl. 676/1277), el-Mecmu‘ şerhu’l-muhezzeb.880 

 9. Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahya b. Şeref b. Merî b. Hasan el-Hizâmî el-Hûrânî en-

Nevevî (öl. 676/1277), Ravdatu’t-tâlibîn ve ‘umdetu’l-Muftiyyîn.881 

 10. Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahya b. Şeref b. Merî b. Hasan el-Hizâmî el-Hûrânî en-

Nevevî (öl. 676/1277), Minhâcu’t-tâlibîn ve ‘umdetu’l-muttâkîn.882 

 11. Cemâluddîn Abdurrahim el-Esnevî (öl. 772/1370), el-Muhimmât fî şerhi’r-ravda 

ve’r-Râfi‘î.883 

 el-Ensârî’nin, şerhinde fıkıh ve usûli’l-fıkıh ile ilgili istifade ettiği kaynaklar yukarıda 

beyan edilmiştir. 

 3.3.5. Âdâb ve Ezkâr İle İlgili Yararlandığı Kaynaklar 

 Tuhfetu’l-Bârî bi-şerhi Sahihi’l-Buhârî isimli şerh eseri analiz edilirken, el-Ensârî, 

âdâb884 ve ezkâr885 gibi konularla bağlantılı olan bir hadisi şerh ettiğinde, bu konularla ilgili 

kaynaklardan yararlandığı görülmektedir. Tespitlerimize göre âdâb ve ezkâr konularıyla ilgili 

yararlandığı dayanaklar, müellifleriyle birlikte şunlardır. 

 1. Ebî Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu'fî el-Buhârî (öl. 256/869), el-

Edebu’l-mufred.886 

 2. Şemsuddîn el-Kurtubî Ebû Abdullah Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferehi'l-

Ensârî el-Hazrecî (öl. 671/1273), et-Tezkira bi ahvali'l-mevtâ ve umûri'l-ahira.887 

 3. Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahya b. Şeref en-Nevevî (öl. 676/1277), el-Ezkâr.888 

 Yukarıda görüldüğü üzere, el-Ensârî âdâb ve ezkâr ile ilgili kaynaklardan istifade 

etmiştir. 

 3.3.6. Arap Dili Belâğatı ve Şiir İle İlgili Yararlandığı Kaynaklar 

 el-Ensârî, şerhinde kitap, bâb veya hadis metinlerinde geçen, sözcükleri şerh ederken, 

evvela bunların zabtını, akabinde bunların i‘rabını vermektedir. Bu yöntem, diğer âlimlerce de 

                                                           
880 el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 1/587-538; 2/229-444-594; 3/243-382; 4/40-277; 5/146. 
881 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/561-587; 2/444-594; 3/44-243-382; 4-277; 5/204. 
882 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/587; 3/44. 
883 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/587. 
884 Abdulaziz Bayındır, “Âdâb”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul, 1988), 1/334; dinin gerekli 

gördüğü ve aklın güzel saydığı bütün söz ve davranışlardır. 
885 Reşat Öngören, “Zikir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul, 2013), 44/409-412; Allah’ı anmak 

ve unutmamak suretiyle gafletten ve nisyandan kurtuluş demektir. 
886 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/200-513; 5/332; 9/307-332. 
887 Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. ebî Bekr b. Ferehi’l-Ensârî el-Hazrecî (671/1273) Şemsuddîn el-

Kurtubî, et-Tezkira bi ahvali’l-mevtâ ve umûri’l-ahira, thk. İbn Muhammed b. İbrahim es-Sâdık (Riyâd: 

Mektebetu Dâru’l-minhac li’n-neşri ve’t-tevzi’, 2004), 449; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/119. 
888 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/338; 9/35. 



153 
 

uygulandığı bilinmektedir. el-Ensârî şerhinde, şiir, Arap dili belagatı eserlerinden istifade 

etmektedir. Bu alanlarda yararlandığı kaynaklar, müellifleriyle birlikte şunlardır. 

 1. Ebû Büşr ‘Amr b. Osman b. Kanber el-Hârisî es-Sîbeveyhi (öl. 180/797), el-Kitap.889 

 2. Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. el-Herevî el-Ezherî (öl. 370/981), Tehzîbu'l-

luga.890 

 3. Ebû Nasr İsmail b. Hammâd el-Fârâbî el-Cevherî (öl. 393/1002), es-Sahhâh: Tâcu’l-

luga ve sıhâhu’l-‘Arabiyye.891 

 4. Ebu’l-Hasan Ali b. İsmail b. Seyyidihi el-Mursî (öl. 458/1066), el-Muhkem ve'l-

Muhîtu'l-A‘zâm.892 

 5. Ebî’l-Kâsım Mahmud b. Ömer ez-Zemahşerî (öl. 538/1143), el-Mufassal fî ‘ilmi’l-

‘Arabiyye.893 

 6. Muhammed b. Abdullah b. Mâlik el-Endelûsî (öl. 672/1273), Metnu elfiyyeti b. Mâlik 

fî’n-nahvi ve’s-sarf. 

 7. Muhammed b. Abdullah b. Mâlik el-Endelûsî (öl. 672/1273), Teshîlu’l-fevâid ve 

tekmîlu’l-mekâsıt. 

 8. Muhammed b. Abdullah b. Mâlik el-Endelûsî (öl. 672/1273), Şerhu’t-teshîl li İbn 

Mâlik.894 

 9. Şerefuddîn Ebî Abdullah Muhammed b. Said b. Hammâd es-Sanhâcî el-Bûseyrî (öl. 

696/1295), el-Kevâkibu'd-durriyye fî medhi hayri'l-beriyye (el-Burde).895 

 10. Mecduddîn Muhammed b. Yakup el-Feyruz Âbâdî (öl. 817/1414), el-Kâmûsu’l-

muhît.896 

 Görüldüğü üzere el-Ensârî, şerhinde Arap Dili Belâğatı ve şiir ile ilgili kaynaklardan 

yararlanmıştır. 

 3.3.7. Sadece Âlimlerin İsimlerini Zikredip, Kaynak Olarak Yararlanması 

 el-Ensârî (öl. 926/1520)’nin, şerhindeki metotlarından birisi de hadisleri şerh ederken 

başka âlimlerin görüşlerinden destek alarak, şerhini sağlamlaştırmaktadır. Bu minvalde şârih, 

bazen âlimlerin sadece ismini vererek, kendi görüşlerini sağlamlaştırmakla birlikte, şerhine 

                                                           
889 Ebû Büşr Amr b. Osman b. Kanber el-Hârisî (180/797) Sîbeveyhi, el-Kitab, thk. Abdusselam Muhammed 

Hârûn (Kahire: el-Mektebetü’l-hancî, 1988), 3/626; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/203. 
890 Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. el-Herevî (370/981) el-Ezherî, Tehzîbu’l-lugati, thk. Muhammed Avd 

Mur’ab (Beyrut: Dâru ihyâi’t-turâsi’l-Arabî, 2001), 4/226; 10/110; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/336; 1/181. 
891 el-Cevherî, es-Sahâh Tâcu’l-lüğati, 2/705; 3/1128; el-Ensârî, Tuhfetü’l-Bârî, 4/598; 6/157. 
892 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/58. 
893 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/230. 
894 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/170. 
895 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/78. 
896 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/627; 4/452; 6/269; 7/406; 8/146-540-655; 9/32-61. 



154 
 

zenginik de katmaktadır. el-Ensârî’nin şerhinde önemli yer edinen bu metodu, görmezden 

gelemezdik. Fakat on ciltlik şerh eserinde görüşlerine değer verip eserinde yararlandığı tüm 

âlimlerin isimlerini burada zikretseydik, faydasız bir uzamaya ve çok yer tutmaya sebep 

olacaktı. Tüm âlimlerin yerine, bazı âlimlerin isimlerini zikretmekle yetindik. Bu âlimlerin 

isimleri şöyledir. 

 1. Yahya b. Salih b. el-Mutevekkil et-Tâî Yahya İbn. Kesir (öl. 129/746).897 

 2. Ebû Hanîfe en-Nu‘mân b. Sâbit b. Merzûbân el-Kûfî (öl. 150/767). 

 3. Ebû Abdullah Süfyan b. Said b. Mesrûk es-Sevrî (öl. 161/777).898 

 4. Ebu’l-Hattâb Abdulhamit b. Abdulmecit el-Ahfeşu’l-Ekber (öl. 177/793).899 

 5. Yakub b. İbrahim el-Ensârî el-meşhûr bi Ebî Yusuf (öl. 182/798).900 

 6. Sâhibu Ebû Hanîfe Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî (öl. 189/805).901 

 7. Ebû Abdullah Muhammed b. Yusuf b. Matar b. Salih b. Bişr el-Firebrî (öl. 

320/932).902 

 8. Ebû Ali el-Huseyn b. Abdullah Binu’l-Hasan b. Ali b. Sînâ el-Bulhî el-Buhârî (öl. 

360/970).903 

 9. Ebû Muhammed Abdullah b. Ebî Zeyd Abdurrahman en-Nefzî el-Mâlikî el-

Kayrevânî (öl. 386/996).904 

 10. Ebu’l-Feth Osman b. Cinnî el-Mûsılî (öl. 392/1001). 

 11. Ebû Ali Ömer b. Muhammed b. Ömer b. Abdullah el-Ezdî el-Endelûsî el-İşbîlî en-

Nahvî eş-Şelûbîn (öl. 645/1247).905 

 12. Ebû Abdullah Şihabuddîn Fadlullah b. Hasan b. Hüseyn b. Yusuf et-Tevrebeştî (öl. 

661/1263).906 

 13. Ebu’l-Abbas Ahmed b. Muhammed b. İbrahim b. Ebî Bekr b. Hillikân el-Bermekî 

el-Erbilî (öl. 681/1282).907 

 14. Şerefuddîn el-Huseyn b. Muhammed b. Abdullah et-Tayyibî (öl. 743/1342).908 

                                                           
897 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/83. 
898 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/656. 
899 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/88. 
900 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/656. 
901 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/656. 
902 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/481. 
903 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/32. 
904 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/113. 
905 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/99. 
906 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/298. 
907 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/83. 
908 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/443. 



155 
 

 15. Ebû Said Salâhuddîn el-‘Alâî Halîl b. Kîkeldî b. Abdullah el-‘Alâî ed-Dimaşkî eş-

Şafiî el-Eş‘arî (öl. 761/1359).909 

 16. Ebû Abdullah Bedruddîn Muhammed b. Bahadır b. Abdullah el-Mısrî ez-Zerkeşî 

(öl. 794/1391).910 

 17. Zeynuddîn Ebu’l-Fadl Abdurrahim eş-Şâfiî Şeyhu’l-Hadis el-Irâkî (öl. 806/1403).911 

 18. Ebû Abdullah Şemsuddîn Muhammed b. Abduddaim b. Musa b. Abduddaim en-

Nu‘aymî el-Askalânî el-Bermâvî el-Mısrî (öl. 832/1428).912 

 el-Ensârî, hadisleri şerh ederken, görüşlerinden istifade ettiği bazı âlimlerin isimleri 

zikredilmiştir. 

 3.4. Hadis Şerh Faaliyetleri 

 el-Ensârî’nin Tuhfetu’l-Bârî bi şerhi Sahîhi’l-Buhârî eserinin şerh metoduna 

geçilmeden önce, ‘İlmu şerhi’l-hadis ve el-Ensârî’nin, şerh eseri ile iligili bazı bilgiler 

paylaşacağız. Daha sonra el-Ensârî’nin mezkûr şerhinin metoduna genişçe yer vereceğiz. 

 Şerh kelimesi sözlükte, keşfetmek, beyan etmek, feth etmek, kapalı olan bir şeyi tefsir 

etmek ve etin parçalara ayrılması gibi anlamlara gelmektedir.913 Hadis kelimesi sözlükte, 

eskinin zıttı, yeni olan, çok veya az olması fark etmeksizin konuşmak manalarına 

gelmektedir.914 Şerhi’l-hadisin terim anlamı; Hz. Peygamber’in hadislerinin amacını insan gücü 

nisbetinde Arap kaideleriyle ve şer’î usül ile araştıran ilme denir.915 Hadisin terim anlamı ise, 

Hz. Peygamber’e izafe edilen söz, fiil, takrir, vasıf, hatta harekât ve sekenatlara denir.916 

 Bu ilmin konusu, Hz. Peygamber’in hadisleridir. Şerhten ve beyandan kasıt budur. 

Şerhu’l-hadis denilince zihin direkt Hz. Peygamber’in hadislerine gitmektedir.917 

 Şerhu’l-hadis ilminin önemi bu ilimle bağlantılı meseleleri ve usûlleri tanımak, Hz. 

Peygamber’in hadislerinin manasını ve fıkhını öğrenmek demektir. Belki de bu ilmin semeresi 

ve en büyük gayesi budur. Şerhu’l-hadis ilmi sayesinde, İslâm dininin birçok uyggulaması 

                                                           
909 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/514. 
910 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/456-605; 10/242. 
911 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/78. 
912 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/67-220; 10/434. 
913 el-Mursî Ebu’l-Hasan Ali b. İsmail b. Seyyidihi (458/1066), el-Muhkem ve’l-Mûhîti’l-’Azâm, thk. el-Hindâvî 

Abdulhamit (Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, 2000), 3/107; er-Râzî Ebu’l-Hasan Ahmed b. Zekeriyyâ el-Kazvînî 

(395/1005), Mu’ucem mekâyisi’l-lügati, thk. Abdusselam Hârûn (Dâru’l-fikr, 1979), 3/269; el-Cevherî, es-Sahâh 

Tâcu’l-lüğati, 1/378. 
914 el-Hanefî er-Râzî Zeynu’d-dîn Ebû Abdillah b. Ebî Bekr b. Abdulkadir (666/1268), Muhtâru’s-sihâh, thk. 
Yusuf Muhammed (Beyrut: el-Mektebetu’l’asriyye/ed-Dâru’n-nemûzeciyye, 1999), 68. 
915 Taşkörüzâde Ebu’l-hayr Ahmed b. Mustafa b. Halil (968/1561), Miftâhu’s-sa’ade ve misbâhu’s-siyâde fî 

mevdû’âti’l-ulûm (Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, 1985), 2/341. 
916 es-Sehâvî, et-Tevdîhu’l-ebher, 29. 
917 es-Sâfedî Bisâm b. Halil, ’İlmu şerhi’l-hadis dirâsetun ta’siliyyetun menheciyyetun (Gazze: el-Câmiatu’l-

İslamiyye, Doktora tezi, Külliyetu usûli’d-dîn/Kısmu’l-hadîsi’ş-şerîf ve ’ulûmihi, 2015), 32. 



156 
 

anlaşılır hale gelmektedir. Şerhu’l-hadis ilminden haberi olmayana, bu ilimde dirâyetli 

olmayana, âlim denilmediği ifade edilmiştir. Bundan ötürü, ilim ehlinin bu ilme yönelik 

hırslarının arttığı, bu ilmi talep ettikleri ve eserlerinde bu ilme özel ebvâb ve fasıllar 

oluşturdukları belirtilmiştir.918 

 Hz. Peygamber’in hadislerinin, dört tane şerh edilme yöntemi vardır. Hadisin, hadis ile 

şerh edilmesi. Hadisin, sahâbe kavli ile şerh edilmesi. Hadisin, Tâbiîn kavli ile şerh edilmesi. 

Hadisin, Arap Lügatı ile şerh edilmesi.919 

 Şerhu’l-hadis ilminin doğuşu ve gelişmesi, Hz. Peygamber’in kendisinin, O’nun 

ashabının ve tâbiîlerinin zamanında olmuştur.920 Doğuşu ve gelişmesi her ne kadar Hz. 

Peygamber ve sahâbe zamanında olmuşsa da bu ilmin sınıflara ayrılarak yazılması daha sonra 

olmuştur. Nitekim el-Bağdâdî (öl. 463/1071) el-Câmi' li ehlâki'r-râvî ve âdâbi's-sâmi‘ eserinde 

şunları söylemektedir: “Bu ilim mutekaddimîn olan sahâbe ve tâbiîn zamanında sınıflarına 

ayrılarak yazılmamış ve kitaplara geçirilmemişti. Onlardan sonra şerhu’l-hadis ilmi yazılmaya 

başlanmıştır. Daha sonra gelen müteahhir âlimler de onların yolunu takip etmiştir. Şerhu’l-hadis 

ilminde ilk kitap yazmaya başlayan, öncünün kim olduğu hususunda ihtilaf edilmiştir. Bazıları 

bu kişinin Said b. Ebî ‘Arûbe (öl. 157/773) olduğunu söylemiş, bazısı da bu kişinin Abdulmelik 

b. Abdulaziz b. Cüreyc (öl. 150/767) olduğunu bildirmiştir.”921 

 3.4.1. Tuhfetu’l-Bârî’nin Önemi 

 el-Ensârî, şerhinde temel İslâmî bilimlerle ilgili yeri geldikçe hemen hemen her konuyla 

ilgili açıklamalarda bulunmuştur. Bununla birlikte şerhinde âyetlerden, hadislerden, şiirlerden, 

âlimlerin sözlerinden destek almıştır. Şerhinde yeri geldikçe gramer, mecaz vb. anlamlara da 

işaret etmektedir. Bu durum, el-Ensârî’nin şerhinin faydalı olan şeylerle dolu olduğunu 

göstermekte, şerhinin kıymetini ortaya koymaktadır 

 Memlükler döneminde şerhu’l-hadis ilmi altın çağını yaşamıştır. Nevevî, İbn Hacer, 

Aynî, Suyûtî, Kastallânî ve el-Ensârî gibi zatların tümünün çalışmaları bu dönemde yazılmıştır. 

Sadece yazıldığı dönem bile düşünüldüğünde, el-Ensârî’nin şerhinin önemi ortaya çıkmaktadır. 

 Şerhin, metnini oluşturan Buhârî’nin el-Câmiu’s-Sahîh isimli eseri, ihtivâ ettiği 

hadislerin sağlamlığı bakımından, değerini koruyarak günümüze kadar ulaşmıştır. Bu eser o 

kadar beğeni kazanmıştır ki, ümmetin ittifak ettiği bir eser mesabesine ulaştığı bilinmektedir. 

                                                           
918 Bisâm b. Halil, ’İlmu şerhi’l-hadis dirâsetun, 13-14. 
919 Bisâm b. Halil, ’İlmu şerhi’l-hadis dirâsetun, 38. 
920 Bisâm b. Halil, ’İlmu şerhi’l-hadis dirâsetun, 19. 
921 el-Bağdâdî Ebû Bekr Ahmed b. Ali b. Sabit b. Ahmed b. Mehdî el-Hatib (463/1071), el-Câmi’ li ehlâki’r-râvî 

ve âdâbi’s-sâmi’, thk. et-Tahhân Mahmut (Riyâd: Mektebetu’l-meârif, 1983), 2/280. 



157 
 

el-Câmiu’s-Sahîh eserinin kıymetinden ötürü, bu eseri şerh eden Tuhfetu’l-Bârî ve bu şerhin 

metodunu ortaya koyan çalışmamız da değer kazanmıştır. 

 el-Ensârî de kendi şerhinin önemi ile ilgili şunları söylemektedir. Buhârî’nin el-

Câmi‘u’s-Sahîh eserine bir şerh yazmak içime doğdu. Öyle bir şerh ki el-Câmiu’s-Sahîh’in 

metninin zorluklarını gideren, kelimelerin manasını ortaya çıkaran, bu şerhi okuyanın, başka 

şerhlere ihtiyacını bırakmayan bir şerh eser olduğunu ifade etmiştir. Ayrıca bu esere yeni 

faydalar eklediğini, bu eserin ilimde rağbeti olanların gözlerini açtığını söylemektedir. Bütün 

bunları yaparken de ecir ve sevabını Allah Teâlâdan beklediğini vurgulamaktadır. el-Ensârî, bu 

çalışmasının Allah Teâlâ tarafından kurtuluşa ve cennete vesile kılmasını temenni ederek, şerh 

eserinin önemini anlatan başlığı noktaladığı görülmektedir.922 

 3.5. Muhteva Bakımından Hadislerin Şerh Metodu 

 el-Ensârî, öncelikli olarak kitap ve bâb başlıklarını irâb ve mânâ yönünden ele alıp 

onlarla ilgili bazen kısa, bazen de uzun izahatta bulunmaktadır. Daha sonra seneddeki râvîlerle 

ilgili genel bilgiler vermektedir. Akabinde hadisin metniyle ilgili geniş izahatta bulunmaktadır. 

Hadisin şerhinin sonunda yer yer hadisle ilgili özet bilgi zikretmektedir. Hadisleri şerh ederken 

fıkhî hükümler vermektedir. Bazen hadisten maddeler halinde faydalı şeyler istinbat 

etmektedir. Hattâbî, İbnü’s-Salâh, Nevevî, Irâkî ve İbn Hacer gibi birçok âlimden nakilde 

bulunmaktadır. Bazen hadisi tahric de etmektedir.  el-Ensârî, kitap, bâb, sened ve metinde 

burada değinmediğimiz birçok başka izahatta da bulunmaktadır. Kısacası el-Ensârî’nin, şerhini 

kaleme alırken takip ettiği metodunun çok zengin olduğu ve bunun açığa çıkarılması önem arz 

etmektedir. 

3.5.1. Kitab Başlıklarını Şerh Etmesi 

 Buhârî (öl. 256/870), el-Câmi‘us-Sahîh eserinde bulunan kitap ve bâbların altına uygun 

hadisler yerleştirerek eserini inşâ etmiştir. Buhârî, kitap ve bâb başlıklarında, bazen kendi 

fıkhını göstermek, bazen de başka şeyleri göstermek gibi hedefleri vardır. Onun bu eserini şerh 

eden âlimler de kitap ve bâblarına çok ehemmiyet vermiş, her yönüyle bunları açıklamaya 

çalışmışlardır. Bunlardan birisi de el-Ensârî’dir. O da el-Câmi‘us-Sahîh’in kitap ve bâblarını 

kapsamlı bir şekilde şerh etmiştir. Burada ilk önce el-Ensârî’nin, el-Câmi‘us-Sahîh’in 

kitaplarındaki şerh metodunu ortaya koyacak, daha sonra bâblardaki metoduna geçeceğiz. 

 Buhârî’nin kitap başlığının kendisinde veya bu başlıkların altında âyet, hadis, sahâbe 

kavli vb. muhtelif bazı bilgilerin olduğu bilinen bir durumdur. Buhârî’nin kitaplarının daha iyi 

anlaşılması için el-Ensârî bu kitapları şerh etmektedir. Bu kitapları şerh ederken kitabın başlığı 

                                                           
922 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/59-60. 



158 
 

âyet, hadis vb. neyden oluşuyorsa veya konusu itibariyle neyle ilgiliyse, bununla ilgili bazı 

bilgiler vermektedir. Kitapları şerh ederken, şerhiyle alakalı tespit edilen hususlar 

başlıklandırılmıştır. el-Ensârî’nin, el-Câmi‘us-Sahîh’teki kitapları şerh etmedeki metodu 

aşağıdaki gibidir. 

 3.5.1.1. Kitapları Tarif Etmesi ve Nüsha Farklılıklarına Değinmesi 

 Buhârî’nin el-Câmi‘us-Sahîh’teki kitap başlıklarının daha iyi anlaşılması için bunların 

anlamının ve değişik nüshalarının bilinmesinde yarar vardır. Bu maksatla el-Ensârî, kitapları 

tarif etmekte ve nüsha farklılıklarına işaret etmektedir. Örneğin اب الإيمانكت  (İmân Kitabı.) el-

Ensârî burada  ُالكتاب lafzının şerhini vermektedir. Şöyle ki; sözlükte, birleştirmek ve toplamak 

anlamlarına geldiğini belirtmiştir. Terim olarak fasıl ve ebvâblara şamil gelen belirli bir ilim 

olduğunu söylemiştir. Ardından مانإي  (İmân) lafzının sözlükte doğrulamak manasına geldiğini 

belirtmektedir. Terim olarak, gücü yetenin talaffuz etmesi şartıyla Hz. Peygamber’in 

Rabbinden getirdiklerine inanması olduğunu vurgulamıştır.923 Bu örnekte el-Ensârî’nin, kitabın 

ve imanın sözlük ve terim manasını vermiştir. 

 Bu kitapta geçen hacc kelimesinin, sözlük anlamının kast etmek (.Hacc Kitabı) كتاب الحج 

olduğunu beyan etmiştir. Terim anlamının, ibadet amacıyla kâbeyi kast etmek ve Arafatta 

Vakfe yapmak olduğunu açıklamıştır.924 el-Ensârî, bu örnekte haccın sözlük ve terim manasını 

vermiştir. 

 el-Ensârî’ burdaki kitabın başka nüshada (.Kur’ân-ı Tefsir Etme Kitabı) كتاب تفسير القرآن 

“kitabu’t-tefsir” olarak geldiğine işaret etmiştir. Daha sonra تفسير kelimesinin sözlükte, 

açıklamak anlamına geldiğini bildirmiştir. Terim olarak ise, emir, nehiy vb. açılardan Allah 

Teâlâ’nın kelamının manasının bilinmesini sağlayan ilim olduğuna işaret etmiştir.925 el-Ensârî, 

bu örnekte kitabın hem farklı nüshasını hem de sözlük ve terim anlamlarını vermiştir. 

في الشركة نسخة وفي الش رِكَةِ  كِتاَب   (Şerike Kitabı.) Burada el-Ensârî, kitabın “fî’ş-şirketi” 

şeklinde farklı nüshasını zikretmiştir. Daha sonra  ِالش رِكَة lafzının sözlükte karıştırmak manasına 

geldiğine işaret etmiştir. Terim olarak, genel anlamda bir şeyde iki ve daha fazla kişinin 

hakkının olması olduğunu ifade etmektedir.926 el-Ensârî, el-Câmi‘us-Sahîh’deki kitapların 

farklı nüshalarına ve bu kitapların sözlük ile terim manalarına değinmiştir. 

 

 

                                                           
923 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/130. 
924 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/7. 
925 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/503. 
926 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/265. 



159 
 

 3.5.1.2. Kitaplardaki Kelimelerin Zabtını Vermesi 

 Buhârî’nin el-Câmi‘us-Sahîh’teki kitaplarının daha iyi anlaşılması için, bunların kelime 

zabtlarının bilinmesi önemlidir. Nitekim sözcüklerde ufak bir farklı okunuş, bazen kelimede 

büyük anlam değişikliklerine sebep olabilmektedir. el-Ensârî de kitap başlıklarını şerh ederken 

bunu göz ardı etmemiştir. Örneğin, كتاب الغسل (Gusül Kitabı.) Burada el-Ensârî, gusül 

kelimesindeki غ harfi fethalı okunduğunda, kelimenin yıkanmak anlamına geleceğini, غ harfi 

ötreli okunduğunda, hem yıkanmak hem de kendisiyle yıkanmanın gerçekleştiği su anlamına 

geleceğini, غ harfi esreli okunduğunda ise sidir vb. şeylerle yıkanmak anlamına geleceğini ifade 

etmiştir.927 

 م ,el-Ensârî bu kitabı şerh ettiği vakit, cuma kelimesindeki (.Cuma Kitabı) كتاب الجمعة 

harfinin ötreli ve şeddesiz okunmasının; fethalı, sakin, kesre ve şeddeli okunmasından daha 

meşhûr olduğunu belirtmiştir. Bu örnekte el-Ensârî الجمعة kelimesinin zabtını vermiştir.928 

 Yukarıda verilen örneklerde el-Ensârî, el-Câmi‘us-Sahîh eserindeki kitapları şerh ettiği 

vakit, kitaplardaki kelimelerin zabtını vermiştir. Kelimenin zabtının değişmesi durumunda 

manasının da değiştiğini vurgulamıştır. 

 el-Ensârî, el-Câmi‘us-Sahîh eserindeki kitap başlıklarını şerh ederken, kitaplarda 

bulunan âyetlerle ilgili farklı şerh yöntemleri aşağıdaki gibidir. 

 3.5.1.3. Kitaplardaki Âyet veya Sûrelerin Faziletlerinden Söz Etmesi 

 el-Ensârî, كتاب فضََائلِِ القرآن (Kur’an-ın Faziletleri.) bu kitapla ilgili olarak Kur’ân-ı 

Kerim’in, kendi içinde yer alan âyet ve sûrelerinin birbirine faziletinin olup olmadığıyla ilgili 

bilgiler sunmaktadır. Kur’ân-ı Kerim’den herhangi bir kısmının diğer bir kısımdan fazileti var 

mı yok mu bu hususta ihtilaf olduğunu belirtmiştir. Kur’ân-ı Kerim’in içinde yer alan 

muhtevanın birbirine faziletinin olmadığını ileri sürenlerin, el-Eş‘arî (öl. 324/936) ve el-Kâdı 

Ebû Bekir el-Bakillânî (öl. 403/1013) gibi zatlar olduğunu belirtmektedir. Bu görüşü 

destekleyenlere hüccet olarak, Kur’ân-ı Kerim’in bir kısmının daha düşük, bir kısmının daha 

yüksek olacağını, bunun da doğru olmadığını vurgulamıştır. Hakikatte ise Allah Teâla’nın 

kelâmının hepsinin bir ve eşit olduğunun, içinde noksanlığın bulunmadığının altını çizmektedir. 

el-Ensârî, bir kısım âlimin de Kur’ân-ı Kerim’in kendi içinde bazı yerlerinin diğer yerlerden 

daha faziletli olabileceğini ifade etmekte, daha sonra bu faziletin nasıl olduğunu izah 

etmektedir. Şöyle ki; bu faziletin, ecir ve sevap kazanma bakımından olduğunu veya lafız 

bakımından olduğunu; sıfat bakımından olmadığını izah etmiştir. Örneğin Âyete’l-Kürsi ve 

ihlas sûrelerinin içeriği ile Tebbet Sûresi’nin içeriklerinin bir olmadığını ifade etmiştir. Son 

                                                           
927 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/559-560. 
928 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/587. 



160 
 

olarak birinci görüşün, Kur’ân-ı Kerim’in zatıyla, hakikatıyla ilgili olduğunu, ikinci görüşün 

ise Kur’ân-ı Kerim’in zatı ve hakikatinin dışında başka şeylerle ilgili olduğunu; fakat bu 

âyetlerin hepsinin Allah Teâlâ’nın kelamı olduğu bilgisini zikretmiştir.929 

 3.5.1.4. Kitaplardaki Âyetleri Tefsir Etmesi  

 Buhârî yer yer kitap başlığına uygun, başlığı destekleyici âyet vb. şeyleri zikretmektedir. 

el-Ensârî de bu hususu göz önünde bulundurmakta, kitapta geçmekte olan âyetleri bazen tefsir 

etmektedir. Örneğin;  ِكِتاَبُ الغسُْل (Gusül Kitabı.) Burada Buhârî kitabı desteklemek için Maide 

Sûresi’nin 6. ve Nisa Sûresi’nin 43. âyetlerini kitabın hemen altında zikretmektedir. el-Ensârî 

de Kitabı şerh ederken bu âyetlerin kitapla uygun olan kısımlarını kısaca tefsir etmektedir. Bu 

hususla ilgili olarak bir âyeti ve el-Ensârî’nin bu âyeti tefsiri şu şekildedir.; رُوا   وَإنِْ كُنْتمُْ جُنبُاً فَاط ه 

مُوا صَعِيدًا طَيِّبًا وَإنِْ كُنْتمُْ مَرْضَى أوَْ عَلَى سَفرَ   أوَْ جَاءَ أحََدٌ مِنْكُمْ مِنَ الغَائِطِ أوَْ لامََسْتمُُ النِّسَاءَ فلََمْ تجَِدُوا مَاءً فتَيََم 
930 “Şayet 

cünübseniz tastamam yıkanın. Eğer hastaysanız  veya  seferde  olursanız veya  biriniz  hâcet  

yerinden  gelir  veya  kadınlara  dokunursunuz  da  suya  gücünüz  yetmezse  o  vakit  de  temiz  

bir  toprağa  teyemmüm  edin.”931 el-Ensârî, kitaptaki bu âyeti şöyle tefsir etmiştir: ًجُنبا 

kelimesinin çoğul müzekker olduğunu, مَرْضَى kelimesinin abdestsiz veya cünub olduğunuzda 

yıkandığınızda kendi nefsinize zarar geleceğinden korkarsanız,   أوَْ عَلىَ سَفَر yolculukta abdestsiz 

veya cünub iseniz,  َأوَْ لَامَسْتمُُ النِّسَاء kadınların cildine cildiniz temas ederse,   ًفلََمْ تجَِدُوا مَاء kendisiyle 

yıkanacağınız suyu arayıp ve bulamadıktan sonra, مُوا صَعِيدًا طَيبًِّا  temiz toprakla teyemmüm  فتَيََم 

alınız.  ْمِنْهُ  فاَمْسَحُوا بوُِجُوهِكُمْ وَأيَْدِيكُم  O topraktan ellerinizi ve yüzlerinizi mesh ediniz.  ُمَا يرُِيدُ الل ه

مِنْ حَرَج   لِيجَْعلََ عَليَْكُمْ   Yıkanma, abdest alma ve teyyemmüm alma hususlarında Allah Teâlâ sizin 

için zorluk istemez.  ْرَكُم لَعلَ كُمْ تشَْكُرُونَ  وَلِيتُِم  نِعْمَتهَُ عَليَْكُمْ  وَلَكِنْ يرُِيدُ لِيطَُهِّ  Şükretmeniz için nimetini sizin 

için çoğaltır. Dinin uygulamalarını sizin için açıklar, sizleri kötülük ve günahlardan 

uzaklaştırmak ister.932 Burdaki âyette Buhârî’nin kitap başlığı  ِالغسُْل kelimesidir. Buhârî’nin, 

kitabında zikrettiği âyet, el-Ensârî tarafından parçalara ayrılarak tefsir edilmiştir. 

 3.5.1.5. Kitaplardaki Âyetlerin Sebeb-i Nüzulunu Zikretmesi 

 el-Ensari kitap başlığında geçen ayetleri sebeb-i nüzulunu zikreder. Örneğin; كِتاَبُ الحَيْض 

(Hayız Kitabı.) Bu kitabın altında, “Senden hayzı soruyorlar. De ki o, zor bir durumdur. 

Hayızdayken kadınlardan ayrı durun.”933 âyeti bulunmaktadır. el-Ensârî, bu âyetin sebeb-i 

nuzulünü, Müslim’den naklettiği bir hadisle bize izah etmektedir. Şöyle ki; “Yahudilerin 

kadınları, hayıza girdiklerinde o kadını evden dışarı çıkardıkları, sahâbeler de bu durumu Hz. 

                                                           
929 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/275. 
930 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/559-560; Maide sûresi, 5/6. 
931 Elmalılı, Hak dini Kur’an dili, 2/545. 
932 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/559-560. 
933 Bakara Sûresi, 2/222. 



161 
 

Peygamber’e sormaları üzerine”,934 Allah Teâlâ’nın bu âyeti indirdiğini belirtmiştir. Burada el-

Ensârî, kitaptaki âyetin sebebi nüzulunu belirtmiştir.935 

 3.5.1.6. Kitapları Şerh Ederken Âyetlerden Yararlanması 

 el-Ensârî, el-Câmi‘us-Sahîh’teki kitapları şerh ederken, verdiği anlamı desteklemek için 

âyetleri delil olarak getirmektedir. Örneğin; كتاب الصوم (Oruç Kitabı.) Burada الصوم kelimesinin 

sözlükte imsak (tutmak) anlamına geldiğini söylemektedir. Daha sonra Meryem sûresinden  إنِِّي

حْمَنِ صَوْمًا  الصوم âyetini, verdiği sözlük anlama destek olsun diye zikretmektedir. Âyetteki نذَرَْتُ لِلر 

kelimesinin de imsak ve konuşmaktan sükût etmek manasına geldiğini ifade etmektedir.936 

 el-Ensârî bu kitabı, birisine istemediği bir şeyi zorla (.Zorlama Kitabı) كِتاَبُ الِإكْرَاهِ  

yaptırmaktır. Şeklinde tanımlamaktadır. el-Ensârî, bâba verdiği anlamı desteklemek amacıyla 

ayeti destek amaçlı zikretmiştir.  937 ِإلا مَنْ أكُْرِهَ وَقلَْبهُُ مُطْمَئنٌِّ باِلِإيمَان  Bu âyette geçen  ِالِإكْرَاه 

kelimesinin, kitapta geçen kelimeyle aynı anlama geldiğini  söyleyerek, kitapta verdiği anlamı 

desteklemiştir.938 

 Mezkur örneklerde el-Ensârî, kitabı şerh ederken, kitaba verdiği anlamı deteklemek için, 

âyetlerden destek almıştır. 

 3.5.1.7. Kitapları Şerh Ederken Hadislerden Yararlanması 

 el-Ensârî, el-Câmi‘us-Sahîh’teki kitapları şerh ederken verdiği anlamı desteklemek için, 

hadisleri de delil olarak zikretmektedir. Örneğin; كتاب فضائل القرآن (Kur’an-ın Faziletleri Kitabı.) 

Bu kitapta el-Ensârî, Kur’ân-ı Kerim’in birbirine faziletinin olup olmadığıyla ilgili iki grup 

âlimin görüşünü beyan etmiştir. Faziletinin olduğunu ileri sürenlerin görüşünü takviye etmek 

için hadislerden yararlanmıştır. Örneğin; “Sana Kur’an-ı Kerim’in en kıymetli sûresini 

öğreteyim mi?”939 ve “Muhakkak ki kul huvellâhu ahad, Kur’ân-ı Kerim’in üçte birine denk 

gelmektedir.” 940 Burada el-Ensârî kitabın şerhini verirken hadislerden yararlanmıştır. 941 

 3.5.1.8. Kitapları Şerh Ederken Âlimlerin Görüşlerinden Yararlanması 

 el-Ensârî, el-Câmi‘us-Sahîh’teki kitapları şerh ederken verdiği anlamı desteklemek için 

âlimlerin sözlerini de delil olarak zikretmektedir. Örneğin;  ِكِتاَبُ الت وْحِيد (Tevhit Kitabı.) Bu 

kitapta el-Ensârî “tevhit” kelimesini, tek olarak zatıyla, sıfatıyla ona denk ve ona benzer 

birisinin olmadığına itikat etmektir. Şeklinde tanımlamıştır. Kendisinin verdiği tanımı 

                                                           
934 Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Hayd, 302. 
935 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/611. 
936 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/335; Meryem sûresi, 19/26. 
937 Nahl sûresi, 16/106. 
938 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/59-60. 
939 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Tefsiri'l-Kur'an; 4703. 
940 Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Salati'l-müsâfirîn ve kasrihâ; 811. 
941 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/275. 



162 
 

desteklemek için, Cüneyd denilen bir âlimin görüşlerinden destek almıştır. Şöyle ki; Cüneydin 

de bu “tevhit” kelimesini, kadim olanın sonradan yaratılana benzememesi, ondan ayrışması, 

şeklinde tanımladığını belirtmiştir.942 Böylece kendisinin “tevhit” kelimesine verdiği anlamı, 

başka bir âlimin görüşüyle de takviye etmiştir. 

 3.5.1.9. Kitaplardaki Fıkhî Terimleri Açıklaması, Onlarla İlgili Hüküm Bildirmesi 

 Buhârî, el-Câmi‘us-Sahîh’teki kitapları, bazen bir fıkıh terimi olabilmektedir. el-Ensârî, 

bu kitapları şerh ederken bu fıkıh terimlerinin tanımını vermekte, yer yer bunlarla ilgili 

hükümler de zikretmektedir. Örneğin; كتاب التيمم (Teyemmüm Kitabı.) Burada teyemmümün 

sözlükte kast etmek manasına geldiğini belirtmektedir. Terim olarak belirli şartlara bağlı olarak, 

toprağı yüze ve ellere ulaştırmak olduğunu beyan etmiştir. el-Ensârî daha sonra, teyemmümün 

kitap, sünnet ve icma ile sabit olduğunu ve teyemmümün bu ümmete has bir durum olduğunu 

ifade ederek teyemmüm hakkında hüküm belirtmiştir.943 

العقَِيقَةِ كِتاَبُ    (Akîka Kitabı.) el-Ensârî, akikanın sözlükte, çocuğun başında bulunan saç 

olduğunu belirtmiştir. Terim olarak, çocuğun saçı kesilirken, onun hatırına kesilen hayvana 

akika denildiğini beyan etmiştir. Daha sonra, Şâfiîlerde akikanın müekked sünnet olduğunu 

belirterek, akika hakkında fıkhî hüküm de vermiştir.944 

 3.5.1.10. Kitaplar Arası Takdim ve Tehirin Sebebini Zikretmesi 

 el-Ensârî, el-Câmi‘us-Sahîh’teki kitapları şerh ederken, bazen Buhârî’nin hangi kitabını 

önce, hangisini sonra zikrettiğinin sebebini beyan etmektedir. Örneğin; كتاب العلم (İlim Kitabı)nı, 

 ndan sonra zikretmesinin sebebini şöyle zikretmektedir: İlk vacip olan’(İmân Kitabı) كتاب الإيمان

şeyin, imân etmek olduğu için, imânın daha evvel zikredildiğini, yine imân, ilimden daha efdal 

olduğu için, imân kitabının ilim kitabından önce zikredildiğini söylemektedir. Görüldüğü üzere 

el-Ensârî, iki kitap arasındaki takdim ve tehirin sebebini beyan etmektedir.945 

 el-Ensârî, Buhârî’nin  ِكتاب الوضوء (Vudû Kitabı)’nı, şehadeteyn’den sonra, en önemli 

ibadet olan كتاب الصلاة (Kitabu’s-Salât)’tan önce zikretmesinin sebebini açıklamaktadır. Şöyle 

ki; vudû, namaz için şarttır. Şart olan şey doğal olarak meşruttan önce gelmektedir. Bundan 

dolayı Buhârî’nin, vudû kitabını, salat kitabından önce zikrettiğini ifade etmiştir.946 

 3.5.1.11. Kitapta Geçen Kavram, Bir İlim Dalı İse Tarif Etmesi 

 el-Ensârî, el-Câmi‘us-Sahîh’teki kitapları şerh ettiği vakit, bu kitap bir ilim dalı ise 

bunun tanımını vermektedir. Örneğin;  ِكِتاَبُ التَّفْسِير (Kitabu’t-Tefsir.) bu kitabın şerhinde, tefsirin 

                                                           
942 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/327. 
943 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/7. 
944 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/573. 
945 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/251. 
946 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/401. 



163 
 

sözlük manasının, beyan etmek manasına geldiğini belirtmektedir. Terim olarak ise; emir ve 

yasaklar bakımından, kendisiyle Allah c.c. kelamının, anlamının bilindiği bir ilimdir.947 

Şeklinde tanımlamıştır. 

 .el-Ensârî, bu kitabı şerh ederken tıbbı, sağlık, hastalık, vb (.Tıp Kitabı) كتاب الطب 

durumlar bakımından insanın bedeninin, durumunun kendisiyle bilindiği ilimdir.948 Şeklinde 

tanımlamaktadır. 

 3.5.1.12. Kitap ve Bâbın Birbiriyle Münasebetini Zikretmesi 

 el-Ensârî, şerhinde birçok şey arasında münasebetin olduğunu ortaya koymaktadır. 

Bunlardan birisi de kitap ve bâb arasındaki münasebeti gözler önüne sermesidir. Örneğin;  كتاب

 Bu kitabın altında zikredilen (Oturanla / Onunla Meclisin Tamamlandığı (.İlim Kitabı) العلم

Bâb). bu bâb arasındaki münasebeti şöyle belirtmektedir: Bâbdaki halkadan maksadın, ilim 

halkası olduğunu, kitapta da ilim zikredildiğini, bundan dolayı kitap ve bâb arasında 

münasebetin olduğunu izah etmiştir.949 

 3.5.1.13. Kitabın Sarfını Belli Etmesi 

 el-Ensârî, el-Câmi‘us-Sahîh’teki kitapları şerh ederken, bazen bunların sarfını 

vermektedir. Örneğin;  ِيَر  kelimesinin جهاد Bu kitapta (.Cihat ve Siyer Kitabı) كِتاَبُ الجِهَادِ وَالسِّ

sarfıyla ilgili şunları söylemektedir. ج harfi kersre okunup, bu kelimenin aslının  ِاديهَ ج  olduğunu; 

 kelimesinin السير .harfinin hazfedilmesiyle de bu kelimenin hafifletildiğini belirtmektedir ي

sarfıyla ilgili olarak şunları söylemektedir. س harfi kesresiyle okunup, سيرة kelimesinin çoğulu 

olduğunu beyan etmektedir.950 

 مَغاَزِي .el-Ensârî, bu kitabın sarfını şöyle vermektedir (.Meğâzî Kitabı) كِتاَبُ المَغاَزِي 

kelimesi, مغزى kelimesinin, çoğulu olduğunu belirtmektedir.951 

 Yine  ِكِتاَبُ صَلاةِ الت رَاويح (Teravih Namazı Kitabı). Bu kitapta التراويح kelimesinin ترويحة 

kelimesinin çoğulu olduğunu belirtmiştir.952Yukarıdaki örneklere bakıldığında el-Ensârî’nin, 

kitapların sarfını verdiği görülmektedir. 

 el-Ensârî’nin, şerhine genel olarak bakıldığında kitapların sarf yönüne birçok kez 

değindiği görülmektedir. Fakat Buhârî’nin el-Câmi‘us-Sahîh eserinde bulunan 97 kitabın 

tümüne baktığımızda el-Ensârî’nin, bu kitapların nahiv yönüne değinmediği, kitapları nahiv 

yönüyle şerh etmediğini ifade edebiliriz. 

                                                           
947 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/503. 
948 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/675. 
949 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/270. 
950 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/601. 
951 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/207. 
952 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/439. 



164 
 

 Yukarıda geçen başlıkların altında verdiğimiz örneklere bakıldığında el-Ensârî’nin, 

kitapların şerhini yaptığı vakit, birçok yönden kitaplara değindiği görülmektedir. 

 el-Ensârî’nin, el-Câmi‘us-Sahîh kitaplarında bulunan besmele ile ilgili birkaç izahatı 

şöyledir: Bazen Bismillahirrahmanirrahim’in bazı nüshalardan sakıt olduğunu belirtmiştir.953 

Bazen Bismillahirrahmanirrahim’in tüm nüshalarda sabit olduğunu belirtmiştir.954 Bazen 

Besmele ile el-Câmi‘us-Sahîh’teki kitabın takdim ve tehirinden söz etmiştir.955 Bazen 

Bismillahirrahmanirrahim’in nahvini, sarfını ve Anlamını Vermiştir.956 Bazen de besmelede 

bulunan Rahman ve Rahim kelimelerinin anlamlarını vermektedir.957 

 3.5.2. Bâb Başlıklarını Şerh Etmesi 

 Bir kitabın belli bir plan çerçevesinde; bölümler arasındaki uyuma dikkat edilerek 

yazılması maharet ve uğraş gerektiren bir husustur. Kitabın ilgiyle okunmasında ve istenilen 

şeyin kolayca bulunabilmesinde bunun önemli bir etkisi vardır. 

 Buhârî’nin Sahîh’inin tasnifinde bir düzene (tertibe) riayet edip etmedigi, bâbların 

birbirleriyle olan uyumuna dikkat edip etmediği, tartışma konusu olmustur. Onun mesaisini 

sahih hadisleri toplamakla geçirdiğini ve eserinde belli bir tertibe bağlı kalmadığını belirtmiş 

olan Kirmanî’ye İbn Hacer itiraz etmiş ve bütün babların birbirleriyle olan uyumlu olduğunu 

belirtmiş ve bunu ispatlamaya çalışmıştır.958 

 Hicrî 3. Asırda yaşamış ve hadis ulemasından olan Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâ‘îl 

el-Buhârî’nin el-Câmi‘u’s-Sahîh isimli eseri, İslâm âlimleri tarafından çok rağbet görmüş, 

üzerinde birçok şerh eseri yazılmış ve birçok araştırmacının ilgisini çekmiştir. Sahihi Buhârî, 

başta itikâdî, amelî ve ahlâkî hususlar olmak üzere tarih boyunca birçok alanda müslümanlara 

yol göstermiştir. Eser birçok yönden değerli olmasının yanında Buhârî’nin seçtiği bâb başlıkları 

açısından da ayrıca önem taşımaktadır. Çünkü Buhârî’nin birçok görüşü, bâb başlıkları 

incelendiğinde anlaşıldığını belirtebiliriz. 

 Sahîh-i Buhârî, çok sayıda kitap (ana bölüm) ve bunların altında sıralanan bablardan (alt 

bölüm) olusmaktadır. Her başlığın altında ilgili hadisler zikredilmistir. Bazı başlıkların altında 

ise hiçbir sey zikredilmeksizin, bosluk bırakılmıstır. Buhârî’nin eserini inceleyenler, bazı bab 

başlıkları ve bab başlıkları altında rivayet edilen hadisler arasında bir münasebet kuramadıkları 

gibi, babların sıralanışını ve eserin içindeki düzenlerini de eleştirmişlerdir. 

                                                           
953 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/319; 8/675; 9/153. 
954 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/475; 501. 
955 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/611; 3/21; 4/643. 
956 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/63. 
957 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/503. 
958 Mehmet Bilen, İbn Hacer’in Buhârî’ye yöneltilen itirazlara verdiği cevaplar (yayımlanmamış Doktora tezi: 

Ankara Üniversitesi, 2004), 37. 



165 
 

 Buhârî’nin bâblarındaki şerh metoduna geçilmeden önce, bâb kelimesinin sözlük ve 

terim anlamları verilecektir. Şöyle ki; bâb sözlükte, kelamı bir lügatten, diğer lügate çevirmek, 

nakletmektir.959 Terim anlamı, kendisinden sonra, hadislerin geldiği bâb başlığına/tercemeye 

denir.960 

 Buhârî’nin el-Câmi‘u’s-Sahîh’te kullandığı bâb başlıklarını farklı şekillerde taksim 

etmek mümkündür. O, kimi zaman bir âyetin tümünü ya da bir bölümünü, kimi zaman bir 

hadisin hepsini ya da bir kısmını, kimi zaman da bir hadisin lafzını değil de muhtevasını bâb 

başlığı yapmıştır. Ayrıca Buhârî, bazen soru cümlesi şeklinde, bazen toplum tarafından bilinen 

meşhur bir söz, bazen sahâbe, tâbiîn ve âlimlerin sözlerinden oluşacak şekillerde ve diğer 

şekillerde bâb başlıklarını zikretmiştir. Burada yeri olmadığı için zikretmediğimiz; fakat 

araştırma yapıldığı takdirde özel olarak Buhârî’nin bâblarıyla ilgili çok yönlü ve birden fazla 

çalışmanın olduğu görülecektir. el-Ensârî de bu bâbları çok yönlü şerh etmektedir. Ayrıca 

şerhini birçok şeyden destek alarak zenginleştirmiştir. 

 Buhârî’nin bâbları ve altındaki hadislerin birbiriyle muatabakatı ile ilgili olarak âlimler 

arasında ihtilaf olmuştur. Örneğin el-Ensârî’nin hocası olan İbn Hacer el-‘Askalanî, 

Buhârî’deki bâb ve hadislerin devamlı mutabakatının olduğunu, fakat bu mutabakatın iki kısma 

ayrıldığını ifade etmiştir. Birinci kısımda Buhârî’nin bâblarıyla hadisleri arasında 

mutabakatının aşikâr olduğunu, göz önünde olduğunu, bâbın, hadisin bir bölümünden veya 

onun manasından meydana geldiğini belirtmektedir. Bu kısımda bâb ile bâbın altında zikredilen 

hadis arasında mutabakatın herkesçe görülebildiğini açıklamıştır. İkinci kısım ise Buhârî’nin 

bazı bâblarının birden fazla manaya geldiğini, bu bâb ve altındaki hadislerin mutabakatının 

herkesçe bilinmediğini ve fark edilmediğini, göz önünde olmadığını belirtmektedir. Bu 

kısımdaki mutabakatı, sadece ilimde derin bilgisi olanların anlayacağı, bileceği, göreceği bir 

şekilde olduğunu, bu mutabakatın, bâbın birden fazla anlamları arasında gizli olduğunu, gizli 

olan birkaç manadan birisi tercih edilerek bu mutabakatın görülebileceği açıklamasını 

yapmıştır.961 

 el-Ensârî’nin şerhine bakıldığında, kendisinin bazı bâblarda mutabakatın tam olduğunu, 

bazılarında mutabakatın hiç olmadığını, bazı bâblarda ise kısmî mutabakatın olduğu 

açıklamalarını yaptığı görülmektedir. Kısacası birçok farklı bilgiye haiz olan bu bâbların, genel 

olarak, el-Ensârî tarafından nasıl bir metotla şerh edildiği örnekleriyle birlikte zikredilecektir. 

 

                                                           
959 İbn Manzûr, Lisânu’l-’Arab, 12/66. 
960 el-Emîr es-San’ânî, Tevdîhu’l-efkâr, 1/218. 
961 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, 1/13. 



166 
 

 3.5.2.1. Bâbların Manasını vermesi ve Nüsha Farklılıklarını Belirtmesi 

 el-Ensârî, bâbları şerh ederken bunların manasını vermekle birlikte, bunların farklı 

nüshalarının olduğuna da işaret etmektedir. Örneğin;  ِباَبٌ: الن مِيمَةُ مِنَ الكَباَئِر (Nemîme Büyük 

Günahlardandır.) el-Ensârî, burada  ُالن مِيمَة kelimesinin manasını, ifsat çıkarma düşüncesiyle bazı 

insanların sözlerini diğer bazı insanlara aktarması olarak ifade etmiştir.962 

 el-Ensârî, bu (.Günahlar, cahileyye döneminin emrindendir) باب المَعاَصِي مِنْ أمَْرِ الجَاهِلِي ةِ  

bâbda المعاصي kelimesinin tanımını, vacib olan bir şeyi terk etmek veya büyük küçük haram 

olan bir günahı işlemektir.963 Şeklinde izah etmektedir. 

 el-Ensârî, bazen bâbların anlamlarını verirken âlimlerden nakilde bulunmaktadır. 

Örneğin;  ُمِنَ الاحْتيِاَلِ فِي الفِرَارِ مِنَ الط اعُونِ  باَبُ مَا يكُْرَه  (Taun olduğu yerde, bahane bulup kaçmak 

mekruhtur.) el-Ensârî, burada طاعون kelimesinin manasını, Kirmânî (öl. 786/1384)’nin verdiği 

tanımı naklederek yapmaktadır. Şöyle ki; bu kelimenin, koltuk altından çıkan, yakmayla 

birlikte çok acıtan bir sivilce olup kalp atışını hızlandıran ve kusmaya sebep olan bir hastalık 

olduğunu nakletmektedir.964 Cevherî (öl. 393/1003)’den de bu kelimenin manasını 

nakletmektedir. Cevherî’ye göre bu kelimenin, vebadan ölmek manasında olduğunu 

zikretmektedir.965 

لُ   لُ فاَلأو   İnsanlar arasında en çok belaya maruz kalanlar) باَب أشََدُّ الن اسِ بلَاءً الأنَْبِيَاءُ، ثمُ  الأو 

Nebîlerdir. Daha sonra sırayla en evla olanlardır.) el-Ensârî, bu bâbı şerh ederken başka bir 

nüshada, ثم الأمثل فالأمثل şeklinde de geldiğini belirtmektedir.966 Bu misalde el-Ensârî, bâbda 

bulunan “Sümme’l-evvelü fe’l-evvelü” sözcüğünün, başka bir nüshada “sümme’l-emselü fe’l-

emselü” şeklinde geldiğini belirtmiştir. 

وَسَل مَ  باَبُ وَفَاةِ الن بِيِّ صَل ى اللهُ عَليَْهِ    (Hz. Peygamber’in Vefatı s.a.v.) el-Ensârî bu bâbı şerh 

ederken, bu bâbın da  ومتى توفي وابن كم -صلى الله عليه وسلم  -باب: وفاة النبي  (Hz. Peygamber’in vefatı 

s.a.v. ne zaman vefat etti. Vefat ederken kaç yaşındaydı) şeklinde gelen bâbın farklı nüshasına 

işaret ettiği görülmektedir.967 Yukarıda zikredilen örneklerde, el-Ensârî, bâbların tanımını 

vermiş ve bâbların nüsha farklılıklarına işaret etmiştir. el-Ensârî’nin, Buhârî’nin bâblarını şerh 

ederken bâblarda belirttiği nüsha farklılıklarıyla ilgili birkaç örneğin yeri dipnotta verilmiştir.968 

 

 

                                                           
962 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/201. 
963 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/184. 
964 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/84. 
965 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/32. 
966 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/679. 
967 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/496. 
968 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/352; 9/668; 8/621; 6/18; 5/34; 4/24; 3/14-47. 



167 
 

 3.5.2.2. Bâbdaki Kelimelerin Zabtını Vermesi 

 el-Ensârî, bâbları şerh ederken, bâblardaki kelimelerin zabtını vermektedir. Örneğin; el-

Ensârî  َلاة  Bu bâbı şerh ederken, bu (.Namaz ne kadar mesafede kısaltılır) باَبٌ: فِي كَمْ يَقْصُرُ الص 

bâbda geçen يقصر kelimesinin zabtını vermektedir. Şöyle ki; ي harfinin meftuh olduğunu, ق 

harfinin sakin olduğunu, ص harfinin de ötreli olduğunu belirtmektedir. Başka bir nüshada, ي 

harfinin ötreli olduğunu, ق harfinin meftuh olduğunu, ص harfinin de şeddeli olduğunu 

belirtmiştir. Bir başka bir nüshada ise, ي harfinin ötreli olduğunu, ق harfinin sakin olduğunu, 

 harfinin de meftuh olduğunu belirtmiştir.969 ص

 el-Ensârî bu bâbı (.Ganimetin beşte birini vermek, imândandır) باَبٌ: أدََاءُ الخُمُسِ مِنَ الِإيمَانِ  

şerh ettiği vakit, burada geçen خمس kelimesinin zabtını vermektedir. Ayrıca kelimenin okunuşu 

değiştiği vakit, anlamının da değiştiğini belirtmiştir.970 el-Ensârî’nin, bâbları şerh ederken 

kelimelerin zabtını verdiği birkaç örneğin yeri dipnotta belirlenmiştir.971 

 3.5.2.3. Bâbdaki Kelimelerin Nahvini Vermesi 

 el-Ensârî, bâbı şerh ettiğiğinde bâb başlığında bulunan kelimelerin nahvini vermektedir. 

Örneğin;  ِمِ لِلْوَجْهِ وَالكَف يْن  تيمم ,Bu bâbı şerh ederken (.Teyemmüm yüz ve eller içindir) باَبُ الت يَمُّ

kelimesinin mübteda olduğunu, والكفين للوجه  mübtedaya mutaallık olduğunu, haberinin 

mukadder olduğunu, bunun da مجزيء kelimesi olduğunu belirterek bâbın nahvini ortaya 

koymuştur.972 

صلى الله عليه وسلم -الله  باب كَيْفَ كَانَ بدَْءُ الوَحْي إلِىَ رَسُولِ    (Rasûlillah’a Sallallahu Aleyhi ve 

Sellem vahiy başlangıcı nasıldı?) Bu bâb el-Câmi‘u’s-Sahîh’in ilk bâbıdır. el-Ensârî bu bâbın 

şerhinde muhtelif bilgiler vermiştir. Bu bilgilerden birisi de bâbtaki kelimelerle ilgili nahiv 

bilgisidir. Örneğin; باب kelimesinin, mahzuf bir mübtedaya haber olduğunu belirtmiştir. Ya da 

muzaf gizli olup kendinden sonraki kelimeye izafe edildiğini takdirinin هذا باب şeklinde 

olduğunu açıklamıştır. Yine el-Ensârî bâbda bulunan  َكَيْف kelimesinin mansub olup, كان 

kelimesinin haberi olduğunu da beyan etmiştir.973 

 Yukarıda zikredilen örneklerde el-Ensârî’nin, bâbları şerh ederken bâblarda bulunan 

kelimelerin nahiv durumunu beyan etmiştir. 

 3.5.2.4. Bâbdaki Kelimelerin Sarfını Vermesi 

 el-Ensârî, bâbları şerh ederken bâbdaki kelimelerin sarfını vermektedir. Örneğin;  :ٌباَب

 طَاب ,kelimesinin طابةٌ  Bu bâbda bulunan (.Medine, yaşanılabilecek hayırlı bir yerdir) المَدِينَةُ طَابَةٌ 

                                                           
969 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/164. 
970 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/235. 
971 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 2/574; 4/250. 
972 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/18. 
973 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/65-68. 



168 
 

kelimesinin müennesi olduğunu ve gayrı munsarif olduğunu belirtmektedir.  ٌطابة kelimesinin, 

aslının, طيبة olduğunu; ي harfi sakin ve öncesinde bulunan ط harfinin meftuh olmasından ötürü 

bu ya harfinin elif harfine tebdil edildiğini beyan etmektedir.974 

 Araya bir alışveriş şeklidir. Şöyle ki ağaçta .(Araya kelimesinin tefsiri) باَبُ تفَْسِيرِ العَرَايَا 

olgunlaşmamış hurmaların, koparılan ve olgunlaşan hurmalarla değiştirilmesine, satılmasına 

denir. Bu şekildeki alışverişin caiz olduğu belirlenmiştir.975 el-Ensârî, bu bâbda bulunan العرايا 

kelimesinin sarfını vermektedir. Şöyle ki; bu kelimenin, عريية kelimesinin çoğulu olduğunu 

belirtmektedir. Bu kelimenin de فعيلة vezninde olduğunu ve cumhura göre  فاعلة manasındadır. 

Diğer âlimlere göre de مفعولة manasındadır.976 Zikredilen örneklerde görüldüğü üzere, el-

Ensârî, bâblarda bulunan kelimelerin sarf durumunu beyan etmiştir. 

 3.5.2.5. İki Bâb Arasındaki Bağlantılara Değinmesi 

 el-Ensârî, iki bâb arasındaki bağlantıyı gözler önüne sermektedir. Bununla ilgili birkaç 

örnek şu şekildedir. 

 İki Bâb Aynı Olduğu Zaman Bunu Belirtmesi 

 el-Ensârî, şerhinde lafızları farklı, anlamları aynı olan iki bâbı belirtmektedir. Örneğin; 

 Bu bâb ile .(Lavabo yapılırken, sağ elle yıkanmanın nehyedilmesi) باَبُ الن هْيِ عَنْ الاسْتنِْجَاءِ باِليَمِينِ.

 Bu bâbın lafız (.Küçük lavabo yapılırken, sağ elle avret tutulmaz) باَبٌ: لَا يمُْسِكُ ذكََرَهُ بيَِمِينِهِ إذِاَ بَالَ 

olarak değişik; mana olarak aynı olduklarını belirtmektedir. el-Ensârî, bu şekilde aynı olan iki 

tercemenin faydasının, lafızlardaki ihtilafı ortaya çıkarmak olduğunu belirtmiştir.977 

 Bâblar Arasındaki Alakayı Beyan Etmesi 

 el-Ensârî, şerhinde iki bâb arasında bir alaka varsa bunu beyan etmektedir. Örneğin; el-

Ensârî, جُلِ ينَْعَى  باَبُ الِإذْنِ بِالْجَنَازَةِ  bu bâb ile (.Vefat eden kişinin, ölüm haberini duyurmak) باَبُ الر 

(Ölüm haberini alan kişiye, bu haberi yayması için kendisine  verilen izin.) bu bâb arasındaki 

alakaya işaret etmiştir. Şöyle ki; buradaki ikinci bâbın, birinci bâbın devamı gibi olduğunu 

belirtmektedir. Çünkü النعي kelimesinin, vefat eden şahsın vefat haberini almayan birine bu 

haberi vermek olduğunu belirtmektedir. الإذن kelimesinin ise, vefat eden birisinin ölüm haberini 

alan şahsa, bu haberi başkalarına yayabilmesine dair kendisine verilen izin olduğunu 

açıklamıştır.978 Bu örneklerde el-Ensârî, her iki bâbın birbiriyle bağlantılı olduğunu 

göstermiştir. 

 

                                                           
974 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/316. 
975 İbn Necîmi’l-Mısrî, el-Bahru’r-râik, 6/83. 
976 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/593-594. 
977 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/432. 
978 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/321. 



169 
 

 Anlamı Birbirine Yakın Olan Bâblar Arasında, Fark Oluşturması 

 el-Ensârî, iki bâbın anlamı birbirine yakın olduğunda her ikisi arasında tevile gitmekte, 

ve aralarında bazı farklar oluşturmaktadır. Örneğin;  َوْ ثلَاثَةًَ عَلىَ الجِنَازَةِ خَلْفَ الِإمَامِ باَبُ مَنْ صَف  صَف يْنِ أ  

(İmamın arkasında, cenaze üzerine iki veya üç saf oluşturan bâbı.) ile  ِفوُفِ عَلىَ الجِنَازَة  بَابُ الصُّ

(Cenaze üzerindeki saflar bâbı.) arasındaki farkları ortaya koymaktadır. Şöyle ki; birinci bâbın, 

cenaze üzerinde namaz kılan safların sayısı üzerinde durduğunu belirtmekte, ikinci bâbın, 

mutlak olarak cenaze namazı saffının üstünde durduğunu belirtmektedir. Yine birinci bâbın, 

cenaze namazı üzerinde namaz kılanların saffını kesin olarak dile getirdiğini; ikinci bâbda ise 

böyle bir durumun olmadığını ifade etmiştir.979 

 “Hz. Peygamber’in, Abdulkays’ın cemaatine, imânı ve ilmi muhafaza etme ve 

kendilerinden sonra gelenlere de bunu bildirmelerinin üzerinde durmalarını Söylemesi”, “Nazil 

Olan Meseleyi Öğrenme ve Halkına Öğretme” zikredilen her iki bâb, her ne kadar yakın 

görülseler bile, el-Ensârî tarafından aralarında fark yapılmıştır. Şöyle ki; el-Ensârî, bâblardan 

ilkinin mutlak ilim için olduğunu, herhangi özel bir konuyla ilgili olmadığını; ikinci bâbın ise 

özel bir meseleyle ilgili olduğunu belirtmiştir. Görüldüğü üzere el-Ensârî, yakın görünen her 

iki bâb arasında fark oluşturmuştur.980 

 3.5.2.6. Bâbda Geçen Bir İlim Hakkında Malumat Vermesi 

 Bâbda bir ilim geçtiği vakit, el-Ensârî bunun hakkında malumat vermektedir. Örneğin; 

حْرِ   bâbında geçen sihir kelimesiyle ilgili olarak sihrin, harikulade bir durum (Sihir) باب الس ِ

olduğunu, kötü bir nefisten sadır olduğunu; fakat karşısında durmanın güç olmadığını 

belirtmiştir. Yine sihrin kendisine hazırlık yapılabildiğini, bir şeyleri hareketlendirerek insanları 

etkileyecek güçte olduğunu söylemiştir. el-Ensârî, burada bir ilim olan sihir hakkında bazı 

bilgiler vermiştir.981 

 3.5.2.7. Babda Geçen Kelimenin, Tesmiye Sebebini Belirtmesi 

 el-Ensârî, bâbları şerh ederken, bâbda bulunan bazı kelimelerin tesmiye sebebini beyan 

etmektedir. Örneğin;  ِباَبُ اليَمِينِ الغَمُوس  (Sahibini ateşe koyan yemin.) Bu bâbda bulunan yemine 

 denilmesinin sebebini şu şekilde beyan etmektedir: Bu yeminin, sahibini bu dünyada غموس

günaha sürüklediğini; ahirette de ateşe soktuğu için bu yemine bu ismin verildiğini izah 

etmiştir.982 

                                                           
979 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/389. 
980 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/311. 
981 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/50. 
982 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/574. 



170 
 

 el-Ensârî, bu bâbı şerh ettiği (.Ramazan orucunun vacib olması) باَبُ وُجُوبِ صَوْمِ رَمَضَانَ  

vakit, oruca “ramazan” isminin verilmesinin sebebini açıklamaktadır. Şöyle ki; Oruç tutanın bu 

ayda, açlık ve susuzluk sıcağından dolayı yanmasından veya bu ayda günahların yanmasından 

ya da başka sebeplerden ötürü oruca رمضان “ramazan” isminin verildiğini beyan etmektedir.983 

 el-Ensârî, bu bâbı (.Teşrik günlerinde amel etmenin fazileti) باَبُ فضَْلِ العَمَلِ فِي أيََّامِ التَّشْرِيقِ  

şerh ettiği vakit, bayramın birinci gününden sonraki üç güne teşrik günleri isminin verilmesinin 

sebebini belirtmektedir. Şöyle ki; etin parçalanıp güneşte kuruması için bekletilmesinden 

dolayı, bu günlere bu ismin verildiğini açıklamıştır.984 

 }  el-Ensârî (.Allah c.c., İbrahim’i a.s. dost edindi) باَبُ قوَْلِ اللَّهِ تعَاَلى: }وَاتَّخَذَ اللَّهُ إبِْرَاهِيمَ خَلِيلاا

bu bâbı şerh ettiği vakit, Hz. İbrahim’e خليل denmesinin sebebini şöyle izah etmektedir: Hz. 

İbrahim Allah Teâlâ’nın sevdiği ve razı olduğu ibadetleri yaptığından, Allah Teâlâ’nın çokça 

sevgisini kazanmıştır. Bundan ötürü de Hz. İbrahim’e bu ismin verildiğini zikretmiştir.985 el-

Ensârî’nin, bâbda geçen bazı kelimelerin tesmiye sebebini beyan ettiği bazı örneklerin yeri 

dipnotta verilmiştir.986 

 3.5.2.8. Bâb Başlığının Tümüne İtiraz Edip Yeni Bir Başlık Tavsiye Etmesi 

 el-Ensârî bâbları şerh ederken, bazen bâbın altında bulunan hadisi de göz önünde 

bulundurarak bâba yeni bir başlık önerisinde bulunmaktadır. Örneğin;  ِباَبُ تأَخِْيرِ الظُّهْرِ إلِىَ العَصْر 

(Öğle namazının ikindiye tehir edilmesi). Bu bâb el-Ensârî tarafından şerh edildiği vakit, yeni 

bir başlık tavsiye edilmiştir. O da şöyledir. Münasip olan bu bâbın başlığının, (Öğlenin, 

ikindiyle birlikte kılınması, akşamın, yatsıyla birlikte kılınması.) şeklinde olmasıdır.987 Burada 

el-Ensârî bâbı şerh ederken, bâba yeni bir başlık tavsiye etmiştir. 

 3.5.2.9. Bâb Başlığının Bir Kısmını Tenkit Edip Doğrusunu Tavsiye Etmesi 

 el-Ensârî, bâbları şerh ederken, bazen bâbın manasını, amacını ortaya koyarak, bâb 

başlıklarıyla ilgili düzeltme tavsiyesinde bulunmaktadır. Örneğin; باَبُ صَلاةِ الخَوْفِ رِجَالًا وَرُكْبَاناا  

  القائم el-Ensârî, bu bâbı şerh ederken (.Oturarak veya yürüyerek korku namazını kılma) رَاجِلٌ قاَئِمٌ 

kelimesinden maksadın الماشي olduğunu, dolayısyla bâbda bulunan القائم  kelimesini tenkit 

ettiğini, onun kaldırılıp yerine  الماشي kelimesinin getirilmesinin daha uygun olacağı 

açıklamasında bulunmuştur.988 

 

                                                           
983 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/335. 
984 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/39. 
985 Nisâ Sûresi, 4/125; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/431. 
986 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 8/356; 573. 
987 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/261-262. 
988 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/9. 



171 
 

 3.5.2.10. Bâbda Umum Husus Varsa Belirtmesi 

 el-Ensârî, bâbı şerh ettiği vakit bâbda umum husus varsa bunu belli etmektedir. Örneğin; 

ورَتهِِ طَانَةِ الِإمَامِ وَأهَْلِ مَشباَبُ بِ   (İmamın yanına giden avam kişiler ile meşvere ehli olanlar.) el-Ensârî, 

bu bâbda  ِبطَِانَة kelimesinin, imamın yanına giren genel kişiler olduğunu, أهل مشورت ise imamın 

istişare ettiği belirli kişiler olduğunu söylemektedir. el-Ensârî, burada has anlam ifade eden 

şeyin, umum anlam ifade eden şeye atfedildiğini belirtmiştir.989 

بَعْضَ مَالِهِ، أوَْ بَعْضَ رَقيِقِهِ، أوَْ دَوَاب ِهِ، فهَُوَ جَائِزٌ  باَبُ إذَِا تصََدَّقَ، أوَْ أوَْقَفَ    (Sadaka vermesi veya malının 

bir kısmını vakfetmesi, kölelerinin bir kısmını veya hayvanlarının bir kısmını vakfetmesi 

caizdir.) el-Ensârî, bu bâbı şerh ettiği vakit رَقيِق ve دَوَاب kelimelerinin, مَال kelimesine 

atfedildiğini, burada gerçekleşen atfın, özel olanın, genel olana atfı şeklinde olduğunu izah 

etmiştir.990 Bu konuyla ilgili tespit edilen birkaç örneğin yeri dipnotta verilmiştir.991 

 3.5.2.11. Bâbda Zikredilen Kabile Hakkında Malumat Vermesi 

 el-Ensârî, bâbların şerhini verirken birçok konuya değinmektedir. Değindiği konulardan 

bir tanesi de bâbda bir kabile ismi geçtiğinde bu kabile hakkında malumat vermesidir. Örneğin; 

 bu bâbda el-Ensârî, Ensâr kabilesi hakkında bazı bilgiler (.Ensarın fazileti) باَبُ مَناَقِبِ الأنَْصَارِ 

vermiştir. Şöyle ki; Ensâr’ın, Evs ve Hazrec’in evlatları olduklarını ve onlara bağlı olduklarını 

belirtmektedir. Evs oğullarının, Evs bt. Harise’ye mensup olduğunu, Hazrec oğullarının ise, 

Hazrec bt. Harise’ye mensup olduğunu, Evs ve Hazrec’in annelerinin ismi, Kîle bt. el-Erkam 

olduğunu vurgulamıştır.992 

 3.5.2.12. Bâbda Buhârî’nin Maksadını Belli Etmesi 

 el-Ensârî, bâbları şerh ettiği vakit, bazen Buhârî’nin bâbdaki maksadını belirtmektedir. 

Örneğin;  َْبْيَانِ القرُْآنَ باَبُ تع لِيمِ الص ِ  (Çocuklara Kur’an öğretme.) el-Ensârî bu bâbı şerh ederken, 

Buhârî’nin buradaki maksadının, Said b. Cübeyr (öl. 95/714) ve İbrahim en-Nehha‘î (öl. 

96/715) gibi kişilerin, çocuklara Kur’an-ı Kerim öğretmenin mekruh olduğu söylemlerini 

reddetmek için, Buhârî’nin bu bâbı kullandığı bilgisini vermiştir.993 

 el-Ensârî bu bâbı şerh ederken, Buhârî’nin (.Suyla taharet temizliği) باَبُ الًسْتنِْجَاءِ بِالْمَاءِ  

bu bâbdan maksadının, suyla yıkanmanın mekruh olduğunu söyleyenlerin görüşünü reddetmek 

ve böyle bir şeyin hadislerde geçmediğini belirtmek için, Buhârî’nin bu babı kullandığını izah 

etmiştir.994 

                                                           
989 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/224. 
990 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/571. 
991 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 4/500;581 5/45; 8/626;659. 
992 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/95. 
993 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/308. 
994 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 1/426. 



172 
 

 el-Ensârî, Buhârî’nin maksadını belli ederken, aynı anda cumhurun ona muhalefet 

ettiğini de belli eder. Örneğin;  ِجُل فِي حَجْرِ امْرَأتَِهِ وَهِيَ حَائِضٌ  باَبُ قِرَاءَةِ الر   (Karısı Hayızda İken, 

Karısının Kucağında Adamın Kur’an Okuması.) Bu bâbı şerh eden el-Ensârî, Buhârî’nin bu 

bâbdan maksadının, hayızda olan kadının Kur’ân-ı Kerim’i ellemeden kaldırmasının caiz 

olduğunu belirtmek için bu bâbı getirdiğini ifade etmektedir. Delil olarak da Hz. Peygamber 

Hırakl’a Kur’ân-ı Kerim’in bir kısmını tebliğ için gönderdiğinde, onların cünüp oldukları halde 

Kur’ân-ı Kerim’i ellediklerini bilmesiydi. el-Ensârî, Buhârî’nin, hayızda olan kadının Kur’ân-ı 

Kerim’i ellemeden kaldırma görüşüne, cumhurun karşı çıktığını ifade etmiştir. el-Ensârî, 

cumurun bu husustaki delillerinin, “O’nu ancak temiz olanlar elleyebilir” 995 âyeti olduğunu 

söylemektedir. Bu âyetin, temiz olmayanların Kur’ân-ı Kerim’i elleyemeyeceğini ifade 

ettiklerine göre, kaldırmalarının ise hayli hayli mümkün olmadığını ifade ettiklerini 

belirtmiştir.996 el-Ensârî tarafından Buhârî’nin bâbdaki maksadının açıklandığı bazı örneklerin 

yeri dipnotta verilmiştir.997 Yukarıda verilen örneklerde el-Ensârî, bâbla ilgili zikredilen 

örneklerde Buhârî’nin maksadını açıklamıştır. 

 3.5.2.13. Bâbı İzah Ederken Başka Eserlere Yönlendirmesi 

 el-Ensârî, bâbları şerh ederken, bazen zikrettiği açıklamaların daha geniş halinin başka 

eserlerde bulunduğunu, okuyucunun bu eserlere müracaat etmesini tavsiye etmektedir. 

Yönlendirme yöntemiyle, tavsiye ettiği bu eserler kendi eserleridir. Örneğin;  ِباَبُ الخَطَإِ وَالن ِسْيَان

(Hata ve unutma bâbı.) Bu bâb başlığını şerh eden el-Ensârî, zikrettiği malumata ek olarak, 

Şerhu’r-ravda eserine okuyucuyu yönlendirmiş, burada daha geniş bilginin olduğunu 

belirtmiştir.998 

 el-Ensârî, bu bâb başlığını şerh ederken (.Vudu hakkında gelenler) باَبُ مَا جَاءَ فِي الوُضُوءِ  

verdiği bilgilere ek olarak, Şerhu’l-behce eserine okuyucuyu yönlendirmiş, burada daha geniş 

bilginin olduğunu ifade etmiştir. Bu eserde malumatı daha geniş bir biçimde verdiğini ve 

okuyucuyu bu esere yönlendirdiğini belirtmiştir.999 el-Ensârî, bâbları şerh ederken, okuyucuyu 

daha geniş malumat için başka eserlere yönlendirdiği bazı örneklerin yeri dipnotta 

verilmiştir.1000 

 

 

                                                           
995 Vakıa sûresi, 56/79. 
996 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/616-617. 
997 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/63; 1/390. 
998 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 312-313. 
999 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/402. 
1000 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 3/9;11;160;164;185;193 4/510; 5/7;97;308. 



173 
 

 3.5.2.14. Bâblardaki Fıkıh Terimlerini Açıklaması 

 el-Ensârî, bâbları şerh ettiği vakit bazen bâblarda bulunan kelimelerin fıkıh anlamlarını 

vermektedir. Örneğin;  ِبَابُ مَا يكُْرَهُ مِنَ التَّنَاجُش (Tenâcüş mekruhtur.) Bu bâb başlığını şerh ederken 

bâbda bulunan التناجش kelimesinin, alma niyetiyle değil de başkasını kandırmak niyetiyle fiyatı 

yükseltmek manasına geldiğini beyan etmiştir.1001 

ا باَبُ نهَْيِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ عَنْ   نِكَاحِ المُتعَْةِ آخِرا  (Rasulullah s.a.v. daha sonra mut‘a 

nikahını yasakladı.) el-Ensârî, bu bâbda geçen نكاح المتعة kelimesinin anlamını vermektedir. 

Şöyle ki; bu nikâh, belirli veya belirsiz bir süreye tâbi olan nikâh olduğunu belirtmiştir. el-

Ensârî, bu nikâha bu ismin verilmesinin sebebini, bu nikâhtan maksadın faydalanmak 

olduğunu, amacın, çoluk çocuk sahibi olmadığını veya nikâhın diğer amaçlarına ulaşmak 

olmadığını, bundan ötürü bu nikâha bu ismin verildiğini izah etmiştir.1002 

لاةُ فِي الِإسْرَاءِ؟باَبٌ: كَيْفَ فرُِضَ   تِ الص   (İsrâda namaz nasıl farz kılındı.) Kitap ve bâb 

kısımlarında صلاة kelimesi geçmektedir. el-Ensârî, fıkıh ile ilgili olan bu kelimenin sözlükte, 

dua etmek anlamına geldiğini belirtmiştir. Terim olarak, tekbir ile başlayıp selam ile biten, 

sözler ve fiiller olduğunu söylemiştir.1003 

 3.5.2.15. Bâbda Fıkhî Görüşleri Belirtmesi 

 el-Ensârî, bâbları şerh ettiği vakit bâblardan bazen fıkhî hükümler istinbat etmektedir. 

İstinbat ettiği bu fıkhî hükümlerin, bazen bir mezhep görüşü, bazen kendi görüşü, bazen de bir 

âlimin görüşüdür. Örneğin;  ِْباَبُ مَا جَاءَ فِي الوِتر (Vitir hakkında gelenler.) el-Ensârî, bu bâbı şerh 

ederken Şâfiîlere göre vitir namazının hükmünün, sünnet olduğunu beyan etmiştir. Delillerinin 

ise, şu hadis olduğunu belirtmektedir. “Bunların dışında üzerime bir şey farz mı? Hz. 

Peygamber: Hayır. Eğer sünnet kılarsan başka.”1004 Hanefilere göre ise vitir namazının hükmü 

vaciptir. Delillerininin, “Vitir her Müslüman üzerine haktır.”1005  hadisidir. Burada el-Ensârî, 

vitir namazıyla ilgili olarak Şâfiî ve Hanefi mezheplerinin fıkhî görüşlerini ve bu mezheplerin 

görüşlerinin dayandığı delilleri zikretmiştir.1006 

 el-Ensârî, bu bâbı şerh ederken kabir ziyaretiyle ilgili .(Kabir Ziyareti) باَبُ زِيَارَةِ القبُوُرِ  

olarak, erkekler için bu ziyaretin mendub olduğunu belirtmiştir. Delil olarak da “Sizi kabir 

ziyareti yapmaktan nehy etmiştim. Artık kabirleri ziyaret edebilirsiniz.”1007 hadis-i şerifi 

olduğunu zikretmiştir. Yine kendisi, kabir ziyaretiyle ilgili olarak, kadınlar ve hünsalar için 

                                                           
1001 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/77. 
1002 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/359. 
1003 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/39. 
1004 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İmân; 46; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, İmân; 11. 
1005 Ebî Dâvud, es-Sünen, Salat, 1422. 
1006 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/67. 
1007 Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Cenâiz; 977. 



174 
 

mekruh olduğunu söylemiştir. el-Ensârî, ziyaret edilecek kabrin Hz. Peygamber’in veya diğer 

Peygamberlerin, ulemanın veya evliyanın kabri olması durumunda, onlar için de mendub 

olacağını söylemiştir..1008 

-el (.Kadir gecesinde, ibadet için gece kalkmak imândandır) باب قيِاَمُ ليَلَةِ القَدْرِ مِنَ الِإيمَانِ  

Ensârî, bu bâbı şerh ederken, Nevevî’nin, kadir gecesi hakkındaki görüşlerini nakletmektedir. 

Nevevî, kadir gecesi ne zamandır? Bu hususla ilgili ihtilafın olduğunu belirtmiştir. el-Ensârî de 

Nevevî’nin belirttiği görüşleri nakletmiştir. Şöyle ki; Bir görüşe göre, kadir gecesinin vaktinin 

senenin tümüne yayıldığını; başka bir görüşe göre ramazan ayının son on gününe tekâbul 

ettiğini; diğer bir görüşe göre ikinci ve sonuncu on günde olduğunu; başka bir görüşe göre 

ramazan ayının tekli günlerinde olduğunu; diğer bir görüşe göre de ramazan ayının çiftli 

günlerindedir. Burada el-Ensârî tarafından Nevevî’nin görüşleri nakledilmiştir. el-Ensârî kadir 

gecesinin ne zaman olduğuyla ilgili olarak, Şâfiî’nin de görüşünü nakletmiştir. Şöyle ki; Kadir 

gecesinin, ramazan ayının yirmi bir veya yirmi üçüncü gecelerine tekâbul ettiği görüşünü 

nakletmiştir.1009 

 Mezkûr örneklerde el-Ensârî, bâbları şerh ederken bâblardaki fıkıh durumunu hem 

kendisi hem de başka yönlerden de ortaya koymuştur. el-Ensârî’nin bâbları şerh ederken, 

bâblardaki fıkıh durumunu beyan ettiği bazı örneklerin yeri dipnotta verilmiştir.1010 

 3.5.2.16. Bâbları Şerh Ederken Sahâbe ve Âlimlerin Görüşlerine Yer Vermesi 

 el-Ensârî, bazen bâbı şerh ederken sahâbe ve âlimlerin görüşlerini naklederek şerhini 

takviye etmektedir. Örneğin; 1011باب لًَ تحَْسَبنََّ الَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أتَوَْا (Ettikleri kötülüklere mutlu olanı 

sanma.) el-Ensârî, bu bâbı şerh ederken sahâbe ve âlimlerin görüşlerine yer vermektedir. Şöyle 

ki; Ebû Said el-Hudrî, bu âyetin münafıklar hakkında indiğini beyan etmektedir.1012 İbn Abbas 

(öl. 68/688), bu âyetin, Yahudiler hakkında indiğini ifade etmektedir.1013 Kurtubî’nin ise bu 

âyetin, Münafıklar ve Yahudilerin her ikisi için indiğini belirtmektedir. Görüldüğü üzere 

burdaki bâb âyetten meydana gelmiştir. el-Ensârî bu bâbı şerh ederken, bâb ile ilgili iki sahâbe 

ve bir âlimin görüşüne yer vermiştir.1014 

 kelimesinin الخَذْفِ  el-Ensârî bu bâbda (.Taşla atmanın nehy edilmesi) باَبُ النَّهْيِ عَنِ الخَذْفِ  

anlamını verirken, İbn Battâl’ın görüşlerine yer vermiştir. İbn Battal (öl. 449/1057)’a göre bu 

                                                           
1008 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/352. 
1009 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/193. 
1010 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 1/550-551; 3/39;81;145;189; 9/159. 
1011 Âli İmran Sûresi, 3/88,189. 
1012 Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Sıfeti'l-munâfikîn; 2777. 
1013 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Tefsiri'l-Kur'an; 4567; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Sıfeti'l-

munâfikîn; 2778. 
1014 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/591. 



175 
 

kelime, baş ve şehadet parmaklarıyla atmak manasına geldiğini ifade etmektedir.1015 Zikredilen 

bu örneklerde el-Ensârî, bâbların şerhinde sahâbe ve âlimlerin görüşlerine yer vermiştir. 

 3.5.2.17. Bâbları Şerh Ederken Şiirlerden Yararlanması 

 el-Ensârî, bâbı şerh ettiği vakit şerhini desteklemek için zikrettiği şeylerden birisi de 

şiirlerdir. Örneğin; ةَ فِي القرُْبَى  Akrabalıkta beni sevmenizin dışında sizden başka bir) باَبُ إلً المَوَدَّ

şey istemiyorum.) el-Ensârî, bu bâbın manasının, sizden asla ücret istemem. Şeklinde olduğunu 

belirtmiştir. Verdiği bu manayı desteklemek için şiir getirmektedir. Şöyle ki;  ولً عيب فيهم غير أن

 Onların aybı yoktur. Ancak onların kılıçları; düşmanla“ سيوفهم ... بهنَّ فلول من قراع الكتائب

savaşmaktan ötürü çizilmiş, keskinliğini kaybetmiştir.” şiirin manasının,  لً عيب فيهم أصلاا onlara 

asla aybın  olmadığı şeklinde olduğunu ifade etmektedir. Bu örnekte el-Ensârî, şiirden destek 

alarak bâba verdiği manayı takviye etmiştir.1016 

يبِ عِنْدَ الِإحْرَامِ، وَمَا يَلْبَسُ    Bu bâbı (.İhramda iken koku sürme ve giyilecek elbise) باَبُ الط ِ

şerh eden el-Ensârî, ما يلبس kelimesindeki ما harfinin masdariye olduğunu ifade etmektedir. el-

Ensârî, ما يلبس kelimesinin manasının, takviye amaçlı zikredildiğini ifade etmiştir. Bu görüşünü 

desteklemek için şiirden yararlanmıştır. Şöyle ki;  ِولبُْسُ عَباَءَة وَتقََرَّ عَيْني ... أحََبُّ إلِيَّ مِنْ لبُسِ الشُّفوُف 

“Aba elbisesini giymek ve gözümü dertsiz/rahat bir şekilde kapatıp uyumak; İpek/Şeffaf elbise 

giymemden daha hoşnuttur bana.” Burada şiirde geçen ikinci  ِلبُس kelimesinin aynı olduğunu, 

onun da takviye için geldiğini ifade etmiştir.1017 Zikredilen her iki örnekte de el-Ensârî bâbın 

şerhini verirken şiirlerden yararlanmıştır.  el-Ensârî’nin, bâbı şerh ederken şiirlerden destek 

aldığı başka bir örneğin yeri dipnotta verilmiştir.1018 

 3.5.2.18. Bâb Ayet Durumu 

 el-Ensârî, bâblarda bulunan âyetleri birçok yönden şerh etmiştir. Örneğin bu âyetleri 

tefsir etmiş, bâbı şerh ederken başka âyetlerden istifade etmiş, bâb ile âyet arasındaki 

münasebeti, bâbdaki sebeb-i nüzulü vb. şeyleri ortaya koymuştur. Bu hususlarla ilgili örnekler 

şöyledir. 

 1. Bâb Âyetten Oluştuğunda Tefsir Etmesi 

 Bilindiği üzere Buhârî’nin bâbları âyetlerden, hadislerden, fıkıhla ilgili sözlerden vb. 

şeylerden oluşmaktadır. Bâb âyetten oluştuğu zaman el-Ensârî’nin bunu tefsir ettiği 

görülmektedir. 

                                                           
1015 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/300. 
1016 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/129. 
1017 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/30. 
1018 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 7/574. 



176 
 

 Örneğin;  َأنْا  Hatırla Biz İbrahim’e açıklarken”1019 Bu bâb, görüldüğü üzere bir“ باَبُ وَإذِْ بوََّ

âyetten oluşmaktadır. Bâbtaki   َأنَابو  kelimesinin el-Ensârî tarafından بيََّنا...  Yani açıkladık... 

Şeklinde tefsir edilmiştir.1020 

 Onlar kimseden yüzsüz/arsızca istemezler”1021 el-Ensârî, âyetten“ لًَ يَسْألَوُنَ النَّاسَ إلِْحَافاا 

oluşan bu bâbda geçen إلِْحَافاا kelimesinin, ا  kelimesiyle aynı olduğunu belirtmiştir. Bunun إلحاحا

da kendisinden bir şey istenen kişinin verene kadar zorlanması manasına geldiğini ifade 

etmiştir. el-Ensârî, bu bâbdan anlaşılan mesajın, kendisinden bir şey istenen kişinin, verene 

kadar onun zorlanmaması gerektiğini beyan etmiştir.1022 Görüldüğü üzere âyetten müteşekkil 

bu bâbların lafızları el-Ensârî tarafından tefsir edilmiştir. 

 2. Bâbı Şerh Ederken Âyetlerden Yararlanması 

 el-Ensârî, bâbı şerh ederken âyetlerden yararlanarak yaptığı şerhi hem zenginleştirmekte 

hem de takviye etmektedir. Örneğin; باب السَّلَامُ اسْمٌ مِنْ أسَْمَاءِ اللَّهِ تعَاَلى (Selam Allah Teâlâ’nın Bir 

İsmidir.) el-Ensârî, bu bâbı şerh ederken,  السلام kelimesinin Allah Teâlâ’nın bir ismi olduğunu 

desteklemek için 1023 ُالْمَلِ كُ الْقدُُّوسُ السَّلَام “Mülkün sahibi O’dur. Her şaibeden münezzehtir. Her 

selametin menba‘ ve mastarıdır.”1024 âyetinden destek almıştır. Zikrettiği bu âyetle bâba verdiği 

manayı desteklemiştir.1025 

 el-Ensârî bu (.Musibet Anında Hüznünü Belli Etmeyen) باَبُ مَنْ لَمْ يظُْهِرْ حُزْنَهُ عِنْدَ المُصِيبَةِ  

bâbı şerh ederken, musibet anında hüzünlenmek mubah iken, nefsinin dediğini yapmamak için, 

sabretmenin daha hayırlı olduğunu ifade etmektedir. Yaptığı bu yorumu desteklemek için,  قال

ابرِِينَ تعالى: وَلئَنِْ صَبرَْتُ  مْ لهَُوَ خَيْرٌ لِلصَّ  “ve şâyet sabrederseniz, kasem olsun ki sabredenler için elbette 

daha hayırlıdır.”1026 âyetinden takviye almaktadır. Çünkü bu âyette de sabretmenin daha hayırlı 

olduğu belirtilmiştir.1027 

لِيبِ   ليب Bu bâbda bulunan (.Salibi kırmak) باَبُ كَسْرِ الصَّ  kelimesi, el-Ensârî tarafından الصَّ

şerh edilmiş, buna Nasranîlerin, Hz İsa’nın kare şeklinde kütüğe sarkıtıldığını zannetmeleri 

manasını vermiştir. el-Ensârî, Nasranîlerin düşüncelerinin bir zandan ibaret olduğunu, gerçek 

olmadığını beyan etmektedir. Allah Teâlâ tarafından tekzib edildiklerini deseklemek için  وَمَا

                                                           
1019 Ebû’l-berekât el-Allâme Muhammed el-Fakirî el-Abbâsî et-Tilluvî Bedruddîn, Tefsir hulasati’l-beyân li cemî’i 

âyi’l-Kur’an, 2017, 323. 
1020 Hac Sûresi, 22/26; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/190. 
1021 Bakara Sûresi, 2/273. 
1022 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/566. 
1023 Haşr Sûresi, 59/23; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/307. 
1024 Elmalılı, Hak dini Kur’an dili, 5/533. 
1025 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/307. 
1026 Elmalılı, Hak dini Kur’an dili, 3/874. 
1027 Nahl sûresi, 16/126; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/372. 



177 
 

 hâlbuki onu ne katlettiler ne salb ettiler”1028 âyetini zikretmektedir. Bu âyette“ قتَلَوُهُ وَمَا صَلبَوُهُ 

de Hz. İsa’yı öldürmedikleri ve çarmıha germedikleri bilgisi yer almıştır.1029 

 3. Bâb ve Âyetin Münasebetini Belirtmesi 

 el-Ensârî, bazen şerh ettiği bâb ile bu bâbın altında zikredilen âyetler arasında 

münasebetin olduğunu beyan etmektedir. Örneğin; دَقَةِ أفَْضَلُ؟  Hangi sadaka en) باب أيَُّ الصَّ

faziletlidir.) Bu bâb altında zikredilen “ölüm size gelmeden size verdiklerimizden infak 

edin”1030 âyeti arasında münasebetin olduğunu beyan etmektedir. Buradaki bâb, hangi 

sadakanın en faziletli olduğuyla ilgilidir. Bâbın altında gelen âyette de ölüm gelmeden verilen 

sadakanın, daha faziletli olduğu manası vardır. Bu ikisi arasındaki münasebetin el-Ensârî 

tarafından beyan edilmiştir.1031 

صلى الله عليه وسلم -باب كَيْفَ كَانَ بدَْءُ الوَحْي إلِىَ رَسُولِ الله    (Hz. Peygamber’e vahiy başlangıcının 

nasıl olduğu.) el-Ensârî, bu bâb ile bu bâbın altında zikredilen âyetin arasında münasebetin 

olduğunu beyan etmektedir. Şöyle ki; Bâb, Hz. Peygamber’e vahyin nasıl başladığı manasını 

ihtivâ etmektedir. Bâbın altında zikredilen âyette de “Hz. Nuh’a ve O’ndan sonraki 

Peygamberlere vahyettiğimiz gibi Sana da vahyettik”1032 manası vardır. el-Ensârî, bâb ile âyet 

arasında münasebetin vahiy olduğunu bildirmektedir. Allah Teâlâ’nın Peygamberlerine olan 

sünnetidir. Başka bir münasebet ise, hem Hz. Muhammed’e hem de diğer Peygamberlere olan 

vahyin, risalet vahyi olmasıdır. İlham vahyi değildir. Bu münasebetler el-Ensârî tarafından izah 

edilmiştir.1033 

 4. Bâbdaki Âyette Nasih-Mensuh Durumu Varsa Belirtmesi 

 el-Ensârî, bâbtaki âyeti tefsir ettiğinde bu âyetin nasih veya mensuh olduğunu 

belirtmektedir. Örneğin;  َابُ قوَْلِ الل هِ تعََالى: وَإذِاَ حَضَرَ القِسْمَةَ أوُلوُ القرُْبىَ، وَاليتَاَمَى وَالمَسَاكِينُ فاَرْزُقوُهُمْ مِنْهُ ب  

Bâbdaki âyette, “İslâm’ın başlangıcında miras paylaşıldığı vakit, âyette zikredilen üç çeşit 

insana o mirastan verilmesinden”1034 söz edilmektedir. Bu durum İslâm’ın başlangıcında 

vacipti. el-Ensârî, daha sonra bâbtaki bu âyetin, “Allah c.c. size çocuklarınız hususunda, erkeğe 

iki kadın hissesi kadar (vermenizi) emreder.”1035 Zikredilen miras âyetiyle nesh edildiği 

bilgisini vermiştir.1036 

 

                                                           
1028 Elmalılı, Hak dini Kur’an dili, 2/477. 
1029 Nisâ Sûresi, 4/157; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/255. 
1030 Münafikûn sûresi, 63/10. 
1031 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/505. 
1032 Nisâ Sûresi, 4/163. 
1033 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/69. 
1034 Nisâ Sûresi, 4/8. 
1035 Nisâ Sûresi, 4/11. 
1036 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/573. 



178 
 

 5. Bâbı Şerh Ederken Vahiy Kâtiplerini Zikretmesi 

 el-Ensârî, bu bâbı şerh (.Hz. Peygamber’in kâtipleri) باب كَاتِبِ النبِيِّ صلى الله عليه وسلم 

ederken Hz. Peygamber’e gelen vahiyleri yazıya geçiren kâtiplerinden birkaç tanesinin ismini 

zikrettiği görülmektedir. Buhârî’nin bu bâbdan maksadının, vahiy kâtiplerinden en meşhur 

olanlarını zikretmek olduğunu belirtmektedir. el-Ensârî, vahiy katipleri arasında en meşhur 

olanların, Zeyd b. Sabit (öl. 45/665) olduğunu, çünkü Hz. Peygamber’in vahiy kâtipleri arasında 

en çok Kur’ân-ı Kerim’i yazanın Zeyd b. Sabit olduğunu söylemektedir. el-Ensârî’nin zikrettiği 

diğer vahiy kâtiplerinden bazılarının isimleri şöyledir: Dört büyük halife, Ubeyy b. Kâ‘b (öl. 

30/650), Zübeyir b. el-‘Avvâm (öl. 36/656), Hâlid ve Ebân İbneyy Said b. el-‘As b. Umeyye 

(öl. 58/678), Hanzala b. er-Rabî‘ el-Esedî (öl.-), Mu‘aykıb b. Ebî Fatıma (öl. 40/660)’dır.1037 

 6. Bâbdaki Âyetlerin Farklı Kıraâtlerini Belli Etmesi 

 el-Ensârî, bâbdaki âyetleri şerh ederken birçok açıklamada bulunmuştur. Bunlardan 

birisi de bâbdaki âyetlerin farklı kıraâtleri hakkında malumat vermesidir. Örneğin; (Ey Resûl, 

Rabb’inden sana indirileni tebliğ et. Eğer yapmazsan, risaletini teblîğ etmiş olmazsın.)1038 el-

Ensârî bu bâbda geçen َرِسَالته kelimesinin, Nafi‘ (öl. 165/785), İbn Amir (öl. 118/736) ve Şu‘be 

(öl. 193/809)’nin kıraâtlerine göre çoğul okunduğunu, diğerlerinin kıraâtlerine göre ise tekil 

kıraâtiyle okunduğunu izah etmiştir.1039 Böylece bâbda geçen âyetlerin farklı kıraâtlerine 

değinmiştir. 

 ,el-Ensârî (.Bir âyeti nesh etme veya unutturma bâbı) باَبُ قوَْلِهِ: مَا ننَْسَخْ مِنْ  آيةٍَ أوَْ ننُْسِهَا1040 

âyetten oluşan bu bâbda geçen,  ْننَْسَخ kelimesinin iki kıraâtle okunduğunu belirtmektedir. İlkinin, 

bu kelimenin birinci ve üçüncü harflerinin üstünlü okunmalarıdır. Bu şekilde okunduğunda 

anlamı, hükmünün nazil olması olduğunu belirtmektedir. İkinci kıraât ise bu kelimenin birinci 

harfinin ötreli, üçüncü harfinin esreli okunmasıdır. Bu şekilde okunduğunda ise bu kelimenin 

anlamının “sana emrettiğimiz” şeklinde olduğunu söylemiştir.1041 

 7. Bâbdaki Âyetlerin Sebeb-i Nüzulunu Belli Etmesi 

 el-Ensârî, bâbı şerh ederken bâbda geçen âyetlerin sebeb-i nüzulünü belirtmektedir. 

Örneğin; 1042 ُا سُبْحَانَه  el-Ensârî, burayı (!Allah çocuk edindi dediler. Haşa) باَبُ : وَقاَلوُا اتَّخَذَ اللَّهُ وَلدَا

şerh ederken, bâbda geçen âyetin nazil olmasına sebep olan durumu beyan etmektedir. Şöyle 

ki; bu âyetin nazil olmasının sebebi, Mesîhîlere reddiye olsun diyedir. Nitekim onlara göre Hz. 

                                                           
1037 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/282. 
1038 Maide Sûresi, 5/67. 
1039 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/421. 
1040 Bakara Sûresi, 2/106. 
1041 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/514. 
1042 Bakara Sûresi, 2/116. 



179 
 

İsa Allah’ın oğludur. Bu âyet buna reddiye olsun diye nazil olduğunu ifade etmiştir. el-

Ensârî’nin, belli ettiği başka bir sebep ise, bu âyetin Yahudilerin görüşüne reddiye olsun diye 

nazil olduğudur. Nitekim onlara göre de Hz. Üzeyr Allah’ın oğludur. Bu âyet buna reddiye 

olsun diye nazil olduğunu ifade etmiştir. Yine Mekke’nin müşrik Arapları, Melekler Allah 

Teâlâ’nın oğulları olduğu düşüncesini savunmaktaydılar. el-Ensârî, Bu âyetin buna da reddiye 

olsun diye nazil olduğunu beyan etmiştir.1043 el-Ensârî’nin, bâbda geçen âyetin sebeb-i 

nüzulünü belirttiği bazı örneklerin yeri dipnotta verilmiştir.1044 

 3.5.2.19. Bâb Hadis Durumu 

 el-Ensârî, Buhârî’nin Sahîhi’ndeki bâb başlıklarını şerh ederken, farklı yöntemler 

kullanmaktadır. Bu yöntemlerden biri de bâbları şerh ederken, hadislerden çok farklı yönlerden 

yararlanmasıdır. Nitekim, bâb ile bâbın altındaki hadis arasındaki mutabakatı ortaya koyması, 

bâb başlığı altında hadisin olmamasının sebeplerini belirtmesi vb. durumlar, el-Ensârî’nin bâbı 

şerh ederken, bâb başlığı altındaki hadisleri farklı açılardan ele aldığını göstermektedir. 

Zikredilen durumların ayrıntılı hallerini görmek için şu örnekler verilebilir. 

 1. Bâbı Şerh Ederken Hadislerden Yararlanması 

 el-Ensârî, bâbı şerh ederken verdiği anlam daha açık hale gelsin diye hadisleri destek 

amaçlı kullanmaktadır. Örneğin;  ُجُوبِ عِياَدَةِ المَرِيضِ باَبُ و  (Hasta ziyaretinin vacip olması.) el-

Ensârî bu bâbı şerh ederken, hastayı ziyaret etmenin müekked sünnet olduğunu belirtmektedir. 

Bâbda vacip olduğunun belirtilmesi ise sadece hadisin zahirine bakılarak vacib tâbirinin 

kullanıldığını söylemektedir. el-Ensârî, bu anlamı desteklemek için hadisten takviye 

almaktadır. Şöyle ki; 1045غسل الجمعة واجب Burada hadisin zahiri manasında, cuma günü 

yıkanmanın vacib olduğu anlamı bulunmaktadır. Hâlbuki gerçek anlamda cuma günü yıkanmak 

vacib değildir.1046 Görüldüğü üzere el-Ensârî, bâba verdiği anlamı desteklemek ve daha açık 

hale getirmek için hadisten yararlanmıştır. 

 Burada, “gönüllü/ücretsiz bir şekilde savaşa باَبُ قوَْلِ اللَّهِ تعََالى: ...وَفِي سَبيِلِ اللَّهِ 1047 

kaltılanlara zengin bile olsa zekât veya sadakanın verilebileceği” ifade edilmiştir. el-Ensârî, bu 

bâba verdiği manayı daha da somutlaştırmak için hadisten yararlanmaktadır. Şöyle ki; “Beş 

kısım zengin dışında, zenginlere sadaka helal değildir. Bunlardan birisi de Allah c.c. yolunda 

                                                           
1043 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/515. 
1044 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/44; 7/591; 2/588. 
1045 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Ezan; 858. Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Cuma; 846. 
1046 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/679. 
1047 Tevbe Sûresi, 9/60. 



180 
 

savaşanlardır.”1048 Bu örneklerde bâbların anlamı, el-Ensârî’nin istişhat olarak zikrettiği 

hadisler sayesinde daha da netleştiği görülmektedir.1049 

 el-Ensârî, bu bâbı şerh (.Fatihayı cenaze üzerine okumak) باب: قراءة فاتحة الكتاب على الجنازة 

ederken, namazda fatihayı okumanın Şâfiîlerde vacib olduğunu belirtmektedir. el-Ensârî, bâba 

verdiği bu anlamı desteklemek için, “fatihasız namaz geçersizdir.”1050 hadisini destek olarak 

zikretmiştir. el-Ensârî, cenaze namazının da bir namaz olduğunu, onun da fatiha olmadan 

geçersiz olduğunu belirterek bâba verdiği manayı hadisle desteklemiştir.1051 

 2. Bâbın Altında Hadis Yoksa Sebebini Belirtmesi 

 Bu bâbın altında Buhârî tarafından hadis (.Zaruret halinde yenilecekler) باَبُ أكَْلِ المُضْطَرُّ  

zikredilmemiştir. el-Ensârî, Buhârî’nin, bâbın altında hadis zikretmemesinin muhtemel bazı 

sebeplerini, bu bâbın altında bulunan âyetle iktifa edilmesi veya şartlarına uyumlu hadis 

bulunamaması şeklinde izahatta bulunmuştur.1052 

ِ المرأة على رأسها الماء إذا أطال الإمام القيام في الركعة الأ  ولىباب: صب   (İmam, birinci rekatte kıyamı 

çok uzatınca, kadının başına su dökmesi.) Bu bâbın altında da Buhârî tarafından hadis 

zikredilmemiştir. el-Ensârî bu durumu, sanki Buhârî’nin, bâbın altında hadis olmadan, ilk önce 

bâb başlığını zikrettiğini, daha sonra kendi şartlarına uygun hadis bulamadığı için bu bâbın 

altında hadis zikretmeden bu bâbı boş bıraktığı şeklinde değerlendirmiştir.1053 

 Buhârî bu bâbın altında da hadis zikretmemiştir. el-Ensârî (.İlmin fazileti) باَبُ فضَْلِ العِلْمِ  

tarafından bu durum, Buhârî’nin ilk önce tercemeyi koyduğunu, daha sonra bu bâbın altında 

hadis zikretmek istemişse de şartlarına uygun hadis tespit etmediği veya başka sebeplerden 

dolayı bâbın altında hadis zikretmeden boş bıraktığını söylemiştir.1054 Buhârî tarafından, bâbın 

altında hadisin zikredilmediği, el-Ensârî tarafından da bunun sebeplerinin belirtildiği bazı 

örneklerin yeri dipnotta verilmiştir.1055 

 3. Hadislerin Bâb Başlığı Olmadığında Buna İşaret Etmesi 

 Buhârî’nin el-Câmi‘u’s-Sahîh eserinde, nasıl ki bazen bâbların altında hadis yok ise; 

burada da hadislerin olduğundan; fakat bâb başlığının olmamasından söz edilmektedir. el-

Ensârî, şerhinde başlıksız olan bu bâblara kayıtsız kalmamış onlarla ilgili bazı bilgiler 

                                                           
1048 et-Tirmizî, Sünenu’t-Tirmizî, Ebvâbi'z-zekâti; 652; İbn Mâce, Sünen, Zekat; 1841. 
1049 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/556-557. 
1050 Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Salat; 384. 
1051 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/406. 
1052 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/618. 
1053 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/140. 
1054 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/251-252. 
1055 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 3/527; 4/85;112. 



181 
 

paylaşmıştır. Şöyle ki; el-Ensârî, burada bâb başlığının olmadığını, bu bâbın sanki kendinden 

önceki bâbın, bir faslı gibi olduğunu belirtmiştir.1056 

 bu bâb kendinden önceki bâbın faslı (.Başlıksız bâb) )باب( بلا ترجمة فهو كالفصل من سابقه 

gibidir” Burda da görüldüğü üzere bâb başlıksız gelmiştir. el-Ensârî bunun sebebini, bu bâbın 

kendinden önceki bâba bir fasıl olabileceğinden ötürü böyle geldiğini izah etmiştir.1057 

 el-Ensârî, burada da bâbın başlıksız geldiğini ,(Başlıksız bâb) )باب( بلا ترجمة، ساقط من نسخة 

beyan etmiştir.1058 Buhârî tarafından bâbın zikredilmediği, el-Ensârî tarafından da bu durumun 

beyan edildiği bir örneğin yeri dipnotta verilmiştir.1059 

 4. Bâb, Hadisin Bir Parçasından Oluşuyorsa Hadisin Tümünü Zikretmesi 

 Buhârî’nin, el-Câmi‘u’s-Sahîh eserindeki bâblar âyet, hadis, sahâbe sözü vb. farklı 

şeylerden oluştuğu bilinen bir durumdur. Bazen bâb, hadisin bir parçasından oluşmaktadır. 

Örneğin;  ٍباَبُ قوَْلِ النَّبِي ِ صَلَّى اللهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ: بنُيَِ الِإسْلامُ عَلىَ خَمْس (İslâm beş şey üzerine inşa edilmiştir.) 

Buradaki bâb başlığı, hadisin bir parçasından oluşmaktadır. el-Ensârî, bu bâbı şerh ederken 

hadisin tamamını zikretmektedir. Şöyle ki; “Allah’tan başka İlah olmadığına, Muhammed’in 

a.s. Allah’ın Resülü olduğuna tanıklık etmek, namaz kılmak, zekat vermek, hacca gitmek, 

ramazan ayının orucunu tutmak.”1060 Bu örnekte görüldüğü üzere bâb, hadisin bir kısmından 

oluşmaktadır. el-Ensârî bu bâbı şerh ettiğinde, hadisin tamamını zikretmiştir.1061 

 3.5.2.20. Bâb ve Hadisin Mutabakat Durumu 

 el-Ensârî, bâbları şerh ederken, bâb ile bâbın altında bulunan hadis arasında mutabakatın 

olup olmadığını beyan etmektedir. Her iki hususla ilgili örnekler şöyledir. 

 1. Bâb İle Hadis Arasında Mutabakatın Olmadığını Belirtmesi 

 el-Ensârî, bâb ile hadis arasında mutabakat olmadığında bunu belirtmektedir. Bazen 

bunun sebebini de beyan etmekte; bazen sadece mutabakatın olmadığını ifade edip sebebini 

belirtmemektedir. Örneğin, el-Ensârî, bâb ile hadis arasında mutabakatın olmadığını belirttiği 

bir örnekte şu izahatı yapmıştır. hadisdiste savaşın olduğunu, tercemede ise savaşı terk etmenin 

olduğunu, bu gerekçeden ötürü bâb ile hadis arasında mutabakatın olmadığını söylemiştir.1062 

 el-Ensârî tarafından, bâb ile hadis arasında mutabakatın olmadığı ve sebebinin de gözler 

önüne serildiği bir diğer örnek şöyledir. Buhârî bâbı,  ِمَل  (.Kum hakkındaki bâb) باَبُ الرَّ

                                                           
1056 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/24. 
1057 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/601. 
1058 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/177. 
1059 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 3/462. 
1060 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İmân; 8; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, İmân; 16. 
1061 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/129-130. 
1062 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/51-52. 



182 
 

şeklindedir. el-Ensârî, hadiste مَل  kelimesinin geçmediğini, bundan ötürü bâb ile hadis الرَّ

arasında mutabakatın olmadığını ifade etmiştir.1063 

 el-Ensârî başka bir yerde, bâbın altında bulunan hadisin şerhinde, hadis ile bâb arasında 

mutabakatın olmadığını açıklamaktadır. Fakat bâb ile hadis arasında mutabakatın neden 

olmadığına dair herhangi bir sebep zikretmediği görülmektedir.1064 

 2. Bâb İle Hadis Arasında Mutabakatın Olduğunu Belirtmesi 

 el-Ensârî, bâb ile hadis arasında mutabakat varsa bunu da belli etmektedir. Bununla 

beraber bu mutabakatın sebebini de beyan etmektedir. Örneğin;  ِباَبٌ: حُسْنُ العهَْدِ مِنَ الِإيمَان 

(Sözünde güzelce durmak imândandır.) el-Ensârî, bu bâbın altında zikredilen hadisin şerhinde 

hadisin bâba mutabık olma durumunu şu şekilde izah etmektedir: Hz. Peygamber’in, Hz. 

Hatice’nin ahdine riâyet etmek için, onun dostlarına iyilikte bulunması. Burada el-Ensârî, 

hadisin tercemeyle mutabık olduğunu belirtmiştir. Hz. Peygamber’in, Hz. Hatice’nin dostlarına 

hediye vermesi, onlara vefalı olması şeklinde açıklamalarda bulunarak bu mevcut mutabakatın 

sebebini de zikretmektedir.1065 

زَ غَازِياا أوَْ خَلفََهُ بِخَيْرٍ    Bir gaziyi savaşa hazırlamak için gerekli masrafı) باَبُ فَضْلِ مَنْ جَهَّ

karşılayanın veya savaşa gidenin arkasında ailesini vb. yakınlarını güvendiği birine tavsiye 

etmesi.) el-Ensârî, bu bâb ile bâbın altında zikredilen hadisin birbirine mutabık olduğunu 

açıklamaktadır. el-Ensârî, mutabakatın gerekçesini, Ümmü Süleym’in vefatından sonra Hz. 

Peygamber’in, onun kardeşini ziyaret etmesi, onlarla bir araya gelmesi şeklindeki 

açıklamıştır.1066 el-Ensârî’nin, bâb ile hadisin mutabık olduğunu beyan ettiği bazı örneklerin 

yerleri dipnotta belirlenmiştir.1067 Zikredilen örneklerde el-Ensârî, bâb ile hadisin arasındaki 

mutabakat durumunu ortaya koymuş ve sebebini de belirtmiştir. 

 3.5.2.21. Bâb ve Bazı Akaid Konuları 

 el-Ensârî, şerhinde birçok konuyla ilgili izahatta bulunmaktadır. Bu konulardan birisi de 

akaid konularıdır. Bu minvalde el-Ensârî, Kürsi, kaza, kader vb. akaidle ilgili birçok konu 

hakkında izahatta bulunmaktadır. el-Ensârî’nin akaidle ilgili izahatı şöyledir. 

 1. Kürsî İle İlgili Malumat Vermesi 

 Bâbda geçen Kürsi kelimesiyle ilgili olarak el-Ensârî, bunun birçok âlim tarafından 

gökyüzünü kapsayan ve arşın yanında bulunan bir cisim olduğu açıklamasını yapmaktadır. 

                                                           
1063 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/96-98. 
1064 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/45. 
1065 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/172. 
1066 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/656. 
1067 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 1/104;164;172;178;223;268;360;459;642; 2/227;325;466;538;610; 3/549;555; 

4/76;288;368;559;634; 5/9;31;51;371; 6/16;40;86; 8/75;151;382;395;413;550;569;625. 



183 
 

Bunun delilini şöyle getirmektedir: “Nefsimin elinde olduğu Allah’a yemin ederim ki yedi kat 

gökyüzü ve yedi kat yeryüzü, Kürsi’ye nazarla ancak çöle atılan (yüzük, bilezik gibi) bir halaka 

gibidir. (halakanın çöle nazaran olan küçüklüğü gibidir.)”1068 Daha sonra el-Ensârî, Arşın 

Kürsi’ye olan faziletinin, çölün o halakaya olan fazileti gibi olduğunu belirtmektedir.1069 el-

Ensârî’nin, itikat ile ilgili bu açıklamalarından, Kürsi’nin yeryüzü ve gökyüzünden çokça büyük 

olduğu, Arşın da Kürsi’den çokça büyük olduğu anlaşılmaktadır. 

 2. Kaza ve Kader 

 el-Ensârî, bâbda geçen kaza ve kaderi tanımladığı görülmektedir. Şöyle ki; Kaza; Allah 

Teâlâ’nın ezelde mücmel bir şekilde külli olarak hükmetmesidir. Kazanın ikinci kısmının kader 

olduğunu ifade etmiştir. Kaderi, kazanın tafsilatlı ve cüziler halinde gerçekleşmesi olduğunu 

belirtmiştir.1070 

 3. Kabirdeki Azab Durumu 

 Normal şekilde değil de kabre konulmadan farklı şekilde vefat eden, kişilerin kabir 

hayatıyla ilgili durumları hakkında, el-Ensârî’nin izahatı şu şekildedir. Cesedi parçalanmış ya 

da yırtıcı hayvanlar tarafından yenilmiş veya denizdeki büyük balıklar tarafından yutulmuş 

veyahut yırtıcı kuşlar tarafından bedeni yenilen kişiler bunlardan birkaç tanesidir. Bunların 

cesetlerinin kabir hayatı hakkında değerlendirme yapan el-Ensârî, Allah Teâlâ nasıl ki bu 

kişileri ahiret günü haşredecekse ve buna nasıl ki gücü yetiyorsa, aynı şekilde Allah Teâlâ, bu 

durumda vefat eden kişilerin, bedenlerinin bir kısmını ya da hepsini azap veya nimet vermek 

için yaratmaya gücünün yettiğini ifade etmiştir.1071 

 4. Vahiy, Resûl ve Nebi Kavramlarını Tanımlaması 

 el-Ensârî vahiy, Nebi ve Resul kavramlarını tanımlamaktadır. Akabinde Resûl ve Nebi 

kavramları arasındaki farkı ortaya koymaktadır. Şöyle ki; 

 Vahiy sözlükte, gizli bildirim yapmak, imâ etmek ve işaret etmek gibi anlamlara 

geldiğini belirtmektedir. Terim olarak vahyin, şer‘î bir kitabı bildirmek, imâ etmek vb. 

anlamlara geldiğini beyan etmektedir. Resûlün manasını, şer‘î bir bir şeyin kendisine 

vahyedildiği ve bunu teblîğ etmekle emrolunan insan şeklinde izah etmektedir. Resûlün, 

Nebîden daha has olduğunu izah etmiş; Nebînin, Resûl gibi teblîğ ile emrolunmadığını 

açıklamıştır.1072 

                                                           
1068 Ebû’l-Abbas Takiyyuddîn Ahmed b. Abdulhalim b. Abdusselam b. Abdullah b. Ebî’l-Kasım b. Muhammed 

İbn teymiyye el-Harranî el-Hanbelî ed-Dimaşkî (728/1328) İbn Teymiyye, Câmi’u’l-mesâil li İbn Teymiyye, thk. 

Muhammed Aziz Şems (Mekke: Dâru alemi’l-fevâid li’n-neşri ve’t-tevzî’, 2001), 3/202. 
1069 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/558-559. 
1070 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/523. 
1071 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/449. 
1072 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/68. 



184 
 

 5. Peygamberlerin Masumiyetinin Vacib, Umumun İse Caiz Olması 

 el-Ensârî, Peygamberlerin ve müminlerin ismetinin aynı olmadığını beyan etmiştir. 

Peygamberlerin masumiyetinin vacib; müminlerin ismetinin ise caiz olduğunu açıklamaktadır. 

Yani Peygamberlerin günahlardan uzak kalmalarının vacip olduğunu, Allah Teâlâ’nın onları bu 

özellikte yarattığını ifade etmiştir. Müminlerin ise günahtan uzak olmalarının caiz olduğunu, 

yani isteseler günaha yakın/uzak kalabileceklerini izah etmiştir.1073 

 6. Hızır a.s. İle İlgili Malumata Değinmesi 

ي البحَْرِ إلِىَ الخَضِرِ باَبُ مَا ذكُِرَ فِي ذَهَابِ مُوسَى فِ    (Hz. Musa’nın denizde Hz. Hızır’ın yanına 

gitmesi hususuyla ilgili söylenenler). el-Ensârî, bu bâbda Hz. Hızır ile ilgili bazı bilgiler 

vermektedir. İlk önce Hızır kelimenin zabtını zikretmektedir. Akabinde خَضِر kelimesinin, 

O’nun lakabı olduğunu söylemektedir. Bu lakabın Hz. Hızır bir yerde otururken bir anda oranın 

yemyeşil olmasından sonra kendisine verildiği şeklinde izahatta bulunmuştur. Künyesinin ise 

Ebu’l-Abbas olduğunu söylemektedir. Daha sonra ismiyle ilgili ihtilafın olduğunu belirten el-

Ensârî, bazılarına göre isminin Belya olduğunu, bazılarına göre İbliya, bazılarına göre Hadrûn, 

bazılarına göre Ahmed, bazılarına göre Amir, bazılarına göre İrsa, bazılarına göre ise ismi 

bunların dışında başka bir şey olduğunu ifade etmektedir. Akabinde Hz. Hızır’la ilgili olarak 

Nebi ya da Resul olması veya Veli ya da Melek olması hususlarında ihtilafın olduğunu, sahih 

görüşe göre, O’nun Nebi olduğunu belirtmektedir. Yine Hz. Hızır’ın şu anda hayatta olup 

olmadığıyla ilgili ihtilafın olduğunu açıklayan el-Ensârî, cumhurun görüşüne göre hayat 

suyundan içtiği için, Hz. Hızır’ın kıyamete kadar hayatta olacağını da zikretmiştir.1074 

 el-Ensârî, bâbların şerhinde birçok konuya değindiği gibi hak ve batıl olan itikâdî 

mezheplerin görüşlerini de beyan etmektedir. 

 1. Ehl-i Sünnetin Mizan İle İlgili Görüşlerini İzah Etmesi 

 Mizan itikatla bağlantılı bir kavramdır. el-Ensârî bununla ilgili bazı izahatta 

bulunmuştur. Şöyle ki; ehl-i sünnete göre Mizan, gözle görülebilen bir cisim olup, iki kefesi 

olan ve birbirine eşitlendiğinde iki dili aynı hizaya gelen tartı aletidir. Allah Teâlâ, görülen 

şeyler gibi, insanların amellerini de bu iki kefede tartacaktır. Ya da insanların amellerinin 

yazıldığı sahifeleri Mizan denilen tartı aletinde tartacaktır. İnsanların amellerinin Mizan denilen 

tartı aletinde tartılmasının faydalarını, Allah Teâlâ’nın, adaletini çokça izhar ettiğini, insanların 

Allah’a karşı herhangi bir mazeretinin kalmamasını sağladığını ve Allah’ın insafını tam olarak 

                                                           
1073 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/535. 
1074 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/285. 



185 
 

gösterdiğini belirtmektedir.1075 Görüldüğü üzere el-Ensârî, Ehl-i Sünnetin Mizan hakkındaki 

beyanatlarını ortaya koymuştur. 

 2. Ehl-i Sünnetin Hidâyet ve Dalalet İle İlgili Görüşlerini İzah Etmesi 

 Allah bize hidâyeti“ باب: وَمَا كُن ا لِنَهْتدَِيَ لوَْلَا أنَْ هَدَاناَ الل هُ 1076 لوَْ أنَ  الل هَ هَدَانِ ي لَكُنْتُ مِنَ الْمُت قِينَ 1077 

bahşetmeseydi, biz kendiliğimizden hidâyeti elde edemezdik.” “Allah c.c. bana hidâyeti nasip 

etseydi, elbette müttakilerden olurdum.” el-Ensârî, bâbda geçen her iki âyette de ehl-i sünnetin 

hidâyet ve dalalet ile ilgili görüşlerini şu şekilde belirtmektedir: Onlara göre hidâyet ve dalalet 

olgusu, Allah Teâlâ tarafından yaratılmıştır. Yine onlara göre Allah Teâlâ’nın, insanların 

hidâyete ulaşması veya küfürde kalmalarında, insanlardan daha kudretli olduğunu görüşlerini 

ortaya koymuştur. Yani Ehl-i Sünnete göre Allah c.c. dilemezse, kullar kendi başlarına hidâyet 

veya dalaleti gerçekleştiremezler.1078 

 3. Mu‘tezile ve Haricilerin İtikadi Görüşlerini İzah Etmesi 

 el-Ensârî, bâbda geçen malumatı şerh ederken, Mu‘tezile ve Haricilerin büyük günah 

işleyenlerle ilgili görüşlerini de belirtmiştir. Şöyle ki; Mu‘tezilenin, büyük günah işleyenlerin, 

mümin ile kâfir olma arasında oldukları görüşünü savunduklarını beyan etmektedir. Aynı 

şekilde Haricilerin, büyük günah işleyenlerin kâfir oldukları görüşlerini de açıklamıştır.1079 

 Sonuç olarak zikredilen başlıklarda bâb ve altındaki âyet ve hadislerle ilgili el-Ensârî, 

birçok izahatta bulunmuştur. Bu izahatı birçok farklı konuyla ilintili olduğu görülmüştür. Bu 

tespitler birbirinden bağımsız bir şekilde örneklendirilerek ortaya konulmuştur. 

 3.5.3. Kelime Tahlilleri 

 Hadislerin şerhlerinin sağlıklı yapılabilmesi için, şârihte bulunması gereken en önemli 

özelliklerden birisi, Arapça dil bilgisi kurallarına vakıf olmasıdır. Çünkü Arapça dil bilgisinin 

önemi tartışılmaz bir gerçektir. Kelime bilgisi, cümle bilgisi, gramer tahlilleri ve buna benzer 

birçok konu Arapça dil bilgisi kurallarının bilinmesine bağlıdır. 

 İlk hadis şerhleri olarak kabul edilen ve tamamen bir hadis lugatı çalışması olan, 

garîbu’l-hadîs edebiyatının oluşumunda, dil bilgisinin önemi ortaya çıktığı gibi, hadislerin 

anlaşılması ve yorumlanmasında da dil bilgisine vakıf olmak öemlidir. Neticede hadisçiler, 

hadis metinlerinde geçen garîb kelimelerle ilgili, bu metinlerdeki lafızların gramer ve edebî 

yönden tahlilleriyle ilgili, râvî isimlerinin okunuş incelikleriyle ilgili vb. konularla ilgili 

müstakil ilim dalları tesis etmişler ve bu alanlarda birçok eser yazmışlar. 

                                                           
1075 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/441-442. 
1076 Arâf Sûresi, 7/43. 
1077 Zümer Sûresi, 39/57. 
1078 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/543. 
1079 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/184. 



186 
 

 Malum olduğu üzere el-Ensârî de dil alanında kendisini yetiştirmiş, Arap dili ve 

edebiyatına son derece vâkıf bir zattı. Arap dilinin inceliklerini çok iyi derece bilmekle birlikte 

bu hususta eserler de yazmıştır. Hadislerde geçen kelimeleri sarf ve nahiv açısından ele alarak 

analiz etmiştir. Hemen hemen her hadiste geçen kelimelerin açıklaması, iştikâkı ve i’râbı gibi 

konulara temas etmiştir. Cümle tahlillerinde, hadisteki ifadenin farklı anlamlar taşıdığını hem 

kendisi açıklamış hem de bu alandaki uzman olan zatlardan nakilde bulunarak bunu ortaya 

koymuştur. Burada birçok açıdan, el-Ensârî’nin kelimeleri şerh ederken, neler yaptığının 

üzerinde durulacaktır. 

 3.5.3.1. Kelimelerin Zabtını Vermesi 

 Hadislerin lafzî manalarının tespitinde, öncelikle hadislerde geçen kelime yapılarının 

bilinmesi zorunludur. Bu amaçla el-Ensârî, metinde geçen ve açıklamak istediği kelimelerin 

zabtlarını vermektedir. Örneğin;  الرز kelimesinde yedi farklı lügatın olduğunu, yani yedi farklı 

şekilde okunduğunun zabtını belirtmiştir.1080 أخرم el-Ensârî, bu kelimenin zabtıyla ilgili olarak 

şu açıklamaları yapmaktadır. أ harfinin fethalı, ر harfinin de kesreli okunduğunu, hemzenin, 

zammeli okunduğunu da belirtmiştir.1081 الحبلة el-Ensârî, bu kelimenin zabtıyla ilgili olarak 

şunları söylemektedir. ح harfinin zamme ve fethalı ب harfinin sakin okunduğunu belirtmiştir. 

Ya da bu iki harfin her ikisinin de fethalı veya zammeli okunduğunu da beyan etmiştir.1082 

 3.5.3.2. Kelimelerin Lügat Manalarını Açıklaması 

 el-Ensârî, hadis metinlerini şerh ederken kelimelerin sözlük anlamını vermektedir. 

Örneğin; المطل kelimesinin sözlükte uzatmak manasına geldiğini ifade etmektedir.1083 الهجرة 

kelimesinin sözlükte terk etmek manasına geldiğini, buradaki amacının bir vatanı terk edip 

başka bir yere gitmek olduğunu söylemiştir.1084  ُالنية kelimesinin sözlükte kastetmek manasına 

geldiğini belirtmektedir.1085 

 3.5.3.3. Kelimelerin Sarf ve Nahiv Durumunu Belli Etmesi 

 el-Ensârî, hadis metinlerini şerh ederken birçok yönden kelimeleri tahlil etmektedir. Bu 

yönlerden birisi de kelimenin sarf ve nahiv durumunu ortaya koymasıdır. 

 1. Kelimelerin Sarfını Vermesi 

 Burada el-Ensârî tarafından kelimelerin sarfıyla ilgili verilen açıklamalara yer 

verilecektir. Örneğin;  َأجَ ي  kelimesiyle ilgili olarak, bu kelimenin aslının  َأجِ وْ ي  olduğunu, واو 

                                                           
1080 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/647. 
1081 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/464. 
1082 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/544. 
1083 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/40. 
1084 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/73. 
1085 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/72. 



187 
 

harfinin hazfedildiğini, daha sonra جيم harfine fetha harekesi verildiğini ifade etmiştir.1086

واشُ خَ    kelimesiyle ilgili olarak el-Ensârî, bu kelimenin aslının  َوايُ شِ خ  olduğunu, zamme 

harekesinin ي harfine ağır geldiği için, önce bu hareke, daha sonra ي harfinin kendisinin 

hazfedildiğini söylemiştir. و harfine uysun diye ش harfinin de ötre yapıldığını belirtmiştir.1087 

 el-Ensârî, bazen kelimenin sarfıyla ilgili olarak âlimler arasında oluşan ihtilafı 

belirtmektedir. Örneğin; فأتزر kelimesinin sarfıyla ilgili olarak, Zamehşerî (öl. 538/1143), 

Basriler ve Kûfilerin ihtilaflı görüşlerini belirtmiştir.1088 

 2. Kelimelerin Nahvini vermesi 

 Burada el-Ensârî tarafından kelimelerin nahviyle ilgili verilen açıklamalara yer 

verilecektir. Örneğin; ُأحََبُّ إلِيَْهِ المَدْح (Allah’ı övmek, O’na gelen en güzel şeydir.) el-Ensârî burayı 

şerh ederken, nahivle ilgili yaptığı açıklamalar şöyledir. أحب kelimesinin, efalu tafdil olduğunu, 

isim meful anlamında olduğunu, naibi failinin de  ُالمَدْح kelimesi olduğunu beyan etmiştir.1089 

 Buraya (.Hz. Peygamber ramazanda daha çok cömertti) وَكَانَ أجَْوَدُ مَا يَكُونُ فِي رَمَضَانَ  

bakıldığında el-Ensârî, أجود kelimesinin mübteda olduğunu, في رمضان kavramının da bu 

mübtedaya haber olduğunu açıklamaktadır. Daha sonra tüm cümlenin, kâneye haber olduğunu 

izah etmiştir.1090 Kelimelerin nahviyle ilgili olarak, el-Ensârî tarafından yapılan izahatın bir 

örneğinin yeri dipnotta verilmiştir.1091 

 3.5.3.4. Kelimelerin Müfret Tesniye ve Cemilerine İşaret Etmesi 

 el-Ensârî, kelimeleri şerh ederken onların tekil, ikil veya çoğullarına da değinmektedir. 

Örneğin;  ِالأوَْدَاج kelimesinin çoğul olduğunu, müfredinin ise  ودج kelimesi olduğunu beyan 

etmiştir.1092 رَكْب kelimesinin çoğul olduğunu, tekilinin راكب olduğunu belirtmiştir.1093  ُالت حِي ات 

kelimesinin çoğul olduğunu, müfredinin  تحية olduğunu zikretmiştir.1094  ِخِيرََتيَْن kelimesinin ikil 

olduğunu, tekilinin ise  خيرة olduğu bilgisini paylaşmaktadır.1095  ِدَانقَيَْن kelimesinin ikil olup, 

tekilinin ise   دانق kelimesi olduğunu ifade etmiştir.1096 

 3.5.3.5. Kelime ve Anlamı Arasındaki Münasebeti Ortaya Koyması 

 el-Ensârî, bazen şerhinde bir kelimeye yüklenen anlam ile bu kelime arasındaki 

münasebeti ortaya koymaktadır. Örneğin;  ُالقلَْب kelimesine bu ismin verilmesinin sebebini, hızlı 

                                                           
1086 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/60. 
1087 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/497. 
1088 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/619. 
1089 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/650-651. 
1090 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/105. 
1091 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 1/96. 
1092 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/603. 
1093 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/109. 
1094 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/545. 
1095 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/340. 
1096 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/610. 



188 
 

değiştiği için veya bedenin has yeri olduğu için, her şeyin has yeri kalbidir. Ondan dolayı bu 

kelimeye bu ismin verildiğini beyan etmiştir.1097  ِال  el-Ensârî, Deccâl’a Mesîh المَسِيحِ الد ج 

denmesinin sebebini, gözlerinden birisinin olmaması veya ondan hayrın silinmesi vb. 

Sebeplerden ötürü olduğunu belirtmiştir.1098  ِيوَْمَ الأحَْزَاب el-Ensârî, kabilelerin bir araya gelip Hz. 

Peygamberle savaşma hususunda ittifak etmelerinden dolayı bugüne bu ismin verildiğini 

açıklamıştır.1099 el-Ensârî, İbn Cafer (öl. 8/629) adlı sahâbeye  ِذِي الجَناَحَيْن “İki kanat sahibi” 

denilmesinin sebebini Allah c.c. yolunda, her iki kolu kopana kadar savaştığı, bunların yerine 

kendisine cennette iki kanat verileceği ve bunlarla cennette uçacağı için kendisine bu ismin 

verildiğini izah etmiştir.1100 Bu konuyla ilgili bazı örneklerin yerleri dipnotta verilmiştir.1101 

 3.5.3.6. Kelimeleri Şerh Ederken Âyetlerden Yararlanması 

 el-Ensârî, bazen kelimeleri şerh ederken verdiği anlamları desteklemek için âyetlerden 

istifade etmektedir. Örneğin; ،َوَلَا عَليَْنا “Üzerimize değil”1102 kelimesini şerh ederken, buradaki 

 nın, dua manasında olduğunu söylemekte, bu söylemini güçlendirmek için âyetten’لَا 

yararlanmaktadır. Şöyle ki; رَب ناَ لَا تؤَُاخِذْنَا “Rabbimiz bizi sorumlu tutma”1103 görüldüğü üzere el-

Ensârî, şerhini desteklemek amaçlı getirdiği bu âyetteki  َلا’nın da dua manasında olduğunu 

belirtmiştir.1104 

 kelimesini şerh شَاءَ  İnşâallah sonra yapacağım”1105 el-Ensârî, burdaki“ سَأفَْعلَُ إنِْ شَاءَ الل هُ  

ederken, bir işin oluşunu Allah Teâlâ’nın isteğine bırakmak şeklinde mana vermektedir. Daha 

sonra hadisteki anlamı desteklemek için “Bir işi yarın yapacağım, deme.”1106 âyetinden destek 

almıştır. Bu âyette de bir şeyin yapılabilmesi için, Allah Teâlâ’nın isteğinin olması gerektiği, 

onun isteği yoksa bir işin oluşamayacağı manasının olduğunu belirtmiştir.1107 

 Hz. Peygamber, Allah’a hamd ve sena etti.”1108 el-Ensârî burada“ فحََمِدَ الل هَ وَأثَنْىَ عَليَْهِ، 

hadisi şerh ederken, ikinci kelimenin, birinci kelimeye atfedildiğini ve onunla eş anlamlı 

olduğunu ifade etmektedir.  el-Ensârî, bu söylemini desteklemek için âyetten istifade 

etmektedir.  ٌصَلَ وَاتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَة “Onların üzerine Allah’ın salatı ve rahmeti vardır.”1109 Bu 

                                                           
1097 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/234. 
1098 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/547-548. 
1099 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/649. 
1100 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/57. 
1101 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 1/236; 9/641. 
1102 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İstiska, 1013. 
1103 Bakara Sûresi, 2/286. 
1104 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/92. 
1105 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Salat, 425. 
1106 Kehf sûresi, 18/23. 
1107 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/129. 
1108 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İlim, 88. 
1109 Bakara Sûresi, 2/157. 



189 
 

âyette  ٌرَحْمَة kelimesinin,  ٌصَلوََات kelimesine atfedildiğini ve her ikisinin de aynı manaya geldiğini 

ifade etmiştir.1110 Burada görüldüğü üzere, el-Ensârî hadisteki her iki kelimeyi şerh ederken, 

izahatını âyetle takviye etmiştir. 

 Hadisin senedinde Hz. Aişe’den söz edilince, kendisi hakkında  َأمُِّ الْمُؤْمِنيِن “Müminlerin 

annesi”1111 kelimesi kullanılmıştır. el-Ensârî, bu kelimeyi şerh ederken Hz. Peygamber’in 

eşlerinin, müminlerin anneleri olduğu hususuyla ilgili olarak  ْهَاتهُُم  O’nun eşleri“ وَأزَْوَاجُهُ أمُ 

müminlerin anneleridir.”1112 âyetinden de destek almıştır. Burada görüldüğü üzere el-Ensârî, 

hadisi şerh ederken âyetten destek almıştır.1113 Bu konuyla ilgili bazı örneklerin yerleri dipnotta 

verilmiştir.1114 

 3.5.3.7. Kelimeleri Şerh Ederken Hadislerden Yararlanması 

 el-Ensârî, hadis metninde geçen kelimeleri şerh ederken, bu kelimelere verdiği anlamı 

desteklemek için birçok şeyden yararlanmış, bu şeylerden birisi de hadislerdir. Örneğin; 

“Rasulullah s.a.v. sadakayı emretti.”1115 el-Ensârî, bu hadiste geçen الصدقة kelimesini şerh ettiği 

vakit, bu kelimeden maksadın, farz olan sadaka olduğunu belirtmiştir. Kelimeye verdiği bu 

anlamı, desteklemek için başka bir hadisten destek almaktadır. Şöyle ki; “Hz. Peygamber, Hz. 

Ömer’i r.a. sadaka memurluğunu yapmak için gönderdi.”1116 Burada hadiste geçen sadakadan 

da maksadın, farz olan sadaka olduğu görülmektedir. Müslim’den rivâyet edilen bu hadis destek 

olarak zikredilen hadistir. Çünkü sünnet olan sadaka için zekat memurunun 

görevlendirilmediğini ifade etmiştir.1117 Sonuç olarak zikredilen misalde el-Ensârî, hadiste 

geçen kelimeye verdiği anlamı desteklemek için, başka hadisten takviye almıştır. 

 Bazen el-Ensârî, kelimeyi şerh ederken hem âyetten hem de hadisten aynı anda 

yararlanmaktadır. Örneğin; el-Ensârî hadisteki 1118 َفِي عَائِشَة “Aişe’den dolayı” kelimesini şerh 

ettiği vakit, buradaki ف harfinin sebebiyet ف’sı olduğunu söylemektedir. Bu söylemini 

desteklemek için 1119 ِفذَلَِكُن  ال ذِي لُ مْتنُ نِي فيِه “Kadın(Züleyha) ise, (Hz. Yusuf’u gösterip), beni 

kendisi hakkında ayıpladığınız kişi budur.” âyetinden destek almıştır. Kelimeye verdiği şerhi 

desteklemek için zikrettiği âyetle birlikte aynı zamanda 1120ة حبستها  أن امرأة دخلت الن ار في هر 

“Muhakkak ki bir kadın, kediyi hapsetmesinden dolayı cehenneme girdi.” hadisinden de destek 

                                                           
1110 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/305. 
1111 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Bed’u’l-vahiy, 2. 
1112 Ahzab Sûresi, 33/6. 
1113 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/76. 
1114 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 1/88; 96; 3/232; 545; 4/259; 5/131; 7/373; 10/356. 
1115 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Zekât, 1468. 
1116 Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-muhtasar, Zekât, 983. 
1117 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/558. 
1118 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, el-Hibetu ve fadlihâ ve't-tahrîdu aleyha, 2581. 
1119 Yusuf Sûresi, 12/32. 
1120 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Musâkât; 3265; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Selam; 2242. 



190 
 

almaktadır. Görüldüğü üzere burada, el-Ensârî, destek amaçlı zikrettiği âyet ve hadiste geçen 

 sı olduğu söylemini teyit etmiştir.1121’ف gibi sebebiyet ف nin, Buhârî’de geçen’ف

 3.5.3.8. Kelimelerin Şerhinde Şiirden Yararlanması 

 el-Ensârî, hadis metinlerini şerh ederken kelimeleri birçok yönden değerlendirmektedir. 

Bu yönlerden birisi de kelimeyi şerh ederken şiirlerden destek almasıdır. 

 1. Kelimenin Manasını Verirken Şiirlerden Yararlanması 

 el-Ensârî, hadiste geçen kelimeleri şerh ederken verdiği manayı desteklemek için şiirden 

istifade etmektedir. Örneğin; 1122 مَا سُئلَِ الن بِيُّ صَل ى اللهُ عَليَْهِ وَسَل مَ عَنْ شَيْء  قَطُّ فَقَال: لَا “Hz. 

peygamber’den, ne zaman bir şey istendiyse O, hiçbir zaman yok dememiştir.” el-Ensârî bu 

hadisi şerh ederken hadisteki  لَا’nın manasını desteklemek için, Ferazdak (öl. 110/728)’ın şiirini 

takviye amaçlı zikretmiştir. 1123ما قال: لا قط إلا في تشهده ... لولا التشهد كانت لاؤه نعم “Teşehhüdünün 

dışında hiçbir zaman لا kelimesini söylememiş. Eğer teşehhüd olmasaydı onun oradaki لا’sı da 

 yani evet olurdu.” Burada el-Ensârî’nin, hadiste geçen kelimeye verdiği manayı desteklemek نعم

için, şiirden destek aldığı görülmektedir.1124 

 “Dul kadına ve yoksula yardım eden, Allah c.c. yolunda cihad eden gibidir. (Hadisin 

devamında bu kişinin özelliği ...gece yatmayan ve sürekli oruç tutan gibi olduğu”1125 malumatı 

bulunmaktadır. Buradaki istişhadımız, bu şekilde yardımcı olan şahsın vasfının, لا يفتر yani gece 

yatmayıp kesintisiz bir şekilde Allah Teâlâ’ya ibadet eden gibidir. Yani لا يفتر kelimesidir. el-

Ensârî hadiste verdiği “kesintisiz” manayı desteklemek için şiirden takviye almaktadır. Şöyle 

ki;  1126ولقد أمرُّ على اللئيم يسبّ ني Burada يسبني kelimesi, اللئيم kelimesinin vasfıdır. Anlamı ise, ağzı 

bozuk olan, bana kesintisiz bir şekilde kötü söz söyleyene vardım,1127 şeklindedir. Her iki 

örnekte de hadisi şerh eden el-Ensârî, hadisteki kelimelere yüklediği anlamı desteklemek için 

şiirden destek almıştır. el-Ensârî’nin, hadisteki kelimeye verdiği manayı şiirle desteklediği 

birkaç örneğin yeri dipnotta verilmiştir.1128 

 2. Kelimelerin Sarfını Verirken Şiirden Yararlanması 

  el-Ensârî,  ْدَع kelimesini şerh ederken, bu kelimenin emir kipi olduğunu belirtmektedir. 

Bu sözcüğün genelde emir kipiyle kullanıldığını, mazi olarak kullanımının az olduğunu ifade 

                                                           
1121 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/365. 
1122 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Edeb, 6034; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Fedâil, 2311. 
1123 Ebû İshâki’l-husrî İbrahim b. Ali b. Temîm el-Ensârî (453/1061) el-Kayrevânî, Zehru’l-âdâb ve semeru’l-

elbâb (Beyrut: Dâru’l-cîl, 1925), 1/104. 
1124 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/188. 
1125 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, es-Sâ'î 'ale'l-Miskîn; 6007. 
1126 Ahmed Mustafa (1371/1951) el-Merâğî, “Ulûmu’l-belâğeti-el-Beyân el-Me’ânî el-Bedî”, ts., 119; Ebû’l-

Abbas Muhammed b. Yezid (285/898) el-Muberrid, el-Kâmil fî’l-lugati ve’l-edeb, thk. Ebû’l-fadl İbrahim 

Muhammed (Kahire: Dâru’l-fikri’l-Arabî, 1997), 3/61. 
1127 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/174. 
1128 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 1/92; 253. 



191 
 

etmiştir. Mazi olarak geldiğini göstermek için şiirle istişhat etmektedir. Örneğin;  ليت شعري عن

 Keşke dostumdan haberim olsa - verdiği sözden dönüp“ خليلي  ما الذي--عاله في الوعدِ حتى وَدَعَه1129

beni terk etmesinin nedeni neydi bilsem” el-Ensârî bu şiirle,  ْدَع kelimesinin mazi olarak 

kullanıldığını göstermektedir.1130 

 3. Kelimelerin Nahvini Verirken Şiirden Yararlanması 

حْمَنِ، خَفِ يفَتاَنِ 1131   .İki kelime vardır, Rahaman’a hoş gelmektedirler“ كَلِمَتاَنِ حَبيِبَتاَنِ إلِىَ الر 

Hafiftirler.” el-Ensârî, hadiste geçen bu kelimelerin nahvini vermektedir. Şöyle ki; كلمتان bu 

kelimenin mukaddem bir haber olduğunu; خفيفتان bu kelimenin ise sona alınmış bir mübteda 

olduğunu; aralarındaki kelimelerin de haberin vasfı olduğunu ifade etmektedir. Haberi 

mukaddem yapmanın sebebini, dinleyiciye, mübtedayı iyi dinlemesi için teşvik amaçlı 

olduğunu belirtmektedir. el-Ensârî, kelimede geçen nahvin aynısının şiirde de geçtiğini ifade 

ederek, kelimenin nahiv yönünü desteklemektedir. Şöyle ki; ثلاثة تشرق الدنيا ببهجتها ... شمس الضحى

 Üç şey vardır dünya onların gülmeleriyle aydınlanır; (Bunlar) sabahın“ وأبو إسحاق والقمر1132

güneşi, Ebû İshak ve aydır.” el-Ensârî, buradaki ثلاثة kelimesinin mukaddem bir haber 

olduğunu; شمس الضحى...  nın, sona alınmış bir mübteda olduğunu; aralarındaki şeylerin haberin 

sıfatı olduğunu belirtmiştir.1133 

فِيُّ مِنْحَةً 1134  قْحَةُ الص   ”.En güzel paylaşma, sütü bol olan hayvanı paylaşmaktır“ نِعْمَ المَنيِحَةُ اللِّ

el-Ensârî, buranın gramerini verirken منحة kelimesinin temyiz olduğunu ve mahsustan daha 

sonra geldğini ifade etmektedir. Bunu desteklemek için şiiri istişhat olarak getirmektedir. Şöyle 

ki;1135تزود مثل زاد أبيك زادا ... فنعم الزاد زاد أبيك زادًا “Babanın hazırladığı azık gibi kendine azık 

hazırla; azık olarak, en güzel azık, babanın hazırladığı azıktır.” Görüldüğü üzere el-Ensârî, 

şiirde geçen زادًا kelimesinin temyîz olduğunu ve mahsustan daha sonra geldiğini belli etmiştir. 

                                                           
1129 Ebû’l-Hasan Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ el-Kazvînî er-Râzî (395/1005) İbnu’l-Fâris, Mucmelu’l-lugati li 

İbni’l-Fâris, thk. Abdulmuhsin Sultan Züheyr (Beyrut: Muessesetu’r-risale, 1986), 1/920; Ebû’l-Kâsım el-

Huseyin b. Muhammed (502/1109) er-Râğibi’l-Esfehânî, el-Mufredât fî ğarîbi’l-Kur’ân, thk. Safvan Adnan ed-

Dâvudî (Dımaşk-Beyrut: Dâru’l-kalem-eş-Şâmiye, 1412), 861; Ebû’l-Bekâi Muhammed b. el-Hüseyin b. 

Abdullah (616/1219) el-’Abkerî, et-Tibyân fî î’râbi’l-Kur’ân, thk. Ali Muhammed el-Becâvî (’İsâ’l-bâbî el-halebî 

ve şirkâhu, ts.), 2/1292. 
1130 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/169. 
1131 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Tevhid, 7563; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, ez-Zikru ve’t-tevbetu 

ve’d-duau ve’l-istiğfâru, 2694. 
1132 Yusuf b. Ebî Bekr b. Muhammed b. Ali el-Hevârizmî el-Hanefî (626/1229) es-Sekkâkî, Miftâhu’l-’ulûm, thk. 
Na’îm Zerzûr (Beyrut / Lübnan: Dâru’l-kütübi’l-’ilmiyye, 1987), 221; el-Hasan b. Abdullah b. Sehl b. Said b. 

Yahya b. mehrân (395/1005) Ebû Hilâli’l-Askerî, Dîvânu’l-me’ânî (Beyrut: Dâru’l-cîl, 1984), 1/28. 
1133 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/443. 
1134 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, el-Hibetu ve fadlihâ ve’t-tahrîdu aleyha, 2629. 
1135 Ebû’l-Kâsım el-Hasan b. Büşr (370/981) el-Âmedî, el-Muvâzene beyne şi’r Ebî Temâm ve’l-Buhterî, thk. es-

Seyyid Ahmed Sakar (Kahire: Dâru’l-me’ârîf, 1994), 1/292; Abdulkadir (1093/1682) İbn ’Umeri’l-Bağdâdi, 

Hazânetu’l-edeb ve lubbu lubâbi lisâni’l-’arâb, thk. Muhammed Harun Abdusselam (Kahire: Mektebetu’l-hanci, 

1997), 9/394. 



192 
 

Bu şekilde kelimede geçen nahiv durumu şiirle desteklenmiştir.1136 el-Ensârî, kelimelerin 

nahvini verirken, şiirden destek aldığını gösteren birkaç örneğin yeri dipnotta verilmiştir.1137 

 3.5.3.9. Kelimelerin Nahvini Verirken Darb-ı Meselden Yararlanması 

 İbn Manzûr (öl. 711/1311) ve ez-Zebîdi (öl. 1205/1790) ismindeki iki zat, İbn ‘Arefe 

(öl. 323/935)’nin, darb-ı meseli şöyle tanımladığını belirtmişler: Kastedilen bir şeyin başka bir 

şeyle itibar edilmesidir.1138 Daha önce yaşamış insanlardan nakledilen meseleler, daha sonraki 

nesiller için darb-ı mesel haline dönüşür ve benzer olaylarda bu darb-ı meseller kullanılır. el-

Ensârî de hadislerdeki kelimelerin nahiv ve sarf durumunu izah ederken darb-ı meseli destek 

amaçlı kullanmaktadır. Şöyle ki;  1139ثلَاثٌ مَنْ كُن  فيِهِ  وجد حلاوة الإيمان “Kimde bu üç şey varsa, 

imânın tatlılığını tanır.” el-Ensârî, buradaki hadis metninde geçen ثلاث kelimesi nekire olduğunu 

belirtmiştir. Ta‘zim için veya muzaf olduğu halde, muzaf ileyhin yerine geçtiği için, mübteda 

olduğunu, haberinin ise, ondan sonra gelen لاوة الإيمانمن كن فيه وجد ح  cümlesi olduğunu ifade 

etmektedir. el-Ensârî’nin, burada zikrettiği nahiv durumunu desteklemek için, şerhinde darb-ı 

meseli istişhat amaçlı zikretmiştir. Şöyle ki;   أهر  ذا ناب شر  Keskin dişlere sahip olan, kavga çıkarıp 

bağırdı. Yukarıdaki hadiste olduğu gibi, darb-ı mesel örneğinde de el-Ensârî,   شر kelimesinin, 

mübteda için uygun olmadığı halde, nekire olduğu halde, bazı sebeplerden ötürü mübteda 

olduğunu, sonraki cümlenin ona haber olduğunu belirtmiştir.1140 Görüldüğü üzere burada 

zikredilen darb-ı mesel, hadisteki mevcut nahiv durumuna emsal olsun diye, onu takviye etsin 

diye el-Ensârî tarafından zikredilmiştir. 

 3.5.3.10. Kelimenin Nahiv-Sarfını Verirken Âlimlerin ve Lügat Ehlinin  

Görüşlerini Beyan Etmesi 

 el-Ensârî, kelimelerin nahiv-sarfını verirken, birçok şeyden istifade etmiştir. 

Yararlandığı bu şeylerden birisi de âlimlerin ve lügat ehlinin bu konu hakkındaki görüşlerini 

beyan etmesidir. Şöyle ki; 

 Hadiste geçen   هَلُم kelimesinin zabtını verirken lügat ehlinin görüşlerini izah etmektedir. 

Şöyle ki; el-Ensârî hadiste geçen   ُهَلم kelimesinin sarfı verilirken, Hicaz ehline göre bu kelimenin 

müfret, tesniye ve cem‘inin tümü aynı vezin üzerinde geldiği görüşünü aktarmıştır. Aynı şekilde 

bu kelime Necd ehlinin yanında tekil, ikil ve çoğul için ayrı ayrı vezinlerinin olduğu görüşünü 

de beyan etmiştir.1141 

                                                           
1136 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/401,402. 
1137 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 1/94-95; 206; 453; 541; 3/167. 
1138 İbn Manzûr, Lisânu’l-’Arab, 1/548; ez-Zebîdî, Tâcu’l-’arûs, 3/243. 
1139 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İmân, 16; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, İmân, 43. 
1140 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/152-153. 
1141 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/653. 



193 
 

 el-Ensârî, hadiste geçen لوَْلا kelimesinin şerhini verdiğinde Sîbeveyh (öl. 180/796)’in 

görüşünü zikretmektedir. لو’in, (bir şeyin olmamasından ötürü, başka) bir şeyin 

gerçekleşmediği manasında olduğunu söylemektedir. لو kelimesi, لا kelimesinin başında geldiği 

zaman, yani لوَْلا olduğu zaman müsbeti ifade eder. Şöyle ki; başka bir şey olduğu için, bu şey 

gerçekleşmemiş manasını alır. Ondan sonra gelen ismin mübteda olduğunu, kelam kendisine 

işaret ettiği için haberinin zorunlu olarak mahzuf olduğunu belirtmiştir.1142 

 el-Ensârî, hadiste geçen bu kelimelerin nahvini verdiği zaman Kûfilerin مَسْجِدِ الأقَْصَى 

görüşünden yararlanmaktadır. Kûfilere göre bu kelimeler, mavsufun sıfata izafesi olduğu 

görüşlerini beyan etmiştir.1143 

 el-Ensârî, bu kelimeyle ilgili nahiv bilgilerini (.Allah’a yemin ediyorum) وَايْمُ الل هِ  

Cevherî’den nakletmektedir. Şöyle ki; bu kelimedeki hemzenin vasıl hemzesi olduğunu, ايم 

kelimesinin ötreli ve mübteda olduğunu,  haberinin mahzuf olduğunu, takdirinin أي: قسمي 

şeklinde olduğunu söylemektedir. Daha sonra ايمن kelimesiyle ilgili sarf bilgilerini de 

Cevherî’den nakletmektedir. Şöyle ki; Burada ايمن kelimesinin  ميم ve نون harflerinin ötreli 

olduğunu, çok fazla kullanımdan ötürü نون harfinin hazfedildiğini, hemzesinin vasıl hemzesi 

olduğunu beyan etmiştir. Buna rağmen fethalı geldiğini, bunun dışında fethalı gelen bir vasıl 

hemzesinin olmadığını da söylemiştir.1144 

 el-Ensârî, lafzi manayı tespit etmek gayesiyle yaptığı açıklamalara bakıldığında, 

gereksiz yere şerhini uzatmamak için, bazı konularda şerhinde kısa izahatla iktifa etmiştir. Yine 

bazen sadece hadisin açıklanması gereken sözcüklerini izah etmiştir. Ancak hadisin anlaşılması 

için yeri geldiğinde hadiste bulunan kelimeleri tekrarlamaktan imtina etmemiştir. Hadisin daha 

iyi anlaşılması için âyetlerden, hadislerden, şiirlerden, darb-ı mesellerden, ulemanın 

görüşlerinden vb. birçok şeyden destek almıştır. Kısacası şerhini daha iyi bir kıvama getirmek 

için, çok yönlü davranmış, ne gerekiyorsa yapmıştır. 

 3.5.4. Âyet, Hadis ve Edebî Sanatlar 

 el-Ensârî, şerhinde hadislerdeki lafzi manayı şerh ettiği gibi, şerhinde hadislerin 

muhtevasını da izah etmektedir. Hadisin anlaşılabilmesi için hem lafız hem de mananın 

bilinmesi gerekir. Muhtevanın izahının önemli olmasının sebebi, farklı kültür, örf, adet ve dile 

sahip insanların, hadisi amacına uygun bir şekilde anlamasını sağlamaktır. Havas tabakası, 

muhtevayı avam tabakasına, amacına uygun bir şekilde aktarabilmesi için hadis ve Kur’ân-ı 

Kerim’i iyi bilmesi gerekir.  

                                                           
1142 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/78. 
1143 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/258. 
1144 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/26. 



194 
 

 el-Ensârî de Buhârî’nin Sahîhi’ni şerh ederken muhtevanın izah edilmesine önem 

vermiştir. Muhtevanın amacına uygun bir şekilde anlaşılması için, şerhinde birçok şey 

kullanmıştır. el-Ensârî’nin şerhine genel olarak bakıldığında, ne kadar önemli bir yer varsa, 

hepsinde âyet, hadis vb. şeyleri kullandığı, şerhini zenginleştirdiği görülmektedir. el-Ensârî’nin 

hadisin muhtevasıyla ilgili metodu, aşağıda örnekleriyle birlikte zikredilecektir. 

 3.5.4.1. Âyet Durumu 

 el-Ensârî, hadisleri şerh ederken, âyetlerden farklı açılardan yararlanmaktadır. Kur’ân-ı 

Kerim İslâm dininde hüküm koyan, birinci derecede kabul gören kaynaktır. Bundan ötürü 

âlimlerin bu kutsal kitap üzerinde çok mesai harcadıkları, O’na çok ehemmiyet verdikleri, bu 

kutsal kitap üzerine tefsirler yazdıkları malum olan bir durumdur. Bu hususta muasır âlimlerden 

el-Hafenâvî (öl. 2019)’nin zikrettiği bazı bilgiler şu şekildedir. O’nun, Kur’ân-ı Kerim’in hem 

parça olarak hem tüm olarak doğruluğundan şüphe olmaksızın tevâtür yoluyla bize 

nakledildiğini, delil olmasında kesinlik olduğunu, bütün ümmetin ittifakıyla İslâm dininin 

birinci temel kaynağı olduğunu beyan etmiştir. Yine Kur’ân-ı Kerim’i tutmak ve içindekilerle 

amel etmek gerektiğini de ifade etmiştir. Keza onun, Kur’ân-ı Kerim nasıl ki İslâm dininin 

birinci temel kaynağıysa aynı şekilde İslâm dininin, kültürünün de birinci temel kaynağı 

olduğunu, İslâm ile ilgili tüm öğretilerin onun etrafında dönmesi gerektiğini izah etmiştir. O, 

Akaid, ibadet, ahlâk, âdâb, şeriat vb. tüm şeylerin esas temellerinin Kur’ân-ı Kerim tarafından 

atıldığı bilgisini paylaşmaktadır.1145 el-Ensârî de İslâm dininin temel kaynağı olan Kur’ân-ı 

Kerim’e çok ehemmiyet vermiş, Sahîh-i Buhârî’yi şerh ederken, hadis metinlerinde ve diğer 

bazı yerlerde geçen âyetleri tefsir etmiş, bu âyetler çerçevesinde birçok malumat zikretmiştir. 

Bu hususla ilgili şunlar söylenebilir. 

 1. Muhtevayı Âyetlerle Desteklemesi 

 el-Ensârî, hadislerdeki muhtevayı şerh ettiği vakit âyetlerden istifade etmiştir. Bu 

şekilde muhtevaya verdiği anlamı daha anlaşılır hale getirmiştir. 

 “Hz. Musa’yı, (küçültücü bir şekilde,) beni ona tercih etmeyin. (Husumet olacak 

derecede beni tercih etmeyin.)”1146 el-Ensârî hadis metninde geçen bu kısmı şerh ettiği vakit şu 

anlamları vermektedir. Hz. Peygamberin, tevazudan dolayı böyle bir şey söylediğini 

belirtmektedir. Hz. Peygamber, Hz. Âdem’in oğulları arasında en faziletlisi olduğunu bilmeden 

önce böyle bir şey söylediğini ifade etmiştir. el-Ensârî, Peygamberler arasında fazilet farkının 

olduğunu söylemektedir. Bununla birlikte, hadisten çıkardığı manayı desteklemek için iki âyet 

                                                           
1145 Muhammed İbrahim (2019) el-Hafenâvî, Dirâsât usûliyye fî’l-Kur’ân-i’l-kerîm (Kahire: Mektebetu’l-işâ’a el-

feniyye, 2002), 91. 
1146 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Husumât, 2411; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Fedâil, 2373. 



195 
 

zikretmektedir. İlki, “Şu bir gerçektir ki Biz Peygamberler’in bir kısmını, bir kısmına üstün 

kıldık.”1147 âyetidir. el-Ensârî bu âyeti, hadisin muhtevasını daha da açığa kavuşturmak için 

getirdiği görülmektedir. el-Ensârî’nin, Resüller arasında faziletin var olduğunu göstermek için 

zikrettiği ikinci âyet şudur. “İşte o Peygamberlerin bir kısmını bir kısmına üstün kıldık.”1148  

Burdaki örnekte görüldüğü üzere el-Ensârî, şerhini, âyetlerle desteklemiştir. 1149 

 “Çok soru sormak”1150 el-Ensârî hadiste geçen bu kısmı şerh ederken, dinde bazı müşkil 

olan şeylerin, zahiriyle amel etmemiz gerektiğini, haklarında çok fazla sual yapılmaması 

gerektiğini veya soru soranın ihtiyacı olmayan şeyleri sormaması gerektiğini belirtmektedir. el-

Ensârî, hadisin şerhinde zikrettiği anlamı desteklemek için getirdiği âyet şöyledir. “Senden Ruh 

hakkında soruyorlar”1151 el-Ensârî, şerhini desteklemek için zikrettiği bu âyette, ruh ile ilgili 

yapılan sualde bir faydanın olmadığı, bundan dolayı ruh ile ilgili sualin olmamasının daha iyi 

olduğunu, bu tarz soruların hoş karşılanmadığını beyan etmektedir. el-Ensârî, dinle ilgili faydalı 

olan ve kendisine ihtiyaç duyulan şeylerin sorulabildiğini, bu durumun normal karşılandığını 

belirtmektedir. el-Ensârî, dinle ilgili faydalı olan şeylerin sorulabildiğini desteklemek için şu 

âyeti zikretmişir. “Onlar sana, neyi, (kime) vereceklerini sormaktadırlar.”1152 Görüldüğü üzere 

el-Ensârî, dinde olumlu karşılanmayan ve dinde olumlu karşılanan, iki zıt şeyin anlamına 

mutabık, iki ayrı âyetle şerhini desteklemiştir.1153 

 “Utanmadığında dilediğini yap.”1154 Nefsinin sana emrettiklerine uyarsan... Şeklinde 

olduğunu, yani buradaki anlamın tehdit için olduğunu söylemektedir. Hadisin manasını 

desteklemek için zikrettiği âyet şöyledir. “Artık istediğinizi yapın”1155 el-Ensârî, bu âyetin 

manasının da tehdit için olduğunu ifade etmektedir.1156 Muhtevanın değerlendirmesini âyetlerle 

desteklemesiyle ilgili olarak birkaç örneğin yeri dipnotta verilmiştir.1157 

 2. Âyetle Tahsis Etmesi 

 el-Ensârî, bazen hadisin geniş olan manasını, zikrettiği âyetle tahsis etmektedir. 

Örneğin; 1158 ُنْياَ فهَُوَ كَف ارَةٌ لَه  Bu hadisin muhtevasının zahirine وَمَنْ أصََابَ مِنْ ذلَِكَ شَيْئاً فَعوُقِبَ فِي الدُّ

bakıldığında “hangi günahı işlersen işle, dünyada cezası verildiği takdirde o ceza, o günaha 

                                                           
1147 İsrâ Sûresi, 17/55. 
1148 Bakara Sûresi, 2/253. 
1149 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/180. 
1150 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Zekât, 1477; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Akdıye, 1715. 
1151 İsrâ Sûresi, 17/85. 
1152 Bakara Sûresi, 2/215. 
1153 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/568. 
1154 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Ehâdîsi'l-Enbiyâ, 3483. 
1155 Fussilet Sûresi, 41/40. 
1156 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/241. 
1157 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 1/80;207;281;555; 2/332; 8/622. 
1158 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İmân, 18; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Hudûd, 1709. 



196 
 

kefaret olup ahirette de ayrıca bu günahtan hesaba çekilmeyeceği” anlaşılmaktadır. Her ne 

kadar böyle anlaşılsa da hadisin geniş mana ifade eden bu muhtevasıyla ilgili âlimler ihtilaf 

etmiştir. Bazı âlimlere göre, mürted olan kişiye dünyadayken cezası verildiği halde yine de bu 

kişinin irtidat yüzünden ahirette affedilmeyeceğini, bunun cezasının devam edeceğini ileri 

sürmüşlerdir. el-Ensârî, ise, hadiste bulunan ve geniş anlam ifade eden keffareti, zikrettiği şu 

âyetle tahsis etmiştir. 1159 ِإنِ  الل هَ لَا يَغْفِرُ أنَْ يشُْرَكَ بِه “Muhakkak ki Allah c.c., O’na ortak koşulmayı 

affetmez.” Bu âyetle el-Ensârî, sadece Allah’a ortak koşma günahının bu keffarete dâhil 

olmayacağını, diğer günahların ise bu kefarete dahil olabileceğini belirtmiştir. Böylece hadiste 

umum anlam ifade eden keffaretin, el-Ensârî tarafından zikredilen âyetle tahsis edilmiştir.1160 

 3. Âyetleri Tefsir Etmesi 

 el-Ensârî, şerhinde hadiste geçen âyetlerin manasını vermektedir. Örneğin “(Uhud 

gününde.) O zaman sizden iki grup neredeyse çözülüp geri çekilmeyi düşünmüştü.”1161 el-

Ensârî, bu âyette geçen  أنَْ تفَْشَلَا kelimesine, zayıflatmak ve başarısız yapmak manalarını 

vermiştir. واللّه وليهّما kelimesine de Allah Teâlâ’nın onların yardımcısı olduğu şeklinde anlam 

vermiştir.1162 

 “Namazlara, özellikle orta namaza dikkat edin. Kendinizi tümüyle Allah’a vererek 

(huşuyla) namaza durun.”1163  el-Ensârî, burada geçen حافظُوا kelimesine, namaza müdavim olun 

manasını vermiştir. ىسطوالصّلاة ال  kelimesinin, âlimlerin ekseriyetine göre ikindi namazı 

olduğunu söylemektedir. قاَنتين kelimesine, sükut etmek, konuşmamak anlamını vermektedir.1164 

Bu örneklerde el-Ensârî’nin, hadisin muhtevasında geçen âyetleri tefsir ettiği görülmektedir.  

 4. Geçen Sûrenin Neden Seçildiğinin Sebeplerini Zikretmesi 

 el-Ensârî, bazen hadis muhtevasının içinde konu olan bir sûrenin, neden seçildiğinin 

hikmetini zikretmektedir. Örneğin; “Kâfir olan ehl-i kitap ve müşrikler, kendilerine apaçık delil 

gelinceye kadar, içinde bulundukları inkâr durumundan kopacak değillerdi.”1165 Bu âyet 

Beyyine sûresinin ilk âyetidir. el-Ensârî, hadis muhtevasında bu sûrenin zikredilmesinin 

sebebini şöyle açıklamaktadır: Bu sûrede tevhid var. Risalet var. İhlas var. Peygamberlere 

indirilen kitaplar ve suhuflar var. Namaz, zekât ve Allaha rucû‘ var. Cennet ve Cehennem 

                                                           
1159 Nisâ Sûresi, 4/116. 
1160 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/159. 
1161 Âli İmran Sûresi, 3/122. 
1162 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/583. 
1163 Bakara Sûresi, 2/238. 
1164 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/270. 
1165 Beyyine Sûresi, 98/1. 



197 
 

ehlinin durumunun beyan edilmesi var. Görüldüğü üzere, el-Ensârî, hadisin muhtevası içinde 

konu olan Beyyine Sûresi’nin zikredilmesinin sebeplerini izah etmiştir.1166 

 5. Kur’ân-ı Kerim’in Mütevatir Oluşuna Değinmesi 

 el-Ensârî, şerhinde Kur’ân-ı Kerim’le ilgili olarak, hangi sahâbede ne varsa hepsinin 

karşılaştırıldığını belirtmiş, Kur’ân-ı Kerim’in mütevatir olduğunu, ifade etmiştir.1167 

 6. Ayetlerin Farklı Kıraâtlerini Belli Etmesi 

 el-Ensârî, hadiste geçen âyetlerin birçok yönüne değindiği gibi, âyetlerin nüsha 

farklılıklarına da değinmektedir. Örneğin; 1168  فدِْيَةٌ طَعاَمُ مِسْكِين “Her gün için bir fakiri doyurur.” 

hadis muhtevasında geçen bu âyetle ilgili olarak el-Ensârî, kıraât farklılıklarına değinmiştir. 

Şöyle ki; İbn Amir (öl. 118/736)’den nakilde bulunan Hişam (öl. 245/859)’ın kıraâtine göre, 

 harfinin meftuh ن kelimesinin çoğul ve مساكين ,kelimesinin ötreli طعام ,kelimesinin tenvinli فدية

okuduğunu beyan etmektedir. Bir başka nüshaya göre de İbn Kesîr (öl. 120/738), Ebî ‘Amr (öl. 

154/770), Asım (öl. 128/745), Hamza (öl. 156/773) ve el-Kisâî (öl. 189/805)’nin kıraâtlerine 

göre,   مِسْكِين kelimesinin tekil, ن harfinin ise tenvin ve esreli olarak okunduğunu ifade etmiştir. 

Ebî Cafer, İbn Zekvân,  Nafi‘ ve onlara tâbi olanların kıraâtine göre  ِمِسْكِين   فدِْيَةٌ طَعاَم  şeklinde, 

yani izafeli şeklinde okunduğunu izah etmektedir.1169 

 7. Osman Mushafında Sûre ve Âyetlerin Tertipleri İle İlgili İhtilafa Değinmesi 

 el-Ensârî, Hz. Osman’ın mushaflarıyla ilgili olarak, farklı görüşlerin olduğunu beyan 

etmektedir. Mushafların tertiplemesinin, sahâbenin içtihadıyla mı olmuştur. Yoksa Hz. 

Peygamber’in kendisi mi yapmıştır. Yani tevkîfî midir? Ya da bu mushafın bazısı tevkîfî bazısı 

da içtihatla mı olmuştur. el-Ensârî, kendisinin sorduğu bu sorulara şu yanıtı vermiştir. 

Cumhurun, Hz. Osman’ın mushafının tertiplenmesinde birinci görüşü, yani sahâbenin 

içtihadıyla Hz. Osman’ın mushafının tertiplendiğini beyan etmiştir. Ancak el-Ensârî, âyetlerin 

tertiplenmesinin tevkîfî olduğunu, yani bu âyetlerin bizzat Hz. Peygamber tarafından 

yerleştirdiğiyle ilgili âlimler tarafından herhangi bir şekkin olmadığını izah etmektedir.1170 

 8. Kur’ân-ı Kerim’i Cem‘ Eden Sahâbe Sayısına Değinmesi 

 Enes b. Mâlik’in rivâyet ettiğine göre, “Hz. Peygamber vefat ettiğinde dört kişiden 

başkası Kur’an-ı Kerim’i bir arada toplamamıştı. Bunlar, Ebû’d-Derdâ (öl. 32/563), Muaz b. 

Cebel (öl. 18/639), Zeyd b. Sâbit (öl. 45/666) ve Medin’de Hz. Ömer’in halifeliği döneminde 

                                                           
1166 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/113. 
1167 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/358. 
1168 Bakara Sûresi, 2/184. 
1169 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/391. 
1170 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/286-287. 



198 
 

vefat eden, Ebû Zeyd Sabit b. Zeyd b. Kays (öl.-) olduklarını ifade etmiştir.”1171 el-Ensârî, bu 

hadiste zikredilen ve Kur’a-nı Kerim’i cem‘ ettikleri ifade edilen bu dört kişinin, Hz. Enes (öl. 

93/711)’in hafızasında olan kişiler olduğunu veya Hazrec kabilesinden sadece bu dört kişinin 

Kur’an-ı Kerim’i cem ettiği izahatını vermiştir. Hz. Enes’in zamanında Kur’an-ı Kerim’i cem‘ 

eden sahâbelerin dört kişiden fazla olduğunu belirtmiştir.1172 Netice olarak el-Ensârî, hadisin 

muhtevasında Kur’ân-ı Kerim ile ilgili farklı malumata değinmiştir. 

 3.5.4.2. Hadis Durumu 

 el-Ensârî, hadisleri şerh ederken, başka hadislerden de farklı açılardan yararlanmıştır. 

Bu hususla ilgili el-Ensârî’nin bazı izahatları şu şekildedir: 

 1. Hadisi, Hadis İle Şerh Etmesi 

 el-Ensârî, muhtevayı şerh ettiği vakit, bazen verdiği manayı başka hadislerle izah 

etmektedir. Örneğin; 1173 ِمَا بيَْنَ بيَْتِي وَمِنْبرَِي رَوْضَةٌ مِنْ رِياَضِ الجَن ة  el-Ensârî bu hadisi şerh ederken, 

Hz. Aişenin ismi bu hadis metninde geçmediği halde, “Minberim ile Aişe’nin evi arasında 

Cennet bahçelerinden bir bahçe vardır.”1174 Hz. Aişe’nin ismini zikrederek hadise mana 

vermiştir. el-Ensârî verdiği bu mananın sağlamlığını, doğruluğunu desteklemek için zikrettiği 

başka bir hadis şu şekildedir. “Minber ile Aişe’nin evi arasında Cennet bahçelerinden bir bahçe 

vardır.”1175 

 Bir başka Hadis muhtevasında Hz. Peygamber, ümmeti için şunları söylemektedir. 

“Sizin üzerinize korkum, içinde mücadele etmeniz olacaktır.”1176 el-Ensârî, bu hadisi şerh 

ederken, bu hadisin muhtevasını, Müslimden gelen hadisle desteklemektedir. “Sizin üzerinize 

korkum, dünya için mücadele etmeniz olacaktır.”1177 Birinci hadiste, zamir zikredilmiştir. Fakat 

zamirin işaret ettiği kelime zikredilmemiştir. İkinci hadiste ise zamirin işaret ettiği "dünya" lafzı 

da açıkça zikredilmiştir. 

 Yukarıdaki örneklerde görüldüğü üzere el-Ensârî, hadisi başka bir hadis ile şerh etmiştir. 

el-Ensârî’nin hadisi şerh ederken, başka bir hadis ile bu şerhini desteklediği birkaç örneğin yeri 

dipnotta verilmiştir.1178 

 

 

                                                           
1171 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Fedâili'l-Kur'an, 5004. 
1172 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/289-290. 
1173 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Fadli's-salâti fî mescidi Mekkete ve'l-Medînedete, 1195; Müslim, el-Musnedu’s-

Sahîhu’l-muhtasar, hac, 1390. 
1174 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/329. 
1175 et-Tâberânî, el-Mu’cemü’l-evsat, Bâbu'l-bâi, 3112. 
1176 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/418-419. 
1177 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Meğâzî, 4042; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-muhtasar, Fedâil, 2296. 
1178 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 1/166; 2/523; 2/642; 3/245; 4/401-402; 5/542. 



199 
 

 2. Hadisi, Hadis İle Tahsis Etmesi 

 Bir hadis, umum manaya delalet ettiğinde, el-Ensârî, bazen başka bir hadisle bu genel 

manayı tahsis etmektedir. Örneğin; “İsmimle isimlendirin. Künyemle künyelendirmeyin.”1179 

Yani Hz. Peygamberin ismi için, ne olursa olsun, herhangi bir engel olmadan 

isimlendirebilirsiniz. Künyemle de ne olursa olsun mutlak bir şekilde künyelendirmeyin.1180 el-

Ensârî, bu hadisin manasını başka bir hadis ile şöyle tahsis etmiştir: “İsmim ile isimlendirilen, 

künyemle künyelenmesin; künyem ile künyelenen, ismim ile isimlenmesin.”1181 Bu örnekte 

görüldüğü üzere umum olan anlam tahsis edilmiştir. 

 Haş‘am kabilesinden bir bayan babasının yaşlı olduğunu, “onun yerine hac yapabilir 

miyim (şeklindeki sorusu üzerine) Hz. Peygamber (herhangi bir şart zikretmeden) evet 

dediği”1182 görülmektedir. el-Ensârî, daha sonra hac ibadetini, birisi başkası yerine yapabilmesi 

için, daha önce kendisinin hacca gitmiş olması şartının konulduğunu, dolayısıyla umum olan 

durumun/mananın tahsis edildiği görülmektedir.1183 el-Ensârî, buna istişhat olarak zikrettiği 

hadis şöyledir: “Hz. Peygamber hac esnasında, Şubrume’nin yerine telbiye getiren bir adama, 

kendin için hac yaptın mı diye sorar. Adam hayır cevabını verince, Hz. Peygamber bu yaptığın 

hac, senin için. Şubrume için daha sonra hac ibadetini yerine getir.”1184 Bu örnekte de umum 

olan mana tahsis edilmiştir.1185 Bu konuyla ilgili olarak bir örneğin yeri dipnotta verilmiştir.1186 

 3.5.4.3. Edebî Sanatlar 

 Bir söz doğrudan anlaşıldığı gibi, dolaylı anlatımlar yoluyla da anlaşılabilir. Kur’ân-ı 

Kerîm’de olduğu gibi, hadislerde de zâhiri ve mecâzi manalar söz konusudur. Bu konu o kadar 

önemli görülmüştür ki, hadislerde geçen mecazları konu alan müstakil eserler bile kaleme 

alınmıştır. Örneğin, Şerif Rızâ (öl. 406/1015)’nın el-Mecâzâtu’n-Nebeviyye isimli eseri bu 

türdendir. el-Ensârî, hadislerde geçen edebî sanat ifadelerine değinmiş, bunların nasıl 

anlaşılması gerektiğini şerhinde ortaya koymuştur. Dolayısıyla hadislerin doğru anlaşılabilmesi 

için edebî sanatların bilinmesi önem arz etmektedir. 

 1. Mecâz 

 el-Ensârî, hadisin muhtevasını şerh ettiği vakit, burada geçen mecazı belli etmektedir. 

Örneğin; “Senin Rabb’in unutkan değildir.”1187 hadisin muhtevasında zikredilen âyette 

                                                           
1179 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Buyû’, 2120. 
1180 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/223. 
1181 Ebî Dâvud, es-Sünen, Edeb, 4966. 
1182 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Hacc, 1513; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-muhtasar, Hacc, 1334. 
1183 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/8. 
1184 İbn Mâce, Sünen, Menâsik, 2903. 
1185 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/8. 
1186 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 1/170. 
1187 Meryem Sûresi, 19/64. 



200 
 

bulunan, نَسِيًّا kelimesinin mecaz olduğunu beyan etmiş, Allah Teâlâ’nın kullarına emrettiği 

ibadetlerle ilgili bir şeyi gerçekte unutması gibi bir şeyin söz konusu olamayacağını belirtmiştir. 

el-Ensârî, ayrıca نَسِيًّا kelimesinin تاركًا yani terk eden manasında olduğunu da bildirmiştir.1188 

 Hz. Peygamber’e vahiy indiği zaman, Hz. Cebrail daha vahyi tam aktarmadan, tam 

bitirmeden, Hz. Peygamber’in, Hz. Cebrail’i takip etmek ve âyetleri hızlı ezberlemek için, 

dudaklarını hareket ettirmiştir. Hz. Peygamber’in vahyi dinlerken dudaklarıyla yaptıklarının 

üzerine, Kıyamet Sûresi’deki, bazı âyetler nazil olmuştur. Bu âyetler şöyledir. “Onu (vahyi) 

hemen almak için dilini tepretme. Şüphesiz onun bir araya getirilmesi ve okunması bize 

aittir.”1189 el-Ensârî, hadisin muhtevası içinde zikredilen bu âyetleri şerh ettiği vakit, şu 

açıklamalarda bulunmuştur. Hz. Peygamber’in göğsünde âyetlerin toplanmasının isnad 

edilmesi mecazdır.1190 Görüldüğü üzere her iki örnekte de el-Ensârî, hadisi şerh ederken, 

hadisteki mecazı belli etmiştir. 

 2. Teşbîh ve Temsil 

 “Üç şey kimde varsa, imânın tatlılığını bulur.”1191 el-Ensârî, hadisin muhtevasını şerh 

ederken, buradaki tatlılığın, her ne kadar tatmak ile ilgili bir sıfat ise de imânla birlikte 

zikredilmesinde teşbîh olduğunu belirtmektedir. Şebeh yönü hakkında ise, imândan lezzet 

almak ve kalbin ona meyletmesi şeklinde izahatta bulunmuştur.1192 

 İslâm beş şey üzerine bina edilmiştir.” el-Ensârî, burada İslâm’ın“ بنُِيَ الِإسْلامُ  عَلىَ خَمْس  1193 

müşebbeh olduğunu, müşebbehu bihi’nin  َبنُِي kelimesi olduğunu belirtmiştir. el-Ensârî, İslâm 

zikredildiği vakit, kendisine müşebbehu bihi’nin levazımı olan esasın/kolonun isnad edildiğini 

beyan etmiştir. Daha da açıklanmak istenirse, İslâm, binaya benzetilmiş ve binanın özelliği olan 

kolona isnad edilmiştir.1194 el-Ensârî’nin, teşbîh ve temsîl ile ilgili olarak izah ettiği bazı 

örneklerin yeri dipnotta belirlenmiştir.1195 Her iki örnekte de görüldüğü üzere el-Ensârî, 

muhtevayı izah ederken muhtevadaki teşbîhi ortaya koymuştur. 

 3. Tağlîb 

 el-Ensârî, iki şeyden birinin, diğerinin içinde olacak şekilde zikredildiğinde bunun tağlîb 

olduğunu belirtmektedir. Örneğin; “Siyah olan iki şeyden, hurma ve sudan doyduğumuz 

                                                           
1188 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/481. 
1189 Kıyamet Sûresi, 75/16-17. 
1190 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/101-103. 
1191 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İmân, 16. 
1192 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/152-154. 
1193 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İmân, 8; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, İmân, 16. 
1194 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/134-136. 
1195 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 3/114; 10/371. 



201 
 

vakit.”1196 bu hadiste iki siyah şey geçmektedir. Aslında hurma siyah olduğu halde su, siyah 

değildir. el-Ensârî, burada hurmanın suya tağlîb edildiğini belirtmiştir.1197 

 “Ashabıma sövmeyin”1198  Bu hadiste Hz. Peygamber’in bu tavsiyesinin, orada hazır 

bulunanlara olduğu anlaşılmaktadır. el-Ensârî, şerhinde Hz. Peygamber’in bu tavsiyesinin, 

görünürde sohbetinde hazır bulunanlara olduğunu, onların da gaib olanlara yani hazır 

bulunmayanlara tağlîb edildiğini izah etmiştir.1199 

 “sadece, mescidde namaz kılmak için evinden çıkan, başka kastı olmayan”1200 el-Ensârî 

şerhinde, hadiste zikredilen namazın ibadetinin, itikaf, Kur’an okuma vb. diğer ibadetlere tağlîb 

edildiğini açıklamıştır.1201 Zikredilen örneklerde görüldüğü üzere el-Ensârî, şerhinde hadislerde 

tağlîbin olduğuna işaret etmiştir. Bu konuyla ilgili olarak birkaç örneğin yeri dipnotta 

belirlenmiştir.1202 

 4. Mübalağa 

 el-Ensârî, şerhinde edebî sanatlarla ilgili olarak birçok şeye işaret ettiği gibi, 

mübalağaya da işaret etmektedir. Mübâlaga, kastedilen manadan daha fazlasını yapmaya, çokça 

önem vermeye denir.1203 Örneğin; ،ِإلا آكِلَةَ الخَضِرَة “sadece yeşilliği yiyen hayvan”1204 bu hadiste 

geçen الخضرة kelimesindeki ة harfinin mübalağa için olduğunu ifade etmiştir.1205 

 kelimesinin kulakla ilgili سمع her iki kulağım onu duydu.”1206 Hadiste geçen“ سَمِعتَهُْ أذُنُاَيَ  

bir durum olduğunu, bununla birlikte hadiste أذناي kelimesi zikredilmiştir. el-Ensârî, bu hadis 

muhtevasında da mübalağanın olduğunu bildirmiştir.1207 Mezkûr örneklerde el-Ensârî’nin, 

hadiste geçen mübalağaya işaret ettiği görülmektedir. Hadisin muhtevasında mübalağa 

olduğunda, el-Ensârî’nin buna işaret ettiği bazı örneklerin yeri dipnotta verilmiştir.1208 

                                                           
1196 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, At'ime, 5383. 
1197 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/529. 
1198 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Ashabu'n-nebî, 3673; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-muhtasar, Fedâilu's-

sahabe, 2540. 
1199 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/26. 
1200 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Salat, 477; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-muhtasar, el-Mesâcid ve mevâdi'us-

salât, 649. 
1201 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/194. 
1202 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 1/554; 564; 2/192; 3/590; 8/352. 
1203 Eyyub b. Musa’l-Hasenî el-Karimî el-Kûfî (1094/1683) Ebû’l-Bekâi’l-Hanefî, el-Kulliyâtu mu’cem fî’l-

mustalahât ve’l-furûku’l-luğaviyye (Beyrut: Muessesetu’r-Risâle, ts.), 851; Abdusselam Takdemir, Ahmed 

Mustafa el-Merâğî’nin ’ulumu’l-belâğa adlı eserinin belâgat açısından değerlendirilmesi (yayımlanmamış: 

Şırnak Üniversitesi, Yüksek Lisans tezi, 2017), 111. 
1204 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Rikâk, 6427. 
1205 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/430. 
1206 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İlim, 104; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-muhtasar, İmân, 63. 
1207 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/337. 
1208 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/157-158; 228; 299. 



202 
 

 3.5.5. Sahâbe, Tâbiûn ve Ulemanın Görüşlerini Belirtmesi 

 el-Ensârî, hadisin muhtevasını şerh ederken, sahâbe, tâbiîn ve âlimlerin açıklamalarına 

yer vermektedir. Bunlar sırasıyla açıklanacaktır. 

 1. Sahâbenin İzahatı 

 “Allah’ım Ebî Evfâ’nın âline salat et”1209 Hz. Peygamber, burada Ebî Evfâ (öl. 

87/706)’ya salavat getirmektedir. Peki, Hz. Peygamber’in dışındaki birisine, Hz. Peygamber 

haricindeki diğer insanlar salavat getirebilir mi? Getiremez mi? Bu hususta farklı görüşleri 

zikreden el-Ensârî, İbn Abbas (öl. 68/687)’ın görüşünü zikretmektedir. Şöyle ki; İbn Abbas’ın, 

salavatın Hz. Peygamber’e has bir şey olduğunu, Hz. Peygamber dışındaki diğer insanların, Hz. 

Peygamber’in dışındaki birisinin üstüne salavat getiremeyeceğini ifade ettiğini belirtmiştir.1210 

 “Hz. Peygamber on bir rekat kılardı.”1211 Bu hadis muhtevasında el-Ensârî, Hz. 

Peygamber’in vitir namazını kaç rekât kıldığıyla ilgili olarak, Hz. Aişe (öl. 58/678)’ye ait bir 

görüşü şu şekilde zikretmiştir: Hz. Aişe’ye göre, gerek ramazan ayında, gerekse ramazan ayının 

dışında, Hz. Peygamber’in vitir namazını on bir rekatten daha fazla kılmadığını beyan 

etmektedir.1212 Zikrettiğimiz örneklerde görüldüğü üzere el-Ensârî, sahâbelerin görüşlerini 

beyan etmiştir. 

 2. Sahâbelerle İlgili Olan Hususu Belirtmesi 

 el-Ensârî, hadisleri şerh ederken birçok açıdan izahatta bulunarak şerhine zenginlik 

katmaktadır. Bu izahatından biri de bir sahâbeyle ilgili bir durum varsa buna işaret etmesidir. 

Örneğin; “Hz. Ebû Bekir’in kapısı hariç, Mescid-i Nebî’ye açılan tüm kapılar kapatılsın.”1213 

el-Ensârî, bu hadisin muhtevasına bakarak, Hz. Ebû Bekir’in durumuyla ilgili olarak değindiği 

bazı hususlar şu şekildedir. Hz. Ebu Bekir, sahâbeler içerisinde en bilgili olanıdır. Dünyada 

zahit birisidir. Canıyla, malıyla, kısacası her şeyiyle Hz. Peygamber’in yanında olmuştur. el-

Ensârî, bu sebeplerden ötürü Mescid-i Nebevî’ye açılan tüm sahâbelerin kapılarının 

kapatıldığını, Hz. Ebû Bekir’in kapısının kapanmadığını beyan etmiştir.1214 

 el-Ensârî, şerhinin başka bir yerinde Hz. Ebû Bekir’le ilgili olarak, Allah’ın kitabını 

tebliğ etmesi, bunu açıkça yapması, İslâm’a erken girmesi, Hz. Peygamber’in, günün başında 

ve sonunda O’na uğraması, kalbinin yumuşak olması, çokça ağlaması gibi özelliklerini de 

zikretmiştir. Bu özelliklerin başka kimsede de bulunmadığını ifade etmiştir. el-Ensârî’nin ifade 

                                                           
1209 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Zekât, 1497; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-muhtasar, Zekat, 1078. 
1210 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/387. 
1211 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Vitir, 994. 
1212 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/70. 
1213 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Salat, 466. 
1214 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/179-182. 



203 
 

ettiği bu durumlar Hz. Ebû Bekir (öl. 13/634)’in, Mescid-i Nebevî’ye açılan kapısının 

kapatılmamasının diğer sebepleridir.1215 

 “Benden daha hayırlıydı.”1216 el-Ensârî, Abdurrahman b. Avf (öl. 32/652)’ın, Musab b. 

‘Umeyr (öl. 3/625) ile ilgili olarak söylediği bu cümle, tevazudan dolayı söylediğini ifade 

etmiştir. Yoksa normalde Abdurrahman b. Avf’ın, cennetle müjdelenen on sahâbeden biri 

olduğunu, birçok sahâbeden daha faziletli olduğunu beyan ederek,  Abdurrahman b. Avf’ın 

özelliğini beyan etmektedir.1217 el-Ensârî’nin, bazı sahâbelerle ilgili faziletleri zikrettiği veya 

bazı sahâbelerin diğer sahâbelerden pozitif yönden ayrıldığı bazı noktaları belirttiği, birkaç 

örneğin yeri dipnotta verilmiştir.1218 Zikredilen örneklerde el-Ensârî, bazı sahâbelerle ilgili 

değindiği özel durumlar beyan edilmiştir. 

 3. Tâbiûnun İzahatı 

 el-Ensârî, şerhini yaparken, birçok görüşe değinmiştir. Bunlardan birisi de tâbiîlerin 

izahatıdır. örneğin; 

 “Muhakkak ki iyilikler, kötülükleri götürür.”1219 Hadis metninde geçen bu âyet 

hakkında, el-Ensârî iki farklı görüş zikretmektedir. Birincisi, kendi görüşü olup, bu güzelliğin 

beş vakit namaz olduğunu ifade etmesidir. İkinci görüş ise, Mucahit isminde bir tâbiîne aittir. 

Bu da şöyledir. Kötülükleri yok eden iyiliklerin, kulun Allah’ı zikretmesidir.1220 Bu örnekte el-

Ensârî, tâbiîne ait sözü beyan ettiği görülmektedir. 

 4. Âlimlerin İzahatı 

 el-Ensârî, hadisleri şerh ederken âlimlerin görüşlerine de yer vermiştir. 

 “Hadiste Hz. Peygamber’in göğsünün Hz. Cebrail tarafından açıldığı ve Zemzem 

suyuyla yıkandığı bilgisi yer almaktadır.”1221 el-Ensârî, bu hadisi şerh ederken Bulkinî (öl. 

826/1423)’den, bazı bilgiler vermektedir. Şöyle ki; Zemzem suyu, Kevser suyundan daha 

faziletlidir. Çünkü O’nun kalbi Zemzem ile yıkandı. O’nun göğsü ancak en faziletli suyla 

yıkanır.1222 Burada el-Ensârî hadisi şerh ederken, Bulkinî denilen âlimin sözlerine yer vermiştir. 

 Hadiste, “İbn Ömer (öl. 73/693)’in, Hz. Peygamberle birlikte öğleden önce iki, öğleden 

sonra iki, akşamdan sonra iki, yatsıdan sonra iki, cumadan sonra da iki rekât sünnet namazını 

kıldıklarını; akşam ve yatsı vakitlerinin sünnetlerini Hz. Peygamberle birlikte onun evinde 

                                                           
1215 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/193-381; 5/534. 
1216 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Cenâiz, 1274. 
1217 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/343. 
1218 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/57; 7/86-87. 
1219 Hud Sûresi, 114. 
1220 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/245. 
1221 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Salat, 349; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, İmân, 163. 
1222 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/121-122. 



204 
 

kıldıkları”1223 malumatı verilmiştir. el-Ensârî, şerhinde bu hadisin muhtevası ile ilgili olarak, 

İbn Battal (öl. 449/1057)’ın görüşüne yer vermiştir. Şöyle ki; Nafile namazını mescidde kılmak 

mekruhutur. Çünkü bilmeyen birisi mescidde kılınan bu nafile namazını farz zannedebilir. Ya 

da evini namazsız bırakmaması gerektiği için mekruhtur. Ya da riyâ oluşmaması için nafile 

namazını mescitte kılması mekruhtur. Eğer kişi zikredilen  olumsuzlaklardan emin ise mescitte 

nafile namazı kılmanın güzel bir şey olduğu görüşlerini belirtmektedir.1224 Görüldüğü üzere el-

Ensârî, muhtevayı şerh ederken, İbn Battal (öl. 449/1057) denilen âlimin görüşüne yer 

vermiştir. 

 Yukarıda zikredilen örneklerin ikisinde de el-Ensârî, muhtevayı şerh ederken, 

muhtevayla ilgili farklı farklı âlimlerin görüşlerini beyan etmiştir. el-Ensârî’nin muhtevayı 

değerlendirirken, muhtevayla ilgili olarak, âlimlerin görüşlerine yer verdiği, birkaç örneğin yeri 

dipnotta verilmiştir.1225 

 5. Âlimlerin ihtilaflarını Belirtmesi 

 el-Ensârî, şerhinde, konuyla ilgili, bazen âlimlerin ihtilafını zikretmektedir. Örneğin; 

“Kim sütle ilgili bir problemden dolayı, bir küçükbaş hayvanı iade ederse, hayvanla birlikte 

dört avuç miktarı hurma da iade etsin.”1226  Sütünü sağdıktan sonra, sütle ilgili olmayan başka 

bir kusurdan ötürü bu hayvan iade edilirse, acaba süt yerine hurma verilebilir mi verilemez mi? 

el-Ensârî, bu hususta âlimlerin ihtilaf ettiğini ve iki görüşün olduğunu beyan etmektedir. Birinci 

görüşe göre, sütle ilgili olmayan bu kusur, kesinlikle sütle ilgili kusur gibi olduğunu, yani bu 

hayvanı iade ettiğinde beraberinde dört avuç hurma da iade edileceği görüşüdür. Bu görüşü 

destekleyenler Beğavî (öl. 516/1122), İbn Ebî Hûreyre (öl. 345/956) ve İbn Ref‘a (öl. 710/1310) 

gibi âlimlerdir. İkinci görüş ise sütle ilgili olmayan, başka bir kusurdan ötürü küçükbaş hayvan 

iade edildiğinde, hayvanın beraberinde hurma değil de süt iade edileceğidir. el-Ensârî, bu ikinci 

görüşü ileri süren âlimin, Maverdî (öl. 450/1058) olduğunu söylemektedir. Maverdî’nin, 

kesinlikle hurma, sütle ilgili problemlerde verildiğini; başka problemlerde ise hurma değil de 

sütün verileceğini söylemektedir.1227 Kısacası sütle ilgili bir problem varsa, hayvanın 

beraberinde dört avuç hurmanın da iade edileceği, başka bir sorun varsa hayvanla birlikte, 

hurma mı yoksa süt mü  iade edileceği hususlarında, el-Ensârî, âlimlerin ihtilafını izhar etmiştir. 

                                                           
1223 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Teheccüd, 1172. 
1224 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/239-240. 
1225 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/67-68; 136; 299; 315. 
1226 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Buyû', 2149. 
1227 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/567. 



205 
 

 “Cenazeyi gördüğünüzde ayağa kalkın. Ta ki sizi geçene veya defnedilene kadar ayakta 

kalın.”1228 Cenaze görüldüğü zaman ayağa kalkılır mı kalkılmaz mı? el-Ensârî bu hususta 

âlimlerin ihtilafını belirtmektedir. el-Ensârî, Şâfiî’nin, cenaze için ayağa kalkmanın vacib 

olmadığını, kalkma durumunun nesh edildiğini vurgulamıştır. Hz. Peygamber’in önce ayağa 

kalktığını daha sonra ayağa kalkmayarak yani fiiliyle bunu bize gösterdiğini, ayağa kalkmanın 

hilafu’l-evla veya mekruh olduğu, görüşünü açıklamaktadır. Nevevî’nin, cenaze için ayağa 

kalkmanın mekruh olduğu görüşünü beyan etmektedir. Mütevellî (öl. 478/1086)’nin, cenaze 

için ayağa kalkmanın müstehab olduğu görüşünü belirtmektedir. el-Ensârî, Nevevî’nin el-

Mecmu‘ eserinde mütevelli’nin görüşünün tercih edildiği bilgisini de aktarmaktadır.1229 

Zikredilen örneklerde el-Ensârî, muhteva ile ilgili âlimlerin ihtilaflarını beyan etmiştir. 

 6. Âlimlerin Görüşlerini Tenkit Etmesi 

 el-Ensârî, şerhinde beyan ettiği âlimlerin görüşlerini bazen eleştirmektedir. Örneğin; 

“Bir adam namaz kılmak için güzelce abdestini aldığında, namaz kılıncaya kadar bu süre 

zarfında yaptığı günahlar bağışlanır.”1230 Bu hadiste, el-Ensârî, İbn Hacer’in, bu zamanın, 

namaza başlayıncaya kadar olan süre olduğu görüşünü zikretmiştir. Daha sonra el-Ensârî, İbn 

Hacer’in bu görüşünün zahire muhalif olduğunu, bu sürenin, namaz bitinceye kadar devam 

ettiğini belirtmiştir. el-Ensârî, namaz içinde küçük bir günah işlenirse, mesela uygun olmayan 

bir şeye bakılsa, bunun da affedileceğini söylemektedir.1231 

 3.5.6. Kendi Görüşleri İle İzahatı 

 el-Ensârî, muhtevayı şerh ettiği zaman bazen âyet, hadis vs. şeylerle değil de kendi 

görüşleriyle de hadisin şerhini ortaya koymaktadır. Örneğin hadislerden fevaidler çıkarması, 

hadislere genel anlam vermesi, soru cevap metodunu kullanması, hadisten hülasa çıkarması vb. 

şeyler bu kabildendir. Bu hususlar şöyle örneklendirilebilir: 

 3. Hadisten Faideler Çıkarması 

 el-Ensârî’nin, hadisin şerhini yaptıktan sonra, kendisinin hadisten çıkardığı faidelere şu 

örnek verilebilir. وفي الحدث فوائد كثيرة منها Bu hadiste birçok faidenin olduğu tabirini kullanarak, 

hadisten şu faideleri çıkarmıştır. Bir kişi, bir grup insandan parça parça hadis metnini rivâyet 

edebilir. İhtiyacını gidermek için kadın izin almadan evden çıkabilir. Kadınlar, gerdanlık 

takabilir. Bir şeye acaib kalındığı zaman bu durum tesbih lafzıyla ifade edilir. Kişiyi ilgilendiren 

konularda çaktırmadan konuyla ilgili bilgi toplayabilir. Bir kişiden yemin talep edilmediği 

                                                           
1228 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Cenâiz, 1307. 
1229 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/381-382. 
1230 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Vudu, 160. 
1231 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/440-441. 



206 
 

halde yemin edebilir. Ecnebi bayanlara güzel bir biçimde edepli olunmalıdır. Musibetler anında 

Allah’tan geldik ve yine Allah’a rucû‘ edeceğiz sözü söylenir. Hasta ziyareti yapılmalıdır. 

Güzel bir sabrın sonu sevinçtir. Kötülük yapan birini affetmek, Allah Teâlâ’nın affına mazhar 

olan şeylerdendir.1232 

 el-Ensârî’nin, hadisin şerhini yaptıktan sonra, bazen nakilde bulunarak hadisten faideler 

çıkarmaktadır. Buna şu örnek verilebilir. Burada zikredilecek faideler, el-Ensârî’nin, 

Nevevî’den naklettiği faidelerdir. Şöyle ki; Muhakkak ki amel imândandır. İmân ve din 

şüphesiz aynı manaya gelmektedir. İmân ehli birbirine nazaran faziletlidir. Hz. Ömer 

faziletlidir. Rüya tabir edilebilir. Âlimlere rüya tabiri hakkında soru sorulabilir. Âlim olan kişi, 

dostunun kendini beğenmesinden vb. olumsuzluklarından emin olması kaydıyla, bazı dostlarını 

övebilir. Hatta seviyesini öğrenmesi, buna göre ahlâklanması ve davranışlarını buna göre 

sergilemesi için bu övme yapılmalıdır.1233 Bu örnekte el-Ensârî’nin, hadisin sonunda zikrettiği 

faideleri Nevevî’den nakletmiştir. Bu minvalde bazı örneklerin yeri dipnotta da verilmiştir.1234 

 2. Hadis Muhtevasına Genel Anlam Vermesi 

 el-Ensârî, hadisi şerh ettikten sonra, bazen şerhinde وفي الحديث “vefi’l-hadîsi” tabirini 

kulanıp hadise genel anlam vermektedir. Şöyle ki; sıkıntı zamanda dua etmek ve salih amel ile 

Allah Teâlâ’ya tevessül etmek sünnettir. Anne babaya iyilik etmek, emaneti edâ etmek ve 

haram olan şeylerden uzak durmak faziletli bir davranıştır. Yemeğini verme karşılığıyla birisini 

çalıştırmak caizdir. Evliyanın kerameti sabittir.1235 

 Hadisin şerhini bitirdikten sonra, “vefi’l-hadîsi” tabirini kullanıp, hadise verdiği genel 

anlamın bir başka örneği şöyledir. Dinen ruhsat olanı değil de şiddetli olanı almak caizdir. Bir 

imama olan iktidasını iptal edip, başka bir imama, namaz esnasında yeniden iktida niyetini 

getirmesi kaydıyla uyabilir. İnsanların teselli olması ve Peygamberlerin sevaplarının daha da 

artması ve insanların fitneye girip Peygamberlere tapmamaları için, Peygamberlerin hasta 

olmaları caizdir. Maslahatın olduğu düşünülen şeylerde işin ehli olana danışılır. Namazdan 

çıkış yapılacağı zaman, birini imam yapmak caizdir. Hz. Ebû Bekir (öl. 13/634) r.a. faziletli 

olup diğer sahâbelere nazaran tercih edilir. Halifeliği en çok hak eden de odur. Namazda 

imamın sesini tebliğ edene, tâbi olmak caizdir. Namazda iken iltifat etmek yani bir yere bakmak 

caizdir. Büyüklere karşı edepli olmak gereklidir. İhtiyaçtan ötürü imam safların üzerinden öne 

doğru ilerleyebilir. Namaz kılan kişi kendinden sonra niyet edene iktida edebilir. Ayakta olan 

                                                           
1232 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/446. 
1233 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/168-169. 
1234 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/121; 5/446,552. 
1235 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/615-616. 



207 
 

kişi oturana iktida edebilir.1236 Burada el-Ensârî, hadisin şerhini bitirdikten sonra, hadisin 

muhtevasına genel anlam verdiği görülmektedir. 

  el-Ensârî, hadisin şerhini yaptıktan sonra,  “vefi’l-hadîsi” tabirini kullanıp, hadise 

verdiği genel anlam ile ilgili diğer bir örnek şöyledir. Beğendiği bir şeyle karşılaştığı vakit 

tesbih getirmek caizdir. Hz. Peygamber güzel ahlâklı olup, hayâsı ve hilmi büyüktür. Muhakkak 

ki kadın kendi hayız durumunu ve hayzının başlangıç vaktini sorabilir. Âlim olan şahsın, gizli 

olması gereken işlerde üstü kapalı cevaplar vermesi ve soru soran kişinin, daha iyi anlaması 

için, âlim olan zatın kendi cevabını tekrarlaması caizdir. Soru soran kişi âlimden cevabı 

duymadığı zaman, âlimin huzurunda olan ve cevabı duyan başka birisi, soru sorana cevabı 

anlaması için ona cevabı aktarması caizdir.1237 Görüldüğü üzere her üç örnekte de el-Ensârî, 

hadisin şerhini bitirdikten sonra “vefi’l-hadîsi” tabirini kullanıp, hadisin muhtevasına genel 

anlam vermiştir. Bu minvalde birkaç örneğin yeri dipnotta verilmiştir.1238 

 3. Soru-Cevap Metodunu Kullanması 

 el-Ensârî, şerhinde bazen soru sormakta ve bu soruya da yine kendisi cevap vermektedir. 

Örneğin hadiste; “Bir karınca nebilerden bir nebiyi ısırdı. O da karıncaların bulunduğu tüm 

köyün yakılması emrini verdi. Bunun akabinde Allah Teâla’nın bu Peygambere sitem ettiği”1239 

bilgisi geçmektedir. el-Ensârî, bu konuyu soru-cevap yöntemiyle izah etmektedir. Şöyle ki; 

Karınca mükellef olmadığı halde yakmanın, ısırmaya nazaran kısas olamayacağı ve ısırmanın 

ötesinde bir şey olmasına rağmen, nasıl karıncalar yakılabilir? Allah Teâlâ’nın, “bir kimsenin, 

başka bir kimsenin günahını yüklenmeyeceğini”1240 belirttiği halde nasıl böyle bir şey 

gerçekleşebilir? Burada el-Ensârî, hadis metnini göz önünde bulundurarak sorular sorduğu 

görülmektedir. Daha sonra Ensârî, bu sorulara وأجيب “ve ucîbe” tabirini kullanarak yanıtlar 

vermiştir. şöyle ki; Bu Peygamberin şeriatına göre yakmak caiz olabilir. Tâbiî olarak zarar 

veren şey, şeriat olarak öldürülebilir. Mesela yılanı öldürmenin bundan dolayı caiz olduğunu 

söylemektedir. el-Ensârî, şerhinin devamında aynı hadis muhtevası ile ilgili olarak başka bir 

soru sormaktadır. Şöyle ki; peki, bu durum caiz olduğu halde neden Allah Teâlâ bu 

Peygamber’e sitem etmiştir. el-Ensârî bu soruya, evlâ olanı yapmadığı için, cevabını 

vermiştir.1241 Yukarıdaki misalde el-Ensârî, hadisin şerhini yaparken, hadisin muhtevasıyla 

                                                           
1236 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/378-381. 
1237 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/635-637. 
1238 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 1/624; 2/131; 3/553. 
1239 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Cihad ve's-siyer; 3019. 
1240 En’am Sûresi, 6/164. 
1241 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/133. 



208 
 

ilgili olarak soru sorma yöntemini kullanmış, akabinde sorduğu sorulara kendisi cevaplar 

vererek izahatta bulunmuştur. 

 el-Ensârî, eğer sen dersen, Allah’ın vaadinde terslik olmaz. Birçok dua eden olduğu 

halde Allah Teâlâ onların duasını kabul etmiyor. şeklinde soru sormuştur. el-Ensârî, sorduğu 

sorulara kendisi قلت “kultu” tabirini kullanıp cevap şöyle vermiştir. Ben derim ki bunun sebebi, 

duanın şartlarından birisi gerçekleşmediği içindir. Örneğin, yemede, içmede veya giyilen 

elbisede haramdan uzaklaşılmaması, dua edenin duasının kabul olmamasının sebeplerinden bir 

tanesidir. Ya da Allah Teâlâ dua edenin duasını kabul eder; fakat kendisinden talep edilen şeyin 

gerçekleşmesini kendisinin istediği zamana tehir eder. Allah Teâlâ’nın istediği vaktin, dünya 

veya ahiret olabileceğini beyan etmiştir.1242 el-Ensârî’nin, hadis muhtevasını şerh ederken, 

kendi sorduğu soruya, yine kendisinin cevap vermiştir. 

 el-Ensârî, eğer sen dersen, zâlimlerin azabı nasıl başkalarına isabet eder? Şüphesiz ki 

Allah Teâlâ, “Hiçbir günahkâr, başkasının günahını yüklenmez,”1243 demektedir. Ben derim ki; 

zâlimin azabının başkasına isabet etmediğini kabul etmemekteyiz. Muhakkak ki Allah Teâlâ 

“ve öyle bir fitneden sakının ki, içinizden yalnızca zulmedenlere dokunmakla kalmaz,”1244 

demiştir. el-Ensârî, şerhinde zikrettiği ikinci âyetin, birinci âyete cevap olduğunu, 

zülmedenlerin sebep olduğu fitnenin, sadece zâlimlere değil de suçu olmayan insanlara da 

isabet etmesinin mümkün olduğu açıklamasını yapmaktadır. el-Ensârî, bunun sebebini, 

zâlimlerin, kendileri arasına girdiği halde, onların fiillerine kızmayan kişinin, zâlimlerden 

olmadığını kabul etmenin mümkün olmadığını söyleyerek, birinci âyete bambaşka bir cevap 

vermiştir. Yine el-Ensârî, “Hiçbir günahkâr başkasının günahını yüklenmez.”1245 Âyetini, 

kıyamet günündeki azaba hamletmesi de zülmedenlerin sebep olduğu fitnenin, sadece zâlimlere 

değil de suçu olmayan insanlara da isabet etmesinin mümkün olduğuna işaret etmesi için 

olduğunu söylemiştir.1246 Mezkûr örneklerde el-Ensârî, hadisin muhtevasını şerh ederken, şerh 

muhtevasıyla ilgili olarak hem kendisi soru sormakta, hem de sorduğu soruya yine kendisi 

cevap vermiştir. 

 4. Hadisten Hülasa Çıkarması 

 el-Ensârî, bazen hadisin şerhini bitirdikten sonra hadiste özet çıkarmaktadır. Örneğin; 

hadis muhtevasında, her müminin yaptığı amel ne ise cennete çağrılacağı kapı da ona göre 

olacağı bilgisi geçmektedir. “Hz. Peygamberin izahatından sonra Hz. Ebû Bekir tüm kapılardan 

                                                           
1242 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/216. 
1243 En’am Sûresi, 6/164. 
1244 Enfâl Sûresi, 8/25. 
1245 En’am Sûresi, 6/164. 
1246 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/141-142. 



209 
 

çağrılabilecek birisi var mıdır şeklinde soru sorar. Hz. Peygamber, evet umuyorum ki sen 

onlardansın ey Ebî Bekir.”1247 el-Ensârî bu hadisin şerhini verdikten sonra, والحاصل “velhâsıl” 

tabirini kullanmakta ve hadisten özet çıkarmaktadır. Şöyle ki; “velhâsıl” Hz. Ebû Bekir’in 

sorusuna cevap olarak mazhar olan kişinin, cennete girmesi için tüm cennet kapılarından 

çağrılır. Fakat ameli hangi yönden baskın ise o kapıdan cennete girer.1248 el-Ensârî’nin, burada 

hadisin muhtevasını şerh ettikten sonra, hadisten hülasa çıkarmıştır. 

 “Hz. Peygamber, şair olan Hassan’dan, kendisi adına camide müşriklere şiirle cevap 

vermesini istemektedir.”1249 Bu hadisi şerh eden el-Ensârî, şerhinin sonunda hadiste çıkardığı 

hülasa şöyledir. “velhâsıl” batıl olmayan bir şeyi konu alan bir şiiri, camide söylemek caizdir. 

Batıl bir şeyi ihtivâ eden bir şiiri camide söylemek tahrimen mekruhtur. Batıl olan bir şey değil 

de sadece Kur’ân-ı Kerim’den ve zikirden alıkoyacak içeriği olan bir şiiri camide söylemek 

tenzihen mekruhtur.1250 Görüldüğü üzere el-Ensârî, her iki örnekte de hadisin şerhini yaptıktan 

sonra, hadisle ilgili hülasa çıkarmıştır. el-Ensârî’nin, hadisin şerhini bitirdikten sonra hadisten 

hülasa çıkardığı iki örneğin yeri dipnotta verilmiştir.1251 

 5. Şerhin Sonunda Fıkıh İle İlgili Genel Bilgi Vermesi 

 el-Ensârî, hadisin şerhini bitirdikten sonra, hadisten fıkhî hükümler çıkarmaktadır. 

Örneğin; إنِِّي لَمْ أكَْسُكَهَا لِتلَْبَسَهَا “Bunu giymen için sana vermedim.”1252 bu hadisi şerh eden el-

Ensârî, şerhinin sonunda genel olarak şu izahatlarda bulunmaktadır: Erkeklerin ipek elbise 

giymelerinin haram olduğunu, kadınların giymeleri ise haram olmadığını belirtmektedir. Yine, 

ipek elbiseyi hediye etmenin mubah olduğunu, cuma gününde, kâfir bile olsa akraba ziyaretinde 

veya heyetler karşılanacağı vakit en güzel elbiseyi giymenin sünnet olduğunu ifade 

etmektedir.1253 Burada el-Ensârî, hadisin şerhini bitirdikten sonra, fıkıh ile ilgili genel 

hükümleri beyan etmiştir. 

 el-Ensârî’nin, hadisin şerhini bitirdikten sonra, hadisin muhtevasından genel fıkhî 

hükümleri çıkardığı başka bir örnek şöyledir. Bayanlar kocalarına hizmet eder. Suyun üstü 

kapak gibi bir şeyle örtülmelidir. Her ne kadar avret mahallinin daha sonra yıkanması caiz ise 

de duş almadan önce yıkandığını belirtmektedir. El, kovaya konulmadan, elin üzerine su 

dökülebilir. İçinden su alınan kap eğer geniş ise bu kap abdest alanın sağ tarafına bırakılır ve o 

                                                           
1247 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Fedâilu's-sahabe; 3665. 
1248 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/20. 
1249 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Salat; 453. 
1250 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/162. 
1251 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/10; 4/130. 
1252 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Kitâbu’l-cumu’ati, 886; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Kitâbu'l-

libâsi ve'z-zîneti; 6. 
1253 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/600. 



210 
 

kaptan niyetini getirerek sağ eliyle veya küçük bir maşrafayla suyu alıp abdestini alır. Eğer bu 

kap dar ise abdest alanın sol tarafına bırakılır ve sol eliyle sağ tarafına su dökerek abdestini alır. 

Hz. Peygamber’in bu hadiste havluyu, daha önceki örnekte ise mendili kabul etmemesi, 

havlunun veya mendilin mubah olmamasından değil, ıslak kalmasının daha evlâ olduğu içindir. 

el-Ensârî, şerhinin devamında, Hz. Peygamber yıkandıktan sonra kendini bir bezle sarmalayıp 

kuruttuğunu ifade eden, başka bir rivâyeti de zikretmektedir.1254 Görüldüğü üzere bu örnekte 

el-Ensârî, hadisin şerhini bitirdikten sonra, fıkıhla ilgili kendisi genel açıklamalarda 

bulunmuştur. 

 el-Ensârî, hadisin şerhini bitirdikten sonra, yine hadisin muhtevasından genel fıkhî 

hükümler çıkardığı başka bir örnek şöyledir. Yatarken abdest almak, sağ taraf üzerine uyumak, 

eylemlerini Allah Teâlâ’yı zikretmekle ve dua etmekle bitirmek, gibi şeylerin tümünün, sünnet 

olduğunu bildirmiştir.1255 Burada zikredilen örneklerde görüldüğü üzere el-Ensârî, hadisi şerh 

ettikten sonra, hadisin muhtevasından bazı genel fıkhî hükümler çıkarmıştır. Bu hususla ilgili 

olarak birkaç örneğin yeri dipnotta verilmiştir.1256 

 3.5.7. Müphemleri Belli Etmesi veya Etmemesi 

 Mübhem, sözlükte gizli ve kapalı olmak demektir. Bu kelime ibhâm masdarından 

türemiştir. Bir hadis terimi olarak mübhem, senedinde veya metninde adı açıkça 

belirtilmeksizin recül, imrae, şeyh, fülân, uht, zevc, zevce, ibnü fülân, fülân, ba‘du’n-nâs, sika 

gibi cins isimleriyle işaret edilen zat veya böyle bir zatın bulunduğu hadise denir. Kısacası 

mübhem hadis, hadisin senedinde veya metninde râvînin ismi açıkça zikredilmediği hadis 

çeşididir.1257 el-Ensârî, ismi zikredilmeyen mübhemlerin bazen isimlerini belirtmektedir. bazen 

de belli etmemektedir. Suyûtî, mübhemi belli etmenin dört faydası olduğunu söylemektedir. Bu 

faydalar zikredildikten sonra el-Ensârî’nin, bu konu hakkındaki izahatına geçilecektir. Şöyle ki; 

Mübhemi belli etmenin birinci faydası, bir şey neyse o şeyin olduğu hakikat üzere tahkîk edilir. 

Yani bir şey neyse, olduğu şey olarak belli edilir. İkinci faydası, hadis muhtevasında geçen ve 

kendisine bir değer verilen bu mübhem şahıs, belli edildiği vakit, o faziletin kime ait olduğu 

öğrenilir. Üçüncü fayda, olumsuz bir durum yaşayan bir sahâbe mübhem olarak geldiğinde, bu 

mübhem belli edildiğinde onun dışındakilerden bu vehm kalkmış olur. Dördüncü fayda, bir soru 

soran mübhem sahâbenin, İslâm’a giriş zamanı bilindiğinde, bu mübhem olan sahâbenin ismi 

                                                           
1254 Ebû Abdillah Muhammed b. Ali b. Ömer et-Temîmî el-Mâlikî (536/1142) el-Mâzerî, el-Mu’lim bi-fevâidi 

Muslim, thk. Muhammed en-Neyfer eş-Şâzelî (ed-Dâru’t-Tûnisiyye li’n-neşr, 1988), 1/375; el-Ensârî, Tuhfetu’l-

Bârî, 1/579. 
1255 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/555. 
1256 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/299,300; 1/571; 2/416. 
1257 Emin Aşikkutlu, “Mübhem”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara, 2020), 31/434. 



211 
 

beyan edildiği vakit, onun sorduğu sorunun nasih veya mensuh olduğu bilinir. Bu da mübhemin 

bilinmesinin bir başka faydasıdır.1258 

 1. Müphem İsimleri Belli Etmesi 

 el-Ensârî, hadislerin muhtevasını şerh ederken farklı konulara değinmiştir. Bu 

konulardan birisi de hadiste geçen müphemleri beyan etmesidir. Örneğin;  )أن رجلا( Bu recülün 

Hallad b. Rafi‘ olduğunu,1259 )عن جده( Bu dedenin, İbrahim b. Abdurrahman olduğunu,1260  عن(

ه(  Bu fülanın, Muaz b. Cebel olduğunu )وفلان(  Bu amcasının Abdullah olduğunu,1261 عمِّ

belirtmiştir.1262 Verilen bu örneklerde, hadis muhtevasında isimleri zikredilmeyen bu mübhem 

kişiler, el-Ensârî tarafından isimleri zikredilmiştir. Yine hadis muhtevasında  ٌيتَيِم (yetim) 

kelimesi mübhem olarak gelmiştir. el-Ensârî tarafından bu mübhemin, Dumayra b. Ebî 

Dumayra olduğu, kendisinin ve babasının sahâbe olduğu izahatını vererek onun mübhemini 

ortadan kaldırmıştır.1263 Görüldüğü üzere hadis muhtevasında bulunan mübhemler, el-Ensârî 

tarafından belli edilmiştir. Mübhem olup el-Ensârî tarafından beyan edilen birkaç örneğin yeri 

dipnotta verilmiştir.1264 

 2. Mübhem İsimleri Belli Etmemesi 

 el-Ensârî, şerhinde bazen muhtevada bulunan mübhemlerin, isimlerinin bilinmediğini 

veya isimlerinin zikredilmediğini ifade etmekte, bu mübhemleri belli etmeksizin öylece 

bırakmaktadır. Örneğin;  )رجل( Bu recülün isminin bilinmediğini,1265  )امرأة( Bu imraenin 

isminin zikredilmediğini,1266 )وكانت أختي( Hem bu bayanın, hem de onun kız kardeşinin 

isimlerinin bilinmediğini,1267  ،  Bir bedevi kalktı. Bu bedevinin isminin قاَمَ أعَْرَابِيٌّ

bilinmediğini1268 vurgulamıştır. Zikredilen bu mübhemlerde el-Ensârî tarafından herhangi bir 

beyan verilmemiş, ya da el-Ensârî tarafından bu mübhemlerle ilgili herhangi bir malumatın 

bilinmediği ifade edilmiştir. Muhtevada mübhem olarak gelip isimlerinin, el-Ensârî tarafından 

belirtilmediği birkaç örneğin yeri dipnotta zikredilmiştir.1269 

                                                           
1258 es-Suyûtî, Tedrîbu’r-râvî fi-şerhi takrîb, 2/854. 
1259 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/570. 
1260 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/98. 
1261 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/409. 
1262 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/315. 
1263 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/437. 
1264 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 1/350; 2/229; 3/104; 4/481, 521; 5/477; 8/376. 
1265 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/87. 
1266 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/53. 
1267 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/653. 
1268 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/639. 
1269 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/419; 3/509; 4/397. 



212 
 

 3.5.8. Hz. Peygamber’e Değinmesi 

 el-Ensârî, hadisleri şerh ederken, muhtevada Hz. Peygamber ile ilgili geçen şeylere 

parantez açmış, bununla ilgili izahatta bulunmuştur. Hadis muhtevasında Hz. Peygamber ile 

ilgili yaptığı açıklamalar şöyle örneklendirilebilir: 

 3. Hz. Peygamber’e Has Durumlara İşaret Etmesi 

 el-Ensârî, bazen şerhinde herkes için geçerli olmayıp, sadece Hz. Peygamber’e has olan 

bazı durumları gözler önüne sermektedir. Örneğin; Hadiste “Hz. Peygamber’in Meymûne 

annemizle ihramlıyken evlendiği belirtilmektedir.”1270 Müslim’de geçen hadiste ise, “İhramda 

olan kişinin, nikah yapamacağı ve başkasıyla nikahlanamayacağı”1271 bilgisi geçmektedir. 

Birbirinden farklı olan bu iki hususu el-Ensârî, şöyle açıklamaktadır: Hz. Peygamber 

ihramlıyken Meymûne annemizle nikâhlanmasının, O’na has bir özellik olduğunu 

belirtmiştir.1272 

 “Allah’ım falancanın âline rahmet et.”1273 el-Ensârî bu hadisi şerh ettiği zaman, 

Peygamberlerin dışında başkasına salatın getirilebilmesi, Hz. Muhammed’e s.a.v. has bir durum 

olduğunu belirtmektedir. Bizzat Hz. Peygamber hariç başkası peygamberlerin dışında kalan 

insanlara salat getiremeyeceğini ifade etmektedir. Bu hadisin şerhinin devamında söylediklerini 

daha açık hale getirmek için, el-Ensârî şunları sölemektedir. Hz. Peygamber her ne kadar Aziz 

ve Celîl ise de kendisine Muhammed Azze ve Celle denilemeyeceğini, bu tabirin onun için 

kullanılamayacağını; çünkü bu tabirin Allah Teâlâ’ya has bir durum olduğunu ifade 

etmektedir.1274 Zikredilen her iki örnekte de el-Ensârî, Hz. Peygamber’e özel durumlara işaret 

etmiştir. Hadis muhtevasında Hz. Peygamber’e has bir durumun geçtiği ve bu hususun el-Ensârî 

tarafından beyan edildiği birkaç örneğin yeri dipnotta belirlenmiştir.1275 

 2. Hz. Peygamber’in Mucizelerine Değinmesi 

 el-Ensârî, hadisleri şerh ederken, muhtevada Hz. Peygamberle ilgili bir mucize geçtiyse 

buna işaret etmektedir. Bu konu şöyle örneklendirilebilir: el-Ensârî, şerhinde hadisle ilgili iki 

mucizenin olduğunu belirtmiştir. Birinci mucizenin, “koyunun ciğerinin 130 kişiye yetmesi 

olduğunu belirtmesidir. Orada hazır olanlara birer parça verildiği, hazır olmayanlara birer parça 

ayrıldığı, neticede bu ciğerin, herkese yetmesi mucizesidir. İkinci mucizenin, bir avuç miktarı 

yemeklerinin bereketlenmesi ve kesilen bir tane koyunun, 130 kişi doyuncaya kadar yenmesi 

                                                           
1270 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Cezâu's-saydi; 1837. 
1271 Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Nikah; 1409. 
1272 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/288. 
1273 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Daavât, 6332. 
1274 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/591. 
1275 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/30; 8/338. 



213 
 

ve bu koyunun bereketlenmesidir.”1276 Bu örnekte el-Ensârî, hadis muhtevasından Hz. 

Peygamberle ilgili mucizelere değinmiş, ve bunları açıklamıştır. 

 Bir hadis muhtevasında “Yemen, Şam, Irak gibi yerlerin fethedileceği, fakat 

Medine’nin, oralara gidecek insanlar için daha hayırlı olduğu”1277 bilgisi yer almaktadır. el-

Ensârî, hadisin muhtevasına dayanarak şerhin sonunda Hz. Peygamber’e ait mucizeyi izah 

etmektedir. Şöyle ki; Bu yerlerin hadiste zikredildiği sıralamaya göre fethedildiğini beyan 

etmektedir. Ayrıca insanların, halklarıyla, hayvanlarıyla ve sahip oldukları diğer şeyleriyle 

birlikte yurtları olan Medine’yi terk ettikleri ve Yemen, Şam, Irak gibi yerlere yerleştiklerini de 

beyan etniştir.1278 el-Ensârî, hadis muhtevasında geçen ve Hz. Peygamberin mucizeleriyle ilgili 

olan hususları beyan etmiştir. 

 Hz. Peygamber, bir ağaç kütüğüne yaslanıp sahâbelere hitapta bulunuyordu. Kendisine 

minber yapıldığında, ağaç kütüğünü bırakıp, artık bu minberde sahâbelerine hitap etmeye 

başladı. Hz. Peygamber’in ağaç kütüğünü bırakması üzerine, Hz. Peygamber’i özleyen 

kütükten deve sesine benzer ağlama sesi duyulmuştur. Bunun üzerine “Hz. Peygamber bu ağaç 

kütüğünün yanına varıp onu eliyle şefkatle okşadığında ağlama sesi kesilmiştir.”1279 Bu hadisi 

şerh eden el-Ensârî, burada yaşanan durumun Hz. Peygamber’in mucizesi olduğunu 

belirtmiştir.1280 Görüldüğü üzere el-Ensârî hadislerin muhtevasını şerh ederken, Hz. 

Peygamber’in mucizelerini beyan etmiştir. el-Ensârî’nin, hadisleri şerh ederken, hadis 

muhtevasında, Hz. Peygamber’in başka mucizelerine işaret ettiği birkaç örneğin yeri dipnotta 

verilmiştir.1281 

 3. Hz. Peygamber’in Nesebinin Dedesine Bağlanmasının Sebebini Zikretmesi 

 el-Ensârî, Hz. Peygamber’in babasına değil de dedesine intisap etmesinin sebeplerini 

beyan etmektedir. Örneğin, uzun bir ömür yaşayan dedesi, insanlar arasında meşhur olmuş 

biriydi. İsmi insanlar arasında yayılmıştı. Hz. Peygamber’in babası ise daha genç iken vefat 

etmişti. Bu durum Hz. Peygamber’in, babasına değil de dedesine intisap etmesinin bir 

sebebiydi. Hz. Peygamber’in dedesine intisap etmesinin diğer sebebi, insanlar arasında 

yaygınlaşan, Hz. Abdulmuttalib’in zürriyetinden birisinin gelip insanları Allah Teâlâ’ya davet 

edeceği, onun sayesinde insanların hidâyete ulaşacağı söylemi olduğunu vurgulamıştır. el-

Ensârî, bu söylemi bilenler, bu söylemi hatırlasınlar ve bu söylem yerini bulsun diye Hz. 

                                                           
1276 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, el-Hibetu ve fadlihâ ve't-tahrîdi aleyhâ, 2618; el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/393-

394. 
1277 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Fedâilu'l-medineti, 1875; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Hac, 1388. 
1278 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/319-320. 
1279 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Cumua, 918. 
1280 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/628. 
1281 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/357; 3/320. 



214 
 

Peygamber’in babasına değil de dedesine intisab ettiğini açıklamıştır. el-Ensârî, bu durumun 

Hz. Peygamber’in, babasına değil de dedesine intisap etmesinin bir başka sebebi olduğunu 

söylemiştir.1282 

 4. Hz. Peygamber’in Vahiy Alma Şekillerini Beyan Etmesi 

 el-Ensârî, hadisin muhtevasını şerh ederken, Hz. Peygamber’in iki şekilde vahiy aldığını 

belirtmektedir. İlki, Hz. Peygamber’e ağır gelen kısımdır. el-Ensârî, burada Hz. Cebrail’in 

kendi asıl şekliyle geldiğini ifade etmektedir. Hz. Cebrail bu şekilde geldiğinde normal 

beşerlerden farklı olduğu için, Hz. Peygamber’de zorluk, şiddet, meşakkat ve bilinç kaybı 

meydana geldiğini söylemektedir. Çünkü O’na ilka olan şeyin büyük olduğu ve ona ağır 

geldiğini zikretmektedir. Nitekim Allah Teâlâ’nın, Kur’ân-ı Kerim’in azametiyle ilgili olarak, 

“muhakkak ki biz sana ağır sorumluluğu olan bir söz vahyedeceğiz.”1283 mesajını da beyan 

etmektedir.  

 el-Ensârî’nin belirttiği vahyin ikinci kısmı, Hz. Peygamber’e birinci kısma göre daha 

kolay gelen vahiy çeşididir. el-Ensârî bu ikinci kısım vahiyde, Hz. Cebrail’in bir insan şeklinde 

ve Hz. Peygamber’e yakınlık göstererek geldiğini söylemektedir. Ayrıca bu kısımda, bir insan 

nasıl konuşuyorsa Hz. Cebrail’in, Hz. Peygamberle öylece konuştuğu bir vahiy çeşidi olduğunu 

söylemektedir.1284 Zikredilen örneklerde el-Ensârî, Hz. Peygamberle ilgili olarak, O’na has 

durumlara, mucizelere, nesebinin dedesine intisap etme sebeplerine, vahiy alma şekillerine 

kısacası Hz. Peygamber’in farklı yönlerine değinmiştir. 

 3.5.9. Fıkıh ile İlgili Konuları Şerh Etmesi 

 el-Ensârî, şerhinde birçok şeye değinmiştir. Bunlardan birisi de hadis muhtevasında 

fıkıh ile ilgili izahatta bulunmasıdır. Hadis muhtevasında fıkıh ile ilgili yaptığı izahatı şöyle 

örneklendirilebilir: 

 Âlimlerin Fıkhını Belirtmesi 

 el-Ensârî, hadisi şerh ederken bazen âlimlerin fıkhî görüşlerini zikretmektedir. Örneğin; 

Kadınların kocaları vefat ettiğinde onların iddet süresiyle ilgili olarak el-Ensârî, zorunlu evden 

çıkmamayla ilgili iddet süresinin, dört ay on gün olduğunu belirtmektedir. Bu konuda Kirmânî 

(öl. 786/1384)’nin şu izahatınna yer vermektedir. Bu zorunlu süreye ziyade olarak, yılını evde 

geçirip dışarı çıkmaması ise vasiyete göredir. Vasiyete uyup evde bir yılını tamamlama durumu 

                                                           
1282 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/13. 
1283 Müzemmil Sûresi, 73/5. 
1284 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/80. 



215 
 

onun isteğine kalmış bir şeydir. İsterse de vacip olan süreyle iktifa edebilir.1285 Görüldüğü üzere 

el-Ensârî, muhteva ile ilgili bir âlimin fıkhını ortaya koymuştur. 

 Usûli’l-Fıkıhta Mukayyet ve Mutlaktaki Metodu 

 el-Ensârî, şerhinde bazen mutlak ve mukayyet ile ilgili açıklamalarda bulunmaktadır. 

Bununla ilgili örnek vermeden önce bu iki kelimenin tanımı şöyle verilebilir: Mukayyet 

kelimesi, özel olarak bir şeyi kapsayan duruma denir. Ya da o şeyin tahsis edildiği duruma 

denir. Örneğin; 1286 ِوَتحَْرِيرُ رَقَبَة  مُؤْمِنَة  فَمَنْ لَمْ يجَِدْ فصَِياَمُ شَهْرَيْنِ مُتتَاَبِعَيْن “Mümin köleyi özgürlüğüne 

kavuşturmalıdır. Bu da olmazsa kesintisiz iki aya oruç tutmalıdır.” Bu âyette hangi köle 

denildiğinde, mümin olan köle denilerek bu köle tahsis edildiği için mukayyettir. Burada 

mukayyet anlamının anlaşılması için, kölenin kâfir olmaması yeterlidir. Hangi mümin köle 

olursa olsun belli sayılmakta ve azat edilebilmektedir. Ya da hangi iki ay denildiğinde, bu aylar 

net olarak hangileri olduğu belli olmasa da en azından arka arkaya gelen iki ay denilerek, bu 

şekilde bu iki aylar takyit edilmiştir. Bu duruma da mukayyet denilmektedir.1287 Mutlak 

kelimesi, bir şeyin kendisine özel olarak yapılan bir tanım olmayıp, onun cinsi için 

kullanılmasına denilir. Bu tanım veya bu tabir aynı zamanda o şeyi de kapsamaktadır. İşte bu 

duruma mutlak denir. Örneğin;   فتَحَْرِيرُ رَقبََة bir köleyi azat etmek tabiri kullanıldığında, bu tabir 

tek bir köleyi kapsadığı gibi, tüm kölelerin azat edilmesi anlamında da kullanılan bir tabirdir. 

Dolayısıyla mutlak olduğu görülmektedir.1288 

 “Kim Mescid-i Haram’a girerse o güvendedir.”1289 Bu hadisi Ebû Dâvud (öl. 275/889) 

nakletmektedir. Bu hadisteki muhtevadan, mutlak anlam anlaşılmaktadır. el-Ensârî, 

Buhârî’deki “Muhakkak ki İbn Hatal, Kâbe’nin örtüsüne tutunmuştur. Hz. Peygamber 

öldürülmesini emretti.”1290 Bu hadiste ise yukarıdaki mutlak anlamın, mukayyet hale geldiğini 

beyan etmektedir. Nitekim İbn Hatal, her ne kadar Mescid-i Haram’a girip, Kâbe’nin örtüsüne 

yapışmışsa dahi Hz. Peygamber’in, onun heder edilmesi görüşünden vazgeçmemiştir. 

Dolayısıyla kim ki Mescid-i Haram’a girerse o kişi güvendedir sözünün, burada uygulanmadığı, 

burdaki mutlak anlamın, mukayyet hale geldiği ifade edilmiştir.1291 

 

                                                           
1285 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/552. 
1286 Nisâ Sûresi, 4/92. 
1287 Ebû Muhammed Muvaffiku’d-dîn Abdullah b. Ahmed b. Muhammed b. Kudâmeti’l-Cemâ’îlî el-Makdisî 

summe’d-Dimaşkî el-Hanbelî (620/1223) İbn Kudâme el-Makdisî, Ravdatu’n-nâzır ve cennetu’l-menâzır fî 

usûli’l-fıkhi ’alâ mezhebi’l-imâm Ahmed b. Hanbel (Lübnan/Beyrut: Muessesetu’r-reyyân, 2002), 2/102-103. 
1288 Ebû’l-Hasan Ali b. Süleyman el-Mâverdî ed-Dimaşkî es-Sâlihî el-Hanbelî (885/1480) Alâuddîn, et-Tahbîr 

şerhu’t-tahrîr fî usûli’l-fıkıh, thk. Abdurrahman el-Cebrîn (Suudi Arabistan-Riyâd: Mektebetu’r-ruşd, 2000), 

6/2711-2712; İbn Kudâme el-Makdisî, Ravdatu’n-nâzır ve cennetu’l-menâzır, 2/101. 
1289 Ebî Dâvud, es-Sünen, Harac ve'l-imârât ve'l-fey', 3022. 
1290 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Cezâu's-sayd, 1846. 
1291 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/154. 



216 
 

 Mezheplerin Görüşlerini Beyan Etmedeki Yöntemi 

 el-Ensârî, şerhinde mezheplerin görüşlerine birçok yönden değinmektedir. Örneğin; 

muhtevada mezheplerin görüşlerini âyetlerle veya hadislerle desteklediği gibi, yer yer onların 

görüşlerine tenkitte de bulunmaktadır. Bazen de mezheplerin görüşlerindeki ihtilafı vb. şeyleri 

izah etmektedir. Bu konular aşağıda örneklendirilerek belirtilecektir. 

 1. Mezheplerin, Kendi Görüşlerini Desteklemek İçin Zikrettikleri Hadisleri 

Belirtmesi 

 el-Ensârî, şerhinde mezheplerin fıkıh ile ilgili görüşlerini zikretmektedir. Bununla 

birlikte onların kendi görüşlerini desteklemek için, zikrettikleri hadisleri de beyan etmektedir. 

Örneğin; hayvan kesileceği vakit, Allah’ın isminin anılarak kesilen hayvan için el-Ensârî, bu 

durumun Şâfiîlerde sünnet olduğunu söylemektedir. el-Ensârî, Şâfiîlerin kendi fıkhî 

hükümlerini desteklemek için zikrettikleri şu hadisi belirtmektedir. “Bir kavim Hz. 

Peygamber’e gelip, bize bir topluluk et getirdi; fakat bu et kesilirken, üzerine Allah’ın ismini 

getirmişler mi getirmemişler mi onu bilmemekteyiz, dediler. Bunun üzerine Hz. Peygamber, 

siz Allah’ın ismini getirin ve yiyin,” buyurdu.1292 Buradan anlaşılıyor ki eğer Şâfiî mezhebine 

göre et keserken, Allah’ın ismini zikretmek vacip olsaydı, Allah’ın isminin zikredilip 

zikredilmediği hususunda emin olunmadan, o et yenilemezdi. Fakat bu et yenilmiştir. Sonuç 

olarak burada el-Ensârî, Şâfiîlerin hayvan kesileceği zaman Allah’ın isminin zikredilmesinin 

sünnet olduğu görüşlerini desteklemek için zikrettikleri hadisi ortaya koymuştur.1293 

 el-Ensârî, şerhinde Hanefi ve Şâfiîlerin görüşlerini zikretmiş, onlara göre telbiyenin Zâ 

Tevâ denilen yerde sonlanmadığını belirtmiştir. el-Ensârî, Hanefi ve Şâfiîlerin kendi görüşlerini 

desteklemek için zikrettikleri hadisi belirtmiştir. Şöyle ki; Hz. Peygamber, “Cemretu’l-

Akabe’de taş atana kadar, telbiye getirmeye devam etmiştir.”1294 Bu hadiste ifade edildiği üzere 

Şâfiî ve Hanefiler, Zâ Tevâ denilen yerde telbiye getirmenin sonlanmadığı; Cemretu’l-

Akabe’ye kadar bu telbiyenin devam ettiğini ifade etmişler.1295 el-Ensârî, bu örnekte de Hanefi 

ve Şâfiî mezheplerinin görüşlerini beyan ettiğinde, kendi görüşlerini desteklemek amaçlı delil 

olarak getirdikleri hadisi izah etmiştir. 

 

 

                                                           
1292 İbn Mâce, Sünen, Zebâih; 3174. 
1293 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/163; 5/272. 
1294 Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, İsticâbu idâmeti'l-hâcci't-telbiye; 1281. 
1295 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/45. 



217 
 

 2. Mezheplerin, Kendi Görüşlerini Desteklemek İçin Zikrettikleri Âyetleri 

Belirtmesi 

 Mezhepler kendi görüşlerini desteklemek için zikrettikleri hadis, el-Ensârî tarafından 

nasıl ortaya konulduysa, aynı şekilde mezheplerin kendi görüşlerini takviye etmek için 

zikrettikleri âyetleri de ortaya koymaktadır. Örneğin; Müşriklerin mescitlere girmelerinin caiz 

olup olmadığıyla ilgili olarak Şâfiîler, müslümanlardan izin istemeleri halinde, müşriklerin 

normal mescitlere girebileceklerini; fakat müşriklerin, Mescid-i Haram’a girmelerinin yasak 

olduğunu belirtmişler. Şâfiîlerin, kendi görüşlerini desteklemek için zikrettikleri âyet şudur. 

“Mescid-i Haram’a yaklaşmasınlar.”1296  Burada görüldüğü üzere Şâfiîler kendi görüşlerini 

takviye etmek için zikrettikleri âyet el-Ensârî, tarafından ortaya konulmuştur.1297 

 “Eğitilmiş köpeğin yakaladığı avın yanında başka bir köpek daha bulduğun vakit o avı 

yeme. Çünkü sen kendi köpeğin için besmele getirdin. Başka bir köpek için değil.”1298 Bu 

hadise dayanarak, Zahiriler, sehven dahi olsa besmele unutulduğu zaman, eğitilmiş köpeğin 

yakaladığı avın yenilemeyeceğini ifade ederler. Hanefi ve Malikiler ise sehven besmele 

unutulduğunda eğitilmiş köpeğin yakaladığı avın yenilebileceğini; kasten besmele getirilmediği 

takdirde eğitilmiş köpeğin yakaladığı avın yenilmeyeceğini söylerler. İkinci görüşün sahibi olan 

Hanefi ve Malikilerin kendi görüşlerini desteklemek maksadıyla zikrettikleri  âyet şudur. 

“Allah’ın ismi anılmadan kesilen hayvanların etlerini yemeyin. Çünkü bu fısktır.”1299 Burada 

el-Ensârî, Hanefi ve Malikilerin kendi görüşlerini desteklemek maksadıyla zikrettikleri  âyeti 

beyan etmiştir.1300 

 3. Mezhep Görüşlerini Tenkit Etmesi 

 el-Ensârî, mezheplerin görüşlerini bazen tenkit etmektedir. Örneğin; Hanbeliler, baştaki 

fesi, ayaktaki çarığa benzetmektedirler. Abdesti tam aldıktan sonra başına fesi koyan birisinin, 

abdestini yenilediği zaman, nasıl ki ayağındaki çarığı çıkarmasına gerek yoksa, aynı şekilde bu 

fesi de çıkarmadan üzerine sadece mesh yaptığında, bu durumun abdesti için yeterli olduğu 

görüşünü savunmaktadırlar. Hanbelilerin bu görüşüyle ilgili olarak el-Ensârî, ayaktaki çarığı 

çıkarmak ile baştaki fesi çıkarmanın aynı zorlukta olmadığını belirtmiş ve Hanbeli mezhebinin 

bu görüşünü tenkit etmiştir.1301 

                                                           
1296 Tevbe Sûresi, 9/28. 
1297 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/185. 
1298 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Vudû, 175. 
1299 En’am Sûresi, 6/121. 
1300 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/462-463. 
1301 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/503. 



218 
 

 Hanefiler, zımmilerden birisinin öldürülmesine bedel olarak, bir Müslümanın 

öldürülebileceği görüşüne sahiptirler. el-Ensârî, de bu görüşü tenkit etmiştir. Şöyle ki; el-

Ensârî, yaşanan bir hadisede öldürülen zımmînin, aslında bir elçi olduğunu, elçi olduğu için de 

güvenliği garantide biri olduğunu belirtmiştir. Bu elçiyi öldüren Müslüman o elçinin yerine 

kısas olarak öldürüldü. Müslümanın kısas olarak öldürülmesi ise o kişinin zımmî olmasından 

dolayı değil de elçi olmasından ötürü olduğunu belirtmiştir. Bundan dolayı el-Ensârî, 

Hanefilerin görüşünü eleştirmiştir. el-Ensârî, bir Müslümanın, zımmînin yerine 

öldürülemeyeceği hususunda âlimler arasında ittifak olduğunu da açıklamıştır. Ayrıca el-

Ensârî, “Sözünü yerine getirme hususunda, ben en iyisiyim”1302 Hanefilerin delil olarak 

zikrettikleri bu hadisin de zayıf olduğunu ve icma‘ olarak bu hadisin metrûk olduğunu izah 

etmektedir. Yine el-Ensârî, eğer bu hadis sahih ise de bu hadisin, Mekke’nin fethinden önce 

olduğunu, Mekke fethedildiği gün Hz. Peygamber’in ifade ettiği hadis ile, “Mümin, kâfire 

karşılık öldürülmez. Koruma altında olan da öldürülmez.”1303 nesh edildiği bilgisini 

vermektedir. el-Ensârî, buradaki izahatıyla Hanefi mezhebine ait görüşü tenkit ettiği 

görülmektedir.1304 

 el-Ensârî, şerhinde bazen mezheplerin görüşünü, başka âlimlerin görüşünü naklederek 

tenkit etmektedir. Şöyle ki; “Sizden biriniz namazda (iken) abdesti bozulduğunda, (yeniden) 

abdest alıp ( tekrar namaz kılana) kadar Allah onun namazını kabul etmez.”1305 Henefiler, son 

oturuşta namaz kılan kişinin abdesti bozulduğunda namazının sahih olduğunu söylemektedirler. 

el-Ensârî, Hanefilerin bu fikrini, Kirmânî (öl. 786/1384)’nin görüşünü zikrederek tenkit 

etmektedir. Şöyle ki; Kirmânî’nin, namazdan çıkmanın, ihram tekbiri getirmek gibi olduğunu, 

her ikisinin de rükün olduğu görüşünü zikrederek, Hanefilerin görüşünü tenkit etmiştir.1306 

 el-Ensârî, batıl olan mezheplerin görüşlerini, bazen âlimler tarafından reddedildiğini 

nakletmektedir. Örneğin; ayaktaki mestler üzerine meshin caiz olması, Havaric ve Şiâ 

tarafından kabul edilmemektedir. el-Ensârî, Havaric ve Şiâ’nın bu fikrinin, İbn Battal (öl. 

449/1057) tarafından reddedildiğini beyan etmektedir. Bu red hususunda âlimlerin ittifak 

ettiğini de belirtmektedir.1307 el-Ensârî’nin, mezheplerin görüşünü tenkit etmesiyle ilgili olarak 

bir örneğin yeri dipnotta verilmiştir.1308 

 

                                                           
1302 ed-Dârekutnî, Sünenu’d-dârekutnî, Kitâbul-hudûd ve'd-diyât ve ğayrihi, 3259. 
1303 Ebî Dâvud, es-Sünen, Cihad, 2751. 
1304 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/348-349. 
1305 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Hiyel, 6954. 
1306 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/72. 
1307 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/500. 
1308 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/390. 



219 
 

 4. Mezheplerin Görüşleriyle İlgili İhtilafları Zikretmesi 

 el-Ensârî, bazen mezhepler arasındaki muhtelif görüşleri belirtmektedir. Örneğin; 

namazda sehiv secdesinin ne zaman yapılacağıyla ilgili mezheplerin ihtilafını belirtmiştir. 

Şöyle ki; Şâfiîlerin cedîd kavline göre, sehiv secdesi selam verilmeden önce yapılmalıdır. 

Hanefilere göre, kesinlikle faziletli olanın sehiv secdesinin selam verdikten sonra yapılmasıdır. 

Malikilere göre, sehiv secdesi namazdaki eksiklik için yapılacaksa selam verilmeden önce 

yapılacağını; namazdaki fazlalık için yapılacaksa selam verildikten sonra yapılacağını 

belirtmiştir. Verilen örnekte el-Ensârî, fıkhî bir konuda mezheplerin ihtilafllarını ortaya 

koymuştur.1309 

 5. Şâfiî Mezhebine Ait Hükümleri Zikretmesi 

 el-Ensârî, Şâfiî mezhebine göre, hayatta iken temiz olan bütün hayvanların, usûlüne 

göre kesildiklerinde onların derileri de temiz olduğunu belirtmektedir. Bu derilerden istifade 

edilebilir. Sadece köpek, domuz veya bunlardan türeyen hayvanların derileri temiz olmayıp 

bunlardan istifade edilemeyeceğini belirtmektedir.1310 

 “Hz. Peygamber’in ramazan bayramında mescide gittiğinde, ilk olarak bayram namazını 

kıldırdığını, bayram namazından önce veya sonra herhangi bir sünnet namazı kılmamıştır.”1311 

el-Ensârî, bu hadisi şerh ederken, Şâfiîlerin görüşleriyle ilgili şunları söylemektedir. Şâfiîler bu 

hadise dayanarak, imamın bayram namazına gittiği vakit, bayram namazından önce veya sonra 

sünnet namazını kılması mekruhtur. Eğer imam bayram namazından önce sünnet kılarsa, 

öncelikli olan bayram namazını bırakıp sünnetle uğraşacağı, bununla birlikte Hz. Peygamber’in 

fiiline muhalif davranış sergileyeceği görüşlerini beyan etmektedir. Ayrıca el-Ensârî, Şâfiîlerin, 

bu hadisi göz önünde bulundararak me’mum olan kişinin, bayram namazından önce mutlak bir 

şekilde sünnet namazı kılmasında kerahet olmadığını; bayram namazından sonra ise imamın 

hutbesini duymuyorsa yine sünnet namazı kılabileceğini, eğer hutbeyi duyuyorsa hutbeyi 

dinlemesi gerektiği görüşlerini de izhar etmektedir.1312  

 6. Hanefi Mezhebine Ait Görüşlere Değinmesi 

 “Allah Teâlâ, namazı ilk farz kıldığı vakit, ikişer rekat şeklinde farz kılmıştır. Bu husus 

seferi olan namazlarda sabit kaldı. Fakat mukim olan namaz çoğaltıldı.”1313 el-Ensârî, bu 

                                                           
1309 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/106. 
1310 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/611. 
1311 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, 'İdeyn, 989; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Salatu'l'ideyn, 884. 
1312 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/63. 
1313 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Salat, 350; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Salatül-musâfirîn ve 

kasriha, 885. 



220 
 

hadisin şerhinde, seferi namazının, iki rekatten daha fazla kılınmaması gerektiği görüşünün 

Hanefi mezhebine ait olduğu bilgisini paylaşmaktadır.1314 

 7. Mâliki Mezhebine Ait Hükümleri Beyan Etmesi 

 Hz. Peygamber, “Farz namazlar dışında en sevaplı namaz, evde kılınan namazdır.”1315 

Bu hadisi şerh eden el-Ensârî, Maliki mezhebine göre teravih namazının evde kılınmasının daha 

faziletli olduğunu beyan etmektedir.1316 

 8. Hanbeli Mezhebine Ait Görüşü Belirtmesi 

 ‘Ukbe İbn Haris, Ebî İhâb b. Üzeyr’in kızıyla evlendi. Akabinde bir kadın ona gelerek 

ikisine süt verdiğini söyledi. ‘Ukbe İbn Haris, ne kadının ne de başkasının bu durumla ilgili 

kendisine bilgi vermediğini söyleyerek karşı çıktı. Hz. Peygamber de  َكَيْفَ وَقدَْ قيِل “Nasıl? İşte 

söylendi,”1317 diyerek ‘Ukbe İbn Haris’in itirazını kabul etmedi. Bunun üzerine bu sahâbe bu 

kadını boşayıp başka bir bayanla evlendi. el-Ensârî, bu hadisin şerhinde, Hanbeli mezhebinin 

görüşünü açıklamaktadır. Şöyle ki; Hanbelilerin, zahire bakarak hüküm verdiklerini; onlara 

göre, sütannelik hususunda sadece kadının tek başına yeminli beyanının yeterli olduğunu; süt 

verip vermeme hususunda kadının ayrıca şahit getirmesine ihtiyaç bulunmadığı beyan 

etmiştir.1318 

 9. Zâhirî Mezhebine Ait Hükümleri İzah Etmesi 

 Zahirî mezhebi, Ebû Süleyman Davud b. Ali b. Halef el-Asbehânî ez-Zâhirî (öl. 

270/884)’ye nisbet edilmektedir. Bu mezhebin görüşlerini açık bir şekilde dile getiren ilk 

kişidir. Kitap ve sünnetin, zahirini esas aldıkları ve bu iki kaynağı tevilden, re’yden ve kıyas 

yapmaktan kaçındıkları için bu mezhebe Zahirî ismi verilmiştir.1319 Bu mezhebin yayılmasını 

sağlayan kişi ise Ebu’l-Hasan ed-Davudi’z-Zâhirî (öl. 324/936)’dir.1320 

 el-Ensârî, şerhini yaparken birçok mezhebin görüşlerini beyan ettiği gibi, Zâhirîlerin 

görüşlerini de ortaya koymaktadır. Örneğin; hadiste “sabah namazından önce kılınan iki 

rekâtlık sünnette Hz. Peygamber’in aceleyle bu iki rekatı kıldığını, hatta fatihayı okuyup 

okumadığı hususunda insanların bazıları şüphede kaldığı bilgisi vardır.”1321 el-Ensârî, burada 

Zahiri mezhebinin, sabah namazından önce kılınan bu iki rekâtlık sünnet namazında, fatihanın 

                                                           
1314 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/48. 
1315 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Ezan, 731; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Salati'l-musâfirîne 

vekasrihâ, 781. 
1316 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/441. 
1317 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Kitâbu'ş-şehâdât, 2640. 
1318 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/311. 
1319 ez-Ziriklî, el-A’lâm, 2/333; Muhammed Ravas-Hamid Sadık Kal’acî-Kanyebî, Mu’cemu luğati’l-fukehâi 

(Beyrut: Dâru’n-nefâis li’t-tibâati ve’n-neşri ve’t-tevzî’, 1988), 295. 
1320 Salahuddîn Halil b. Eybek b. Abdullah (764/1363) es-Safedî, el-Vâfî bi’l-vefeyât, thk. Ahmed-Mustafa el-

Arnaût-Türkî (Beyrut: Dâru ihyâi’t-turâs, 2000), 17/25. 
1321 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, teheccüd, 1171. 



221 
 

dışında herhangi bir zammı sûrenin okunmayacağı görüşünü savunduklarını beyan etmiştir.1322 

el-Ensârî, bazen Zahiri mezhebinin görüşünü reddetmektedir. Örneğin; Zahiriler, yemeği 

önünde hazır olan kimsenin namazı olamaz, bu kişinin o esnada namaz kılmaması gerektiği 

görüşünü ileri sürerler. el-Ensârî, şerhinde Zahirilerin öne sürdüğü görüşü açıkça reddetmiş; 

yemek hazırken bir kişi namaz kılarsa, bu namazın farzının, kılan kişinin boynundan kalktığını 

ifade etmiştir.1323 

 10. Bazı Batıl Mezheplere Reddiyede Bulunması 

 el-Ensârî, şerhinde batıl mezheplerle ilgili görüşleri beyan ederken, onlara reddiyede 

bulunmuştur. el-Ensârî’nin İmamiyye’ye1324 reddiyede bulunduğu örnek şöyledir: “İmam, âmîn 

deyince siz de âmîn deyiniz. Muhakkak ki kimin âmîni, meleklerin âmîniyle denk gelirse onun 

geçmişteki günahları bağışlanır.”1325 Bu hadisten yola çıkarak el-Ensârî, İmamiyye mezhebinin 

görüşünü zikretmiş ve onların görüşünü reddetmiştir. İmamiyye’ye göre, namazda söylenen 

amîn lafzı, Kur’an-ı Kerim ve zikir olmadığından ötürü, bu lafız namazda söylendiği vakit 

namaz bozulur. el-Ensârî ise amîn lafzının dua olduğunu, dolayısıyla bu lafız namazda 

söylendiği zaman, namazın bozulmayacağını belirtmiş ve İmamiyye mezhebinin görüşünü 

reddetmiştir.1326 

 “Topuklarını yıkamayanlara azap olsun.”1327 Bu hadisin şerhini yapan el-Ensârî, 

Şi‘îlerin,1328 abdestte topukların yıkanmasının farz olmadığını, meshin yeterli olduğuyla ilgili 

görüşlerini reddetmektedir.1329 Mezkûr örneklerde el-Ensârî’nin, bazı batıl mezheplere 

reddiyede bulunmuştur. Bu konuyla ilgili bir örneğin yeri dipnotta verilmiştir.1330 

                                                           
1322 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/239. 
1323 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/389-390. 
1324 İmamiyye: Hz. Peygamber’den sonra halifeliğin 12 imama verilmesi gerektiğine inanan fırkanın adıdır. Bu 12 

imamın ismi şöyledir: Hz. Ali, Hz. Hasan, Hz. Hüseyin, Zeynu’l-abidin Ali b. Hüseyin, el-Bâkır Muhammed b. 

Ali Zenu’l-Abidin, Caferu’s-Sadık b. Muhammed el-Bâkır, Musa’l-Kâzım b. Caferu’s-Sadık, Ali b. Rıda b. 

musa’l-Kâzım, Muhammedu’l-Cevvâd b. Ali er-Rida, Ali el-Hâdî b. Muhammedu’l-Cevvâd, Hasanu’l-Askerî b. 

Ali el-Hâdî, Muhammed b. Hasanu’l-Hucce. Şemsuddîn Ebû’l-avn Muhammed b. Ahmed b. Salim el-Hanbelî 

(1188/1774) es-Sefârînî, Levâmii’l-envâri’l-behiyye ve sevâtii’l-esrâri’l-eseriyye li şerhi’d-durreti’l-mudiyye fi 

’akdi’l-firkati’l-mardiyye (Dımaşk: Muessesetu’l-hafikayn ve mektebetuhâ, 1982), 1/85-86. 
1325 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Bid'i'l-ezân, 780; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-muhtasar, Salat, 410. 
1326 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/490-491. 
1327 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İlim, 60; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Taharet, 241. 
1328 Şiiler: Hz. Ali’nin etrafında toplananlara, açıkça veya gizliden kesin ve vasiyyet olarak O’nun imamlığını 

kabul edenlere, imamlığın, Hz. Ali’nin evlatlarından çıkıp başkasına gitmeyeceğine inanan kişilere denilir. Eğer 

imamlık Hz. Ali’nin evlatlarının dışında birisine geçtiyse bu durum ya zulümle, zorla olmuştur veya Hz. Ali, yalnız 

kaldığı için çekinmesinden, korkmasından dolayı bir şey diyemediğinden bu durum gerçekleşmiştir. Yoksa 

hakkaniyetli bir şekilde imamlık Hz. Ali’nin evlatlarının dışına çıkmayacağına itikat ederler. Ebû’l-Feth 

Muhammed b. Abdulkerîm eş-Şehristânî, el-Milel ve’n-nihal, thk. Ahmed Fehmî Muhammed (Lübnan: Dâru’l-

kütübi’l-’ilmiyye, 1992), 144-145. 
1329 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/445. 
1330 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 1/500. 



222 
 

 Sonuç olarak el-Ensârî, diğer hadis şârihleri gibi hadisin muhtevasından, fıkhî 

hükümlerle ilgili birçok izahatta bulunmuştur. Fıkhî konulara ehemmiyet vermiştir. Âlimlerin 

fıkhî görüşlerini beyan etmiştir. Mezheplerin fıkhi görüşlerini de birçok yönden beyan etmiştir. 

el-Ensârî, bu izahatı verirken örneklendirmeyi de ihmal etmeyerek bu konuları somut hale 

getirmiştir. 

 3.5.10. İtikadi Konularla İlgili İzahatı 

 Konumuz el-Ensârî’nin itikâdi görüşlerini belirlemek olmadığı için, burada sadece el-

Ensârî’nin muhtevada itikatla ilgili bazı temel kavramlar hakkındaki mülahazalarına yer 

verilecektir. 

 3.5.10.1. İmân ve İslâmın Ne Olduklarını Beyan Etmesi 

 el-Ensârî, muhtevada imân ve İslâm ile ilgili bazı izahatta bulunmaktadır. Şöyle ki, 

imânın, kalple amel etmek olduğunu belirtmiştir. İslâmın ise bedenle amel etmek ve 

şehadeteyni söylemek olduğunu ifade etmiştir.1331 

 1. İmânın 77 Şubesini Açıklaması 

 el-Ensârî, imânın 77 şubesini birkaç kısma ayırarak şerhinde tek tek zikretmektedir. 

Şöyle ki; bu 77 şubesinin, kâmil imânın kısımları olduğunu belirtmiştir. Bunların da tasdik, 

ikrar ve amelle ilgili üç kısım olduğunu açıklamıştır. Tasdikin, kalple amel etmek olduğunu, 

ikrarın, lisan ile ilgili amel etmek olduğunu, amelin ise bedenle ilgili amel etmek olduğunu 

ifade etmektedir. Şerhinin devamında bu üç kısmın ayrıntılarına kadar izahatta bulunan el-

Ensârî, bu 77 kısmın tümünü tek tek beyan etmiştir.1332 

 2. İmânın Hem Tartılıp, Hem Tartılmadığını Belirtmesi 

 el-Ensârî, imânın iki yönünü açıklamaktadır. İlkinde imânın cisim olmadığını, manevi 

bir şey olduğunu, bundan ötürü imânın tartılamayacağını belirtmiştir. İkincisinde ise imânın 

gerçek ve somut bir şey olduğunu, gözle görülebilecek bir şey olduğunu, bundan ötürü de 

imânın tartılabilecek bir şey olduğu bilgisini vermiştir.1333 

 3. İmânın Azalıp Arttığını Belirtmesi 

 el-Ensârî, isyan eden birinin imânının azaldığını; Allah Teâlâ tarafından verilen 

nimetlere şükür edenin imânının arttığını ifade etmiştir.1334 

 3.5.10.2. Allah Tasavvuru 

 el-Ensârî, hadisin muhtevasında Allah Teâlâ ile ilgili bazı izahatta bulunmaktadır. 

                                                           
1331 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/328. 
1332 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/39. 
1333 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/166. 
1334 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/184. 



223 
 

 1. Allah İle Alakalı Müteşabih Hadislerdeki Menheci 

 Daha önce geçtiği üzere el-Ensârî’nin, itikâdî olarak Eş‘arî mezhebine mensup olduğu 

ifade edilmiştir. Müteşabih hadislerin şerhinde tevil yolunu tercih etmesiyle bu mezhebe 

mensup olduğu belirtilmiştir. Çünkü Eş‘arî’ler müteşabih hadisleri tevil etmektedirler. Bu 

husus hadislerle örneklendirilmek istenirse şu örnekler  verilebilir: 

 “Her gece Allah Teâla dünya semasına iner.”1335 Bu hadisi şerh eden el-Ensârî,  ُل  يتَنَزَ 

“yetenezzelü” kelimesini tevil etmektedir. Bu kelimeden kastın, Allah’ın c.c. emrinin veya 

rahmetinin ya da meleklerinin, dünya semasına inmesi olduğunu ifade etmiştir. Allah Teâlâ’nın 

bizzat kendisinin dünya semasına inmesi manasında olmadığını beyan etmiştir. el-Ensârî, eğer 

Allah Teâlâ’nın kendisinin nazil olduğu söylenirse, mümkün olmayan hareket etme eyleminin 

Kendisi’nde oluşacağını söylemektedir. Bundan ötürü el-Ensârî, Allah Teâlâ’nın kendisi değil 

de diğer zikredilen şeylerin nazil olduğunu açıklamaktadır.1336 el-Ensârî, burada hadisin 

muhtevasını şerh ettiği zaman, hadisi tevil ettiği görülmektedir. 

 “Ruhumun elinde olana yemin ederim ki”1337 el-Ensârî bu hadiste geçen َيد “yed” 

kelimesini şerh ederken bunun da müteşabih hadislerden olduğunu, bu kelimenin Allah 

Teâlâ’nın kudreti anlamında olduğunu belirtmektedir. el-Ensârî يَد kelimesinin, tam olarak Allah 

Teâlâ’nın bilebileceği bir keyfiyette olduğu şeklinde başka bir anlam da vermektedir.1338 el-

Ensârî, burada da hadisin muhtevasını şerh ettiği zaman, hadisi tevil etmiştir. 

 “Muhakkak ki, Allah’ın rızasını gözeterek verdiğin her nafaka için sevap kazanırsın”1339 

el-Ensârî, bu örnekte geçen  ِوَجْهَ الل ه kelimesiyle ilgili de tevil yapmaktadır. Şöyle ki; el-Ensârî 

bu kelimenin manasının, ُجهته yani sadece Allah rızası için verilen şey anlamında olduğunu 

belirtmektedir. el-Ensârî, bu kelimenin tevil edilebileceğini belirttiği gibi, aynı şekilde bu 

kelimenin manasının, sadece Allah Teâlâ’nın bilebileceği bir keyfiyette olduğu şeklinde, başka 

bir anlam da vermiştir.1340 

 3.5.10.3. Peygamberlerle İlgili Tasavvuru 

 el-Ensârî, şerhinde hadislerin muhtevasında Peygamberlerle ile ilgili bazı izahatta 

bulunmaktadır. Örneğin; 

 

 

                                                           
1335 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Tevhit; 7494; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Salati'l-musâfrîn ve 

kasrihâ; 758. 
1336 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/214; 9/366. 
1337 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İmân; 14. 
1338 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/149. 
1339 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İmân, 56. 
1340 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/242. 



224 
 

 1. Peygamberlerin İbadetlerde Unutkanlık Yaşamalarına Değinmesi 

 “Biz onun tekbir getirmesini beklerken, O, namazı bırakıp gitti.”1341 Bu hadisin 

muhtevasında, Hz. Peygamber’de namaz kılacağı vakit unutkanlığın meydana geldiğini ifade 

etmektedir. el-Ensârî, bu hadisten yola çıkarak bütün Peygamberleri kastederek onlarda ibadet 

esnasında unutkalığın olmasının caiz olduğunu belirtmiştir.1342 

 2. Peygamberlere Nisbet Edilen Günah Kavramı 

 “Muhakkak ki Allah Teâlâ senin geçmiş ve gelecek bütün günahlarını bağışlamıştır.”1343 

el-Ensârî, bazı âlimlere göre her ne kadar Peygamberimiz günahlardan masum ise de hadiste 

zikredilen günah kavramından kastın, Peygamberimizin Peygamberlikten önce işlemiş olduğu 

günahlar olduğunu belirtmiştir. Ya da burada günahtan maksadın Hz. Peygamber’in terk ettiği 

evlâ olan şeyler olduğunu belirtmiştir. Ya da Hz. Peygamber’e nisbet edilen kavminin günahları 

olduğunu beyan etmiştir. el-Ensârî, şerhinde bu konuyla ilgili el-Bermâvî (öl. 832/1429)’den 

şunları nakletmektedir. Peygamberlere nisbet edilen ğufranın doğrusu, onların ve günahlarının 

arasına set konulmasıdır. Peygamberlerin günah işlemeleri değildir. Çünkü ğufran örtmek 

manasındadır. Örtmek de ya kul ile günah arasındadır. Ya da günah ile azabı arasındadır. 

Peygamberlere layık olan birincisidir. Ümmete layık olan ise ikincisi olduğunu 

açıklamaktadır.1344 

 3. Kadınların Peygamber Olmalarındaki İhtilafı Nakletmesi 

 “Erkeklerden çoğu kâmil olmuştur. Kadınlardan ise Firavun’un eşi Âsiye, İmran’ın kızı 

Meryem dışında kâmil olmamışlardır.”1345 Bu hadisi şerh eden el-Ensârî, kadınların Peygamber 

olup olmadığıyla ilgili âlimlerin ihtilafını zikretmektedir. Şöyle ki; bazı âlimlerden, kadınların 

bir kısmının kâmil olması, onların Peygamber olduğunu gösterdiği görüşünü nakletmiştir. Bazı 

âlimlerden, kadınların bir kısmının kâmil olması, onların Peygamber olduklarını göstermediği 

görüşünü nakletmektedir. Yine el-Ensârî, âlimlerin icma‘ından kadınlardan Peygamber 

olamayacağı görüşünü nakletmektedir. Keza el-Ensârî, el-Eş‘arî’den, kadınlardan sadece altı 

tanesine Peygamberliğin verildiği malumatını nakletmiştir. Bunlar, Hz. Havva, Hz. Sara, Hz. 

Musa’nın Annesi, Hz. Hacer, Hz. Asiye ve Hz. Meryem’dir.1346 

 

                                                           
1341 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Ezan; 639; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Mesâcid ve mevâdi'u's-

salât; 605. 
1342 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/356. 
1343 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İmân; 20. 
1344 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/162-163. 
1345 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Ehâdîsu'l-enbiya; 3411; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Fedâilu's-

sahabeti; 2431. 
1346 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/497. 



225 
 

 4. Hz. Muhammed’in Ön Tarafı Dışındaki Yerleri Görmesiyle İlgili İzahatı 

 “Safları düzgün yapınız. Muhakkak ki ben sizleri sırt tarafımdan da görmekteyim.”1347 

Buradaki hadiste, Hz. Peygamber’in, arka tarafını ön tarafı gibi gerçek bir şekilde gördüğü 

belirtilmektedir. el-Ensârî, bu hadisin şerhinde, Allah Teâlâ’nın, Hz. Muhammed’e, arkasını 

görmesi konusunda idrak verdiğini, yani kalbine bir şeylerin doğduğunu ve bu şeylerin gerçek 

olduğunu söylemektedir. Ya da kalbine doğma değil de gerçekten de arka tarafını gördüğü 

şeklinde yorumlamaktadır. Keza Hz. Peygamber’in arkasındakileri görmesinin, harikulade bir 

durum olduğunu belirtmektedir. Ehl-i sünnetin görüşüne göre, bir şeyi görmek için ona 

dönmenin şart olmadığını da izah etmektedir.1348 

 3.5.10.4. Ahiretle İlgili İzahatı 

 el-Ensârî, hadis muhtevasında itikâdî konularla ilgili olarak, imân, İslâm, Allah 

tasavvuru, Peygamberlerin tasavvuru gibi birçok konuya değindiği gibi, ahiret il ilgili de farklı 

hususlara değinmektedir. Ahiret konusuyla ilgili izahatı şöyledir. 

 1. Ahirette Hak Olan Bazı Şeyleri Zikretmesi 

 el-Ensârî, şerhinde ahiretin hak olduğunu ve gerçekleşeceğini belirtmiştir. Yine ahirette 

Sırat Köprüsünün, Cennetin, Cehennemin, Haşrın, Neşrin ve sorguya çekilme gibi şeylerin de 

olduğunu açıklamıştır.1349 

 2. İmân Üzere Vefat Edenin Ahiretteki Durumunu Zikretmesi 

 el-Ensârî, şerhinde, imân üzere vefat edenin ebedi olarak cehennemde kalmayacağını 

beyan etmiştir.1350 

 3. Müşriklerin Çocuklarının, Ahiretteki Akıbetleriyle İlgili İzahatı 

 “Her doğan İslâm üzere doğar. Fakat anne babası onu Yahudi, Nasrânî veya Mecusi 

yapar.”1351 Bu hadisten yola çıkan el-Ensârî, Müşriklerin çocuklarının durumuyla ilgili ihtilaf 

yapıldığını, bazı âlimlere göre, onların çocuklarının durumunun, Allah Teâlâ’nın uygun 

gördüğü şekle göre olacağını belirtmiştir. Bazı âlimlere göre, onların çocuklarının durumunun, 

anne babalarına tâbi olduklarını, yani onların da anne babalaları gibi cehenneme gireceklerini 

ifade etmiştir. Bazı âlimlere göre, onların çocukları, Cennet ve Cehennemin arasında bir yerde 

kalacaklardır. Bunun sebebini ise Cennete girecek amellerde bulunmamaları, Cehenneme 

girecek kötülükte de bulunmamaları olarak açıklamışlardır. el-Ensârî, bu görüşleri belirttikten 

                                                           
1347 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Ezan; 718; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Salat; 434. 
1348 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/430-431. 
1349 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/523. 
1350 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/131. 
1351 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Mâ kîle fî evlâdi'l-Muşrikîn; 1385; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, 

4/2047; 2658. 



226 
 

sonra şu izahatı vermektedir. Nevevî’nin de dediği gibi Muhakkiklerin üzerinde birleştiği sahih 

ve seçkin olan görüşe göre Müşriklerin çocukları Cennete gireceklerdir. Bunun sebebi ise, Allah 

Teâlâ’nın, “Biz bir Resul gönderinceye kadar ta‘zîb de etmeyiz,”1352 sözüdür. el-Ensârî, burada 

akıllı ve balîğ olduğu halde kendilerine sırf Peygamber gelmedi diye azap vermeyeceğini ifade 

eden Allah Teâlâ’nın, büluğ çağına erişmeyene azap vermemesinin daha evla olduğunu beyan 

etmiştir.1353  

 Hz. Peygamber’e “Müşriklerin çocuklarıyla ilgili (Cennete mi Cehenneme mi 

gidecekleriyle ilgili) durumları sorulduğunda, O da demiş ki; Allah, onların yapacaklarını daha 

iyi bilir.”1354 Cevabını vermiştir. Bu hadisin şerhinde el-Ensârî, üç görüş zikretmektedir. ilki, 

Hz. Peygamber, müşriklerin çocuklarıyla ilgili olarak net bir cevap verememesinin, ve onların 

çocuklarının sahih olan görüşe göre cennete gireceklerini söyleyememesinin nedeni, kendisine 

Allah Teâlâ tarafından bu konu hakkında net bir malumat verilmemesi olduğunu söylemesidir. 

İkincisinde, bunların Cehenneme gireceklerini belirtmektedir. Üçüncüsünde, bu çocukların 

durumu, Allah Teâlâ’ya bırakıldığını ifade etmiştir. Yani Allah Teâlâ nasıl uygun görürse öyle 

yapacağı, isterse cennete koyacağı, isterse cehennme koyacağını ifade etmiştir.1355 zikredilen 

her iki örnekte de el-Ensârî, müşriklerin çocuklarının, ahiretteki akıbetleriyle ilgili farklı 

görüşleri beyan ettiği görülmektedir. 

 4. Sonradan Müslüman Olan Kâfirlerin, Kâfirken Yaptıkları İyiliklerden Sevap 

Kazanıp Kazanmamaları İle İlgili İzahatı 

 “Sahâbenin biri Hz. Peygamber’e, cahiliyye döneminde yaptığı sadaka, köleyi 

hürriyetine kavuşturma ve sıla-ı rahim gibi ibadetlerden sevap alıp almayacağına dair soru 

sormaktadır. Bunun üzerine Hz. Peygamber, şuan müslüman olman, geçmişte (kâfirken) 

geçirdiğin iyi şeylerden daha hayırlı olduğu açıklamasını yapmıştır.”1356 el-Ensârî, bu hadisin 

şerhinde bazı açıklamalarda bulunmaktadır. Şöyle ki; kâfirken biri müslüman olduğunda, 

normal müslümanlar gibi, yapacağı iyiliğe karşılık en az 10 ila 700 katına kadar sevap alacağını, 

yapacağı günahlardan ise sadece günahının karşılığı kadar ceza alacağını, Allah istese hiçbir 

ceza vermeden bu kişiyi affedebileceğini belirtmektedir. Müslüman olmadan önce yaptığı 

iyiliklerin, müslüman olduktan sonra silinmediğini, hanesine yazıldığını ifade etmiştir. Aynı 

şekilde müslüman olmadan önce yaptığı kötülüklerin, müslüman olduktan sonra silindiğini, 

onlardan ahiret günü sorumlu olmadığını da söylemiştir. Yine el-Ensârî, Kâfirlere sevap 

                                                           
1352 İsrâ sûresi, 17/15; Elmalılı, Hak dini Kur’an dili, 3/903. 
1353 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/460-461. 
1354 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Kader; 6597; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Kader; 2659. 
1355 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/526. 
1356 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Zekat; 1436. 



227 
 

verilmez diyenlerin sözünün, kâfirler müslüman olmadığında onlara sevap verilmeyeceği 

manasında olduğunu beyan etmektedir. Müslüman olduğunda, sevaplarının verildiğini izah 

etmiştir. Bazı âlimlerin, müslüman olmasa bile sevaplarının ahirete gitmeden, daha bu dünyada 

iken rızıklandırılarak verildiği görüşünü de paylaşmıştır.1357 

 5. Büyük Günah İşleyenlerle İlgili Görüşünü İzah Etmesi 

 el-Ensârî, “Allah’tan başka ilah olmadığını söyleyen ve kalbinde arpa miktarı hayır 

bulunan kişinin cehennemden çıkacağı”1358 hadisinden yola çıkarak şu çıkarımlarda 

bulunmuştur. Allah’ı birleyip; fakat asi olan bir taifenin cehenneme gireceğini belirtmiştir. 

Büyük günah işleyenlerin, kâfir olmayacaklarını ve ebedi olarak cehennemde kalmayacaklarını 

da ifade etmiştir.1359 

 6. Kabir Azabıyla ilgili Görüşü 

 “Daha sonra onlara, kabir azabından Allah’a sığınmalarını emretti.”1360 el-Ensârî, bu 

hadise dayanarak ahiret hayatının aşamalarından olan kabir azabının hak olduğunu, ona imânın 

zorunlu olduğunu dile getirmiştir.1361 

 7. Ahiretteki Şefaatin Kısımlarını Nakletmesi 

 Hadiste, “Hz. Peygamber kendisine beş şey verildiğini, kendisinden daha önce kimseye 

bunların verilmediğini ifade etmektedir.”1362 el-Ensârî, bu hadisin şerhini yaparken hadiste 

geçen şefaatin, şefaat-ı uzma olduğunu izah etmektedir. Daha sonra, Nevevî’den beş şefaat 

kısmını nakletmektedir. Şöyle ki; bu beş kısım şunlardır. Birincisi, Hz. Peygamber’e has olan 

şefaattir. Bu da Hz. Peygamber’in,  uzun ve zorlu beklemede kalan insanlara yapacağı şefaattir. 

Hz. Peygamber’in, bu insanları bulundukları sıkıntılı durumdan kurtarmasıdır. İkincisi, bir 

topluluğun hesaba çekilmeden cennete götürülmesidir. Üçüncüsü, üzerlerine ateşin vacip 

olduğu kavme yapılacak şefaattir. Dördüncüsü, ateşe girmiş günahkârlara yapılacak şefaattir. 

Beşinci kısım cennete girmiş kişilerin derecelerinin Allah Teâlâ tarafından yükseltilmesi için 

yapılacak şefaattir. el-Ensârî, Nevevî’nin dışında bazı âlimlere göre Hz. Peygamber’in yapacağı 

diğer bazı şefaatleri de beyan etmektedir. Örneğin; Medine’de vefat edenlere yapacağı şefaat. 

Ebedi olarak cehennemde kalanlara azaplarının hafifletilmesi için Hz. Peygamber’in yapacağı 

şefaat. Bazı salih insanların ibadetlerinde gösterdikleri taksiratı yok etmek için Hz. 

                                                           
1357 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/521-522. 
1358 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İmân, 44. 
1359 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/210-211. 
1360 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Kusuf, 1050. 
1361 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/129-130. 
1362 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Teyemmüm, 335; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, el-Mesâcid ve 

mevâdi'u's-salât, 521. 



228 
 

Peygamber’in yapacağı şefaat. Müşriklerin çocuklarının cennete girmeleri için Hz. 

Peygamber’in yapacağı şefat bu kısımlardandır.1363 

 8. Batı Mezheplerin Görüşlerini Reddetmesi 

 el-Ensârî, hadisleri şerh ederken, hadislerin muhtevasında bâtıl mezheplerin görüşlerine 

reddiyede bulunmaktadır. el-Ensârî’nin bu konuyla ilgili izahatı aşağıdaki gibidir. 

 Hz. Peygamber’in hadisinde, “günahkârlara şefaat edilmesi neticesinde, bunların kuşlar 

gibi ateşten hızlıca çıkacakları”1364  belirtilmiştir. el-Ensârî, Mu‘tezilenin günah işleyenelere 

şefaatin olmadığı görüşü ile ilgili reddiyede bulunmuştur. Şöyle ki; “Onlara şefaat edenlerin 

şefaati fayda vermeyecektir.”1365 âyetini delil olarak getirdiklerini ifade etmiştir. Şöyle 

reddetmektedir: el-Ensârî bu âyetin, günahkârlara şefaatin yapılamayacağı için değil de kâfirler 

için herhangi bir şeyin kalmadığını, bu âyetin kâfirlere olumlu bir şeyin yapılamayacağını ifade 

etmek için olduğunu belirtmiştir. Bu vesileyle Mu‘tezile’nin günahkârlara şefaatin olmadığı 

görüşünü reddetmiştir.1366 

 Hz. Peygamber’in hadisinde, “günah işleyenlerle ilgili olarak Allah Teâlâ’nın, istediğini 

affedebileceği, istediğine de azap vereceği”1367 açıklanmıştır. Günah işleyenlerle ilgili 

Mu‘tezilîlerin görüşünü ortaya koyan el-Ensârî, onların büyük günah işleyip de tevbe 

etmeyenlerin affedilmeyeceğini; tevbe edip de vefat edenlerin ise Allah Teâlâ tarafından 

affedilmelerinin vacip olduğu görüşlerini olduğunu ortaya koymaktadır. el-Ensârî’nin, hadis-i 

şerife bakarak Mu’tezile’nin bu görüşünün yanlış olduğunu belirttiği ve reddettiği 

görülmektedir. Mu’tezile’nin dışında olan ve doğru olan görüşe göre ise, Allah’a şirk koşmanın 

dışında kalan diğer günahların tümünün, Allah’a bağlı olduğunu, isterse affedeceğini, isterse 

affetmeyeceğini belirtmiştir. Ayrıca Allah Teâlâ’ya herhangi bir şeyi vacib kılmanın mümkün 

olmadığını da belirtmektedir. el-Ensârî bu izahatıyla Mu‘tezilenin, büyük günah işleyenlerle 

ilgili, Allah Teâlâ hakkındaki görüşlerini reddetmiştir. 1368 

 Hz. Peygamber’in hadisinde, “Allah Teâlâ’nın ahirette kuluna, senin günahlarını 

dünyadayken örttüm. Bugün de günahlarını bağışlayacağım.”1369 bilgisi geçmektedir. Günah 

işleyenlerle ilgili Hâricîlerin görüşünü ortaya koyan el-Ensârî, onlara göre günah işleyenlerin 

kâfir olduğunu belirtmiştir. el-Ensârî, şerhinin devamında, hadisin muhtevasını göz önünde 

                                                           
1363 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/10-11. 
1364 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Rikâk, 6558. 
1365 Müdessir Sûresi, 74/48. 
1366 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/501-502. 
1367 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İmân, 18. 
1368 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/156-159. 
1369 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, el-Mezâlimi ve'l-ğasb, 2441. 



229 
 

bulundurarak, günah işleyenler kâfir olsaydı, Allah Teâlâ tarafından affedilmeyeceğini 

belirtmektedir. Bundan ötürü de Hâricîlerin görüşünü reddetmektedir.1370 

 9. Hadislerde Gayb İle İlgili Şeyleri İzah Etmesi 

 el-Ensârî, şerhinde hadislerin muhtevasında akaidle ilgili birçok konu hakkında izahatta 

bulunduğu gibi, gayb ile ilgili bir konu geçtiğinde de açıklamada bulunmaktadır. 

 .el-Ensârî, hadiste geçen meleklerle ilgili olarak şu izahatta bulunmaktadır وملائكتهُ 1371 

Onların yükseklerde yaşayan varlıklar olduğunu ifade etmektedir. İstedikleri şekillere girebilen 

nurânî varlıklar olduğunu belirtmiştir. Onların varlığını tasdik etmek ve onlara imân etmenin 

gerekli olduğunu beyan etmiştir. Ayrıca, Allah Teâlâ’nın Meleklerle ilgili olarak, “Meleklerin 

değerli varlıklar olduğunu”1372 âyetini de aktarmaktadır. Burada el-Ensârî’nin, Melekler ile 

ilgili izhatta bulunmuştur.1373 

 el-Ensârî, şerhinde gayb ile ilgili bazı şeyleri hadisten istinbat etmektedir. Örneğin; 

kabir azabı, Münker ve Nekir’in süalleri, Deccal’ın ortaya çıkması, gibi gaybî konuları hadisten 

istinbat etmiştir.1374 

 3.5.11. Tasavvuf ve Diğer İlimlerle İlgili İzahatı 

 el-Ensârî, şerhinde tasavvufla alakalı bazı bilgiler vermektedir. Bu malumat, zikir, 

sabrın çeşitleri, evliyanın kerameti, takva vb. konularla alakalıdır. Bazen de tıp gibi başka bir 

ilim ile alakalı kavramları izah etmektedir. Bu konular örnekleriyle beraber şöyledir: 

 1. Tehlîl ve Tesbih Zikirleri Arasındaki Fazileti Beyan Etmesi 

 “Bir günde kim yüz defa tesbih getirirse, denizlerdeki köpük kadar hatası dahi varsa, 

bunlar affedilir.”1375 Burada el-Ensârî, şerhinin başında ilk önce “Sübhanallâh” zikrinin, “Lâ 

İlâhe İllallâh” zikrinden daha faziletli olduğuna dair bazı âlimlerin görüşlerini paylaşmıştır. 

Sonrasında kendisinin zikrettiği delillerle aslında tehlîlin, tesbihten daha faziletli olduğunu 

ortaya koymuştur. Şöyle ki; el-Ensârî, tehlîli getirenin sevabının, bir köleyi hürriyetine 

kavuşturmak kadar büyük olduğunu zikretmiştir. Bu da tehlîlin, tesbihten daha faziletli 

olduğunu gösterdiğini söylemiştir. el-Ensârî’nin zikrettiği diğer bir delil, Hz. Peygamber’in şu 

iki hadisidir. “Kim bir köleyi hürriyetine kavuşturursa, kölenin her organına karşılık Allah c.c. 

onun da organını cehennemden kurtarır.”1376 “en faziletli zikir, lâ İlâhe İllâllâh zikridir.”1377 

                                                           
1370 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/218-219. 
1371 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İmân, 50. 
1372 Enbiyâ Sûresi, 21/26. 
1373 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/225. 
1374 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/308. 
1375 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Deavât, 6405. 
1376 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, 8/145, 6715. 
1377 et-Tirmizî, Sünenu’t-tirmizî, Ebvâbi'd-deavat, 3383. 



230 
 

Zikredilen birinci hadiste el-Ensârî, kendi görüşünü hadisle sağlamlaştırmaktadır. İkinci hadiste 

de tehlîlin, en faziletli zikir olduğunu, dolayısıyla tehlîlin, tesbihten de daha faziletli olduğunu 

izah etmiştir.1378 

 2. Camide Yüksek Sesle Zikrin Hükmünü  İzah Etmesi 

 “Bizler birgün Hz. peygamber’in arkasında namaz kılarken, Hz. peygamber başını 

rekatta kaldırdığı vakit, ‘semiallahu limen hamide’ sözünü söyledi. Arkasındaki bir adam da 

‘Rabbenâ ve leke’l-hamd’ sözünü söyledi.”1379 Burada el-Ensârî, camide yüksek sesle zikir 

getirmenin caiz olduğu bilgisini paylaşmaktadır.1380 

 3. Sabrın Çeşitlerini Belirtmesi 

 “Hz. Peygamber, ayakları şişinceye kadar namaz kılardı. Kendisine bu hususta bir şey 

söylendiğinde; Allah’a iyi bir kul olmayayım mı?”1381 Şeklinde cevap vermiştir. Bu hadisi şerh 

eden el-Ensârî, sabrın üç çeşit olduğunu belirtmiştir. Birincisi günah işlememe hususunda 

sabretmek, günahın yapılmaması gerektiğini ifade etmiştir. İkincisi, İbadet etmeye saberetmek, 

burada ibadet tamamlanıncaya kadar sabırlı olmanın gerekliliğini izah etmiştir. Sabrın üçüncü 

kısmının, belaya sabretmek olduğunu, belada iken Allah Teâlâ’nın hakkında şekke düşmemek 

gerektiğini, yani O’ndan umudu kesmemek gerektiğini beyan etmiştir.1382 

 4. Evliyanın Keramatının Var Olmasından Söz Etmesi 

 Hadiste, “Bir adamın bir ineğe binerken, ineğin ona dönüp, ben bunun için 

yaratılmadım; ancak ben çift sürmek için yaratıldım”1383 muhtevası bulunmaktadır. Burada el-

Ensârî, bu şahıs Peygamber olmadığı halde bu olayın vuku bulması, bu olayın keramet 

olduğunu, evliyanın kerametinin de caiz olduğunu belirtmiştir.1384 

 Başka bir Hadiste, “Kimde iki kişilik yemek varsa, beraberinde üçüncü kişiyi götürsün. 

Kimde üç kişilik yemek varsa, dördüncü kişiyi, beşinci kişiyi veya altıncı kişiyi götürsün.”1385  

bu bilgiler geçmektedir. Hadisin muhtevasını şerh eden el-Ensârî, yemeği yiyenlerin sayısıyla, 

yemeğin miktarı arasında fark bulunduğunu, yiyenlerin sayısının çok olmasına karşın, yemeğin 

yettiğini ve arttığını ifade etmektedir. Bu hadisin şerhinin sonunda da evliyanın kerametinin var 

olduğunu söylemiştir.1386 

 

                                                           
1378 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/412-413. 
1379 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Ezan, 799. 
1380 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/507-509. 
1381 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Teheccüt, 1130. 
1382 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/454-455. 
1383 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Muzâraa, 2324. 
1384 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/90-91. 
1385 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Mevâkitu's-salat, 602; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Eşribe, 2057. 
1386 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/311-316. 



231 
 

 5. Takvanın Derecelerini Zikretmesi 

 “Allah hakkında en bilgili ve en takvalı olanınız benim.”1387 el-Ensârî, bu hadisi şerh 

ettikten sonra takva ile ilgili bazı izahatta bulunmaktadır. Şöyle ki; Takva üç mertebeye 

ayrılmaktadır. Birinci mertebe, umum için geçerli olan mertebedir. Bunun da nefsi, küfürden 

arındırmak olduğunu, bu mertebenin, tüm müslümanlar için geçerli olduğunu ifade etmektedir. 

İkinci mertebe, havas için olan mertebedir. Bu da nefsi günahlardan uzak tutmak olduğunu 

beyan etmektedir. Üçüncü mertebe ise, Havasın havası için, yani en üst düzeydeki takvalı 

insanlar için olan takva çeşididir. Bu kısımdaki takvanın, nefsi, Allah Teâlâ dışındaki her 

şeyden arındırmak olduğunu açıklamaktadır.1388 

 6. Güzel veya Çirkin Rüyayı Görenin Adâbını Açıklaması 

 “Biriniz rüyasında sevdiği bir şeyi görürse, muhakkak ki bu, Allah’tandır. Allah’a hamd 

etsin ve başkasına bu rüyadan söz etsin. Eğer sevmediği bir rüya görürse muhakkak ki bu rüya 

şeytandandır. Bu durumdaki kişi, bu rüyanın şerrinden Allah’a sığınsın. Kimseye de bu rüyadan 

söz etmesin. Bu rüya ona kesinlikle zarar vermeyecektir.”1389 el-Ensârî, bu hadisin şerhinde, 

güzel bir rüya görüldüğü vakit bunun üç âdâbı olduğunu belirtmiştir. Birincisi, Allah Teâlâ’ya 

hamd etmek. İkincisi, bu rüya sayesinde hoşnut olmak. Üçüncüsü, bu güzelliği sevdiği insanlara 

söylemek. Şeklinde izahatta bulunmuştur. el-Ensârî, kötü bir rüya görüldüğü vakit bunun da 

dört âdâbının olduğunu ifade etmiştir. Birincisi, bu kötü rüyanın şerrinden Allah Teâlâ’ya 

sığınmak. İkincisi, Şeytanın şerrinden Allah Teâlâ’ya sığınmak. Üçüncüsü, sol tarafına 

tükürmek. Dördüncüsü, bu rüyayı kimseye anlatmamak. Şeklinde izahhatta bulunmuştur.1390 

 7. İbadetin Makamlarını Belirtmesi 

 “Hz. Cebrail, Hz. Peygamber’e İhsan nedir? Diye sordu. Bunun üzerine Hz. Peygamber 

ihsanın, Allah’ı görüyormuş gibi O’na ibadet etmendir. Eğer sen onu görmüyorsan o seni 

görüyormuş gibi O’na iabdet etmendir. Şeklinde cevap vermiştir.”1391 el-Ensârî, bu hadisin 

şerhini yaptıktan sonra, kul için ibadetin üç makamının olduğunu, bunların her birisinin إحسان 

olduğunu belirtmiştir. İbadetin birinci makamı, farz olduğu için, bu ibadetlerde, farz ve 

erkânları yerine getirerek, onun sorumluluğunu boynundan çıkarmak için yapılan ibadet 

derecesi. İbadetin ikinci makamı, yine farziyetini boynundan çıkarmakla birlikte, keşif 

denizindeymiş gibi ta ki, Allah Teâlâ’yı görüyormuş gibi ibadet etmektir. Bu makam Hz. 

Peygamber’in makamıdır. İbadetin üçüncü makamı ise, Allah Teâlâ onu görüyormuş gibi bir 

                                                           
1387 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İmân, 20. 
1388 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/162-163. 
1389 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Tabir, 6985. 
1390 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/98-99. 
1391 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İmân, 50; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, İmân, 9. 



232 
 

şuur içerisinde ibadetini yerine getirmesidir. Bu makama, murâkebe makamı da denildiğini 

belirtmiştir.1392 Zikredilen örneklerde görüldüğü üzere el-Ensârî, hadisin muhtevasına bakarak, 

tasavvufla ilgili bazı izahatta bulunmuştur. 

 8. Tıpla İlgili Açıklamaları 

 el-Ensârî, hadislerin muhtevasıyla ilgili izahatta bulunurken, bazen başka ilimlerle ilgili 

açıklamalarda da bulunmaktadır. Mesela tıp ile ilgili zikrettiği bilgiler bu kabildendir. Örneğin; 

“Kızım hasbe hastalığını kaptı.”1393 Bu hadiste geçen  ُالحَصْبَة kelimesini şerh eden el-Ensârî, bu 

kelimenin tarifini vermiş, ne olduğunu belirtmiştir. Şöyle ki; hasbe, cesedin farklı yerlerinde 

çıkan sivilce olduğunu ifade etmiştir.1394 

 Yine hadis muhtevasında geçen  العذرة ve ذات الجنب kavramları, el-Ensârî tarafından ne 

anlama geldikleri belirtilmiştir. Şöyle ki; العذرة bu hastalığın, çocukların kanıyla ilgili bir durum 

olduğunu, çocuklar  heyecanlandıklarında boğazlarında oluşan acı olduğunu belirtmiştir.  ذات

 bu hastalığın, göğsün bir tarafında oluşan sivilcelerin ağrıya yol açması neticesinde الجنب

meydana geldiğini ifade etmiştir. Göğsün şişmesi neticesinde bu ağrının dinmesi şeklinde bir 

hastalık olduğunu vurgulamıştır. Ayrıca zikredilen ikinci hastalığın alametlerinin, nefesin 

daralması, öksürmek ve ateşin yükselmesi olduğunu da söylemiştir.1395 

 “‘Ukl veya ‘Ureyne kabilesinden bazı insanlar Medine’de hava değişimine uğramaları 

neticesinde hastalandılar. Bunun üzerine Hz. Peygamber, onlara devenin sütünü ve idrarını 

içmekle aşı olmalarını emretti.”1396 el-Ensârî, bu hadisi şerh ettiğinde, muhtevada bulunan, لقاح 

kelimesinin süt veren deve olduğunu bildirmiştir. Ayrıca şerhinde لقاح kelimesiyle ilgili yaptığı 

açıklamalar, onun devenin idrarı ve sütüyle tedavi olmanın tıp açısından meşru olduğu 

görüşünü savunduğunu da göstermektedir.1397 

 3.6. Sened İle İlgili Bazı İzahatı 

 el-Ensârî, hadisleri şerh ederken senet ile ilgili birçok izahatta bulunmaktadır. İlk olarak 

senedin ne olduğu belitilecektir. Daha sonra senetle ilgili izahatı örneklendirerek beyan 

edeceğiz. Şöyle ki; Senet س ن د kökünden gelmektedir. Bu kelime asıldır. İçinde, ziyade 

herhangi bir harf bulunmamaktadır. Çoğulu Esnâd أسناد şeklindedir. Senet, sözlükte bir şeyin 

bir şeyle birleştirilmesi, ona dayanması, dağın mukabili, yerden dağa doğru yükselmesi gibi 

                                                           
1392 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/224-227. 
1393 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Libas, 5941; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Salat, 410. 
1394 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/138. 
1395 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/14-15. 
1396 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Vudu, 233. 
1397 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/529-532. 



233 
 

manalara gelmektedir.1398 Verilen sözlük anlamlarından kastın, hadis metninin, senede 

dayanması olduğu söylenebilir. Terim olarak senet, hadisi söyleyen râvîlere nisbet etmeye 

denir. Sözlük ve terim anlamı arasındaki münasebete gelince, hadis metnini rivâyet eden râvî, 

hadis metnini söyleyen ilk kişiye kadar yükseltmesi veya râvînin güvenilir olması şeklinde 

açıklanabilir. Rivâyet edilen bu hadis metni, senede dayanmaktadır.1399 Senet kelimesinin 

önemi, sözlük ve terim anlamları zikredildikten sonra el-Ensârî’nin, senetle ilgili izahatına 

geçilecektir. 

 3.5.11.1. Râviyi Tanıtması 

 el-Ensârî, şerhinde hadisin senedinde bulunan râvîlerle ilgili izahatta bulunmaktadır. 

Örneğin; ismi ile gelen râvînin künyesini, lakabını veya nesebini belirtmektedir. Yine senetle 

ilgili bazı ek bilgiler verdiği gibi, onun meşhur ismiyle gerçek ismini de birbirinden 

ayırmaktadır. Râvînin tabakası vb. malumatı da belirtmektedir. 

 1. İsim İle Gelen Râvînin Künyesini; Künyesiyle Gelen Râvînin İsmini Belirtmesi 

 el-Ensârî, şerhinde râvîlerin birçok yönünü izah etmiştir. Bunlardan birisi, ismiyle gelen 

râvînin künyesini belli etmesi; künyesiyle gelen râvînin de ismini belli etmesidir. Örneğin;  َثنَا حَد 

 senette bulunan râvî künyesiyle zikredildiği görülmektedir. el-Ensârî, senet ile ilgili ابْنُ أبَِي ذِئبْ ،

yaptığı izahatta bu râvînin isminin Muhammed b. Abdurrahman olduğunu belirtmiştir.1400 

 Burada senetteki râvî ismiyle gelmiştir. el-Ensârî, bu râvînin künyesinin, İbn أخَْبرََناَ شُعيَْبٌ  

Ebî Hamza olduğunu ifade etmiştir.1401 

 Burada senetteki râvî künyesiyle gelmiştir. el-Ensârî, senet ile ilgili yaptığı عَنْ أبَِي زُرْعَةَ  

izahatta, râvînin isminin, Herem b. Ömer b. Cerîr el-Beclî olduğunu beyan etmiştir.1402 

ثنَاَ شُعْبَةُ     Burada senetteki râvî ismiyle gelmiştir. el-Ensârî, râvînin künyesinin, İbn حَد 

Sivar olduğunu izah etmiştir.1403 el-Ensârî’nin, ismi ile gelen râvînin künyesini belirttiği, veya 

künyesiyle gelen râvînin ismini beyan ettiği birkaç örneğin yeri dipnotta verilmiştir.1404 

 2. İsmi İle Gelen Râvînin Lakabını; Lakabı İle Gelen Râvînin İsmini Belirtmesi 

 el-Ensârî, şerhinde râvîlerin birçok yönünü izah etmektedir. Bu yönlerden birisi de ismi 

ile gelen râvînin lakabını; lakabı ile gelen râvînin ismini belirtmesidir. Örneğin; ثنََا عَبْدَةُ  حَد   

Burada senette bulunan râvî lakabıyla gelmiştir. el-Ensârî, bu râvînin isminin Abdurrahman b. 

                                                           
1398 Ebû’l-Hüseyin Ahmed b. Faris b. Zekeriyyâ (395/1005) el-Kazvînî er-Râzî, Mu’cemu mekâyîsi’l-lugati, thk. 
Muhammed b. Harun Abdusselam (Mısır: Dâru’l-Fikr, 1979), 3/105; ez-Zemahşerî, Esâsu’l-belâga, 1/477; el-

Ferâhidî, el’Alyn, 7/228,229. 
1399 es-Suyûtî, Tedrîbu’r-râvî fi-şerhi takrîb, 1/27; el-Kenânî, el-Menhelu’r-ravî, 29,30. 
1400 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/680. 
1401 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/590. 
1402 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/638. 
1403 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/660. 
1404 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/26; 7/83; 6/638; 4/273; 3/383; 2/461; 1/290. 



234 
 

Süleyman olduğunu beyan etmiştir.1405  ٌقاَل طَاوُس Burada senette bulunan râvînin lakabıyla 

geldiği görülmekte, el-Ensârî, bu râvînin isminin Zekvân olduğunu izah etmiştir.1406 

 Burada senetteki râvî ismiyle gelmiştir. el-Ensârî, râvînin lakabının Abdân عبد الله 

olduğunu söylemiştir.1407 قال عبد الرحمن Burada senetteki râvî ismiyle gelmiştir. el-Ensârî, 

râvînin lakabının الأعرج olduğunu açıklamıştır.1408 el-Ensârî’nin, ismiyle gelen râvînin lakabını 

beyan ettiği, lakabıyla gelen râvînin ismini belirttiği birkaç örneğin yeri dipnotta verilmiştir.1409 

 3. İsmi İle Gelen Râvînin Nesebini; Nesebi İle Gelen Râvînin İsmini Belirtmesi 

 el-Ensârî, şerhinde râvîlerin birçok yönünü izah etmiştir. Bu yönlerden birisi de ismiyle 

gelen râvînin nesebini belli etmesi; nesebiyle gelen râvînin de ismini belli etmesidir. 

 Örneğin;  ٌثنََا وُهَيْب  ,Burada senetteki râvînin ismiyle geldiği görülmektedir. el-Ensârî حَد 

bu râvînin nesebinin el-Basrî olduğuna işaret etmektedir.1410   عَدِيُّ بْنُ ثاَبِت Burada senetteki râvî 

ismiyle gelmiştir. el-Ensârî, bu râvînin nesebinin el-Hatmî olduğunu belirtmiştir.1411 

 Burada senetteki râvî nesebiyle gelmiştir. el-Ensârî, senet ile ilgili açıklamasında الحُمَيْدِيُّ  

râvînin isminin, Abdullah b. Zübeyr olduğu bilgisini paylaşmıştır.1412 el-Ensârî tarafından isim 

ile gelen râvînin nesebinin belirtildiği, nesebi ile gelen râvînin isminin beyan edildiği, birkaç 

örneğin yerini dipnotta zikredilmiştir.1413 

 4. Râvîler Hakkında Birtakım Malumat Vermesi 

ثتَنِْي فَاطِمَةُ،   el-Ensârî, senette ismi geçen Fatıma isimli râvî hakkında şunları حَد 

söylemektedir. Fatıma, Hişam’ın eşi olup, el-Munzir b. Zübeyr (öl. 64/684)’in kızıdır.1414 

ثنََا الل يْثُ    el-Ensârî, senette geçen Leys hakkında şunları söylemektedir. Leys’in, Sa‘d’ın حَد 

oğlu olduğu, Sa‘d’ın da Abdurrahman el-Fehmî’nin oğlu olduğu bilgisini vermektedir. Yine 

Leys hakkında onun, Mısır bölgesinin âlimlerinden olduğu, meşhur olanın ise bu râvînin 

müctehid olduğudur. Ayrıca el-Ensârî, İbn Hallikân (öl. 681/1282)’dan, el-Leys’in Hanefi 

mezhebine mensup olduğu bilgisini nakletmektedir. Yine Şâfiîye göre el-Leys’in, Malik’den 

daha fakih olduğunu; fakat onun ilminden istifade eden dostları, talebeleri onun bu bilgisini, 

ilmini yayamadıklarını, onu şöhrete kavuşturamadıklarını, onu kaybettikleri malumatını da 

vermektedir.1415 Görüldüğü üzere el-Ensârî, hadisin senedinde geçen kimi râvîlerle ilgili 

                                                           
1405 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/686. 
1406 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/597-598. 
1407 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/295. 
1408 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/620. 
1409 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/462; 7/725; 6/422; 5/186; 3/375; 1/429. 
1410 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/117; 9/620. 
1411 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/157. 
1412 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/661. 
1413 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/227; 9/12; 8/583; 7/564; 2/249; 1/151. 
1414 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/522. 
1415 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/82-83. 



235 
 

birtakım bilgiler vermiştir. el-Ensârî’nin, senette geçen râvîlerle ilgili birtakım malumat verdiği 

bazı örneklerin yeri dipnotta verilmiştir.1416 

 5. Râvîlerin Meşhur ile Gerçek İsimlerini Beyan Etmesi 

 el-Ensârî, şerhinde râvîlerin, bazen gerçek değil de meşhur ismiyle, bazen de başka bir 

şekilde zikredilen isimlerle geldiklerini beyan etmektedir. Örneğin; İbn Cüreyc, ismiyle gelen 

râvî hakkında, onun bu isminin aslında dedesinin ismi olduğunu; onun gerçek isminin, 

Abdulmelik b. Abdulaziz b. Cüreyc olduğunu ifade etmiştir.1417 

 Said b. Ebî Meryem, bu râvîye dışarıdan bakıldığında, Said’in, Ebî Meryem’in oğlu 

olduğu görülmektedir. Fakat el-Ensârî, bunun böyle olmadığını, Ebî Meryem’in, onların 

meşhur büyük dedeleri olduğunu, gerçekte Said ile Ebî Meryem arasında başka isimlerin de 

olduğunu söylemiştir. Bu râvînin uzun ve gerçek isminin, Said b. el-Hakem b. Muhammed b. 

Sâlim b. Ebî Meryem şeklinde olduğunu izah etmiştir.1418 

 Hadisin senedinde ed-Derâverdî kelimesiyle, bir râvîden söz edilmektedir. el-Ensârî, bu 

kelimenin, Horasan’ın köylerinden birisinin ismi olduğunu, bu kelimeyle gelen râvînin gerçek 

isminin, Abdulaziz b. Muhammed şeklinde olduğunu açıklamaktadır.1419 Görüldüğü üzere el-

Ensârî, hadisin senedinde zikredilen râvîlerin meşhur isimleriyle gerçek isimlerini birbirinden 

ayırt ederek belirtmiştir. Bu konuyla ilgili bazı örneklerin yeri dipnotta belirlenmiştir.1420 

 6. Râvi İsimlerinin Zabtını Vermesi 

 el-Ensârî, şerhinde râvîlerin isimlerinin zabtını vermektedir. Bu zabtı bazen genişçe, 

bazen de kısa bir şekilde vermektedir. 

 Örneğin;  ّانسليم بن حي  adındaki râvînin ismiyle ilgili zabtı veren el-Ensârî, سليم 

kelimesindeki س harfi ile  ّانحي  kelimesindeki ي harflerinin üstün olduğunu ayrıca ي harfinin 

şeddeli okunduğunu beyan etmiştir.1421 

 ب kelimesindeki بدل  ,Bu râvînin isminin zabtıyla ilgili olarak el-Ensârî بدل بن المحب ر 

harfinin üstünlü olduğunu, محب ر kelimesindeki م harfinin ötreli olduğunu, ح harfinin üstünlü 

olduğunu, ب harfinin hem üstünlü, hem de şeddeli olduğunu açıklamıştır.1422 el-Ensârî’nin, râvî 

isimlerinin zabtını verdiği birkaç örneğin yeri dipnotta zikredilmiştir.1423 

 

                                                           
1416 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/138; 257. 
1417 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/615. 
1418 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/627-628. 
1419 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/451. 
1420 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/628; 3/127-468-544; 4/604; 5/651. 
1421 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/50. 
1422 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/500. 
1423 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/32; 2/455; 1/141. 



236 
 

 7. Râvîlerin Tabakalarını Belirtmesi 

 el-Ensârî, hadisleri şerh ederken, zikri geçen râvîlerin sahâbe mi yoksa tâbiîn mi 

olduğunu, yani râvîlerin tabakasını belirtmektedir. Bu konu örneklendirilmeden önce, tabakâtın 

lügat ve ıstılah manaları ile tabakâtı tanımanın faydaları zikredilecektir. 

 Tabakât sözlükte, birbirine benzer topluluklardır. Terim manası, aynı dönemde yaşamış, 

aynı şeyhten veya birbirine yakın dönemde bulunan şeyhlerden hadis alan insanların zümresine 

tabakât denir. Bu vasıfta ortak olmalarıdır.1424 el-Ensârî ve diğer bazı âlimler, tabakâtı 

tanımayla ilgili faydaları şöyle izah etmektedirler: Tabakaları tanımanın, benzer olan râvîlerin 

birbirine karışmalarını önlediğini, müdellis olanların beyanlarına muttali olmaya imkân 

tanıdığını, ‘ananeden kastın ne olduğunu, muttasıl mı yoksa munkatı‘ mı buna vakıf olmayı 

sağladığını belirtmişler.1425 

 8. Sahâbeden Olan Râvîleri Belirtmesi 

 el-Ensârî, hadisleri şerh ederken senetteki râvînin, sahâbeden mi, tâbiînden mi, yoksa 

etbâu’t-tâbiîn’den mi olduğunu, yani râvî tabakasını belirtmektedir. Örneğin; البراء el-Ensârî, 

bu râvînin sahâbe olduğunu söylemektedir.1426 طارق بن شهاب el-Ensârî, bu râvînin sahâbe 

olduğunu açıklamıştır.1427  ِعَائذُِ الل ه el-Ensârî, bu râvînin de sahâbe olduğunu zikretmektedir.1428 

 el-Ensârî, bazen başka bir âlimin bir tabaka hakkında verdiği görüşe itiraz etmektedir. 

Örneğin;  ِإِسْحَاقُ بْنُ عَبْدِ الل ه isminde bir râvî hakkında Nevevî, bu râvînin tâbiîn olduğunu söylediği 

halde; el-Ensârî, buna karşı çıkmaktadır. Bu râvî hakkında bazı bilgiler veren el-Ensârî, bunun 

sahâbe olduğunu beyan etmektedir.1429 

 9. Tâbiûndan Olan Râvileri Belirtmesi 

 el-Ensârî, şerhinde hadisin senedinde zikredilen râvîlere birçok yönden değinmiştir. Bu 

yönlerden biri de râvî tâbiînden olduğu vakit bunu beyan etmesidir.  

 Örneğin;  ِار  el-Ensârî, senette geçen bu râvînin, tâbiîlerin büyüklerinden عَنْ سُفْيَانَ الت م 

olduğunu, bununla birlikte sahâbelerden rivâyetinin bilinmediği izahatını vermiştir.1430 أبي سلمة 

el-Ensârî, bu râvînin isminin Abdullah b. Abdurrahman b. Avf olduğunu, bu râvînin tâbiîlerden 

olduğunu ifade etmiştir.1431 ومحمد بن علي el-Ensârî, bu râvînin tâbiîlerden olduğunu, Hz. Ali’nin 

r.a. onun dedesi olduğunu, babasının, Hz. Hüseyin r.a. olduğunu belirtmiştir.1432 el-Ensârî, 

                                                           
1424 İbn Hacer, Nüzhetu’n-nazar, 134; Ebû Şuhbe, el-Vesît fî ’Ulûm, 684. 
1425 el-Ensârî, Fethu’l-Bâkî, 2/327,328; İbn Hacer, Nüzhetu’n-nazar, 134; Ebû Şuhbe, el-Vesît fî ’ulûm, 684. 
1426 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/405. 
1427 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/212. 
1428 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/156. 
1429 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/599. 
1430 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/471. 
1431 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/469. 
1432 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/466. 



237 
 

senedi şerh ederken, zikri geçen râvînin tâbiîlerden olduğunda, bunu belirttiği birkaç örneğin 

yeri dipnotta zikredilmiştir.1433 

 10. Râvînin Sahâbe veya Tâbiîn Olmasındaki İhtilafı Belirtmesi 

 Senette geçen râvîlerin tabakasında bazen sahâbe mi yoksa tâbiîn mi oldukları 

hususunda ihtilaf vardır. el-Ensârî, senedin şerhini yaparken, sahâbe veya tâbiîn olmasında 

ihtilaf olan şahıslar hakkındaki ihtilafı gözler önüne sermektedir.  

 el-Ensârî, bu künyeyi taşıyan iki zat olduğunu, sahâbe veya tâbiîn olmaları أم  الدرداء 

hususunda ihtilafın bu iki zat arasında gerçekleştiğini, bunlardan birinin Hecîmetu’s-Suğrâ 

ismini taşıdığını ve bunun tâbiîlerden olduğunu, diğeri el-Kubrâ lakabını alan Hayra isimli zat 

olduğunu, bunun da sahâbelerden olduğunu ifade etmiştir.1434 Yine عَدي بن عَدي ismindeki 

râvînin bir görüşe göre sahâbe olduğunu, başka bir görüşe göre tâbiîlerden olduğunu beyan 

etmiştir.1435 

 Örneğin; صفية بنت شيبة el-Ensârî, senette ismi geçen bu râvînin sahâbe olup olmaması 

konusunda ihtilaf olduğunu belirtmiştir. Bu hususta İbn Hacer’in görüşünü nakletmektedir. 

Şöyle ki; İbn Hacer’e göre bu râvî sahâbe değildir. Sahâbe olsa dahi hadiste geçen merasime 

tanıklık etmemiştir. Bu merasim oluşurken, Safiyye (öl. 90/709)’nin r.a. Mekke’de küçük bir 

kız olduğunu veya daha doğmadığını ifade etmiştir. Ayrıca İbn Hacer’den, Hz. Peygamber’in 

bu merasiminin Mekke’de değil de Medine’de gerçekleştiği bilgisini de nakletmektedir.1436 

Neticede el-Ensârî, sahâbe veya tâbiîn olması bakımından, hakkında ihtilafın olduğu râvîlerle 

ilgili ihtilafı gözler önüne sermiştir. 

 11. Etbâu’t-Tâbiîn’den Olanları Belli Etmesi 

 el-Ensârî, senette geçen râvînin sahâbeden mi yoksa tâbiînden mi olduğunu belirttiği 

gibi, aynı şekilde senette geçen râvînin etbâu’t-tâbiînden olduğunda da bunu belirtmektedir. 

Örneğin; senette geçen  َةيرَ ر  أبو ه  ‘Ebû Herîra’ ismindeki râvîyle ilgili olarak, İbn Hacer’in 

görüşünü nakletmektedir. Şöyle ki; bu râvîde tashîf olduğunu, itimat edilen bazı nüshalara göre 

bu râvînin, Ebû Hârun lakabını taşıyan bir zat olduğunu söylemektedir. İsminin Musa b. Ebî 

İsa el-Hannât veya İbrahim b. Ali el-Ğanevî isimlerinden birisi olduğunu belirtmiştir. Her iki 

ismin de etbâu’t-tâbiînden olduğunu vurgulamıştır.1437 Burada el-Ensârî, hadis senedinde 

bulunan râvînin, etbâu’t-tâbiînden olduğunu ortaya koymuştur. 

 

                                                           
1433 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/76-83-105-132-149-298-387; 4/386-387; 5/110; 6/95; 9/41. 
1434 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/365. 
1435 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/132. 
1436 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/390. 
1437 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/423-424. 



238 
 

 12. Senetteki ح Rümuzunun Kullanılma Sebebini Belirtmesi 

 el-Ensârî, senette geçen ح rumuzunun تحويل “tahvîl” kökünden geldiğini, Buhârî, bir 

hadis metni için, bir senetten başka bir senede geçtiği vakit, bu işareti kullandığını 

belirtmektedir. Bu işaret  iki senet arasında bir ayrım koyduğu için, iki senedin bir olmadığını 

göstermek için bu rümuzun kullanıldığını da ifade etmiştir. Bazılarına göre bu işaret  الحائل 

kökünden gelmektedir. Burada hail vasıta anlamındadır.1438 el-Ensârî, senedi şerh ederken, iki 

senet arasında bulunan ح rumuzunu belirttiği bazı örneklerin yeri dipnotta verilmiştir.1439 el-

Ensârî, senette geçen ح rumuzunun zikrettiğimiz her iki anlam ile birlikte aynı zamanda bu 

rümuzun, أو الحديث ،  yani hadisin sahih olduğu veya hadisin burada son bulduğu ve başka أو صح 

bir hadise geçileceği anlamlarına da geldiğini ifade etmektedir.1440 

 13. Mu‘allak Gelen Hadisin, Mevsûl Rivâyetinin Olduğunu Belli Etmesi 

 Buhârî’nin Sahîhi’ndeki mu‘allak hadisler, başka âlimler tarafından mevsûl olarak 

rivâyet edilmiştir. el-Ensârî, bunları şerhinde beyan etmektedir. el-Ensârî, bu hadislerin 

Buhârî’nin şartlarını taşımamasından dolayı, mu‘allak geldiği bilgisini şerhinin birçok yerinde 

belirtmektedir. Bu başlık altında zikredeceğimiz örnekler, Buhârî’nin, kitap veya bâblarının 

altında gelen örneklerdir. İlk önce mu‘allak kelimesini tanıyalım. 

 Muallak, sözlükte  ََعَلق kökünden gelip, bir şeyin yüksek bir şeye bağlanması 

demektir.1441 Terim anlamı, senedinin başında bir veya birden fazla râvînin hazfedildiği hadis 

çeşididir. Bu hadis çeşidi genellikle Buhârî’de bulunmaktadır. Müslim’de nadiren bulunur.1442 

el-Ensârî, İbn Hacer’in muallak hadisi, üç kısma ayırdığını nakletmektedir. İlki senedin 

tümünün hazfedilmesidir. İkincisi, sadece sahâbe dışında veya sadece sahâbe ve tâbiînin dışında 

tüm senedin hazfedildiği hadistir. Üçüncü kısım ise rivâyetin alındığı kişinin hazfedilip, ondan 

daha sonra gelen râvîlerin zikredilerek rivâyet edilen hadis olduğu belirtilmektedir.1443 el-

Ensârî, şerhinde kitap ve bâbın altında Buhârî tarafından mu‘allak olarak zikredilen hadislerin, 

başka âlimlerce mevsûl olarak rivâyet edildiklerini belirtmiştir. Bazı örnekleri şöyledir: 

 el-Ensârî, Buhârî Sahîhi’nin bâbının altında, mu‘allak olarak zikredilen hadisi şerh 

ettiğinde, bu hadisin mu‘allak olduğunu belirtmektedir. Daha sonra bu hadisin, Tirmizî (öl. 

279/892)1444  ve İbn Hibbân (öl. 354/965)1445  tarafından mevsûl bir şekilde geldiğini de izah 

                                                           
1438 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/104. 
1439 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 5/115; 4/136,115; 3/542,516,238; 2/340,221; 1/540,312. 
1440 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/512. 
1441 el-Kazvînî er-Râzî, Mu’cemu mekâyîsi’l-lugati, 4/125. 
1442 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 24. 
1443 İbn Hacer, Nüzhetu’n-nazar, 81. 
1444 et-Tirmizî, Sünenu’t-tirmizî, Ebvâbi sıfeti'l-kiyâmeti ve'r-rekâiki ve'l-verei, 2518. 
1445 İbn Hibbân, Sahîh, Rekâik, 722. 



239 
 

etmektedir.1446 el-Ensârî, Buhârî Sahîhi’nin bâbının altında, mu‘allak olarak zikredilen hadisi 

şerh ettiğinde, bu hadisin mu‘allak olduğunu belirtmektedir. el-Ensârî, bu hadisi şerh ederken 

bu mu‘allak hadisin, yine Buhârî tarafından el-Edebu’l-mufred1447 eserinde mevsûl bir şekilde 

rivâyet edildiğini izah etmiştir.1448 

 el-Ensârî, Buhârî Sahîhi’nin kitabının altında, mu‘allak olarak zikredilen hadisi şerh 

ettiğinde, bu hadisin mu‘allak olduğunu belirtmektedir. el-Ensârî bu hadisi şerh ederken, bu 

mu‘allak hadisin et-Tâberânî1449 ve el-Beyhakî (öl. 458/1066)1450 tarafından mevsûl bir şekilde 

rivâyet edildiğini belirtmektedir.1451 Buhârî tarafından mu‘allak bir şekilde zikredilen, daha 

sonra mevsûl halleriyle de rivâyet edildiği el-Ensârî tarafından belirlenen, bazı hadis 

örneklerinin yerleri dipnotta verilmiştir.1452 Görüldüğü üzere Sahîh’i Buhârî eserinde mu‘allak 

olarak gelen hadislerin, el-Ensârî tarafından mevsûl hallerinin de olduğu belirtilmiştir. 

 el-Ensârî, şerhinde râvîdeki şekki belli etmektedir. Bazen bu şekkin hangi râvîde 

olduğunu kendisi beyan etmiş; bazen de bunu nakil yoluyla belirtmiştir. 

 Örneğin;  داود بن الحصينشك من  el-Ensârî, bu hadiste şekk olduğunu, bu şekkin Davud 

ismindeki râvîden kaynaklandığını bildirmiştir.1453 شكٌّ من ابن عباس el-Ensârî, bu hadiste şekk 

olduğunu, bu şekkin İbn Abbas ismindeki sahâbeden kaynaklandığını açıklamıştır.1454  الشكُّ من

 el-Ensârî, bu hadiste de şekk olduğunu, bu şekkin Muharib ismindeki râvîden مُحارب

kaynaklandığını izah etmiştir.1455 el-Ensârî, hadiste şekkin Hammad denilen zattan oluştuğunu, 

bu bilgiyi İbn Hacer’den nakletmiştir.1456 el-Ensârî’nin, kendisinin, veya nakil yoluyla hangi 

râvîde şekk oluştuğunu belirttiği bazı örneklerin yeri dipnotta verilmiştir.1457 

 3.7. Metin İle İlgili Bazı İzahatı 

 el-Ensârî, şerhinde senetle ilgili izahatta bulunduğu gibi, metin ile ilgili de birçok 

izahatta bulunmaktadır. Örneklere geçmeden önce ilk olarak metni tanıyalım. Şöyle ki;   ُْمَتن 

sözlükte, insanın veya hayvanın sırtı, sağlam adam gibi manalara geldiği gibi,1458 sırtı sert olan 

                                                           
1446 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/485-486. 
1447 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail el-Buhârî, el-Edebü’l-müfred, thk. Muhammed Fuâd Abdulbâkî’ (Beyrut: 

Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 1989), 1/108, 287. 
1448 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/199-200. 
1449 et-Tâberânî, el-Mu'cemu’l-kebîr, Hutbetu İbn Mesud ve min kelâmihi, 8544. 
1450 el-Beyhakî, Şu’abu’l-imân, 9265. 
1451 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/130-133. 
1452 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/465-467, 1/453,454; 1/275,276; 1/256,257; 1/165,167; 2/539; 2/191; 2/95; 2/67; 

3/99; 4/486. 
1453 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/592. 
1454 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/399. 
1455 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/420. 
1456 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/530. 
1457 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/359,513,570; 2/363. 
1458 Ebû Bekir Muhammed b. el-Hasan b. Dureyd el-Ezdî (321/933) el-Ezdî, Cemhereti’l-lugati, thk. Remzî Munîr 

el-Ba’lebekkî (Beyrut: Dâru’l-’ilim li’l-melâyînî, 1987), 1/410. 



240 
 

manasına da gelmektedir.1459 Bu manadan, dayanaklı olduğu için metnin, senedi sırtına aldığı 

anlamı çıkarılabilir. el-Ensârî,  ُْمَتن kelimesinin çoğulunun,  ٌمُتوُن ومِتاَن “Mutûn veya Mitân” 

şeklinde geldiğini beyan etmiştir.1460 Terim olarak metin, Hz. Peygamber’in sözlerine denir.1461 

el-Kâfîcî (öl. 879/1474) ve Nuruddîn Itır’a göre metin, senet bittikten sonra gelen söze denir.1462 

İbn Hacer’e göre metin, senetten sonra gelen söze denir. İbn Hacer’e göre bu söz bazen Hz. 

Peygamber’e, bazen sahâbeye, bazen de tâbiîne aittir. Bu sözlerden ilkinin merfû‘, ikincisinin 

mevkûf, üçüncüsünün de maktu‘ olduğunu ifade etmektedir.1463 el-Ensârî’nin metin ile ilgili 

yaptığı açıklamalar uygun başlıklar altında örneklendirilecektir. 

 1. Metinde Geçen Şahıslar Hakkında Malumat Vermesi 

 el-Ensârî, hadis metninde bulunan bazı kişilerle ilgili malumat vermektedir. Örneğin 

hadisin metninde geçen Hatib b. Ebî Belta‘a’nın isimli kişinin, Humeyd, Sabit b. Kays veya 

Sa‘lebe b. Kays olduğunu ifade etmiştir. Daha sonra ismi zikredilen bu zatın aslında Muhacir 

olduğunu; fakat Ensar olanlarla samimiyetinden ötürü kendisine Ensar lakabının verildiğini 

ifade etmiştir.1464 

 “Allah’ım, el-Velid binu’l-Velid’i kurtar.”1465 Bu örnekte görüldüğü üzere hadisin 

metninde bir sahâbe ismi geçmektedir. el-Ensârî, hadisin metninde geçen bu kişi hakkında bazı 

bilgiler vermektedir. Şöyle ki; Bu kişinin Halid b. Velid’in kardeşi olduğunu, Bedir günü kâfir 

olarak Müslümanlar tarafından esir alındığını, fidyesi verildikten sonra Müslüman olduğunu 

belirtmektedir. Kendisine, neden fidye verilmeden önce Müslüman olmadığını soranlara, 

korkudan veya fidye vermemek için Müslüman oldu denilmesin diye cevabını verdiğini 

belirtmiştir. el-Ensârî, daha sonra Mekkeli müşriklerce yeniden esir alınan el-Velid binu’l-

Velid’in, Hz. Peygamber’in kendisine dua etmesiyle, müşriklerin esaretinden kurtulduğunu, 

Hz. Peygamber’in yanına hicret ettiğini ve O’na ulaştığını belirtmiştir.1466 

 “Hz. Peygamber’in eşi, Aişe’den r.a. nakledildiğine göre, muhakkak ki Ummu 

Habibe”1467 el-Ensârî, bu örnekte hadis metninde geçen ‘Ummu Habîbe’ isimli bir bayan 

hakkında bazı bilgiler vermektedir. Şöyle ki; bu kişinin isminin aynı zamanda Ummu Habib 

şeklinde de okunduğunu, bu kişinin, Cahş’ın kızı ve Abdurrahman b. Avf’ın eşi olduğunu, 

                                                           
1459 İbn Manzûr, Lisânu’l-’Arab, 13/398. 
1460 Mahmut et-Tahhân, Teysîru mustalah, 19; el-Cevherî, es-Sahâh Tâcu’l-lüğati, 6/2200. 
1461 İbn Dakîki’l-’îd, el-İktirah, 41; İbn Hacer, en-Nuket ’alâ kitâbi İbn Salâh, 2/695. 
1462 Ebû Abdullah Muhyiddîn Muhammed b. Süleyman b. Sa’d b. Mesud er-Rûmî el-Hanefî (879/1474) el-Kâfîcî, 

el-Muhtasar fî ’ilmi’l-eser, thk. Ali Zevîn (Riyâd: Mektebetu’r-ruşd, 1986), 153; Itır, Menhecu’n-nakd, 33,321. 
1463 el-Askalânî, Nuhbeti’l-fiker, 724. 
1464 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/130. 
1465 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, ezân, 804; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Mesâcid ve mevâdiu's-

salât, 675. 
1466 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/513. 
1467 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Hayd, 327. 



241 
 

büyük yaşta iki kız kardeşinin olduğunu, birinin Hz. Peygamber’in eşi olan Zeynep, diğerinin 

Talha b. Abdullah’ın eşi olan Hamene olduğu şeklinde izahatta bulunmuştur.1468 Zikredilen 

örneklerde el-Ensârî, hadis metninde geçen kimi zatlar hakkında birtakım bilgiler vermiştir. 

 2. Metindeki Bazı Lafızların, Başka Rivâyetlerde Farklı Geldiğini Belirtmesi 

 Aynı hadis başka bir rivâyette farklı lafızlarla rivâyet edilebilmektedir. el-Ensârî de bu 

duruma dikkati çekmiş, başka bir rivâyette değişikliğe uğrayan lafızları genellikle belirtmiştir. 

el-Ensârî, bazen Buhârî’nin rivâyet ettiği bazı hadis lafızlarının, Müslim, İbn Hibbân vb. 

râvîlerin rivâyetlerinde değiştiğini belirtmektedir. Bazen de hadis metnindeki bu değişiklik, 

Buhârî’nin kendi eserleri arasında oluştuğunu ortaya koymaktadır. Örneğin; “Hatırlamıyorum. 

Kırk gün mü dedi. Ya da bir ay veya bir sene mi dedi.”1469 el-Ensârî, Buhârî’de geçen bu hadis 

metnindeki  َأرَْبَعِين “erbaîne” kelimesinin yerine, İbn Hibbân’ın Sahîhî’nde مائة عام yani “yüz yıl” 

kelimesinin kullanıldığını belirtmiştir.1470 el-Ensârî, burada Buhârî’deki hadis metninin bir 

kısmının, başka râvînin rivâyetinde farklı geldiğini ortaya koymuştur.1471 

 Yemin ederim ki ben, benden sonra Allah’a şirk“ وَلَكِنْ أخََافُ عَليَْكُمْ أنَْ تنََافَسُوا فيِهَا 

koşacağınızdan korkmuyorum. Fakat benden sonra dünya için birbirinizle çekişeceğinizden 

korkuyorum.”1472 el-Ensârî, Buhârî’de geçen bu hadis metninin, Müslim’de “fîhâ” kelimesinde 

bulunan zamirin raci olduğu “dünya” lafzının açıkça zikredildiğini ve  ُأخََاف kelimesinin, أخَْشَى 

kelimesine dönüştüğünü, kısacası her iki râvînin rivâyet ettiği hadis metinleri arasında farkların 

olduğunu ortaya koymuştur.1473  Diğer rivâyet şöyledir: نْياَ أنَْ تنََافَسُوا فيِهَا  وَلَكِنِّي أخَْشَى عَليَْكُمُ الدُّ

“Dünya için mücadele etmenizden korkuyorum.”1474 

  el-Ensârî, bazen her iki hadis arasındaki metin farklılığının, Buhârî’ye ait iki farklı eseri 

arasında olduğunu beyan etmektedir. Örneğin;  َ(شكٌّ من جرير):مِنْ حِيطَانِ المَدِينَةِ، أوَْ مَك ة  “Hz. 

Peygamber Medine’nin veya Mekke’nin bahçelerinden bir bahçenin önünden geçti.”1475 

buradaki hadis metni Sahîh-i Buhârî’de geçmektedir. el-Ensârî, bu hadis metninin, Buhârî’ye 

ait başka bir hadis eseri olan el-Edebu’l-müfred’de )من حيطان المدينة1476:)بالجزم farklı bir metinle 

geldiğini belirtmektedir. Buradaki örneğe bakıldığında, Buhârî’nin Sahîhi’nde, hem “Medine” 

hem de “Mekke” isimleri ayrı ayrı, şekk olmuş bir vaziyette rivâyet edilmiştir. İkinci eserde ise 

kesin bir biçimde, sadece “Medine” ismi gelmiş bir şekilde rivâyet edilmiştir. el-Ensârî, bu farkı 

                                                           
1468 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/659. 
1469 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Salat, 510; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Tevbe, 2758. 
1470 İbn hibbân, Sahîh, Salat, 2365. 
1471 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/222-223. 
1472 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Cenâiz, 1344. 
1473 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/418-419. 
1474 Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, el-Fedâil; 2296. 
1475 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Vudu, 216. 
1476 Buhârî, el-Edebü’l-müfred, Bâbu 436; 965. 



242 
 

ortaya koymuştur.1477 Mezkûr örneklere bakıldığında, el-Ensârî hadis metninde geçen kimi 

lafızların, başka rivâyetlerde farklı geldiğini göstermiştir. Bu başlığa uygun olan birkaç örneğin 

yeri dipnotta verilmiştir.1478 

 3. Metindeki Nüsha Farklılıklarına İşaret Etmesi 

 el-Ensârî şerhinde, bazen hadis metninde bulunan nüsha farklılıklarını göstermektedir. 

Örneğin; el-Ensârî,  ْمَا يحَْبِسُكُم “Sizi hapseden şey”1479 kelimesini şerh ettiği zaman, bu kelimenin 

başka bir nüshada oturmak anlamına gelen يجلسكم şeklinde geldiğini açıklamıştır.1480 

 Eğer takvalı kalırsam”1481 el-Ensârî Hadis metnindeki bu kısmının şerhini“ إنِِ ات قيَْتُ  

verirken, başka bir nüshada, إن أبقيت “İn Abkaytü” şeklinde geldiğini belirtmiştir.1482 

 ,bayram günüydü”1483 el-Ensârî hadis metninin bu bölümünü şerh ederken“ وَكَانَ يوَْمُ عِيد   

buranın başka bir nüshada وكان يوم عندي “Birgün yanımda” şeklinde geldiğini ifade etmiştir.1484 

 Binekler telef olmak üzere”1485 el-Ensârî hadis metninin bu kısmını şerh“ هَلَكَتِ المَوَاشِي 

ettiğinde, buranın başka bir nüshada هلكت الأموال “Heleketü’l-emvâl” şeklinde geldiğini beyan 

etmiştir.1486 

 Burnuna su verdi”1487 el-Ensârî burayı şerh ederken, buranın başka bir nüshada“ اسْتنَْشَقَ  

 İstensera” şeklinde geldiği bilgisini paylaşmaktadır.1488 el-Ensârî’nin, hadis metniyle“ واستنثر

ilgili kimi nüsha farklılıklarını ortaya koyduğu bazı örneklerin yeri dipnotta belirlenmiştir.1489 

 4. Metin Ziyâdelerine İşaret Etmesi 

 Herhangi bir hadisin farklı rivâyetlerle gelmesi ve bu farklı rivâyetlerin sened veya 

metinlerinin her yönüyle birebir aynı olmaması malum olan bir durumdur. Bazen bir rivâyette 

ziyade olup diğer rivâyetlerde bu durum söz konusu değildir. Farklı rivâyetlerdeki ziyadelerin, 

şerhu’l-hadis ilmi için, mübhemi belli etmesi, bir hükmü açığa çıkarması vb. bazı faydaları 

vardır. el-Ensârî de hadisleri şerh ederken, başka rivâyetle gelen hadisteki mevcut ziyadelere 

işaret etmekte ve buna ehemmiyet vermektedir. Bu konuyla ilgili örnekler şöyledir. 

                                                           
1477 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/513. 
1478 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/642; 4/407-408; 498; 3/199; 2/430; 1/289; 138. 
1479 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Tevhid, 7439. 
1480 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/367. 
1481 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Tefsir, 4753. 
1482 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/62. 
1483 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Cihad ve's-siyer, 2709; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Salati'l-

'ideyn, 892. 
1484 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/46. 
1485 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İstiskâ, 1013. 
1486 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/90. 
1487 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Vudu, 159. 
1488 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/438. 
1489 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/74; 411; 9/19; 537; 639; 7/212; 5/58; 4/151; 2/99; 1/190; 103. 



243 
 

 “İnsanlar, soru sormaktan vazgeçmiyorlar. Ta ki derler ki; Bu Allah her şeyin 

yaratıcısıdır. Peki Allah’ı kim yarattı?”1490 el-Ensârî, bu hadisi şerh ederken, bu hadisin başka 

bir rivâyette metininin ziyadeyle geldiğini belirtmektedir. Bu ziyade şöyledir;  فإذا بلغه فليستعذ

 Allah’ı kim yarattı, sorusu ona ulaştığında, Allah’a sığınsın ve bunu terk etsin.”1491“ بالله ولينته

Burada el-Ensârî, iki rivâyet zikretmiş, bunlardan ikincisinde metin ziyadesinin olduğunu 

beyan etmiştir.1492 

 “Hz. Peygamber, bir adama birkaç yaşında olan bir deve borçluydu. Adam bocunu 

istemeye geldiğinde, Hz. Peygamber, adama borcunun verilmesini emretti.”1493 el-Ensârî, bu 

hadisi şerh ederken, bu hadisin başka bir rivâyette metin ziyadesiyle geldiğini belirtmektedir. 

Bu ziyade şöyledir.   ِسِنًّا مِثلَْ سِنِّه “Ona devesiyle aynı yaşta bir devenin verilmesini emretti.” 

1494el-Ensârî’nin zikrettiği iki rivâyetin, ikincisinde ziyadenin olduğunu ortaya koymuştur.1495 

 “Rasûlullah sallahu aleyhi ve sellem, Üsame b. Zeyd, Bilal, Osman b. Talha eve 

girdiler.”1496 el-Ensârî, bu hadisi şerh ederken, bu hadisin Nesâî’nin rivâyet ettiği başka bir 

rivâyette metin ziyadesiyle geldiğini belirtmiştir. Bu ziyade şöyledir; ومعه الفضل بن العباس 

“Onunla beraber Fadl b. Abbas da vardı.”1497 el-Ensârî burada, ziyâdenin Buhârî ile Nesâî’nin 

rivâyetleri arasında gerçekleştiğini beyan etmiştir.1498 el-Ensârî’nin, şerhinde metin ziyadesiyle 

ilgili işaret ettiği bazı örneklerin yerleri dipnotta verilmiştir.1499 

 5. Metinle İlgili Tenkitlere Değinmesi 

 el-Ensârî, şerhinde hadislerin metnini birçok yönden değerlendirmektedir. Bu yönlerden 

biri de hadis metnine yönelik yapılan eleştirileri beyan etmesidir. Metinle ilgili bu eleştiriler, 

bazen el-Ensârî’nin kendisi tarafından yapılmaktadır. Bazen de başka âlimlerden naklederek 

yapılmaktadır. Örneğin; “Nebi s.a.v. Benî Süleym’den yetmiş kişilik bir topluluğu, Benî Amir’e 

göndermiştir.”1500 Bu hadis metninin zahirine bakıldığında Hz. Peygamber’in,   بنَِي سُليَْم 

kabilesinden yetmiş kişiyi بنَِي عَامِر kabilesine gönderdiği anlaşılmaktadır. Fakat el-Ensârî, İbn 

Hacer’in, ed-Dimyâtî’den naklettiğine göre bu hadis metninde vehm bulunduğunu belirtmiştir. 

                                                           
1490 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İ'tisâm bi'l-Kitâbi ve's'Sünneti, 7296; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, 

İmân, 136. 
1491 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Bed'i'l-halki, 3276. 
1492 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/281. 
1493 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Vekâle, 2305. 
1494 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Vekâle, 2306. 
1495 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/67-68. 
1496 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Hac, 1598; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Hac, 1329. 
1497 Ebû Abdurrahman Ahmed b. Şuayb b. Ali el-Hurâsânî (303/916) en-Nesâî, es-Sünenü’s-suğrâ/el-Muctebâ 

mine’s-sünen, thk. Abdulfettâh Ebû Ğudde (Halep: Mektebetü’l-matbu’âti’l-İslâmiyye, 1986), Menâsiki'l-hac, 

2906. 
1498 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/91. 
1499 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/424; 9/319; 6/31; 3/451; 2/507; 1/541; 4/595. 
1500 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Cihad ve's-siyer, 2801. 



244 
 

Şöyle ki; aslında   بنَِي سُليَْم kabilesinin dini eğitim vermek üzere herhangi bir kabileye 

gönderilmediğini, bilakis kendilerine dini eğitim verilmek üzere, yetmiş kurrâ âlimin 

gönderildiğini beyan etmiştir. Yine el-Ensârî, ed-Dimyâtî’nin,   بنَِي سُليَْم kabilesine gönderilen 

yetmiş kurrâ âlimin, بنو عامر kabilesinden olduğunu,   بنَِي سُليَْم kabilesinin bu yetmiş kurrâya pusu 

kurduklarını ve onları öldürdükleri bilgisini vermektedir. Ayrıca hadis metninde meydana gelen 

bu vehmin, Buhârî’nin şeyhi olan Hafs b. Amir tarafından kaynaklandığı beyan edilmiştir.1501 

 “Dedi ki; Onu dört kişi arasında taksim etti. Bunlar, Uyeyne b. Bedr, Akra b. Habis, 

Zeydu’l-Hayl dördüncüsü, ya Alkame veya Amir b. Tufeyl’dir.”1502 el-Ensârî, İbn Hacer ile 

diğer âlimlerden nakil yoluyla, bu hadis metninde geçen Amir b. Tufeyl isimli şahsın altın 

taksimatına dahil edilmesinin ve dört kişi arasında zikredilmesinin doğru olmadığını, çünkü bu 

şahsın bu olaydan önce vefat ettiğini belirtmiştir.1503 

 “Enes b. Malik, birgün Hz. Peygamber’in, parmağına altından yüzük taktığını 

gördüğünü söylemektedir. Ardından insanların da bu şekilde yaptıklarını ifade etmektedir. 

Daha sonra Hz. Peygamber’in o altın yüzüğü çıkardığını, bir daha takmayacağını söylediğini 

ifade etmiştir. Bunun üzerine insanların da yüzüklerini çıkardıklarını belirtmiştir.”1504  Buradaki 

hadis metninde Hz. Peygamber’in altın yüzüğü attığı, takmayacağını söylediği ve insanların da 

bu şekilde O’nu örnek aldıkları anlatılmıştır. Her ne kadar durum böyle görünse de burdaki 

hadis metninde geçen uygulamaların aynısının, Hz. Peygamber’in gümüş yüzük için de yaptığı 

bilgisi geçmektedir. Bunun üzerine el-Ensârî, ikinci hadisin metnini şerh ederken, bunun 

metniyle ilgili tenkitte bulunmaktadır. Şöyle ki; Hz. peygamber’in gümüş yüzüğü atmadığını, 

çünkü gümüş yüzüğün helal olduğunu, ancak altın olan yüzüğü attığını ifade etmiştir. Bununla 

birlikte el-Ensârî, gümüş yüzükle ilgili hadis metninde geçen malumatın gerçekte İbn Şihab’ın 

vehmi olduğunu da söylemektedir.1505 el-Ensârî’nin şerhinden derlenen bu bilgiler, Buhârî’nin 

arka arkaya zikrettiği iki hadiste geçmektedir. 

 Görüldüğü üzere el-Ensârî, bazen kendisi, bazen de diğer ulemadan nakilde bulunarak 

hadisteki metin tenkidine işaret etmiştir. el-Ensârî’nin, hadis metnindeki tenkide işaret ederken 

-ğalat” gibi tâbirleri kullanarak bu hususa işaret ettiği görülmektedir. el“ غلط vehm” veya“ وهم

Ensârî’nin, hadis metnindeki tenkitlere değinirken nadiren de olsa bu tenkitlere وأجاب “ecâbe” 

                                                           
1501 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/616-617. 
1502 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Meğâzi, 4351; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Zekat, 1064. 
1503 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/435-436. 
1504 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Libas, 5868; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Libas ve'z-zîneti, 2093. 
1505 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/108-109. 



245 
 

gibi lafızlar kullanarak çözüm bulmaya çalışmaktadır. el-Ensârî’nin, metin tenkidiyle ilgili 

olarak, beyan ettiği bazı örneklerin yeri dipnotta belirlenmiştir.1506 

 6. Hadisin Tekrarlanması Durumu 

 el-Câmi‘us-Sahîh eserindeki hadislerin bazen tekrarlandığı görülmektedir. el-Ensârî, 

Buhârî’deki hadislerin tekrarlanmasının amaçlarının olduğunu belirtmektedir. Bâbda geçen 

hükmü belli etmek ve senedin farklılığını göstermek, bunlardan birkaçı olduğunu ifade 

etmektedir. Hadisin tekrarlanmasının faydasının ise, hadisin alındığı şeyhlerin farklı 

mertebelerde olduğunun belli edilmesi olduğunu söylemiştir.1507 el-Ensârî’nin, hadis 

metinlerinin tekrarlanmasıyla ilgili yaptığı bazı açıklamalar şu şekildedir. 

 Hadis Mükerrer Olduğunda Bunu Belirtmesi 

 el-Ensârî’nin, hadisler tekrarlandığında, hadisin ilk geçtiği yere göre daha kısa şerh 

ettiği görülmektedir. Bazen bu hadisin şerhinin daha önce geçtiğini belirtmektedir. Bazen de 

hiç şerh etmeyip yine bu hadisin şerhinin daha önce geçtiğini beyan etmektedir. Örneğin el-

Ensârî, “Zor durumda olanın ehline nafakası.”1508 Bu hadisi ikinci defa şerh etmeyip, hadisin, 

şerhiyle birlikte daha önce geçtiğini izah etmektedir.1509 Başka bir örnekte el-Ensârî, bâbın 

altında zikredilen hadisi yine ikinci kere şerh etmemiş, “hadisin şerhinin, geçtiğini beyan 

etmiştir.”1510 el-Ensârî, başka bir yerde yine ‘hadisin şerhinin daha önce geçtiği’ izahatını 

vermiştir.1511 Mezkûr örneklerde belirtildiği üzere, hadis tekrarlandığı vakit el-Ensârî, bunları 

yeniden şerh etmemiştir. Bu minvaldeki bazı hadislerin, yerleri dipnotta belirlenmiştir.1512 

 Hadislerin Tekrarlanmasının Sebebini Belirtmesi 

 el-Ensârî, şerhinde bâbdaki hadislerin tekrar edilmesinin sebebini şöyle belirtmektedir: 

Senetlerinin muhtelif olduğunu ortaya koymak, bir hadis metninin diğer hadis metninden daha 

ziyadeli olduğunu göstermek için hadislerin tekrarlandığını söylemektedir.1513 

 Bu örnekte,  ْأعََادَ الحَدِيثَ ثلَاثاً لِيفُْهَمَ عَنْهُ باَبُ مَن  (Dediği anlaşılsın diye, hadisi üç defa 

tekrarlayan) bu bâbın altında zikredilen hadis, daha önce باب: من رفع صوته بالعلم (İlim ile sesini 

yükselten) bâbının altında geçmiştir. el-Ensârî, Buhârî’nin, tekrarlanan hadiste ikindi 

                                                           
1506 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/507-508; 5/437-444,625; 6/178,195; 7/297,393; 8/307-308. 
1507 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/259. 
1508 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Nefekât, 5368. 
1509 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/516. 
1510 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/504. 
1511 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/230. 
1512 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/307; 2/424; 2/449; 2/511; 2/595; 3/46; 3/50; 3/222; 3/275; 3/298; 8/13; 8/90; 8/191; 

8/288; 8/381. 
1513 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/584. 



246 
 

namazının geçtiğini açıkça belirtmek ve senetteki bazı ricallerle ilgili ihtilafın olduğunu ortaya 

koymak için bu hadisin tekrarladığını ifade etmiştir.1514 

 el-Ensârî, bu hadisin (تكرار هذا الحديث) tekrarlanma sebebinin, te’kit için olduğu bilgisini 

nakletmektedir.1515 

 Hadislerin Tekrarlanmasının Faydalarına Değinmesi 

 el-Ensârî, hadisleri şerh ederken, bir hadis tekrarlandığı vakit bazen bunun faydasını 

zikretmektedir. Örneğin; “İmamın, arkadaşlarında bulunan bilgiyi, onlardan almak için 

meseleyi onlara sunması.”1516 el-Ensârî, bâb altında zikredilen hadisin, tekrarlanan bir hadis 

olduğunu zikretmiştir. Hadisin tekrarlanma nedenini ise, senedinin ve metninin ihtilaflı 

olduğunu ortaya koymak için tekrarlandığını ifade etmiştir. el-Ensârî, başka bir faydayı, 

Buhârî’nin, her iki hadis şeyhinin farklı makamlarda olduğunu tenbih ve tekit etmek için bu 

hadisin tekrarlandığını belirtmiştir.1517 

 7. Metindeki Garib Kelimeleri Şerh Etmesi 

 el-Ensârî, şerhinde hadisin metniyle ilgili değindiği konulardan biri de metinde geçen 

garib lafızlara mana vermesi, bunları izah ederek anlaşılır hale getirmesidir. Garib kelimesi 

sözlükte, anlamı açık olmayan, belli olmayan, gizli olan demektir.1518 Terim olarak, hadis 

metinleri içerisinde bulunup, az kullanıldıkları için zihinden uzak olan kapalı lafızlara garibu’l-

hadis denir.1519 İbnu’s-Salâh, garibu’l-hadis ilminin önemli olduğunu belirtmektedir. Özellikle 

muhaddisler ve diğer ilimlerle uğraşan âlimler bu ilim, bilinmediğinde ayıp olacağını ifade 

etmişler. Bu ilimden haber vermenin, bu ilimle uğraşmanın kolay olmadığını, çok dikkat 

gerektiren bir ilim olduğunu ifade etmektedirler.1520 

 el-Ensârî’nin bu konuyla ilgili izah ettiği bazı örnekler şöyledir. 1521خشيش أو خشاش ‘haşîş 

ev haşâş’ bu kelimeye yerin haşareleri anlamını vermiştir.1522 صهيل kelimesine at sesi, أطيط 

kelimesine deve sesi, دائس kelimesine ziraatte kullanılan inek, منق kelimesine süzgeç, arıtıcı gibi 

manalar vermiştir.1523 جرست kelimesine otladı; العرفط kelimesine, zamkı olan ağaç manasını 

                                                           
1514 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/323. 
1515 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/523. 
1516 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İlim, 62; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Sıfetu'l-kiyame ve'l-cennete 

ve'n-nâr, 2811. 
1517 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/259. 
1518 Mahmut et-Tahhân, Teysîru mustalah, 214; Ebû Şuhbe, el-Vesît fî ’ulûm, 430. 
1519 en-Nevevî, et-Takrîb ve’t-teysîr, 87; Itır, Menhecu’n-nakd, 332; İbrahim, eş-Şezâ’l-feyyâh, 2/451. 
1520 İbnu’s-Salâh, Mukaddimetu İbnu’s-Salâh, 272. 
1521 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Ezan, 745. 
1522 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/454. 
1523 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/404. 



247 
 

vermiştir.1524 َغَرْثى kelimesine, karnı bomboş kalmışçasına aç olan manasını vermektedir.1525 

 ,kelimesine مُشْعاَنٌّ  kelimesine baba bir, anneleri farklı olan kardeşler anlamını vermiştir.1526 علات

dağınık olan saç manasını vermiştir.1527  ٌجُباَر kelimesine bir hayvanın verdiği zarar neticesinde, 

kimsenin bu zarar yüzünden cezalandırılmaması manasını vermiştir.1528 

ب اءِ وَالن قِيرِ وَالمُزَف تِ 1529   el-Ensârî, bu dört kelimeyi, yeşil renkli وَنهََاهُمْ عَنْ أرَْبَع : عَنِ الحَنْتمَِ وَالدُّ

testi; kurutularak tepsi şekli verilen kabak; içinde meşrubat içilmesi için, içi oyulan odun; zift 

ile boyanan, kaplanan şey manalarını vermektedir.1530 Burada el-Ensârî, hadis metninde geçen 

garib kelimelerin daha iyi anlaşılması için onlara mana vermiştir. Hadis metninde geçip, el-

Ensârî’nin mana verdiği bazı garibu’l-hadis lafızlarının yeri dipnotta verilmiştir.1531 

 8. Hadis Metnini Şerh Ederken Kullandığı Bazı Kavramlar 

 el-Ensârî, hadis metnini şerh ederken, yaptığı izahatta katkı olması, bir şeyi ifade etme 

gayesi veya şahıs olarak birilerini belirtme niyetiyle şerhinde bazı kavramlar kullanmaktadır. 

 el-Ensârî, hadis metinlerini şerh ederken, İbn Hacer’in açıklamalarına yer vereceği 

zaman genellikle شيخنا tabirini kullanmaktadır. el-Ensârî, şerhinde zikrettiği شيخنا tabirinden İbn 

Hacer’in kastedildiğini bildirmektedir.1532 Hadis metinlerini şerh ederken kullanılan bu tabir ile 

ilgili birkaç örnek şöyledir. 

 tabirini zikredek, İbn شيخنا ,burdaki hadis metnini şerh eden el-Ensârî سَمِعَ أنََسًا1533 

Hacer’in bu hadis metniyle ilgili verdiği malumatı beyan etmektedir.1534  ِياَ رَسُولَ الل ه Hadis 

metninde geçen bu telaffuz, Kafir olarak ölen Amir b. Tufeyl isimli şahıs tarafından söylendiği 

anlaşılmaktadır. el-Ensârî, شيخنا tabirini kullanarak İbn Hacer’in bu husustaki görüşünü 

açıklamaktadır.1535 el-Ensârî’nin شيخنا kavramını kullanarak, İbn Hacer’in görüşlerine yer 

verdiği bazı örneklerin yeri dipnotta verilmiştir.1536  

 el-Ensârî, hadis metinlerini şerh ederken kullandığı diğer bazı kavramlar da عندنا ,أصحابنا 

ve  آخرون kavramlarıdır. el-Ensârî’nin bu kavramları kullanmasıyla ilgili bazı örnekler şöyledir.  

                                                           
1524 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/84. 
1525 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/335. 
1526 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 6/537. 
1527 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/616-617. 
1528 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/596. 
1529 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İmân, 53; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, İmân, 17. 
1530 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/435-438. 
1531 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 10/21,52,362; 9/402,430; 8/401-402; 7/488,722; 6/112,123,515; 4/607,615; 

3/547; 2/335-336; 1/441,466,508,529-530. 
1532 el-Ensârî, Tuhfetu’l-bârî, 1/133. 
1533 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Savm, 1982. 
1534 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/422. 
1535 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/303. 
1536 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/629,390,313; 3/297,126,24; 2/572,490,340,383,252,235; 1/634,408,297,205. 



248 
 

 “Bu, ashabımızın sözüne zıt değildir” el-Ensârî’nin, burdaki izahatından أصحابنا 

kavramıyla ilgili olarak, kendisinin net bir biçimde belirtmediği; lâkin fıkıh âlimleriyle ilgili bir 

zümrenin görüşüne işaret ettiği anlaşılmaktadır. el-Ensârî’nin fıkıh mezhebi Şâfiî olduğu için, 

bir kısım Şâfiî fıkıh âlimlerinin görüşünü ifade etmek için bu kavramı kullandığını 

düşünmekteyiz.1537 

-kavramını kullandığı görülmektedir. el أصحابنا Burda el-Ensârî’nin, yine ولأصحابنا وجهان 

Ensârî’nin bu kavramı kullanmaktan kastının, yine Şâfiî fıkıh âlimlerinin görüşünü beyan 

etmek için bu kavramı kullandığını düşünmekteyiz.1538 el-Ensârî, tarafından أصحابنا kavramı 

kullanılarak hadis metinlerinin şerh edildiği bazı örneklerin yeri dipnotta verilmiştir.1539 

 “Kim ki benim sünnetimi kabul etmezse, yüz çevirirse benden değildir.”1540 el-Ensârî, 

bu hadis metnini şerh ederken, عندنا kavramını kullanmıştır.1541 el-Ensârî’nin bu kavramı 

kullanmasındaki amacı ‘Ashabunâ’ kavramında amaç neyse burda da amacın, o olduğu 

düşünülmektedir. el-Ensârî’nin  عندنا kavramını kullanarak hadis metinlerini şerh ettiği bir 

örneğin yeri dipnotta beyan edilmiştir.1542 

 “İnsanlardan üç çocuğu ergenlik çağına ulaşmadan vefat ederse, Allah Teâlâ’nın bunlara 

rahmetinden ötürü o kişiyi cennete koyar.”1543 Bu hadisi şerh eden el-Ensârî,  آخرون kavramını 

ح الآخرون   ,diğerleri açıkça belirttiler.” şeklinde kullandığı görülmektedir.1544 el-Ensârî’nin“ وصر 

bu kavramdan kimleri kastettiği bilinmemektedir. el-Ensârî’nin,  آخرون kavramını kullanarak 

hadis metinlerini şerh ettiği bir örneğin yeri dipnotta verilmiştir.1545 

 9. Muhtevada Müdrec Bulunduğu Zaman Belli Etmesi 

 el-Ensârî, hadis muhtevasını şerh ederken, Hz. Peygamber’in hadis metninin içerisine, 

hadisten olmayıp, fakat hadisten olduğu zannedilen bir şey girdiğinde bunu beyan etmektedir. 

Konumuz mustalahu’l-hadis olmadığı için idracın şertlarına, sebeplerine veya hükmüne 

değinilmeyecektir. Burada sadece muhtevadaki müdrec olan şeylere işaret edilecektir.  

 ,Tahannüs, gece Allah’a ibadet etmeye denir.” el-Ensârî“ فيَتَحََن ثُ فيِهِ -وَهُوَ الت عبَُّدُ - الل يَالِيَ 1546 

bu muhtevayı şerh ettiğinde burdaki müdrecin,  ُوَهُوَ الت عبَُّد “ibadet etmektir” kelimesi olduğunu 

ve kendinden önceki kelimenin, anlamını beyan etmek için idrac edildiğini söylemektedir.1547 

                                                           
1537 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/587. 
1538 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/342. 
1539 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/563,464,462,364. 
1540 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Nikah, 5063; Müslim, el-musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Nikah, 1401. 
1541 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 8/326. 
1542 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/585. 
1543 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Cenaiz, 1248. 
1544 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/322. 
1545 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/161. 
1546 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Bed'i'l-vahiy, 3. 
1547 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/82,86. 



249 
 

مَ المَ   ، ثمُ  اسْتسُْعِيَ غَيْرَ مَشْقوُق  عَليَْهِ قوُِّ  عَدْل 
مْلوُكُ قيِمَةَ  Bir kölenin yarısına sahip“ فإَِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ مَالٌ، 

olan birinin, kendi yarısından feragat edip kölenin yarısını hürriyetine kavuşturursa, köleye 

düşen, kendi malıyla kendisini kurtarmasıdır. Eğer kölenin malı mülkü yoksa, köle 

fiyatlandırılır. Yüzde ellisine tekabül eden oran için fazla bıktırılmadan çalıştırılır. Köle, bu 

çalışmasının karşılığında, ikinci yarısı için de hürriyetine kavuşturulur.”1548 el-Ensârî, bu hadisi 

şerh ettiği vakit hadiste bulunan  ِثمُ  اسْتسُْعِيَ غَيْرَ مَشْقوُق  عَليَْه bu sözcüklerin Katade denilen zatın 

sözü olduğunu, dolayısıyla buranın müdrec olduğunu belirtmektedir.1549 

 el-Ensârî, bazen müdrec olan yerle ilgili âlimler arasındaki ihtilafı gözler önüne 

sermektedir. Örneğin; "ًضَحِكَ حَت ى بدََتْ نوََاجِذهُُ، وَكَانَ يقَوُلُ: "ذاَكَ أدَْنىَ أهَْلِ الجَن ةِ مَنْزِلَة “Hz. Peygamber’in 

arka dişleri görünecek şekilde güldüğünü gördüm. Hz. Peygamber kişinin derecesi olarak 

bunun, cennet ehlinin en az miktarı olduğunu söyledi.”1550 bu hadis metninde Kirmânî’nin,  َوَكَان

 buranın tümünün müdrec olduğunu, Hz. Peygamber’in değil de يقَوُلُ: "ذاَكَ أدَْنَى أهَْلِ الجَن ةِ مَنْزِلَةً"

sahâbelerin sözü olduğunu belirtmiştir. İbn Hacer’in ise burada müdrec olan yerin sadece  َوَكَان

 sözü olduğunu, ondan sonrasının da Hz. Peygamber’in sözü olduğunu beyan يقَوُلُ 

etmektedir.1551 el-Ensârî’nin, belli ettiği bazı müdrec örneklerin yeri dipnotta verilmiştir.1552 

 10. Muhtevada İşkal Olduğunda İzlediği Yol 

 Hadis muhtevasında bir işkal bulunduğu zaman, el-Ensârî, bu işkali belli edip çözüme 

kavuşturmaktadır. Bu hususla ilgili şu örnek verilebilir. 

 Örneğin, “Hz. Peygamber ramazanda Hüneyn savaşına gitmiş. Burada insanların bir 

kısmı oruç tutmuş bir kısmı da oruç tutmamış. Hz. Peygamber bineğine binip, oturuşunu tam 

düzelttikten sonra bir bardak ayran veya su istemiş. Bunun üzerine oruç tutmayanlar, oruç 

tutanlara, orucunuzu bozun demiş.”1553 bu hadis muhtevası, Hz. Peygamber’in ramazan ayında 

Hüneyn’e gittiğini bildirmektedir. el-Ensârî ise, bu hadisi şerh ederken, Hz. Peygamber’in 

ramazan ayında değil de şevval ayında Hüneyn’e gittiğini ifade etmektedir. el-Ensârî, bu 

durumun içinde mevcut olan işkali şöyle çözmektedir. Mekke’nin, ramazan ayının on yedisinde 

fethedildiğini, burada on dokuz gün kaldığını, bundan sonra Hüneyn’e gittiğini belirtmiştir. 

Dolayısıyla Hz. Peygamber’in Hüneyn’e gidişinin ramazanın sonrası olan şevval ayında 

olduğunu ifade etmektedir. Hz. Peygamber’in ramazan ayında Hüneyn’e gitme söylemini ise, 

                                                           
1548 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Şerike, 2492; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, İmân, 1503. 
1549 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/274. 
1550 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Rikak, 6571; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, İmân, 186. 
1551 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/508. 
1552 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, bkz. 7/62; 6/374. 
1553 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Meğâzi, 4277. 



250 
 

O’nun s.a.v. ramazan ayında Hüneyn’e gitmeye niyetlendiğini; fakat fiziki olarak Hüneyn’e 

gidişinin, ramazandan sonra, yani şevval ayında olduğunu beyan etmektedir.1554 

 “Sizler, ayağınızda ayakkabı olmadan, üstünüzde elbise olmadan ve sünnetsiz bir 

şekilde Allah ile karşılaşacaksınız.”1555 el-Ensârî, bu hadisin Ebû Davud’a göre “Meyyit, vefat 

ettiği elbise içinde diriltilecektir.”1556 şeklinde rivâyet edildiğini belirtmişir. Birinci hadiste, 

insanların elbisesiz haşredilecekleri, ikincisinde ise içinde vefat ettiği elbiseyle haşredilecekleri 

zikredilmiştir. el-Ensârî, her iki hadis arasında zahiren bulunan işkali şu şekilde çözmektedir: 

İnsanların kabirlerinden ilk önce, içinde defnedildikleri elbiseleriyle çıkarılacakları, 

haşredilmeden önce ise, bu elbiselerinin üzerlerinden çıkarılacakları ve elbisesiz bir şekilde  

haşredileceklerini söylemektedir.1557 Verilen her iki örnekte işkalin olduğu belirtilmiş, el-

Ensârî, bu işkalleri çözüme kavuşturmuştur. Muhtevada işkal olup, el-Ensârî’nin çözüme 

kavuşturduğu bazı örneklerin yeri dipnotta verilmiştir.1558 

 11.  Metindeki Muhtelifu’l-Hadis İle İlgili Metodu 

 el-Ensârî, hadis muhtevasını şerh ederken, hadis metinlerinde zahiren zıt gibi görünen 

iki hadisle karşılaştığı vakit, bunlarla ilgili birkaç yol izlemektedir. Bu yollar, her iki hadisin 

arasını cem‘ etme, her iki hadisten birini tercih etme, her iki hadisten birinin nasih, diğerinin 

mensuh olduğunu belirtme ve zahiren zıt gibi görünen her iki hadis arasında tevakkuf etmedir. 

 Cem‘deki Yöntemi 

 el-Ensârî, hadis metinleri arasında ihtilaflı bir durumla karşılaştığında başvurduğu 

yollardan biri, bu metinlerin arasını bulması, onları cem‘ etmesidir. Örneğin; “Kim rızkının 

bollaşması neticesinde mutlu olmak istiyorsa veya ömrünün uzamasını istiyorsa, sıla-i rahim 

yapsın.”1559 bu hadis metnini şerh eden el-Ensârî, hadisin dış görünüşü bakımından bu hadise 

ters düşen şu hadisle arasını bulmuştur. Şöyle ki; “Rızkı ve eceli, annesinin karnındayken 

belirlenmiştir.”1560 Burada her iki hadis arasında cem‘ yapmıştır. el-Ensârî, birinci hadis 

metninin manasındaki rızık kelimesinden maksadın bu rızkın bereketlenmesi olduğunu, 

ömürden maksadın ise cesedin kuvvetlenmesi veya o kişinin güzel hasletlerinin diğer insanların 

dili üzerinde kalması şeklinde mana vermektedir. el-Ensârî, ikinci hadiste geçen mektub 

kelimesinden maksadın, bir meleğin yanındaki ve içinde değişikliğin olabileceği yazılı şeyler 

                                                           
1554 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/394. 
1555 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Rikak, 6525; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Cennet ve sıfetu 

ne'îmihâ ve ehliha, 2859. 
1556 Ebî Dâvud, es-Sünen, Cenâiz, 3114. 
1557 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/485,486. 
1558 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/199; 7/478-481. 
1559 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Buyû', 2067; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Birr ve ve's-sileti ve'l-

âdâb, 2557. 
1560 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Bid'i'l-halki, 3208. 



251 
 

olduğunu belirtmektedir. Allah Teâlâ’nın yanında bulunan ve değişikliğin olmayacağı yazılı 

şeylerin kastedilmediğini ifade etmiştir. Ya da o kişi annesinin karnındayken, sıla-ı rahim 

yaparsa rızkı böyle olur; yapmazsa şöyle olur şeklinde tevil yapmaktadır.1561 el-Ensârî’nin, 

şerhinde her iki hadisle ilgili izahatına bakıldığında dış görünüş bakımından her ne kadar zıt 

görünen iki hadis varsa da bu hadislerin arasını bulmuş ve aralarında telfîk yapmıştır. 

 Hz. Peygamber Müslümanlara her namazın akabinde 33 defa tesbih, tahmid ve tekbirin 

getirilmesini tavsiye etmektedir.1562  el-Ensârî’nin şerhinde zikrettiği başka rivâyetlerde Hz. 

Peygamber’in tavsiye ettiği zikir sayısının bazen 11, 10, 6 veya 1 şeklinde rakamsal değişikliğe 

giderek bu tavsiyesini yaptığını belirtmiştir. el-Ensârî’nin bu farklı rivâyetlerin arasını bulduğu, 

bu söylemlerin farklı olmasının sebeplerini beyan ettiği görülmektedir. Şöyle ki; Hz. 

Peygamber bu sözleri farklı zamanlarda söylediği için, bu rakamların farklılık gösterdiğini veya 

kaç tane zikir getirilmesinde insanlar muhayyer olduğu için Hz. Peygamber’in bu rakamları 

farklı zikrettiğini belirtmiştir. Ya da Hz. Peygamber’in, kendisine soru soran kişilere ve bu 

kişilerin durumuna bakarak bu zikir sayılarını farklı ifade ettiği şeklinde izahatta bulunmuştur. 

Dolayısıyla zıt gibi görünen iki hadisin arasını cem‘ etmiştir.1563 

 “Ey Hasan Rasulullah s.a.v. yerine cevap ver. Allah’ım onu Ruhu’l-Kudus ile teyit 

et.”1564 Bu hadise bakıldığında mescitte şiir söylemenin caiz olduğu görülmektedir. “Hz. 

Peygamber mescidde karşılıklı şiir söylemeyi nehy etmiştir.”1565 İbn Huzeyme (öl. 

311/923)’nin rivâyet ettiği bu hadise bakıldığında mescitte şiir söylemenin caiz olmadığı, şiir 

söylemenin Hz. Peygamber tarafından yasaklandığı görülmektedir. el-Ensârî, şerhinde bu iki 

hadis metninin arasını bulduğu, onların arasında tevfik yaptığı görülmektedir. Şöyle ki; İbn 

Huzeyme’nin rivâyet ettiği hadisin bir grup âlim tarafından zayıf kabul edildiğini 

belirtmektedir. Şâyet sahih kabul edilse dahi Hz. Peygamber tarafından mescitte yasaklanan 

şiirlerin batıl şiirler olduğunu, olumlu şiirlerin yasaklanmadığını ifade etmektedir.1566 el-

Ensârî’nin, dış görünüş bakımdan birbirine ters gibi görünen iki hadisin arasında cem‘ yaptığı, 

şerhinde tevil yoluyla bunların arasını bulduğu bazı örneklerin yeri dipnotta belirlenmiştir.1567 

 el-Ensârî, bazen hadisle âyet arasında var olan tearuzu cem‘ etmektedir. Örneğin; “Hz. 

Peygamber sahâbelerine, sizden birinizin ameli onu kurtarmaz demiştir. Bunun üzerine 

sahâbeler Ya Rasulellah sizin ameliniz de mi sizi kurtarmaz. diye sorduklarında Hz. 

                                                           
1561 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/498. 
1562 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Ezan, 843. 
1563 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/557-559. 
1564 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Salat, 453; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Fedâilu's-sahabe, 2485. 
1565 İbn. Hüzeyme, Sahîh İbn. Hüzeyme, Bâbu'z-zecri an inşâdi'ş-şi'ri fî'l-mesacid, 1306. 
1566 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/162-163. 
1567 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 10/148; 9/539; 8/432; 7/426; 4/8,498; 3/214-215;293,437; 2/641; 1/505,441,263. 



252 
 

Peygamber, benim de amelim beni kurtarmaz. Ancak Allah c.c. bana rahmetiyle muamele 

ederse, Ben de o zaman kurtulurum.”1568 Bu hadiste, Hz. Peygamber’in, insanların amelleriyle 

değil de Allah Teâlâ’nın rahmetiyle cennete gireceğini ifade etmektedir. “Yaptığınız amellerle 

cennete girin.”1569 Bu âyette ise Allah Teâlâ’nın, insanların amelleriyle cennete gireceğini 

belirttiği görülmektedir. el-Ensârî, burada hadis ve âyet arasındaki teâruzu şöyle gidermektedir: 

Âyette sebep ve musebbib olan şeylerin olduğunu, örneğin amel sayesinde cennete girileceğini, 

amelin, cennete girmeye sebep olduğunu söylemektedir. Hakkikatte ise, amel değil de hadiste 

geçen Allah’ın rahmeti sayesinde bu cennetin kazanılacağını belirterek, hadis ve âyet arasındaki 

tearuzu giderdiği görülmektedir.1570 

 “Eğer İslâm davetinden yüz çevirirsen, muhakkak ki sana tâbi olanların günahları da 

sana yüklenecektir.”1571 Burdaki hadiste Hz. Peygamber’in Hirakl’a İslâm davetini 

gönderirken, imân etmeye yüz çevirdiği takdirde kendisine tâbi olanların yükleneceği günahı 

da ona yükleneceğini ifade etmiştir. Âyet-i kerimede ise Allah Teâlânın, “herhangi bir kimsenin 

başkasının günahını yüklenmeyeceğini”1572 ifade etmektedir. el-Ensârî, burada hadis ve âyet 

arasında zahiren bulunan teâruzu şöyle gidermektedir: Hirakl’ın imân etmemesi neticesinde 

dalalette kaldığını, dalalette kaldığı için, kavminin de dalalete girmesine ve dalalette kalmasına 

sebep olduğunu, çünkü onlara liderlik yaptığını, kavminin de ona uyduğunu belirtmektedir. İşte 

bundan ötürü Hirakl’ın, kendi kavminin günahını yüklendiği ifade edilmektedir. el-Ensârî, 

ortada böyle bir sebep yoksa kimsenin, başkasının işlediği günahlardan dolayı, sorumlu 

olmadığını da beyan etmektedir.1573 

 Tercihteki Yöntemi 

 el-Ensârî, hadis metinleri arasında ihtilaflı bir durumla karşılaştığında, bazen bu 

metinler arasında tercihte bulunmaktadır. Örneğin; “Hz. Peygamber bineğinin üzerinde iken 

başıyla yüzüne ima edercesine yani başını sallayarak tesbih getirirdi.”1574 el-Ensârî, burada 

tesbih getirmekten maksadın, seferde iken Hz. Peygamber’in sünnet namazını kılması olduğunu 

söylemektedir. Başka bir hadis metninde ise; “O’nunla sefer yapan bir sahâbenin, Hz. 

Peygamber’in seferde nafile namazı kılmadığını”1575 ifade etmektedir. el-Ensârî, şerhinde ayrı 

anlam ifade eden bu iki hadis ile ilgili nasıl bir yol takip ettiğine bakıldığında, müsbet anlamı 

                                                           
1568 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Rikak, 6463; Müslim, el-Musnedu’s-Sahîhu’l-Muhtasar, Sıfati'l-kiyameti ve'l-

Cenneti ve'n-nâri, 2816. 
1569 Nahl Sûresi, 16/32. 
1570 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/450. 
1571 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Bed'i'l-vahy, 7. 
1572 Fâtır Sûresi, 18. 
1573 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/108,120. 
1574 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Taksîri's-salat, 1105. 
1575 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Taksîri's-salat, 1101. 



253 
 

ifade eden hadis metninin, menfi anlam ifade eden hadis metnine tercih edildiğini beyan 

etmektedir.1576 Görüldüğü üzere el-Ensârî, farklı anlam ifade eden bu iki hadis metni arasında 

tecihte bulunmuştur. 

 “Hz. Peygamber erkeklere vaaz verdiği yerden çıkıp, kadınların olduğu bölüme gitti. 

Hz. Peygamber zanneti ki kadınlar O’nu duymadı. Hz. Peygamber kadınlara vaaz verdi. Onlara 

sadaka vermelerini emretti. Bunun üzerine kadınlar, yüzüklerini ve kolyelerini sadaka olarak 

verdi. Bilal bu sadakaları elbisesinin kenarıyla alıyordu.”1577 Bu hadis metnine bakıldığında 

kadınların, kocalarından izin almadan sadaka vermelerinde herhangi bir sakıncanın 

bulunmadığı manası bulunmaktadır.1578 Ebû Dâvud (öl. 275/888)’un rivâyet ettiği başka bir 

hadis metninde ise, “kadının, kocasından izin almadan sadaka vermesinin helal olmadığı 

belirtilmektedir.”1579 Zahiren birbirine ters gibi görünen bu iki hadis metni arasında el-Ensârî 

tercihte bulunmuştur. Şöyle ki; Ebû Dâvud’un rivâyet ettiği hadisin sabit olmadığını, 

dolayısıyla Buhârî’nin rivâyet ettiği hadisi, Ebû Dâvud’un hadisine tercih ettiği 

görülmektedir.1580 Burada el-Ensârî’nin, zahiren birbirine ters görünen iki hadisin arasında, 

hadislerin sağlamlığını göz önünde bulundurarak tercihte bulunduğu, dolayısıyla Buhârî’nin 

hadisini tercih ettiği görülmektedir. el-Ensârî’nin, dış görünüş bakımından birbiriyle zıt 

görünen iki hadisten, birini tercih ettiği bazı örneklerin yeri dipnotta verilmiştir.1581 

 Nasih Mensuhtaki Metodu 

 el-Ensârî, ihtilaflı metinlerle karşılaştığında izlediği başka bir yöntem, bu metinler 

arasında nasih mensuh durumunu belirtmesidir. Örneğin; İslâmîyet’in başlangıcında 

müslümanlar Beytü’l-Makdis’e yönelerek namazlarını ifa ederlerdi. “Abdullah b. Ömer (öl. 

73/693)’den nakledilen hadise göre, insanlar Kubâ Mescidi’nde sabah namazını kılarlarken, bir 

adamın onların yanına geldiğini, Hz. Peygamber’in üzerine bu gece Kur’ân-ı Kerim’den 

âyetlerin indiğini, Hz. Peygamber’e Kâbe’ye dönülmesinin emredildiği ve oradakilerin de 

Kâbe’ye döndükleri bilgileri verilmiştir. (Namaz kılma esnasında) oradakilerin yüzü 

Şam’a(Beytü’l-Makdis’e/Mescid-i Aksa’ya) dönükken, Kâbe’ye dönmüşlerdir.”1582  Bu hadisin 

zikredilmesindeki istişhat, el-Ensârî’nin şerhinde belirttiği, İslâm’da ilk nasih’in, bu hadis 

metninde ifade edilen Kıblenin değişmesi hadisesi olduğunun ortaya konulmasıdır.1583 

                                                           
1576 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 3/174-176. 
1577 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İlim, 98. 
1578 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/326. 
1579 Ebî Dâvud, es-Sünen, Buyû, 3547. 
1580 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/327. 
1581 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/223; 4/94; 3/418,244; 2/342,299; 1/326-327. 
1582 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Tefsir, 4491. 
1583 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 7/523. 



254 
 

 Nasih, mensuh ile ilgili başka bir örnek şöyledir; İslâmîyetin başlarındayken Hz. 

Peygamber’in, “borcu olan bir Müslüman vefat ettiğinde borcunu ödeyebilecek durumda vefat 

etmişse o kişinin cenaze namazını kıldığını, eğer borcunu ödeyemeyecek bir durumda vefat 

etmişse Hz. Peygamber’in o kişinin üzerinde namaz kılmadığını, sahâbelerine, arkadaşınızın 

üzerine cenaze namazını kılınız. Şeklinde telkinde bulunmuştur. İleriki zamanlarda Allah Teâlâ, 

Hz. Peygamber’e fetihler nasip ettikten sonra Hz. Peygamber’in, Ben müminlere nefislerinden 

daha evlayım dediği görülmektedir. Müminlerden biri, arkasından bir borç bırakarak vefat 

ettiğinde, arkasında bıraktığı borçla ilgili olarak, Hz. Peygamber’in Kendisi’nin bu borcu 

ödemeye daha öncelikli olduğunu belirtmektedir. Kim de arkasından mal bırakarak vefat ederse 

bu mal, mevtanın varislerinedir.”1584 Demek suretiyle, borçlu olarak vefat edip ödeme imkânı 

olmayanların dahi cenaze namazlarını kıldırmıştır. Bu hadiste Hz. Peygamber’in birbirine ters 

düşen iki manayı ifade ettiği görülmektedir. el-Ensârî, metni muhtelif olan bu iki anlam 

arasında nasih-mensuh durumunun olduğunu, ikinci anlamın, birinci anlamı nesh ettiğini 

bildirmiştir.1585 

 Bir hadis metninde, “hacamat yapan ve hacamat yapılanın orucunun bozulduğu,”1586  

bilgisi yer almaktadır. el-Ensârî, bu hadisi şerh ederken bu hadisin mensuh olduğunu beyan 

etmektedir. Bu hadisi nesh eden hadis ise şudur: “Hz. Peygamber İhramlıyken hacamat 

yapmıştır. Hz. Peygamber oruçluyken hacamat yapmıştır.”1587 Burada görüldüğü üzere, 

aralarında anlam bakımından ihtilafın olduğu iki hadis metnini şerh eden el-Ensârî, bu hadisler 

arasında neshin olduğunu ortaya koymuştur.1588  

 Bir hadis metninde, “Hz. Peygamber oturarak namaz kıldığında, sizler de oturarak 

namaz kılınız.”1589 Bu hadisin devamında ise “Hz. Peygamber’in ve ona uyanların oturarak 

namaz kılma durumlarının, Hz. Peygamber’in önceki hastalığından olduğu belirtilmekte ve Hz. 

Peygamber daha sonra yine hastalandığında, kendisinin oturarak namaz kıldırdığı, 

arkasındakilerin ise oturmadığı, O’na ayakta tâbi oldukları, Hz. Peygamber’in de ayakta namaz 

kılanlara, oturmaları için herhangi bir emirde bulunmadığı”1590 bilgisi geçmektedir. el-Ensârî 

bu hususta şu açıklamayı yapmaktadır: Hz. Peygamber’in ilk uygulaması mensuh, ikinci 

uygulaması ise nasihtir. Burada hadis metninde zikredilen iki farklı anlam, el-Câmi‘us-Sahîh’in 

farklı yerlerinde mükerrer bir şekilde zikredilmiştir. Tekrar edilen bu yerlerin tümünde, el-

                                                           
1584 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Kefâle, 2298. 
1585 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 5/58. 
1586 Ebî Dâvud, es-Sünen, Savm, 2367. 
1587 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Savm, 1938. 
1588 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 4/381-382. 
1589 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Ezan, 688. 
1590 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, Ezan, 689. 



255 
 

Ensârî’nin gerek kendisinin, gerekse diğer âlimlerden nakilde bulunarak, verdiği anlamlara 

bakıldığında, Hz. Peygamber’in son uygulamasının, kendisi oturarak namaz kıldırdığı esnada, 

sahâbelerinin, O’na ayakta tâbi olarak namaz kıldıkları şeklindedir.1591 el-Ensârî’nin, iki hadis 

metni arasında nasih-mensuhun olduğunu belirttiği, diğer bazı örneklerin yerleri dipnotta 

zikredilmiştir.1592 

 Tevakkuftaki Yöntemi 

 el-Ensârî, şerhinde ihtilaflı iki hadis metniyle karşılaştığında, takip ettiği yollardan biri 

de tevakkuf etmesidir. Örneğin; “Hz. Peygamber, Allah’a ortak koşmama, hrsızlık yapmama, 

zina etmeme, evlatlarını öldürmeme gibi bazı şeylerde insanların söz vermesini arzu etmektedir. 

Daha sonra kim bu hususlara dikkat ederse, ecr ve sevabının Allah’a ait olduğunu 

belirtmektedir. Kim de bu hususlarda günah işleyip, daha dünyada iken kendisine bir musibet 

isabet ederse ve bundan ötürü dünyada cezalandırılırsa, dünyada çektiği bu ceza, ahirette onun 

için kefaret olacağını belirtmektedir. Kim de bu hususlarda günah işleyip, Allah tarafından bu 

günahı örtülürse, bu kişinin durumu Allah’a aittir. İsterse affeder. İsterse de cezalandıracağını 

ifade etmektedir.”1593 Hâkim (öl. 405/1015)’in el-Müstedrek adlı eserinde rivâyet ettiği hadiste 

ise “Hz. Peygamber’in, dünyada çekilen cezanın günah sahibine kefaret olup olmadığını 

bilmediğini ifade etmektedir.”1594 el-Ensârî, Buhârî’nin ve Hâkim’in rivâyet ettiği hadislere 

bakarak, bazı âlimlerin dünyada çekilen cezanın kefaret olup olmayacağı hakkında tevakkuf 

etmenin gerekliliği görüşünü bildirmektedir.1595 

 Görüldüğü üzere iki hadis metni arasında zahiren meydana gelen ihtilafta, dört yolun 

izlendiği aşikardır. Bunlar cem‘, tercih, nesh ve tevakkuf yollarıdır. İzlenen her yol ile ilgili 

zikredilen örneklerde, gerekli izahatı yapılarak bu hususlar beyan edilmiştir. 

 Sonuç olarak el-Ensârî’nin, şerhinde takip ettiği metodun, bir kısmı maddeler halinde 

kısaca şu şekilde zikredebiliriz. 

 1. Bâb başlıklarından hemen sonra, hadisin izahatına geçmeden önce, bâbla ilgili âyet 

ve hadis bağlantıları kurulmuş, uygun görülen yerde malumat verilmiştir. Ancak bu 

uygulamanın her zaman böyle olmadığı, bazen bâbla ilgili herhangi bir bilgi verilmeden direkt 

açıklamaya geçildiği yerler de bulunmaktadır. 

 2. Hadisin sened kısmında yer alan râviler ile ilgili olarak, bu isimlerin hareke 

bakımından telaffuzunun nasıl olduğu belirlenmiştir. Ayrıca senetteki meşhur ismiyle gerçek 

                                                           
1591 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 2/400,404,514-515; 3/181; 8/685. 
1592 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 9/57; 6/130,81; 4/192,96; 1/606; 1/235-239. 
1593 el-Buhârî, el-Câmiu’s-Sahîh, İmân, 18. 
1594 el-Hâkim, el-Müstedrek ’ale’s-Sahîhayn, Tefsir, 3682. 
1595 el-Ensârî, Tuhfetu’l-Bârî, 1/156-159. 



256 
 

hayattaki ismi arasındaki farkın ne olduğu; râvîlerin künye, lakab ve nesepleriyle ilgili kısa kısa 

malumat ortaya konulmuştur. 

 3. Hadisler şerh edilmeye başlanırken, ilk önce kelimelerin açıklaması verilerek şerhe 

başlandığı, birçok yerde hadisin şerhi son bulduğunda, hadisle ilgili genel anlam verilmiştir. 

 4. Hadisler şerh edilirken, önceki şerh eserlerinden alıntılar yapılmakta, ayrıca dil ve 

lügat kitapları başta olmak üzere birçok ilimdeki kaynaktan destek alınmıştır. 

 5. Şerhte soru-cevap metodu kullanılmaktadır. Örneğin; hadislerin şerhinde “Eğer sen 

şöyle dersen ben de şöyle derim” gibi ifadelerle hadisler şerh edilmiştir. 

 6. Hadisler şerh edilirken, âlimlerden nakilde bulunulmaktadır. Bu nakil yapılırken 

bazen açık bir şekilde قال ifadesi kullanılarak, hangi âlimin değerlendirmesine yer verilmişse bu 

kişi sarih bir şekilde belirtilmektedir. Bazen de genel atıflar yapılmakta, örneğin قيل veya سمي 

gibi ifadeler kullanılarak malumatın kimden alındığı zikredilmemektedir. 

 7. Şârih bazen kendisi değerlendirmelerde bulunduğu gibi, bazen de قال شيخنا diyerek 

hocası İbn Hacer’in (öl. 852/1448) görüşlerinden yararlanmıştır. 

 8. Bazen âlimlerin görüşleri, yapıcı bir üslupla tenkit edilmiştir. 

 9. Zaman zaman şiirlerden istifade edilmiştir.  

 10. Hadisin şerhi yapıldıktan sonra, bazen فائدته والحاصل,  veya خلاصته gibi tâbirler 

kullanılarak hadiste anlatmak istenen şeyler özetlenmiştir. 

 11. Hadisler bazen uzun uzun, bazen de kısa kısa şerh edilmektedir. 

 12. Tekrarlanan hadislerle ilgili olarak, bazen bu hadislerin ilk geçtiği yerlerde uzunca 

malumat verilmekte, bazen ilk yerde de çok uzatılmadan kısaca şerh edilmektedir. 

Tekrarlandığı yerde ise ilgili hadisle ilgili verilen bilgiler kısa tutulmuş, hadisin şerhinin daha 

önce geçtiği belirtilmiştir. 

 13. Şârih, hadisleri şerh ederken yaptığı izahatın akabinde, hadisin şerhiyle ilgili daha 

geniş malumat için kendi eserlerine yönlendirmeler yapmaktadır. Şârih örneğin; “bu konuyu 

genişçe şu kitapta ele aldım” diyerek kendi eserlerine yönlendirmektedir. 

 14. Hadisler şerh edilirken bazen hadis, başka bir hadisle şerh edilmekte, bazen de 

hadisler âyetle şerh edilmektedir. 

 15. Hadisler şerh edilirken, senet veya metin ile ilgili farklı nüshalar belirlenmektedir. 

 16. Hadisin senedinde ve metninde geçen mübhem şahısların, kim oldukları genellikle 

beyan edilmektedir. Şârih tarafından bu mübhem râvî bilinmiyorsa veya başka âlimler 

tarafından bu mübhemin kim olduğuyla ilgili bir malumata vakıf olmadıysa, bu mübhem şahıs 

belli edilmeden öylece bırakılmıştır. 

 17. Hadiste geçen kabile veya yer isimleri hakkında kısaca malumat verilmektedir. 



257 
 

 18. Kitapta, bâbda veya hadis metninde geçen fıkıh konuları hakkında, bazen şârihin 

kendisi malumat vermektedir. Bazen de bu ilmin ehli olan diğer zatların görüşleri 

nakledilmektedir. 

 19. Hadisin muhtevası ile bâb başlığı arasında mutabakatın olup olmadığı ortaya 

konulmuştur. 

 20. Râvîde şekk olduğu vakit bu durum beyan edilmektedir. 

 21. Buhârî tarafından bâbın altında herhangi bir hadis zikredilmediği vakit, bunun 

sebebi zikredilmektedir. 

 22. Metinden istinbat edilen fıkıh konularıyla ilgili olarak, fıkhî mezheplerin görüşleri 

izah edilmektedir. 

 23. Akaid konularıyla ilgili hak olan ve batıl olan mezheplerin görüşlerine yer 

verilmektedir. 

 24. Nahiv, sarf veya edebî sanatlar hakkında malumat verilmektedir. 

 25. Bazen siyer ile ilgili izahat verilmektedir. 

 26. Hadis metininde bulunan ziyadeye, tashihlere, tashîflere veya hadis metninde 

bulunan bazı rivâyet farklılıklarına işaret edilmektedir. 

 27. Âyetlerin kıraât farklılıklarına değinilmektedir. 

 28. İtikat, fıkıh, tasavvuf vb. birçok ilimle ilgili malumat beyan edilmektedir. 

 29. Bâbların altında yer alan mu‘allak hadislerin, hangi âlimler tarafından mevsul halde 

rivâyet edildikleri ortaya konulmaktadır. 

 30. Kitap ve babların birbirine olan takdim tehir sebepleri açıklanmıştır. 

 Tuhfetu’l-Bârî bi-şerhi Sahihi’l-Buhârî eserini baştan sona kadar defalarca yaptığımız 

okumalarda bu maddelerde zikrettiğimiz malumatı elde ettiğimizi ifade edebiliriz. 

 

  



258 
 

SONUÇ 

 H. X. yüzyılda yaşayan Zekeriyyâ el-Ensârî, tefsir, hadis, fıkıh, akaid, tasavvuf, nahiv, 

sarf vb. sahalarda birçok sayıda kitap yazmıştır. İlmî ve idarî birçok görevde bulunan el-Ensârî, 

önemli bir muhaddis ve fakîhti. Yüz küsür yıllık hayatı boyunca ilim ile meşgul olan bu âlim, 

İbn Hacer el-Askalânî, el-Kayâtî, el-Munâvî, gibi büyük zatların öğrencisiydi. es-Sehâvî ve es-

Suyûtî gibi âlimlerle akrandı. İbn Hacer el-Heytemî, eş-Şa‘rânî, Şihâbuddîn er-Ramlî gibi 

zatların da hocasıydı. Kendisini ilmî olarak yetiştirdikten sonra, arkasında önemli birçok talebe 

ve eseri miras olarak bırakmıştır. el-Ensârî’nin, zamanında yaşayan ve daha sonra gelen 

âlimlerce bu durum göz ardı edilmemiş ve hakkında güzel görüşler ortaya koymuşlardır. O, 

kendinden sonraki ilim ehline tefsir, hadis ve fıkıh başta olmak üzere birçok ilimle ilgili eserler 

ortaya koymuştur. el-Ensârî’nin öğrencileri ve eserleri tüm İslam alemi tarafından 

bilinmektedir. Gerek yurt içinde gerekse de yurt dışında günümüzde hâlâ el-Ensârî’nin üzerinde 

çalışmaların yapılması bunun en büyük nişânesidir. 

 Memlükler dönemi, oldukça parlak kültürel ve zengin ilmî özelliklere sahipti. Bu 

dönemin İslâmî ilimlere ve İslâmî kültüre büyük katkısı olmuştur. el-Ensârî, ilim bakımından 

özellikle de hadis ilmi açısından böylesine zengin bir dönemde ve bölgede yaşamıştır.  

Ülkemizde el-Ensârî ile ilgili birçok alanda çalışma yapılmıştır. Fakat el-Câmiu’s-Sahîh 

üzerinde bu derecede şerhi geniş olan, hem bu şerhinde hem de başka eserlerde hadis usulü 

konularıyla ilgili görüşleri olan el-Ensârî ile ilgili bu derecede geniş yelpazede hadis ilmi 

yönüyle alakalı bir çalışma olmadığı için bu çalışmayı meydana getirdik. 

 el-Ensârî’nin, hadis usulü ile ilgili belirttiği görüşleri, önemli bir yere sahiptir. Hadis 

usulü ile ilgili görüşlerini genellikle başka zatların eserlerini şerh ederek ortaya koymaktadır. 

onun hadis usulü ile ilgili görüşlerini, bu şerhleriyle birlikte, diğer ilimlerle ilgili eserlerinin 

hepsine bakarak ortaya koyduk. el-Ensârî, hadis usûlü konularına değinirken, kendisi görüş 

belirttiği gibi, başka hadis bilginlerinden nakilde de bulunmuştur. el-Ensârî‘nin, hadis usûlü ile 

ilgili değindiği şeylerin anlamlı bir bütün olması için, öncelikle bu ilimde bilinen bazı âlimlerin 

görüşleri kısaca belirtilmiştir. Daha sonra el-Ensârî’nin zikrettiği bilgiler ortaya konulmuştur. 

Bazen de el-Ensârî ve diğer zatların beyan ettiği malumat iç içe aktarılmıştır. el-Ensârî’nin, 

hadis mustalahlarını tanımlarken, bunlar hakkında görüş belirlerken veya başka zatların 

görüşünü naklederken genelde kendinden önceki âlimlerin görüşlerine muvafık davrandığı, 

onlara muhalefet etmemiştir. 

 Buhârî’nin el-Câmi‘u’s-Sahîh eseri, İslâm âleminde Kur’an-ı Kerim’den sonra en çok 

okunan eser olduğu ifade edilmiştir.  Bundan ötürüdür ki bu eser, İslâm âlimlerince Kur’an-ı 

Kerim’den sonra üzerinde en çok çalışma yapılan, kısa veya uzun şerhler yapılan kitap ünvanını 



259 
 

elde etmiştir. Bu eser üzerinde yapılan şerh çalışmaları günümüzde de devam edip, bütün bu 

çalışmaların toplam sayısı net bir şekilde bilinmemektedir. Bu şerh çalışmalarından birisi de el-

Ensârî’nin, ilmî miras olarak bıraktığı ve önemli bir yere sahip olan, Tuhfetü’l-Bârî bi şerhi 

Sahîhi’l-Buhârî eseridir. el-Ensârî, şerhindeki zorlukları kolaylaştırmak, muğlak olan 

ifadelerini açığa çıkarmak, kelimelerin irabını vermek, eseri okuyacak kişilerin, bu eserin 

dışındaki şerhlerden müstağni kalması vb. sebeplerden ötürü bu şerhi yazmıştır. 

 Mısır’ın Süneyke yerleşkesinden olan el-Ensârî, şerhinde birçok ilim dalı hakkında 

izahatta bulunmuştur. Şerhini yaparken Buhârî’nin, el-Câmiu’s-Sahîh eserindeki durumu takip 

etmiştir. Sırasıyla kitapları, bâbları, hadis metinlerindeki kelimeleri birçok açıdan açıklamıştır. 

kitaplar ve bâblar ile ilgili izahatı ayrı ayrı başlıklar halinde, müstakil ve geniş bir biçimde 

ortaya koymuştur. Bu izahatı alt başlıklar halinde tek tek beyan etmiştir. Hadislerde geçen 

kelimelerle ilgili olarak ise, kelimelerin zabtını, lügat manalarını, sarf ve nahivlerini beyan 

etmiş, kelime ve anlamı arasındaki münasebeti ortaya koymuştur. Ayrıca kelimeleri şerh 

ederken, âyetlerden, hadislerden, şiirlerden, âlimelerin görüşlerinden vb. şeylerden destek 

almıştır. 

 el-Ensârî, diğer âlimlerce de âdet olan ve hadis alanında temel eserlerden kabul edilen 

Kütüb-i tis‘a başta olmak üzere, diğer önemli kaynaklardan ve birçok önemli ilim adamının 

görüşlerinden yararlanarak çalışmasını zenginleştirmiştir. O, şerhinde şurûhu’l-hadis, ulûmu’l-

hadis, siyer, tarih, tabakât ilimleri, fıkıh ve usûli’l-fıkıh, Arap dili ve belâgatı vb. ilimlerle ilgili 

kaynaklardan yararlanmıştır. el-Ensârî’nin, ilim bakımından zengin bir dönemde kaleme aldığı 

Buhârî şerhinin, günümüze ulaşması çalışmamıza değer katmıştır. 

 el-Ensârî, şerhindeki muhteva, sened ve metin ile alakalı olarak, muhtevada bulunan 

fıkhî ve itikadî hükümleri, Kur’an-ı Kerim ve onunla alakalı bilgileri, tasavvuf ve diğer ilimlerle 

ilgili bilgileri, âyetlerle, hadislerle, edebî sanatlarla, sahâbe, tâbiûn, âlimlerin görüşleri ve kendi 

görüşleriyle şerh etmiştir. Sened ile ilgili olarak da râvîleri tanıtmış, râvîlerin isimlerinin zabtını 

vermiş, râvîlerin tabakalarını belirtmiş, râvîlerin isimleriyle ilgili nüsha farklılıklarını ortaya 

koymuş, senetteki Buhârî’nin şeyhlerine işaret etmiş, râvîdeki şekki vb. durumlara işaret 

etmiştir. Metin ile ilgili olarak ise, farklı hadis turuklarına işaret ettiği, metin ziyadelerini 

belirttiği, hadislerin tekrarlamasına işaret ettiği ve metinle ilgili bunların dışında birçok konuyu 

açıklamıştır. Bu çalışmanın dünyada ilim camiasına faydalı; ahirette ise Allah’ın rızasına uygun 

olmasını diliyoruz. Gayret bizden muvaffakiyet Allah Teâlâ’dan olduğunu söyleyerek, 

çalışmamızı noktalıyoruz. 



260 
 

KAYNAKÇA 

 Abdulaziz, İbn İbrahim b. Kasım. ed-Delîl ilâ’l-mutûni’l-’ilmiyye. el-Memleketu’l-

Arabiyyeti’s-Suudiyye-Riyâd: Dâru’s-sumay’i li’n-neşri ve’t-tevzî, birinci baskı., 2000. 

Abdulhadî - Huzeyf, Muhammed Fethî - Nesîm Yusuf. Târîhu’l-mektebât fî Mısır el-’asru’l-

Memlûkî. Kahire/Mısır: ed-Dâru’l-Mısriyyetu’l-lubnâniyye, birinci baskı., 1993. 

Abdulhalim, Cumu’a Fethi. Rivâyât el-Câmi’is-Sahîh ve nusehihi(dirâseten nazariyeten 

tatbikiyeten). 2 Cilt. cumhuriyetu Mısır el-Arabiyye: Dâru’l-fellâh li’l-bahsi’l-’ilmî, 

birinci baskı., 2013. 

Abdulhamit, el-Hindâvî. el-Muhkem ve’l-mûhîti’l-’Azâm. 11 Cilt. Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-

’ilmiyye, birinci baskı., 2000. 

Abdullah Nevlî, Necat Hasan. el-Hudûd fî ’ulûmi’n-nahvi. Medinetu’l-Munevvere: el-

Câmia’tu’l-İslâmiyye, 2001. 

Abdullatif, Abdurrahman b. Abdullatif Abdullah b. Abdullatif b. Abdurrahman b. Hasan b. 

Muhammed b. Abdulvahhab. Meşâhîr ’ulemâi necd ve ğayrihim. Riyâd: Dâri’l-

yemâme, birinci baskı., 1972. 

Abdurrezzak, Ahmed. el-Mer’etu fî Mısıri’l-Memlûkî. Mısır: el-Hey’etu’l-

Mısriyyetu’l’ammetu li’l-kitab, 1999. 

Abdusseyyid, Hekîm Emîn. Kıyamu devletu’l-memâlîki’s-saniye. Kahire: ed-Dâru’l-fûmiyye, 

1966. 

Agitoğlu, Nurullah. “Şâfiî usûlcülerin değerlendirme ve tercih yaparken sünnet ve hadis 

meselelerine yaklaşımı: Zekeriyya el-Ensârî örneği”. e-Şarkiyat ilmi araştırmalar 

dergisi 10/3 (21 Ağustos 2018), 873-886. 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillah ahmed b. Muhammed b. Hanbel b. Hilal b. Esed eş-Şeybânî 

(öl. 241/856). Müsnedu ahmed b. hanbel. 45 Cilt. Beyrut/Lübnan: Müessesetü’r-risâle, 

birinci baskı., 2001. 

Âl İsmail, Nebîl b. Muhammed. el-İnâye bi’l-Kur’âni’l-Kerîm ve ’ulûmihi min bidâyeti’l-

Karni’r-râbi’i’l-hicrî ilâ ’asrinâ’l-hâdır. Medinetu’l-Munevvere: Mecma‘u’l-melik 

fehd, ts. 

’Ala’llâh, Ebû’l-vefâ İbn Ali. el-Kavlu’s-sedîd fî ’ilmi’t-tecvid. Mısır: Dâru’l-vefâ, üçüncü 

baskı., 2003. 

Alâuddîn, Ebû’l-Hasan Ali b. Süleyman el-Mâverdî ed-Dimaşkî es-Sâlihî el-Hanbelî (öl. 

885/1480). et-Tahbîr şerhu’t-tahrîr fî usûli’l-fıkıh. 8 Cilt. Suudi Arabistan-Riyâd: 

Mektebetu’r-ruşd, birinci baskı., 2000. 



261 
 

Ali Cumua, Muhammed Abdulvehhab. el-Medhal ilâ dirâseti’l-mezâhibi’l-fıkhiyye. Kahire: 

Dâru’s-selâm, ikinci baskı., 2001. 

Alî el-Kârî, Ali b. Sultan Muhammed Ebû’l-Hasan Nuruddîn el-Mullâ el-Herevî (öl. 

1014/1605). Şerhu nuhbeti’l-fiker fî mustalahati ehli’l-eser. thk. eş-Şeyh Ebû’l-Feth 

Ebû Ğudde. Beyrut/Lübnan: Dâru’l-Erkam, birinci baskı., ts. 

Ammar, Hişam Ahmad. Kâdî Zekeriyyâ el-Ensârî’nin Esna’l-Metâlıb adlı eserindeki fıkhî 

kâideler (İbadât bölümü). Bingöl Üniversitesi, yayımlanmamış Yüksek Lisans tezi, 

2022. 

Apaydın, Mehmet. Hadislerin tespitinde bütünsel yaklaşım. İstanbul: kuramer yayınları, birinci 

baskı., 2018. 

Aşikkutlu, Emin. “Mübhem”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. C. 31. Ankara, 2020. 

’Aşûr, Said Abdulfettah. el-Asru’l-Memâlîki fî Mısır ve’ş-Şam. Kahire: Dâru’n-nahdati’l-

’Arabiyye, ikinci baskı., 1976. 

’Aşûr, Said Abdulfettah. el-Muctema’u’l-Mısrî fî ’asri salâtini’l-Memâlik. Kahire: Dâru’n-

nahdati’l-’Arabiyye, yeni baskı., 1992. 

’Aşûr, Said Abdulfettah. Mısır ve’ş-şam fî ’asri’l-eyyûbiyyîn ve’l-Memâlîk. Beyrut: Daâru’n-

nahdati’l-Ğarbiyye, 1972. 

’Aşûr vd., Said Abdulfettah. Tarîh Mısır el-İslâmî. Mısır: el-Hey’etu’l-mısriyyetu’l’ammetu 

li’l-kutub, 1993. 

’Atiyyetu’d-dûrî, Madak Emin. Rivâyet Sahîhi Müslim min tarîki İbn Mâhân mukareneten 

birivâyeti İbn Süfyân, 2010. 

Avcı, Meysa. Zekeriyyâ el-Ensârî’nin, el-Matlâ şerhû’l-isâgûcî adlı eserinin tahkik ve 

tercümesi. yayımlanmamış Yüksek Lisans tezi: Yalova Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimleri, 2019. 

Avdat vd., Ahmed. Târîhu’l-Mûğul ve’l-Memâlîk mine’l-karni’s-sâbii’l-hicrî hatta’l-karni’s-

sâlisi ’aşere’l-hicrî. İrbed: Dâru’l-kindî, 1990. 

Aydınlı, Abdullah. Hadis ıstılahları sözlüğü. İstanbul: İFAV yayınları, dokuzuncu baskı., 2016. 

Bayındır, Abdulaziz. “Âdâb”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul, 1988. 

Bayraktutar, İbrahim. Hadis kaynakları üzerine araştırmalar. Erzurum: Ekev yay, 2001. 

Bâzmûli’s-Selefî, Ebû Ömer Ahmed b. Ömer b. Salim b. Ahmed b. ’Abûd el-Mekkî er-Rahâbî 

(öl. 1420/1999). el-Mukterib fî beyâni’l-muttarıb. Beyrut: Dâru İbn Hazm li’t-tibâ’ati 

ve’n-neşr, birinci baskı., 2001. 

Bedruddîn, Ebû’l-berekât el-allâme Muhammed el-Fakirî el-Abbâsî et-Tilluvî. Tefsir 

hulasati’l-beyân li cemî’i âyi’l-Kur’an, 2017. 



262 
 

Bedruddîn el’Aynî, Ebû Muhammed Mahmud b. Ahmed b. Musa b. Ahmed b. Hüseyn el-

Ğaytâbî el-Hanefî (öl. 855/1451). ’Umdetu’l-kârî şerhi Sahîhi’l-Buhârî. Beyrut: Dâru 

ihyâi’t-turâsi’l-Arabî, ts. 

Bekr b. Abdullah, Ebû Zeyd b. Muhammed b. Abdullah b. Bekr b. Osman b. Yahya b. Ğayhab 

b. Muhammed (öl. 1429/2000). Fıkhu’n-nevâzil. 2 Cilt. Beyrut/Lübnan: Müessesetü’r-

risâle, birinci baskı., 1996. 

Bekr b. Abdullah, Ebû Zeyd b. Muhammed b. Abdullah b. Bekr b. Osman b. Yahya b. Ğayheb 

b. Muhammed (öl. 1429/2008). Mu’cemu’l-menâhi’l-lafziyye ve fevâid fi’l-elfâz. Riyâd: 

Dâru’l-’âsimeti li’n-neşri ve’t-tevzî’, üçüncü baskı., 1996. 

Bilen, Mehmet. İbn Hacer’in Buhârî’ye yöneltilen itirazlara verdiği cevaplar. yayımlanmamış 

Doktora tezi: Ankara Üniversitesi, 2004. 

Birışık, Abdulhamit. “Tefsir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul, 2011. 

Bisâm b. Halil, es-Sâfedî. ’İlmu şerhi’l-hadis dirâsetun ta’siliyyetun menheciyyetun. Gazze-

yayımlanmamış Doktora tezi: el-Câmiatu’l-İslamiyye, Külliyetu usûli’d-dîn-kısmu’l-

hadîsi’ş-şerîf ve ’ulûmihi, 2015. 

Cemâluddîn, Umeynete Muhammed. en-Nisâu’l-muhaddisât fî’l-asri’l-Memlûkiyyi ve 

devruhunne fî’l-hayati’l-edebiyyeti ve’s-sekâfiyye. Mısır: Dâru’l-hidâye, birinci baskı., 

2003. 

Çakan, İsmail Lütfi. Hadis edebiyatı. İstanbul: İfav Yay., yirminci baskı., 2016. 

Çimen, Fatih. Memlükler dönemi hadis tartışmalarında Bedreddin ez-Zerkeşî’nin yeri. 

yayımlanmamış Doktora tezi: Yalova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019. 

Dabya, Nizar Abdulcelil. et-Terbiyetu’l-İslâmiyetu beyne’l-’ahdeyni el-Eyyûbî ve’l-Memlûkî fî 

Mısır. Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Din felsefesi, Yüksek Lisans tezi, 2018. 

Delûle, Kâdirî. el-Fikru’l-luğavî ’inde şeyhi’l-islam ebî Yahya Zekeriyyâ el-Ensârî fî kitabihi 

fethu’r-rahmân bi-keşfi ma yeltebisu mine’l-kur’an. yayımlanmamış Doktora tezi: 

Ferhat Abbas Suteyf - Cezair, 2012. 

Dernîka, Muhammed Ahmed. Mu’cem a’lam şuarai’l-medhi’n-Nebevî. Dâru mektebetu’l-hilal, 

birinci baskı., 2003. 

Ebî Dâvud, Süleyman Binu’l-Eş’as b. İshak b. Beşir b. Şeddâd b. ’Amr el-Ezdî es-Sicitânî (öl. 

275/889). Sünen Ebî Dâvud. 4 Cilt. Sayda-Beyrut: el-Mektebetü’l-’asriyye, ts. 

Ebî Ya’lâ, el-İmâmu’l-Hâfız Ebî Ya’lâ Ahmed b. Ali b. el-Musennâ et-Temîmî (öl. 307/920). 

Musnedu ebî ya’lâ el-mûsılî. 16 Cilt. Dımaşk - Beyrut: Dâru’l-me’mûn li’t-turâs, ikinci 

baskı., 1989. 



263 
 

Ebû Hilâli’l-Askerî, el-Hasan b. Abdullah b. Sehl b. Said b. Yahya b. mehrân (öl. 395/1005). 

Dîvânu’l-me’ânî. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-cîl, 1984. 

Ebu Süleyman, Abdulvehhab b. İbrahim. Hasâisu’t-tefkîru’l-fıkhî ’ınde’ş-şeyh Muhammed b. 

Abdilvehhab. Riyâd: el-Memleketü’l-Arabiyye es-Suudiyye, ikinci baskı., 1991. 

Ebû Şuhbe, Muhammed b. Muhammed b. Süveylim (öl. 1403/1982). el-Vesît fî ’ulûm ve 

mustalahi’l-hadis. Kahire/Mısır: Dâru’l-fikri’l-Arabi, birinci baskı., 2006. 

Ebû ’Umer ed-Dânî, Osman b. Sait b. Osman b. Ömer (öl. 444/1053). es-Sünenu’l-vâride fi’l-

fiteni ve ğevâilihâ ve’s-saeti ve eşratiha. 6 Cilt. Riyad: Dâru’l-’asime, birinci baskı., 

1995. 

Ebû Zehû, Muhammed Muhammed (öl. 1974). el-Hadîs ve’l-muhaddisûn. Kahire: Dâru’l-

fikri’l-’Arabî, ikinci baskı., 1958. 

Ebû’l-Bekâi’l-Hanefî, Eyyub b. Musa’l-Hasenî el-Karimî el-Kûfî (öl. 1094/1683). el-Kulliyâtu 

mu’cem fî’l-mustalahât ve’l-furûku’l-luğaviyye. Beyrut: Muessesetu’r-Risâle, ts. 

Ebu’l-Hasan Ahmed b. Zekeriyyâ el-Kazvînî (öl. 395/1005), er-Râzî. Mu’ucem mekâyisi’l-

lügati. 6 Cilt. Dâru’l-Fikr, 1979. 

el-’Abâdî, Ahmed Muhtar. et-Târîhu’l-eyyûbî ve’l-Memlûkî. İskenderiyye: Muessesetu şebâb 

el-Câmi’a, 1992. 

el-A’râc, Abdurrahman. ’Alâkât duvelu’l-mağribi’l-islâmî bi duveli’l-memâlîki siyâsiyyen ve 

sekâfiyyen beyne’l-karneyni’s-sâbi’i ve’t-tâsi’i hicriyeyn. yayımlanmamış Doktora tezi: 

Tilmisan Ebî Bekir Belkayd Üniversitesi, 2012. 

el-Kazvînî er-Râzî, Ebû’l-Hüseyin Ahmed b. Faris b. Zekeriyyâ (öl. 395/1005). Mu’cemu 

mekâyîsi’l-lugati. 6 Cilt. Mısır: Dâru’l-fikr, birinci baskı., 1979. 

es-Safedî, Salahuddîn Halil b. Eybek b. Abdullah (öl. 764/1363). el-Vâfî bi’l-vefeyât. 29 Cilt. 

Beyrut: Dâru ihyâi’t-turâs, birinci baskı., 2000. 

es-SallâbÎ, Ali Muhammed Muhammed. es-Sultan Seyfuddîn Kutuz ve ma’reketu ’aynu câlût. 

Kahire: Muessesetu ikra’, birinci baskı., 2009. 

eş-Şa’rânî, Abdulvehhâb. Levâkihu’l-envâr fî tabakati’l-ahyar - et-tabakâtu’l-kubrâ. 2 Cilt. 

Mısır, ts. 

eş-Şa’rânî, Abdulvehhâb. Levâkihu’l-envâri’l-kutsiyye fî menâkibu’l-’ulemâi ve’s-Sûfiyyeti (et-

Tabakâtu’s-Suğrâ). Mektebetu’s-sekâfeti’d-dîniyye, birinci baskı., 2005. 

er-Râzî, Ebû Abdillah Hatîbu’r-Rey Fahruddîn Muhammed b. Umer Binu’l-Hasan Binu’l-

Hüseyin et-Teymî (öl. 606/1210). Mefâtîhu’l-gayb - et-Tefsîru’l-kebîr. 32 Cilt. Beyrut: 

Dâru ihyâi’t-turâsi’l-Arabî, üçüncü baskı., 1999. 

 



264 
 

el’Arînî, es-Seyyidi’l-bâz. el-Memâlîk. Beyrut: Daâru’n-nahdati’l-ğarbiyye, ts. 

el-Askalânî, Ebû’l-fadl Ahmed b. Ali b. Muhammed b. Ahmed b. Hacer (öl. 852/1448). 

Nuhbeti’l-fiker fî mustalahi ehli’l-eser. el-Kahire: Dâru’l-hadis, beşinci baskı., 1997. 

el-’Abkerî, Ebû’l-Bekâi Muhammed b. el-Hüseyin b. Abdullah (öl. 616/1219). et-Tibyân fî 

î’râbi’l-Kur’an. 2 Cilt. ’İsâ’l-bâbî el-halebî ve şirkâhu, ts. 

el-Âcurî, Ebû Bekr Muhammed b. el-Hüseyin b. Abdullah el-Bağdâdî (öl. 360/971). eş-Şeri’a. 

5 Cilt. Riyâd: Dâru’l-vatan, ikinci baskı., 1999. 

el’Alâî, Salahuddin Ebû Said Halil b. Keykeldî b. Abdullah ed-Dımaşki (öl. 761/1360). Tahkîk 

menîfu’r-rutbeti limen sebete lehu şerîfu’s-Suhbeti. Riyad-el-Memleketu’s-

Su’ûdiyeti’l-Arabiyye: Dâru’l-Asima, birinci baskı., 1989. 

el-Âmedî, Ebû’l-Kâsım el-Hasan b. Büşr (öl. 370/981). el-Muvâzene beyne şi’r Ebî Temâm 

ve’l-Buhterî. 3 Cilt. Kahire: Dâru’l-me’ârîf, dördüncü baskı., 1994. 

el-’Amerî, Zâyid b. Yahya b. Derviş. Tahkîk kitab ‘ımâdu’r-ridâ bi beyâni edebi’l-kadâ li 

şeyhi’l-İslâmi Ebî Yahya Zekeriyyâ el-Ensârî. yayımlanmamış Doktora tezi: Riyâd - 

Câmi’atu el-İmâm Muhammed b. Su’ûdi’l-İslâmiyye li’l-kadâ, Ahkâm Şer’iyye, 1988. 

el’Anâkira, Muhammed. el-Medâris fî Mısır fî ’asri devleti’l-Memâlik. Kahire: el-Hey’etu’l-

’amme, 2015. 

el-’Anzî, Abdullah b. Yûsuf b. İsâ b. Ya’kub el-Ya’kûbi’l-cedî’. el-Mukaddimâtu’l-esâsiyyeti 

fî ’ulûmi’l-Kur’ân. Biritanya-Liydz: merkezu’l-buhûsi’l-’İslâmîyye, birinci baskı., 

2001. 

el’Attârî, Celâl Yusuf. Hareketu’t-te’lîfi’l’ilmî fî Mısır ve’ş-şam fî’l’asri’l-Memlûkî’l-evvel. 

Umman: Dâru’l-fikri nâşirûn ve muvezza’ûn, birinci baskı., 2011. 

el’Avnî, Hâtim b. Arif b. Nâsır eş-Şerîf (öl.-). İcmâu’l-muhaddisîn ’alâ adami iştirati’l’ilmi 

bi’s-semâ’i fî’l-hadîsi’l-mu’an’ani beyne’l-mute’âsirayn. Suudi Arabistan: Dâru 

Âlimi’l-fevâid li’n-neşri ve’t-tevzî’, birinci baskı., 2000. 

el’Avnî, Hâtim b. ’Ârif b. Nâsır eş-Şerîfu’l-Avnî (öl. 1965-). Hülâsatü’t-ta’sîl li ’ilmi’l-cerhi 

ve’t-ta’dîl. Mekke: Dâru ’ilmi’l-fevâid, birinci baskı., 1421. 

el-’Ayderûs, Muhyiddîn Abdulkadir b. Abdullah (öl. 1038-1629). en-Nûru’s-sâfir ’an ahbâri’l-

karni’l-’aşir. Beyrut: Dâr Sâdir, birinci baskı., 2001. 

el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Ali b. Sâbit b. Ahmed b. Mehdî el-Hatîb (öl. 463/1071). el-

Faslu li’l-vasli’l-müdrec. Medinetu’l-munevvere: Dâru’l-hicreti, birinci baskı., 1997. 

el-Bağdâdî, İsmail b. Muhammed Emîn b. Mîr Selim el-Bâbânî (öl. 1399/1979). Hediyyetü’l-

ârifîn esmâe’l-muellifîn ve âsâri’l-musannifîn. 2 Cilt. Beyrut: Dâru ihyâi’t-türâsi’l-

Arabî, 1951. 



265 
 

el-Bağdâdî, İsmail b. Muhammed Emîn b. Mîr Selim el-Bâbânî (öl. 1399/1979). Îdâhu’l-

meknûn fî’z-zeyli ’alâ keşfi’z-zunûn. 4 Cilt. Beyrut: Dâru ihyâi’t-turâsi’l-Arabî, ts. 

el-Bânî, Ebû Abdurrahman Muhammed Nasıruddîn binu’l-haccâc Nûh b. Necâtî b. Âdem el-

Eşkudrî (öl. 1420/1999). Silsiletu’l-ehâdîsi’d-da’îfeti ve’l-mevdû’ati ve eseruhâ’s-seyyii 

fî’l-ummeti. 14 Cilt. Riyâd/el-Memleketü’l-Arabiyyetü’s-Su’ûdiyye: Dâru’l-me’ârîf, 

birinci baskı., 1992. 

el-Baytar, Abdurrezak b. Hasen b. İbrahim el-Meydânî (öl. 1335/1917). Hilyetu’l-beşer fî 

târihi’l-karni’s-sâlisi ’aşer. Beyrut: Dâru sâdr, ikinci baskı., 1993. 

el-Beğâvî, Muhyissünne Ebû Muhammed el- Hüseyn b. Mes’ûd b. Muhammed b. el-Ferrâ’ eş-

Şâfiî (öl. 516/1122). Şerhu’s-sünne. 15 Cilt. Dımaşk - Beyrut: el-Mektebetu’l-İslâmî, 

ikinci baskı., 1983. 

el-Bekâ’î, Burhanuddîn İbrahim b. Ömer (öl. 885/1480). En-Nuketü’l-vefiyye bi mâ fî şerhi’l-

elfiyye. 2 Cilt. Riyâd: Mektebetü’r-rüşd-nâşirûn, birinci baskı., 2007. 

el-Behcî, Înâs Hüsnî. Devletu’l-Memâlîk el-bidâye ve’n-nihâye. Filistin: Dâru’t-ta’lîm el-

câmi’î, 2015. 

el-Behnesâvî, Salim (öl. 2006). es-Sünnetü’l-mufterâ aleyhâ. Kahire-Kuveyt: Dâru’l-vefâ-

dâru’l-buhûsi’l-’ilmiyye, üçüncü baskı., 1989. 

el-Bettâvî, Hasan Ahmed Abdulcelîl. Ehlü’l-’Imâme fî Mısır - ’asru salâtîni Memâlîk. 

Külliyeti’l-âdâb, birinci baskı., 2007. 

el-Beydâvî, Nâsıruddîn Ebû Sa’îd Abdullah b. Ömer b. Muhammed eş-Şîrâzî (öl. 685/1286). 

Envâru’t-Tenzîl ve esrâru’t-te’vîl. 5 Cilt. Beyrut: Dâru ihyâi’t-turâsi’l-Arabî, birinci 

baskı., 1997. 

el-Beyhakî, Ebû Bekir Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali b. Musa el-Husrevcirdî el-Hurasânî (öl. 

458/1066). Marifetu’s-sünen ve’l-âsâr. 15 Cilt. Pakistan - Dımaşk, Beyrut: Câmiatu’d-

dirasati’l-İslamiyye - Dâru kuteybe, birinci baskı., 1991. 

el-Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed binu’l-Hüseyn b. Ali b. Musa el-Hürevcirdî el-Hurâsânî (öl. 

458/1066). es-Sünenü’l-kübrâ. 10 Cilt. Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, 

üçüncü baskı., 2003. 

el-Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed binu’l-Hüseyn b. Ali b. Musa el-Hürevcirdî el-Hurâsânî (öl. 

458/1066). Şu’abi’l-imân. 14 Cilt. Riyâd: Mektebetu’r-ruşd, birinci baskı., 2003. 

el-Beyyûmî, İsmail eş-Şerbînî. Musadarati’l-emlâk fî’d-devleti’l-İslamiyye asru Salâtîni’l-

Memâlîk. Mısır: el-hey’eti’l-Mısriyyeti’l-’ammeti li’l-kutub, 1997. 



266 
 

el-Bezzâr, Ebû Bekr Ahmed b. Umer b. Ubeydullahalik b. Hallâd b. Abdullah el-Atkî (öl. 

292/905). Musnedu’l-Bezzâr-el-bahru’z-zehhâr. 18 Cilt. Medinetu’l-Munevvere: 

Mektebetu’l-’Ulûm ve’l-Hikem, birinci baskı., 2009. 

el-Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail. el-Edebü’l-müfred. thk. Muhammed Fuâd 

Abdulbâkî’. Beyrut: Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 1989. 

el-Buhârî, Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail el-Cu’fî (öl. 256/870) el-. el-Câmiu’s-Sahîhu’l-

muhtasar min umûri rasûlillâhi sallallahu aleyhi ve sellem ve sünenihi ve eyyâmihi - el-

Câmiu’s-Sahîh. 9 Cilt. Lübnan: Dâru tûku’n-necât, birinci baskı., 2001. 

el-Buhârî, Emîru’l-Mu’minîne fî’l-Hadîs Ebî Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu’fî 

(öl. 256/869). et-Târîhu’s-sağîr li’l-buhârî. 2 Cilt. Beyrut/Lübnan: Dâru’l-marife, 

birinci baskı., 1986. 

el-Bulkînî, Ebû Hafs Sirâcuddîn Ömer b. Reslân b. Nasîr b. Salih el-Kinânî el-Askalâni’l-asl 

summe’l-l-Mısr’î eş-şâfi’î (öl. 805/1403). Mukaddimetu İbnu’s-Salah ve mehâsinu’l-

ıstılâh. Suriye: dâru’l-me’ârif, ts. 

el-Ca‘berî, Burhânuddîn Ebû İshak İbrahim b. Ömer b. İbrahim b. Halil (öl. 732/1332). 

Rusûmu’t-tahdîs fî ’ulûmi’l-hadis. Lübnan/Beyrut: Dâr İbn Hazm, birinci baskı., 2000. 

el-Cedî’, Abdullah b. Yusuf (öl. 1959-). Tahrîr ’ulûmi’l-hadis. 2 Cilt. Beyrut/Lübnan: 

Muessesetü’r-reyyân li’t-tibaati ve’n-neşri ve’t-tevzi’, birinci baskı., 2003. 

el-Cehnî, Fehd b. Sa’d ez-Zâydî. “el-Hudûdu’l-enîka ve’t-ta‘rîfâti’d-dekîka”. Suudi Arabistan 

19/21 (2006). 

el-Cevherî, Ebû Nasr İsmail b. Hammâd el-Farâbî (öl. 393/1003). es-Sahâh Tâcu’l-lüğati ve 

sihâhu’l-Arabiyye. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-ilm li’l-melâyîn, dördüncü baskı., 1987. 

el-Curcânî, Ali b. Muhammed b. Ali ez-Zeyn eş-Şerîf el-Cürcânî (öl. 816-1413). ed-Dîbâcu’l-

muzehheb fî mustalahi’l-hadîs. Mısır: Matbaatu Mustafa bâbi’l-halebî ve evlâdihi, 

1931. 

el-Curcânî, Ali b. Muhammed b. Ali ez-Zeyn eş-Şerîf (öl. 816/1413). Kitâbu’t-tarîfât. 

Beyrut/Lübnan: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, birinci baskı., 1983. 

el-Curcânî, Ali b. Muhammed b. Ali ez-Zeyn eş-Şerîf (öl. 816/1413). Risâletun fî usûli’l-hadîs. 

Riyâd: Mektebetü’r-rüşd, birinci baskı., 1986. 

el-Curcânî, Ebû Bekr Abdulkahir b. Abdurrahman b. Muhammed el-Farsî’l-Asl (öl. 471/1079). 

Dercu’d-durer fî tefsîri’l-âyi ve’s-suver. Umman/Ürdün: Dâru’l-fikir, birinci baskı., 

2009. 

ed-Dârekutnî, Ebû’l-Hasan Ali b. Ömer b. Ahmed b. Mehdî el-Bağdâdî (öl. 385/995). Sünen 

ed-Dârekutnî. 5 Cilt. Beyrut/Lübnan: Muessesetu’r-risale, birinci baskı., 2004. 



267 
 

ed-Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdurrahman Binu’l-Fadl b. Behrâm b. Abdussamed 

et-Temîmî es-Semerkandî (öl. 255/920). Musned ed-Dârimî el-ma‘ruf bi-Sünen ed-

Darimî. 4 Cilt. el-Memleketu’l’Arabiyyetu’s-Su’udiyye: Dâru’l-muğnî li’n-neşr ve’t-

tevzî’, birinci baskı., 2000. 

ed-Dâvûdî, Yusuf b. Cevdet Yasin Yusuf. Şerhu’l-Manzûmeti’l-Beykûniyye. Mısır: Dâru’l-

Endelûs, ts. 

ed-Dehlevî, Abdulhak b. Seyfuddîn b. Sadullah el-Hanefî el-Buhârî (öl. 1052/1642). 

Mukaddimetun fî usûli’l-hadis. Beyrut/Lübnan: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, ikinci 

baskı., 1986. 

ed-Dımaşkî, Ebû’l-fidâİ İsmail b. Ömer b. Kesîr el-Kuraşî el-Basrİ (öl. 774/1373). İhtisâr 

’ulûmi’l-hadîs. Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, ikinci baskı., ts. 

ed-Dîneverî, Ebû Bekr Ahmed b. Mervân el-Mâlikî (öl. 333/945). el-Mucâlesetu ve cevâhiri’l-

’ilim. 10 Cilt. Bahreyn: Cem’iyyetu’t-terbiyyetü’l-İslâmiyye, birinci baskı., 1998. 

ed-Dusrî, Terhîb b. Rebîân. Mu’cemu’l-muellefâti’l-usûliyyeti’ş-şafiiiyyeti el-mebsûseti fî 

keşfi’z-zunûn ve îdâhu’l-meknûn ve hediyyetu’l-’ârifîn. Medinetu’l-munevvere: el-

Câmia’tu’l-İslâmiyye, 2004. 

el-Eşkari’l-utbî, Muhammed b. Süleyman b. Abdullah (öl. 1430/2009)’. Ef’alu’r-Rasûl 

sallallahu aleyhi ve sellem ve delâletuhâ ’ale’l-ahkâmi’ş-şer’iyye. 2 Cilt. 

Beyrut/Lübnan: Müessesetü’r-risâle li’t-tebaati ve’n-neşri ve’t-tevzi’, altıncı baskı., 

2003. 

el-Emîr es-San’ânî, Ebû İbrahim İzzuddîn Muhammed b. İsmail b. Salah b. Muhammed el-

Hasenî el-Kehlânî (öl. 1182/1768). İsbâlu’l-matar ’alâ kasbi’s-suker. Beyrut: Dâru İbn 

Hazm, birinci baskı., 2006. 

el-Emîr es-San’ânî, Muhammed b. İsmail (öl. 1182/1768). Tevdîhu’l-efkâr şerhu tenkîhu’l-

enzâr. 4 Cilt. Riyâd: Mektebetu’r-ruşd nâşirûn, birinci baskı., 2011. 

el-Enbârî, Ebû Bekr Muhammed b. el-Kasım b. Muhammed b. Beşşâr (öl. 328/940). ez-Zâhir 

fî me’âni kelimâti’n-nâs. Beyrut/Lübnan: Muessesetu’r-Risâle, birinci baskı., 1992. 

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriya b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). Bulûğu’l-erb bi-şerhi 

şuzûru’z-zeheb. Ürdün: Dâru yâfâ’l-’ilmiyye, 2011. 

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriya b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). el-İ’lâm ve’l-ihtimâm 

bi-cem’i fetâvâ şeyhi’l-İslam. Dımaşk: el-Mektebetu’l-Arabiyye, 2000. 

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriya b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). Fethu’l-vehhâb bi-

şerhi menheci’t-tullâb. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, birinci baskı., 1997. 



268 
 

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriya b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). Fethu’l-Vehhab bi-

Şerhi’l-Âdâb. el-Mektebetu’l-Vataniyye bi dimaşk:  

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriya b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). Ğâyetü’l-vusûl şerhu 

lübbu’l-usûl. Mısır: Matbaatu Mustafa bâbi’l-Halebî ve evlâdihi, ikinci baskı., 1936. 

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriya b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). Hâşiyetu Şeyhi’l-İslam 

Zekeriyyâ el-Ensârî ’alâ şerhi’l-imâmi’l-mahallî “alâ Cem’il-Cevâmi”. 4 Cilt. Riyad: 

Mektebetu’r-ruşd nâşirûn, birinci baskı., 2007. 

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriya b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). İhkâmu’d-delâle ’âla 

tahrîr er-risaleti’-l-Kuşayriyye. Dımaşk: Dâru’n-nu’mân li’l-’ulum, birinci baskı., 

1999. 

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriya b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). ’İmâdu’r-ridâ bi 

beyâni edebi’l-kadâi. Yemen: Matbaatu Fetât el-Cezîra bi’adn, 1941. 

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriya b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). Merviyyât Ebî Yahya 

Zekeriyyâ b. Muhammed el-Ensârî. Mektebetu Ğâzî Hasrubek: 60. 

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriya b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). Sebet şeyhu’l-İslam 

el-Kâdî zekeriyyâ b. Muhammed el-Ensârî. Beyrut: Dâru beşâri’l-İslâmiyye, birinci 

baskı., 2010. 

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriya b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). Tuhfetu’l-bârî bi-şerhi 

Sahihi’l-Buhârî. 10 Cilt. Riyad: Mektebetu’r-ruşd nâşirûn, birinci baskı., 2005. 

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriya b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). Zekeriyya el-

Ensari’nin fethu’l-vehhab bişerhi menheci’t-tullâb adlı kitabının kitabu’l-bûyû’dan 

kitabu’l-ferâiz’e kadar olan kısmının tahkiki. yayımlanmamış Yüksek Lisans tezi: Fatih 

Sultan Mehmet Vakıf Üniversitesi SBE Temel İslâm Bilimleri ana bilim dalı, 2019. 

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed el-Ensârî (öl. 926/1520). Fethu’r-

rahman şerhu luktati’l-’iclân. Ürdün: Dâru nûri’l-mubîn, birinci baskı., 2013. 

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). ed-Dureru’s-seniyye 

haşiyetun ’ala şerhi’l-hulasa. birinci baskı., - Beyrut - Dâru İbn Hazm, Doktora tezi, 

2011. 

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). el-Edeb fî teblîği’l-

erb-Muhtasar kitâbu’l-âdâb li’l-Beyhekî. İrbid: Dâru’l-furkân, birinci baskı., 1992. 

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). el-Ğureru’l-behiyye 

fî şerhi manzûmeti’l-behceti’l-verdiyye. 11 Cilt. Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kutubi’l-

’ilmiyye, birinci baskı., 1997. 



269 
 

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). el-Hudûdu’l-enîka 

ve’t-tarîfâti’d-dakîka. Beyrut: Dâru fikri’l-muasır, birinci baskı., 1990. 

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). Esnâl-metâlib fî şerhi 

ravdi’t-tâlib. 4 Cilt. Dâru’l-kitâbi’l-İslâmî, ts. 

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). ez-Zübdeti’r-râika fî 

şerhi’l-bürdeti’l-fâika. Şam: Silsileti Turâsi’l-Ezherî, ty. 

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). Fethu’l-’allâm bi 

şerhi’l-i’lâm bi ehâdîsi’l-ahkâm. Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, birinci 

baskı., 2000. 

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). Fethu’l-bâkî bi-şerhi 

el-fiyyeti’l-’ırâkî. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, birinci baskı., 2001. 

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). Şerhu’l-erba‘în en-

Neveviyye. el-Mektebetu’l-Ezheriyye:  

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). Tahrîr tenkîh el-lubâb 

fî fıkhi’l-imam eş-şafii. Beyrut: Dâru’l-beşâri’l-İslâmiyye, birinci baskı., 2003. 

el-Ensârî, Ebû Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed (öl. 926/1520). Tuhfetu’r-râğibîn fî 

beyâni emri’t-tevâ‘în. Mektebetu Muhammed b. Turkî Turkî: Mektebetu’l-Belediyye 

bi’l-İskenderiyye. 

el-Ensârî, Şeyhu’l-İslam Zekeriyyâ el-Ensârî (öl. 926-1520). el-Edvâi’l-behce fî ibrâzi 

dekâiki’l-munferice ve yelîhi fethu meuferrici’l-kerb. Beyrut-Lübnan: Dâru’l-kutubi’l-

’ilmiyye, birinci baskı., 2022. 

el-Ensârî, Zeynuddîn Ebî Yahya Zekeriya b. Muhammed b. Ahmed b. Zekeriyyâ (öl. 926/1520). 

et-Tuhfetu’l-‘aliyye fî’l-‘hutabi’l-minberiyye. el-Melik Suud Üniversitesi:  

el-Ensârî, Zeynuddîn Ebî Yahya Zekeriya b. Muhammed b. Ahmed b. Zekeriyyâ (öl. 926/1520). 

Fethu muferrici’l-kerb. Câmi’u’l-kutubi’l-İslâmiyye, Mektebetü’ş-Şâmile., 2008. 

el-Esmerî, Salah b. Abdullah b. Ali. Akvâl Zekeriyyâ el-Ensârî fî’t-Tefsîr min hilâli kitâbihi 

Minhatü’l-bârî bi şerhi Sahîhi’l-Buhârî min evveli sûreti’l-Fâtihati ilâ âhiri sûreti Yûsuf 

cem’an ve dirâseten. yayımlanmamış Yüsek Lisans tezi: İmam Muhammed b. Suud 

Üniversitesi-Kur’an ve Kur’an İlimleri Bölümü, 2018. 

el-Ezdî, Ebû Bekir Muhammed b. el-Hasan b. Dureyd el-Ezdî (öl. 321/933). Cemhereti’l-luga. 

3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-’ilim li’l-melâyînî, birinci baskı., 1987. 

el-Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. el-Herevî (öl. 370/981). Tehzîbu’l-lugati. 15 

Cilt. Beyrut: Dâru ihyâi’t-turâsi’l-Arabî, birinci baskı., 2001. 

Efendioğlu, Mehmet. “Tabakat”. Türkiye diyanet vakfı İslâm ansiklopedisi. İstanbul, 2010. 



270 
 

el-Ferâhidî, Ebû Abdurrahman el-Halil b. Ahmed b. Ömer b. Temîm el-Basrî el-Ezdî (öl. 

170/787). Kitâbu’alyn. 8 Cilt. Beyrut/Lübnan: Dâru mektebeti’l-hilâl, birinci baskı., 

1985. 

el-Fulânî, Salih b. Muhammed b. Nûh b. Abdullah el-’Amrî el-Mâlikî (öl. 1218/1803). Katfu’s-

semer fî raf’ esânîdi’l-musennefât fî’l-funûni ve’l-eser. Mekke: Dâru’ş-şurûk, birinci 

baskı., 1984. 

el-Ğezzî, Muhammed b. Muhammed (öl. 1061/1651). el-Kevâkibu’s-sâira bi-e’yâni’l-mieti’l-

’âşira. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, birinci baskı., 1997. 

el-Hadîdî, Fethî Salim Hamîdî-Fâiz Ali Buhayt el-Lehîbî-. Cevânib mine’l-hayati’s-siyasiyeti 

ve’l-iktisadiyye ve’l-ictima’iyye fî’l-’asri’l-Memlûkî. Irak: Câmi’atu Musul - Kulliyeti’l-

’Ulûmi’l-İslâmiyye, birinci baskı., 2014. 

el-Hadramî, Abdullah b. Ömer b. Ebî Bekr b. Yahya el-’alevî eş-Şâfi’î (öl. 1265/1849). es-

Suyûfi’l-bevâtir limen yukaddim salate’s-subhi ’alâ’l-fecri’l-âhir. Yemen: Merkezu 

terîm li’d-dirâseti ve’n-neşr, birinci baskı., ts. 

el-Hafenâvî, Muhammed İbrahim (öl. 2019). Dirâsât usûliyye fî’l-Kur’an-i’l-Kerîm. Kahire: 

Mektebetu’l-işâ’a el-feniyye, 2002. 

el-Hâkim, Ebu Abdillah Muhammed b. Abdillah b. Muhammed b. Hamdeveyh b. Nuaym 

Binu’l-Hekem ed-Dabbî et'Tahemânî en-Neysâbûrî el-Maruf bi İbni’l-Bey’ (öl. 

405/1015). el-Müstedrek ’ale’s-Sahîhayn. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, 

birinci baskı., 1990. 

el-Hâkim, Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdullah b. Muhammed b. Hamdeveyh b. Nu’aym 

Binu’l-Hakem ed-Dabbî et-Tahmânî en-Neysâbûrî el-ma’rûf bi İbni’l-Bay’ (öl. 

405/1015). Marifetu ’ulûmi’l-hadîs. Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, ikinci baskı., 

1977. 

Elmalılı, Muhammed Hamdi Yazır. Hak dini Kur’an dili. 6 Cilt. İstanbul: Matsis matbaa 

hizmetleri limitet şirketi, birinci baskı., 2021. 

el-Hatib’l-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Ali b. Sabit b. Ahmed b. Mehdî (öl. 463/1071). el-

Câmi’ li ehlâki’r-râvî ve âdâbi’s-sâmi’. 2 Cilt. Riyâd: Mektebetu’l-meârif, 1983. 

el-Hatîbu’l-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Ali b. Sâbit b. Ahmed b. Mehdî (öl. 463/1071). 

Takyîdu’l’ilim li’l-Hatîbi’l-Bağdâdî. Beyrut: İhyâu’s-Sünneti’Nebeviyye, 1949. 

el-Hanefî, Muhammed b. Ahmed b. İyas (öl.-). Bedâi’uz-zuhûr fî vekâ’iu’d-duhûr. 5 Cilt. Mısır: 

el-Hey’etu’l-Mısriyyetu’l’ammetu li’l-kitab, 1984. 

el-Hanefî, Murat er-Rûmî. Fethu’l-bârî fî zikri mâ ihtassa’llâhu bihi eş-şeyh Zekeriyyâ el-

Ensârî. 



271 
 

el-Hattâbî, el-İmam Ebû Süleyman Hamd b. Muhammed b. İbrâhîm el-Büstî (öl. 388/998). 

E’lâmu’l-hadis fî şerhi Sahîhi’l-Buhârî. 4 Cilt. Suudi Arabistan: Câmi’atu ummu’l-

kurâ, birinci baskı., 1988. 

el-Haymî, Salah Muhammed. Fehâris ’Ulûmi’l-Kur’ani’l-Kerim li mahtûtâti dâri’l-kutubi’z-

Zâhiriyyeti. 3 Cilt. Dımaşk: Mecma‘u’l-lugati’l-Arabiyye, 1983. 

el-Hazrecî, Mâcid Abd Zeyd Ahmed. “Tuhfetü’r-râğibîn fi beyâni emri’t-tavâ‘în li Ebî Yahya 

Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed b. Zekeriyyâ el-Ensârî el-Hazrecî”. Irak/Câmi’atu 

Bâbil - merkez Bâbil li’d-dirâsâti’l-hadariyye 12/4 (2022). 

el-Herevî, Ebû ’Ubeyd el-Kasım b. Sellâm b. Abdullah el-Bağdâdî (öl. 224/839). Ğarîbu’l-

hadis. 4 Cilt. Haydar Âbâd - Hindistan: Matbaatu dâiretu’l-maarif el-Osmaniyye, birinci 

baskı., 1964. 

el-Heysemî, el-Hâfız Nuruddîn Ali b. Ebî Bekr (öl. 807/1405). Keşfu’l-estâr ‘an zevâidi’l-

Bezzâr ‘ale’l-kutubi’s-sitte. 4 Cilt. Beyrut: Muessesetu’r-risale, birinci baskı., 1979. 

el-Heytemî, Şeyhu’l-İslâm Ebû’l-Abbas Ahmed b. Muhammed b. Ali b. Hacer el-Ensârî (öl. 

974/1566). ed-Dürrü’l-mendûd fî’s-salâti ve’s-selâmi ’alâ sahibi’l-mekâmi’mahmûd. 

Cidde: Dâru’l-minhâc, birinci baskı., 2005. 

el-Hey’etu’l-Mecdî, Abdurraşit Bahr. el-Karyetu’l-Mısriyye fî ’asri Salâtîni’l-Memâlik. 

Mısriyyetu’l’ammetu li’l-kitab, 1999. 

el-Humeydî, el-İmâm Ebî Bekr Abdullah b. ez-Zubeyr el-Kuraşî (öl. 219/834). Musnedu’l-

Humeydî. 2 Cilt. Dımaşk: Dâru’s-sakâ, birinci baskı., 1996. 

el-Irâkî, Ebû’l-Fadl Zeynuddîn Abdurrahim b. el-Hüseyn b. Abdurrahman b. Ebî Bekr b. 

İbrahim (öl. 806/1404). et-Takyîd ve’l-îdâh şerhu mukaddimeti İbnu’s-Salah. 

Medinetu’l-Munevvere: el-Mektebetü’s-Selefiyye, birinci baskı., 1969. 

el-Irâkî, Ebû’l-fadl Zeynuddîn Abdurrahim binu’l-Hüseyin b. Abdurrahman b. Ebî Bekr b. 

İbrahim (öl. 806/1404). Şerhu’t-tabsira ve’t-tezkira elfiyetü’l-ırâkî. 2 Cilt. 

Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, birinci baskı., 2002. 

el-Iseymîn, Muhammed b. Salih b. Muhammed (öl. 1421/2000). Mustalahu’l-hadîs. Kahire: 

Mektebetü’l-’ilim, birinci baskı., 1994. 

el-Iseymîn, Muhammed b. Salih b. Muhammed (öl. 1421/2000). Şerhu’l-manzûmeti’l-

Beykûniyyeti fî mustalahi’l-hadis. Suudi Arabistan-Riyâd: Dâru’s-süreyyâ li’n-neşr, 

ikinci baskı., 2003. 

el-İskâfî, Ebû Abdullah Muhammed b. Abdullah el-İsbehânî (öl. 420/1029). Durreti’t-tenzîl ve 

ğurrati’t-te’vîl. 3 Cilt. Mekketi’l-Mukerreme: Câmi’atu ummu’l-kurâ, Birinci baskı., 

2001. 



272 
 

el-Kâfîcî, Ebû Abdullah Muhyiddîn Muhammed b. Süleyman b. Sa’d b. Mesud er-Rûmî el-

Hanefî (öl. 879/1474). el-Muhtasar fî ’ilmi’l-eser. Riyâd: Mektebetu’r-ruşd, Birinci 

baskı., 1986. 

el-Kâsımî, Muhammed cemaluddîn b. Muhammed Said b. Kasım (öl. 1332/1914). Kevâidu’t-

tahdîs min funûni mustalahi’l-hadis. Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, ts. 

el-Kastallânî, Ebû’l-Abbas Şihâbuddîn Ahmed b. Muhammed b. Ebî Bekr b. Abdulmelik 

Kuteybî el-Mısrî (öl. 923/1517) el-. İrşâdu’s-sârî li şerhi Sahîhi’l-Buhârî. 10 Cilt. Mısır: 

el-Matbaatu’l-kubrâ’l-emiriyye, yedinci baskı., 1905. 

el-Kâriî, Abdulaziz b. Abdulfettâh. Kevâ’idu’t-tecvîd ’alâ rivâyeti Hafs ’an Asım b. Ebî’n-

Nucûd. Beyrut/Lübnan: Muessesetu’r-risâle, ts. 

el-Kayrevânî, Ebû İshâki’l-husrî İbrahim b. Ali b. Temîm el-Ensârî (öl. 453/1061). Zehru’l-

âdâb ve semeru’l-elbâb. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-cîl, 1925. 

el-Kazvînî, Ebû Hafs Sirâcuddîn Ömer b. Ali b. Ömer (öl. 750/1349). Meşyehatü’l-Kazvînî. 

Beyrut/Lübnan: Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, birinci baskı., 2005. 

el-Kazvînî, Ebû’l-Kasım Abdulkerim b. Muhammed b. Abdulkerim er-Râfi’î (öl. 623/1226). 

el-Aziz şerhu’l-vecîz - eş-şerhu’l-kebîr. 13 Cilt. Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kutubi’l-

’ilmiyye, birinci baskı., 1997. 

el-Kenânî, Ebû Abdillah Muhammed b. İbrahim b. Sadullah b. Cema’a Bedru’d-dîn el-Hamevî 

eş-Şafiî (öl. 733/1333). el-Menhelu’r-ravî fî muhtasari ’ulûmi’l-hadis en-Nebevî. 

Dımaşk: Dâru’l-Fikr, ikinci baskı., 1985. 

el-Kettânî, Abdulhayy b. Abdilkebir (öl. 1382/1962). Fehresu’l-fehâris ve’l-esbât ve 

mu’cemu’l-me’âcimi ve’l-meşyehât ve’l-muselselât. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-ğarbi’l-

İslâmî, ikinci baskı., 1982. 

el-Kirmânî, Şemsuddîn Muhammed b. Yusuf b. Ali b. Said (öl. 786/1384). el-Kevâkibu’d-

derârî fî-şerhi Sahihi’l-Buhârî - şerhu’l-Kirmânî ’ale’l-Buhârî. 7 Cilt - 25 Cüz/Cilt. 

Beyrut/Lübnan: Dâru ihyâi’t-turâsi’l-Arabî, ikinci baskı., 1981. 

el-Kurtbî, Ebû Amr Yusuf b. Abdullah b. Muhammed b. Abdilberr b. ’Asım en-Nemerî (öl. 

463/1071). Câmiu beyâni’l-’ilim ve fadlihi. 2 Cilt. Suudi Arabistan: Dâru İbnu’l-cevzî, 

birinci baskı., 1994. 

el-Kurtubî, Ebû Abdullah Şemsuddîn Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferehu’l-Ensârî 

Hazrecî el-Endelusî (öl. 671/1272) el-. Tefsîru’l-kurtubî-el-Câmi‘ li ahkâmi’l-Kur’an. 

20 Cilt. Kahire: Dâru’l-kutubi’l-mısriyye, ikinci baskı., 1964. 



273 
 

el-Kurtubî, el-İmâmu’l-Hâfız Ebû’l-Abbas Ahmed b. Ömer b. İbrahim (öl. 656/1258). el-

Mufhim limâ eşkele min telhîsi kitâbi Muslim. 7 Cilt. Dımaşk-Beyrut: Dâru İbn Kesîr, 

birinci baskı., 1996. 

el-Kûsâ, Atiyye. Mevsûatu’s-sekâfiyyetu’t-t’ârihiyye ve’l-eseriyye ve’l-hadariyye asru 

Salâtîni’l-Memâlîk. Kahire: Dâru’l-fikri’l-Arabî, 2006. 

el-Kâdî ‘Iyâd, Ebû’l-Fadl b. Mûsâ b. Iyâd b. Amr el-Yahsûbî es-Sebtî (öl. 544/1150). İkmâlu’l-

mu‘lim bi-fevâidi Muslim. 9 Cilt. Mısır: Dâru’l-vefâ, birinci baskı., 1998. 

el-Kâdî ‘Iyâd,Ebû’l-Fadl Iyâd b. Musa b. Iyâd b. Amr el-Yahsûbî es-Sebtî (öl. 544/1150). el-

İlma’ ilâ marifeti usûli’r-rivayeti ve takyîdi’s-sema’. Tunus: Dâru’t-turâs-el-

mektebetu’l-atîkâ, birinci baskı., 1970. 

el-Kadâ’î, Ebû Abdullah Muhammed b. Selâme b. Ca’fer b. Ali b. Hakmûn el-Mısrî (öl. 

454/1062). Müsnedu’ş-Şihab. 2 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-risâle, ikinci baskı., 1986. 

el-Mutehassısîn, Mecmû’atin mine’l-esâtizeti ve’l-’ulemâ. el-Mevsû’ati’l-Kur’âniyyeti’l-

mutahassisa. Mısır: el-Meclisü’l-e’alâ li’ş-şunûni’l-İslâmiyye, 2002. 

el-Münâvî, Ebû’l-munzir Mahmud b. Muhammed b. Mustafa b. Abdullatif (öl. 1031/1622). eş-

Şerhu’l-muhtasar li nuhbeti’l-fiker li İbn Haceri’l-Askalânî. Mısır: el-Mektebetü’ş-

Şâmile, birinci baskı., 2011. 

el-Münâvî, Zeynü’d-dîn Muhammed el-Med’û Abdurrauf b. Tâcu’l-Arifîn b. Ali b. Zeynü’l-

Abidîn el-Haddâdî summe’l-Kâhirî (öl. 1031/1622). el-Yevâkît ve’d-durer fî şerhi 

nuhbeti İbn Hacer. 2 Cilt. Riyâd: Mektebetü’r-rüşd, birinci baskı., 1999. 

en-Nebrâvî, Velâ Hamdî Abdulmun’im Muhammed. el-Mer’etu fî’l-asri’l-Memlûkî ve ehemmu 

munşiâtihâ’l-eseriyye fî’l-âdâb. Ayn Şems - Tarih Bölümü, Yüksek Lisans tezi, 2006. 

en-Nesâî, Ebû Abdurrahman Ahmed b. Şuayb b. Ali el-Hurâsânî (öl. 303/916). es-Sünenü’l-

Kübrâ. 10 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-risâle, birinci baskı., 2001. 

en-Nesâî, Ebû Abdurrahman Ahmed b. Şuayb b. Ali el-Hurâsânî (öl. 303/916). es-Sünenü’s-

Suğrâ/el-Muctebâ mine’s-Sünen. 9 Cilt. Halep: Mektebetü’l-matbu’âti’l-İslâmiyye, 

ikinci baskı., 1986. 

en-Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahyâ b. Şeref (öl. 676/1277). el-Minhâc fî şerhi Sahîhi 

Müslim İbni’l-haccâc. 18 Cilt. Mısır: Muessesetu Kurtuba, ikinci baskı., 1994. 

en-Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahyâ b. Şeref (öl. 676/1277). Hulâsati’l-ahkâm fî 

muhimmâti’s-süneni ve kavâidi’l-İslam. 2 Cilt. Beyrut/Lübnan: Müessesetü’r-risâle, 

birinci baskı., 1997. 

en-Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahyâ b. Şeref (öl. 676/1277). Tehzîbu’l-esmâi ve’l-

luğât. 4 Cilt. Beyrut / Lübnan: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, ts. 



274 
 

en-Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Muhyiddîn Yahya b. Şeref (öl. 676/1278). et-Takrîb ve’t-teysîr li 

ma’rifeti süneni’l-beşîri’n-nezîr fî usûli’l-hadis. Beyrut: Dâru’l-kitâbi’l-Arabî, birinci 

baskı., 1985. 

el-Ma’lemî, Abdurrahman b. Yahya b. Ali el-Yemânî (öl. 1386/1966). el-Envâri’l-kâşifeti limâ 

fî kitâbi edvâi ’alâ’s-sünneti mine’z-zeleli ve’t-tadlîli ve’l-mucâzefeti. Beyrut: el-

Matbaatu’s-selefiyye ve mektebetuhâ, 1986. 

el-Mağlûs, Samî b. Abdullah b. Ahmed. Atlas tarîh asri’l-Memlûkî. Riyâd: Mektebetü’l-

’Ubeykân, birinci baskı., 2013. 

el-Makdisî, Ebû Abdillah Şemsuddîn Muhammed b. meflah b. Muhammed b. Muferrac er-

Râmeynî summe’s-Sâlihî el-Hanbelî (öl. 763/1362). Usûli’l-fıkıh. 4 Cilt. Mısır: 

Mektebetü’l-’Ubeykân, birinci baskı., 1999. 

el-Makrizî, Takiyyuddîn ebî’l-Abbas Ahmed b. Ali b. Abdulkadir (öl. 845/1441). el-Mevâ’îz 

ve’l-i’tibar fî zikri hutati ve’l-âsâr. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, birinci 

baskı., 1997. 

el-Makrizî, Takiyyuddîn Ebî’l-Abbas Ahmed b. Ali (öl. 845/1441). İğâsetü’l-ümme bi-keşfi’l-

ğumme. Ayn li’d-dirâsât ve’l-buhûsi’l-insaniyye ve’l-ictimaiyye, birinci baskı., 2007. 

el-Matîrî, Abdulmuhsin b. Zebn b. Metab. De’âvâ’tâ’inîn fî’-Kur’âni’l-Kerîm fi’l-karni’r-

râbi’i ’aşeri’l-hicrî ve’r-reddi ’aleyhâ. Beyrut/Lübnan: Dâru’l-beşâiri’l-İslâmiyye, 

birinci baskı., 2006. 

el-Mâzerî, Ebû Abdillah Muhammed b. Ali b. Ömer et-Temîmî el-Mâlikî (öl. 536/1142). el-

Mu’lim bi-fevâidi Muslim. 3 Cilt. ed-Dâru’t-Tûnisiyye li’n-neşr, ikinci baskı., 1988. 

el-Meşâtu’l-Mâlikî, Hasan b. Muhammed (öl. 1399/1979). et-Takrîrâtu’s-seniyye şerhu’l-

manzûmeti’l-beykûniyye fî mustalahi’l-hadîs. Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kutubi’l-Arabî, 

dördüncü baskı., 1996. 

el-Medenî, Sadruddîn Ali b. Ahmed b. Muhammed Ma’sum el-Hasenî el-Hüseynî eş-şehîr bi-

İbn Ma’sum (öl. 1119/1707). Selâfetu’l-asri fî mehâsini’ş-şua’rai bi-kulli Mısır. İran: 

Derâvîş şeyheyhi, 1050. 

el-Medhalî, Rebî b. Hâdî b. Muhammed ’Umeyri’l-Medhâlî. Hucciyetu haberi’l-âhâd fî’l-

akâidi ve’l-ahkâm. Mecmâ’u’l-Meliki’l-Fehd, ts. 

el-Menîf, Abdulmuhsin b. Muhammed. Şerhu hadîs İbn Abbas fî’l-ferâid. Medinetu’l-

Munevvere: el-Câmia’tu’l-İslâmiyye, 2004. 

el-Mensûrî, Ebû’t-Tayyib Nayif b. Salâh b. Ali. es-Silsiletu’n-nekî fî terâcimi şuyûhi’l-Beyhekî. 

Suudi Arabistan: Dâru’l-Asimeti li’n-neşri ve’t-tevzî’, birinci baskı., 2011. 



275 
 

el-Merâğî, Ahmed Mustafa (öl. 1371/1951). “Ulûmu’l-belâğeti-el-Beyân el-Me’ânî el-Bedî”, 

ts. 

el-Mersafî, Abdulfettâh b. es-Seyyid ’Acmî b. es-Seyyidi’l-Asesi el-Mısrî eş-şâfi’î (öl. 

1409/1988). Hidâyetü’l-kârî ilâ tecvîdi kelâmi’l-bârî. 2 Cilt. Medinetu’l-Munevvere: 

Mektebetü taybe, ikinci baskı., ts. 

el-Mervezî, Ebû’l-Muzaffer Mansur b. Muhammed b. Abdulcebbâr İb. Ahmed es-Semânî et-

Temîmî el-Hanefî eş-Şâfi’î (öl. 489/1096). Kavâtı’ul-edille fî’l-usûl. 2 Cilt. 

Beyrut/Lübnan: Dâru’l-Kutubi’l-’İlmiyye, birinci baskı., 1999. 

el-Minyâvî, Ebû’l-munzi Mahmud b. Muhammed b. Mustafa b. Abdullatif. Şerhu’l-mûkıza li’z-

Zehebî. Mısır: el-Mektebetü’ş-şâmile, birinci baskı., 2011. 

el-Muberrid, Ebû’l-Abbas Muhammed b. Yezid (öl. 285/898). el-Kâmil fî’l-lugati ve’l-edeb. 4 

Cilt. Kahire: Dâru’l-fikri’l-Arabî, üçüncü baskı., 1997. 

el-Muhammedî, Ebû Zer Abdulkadir b. Mustafa b. Abdurrezak (öl. 1973-). eş-Şâzu ve’l-

munkeru ve ziyâdetu’s-sikati-muvâzeneten beyne’l-mutakaddimîn ve’l-muteehhirîn. 

Lübnan/Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, birinci baskı., 2005. 

el-Muhibbi, Muhammed Emîn b. fadlillâh b. muhibbiddîn b. Muhammed (öl. 1111/1699). 

Hülasati’l-eser fî a’yani’l-karni’l-hadi aşer. 4 Cilt. Beyrut: Dâr sâdir, ts. 

el-Mûkilî, el-Hasan b. Halvî b. Hasan. Kitâbu fethi’l-celîl bi beyâni hafiyyi envâri’t-Tenzil: telîf 

el-kâdî Ebî Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Ahmed el-Ensârî eş-Şâfiî el-mutevffâ 

senete 926 H.: el-kısmu’l-evvel. yayımlanmamış Yüksek Lisans tezi: el-İmâm 

Muhammed b. Suûd el-İslâmiyye-Kulliyeti Usûliddîn, Kur’an ilimleri, 1985. 

el-Mûminî, Înas Dayfullah Abdulhakk. el-Cüz’ü’l-evvel min kitâbi menheci’l-vusûl ilâ tahrîri’l-

fusûl. Camiatu’l-Yermûk, Yüsek Lisans tezi, 2014. 

el-Munâvî, Zeynuddîn Muhammed Abdurrauf (öl. 1031/1622). el-Kevâkibu’d-durriyye fî 

terâcimi es-sâdeti’s-sufiyye - et-Tabakâtu’l-Kubrâ. 5 Cilt. Beyrut: Dâru sâdir, ts. 

el-Munzirî, el-Hafız Abdulazim b. Abdulkavî (öl. 656/1258). Muhtasar Sünen Ebî Dâvud. 3 

Cilt. el-Memleketu’l’Arabiyyetu’s-Su’udiyye: Mektebetu’l-me’arif li’n-neşri ve’t-

tevzî’, birinci baskı., 2010. 

en-Na’îmî, Yasir İhsan Raşid. Fethu’l-celîl bibeyâni hafiyyi envâri’t-tenzil li şeyhi’l-İslam 

Zekeriyyâ el-Ensârî ö. 926 H. el-cüz’ü’l-evveli mine’l-Kur’an: dirâseten ve tahkîk. 

yayımlanmamış Doktora tezi: Irak-Bağdat- el-Câmi’atu’l-İslâmiyye-Külliyeti’l-Âdâb, 

2007. 

Erselân, Ebû’n-Necm b. Yakub b. Abdurrahman (öl. 560/1165). Fethu’r-rahmân bi şerhi 

risâleti’l-Velî Reslân. Mahtûta. 



276 
 

Erul, Bünyamin. Hadislerin anlaşılması meselesi- İslam geleneğinde hadisleri farklı okuma 

biçimleri - Güncel meseleler birinci ihtisas toplantısı. Ankara: DİB Yayınları, 2004. 

er-Râğibi’l-Esfehânî, Ebû’l-Kâsım el-Huseyin b. Muhammed (öl. 502/1109). el-Mufredât fî 

ğarîbi’l-Kur’ân. Dımaşk-Beyrut: Dâru’l-kalem-eş-Şâmiye, birinci baskı., 1991. 

es-Sem’ânî, Ebû S’ad Abdulkerim b. Muhammed b. Mansûr et-Temîmî el-Mervezî (öl. 

562/1167). el-Ensâb. 13 Cilt. Haydar Âbâd - Hindistan: Meclisu dâiretu’l-maarif el-

Osmâniyye, birinci baskı., 1962. 

es-Sa’îdî, Abdulmute’al. el-Muceddidûne fî’l-İslâm mine’l-karni’l-evveli ilâ’r-râb’i aşer. 

Kahire: Mektebetu’l-âdâb, 1996. 

es-Sâ’îdî, Ali b. Ahmed b. Mukrim b. el’Adevî (öl. 1189/1775). Hâşiyetun ’alâ şerhi Zekeriyyâ 

el-Ensârî ’alâ elfiyyeti’l-hadîs. Mustalahu’l-Hadis. 

es-Sibâ’î, Mustafa b. Hüsnî (öl. 1384/1962). es-Sünnetü ve mekânetuhâ fî’t-teşrî’i’l-İslâmî. 

Lübnan: el-Mektebu’l-İslâmî, birinci baskı., 2000. 

es-Sâ’âtî, İlyas b. Ahmed Hüseyin b. Süleyman b. Makbul Ali el-Bermâvî (öl. 1411/1991). 

İmtâ’ul-fudala bi terâcimi’l-kurra fîmâ ba’de karni’s-samini’l-hicrî. 2 Cilt. Riyâd: 

Dâru’n-nedveti’l-’alemiyye, birinci baskı., 2000. 

es-Se’âlibî, Ebû Zeyd Abdurrahman b. Muhammed b. Mahlûf (öl. 875/1470). el-Cevâhiru’l-

hısân fî tefsîri’l-Kur’an. Dâru ihyâi’t-turâsi’l-Arabî, birinci baskı., 1997. 

es-Sa’dî, Hammâd b. Muhammed el-Ensârî el-Hazrecî (öl.1997). et-Tedlîsu ve’l-mudellisûn. 

Medinetu’l-Munevvere: Mecelletü’l-câmiatu’l-İslâmiyye, ts. 

es-Sanhâcî, Abdulhamid Muhammed b. Bâdîs (öl. 1359/1940). Mebâdii’l-usûl. eş-Şiretu’l-

vataniyye li’l-kuttâb, ikinci baskı., 1988. 

es-Sebtî, Ebû Abdillah Muhibbuddîn Muhammed b. ’Amr b. Muhammed İbn Raşîd el-Fehrî 

(öl. 721/1321). es-Sünenü’l-ebyen ve’l-mûridi’l-em’an. Medinetu’l-Munevvere: 

Mektebetü’l-ğarbâi’l-eseriyye, birinci baskı., 1996. 

es-Sefârînî, Şemsuddîn Ebû’l-avn Muhammed b. Ahmed b. Salim el-Hanbelî (öl. 1188/1774). 

Levâmii’l-envâri’l-behiyye ve sevâtii’l-esrâri’l-eseriyye li şerhi’d-durreti’l-mudiyye fi 

’akdi’l-firkati’l-mardiyye. 2 Cilt. Dımaşk: Muessesetu’l-hafikayn ve mektebetuhâ, 

ikinci baskı., 1982. 

es-Sehâvî, Ebu’l-Hayr Şemsuddîn Muhammed b. Abdurrahman b. Muhammed (öl. 906/1501). 

ed-Dav’u’l-lâmi’ liehli’l-karni’t-tasi’. 12 Cilt. Beyrut: Dâru’l-cîl, 1992. 

es-Sehâvî, Ebu’l-Hayr Şemsuddîn Muhammed b. Abdurrahman b. Muhammed (öl. 906/1501). 

ez-Zeyl ’alâ raf’i’l-ısr ev buğyeti’l-’ulemâ ve’r-ruvât, ts. 



277 
 

es-Sehâvî, Şemsuddin Ebû’l-Hayr Muhammed b. Abdurrahman b. Muhammed b. Ebî Bekr b. 

Osman b. Muhammed (öl. 902/1497). el-Ğâyetu fî şerhi’l-hidâyeti fî ’ilmi’r-rivâyeti. 

Kahire: Mektebetu evlâdi’ş-şeyh li’t-turâs, birinci baskı., 2001. 

es-Sehâvî, Şemsuddîn Ebû’l-hayr Muhammed b. Abdurrahman b. Muhammed b. Ebî Bekr b. 

Osman b. Muhammed (öl. 902/1497). et-Tevdîhu’l-ebher li tezkirati ibnu’l-mulakkin fî 

’ilmi’l-eser. Mektebetu edvâi’s-selef, birinci baskı., 1998. 

es-Sehâvî, Şemsud-dîn Ebû’l-hayr Muhammed b. Abdurrahman b. Muhammed b. Ebî Bekr b. 

Osman b. Muhammed (öl. 902/1497). Fethu’l-muğîs bi şerhi elfiyyeti’l-hadis li’l’Irâkî. 

4 Cilt. Mısır: Mektebetü’s-Sünne, birinci baskı., 2003. 

es-Sekkâkî, Yusuf b. Ebî Bekr b. Muhammed b. Ali el-Hevârizmî el-Hanefî (öl. 626/1229). 

Miftâhu’l-’ulûm. Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, 1987. 

es-Selâmî, Zeynudîn Abdurrahman b. Ahmed b. Receb Binu’l-Hasan el-Bağdâdî summe’d-

Dimaşkî el-Hanbelî (öl. 795/1393). Şerhu ’ilelu’t-Tirmizî. Ürdün: Mektebetü’l-menâr, 

birinci baskı., 1987. 

es-Sellâm, Muhammed Zağlûl. el-Edeb fî’l’asri’l-Memlûkî. Kahire/Mısır: Dâru’l-me’ârîf, 

1707. 

es-Seyyid, Eymen-Ahmed. Fethu’l-vehhâb bi şerhi menheci’t-tullâb fî’l-fıkhi’ş-Şafiî kilâhumâ 

li’ş-şeyh Zekereiyyâ b. Muhammed b. Ahmed b. Zekeriyyâ el-Ensârî 823-8-926 H. : 

dirâseten ve tahkîk kullun min kitâbi (el’âriye, el-ğasb, eş-şuf’a, el-kirâd, el-musâkât, 

el-icâre) mine’l-lavhati 323-361. yayımlanmamış Yüksek Lisans tezi: Sudan - Câmi’atu 

ummu dermân el-İslâmiyye - Külliyeti’ş-Şerî’a, 2017. 

es-Sindî, Ebû Tâhir Abdulkayyûm Abdulğafûr. Safahât fî ’ulûmi’l-kirâât. Mekke: el-

memleketu’l-emdâdiyye, birinci baskı., 1994. 

es-Suyûtî, Celâlu’d-dîn Abdurrahman b. Ebî Bekr (öl. 911/1505). Tedrîbu’r-râvî fi-şerhi 

takrîbi’n-Nevevî. 2 Cilt. Riyâd: Dâru taybe, birinci baskı., 2006. 

es-Suyûtî, Celalüddin Abdurrahman b. Ebî Bekir (öl. 911/1505). Nazmu’l-’akyân fî e’yâni’l-

e’yân. Newyork: el-Matbaati’s-Suriyeti’l-Emirikiyye, 1927. 

es-Suyûtî, el-Hâfız Celâlu’d-dîn Ebû’l-fadl Abdurrahman b. Ebî Bekr (öl. 911/1505). el-

Bahru’l-lezî zuhar fî şerhi Elfiyyeti’l-eser. 4 Cilt. el-Memleketu’l’Arabiyyetu’s-

Su’udiyye: Mektebetü’l-ğerbâi’l-eseriyye, ts. 

es-Süheylî, el-İmâm Ebû’l-Kâsım Abdurrahman b. Abdullah b. Ahmed b. ebî’l-Hasan el-

Has’amî (öl. 581/1185). er-Ravdu’l-enf fî tefsîri es-Siretu’n-Nebeviyye. 4 Cilt. 

Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, birinci baskı., ts. 



278 
 

es-Sülemî, ’Iyâd b. Nâmî b. Avd (öl.-). Usûli’l-fıkıh ellezî lâ yese’l-feîhe cehluhu. Riyâd: 

Dâru’t-tedmîriyye, 2005. 

es-Sem’ûnî, Tahir b. Salih İbn Ahmed b. Mûhib el-Cezâirî summe’d-Dımaşkî (öl. 1919). 

Tevcîhu’n-nazar ilâ usûli’l-eser. Halep: Mektebetü’l-matbû’ati’l-İslâmiyye, birinci 

baskı., 1995. 

eş-Şâfi‘î, Ebû Abdillah Muhammed b. İdris Binu’l-Abbas b. Osman b. Şafi‘ b. Abdulmuttalib 

b. Abdimenaf el-Matlebî el-Kuraşî el-Hâşimî el-Mekkî (öl. 204/819). el-Musned. 2 Cilt. 

Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, 1957. 

eş-Şafiî, Ebû Abdillah Muhammed b. İdris Binu’l-Abbas b. Osman b. Şafi‘ b. Abdulmuttalib b. 

Abdimenaf el-Matlebî el-Kuraşî el-Hâşimî el-Mekkî (öl. 204/819). es-Sünenü’l-

Me’sûra. Beyrut/Lübnan: Dâru’l-ma’rife, birinci baskı., 1986. 

eş-Şâfi‘î, Ebû Abdillah Muhammed b. İdris Binu’l-Abbas b. Osman b. Şafi‘ b. Abdulmuttalib 

b. Abdimenaf el-Matlebî el-Kuraşî el-Hâşimî el-Mekkî (öl. 204/819). el-Umm. 8 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-ma’rife, 1990. 

eş-Şehristânî, Ebû’l-Feth Muhammed b. Abdulkerîm. el-Milel ve’n-Nihal. Lübnan: Dâru’l-

kutubi’l-’ilmiyye, ikinci baskı., 1992. 

eş-Şenkıtî, Ahmed b. Mahmud b. Abdilvehab (öl. 1974). el-Vasfu’l-münâsib li-şer’i-l-hüküm. 

Medinetu’l-Munevvere: ’Imâdetü’l-bahsî’l-’ilmî bi’l-Câmi’ati’l-İslâmiyye, birinci 

baskı., 1994. 

eş-Şenkıtî, Muhammed b. Muhammed el-Muhtâr (öl. 1973). Ahkâmü’l-cirâheti’t-tıbbiyye ve’l-

âsâri’l-müterettibeti aleyhâ. Cidde: Mektebetü’s-Sahâbe, ikinci baskı., 1994. 

eş-Şevkânî, Muhammed b. Ali (öl. 1250/1834). el-Bedru’t-tâli’ bi-Mehâsini men ba’de’l-

karni’s-sâbi’. 2 Cilt. Kahire: Dâru’l-kuttâbi’l-İslâmî, ty. 

eş-Şîrâzî, Ebû İshâk İbrahim b. Ali b. Yusuf (öl. 476/1084). el’Luma’ fî usûli’l-fıkıh li’ş-Şîrâzî. 

Lübnan: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, ikinci baskı., 2003. 

eş-Şîrâzî, Ebû İshak İbrahim b. Ali b. Yusuf (öl. 476/1084). et-Tabsıra fî usûli’l-fıkıh. Dımaşk: 

Daru’l-fikr, birinci baskı., 1982. 

et-Tâberânî, Ebû’l-Kâsım Süleyman b. Ahmed b. Eyub b. Matîr el-Lahmî eş-Şâmî (öl. 

360/971). el-Mu’cemu’l-evsat. 10 Cilt. Kahire/Mısır: Dâru’l-Harameyn, ts. 

et-Tâberânî, Ebû’l-Kâsım Süleyman b. Ahmed b. Eyub b. Matîr el-Lahmî eş-Şâmî (öl. 

360/971). el-Mu’cemu’l-kebîr. 25 Cilt. Kahire: Mektebetu İbn Teymiyye, ikinci baskı., 

1994. 

et-Tâberânî, Ebû’l-Kâsım Süleyman b. Ahmed b. Eyub b. Matîr el-Lahmî eş-Şâmî (öl. 

360/971). Musnedu’ş-şâmiyîn. 4 Cilt. Beyrut: Muessesetu’r-risale, birinci baskı., 1948. 



279 
 

et-Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd b. Kesîr b. Ğâlib el-Âmelî (öl. 310/923). 

Câmiu’l-beyân fî te’vîli’l-kur’an - Tefsîru’t-Taberî. 24 Cilt. Beyrut/Lübnan: 

Müessesetü’r-risâle, birinci baskı., 2000. 

et-Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd b. Kesîr b. Ğâlib el-Âmelî (öl. 310/923). 

Tehzîbu’l-âsâr ve tafsîli’s-sâbiti an Rasûlillâhi mine’l-âhbâr-tafsîlu’s-sâbiti ’an 

Rasûlillâhi mine’l-ahbâr. 2 Cilt. Kahire: Matba’atu’l-Medenî, ts. 

et-Tahâvî, Ebû Ca’fer Ahmed b. Muhammed b. Selame b. Abdulmelik b. Seleme el-Ezdî el-

Hacerî el-Mısrî (öl. 361/972). Şerhu meâni’l-âsâr. 5 Cilt. Kahire/Mısır: ’Alemu’l-kutub, 

birinci baskı., 1994. 

et-Tâlibî, Abdulhayy b. Fahruddîn b. Abdul’alî el-Hasenî (öl. 1341/1923). el-İ’lam bimen fî 

tarihi’l-Hind mine’l-a’lam el-musemmâ “Nüzhetü’l-havatir ve behceti’l-mesami’ ve’n-

nevâzır”. Beyrut: Dâru İbn Hazm, birinci baskı., 1999. 

et-Tayyâr, Musâ’id b. Süleyman b. Nâsır. Envâ’i’t-tasnîfi’l-muta’allikati bi tefsîri’l-Kur’âni’l-

Kerîm. Suudi Arabistan: Dâru İbn Cevzî, üçüncü baskı., 2013. 

et-Tîbî, Şerefuddîn el-Hüseyin b. Muhammed b. Abdullah (öl. 743/1342). el-Hulâsatu fî 

ma’rifeti’l-hadîs. Mısır/Kahire: el-Mektebetü’l-İslâmiyye li’n-neşri ve’t-tevzî’, birinci 

baskı., 2009. 

et-Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevra b. ed-Dahhâk (öl. 279/893). Sünenu’t-tirmizî. 5 

Cilt. Mısır: Şirketu mektebetu ve matbaatu mustafa el-Bâbî el-Hâlebî, ikinci baskı., 

1975. 

el-Velî, Muhammed İbnu’l-’Allâme Ali b. Adem b. Musa el-Esyûbî (öl.-). Şerhu elfiyyeti’s-

Suyûtî fî’l-hadîs el-müsemmâ İs’âf zevî’l-vatar bi şerhi nazmi’d-dürer fî ’ilmi’l-eser. 2 

Cilt. Medinetu’l-Munevvere: Mektebetü’l-ğarbâi’l-eseriyye, birinci baskı., 1993. 

el-Yahsubî, Ebü’l-Fazl İyâz b. Mûsâ b. İyâz el-Yahsubî (öl. 544/1150). Meşâriku’l-envâr ’alâ 

Sıhahi’l-Âsâr. 2 Cilt. Kahire: Dâru’t-turâs, 1978. 

ez-Zâmehşerî, Ebî’l-Kasım Cârullâh Muhammed b. ‘Umer b. Muhammed b. Ahmed el-

Havârizmî (öl. 538/1143). Tefsîru’l-keşşâfi ‘an hakâiki ğevâmidi’t-Tenzîl ve ‘uyûni’l-

ekâvîl fî vucûhi’t-te’vîl. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-kitâbi’l-Arabî, üçüncü baskı., 1986. 

ez-Zebîdî, Ebû’l-Feyd Murtaza Muhammed b. Muhammed b. Abdurrezzâk el-Hüseynî (öl. 

1205/1790). Tâcu’l-’Arûs min Cevâhiri’l-Kâmûs. 40 Cilt. Dâru’l-hidâye, 1984. 

ez-Zehdânî, Ahmed b. Cârullah b. ’Âyid. Hâşiyetu fethi’l-celîl bi beyâni hafiyyi envâri’t-Tenzîl, 

alâ Tefsîri’l-Kâdî el-Beydâvî, el-musemmâ Envâru’t-Tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, te’lîf 

Şeyhu’l-İslâm Ebî Yahya Zekeriyyâ el-Ensârî min evveli Sûreti’l-Ahzâb ilâ âhiri 



280 
 

Sûreti’n-Nâs tahkîk ve dirâseten. yayımlanmamış Doktora tezi: Mısır-Kahire-

Câmi’atu’l-Ezher - Kulliyetu Usûliddîn, Tefsîri’l-Kur’an, 2012. 

ez-Zehebî, Şemsuddîn Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Osman b. Kaymaz (öl. 

748/1347). el-Mûkıza fî ’ilmi mustalahi’l-hadis. Haleb: Mektebetü’l-’ulûmi’l-

İslâmiyye, ikinci baskı., 1991. 

ez-Zehrânî, Ebû Yâsir Muhammed b. Matar b. Osman Âl Matar (öl. 1427/2000). ’İlmu’r-ricali 

neş’etuhu ve tetavvuruhu mine’l-karni’l-evveli ilâ nihâyeti’l-karni’t-tâasi’i. Riyad: 

Dâru’l-hicreti li’n-neşri ve’t-tevzî’, birinci baskı., 1996. 

ez-Zehrânî, Ebû Yâsir Muhammed b. Matar b. Osman Âl Matar (öl. 2006). Tedvînu’s-

Sünneti’n-Nebeviyyeti Neş’etuhu ve Tatavvuruhu mine’l-karni’l-evveli ilâ nihâyeti’l-

karni’t-tâsi’i’l-hicrî. Riyâd: Dâru’l-hicreti li’n-neşri ve’t-tevzî’, birinci baskı., 1996. 

ez-Zemahşerî, Ebû’l-Kasım Mahmud b. Ömer b. Ahmed el-Havarizmî Cârullah (öl. 538/1144). 

Esâsu’l-belâga. 2 Cilt. Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, birinci baskı., 1998. 

ez-Zerkeşî, Ebû Abdullah Bedruddîn Muhammed b. Abdullah b. Bahadır eş-Şâfiî (öl. 

794/1392). en-Nuket ’alâ mukaddimeti İbnu’s-Salah. 3 Cilt. Riyâd: Edvâi’s-selef, 

birinci baskı., 1998. 

ez-Zeydî, Mufîd. Mevsu’ati’t-târîhi’l-İslâmî el-’asru’l-Memlûkî. Ürdün: Dâru Usâme, 2009. 

ez-Ziriklî, Hayruddîn b. Mahmud b. Muhammed b. Ali b. Faris (öl. 1396/1976). el-A’lâm kâmûs 

terâcim. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-’ilim li’l-melâyînî, on beşinci baskı., 2002. 

ez-Zühaylî, Vehb b. Mustafa. el-Fikhu’l-İslâmî ve edilletuhu (eş-Şâmilu li’l-edilleti’ş-şer’iyye 

ve’l-ârâi’l-mezhebiyye ve ehemmu’n-nazariyyât’l-fikhiyyeti ve tahkîki’l-ehâdîsi’n-

nebeviyyeti ve tahrîcihâ). 10 Cilt. Suriye/Dımaşk: Dâru’l-fikir, dördüncü baskı., ts. 

Fahlu’l-Heytî, Mâhir Yasin (öl.-). Eseru “İlelu’l-hadîs fî ihtilâfi’l-fukehâ”. Dâru ’Ammâr: 

Ummân, birinci baskı., 2000. 

Fandîk, Edvard Karnîlûs (öl. 1313/1895). İktifâu’l-kunu’ bi mâ huve matbu’. Mısır: Matbaatu’t-

telif el-Hilal, 1896. 

Fahlu’l-Heytî, Mahir Yasin. Eseru ihtilâfi’l-esânîdi ve’l-mutûn fî ihtilâfi’l-fukehâi. 

Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, 2009. 

Gider, Tahsin. Kâdî Zekeriyyâ el-Ensârî’ye ait kırk hadis şerhi’nin tahkîk ve değerlendirilmesi. 

Necmettin Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslâm Bilimleri Ana 

Bilim Dalı - Hadis Bilim Dalı, Yüksek Lisans tezi, 2018. 

Gökçe, Ferhat. Hadis ve siyer Araştırmaları. “Memlüklerin Son Asrında Hadis - Kahire 1392-

1517 - Halit Özkan” 1/1 (2015). 



281 
 

Halîfe, Muhammed Reşad. Medresetu’l-hadis fî Mısır. Kahire: el-Hey’etu’l-’amme li şuûni’l-

metâbi’l-emiriyye, ts. 

Hammâd Halil, Muhammed. Fetâvâ şeyhi’l-İslam Zekeriyyâ el-Ensârî ö.926 fî kitâbi’l-i‘lâm 

ve’l-ihtimâm fî’l-buyû‘. yayımlanmamış Doktora tezi: Irak - Bâbil Ünversitesi, Fıkıh-

Usûli’l-fıkıh, 2023. 

Hasan Cabir, Tarık Yusuf. Şeyhu’l-İslam Zekeriyyâ el-ensârî ve eseruhu fi’l-fıkıh eş-Şafii. 

yayımlanmamış Yüksek Lisans tezi: Ürdün Üniversitesi-Temel İslam Bilimleri, 2004. 

Hasan Muzaffer, Rızık. el-Kavlu’l-fasl fi’l’ameli bi’l-hadisi’l-mursel. Medinetu’l-Munevvere: 

el-Câmiatu’l-İslâmiyye, Altmış ikinci baskı., 1984. 

Itır, Nuruddîn Muhammed el-Halebî (öl. 2020). el-İtticâhâtu’l-’amme li’l-ictihâdi ve 

mekâneti’l-hadisi’l-âhâdi’s-Sahîhi fîhâ. Dımaşk: Dâru’l-mektebî li’t-tibâ’ati ve’n-neşri 

ve’t-tevz’i’, birinci baskı., 2000. 

Itır, Nuruddîn Muhammed el-Halebî (öl. 2020). Menhecu’n-nakd fî ’ulûmi’l-hadis. Dımaşk - 

Suriye: Dâru’l-fikir, üçüncü baskı., 1981. 

İbn Abdilber, el-İmâmu’l-Hâfız Ebî Amr Yusuf b. Abdullah İbn Muhammed en-Nemerî el-

Endelusî (öl. 463/1071). et-Temhîd limâ fi’l-Muvattâ mine’l-me‘ânî ve’l-esânîd. 26 Cilt. 

el-Mağrib/Fas: Vezâretu’l-evkâf ve’ş-şuûni’l-İslâmiyye, ikinci baskı., 1985. 

İbn Abdilberr, Ebî ‘Umer Yusuf b. Abdullah b. Muhammed b. ‘Asım en-Nemerî el-kurtubî (öl. 

463/1070). el-İstî‘âb fî ma‘rifeti’l-ashâb. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-cîl, birinci baskı., 1992. 

İbn ’Ammâr, Şemsuddîn Muhammed b. ’Ammâr b. Muhammed b. Ahmed el-Mısrî el-Mâlikî 

(öl. 844/1440). Miftâhu’s-sa’îdiyye fî şerhi’l-elfiyyeti’l-hadisiyye. Yemen/Sa’â: 

merkezu’n-nu’mân li’l-buhûsi ve’d-dirâsâti’l-İslâmiyye ve tahkîki’t-turâsi ve’t-

tercemeti, birinci baskı., 2011. 

İbn Battâl, Ebî’l-Hasan Ali b. Halef b. Abdulmelik (öl. 444/1057): Şerhu Sahîhi’l-Buhârî li İbn 

Battâl. 10 Cilt. Riyâd: Mektebetu’r-ruşd, ikinci baskı., 2003. 

İbn Dakîki’l‘Îd, el-Hâfız el-Fekîhu’l-Muctehid Muhammed b. Ali b. Vehb Takiyyuddîn (öl. 

702/1303). İhkâmu’l-ahkâm şerhu ‘umdetu’l-ahkâm. 2 Cilt. Kahire: Dâru’l-kuttubi’s-

selefiyye, ikinci baskı., 1987. 

İbn Dakîki’l-’Îd, Takiyyuddîn Ebû’l-Feth Muhammed b. Ali b. Vehb b. Mutî’i’l-Kurayşi (öl. 

702/1303). el-İktirah fî beyâni’l-istilah. Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, ts. 

İbn Ebî Şeybe, Ebû Bekr Abdullah b. Muhammed b. İbrahim b. Osman b. Hevâstî el’Absî (öl. 

235/850). Musannefu İbn Ebî Şeybe-el-Kitâbu’l-Musannef fî’l-ehâdîsi ve’l-âsâr. 7 Cilt. 

Riyâd: el-Mektebetü’r-rüşd, birinci baskı., 1988. 



282 
 

İbn Fevzî, Rıfat Abdulmuttalib. Tevsîku’s-sünneti fî’l-karni’s-sânî’l-hicrî ususuhu ve’t-

ticahâtuhu. Mısır: Mektebetü’l-hanâncî, birinci baskı., ts. 

İbn Hacer, Ebû’l-fadl Ahmed b. Ali eş-şafii el-Askalânî (öl. 852/1448). Fethu’l-bârî şerhu 

Sahîhi’l-Buhârî. 13 Cilt. Beyrut: Dâru’l-marife, 1959. 

İbn Hacer, Ebû’l-fadl, Şihabddîn Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalânî (öl. 852/1448). 

Nüzhetu’n-nazar fî tavdîhi nuhbeti’l-fiker fî mustalahi ehli’l-eser. Dımaşk: Matbaatu’s-

sabah, 2000. 

İbn Hacer, Ebû’l-fazl, Şihabddîn Ahmed b. Ali b. Muhammed b. Hacer el-Askalânî (öl. 

852/1448). en-Nuket ’alâ kitâbi İbn Salâh. 2 Cilt. Suudi Arabistan: ’İmâdetu’l-bahhsi’l-

ilmî bi’l-câmiati’l-İslâmiyye, birinci baskı., 1984. 

İbn Hacer, Ebû’l-fazl, Şihabddîn Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalânî (öl. 852/1448). 

Hedyu’s-Sârî Mukaddimeti Fethu’l-bârî. er-Riyad: Mektebetu’l-melik fehd, birinci 

baskı., 2000. 

İbn Hacer el-Heytemî, Ebû’l-Abbâs Ahmed b. Muhammed b. Ali es-Sa’dî’l-Ensârî Şihâbu’d-

dîn şeyhu’l-İslâm (öl. 974/1566). el-Fetâva’l-fıkhiyyeti’l-kübrâ. 4 Cilt. Mısır: el-

Mektebetü’l-İslâmî, ts. 

İbn Hacer el-Heytemî, Ebû’l-Abbas Şeyhu’l-İslam Şihâbuddîn Ahmed b. Muhammed b. Ali es-

Sa’dî el-Ensârî (öl. 974/1566). el-Fethu’l-mubîn bişerhi’l-erba’în. Suudi Arabistan: 

Dâru’l-minhâc, birinci baskı., 2008. 

İbn Hacer el-Heytemî, Şihâbuddîn Şeyhu’l-İslam Ebû’l-Abbâs Ahmed b. Muhammed b. Ali es-

Sa’dî el-Ensârî (öl. 974/1566). el-İ’lâm bi kevâti’i’l-İslâm min kavlin ev fi’lin ev niyetin 

ev ta’lîkin mukeffirin. Suriye: Dâru’t-takva, birinci baskı., 2008. 

İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân b. Ahmed b. Hibbân b. Muaz b. Ma’bed et-

Temîmî ed-Dârimî el-Bustî (öl. 354/965). el-İhsân fî takrîbi Sahîh İbn Hibbân. 18 Cilt. 

Beyrut: Muessesetu’r-risale, birinci baskı., 1988. 

İbn. Hüzeyme, Ebû Bekr Muhammed b. İshak Binu’l-Muğîra b. Salih b. Bekr es-Sülemî en-

Neysâbûrî (öl. 311/923). Sahîh İbn Hüzeyme. 2 Cilt. Beyrut: el-Mektebetu’l-İslâmî, 

2003. 

İbn Kesîr, Ebû’l-fidâi İsmail b. Ömer b. Kesîr el-Kuraşî el-Basrî summe’d-Dimaşkî (öl. 

774/1373). el-Bâ’isu’l-hasîs ilâ ihtisâri ’ulûmi’l-hadîs. Beyrut/Lübnan: Dâru’l-

kutubi’l-’ilmiyye, ikinci baskı., ts. 

İbn Kudâme el-Makdisî, Ebû Muhammed Muvaffaku’d-dîn Abdullah b. Ahmed b. Muhammed 

b. Kudâme el-Cemâ’îlî el-Makdisî summe’d-Dımaşkî el-Hanbelî (öl. 620/1223). 

Ravzatu’n-Nâzır ve cennetü’l-menâzır fî usûli’l-fıkhi ’alâ mezheb imâm Ahmed b. 



283 
 

Hanbel. Beyrut: Muessesetü’r-reyyân li’t-tibaati ve’n-neşri ve’t-tevzi’, ikinci baskı., 

2002. 

İbn Kudâme el-Makdisî, Ebû Muhammed Muvaffiku’d-dîn Abdullah b. Ahmed b. Muhammed 

b. Kudâmeti’l-Cemâ’îlî el-Makdisî summe’d-Dimaşkî el-Hanbelî (öl. 620/1223). 

Ravdatu’n-nâzır ve cennetu’l-menâzır fî usûli’l-fıkhi ’alâ mezhebi’l-İmâm Ahmed b. 

Hanbel. 2 Cilt. Lübnan/Beyrut: Muessesetu’r-reyyân, ikinci baskı., 2002. 

İbn Mâce, Ebû Abdullah Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî (öl. 273/887). Sünen İbn Mâce. 2 

Cilt. Beyrut: Dâru ihyâi’l-kutubi’l-Arabî, ts. 

İbn Mâlik, Ebû Abdullah Cemâlu’d-dîn Muhammed b. Abdullah İbn Mâlik et-Tâî el-Ceyyânî 

(öl. 672/1272). Şevâhid et-tevdîh ve’t-tashîh li muşkilâti’l-Câmii’s-Sahîh. Kahire: 

Mektebetu ibn teymiyye, birinci baskı., 1982. 

İbn Manzûr, Ebû’l-Fadl Cemâlu’d-dîn Muhammed b. Mukrim b. Ali el-Ensârî er-Rafİ’î el-İfrikî 

(öl. 711/1311). Lisânu’l-’Arab. 15 Cilt. Beyrut: Dâru Sâdır, üçüncü baskı., 1993. 

İbn Necîmi’l-mısrî, zeynü’d-dîn b. İbrahim b. Muhammed (öl. 970/1563). el-Bahru’r-râik 

şerhu kenzi’d-dekâik. 8 Cilt. Ummân: Dâru kitâbi’l-İslâmî, ikinci baskı., ts. 

İbn Sa’d, Ebû Abdullah Muhammed b. Sa’d b. Menî’ el-Hâşimî el-Basrî el-Beğdâdî (öl. 

230/845). et-Tabakâtü’l-Kübrâ. 8 Cilt. Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye, birinci baskı., 

1990. 

İbn Sa’d, Muhammed b. Sa’d b. Menî’ (öl. 230/845). Ğezevâtu’r-Rasûl ve serâyâhu, ts. 

İbn Salim Mahluf, Muhammed b. Muhammed b. Ömer b. Ali (öl. 1360/1941). Şeceretu’n-

nûri’z-zekiyye fî tabakati’l-malikiyye. 2 Cilt. Lübnan: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, birinci 

baskı., 2003. 

İbn Teymiyye, Ebû’l-Abbas Takiyyuddîn Ahmed b. Abdulhalim b. Abdusselam b. Abdullah b. 

Ebî’l-Kasım b. Muhammed İbn Teymiyye el-Harranî el-Hanbelî ed-Dimaşkî (öl. 

728/1328). Câmi’u’l-mesâil li İbn Teymiyye. 6 Cilt. Mekke: Dâru alemi’l-fevâid li’n-

neşri ve’t-tevzî’, birinci baskı., 2001. 

İbn Tûlûn - İbnu’l-Muberrid, Şemsuddîn Muhammmed es-Salihî (öl. 953/1546) - Yusuf b. 

Hasan b. Abdulhadî (öl. 909/1503). Mut’atu’l-Ezhân mine’t-temettu’i bi’l-’ikran beyne 

terâcimi’ş-şuyûhi ve’l-akran. 2 Cilt. Beyrut: Dâru Sâdır, 1996. 

İbn ’Umeri’l-Bağdâdi, Abdulkadir (öl. 1093/1682). Hazânetu’l-edeb ve lubbu lubâbi lisâni’l-

Arâb. 13 Cilt. Kahire: Mektebetu’l-Hanci, dördüncü baskı., 1997. 

İbnu’l-Arabî, el-İmâmu’l-Hâfız Ebû Bekr Muhammed b. Abdullah b. Muhammed b. Abdullah 

el-endelusî el-İşbîlî el-Malikî İbnu’l‘Arabî (öl. 543/1149). ‘Âridatu’l-ahvezî bi şerhi 

Sahihi’t-Tirmizî. 13 Cilt. Beyrut/Lübnan: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, ts. 



284 
 

İbnu’l’Ayni’-Hanefî, Zeynuddîn Abdurrahman b. Ebî Bekr b. Muhammed (öl. 893/1488). 

Şerhu elfiyyeti’l-Irâkî fî ’ulûmi’l-hadis. Yemen: Merkezu’n-Nu’mân li’l-buhûsi ve’d-

dirâsâti’l-İslâmiyye ve tahkîki’t-turâsi ve’t-tercemeti, birinci baskı., 2011. 

İbnu’l-Esîr el-Cezerî, Ebû’s-Sa’âdât Mecduddîn el-Mubârek b. Muhammed b. Muhammed b. 

Muhammed İbn. Abdulkerim eş-Şeybânî (öl. 606/1210). en-Nihâye fî ğarîbi’l-hadis 

ve’l-eser. 5 Cilt. Beyrut: el-Mektebetü’l-’ilmiyye, 1979. 

İbnu’l-Esîr el-Cezerî, İzzuddîn Ebû’l-Hasan Ali b. Ebî’l-KeremMuhammed b. Muhammed b. 

Abdulkerim b. Abdulvahit eş-Şeybânî (öl. 630/1241). el-Lubâb fî tehzîbi’l-ensâb. 3 Cilt. 

Beyrut: Dâr sâdir, 1980. 

İbnu’l-Fâris, Ebû’l-Hasan Ahmed b. Fâris b. Zekeriyyâ el-Kazvînî er-Râzî (öl. 395/1005). 

Mucmelu’l-lugati li İbni’l-Fâris. 2 Cilt. Beyrut: Muessesetu’r-risale, ikinci baskı., 1986. 

İbnu’l-Hanbelî, Radıyuddîn Muhammed b. İbrahim b. Yusuf el-Halebî el-Kadirî et-Tâzefî el-

Hanefî (öl. 971/1562). Kafvu’l-eser fî safveti ’ulûmi’l-eser. Haleb: Mektebetü’l-

matbû’ati’l-İslâmiyye, ikinci baskı., 1987. 

İbnu’l-Harrât, Abdulhak b. Abdurrahman b. Abdullah binu’l-Hüseyin b. Saîd İbrahimu’l-Ezdî 

el-Endelûsî el-Eşbilî (öl. 581/1185). el-Ehkâmu’l-vustâ min hadîsi’n-Nebî sallallahu 

aleyhi ve sellem. 4 Cilt. Riyâd/el-Memleketü’l-Arabiyyetü’s-Su’ûdiyye: Mektebetü’r-

rüşd li’n-neşri ve’t-tevzî’, 1995. 

İbnu’l-’Imâd, Ebî’l-Fellâh Abdulhayy b. Ahmed b. Muhammed (öl. 1089/1678). Şezerâtu’z-

zeheb fî ahbâri men zeheb. Dımaşk: Dâru ibn kesîr, birinci baskı., 1993. 

İbnu’l-Irâkî, Veliyyuddin Ebû Zur’a Ahmed b. Abdurrahim Binu’Hüseyin el-Kurdî er-Râziyânî 

(öl. 826/1423). el-Behcetü’l-mardiyye fî şerhi behceti’l-verdiyye. Yayımlanmamış 

Mahtûta. 

İbnu’l-Mulakkın, Sirâcu’ddîn Ebû Hafs Amr İbn Ali b. Ahmed eş-Şâfi’î el-Mısrî (öl. 804/1402). 

el-Mukni’ fî’ulûmi’l-hadîs. 2 Cilt. Suudi Arabistan: Dâru fevâz li’n-neşr, birinci baskı., 

1992. 

İbnu’l-Mulakkın, Sirâcuddîn Ebû Hafs Umer b. Ali b. Ahmed eş-Şâfi’î el-Mısrî (öl. 804/1402). 

et-Tevdîh şerhu’l-Câmi’i-s-Sahîh. 36 Cilt. Dımaşk/Suriye: Dâru’n-nevâdir, 2008. 

İbnu’l-Munzir, Ebû Bekr Muhammed b. İbrahim en-Neysâbûrî (öl. 319/931). el-İcmâ’. 

Kahire/Mısır: Dâru’l-Muslim li’n-neşri ve’t-tevzî’, birinci baskı., 2004. 

İbnu’s-Salâh, Ebû ’Amr Takiyyuddîn Osman b. Abdurrahman (öl. 643/1246). mukaddimetu 

İbnu’s-Salâh/Marifetu envâi ’ulûmi’l-hadis. Beyrut: Dâru’l-fikri’l-muasır, 1986. 



285 
 

İbnu’s-Salâh, Ebû Amr Takiyyuddîn Osman b. Abdurrahman (öl. 643/1246). Sıyâneti Sahîhi 

Müslim mine’l-ihlâli ve’ğalati ve himâyetihi mine’l-iskâti ve’s-sakti. Beyrut: Dâru’l-

arabi’l-İslâmî, ikinci baskı., 1987. 

İbrahim, Burhanuddîn Ebû İshaki’l-Ebnâsî sümme’l-Kahirî eş-Şâfiî İbn Musa b. Eyûb (öl. 

802/1400). eş-Şezâ’l-feyyâh min ’ulûmi ibnu’s-Salâh. 2 Cilt. Riyâd: Mektebetü’r-rüşd, 

birinci baskı., 1998. 

İsa, Ahmed (öl. 1365/1946). Târîhu’l-Bimâristân fî’l-İslâm. Beyrut/Lübnan: Dâru’r-râidi’l-

Arabî, ikinci baskı., 1981. 

Kâfî, Ebû Bekr. Menhecu’l-İmâmu’l-Buhârî fî tashîhi’l-ehâdîsi ve ta’lîlihâ. Beyrut: Dâru İbn 

Hazm, birinci baskı., 2000. 

Kal’acî-Kanyebî, Muhammed Ravas-Hamid Sadık. Mu’cemu luğati’l-fukehâi. Beyrut: Dâru’n-

nefâis li’t-tibâati ve’n-neşri ve’t-tevzî’, birinci baskı., 1988. 

Kandemir, M. Yaşar. “el-Câmiu’s-Sahîh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: 

TDV yayınları, 1993. 

Kandemir, M. Yaşar. “Hadis”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: TDV 

yayınları, 1997. 

Karaman, Hayreddin. “Fıkıh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul, 1996. 

Karataş, Mustafa. Hadis rivayet tarihi. İstanbul: Ensâr neşriyat, ikinci baskı., 2017. 

Kasım, Kasım Abduh. ’Asru Salatîni’l-Memâlîk. Kahire: Dâru’ş-Şurûk, birinci baskı., 1994. 

Kasım-Ali, Kasım Abduhu-Ali es-Seyyid. el-Eyyûbiyyîn ve’l-Memâlîk et-târîhu’s-siyâsî ve’l-

askerî. el-Cezîre: ’Aynun li’d-dirâsâti ve’l-buhûsi’l-insâniyye ve’l-ictimâ’iyye, ts. 

Kâtip Çelebi, Hacî Halîfe Mustafa b. Abdullah (öl. 1067/1657). Keşfu’z-zunûn ’an esâmî’l-

kutubi ve’l-funûn. 6 Cilt. Bağdat: Mektebetü’l-müsennâ, 1941. 

Kazan, Tahsin. APJIR- Academic Platform Journal of Islamic Research,. “Memlükler’in Hadis 

İlmine Katkıları”. 2019 3/2 (2019), 147-159. 

Kâzım, Reşa Fâdıl. Mecelletu kulliyeti’t-terbiyeti li’l-benâti li’l-’ulûmi’l-insâniyye. “Min 

mezâhiri’l-hayati’l-ictima’iyye li Mısır fî ’asri’l-memâlîk” 19 (2016). 

Kehhâle, ’Umer b. Rida b. Muhammed b. Rağib b. Abdulğanî ed-Dimaşkî (öl. 1408/1987). 

Mu’cemu’l-müellifîn. 13 Cilt. Beyrut: Dâru ihyâi’t-turâsi’l-Arabî, ts. 

Keşîdân, ’Umer Mustafa Salim. ed-durretü’s-seniyye ‘ala şerhi İbnu’n-Nâzım li’l-elfiyye li 

şeyhi’l-İslam Ebî Yahya Zekeriyyâ b. Muhammed b. Zekeriyyâ el-Ensârî min ‘Ulemâi’l-

karni’l‘âşiri’l-hicrî el-muteveffâ senete 926 H. min Bidâyeti’l-kitâbi ilâ Nihâyeti 

hurûfi’l-cerri : Dirâseten ve Tahkîk. Libya - Câmi’atu’l-Markab, Yüsek Lisans tezi, 

2007. 



286 
 

Kırbaşoğlu, Mehmet Hayri. İslam düşüncesinde sünnet (eleştirel bir yaklaşım). Ankara: Ankara 

okulu yayınları, on dördüncü baskı., 2017. 

Köksal-Dönmez, Asım Cüneyd-İbrahim Kâfî. “Usûl-i Fıkıh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. İstanbul, 2012. 

Köksal-Dönmez, Asım Cüneyd-İbrahim Kâfî. “Usûlü’l-fıkıh”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. İstanbul, 2012. 

Kuzudişli, Bekir. Hadis Tarihi. İstanbul: Kayıhan Yayınları, üçüncü baskı., 2019. 

Mahmut et-Tahhân, Ebû Hafs Mahmut b. Ahmet b. Mahmut en-Nu’aymî. Teysîru mustalahi’l-

hadîs. Kahire: Mektebetu’l-me’arif li’n-neşri ve’t-tevzî’, onuncu baskı., 2004. 

Mansûr, Muhammed Halid. Mukaddimâtun fî ’ilmi’l-kiraât. Ürdün: Dâru ’ammâr, birinci 

baskı., 2001. 

Miftah, ’Avac. Tahkik şerh fethu Rabbi’l-beriyye bi-şerhi’l-kasideti’l-hazreciyye. 

yayımlanmamış Yüksek Lisans tezi: Câmi‘atu’l-Hâc Lahdar Bâtne Üniversitesi, 2010. 

Muhammed ’Acâc, İbn Muhammed Temîm b. Sâlih b. Abdullah el-Hatib. es-Sünnetü kable’t-

tedvîn. Beyrut/Lübnan: Dâru’l-fikri li’t-ttibâati ve’n-neşri ve’t-tevzî’, üçüncü baskı., 

1980. 

Muhammed b. Ahmed, Zeynu’l’Abidîn İyâsu’l-Hanefî (öl. 929/1523). Bedâi’u’z-zuhûr fî 

vekâ’iu’d-duhûr. 5 Cilt. Suudi Arabistan: Mektebetu dâru’l-bâz, 2013. 

Muhammed es-Sallâbî, Ali Muhammed (öl. 1383/1963). Salâhuddîn el-Eyyûbî ve cuhûduhu 

fî’l-kadâi ’ale’d-Devleti’l-Fâtimiyyeti ve tahrîri Beyti’l-Makdis. Beyrut/Lübnan: 

Dâru’l-ma’rife, birinci baskı., 2008. 

Muhammed Sakar, Şehâte. es-Selefiyyûn ve hivâr hâdii ma’ad-doktor Ali Cumu’a. el-

İskenderiyye: Dâru’l-hulefâi’r-râşidîn, 1991. 

Muhammedof, Murtada Ali Muhammed. en-Nucûmi’l-levâmi‘ fî ibrâzi dekâiki şerhi cem‘i’l-

cevâmi‘, li şeyhi’l-İslam Ebî Yahya Zekeriyyâ b. Muhammedi’l-Ensâri’ş-Şâfiî (824-926 

H. / 1421-1520 M.): dirâseten ve tahkik li’l-kısmi min evveli kitâbi’s-sünneti ilâ âhiri 

kitâbi’l-kiyâs. yayımlanmamış Yüsek Lisans tezi: Sudan-Câmi’atu Ummu Dermân el-

İslâmiyye - Kulliyeti’d-dirâsâti’l’ulyâ, 2001. 

Muheysîn, Muhammed Salim (öl.-). Mu’cemu Huffazi’l-Kur’an abra’t-tarîh. 2 Cilt. Beyrut: 

Dâru’l-cîl, birinci baskı., 1992. 

Muhtâri’l’Abâdî, Ahmed. Kıyâm devleti’l-Memâlîki’l-ûlâ fî Mısır ve’ş-Şâm. Beyrut: Dâru’n-

nahdati’l-’Arabiyye, 1986. 

Mursî, Muhammed Munir. et-Terbiyetü’l-İslâmiyye usûluhâ ve tetavvuruhâ fî’l-bilâdi’l-

Arabiyye. Riyâd: ’Alemu’l-kutub, 2005. 



287 
 

Musa Mesud, Musa Ali. İ’râbu’l-Kur’ani’l-’Azîm. Kahire Üniversitesi-Mısır, yayımlanmamış 

Yüksek Lisans tezi, 2001. 

Muştâk, Hüseyn Salih. Ta‘akkubât Zekeriyyâ el-Ensârî fî Hâşiyeti ed-Dureru’s-seniyye ‘alâ 

şerhi İbnu’n-Nâzım li’l-elfiyye. yayımlanmamış Yüksek Lisans tezi: Câmi‘atu’l-

‘ulûmu’l-İslâmiyye el-‘alemiyye - Arap dili belâgatı, 2013. 

Muvaffak, İbn Abdullah b. Abdulkadir (öl.-). el-Mudebbec verivâyetü’l-akrân. Medinetu’l-

Munevvere: el-Câmia’tu’l-İslâmiyye, birinci baskı., 2001. 

Müslim, Ebû’l-Hasan b. Haccâc, el-Kuşeyrî en-Neysâbûrî (öl. 261/875). el-Musnedu’s-

Sahîhu’l-Muhtasar bi nakli’l-’adli ’ani’l-’adli ilâ Rasulillahi sallallahu aleyhi ve 

sellem. 5 Cilt. Beyrut: Dâru ihyâi’t-turâsi’l-Arabî, ts. 

Nâfi’, Leylâ İbrahim. el-Hayatu’s-sekâfiyye fî Mısır fî’l-asri’l-Memlûkî. yayımlanmamış 

Yüksek Lisans tezi: Libya/Câmi’atu Mısratuhu - Külliyeti’l-âdab - Kısmu’t-târîh, 2013. 

Nasîru’l-Bulkînî, Şeyhu’l-İslam Salih b. Ömer b. Reslân eş-Şâfiî (öl. 868/1462). Tuhfetü’l-emîn 

fîmen yukbelu kavluhu bilâ yemîn. Medinetu’l-Munevvere: el-Câmia’tu’l-İslâmiyye, 

2003. 

Nûru’l-Hudâ vd., ’Arâbe. Devletu’l-Memâlik fî Mısır. yayımlanmamış Yüksek Lisans tezi: 

Cezair Cumhuriyeti Kalme Üniversitesi, Genel Tarih, 2017. 

Osmanî, Muhammed Takî. Sünnetin değeri ve bağlayıcılığı. çev. Mehmet Özşenel. İstanbul: 

M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, yedinci baskı., 2019. 

Öngören, Reşat. “Tasavvuf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul, 2011. 

Öngören, Reşat. “Zikir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul, 2013. 

Özel-Kallek, Ahmet-Cengiz. “Zekeriyyâ el-Ensârî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

212-215. İstanbul: TDV yayınları, 2013. 

Özşenel, Mehmet. Sünnet ve hadîsi değerlendirme ve anlamada ehl-i re’y ve ehl-i hadîs 

yaklaşımları ve imam Şeybânî. yayımlanmamış Doktora tezi: İstanbul-MÜSBE, 1999. 

Rızık Selim, Mahmud. ’Asru Salâtîni’l-Memâlîk ve netâcuhu’l-’ilmiyyi ve’l-edebiyyi. 4 Cilt. 

Mısır: Mektebetu’l-âdâb, ikinci baskı., 1962. 

Rızık Selim, Mahmut. en-Nîl fî ’asri’l-Memâlîk. Mısır: Dâru’l-kalem, 2000. 

Riyâd Zâde, Abdullatif b. Muhammed b. Mustafa el-Mutahallis bilutfî el-Hanefî (öl. 

1078/1667). Esmâi’l-kutûb. thk. Muhammed et-Tuncî. Suriye/Dımaşk: Dâru’l-fikir, 

üçüncü baskı., 1983. 

Ruccu, Mahmud. Şeyhülislam Zekeriyya el-Ensarî ve tefsirciliği. Bingöl Üniversitesi, 

yayımlanmamış Yüksek Lisans tezi, 2022. 



288 
 

Sâlim, Raşîde Fadlu’s-Seyyid ’Acabu’l-Habîb. Menhecü’l-vusûl ilâ tahrîri’l-fusûl, eş-Şeyh Ebî 

Yahya Zekeriyyâ el-Ensârî dirâseten ve tahkîk. yayımlanmamış Doktora tezi: Sudan, 

Câmi’atu Ummu Dermân el-İslâmiyye, Fıkıh-Usûli’l-fıkıh, 2005. 

Sancaklı, Saffet. Begâvî ve şerhü’s-sünne’deki şerh metodu. Malatya: Medipres matbaacılık 

yayıncılık, 2013. 

Sancaklı, Saffet. İslam’ın anlaşılmasında sünnetin yeri ve değeri. Ankara: TDV yayınları, 

2003. 

Sancaklı, Saffet. Sünneti doğru anlamak. İstanbul: Rağbet yayınları, birinci baskı., 2013. 

Sarı, Mevlüt. el-Mevârid Arapça-Türkçe lügat. İstanbul: İpek yayınları, 1982. 

Serhân, Muhyi Hilâl. “Tuhfetü nucebâi’l-asr fî ahkâmi’n-nûni’s-sâkineti ve’l-meddi ve’l-kasr”. 

Câmi’atu Beğdâd - Külliyeti’ş-şerîâ 9 (1965). 

Serkîs, Yusuf b. İlyas b. Musa (öl. 1351/1932). Mu’cemu’l-matbu’ati’l-Arabiyye ve’l-

muarraba. 2 Cilt. Mısır: Matabatu Serkîs, 1928. 

Sezgin, Fuad (öl. 2018). Buhârî’nin kaynakları. Ankara: İlahiyat fakültesi Yay, altıncı baskı., 

2018. 

Sîbeveyhi, Ebû Büşr Amr b. Osman b. Kanber el-Hârisî (öl. 180/797). el-Kitab. 4 Cilt. Kahire: 

el-Mektebetü’l-hancî, üçüncü baskı., 1988. 

Siracu’l-Hakk, Muhammed Lukman. Ğâyeti’l-vusûl ila ’ilmu’l-fusûl lişeyhi’l-islam Ebî Yahya 

Zekeriyyâ el-Ensârî eş-Şafiî tahkik ve dirâseten. el-Câmiatu’l-Medeniyye, 

yayımlanmamış Yüksek Lisans tezi, 1999. 

Subhî, es-Sâlih. Mebâhis fî ’ulûmi’l-Kur’ân. Beyrut/Lübnan: Dâru’l-’ilim li’l-melâyîn, Yirmi 

dördüncü baskı., 2000. 

Subhî, İbrahim es-Sâlih (öl. 1407/1986). ’Ulûmi’l-hadîs ve mustalahihi. Lübnan/Beyrut: el’İlim 

li’l-melâyîn, On beşinci baskı., 1984. 

Suheyb, Abdulcebbar. el-Camiu’s-Sahih li’s-sünen ve’l-mesânîd. 38 Cilt, 2014. 

Suheyb, Abdulcebbar. el-Musnedu’l-mevdû’î el-Câmiu li’l-kutubi’l-’aşra. 22 Cilt, 2013. 

Şakir, Mahmut. et-Târîhu’l-İslâmî el-’Ahdu’l-Memlûkî. Beyrut-Dımaşk-Umman: el-

Mektebetü’l-İslâmî, dördüncü baskı., 1991. 

Şemsuddîn, Efnân Tarık Muhammed. Hülâsati’l-fevâidi’l-mahaviye fî şerhi behceti’l-verdiye, 

li’l-kâdî Ebî Yahya Zekeriyyâ el-Ensârî eş-Şâfiî ö. 926 H.: min fasli bâbi’l-vesâyâ, ilâ 

nihâyeti bâbi’t-talâki: dirâseten ve tahkîkan. yayımlanmamış Doktora tezi: Suudi 

Arabistan-Riyad-Câmi’atu’l-Melik Suud-Kulliyeti’t-Terbiye, Fıkhu’l-İslamî, 2020. 



289 
 

Şemsuddîn el-Kurtubî, Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. ebî Bekr b. Ferehi’l-Ensârî el-

Hazrecî (öl. 671/1273). et-Tezkira bi ahvali’l-mevtâ ve umûri’l-ahira. Riyâd: Mektebetu 

Dâru’l-minhac li’n-neşri ve’t-tevzi’, birinci baskı., 2004. 

Şeyh, Sâmî. Kâmûsu’l-e’lâm. 5 Cilt. İstanbul: Dâru mehrân, 1888. 

Takdemir, Abdusselam. Ahmed Mustafa el-Merâğî’nin ’ulumu’l-belâğa adlı eserinin belâgat 

açısından değerlendirilmesi. yayımlanmamış Yüksek Lisans tezi: Şırnak Üniversitesi, 

2017. 

Takdemir, Abdusselam. “el-Ensârî’nin Tuhfetü’l-Bârî bi Şerhi Sahîhi’l-Buhârî’deki Şerh 

Metodu – El-Ensarı’s Commentary Method in Tuhfetü’l-Bârî bi Şerhi Sahîhi’l-Buhârî”. 

ISOREJ (The Journal of International Social Research and National Education - 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar ve Ulusal Eğitim Dergisi) Year:7 / Sayı: 4 (Aralık 

2023). http://dx.doi.org/10.29228/isorej.74112. 

Takkûş, Muhammed Süheyl. Târîhu’l-Eyyûbiyyîn fî Mısır ve bilâdi’ş-Şâm ve iklîmi’l-Cezîre. 

Beyrut: Dâru’n-nefâis, ikinci baskı., 2008. 

Takkûş, Muhammed Süheyl. Târîhu’l-Memâlîk fî Mısır ve biladi’ş-Şâm. Beyrut: Dâru’n-nefâis, 

birinci baskı., 1997. 

Taşkörüzâde Ebu’l-Hayr Ahmed b. Mustafa b. Halil (öl. 968/1561). Miftâhu’s-sa’ade ve 

misbâhu’s-siyâde fî mevdû’âti’l-ulûm. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-’ilmiyye, birinci 

baskı., 1985. 

Velîm Mûyer, es-Sîr. Tarîh devletu’l-memâlîk fî Mısır. Kahire: Mektebetu Medbûlî, birinci 

baskı., 1995. 

Yanc, el-Mistır Corc. Tarîh Mısır min ahdi’l-memâlîk ilâ nihâyeti hükmü ismail. çev. Ali 

Ahmed Şükrü. Kahire: Mektebetu Medbûlî, İkinci baskı., 1996. 

Yasin, Cemal Nu’man Abdullah. en-Nuketu’l-levza’iyye ’alâ şerhi’l-Cezeriyye, min bidâyeti’l-

kitâbi ilâ nihâyeti bâbi’t-tecvîd. yayımlanmamış Doktora tezi: Câmi’atu Ummu Dermân 

el-İslâmiyye - Usûluddîn kısmı, tecvit ilmi - Kur’an-ı Kerim, 2014. 

Yeşû, Hasan. Hâcetu’l-ûlûmi’l-İslâmiyye ile’l-lugati’l-Arabiyye. Katar: Vezâretu’l-evkâf ve’ş-

şuûni’l-İslâmiyye, birinci baskı., 2013. 

Yiğit, İsmail. M.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi. “Ayni’yi yetiştiren Memlükler dönemi ilmi 

hareketine genel bir bakış” 11-12 (stanbul 1997), 20. 

Yiğit, İsmail. “Memlükler”. Türkiye diyanet vakfı İslâm ansiklopedisi. İstanbul, 2004. 

Yusuf Ali, Hasan Ali. Fıkhu’l-vâkı‘i ‘inde Şeyhi’l-İslâm Zekeriyyâ el-Ensârî fî ahkâmi’z-zevâci 

ve’t-talâk. yayımlanmamış Doktora tezi: Mısır - Menyâ Ünversitesi, kulliyeti’l-âdâb, 

2023. 



290 
 

Yücel, Ahmet. Hadis ıstılahlarının doğuşu ve gelişimi hicri ilk üç asır. İstanbul: M.Ü. İlahiyat 

Fakültesi vakfı yayınları, ikinci baskı., 2014. 

Yücel, Ahmet. Hadis Tarihi. İstanbul: M. Ü. İFAV yayınları, otuzuncu baskı., 2016. 

Yücel, Ahmet. Hadis usûlü. İstanbul: M. Ü. İFAV yayınları, yirmi sekizinci baskı., 2016. 

Yüsrî, Muhammed. Tarîku’l-hidâye/Mebâdî’ ve mukaddimâti ’ilmi’t-tevhîdi ’inde ehli’s-

sünneti ve’l-cemâ’ati, 2006. 

Zâde, Ahmed b. Muhammed el-Ednehvi-Şeyh. Tabakâtü’l-müfessirîn. Suudi Arabistan: 

Mektebetü’l-’ulûm ve’l-hikem, birinci baskı., 1997. 

Zakleme, Enver. el-Memâlîk fî Mısır safahat fî târîhi Mısır. Kahire: Mektebetu Medbûlî, birinci 

baskı., 1995. 

Zeynu’d-dîn Ebû Abdillah b. Ebî Bekr b. Abdulkadir (öl. 666/1268), el-Hanefî er-Râzî. 

Muhtâru’s-sihâh. Beyrut: el-Mektebetu’l’asriyye/ed-Dâru’n-nemûzeciyye, beşinci 

baskı., 1999. 

Zıryan, Mohammed. Zekeriyyâ el-Ensârî’nin Esne’l-Metâlib adlı eserinde aile hukuku ile ilgili 

kaideler. Necmettin Erbakan Üniversitesi, yayımlanmamış Yüksek Lisans tezi, 2022. 

Ziyâde, Nakûlâ. Dimaşk fî ’asri’l-Memâlîk. Beyrut: Mektebetu Lübnan, 1966. 

Celâluddîn es-Suyûtî ’asruhu ve hayatuhu ve âsâruhu ve cuhûduhu fî d’dersi’l-lügâvî. Beyrut: 

el-Mektebetü’l-İslâmî, birinci baskı., 1989. 

İ’râbu’l-Kur’ani’l-Azim. yayımlanmamış Yüksek Lisans tezi: Kahire Ünv., 2000. 

 




