
 

 

 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

SîBEVEYH’İN el-KİTÂB ADLI ESERİNİN 

KIRAAT VE TEFSİR AÇISINDAN ÖNEMİ 

 

 

 

Hazırlayan 

Seyit YILDIRIM 

 

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Mustafa KARAGÖZ 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

Temmuz 2024, KAYSERİ 



 

 

 

 

 

 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

SîBEVEYH’İN el-KİTÂB ADLI ESERİNİN 

KIRAAT VE TEFSİR AÇISINDAN ÖNEMİ 

 

(Doktora Tezi) 

 

 

 

 

 Hazırlayan 

Seyit YILDIRIM 

 

 

 

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Mustafa KARAGÖZ 

 

 

 

 

 

Temmuz 2024, KAYSERİ

 
  



i 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK 

 

Bu çalışmadaki tüm bilgilerin, akademik ve etik kurallara uygun bir şekilde elde 

edildiğini beyan ederim. Aynı zamanda bu kural ve davranışların gerektirdiği gibi, bu 

çalışmanın özünde olmayan tüm materyal ve sonuçları tam olarak aktardığımı ve 

referans gösterdiğimi belirtirim. 

 

 

 

 

                                                                                            Seyit YILDIRIM 

  



ii 

 

                       T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

 

Anabilim Dalı :Temel İslam Bilimleri  

Program Adı :Doktora 

     Tez Başlığı             :Sîbeveyh’in el-Kitâb Adlı Eserinin Kıraat ve Tefsir Açısından 

                                    Önemi 

 Yukarıda bilgileri verilen tez çalışmasının a) Giriş, b) Ana bölümler ve c) Sonuç 

kısımlarından oluşan (Kapak, Ön söz, Özet, İçindekiler ve Kaynakça hariç) 

toplam 205 sayfalık kısmına ilişkin 09.07.2024 tarihinde Turnitin intihal 

programından aşağıda belirtilen filtreleme uygulanarak alınmış olan özgünlük 

raporuna göre tezin benzerlik oranı: %13’tür. 

Filtrelemeye alıntılar dahil edilmiştir. Filtrelemede yedi (7) kelimeden daha az 

örtüşme içeren metin kısımları hariç tutulmuştur. 

 

 Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez İntihal Raporu Uygulama 

Esaslarını inceledim ve bu uygulama esaslarında belirtilen azami benzerlik 

oranlarına göre tez çalışmasının herhangi bir intihal içermediğini, aksinin tespit 

edilmesi durumunda doğabilecek her türlü hukuki sorumluluğu kabul ettiğimi ve 

yukarıda vermiş olduğum bilgilerin doğru olduğunu beyan ederim. 

 

Gereğini bilgilerinize arz ederim.  09.07.2024 

 

 

 

     

Danışman  

Prof. Dr. Mustafa KARAGÖZ  

                              Öğrenci 

                            Seyit YILDIRIM 

İmza                             İmza 

 

  



iii 

KILAVUZA UYGUNLUK 

 

 

“Sîbeveyh’in el-Kitâb Adlı Eserinin Kıraat ve Tefsir Açısından Önemi” başlıklı 

Doktora Tezi, Erciyes Üniversitesi Lisansüstü Tez Önerisi ve Tez Yazma Yönergesine 

uygun olarak hazırlanmıştır. 

 

 

Hazırlayan                    Danışman 

      Seyit YILDIRIM                Prof. Dr. Mustafa KARAGÖZ  

             İmza                        İmza 

 

 

 

 

 

 

                    Temel İslâm Bilimleri ABD Başkanı 

                                              Prof. Dr. Mustafa KARAGÖZ 

                                                                    İmza 

  



iv 

KABUL VE ONAY TUTANAĞI 

 

Prof. Dr. Mustafa KARAGÖZ danışmanlığında Seyit YILDIRIM tarafından 

hazırlanan “Sîbeveyh’in el-Kitâb Adlı Eserinin Kıraat ve Tefsir Açısından Önemi” 

adlı bu çalışma jürimiz tarafından Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel 

İslâm Bilimleri Anabilim Dalı’nda Doktora tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

07.06.2024 

 

 

JÜRİ: 

Danışman : Prof. Dr. Mustafa KARAGÖZ                             İmza 

Üye : Prof. Dr. Şahin GÜVEN  İmza  

Üye : Prof. Dr. Mevlüt ERTEN  İmza 

Üye : Doç. Dr. Davut ŞAHİN  İmza  

Üye : Doç. Dr. Salih YALIN  İmza  

 

ONAY: 

Bu tezin kabulü Enstitü Yönetim Kurulu'nun …. /…./…… tarih ve  …….. sayılı kararı 

ile onaylanmıştır. 

……. /…..…../ ……..… 

Prof. Dr. Atabey KILIÇ 

Enstitü Müdürü 

 

 

 

 

 

 

 



v 

ÖN SÖZ 

 

Bu çalışmada hicrî 180 yılında vefat eden Sîbeveyh’in el-Kitâb adlı eseri, kıraat ve tefsir 

birikimini yakından ilgilendiren sonuçları itibariyle incelenmiştir. Dört bölümden 

oluşan çalışmamızın birinci bölümünde Sîbeveyh’in hayatı ve el-Kitâb’ın muhtevası 

hakkında kısa bir değerlendirme yapılmış, daha sonra Sîbeveyh’in kıraatlere 

yaklaşımını anlamamıza zemin teşkil edecek malumatlar verilmiştir. İkinci bölümde 

müellifin kıraatlere yaklaşımı farklı çalışmalarla mukayese edilerek ortaya konulmaya 

çalışılmıştır. Üçüncü bölümde el-Kitâb’ın, Ülûmü’l-Kur’an alanını yakından 

ilgilendiren malumatları tahlil edilirken dördüncü bölümde ise İmam’ın gramer 

analizleri tefsir değeri açısından incelenmiştir. 

Bu tezin ortaya çıkmasında birçok kişiye teşekkür borçluyum. Bu çerçevede, öncelikle 

gerek ders dönemindeki katkıları gerekse konu belirleme, proje hazırlama, içerik 

oluşturma ve tezin tashihi gibi aşamalar boyunca mesai mefhumu gözetmeksizin her 

türlü desteği ve katkıyı sunan değerli hocam Prof. Dr. Mustafa KARAGÖZ’e 

şükranlarımı sunuyorum. Bunun yanında ders dönemi boyunca kendilerinden istifade 

ettiğim hocalarım Prof. Dr. Lütfullah CEBECİ, Prof. Dr. Erdoğan PAZARBAŞI ve 

Prof. Dr. İbrahim GÖRENER’e; hem ders dönemi hem de tez izleme sürecindeki fikir 

ve yönlendirmeleriyle tezime katkı sağlayan Prof. Dr. Şahin GÜVEN’e;  tez izleme 

süreci boyunca teknik anlamda tezime katkı sağlayan Doç. Dr. Salih YALIN’a; yoğun 

mesailerine rağmen tezimi okuyarak katkı sunan jürideki hocalarım Prof. Dr. Mevlüt 

ERTEN ve Doç. Dr. Davut ŞAHİN’e; el-Kitâb’ın karmaşık metin yapısını çözümleme 

konusunda yardımını ve emeğini esirgemeyen Doç. Dr. Muhammed Mehdî REFAA’ya 

teşekkür ediyorum. Son olarak tezin hazırlanma süresi boyunca zaman zaman ihmal 

etmeme rağmen gösterdiği fedakârlık, anlayış ve tahammül için kıymetli eşime hassaten 

şükranlarımı sunuyorum. 

 

        Seyit YILDIRIM 

                     Kayseri, 2024 



vi 

 

SÎBEVEYH’İN el-KİTÂB ADLI ESERİNİN 

KIRAAT VE TEFSİR AÇISINDAN ÖNEMİ 

  

Seyit YILDIRIM 

 

Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Doktora Tezi, Temmuz 2024 

Danışman: Prof. Dr. Mustafa KARAGÖZ 

 

 

ÖZET 
 

Basra dil ekolünün en önemli temsilcilerinden olan Sîbeveyh’in el-Kitâb adlı eseri, 

genelde Arap dilindeki bozulmaları özelde ise Kur’an okurken yaygınlaşmaya başlayan 

hataları önlemek amacıyla başlatılan nahiv çalışmalarının yazıya geçirilmiş en eski 

metnidir. Eser, nahiv-kıraat ilişkisi bağlamında her iki disiplinin birbirini ne derece 

etkilediği ve erken dönemde kıraatlerin nahve kaynaklık etme hususundaki konumu 

hakkında fikir veren önemli atıflar barındırmaktadır. Bu çerçevede müellif, kıraatlere 

karşı hürmetkâr davranmakla birlikte onları mütevatir veya şaz gibi kategorik ayrıma 

tabi tutmamış ve nahvin temellendirilmesi konusunda kıraatlere herhangi bir öncelik 

vermemiştir. el-Kitâb’ın içeriği Kur’an İlimlerinin teorik tartışmalarından bağımsız 

olarak oluşturulsa da müellifin bazı değerlendirmeleri ulûmü’l-Kur’ân konularını 

yakından ilgilendirmektedir. Bu konudaki müstakil eserlerin Sîbeveyh’ten sonra telif 

edilmeye başladığı göz önünde bulundurulduğunda müellifin bazı ulûmü’l-Kur’ân 

konularına yaklaşımı önemli hale gelmektedir. Bu bağlamda Sîbeveyh’in, daha sonra 

Kur’an ilimleri zemininde incelenecek bazı konulardan ilk söz eden kişi olduğu 

anlaşılmaktadır. Sîbeveyh’in gramer analizleri veya bazı edatlara yüklediği anlamlar, 

tefsir faaliyetlerini yakından ilgilendirmektedir. Bu nedenle onun eseri, Kur’an’ın 

gramer yapısını tahlil eden müfessirlerin en önemli referanslarından biri olmuştur. el-

Kitâb, hem Arap dili alanında yazılan ilk eser olması hem de pek çok ayetin irabı 

hakkında değerlendirme içermesi yönüyle Kur’an’ın söz dizimini inceleyen i`rabü’l-

Kur’ân türü çalışmaların öncüsü kabul edilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Sîbeveyh, el-Kitâb, Kıraat, Ulûmü’l-Kur’an. 

                                                                                                                               



vii 

SÎBEVEYH'S WORK NAMED EL-KITÂB 

ITS IMPORTANCE IN TERMS OF RECITATION AND INTERPRETATION 

 

Seyit YILDIRIM 

 

Erciyes University, Graduate School of Social Sciences 

PhD Thesis, July 2024 

Supervisor: Prof. Dr. Mustafa KARAGÖZ 

 

ABSTRACT 

 

Sībawayh's al-Kitāb, one of the most important representatives of the Basra linguistic 

school, is the earliest written text of the grammatical studies initiated to prevent the 

deterioration of the Arabic language in general and the errors that started to become 

widespread while reading the Qur'an in particular. In the context of the relationship 

between nahw and qiraat, the work contains important references that give an idea about 

the extent to which both disciplines influenced each other and the position of qiraat as a 

source for nahw in the early period. In this framework, the author, although he treats the 

qiraat with reverence, does not categorize them as mutawatir or shāḍ and does not give 

them any priority in the grounding of nahw. Although the content of al-Qitāb is 

independent of the theoretical discussions of Qur'ānic sciences, some of the author's 

evaluations are closely related to the subjects of ulūm al-Qur'ān. Considering that the 

independent works on this subject began to be compiled after al-Sībawayh, the author's 

approach to some ulūm al-Qur'ān issues becomes important. In this context, it is 

understood that al-Sībawayh was the first person to mention some of the subjects that 

would later be analysed on the basis of Qur'anic sciences. Sībawayh's grammatical 

analyses or the meanings he attributed to some prepositions are closely related to tafsir 

activities. For this reason, his work has been one of the most important references of the 

exegetes who analyse the grammatical structure of the Qur'an. al-Kitāb is considered to 

be the pioneer of i`rab al-Qur'ān studies that examine the syntax of the Qur'ān, both 

because it is the first work written in the field of Arabic language and because it 

contains evaluations about the irāb of many verses. 

Key Words: Tafsir, Sîbawayh, al-Kitâb, Qiraat, Ulūm al-Qur'ān. 

 



viii 

İÇİNDEKİLER 

SÎBEVEYH’İN el-KİTÂB ADLI ESERİNİN KIRAAT VE TEFSİR AÇISINDAN 

ÖNEMİ 

 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK ................................................................................. i 

KILAVUZA UYGUNLUK ........................................................................................... iii 

KABUL VE ONAY TUTANAĞI ................................................................................. iv 

ÖN SÖZ ........................................................................................................................... v 

ÖZET .............................................................................................................................. vi 

ABSTRACT .................................................................................................................. vii 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................ viii 

SİMGELER VE KISALTMALAR LİSTESİ ............................................................. xi 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SÎBEVEYH, EL-KİTÂB VE KIRAATLER 

1.1. Sîbeveyh’in Hayatı .................................................................................................... 8 

1.2. el-Kitâb .................................................................................................................... 12 

1.2.1. el-Kitâb’ın Muhtevası ve İstişhad Alanı ........................................................... 14 

1.2.2. Arap Gramerinin Tedvini Açısından el-Kitâb .................................................. 20 

1.2.3.el-Kitâb’ın Şerhleri ............................................................................................ 26 

1.3. Genel Anlamda Kıraatler ......................................................................................... 29 

1.3.1. Kıraatlerin Ortaya Çıkışı ve Tevatür Olgusu ................................................... 30 

1.3.2. Kur’an-Kıraat Ayrımı ...................................................................................... 39 

1.3.3. Kıraatleri Dil Mantığına Göre Yorumlama ..................................................... 41 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

SÎBEVEYH’İN KIRAATLERE YAKLAŞIMI 

2.1. Sîbeveyh’in Kıraatleri Nispeti ................................................................................. 47 

2.2. “Kıraatler Sünnettir” İlkesi ...................................................................................... 49 

2.3. Kıraatlerin Tespiti Konusunda Sîbeveyh’in Yaklaşımı ........................................... 52 

2.3.1. Nakil/Kıraat Geleneği ....................................................................................... 52 



ix 

2.3.2. Mushaf Otoritesi ............................................................................................... 54 

2.4. Sîbeveyh’in Tercih Gerekçeleri ............................................................................... 57 

2.4.1. Birbirine Atfedilen Cümleler Arasında Uyum ................................................. 59 

2.4.2. Takdîr Yapılacak Kelimenin Konumunu Dikkate Alma .................................. 61 

2.4.3. Anlam Nüanslarını Dikkate Alma .................................................................... 62 

2.4.4. Takdîr Yapma Zorunluluğundan Kurtulma ...................................................... 66 

2.5. Fonetik Açıdan Kıraatlere Bakışı ............................................................................ 67 

2.5.1. İdgam ................................................................................................................ 69 

2.5.2. Hemzenin Okunuşu .......................................................................................... 71 

2.6. Lahn Tartışmalarına Konu Olan Kıraatlere Yaklaşımı............................................ 79 

2.7. Sîbeveyh ve Ebû Amr Kıraati .................................................................................. 82 

2.8. Sîbeveyh’in Hamil Teorisi ve Kıraatler................................................................... 84 

2.9. Kurbü’l-Civâr .......................................................................................................... 86 

2.10. Kıraatler Konusunda Sîbeveyh’e Yöneltilen Eleştiriler ........................................ 88 

2.10.1. Kıraatlere Açıkça Muhalefet Ettiğine Dair İddialar ....................................... 89 

2.10.2. Kıraatlere Dolaylı Olarak Muhalefet Ettiğine Dair Eleştiriler ....................... 97 

2.10.2.1. Kıraatlere Yönelik İtirazları Yorumsuz Olarak Aktarması ..................... 97 

2.10.2.2. Bazı Kıraatleri Dikkate Almaması ........................................................ 101 

2.10.2.3. Kûfe Kıraati Bağlamında Kıraatlere Gizlice Muhalefet Ettiği İddiası .. 105 

2.10.3. Kıraatleri Basra Dil Kurallarına Uydurmaya Çalıştığına Dair İddialar ........ 109 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KUR’AN İLİMLERİ YÖNÜYLE EL-KİTÂB 

3.1. Garîbü’l-Kur’an Açısından el-Kitâb ...................................................................... 119 

3.2. el-Kitâb ve Nesih Teorisi ....................................................................................... 122 

3.3. Vücûh ve Nezâir (el-Kitâb’da Çokanlamlılık Olgusuna Yaklaşım) ...................... 126 

3.4. Aksâmü’l-Kur’an ................................................................................................... 129 

3.5. Mecâzü’l-Kur’an ve Sîbeveyh’in Mecâz Anlayışı ................................................ 133 

3.6. Kur’an’da Fasıla .................................................................................................... 139 

3.7. Hurûf-i Mukattaa ................................................................................................... 141 

 

 



x 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

EL-KİTÂB’DA GRAMER TAHLİLLERİ VE ANLAM 

4.1. Manaya Etkisi Bakımından Gramer Tahlilleri ...................................................... 146 

4.1.1. Bedel Cümlesi ve Manaya Katkısı ................................................................. 146 

4.1.2. Kur’an’da Pekiştirici Mastarlar ...................................................................... 150 

4.1.3. Hâl-Zilhâl İlişkisi ............................................................................................ 154 

4.1.4. Nidâ-Münâdâ .................................................................................................. 162 

4.1.5. Şart-Cevap İlişkisi .......................................................................................... 165 

4.2. Lafızların Anlamı Bakımından el-Kitâb ................................................................ 168 

4.2.1. Edatların Kur’an’ı Anlamaya Katkısı ................................................................. 168 

4.2.1.1. İstisna Edatları ve Manaya Etkisi ................................................................ 169 

 Edatının Anlam Yelpazesi .................................................................... 175 ”ما“ .4.2.1.2

 Edatı ve Anlamı ................................................................................. 181 ”حَتَّى“ .4.2.1.3

4.2.1.4. Elif-Nûn Maddesinin Harekesine Göre Anlam ........................................... 183 

4.2.1.5. Fâ-i Sebebiyye’den Sonra Gelen Muzari Fiilin Anlamı .............................. 187 

 Edatının Anlamı ............................................................................... 189 ”وَيْكَأنََّّ“ .4.2.1.6

4.2.2. Sîbeveyh ve Kur’an’daki Zaid Harfler ............................................................... 190 

4.2.3. Deyimsel/Kalıp İfadeler ..................................................................................... 194 

4.3. Tefsir-Sarf İlişkisi .................................................................................................. 196 

4.3.1. “Mef’alün” Formu ve Anlamı ........................................................................ 198 

4.3.2. “Şeytan” Kelimesinin Morfolojik Kökeni ve Anlamı .................................... 199 

SONUÇ ........................................................................................................................ 201 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 205 

 

 

 

 

 

 



xi 

SİMGELER VE KISALTMALAR LİSTESİ 

 

a.s.          : Aleyhisselâm 

ABD       : Anabilim Dalı 

Bkz.        : Bakınız 

c.            : Cilt 

Ç.Ü.       : Çukurova Üniversitesi 

çev.        : Çeviren 

ed.          : Editör 

Hz.         : Hazreti 

M.Ü.       : Marmara Üniversitesi 

nşr.         : Neşreden 

ö.                  : Ölüm Tarihi 

s.a.v.      : Sallallâhu Aleyhi ve Sellem 

sy.          : Sayı 

s.y.          : Tarih yok 

TDV       : Türkiye Diyanet Vakfı 

thk.        : Tahkik Eden 

vd.          : Ve diğerleri 

Yay.        : Yayınları

 

 

 

 



1 

 

 

 

GİRİŞ 

İlahi bir hitap olan Kur’an-ı Kerim, mesajını muhataplarının sözlü dil formlarıyla 

iletmiştir. Hz. Peygamber de bu mesajı Arapça olarak almış, hiçbir eksiltme veya 

ekleme yapmadan onu ümmetine tebliğ etmiştir. Kur’an’ın ilk muhatabı olan sahabe 

nesli, bağlam ve tarihsel arka plan bilgisine sahip olmalarının yanı sıra vahyin diline de 

vâkıf oldukları için Kur’an’ın ne söylemek istediğini çok iyi anlamışlardır. Nitekim Ebû 

Ubeyde Ma’mer b. el-Müsennâ (ö. 209/824) bu gerçeği şöyle izah etmiştir: “Selef 

âlimleri ve vahyi doğrudan Peygamber’den öğrenen kişiler, dillerinin Arapça olması 

hasebiyle ayetlerin manası hakkında soru sorma ihtiyacı hissetmemişlerdir. Onların dile 

vukûfiyeti, ayetlerin manası hakkında soru sormalarına ihtiyaç bırakmamıştır.”1 İlk 

nesil, nadir de olsa anlamadıkları yerleri Hz. Peygamber’e sormuş ve böylece Kur’an’ı 

hayatlarına tatbik etmişlerdir. Keza sahabeden sonra gelen tâbiîn nesli de anlamadıkları 

hususları sahabeden sorarak öğrenme şansına sahip olmuşlardır. Ancak sonraki 

Müslümanlar, Kur’an’ın kolay anlaşılmayan ayetlerini ehline sorarak öğrenme 

hususunda sahabe ve tâbiîn kadar şanslı olamamışlardır. Çünkü sonraki muhataplar, 

sınırlı sayıdaki ayetlerin sebeb-i nüzûl bilgisi ve bazı sahabelerden rivayet edilen tefsir 

haberleri dışında vahiy atmosferi hakkında yeterli malumata sahip olamayıp doğrudan 

yazılı bir metinle karşı karşıya kalmışlardır. 

Sözlü bir hitapla yazılı bir metnin iletişim biçimleri ve muhatapta oluşturduğu etki 

elbette birbirinden farklıdır. Bu sebeple sözlü bir mesajın yazıya geçirilmesiyle birlikte 

iletişim modelinde bazı dönüşümlerin gerçekleşmesi doğaldır. Bu durum, vahiy 

ortamında yazılı bir metinden daha çok, bir “söz” olarak algılanan ve tatbik edilen 

Kur’an için de söz konusudur.2 Binaenaleyh Kur’an’ın sözlü hitaptan yazılı metne 

                                                 
1  Ebû Ubeyde Ma’mer b. Müsennâ, Mecâzü’l-Kur’an, thk. Fuad Sezgin (Kahire: Mektebetü’l-Hâncî, 

1381), 8. 
2  Süleyman Gezer, Sözlü Kültürden Yazılı Kültüre Kur’an (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2015), 

102. 

 



2 

dönüşmesiyle birlikte bazı ayetlerin anlamı ve tefsiri konusunda birtakım değişimlerin 

meydana gelmesi de tabiî bir durumdur. 

Söz konusu değişimlere bağlı olarak, ayetlerin anlamını tespit etme hususunda kimi 

âlimler sahabe ve tâbiînden gelen sınırlı rivayetlerle yetinirken bazıları da dilin 

imkânlarından yararlanarak Kur’an’ı anlama ve yorumlama faaliyetine zenginlik 

katmışlardır. Bu çerçevede Arap dili, Kur’an’ın mesajının doğru anlaşılmasının en 

önemli zeminlerinden birisi olarak görülmektedir. Müfessirin sahip olması gereken 

entelektüel donanımların başında Arap dilinin gelmesi,3 hem dil ile tefsir arasındaki 

kuvvetli irtibatı ortaya koymakta hem de Kur’an’ın dil kurallarından bağımsız olarak 

anlaşılmasının mümkün olmadığını göstermektedir.  

Basra dil ekolünün en önemli temsilcilerinden biri olan Sîbeveyh’in kaleme aldığı el-

Kitâb isimli eser ise Arap dilbiliminin kurucu metni kabul edilmesinin yanı sıra, 

Kur’an’ın gramer yapısını çözümleme ve manasını tespit etme noktasında çok önemli 

bir kaynak niteliğindedir. Zira el-Kitâb’daki filolojik tahliller ve anlamsal analizler, hem 

bu eserin Arap dili alanında telif edilmiş ilk eser olması hem de Sîbeveyh’in risalet 

devrine nispeten yakınlığı sebebiyle dilin imkânlarını kullanan müfessirler için vaz 

geçilmez bir kaynak olmuştur. Sîbeveyh’in el-Kitâb’ına en fazla atıfta bulunan 

müfessirlerden biri olan Ebu Hayyân el-Endelüsî (ö. 745/1344) bu gerçeği “el-Kitâb, 

Kur’an’ı anlamak için bir basamaktır.”4 şeklindeki veciz ifadesiyle formüle etmiştir.5 

Kıraat, tefsir, fıkıh ve kelam gibi İslâmî ilimler ile Arap dili arasında organik bir ilişki 

vardır. Nitekim Câbirî, Arap dili ve İslâmî ilimlerin birbiriyle bağlantısını şu ifadelerle 

tasvir etmiştir: “Fıkıh, kelam, belagat ve tasavvuf gibi ilimler, duvarsız ve çitsiz boş bir 

araziye kurulmuş olan birbirinden bağımsız çadırlar değildir. Aksine bu ilimler, 

birbiriyle irtibatlı ve iç içe olan tek köşkün odaları gibidirler.”6 Özellikle ilk dönemlerde 

İslâmî ilimlerin keskin hatlarla birbirinden ayrılmayışı ve her bir ilim dalının müstakil 

birer disiplin olarak telakki edilmeyişi sebebiyle ayet ve hadis gibi dinî metinler bütün 

                                                 
3  Abdurrahmân Celâleddîn es-Suyûtî, el-İtkân fî Ulûmi’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrahim 

(Mısır: el-Hey’etü’l-Mısrıyye el-Âmme li’l-Kitâb, 1974), 4:213. 
 ”فاَلْكِتاَبُ هُوَ الْمِرْقاَةُ إِلىَ فَهْمِ الْكِتاَبِ “  4
5  Ebû Hayyân el-Endelusî, el-Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr, thk. Sıdkı Muhammed Cemîl (Beyrut: Dâru’l-

Fikr, 1420), 1:11. 
6  Muhammed Âbid el-Câbirî, Arap Aklının Oluşumu, çev. İbrahim Akbaba (İstanbul: Mana Yayınları, 

2019), 9. 



3 

disiplinlerin ortak referansı olmuştur. Hadislerin sıhhat derecesine göre referans değeri 

ve kullanım alanları tartışılsa da Kur’an’ın referans değeri hiçbir zaman tartışmaya 

açılmamıştır. Bu nedenle Kur’an metni, İslâmî ilimlerin bütün alanlarında istişhad 

olarak kullanılmış ve kullanılmaya devam etmektedir. Kur’an ayetlerini referans 

gösteren her türlü fikrî veya ilmî disiplin, söz konusu ayetlerin tahlilinin yapılması ve 

tefsir birikimine katkısı bakımından tefsirin de inceleme alanına girmektedir. Bu 

nedenle, dört yüze yakın ayetin istişhad olarak kullanıldığı7 el-Kitâb isimli eser, kıraat 

ve tefsir birikimi açısından incelenmesi gereken bir eserdir. 

el-Kitâb, Arap dili alanında yazılmış olmasına rağmen alanın dışına taşmış, Kur’an 

ayetlerinin gramer çözümünde otorite kabul edilmiştir. Bunun yanında kıraatlerin henüz 

üçlü, yedili veya on’lu tasnife tabi tutulmadığı bir dönemde yazılması sebebiyle erken 

döneme ait kıraat algısı hakkında bizlere ışık tutmaktadır. Zira kıraatleri dilsel verilerle 

analiz eden ilk yazılı metnin el-Kitâb olması hasebiyle Sîbeveyh’in kıraatleri eleştiren 

ilk kişi oduğu düşünülmüştür.8 Ahmed Mekkî el-Ensârî9 gibi bazı âlimler de 

Sîbeveyh’in kıraatlere “kabîh” ve “hata” gibi düşük değerli tabirler kullandığını iddia 

etmiş ve bu durumu onun ciddi bir kusuru olarak değerlendirmişlerdir.10 Bu nedenle el-

Kitâb’daki veriler doğrultusunda Sîbeveyh’in kıraatlere yaklaşımını ve kıraatler 

arasındaki tercih gerekçelerini tespit etmek, çalışmamızın amaçlarından biridir. Bir 

diğer amacımız, mevcut tefsir kitaplarının büyük çoğunluğunun, ayetlerin anlamıyla 

ilgili nakledilen rivayetlerden ve büyük oranda dilbilimin imkânlarından yararlanılarak 

yapılan yorumlardan oluşmasından hareketle, gerek bu eserde istişhad olarak kullanılan 

ayetlerin gerekse Sîbeveyh’in benimsemiş olduğu dil kurallarının veya bazı edatlara 

yüklediği anlamların Kur’an’ı anlamaya katkısını ortaya koymaktır. Çünkü Sîbeveyh, 

her ne kadar Kur’an ayetlerini gramer konularını temellendirmek için yeri geldikçe 

kullanmış olsa da hem söz konusu ayetin anlamı hakkında kısa malumatlar sunmak hem 

de bazı ayetlerin irabı hakkında tercihte bulunmak suretiyle tefsire dair dolaylı bilgiler 

vermiştir. Bu bilgiler, bilimsel bir disiplin içerisinde analiz edildiğinde Sîbeveyh’in söz 

                                                 
7     Sîbeveyh’in şâhid olarak getirdiği ayetler için bkz. Ebû Bişr Amr b. Osman b. Kanber Sîbeveyh, el-   

Kitâb, thk. Abdusselâm Muhammed Hârun (Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 2014), 5:7-29. 
8  Mehmet Dağ, Geleneksel Kıraat Algısına Eleştirel Bir Yaklaşım (İstanbul: İSAM Yayınları, 2019), 

238. 
9  Ahmed Mekkî, 1921 yılında Mısır’ın Asvân kentinde dünyaya gelmiştir.  Kahire Üniversitesi ve 

Mekke Ümmü’l-Kurâ üniversitesinde Arap Dili ve Belagatı alanında bölüm başkanlığı yapmıştır. Bu 

alanda önemli çalışmalara imza atan Ensârî, 2003 yılında Kahire’de vefat etmiştir. 
10  Bkz. Ahmed Mekkî el-Ensârî, Sîbeveyh ve’l-Kıraât (Mısır: Dâru’l-Meârif, 1972), 16-37. 



4 

konusu ayetleri nasıl anladığını ve onun Kur’an yorumuna gramer açısından katkısını 

ortaya koymaktadır.  

Çalışmamız, İbn Mücâhid (ö. 324/936) öncesi dönemin kıraat algısına en yakın 

mesafeden bakma imkânı vermesi açısından önemi haizdir. Her ne kadar İbn Mücahid 

öncesi dönemde âlimlerin kıraatlere bakış açısını ortaya koyabilecek başka eserler 

bulunsa da el-Kitâb bunların en dikkat çekicisidir. Bu nedenle kıraatlere yaklaşım 

konusundaki eleştirilerin öncelikli hedefi daima Sîbeveyh olmuştur. Dolayısıyla bu 

çalışmada Sîbeveyh’e yöneltilen eleştirilerin kritiği yapılarak bu eleştirilerin haklılık 

payı tartışılacak ve o dönemde hâkim kıraat algısına ışık tutan veriler ortaya konacaktır. 

Tüm bunları yaparken de bilimsel çalışmaların vazgeçilmez prensibi olan objektiflik 

dışında herhangi bir kaygımız yoktur. 

Tespit edebildiğimiz kadarıyla el-Kitâb hakkında gerek İslam dünyasında gerekse 

oryantalist çevrelerde altı yüze yakın araştırma yapılmıştır. Kahir ekseriyeti gramer, 

lehçe ve şiir ağırlıklı olan bu devasa külliyat, müstakil bir çalışmayı da aşacak 

hacimdedir. Hem çalışmamızla ilgili olmaması hem de sadece ismen zikretsek bile son 

derece hacimli bir liste oluşturacağı için bu çalışmaların hepsine burada yer vermekten 

kaçındık. Esasen böyle bir şeyi lüzumlu da görmemekteyiz. Bu nedenle burada genel 

tezimizi ilgilendiren çalışmalara değineceğiz. 

1-Mehmet Çakır: Sîbeveyh, Öğretim Yöntemi ve Ortaya Koyduğu Bazı Nahiv Kuralları 

(Anadolu Matbaası, İzmir: 1994). Türkiye’de Sîbeveyh hakkındaki çalışmaların ilki 

kabul edilebilecek bu eser, el-Kitâb’ın mukaddime sayılabilecek ilk yüz elli sayfalık 

kısmından hareketle Sîbeveyh’in kural koyma yöntemini gayet başarılı bir şekilde tespit 

etmektedir. 

2- Soner Gündüzöz: Sîbeveyh’te Kelime Yapısı (Samsun: 2002). Mehmet Çakır’ın 

danışmanlığında doktora tezi olarak hazırlanan bu çalışma, Sîbeveyh’in kıraatelere 

yaklaşımı konusunda ufuk açıcı tespitler içermektedir. Tezimizin ilerleyen sayfalarında 

dipnot göstermek suretiyle bu tespitleri tartışacağız. 

3- Ali Bulut: Sîbeveyh’in el-Kitâb’ında Ele Aldığı Bazı Nahiv Konuları, İşleme Yöntemi 

ve Koyduğu Kurallar (Samsun: 2003). Giriş ve üç bölümden oluşan ve doktora tezi 

olarak hazırlanan bu çalışmanın ilk bölümü Sîbeveyh’in konuları işleme yöntemi, 



5 

şevâhid olarak kullandığı dilsel veriler ve el-Kitâb’a yönelik eleştiriler hakkındadır. 

İkinci bölümde Sîbeveyh’in kullandığı sözel değerler sistemi incelenirken son bölümde 

ise el-Kitâb’ın nahivle ilgili bölümleri ele alınmaktadır. Özellikle son bölümündeki bazı 

değerlendirmeler, el-Kitâb’ı anlama noktasında tezimize katkı sağlamıştır. 

4- Ali Bulut: Sîbeveyh’in Kıraatlere Yaklaşımı (Kur’an ve Yorumu-İlk Üç Yüzyıl-1, 

İlim Dallarının Düşünce Temellerini Araştırma Enstitüsü, 2019). Bildiri olarak sunulan 

ve yayınlanan bu çalışmanın büyük bir kısmı Sîbeveyh’in hayatı, hocaları ve 

öğrencilerinin tanıtımına ayrılmıştır. Ayrıca müellif, Ahmed Mekkî’nin Sîbeveyh’e 

yönelttiği eleştirilere konu olan sınırlı sayıdaki kıraat vechini işlemiştir. 

5- Hadîce Hadîsî: Mevkifü Sîbeveyh mine’l-Kıraât ve’l-Hadîs. Müellif, Sîbeveyh’in dil 

kurallarına referans olarak ilk sırada bazen Kur’an ayetlerini, bazen Arap kelamını, 

bazen de Arap şiirini kullandığını belirterek konuyla ilgili örnekler vermiştir. 

Sîbeveyh’in kıraatlerle ilgili olarak “zayıf” veya “kabîh” gibi nitelemelerde bulunduğu 

şeklindeki eleştirilere katılmamaktadır. Bizim konumuzla da yakından ilgili olan elli 

dört sayfalık bu çalışmadan dipnot göstermek suretiyle yer yer istifade ettik.11 

6- Ebû Saîd Muhammed Abdulmecîd: Mevkıfu Sîbeveyh mine’l-Kırââti’l-Kur’âniyye fî 

Usûli’n-Nahvi’l-Arabî beyne’l-Kabûl ve’r-Rafd. Konumuzu yakından ilgilendiren 38 

sayfalık bu çalışma yüzeysel olmakla birlikte sadece bir konuda çalışmamızla benzer 

tespitler içermektedir.12 

7- Süleyman Yûsuf Hâtır: et-Te’vîlü’n-Nahvî li vücûhi’l-Kırââti’l-Kur’âniyye fî Kitâbi 

Sîbeveyh, (Sûdân: 1996). Yüksek lisans tezi olarak hazırlanan bu çalışmanın yarısına 

yakını Sîbeveyh’in hayatı, kıraatlerin ortaya çıkışı, te`vil’in gelişimi gibi ön bilgilerden 

oluşmaktadır. Daha sonra kıraat farklılıklarına konu olan ve dilsel yapıları aynı olan 

kıraatleri, dört ayet örnekliğinde tahlil etmektedir. İlgili ayetler, çalışmamızda yer 

almakla beraber bizim tezimiz dört ayetle sınırlandırılmamıştır.    

8- Nebîhe Abdurrahim Sindî: el-Kırâât fi’l-Kitâb li Sîbeveyh. Mekke-i Mükerreme 

Ümmü’l-Kurâ Üniversitesinde yüksek lisans tezi olarak 1986 yılında tamamlanan bu 

                                                 
11  Hadîce Hadîsî, “Mevkıfü Sîbeveyh mine’l-Kıraât ve’l-Hadîs”, Mecelletü Külliyyeti’l-Âdâb, (1970): 

185-235. 
12  Ebu Saîd Muhammed Abdulmecîd, “Mevkıfu Sîbeveyh mine’l-Kırââti’l-Kur’âniyye fî Üsûli’n-

Nahv’il-Arabî Beyne’l-Kabûli ve’r-Rafdi”, el-Câmiatü’l-İslâmiyye el-Âlemiyye, 16/32 (2012): 249-86. 



6 

araştırma isminden de anlaşılacağı üzere el-Kitâb’daki kıraate dair malumatları 

incelemektedir.  Ancak tez, sadece bedel konusuyla sınırlandırılmıştır. 

9- Ahmed Mekkî el-Ensârî: Sîbeveyh ve’l-Kırâât  (Dâru’l-Meârif, Mısır: 1972). Ensârî, 

Sîbeveyh’i; terazinin bir kefesine kıraatleri, diğer kefesine ise dil kurallarını koymak 

suretiyle kıraatleri dilin sultasına mahkûm etmekle itham etmiştir. Sîbeveyh’in bu 

yaklaşımı sebebiyle kıraatlere “zayıf” veya “kabîh” gibi yakışıksız terimler kullandığını 

iddia etmiştir. Biz ise tezimizin birinci bölümünde Ensârî’nin iddiasına konu olan 

bölümleri inceleyip Sîbeveyh’in kıraatlere doğrudan böyle bir ifade kullanmadığını 

tespit etmeye çalıştık. 

10- Bayram Köseoğlu: Tefsir İlmi Açısından Sîbeveyh’in el-Kitâb’ı (Fecr Yayınları, 

Ankara: 2022). 2019 yılında tezimizin konusu belirlerken yaptığımız detaylı 

araştırmada böyle bir çalışmaya rastlamamıştık. Bunun yanında konuları işleme ve 

problemleri ele alma metodu incelendiğinde bizim çalışmamızdan farklı bir düzlemde 

olduğu net olarak görülmektedir. Zira dönemin problematiği ve dil-kıraat ilişkisi 

bağlamında tartışmalara konu olan ihtilaflı meselelere yer verilmemiştir. 

11- Muhammed Türkmen: Sîbeveyh’in Ayet ve Kıraatlere Yaklaşımı. (İksad Yayınları: 

2022). Tez konusu belirleme sürecinde yaptığımız araştırmada rastlamadığımız bu 

çalışmadan tezimizi bitirme aşamasında haberdar olduk. Her ne kadar çalışmamızın 

içeriğini tamamen bu tezden bağımsız olarak oluştursak da ikinci bölümümüzdeki bazı 

kısımların benzeştiğini fark ettik. Tezimizin bütünlüğünü bozmamak adına söz konusu 

kısımları tezden çıkarmak yerine örtüşen yönlere dipnotlarda işaret etmeyi yeğledik. 

Yukarıda bahsi geçen eserlere ilaveten Yonis İnanç’ın, hemen her meselede Sîbeveyh’i 

kaynak gösteren Teşekkül Sürecinde Nahiv-Kıraat İlişkisi isimli eseri de el-Kitâb’a ait 

literatür değerlendirmesi bağlamında zikredilmeye değer bir çalışmadır. 

el-Kitâb, daha ziyade Arap gramerini temellendirmeye yönelik bir amaçla kaleme 

alındığı için içerisindeki kıraat ve tefsir ile ilgili malumatlar genellikle kısa tutulmuştur. 

Ancak bu kısa malumatlar, dönemin dil tartışmaları çerçevesinde pek çok hararetli 

tartışmalardan süzülmüş bilgilerdir. Biz de bu rafine edilmiş bilgilerden yola çıkarak 

Sîbeveyh’in kıraat algısını ve bazı ayetlerle ilgili izahlarını inceledik. Çalışmamızda 

tahlilî ve tasvirî yöntemi benimsedik. Kaynakların taranması ve meseleler hakkında elde 



7 

edilen verinlerin sunumu konusunda tasvirî yöntemi; bu verilerin analizi ve 

yorumlanması konusunda da tahlilî yöntemi esas aldık. Arapça metinlerin ve şiirlerin 

çevirilerinde mümkün mertebe özgün çeviri yapmaya gayret ettik. Bunun yanında 

Zemahşerî, Kurtubî ve Râzî tefsirlerinin tercümelerinden dipnot göstermek suretiyle 

istifade ettik. Ayet meallerinde genel olarak Diyanet Vakfı tarafından hazırlanan 

Kur’an-ı Kerim ve Açıklamalı Meâli’nden istifade etmekle beraber zaman zaman bazı 

tasarruflarda bulunduk. Eser, müellif ve ıstılah kullanımlarında Diyanet İslam 

Ansiklopedisi’nin verilerini esas aldık. İstisna olarak İslam Ansiklopedisindeki 

“Sîbeveyhi” kullanımı yerine yaygın kullanılan “Sîbeveyh” şeklindeki kullanımı tercih 

ettik. Çalışmamızda genel anlamda Sîbeveyh’ten ismiyle bahsettik. Ancak akıcılığı 

bozmamak için bazen “imam” veya “müellif” gibi vasıfları da kullandık. Kaynak 

gösterme ve inceleme işlemlerimizde el-Kitâb’ın Abdusselam Muhammed Harun 

tarafından tahkik edilen nüshasını esas aldık.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SÎBEVEYH, el-KİTÂB VE KIRAATLER 

 

1.1. Sîbeveyh’in Hayatı 

İran topraklarında yer alan Şirâz şehri13 yakınlarındaki Beydâ köyünde dünyaya gelen 

Sîbeveyh’in tam adı “Ebû Bişr Amr b. Osman b. Kanber”dir.14 Doğum tarihi tam olarak 

bilinmemekle beraber hicrî 135-140 yılları arasında doğduğu tahmin edilmektedir.15 

Kaynaklarda “Ebu’l-Hasen” ve “Ebû Bişr” gibi künyelere sahip olduğu yazılsa da16 

“Sîbeveyh” lakabı hem adının hem de diğer künyelerinin önüne geçmiştir. 

Farsça kökenli olan “Sîbeveyh” kelimesinin hem telaffuzu hem de anlamı hakkında bir 

takım farklı görüşler mevcuttur. Aslında telaffuzdaki farklı görüşler sadece “Sîbeveyh” 

kelimesinin kullanımında değil, sonu “و ي ه” harfleri ile biten bütün isimlerde 

mevcuttur. Araplar “ ْسِيبوََيْه” (Sîbeveyh) şeklinde ekten önceki harfi üstün okuyup “yâ” 

harfini sakin kılarken, Acemler ise “ َْسِيبوُيه” (Sîbôyeh) şeklinde ek öncesi harfi ötre 

okuyup “yâ” harfini üstün kılmışlardır.17 “Sîbeveyh” tamlamasının anlamı konusunda 

da farklı izahlar yapılmıştır. İbnü’n-Nedîm’in (ö. 385/995) belirttiğine göre kelimenin 

Arapça karşılığı “elma kokusu” anlamındaki “رَائِحَةُ التُّفَّاح”dır.18 Bunun nedeni ise 

kelimenin Farsça “elma” anlamına gelen “sîb” ile “koku” anlamına gelen “bôy” 

                                                 
13  Osman Gazi Özgüdenli, “Şirâz”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 39:182-

183. 
14  Ebu’l-Abbâs Şemsuddîn Ahmed b. Muhammed İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-A’yân ve Enbâü Ebnâi’z-

Zamân, thk. İhsân Abbâs (Beyrut: Dâru Sâder, t.y.), 3:463; Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen b. 

Abdillâh b. Mezhic ez Zübeydî, Tabakâtü’n-Nahviyyîn ve’l-Luğaviyyîn, thk. Muhammed Ebu’l-Fadl 

İbrâhîm (Kahire: Dâru’Meârif, t.y.), 1:66. 
15  Mehmet Raşit Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2009), 37:130. 
16  Ebu’l-Ferac Muhammed b. İshâk İbnu’n-Nedîm, el-Fihrist (Beyrut: Daru’l-Marife, 1997), 74. 
17  İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-A’yân, 3:465. 
18  İbnu’n-Nedîm, Fihrist, 74. 

 



9 

kelimelerinin birleşiminden meydana gelmesidir.19 Bir başka görüşe göre ise “elma” 

anlamına gelen “sîb” ile “koku” anlamına gelen “veyh” kelimelerinin birleşiminden 

meydana gelmektedir.20 İbn Hâleveyh’in (ö. 370/980) görüşüne göre ise Farsça “otuz” 

anlamına gelen “sî” kelimesi ile “koku” anlamına gelen “bôy” kelimelerinin 

birleşiminden meydana gelmekte ve “otuz koku” anlamına gelmektedir.21 Küçükken 

yanaklarının elma gibi kırmızı olması22 veya annesinin kendisine bu kelimeyi söylemesi 

sebebiyle Sîbeveyh’e bu lakabın verildiği söylenmektedir.23 

Benî Hâris b. Ka’b’ın mevlası olan Sîbeveyh, çocukluğunu doğduğu köy olan Beyda’da 

geçirmiş ve ilk tahsilini de bu çevreden almıştır. Daha sonra ailesiyle birlikte Basra’ya 

göç etmiş ve ilk olarak Hammâd b. Seleme’nin (ö. 167/784) hadis derslerine katılmıştır. 

Ancak bir hadisin irabını yanlış okuması sebebiyle hocasının ilzamına maruz kalan 

Sîbeveyh, Hammâd b. Seleme’nin hadis meclisinden ayrılarak meşhur dil âlimi Halil b. 

Ahmed’in (ö. 175/791) meclisine katılmış ve on beş yıl kendisinden lügat dersleri 

almıştır.24 

Halil b. Ahmed’in yanı sıra Yunus b. Habîb (ö. 182/798), İsa b. Ömer es-Sekafî (ö. 

149/766), Ahfeş el-Ekber (ö. 177/793), Nadr b. Şümeyl (ö. 204/820) ve Ebû Zeyd el-

Ensârî (ö. 215/830) gibi âlimlerden lügat; Ebû Amr b. Alâ (ö. 154/771) ve Harûn el-

Kârî (ö. 170/786) gibi âlimlerden nahiv ve kıraat; Müerric es-Sedûsî’den (ö. 195/810) 

ise şiir ve lügat dersleri almıştır.25 Genç yaşına rağmen zekâsı, çalışkanlığı ve bilgisiyle 

dikkatleri üzerine çekmeyi başaran Sîbeveyh, hocası Halil b. Ahmed’in vefatından sonra 

nahiv alanında döneminin en yetkili âlimi sayılmıştır.26 

                                                 
19  Soner Gündüzöz, “Sîbeveyh’te Kelime Yapısı” (Yayımlanmamış Doktora Tezi, On Dokuz Mayıs 

Üniversitesi, 2002), 34. 
20  Cemâleddin Ebu’l-Hasen el-Kıftî, İnbâhü’r-Ruvât alâ Enbâhi’n-Nuhât, thk. Muhammed Ebu’l-Fadl 

İbrâhîm (Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 1982), 2:355. 
21  Şihabüddîn Ebu Abdullâh Yâkût el-Hamevî, Mu’cemü’l-Udebâ, thk. İhsân Abbâs (Beyrut: Dâru’l-

Ğarbi’l-İslâmî, 1993), 5:2122. 
22  Ebû Bekr Ahmed b. Ali el-Hatîb el-Bağdâdî, Tarih-u Bağdâd, thk. Beşşâr Avvâd Marûf (Beyrut: 

Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 2002), 14:99. 
23  Yâkût el-Hamevî, Mu’cemü’l-Udebâ, 5:2122. 
24  Ebu’l-Kâsım Abdurruhman b. İshâk ez-Zeccâcî, Mecâlisü’l-Ulemâ, thk. Abdusselâm Muhammed 

Hârun (Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 1983), 118; Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, 130. 
25  Hadîce Hadîsî, Kitâbü Sîbeveyh ve Şurûhuh, 1. bs (Bağdat: Dâru’t-Tezâmün, 1967), 33-41. Özbalıkçı, 

“Sîbeveyhi”, 130; Gündüzöz, “Sîbeveyh’te Kelime Yapısı”, 36-37. 
26  Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, 130. 



10 

Kaynaklarda belirtildiğine göre Ebu’l-Hasen Saîd b. Mes’ade el-Ahfeş el-Evsat (ö. 

215/830), Ebû Ali Kutrub Muhammed b. el-Müstenîr (ö. 210/825) ve en-Nâşî (ö.?), 

Sîbeveyh’ten ders okumuşlardır. İmamın keskin zekâsına ve güçlü kalemine rağmen 

dilinde tutukluk olduğu söylenmektedir. Öğrencisinin azlığı da dilindeki bu tutukluğa 

bağlanmıştır.27 

Sîbeveyh, siyasi çalkantıların, ilmî ve fikrî münazaraların son derece yoğun olduğu bir 

dönemde yaşamıştır. Bu nedenle zaman zaman Asmaî (ö. 216/831) ve Ahfeş el-Ekber 

gibi dönemin önde gelen âlimleriyle ilmî münazaralar yaptığı olmuştur. En meşhuru ise 

Kûfe dil ekolünün temsilcisi olan Kisâî (ö. 189/805) ile giriştiği münazaradır. 

Kaynakların belirttiğine göre İmam, bir davet üzerine Bağdat’a gitmiştir. Vezir Yahyâ 

el-Bermekî (ö. 190/805), Kûfe dil mektebinin lideri konumunda bulunan Kisâî ile 

Sîbeveyh arasında bir münazara planlamıştır. Sîbeveyh, planlanan günde Bermekî 

sarayına geldiğinde ilk önce karşısına Kisâî’nin öğrencileri olan Ferrâ (ö. 207/822) ve 

Halef el-Ahmer (ö. 194/810) çıkmıştır. İlk önce Halef sormaya başlamış ve Sîbeveyh’in 

verdiği her cevaba “Yanlış cevap verdin.” demiştir. Bunun üzerine sabrı taşan Sîbeveyh 

“Bu yaptığın terbiyesizliktir.” diyerek çıkışmıştır. Sîbeveyh’in bu çıkışından sonra bu 

defa ortamı yatıştırmak isteyen Ferrâ sormaya başlamıştır. Sîbeveyh, verdiği cevaba 

karşılık “Bir daha düşün!” sözünü duyunca “Ben artık sizinle tartışmam, hocanız 

gelsin!” demiştir. Biraz sonra Kisâî gelmiş ve Sîbeveyh’e “Sen mi sormak istersin yoksa 

ben mi sorayım?” demiştir. Sîbeveyh “Önce sen sor.” deyince Kisâî: “ ُّكُنْتُ أظُنُّ أنَّ الْعقَْرَبَ أشَد

نْبوُرِ، فإذا هُوَ  هِىَ، أوْ فإذا هُوَ إياهالِسْعةًَ مِنَ الزَّ ” (Akrep sokmasının eşek arısı sokmasından daha acı 

olduğunu düşünüyordum; meğer ikisi de aynı şeymiş.) cümlesine ne dersin? diye 

sormuştur. Sîbeveyh “ َفإذا هُوَ هِى” şeklinde merfu okunması gerektiğini söyleyince Kisâî, 

“ إياها فإذا هُوَ  ” şeklinde mansub da okunabileceğini söylemiş ve buna uygun örnekler 

getirmiştir.28 Sîbeveyh, gerek bu cümlede gerekse Kisâî’nin verdiği misallerde mansub 

vechinin geçerli olmadığını söyleyince tartışma uzamış ve Yahya el-Bermekî müdahale 

ederek hakemlerin devreye girmesini önermiştir. Bunun üzerine Kisâî’nin de 

tavsiyesiyle Bermekî sarayındaki bedevî Araplar hakem olarak tayin edilmiştir. 

Sonunda hakemler, Kisâî’yi haklı bulup Sîbeveyh’i mağlup ilan etmişlerdir. Bu 

                                                 
27  Hadîsî, Kitâbü Sîbeveyh ve Şurûhuh, 43-45. 
28  Kaynaklarda bu münazara “el-meseletü’z-zenbûriyye” olarak bilinmektedir. Bkz. Yâkût el-Hamevî, 

Mu’cemü’l-Üdebâ, 4:1745; Kıftî, İnbâh, 2:358. 



11 

mağlubiyet, daha doğrusu hakemlerin haksızlık yapmaları Sîbeveyh’in çok ağrına 

gitmiştir. Bir iddiaya göre hakemler Sîbeveyh’i mağlup ilan etme karşılığında rüşvet 

almışlardır. Başka bir yoruma göre ise hakemler Kisâî’nin yöneticiler nezdindeki 

konumunu bildikleri için onu karşılarına almaya cüret edememişlerdir.29 Bu durumdan 

vicdanen rahatsız olan Kisâî, Sîbeveyh’e haksızlık yapıldığını düşünerek Yahya el-

Bermekî’den Sîbeveyh’e 10.000 dirhem vermesini istemiştir.30 Sonuçta büyük bir 

üzüntü ile Bağdat’tan tekrar Basra’ya dönen Sîbeveyh hem arkadaşı hem de öğrencisi 

olan Ahfeş’e olup bitenleri anlatmıştır. Basra’daki dostlarıyla vedalaşan Sîbeveyh 

sonunda memleketi Şiraz’a geri dönmüş, kısa bir sonra da aşırı üzüntüye bağlı mide 

rahatsızlığı sebebiyle genç sayılabilecek bir yaşta vefat etmiştir.31 Vefatı hakkında hicri 

161, 177, 188 ve 194 gibi farklı tarihler belirtilse de ağırlık görüşe göre 180/796 yılında 

vefat etmiştir.32 

Sîbeveyh’in hayatıyla ilgili sözlerimizi noktalamadan önce, onun mezhebî aidiyetine 

dair tartışmalara da kısaca değinmekte fayda görüyoruz. Zeydiyye imamlarından İbnü’l-

Murtaza (ö. 840/1437) el-Münye ve’l-Emel fî Şerhi’l-Milel ve’n-Nihal isimli eserinde 

Sîbeveyh’in Mutezile’ye mensup olduğunu belirtmiştir.33  Mutaassıp bir Eş’arî âlim 

olan Abdulkahir el-Bağdâdî (ö. 429/1037) ise Sîbeveyh’i Ehl-i Sünnet âlimleri arasında 

saymış ve onun ilmine hiçbir şekilde Mutezilî, Râfızî veya Haricî bidatlerin 

karışmadığını beyan etmiştir.34 

Bilindiği üzere müellif, ilmî hayatının tamamını Mutezilî düşüncenin doğduğu ve 

geliştiği şehir olan Basra’da geçirmiştir. Üstelik onun yaşadığı dönem Mutezilî 

atmosferin en canlı dönemlerine tekabül etmektedir. Bu nedenle Sîbeveyh’in Mutezilî 

çevrelerle sıkı bir irtibatının olması kuvvetle muhtemeldir. Hatta vefatından bir gün 

önce Basra Mutezile ekolünün önde gelen temsilcisi Nazzâm (ö. 231/845)  ile 

görüştüğüne dair nakiller de mevcuttur. Bunun yanında kıyas ve amil teorisini çok 

                                                 
29  Abdullah b. Yusuf b. Ahmed İbn Hişâm, Muğni’l-Lebîb an Kütübi’l-E’ârîb, thk. Mâzin el-Mübarek 

ve Muhammed Ali Hamdullah (Dımeşk: Dâru’l-Fikr, 1985), 122. 
30  Kıftî, İnbâh, 2:359; Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, 131. 
31  Zübeydî, Tabakât, 1:68; Kıftî, İnbâh, 2:358; Yâkût el-Hamevî, Mu’cemü’l-Udebâ, 4:1745; Gündüzöz, 

“Sîbeveyh’te Kelime Yapısı”, 41-42; Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, 130-31. 
32  Hadîsî, Kitâbü Sîbeveyh ve Şurûhuh, 22. 
33  İdrîs Makbûl, Sîbeveyh Muteziliyyen (Beyrut: el-Merkezü’l-Arabiyyi li’l-Ebhâsi ve Dirâseti’s-Siyâsâti, 

2015), 63-64. 
34  Ebû Mansûr Abdulkâhir b. Tâhir el-Bağdâdî, el-Fark Beyne’l-Firak (Beyrut: Dâru’l-Âfâki’l-Cedîde, 

1977), 302. 



12 

kullanması hasebiyle düşünce sisteminin arkasında Mutezilî etkiler olduğu da iddia 

edilmiştir.35 Bu konuyla ilgili olarak İdris Makbûl, Arap-İslam kültürünün günümüze 

ulaşan en değerli dilsel metinlerinden biri olan el-Kitâb’ın oluşturulması esnasında 

Mutezilî düşüncenin rasyonel doğasının ne kadar etkili olduğunu ortaya koymaya 

yönelik bir çalışma yapmıştır.36 Tüm bu veriler, onun Mutezilî faaliyetlerden etkilenme 

olasılığını güçlendiren karinelerdir. Ancak el-Kitâb’ın istişhad ayetlerinde onun 

mezhebî aidiyeti hakkında fikir verecek herhangi bir atıf tespit edilmemiştir. Öyle ki 

Mutezile’nin referans olarak kullandıkları bazı ayetleri dilsel istişhad malzemesi olarak 

kullanmış, fakat kelamî tartışmalara hiç değinmemiştir. Örneğin “ َلمََنْ تبَعِكََ مِنْهُمْ لََمَْلََنََّ جَهَنَّم” 

(Andolsun ki onlardan kim sana uyarsa hepinizi cehenneme dolduracağım.)37 

ayetindeki “lâm” harfinin yemin anlamında kullanıldığını belirtmiş, Mutezile’nin tezleri 

arasında irtibat kurmaya yarayacak herhangi bir atıfta bulunmamıştır.38 Çünkü bu ayet, 

kâfir veya fasık fark etmeksizin şeytana uyan herkesin cehenneme gireceği konusunda 

Mutezile’nin öne çıkardığı argümanlardan biridir.39 Sîbeveyh’in Mutezilî düşünceyi 

benimsediği düşünülse bile en azından mezhebî aidiyetini propaganda düzeyine 

taşımadığını net bir şekilde söyleyebiliriz. Bu nedenle müellif, pek çok çağdaşının 

başına gelen Mutezilî olarak damgalanma bahtsızlığını yaşamamıştır. Aradan geçen 

asırlara rağmen bilimsel eleştiriler dışında mezhepler üstü otoritesini korumuş, hiçbir 

kaygı duyulmaksızın bütün kelamî mezhepler tarafından referans gösterilmiştir. 

1.2. el-Kitâb 

el-Kitâb’ın sistemi, üslûbu ve muhtevası kadar İslâmî ilimler sahasında yerini alması da 

sıra dışıdır. Şöyle ki İslâmî ilimlerin pek çoğu küçük bir risale ile başlayıp o risalenin 

şerhi veya kritiği üzerinden gelişimini sürdürürken Arap dili doğrudan el-Kitâb gibi 

ansiklopedik bir eserle sahneye çıkmıştır.40 Sarf, nahiv, fonetik, lehçebilim gibi Arap 

                                                 
35  Recep Yartaşı, “Sîbeveyhi”, Mutezili Öncüler, ed. Mehmet Azimli ve Özden Kanter (İstanbul: Mana 

Yayınları, 2021), 65. 
36  Makbûl, Sîbeveyh Muteziliyyen. 
37  A’râf, 7/18. 
38  Ebû Bişr Amr b. Osman b. Kanber Sîbeveyh, el-Kitâb, thk. Abdusselâm Muhammed Hârun, 3. bs 

(Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 2014), 3:108. 
39  Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’Ğayb, (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1420), 14:216. 
40  Bu bilgi, Ali Benli’nin internet ortamındaki bir videosundan alınmıştır. Bilgi için bkz. Ali Benli, 

Anlam Çalıştayı; Sîbeveyh’in el-Kitâb’ı Çerçevesinde Nahiv Anlam İlişkisi 

(https://www.youtube.com/watch?v=40nOdIuDi3w, 23.12.2018.) 

https://www.youtube.com/watch?v=40nOdIuDi3w


13 

dilbiliminin bütün temel konularını ayrıntılarıyla aktaran eser, her türlü gramatik 

ihtiyaca cevap verebilecek niteliktedir. Öyle ki İslâm dünyasında kısa zamanda “nahvin 

Kur’an’ı” denilebilecek kadar ulaşılması güç bir seviyeye ulaşmıştır. Nitekim 

Mâzinî’nin (ö. 249/863) “Kim Sîbeveyh’ten sonra bir nahiv eseri yazmaya kalkarsa 

bundan utansın.” sözü,41 el-Kitâb’ın alandaki otoritesini ve kemalini gösteren önemli 

verilerden biridir. Eser, sadece aynı ekolden olan Basralılar nezdinde değil rakip ekol 

olan Kufe’de de büyük ilgi görmüştür. Hatta Kufe dil ekolünün en önemli 

temsilcilerinden olan Ferrâ’nın el-Kitâb’ı kendisine okutmasına karşılık Ahfeş el-

Evsat’a 50 dinar verdiği, vefat ettiğinde ise yastığının altında el-Kitâb bulunduğu 

rivayet edilmektedir.42 

Sîbeveyh’in eserinde altı yüzden fazla yerde Halil b. Ahmed’e atıfta bulunması, bazı 

yerlerde ise İmam Halil’e nispetle “Allah ona rahmet eylesin.” ifadesini kullanması,43 

onun el-Kitâb’ı Halil b. Ahmed’in vefatından sonra yazdığını göstermektedir. Halil b. 

Ahmed’in hicri 175 tarihinde, Sîbeveyh’in de 180 yılında vefat ettiği göz önünde 

bulundurulduğunda İmam’ın bu eseri, ömrünün son demlerinde kaleme aldığı 

anlaşılmaktadır. Ancak böyle bir eseri, dönemin şartları itibariyle kısa sürede planlayıp 

kaleme almak zor olduğu için İmam Halil’in vefatından önce el-Kitâb’ın taslak ve ana 

malzemesinin hazır olduğu tahmin edilmektedir.44 Yine İmam Halil hayattayken eserini 

yazmaya başladığı, vefatından sonra da kalan kısımları tamamladığı şeklindeki görüşün 

de isabet oranı oldukça yüksektir.45 “Allah rahmet eylesin.” ifadesinin Sîbeveyh’in 

vefatından sonra müstensihler tarafından eklendiğini iddia eden âlimler de olmuştur. 

Ancak bu iddianın gerçeklik payı iki açıdan oldukça düşüktür. Birincisi, Sîbeveyh’in 

nakilde bulunduğu tek hocası Halil b. Ahmed değildir. Zira müellif, İmam Halil’den 

önce vefat eden İsa b. Ömer, Ebû Amr ve Yunus b. Habib gibi âlimlerden de nakilden 

bulunmuş, ancak onlar için böyle bir ifade kullanmamıştır. Diğer taraftan İmam Halil’in 

vefatından sonra Sîbeveyh’in, arkadaşı Nasr b. Ali el-Cehdamî’ye (ö. 250/864) “Gel 

Halil’in ilmini ihya edelim.” dediğine ve bu diyalogdan sonra eserini yazmaya 

                                                 
41  Kıftî, İnbâh, 2:348. 
42  Ebu’t-Tayyib el-Lugavî, Merâtibü’n-Nahviyyîn, thk. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrâhîm (Kahire: 

Mektebetü Nahdati Mısr, 1955), 87. 
43  Ebû Bişr Amr b. Osman b. Kanber Sîbeveyh, el-Kitâb, thk. Abdusselâm Muhammed Hârun (Kahire: 

Mektebetü’l-Hancî, 2014), 1;92; 1:159; 2:26. 
44  Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, 37:131. 
45  Ali en-Necdî Nasıf, Sîbeveyh İmâmü’n-Nuhât, (Kahire: Âlemü’l-Kütüb, 2009), 120-21. 



14 

başladığına dair nakiller de mevcuttur.46 Tüm bunlar göz önüne alındığında el-Kitâb’ın 

İmam Halil’in vefatından sonra yazılmaya başlanmış olması en güçlü ihtimaldir. 

Sîbeveyh, el-Kitâb’ı yazdıktan sonra kimseye ders olarak okutma fırsatı bulamamıştır. 

Hatta eseri yazdıktan sonra tekrar gözden geçirme ve son şeklini verme niyeti olmasına 

rağmen buna imkân bulamadığı anlaşılmaktadır.47 Ancak telif esnasında yazdığı 

bölümleri Ahfeş’e göstermiş ve bazı meseleleri onunla tartışmıştır. Sîbeveyh’in 

vefatından sonra eseri devralan Ahfeş; el-Cermî (ö. 225/840), Ebû Osman el-Mâzinî (ö. 

249/863), Ebû Hâtim es-Sicistânî (ö. 255/869) ve Ali b. Hamza el-Kisâî (ö. 189/805) 

gibi alimlere okutmuştur. Sîbeveyh tarafından belli bir isim konulmayan el-Kitâb, bir 

süre elden ele dolaştıktan sonra yine Ahfeş’in sayesinde “Kitâbü Sîbeveyh” adını 

almıştır. Bu bakımdan gerek el-Kitâb’ın sonraki nesillere intikali gerekse okunup 

anlaşılması konusunda Ahfeş’in büyük katkısı olmuştur.48 Bunun yanında el-Kitâb’ın 

Sîbeveyh’e isnadını gerçekleştiren zincirin en başında sadece Ahfeş bulunmaktadır. 

Onun bütün bu katkılarına rağmen şu iddiayı da burada zikretmek durumundayız: 

Ahfeş, başlangıçta el-Kitâb’ı kendisine mal etmek istemiş, ancak bunu fark eden Ebû 

Amr el-Cermî ile Ebû Osman el-Mâzinî anlaşmalı olarak el-Kitâb’ı Ahfeş’ten okuyarak 

bir anlamda onun bu girişimini boşa düşürmüşlerdir.49 Şayet bu iddia doğruysa el-

Kitâb’ın sonraki nesle intikali konusunda Ahfeş’in büyük katkısını inkâr etmemekle 

birlikte eserin Sîbeveyh’e aidiyetinin Cermî ve Mâzinî sayesinde tescillendiğini 

söyleyebiliriz. 

1.2.1. el-Kitâb’ın Muhtevası ve İstişhad Alanı 

el-Kitâb’ın nihayetinde bir gramer kitabı olduğu muhakkaktır. Ancak o, bugünkü 

anlamıyla bir dili doğru konuşmayı ve yazmayı öğreten kurallar bütünü olmaktan öte bir 

anlam ifade etmektedir.50 Zira müellif, failin merfu veya mefulün mansub olması 

gerektiği gibi kuralları belirtmekle yetinmeyip Arapları bu şekilde iraplamaya 

                                                 
46  Zübeydî, Tabakât, 75; Ali Benli, “Sîbeveyh’in el-Kitâb’ı Çerçevesinde Dil Çalışmalarının Doğuşu” 

(Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, Marmara Üniversitesi, 2007), 14; Hadîsî, Kitâbü Sîbeveyh 

ve Şurûhuh, 42. 
47  Nasıf, Sîbeveyh, 128. 
48  Lugavî, Merâtib, 68; Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, 132. 
49  Ebu’l-Berekât Kemâleddîn el-Enbârî, Nüzhetü’l-Elibbâ fî Tabakâti’l-Üdebâ, thk. İbrahim es-Sâmerrâî 

(Ürdün: Mektebetü’l-Menâr, 1985), 108. 
50  Gündüzöz, “Sîbeveyh’te Kelime Yapısı”, 3. 



15 

yönlendiren arka planı da izah etmektedir. Bu anlamda el-Kitâb, Şatıbî’nin de (ö. 

790/1388) dediği gibi Arap dili yanında doğru düşünme ve akıl yürütmeyi de öğreten 

bir kitaptır.51 Nitekim Arap dilinin kurucu metni olan bu eserin zihinsel mekanizmasını, 

İslam hukukunun kurucu metni olan Şâfiî’nin (ö. 204/820) er-Risâle’sinde şekil ve 

içerik olarak görmek mümkündür. Hatta İmam Şâfiî’nin, eserini “er-Risâle” olarak değil 

de “el-Kitâb” olarak isimlendirdiği yönündeki bilgileri52 dikkate aldığımızda Şâfiî’nin 

projesiyle Sîbeveyh’in projesi arasında ne tür bir bağ olduğunu daha iyi anlayabiliriz. 

Buna göre Sîbeveyh’in eseri, nahvin kitabı iken Şâfiî’nin eseri de fıkhın kitabıdır. Diğer 

taraftan Sîbeveyh, Arap beyanını nahiv ve anlam bakımından kanunlaştırırken Şâfiî de 

beyanın anlamla ilişkisini kanunlaştırmıştır. Böylece Şâfiî, daha ilk sayfalardan itibaren 

bir anlamda kendisini yönlendiren kaynak otoriteyi tanımlamıştır.53 

Daha önce değindiğimiz gibi el-Kitâb’ın genel çerçevesi İmam Halil’in görüşleri olsa da 

eserde Ebû Amr b. Alâ, İsa b. Ömer es-Sekafî, Yunus b. Habib, Harun el-Kârî gibi 

âlimlerden de nakiller bulunmaktadır. Hatta Yunus b. Habîb, Sîbeveyh’in hocası Halil 

b. Ahmed’in nahiv birikimini bin varaklık bir eserde topladığını işitince “Getirin 

bakalım o kitabı!” demiş, içeriğini kontrol ederek Sîbeveyh’in kendisinden yaptığı 

nakillerin tamamının doğru olduğunu görünce de “Benden yaptığı nakiller gibi İmam 

Halil’den yaptığı nakiller de doğrudur.” demiştir.54 Toplamda İmam Halil’den 522, 

Yunus b. Habib’den 200, Ebu’l-Hattâb el-Ahfeş’ten 47, Ebû Amr b. Alâ’dan 44, İsâ b. 

Ömer’den 22, Ebû Zeyd el-Ensârî’den 9, Hârûn b. Musâ’dan 5, Abdullah b. Ebî 

İshâk’tan 7 ve Kufelilerden 4 yerde nakilde bulunmuştur.55 Sîbeveyh, hocalarından 

aldığı nakillerin yanı sıra kendi zamanına kadar oluşan dil birikimini ve bedevi 

Araplardan işittiklerini işleyerek nesnel hale getirmiştir.56 

 Bir iddiaya göre Sîbeveyh, hocası İsa b. Ömer’in el-Câmî isimli kitabını ondan almış, 

daha sonra Hocası Halil b. Ahmed’in de görüşlerini ilave ederek meşhur eserini ortaya 

çıkarmıştır. Ancak bu iddianın Sîbeveyh’in saygınlığını düşürmek için Kufe ekolünün 

                                                 
51  Ebû İshâk İbrâhîm b. Mûsâ b. Muhammed el-Lahmî eş-Şâtıbî, el-Muvâfakât fî Üsûli’ş-Şerîa, thk. 

Muhammed Abdullah Drâz (Mısır: el-Mektebetü’t-Ticâriyyetü’l-Kübrâ, 1985), 4:116; Gündüzöz, 

“Sîbeveyh’te Kelime Yapısı”, 3. 
52  Muhammed b. İdrîs eş-Şâfiî, er-Risâle, thk. Ahmed Şâkir (Mısır: Mektebetü’l-Halebî, 1940), 

Mukaddime:12. 
53  Bkz. Câbirî, Arap Aklının Oluşumu, 119-20. 
54  Yâkût el-Hamevî, Mu’cemü’l-Udebâ, 5:2123. 
55  Bkz. Gündüzöz, “Sîbeveyh’te Kelime Yapısı”, 122-23. 
56  Örnekler için bkz. Çakır, Sîbeveyh, 45-81. 



16 

mutaassıp taraftarları tarafından ortaya atıldığı düşünülmektedir. Çünkü güvenilir 

tabakât kitaplarında böyle bir rivayet yoktur.57 

Sîbeveyh, mukaddime yazma geleneğinin henüz oluşmadığı bir dönemde eserini kaleme 

almış olması veya mukaddime yazmaya fırsat bulamamış olması hasebiyle eserin 

amacını ve yöntemini belirten bir giriş yaz(a)mamıştır.58 Bununla birlikte eserin ilk yüz 

elli sayfalık bölümü mukaddime sayılabilecek niteliktedir. Bu bölüme başlarken Arap 

dilinin kelimelerini isim, fiil ve harf olmak üzere üçe ayıran müellif, tüm çıkarımlarını 

bu taksim üzerinden yapmıştır.59 Mukaddime sayılabilecek bölümde toplam otuz dört 

farklı konuya temas etmiştir. Bu konular ağırlıklı olarak lazım, müteaddi ve nakıs gibi 

fiil çeşitleri, irab alametleri, mureblik ve mebnilik gibi konular etrafında şekillense de 

bazen bağlam gereği müellifin konuların dışına taştığı olmuştur. Ancak Sîbeveyh bu tür 

durumlarda “Yeri geldiğinde detaylı bilgi vereceğiz.” diyerek konuyu toparlamıştır. 

Konular arası geçişin çok olması, müellifin bir konuyu tek bölümde ele almayıp farklı 

bağlamlarda parça parça işlemesi ve eserin mukaddimeden yoksun olması gibi 

hususiyetler, bazıları tarafından el-Kitâb’ın metodolojiden ve sistematik bütünlükten 

uzak olduğu şeklinde yorumlanmıştır.60 Ancak esere bütüncül bakılarak konular 

arasındaki ince bağlantılar tespit edildiğinde onun son derece sistematik ve metodolojik 

bir karaktere sahip olduğu anlaşılmaktadır. Daha önce değindiğimiz gibi el-Kitâb’ın 

bilgi yelpazesi; sarf, nahiv, fonetik, belagat, kıraat, şiir, lehçebilim, sözlükbilim gibi 

Arap dilbilimini doğrudan veya dolaylı olarak ilgilendiren ilim dallarını kapsayacak 

derecede geniş olsa da ana teması, sarf ve nahiv olmak üzere iki maddede 

şekillenmektedir. Eserin ilk yarısı nahiv konuları ile ilgili iken diğer yarısı ise sarf 

konularına ayrılmıştır.61 Diğer ilimler ise aralarda bağlama göre işlenmiştir. Ayrıca 

müellifin, zaman zaman “Detayını daha sonra açıklayacağım.” gibi ifadeler kullanması, 

onun el-Kitâb’ı rastgele yazmadığını, aksine zihninde sistematik bir bütünlük 

tasarladığını göstermektedir. 

                                                 
57  Hadîsî, Kitâbü Sîbeveyh ve Şurûhuh, 70. 
58  Hâlid Abdulkerîm Cum’a, Şevâhidü’ş-Şi’r fî Kitâbi Sîbeveyh (Kahire: ed-Dâru’ş-Şarkiyye, 1989), 47; 

Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, 131. 
59  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:12. 
60  Detaylar için bkz. Ali Bulut, “Sîbeveyh’in Hayatı ve el-Kitâb’a Yönelik Bazı Eleştiriler”, Doğu 

Araştırmaları Dergisi, sy 1 (2008): 131; Kâtib Çelebî, Keşfu’z-Zunûn an Esâmi’l-Kütübi ve’l-Fünûn 

(Bağdad: Mektebetü’l-Müsennâ, 1941), 2:1428. 
61  Bulut, “Sîbeveyh’e Yönelik Eleştiriler”, 131; Şevkî Dayf, el-Medârisu’n-Nahviyye (Kahire: Daru’l-

Marife, t.y.), 60-61. 



17 

Çeşitli biyografik kaynaklardan ve ilk dönem dilcilerinin eserlerinden anlaşıldığı 

kadarıyla erken dönem dilcileri, dilsel istişhad verilerini sınırlı sayıda kaynaktan 

derlemişlerdir. Bu kaynaklardan dört tanesi, açıkça bilindiği üzere Kur’an (kıraatler), 

hadis, şiir ve Arapların günlük konuşmalarıdır. Kur’an kıraatleri, şâz veya sahih gibi 

tasnife bakılmaksızın mevcut dilsel anlayış açısından ana kaynak olarak görülse de 

erken dönem gramercileri tarafından çok sayıda kural veya ilkenin kendisinden 

çıkarılabileceği dilsel malzeme bütünü olarak görülmemiştir.62 el-Kitâb’daki dilsel 

malzemeler arasında kıraatlere hiyerarşik olarak öncelik verilmemesini bu anlayışın bir 

sonucu olarak okumak mümkündür. Çalışmamızın ikinci bölümünde Sîbeveyh’in 

kıraatlere yaklaşımına detaylıca yer vereceğimiz için bu bölümde bu kadar malumatla 

iktifa etmeyi uygun gördük. 

Sîbeveyh’in Arap dilini değerlendirme konusundaki ana kaynağı, Arapların günlük 

konuşma dilidir.63 İmam, güncel dil konusunda tıpkı muasırı ve hocaları olan Basralı 

dilciler gibi orijinalliğini yitirmiş ve içerisine lahn karışmış olan şehir Araplarının 

günlük konuşmalarını değil, otantik çöl Arapçasını esas almıştır. Bu bağlamda el-

Kitâb’ı Mâzinî’den okuyan Basralı dilci Ebu’l-Fadl er-Riyâşî’nin (ö. 257/871) “Biz 

Arapçayı kertenkele avlayan ve çöl faresi yiyenlerden öğrendik. Kufeliler ise turşu ve 

tereyağıyla beslenen şehirlilerden öğrendiler.” sözü,64 Basralıların dilsel materyal 

konusundaki titizliğini gösteren önemli bir sözdür. Halil b. Ahmed’in bedevi 

Araplardan duyduklarını aynı titizlikle Sîbeveyh’e yazdırdığı belirtilmektedir. Bunun 

yanında Sîbeveyh’in Necid ve Hicaz çöllerine giderek bizzat bedevî Araplardan işittiği 

kullanımları kurallaştırdığına dair nakiller de mevcuttur.65 Sema metodu olarak 

sistemleşen bu yöntem Basralıların yöntemidir. Sîbeveyh bu yönteme o kadar bağlı 

kalmıştır ki kural olarak geçerli saydığı bazı kullanımları Araplardan işitilmediği 

gerekçesiyle geçersiz saymıştır.66 Bununla birlikte yirmi küsür yerde konuşma dilinde 

                                                 
62  Ramzi Baalbaki, “The treatment of qırâ’ât by the second and third century grammarians”, Zeitschrift 

für Arabische Linguistik, sy 15 (1985): 11-12. 
63  Gündüzöz, “Sîbeveyh’te Kelime Yapısı”, 162. 
64  Enbârî, Nüzhe, 153.  
65  Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, 131. 
66  Örnek için bkz. Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 1:318. 



18 

kullanılmayan söz dizimlerini de istişhad olarak getirmiş, ancak bu kalıplara “temsil” 

diyerek onları sembolik kullanımlar olarak kabul etmiştir.67 

Sîbeveyh, şiir dilini de dilsel bir malzeme olarak geniş ölçekte kullanmıştır. Esasen şiir, 

kendi bünyesinde daima zaruret olgusunu taşıyan ve cevâzü’ş-şi’r kavramı ile anılan bir 

alandır. Bu nedenle şiirin varlığı, çoğu zaman gramer kurallarına aykırı görünen bu 

zaruretlerin kabulüne bağlıdır. Bu anlamda şiirin özgürlük alanı oldukça geniştir, hatta 

sınırsızdır.68 Bu itibarla Sîbeveyh de şiir diline öylesine geniş bir alan tanımıştır ki asla 

geçerli olmaz dediği bir kuralı, şiir söz konusu olunca geçerli saymıştır. Hatta bir kuralı 

“Asla geçerli olmaz, ancak şiirde gelirse müstesna.” dedikten sonra “Böyle bir 

kullanımın geçtiği bir şiir var mı yok mu onu da bilmiyoruz.” diyerek bir anlamda şiir 

dilinin sınırlarını kaldırmıştır.69 Müellif, matbu veya mahtut nüshalara göre değişiklik 

göstermekle beraber yaklaşık 1050 şiiri istişhad olarak kullanmıştır.70  

Sîbeveyh’in tartışmalı istişhad alanlarından biri de hadistir. Araştırmacılara göre 

kullandığı hadis sayısı dört ila sekiz arasında değişmektedir. el-Kitâb’ın muhakkiki 

Abdusselâm Muhammed Hârûn’un tespitlerine göre ise el-Kitâb’da sadece şu yedi hadis 

istişhad olarak kullanılmıştır: “ َوَنخَْلعَُ وَنتَرُْكُ مَنْ يفَْجُرُك” (Sana isyan edenden ayrılırız ve 

onları terk ederiz.)71 “ ِوح  ,Çok övülen ve takdis edilen) ” سُبُّوحٌ قدُُّوسٌ  رَبُّناَ وَرَبُّ الْمَلََئكَِةِ وَالرُّ

meleklerin ve ruhun rabbi.),72 “ة وْمُ مِنْ عَشْرِ ذِى الْحِجَّ  Zilhicce’nin) ”مَا مِنْ أيَّامٍ أحبَّ إلى اِلله فيِهَا الصَّ

on gününde tutulan oruç kadar Allah’ın hoşnut olacağı başka bir gün yoktur.),73 “ ُإن ِي عَبْد

كُ لُّ مَوْلوُدٍ “ 74,(.Ben de bütün kullar gibi Allah’ın yiyip içen bir kuluyum) ”اِلله آكِلٌ كَمَا تأَكُلُ الْعبَِيدُ 

                                                 
67  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:83, 312, 323, 353. 
68  Gündüzöz, “Sîbeveyh’te Kelime Yapısı”, 152-53. 
69  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 3:101. 
70  Cum’a, Şevâhidü’ş-Şi’r, 502-3. 
71  Ahmed b. el-Hüseyn el-Beyhakî, es-Sünenü’l-Kübrâ, thk. Abdulkadir Muhammed Ata (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2003), 2:298; Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 1:74. 
72  Müslim b. Haccâc, el-Müsnedü’s-Sahîh, thk. Muhammed Fuad Abdulbaki (Beyrut: Dâru İhyâi’t-

Türâsi’l-Arabî, t.y.), 1:353; Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 1:327. 
73  Ahmed İbn Hanbel, el-Müsned, thk. Muhammed Şakir (Kahire: Dâru’l-Hadîs, 1995), 6:59; Sîbeveyh, 

el-Kitâb, 2014, 2:32. Sîbeveyh’in naklettiği metinle birebir örtüşen bir hadise ulaşamadık. Şöyle ki 

müellifin naklettiği metinde “وْم وْم“ kelimesi geçerken, hadis kaynaklarında ”الصَّ  kelimesi yerine ”الصَّ

يَعْدِلُ صِياَمُ كُل ِ “ lafızları geçmektedir. Muhtemelen Sîbeveyh, hadisin devamındaki ”أنْ يَتعَبََّدَ “ veya  ”الْعمََلُ “
 sözüyle irtibatlandırarak (.O günlerde tutulan bir gün oruç, bir senelik oruca denktir) ”يوَْمٍ مِنْهَا بصِِياَمِ سَنةٍَ 

hadisin metnini sehven değiştirmiştir. 
74  Beyhakî, Sünen, 7:461; Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 2:80. 



19 

 Allah size) ”إنَّ اَلله ينَْهَاكُمْ عَنْ قِيلَ وَقَالَ “ 75,(.Her doğan çocuk fıtrat üzere doğar) ”يوُلدَُ عَلىَ الْفِطْرَة

dedikoduyu yasaklamıştır.)76 ve “ ْفَ بهَِا وَنعِْمَت”  (Ne güzel!)77 

Abdusselâm Muhammed Hârûn’un bu tespitiyle iligili bazı hususları belirtmekte fayda 

görüyoruz:  َبهَِا وَنعِْمَتْ ف ” (Ne âlâ!) sözü bazı hadis metinlerinde geçse de bu söz, Arapların 

günlük konuşmalarında daha sık kullanılmaktadır.78 Dolayısıyla bu sözün hadisle 

istişhad kapsamında değerlendirilmemesi kanaatimizce daha doğrudur. Buna mukabil 

Sîbeveyh’in istişhad olarak getirdiği “مُطِرْناَ بنوَْءِ كَذَا” (Şu yıldız sebebiyle bize yağmur 

yağdı.)79 sözünün hadisle istişhad kapsamında değerlendirilmesini gerektirecek bazı 

veriler bulunmaktadır. Şöyle ki, müşrikler, bazı yıldızların isimlerini söyleyerek 

yağmurun yağmasını bu yıldızların doğmasına veya batmasına bağlamışlardır. Onların 

bu inanışlarına yüce Allah, “ بوُنَ وَتجَْعلَوُنَ رِزْقكَُ  مْ أنََّكُمْ تكَُذ ِ ” (Allah’ın verdiği rızka karşı şükrü, 

onu yalanlamakla mı yerine getiriyorsunuz?) ayeti ile cevap vermiştir.80 Hz. Peygamber 

de onların bu inanışlarının küfür olduğunu “مُطِرْناَ بنوَْءِ كَذَا” sözü vurgulamıştır.81 

Binaenaleyh, bu sözün sebeb-i vürûdunun bir hadisle bağlantılı olması, onu hadisle 

iştişhad kapsamına yaklaştırmaktadır. Abdusselâm Muhammed Hârûn, İbn Hişâm’a 

göre Sîbeveyh’in hadisle istişhadlarından biri olan “ ًالناسُ مَجزيُّونَ بأعَمالهم إنْ خيراً فخيرٌ وإن شرا

 İnsanlar, amellerinin karşılığını göreceklerdir. Eğer amelleri iyiyse karşılığı iyi) ”فشرٌ 

olacak; kötüyse karşılığı da kötü olacak.) sözünü, kalıp ifadeler arasında saymaktadır.82  

Öte yandan Sîbeveyh, istişhad olarak kullandığı hadislerin Hz. Peygamberin sözü 

olduğunu belirtme ihtiyacı hissetmemiştir. Hadisleri bu kadar az kullanmasının sebebi 

hakkında Hammâd b. Seleme’nin meclisinden bir hadisi yanlış okuması sebebiyle 

ayrılması veya Mutezilî olması hasebiyle hadislere mesafeli durması gibi bizce 

gerçeklikten uzak yorumlar yapılmıştır. Ancak onun bu tutumunun ilk dönem 

dilcilerinin hadislere yaklaşım tarzı ile alakalı olduğu açıktır. Zira Ebü’l-Esved ed-Düelî 

(ö. 69/688) ile İbn Mâlik (ö. 672/1274) arasındaki yüzlerce yıllık süreçte dilci âlimler 

                                                 
75  Ebû Dâvûd, es-Sünen, thk. Muhammed Muhyiddîn Abdulhamîd (Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, 

t.y.). Sünnet:19; Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 2:393. 
76  Muhammed b. İsmail el-Buhârî, el-Câmiu’l-Müsnedü’s-Sahîh, thk. Muhammed Züheyr b. Nâsır (Dâru 

Tavki’n-Necât, 2001) Rikâk:22; Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:268. 
77  Ebû Davûd, “Tahâret” 125; Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 4:116.  
78  Bu söz, şâmile programında tarandığında bin küsür yerde hadisten bağımsız olarak konuşma dilindeki 

karşılığıyla geçmektedir.      
79  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 2:477. 
80  Vâkıa, 56/82. 
81  Müslim, “İman” 125. 
82  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 1:258; Gündüzöz, “Sîbeveyh’te Kelime Yapısı”, 96. 



20 

birkaç güvenilir hadis dışında hadisle istişhadda bulunmamışlardır. Bu hadislerin sayısı 

da üç ile on beş arasında değişmektedir.83 Sebebine gelince, genelde hadisler Hz. 

Peygamberin söylediği lafızlarla değil de mana ile rivayet olunmuştur ki Peygamber 

(a.s.) de buna izin vermiştir. Mana ile rivayette lafızların değişime uğrama ihtimali çok 

olduğu için hadisleri nahiv kuralı üretmeye elverişli alan olarak görmemişlerdir. 

Zikredilen hadislerin en sahih veya en meşhur hadis olmaları da bu görüşü 

desteklemektedir. Kaldı ki müellif bu hadisleri salt kural üretmek için değil, istişhad 

olarak getirdiği ayet, şiir veya Arap kelamını destekleyici mahiyette kullanmıştır.84 

Sîbeveyh, sadece kural değil, kural koyma ile ilgili kuram ve yöntemleri de aktif olarak 

işletmiştir. Buna göre eserini isim, fiil ve harf olmak üzere üç saç ayağı üzerine 

kurmuştur. Bu minvalde konuları işlerken Basra ekolünün diğer öncüleri gibi sema 

metodunu kullanmaktadır. Basra ekolünün müntesipleri, Basra’nın çöle daha yakın 

olması veya cahiliye dönemindeki Ukâz panayırını andıran ve İslâmî dönemin en 

önemli panayırlarından biri olan Mirbed’in Basra’da bulunması gibi etkenlerden dolayı 

bedevi Arapların fasih lehçesini esas alıp dile ait genel kurallar oluşturmuşlardır. Bu 

kurallara uymayan kullanımları ise şâz kabul ederek onlar için ayrı bir kural koymaya 

gerek duymamışlardır.85 Bunun yanında Sîbeveyh, Arapçasına güvenilen kişilerden 

aldığı dilsel verilerle benzeşen kullanımları geçerli görerek kıyası da aktif olarak 

kullanmaktadır. Elbette onun kıyasa ölçüt aldığı materyal, dış tesirlerin etkisinden uzak 

kalan bedevi Arapların günlük konuşmalarıdır. Bu sebeple müellif, Arapçalarına 

güvenmediği kişilerin kullanımlarını veya güvenilen Arapların tek tük (şâz) 

kullanımlarını kıyas yapmaya uygun görmemektedir. 

1.2.2. Arap Gramerinin Tedvini Açısından el-Kitâb 

Bilimler, kümülatif yapıları gereği belli sebeplere binaen tedricen gelişmekte ve 

sonrakilerin öncekilere katkısı ile gelişimlerini sürdürmektedirler. Bu anlamda Arap dili 

konusundaki çalışmalar ilk defa Sîbeveyh ile başlamadığı gibi onunla da sona 

ermemiştir. Ancak gramer çalışmalarının günümüze ulaşan en eski metninin kendisine 

ait olması sebebiyle Sîbeveyh, doğal olarak tedvin sürecinin en önemli aktörlerinden 

                                                 
83  Mahmûd Feccâl, el-Hadîsü’n-Nebevî fi’n-Nahvi’l-Arabî, (Riyad: Edvâü’s-Selef, 1997), 99. 
84  Bkz. Gündüzöz, “Sîbeveyh’te Kelime Yapısı”, 94-97; Hadîsî, “Mevkıfü Sîbeveyh mine’l-Kıraât ve’l-

Hadîs”, 224-25; Cum’a, Şevâhidü’ş-Şi’r, 45-46. 
85  Hulusi Kılıç, “Basriyyûn”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 5:117. 



21 

biri haline gelmiştir. Bu nedenle Arap gramer çalışmalarının el-Kitâb’ın kaleme 

alınmasına kadar geçirdiği sürece ana hatlarıyla temas etmek Sîbeveyh’in Arap dilinin 

tedvinine katkısını daha net ortaya koyacaktır. 

Arap dili çalışmalarının başlamasının en önemli sebebi dilde lahn olgusunun 

yaygınlaşması ve bu durumun dinî bakımdan veya kültürel milliyetçilik açısından 

doğurduğu bir takım olumsuz sonuçlardır. Dinî sonuçlar, Kur’an’ın okunuşu ve 

anlaşılması noktasındaki problemler iken kültürel milliyetçilik açısından sonuçlar ise 

Arapların övünç kaynağı olan dillerinin orijinal yapısının bozulmasıdır. Çünkü hiçbir 

iddia, Arapların milliyetçilik gururunu, dünya dilleri arasında en zengin ve en 

mükemmel dilin Arapça olduğu iddiasından daha fazla beslememiştir.86 Bu bağlamda 

Câbirî’nin şu değerlendirmeleri dikkat çekicidir: “Araplar, dillerini kutsama derecesinde 

severler. Dilin kendi üzerlerindeki otoritesini, sadece dillerinin gücünün değil aynı 

zamanda kendi güçlerinin de bir ifadesi olarak görürler.”87 Bu nedenle Arap gramerinin 

ilk müessisi kabul edilen Ebü’l-Esved’i bu işe koyulmaya yönelten sebeplerin başında 

kızının irab hatası yapması veya bir kişinin anlamı ters yüz edecek derecede Kur’an’ı 

hatalı okuduğunu duyması gibi tikel örnekler nakledilse de88 temelde lahn olgusunun 

artık endişe verici bir noktaya ulaşması ve Arap dilinin otantik yapısının bozulma 

endişesidir.89 Kaldı ki bu iki spesifik örnek lahn konusunun artık önlem alınması 

gereken bir noktaya ulaştığını göstermesi açısından da önemlidir. 

Aslında lahn olgusuna az da olsa cahiliye ve risalet dönemlerinde de rastlamak 

mümkündür. Bu nedenle Hz. Peygamber’in yanı sıra Hz. Ebubekir, Hz. Ömer ve Ebû 

Zerr gibi sahabîler, Kur’an kelimelerinin son harekesinin belirlenmesini ve Kur’an’ın 

garîb kelimelerinin öğrenilmesini teşvik etmekteydi.90 Örneğin bir kişi Hz. Peygamberin 

huzurunda Kur’an okurken lahn yapınca Peygamber (a.s.) “Kardeşinizi düzeltin.” 

buyurmuştur.91 Hz. Peygamberin vefatından sonra fetih hareketleri neticesinde İslâm’a 

yeni giren gayri Arap unsurların Araplarla iç içe geçmesi, hatta Arapların azınlık 

                                                 
86  Ignaz Goldzıher, İslam Kültürü Araştırmaları-1, çev. Cihad Tunç, 2. bs (Ankara: Otto Yayınları, 

2019), 290. 
87  Bkz.Câbirî, Arap Aklının Oluşumu, 87. 
88  Ebû Saîd el-Hasan b. Abdullâh el-Merzübân es-Sîrâfi, Ahbâru’n-Nahviyyîn el-Basriyyîn, thk. Taha 

Muhammed ez-Zeynî vd. (Kahire: Mustafa el-Bâbî el-Halebî, 1966), 12-15. 
89  Câbirî, 97. 
90  İsmail Durmuş, “Nahiv”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 32:300; Bkz. 

İbrahim Rufeyde, en-Nahv ve Kütübü’t-Tefsîr (Bingazi: ed-Dâru’l-Cemâhîriyye, 1990), 32-33. 
91  Ebu’l-Feth Osmân İbn Cinnî, el-Hasâis (Mısır: el-Hey’etü’l-Mısriyye’l-Âmme li’l-Kitâb, t.y.), 3:249. 



22 

konumuna düşmesinin bir sonucu olarak Arap dilindeki bozulmalar (lahn) endişe verici 

boyutlara ulaşmıştı. Hz. Osman bir hutbesinde, mevâli ile Arapların karışması ve 

cariyelerden doğan çocuklar sebebiyle Arapların dil yapılarının bozulduğuna, bunun 

neticesinde de konuşma dilinde ve Kur’an’ın anlaşılması noktasında güçlükler 

yaşandığına vurgu yaparak bu konudaki endişesini dile getirmiştir.92 Bu nedenle dilin 

derlenmesi ve kurallarının oluşturulması faaliyeti, temelde Arapların azınlığa düştüğü 

bir toplumda dil hatalarının artması sonucu Arapçanın bozulması ve dejenere olması 

endişesiyle başlamıştır.93 

İlk olarak Basra valisi Ziyâd b. Ebîh (ö. 53/673), Ebü’l-Esved ed-Düelî’den (ö.69/688) 

Kur’an’ın doğru okunmasını sağlayacak bir sistem geliştirmesini istemişti. Başlangıçta 

bunu kabul etmeyen Ebü’l-Esved, bir rivayete göre kızının bir cümlede nahiv hatası 

yapması, başka bir rivayete göre de birinin Kur’an’ı anlamı bozacak derecede yanlış 

okuduğunu duyması üzerine fikrini değiştirmiştir. İlk olarak Kur’an kelimelerinin son 

harflerini nokta şeklindeki harekelerle irablamıştır.94 Ardından yine Ebü’l-Esved 

tarafından hızlıca nahiv ilminin kuralları tespit edilmeye ve öğretilmeye başlanmıştır. 

Arap grameri üzerine geniş bilgi sahibi olması yanında şair ve edip olan Ebü’l-Esved, 

bazı kural ve terimleri derslerinde öğrencilerine öğretse de nahve dair ortaya bir eser 

koymamıştır.95 Onun bir eser kaleme almaması nahiv alanına yaptığı katkıların 

görmezden gelinmesine yol açmıştır. Nitekim nahivle ilgili bazı tabakât eserlerinde 

hemzeye dair eser veren İbn Ebî İshâk’ın; bazı kitaplarda el-Câmî ve el-İkmâl isimli iki 

kitabı kaleme aldığı gerekçesiyle İsa b. Ömer’in; bazı kaynaklarda ise Abdurrahman b. 

Hürmüz, Nasr b. Asım ve Meymûn el-Akrân gibi Ebü’l-Esved’in öğrencilerinin nahvin 

kurucusu olduğu rivayet edilmiştir.96 Elbette Ebü’l-Esved’in gerek Mushaf çalışmasında 

gerekse nahiv alanında getirdiği yenilikler ve koyduğu kurallar hemen 

yaygınlaşmamıştır. Bunun yanında çalışmaların başlangıç safhası olduğu için kıyas 

veya ilel gibi kuramlar da geliştirilmemiş olabilir. Ancak onun bu gayret ve hizmetlerini 

yok sayarak nahiv çalışmalarını, bu alanda kitap yazdığı kaydedilen İbn Ebî İshâk el-

Hadramî ile başlatmak bütün ana kaynakları ve güvenilir ravileri inkâr etmek anlamına 

                                                 
92  Bkz. Durmuş, “Nahiv”, 300. 
93  Câbirî, Arap Aklının Oluşumu, 97. 
94  Sîrâfi, Ahbâr, 12-15. 
95  Bkz. Tevfik Rüştü Topuzoğlu, “Ebü’l-Esved ed-Düelî”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1994), 10:311-313. 
96  Enbârî, Nüzhe, 21; Şevkî Dayf, Medâris, 13; Sîrâfi, Ahbâr, 11. 



23 

geleceği gibi, Ebü’l-Esved ve öğrencilerinin sürdürdüğü dil çalışmalarının; İbn Ebî 

İshâk ve İsa b. Ömer es-Sekafî gibi âlimlerin eser kaleme almasına zemin hazırlamasını 

da dikkate almamak demektir.97 Hz. Ömer zamanında Basra’ya göç eden Ebü’l-

Esved’in dil çalışmalarına burada başlamış olduğu dikkate alındığında Ebü’l-Esved, 

hem nahvin hem de Basra dil ekolünün kurucusu kabul edilmektedir.98 

Ebü’l-Esved’den sonra onun ders halkasını devralan öğrencileri, hocalarının attığı 

temeli daha da sağlamlaştırarak geliştirmişlerdir. Ebü’l-Esved’in, nahve dair teori 

geliştiren bazı öğrencilerinin nahvin kurucusu olduğuna yönelik rivayetleri de bu yönde 

anlamak gerekmektedir. Kaynaklarda belirtildiğine göre Düelî’nin en öne çıkan 

öğrencileri Anbese b. Ma’dân (ö. 100/718), Meymûn el-Akrân (ö. ?), Abdurrahman b. 

Hürmüz (ö. 117/735), Yahya b. Ya’mer (ö. 129/747) ve Nasr b. Âsım’dır. (ö. 89/707)99 

Bu kişiler aynı zamanda Ebü’l-Esved ile birlikte Basra dil ekolünün ilk tabakasını 

temsil etmektedirler. Bu alimlere atfedilen herhangi bir eser olmadığına göre onların 

derslerinin sistemleşmiş veya kurumsallaşmış bir yönteme dayanmaktan ziyade işitilen 

kuralların veya örneklerin başkalarına nakledilmesi şeklinde gerçekleştiği 

anlaşılmaktadır. Ebü’l-Esved’in vefatından sonra onun yerine ilk önce Anbese geçmiş, 

onun vefatından sonra da diğer öğrencisi olan Meymûn el-Akrân geçmiştir.100 Yukarıda 

da belirttiğimiz gibi, her iki alim hakkında nahiv ilmini ilk tesis eden kişiler olduğuna 

dair rivayetler vardır. Ancak kendilerine nispet edilen herhangi bir gramer eseri yoktur. 

İkinci tabakayı oluşturan Abdullah b. Ebî İshâk el-Hadramî (ö. 127/745), İsa b. Ömer 

es-Sekafî ve Ebû Amr b. Alâ, yukarıda isimlerini zikrettiğimiz âlimlerden ders 

almışlardır. Özellikle nahiv tarihinde çok önemli bir yeri olan İbn Ebî İshak’ın nahiv 

ilminin kapsamını genişletmesinin yanında kıyası yayan ve ilel teorisini ilk başlatan kişi 

olduğu nakledilmiştir.101 Ayrıca İbn Ebî İshak’ın nahiv konularını ilk defa bölümlere 

ayırarak daha sistematik hale getirdiği de nakledilmiştir.102 Kaynaklarda kendisinin 

hemzeyle ilgi tuttuğu notlarından oluşan bir eserinin olduğu belirtilse de103 bu kitabın 

                                                 
97  Topuzoğlu, “Ebü’l-Esved”, 312. 
98  Durmuş, “Nahiv”, 304. 
99  Sîrâfi, Ahbâr, 18. 
100  Bkz. Benli, “Sîbeveyh’in el-Kitâb’ı”, 61-67. 
101  Câbirî, Arap Aklının Oluşumu, 144; Zübeydî, Tabakât, 31. 
102  Salâhuddîn Halil b. İzzuddîn es-Safedî, el-Vâfî bi’l-Vefeyât, thk. Muhammed el-Arnavut ve Türkî 

Mustafa (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâs, 2000), 17:38. 
103  Lugavî, Merâtib, 12. 



24 

akıbeti bilinmemektedir. Meymûn el-Akrân’ın vefatından sonra onun öğrencisi olan İbn 

Ebî İshâk, Basra’daki ders halkasının başına geçmiştir.104 Daha önce de belirttiğimiz 

gibi Sîbeveyh, yedi yerde kendisinden nakilde bulunmakla beraber onun görüşlerine 

katılmadığı yerler olmuştur.105 

Nahvin tedvin sürecinin önemli aktörlerinden biri de İbn Ebî İshâk ve Ebû Amr b. 

Âlâ’nın çağdaşı ve ders arkadaşı olan İsa b. Ömer es-Sekafî’dir. Kendisinin yetmiş 

küsür kitap yazdığı nakledilmişse de sadece iki tanesinin adı bilinmektedir. Bu iki kitap 

ise İmam Halil’in bir beytinde övgüyle söz ettiği el-Câmî ve el-İkmâl’dir.106 el-Câmî ve 

el-İkmâl günümüze ulaşmasa da dil alanında yazıldığı tespit edilen ve ismen bilinen ilk 

eserlerdir. İçeriği ve akıbeti hakkında pek çok rivayet vardır. Örneğin Lugavî’nin (ö. 

351/962) belirttiğine göre iki eserden birisi özet formatında, diğeri ise daha geniş 

ölçekte hazırlanmıştır.107 Müberred ise söz konusu kitaplardan birinin bazı bölümlerini 

okuduğunu ve eserin dil ilimlerine giriş mahiyetinde olduğunu söylemektedir.108 Sîrâfî, 

çok uzun zaman önce kaybolduğu düşünülen bu iki kitabı gören hiç kimseye 

rastlamadıklarını beyan etmiştir.109 Halil b. Ahmed, Sîbeveyh’e İsa b. Ömer’in 

kitaplarını sormuş, o da Sekafî’nin yetmiş küsür yazdığını ve ikisi dışında hepsinin 

kaybolduğunu söylemiştir. Ardından el-İkmâl’in İran’da birisinde olduğunu; el-Câmî’yi 

ise kendisinin okuduğunu ve bazı kapalı ibareler hakkında İsa b. Ömer’e sorular 

sorduğunu söylemiştir.110 

Kıftî (ö. 646/1248), el-Kitâb’ın aslının el-Câmî olduğuna ve Sîbeveyh’in bu kitaba bazı 

ilaveler yaparak eseri kendine mal ettiğine dair bir rivayet nakletmiştir.111 Öncelikle 

Kıftî’nin bu rivayeti “ ُيقُاَل” gibi kesinlik belirtmeyen bir ifade ile nakletmesi zaten bunun 

bir söylentiden ibaret olduğunun işaretidir. Böyle bir söylentinin Sîbeveyh’in hasımları 

tarafından onun şanını düşürmek için ortaya atılmış olması da muhtemeldir.112 Diğer 

taraftan Sîbeveyh’in bu eseri okumuş olma ihtimali göz önünde bulundurulduğunda 

                                                 
104  Bkz. Benli, “Sîbeveyh’in el-Kitâb’ı”, 67-70. 
105  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 4:443. 
106  İbnu’n-Nedîm, Fihrist, 64. 
107  Lugavî, Merâtib, 23; Yâkût el-Hamevî, Mu’cemü’l-Udebâ, 5:2141. 
108  Lugavî, Merâtib, 23; Benli, “Sîbeveyh’in el-Kitâb’ı”, 76; Yâkût el-Hamevî, Mu’cemü’l-Udebâ, 

5:2141. 
109 Sîrâfi, Ahbâr, 26. 
110  İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-A’yân, 3:486. 
111  Kıftî, İnbâh, 2:347,375. 
112  Muhammed Muhtâr, Târîhu’n-Nahvi’l-Arabî fi’l-Meşrikı ve’l-Mağrib (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 2008), 64. 



25 

ondan yararlanmış olması ve el-Kitâb’ın muhtevasını bununla zenginleştirmiş olması 

kuvvetle muhtemeldir ve bu son derece tabiî bir durumdur. Çünkü Sîbeveyh dilsel 

materyallerinin tamamını kendi oluşturmamış, hocalarından aldığı yazılı ya da sözlü 

nahiv mirasını geliştirerek eserini kaleme almıştır. Ancak telifi sonuçlanmış bir eseri 

bazı ilaveler yaparak kendisine mal ettiğini iddia etmek için daha fazla delile ihtiyaç 

vardır. Kaldı ki el-Kitâb’ın genel yapısı, üslûbu ve konuları işleme tarzı başka bir kitabı 

temel alarak yazılmış olduğu intibaından son derece uzaktır.113 

Basra dil ekolünün üçüncü neslini oluşturan ve Sîbeveyh’in doğrudan hocaları olan 

Halil b. Ahmed el-Ferâhidî, Yunus b. Habib ve Ebu’l-Hattâb Ahfeş el-Ekber, gramer 

çalışmalarının önemli köşe taşlarıdır. Bu âlimlerin her birinin dil ve kıraat alanına 

katkıları tartışılmamakla beraber en dikkat çekeni ise Halil b. Ahmed’dir. Zira Arap 

dilinin ilk sözlüğü olan el-Ayn’ı literatüre kazandırmasının yanı sıra nahve yeni bir 

bakış açısı getirmiştir. Arap gramerinde dağınık konular arasındaki girift ve son derce 

hassas bağlantıları yakalayıp bunları sağlam temeller üzerine oturtmuştur. Bunun 

yanında Arap nazmının ritimsel içyapısını tahlil ve tespit amacıyla aruz sistemini ortaya 

koymuştur. Bütün bu yenilikleriyle Arap filolojisine en az yüz yıllık bir merhale 

kazandırmıştır.114 Tüm bu yeniliklerin yanında Halil’in el-Kitâb’ın oluşmasındaki 

katkısı da herkesçe bilinmektedir. Zira el-Kitâb’ın genel içeriği İmam Halil’in görüşleri 

ve sözleri üzerine bina edilmiş, yer yer onun görüşlerine yorumlar yapmak suretiyle 

geliştirilmiş, zaman zaman da diğer âlimlerin görüşleriyle mukayese edilmiştir.115 

Sîbeveyh’in dönemine kadar çeşitli tasnif denemeleri veya bireysel notlar şeklinde 

yazılı kayıtlar tutulsa da gramere dair bütün birikimin mantıksal altyapılarıyla birlikte 

iki kapak arasında sonraki nesillere aktarılması Sîbeveyh’e nasip olmuştur. Bu anlamda 

el-Kitâb, gramer mirasını sözlü nakil merhalesinden sistematik bütünlük içerisinde 

yazılı nakil merhalesine taşıyan ilk eserdir. Başka bir ifadeyle Sîbeveyh, yaklaşık bir 

buçuk asırlık zaman diliminde teşekkülünü tamamlamış ve tedvine hazır hale gelmiş 

birikimi bir araya getirerek konulara ayıran ilk müelliftir. Sîbeveyh’ten sonra Basra’da 

dil çalışmaları, el-Kitâb’ın şerhi, taliki, ihtisarı, ikmali veya eleştirisi üzerinden 

                                                 
113  Benli, “Sîbeveyh’in el-Kitâb’ı”, 77. 
114  Bkz. Tevfik Rüştü Topuzoğlu, “Halîl b. Ahmed”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1997), 309-10. 
115  Mehdî el-Mahzûmî, Medresetü’l-Kûfe ve Menhecühâ fî Dirâseti’l-Luğati ve’n-Nahv (Mısır: Mustafa 

el-Bâbî el-Halebî, 1985), 33. 



26 

gelişmiştir.116 el-Kitâb’dan sonra Câhız’ın da dediği onu gölgede bırakacak başka bir 

kitap yazılmamış, Arap gramerinin ana gövdesini daima el-Kitâb oluşturmuştur.117 

Sîbeveyh’ten sonra nahve dair bu çapta bir eser yazmaya kalkışmak sonu utanç ile 

bitecek bir cüret sayılmıştır.118 Bu şöhretin bir neticesi olarak Basra’da el-Kitâb 

denilince Sîbeveyh’in kitabı anlaşılır olmuştur.119 Bu bağlamda el-Kitâb’ın ilmî 

çevrelerde kazandığı itibarın bir göstergesi olarak Yâkût el-Hamevî’nin (ö. 626/1229) 

şu ifadelerine yer vermek istiyoruz: “Denildiğine göre Basra ehlinin üç kitabı vardır ki 

bunlarla cümle âleme karşı övünürler. Bu kitaplar, Sîbeveyh’in el-Kitab’ı, Câhız’ın (ö. 

255/869) el-Hayevân’ı ve Ebu Hâtim’in (ö. 255/869) kıraatler hakkındaki kitabıdır.”120 

Bu anlamda el-Kitâb, insanların selikalarında var olan fıtrî kullanımları nesnel ve kurallı 

bir sisteme bağlaması açısından nihaî nokta olarak algılanabileceği gibi nahiv 

çalışmalarına yön vermesi açısından da bir başlangıç olarak görülmelidir. Yani 

öncekilere nispetle nahvin tedvinini tamamlayan eser iken sonrakilere nispetle de bir 

geleneğin başlangıcıdır. Arapçanın on dört asır önceki söz dizimi ve kelime üretim 

mekanizmasıyla günümüze ulaşmasında Sîbeveyh’in büyük katkısı vardır. 

1.2.3.el-Kitâb’ın Şerhleri 

Hicri ikinci asırda kaleme alınan el-Kitâb, Sîbeveyh’in öğrencisi olan Ahfeş (ö. 215/830 

[?]) kanalıyla intinsah edilmiş ve günümüze ulaşmıştır. Çünkü yazma nüshalarda verilen 

senetlerde ilk râvi her zaman Ahfeş olmuştur. Ahfeş’in el-Kitâb’ı sonraki nesillere 

okutmasıyla başlayan sürecin akabinde el-Kitâb ile ilgili muazzam bir literatür 

oluşmuştur. Bu literatürün önemli kısmı da tabakât kitaplarında bahsedilen yetmişe 

yakın el-Kitâb şerhidir. Söz konusu şerhlerin birçoğu isimlerinden de anlaşılacağı üzere 

el-Kitâb’ın şiirlerini ve şevahidini konu edinmektedir. Bunların önemli bir kısmı ise ya 

tamamlanmadan akamete uğramış ya da günümüze ulaşmamıştır. Bu nedenle sadece 

tahkik edilerek günümüze ulaşan ve ilmî çevrelerce meşhur olan şerhler hakkında kısa 

bir malumat sunmak istiyoruz. Bu tutumumuzun nedeni, diğer çalışmaları zikredilmeye 

değer bulmamamız değil, hem konumuzla doğrudan ilgisi olmaması hem de 

                                                 
116  Nihad M. Çetin, “Sîbeveyhi”, Milli Eğitim Bakanlığı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: Milli Eğitim 

Basımevi, 1967), 10:581-83. 
117  İbn Hallikân, Vefeyât, 3:462. 
118  Çetin “Sîbeveyhi”, 10:582; İbnü’n-Nedîm, Fihrist, 74; Kıftî, İnbâh, 2:348. 
119  Çetin, 10:582; Hadîsî, Kitâbü Sîbeveyh ve Şurûhuh, 63. 
120  Yâkût el-Hamevî, Mu’cemü’l-Udebâ, 3:1406; Mehmet Emin Maşalı, Tarihi ve Temel Meseleleriyle 

Kıraat İlmi, (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2020), 52. 



27 

çalışmamızı haddinden fazla uzatarak bilgi yığınına çevirmeme isteğimizdir. Hadîce 

Hadîsî, Sîbeveyh’in hayatı, hocaları, talebeleri ve el-Kitâb'ın şerhleri hakkında müstakil 

bir çalışma yaparak bu şerhler hakkında oldukça geniş malumat vermiştir.121 Detaylı 

bilgi için bu esere müracaat edilebilir. 

1- Müberred (ö. 286/900): er-Reddu alâ Sîbeveyh. Müberred bu eserde 131 meselede 

Sîbeveyh’e itirazda bulunmuştur. Ancak müellif, bu eleştirilerin bir kısmından daha 

sonra vazgeçerek Sîbeveyh’ten özür dilemiştir.122 

2-Ebû Saîd es-Sîrâfî (ö. 368/979):  Şerh-u Kitâb-i Sîbeveyh. Bu eserin, el-Kitâb’ın en 

önemli şerhi olduğunu rahatlıkla söyleyebiliriz. el-Kitâb, Arap dili alanında kaleme 

alınan ilk eser olması hasebiyle anlaşılması gerçekten zor ve ibaresi yer yer çok 

kapalıdır. Zaten Sîbeveyh’e yöneltilen en önemli eleştirilerden biri de ibaresinin kapalı 

olması yönüyledir.123 Her ne kadar Sîbeveyh eserini o günün Araplarınca kolayca 

anlaşılabilen bir dil ve üslûbla yazmış olsa da el-Kitâb’ı anlama noktasında sonraki 

nesiller için büyük bir boşluk meydana gelmiştir. Özellikle de gayrı Arap unsurların bir 

şerhin yardımı olmaksızın el-Kitâb’ı anlayabilmeleri neredeyse imkânsızdır. Ebû Saîd 

es-Sîrâfî, Sîbeveyh’in kullandığı ıstılahları sonraki nesillerin ıstılahlarıyla buluşturarak 

ve kapalı ifadeleri açarak bu boşluğu önemli oranda doldurmuştur. Diğer taraftan 

Sîbeveyh’in istişhad olarak kullandığı şiirlerin istişhad mahallini belirterek el-Kitab’ın 

anlaşılmasına büyük katkıda bulunmuştur. Sîbeveyh’e zaman zaman itirazlar yöneltmesi 

ise onun el-Kitâb’ı şerh edecek yeterli bilgi ve donanıma sahip olduğunun bir 

göstergesidir. Sîrâfî’den sonra yazılan el-Kitâb şerhlerinin çoğunluğu bu eserden 

yararlanmıştır. Dolayısıyla sonraki şerhlerin hiçbiri Sîrâfî’nin şöhretine ulaşamamıştır. 

3- Ebû Alî el-Fârisî (ö. 377/987: et-Ta’lîka alâ Kitâbi Sîbeveyh. Avd b. Hamed el-Kavzî 

tarafından tahkik edilerek 1990 yılında altı cilt halinde Kahire’de yayınlanmıştır.124 

4-Ebu’l-Hasen er-Rummânî (ö. 384/994): Şerh-u Kitâb-i Sîbeveyh. Bu eserin tamamı 

günümüze ulaşmamıştır.  Ancak bazı kısımları akademik çalışmalara konu olmuş, bir 

kısmı da tahkik edilerek yayınlanmıştır. er-Rummânî bu eserinde görüşlerini 

                                                 
121  Hadîce Hadîsî, Kitâbü Sîbeveyh ve Şurûhuh (Bağdat: Dâru’t-Tezâmün, 1967). 
122  İsmail Durmuş, “Müberred”, TDV İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2020), 31:434. 
123  Bkz. Bulut “Sîbeveyh’in el-Kitâb’ında Bazı Nahiv Konuları ” 80. 
124 Korkis Avvâd, Sîbeveyh: İmâmü’n-Nuhât (Bağdat: el-Mecmûi’l-Irâkî, 1978), 53; Gündüzöz, 

“Sîbeveyh’te Kelime Yapısı”, 65. 



28 

dayandırdığı kıyası hükümlerin tespitinde ölçü olarak kabul etmiştir. Basra ekolüne 

mensup olduğu halde kıyas gereği beş meselede Kûfe görüşünü desteklemiş ve yaptığı 

kıyaslarda sağlıklı sema ve kabul görmüş rivayetlere dayanmıştır.125 

5- Yûsuf b. Hasan es-Sîrâfî (ö. 385/995): Şerhu Ebyâti Kitâbi Sîbeveyh. Meşhur şârih 

Ebû Saîd es-Sîrafî’nin oğlu olduğu için “İbnü’s-Sîrâfî” künyesiyle de tanınmaktadır. 

Muhammed Ali Reyyih el-Hâşimî tarafından tahkik edilerek 1974 yılında basılan bu 

eserin, baba Sîrâfî’ye ait bir şerhin gözden geçirilmiş şekli olması da ihtimal 

dâhilindedir.126 

6- A`lem eş-Şentemerî (ö. 476/1084): Tahsîlü Ayni’z-Zeheb min Ma`dini Cevheri’l-

Edeb fî İlmi Mecâzâti’l-Arab. Müellifin bu eseri, Sîbeveyh’in şâhidlerinin şerhi olup ilk 

baskısı el-Kitâb’ın Bulak baskısında sayfanın alt kenarında yayınlanmıştır.127 Daha 

sonra müstakil olarak 1967 yılında Beyrut’ta neşredilmiştir.128 

7- Ebu’l-Hasen İbn Harûf Ali b. Muhammed el-İşbîlî (ö. 609/1212): Tenkîhu’l-Elbâb fî 

Şerhi Ğavâmidi’l-Kitâb. Halife Muhammed Halife tarafından tahkik edilerek 1995 

yılında Trablus’ta basılmıştır.129 

8-Hâdî Nehr: eş-Şerhu’l-Muâsır li Kitâbi Sîbeveyh. 2014 yılında ilk baskısı yapılan 

sekiz ciltlik bu eserin, Sîrafî’nin şerhinden sonra el-Kitâb’ın en kapsamlı şerhi olduğunu 

söyleyebiliriz. Konuları beşer onar satırlık bölümlere ayırarak şerh eden bu eserin en 

önemli özelliklerinden birisi “el-Mustalahât” başlığı altında el-Kitâb’daki kavramları 

günümüz nahiv terminolojisindeki karşılıklarıyla buluşturmasıdır. Bunun yanında 

Sîbeveyh’in kullandığı başlıkları da sistematik nahiv konularının başlıklarıyla 

irtibatlandırması eserden istifade oranını artırmakta ve eseri daha anlaşılır kılmaktadır. 

Eseri anlaşılır kılan bir diğer faaliyet ise bazı yerlerde el-Kitâb’ın örneklerini tablo 

halinde sunarak hangi örneğin hangi bağlamda verildiğini izah etmesidir. Buna ilaveten 

                                                 
125  Sedat Şensoy, “Rummânî”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2008), 35:243. 
126  Zülfikar Tüccar, “Sîrâfî, Yusuf b. Hasan”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 

37:266. 
127  Bkz. Ebû Bişr Amr b. Osman b. Kanber Sîbeveyh, el-Kitâb (Mısır: Bulak Matbaası, 1316); Gündüzöz, 

“Sîbeveyh’te Kelime Yapısı”, 66. 
128  İsmail Hakkı Sezer “A’lem eş-Şentemerî”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1989), 

2:363. 
129  Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed el-İşbilî, Tenkîhu’l-Elbâb fî Şerhi Ğavâmidi’l-Kitâb, thk. Halife 

Muhammed Halife Bedîrî (Trablus: Külliyyetü’d-Da’ve’l-İslâmiyye ve Lecnetü’l-Hifâz ale’t-Türâsi’l-

İslâmî, 1995). 



29 

eser, Sîbeveyh’in dilsel teorilerini ve kural koyma yöntemini anlamaya yönelik önemli 

bir kılavuzdur. Bu şerhin en dikkat çekici yönlerinden biri de el-Kitâb’da meseleleri 

anlatırken “ َضَرَب” veya “ ََقتَل” gibi şiddet ihtiva eden fiilleri “ َأكْرَم” veya “ َأحْسَن” gibi 

âlicenap ifadelerle değiştirmesidir.130 Eserin genel anlamda önemli bir boşluğu 

doldurduğunu belirtmekle beraber gözlemlerimize göre el-Kitâb’ın sonlarına 

yaklaştıkça şârihin temposu ve motivasyonu oldukça düşmüştür. Bu nedenle de ilk 

bölümlerdeki detaylı ve uzun açıklamalar yerini daha kısa ve basit cümlelere bırakmış, 

şerhe ihtiyaç duyulan bazı noktalarda herhangi bir açıklamaya yer verilmeyip sadece el-

Kitâb’ın metniyle iktifa edilmiştir. Hatta yer yer el-Kitab’ın metninin dahi özetleme 

yoluna gidildiği görülmektedir. Bu anlamda eserin el-Kitâb’ın şerhi olma hüviyeti, 

sonlara doğru el-Kitab’ın ihtisarı hüviyetine dönüşmüştür. 

Günümüze ulaşmayan şerhler hakkında eleştirel anlamda yorum yapmamızın doğru bir 

değerlendirme olmayacağı kanaatindeyiz. Ancak mevcut şerhlerden yola çıkarak şunu 

rahatlıkla söyleyebiliriz:  el-Kitab’ın tüm metnini tek tek irdeleyerek metin örgüsünü 

çözümleyen, alanında ihtisas sahibi kişilerin bile anlamakta zorlandığı terminolojik 

yapısını günümüz terminolojisine aktaran, konu geçişlerindeki bağlantıları kuran, ara 

cümleleri ayırt eden ve zamirlerin merciini açıkça belirten yeni bir şerhe hala ihtiyaç 

duyulmaktadır. Hâdî Nehr’in yukarıda belirttiğimiz eseri bu boşluğu nispeten doldursa 

da el-Kitab’daki bazı kapalı ibareler ve zamirler hala izah edilmeyi beklemektedir. 

1.3. Genel Anlamda Kıraatler 

Sîbeveyh’in kıraatlere karşı tutumunun daha net anlaşılması için sîretten günümüze 

kadar uzanan süreçte kıraat olgusunun ve bu olgu hakkındaki tasavvurların çerçevesini 

ana hatlarıyla çizmek, daha sonra da bu tasavvurların kırılma noktalarını tespit etmek 

çalışmamız açısından önem arz etmektedir. Aksi halde sonradan ihdas edilen veya yeni 

anlamlar yüklenen kavramlarla ya da süreç içinde şekillenen yeni yaklaşımlarla ilk 

dönem âlimlerini yargılama yanılgısına düşme riski ortaya çıkacaktır. Bu nedenle 

analizini yaptığımız müellif ile onu eleştiren âlimler arasındaki bin yılı aşkın bir 

mesafeyi de hesaba katarak ilk dönemin kıraat tasavvuru hakkında genel bir çerçeve 

belirlemek gerektiği kanaatindeyiz. Ayrıca ilk dönem kıraat tasavvuru hakkında en 

                                                 
130  Bkz. Hâdî Nehr, eş-Şerhu’l-Muâsır li Kitâbi Sîbeveyh, (Ürdün: Âlemü’l-Kütübi’l-Hadîs, 2014), 1:313-

315. 



30 

önemli bilgi kaynaklarından biri olan el-Kitâb’ın kıraatlere dair verilerini doğru analiz 

edebilmek ve konuya daha geniş bir perspektiften bakabilmek için Sîbeveyh’in üzerinde 

durduğu zemini de iyi teşhis etmek gerekmektedir. Bu metodolojik zemin tespiti ise 

Sîbeveyh sonrası dönemde kıraat algısının nereye evrildiği hakkında fikir sahibi 

olmaktan geçmektedir. 

Kıraat tarihinin, nüzûl döneminden günümüze kadarki dönemsel kategorizasyonu 

âlimlere göre birbirinden farklılık arz etmekle birlikte paradigmatik kırılmalar genelde 

aynı süreçlere tekabül etmektedir. Bu paradigmatik kırılmaların en önemlilerinden 

birincisi İbn Mücahid’in (ö. 324/936) kıraatleri yedi ile sınırlaması, diğeri ise daha önce 

İbn Mihrân en-Nîsâbûrî (ö. 381/992) tarafından tasnif edilen on kıraatin131 İbnü’l-

Cezerî’nin (ö. 833/1429) en-Neşr fî kıraâti’l-Aşr adlı eseriyle yaygınlık kazanmasıdır.132 

Binaenaleyh biz bu girizgâhta, detaylı bir kronolojik süreç analizinden ziyade kıraat 

tasavvurunun en önemli iki kırılma noktası olan İbn Mücahid ve İbnü’l-Cezeri’nin, 

kıraatlere bakış açısı konusundaki hâkim tasavvurun tersine çevrilmesine neden olan 

yaklaşımlarına yer vereceğiz. 

1.3.1. Kıraatlerin Ortaya Çıkışı ve Tevatür Olgusu 

Yedi harf ruhsatına dayanak teşkil eden hadislerden de açıkça anlaşılacağı üzere farklı 

okuma biçimlerinin Hz. Peygamber döneminde ortaya çıktığı müsellem bir vakıadır. 

Başta Buhârî ve Müslim olmak üzere muteber hadis kaynaklarında çeşitli varyantlarla 

“Kur’an yedi harf üzere nâzil oldu.” şeklinde birçok rivayet vardır. Özellikle Hz. Ömer 

ile Hişâm b. Hakîm arasında geçen tartışmanın Hz. Peygamber’e taşınması, Hz. 

Peygamber’in de “Kur’an, yedi harf üzere indirilmiştir. Hangisi kolayınıza gelirse onu 

okuyun.”133 buyurması Kur’an’ın Hz. Peygamber döneminde farklı formlarda 

okunmaya başlandığının bir göstergesidir.134 Keza bu rivayetler göstermektedir ki farklı 

                                                 
131  İbn Mihrân en-Nîsâbûrî, el-Ğâye fi’l-Kırââti’l-Aşr, thk. Muhammed Ğayyâs el-Canbâz (Riyad: 

Dâru’ş-Şevâf li’n-Neşri ve’t-Tevzî’, 1990), 37-131. 
132  İlerde de değinileceği üzere İbn Mücahid’den sonra yedili, sekizli veya on’lu taksimatı esas alan kıraat 

kitapları telif edilmştir. Ancak İbn Mücahid’in oluşturduğu yedi kıraat geleneği, İbnü’l-Cezerî’nin 

çabalarıyla aşılmıştır.Bkz. Mehmet Dağ, “Kıraat İlminin Akademik Serencâmı”, EKEV Akademi 

Dergisi, sy 56 (2013): 315. 
133  Buhârî, Fedâilu’l-Kur’an,5; Müslim, Salâtü’l-Müsâfirîn, 270; Tirmizî, Kıraat, 11; Ebû Dâvûd, Vitr, 

22. 
134  Her ne kadar bazı âlimler, vahyin ilk anından itibaren yedi harf ruhsatının devreye girdiği konusunda 

görüş bildirseler de genel kabul bu ruhsatın Medine döneminde başladığı yönündedir. [Muhammed 



31 

okuma biçimleri, Müslümanlar arasında bir ara ihtilafa sebep olmuş ve mesele Hz. 

Peygamber tarafından Kur’an’ın yedi harf üzere nazil olduğuna dair bilgilendirme 

yapılarak çözüme kavuşturulmuştur. Ayrıca lafızlara ilişkin farklılıkları ihtilaf haline 

getirmek, ehl-i kitab’ın ihtilafı gibi görülerek Peygamber tarafından kınanmıştır.135 

Bilindiği üzere hadislerde geçen yedi harfin neye tekabül ettiği konusunda fikir birliği 

oluşmasa da kıraat farklılıklarının mezkûr yedi harf ruhsatından kaynaklandığı136 ve bu 

ruhsatın temel mantığının Kur’an’ın gerek telaffuzu gerekse daha iyi anlaşılması 

noktasında ümmete sağlanan bir kolaylık, genişlik ve rahmet olduğu yönünde fikir 

birliği oluşmuştur.137 

Hz. Peygamber’in vefatının ardından, Yemâme gibi çeşitli savaşlarda birçok hafız 

sahabînin şehit olması başta Hz. Ömer olmak üzere pek çok Müslümanı endişeye sevk 

etmişti. Hz. Ömer, Halife Hz. Ebubekir’e bu endişesini aktarmış ve bir an önce 

Kur’an’ın iki kapak arasına getirilmesi gerektiğini vurgulamıştır. Başlangıçta bu fikre 

tereddütle yaklaşan Hz. Ebubekir, daha sonra ikna olmuş ve Zeyd b. Sâbit başkanlığında 

bir komisyon kurulmasını emretmişti. Kurulan bu komisyon; deri, taş tablet ve kürek 

kemikleri gibi malzemelerde yazılı olan Kur’an metinlerini bir araya toplayarak iki 

kapak arasına almıştı.138 Bu hususta şuna dikkat çekmek isteriz ki Kur’an’ın iki kapak 

arasına getirilme zarureti farklı okuma biçimlerinden kaynaklanmamaktadır. Zira o 

dönemde henüz ortada böyle bir problem yoktur. Derlemeyi gerektiren temel sebep, 

hafızların şehit olması sebebiyle vahyin kaybolması endişesidir. Yoksa sahabe, Hz. 

Peygamber’den öğrendiği şekilde Kur’an’ı farklı biçimlerde okumaya devam 

                                                                                                                                               
Ahmed Müflih el-Kudât vd., Mukaddimât fî İlmi’l-Kırâât, (Ürdün: Dâru Ammâr, 2001), 53.] Çünkü 

gerek hadislerde geçen olayların Medine döneminde cereyan etmesi gerekse Kur’an’ın ilk muhatap 

kitlesi olan Mekke toplumunun aynı dilsel çevreyi paylaşması hasebiyle o dönemde lehçe farklılığı 

diye bir olgudan söz edilmesi mümkün görünmemektedir. Binaenaleyh, yedi harf ruhsatının Medine 

döneminde başladığına dair görüşün isabet oranı daha yüksektir. [Ğânim Kaddûrî Hamed, Resmü’l-

Mushaf Dirâseten Lügaviyyeten Târihiyyeten, 1. bs (Irak: el-Cumhûriyyetü’l-Irâkiyye: el-Lecnetü’l-

Vataniyye, 1982), 142.] Yedi harf ruhsatının başlangıcı konusundaki bu ihtilaf, farklı okuma 

biçimlerinin Hz. Peygamber’in henüz hayatta olduğu dönemde başladığı gerçeğini 

değiştirmemektedir. 
135  Selim Türcan, İlk Dönem Kur’an Tasavvuru ve Dönüşümü (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2020), 

342. 
136  Maşalı, Kıraat İlmi, 15. 
137  Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh ez-Zerkeşî, el-Burhân fî Ulûmi’l-Kur’ân, thk. Muhammed 

Ebu’l-Fadl İbrâhîm (Beyrut: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1957), 1:227; İbnü’l-Cezerî, Neşr, 1:25. 
138  Bkz. İbn Ebî Dâvûd es-Sicistânî, Kitâbü’l-Mesâhif, thk. Muhammed b. Abduh (Kahire: el-Fârûku’l-

Hadîse, 2002), 50-59. 



32 

etmiştir.139 Hatta o dönemde müteradif farklılıklar dâhil kıraat farklılıklarını ihtiva eden 

şahsî nüshalara da dokunulmamıştır.140 

Özellikle Hz. Ömer döneminde yeni fetih hareketleri sonucunda etnik yapının değişmesi 

ve buna bağlı olarak dilde lahn olgusunun yaygınlaşması nedeniyle Kur’an’ın 

anlaşılması ve uygulanması noktasındaki ihtilaflar gibi, kıraat konusundaki farklılıklar 

da artık endişe verici boyutlara ulaşmıştı. Öyle ki bazı müslümanlar, kıraat ihtilafını 

birbirlerini tekfir edecek noktaya kadar götürmüşlerdi. Dolayısıyla nüzûl döneminde, 

her konuda olduğu gibi kıraatler konusunda da vaki olan ihtilafların yegâne çözüm 

mercii konumunda bulunan Hz. Peygamber’in vefatının ardından çok geçmeden yedi 

harf ruhsatı bir kolaylık olmaktan ziyade müslümanların birliğini tehdit eden bir sorun 

kaynağı haline gelmişti. Durumun ciddiyetini fark eden Hz. Osman, müslümanlar 

arasında vuku bulan fitneyi bertaraf etmek ve bütün müslümanları tek bir Kur’an metni 

etrafında bütünleştirmek amacıyla farklı Kur’an nüshalarını imha ettirmiş ve Kur’an’ı 

tek bir yazı formu üzerinde birleştirmişti.141 Farklı nüshaların imha edilmesinin yanı sıra 

o dönemde Müslüman nüfusun çoğalması sebebiyle farklı şehirlerde Mushaf ihtiyacı 

hâsıl olmuştur. Bu ihtiyacı karşılamak üzere asıl nüshadan istinsah edilen nüshaları belli 

şehirlere gönderen Hz. Osman, gönderilen Mushaflara uymayan kıraatlerin 

terkedilmesini emretmiştir. Buna bağlı olarak yöre halkı kendilerine ulaşan Mushafı, bu 

Mushaf ulaşmadan önce okuyageldikleri kıraatlerden istinsah edilen nüshalara uyan 

kıraatlerle birlikte okumaya devam etmiş, uymayanları ise terk etmişlerdir. Böylece 

farklı şehirlerde Mushaf temelli kıraatler, birbirlerinden nakil yoluyla devam etmiştir.142 

Kur’an’ın ilk muhatap ve muallim nesli olan sahabenin ahirete irtihali sonrası beldeler 

arasındaki kıraat farklılıkları tâbiîn nesliyle varlığını sürdürmüştür. Ancak tekrar altını 

çizmeliyiz ki tâbiîn neslindeki kıraat farklılıkları Mushaf temellidir. Yani nüzul 

döneminde Hz. Peygamber tarafından çözüme kavuşturulan ihtilaf olgusu, tâbiîn 

zamanında artık Mushaf vasıtasıyla giderilmeye çalışılmıştır.143 Kıraat imamlarının, 

                                                 
139  Dağ, Geleneksel Kıraat Algısı, 87. 
140  Bazı Sahabîlerin özel nüshaları hakkında daha geniş malumat için bkz. Sicistânî, Mesâhif, 50-88. 
141  Şemseddîn Ebû Abdillâh Muhammed İbnü’l-Kayyim el-Cevziyye, et-Turuku’l-Hikemiyye fi’s-

Siyâseti’ş-Şer’iyye, thk. Beşîr Muhammed Uyûn (Beyrut: Mektebetü’l-Müeyyide, 1989), 19; Ebû 

Zeyd Ömer İbn Şebbe, Târîhu’l-Medîne, thk. Fehîm Muhammed Şeltût (Cidde, t.y.), 3:993. 
142  Ebû Muhammed b. Ebî Talib el-Mekkî, el-İbâne an Meâni’l-Kırâât (Mısır: Daru’n-Nehda, t.y.), 48-

49; es-Seyyid Rızk et-Tavîl, Fî Ulûmi’l-Kırâât (Mekke: el-Mektebetü’l-Faysaliyye, 1985), 31-32. 
143  Daha geniş değerlendirme için bkz. Türcan, Kur’an Tasavvuru, 354. 



33 

kendilerinden önceki okuyuşlar içinden tercihte bulunmak suretiyle kendi kıraatlerini 

oluşturdukları bu dönem, kıraat tarihinin belki de en önemli kesitlerinden birine karşılık 

gelmektedir. Tâbiîn nesliyle başlayıp hicrî dördüncü asrın başlarına kadar devam eden 

bu dönemi, “kıraatlerde ihtiyar dönemi” olarak adlandırmak mümkündür.144 Kıraatlerin 

dokunulmaz alan olarak kabul edilmediği ve mütevâtir ya da şâz gibi kavramların 

günümüzdeki anlamıyla oluşmadığı bu dönemde çok sayıda âlim, rivayet edilen 

kıraatler arasından belli gerekçelerle tercihte bulunmuştur. Süreç içerisinde tercihte 

bulunan bazı imamlar şöhret bulmuş ve insanlar bu imamların kıraatlerine teveccüh 

göstermişlerdir. Kronolojik olarak kıraatlerin ihtiyarı döneminde yaşayan müellifimiz 

Sîbeveyh’in de ileride değineceğimiz üzere kıraatlerin hürmetine halel getirmemek 

kaydıyla bazı dilsel gerekçe veya çekincelerle kıraatler arasında tercih yaptığı olmuştur. 

Kıraat imamları nazarındaki tercih gerekçesi daha ziyade isnad/nakil olarak 

şekillenirken, Sîbeveyh gibi dilci âlimlerinlerin tercihlerinde ise gramer kuralları veya 

birtakım anlamsal gerekçeler ön plana çıkmıştır. 

Kıraat tarihinin en önemli dönüm noktalarından biri hiç şüphesiz İbnü’l-Cezerî’nin de 

belirttiği gibi145 kıraatleri ilk kez yedi ile sınırlandıran İbn Mücâhid’in (ö. 324/936) 

Kitâbü’s-Seb`a fi’l-Kırâât isimli eserinin oluşturduğu etkidir. İbn Mücahid’den önce 

Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellâm (ö. 224/838), Ebû Hatim es-Sicistânî (ö. 255/869), Ahmed 

b. Cübeyr el-Kûfî (ö. 258/871), İsmail b. İshâk el-Mâlikî (ö. 282/896) ve Taberî (ö. 

310/923) gibi âlimlerin belli kıraatleri tasnif ettiklerine dair bilgiler ilgili kaynaklarda 

mevcuttur.146 Ancak İbn Mücâhid’in tasnifini önemli hale getiren hususlardan birincisi, 

onun eserinin kıraatleri tasnif eden ve günümüze ulaşan ilk kitap olması; diğeri ise 

hadislerde geçen yedi harf ile yedi kıraat arasındaki sayısal benzerlik bulunmasıdır. Bu 

benzerlik sebebiyle İbn Mücahid’in tasnif ettiği yedi kıraat dışındaki okuyuşların sahih 

olmadığına, diğer bir ifadeyle İbn Mücâhid’in sadece sıhhati tescillenmiş kıraatleri bir 

araya getirdiğine dair tasavvur oluşmuştur.147 Nitekim Mekkî b. Ebî Tâlib (ö. 

437/1045), yediden fazla kıraat âlimi olmasına rağmen kıraatlerin yedi ile sınırlanmasını 

iki sebebe bağlamıştır: Birincisi, Hz. Osman’ın Kur’an’ı yedi nüsha olarak çoğaltıp yedi 

                                                 
144  Maşalı, Kıraat İlmi, 31-44. 
145  Şemseddîn Ebu’l-Hayr Muhammed b. Muhammed İbnü’l-Cezerî, en-Neşr fi’l-Kırââti’l-Aşr, thk. Ali 

Muhammed ed-Dabbâ’ (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2006), 1:37. 
146  Suyûtî, İtkân, 1:253. 
147  İbnü’l-Cezerî, Neşr, 1:35; Abdulkerîm b. Muhammed el-Hasan Bekkâr, Eseru’l-Kırââti’s-Seb’a fî 

Tetavvuri’t-Tefkîri’l-Lugaviyy (Dımeşk: Dâru’l-Kalem, 1990), 23. 



34 

ayrı şehre göndermesi; ikincisi ise yedi harfe kaynaklık teşkil eden hadislerde Kur’an’ın 

yedi harf üzere indirildiğinin belirtilmesidir.148 Bu sebeple İbn Mücâhid, dönemin 

meşhur kıraatlerini dışarda tuttuğu ve kıraatleri yedi harf hadisinde geçen yedi sayısıyla 

benzerlik kurarak sınırladığı gerekçesiyle eleştirilmiştir.149 Ancak İbn Mücahid, yaygın 

kanının aksine dönemin bütün meşhur kıraat ihtiyarlarını bir araya getirmeyi ya da 

kıraatleri hadislerde geçen yedi sayısına tamamlamayı değil, ileri gelen şehirlerdeki 

kıraat birikimini aktarmayı hedeflemiştir. Bu sebeple de kıraat imamlarını tespit ederken 

bu imamların bölgelerindeki kıraat birikimini en iyi temsil eden kişiler olmasını dikkate 

almıştır.150 Medine’den Nâfî, Mekke’den İbn Kesîr, Basra’dan Ebû Amr ve Şam’dan 

İbn Âmir’in kıraatlerinin öne çıktığını fark eden İbn Mücahid, Kûfe şehrinde ise tam 

olarak hangi imamın kıraatinin ön plana çıktığını tespitte zorlanmış ve bu nedenle bu 

şehirden üç kıraat âliminin ihtiyarını benimseyerek Kûfe kıraatinin mahiyeti hakkında 

bilgi vermekle yetinmiştir.151 Bu tespit sürecinde İbn Mücahid, tercih ettiği yedi kıraatin 

muttasıl senedlerle aktarıldığını iddia etmemiştir.152 Ayrıca İbn Mücahid’in “Hicaz, Irak 

ve Şam’da bazı kıraat imamlarını ve insanların okuyageldikleri kıraatleri haber 

vereceğim.”153 sözü, kıraatlere yedi harf hadisindeki “yedi” sayısıyla irtibatlandırma 

gayesiyle değil, bölge eksenli yaklaştığını gösteren önemli bir veridir. Bu veri aynı 

zamanda kıraatleri tasnif ederken onlara mütevâtir, şâz veya âhad gibi kavramlarla 

yaklaşmadığını da göstermektedir. Bunun yanında İbn Mücâhid’in, bir taraftan İbn 

Âmir kıraatini eserine taşıması, diğer taraftan aynı imamın “ ُكُنْ فيَكَُون” ayetindeki mansub 

kıraati eleştirmesi onun sadece sahih yedi kıraati derlemek gibi bir gayesinin olmadığını 

gösteren çarpıcı bir örnektir.154 Her ne kadar İbn Mücahid’den önce kaleme alınan 

kıraat ile ilgili eserler elimize ulaşmasa da İbn Mücahid’in bu eserinde kıraatlerin 

mütevâtirliğini bir kere bile gündeme getirmemesi155 ilk dönemde bu kavramın henüz 

                                                 
148  Mekkî, el-İbâne, 90. 
149  Şemsuddîn Ebu’l-Hayr Muhammed b. Muhammed İbnu’l-Cezerî, Müncidü’l-Mukri’în ve Mürşidü’t-

Tâlibîn (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1999), 82-83. 
150  Muhammed Abdulazîm ez-Zürkânî, Menâhilu’l-İrfân fî Ulûmi’l-Kur’an (Kahire: Matbaatü Îsâ el-Bâbî 

el-Halebî ve Şürekâüh, 1942), 1:417. 
151  Maşalı, Kıraat İlmi, 61; Ayrıca bkz. Ebû Bekr İbn Mücâhid, Kitâbü’s-Seb’a fi’l-Kırâât (Mısır: 

Dâru’Meârif, t.y.), 53-80. 
152  Chrıstopher Melchert, Sünnî Düşüncenin Teşekkülü, çev. Ali Hakan Çavuşoğlu (İstanbul: Klasik 

Yayınları, 2018), 2017. 
153  İbn Mücâhid, Kitâbü’s-Seb’a, 45. 
154  İbn Mücâhid, 169. 
155  İbn Mücâhid’in ilgili kitabında “tevâtür” kavramı ve türevlerini hem şamile programı vasıtasıyla hem 

de hızlı okuma tekniği ile taradığımızda böyle bir kavramın kullanılmadığını görmekteyiz. 



35 

oluşmadığının ve kıraat birikiminin günümüzdeki terminolojik ve metodolojik 

sistemden yoksun olduğunun bir göstergesidir. 

İbn Mücahid sonrası kıraat çalışmaları genel anlamda onun yedili tasnifi üzerinden 

şekillenmiştir. Nitekim Mekkî b. Ebî Talib (ö. 437/1045), Ebû Amr ed-Dânî (ö. 

444/1053), Ebu’l-Hasen el-Kayravânî (ö. 514/1121), Ebû Abdullah Muhammed b. 

Ahmed el-Mevsılî (ö. 656/1258) ve Ebû Hayyân el-Endelüsî (ö. 745/1345) gibi meşhur 

âlimler, İbn Mücahid çizgisini takip etmiş ve sadece yedi kıraati esas alan eserler telif 

etmişlerdir. Bununla beraber İbn Mücahid’in sadece yedi ihtiyarı esas almasının 

meydana getirdiği yanlış telakkiyi bertaraf etmek için sonraki âlimler tarafından sekizli, 

onlu, on beşli gibi tasnifleri esas alan eserler de kaleme alınmıştır.156 Ne var ki bunların 

hiçbiri İbnü’l-Cezerî’nin (ö. 833/1429) en-Neşr fi’l-Kırââti’l-Aşr isimli eseri kadar etkili 

olmamıştır. İbnü’l-Cezerî bu eserinde Ebû Ca’fer, Ya’kûb ve Halef’e isnad edilen 

kıraatlerin de bu imamlara nispetle mütevâtir olduğunu iddia ederek İbn Mücahid’in 

yedili tasnifini on kıraate tamamlamıştır ki bu faaliyet kıraat tasavvurunun önemli 

kırılma noktalarından biridir. İbnü’l-Cezerî’nin bu tasnifi, İbn Mücahid’in kıraatleri 

yedi ile sınırlandırmasına gösterilen sessiz ve fiili bir tepki olarak okunabilir.157 Çünkü 

ona göre kıraatlerdeki mütevâtirlik Hz. Peygamber’e nispetle değil, kıraat imamlarına 

nispetledir. Dolayısıyla söz konusu üç kıraatin bu imamlara nispeti kesin olduğu için 

bunların da mütevâtir kabul edilmesi gerekmektedir. Diğer taraftan İbnü’l-Cezerî’nin bu 

yaklaşımını önemli hale getiren husus, kıraatleri sadece on’a tamamlaması değil, on’a 

tamamlamasındaki gerekçedir. Şöyle ki İbnü’l-Cezerî’nin söz konusu üç kıraatin en 

azından diğer yedi kıraate eşdeğer olduğunu kanıtlamak için çaba sarf etmesi, onun 

sadece kıraatleri on’a tamamlama arzusu olarak görülemez. Bu tasnif, onun açısından 

teknik sebeplere bağlı geçici bir çözümdür. Çünkü İbnü’l-Cezerî, tasnif ettiği on kıraatin 

bütün sahih kıraatleri kapsamadığını, esasen de kıraatlerin tüketilemeyeceğini 

savunmaktadır.158 

“Tevatür” kavramının konunun kapsamıyla ilişkili olması ve Sîbeveyh’in kıraatlere 

yaklaşımı çerçevesinde analiz edilmesi gereken bir kavram olması hasebiyle bu konuya 

                                                 
156  İbn Mücahid sonrası dönemde yedili tasnifin dışındaki eserlerin listesi için bkz. Maşalı, Kıraat İlmi, 

80-82. 
157  Bkz. Dağ, Geleneksel Kıraat Algısı, 330. 
158  Bkz. Thomas Bauer, Mübhemlik Kültürü ve İslam, çev. Tanıl Bora (İstanbul: iletişim yayınları, 2021), 

78. 



36 

da kısaca temas etmek isabetli olacaktır. “Tevatür” kavramı hicrî üçüncü asırda yavaş 

yavaş üsûlcülerin terminolojisine girmeye başlamıştır. Her ne kadar tevâtür kelimesinin 

kavramsallaşma sürecini Vasıl b. Atâ’ya (ö. 131/748) kadar götürmek mümkün olsa da 

elimizdeki kaynaklara göre ilk tanımını yapan kişi Câhız’dır (ö. 255/869).159 Ancak 

üsûlcüler tevatür kavramını daha ziyade hüccet olmaya elverişli haber anlamında 

kullanarak bu kavramla kıraatlerin değil iki kapak arasında bulunan Kur’an’ın Hz. 

Peygamber’e aidiyetini kastetmişlerdir. Daha sonra bu kavram, yedinci asırdan itibaren 

Necmüddîn et-Tûfî (ö. 716/1316), Zerkeşî ve İbnü’l-Cezerî gibi âlimler kanalıyla kıraat 

literatürüne de taşınmaya başlamıştır.160 Ancak kıraat alanına taşınan tevâtür kavramıyla 

kıraatlerin Hz. Peygamber’e aidiyeti değil, kıraat imamlarına nispeti kastedilmiştir.161 

İlk dönemlerde herhangi bir kıraati okuyan kişi o kıraatin Hz. Peygamber’e aidiyetini 

isnad sistemi ile temellendirmek zorunda hissetmemiştir. Kaldı ki hadis alanında 

yapıldığı gibi kıraatlerin Hz. Peygamber’e aidiyetini tescillemeye yönelik yeterli sayıda 

râvi çetelesi de tutulmamıştır. Bu çerçevede kıraat bilginlerinin, râvi zinciri konusunda 

İbn Mücâhid döneminde daha titiz bir yaklaşım sergilemeye başladıklarına dair görüşler 

mevcuttur.162 Bu durumda, meşhur kıraat imamlarına kadar nakil geleneğiyle ulaşan 

kıraat rivayetlerinin isnad zincirinde bir kişinin sadece bir kişiden naklettiği rivayetler 

bulunabileceği gibi isnad halkasında kopukluklar da ihtimal dâhilindedir. Bu ihtimaller 

ise kıraatlerin Hz. Peygamber’e nispetle mütevâtir olduğu konusunda kesin bir kanaat 

belirtmemize engel bir durumdur. Nitekim buradan hareketle bazı âlimler, kıraat 

birikimi içerisinde herkes tarafından kabul edilen, itiraz edilmeyen ve ihtilaf edilmeyen 

kıraatlerin mütevâtir olduğunu, buna karşın itiraz edilen ve eleştirilen kıraatlerin de 

mütevâtir olmadığını söylemiştir.163 Kanaatimizce böyle bir görüşün tutarlı olma 

ihtimali çok düşüktür. Çünkü bir haberin doğruluğu onun şöhretiyle veya eleştiriye 

konu olup olmamasıyla tescillenemez. Diğer taraftan İbn Mücahid’den sonra kıraatlere 

eleştiri kapısının kapandığı dikkate alındığında böyle bir yaklaşım, kıraatlere eleştiri 

yönelten ilk dönem âlimlerinin eleştiri dışında tuttukları kıraatlerin mütevâtir olduğunu 

                                                 
159  Ebû Osman Amr b. Bahr el-Câhız, el-Meâş ve’l-Meâd, thk. Abdüsselam Muhammed Hârûn (Kahire: 

Mektebetü’l-Hancî, 1964), 1:119; Osman Bayraktutan, Kıraatlerde Tevâtür Olgusu (Ankara: Gece 

Akademi, 2018), 35-38. 
160  Maşalı, Kıraat İlmi, 99-103. 
161  Ebu’l-Kasım Şihâbuddîn Abdurrahman Ebû Şâme el-Makdisî, el-Mürşidü’l-Vecîz ilâ Ulûmin 

Teteallaku bi’l-Kitâbi’l-Azîz, thk. Tayyar Altıkulaç (Beyrut: Dâru Sâder, 1975), 178. 
162  Melchert, Sünnî Düşüncenin Teşekkülü, 213. 
163  Bayraktutan, Tevâtür, 79. 



37 

kabullenmeye götürmektedir ki bu durumda hangi kıraatlerin mütevâtir, hangilerinin şâz 

olduğuna ilk dönem dilcileri karar vermiş olacaktır. 

Bütün kıraatlerin Peygamber’e aidiyetini şüpheli bulan âlimlerden biri de Necmüddîn 

et-Tûfî’dir (ö. 716/1316). Tûfî, bütün kıraatlerin Hz. Peygamber’e nispetinin mütevâtir 

oluşunu üzerinde düşünülmesi gereken bir alan (mahallü’n-nazar) olarak tanımlamış, bu 

sebeple kıraatlerin mütevâtirliğini kıraat imamlarına nispetle mütevâtir olarak 

yorumlamıştır.164 Keza İbnü’l-Cezerî de kıraatlerin İbn Mücahid öncesi döneminin 

tartışmaya açık bir alan olduğundan bahsederek kıraatlerin imamlara nispeti ile 

mütevâtir olduğu fikrini benimsemiştir.165 Bu âlimleri böyle düşünmeye sevk eden 

muhtemel gerekçe şudur: Günümüzde mütevâtir kabul edilen bütün kıraatlerin bizzat 

Hz. Peygamber tarafından okunup okunmadığını veya Hz. Peygamberin onayından 

geçip geçmediğini tespit edebilmek neredeyse imkânsızdır. Çünkü az önce de 

değindiğimiz gibi elimizde her bir kıraat vechi için izi sürülebilir sağlam râvi silsilesi 

yoktur. Kaldı ki ferş166 ve fonetik167 olarak bütün kıraatlerin Hz. Peygamber tarafından 

sahabeye öğretilmesi zaman açısından imkân dâhilinde olmadığı gibi Kureyş lehçesi 

dışındaki kıraatlere ruhsat verildiği göz önünde bulundurulduğunda böyle bir nebevî 

talime gerek de yoktur.168 Çünkü böyle bir nebevi talimin gerçekleştiğini kabul etmek, 

kıraatlerin sahih sayılabilmesi için şart koşulan Mushafa ve Arap diline uygunluk 

kriterinin hiçbir bağlayıcılığının olmadığı sonucuna götürmektedir ki İbnü’l-Cezerî’nin 

görüşünün de bu yönde olduğu anlaşılmaktadır.169 

Hem kıraatlerin Peygamber’e nispetle mütevâtir olmama ihtimali hem de Sîbeveyh gibi 

ilk dönem âlimlerinin kıraatleri Arap dilinin kurallarıyla analiz etmesi o dönemde 

kıraatlere henüz günümüzdeki anlamıyla dokunulmazlık payesinin verilmediğini 

gösteren verilerdir. Ancak belirtmeliyiz ki ilk dönem dilcilerinin kıraatlere dilsel 

yöntemlerle yaklaşması kıraat alanının tamamen savunmasız olduğu anlamına 

                                                 
164  Necmuddîn Süleymân b. Abdü’l-Kavî et-Tûfî, Şerhu Muhtasaru’r-Ravda, thk. Abdullah b. 

Abdülmuhsin et-Türkî (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1987), 23. 
165  İbnu’l-Cezerî, Müncidü’l-Mukri’în, 29; Maşalı, Kıraat İlmi, 106-7. 
166  Kıraat ilminde kelimelerdeki değişiklikler “Ferşî” farklılıklar olarak bilinmektedir. Örneğin “ َيخَْدَعُون” 

kelimesinin “ َيخَُادِعُون” şeklinde okunması ferşî farklılıktır. 
167  Fonetik farklılıklar; kelimelerin imâle, beyne, İdgam, işmam gibi farklı seslendirilişi ile alakalı 

lehçesel farklılıklardır. 
168  Bkz. Dağ, Geleneksel Kıraat Algısı, 38; Halis Albayrak, “Kıraat Sorunu”, Dini Araştırmalar 4, sy 11 

(2001): 21. 
169  Bkz. Maşalı, Kıraat İlmi, 108-109. 



38 

gelmemelidir. Zira kıraatler konusunda nakil geleneği “uyulması gereken sünnet” olarak 

kabul edilmiştir. O döneme kadar nakil geleneğiyle ulaşan kıraat birikimi dilsel 

yöntemlerle analiz edilse de marjinal kabul edilen şahsiyetler dışında hiç kimse naklin 

dışına taşarak dil zevkine göre kıraat vechi üretme cesaretinde bulunamamıştır. 

Bu noktada, el-Kitâb’ın, kıraatler için olumsuz sayılabilecek bir geleneğin başlangıcı 

olarak görüldüğüne dair bazı yaklaşımlara da170 kısaca değinmekte fayda görüyoruz. 

Sîbeveyh’ten önce kıraatlere eleştirel yaklaşan pek çok dilci âlim bulunmasına rağmen 

bu sürecin Sîbeveyh ile başlatılması, ihticac olgusunun ilk defa el-Kitâb vasıtasıyla 

kitâbiyatta yer alması hasebiyledir. Çünkü kıraatlere dilsel ihticac yolunu açan ilk 

kişinin Sîbeveyh olduğu düşünülmektedir.171 Bu sebeple kıraatleri eleştirme yolunu ilk 

defa Sîbeveyh’in açtığı ve Basralıların da onun yolunu takip ettiği iddia edilmektedir.172 

el-Kitâb’ın, kıraatlere dilsel verilerle yaklaşan ve onların dilsel altyapılarını sorgulayan 

ilk yazılı metin olduğu doğrudur. Ancak Sîbeveyh’in, kendi kıyası ile uyuşmayan 

kıraatleri reddettiği, eleştirdiği ya da zayıf saydığı şeklindeki iddia173 bizce 

doğrulanabilir olmaktan uzaktr. Çünkü el-Kitâb’ın ilgili bölümleri incelendiğinde 

müellifin bu tür ifadelerinin kıraatlere yönelik değil, konuşma dilinin verilerine yönelik 

olduğu anlaşılmaktadır. Binaenaleyh Sîbeveyh, iddia edildiğinin aksine kıraatlere hiçbir 

şekilde “kabîh” gibi ifadeler kullanmamaktadır. İlerleyen sayfalarda müellifin kıraatlere 

bu tür ifadeler kullandığı iddia edilen metinleri ayrıca tartışacağız. 

Konumuzla bağlantılı olması hasebiyle değinmek istediğimiz bir konu da yedi harfin 

mahiyeti hakkındadır. Yedi harfin mahiyeti hakkında yeterince soruşturma yapılmış ve 

çoğunluğu realiteyle bağdaşmayan kırka yakın görüş ortaya atılmıştır.174 Tekrar bu 

görüşler sarmalına dönerek “yedi harf” kavramı ile ilgili kapsamlı bir mahiyet 

soruşturması yapma niyetinde değiliz. Ancak yedi harf”in sarf-nahiv kurallarından 

kaynaklanan kıraat farklılıklarıyla bağlantısının günümüze kadar yeterince 

sorgulanmadığını düşünmekteyiz. Tespit edebildiğimiz kadarıyla konuyu Türkiye’de ilk 

defa entelektüel zemine taşıyan Mehmet Dağ, detaylı araştırmasının sonucunda sarf-

                                                 
170  Dağ, Geleneksel Kıraat Algısı, 236-38. 
171  Dağ, 238-39; Rufeyde, en-Nahv, 2:1076. 
172  Abdussabûr Şâhîn, Eseru’l-Kırâât fi’l-Esvâti ve’n-Nahvi’l-Arabî Ebû Amr b. Alâ (Kahire: 

Mektebetü’l-Hancî, 1987), 397. 
173  Affâf Muhammed Hasânîn, fî Edilleti’n-Nahv (Kahire: el-Mektebetü’l-Akademiyye, 1996), 66. 
174  Bu görüşler için bkz. Suyûtî, İtkân, 1:173-176. 



39 

nahiv kurallarından kaynaklanan kıraat farklılıklarının yedi harf ruhsatıyla ilgisinin 

olmadığı sonucuna varmıştır.175 Çünkü yedi harf ruhsatının temel mantığının, ümmete 

sağlanan bir kolaylık ve rahmet olduğu konusunda alimler arasında fikir birliği 

oluşmuştur. Bu çerçevede imâle, işmâm, idğâm gibi fonetik farklılıklar telaffuz 

kolaylığı sağlarken “ ِ176”طَعاَمُ الَْثَِيم yerine “ ِطَعامُ الْفاجِر” okunması177 gibi müteradif 

farklılıklar ise mananın anlaşılması noktasında kolaylık sağlamaktadır. Binaenaleyh, 

yedi harf ruhsatını kolaylık prensibi çerçevesinde ele aldığımızda Sîbeveyh’in el-

Kitâb’ında nahiv konularının bir parçası olan ve günümüze kadar okunagelen sarf-nahiv 

kurallarına dayanan kıraat farklılıklarının hadislerde geçen yedi harfin mantığı ile 

ilgisini izah etmek hayli zordur.178  Çünkü “ َيعَْلمَُون” kelimesini “ َتعَْلمَُون”  şeklinde 

okumanın veya “ َأحْسَن” kelimesini “ ُأحْسَن” şeklinde okumanın ya da malum kalıpta gelen 

bir fiili meçhul kalıpla okumanın dile ne gibi kolaylık sağladığını anlamak gerçekten 

zordur. Keza bu tür farklılıklar, anlam tayininde çok önemli görevler ifa etmekle 

beraber manası yaygın olmayan garîbu’l-Kur’an türü kelimelerin anlaşılması noktasında 

alternatif lafızlar öneren bir ruhsat kapsamında da değildir. Bu tür itirazları gündeme 

taşıyan Zürkânî’nin verdiği cevaplar da tatmin edici değildir.179  Bu takdirde kıraat 

literatüründe “ferş” olarak adlandırılan bu farklılıkların, Kur’an’ı telaffuz etme veya 

anlama noktasında karşılaşılan problemleri ortadan kaldıran sorun çözücü bir tahfif ve 

kolaylıktan ziyade alternatif manaları da kapsayan farklılıklar olduğunu söyleyebiliriz. 

Yedi harfle yakından ilişkili olduğunu düşündüğümüz müteradif farklılıkların istinsah 

faaliyetiyle beraber tarihe karıştığını göz önünde bulundurduğumuzda bizim bu 

çalışmada ele aldığımız ferşî kıraat farklılıkları ile hadislerde geçen yedi harfin kolaylık 

ilkesi arasında bir ilişki olmadığını söyleyebiliriz. 

1.3.2. Kur’an-Kıraat Ayrımı 

Kur’an ile kıraatlerin iki ayrı hakikat olarak telakki edilmesi veya aralarında ayniyet 

kurulması, kıraatlerin mütevâtirliği ve ilk dönem kıraat eleştirileri gibi çok yönlü 

teolojik problemlerle yakından ilgilidir. Çünkü kıraatlerin beşerî olgular olarak tasavvur 

                                                 
175  Dağ, Geleneksel Kıraat Algısı, 71. 
176  Duhân, 44/44. 
177  Zürkânî, Menâhil, 1:187. 
178  Benzer görüşler için bkz. Dağ, Geleneksel Kıraat Algısı, 49-50. 
179  Zürkânî, Menâhil, 1:165; Muhammed İsa Yüksek, “Kıraat Disiplininde Metodolojik Alan 

Tanımlaması” (Basılmamış Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi, 2014), 125. 



40 

edilmesi veya ilahi kaynaklı olduğu algısı kıraatlere yaklaşımda etkin bir rol 

oynamaktadır. Bu anlamda Kur’an ile kıraatleri aynı hakikatler olarak telakki etmek, bir 

anlamda kıraatleri dokunulmaz alan olarak kabul etmek demektir. Böyle bir kabul, 

özellikle ilk dönemlerde gerek senet gerekse gramer açısından kıraatlere eleştiri 

yönelten veya belli gerekçelerle kıraatler arasında tercihte bulunan İslâm düşünce 

geleneğinin çok önemli simalarının tekfir edilmesinin yolunu açmaktadır.180 

Günümüzde mütevâtir olarak telakki edilen bazı kıraatlere erken dönemlerde 

yöneltilmiş olan eleştiriler, o dönemlerde kıraatlerin henüz dokunulmaz alan olarak 

değerlendirilmediğini ve kıraatler konusunda bir özgürlük ortamının varlığını 

göstermektir. Kaldı ki görüşleri muteber kabul edilen birçok âlim, Kur’an ile kıraatlerin 

birbirinden ayrı hakikatler olduğunu sarih bir şekilde ifade etmişlerdir. Örneğin Zerkeşî, 

“Kur’an ile kıraatler iki farklı olgudur. Kur’an, Hz. Peygamber’e beyân ve i’câz ile 

indirilmiş olan vahiydir. Kıraatler ise bu vahiy lafızlarının yazılışında ve keyfiyetindeki 

tahfif-teskîl gibi farklılıklardır.”181 diyerek bu husustaki görüşünü net bir şekilde dile 

getirmektedir. Kezâ İbn Manzûr’un (ö. 711/1311) açıklamalarında da Kur’an ile 

kıraatlerin ilk dönemlerde birbirlerinin yerine kullanılmadığını, Kur’an denilince 

insanların zihnine Mushaf’ın, kıraat denildiğinde ise bu Mushafın seslendirilişi geldiğini 

anlamak mümkündür.182 İbnü’l-Cezerî’nin “Kur’an kelimelerinin okunuş keyfiyetlerini 

ve farklılıklarını ravilerine dayandırarak bilmektir.”183 şeklindeki kıraat tanımlaması da 

onun Kur’an ile kıraatleri birbirinden ayrı değerlendirdiğini göstermektedir. 

Bir önceki konuda temas ettiğimiz üzere İbn Mücâhid’in kıraatleri yediyle 

sınırlandırmasının sonucunda kıraatlere dair bir tasavvur değişimi oluşmaya başlamıştır. 

Bunun bir neticesi olarak da İbn Mücahid sonrası dönemde yavaş yavaş kıraatler ile 

Kur’an arasında ayniyet tesis edilmeye başlanmış ve kıraatlerin etrafı dikenli tellerle 

çevrilmeye başlamıştır. Özellikle kıraatlerde tevatür fikrinin ön plana çıkmasıyla İbn 

Mücâhid’in tasnif ettiği yedi kıraat mütevâtir olarak kabul edilmeye, dolayısıyla bizatihi 

Kur’an olarak görülmeye başlamıştır. Bu tasavvur değişikliğinin ilk tanıklarından biri 

                                                 
180  Benzer değerlendirmeler için bkz. Muhammed İsa Yüksek, “Tanımları Bağlamında Kur’an-Kıraat 

Özdeşliği”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 15, sy 2 (2015): 224. 
181  Zerkeşî, el-Burhân, 1:318. 
182  Muhammed b. Mükerrem İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab (Beyrut: Dâru Sâder, 1414), 1:128; Osman 

Bayraktutan, “Kıraatlere Dil Mantığına Göre Yaklaşımlara Eleştirel Bir Bakış”, Iğdır Ü. İfder, sy 12 

(2018): 78. 
183  İbnu’l-Cezerî, Müncidü’l-Mukri’în, 9. 



41 

olan İbn Cinnî (ö. 392/1001), el-Muhteseb adlı eserinde sadece yedi kıraatin esas 

alınması, bunların dışındaki kıraatlerin değersiz veya hatalı görülmesi şeklinde cereyan 

eden yeni kıraat tasavvurunu eleştirme ihtiyacı hissetmiştir.184 İbn Cinnî’den sonra 

Zemahşerî ve İbnü’l-Arabî gibi âlimlerin ilk dönem kıraat tasavvurunu ihya etme 

çabaları sonuçsuz kalmış,  bunun sonucunda kıraatlerin Hz. Peygamber’e nispetle 

mütevâtir olduğu şeklindeki anlayış iyiden iyiye hâkim olmaya başlamıştır. Bu durum 

kaçınılmaz olarak Kur’an ile kıraatlerin aynı hakikatler olarak algılanmasına yol 

açmıştır. Bu algı oluşmaya başlayınca kıraatleri Arap dilinin verileriyle analiz eden ilk 

dönem dil âlimlerine yönelik eleştirilerin de şekli değişmiştir. Erken dönem dilcilerine 

yöneltilen eleştiriler ilk dönemlerde daha ziyade dilsel metodoloji ile alakalı iken, yeni 

tasavvur ile birlikte mütevâtir kabul edilen kıraatleri korumaya yönelik reflekse 

dönüşmüştür. Hatta bu refleks sebebiyle Zemahşerî gibi otorite âlimlerin nahivden 

anlamadıkları bile iddia edilir olmuştur.185 Kuşkusuz bu acımasız eleştirilerin altında 

yatan temel faktör, son derece geniş olan kıraat alanına İbn Mücâhid’in daralttığı 

çerçeveden bakma zorunluluğudur. Ahmed Mekkî el-Ensârî’nin Sîbeveyh’e yönelik 

bütün eleştirilerini İbn Mücâhid sonrası dönemde Kur’an ile kıraatler arasında ayniyet 

tesis eden bu tasavvurun ürünü olarak değerlendirmek mümkündür. Bu nedenle biz, 

Sîbeveyh’in kıraatlere yaklaşımını anlamaya çalışırken Kur’an ile kıraatlerin tamamıyla 

aynı hakikatler olmadığı fikrinin dikkate alınması gerektiği kanaatindeyiz. 

1.3.3. Kıraatleri Dil Mantığına Göre Yorumlama 

Kutsal metinler, her ne kadar ilahi kaynaktan beslense de sonuç itibariyle muhatabın dil 

yapısına göre şekillenmiştir. Yüce Allah, Hz. Peygamber’e Kur’an’ı vahyettiğinde ilk 

muhataba ait dil sistematiğini tercih etmiş ve muhatap kitlenin sorunlarını dile getirirken 

onların dilini kullanmıştır. Bu bakımdan bilgilendirici bir iletişim aracı olması hasebiyle 

onun mesajının yapısının muhatap kitlenin anlayacağı form ve üslûb üzere şekillenmesi 

normal bir durumdur. Bir başka ifadeyle Arapça olarak vahyedilen Kur’an’ın o günkü 

toplumda egemen olan Arap dil kuralları ile çelişmemesi tabii bir zorunluluktur.186 

Dolayısıyla ister ilahi olsun isterse beşerî olsun herhangi bir metni muhatap kitlenin dil 

                                                 
184  Ebu’l-Feth Osmân İbn Cinnî, el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâât ve’l-îzâhi anhâ (Kahire: 

Vizâretü’l-Evkâf, 1999), 1:32-33. 
185  Daha geniş malumat için bkz. Maşalı, Kıraat İlmi, 124-140. 
186  İnanç, Nahiv-Kıraat ilişkisi, 176. 



42 

yapısından bağımsız ele almak, o metni ait olduğu kültürel yapıdan soyutlamak 

demektir. Bu noktada, Kur’an’ın dili ile muhatap kitlenin dili arasında tam bir uyum 

olması gerektiğini düşünen Zeccâc (ö. 311/923); hitap ile muhatap arasındaki diyalektik 

ilişkinin dil birliği ile sağlanabileceğini, bu sebeple Arap toplumuna nazil olan son 

vahiy manzumesinin fesahat yüklü olmasının yanında Arapçanın zahirine ve dahi dilsel 

altyapısına uygun düşmesi gerektiğine inanmaktadır. Bu sebepledir ki kıraatlerin 

rivayetlerinin sağlam oluşu ve Mushaflara uygunluğu yanında Arap dili bakımından da 

bir karşılığının olması gerekmektedir.187 

Zeccâc ve onun gibi düşünen âlimlerin görüşleri, kıraat literatüründe “bir yönüyle de 

olsa Arap diline uygun olması” şeklinde bir şart olarak karşılık bulmuştur. Lakin bu şart 

her ne kadar kıraatleri tespit aracı olarak kitaplarda yer alsa da uygulamada kâğıt 

üzerinde kalmıştır. Çünkü kıraatler söz konusu olduğunda “Uyulması gereken 

sünnettir.” mottosu devreye girmiş ve Arap dili kurallarına aykırı görülen kıraatler için 

Arap dilinden uygun bir vecih mutlaka bulunmuştur. Öyle ki Arap dilinde asla caiz 

görülmeyen muzaf ile muzafun ileyh’in arasının ayrılması bile kıraatler söz konusu 

olduğunda “ ْ188”قتَلُْ أوْلادَهُمْ شُرَكائِهِم ayetinde geçerli görülmüş ve Arap şiirinden deliller 

getirilerek geçerliliği temellendirilmeye çalışılmıştır.189 Bu kıraati geçerli görmeyen 

Zemahşerî gibi âlimler ise sadece dil kurallarına aykırı olduğu için kıraatleri reddeden 

biri konumuna düşmemek için olsa gerek kıraatin ravisini de itham etme ihtiyacı 

hissetmiştir.190 Dolayısıyla kıraatlerde sıhhat şartı olarak kabul edilen “bir yönüyle de 

olsa Arap diline uygunluk” şartında zikredilen o yönün fasih veya en fasih olması ya da 

dil âlimlerinin üzerinde ittifak veya ihtilaf ettiği bir kurala dayanıp dayanmaması bir 

                                                 
187  Necattin Hanay, “Zeccâc’ın Kur’an Tasavvuru ve Kendisine Yöneltilen Tenkitler”, Recep Tayyip 

Erdoğan Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 1, sy 1 (2015): 171. 
188  En’âm, 6/137. 
189  Ebu’l-Berekât Kemâleddîn el-Enbârî, el-İnsâf fî Mesâili’l-Hilâf Beyne’n-Nahviyyîn: el-Basriyyîn ve’l-

Kûfiyyîn (Lübnan: el-Mektebetü’l-Asriyye, 2003), 2:347-355; Şihâbüddîn Mahmûd b. Abdullah el-

Âlûsî, Rûhu’l-Meânî fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-Azîm ve’s-Seb’i’l-Mesânî, thk. Ali Abdulbârî Atiyye 

(Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415), 4:277; Şevkî Dayf, Medâris, 100. 
190  Ebu’l-Kâsım Mahmûd b. Amr ez-Zemahşerî, el-Keşşâf an Hakâik-i Ğavâmidi’t-Te’vîl (Beyrut: 

Daru’l-Kütübi’l-Arabî, 1407), 2:70. Ravileri vehimle itham etmek elbette Zemahşerî’den önce de söz 

konusudur. Hatta Ahfeş ve Ferrâ gibi âlimlerin bu şekildeki yaklaşımları meşhurdur. Bkz. Ali Temel, 

Dilbilimsel Tefsirlerde Kıraatlere Yaklaşım (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2017), 72-73. Ancak 

Zemahşerî’nin dönemi, kıraatlerin dokunulmaz kabul edildiği ve kıraatlere yönelik ithamların vahye 

yönelik ithamlar olarak algılandığı bir dönemdir. Bu sebeple Zemahşerî’nin yanlış bulduğu kıraati râvi 

üzerinden eleştirmesi böyle bir çekincenin sonucu olarak okunabilir. Bu ayet özelinde Zemahşerîye 

yöneltilen tenkitler için ayrıca bkz. Mustafa Kılıç, “Zemahşerî’nin el-Keşşâf’ında Kıraat Olgusu” 

(Basılmamış Doktora Tezi, İstanbul, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2014), 381-389. 



43 

kıraatin sıhhatini tayin etmede çok da önem arz etmemektedir.191 Bu bakımdan dilin 

nesnel bir kriter olması oldukça zordur. Ancak Sîbeveyh gibi ilk dönem dilcilerin 

kıraatler arasında tercihte bulunurken dikkate aldıkları çok önemli bir gerekçedir. 

Çalışmamamızın ilerleyen kısmında bu konuya yeniden değineceğiz. 

Her ne kadar Arap dilinin imkân ve sınırları içinde olsa da tilavet geleneği içerisinde 

kıraat olarak nakledilmeyen okuyuşlar kıraat âlimleri tarafından geçerli sayılmamıştır. 

Bu çerçevede İbn Mücâhid, dil birikimine güvenerek Arapça açısından geçerli olan, 

ancak daha önce hiç kimsenin okumadığı bir kıraati okuyan kişiyi bidat ehli olarak 

vasıflamıştır.192 Kıraat imamı olmasının yanında dilci kimliği ile de bilinen Basralı Ebû 

Amr ise “Sadece rivayet edilenleri okuma gibi bir zorunluluğum olmasaydı şu kelimeyi 

şöyle, bu kelimeyi de böyle okurdum.” diyerek nakle bağlılığını bildirmiştir.193 Diğer 

taraftan tilavet geleneği içerisinde yeri olup olmadığına bakmaksızın sadece dil 

birikimine göre kıraat vechi üreten İbn Miksem (ö. 354/965), bu tutumu sebebiyle 

Halife Kâhir Billah’ın (ö. 339/950) emriyle sorguya çekilmiştir. Sorgusunda hatalı 

davrandığını kabul eden İbn Miksem, devrin kıraat ve fıkıh âlimlerinin huzurunda tevbe 

ettirilmiş ve tevbesi de resmi olarak kayıt altına alınmıştır.194 

Konuyu sonlandırırken dil-kıraat ilişkisi bağlamında, Sîbeveyh’in daha önce rivayet 

edilmeyen bazı okuyuşları Arapça açısından mümkün gördüğü alternatif okuyuşlar 

olarak teklif ettiği şeklindeki iddiaya da195 kısaca temas etmek istiyoruz. Kanaatimizce 

bu ve benzeri yaklaşımlar, Sîbeveyh’in dil mantığının ve konuları işleme yönteminin 

yeterince analiz edilmemesinden kaynaklanmaktadır. Şöyle ki veri tabanı olarak büyük 

oranda işitmeye dayalı Arap kelamını esas alan Sîbeveyh, bazen kural olarak geçerli 

olan bir söz diziminin kullanılıp kullanılamayacağını, o şekildeki bir kullanımın daha 

önce Araplardan işitilip işitilmemesine bağlamıştır. Örneğin tamlamalı mastarların, 

tekilleri gibi dua veya beddua anlamında kullanılabileceklerini belirtirken “ لكََ يْ وَ  ” ve 

“ حَكَ يْ وَ  ” gibi örneklerin caiz olduğunu ifade etmiştir. Bu kelimelerin sonundaki “ك” 

                                                 
191  Suyûtî, İtkân, 1:259; İbnü’l-Cezerî, Neşr, 1:16; Mustafa Öztürk, “Kur’an Kıraatlerinin Tarihsel 

Serencâmına Genel Bir Bakış”, Ç. Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi 3, sy 1 (2003): 202. 
192  İbn Mücâhid, Kitâbü’s-Seb’a, 46. 
193  İbn Mücâhid, 48. 
194  Şemseddîn Ebû Abdullah b. Muhammed ez-Zehebî, Ma’rifetü’l-Kurrâi’l-Kibâr ale’t-Tabakâti ve’l-

A’sâr (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1997), 173-75; Tayyâr Altıkulaç, “İbn Miksem el-Attâr”, 

TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1999), 20:377. 
195  İnanç, Nahiv-Kıraat İlişkisi, 229. 



44 

zamirinin, “ كَ ا لَ يً قْ سَ  ” cümlesinde muhatabı gösteren “ كَ لَ  ” zamiri mesabesinde olduğunu 

belirtmiştir. Ancak Sîbeveyh, bunları bir kural olarak anlatsa da “ كَ ا لَ يً قْ سَ  ” cümlesi yerine 

“ يكََ قْ سَ  ” şeklinde ya da “ كَ لَ  لٌ وْ عَ  ” cümlesi yerine “ كَ لَ وْ عَ  ” şeklindeki bir kullanımı 

Araplardan işitilmediği gerekçesiyle geçerli saymamıştır.196 Diğer taraftan şiir, darb-ı 

mesel ve Kur’an kıraati gibi konuşma dilinin dışında kalan kalıpları özel statüde 

değerlendirerek sözel değerler sistemine dâhil etmemiştir. Nahiv kurallarında dahi 

sema’ya dayalı dil mantığından ödün vermezken, uymayı bir zorunluluk olarak addettiği 

kıraat geleneğinde kendi dilsel birikimine göre kıraat vechi üretmesi söz konusu 

değildir. Bu bağlamda Sîbeveyh’in örnek verirken seçtiği cümleleri veya ayetleri, farazi 

kullanımlarla adeta zihin jimnastiği yaparak kural üretmesi bazen yanlış anlaşılmalara 

sebep olabilmektedir. Örneğin, müennes-i gayri hakiki olan veya müennes-i hakiki olsa 

bile fiili ile arasına başka bir öğe giren kelimelerin fiillerinin müzekker formuyla 

gelebileceğini belirtmektedir. Bu kurala örnek olarak ise “ ٌ197”فَ مَ نْ  جَ اءَ هُ  مَ وْ عِ ظَ ة ayetini delil 

getirmiştir. Bu ayette “ ٌمَوْعِظَة” ile “ اءَ جَ  ” fiili arasına zamir girdiği için “ اءَ جَ  ” fiili 

müzekker formda gelmiştir. Sîbeveyh bu kuralı kaydettikten sonra müennes-i gayri 

hakikinin fiilden önce geldiği durumlarda da fiilin müzekker kalıpla gelmesini geçerli 

gördüğünü belirtmek için sözü hiç uzatmamış ve doğrudan “ انَ اءَ ةٌ جَ ظَ عِ وْ مَ  ” şeklinde bir 

kullanımın da geçerli olduğunu söylemiştir.198 Binaenaleyh Sîbeveyh’in bu örnek verme 

yöntemi, naklin dışına taşarak alternatif kıraat üretme kastı taşımamaktadır. Zîra müellif 

bu sistemini eski Arap şiiri veya günlük Arap kelamından verdiği örnekler üzerinde de 

tatbik etmektedir. Sonuç olarak Sîbeveyh’in bu tutumunu onun dilsel zevkine göre 

kıraat vechi önerdiği şeklinde değil, teorik kural üretim sistemi gereği bazı kısaltmalara 

gittiği şeklinde yorumlamak daha isabetli görünmektedir. 

 

 

 

 

                                                 
196  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 1:318; Ebû Saîd el-Hasan b. Abdullâh el-Merzübân es-Sîrâfi, Şerhu Kitâbi 

Sîbeveyh (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2008), 2:208. 
197  Bakara, 2/275. 
198  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 2:45. 



45 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

SÎBEVEYH’İN KIRAATLERE YAKLAŞIMI 

 

Arap dilbilimiyle ilgili çalışmalara kaynaklık eden malzemelerin en eskisi Arap şiiri 

olmakla birlikte bağlayıcılık açısından en önemlisi Kur’an’dır.199 Bu bakımdan İslâmi 

ilimlerin her alanında olduğu gibi dilcilerin de en önemli referans metni Kur’an-ı Kerîm 

ve onun kıraatleridir. Suyûtî bu konuda şöyle demektedir: “Mütevâtir, âhad veya şâz 

olmasına bakılmaksızın vârid olan bütün Kur’an kıraatleri Arapça için hüccet 

olabilir.”200 İbn Müneyyir (ö. 683/1284) ise “Arapçanın kıraatlerle tashihi olur, ama 

kıraatlerin Arapça ile tashihi olmaz.” diyerek benzer hususa dikkat çekmiştir.201 Ancak 

bütün kıraatlerin hüccet olabilmesi konusunda ilk dönem ile sonraki dönem âlimleri 

arasında bir tutum farkı söz konusudur. En azından hicri dördüncü asır öncesi dilcilerin 

bazı kıraatlere yaklaşımı ile sonraki dilcilerin aynı kıraatlere yaklaşımı birbirinden farklı 

olmuştur. Söz gelimi Ferrâ, Ahfeş, Zeccâc, Nehhâs (ö. 338/950) ve Taberî gibi âlimlerin 

kıraatlere yönelik dilsel sorgulamalarını sonraki dönemlerde görmek pek mümkün 

olmamıştır.202 Bu tutum farkı ise birinci bölümde değindiğimiz gibi kıraat tasavvurunun 

değişim süreci ile yakından ilgilidir. 

Sîbeveyh’in kıraatler konusundaki yaklaşımını ve bu yaklaşımına yöneltilen eleştirileri 

bu bölümde detaylıca tartışacağız. Ancak onun kıraatlere karşı genel tutumundan söz 

etmek gerekirse müellif, kıraatlere karşı hürmetkâr davranmakla birlikte hüccet olma 

bakımından onlara öncelik tanımamış ve her zaman normatif yaklaşmıştır. Bununla 

                                                 
199  Mustafa Karagöz, Dilbilimsel Tefsir ve Kur’an’ı Anlamaya Katkısı (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 

2015), 102. 
200  Abdurrahmân Celâleddîn es-Suyûtî, el-İktirâh fî Üsûli’n-Nahv  (Dımeşk: Dâru’l-Beyrûtî, 2006), 39. 
201  Ahmed b. Muhammed İbn Müneyyir, el-İntisâf fîmâ tezammehü’l-Keşşâf mine’l-i‘tizâl (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-Arabî, 1407), 2:69; Gündüzöz, “Sîbeveyh’te Kelime Yapısı”, 83. 
202  İnanç, Nahiv-Kıraat İlişkisi, 77. 

 



46 

beraber az da olsa bazen kıraatleri birincil örnek olarak zikredip Araplardan işittiği sözü 

Kur’an kıraatine kıyas ettiği, yani uyarladığı da olmuştur.203 Ama genel olarak kural 

koyma sürecinde Sîbeveyh’in dilsel materyalinin ana omurgasını kıraatler değil, 

Arapların günlük kullanımları oluşturmaktadır.204 Çünkü daha önce değindiğimiz gibi 

Sîbeveyh’in esas gayesi kıraatlerin nahve uygunluğunu ispatlamak veya bazı kıraatlerin 

dilsel altyapılarının yetersiz olduğunu kanıtlamak değil, Arap dilbiliminin sınırlarını 

belirlemektir. Bu sınır belirleme sürecinde şayet onun birincil veri tabanı Kur’an ve 

kıraatler olsaydı el-Kitâb’da yer verdiği bütün konuları Kur’an’dan bir ayet ile 

örneklendirmesi onun adına hem daha kolay hem de daha bağlayıcı olurdu. Ama o, 

çoğu zaman Arap kelamından seçtiği örnek cümlelerle konuya giriş yapmış ve bu 

cümleler üzerinden konulara derinlik kazandırmıştır. Bununla beraber yeri geldiğinde 

farklı kıraatlerin dilsel yapılarını sorgulamıştır ki zaten Sîbeveyh gibi ilk dönem 

dilcilerinin eleştirildiği nokta tam da burasıdır. Ahmed Mekkî el-Ensârî’nin Sîbeveyh’e 

yönelik serzenişi de onun şâz veya mütevâtir ayırt etmeksizin bütün kıraatleri dilsel 

ihticacın en üstünde kabul etmeyişi sebebiyledir.205 Ama bir kez daha belirtmek isteriz 

ki Sîbeveyh’in bu tutumunu erken dönem dilcilerinin kıraatlere yaklaşımı çerçevesinde 

değerlendirmek gerekmektedir. M.G. Carter; Sîbeveyh gibi erken dönem dilcilerinin bu 

yaklaşımını ilk dönemlerde henüz i’câz fikrinin oluşmaması ile izah etmiştir.206 

Sîbeveyh’i, kıraatleri dilin sultasına mahkûm ettiği gerekçesiyle eleştiren Ahmed 

Mekkî, onun kıraatler karşısındaki tutumunu sistematize etmiş ve dört maddede 

özetlemiştir. Özellikle ikinci kısmını kanıtlanabilir olmaktan uzak bulduğumuz bu 

kategorizasyon şu şekildedir: 

1- Kıraatler ile Arap dili kuralları arasında tam uyum (Muvâfakatü’l-Kitâb li’l-Kitâb): 

Sîbeveyh’in beyan ettiği gramer kuralları ile Kur’an kıraatlerinin birbiriyle tam bir 

uyum içinde olmasıdır ki el-Kitâb’da istişhad olarak getirilen ayetlerin büyük 

çoğunluğu bu türden ayetlerdir.207 

                                                 
203  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:187. 
204  Gündüzöz, “Sîbeveyh’te Kelime Yapısı”, 162. 
205  Ahmed Mekkî el-Ensârî, “Sîbeveyh’e Eleştirel Yaklaşım”, çev. Seyit Yıldırım, Kalemnâme Dergisi 5, 

sy 10 (2020): 544. 
206  M.G. Carter, “Sîbawayhi”, The Encyclopaedia of Islam (Leiden: Brill Academic Publishers, 1997), 

526; Gündüzöz, “Sîbeveyh’te Kelime Yapısı”, 83. 
207  Ahmed Mekkî el-Ensârî, Sîbeveyh ve’l-Kıraât (Mısır: Dâru’l-Meârif, 1972), 181-235. 



47 

2-Kıraatlere Açıkça Muhalefet (el-Muâradatü’s-Sarîha):208 Ensârî, “Kıraatlere açıkça 

muhalefet” eleştirisi ile Sîbeveyh’in kıraatlere “redî” veya “kabîh” gibi nitelemelerde 

bulunduğunu iddia etmektedir. Ayrıca Ensârî, Sîbeveyh’in kıraatler arasında tercih 

yaptığı durumlarda, tercih etmediği kıraate açıkça muhalefet ettiği çıkarımını 

yapmaktadır. Ancak belirtmeliyiz ki tercih olgusu sadece Sîbeveyh’e özgü bir durum 

değil kıraat geleneğinde genel kabul gören bir durumdur. Kaldı ki tercih tek başına, 

tercih edilmeyene muhalefet etmek anlamı taşımamaktadır. 

3- Kıraatlere Alttan Alta Muhalefet (el-Muâradatü’l-Hafiyye): Bu bölümde Ensârî, 

Sîbeveyh’in herhangi bir kıraati açıktan tartışma konusu yapmamakla beraber 

oluşturduğu nahiv kurallarının altyapısını mütevâtir kabul edilen kıraatlerin dil yapısını 

dikkate almadan şekillendirmesi ve kıraatlere yöneltilen bazı eleştirileri yorumsuz 

olarak aktarması sebebiyle ona bazı eleştiriler yöneltmiştir. Sîbeveyh’in dilsel 

tahlillerinden bazı kıraatleri dikkate almadığı veya en azından benimsemediği 

çıkarımını yapmak mümkün olsa da bu durumun “gizli muhalefet” şeklinde takdim 

edilmesi bizce abartılı bir yaklaşımdır. 

4-Te’vil: Nûr suresinin 2. ayeti bağlamında Kur’an ayetlerini Basra dil kurallarına 

uydurmaya çabaladığına yönelik eleştirilerdir.209 

Çalışmamızın ilerleyen sayfalarında, Ensârî’nin iddialarına konu olan spesifik örnekleri 

detaylıca tahlil edeceğiz. Ancak öncesinde şunu net olarak söyleyebiliriz: Ensârî, 

mevcut kıraat birikiminin paradigmalarıyla ilk dönem kıraat sürecini yorumlama 

yanılgısına düşmüş ve bu tutumu sebebiyle Sîbeveyh’in kıraat anlayışına anakronik 

yaklaşmıştır. Gözden kaçırdığı diğer husus da şudur ki Sîbeveyh, her ne kadar dil 

kurallarını kıraatlere yönelik bir denetim mekanizması olarak işletse de son tahlilde 

“uyulması gereken sünnet” diyerek kıraatlere her zaman ayrıcalık tanımıştır.210 

2.1. Sîbeveyh’in Kıraatleri Nispeti 

İbn Mücâhid’e kadarki ilk dönem nahiv eserlerinde dilciler, kıraatlerden söz ederken 

kimi kıraat imamlarının isimlerine yer verdikleri halde kimilerine yer vermemişlerdir. 

                                                 
208  Ensârî, 11. 
209  Ensârî, 107. 
210  Bkz. Gündüzöz, “Sîbeveyh’te Kelime Yapısı”, 76. 



48 

Bunun en önemli sebeplerinden birisi de müelliflerin kıraatlerin tamamından haberdar 

olmama ihtimalleridir.211 Bu sebeple Sîbeveyh’in, kendi dönemine kadar ulaşan bütün 

kıraatlerden haberdar olduğunu veya haberdar olduğu bütün kıraatleri eserinde istişhad 

olarak kullandığını iddia etmemekteyiz. Binaenaleyh onun bazı kıraatlerden haberdar 

olmama ihtimalini de hesaba katmak durumundayız. Ancak kendisine ulaşan bazı 

kıraatleri, oluşturduğu nahiv kurallarını desteklemek amacıyla kullanmıştır. Kullandığı 

kıraatlerin kim tarafından okunduğunu kimi zaman isim vererek belirtmiş, kimi zaman 

da beldelere nispet etmiştir. Bazen de “ ٌ212”وَقدَْ  قرََأ ناَس (Bazı insanlar okumuştur.) veya 

 gibi ifadelerle isnad belirtmeksizin (.Bazıları böyle okumuştur) 213”وَقدَْ قرََأ بعَْضُهُمْ “

zikretmiştir. Örneğin Nûr suresinin 24. ayetindeki  “انِي انِيةَُ وَالزَّ  kelimesi ve Mâide ”الزَّ

suresinin 38. ayetindeki “ َُوَالسَّارِقُ وَالسَّارِقة” kelimelerinin merfu okunması yanında 

mansub okunmasını da nahiv açısından kuvvetli bulduğunu belirtirken “ ٌوَقدَْ قرََأ انُاَس” 

(Birtakım insanlar mansub okudu.) tabirini kullanmaktadır.214  Sîrafî’nin belirttiğine 

göre bu şekilde okuyan İsâ b. Amr’dır.215 Bir başka pasajda ise “ َقدَْ كَانَ لكَُمْ آيةٌَ فيِ فئِتَيَْنِ الْتقَتَا

ِ وَأخُْرَى كَافِرَةٌ  ”فِئةٌَ تقُاَتلُِ فيِ سَبِيلِ اللََّّ
216 ayetindeki “ ٌَفِئة” kelimesinin mecrur okunabildiğini 

belirtirken “ ُّ217”وَ مِ نَ  الن  اسِ  مَ نْ  يجَُ ر (Bazı kişiler de bu kelimeyi cer okumaktadır.) ifadesini 

kullanmaktadır. Ebû Hayyân’ın belirttiğine göre Mücâhid, Hasan-ı Basrî, Zührî ve 

Humeyd gibi önde gelen simalar bu kelimeyi cerr ile okumuştur.218 Hasan-ı Basrî, 

Mücâhid, Zührî ve Humeyd gibi çok önemli simaların kıraatlerini isim vermeden 

kullanması Sîbeveyh’in bu gibi yerlerde “النَّاس” kelimesini kısaltma amacıyla söyleme 

ihtimalini güçlendirmektedir. 

Sîbeveyh, bazen Übeyy b. Ka’b219 ve İbn Mes’ûd220 gibi Hz. Peygamberin övgüsüne 

mazhar olmuş sahabîleri ismen zikrederek kıraatlerini hüccet olarak kullanmıştır. Bunun 

                                                 
211  İnanç, Nahiv-Kıraat İlişkisi, 170. 
212  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:119,147. 
213  Sîbeveyh, 1:84, 148, 2:147, 3:257. 
214  Sîbeveyh, 1:144. 
215  Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh, 1:449. Ebû Hayyân ise bu kelimelerin, İsâ b. Amr ve İbrahim b. Ebî Able 

tarafından mansub okunduğunu söylemektedir. Ebû Hayyân el-Endelusî, el-Bahru’l-Muhît, 4:246. 

Yine Ebu’s-Semmâl, Ruveys, Yahya b. Ya’mer gibi âlimlerin de nasb ile okuduklarına dair bilgiler 

yer almaktadır. (Ebû Hayyân, 7:8.) Buradan anlaşılmaktadır ki Sîbeveyh bu kıraati ya sadece duyduğu 

için ya da zikredilmesi gereken pek çok isim olduğu için kısaltma amacıyla “ünâs” ifadesini 

kullanmıştır. 
216  Âl-i İmrân, 3/13. 
217  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:432. 
218  Ebû Hayyân el-Endelusî, el-Bahru’l-Muhît, 4:45. 
219  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:95. 



49 

yanında Hasan-ı Basrî,221 A’rac,222 İsâ b. Ömer es-Sekafî223 ve ve Hârûn el-A’ver gibi 

ilk neslin önde gelen simalarını da zaman zaman ismen zikretmiştir. Örneğin “ ٌوَحُورٌ عِين” 

kelimesinin merfu okunabileceğini belirtirken “ ُوَ قَ دْ  قَ رَ أهُ  الْ حَ سَ ن” (Hasan böyle okudu.)224 

demektedir. Ancak Ebû Hayyân, Sîbeveyh’in “ref ile okudu” dediği yerde Hasan-ı 

Basrî’nin cerr ile okuduğunu söylemiştir.225 

Sîbeveyh, Ebû Amr dışında yedi kıraat imamından hiçbirini ismen zikretmemiştir. Yedi 

kıraatten Basra dışındakileri ise genellikle “Hicâz ehlinin kıraati” veya “Mekke ehlinin 

kıraati” gibi ifadelerle beldelere nispet etmiştir. Ebû Amr dâhil olmak üzere yukarıda 

ismi geçen ulemanın Basralı olması, bunun yanında Basra dışındaki kıraatleri isim 

belirtmeden sadece beldelere nispet etmesi, Sîbeveyh’in sadece Basralı kıraat âlimlerini 

yakından tanıdığı, dolayısıyla Basra dışında okunan kıraatler hakkında ayrıntılı bilgiye 

sahip olmadığı için beldelere nispet ettiği şeklindeki bir iddiaya226 zemin hazırlamıştır. 

Bu noktada belirtmeliyiz ki selef âlimleri, pek çok kişi tarafından nakledilen bir rivayet 

veya kıraati tek kişiye nispet etmeyi ve sadece onunla anmayı hoş görmemişlerdir.227 

Sîbeveyh’in sadece Ebû Amr’ı ismen zikretmesindeki etken ise kanaatimizce Ebû 

Amr’ın Basralı olması ve Sîbeveyh’in kendisinden nahiv ve kıraat ilmi tahsil etmesidir. 

2.2. “Kıraatler Sünnettir” İlkesi 

Her konuda olduğu gibi kıraatler konusunda da yapılan değerlendirmelerin arka 

planında mutlaka önceden şekillenmiş bir kıraat tasavvuru vardır. Dolayısıyla herhangi 

bir müellifin kıraatlere yaklaşım tarzı, aynı zamanda zihnindeki bu kıraat tasavvuru ile 

yakından ilgilidir. Kıraatleri Kur’an’dan bir cüz kabul eden bir anlayış ile ikisini 

birbirinden ayrı tutan anlayışın kıraatler karşısındaki tavrı elbette farklı olacaktır. 

Kur’an ile kıraatler arasında ayniyet tesis eden bir tasavvur, doğal olarak kıraatlere 

yöneltilen dilsel eleştirileri vahye yöneltilmiş eleştiriler olarak algılayacaktır. Çünkü 

mütevâtir olarak Hz. Peygamber’e aidiyeti kesin olan bir kıraati dil kuralları açısından 

                                                                                                                                               
220  Sîbeveyh, 4:82. 
221  Sîbeveyh, 1:172. 
222  Sîbeveyh, 3:134. 
223  Sîbeveyh, 3:143. 
224  Sîbeveyh, 1:172. 
225  Ebû Hayyân el-Endelusî, el-Bahru’l-Muhît, 10:80. 
226  Gündüzöz, “Sîbeveyh’te Kelime Yapısı”, 86. 
227  Maşalı, Kıraat İlmi, 64. 



50 

problemli görmek nebevî talime itiraz anlamı taşımaktadır ki bu durum her şeyden önce 

imanî bir problemdir. Bu bağlamda kıraatlerin Hz. Peygamber’den tevâtüren geldiğini 

savunan âlimler, Kur’an ile kıraatlerin aynı hakikat olduğunu düşünmektedirler. Bu 

sebeple kıraatler arası tercih yapmanın bile doğru bir yaklaşım olmadığını 

söylemektedirler. Örneğin el-Kevâşî (ö. 680/1281), iki mütevâtir kıraatten birinin 

diğerine tercih edilmesi durumunda tercih edilmeyen kıraatin saygınlığına halel geleceği 

gerekçesiyle kıraatler arası tercihi kabul edilemez bulmuştur.228 Keza İbnü’n-Nakîb el-

Makdisî de (ö. 698/1298) yedi kıraat arasında tercih yapan dilci, kurrâ ve müfessirlerin 

savunulacak bir tarafları olmadığını belirtmektedir.229 Buna mukabil kıraat ve tefsir 

kaynakları tercih örnekleriyle doludur. Gelenek içerisinde sınırlı sayıdaki âlim dışında 

tercihin kabul edildiği ve bu durumun pratikle uyuştuğu görülmektedir.230 Bu sebeple 

Mushaf imlasının izin verdiği ölçüde oluşan nakil birikimi içerisinden bazı kıraatlerin, 

dilsel gerekçelerle diğerlerine tercih edilmesi vahyi eleştirmek veya tercih edilmeyen 

kıraatin değerini düşürmek olarak anlaşılmamalıdır. 

Sîbeveyh’in tıpkı nahiv kurallarında olduğu gibi Kur’an kıraatlerini de nesnel ölçütlere 

tabi tutması ve onlara birtakım sözel değerler yüklemesi, onun kıraatler ile vahyen 

münezzel olan Kur’an’ı birbirinden ayrı iki olgu olarak kabul ettiğinin bir göstergesidir. 

Aksi takdirde süreç içinde oluşan kıraat vecihlerinin dilsel yeterliliklerini sorgulamaya 

çalışması başka türlü izah edilemez. Bu sorgulamadan Sîbeveyh’in, kıraatlerin Hz. 

Peygamber’e aidiyetine inanmadığı veya onları Arapların günlük kullanımlarıyla aynı 

kefeye koyarak itibarsızlaştırdığı gibi bir sonuç çıkarılmamalıdır. Çünkü Sîbeveyh, 

kıraatlerin sonraki nesillere intikali, bizzat Kur’an metninin intikali gibi kesin olmasa da 

oluşan nakil birikimine hiçbir zaman hürmetsizlik etmemiştir. Bu çerçevede eserinin 

giriş kısmı sayılabilecek bir bölümünde “Kıraatler, uyulması gereken sünnettir.”231 

diyerek kıraatlere olan hürmetini veciz bir şekilde ifade etmiştir. 

 “Kıraatler sünnettir.” ifadesi her ne kadar Zeyd b. Sâbit (ö. 45/655) ve Urve b. Zübeyr 

(ö. 94/713) gibi sahabe ve tâbiînin önde gelenlerine nispet edilse de232 bu cümlenin 

                                                 
228  Zerkeşî, el-Burhân, 1:331. 
229  Zerkeşî, 1:332. 
230  Dağ, Geleneksel Kıraat Algısı, 379. 
231  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 1:148. 
232  İbn Mücâhid, Kitâbü’s-Seb’a, 52. 



51 

yazılı olarak yer aldığı en eski metin el-Kitâb’dır.233 Sîbeveyh’ten sonra pek çok dilci 

müellif tarafından da dile getirilen bu ilke,234 kıraatlere karşı daima bir garantör işlevi 

görmüştür. Bunun yanında Sîbeveyh veya Zeccâc gibi ilk dönem dilcilerin bir taraftan 

kıraatleri “uyulması gereken bir sünnet” olarak nitelerken diğer taraftan onları yeri 

geldiğinde Arap dilinin kriterleriyle değerlendirmeye tabi tutmaları bir çelişki olarak 

görülebilir. Bu hususta şunu belirtmeliyiz ki ilk dönemlerden itibaren kıraat literatürüne 

girmiş olan “Kıraatler sünnettir.” ifadesindeki “sünnet” kavramı ile Hz. Peygamber’e 

nisbet edilen söz veya davranış kalıpları kastedilmemiştir. Özellikle Urve b. Zübeyr’e 

isnad edilen rivayetlerde “Size öğretildiği gibi okuyun.” veya “Sonra gelen öncekilerden 

alır.”235 gibi ilaveler, “sünnet” kavramının her neslin bir önceki nesilden alması 

metoduyla gerçekleşen bir yol ve yöntem olarak anlaşılması gerektiğini gösteren 

karinelerdir.236 Bu çerçevede Sîbeveyh’in “sünnet” tabiri ile Hz. Peygamber’den 

itibaren oluşmaya başlayan ve bilmüşafehe süregelen tilavet geleneğini kastettiğini 

söyleyebiliriz. 

Bu geleneğin başlangıç safhası elbette Hz. Peygamberdir. Ancak onun vefatından sonra 

yaklaşık bir asır boyunca teşekkül eden nakil birikimindeki bütün kıraatlerin tıpkı 

hadislerde olduğu gibi yeterli sayıdaki râvi silsilesiyle Hz. Peygamber’e isnadı 

sağlanmamıştır. Dolayısıyla bazı kıraatlerin sahabenin veya tâbiîn âlimlerinin 

ictihadıyla oluşma ihtimali söz konusudur. Sonraki âlimler açısından hangi kıraatin Hz. 

Peygamber’e, hangi kıraatin sahabeye ait olduğunu tespit edebilmek imkânsız olduğu 

için kıraatlerin Hz. Peygamber’e dayandırılma zorunluluğu bulunmamıştır. Bu nedenle 

kıraatlerin kim tarafından nakledildiğine bakılmaksızın daha serbest bir ortamda dilsel 

analizleri yapılmış ve bu durum vahyi eleştirmek şeklinde algılanmamıştır. Buna 

rağmen söz konusu birikim “gelenek” olarak adlandırılmış ve o dönemde henüz 

dogmatik karaktere bürünmemiştir. Dolayısıyla Sîbeveyh’in “Kıraatler, uyulması 

gereken sünnettir.” sözü bir garantör işlevi görse de kıraatler asla eleştirilmez şeklinde 

anlaşılmamalıdır. 

                                                 
233  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 1:148. 
234  Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Ziyâd el-Ferrâ, Meâni’l-Kur’ân, thk. Komisyon, 1. bs (Mısır: Dâru’l-

Mısriyee li’t-Te’lîfi ve’t-Terceme, t.y.), 3:313; Ebû İshâk İbrâhim b. es-Serî b. Sehl ez-Zeccâc, 

Meâni’l-Kur’an ve İ’râbuhû, thk. Abdulcelîl Abduh Şelebî, 1. bs (Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, 1988), 

1:218. 
235  İbn Mücâhid, Kitâbü’s-Seb’a, 52. 
236  Bkz. Abdurrahman Çetin, “Kur’an Kıraatlerine Oryantalist Yaklaşımlar”, Marife Dini Araştırmalar 

Dergisi 2, sy 3 (2002): 104. 



52 

2.3. Kıraatlerin Tespiti Konusunda Sîbeveyh’in Yaklaşımı 

Kıraatlerin henüz tasnif edilmediği, sahihlerin sakimlerden ayıklanmadığı ve Mushafın 

izin verdiği ölçüde günümüzdeki on kıraatten daha fazlasının yaygın olarak okunduğu 

ve nakledildiği bir dönemde eserini kaleme alan Sîbeveyh, kıraatlerin sıhhatini tayin 

eden kriterleri açıkça belirtmemiştir. Ancak bu durum, onun kıraatler konusunda hiçbir 

ön şartının olmadığı ve Arap diline uyan bütün vecihlerin kıraat olarak okunabileceğine 

ruhsat verdiği anlamına gelmemelidir. Çünkü biraz sonra değineceğimiz üzere Sîbeveyh 

sonrası dönemde kıraatlerin sıhhat şartlarından biri olarak kabul edilen Arap diline 

uygunluk şartı, Sîbeveyh için kıraatlerin sıhhatini tespit eden bir şart değil, tercihinde 

etkili olan bir unsurdur. Onun tespit şartları kıraatlerin naklî temelinin ve herhangi bir 

Mushafta karşılığının bulunmasıdır. 

2.3.1. Nakil/Kıraat Geleneği 

Kıraat farklılıklarının Hz. Peygamber döneminde başladığı müsellem bir hakikat 

olmakla beraber nüzûl dönemindeki kıraat tartışmalarının içeriğine dair veriler son 

derece sınırlıdır. Bu sınırlı veriler içerisinde mevcut kıraat birikimi olan sarf-nahiv 

kurallarına dayanan kıraatler yer almamaktadır.237 Buna mukabil bu tür farklılıklar, 

kıraatlerin tedvin sürecine kadar uyulması gereken bir gelenek olarak kabul edilmiştir. 

Kıraatler, rivayete dayanmakla birlikte özellikle Sîbeveyh’in döneminde kıraatlerin Hz. 

Peygamber’e dayandırılma şartı bulunmamaktadır. Zaten bir kıraatin Hz. Peygamber 

tarafından okunduğu veya nebevî onaydan geçtiği kesin olarak bilindiği takdirde artık o 

kıraatte başka şart aramak beyhudedir. Nitekim Ca`berî (ö. 732/1332), dil kuralı şartının 

gereksiz olduğunu ve kıraatlerde tek geçerli şartın nakil olması gerektiğini 

belirtmiştir.238 İbnü’l-Cezerî de aynı minvalde görüş bildirmiş ve Peygamber’in dilinden 

duyulduğu kesin olan bir kıraatin başka bir şarta ihtiyacı olmadığını söylemiştir. Hatta 

İbnü’l-Cezerî, evvelemirde kıraatlerde Hz. Peygamber’e nispetle tevatür şartını ileri 

sürdüğünü, fakat daha sonra bu şartın gerçekleşmesinin imkân dâhilinde olmadığını 

                                                 
237  Hadislerde geçen yedi harfin içeriği, azap tehdidini rahmet vaadiyle bitirmemek ve “ ٌسَمِيعٌ علِيم” yerine 

 okumak gibi verilerle sınırlıdır. Bununla beraber rivayetlerin içeriğinde yer almasa da ”غَفوُرٌ رَحِيمٌ “

lehçebilimle doğrudan alakalı olan fonetik farklılıklar ve müteradif farklılıklar yedi harfin kolaylık 

mantığı ile uyuşmaktadır. Ancak nahiv kurallarına dayanan kıraat farklılıkları yedi harf ruhsatının 

kolaylık ilkesiyle uyuşmamaktadır. 
238  Bu rivayetler için bkz. Suyûtî, İtkân, 1:262. 



53 

düşünerek bu fikrinden vaz geçtiğini belirtmiştir. Ona göre kıraatlerde söz konusu olan 

mütevâtirlik, kıraat imamlarına aidiyeti itibariyledir.239 Çünkü ilk üç asırda oluşan kıraat 

birikiminin tamamının Hz. Peygamber’e aidiyetini tespit etmek hayli zordur. 

Sîbeveyh’in, kıraatleri incelerken isnad zincirini zikretme veya bir kıraatin Hz. 

Peygamber’e dayandığını belirtme zorunluluğu hissetmeyişi o dönemde kıraat 

konusunda nispeten serbest bir ortamın olduğunu göstermektedir. Ancak bu serbestlik, 

daha önce de ifade ettiğimiz üzere naklin dışına taşarak dilin imkânları ölçüsünde yeni 

kıraatler ihdas etme özgürlüğü vermemektedir. Bu bağlamda Sîbeveyh, kıraatleri 

değerlendirirken dil kurallarını merkeze almış olmakla birlikte kendisinden önceki 

kıraat âlimlerinden gelen nakillerin dışına çıkmamış, dilsel görüşlerini temellendirirken 

kullandığı kıraatleri en azından kendi dönemine kadar oluşan kıraat birikimi arasından 

seçmiştir. Diğer bir ifadeyle nakil geleneğine bağlı kalmış, kendi filolojik techizatına 

güvenerek yeni kıraat vechi üretmemiştir. Kıraat imamlarından nakledilen kıraat 

vecihlerinin Hz. Peygamber’e aidiyeti itibariyle mütevâtir olmadığı şeklindeki anlayış, 

kıraatlere yaklaşımda biraz daha geniş alan açmakla beraber el-Kitâb’da kıraatler 

konusunda naklin bağlayıcı bir unsur olarak öne çıktığını rahatlıkla söyleyebiliriz. 

Bu hususla alakalı olarak Sîbeveyh’in zaman zaman naklin dışına taştığı ve dilsel 

birikimine dayanarak yeni kıraat vechi önerdiğine dair bazı değerlendirmelere de kısaca 

temas etmek istiyoruz. Bu çerçevede Yonis İnanç, Sîbeveyh’in rivayet edilmediği halde 

Arapça açısından mümkün gördüğü alternatif okuyuşları teklif ettiğini iddia ederek üç 

yerde el-Kitâb’a atıfta bulunmuştur.240 İnanç’ın, el-Kitâb’a atıf yaptığı yerlerden 

birincisi, En’âm suresinin 109. ayetindeki “ َوَمَا يشُْعِرُكُمْ أنََّهَا إذَِا جَاءَتْ لَا يؤُْمِنوُن” cümlesidir. 

Sîbeveyh bu ayette elif-nun maddesinin ( َّان) üstün veya esre okunabileceğini 

vurgulamıştır.241 Vurguladığı okuyuşlar ise kıraat olarak nakledilmemesi şöyle dursun 

günümüzde mütevâtir olarak addedilen kıraatler arasındadır.242 Kaldı ki Sîbeveyh 

burada elif-nûn maddesinin üstün veya esre okunmasının caiz olmasından ziyade her iki 

okuyuşun cümleye kattığı anlamı ele almaktadır. Dolayısıyla burada Sîbeveyh’in naklin 

dışına taşması gibi bir durum söz konusu değildir. İnanç’ın iddialarına konu olan ikinci 

                                                 
239  Bkz. İbnü’l-Cezerî, Neşr, 1:18. 
240  İnanç, Nahiv-Kıraat İlişkisi, 229. 
241  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 3:123. 
242  Şihâbuddîn Ahmed b. Muhammed ed-Dimyâtî, İthâfu Fudelâi’l-Beşer fi’l-Kırâati’l-Aşer, thk. Enes 

Mehera (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2006), 271,389. 



54 

nokta ise “ ًةً وَاحِدَة تكُُمْ أمَُّ  ayetidir. Sîbeveyh, bu ayette elif-nûn maddesinin esre 243”وَإنَِّ هَذِهِ أمَُّ

okunmasının caiz olduğunu ve nitekim böyle okunan kıraatlerin de bulunduğunu 

belirtmiştir.244 Muhtemelen İnanç, bu ayet ile Enbiyâ 92. ayette bulunan “ ًة تكُُمْ أمَُّ إنَِّ هَذِهِ أمَُّ

 kelimesi arasındaki benzerlikten dolayı böyle bir kanaate varmıştır. Üçüncü nokta ”وَاحِدَةً 

ise “ َِّ245”وَأنََّ الْمَسَاجِدَ لِِل ayetindeki elif-nûn maddesinin esre okunuşudur. Bu kıraat, 

günümüzde mütevâtir ve şâz addedilen kıraatler arasında olmasa da Talha ve İbn 

Hürmüz el-A`rac (ö. 117/735) tarafından okunan bir kıraattir.246 Bu da göstermektedir 

ki Sîbeveyh, kıraatlere günümüzdeki kıraat sistematiği ile yaklaşmamıştır. Buna 

mukabil kendi dönemine kadar gelişen tilavet geleneğinin dışına çıkarak alternatif kıraat 

vecihleri önermemiştir.247 

2.3.2. Mushaf Otoritesi 

Hicrî ilk asırdan yedinci asrın sonlarına kadar kıraat tasavvuru farklı bir şekle bürünse 

de Mushaf imlası, kıraatler üzerindeki otoritesini hiçbir zaman kaybetmemiştir. Bu 

otoritesiyle naklî temeli bulunan ferşî farklılıkları koruyucu bir fonksiyon icra etmiştir. 

Her ne kadar bazı âlimler, istinsah faaliyetinin Hz. Osman’ın şahsi ictihadı olduğunu, 

ümmetin de bu ictihadı hüsnü kabul ile aldığını, buna rağmen Hz. Osman’ın Mushafına 

uymanın dinen bir zorunluluk olmadığını savunsalar da248 ümmetin neredeyse tamamı 

kıraatler konusunda Mushaf imlasına bağlı kalmaya devam etmiştir. Devlet organları da 

sorumluluk bilinciyle hareket ederek halkın bu Mushaflara uymayan kıraatleri terk 

etmesini emretmiştir. Hz. Osman’ın istinsah ettirerek farklı beldelere gönderdiği 

Mushafların yazısına “Resmü’l-Mushaf”, “Resm-i Osmânî”, “Mushaf-ı Osmânî”, gibi 

tabirler kullanılması; Medine’de bıraktığı Mushaf için ise “İmam Mushaf” tabirinin 

                                                 
243  Mü’minûn, 23/52. 
244  Kıraat farklılıkları için bkz. Dimyâtî, İthâf, 404. 
245  Cin, 72/18. 
246  Ebû Hayyân el-Endelusî, el-Bahru’l-Muhît, 10:300. 
247  Bunun yanında İnanç, “Kıraatler Arap dili kuralları ile çelişemez: çünkü rivayet yoluyla gelmiştir.” 

ilkesi gereği Sîbeveyh’in kıyasa aykırı olan bazı kıraatleri görmezden gelebileceğini belirtmiştir. 

(İnanç, 230-31.) Söz konusu iddiaları ileride detaylıca tartışacağız. Ancak burada, Sîbeveyh’in ilgili 

bölümdeki ifadeleri ilgili bir tercüme hatası sözkonusu olduğunu belirtmemiz gerekir. Çünkü el-

Kitâb’ın orijinal metni “ نَّةُ إلاَّ أن  القراءة لا تخُالفَُ؛ لَن  القراءة السُّ  ” şeklindedir (el-Kitâb, 1:148.) ve cümledeki 

 kelimesinin “Arap dil kuralları ile çelişemez.” şeklinde değil, “Kıraatlere muhalefet ”لا تخُالَفُ “

edilmez.” şeklinde anlaşılmasının daha doğru olduğunu düşünüyoruz. 
248  Mennâ el-Kattân, Mebâhis fî Ulûmi’l-Kur’ân (Riyad: Mektebetü’l-Meârif, 2000), 148. 



55 

kullanılması bir bakıma devlet otoritesine vurgu anlamı taşımaktadır.249 Bu Mushafları 

tanımayan ve istinsah edilen Mushaflardan birinin imlasına dayanmayan kıraatleri 

kullananlar ise ağır yaptırımlar ile karşı karşıya kalmıştır. Örneğin İbn Şenebûz (ö. 

328/939) Mushaf yazısına aykırı okuyuşu sebebiyle İbn Mukle’nin emriyle hapse 

atılmış, daha sonra aralarında İbn Mücâhid’in de bulunduğu bir komisyon tarafından 

sorguya çekilmiştir. Sorgu sırasında bu tavrında ısrar eden İbn Şenebûz, kırbaç cezasına 

mahkûm olmuştur. Cezanın infazı sırasında bundan böyle Mushaf imlasına aykırı 

davranmayacağını, davrandığı takdirde kanının helal olacağını taahhüd etmiş, bu 

taahhüdü de orada hazır bulunan ulema tarafından tutanaklara geçirilmiştir.250 

Ancak Sîbeveyh, dilsel istişhadlarında kendisini istinsah edilen Mushaflardan herhangi 

biriyle sınırlamamış, yerine göre istinsah faaliyetinden önceki şahsi nüshaları kimi 

zaman isim vererek kimi zaman da “bazı Mushaflar” diyerek istişhadda kullanmıştır. 

Burada şu noktaya dikkat çekmemiz gerekmektedir: Sîbeveyh’in Hz. Osman’ın istinsah 

ettirdiği nüshaların dışında kalan ve rivayet yoluyla sonraki nesillere intikal eden Übeyy 

b. Ka’b gibi bazı özel Mushafları251 istişhad olarak kullanması, Hz. Osman Mushafına 

karşı bir duruş ya da önceki Mushafların otantikliğini iddia etmek gibi bir anlam 

taşımamaktadır. Sîbeveyh’in yaptığı şey, Hz. Osman Mushafının imlasıyla uyuşan bir 

Arap dili kuralını destekleyici bir unsur olarak diğer Mushaflarda da aynı kuralın 

işletildiğini belirtmekten veya Hz. Osman Mushafında kuralın bir yönüne, önceki 

Mushaflarda ise başka bir yönüne dikkat çekmekten ibarettir. Burada vurgulamak 

istediğimiz husus, Sîbeveyh’in Kur’an kıraati olarak istişhad ettiği vecihlerin mutlaka 

bir nakli veya Mushafı temel almasıdır. Sıkça temas ettiğimiz üzere Sîbeveyh’in birinci 

önceliği Arap dili kurallarını temellendirmektir. Bu işlemi yaparken de farklı Kur’an 

nüshalarını dayanak olarak kullanması son derece tabiidir. Bu Mushafların imlasını, 

filolojik veri tabanı olarak kullanmakla İbn Şenebûz’un yaptığı gibi namazlarda 

okunabilecek veya fıkhî hükümler istinbat edilebilecek kıraatler olarak görmek aynı şey 

değildir. Sîbeveyh, nasıl ki kendi döneminin tilavet geleneğinde kıraat olarak nakledilen 

rivayetleri isnad tenkidi yapmaksızın istişhad olarak kullanmışsa, aynı şekilde filolojik 

                                                 
249  Hikmet Koçyiğit, “Kur’an’ın Bölümlenmesi”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sy 39 

(2013): 364; Resul Akcan, Mushaf İmlasının İrfânî Yorumu (Ankara: İlahiyat, 2022), 38-39. 
250  İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-A’yân, 4:299-300; Tayyar Altıkulaç, “İbn Şenebûz”, TDV İslam 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1999), 20:377. 
251  Übeyy b. Ka’b Mushafındaki farklılıklar için bkz. rthur Jeffery, “Übey b. Ka’b Mushafı”, çev. 

Alpaslan Sarı ve M. Kemal Atik, KSÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi, sy 13 (2009): 164-194. 



56 

kaynak olarak kullandığı bir kıraat naklini mutlaka bir Mushaf ile temellendirme 

ihtiyacı hissetmiştir. 

Sîbeveyh, nahiv kurallarını işlerken Übeyy bin Ka’b gibi Hz. Osman Mushafından önce 

Suriye coğrafyasında rağbet gören252 farklı Kur’an nüshalarını istişhad olarak 

kullanmıştır. Örneğin “ ٍ253”لِئلَََّ يعَْلمََ أهَْلُ الْكِتاَبِ ألَاَّ يقَْدِرُونَ عَلىَ شَيْء ayetinde yakîn/kesinlik 

ifade eden “ َعَلِم” fiilinden sonra gelen “ ْأن” lafzının, aslında “ َّأن”nin tahfîfli hali 

olduğunu, dolayısıyla nasb görevini yerine getiremediğini belirtmektedir. İmam, bu 

kuralı desteklemek için Übeyy b. Ka’b Mushafında bu cümlenin “ َأنَّهُمْ لا يقَْدِرُون” şeklinde 

yazıldığını ifade etmektedir.254 Sîbeveyh bazen de isim vermeden “Bazı Mushaflarda 

böyle yazıldığı bize ulaştı.”  diyerek farklı Mushafları dilsel istişhad olarak kullanmıştır. 

Örneğin “ ْإذَن” edatının fiil ile “vâv” veya “fâ” arasına girdiği durumlarda nasb görevini 

yapıp yapmayacağı hususunda mütekellimi muhayyer bırakmıştır. Nasb görevini yerine 

getirebileceğine delil olarak “ َ255”وَإذِاً لَا يلَْبثَوُن kelimesinin bazı Mushaflarda “وإذِنْ لا يلَْبثَوُا” 

şeklinde yazıldığını belirtmektedir.256 

Mushafın otoritesine çarpıcı bir örnek de “ما” edatının işlevi hakkındadır.  Sîbeveyh’in 

belirttiğine göre bu edat, Hicâz lehçesinde tıpkı “ َليَْس” gibi amel etmektedir. Temîm 

lehçesinde ise bu edatın manayı olumsuzlamak dışında herhangi bir etkinliği yoktur. Bu 

filolojik temele göre “257”مَا هَذَا بشََرًا ayetindeki “بشََرًا” lafzını Hicâzlılar üstün okumakta, 

Temîmliler ise merfu okumaktadır. Ancak Sîbeveyh “Bu kelimenin Mushafta nasıl 

yazıldığını bilen Temîmliler mansub okumaktadırlar.” kaydını koyarak hem kendisinin 

Mushafa olan sadakatini hem de dönemin müslümanları arasında Mushaf otoritesinin ne 

denli önemli olduğunu ortaya koymaktadır.258 Çünkü Arapların en köklü kabilelerinden 

biri, sırf Mushafa sadakatlerinden dolayı kendi lehçelerine aykırı bir kıraati kabul 

etmekten çekinmemişlerdir. 

                                                 
252  Jeffery, “Übey b. Ka’b Mushafı”, 162-63. 
253  Hadîd, 57/29. 
254  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:166. 
255  İsrâ, 17/76. 
256  Örnekler için bkz. Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:13, 3:36. 
257  Yusuf, 12/31. 
258  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:59. 



57 

2.4. Sîbeveyh’in Tercih Gerekçeleri 

Mekkî b. Ebû Tâlib’den itibaren kıraat literatürüne, kıraatlerin sıhhat şartı olarak fiilen 

girmiş olan “Arap diline uygunluk” ilkesi, ilk üç asırda kıraatlerin tercih kriteri olarak 

görülmüştür.259 Sîbeveyh de kendisine kadar ulaşan kıraat vecihleri arasından bazılarını 

belli gerekçelerle tercih etmiştir. Mevcut kıraat birikimi içerisinde bazı kıraatlerin 

mütevâtir veya şâz kabul edilmesinin, müellifin tercihinde etken olan gerekçelerden biri 

olmadığını rahatlıkla söyleyebiliriz. Çünkü Sîbeveyh, bazen günümüz kıraat tasavvuru 

açısından mütevâtir kabul edilen kıraatler ile şâz kabul edilen kıraatleri, birini diğerine 

tercih etmeden dilsel bir veri olarak kullanabilmektedir. Örneğin “ ِ قلُْ إنَِّ رَب يِ يقَْذِفُ بِالْحَق 

مُ الْغيُوُبِ  مُ الْغيُوُبِ “ ayetindeki 260”عَلََّ  lafzını cumhur merfu okumaktadır. Ancak bazı ”عَلََّ

şâz kıraatlerde bu kelimenin mansub okunuşuna da rastlanmaktadır.261 Sîbeveyh ise 

hem merfu kıraati hem de mansub kıraati istişhad olarak kullanmış, ikisini de aynı 

kuvvette görmüştür.262 Şayet naklin kuvvetine veya kıraatin şöhretine göre tercihte 

bulunmuş olsaydı merfu kıraati tercih etmesi gerekirdi. 

Yine konumuzla ilgili olarak, kıraatlerde aranan dile uygunluk şartının sıhhat şartı mı 

yoksa tercih gerekçesi mi olduğu hakkında bazı tespitlere yer vermek istiyoruz. Esasen 

Arap dil kurallarına uymaması sebebiyle geçersiz kabul edilen kıraatlerin olup olmadığı, 

şayet varsa bu kıraatlerin gerçekten filolojik problemler sebebiyle mi yoksa naklî 

temelden yoksun olmaları sebebiyle mi geçersiz sayıldıkları farklı bir tartışma 

konusudur. Ancak bir taraftan sahih senet ve Mushaf imlası ile uyumlu olma şartını ileri 

sürerken öte yandan Arap diline uygunluk şartını ileri sürmek çok anlamsızdır. Çünkü 

sahih senetle Hz. Peygamber’e ulaşan bir kıraatin dil kurallarına da uyması tabiî bir 

zorunluluktur. Kaldı ki istinsah faaliyetinden sonra kıraatlerin sıhhati için “nakil” ve 

“Mushafa uyumluluk” olmak üzere iki şart yeterli görülmüş, “Arap diline uygunluk” 

diye bir kriter gündeme bile gelmemiştir.263 Bu sebeple tâbiîn dönemine kadar 

kıraatlerde dil kuralları ile ilgili herhangi bir problem yaşanmamış, lahn olgusu baş 

gösterinceye kadar kıraatlerin filolojik altyapısı hiçbir zaman tartışma konusu dahi 

                                                 
259  Arif Güneş, “Kur’an-ı Kerimin Okunmasında Harf-kıraat-Yazı Kavramı ve İlişkileri” (Basılmamış 

Doktora Tezi, Ankara, Ankara Üniversitesi, 1992), 24. 
260  Sebe, 34/48. 
261  Ebû Hayyân el-Endelusî, el-Bahru’l-Muhît, 8:563. 
262  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:148. 
263  Hamed, Resmü’l-Mushaf, 650. 



58 

olmamıştır. Lahn olgusunun ortaya çıkması ile birlikte nahiv kurallarının vaz edilme 

ihtiyacı hâsıl olmuş, buna paralel olarak kıraatlerin gramatik boyutu tartışmaya 

açılmıştır. Bu süreçte bazı âlimlerin, nakil geleneğiyle oluşan kıraat birikiminin filolojik 

altyapısını hazırlamak için gösterdikleri olağanüstü çabalar, daha sonra gelen âlimler 

nezdinde dil kurallarının kıraatler için bir sıhhat şartı olarak algılanmasına yol 

açmıştır.264 

Bu noktada Sîbeveyh’in, kıraatlerin dilsel altyapısını tahlil ettikten sonra içlerinden 

bazılarını ön plana çıkarırken bazılarını da geçerli görmekle birlikte ikinci plana atması, 

onun dili temel kıstas olarak kabul ettiği, bu nedenle kendi kurallarına uymayan 

kıraatleri reddettiği veya zayıf bulduğı şeklinde yorumlanmıştır.265 Binaenaleyh, dil 

kurallarının kriter hüviyetini kazanma sürecininin Sîbeveyh ile başladığını savunan bir 

yaklaşım, müellifin bazı kıraatleri kabul etmediği veya zayıf saydığı şeklindeki bir tezi 

esas almaktadır. Ancak araştırmamız neticesinde Sîbeveyh’in, eserinin hiçbir yerinde 

sırf Arap dil kuralları ile çeliştiği için herhangi bir kıraati reddetmediğini rahatlıkla 

söyleyebiliriz. Daha önce de değindiğimiz gibi herhangi bir kıraat vechinin şayet naklî 

temeli varsa âlimler tarafından o kıraat için mutlaka alternatif bir kural bulunmuştur ki 

bu yaklaşımı el-Kitâb’da da görmek mümkündür. Hatta ileride değineceğimiz üzere 

lahn olduğu iddia edilen ayetlere Sîbeveyh’in argümanlarıyla cevaplar verilmiştir. 

Netice itibariyle İbnü’l-Cezerî’nin de belirttiği gibi bütün kıraatlerin, fesahat ve belagat 

yönünden eşit seviyede olmadığı266 göz önünde bulundurulduğunda Sîbeveyh’in dilsel 

nedenlerden dolayı kıraatler arasında tercihte bulunması, onun tercih etmediği kıraatleri 

reddettiği anlamına gelmemektedir. Kıraatleri günümüze ulaşan on imamın dahi 

kıraatler arasında tercihi söz konusuyken müellifin bu şekilde tercihte bulunması, 

kıraatlere eleştiri olarak değerlendirilmemelidir. Binaenaleyh kıraatlerin sıhhat şartı 

olarak ileri sürülen kriterlerden biri olan Arap diline uygunluk, Sîbeveyh’e göre tespit 

şartı değil bir tercih gerekçesidir. Sîbeveyh’in, tespit edebildiğimiz kadarıyla dilsel 

tercih gerekçelerinin alt birimleri şu şekildedir: 

                                                 
264  Dağ, Geleneksel Kıraat Algısı, 185; Hamed, Resmü’l-Mushaf, 650. 
265  Dağ, Geleneksel Kıraat Algısı, 186. 
266  İbnu’l-Cezerî, Müncidü’l-Mukri’în, 77. 



59 

2.4.1. Birbirine Atfedilen Cümleler Arasında Uyum 

Kelamda aslolan mana olsa da bu manayı görsel ve işitsel kalıba dökmenin en önemli 

aracı olan lafız, cümleye estetik katan unsurdur. Bu sebeple murad edilen manada bir 

değişiklik meydana gelmeyecekse cümlenin lafzî estetiğini de göz önünde bulundurmak 

gerekmektedir. Sîbeveyh’in de dikkat çektiği üzere Araplar, birbiri üzerine atıf yapılan 

cümlelerde şayet mana bozulmayacaksa kullanılan cümle çeşitlerinin birbirine uyumlu 

olmasına dikkat ederlerdi.267 Daha açık bir ifadeyle, şayet ilk cümle fiil cümlesi ile 

başlamışsa ona atfedilen cümlelerin de fiil cümlesi olmasına özen gösterirlerdi.268 

Sîbeveyh de kıraatleri değerlendirirken Arapların bu hassasiyetlerini göz önünde 

bulundurmuştur. 

Müellifin bu konudaki hassasiyetinin daha net anlaşılması için evvela onun nahiv 

örneklerinin iyi tahlil edilmesi gerektiğini düşünüyoruz. Örneğin müellif, “ ُُعَبْدُ اِلله ضَرَبْته

رْتُ بِهِ وَزَيْدًا مَرَ  ” (Abdullah, onu dövdüm ve Zeyd’e uğradım.) cümlesindeki “وَزَيْدًا” 

kelimesinin “ ٌوَزَيْد” şeklinde merfu olmasını daha doğru bulmaktadır. Çünkü bir önceki 

 cümlesi, mübteda-haberden oluşan isim cümlesidir. Dolayısıyla manada ”عَبْدُ اِلله ضَرَبْتهُُ “

bir değişiklik meydana getirmediği için ona atfedilen ikinci cümlenin de isim cümlesi 

olması tercih edilmelidir. Böylelikle peş peşe gelen her iki cümle de isim cümlesi 

olmaktadır.269 “ ُرأيتُ زيدً ا وعمرً ا كلَّمته” (Zeyd’i gördüm ve Amr ile de konuştum.) 

cümlesine gelince müellif buradaki “ ارً مْ عَ  ” lafzının mansub okunmasını tercih etmiştir. 

Çünkü daha önce gelen “رَأيْتُ زَيْدًا” cümlesi fiil-fail-meful üçlüsünden oluşan bir fiil 

cümlesidir. Bu sebeple ona atfedilen cümlenin de fiil cümlesi olması evladır. 

İkinci cümlede “ رًامْ عَ  ” lafzının mansub okunması durumunda cümlenin nasıl fiil 

cümlesine dönüştüğü ise iştiğal konusu ile alakalıdır. Malum olduğu üzere şayet bir fiil, 

önündeki zamiri meful olarak almışsa fiilden önceki ismin mübteda olarak merfu olması 

da caizdir, ismin öncesine bir fiil takdir edilerek mansub okunması da caizdir. Şayet 

başka bir cümleye atfedilmişse önceki cümlenin statüsüne göre merfu veya mansub 

okunması tercih edilebilir. Dolayısıyla söz konusu örnekte ikinci cümle “ كلَّمتهُ  اكَلَّمْتُ عمرً  ” 

takdirinde fiil cümlesi olduğu için her iki cümle de fiil cümlesi statüsündedir. 

                                                 
267  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:88-89. 
268  Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh, 1:384. 
269  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:197. 



60 

Müellif, bu tercih gerekçesini bazı ayetler üzerinden temellendirmektedir. Örneğin 

 270 ayetindeki(.Zalimlere ise acı verici bir azap hazırlamıştır) ”وَالظَّالِمِينَ أعََدَّ لهَُمْ عَذَاباً ألَِيمًا“

 şeklinde merfu da ”وَالظَّالِمُونَ  kelimesi mansub okunabildiği gibi ”وَالظَّالِمِينَ “

okunabilmektedir. Sîbeveyh ise mansub kıraati, merfu kıraate tercih etmiştir.271 Çünkü 

bu kelimenin atfedildiği “ ُيدُْخِلُ مَنْ يشََاء” cümlesi, fiil ile başlamaktadır. “ َوَالظَّالِمِين” şeklinde 

mansub okunduğu takdirde cümle “ ْوَأعَدَّ الظَالِمِينَ أعَدَّ لهَُم” takdirinde fiil cümlesine 

dönüşmektedir. Oysa merfu okunduğunda isim cümlesi statüsündedir. Her iki durumda 

da manada bir herhangi bir değişiklik söz konusu değildir. Ancak Sîbeveyh, birbirine 

atfedilen iki cümlenin de fiil cümlesi olmasını tercih gerekçesi mansub kıraati bir adım 

öne çıkarmıştır. 

Bir başka örnek ise “ سَّ وَقرُُونً ا وَثمَُودً وَعَادً  ً ا. وكُ ذَلِكَ كَثِيرً ا بيَْنَ ا وَأصَْحَابَ الرَّ ضَرَبْناَ لهُ الَْمَثاَلَ  لَ  ” (Âd’ı, 

Semûd’u, Ress halkını ve daha birçok nesilleri de helak ettik. Her birerine misaller 

getirdik.)272 ayetlerindeki “ ً  ,lafzının, hem mansub hem de merfu kıraatidir. Sîbeveyh ”كُلَ 

anlam açısından aralarında herhangi bir fark olmamasına rağmen mansub okuyuşu 

tercih etmiştir. Çünkü “ ً  cümlesi, başka bir fiil ”وَعَاداً وَثمَُوداً “ lafzının öncesindeki ”كُلَ 

cümlesinin devamıdır. Dolayısıyla ona atfedilen “ ًَوكُل” lafzının da buna uygun olarak 

mansub gelmesi evladır.273 

Bir diğer örnek ise “ ُوَكُلَّ إِنْسَانٍ ألَْزَمْناَه” (Biz her insanın amelini boynuna doladık.)274 

ayetindeki “ َّوَكُل” lafzıdır. Bu lafız, daha önce geçen “ َوَجَعلَْناَ اللَّيْلَ وَالنَّهَار” şeklindeki bir fiil 

cümlesine atfedilmiştir. “ ُّوَكُل” şeklinde merfu okunduğunda isim cümlesi;  َّوَكُل” şeklinde 

mansub okunduğunda ise fiil cümlesi statüsündedir. Her iki kıratte de anlam açısından 

herhangi bir farklılık yoktur. Sîbeveyh ise her iki cümlenin fiil cümlesin statüsünde 

olmasını bir tercih sebebi kabul ederek mansub kıraati tercih etmiştir.275 

Sîbeveyh, bazen tercih gerekçesini açıkça belirtmese de öne çıkardığı kıraatlerin dilsel 

mantığında bu yaklaşımın etkili olduğu anlaşılmaktadır. Örneğin Sîbeveyh’e göre “ َوَالْقمََر

 kelimesinin merfu kıraati, mansub kıraatten bir adım daha ”القمََر“ ayetindeki 276”قدََّرْناَهُ 

                                                 
270  İnsân, 76/31. 
271  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:89. 
272  Furkan, 25/38-39 
273  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:89 
274  İsrâ, 17/13. 
275  Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh, 1:385. 
276  Yasîn, 36/39. 



61 

öndedir. Müellif bu tercihinin gerekçesini söylemese de önceki cümlelerle lafzen 

uyumlu olmasını göz önünde bulundurduğu aşikârdır. Şöyle ki “ قدََّرْناَهُ  وَالْقمََرُ  ” şeklinde 

merfu okunduğu takdirde cümle, isim cümlesi statüsündedir. Buradaki atıf harfi olan 

“vâv” vasıtasıyla cümlenin, daha önce geçen “ ُوَآيةٌَ لهَُمُ اللَّيْل” ve “وَالشَّمْسُ تجَْرِي” cümlelerine 

atfedildiği düşünüldüğünde “ قدََّرْناَهُ  رُ وَالْقمََ  ” şeklindeki merfu kıraatin isim cümlesi 

olmasına vurgu yapıldığı anlaşılmaktadır.277 Sîbeveyh’in bu inceliğe dikkat ettiğinin en 

somut göstergesi ise onun mansub okuyuşa “Ahsen” (pekiyi) notu verirken merfu 

okuyuşa “ceyyid” (iyi) notu vermesidir.278 

2.4.2. Takdîr Yapılacak Kelimenin Konumunu Dikkate Alma 

Takdir olgusu, Arap gramerinin tevil yöntemlerinden biridir. Her ne kadar lafzen 

cümlede bulunmasa da maksadın doğru anlaşılması için varmış gibi kabul edilen 

cümlelerdir. Zira kelamda herhangi bir öğenin eksikliği durumunda söz diziminin 

kurallı işletilmesi ve anlamsal bütünlük arz etmesi mümkün değildir. Bu sebeple 

cümledeki eksik öğenin takdîr edilmesi zaruri hale gelmektedir.279 Kullandığı 

kavramlardan da anlaşılacağı üzere her zaman elindeki dil malzemeleri içerisinden en 

mükemmeli (had) tespit etme çabası içinde olan Sîbeveyh, takdîr konusunda da 

mükemmeli aramaktadır ve bu tutumunu kıraatler arası tercihinde de sürdürmektedir. 

Örneğin “ ْمِنْ فضَْلِهِ هُوَ خَيْرًا لهَُم ُ ”وَلَا يحَْسَبنََّ الَّذِينَ يبَْخَلوُنَ بِمَا آتاَهُمُ اللََّّ
280 ayetinin başındaki fiil, 

Hamza (ö. 156/773) dışındaki kıraat-ı aşere imamları tarafından “ حْسَبنََّ يَ  ” şeklinde “yâ” 

ile okunmaktadır. Hamza ise bu fiili  “ ََّتَ حْسَبن” şeklinde “tâ” ile okumaktadır.281 Sîbeveyh, 

Kûfeli Hamza ez-Zeyyât’ın “ حْسَبنََّ تَ  ” şeklindeki kıraatinden söz etmemiştir. Ancak onun, 

cumhurun “ ََّيحَْسَبن” şeklindeki “yâ”lı kıraatini tercih ettiği aşikârdır. Zaten getirdiği 

örnekleri de bu bağlamda zikretmektedir. “Tâ” ile okunan kıraatin, karşı ekolden olan 

Hamza’ya ait olması veya cümlenin anlamını muhatap ya da ğâib olarak değiştirmesi bir 

yana İmam’ın yaklaşım tarzı tamamen farklıdır. O, meseleye cimriliğe delalet eden “ َهُو” 

zamirinin işaret ettiği “بخُْل” lafzının, ayette nereye takdir edilmesinin daha uygun 

                                                 
277  Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh, 1:384-385. 
278  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:89-90. 
279  Ali Ebu’l-Mekârim, el-Hazfü ve’t-Takdîr fi’n-Nahvi’l-Arabî (Kahire: Dâr-u Ğarîb li’t-Tibâa ve’n-

Neşr, 2007), 205-10. 
280  Âl-i İmrân, 3/180. 
281  İbnü’l-Cezerî, Neşr, 2:184. 



62 

olacağı üzerinden yaklaşmıştır. Sîbeveyh’in hassasiyetinin daha iyi anlaşılması için her 

iki kıraatin de dilsel analizini yapmayı zaruri görmekteyiz. 

“Tâ” ile okunduğu takdirde ayetin takdiri ve anlamı, “الخ… ا مَ بِ  ونَ لُ خَ بْ الذين يَ  لَ خْ بُ  نَّ بَ سَ حْ لا تَ وَ 

الله مُ اهُ اتَ  ” (Allah’ın fazlından kendilerine verdiği kimselerin cimriliğini onlar için daha iyi 

zannetme!) şeklinde doğrudan emir olmaktadır. Bu durumda tıpkı “ هِ يَ رْ قَ الْ  ئلِ سَ اْ وَ  ” sözünde, 

muzaf olan “أهَْل” lafzının hazfedilmesi gibi “ الذين لَ خْ بُ  ” tabirinden de muzaf olan “بخُْل” 

lafzı hazfedilmek zorundadır. Muzaf hazfedildikten sonra ise “الذين” olan muzafun ileyh, 

muzaf konumuna geçmiştir. “Yâ” ile okunduğu zaman ise ayetin takdiri “ َوَلا يحَْسَبنََّ الَّذِين

 Allah’ın fazlından kendilerine verdiği kimseler) ”يبَْخَلوُنَ بِما اتاهُمُ اللهُ مِنْ فضَْلِهِ الْبخُْلَ هو خيرًا لهم

sanmasınlar ki cimrilik kendileri için daha iyidir.) şeklinde dolaylı emir olmaktadır. 

Emrin doğrudan (hâzır) veya dolaylı (ğâib) olması dışında manayı ifade gücü açısından 

iki kıraat arasında herhangi bir fark yoktur. Ancak birinci kıraatteki “الْبخُْل” lafzı, 

ayetteki “ َيبَْخَلوُن” fiilinden önce takdir edilme zorunluluğu taşırken, ikinci kıraatte ise 

takdir edilmesi gereken bu lafzın konumu, ayetteki “ َيبَْخَلوُن” fiilinden sonradır. Bu 

durumda “tâ” ile okunan kıraatte takdir edilen “الْبخُْل” lafzından önce cimrilik manasına 

delalet eden herhangi bir fiil geçmemiştir. Buna karşın ikinci kıraatte takdir edilen lafız, 

fiilden sonra olduğu için öncesinde “ َيبَْخَلوُن” fiili geçmiştir. Dolayısıyla İmam, takdir 

edilen lafza delalet eden bir fiilin geçip geçmemesini veya takdir edilen lafzın fiilden 

önce ya da sonra olmasını tercih sebebi saymaktadır.282 

Sîbeveyh’in bu tercih gerekçesini sonraki örneğinde daha net görmek mümkündür. 

Müellif, “ ا لَ شَ  انَ كَ  مَنْ كَذَبَ  هُ رَّ ” (Kim yalan söylerse bu yalan onun için kötü olur.) 

cümlesinde “ انَ كَ  ” fiilinin ismi olarak “ ُالكِذْب” lafzını takdir etmiştir. Çünkü öncesinde bu 

anlama delalet eden “كَذَب” fiili geçtiği için muhatap kötü olan şeyin ne olduğunu 

bilmektedir.283 

2.4.3. Anlam Nüanslarını Dikkate Alma 

Arap dilinin en karakteristik özelliklerinden birisi de herhangi bir kelimenin cümle 

içindeki konumunun son harfin harekesine göre farklılık arz etmesidir. Cümle içindeki 

                                                 
282  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:391; Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh, 3:159; Hâdî Nehr, eş-Şerhu’l-Muâsır li Kitâbi 

Sîbeveyh, (Ürdün: Âlemü’l-Kütübi’l-Hadîs, 2014), 5:240. 
283  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:391. 



63 

bir harekenin değişimi, o kelimenin konumunu değiştireceği için çoğu zaman doğrudan 

doğruya o cümlenin anlamı da değişmektedir. Öyle ki başlangıçta Kur’an’ın 

harekelenmesi fikrine sıcak bakmayan Ebu’l-Esved ed-Düelî, bir şahsın ayetin anlamını 

tersyüz edecek derecede hareke hatası yaptığına şahit olduktan sonra bu fikrini 

değiştirmiştir.284 Mushafın, hareke ve noktalama işaretleri vasıtasıyla farklı anlamlar 

türetmeye izin veren yazı karakterine sahip olması, hem nahiv kurallarında hem de bu 

kuralların anlam örgüsünde en mükemmeli arayan Sîbeveyh’in tercihini önemli hale 

getirmektedir. 

Örneğin Sîbeveyh, “ ى زيدٌ لقيتهُإن ِ  ” cümlesindeki “ ُزَيْد” lafzının merfu okunuşunu geçerli 

saymış, buna mukabil “ ُُإن ِى زَيْدًا لقَِيته” şeklindeki mansub okuyuşu ise geçersiz saymıştır. 

Çünkü “ ُُإن ِى زَيْدًا لقَِيته” şeklindeki mansub okuyuşu nahiv açısından açıklamak zordur. 

Ancak “ ى زيدٌ لقيتهُإن ِ  ” cümlesi nahiv açısından izah edilebilir durumdadır. Şöyle ki 

Sîbeveyh’e “إ نِى” lafzı mübteda, “ ُُزَيْدٌ لقَِيته” cümlesi ise kendi içinde mübteda-haber formu 

olarak “إ نِى” lafzının haberidir.  

Müellif, geçersiz “ ُُإن ِى زَيْدًا لقَِيته” cümlesi ile aynı dilsel altyapıya sahip olan “ ٍإن ا كُلَّ شيء

 .lafzının hem merfu hem de mansub kıraatini geçerli saymıştır ”كُل  “ ayetindeki ”خَلقَْناَهُ بِقدََرٍ 

Hatta mansub kıraati (sözel değeri 80-90 arasına tekabül eden) “kesîr” derecesine 

çıkarmıştır. Soner Gündüzöz, Sîbeveyh’in konuşma dilinde geçersiz saydığı bu kuralı, 

kıraatler söz konusu olduğunda iyi dereceye çıkarmasını onun kıraatlere karşı ihtiramı 

olarak yorumlamıştır.285 Gündüzöz’ün, Sîbeveyh’in kıraatlere ihtiramı konusundaki 

tespitini isabetli bulmakla birlikte Sîbeveyh’in bu tercihinde etkili olan esas sebebin 

Sîrafî’nin de dikkat çektiği üzere manadaki bazı nüanslar olduğu kanaatindeyiz. 

Ayetin anlamına geçmeden önce merfu ve mansub şekilde okunmanın cümleye kattığı 

anlam değişikliğini bir örnek üzerinden izah etmeyi uygun görüyoruz. Örneğin “ ٍ  كُلُّ  نحَْوِي 

“ cümlesi ile (.Benim ikram ettiğim bütün nahivciler evdedir) ”أكْرَمْتهُُ في الدَّارِ  ٍ  كُلَّ  نحَْوِي 

 cümlesi arasındaki tek irab (.Bütün nahivcilere evde ikramda bulundum) ”أكْرَمْتهُُ في الدَّارِ 

farkı “  كًل” lafzının merfu veya mansub okunmasıdır. Ancak anlam açısından ince bir 

fark vardır ki o da şudur: “Benim ikram ettiğim bütün nahivciler evdedir.” cümlesinden 

ikram edilmeyen ve evde olmayan nahivcilerin varlığı da anlaşılabilmektedir. Lakin 

                                                 
284  İbnu’n-Nedîm, Fihrist, 61-62. 
285  Gündüzöz, “Sîbeveyh’te Kelime Yapısı”, 158. 



64 

“Bütün nahivcilere evde ikramda bulundum.” cümlesi daha genel bir yargıdır ve 

nahivcilerin tamamına evde ikramda bulunulduğunu ifade etmektedir. Aynı durum, “ إن ا

 ayetinde de geçerlidir. Eğer, merfu okunursa ayetin anlamı “Bizim ”كُلَّ شيءٍ خَلقَْناَهُ بِقدََرٍ 

yarattığımız her şey ölçü iledir.” şeklinde olur. Bu cümleden, yarattıklarımızın dışındaki 

ölçülü olmayan şeylerin de var olduğu, yani Allah’ın yaratmadığı şeylerin de söz 

konusu olduğu ve bunlarda bir ölçünün bulunmadığı sonucu çıkarılabilir. Ancak “Biz, 

her şeyi ölçü ile yarattık.” anlamına gelen mansub kıraat, yaratılması gereken her şeyin 

yaratılmış olduğunu ve bir ölçü dâhilinde yaratıldığını ifade etmektedir. Bu nedenle biz, 

Sîbeveyh’in mansub kıraati tercih etmesindeki asıl nedenin bu ince mana farklılığı 

olduğu kanaatindeyiz.286 

Mâzinî, bu ayetin nahvî irabıyla ilgili şu olayı anlatmaktadır: 

Bir gün Asmaî’nin meclisine gitmiştim. Bana “ ٍإنَّا كُلَّ شيءٍ خَلَقْناَهُ بقدر” ayetiyle ilgili 

görüşün nedir? diye sormuştu. Ben de şöyle dedim: “Sîbeveyh’e göre Arap dili 

açısından fiil zamirle iştiğal ettiği için merfu okuyuş, mansub okuyuştan daha güçlü bir 

vecihtir. Çünkü öncesinde fiilin iştiğal edebileceği öncelikli bir ma’mül geçmemiştir. 

Ancak kıraat imamlarının geneli mansub kıraati tercih etmiştir. Biz de onlara tabi 

olarak mansub okuyoruz. Çünkü kıraatler sünnettir.287 

Mâzinî’nin bu ifadeleri ile Sîbeveyh’in ayet hakkındaki değerlendirmeleri birbirine 

mutabık değildir. Sîbeveyh’in bu ayet ile aynı dilsel yapıya sahip olan bir kullanımı 

geçerli saymadığı doğrudur ve Mâzinî de müellife yönelik eleştirisini geçersiz saydığı 

bu kullanım üzerinden yöneltmektedir. Ancak Sîbeveyh, her ne kadar nahiv kurallarına 

göre merfu okumak daha kuvvetli olsa da bu ayetteki “  كُل” kelimesinin mansub 

kıraatinin “kesir” değerinde olduğunu açıkça belirtmiştir.288 Nahiv kurallarını işletirken 

geçerli saymadığı bir okuyuşu, kıraatler söz konusu olunca geçerli saymasının esas 

nedenlerinden biri de kanaatimizce manaya taalluk eden bu farklılıktır. 

Sîbeveyh’in kıraatler arasında tercih yaparken manadaki nüansı dikkate aldığı yerlerden 

birisi de “ ٌَوَحَسِبوُا ألَاَّ تكَُونَ فِتنْة” (Başlarına bir bela gelmeyeceğinden emindiler.)289 

                                                 
286  Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh, 2:8. 
287  Zeccâcî, Mecâlis, 1:224. 
288  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:148. 
289  Mâide, 5/71. 



65 

ayetidir.290 Bu ayetteki “ َألَاَّ تكَُون” fiili, hem mansub hem de merfu okunmaktadır.291 

Mansub okunma sebebi “ ْأن” lafzının muzari fiili nasb eden edatlardan biri olarak kabul 

edilmesidir. Bu durumda kelime, zan ifade eden “ َحَسِب” fiilinin doğrudan etkisi altına 

girmektedir. Merfu okunma sebebi ise buradaki “ ْأن” lafzının aslında kesinlik ifade eden 

 takdirindedir ve cümle ”أنَّه لا تكَُونُ “ nin tahlifli hali olmasıdır. Bu durumda cümle”أنَّ “

olarak “ َحَسِب” fiilinin mamülü konumundadır. “ َّأن”nin ismi olan zamir hazfedilmiş, 

haberi olan fiil ise merfu konumunu korumuştur. İlk bakışta anlam açısından bir fark 

görünmemektedir. Ancak Sîbeveyh burada merfu kıraatin güzel bir yönüne dikkat 

çekmiştir ki o da şudur: Kesinlik ifade eden “ َّأن” lafzı ile zan ifade eden  “ َحَسِب” fiili bir 

arada kullanılmıştır. Bu durumda “ سِبَ حَ  ” fiilindeki zan, “ َّأن” edatındaki kesinlik anlamı 

sebebiyle kuvvet bakımından adeta ilim gibi addedilmiştir. Müellif, “ َّأن” edatının “ َحَسِب” 

fiilindeki zan oranını oldukça güçlendirici bir etkiye sahip olduğunu düşünerek merfu 

kıraati bir adım öne çıkarmıştır.292 Sîbeveyh’in bu mantığına göre peygamberlerin 

kimini yalanlayıp kimini öldüren İsrailoğulları, bu işin sonunda başlarına bir musibet 

gelmeyeceği konusunda adeta kendilerinden emindirler. 

Sîbeveyh’in ayetin anlam örgüsünü dikkate aldığı noktalardan bir diğeri de “ ًقاَلوُا مَعْذِرَة

”إلِىَ رَب ِكُمْ 
293 ayetindeki “ ٌمَعْذِرَة” lafzının merfu okunuşudur. Bu kelimeyi cumhur merfu 

okurken Hafs, Zeyd b. Ali, İsâ b. Ömer ve Talha b. Musarrif gibi kıraat âlimleri mansub 

okumaktadır.294 İsrailoğullarından cumartesi yasağını ihlal eden bir grup, kendilerini bu 

günahtan vaz geçirmeye çalışan diğer gruba “Allah’ın helak edeceği veya çetin bir azap 

tattıracağı bir kavme ne diye öğüt verip duruyorsunuz?” diyerek kinayeli bir üslupla 

çıkışmıştır. Öğüt veren kesim ise cevap olarak “ إلِىَ رَب ِكُمْ  ةٌ مَعْذِرَ  ” demiştir. Merfu kıraati 

tercih eden Sîbeveyh, gerekçesini açıklarken merfu kıraat ile mansub kıraat arasındaki 

ince anlam değişimine dikkat çekmiştir. Merfu kıraat, mahzuf bir mübteda’nın haberi 

olarak “مَوْعِظتنُا مَعْذِرَةٌ إلىَ رَبَّكُم” (Bizim öğüt vermemiz rabbinize karşı bir mazerettir.) 

takdirinde sorumluluk bilinci vurgusu taşımaktadır. Yani onlar bu ifade ile kınanmaları 

veya özür dilemeyi gerektirecek bir iş yapmaları sebebiyle özür dilemeyi 

                                                 
 fiilini biraz sonra açıklayacağımız üzere Sîbeveyh’in kıraat tercihine uygun olarak ”حَسِبَ “  290

“zannettiler” şeklinde değil de “emindiler” şeklinde çevirdik. 
291  İbnü’l-Cezerî, Neşr, 2:192. 
292  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:166-167. 
293  A’râf, 7/164. 
294  Ebû Hayyân el-Endelusî, el-Bahru’l-Muhît, 5:208; Abdulfettâh Pâlûvî, Zübdetü’l-İrfân (İstanbul: 

Âsitane, t.y.), 62; Dimyâtî, İthâf, 291. 



66 

kastetmemişlerdir. Eğer böyle bir anlamı kastetmiş olsalardı “ ةً مَعْذِرَ  ” şeklinde mansub 

okunması gerekirdi. Örneğin bir kimse başka birine “مَعْذِرَةً إلى الله مِنْ كَذا وكَذا” (Şu şu 

sebepten dolayı Allah’a ve sana özür beyan ediyorum.) demiş olsa bu kelime mansub 

olurdu.295 Sonuç olarak buradaki merfu kıraat, öğüt veren kesimin sorumluluk bilinciyle 

hareket ettiklerine işaret etmektedir. Bu sebeple Sîbeveyh merfu kıraati bir adım öne 

çıkarmıştır. 

2.4.4. Takdîr Yapma Zorunluluğundan Kurtulma 

Arapçanın söz dizimine göre fiil cümlesinde aslolan, cümlenin fiil-fail-meful dizilişiyle 

gelmesidir. Bununla beraber bazı durumlarda ismin fiilden önce gelmesi de söz konusu 

olabilmektedir. Şayet isim, fiilden önce gelirsebu ismin hem merfu hem de mansub 

okunması geçerlidir. Bu durumda merfu veya mansub okuyuşa göre cümlenin yapısında 

bir değişiklik meydan gelmektedir. Cümle; merfu okunduğunda isim cümlesi, mansub 

okunduğunda ise fiil cümlesine dönüşmektedir. 

Örneğin “ ضربتهُ ازيدً  ” veya “ ضربتهُ زيدٌ  ” cümlelerindeki “زَيْد” lafzının hareke değişikliği, 

ifade edilen anlamı çok fazla değiştirmese de yapı itibariyle cümleyi değiştirmektedir. 

Merfu okuyuşta “ ٌزَيْد” lafzı mübteda, “ُضَرَبْته” ise onun haberi olmaktadır. Mansub 

okuyuşta ise “ ُضَرَبْت” fiili, kendisine bitişen zamiri meful olarak aldığı için cümle 

içerisinde “زيْدًا” lafzını nasb eden başka bir fiile ihtiyaç duyulmaktadır. Cümlede açıkça 

zikredilen başka bir fiil bulunmadığı için yeni bir fiil takdir etmekten başka bir çare 

kalmamıştır. Fiil takdir edildiğinde ise cümle “ ُُضَرَبْتُ زَيْدًا ضَرَبْته” şeklindeki bir dizilişe 

tekabül etmektedir. Böylelikle merfu okuyuşta isim cümlesi olan diziliş, mansub 

okuyuşta fiil cümlesine dönüşmüş olmaktadır. 

Aynı dilsel altyapıya sahip olan “ ا ثمَُودُ فهََدَيْناَهُمْ وَأمََّ  ” (Semud’a gelince, biz onları doğru 

yola ilettik.) 296 ayetinde de durum böyledir. Ayetteki “ ُثمَُود” lafzı, “ ْهَدَيْناهُم” fiilinden önce 

geldiği için nahiv kuralı olarak her iki hareke ile de okunabilmektedir. Merfu 

okunduğunda mübteda; mansub okunduğunda ise mukadder bir fiilin mefulü 

konumundadır. Bu gibi durumlarda Sîbeveyh’in dil anlayışına göre merfu kıraat caiz 

olmakla birlikte mansub kıraat kuvvet olarak bir adım öndedir. Bu noktada Sîbeveyh’in 

                                                 
295  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:320. 
296  Fussilet, 41/17. 



67 

kuvvetli görmediği ve meşhur kıraatler arasında yer almayan mansub kıraate de cevaz 

vermesinin arka planında taassup ve duygusallığın yatmış olabileceği öne sürülmüş, 

müellifin Basralı olan İsâ b. Ömer’in mansub kıraatini kurtarmak için mansub vechini 

geçerli saymış olabileceği iddia edilmiştir.297 

Öncelikle belirtmeliyiz ki Sîbeveyh, her ne kadar belli gerekçelerle merfu kıraati bir 

adım önde görse de mansub kıraate zayıf veya meşhur olmayan kıraat nitelemesi 

yapmamıştır. Bu çerçevede merfu okuyuşun kuvvetini iki ayrı Arap şiiriyle 

temellendirmiştir.298 Bunun yanında aynı dilsel altyapıya sahip olan başka bir konuyu 

işlerken de “ا  edatının önündeki ismi, mübtedaya çevirmesi sebebiyle merfu ”أمَّ

okuyuşun daha güzel olduğunu vurgulamıştır.299 Bu bakış açısı sebebiyle söz konusu 

ettiğimiz dilsel yapının merfu okunuşunu “Ecved” (90-99) değerinde görürken mansub 

okunuşunu ise “Kesir” (80-90) değerinde kabul etmiştir.300 Binaenaleyh, merfu 

okuyuşta herhangi bir lafız takdir edilmesine gerek yokken mansub kıraatte gizli bir fiil 

takdir edilme zorunluğu vardır. Sîbeveyh’in mansub kıraati bir kademe düşük 

görmesinin nedeni ise fiil takdir etme zorunluluğundan kurtulmaktır. 

2.5. Fonetik Açıdan Kıraatlere Bakışı 

Fonoloji/sesbilim, seslerin anlam üzerindeki etkisini tespit etmeye çalışan ve bu seslerin 

özelliklerini inceleyen ilim dalıdır. Ses bilgisi/fonetik ise, seslerin manaya etkisi 

üzerinde durmaksızın sadece fiziksel özellikleriyle ilgilenen ilmî disiplindir. Kısaca 

fonoloji ile fonetik, ses ile ilgilenmesi hasebiyle ilk bakışta aynı disiplinmiş gibi 

görünse de aslında birbirinden farklı disiplinlerdir. Bu bağlamda, mana üzerinde etkisi 

olmayan farklı seslendirmelerden kaynaklanan kıraat farklılıkları sesbilgisinin; manayı 

değiştiren seslendirmelerden kaynaklanan kıraat farklılıkları ise sesbilimin 

                                                 
297  Dağ, Geleneksel Kıraat Algısı, 228-29.  ْوَمَا يشُْعِرُكُمْ أنََّهَا إذَِا جَاءَت ayetindeki elif-nûn maddesinin farklı 

okunuşları ve anlama etkisi için bkz. s. 183.  
298  Bu şiirlerden birincisi “ا تميمٌ تميمُ بنُ مُر ٍ  فألَفاهُم القومُ رَوْبىَ نِيامَا إذا ابْنُ أبي مُوسَى بلَِلٌ بلََغْتهِِ ... “ ikincisi ise ; ”فأم 

 edatından sonra ”إذا“ şiirleridir. Ancak Sîrâfi, ikinci şiirde itiraz ederek ”فقامَ بَفأسٍ بينَ وِصْلَيْكِ جازر

mansub okumanın daha doğru olduğunu iddia etmiştir. Bkz. Sîrâfî, Şerhu Sîbeveyh, 1:375. 
299  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:95. 
300  Sîbeveyh, 1:82. 



68 

konusudur.301 Dolayısıyla bizim burada kıraatlerin fonetiği ile kastettiğimiz olgu; imale, 

beyne, işmam, idgam, teshil gibi manaya taalluk etmeyen farklı seslendirmelerdir. 

Kur’an’ın farklı sesbirimleri ile okunması, “Bütün bu farklılıkların kaynağı vahiy mi 

yoksa Hz. Peygamber’in ümmetine verdiği külli bir ruhsata dayanan beşerî birikimler 

mi?” şeklindeki bir soruyu cevaplandırmayı gerekli kılmaktadır. Hemen belirtmeliyiz ki 

fonetik farklılıkların tamamen lehçe ile alakalı olması ve anlamsal bir karşılığının 

bulunmaması bu birikimin vahiy mahsulü olmadığı şeklindeki yaygın görüşü 

desteklemektedir. Diğer taraftan Kur’an’ın Kureyş lehçesi ile nazil olduğu, fakat temel 

mantığı ümmete kolaylık olan yedi harf ruhsatıyla farklı lehçelerdeki telaffuz 

biçimlerine izin verilmesi göz önünde bulundurulduğunda bütün fonetik kıraatlerin Hz. 

Peygamber tarafından okunmasına gerek kalmadığı da anlaşılmaktadır. Bununla beraber 

bu tür farklılıkların nakil geleneğinden tamamıyla soyutlanmadığını gösteren veriler de 

mevcuttur. Örneğin günümüzde en yaygın kıraat olan Hafs rivayetinde imale 

kullanılmazken Hûd suresindeki “302”مَجْرَيهَا kelimesinin nakil sebebiyle imale ile 

telaffuz edilmesi ya da öncesi sakin olan zamir uzatılmazken Furkan suresindeki “ ِفيِه

 kelimesinde uzatılması, aynı şekilde bu gibi istisnaların bütün kıraatlerde 303”مُهَاناَ

mevcut olması fonetik farklılıklarda da naklin önemini göstermektedir. 

Sîbeveyh, gramatik kuralcılığının yanı sıra Arap dilinin fonetiğine de önem veren bir 

âlimdir. Kur’an okurken kullanılması güzel görülen harfleri aslî ve fer’î harfler olmak 

üzere 35 olarak açıklarken bazı harflerin doğru telaffuz edilmesi gerektiğine dikkat 

çekmiştir. Örneğin “ك” harfinin “g” sesiyle; “ج” harfinin “ç” ya da “j” sesiyle; “ص” 

harfinin “س” sesiyle veya “ط” harfinin “ت” sesiyle telaffuz edilmemesi gerektiği 

konusunda uyarıda bulunmuştur. Bütün harflerin çıkış yerlerini ve özelliklerini izah 

etmekle birlikte doğru telaffuz şeklinin ancak müşafehe yoluyla öğrenebileceğini 

belirterek bir anlamda fonetik farklılıkların sözlü geleneğin ürünü olduğuna vurgu 

yapmıştır.304 

                                                 
301  Karagöz, Dilbilimsel Tefsir, 55-58; Muhammed Yunus Ali, el-Medhal ilâ Lisâniyyât, (Beyrut: Dâru’l-

Kitâbi’l-Cedîd el-Müttehide, 2004), 15-16. 
302  Hûd, 11/41. 
303  Furkan, 25/69. 
304 Sîbeveyh, el-Kitâb, 4:432. 



69 

Sîbeveyh, harflerin çıkış yerleri ve sıfatları, idgam, izhar, ihfa, imale, beyne gibi Kur’an 

fonetiğini ve tecvidini yakından ilgilendiren konulara da geniş yer ayırmıştır. Ancak bu 

bilgiler, genelde kıraat litratüründeki bilgilerle örtüştüğü için tek tek ele almaya lüzum 

görmedik. Biz daha ziyade kurrâ arasında tartışmalı olan veya Sîbeveyh’in reddettiği 

şeklindeki eleştirilere konu olan telaffuz kuralları üzerinde durmayı tercih ettik. 

2.5.1. İdgam 

Lügat olarak “bir şeyi diğer şeye katmak” veya “çiğnemeden yutmak” gibi anlamlara 

gelen idgam,305 kıraat ıstılahında “birbirinin aynı olan; mahrecinde veya sıfatında 

yakınlığı olan; mahreci bir olup sıfatları farklı olan iki harften birini diğerine katmak” 

şeklinde tanımlanmıştır.306 Istılahî tarifler yapmayı çok fazla tercih etmeyen Sîbeveyh, 

Abdüsselam Muhammed Hârun tarafından neşri gerçekleştirilen nüshaya göre yaklaşık 

elli sayfa idgam konusuna yer ayırmıştır.307 Konuya giriş mahiyetinde Arap harflerinin 

lâzimî sıfatlarını bu bölümde tek tek ele alan müellif, idgamın nerelerde geçerli ve caiz 

görüldüğünün veya hangi durumlarda geçersiz görüldüğünün daha net anlaşılması için 

bu sıfatları izah ettiğini belirtmektedir.308 Diğer bir ifadeyle idgamın geçerliliğini veya 

geçersizliğini harflerin sıfatları üzerinden temellendirmiştir. Kıraat ve tecvid 

literatüründe idgam-ı meal-ğunne, idgam-ı bilâ ğunne, idgam-ı şemsiyye, idgam-ı 

misleyn, mütecaniseyn veya mütekâribeyn olarak bilinen idgamların hepsine tek tek 

değinmiş, hatta hangi harfin hangi harfe idgam edilmesinin güzel veya geçersiz 

olduğunu, harflerin sıfatları ekseninde bir bir izah etmiştir. Tahmin edileceği üzere 

Sîbeveyh’in verdiği bilgiler ile diğer kıraat kitapları veya müşafehe geleneğiyle bize 

kadar ulaşan tecvid uygulamaları arasında büyük oranda uyum vardır. Ancak müellifin 

bazen bu uygulamalar içerisinde idgam veya idgamsızlık arasında tercih yaptığı 

olmuştur. Örneğin tecvid kurallarına göre idgam-ı mütekâribeyn olan “إرْكَبْ مَعنَا” terkibi 

ile aynı biçimde olan “إصْحَبْ مَطَرًا” cümlesinde “ب” ile “م”in mahreçleri aynı olsa da 

müellif, sesleri birbirinden çok farklı olduğu için idgamsızlık halinin daha güzel 

                                                 
305  İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, 12:203. 
306  Mehmet Ali Sarı, “İdgam”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

2000), 21:471. 
307  Tariften kaçınma sebepleri için bkz. Mehmet Çakır, Sîbeveyh Öğretim Yöntemi ve Koyduğu Bazı 

Nahiv Kuralları (İzmir: Anadolu Matbaası, 1994), 36. 
308  Sîbeveyh, el-Kitâb, 4:436. 



70 

olduğunu vurgulamaktadır.309 Sîbeveyh’in idgamsızlık halini daha güzel bulması bugün 

dünyada en çok okunan Asım kıraatinin Hafs rivayetindeki idgam vechini reddettiği 

şeklinde anlaşılmamalıdır. Zaten müellif, ilerleyen sayfalarda “Mîm harfi, bâ harfine 

idgam edilmez; ancak bâ harfi mîm harfine idgam edilebilir.” diyerek310 bu okuyuşu 

reddetmediğini belirtmiştir. Diğer taraftan bugün herhangi bir kıraatte söz konusu 

olmayıp farklı lehçelerde kullanılan idgam türlerine eserinde yer vermesi, nakli tasfiye 

ederek alternatif idgamlı kıraat önerdiği anlamına da gelmemelidir. 

Arap dilinde bütün harfleri harekeli olan beş harfli bir kelime yoktur. Çünkü böyle bir 

kelimeyi telaffuz etmek dile ağır gelmektedir. Ancak “ ٍِغُلبَط” örneğinde olduğu gibi, dört 

harfli kelimelerin bütün harfleri harekeli gelebilir. Bu önermelerden yola çıkan 

Sîbeveyh, “ ََجَعلََ لك” gibi hepsi harekeli olan beş harfli kelime formatında gelen iki farklı 

kelimede Hicâz lehçesine göre idgamsızlık halinin daha güzel olduğunu vurgulamakla 

beraber şiir dilinde idgamın güzel olduğunu beyan etmektedir. “ ََإنَّ المالَ لك” örneğinde 

olduğu gibi aynı harf iki ayrı kelimede peş peşe harekeli olarak gelmişse ve birincisinin 

önünde med ve lîn harfi varsa idgam caiz olmakla beraber idgamsızlık hali daha 

güzeldir. Şayet “ ٍإبْنُ نوُح” örneğinde olduğu gibi birincisinin önündeki harf sakinse ve 

med veya lîn harfi değilse Sîbeveyh’e göre bu kelimede idgam yapılmaz. Çünkü med ve 

lîn harfi, bir anlamda hareke yerine geçmektedir. Bu itibarla “ ِِا يعَِظُكُمْ به َ نِعِمَّ ”إنَِّ اللََّّ
311 

ayetindeki “ا  olduğu varsayıldığında bu idgam Sîbeveyh’e ”نعِْمَ ما“ kelimesinin aslı ”نِعِمَّ

göre geçersizdir. Ancak müellif, Ebu’l-Hattâb’dan alıntı yaparak bu kelimenin aslının 

 olduğunu belirtmiş ve bu iddiasını ”نعِِمَ “ olmadığını,  Hüzeyl lehçesinde kullanılan ”نِعْمَ “

bir şiir ile desteklemiştir.312 

İdğam konusunda Sîbeveyh’e yöneltilen eleştirilerden biri de “واغْفِرْ لنَا” gibi kelimelerde 

“râ” harfinin “lâm” harfine idgamını caiz görmemesidir. Sîbeveyh’in argümanı ise “râ” 

harfinin tekrir (titreşim) sıfatına sahip olmasıdır. Çünkü Sîbeveyh, “lâm” harfinin 

sıfatlarını “râ” harfindeki tekrir sıfatı kadar güçlü bulmamış, bu sebeple ağız içerisinde 

kendisi kadar güçlü olmayan bir harfe idgam edilerek tamamen ortadan kaldırılmasını 

doğru bulmamıştır. Keza aynı argümana dayanan müellif, “tı” (ط) harfindeki itbak 

                                                 
309  Sîbeveyh, 4:461. 
310  Sîbeveyh, 4:448. 
311  Nisâ, 4/58. 
312  Sîbeveyh, el-Kitâb, 4:438-440. 



71 

sıfatını “tâ” (ت) harfinin sıfatlarından daha güçlü bulmuş, bu sebeple tamamen “tâ”ya 

 katılmasını (idgam-ı kebîr) doğru bulmamıştır.313 İbn Cinnî ve Zeccâc gibi dilci (ت)

âlimler de aynı gerekçelerle bu idgamı geçerli saymamış, hatta Zeccâc bunu fahiş bir 

hata olarak değerlendirmiş ve Ebû Amr’dan nakleden râvînin hatalı aktarmış 

olabileceğine ihtimal vermiştir.314 Kıraatleri daha çok râvi üzerinden eleştiren 

Zemahşerî de “râ” harfini “lâm”a idgam edenlerin fahiş bir hata yaptığını, üstelik bu 

okuyuşu Arap dilini en iyi bilenlerden biri olan Ebû Amr’a nispet edenlerin iki kere hata 

yaptığını ifade etmiştir. Böyle bir nispette bulunan kişinin aslında kendi cehaletini izhar 

ettiğini belirten Zemahşerî, bu tür rivayetlerin mevcut olma sebebini râvîlerin zabt 

yönünden yetersiz oluşlarına, bu yetersizliklerini ise dirayet noksanlığına bağlamıştır. 

Zemahşerî’nin eleştirilerinde en dikkat çeken nokta ise bu tür ifadelerin zabtını ancak 

nahiv ehlinin tutacağını söylemesidir.315 Düşünceleriyle uyuşmayan konularda sözünü 

kimseden esirgemeyen Râzî ise Zemahşerî’nin bu itirazlarını yorumsuz olarak 

nakletmiştir.316 

Bilindiği üzere yedi kıraat imamından biri olan Ebû Amr, sakin veya harekeli olan “râ” 

harfini, kendisinden sonra gelen “lâm” harfine idgam etmektedir. Ya’kûb el-Hadramî 

ise hem idgamsız hem de idgamlı okumaktadır.317 Sîbeveyh, bu idgam türüne karşı 

çıksa da Ebû Amr’ın böyle okuduğuna veya böyle okuyan kıraat âlimlerinin varlığına 

dair herhangi bir şey söylememiştir. Ancak bu idgam türünü gerekçe belirterek 

reddetmesi en azından böyle okuyanları duyduğuna dair bir delildir. Onlara yönelik 

eleştirisi ise tamamen dilsel temellidir. 

2.5.2. Hemzenin Okunuşu 

Hemze, mahiyeti ve bazı med harfleriyle ilişkisi sebebiyle Arap dili fonetiğinin en 

karmaşık seslerinden biridir. Bu karmaşıklığın kökeni milli dillerin doğmasına kadar 

uzanmaktadır. Bütün sâmî dillerde sert ve patlarlı bir gırtlak fonemi olarak kullanılan 

hemze, başlangıçta elif (ا) işaretiyle gösterilmekteydi. Ârâmî ve Nebatî dillerinde de sert 

olarak telaffuz edilen bu fonem, süreç içerisinde gerçek ses değerini kaybederek 

                                                 
313  Sîbeveyh, 4:448. 
314  Zeccâc, Meâni’l-Kur’an, 1:398; Hanay, “Zeccâc’ın Kıraatlere Bakışı”, 175. 
315  Zemahşerî, Keşşâf,1:330. 
316  Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, 7:105. 
317  Dimyâtî, İthâf, 43; İbnü’l-Cezerî, Neşr, 2:11; Ebû Hayyân el-Endelusî, el-Bahru’l-Muhît, 2:754. 



72 

yumuşamış ve med harfi olan elif sesiyle de kullanılmaya başlanmıştır. Böylece 

günümüzdeki elif (ا) şekli, hem gırtlak vurgusuyla okunan hemzenin hem de med harfi 

olan elifin ortak resmi haline gelmiştir.318 

Gerek ilk dönem Arapça metinlerde gerekse Hz. Osman’ın istinsah ettirdiği 

Mushaflarda hemze ile elifin telaffuzları farklı olsa da yazılış şekilleri aynıydı. Bu 

ayniyet ise Kur’an kıraatinde karışıklığa sebebiyet vermiş ve birçok şâz kıraatin 

doğmasına sebep olmuştur. Bu karışıklığı önlemek adına sert okunan hemzelerin üstüne 

farklı renkteki bir mürekkeple nokta koymak suretiyle ilave tedbirler alınmıştır. Ancak 

ilerleyen süreçte bu tedbirlerin yetersiz kalması söz konusu olunca Halîl b. Ahmed, 

mahreçteki yakınlığı sebebiyle hemzeyi “ع” harfinin baş kısmıyla göstererek müstakil 

bir hemze formu icat etmiştir.319 

Hemzenin Halîl b. Ahmed ile müstakil formuna kavuşması, onun seslendirilmesi ya da 

müstakil bir harf olup olmaması konusundaki tartışmayı bitirmemiştir. Bu harfin Arap 

dilinde “tahkîk”, “tahfif” ve “ibdâl” olmak üzere üç farklı şekilde okunabildiğini 

belirten Sîbeveyh, hemzeyi müstakil bir harf olarak görmüş ve aslî Arap harflerini yirmi 

dokuz olarak belirlemiştir.320 İlk dönemdeki şekil birliğinden yola çıkan Müberred gibi 

dilciler ise aslî Arap alfabesini yirmi sekiz olarak kabul etmektedirler.321 Hemzenin 

meşhur Arap kabilelerinin lehçelerine göre seslendirilmesine geniş yer veren Sîbeveyh, 

herhangi bir kabilenin fonetiğini ön plana çıkarmamıştır. Hemzenin bütün dillerde 

olduğu gibi Arapçada da çok kullanılması, ayrıca hemzenin telaffuzu ile alakalı olan 

tahkik, teshil ve tahfif gibi ses birimlerinin birbirinden ayırt edilmesinin zor olması 

hasebiyle Sîbeveyh’in hemze ile alakalı bütün telaffuz çeşitlerini eksiksiz bir şekilde 

aktardığını elbette iddia edemeyiz. 

Hemzeyi gırtlaktan vurgulu ve sert bir tonda (nebr) okumayı ifade eden tahkîk322, Benî 

Temîm ve Kays gibi bedevî kabilelerinin okuyuş şeklidir. Karakter olarak heyecanlı ve 

aceleci bir üslûb ile konuşan bu kabileler, süratli konuşmanın kusurunu azaltmak ve 

                                                 
318  İsmail Durmuş, “Hemze”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 17:190-191. 
319  Abdussabûr Şâhin, el-Kırââti’l-Kur’âniyye fî Dav’i İlmi’l-Lugati’l-Hadîs (Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 

2009), 17-18; Hanefî Nâsıf, Târihu’l-Edeb ev Hayâtü’l-Lugatü’l-Arabiyye (Kahire: Matbaatü’l-

Cerîde, 1910), 96; Durmuş, “Hemze”, 17:190-191. 
320  Sîbeveyh, el-Kitâb, 4:431. 
321  Ebu’l-Abbâs Muhammed b. Yezîd el-Müberred, el-Muktedab, thk Muhammed Abdulhâlık Azîme 

(Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, t.y.), 1:192. 
322  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:541-542. 



73 

hızlı konuşma sırasında ardışık hecelerin kaybolmasını önlemek adına hemzeyi vurgulu 

ve sert tonda okumayı benimsemişlerdi. Buna karşılık Kureyş, Hüzeyl, Sakîf gibi teennî 

ve sükûnetin hâkim olduğu Hicâz toplumları ise hemzeyi kendisinden önceki harfin 

harekesine göre vâv, yâ ve elif gibi harflere kaydırarak yumuşatmayı (tahfif) 

benimsemişlerdi.323 Hemzeyi tahfif eden bir kısım Araplar da sakin bir harften sonra 

gelen hemzenin harekesini bir önceki sakin harfe transfer ederek hemzeyi 

düşürmüşlerdir. Sîbeveyh, Türkçede “ulama” olarak bilinen ve bütün dillerde olduğu 

gibi Arap dilinde de bir telaffuz kolaylığı sağlayan bu işlemi tahfif çeşitlerinden biri 

olarak görmüştür. Örnek olarak da “ ِ الَّذِي يخُْرِجُ الْخَبْءَ فِي السَّمَاوَاتِ ألَاَّ يسَْجُدُوا  لِِلَّ ” (Şeytan bunu, 

göklerde ve yerde gizleneni açığa çıkaran, gizlediğinizi ve açıkladığınızı bile Allah’a 

secde etmesinler diye yapmıştır.)324 ayetindeki “ َالْخَبْء” kelimesini vermiştir.325 

Hemzedeki bu yoğun tahfif işlemine rağmen zamanla hemzeyi gerçek değeri olan 

tahkik ile seslendirme alışkanlığı Araplar arasında yayılıp fesahat ve belagat belirtisi 

haline gelmiştir. Hatta hemzenin gerçek sesini korumak ve onun sert değerini daha 

belirgin hale getirmek için bazı kıraat âlimleri hemzeden önceki sakin harfte bekleme 

süresini (sekte) biraz uzatmışlardır.326 

Kur’an’ın inzal edildiği lehçe olan Kureyş lehçesinde hemzenin tahkik ile okunmadığını 

gösteren birçok veri mevcuttur. Örneğin Hz. Peygamber hemzeyi vurgulu tonda 

okuyarak kendisine  “ياَ نبَِيء الله” diye hitap eden bir zata “İsmimi hemze ile okuma, biz 

Kureyşliler hemzeyi vurgulamayız.” diyerek uyarıda bulunmuştur.327 Hz. Ali ise 

“Kur’an Kureyş lehçesiyle nazil oldu, onlar ise hemzeyi vurgulu tonda okumazlar. 

Şayet Cebrail Peygamber’e hemze ile de indirmiş olmasaydı biz hemzelemezdik.” 

demiştir.328 

Hemzenin boğazın en dip noktasından ve biraz zorlamayla göğüs bölgesinde vurgulu 

ses tonu oluşturarak çıktığını belirten Sîbeveyh, bu harfi çıkış yeri itibariyle ağza en 

                                                 
323  Şâhin, el-Kırââtü’l-Kur’âniyye, 30; Durmuş, “Hemze”, 190; Nâsıf, Târihu’l-Edeb, 17. 
324  Neml, 27/25. 
325  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:546. 
326  Durmuş, “Hemze”, 191. 
327  Ebû Abdullah Muhammed b. Ahmed b. Battâl er-Rakbî, en-Nazmü’l-Müste’zeb fî Tefsîri Ğarîbi 

Elfâzi’l-Mühezzeb, thk. Mustafa Abdulhafîz Sâlim (Mekke: el-Mektebetü’t-Ticâriyye, 1991), 26. 
328  Necmüddîn Muhammed b. el-Hasen er-Radî Esterâbâzî, Şerhu Şâfiyet-i İbn-i Hâcib, thk. Muhammed 

Nûr el-Hasen vd. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1985), 3:32; Battâl er-Rakbî, en-Nazm, 

Mukaddime:26. 



74 

uzak harf olarak tanımlamıştır.329 Müellif’in verdiği birçok örneğin kıraat birikimi 

içerisinde yer almaması, onun hemzenin telaffuzu konusuna genel olarak fonetik kıraat 

farklılıkları düzleminde değil de lehçesel telaffuz özellikleri düzleminde yaklaştığının 

bir göstergesidir. Bununla birlikte az da olsa fonetik kıraat farklılıkları konusunda bilgi 

verdiği de olmuştur. Örneğin “ َسَأل” fiilinde olduğu gibi harekesi fetha olan bir hemze, 

önceki harfi de fethalı olursa Hicâz lehçesine göre hemze ile elif arasında okunarak 

yumuşatılır.  Ya da “ ُوَإِذْ قاَلَ إِبْرَاهِيم” örneğindeki gibi esre harekeli bir hemze, şayet öncesi 

fethalı ise Hicâz lehçesinde hemze ile yâ karışımı bir okuyuşla telaffuz edilirken Benî 

Temîm kabilesine göre gırtlaktan vurgulu bir tonla okunur. Müellif, hemzeyi 

yumuşatma işlemi yapılırken onun tamamen yok edilmesini, yani “elif”, “vâv” ya da 

“yâ” harfine dönüşmesini doğru bulmamış, aslının hemze olduğunun unutulmaması 

gerektiğini belirtmiştir.330 

Müellifin verdiği bazı örnekler ise günümüze ulaşan kıraatler arasında yer almaktadır. 

Örneğin “فقَدَْ جَاءَ أشْراطُها” (Kıyametin alametleri gelmiştir.)331 veya “332”يا زَكَرِي اء إنا 

ayetlerinde olduğu gibi, iki hemze peş peşe geldiği zaman tahkîk ehli Araplar, bu gibi 

terkiplerde iki hemzeden birini hafifletmişlerdir. Bazıları birinci hemzeyi yumuşatıp 

ikincisini tahkîk ile okurken; bir kısmı ise tam tersi birincisini tahkîk ile okuyup 

ikincisini tahfif etmeyi tercih etmişlerdir. “فقَدَْ جا أشْراطها” ve “ كريا إنا نبشركيا ز ” şeklinde 

birinci hemzeyi tahfif, ikincisini ise tahkîk ile okuyuşun Ebû Amr’ın kıraati olduğunu 

belirten müellif,  her iki hemzeyi de tahkîk ile okumanın Arapların günlük 

konuşmalarında yeri olmadığını vurgulamaktadır. Hatta Araplardan bazıları iki hemzeyi 

peş peşe telaffuz etmekten hoşlanmadıkları için “ َأأنْت” veya “ َأإنَّك” gibi durumlarda 

istifham hemzesinden sonra elif ilave etmektedirler ki Ebû Amr’ın tercihi de bu 

yöndedir.333 Diğer taraftan müellif “  نبَِي” ve “برَِيَّة” kelimelerini “ ٌنبَيِء” ve “ ٌبرَِيءَة”  

şeklinde hemzleyerek okumayı az ve redî olarak nitelemiştir.334 Ahmed Mekkî ise 

                                                 
329  Sîbeveyh, el-Kitâb, 4:102,3:548. 
330  Sîbeveyh, 3:542. 
331  Muhammed, 47/18. 
332  Meryem, 19/7. 
333  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:551. 
334  Sîbeveyh, 3:555. 



75 

hemzeli okuyuşun mütevâtir kıraatler arasında yer alması hasebiyle Sîbeveyh’i, sahih 

olduğunu bile bile bu kıraati eleştirmekle itham etmiştir.335 

Öncelikle Ahmed Mekkî’nin, Sîbeveyh’i böyle bir kıraati reddetmeye sevk eden 

muhtemel gerekçeleri izah etmesi gerekirdi. Zira daha önce nahiv kurallarına dayanan 

kıraat farklılıklarında öne sürdüğü Basra dil ekolü gerekçesi, tamamen lehçebilimin 

konusu olan ve Basra dil ekolünü olumlu ya da olumsuz manada ilgilendirmeyen 

fonetik kıraat farklılıklarında geçerli olamaz. Hatta denilebilir ki şayet Sîbeveyh ekol 

taassubuyla yaklaşmış olsaydı tahkîk vechini öncelemesi gerekirdi. Çünkü tahkîk vechi, 

Sîbeveyh’in en önemli hocalarından Basralı Halil b. Ahmed’in kabilesi olan Temîm 

kabilesinin lehçesidir. Kısacası Sîbeveyh’in en önemli dilsel referans kaynağı olan Benî 

Temîm gibi köklü bir Arap kabilesinin lehçesinde kullanılan bir fonemi kıraatler söz 

konusu olduğunda kabul etmemesi, üstelik bunun sahih bir Kur’an kıraati olduğunu bile 

bile bu kıraati redâetle nitelemesi basit bir dilsel taassupla açıklanamaz. O halde 

Sîbeveyh’in gerçekten bu kıraati redâetle vasıflayıp vasıflamadığ, şayet vasıflamış ise 

bu yaklaşımının muhtemel gerekçesi ortaya konulmalıdır. 

Esterâbâzî, Sîbeveyh’in tahkîk vechini mütevâtir kıraat olarak görmediğini belirtmiş, 

şayet mütevâtir kabul etmiş olsaydı bu kıraati redâetle vasıflamayacağını iddia 

etmiştir.336 Esterâbâzî’nin bu tespiti, el-Kitâb’ın kıraatlerin mütevâtir veya şâz gibi 

kavramların oluşmadığı bir dönemde kaleme alındığı gerçeğiyle örtüşmemektedir. 

Çünkü Sîbeveyh, bir kıraati reddetme veya kabul etme gerekçesini o kıraatin günümüz 

tanımıyla mütevâtir veya şâz oluşuna bağlamamaktadır. 

Aslında Sîbeveyh’e yönelik itirazların nirengi noktası, günümüz kıraat birikimi 

açısından mütevâtir kabul edilen hemzeli kıraatin müellif tarafından redî kabul edildiği 

iddiasıdır. Şayet günümüz kıraat birikiminde “ ٌنبَىء” şeklinde bir kıraat mevcut 

olmasaydı böyle bir tartışma söz konusu olmayacaktı. Nasıl ki sonraki dönemlerde 

şâzlar dâhil bütün kıraatler, nahiv alanında en muteber istişhad malzemesi kabul 

edilmişse Sîbeveyh’ten de aynı tutum beklenmiştir. Böyle bir beklenti, Sîbeveyh’in 

üzerinde durduğu zemini onun altından çekip almak demektir. Ayrıca el-Kitâb’daki 

bütün “redî” nitelemeleri, sözel değeri 30-39 arasına tekabül eden berbat kullanımlar 

                                                 
335  Ensârî, Sîbeveyh ve’l-Kıraât, 70-73. 
336  Esterâbâzî, Şerhu Şâfiye, 3:35. 



76 

olarak değerlendirilemez. Özellikle tamamen lehçeler arası seslendirme alışkanlıklarına 

dayanan fonetik farklılıkları, i’raba vukûfiyeti gerektiren nahiv kuralları ile aynı ölçekte 

değerlendirilmemelidir. Kaldı ki Sîbeveyh’in “ ٌبرَِىءَة” ve “ ٌنبَِىء” kelimeleri ile ilgili 

“redî” nitelemesini “şâz” anlamında kullandığını gösteren önemli karineler de vardır. 

Bizim kanaatimize göre Sîbeveyh bu nitelemesiyle ne bu kelimelerdeki hemzenin tahkik 

kıraatini ne de bu kelimeleri tahkik ile okuyan Arap lehçelerini hedef almıştır. Üstelik 

Sîbeveyh, bu kelimeleri Kur’an’daki ayetlerden alıntı yaparak Kur’an kıraatleri 

düzleminde ele almamış, sadece “نبي” ve “برية” lafızlarının hemzesiz okunuşunun 

Araplar arasında ne denli yaygınlaştığına dikkat çekmiştir. Müellifin ifadesine göre bu 

durum, öylesine yaygınlaşmıştır ki normalde hemzeyi tahkik okuyan lehçeler bile bu iki 

kelimeyi hemzenin ibdâliyle okumuştur. Bu bağlamda bu iki kelimenin yaygın 

kullanımından dolayı ayrıcalıklı olduğunu, işitmeye dayalı olduğu için üzerine kıyas 

yapılamayacağını da özellikle belirtmiştir.337 Sîbeveyh’in bu iki kelimeyi “üzerine kıyas 

yapılmayan istisnâî kullanımlar” olarak görmesi, buradaki redî nitelemesiyle şâz 

kullanımı kastettiğini göstermektedir. Diğer taraftan, yaygın olarak “  نبَِي” şeklinde 

okunan kıraatin bazı Araplar tarafından “ ٌنبَِىء” şeklindeki kullanımlarına “وذلك قليلٌ رديء” 

demiştir. Bu ifade ise “redî” nitelemesi ile kullanımının yaygın olmadığını kastettiğine 

dair önemli bir karinedir. Çünkü müellif bu sözüyle, bu iki kelimede hemzeyi 

kullanmanın hata olduğunu vurgulamamıştır. Kaldı ki ism-i tasğir konusunu işlerken 

Arapların “نبي” kelimesinin okunuşunda ihtilaf ettiklerini, bu sebeple bazı Arapların 

ism-i tasğirini hemze ile okuduğunu, bazı Arapların ise “yâ” ile okuduğunu belirterek 

hemze ile de okunabileceğini belirtmiştir.338 

Hemzenin telaffuzu konusunda Sîbeveyh’e yöneltilen bir eleştiri de bazı durumlarda 

hemzenin “yâ”ya dönüşüp dönüşmemesi meselesidir. Bütün nahivcilere göre “ ٌِمُوقن” 

örneğinde olduğu gibi sakin hemzenin öncesindeki harf ötre olduğu zaman hemzenin 

“vâv”a dönüşmesinde problem yoktur. Ancak Sîbeveyh, “vâv”a dönüşmek yerine 

“yâ”ya dönüşmesini doğru bulmamıştır. Ebû Amr’ın “َ339 ”ياَ صَالِحُ ائتِْنا ayetindeki 

                                                 
337  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:555. 
338  Sîbeveyh, 3:460. 
339  A’râf, 7/77. 



77 

hemzeyi  “يا صالحيتنا” şeklinde “yâ” ya dönüştürerek okuduğunu iddia edenler olduğuna 

değinse de bu okuyuşu problemli bulmuştur.340 

Esasında kıraat literatüründe Ebû Amr’ın bu şekildeki bir kıraatine rastlanılmaması 

böyle bir okuyuşun iddiadan öteye geçmediğini göstermektedir. Bu noktada Sîbeveyh 

de Ebû Amr’ın böyle okuduğunu söylememiş, sadece Ebû Amr’a nispet edilen bir 

iddiayı gündeme getirmiştir. Sîbeveyh’in buradaki açıklamalarını kıraatlere açıkça 

muhalefet olarak yorumlayan Ensârî, Ebû Amr’ın böyle bir kıraatini el-Kitâb dışında 

başka bir kaynağa dayandırmamıştır. Diğer bir deyişle bu kıraatin Ebû Amr’a nisbetini 

isbat etmek yerine Sîbeveyh’in gündeme getirdiği iddia üzerinden Sîbeveyh’i 

eleştirmiştir.341 

Hemzenin telaffuzuyla alakalı bir diğer tartışma konusu şudur: Müellif, Bakara 

suresinin 54. ayetinde geçen  “ ْإلِىَ باَرِئِكُم” kelimesindeki hemzenin, harfin seri okunması 

anlamına gelen ihtilas ile okunabileceğini belirtmiş ve bu harfin iskân ile okunmasına 

karşı çıkmıştır. Hatta bu harfin harekeli olduğunu ve sakin okunmasının mümkün 

olmadığını delillendirmek için “ كَ نُ أمَ مَ  ” lafzındaki “nûn” harfinin açıkça okunmasını 

(izhar) örnek göstermiştir. Ona göre eğer bu harf sakin okunsaydı buradaki “nûn” 

açıktan okunmazdı (ihfa yapılırdı).342 Ancak kıraat kaynaklarında Ebû Amr’dan hem 

ihtilas vechi hem de iskan vechi nakledilmiştir.343 Bu sebeple Ensârî, iskân vechinin 

Benî Temîm ve Necid kabilesinde kullanılan bir olgu olduğunu belirterek bu konuyu 

Sîbeveyh’in kıraatlere gizlice muhalefet ettiği yerlerden biri olarak kabul etmiştir. Hatta 

Sîbeveyh’in iskân vechine karşı çıkmakla yetinmeyerek râviyi zapt yönünden itham 

ettiğini de sözlerine eklemiştir.344 

Öncelikle Sîbeveyh, tahfif amacıyla bazı harflerin sakin okunabileceğine teorik olarak 

karşı çıkmamıştır. Bazı durumlarda özellikle şiir dilinde tahfif için sükûn ile okumanın 

mümkün olabileceğini belirterek buna dair örnekler de vermiştir. Ancak “ ْباَرِئكُِم” 

kelimesindeki sükûn vechine karşı çıktığı doğrudur. Şunu da belirtmek gerekir ki 

Sîbeveyh’e atfedilen ve birçok kaynakta geçen “Ebû Amr, bu kelimede ihtilas yaptı, 

                                                 
340  Sîbeveyh, el-Kitâb, 4:338. 
341  Ensârî, Sîbeveyh ve’l-Kıraât, 25-26. 
342  Sîbeveyh, el-Kitâb, 4:202. 
343  Dimyâtî, İthâf, 178. 
344  Ensârî, Sîbeveyh ve’l-Kıraât, 73. 



78 

ama ravi onu iskân zannederek zapt etmedi.” cümlesi veya bu anlama gelebilecek bir 

söz el-Kitâb’da geçmemektedir. İbnü’l-Cezerî’nin belirttiğine göre bu sözü 

Sîbeveyh’ten Müberred nakletmiştir.345 Sîbeveyh’in öğrencisi olan Ahfeş el-Evsat’ın (ö. 

215/830) “Bazıları bu hemzenin cezm olabileceğini iddia etmişlerdir ki ben bunu açık 

bir hata olarak değerlendiriyorum. Ravi, hemzenin tahfif ile okunduğunu duymuş, ancak 

onu cezm sanmıştır.”346 şeklindeki açıklamalarının aynı paralelde olduğu 

düşünüldüğünde bu sözlerin Sîbeveyh’e aidiyet ihtimali güçlenmektedir. Sîbeveyh ve 

Ahfeş’in açıklamalarının diğer bir ortak yönü ise şudur: ihtilas veya işbâ (tonlama) gibi 

hususlar, ancak müşafehe geleneğiyle öğrenilebilir. Dolayısıyla Sîbeveyh ve öğrencisi 

Ahfeş’in, müşafehe geleneğine vurgu yaparak aynı gerekçelerle iskân vechine karşı 

çıktıklarını söyleyebiliriz. Diğer taraftan iskân vechine karşı çıkanlar sadece Sîbeveyh 

ve Ahfeş ile sınırlı değildir. Müberred de “Harfin irabında peş peşe gelen harekelerde 

iskân vechi şiirde de herhangi bir kelamda da caiz değildir. Dolayısıyla Ebû Amr’ın 

kıraati lahindir.”347 diyerek iskân vechine tamamen karşı çıkmıştır. 

Ebu Amr ed-Dânî (ö. 444/1053) ise iskân vechini nakil yönünden daha kuvvetli 

bulduğunu ve kullanım açısından daha yaygın olduğunu belirterek tercihini bu yönde 

kullandığını ifade etmiştir.348 Sîbeveyh, Ebû Amr’ın bu kelimeyi ihtilas ile okuduğunu 

şahid olarak getirdikten sonra kararlı bir şekilde iskân vechinin caiz olmamasını 

vurgulaması en azından hocası Ebû Amr’dan böyle bir vecih duymama ihtimalini 

güçlendirmektedir. Kaldı ki kaynaklarda iskân vechine dair Ebû Amr’dan nakledilen 

bilgiler birbiriyle örtüşmemektedir. Bazı kimseler iskân vechini Ebû Amr’ın 

ravilerinden Sûsî’ye (ö. 261/874); ihtilas vechini ise Dûrî’ye (ö. 248/862) nisbet ederken 

bazıları ise tam tersini söylemiştir.349 Râvî’nin yanlış duyma tezinin Sîbeveyh’e aidiyeti 

güçlü bir ihtimal olarak düşünüldüğünde en azından onun iskân vechine karşı çıkışının 

kendi açısından haklı bir gerekçeye dayandığını rahatlıkla söyleyebiliriz. Sonuç olarak 

belirtmemiz gerekir ki bir kıraati nakil yönünden sıhhatli bulmamak veya ravilerin 

                                                 
345  İbnü’l-Cezerî, Neşr, 2:160. 
346  Ebu’l-Hasen el-Mücâşi’î el-Ahfeş el-Evsat, Meâni’l-Kur’ân, thk. Hüdâ Mahmûd Kurâa, (Kahire: 

Mektebetü’l-Hancî, 1990), 89. 
347  Ebu Muhammed Abdulhakk b. Ğâlib İbn Atiyye el-Endelusî, el-Muharrarü’l-Vecîz fi Tefsîri Kitâbi’l-

Azîz, thk. Abdusselam Abduşşâfî Muhammed (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1422), 1:15. 
348  Ebû Amr Osmân b. Saîd ed-Dânî, Câmiu’l-Beyân fi’l-Kırââti’s-Seb’i’l-Meşhûra, thk. Muhammed 

Sadûk el-Cezâirî, 1. bs (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2005), 395. 
349  Dimyâtî, İthâf, 178. 



79 

vehminden kaynaklandığını ileri sürmek ile onu filolojik veya fonetik açıdan problemli 

görmek aynı şey değildir. 

2.6. Lahn Tartışmalarına Konu Olan Kıraatlere Yaklaşımı 

Lügatte “nağme”, “söz söyleme tarzı”, “üslûb”, “hata yapmak” gibi anlamlara gelen 

lahn kelimesi, ıstılahta ise cümle içinde, öğelerin dizilişini ve irabını hatalı kurgulamayı 

ifade etmektedir.350 Bir taraftan Kur’an’ın harekelenmesi ve noktalanması faaliyetinin, 

diğer taraftan da Arap dil kurallarını bir temele oturtma ihtiyacının en önemli sebebi 

olan lahn olgusu, Kur’an bağlamında özellikle oryantalist çevrelerde sık sık gündeme 

getirilmektedir. Gramer hatası olduğu iddia edilen nahiv uygulamalarının kaynağı 

hakkındaki rivayetlerin sıhhat derecesi bir tarafa, Kur’an’da bilindik nahiv kurallarıyla 

ilk bakışta çelişkili gibi görünen imla uygulamaları söz konusudur.351 Sîbeveyh gibi 

dilci âlimler bu tür imla uygulamalarının dilsel zeminini oluşturmuş ve bu konuda 

tatmin edici cevaplar vermişlerdir. Her ne kadar bazı âlimler Sîbeveyh’in dilsel 

izahlarını tatmin edici bulmasalar da hem ilk nahiv eserini kaleme alması hem de 

kıraatlere eleştirel yaklaştığı iddia edilmesi hasebiyle onun söz konusu gramatik yapılar 

hakkındaki yaklaşımının pek kıymetli olduğunu düşünmekteyiz. 

Sîbeveyh’in kıraatlere eleştirel bir yaklaşım sergilemediği, lahn tartışmalarına konu olan 

bu ayetlerde daha net anlaşılmaktadır. Şayet onun kıraatlere karşı tamamıyla eleştirel bir 

yaklaşımı söz konusu olsaydı bu gibi kıraatleri reddetmek için pek çok gerekçe 

bulabilirdi. Ancak müellif, az sonra değineceğimiz ayetteki mansub kıraatin gramatik 

temelini ispat etmek için Arap şiirinden çok sayıda örnek vermiştir. Öyle ki birçok âlim 

Kur’an’da sorunlu gramer yapılarının bulunduğunu iddia eden çevrelere karşı 

Sîbeveyh’in argümanlarıyla cevaplar vermiştir. Hatta Zemahşerî, Sîbeveyh’in söz 

konusu iddiaları çürüttüğünü belirterek şöyle demiştir: “Kur’an’da gramer hatası 

olduğunu iddia edenlere itibar dahi edilmez. Çünkü bunlar olsa olsa Sîbeveyh’in el-

Kitâb’ını hiç açıp incelemeyen ve Arapların cümleye çeşitlilik katmak için bu tür 

kullanımlarda bulunduklarını hiç hesaba katmayan kişilerdir.”352 

                                                 
350  İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, 13:379-382. 
351  Bütün bu rivayetler ve analizleri için bkz.Mustafa Öztürk, Kur’an Dili ve Retoriği (Ankara: Ankara 

Okulu Yayınları, 2015), 58-76. 
352 Zemahşerî, Keşşâf, 1:590. Keşşâf’taki “َّالكتاب َّفي َّينظر َّلم  ibaresi Türkçeye yanlışlıkla “Kur’an’a ”من



80 

Söz konusu tartışmalardan biri “ اسِخُونَ فِي الْعِلْمِ مِنْهُمْ وَالْمُؤْمِنوُنَ يؤُْمِنوُنَ بِمَا أنُْزِلَ إلِيَْكَ وَمَا لكَِنِ الرَّ

ِ وَالْيوَْمِ الْْخِرِ  كَاةَ وَالْمُؤْمِنوُنَ بِالِلَّ لََةَ وَالْمُؤْتوُنَ الزَّ ”أنُْزِلَ مِنْ قبَْلِكَ وَالْمُقِيمِينَ الصَّ
353 ayetindeki “ َوَالْمُقِيمِين” 

kelimesinin mansub okunuşudur. Cumhurun mansub okuduğu bu kelimeyi Abdullah 

İbn Mes’ûd, Ubeyy b. Ka’b, İbn Cübeyr, Amr b. Ubeyd, el-Cahderî, Îsâ b. Ömer, Mâlik 

b. Dînâr gibi âlimler “الراسخون” kelimesi üzerine atfederek “ ونوالمقيمُ  ” şeklinde merfu 

okumuşlardır.354 Bu kelimelerin öncesi ve sonrası merfu okunduğu için, doğal olarak 

kıraatte gramer eksenli bir tartışma söz konusu olmamıştır. Ancak mansub okunması 

durumunda kelimenin nahvî konumu hakkında bir takım izahlar yapılmıştır. Sîbeveyh, 

bu kelimenin “Özellikle namaz kılanları kastediyorum.” anlamında gizli bir “أعْنى” veya 

 ”والمؤمنون“ fiiliyle medh üzere mansub olduğunu söylemiş, sonrasında gelen ”أخُصُّ “

ifadesinin ise önceki mübtedalar üzerine atfedildiğini belirtmiştir. Müellif, bu kıraat 

bağlamında tazim üzere mansub okunacak ifadenin tazime değer bir ifade olmasını ve 

muhatabın bu durumu bilmesini şart koşmaktadır. Şayet muhatap bilmiyorsa bile bilmiş 

konumuna yükseltilerek tazim yapılabileceğini söylemiştir. Bu minvalde Fatiha 

suresinin “ َالْعاَلمَِين ِ ِ رَب   şeklinde ”رَبَّ الْعالمَين“ ayetinin son kısmını bazı Arapların ”الْحَمْدُ لِِلَّ

medih üzere mansub okuduğunu belirtmiştir. 355 Ancak bazı âlimler, ilave şart olarak bir 

kelimenin medih üzere mansub olması için haberin tamam olması gerektiğini ileri 

sürerek Sîbeveyh’in mezkûr görüşüne alternatif beyanlarda bulunmuşlardır.356 Çünkü 

bu ayette mübtedanın haberi “ َِأوُلئَك” ile başlayan son cümledir. Ebû Hayyân ise 

Sîbeveyh’in bu görüşünü desteklemek adına  “ َِأوُلئَك” cümlesinin haber olmasına pek 

ihtimal vermemiş, mübteda olan “ َاسِخُون  cümlelerinin ”الْمُؤْمِنوُنَ “ ve ona atfedilen ”الرَّ

haberinin “ َيؤُْمِنوُن”den başkası olamayacağını söylemiştir. Böylece haber tamam olunca 

“ لْمُقِيمِينَ وَا ” kelimesinin medih üzere mansub olmasının önünde bir engel kalmamaktadır. 

 kelimelerinin atıf anlamında artık öncesiyle bir ”وَالْمُؤْمِنوُنَ “ ve ona atfedilen ”وَالْمُؤْتوُنَ “

bağı kalmamıştır.357 Bu bağlamda “ ِْاءِ وَحِينَ الْبأَس رَّ ابِرِينَ فيِ الْبأَسَْاءِ وَ الضَّ ”وَالصَّ
358 ayetindeki 

                                                                                                                                               
iyice bakmayanlar” şeklinde çevrilmiştir. Oysa cümlenin bağlamı dikkate alındığında Sîbeveyh’in el-

Kitâb’ından bahsedildiği çok açıktır. Bkz. Ebu’l-Kâsım Mahmûd b. Amr ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, 

çev. Abdulaziz Hatip vd., (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2017), 2:334. 

Tercüme hatası tespiti için bkz. Öztürk, Kur’an Dili, 79. Ebû Hayyân el-Endelüsî de Zemahşerî’nin 

burada Sîbeveyh’in el-Kitâb’ını kastettiğini ifade etmiştir. Bkz. Ebû Hayyân el-Endelusî, el-Bahru’l-

Muhît, 4:135. 
353  Nisâ, 4/162.  
354  Ebû Hayyân el-Endelusî, el-Bahru’l-Muhît, 2:140,4:134. 
355  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:62,69; Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh, 2:399. 
356  Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Câmiʿu’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’an, thk. Ahmed 

Muhammed Şakir, (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2000), 9:395-399. 
357  Ebû Hayyân el-Endelusî, el-Bahru’l-Muhît, 4:134. 



81 

ابِرِينَ “  kelimesinin haberden sonra gelmesi hasebiyle medih üzere mansub ”وَالصَّ

gelmesine herhangi bir itiraz söz konusu değildir. Mansub kıraati medih ile açıklayan 

Sîbeveyh, her iki kelimenin merfu okunması halinde de cümlenin iyi bir değere sahip 

olacağını belirtmektedir.359 

Sîbeveyh’in mansub kıraatin delili sadedinde şahid olarak kullandığı şiirlerden birisi 

şudur: 

 َ  وكلُّ قوِم أطاعوا أمرَ مُرشدهم  إلا نمَُيراً أمرَ غاوِيها

ا يظُعنوا أحََداً  والقائلونَ لمنْ دارٌ نخُل يها  360 الظ اعنينَ ولم ِ

Şiirdeki “ َالظ اعنين” kelimesinin öncesi ve sonrası merfu olmasına rağmen medih üzere 

mansub olmuştur. Bir diğer şiir ise Kays kabilesine mensup olan Hırnık’in şu şiiridir: 

 لا يبعدََنْ قومي الذي همُ  سمُّ العدُاة وآفةُ الجُزْرِ 

 النازلين بكل مُعترَكٍ والطَّي ِبون معاقدَ الَزَْرِ 
361 

Şiirdeki “النازلين” kelimesi bazı kaynaklarda merfu olarak gelmişken bazı kaynaklarda da 

mansub gelmiştir. Her iki varyantını da farklı bağlamda kullanan Sîbeveyh, burada 

mansub okunuşunu söz konusu kelimelerin medih üzere mansub olmasına delil 

getirmiştir.362 Ebû Ubeyde Ma’mer el-Müsennâ’ya göre ise ayetteki “ َوَالْمُقِيمِين” ve 

şiirdeki “النازلين” kelimelerinin mansub olması, Arapların üslûbuyla alakalı bir 

durumdur. Çünkü Araplar, çok uzun cümlelerde aradaki merfu bir kelimeyi mansub 

yapıp daha sonra tekrar merfuya dönüş yapmaktadırlar.363 

Lahn tartışmalarına konu olan kıraatlerden biri de “ َابِئوُن إنَِّ الَّذِينَ آمَنوُا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالصَّ

ابِئوُنَ “ ayetindeki 364”وَالنَّصَارَى  kelimesinin merfu kıraatidir. Yerleşik dil kurallarına "وَالصَّ

göre “ َّإن” edatının ismi üzerine atfedilerek mansub okunması gerektiği iddia edilen bu 

                                                                                                                                               
358  Bakara, 2:177. 
359  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:63-64. 
360  Her kavim, efendisinin buyruklarına boyun eğdi. Lakin Numeyr kavmi, içlerindeki azgın grubun 

emrine itaat etti. Özellikle de henüz kimseyi ortada bırakmayan ve günü geldiğinde terk edip 

gideceğimiz bu yurt kime kalacak diyenleri kastediyorum. 
361  Düşmana karşı zehir gibi olan ve (misafire ikram edilmek üzere) boğazlanacak develerin de afeti olan 

kavmime aman bir şey olmasın. Özellikle de kavmimin savaşçılarını kastediyorum. Onlar harama 

uçkur çözmezler. 
362  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:64. 
363  Ebû Ubeyde, Mecâzü’l-Kur’an, 1:141-143. 
364  Mâide, 5/69. 



82 

kelime, her ne kadar mevcut Mushaflarda vâv ile yazılsa da Übeyy b. Ka’b, Abdullah 

İbn Mes’ud gibi sahabîlerin yâ ile mansub okuduklarına dair rivayetler mevcuttur. Kezâ 

İbn Kesîr, Hasan-ı Basrî ve Zührî gibi önde gelen kıraat âlimleri de mansub 

okumuşlardır.365 Yâ ile mansub okunması durumunda “ َابئِين  kelimesinin atıf ”والصَّ

yoluyla “ َّإن” edatının ismi olduğu hususunda herhangi bir ihtilaf yoktur. Ancak merfu 

okunması durumunda Sîbeveyh’e göre takdim-tehir söz konusudur. Bu görüşe göre 

ayetin takdiri şöyledir: “İman edenler ve Yahudiler içerisinde kim Allah’a ve ahiret 

gününe inanıp da iyi işler yaparsa ona hiçbir korku yoktur, o mahzun da olmayacaktır. 

Sâbiîler ve Hristiyanların durumu da böyledir.” Müellif, bu görüşünü temellendirmek 

için Bişr b. Ebî Hâzim’in şu şiirini delil getirmiştir: 

 366 وإلا  فاعلمَوا أن ا وأنتم بغُاةٌ ما بقَِينا فى شِقاقِ 

Şiirdeki “ ٌوأنتم بغُاة” kısmı, aslında sonda gelmesi gerekirken cümlenin ortasında gelmiştir. 

Ayetteki kelimenin merfu vechine bu şiiri istişhad olarak kullanan Sîbeveyh, takdim-

tehir sebebiyle merfu olduğunu söylemekle yetinmiş, takdimin gerekçesi ile ilgili 

herhangi bir yorum yapmamıştır. Zemahşerî’nin belirttiğine göre takdimin amacı, 

Sâbiîler ve Hristiyanların tevbe edip kendilerini düzelttikleri zaman tıpkı iman edenler 

ve Yahudiler gibi bağışlanabileceğine dair farkındalık oluşturmaktır.367 

2.7. Sîbeveyh ve Ebû Amr Kıraati 

Sîbeveyh, günümüz kıraat tasavvuru açısından sahih addedilen on kıraat imamı 

içerisinden sadece Ebû Amr’ı ismen zikretmektedir. Bu sebeple Sîbeveyh’in Ebû 

Amr’ın kıraatine yaklaşımını ayrı bir başlık altında ele almayı uygun gördük. 

Müellif, çoğunluğu Yunus b. Habîb kanalıyla, iki yerde de Asmâi vasıtasıyla olmak 

üzere Ebû Amr’dan toplamda kırk dört yerde nakilde bulunmuştur.368 Üstelik ondan 

sadece kıraate dair farklı vecihleri nakletmemiş, nahvin ve Arap şiirinin farklı 

varyantlarına dair aktarımlarda da bulunmuştur. Örneğin “َََّّْالتوأمَينَّتوكّأت  Koca) ”حِضْجَرٌَّكأمُِّ

                                                 
365  Zemahşerî, Keşşâf,  1:662; Ebû Hayyân el-Endelusî, el-Bahru’l-Muhît, 4:325. 
366  Ancak şunu iyi bilin ki anlaşmazlık içinde olduğumuz müddetçe bizler isyancıyız. Sizler de 

isyancısınız. 
367  Zemahşerî, Keşşâf, 1:661. 
368  Gündüzöz, “Sîbeveyh’te Kelime Yapısı”, 122-23; Ali Benli, “Sîbeveyhi’nin el-Kitâb’ı Çerçevesinde 

Arap Dilbiliminin Başlangıç Safhası”, Genç Akademisyenler İlahiyat Araştırmaları, (İstanbul: M.Ü. 

İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2009), 361. 



83 

karınlı sırtlan, ikiz gebe bir anne gibi dirsekleri üzerine yaslandı.) şiirinde “حِضْجَر” 

lafzının sıfattan kesilerek mübteda olmasını ve merfu okunmasını istişhad olarak 

kullanırken Ebu Amr’ın şiirdeki bu kelimeyi nasb ile okuduğunu belirtmiştir.369 Bazen 

de nahiv konusundaki görüşlerini desteklemek için Ebû Amr’ı ismen zikretmeksizin 

onun kıraatini delil göstermektedir. Örneğin, haberi zikredilen “ََّّإن”nin ismi üzerine 

yapılan atfın geçerli olduğunu kanıtlamak için Lokman suresinin 27. ayetindeki  “ََّوَالْبحَْر” 

kelimesinin nasb ile okunuşunu delil getirmiştir.370 Her ne kadar ismen zikretmese de bu 

kelimeyi kıraat imamları içerisinde mansub okuyan Ebû Amr’dır.371 

Sîbeveyh’e göre kırık çoğul (cem-i teksir) olan kelimeler “ٌَّجَمَاعَة” (topluluk) anlamını 

taşıdıkları için bu kelimelerin bağlı bulunduğu fiillerden müenneslik “tâ”sının 

düşmesinde bir problem yoktur. Aynı şekilde müennes-i gayri hakiki olan kelimelerin 

bağlı bulunduğu fiillerden veya hakiki müennes olsa bile failiyle arasına fasıla giren 

fiillerden de müenneslik “tâ”sı düşebilmektedir. Örneğin “ٌََّّمَوْعِظَة َّجَاءَهُ ”فمََنْ
372 ayetinde 

“ ile fiil arasına meful zamiri girdiği için fiil ”مَوْعِظَةٌَّ“ اءجََّ ” şeklinde müzekker 

gelebilmiştir. Kırık çoğul olan bir kelimeyi fail olarak alan herhangi bir fiilin müzekker 

ya da müennes gelmesi caizdir. Ayrıca müenneslik “tâ”sının fiilden hazfedildiği gibi 

sıfattan da hazfedilmesinde bir sakınca yoktur.373 Mesela “ََّذهََبََّنسَِاؤُك” denilebildiği gibi 

“ كََّاؤَُّسََّأذاهبٌَّنَِّ ” de denilebilmektedir. Bu kuralı delillendirmek için Sîbeveyh, Ebû Amr’ın 

 şeklindeki “tâ”sız kıraatini istişhad olarak getirmiştir.374 Hem el-Kitâb’ın ”خََّاشَِّع َّاَّأبصارُهُم“

muhakkiki Abdüsselam Muhammed Harun hem de şârih Hadi Nehr, Ebu Amr’ın böyle 

bir kıraati olmadığını söylemektedirler. Hatta Hadi Nehr, yazım hatası olduğunu 

düşünmüş olacak ki Sîbeveyh’in metnini  “ مرُهَُّاصََّأبََّّْة َّعََّاشَِّخََّ ” şeklinde “tâ”lı olarak 

aktarmıştır. Oysa Ebu Amr’ın bu şekildeki okuyuşu, Kalem suresinin 43. ayeti veya 

Meâric suresinin 44. ayetindeki “ مرُهَُّاصََّأبََّّْة َّعََّاشَِّخََّ ” kelimeleri değil, Kamer suresinin 7. 

ayetindeki “ مَّْهَُّارَُّصََّأبَّْ خُشَّع ا ” kelimesidir. Bu kelimeyi Ebu Amr ile beraber Basralı Yakûb 

(ö. 205/821) ve Kufeli Hamza, Kisâî ve Halef de “tâ”sız okumuşlardır.375 Ancak 

Sîbeveyh içlerinden sadece Ebu Amr’ın adını zikretmiştir. Kanaatimizce bunun en 

                                                 
369  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:71. 
370  Sîbeveyh, 2:144. 
371  Dimyâtî, İthâf, 448. 
372  Bakara, 2/275. 
373  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:38-39. 
374  Sîbeveyh, 2:43. 
375  Dimyâtî, İthâf, 524. 



84 

önemli nedeni Ebû Amr’ın Basralı olması ve Sîbeveyh’in ondan bizzat ders almasıdır. 

Yoksa diğer imamların Kufeli olmaları hasebiyle müellifin onlara mesafeli durması 

değildir. 

2.8. Sîbeveyh’in Hamil Teorisi ve Kıraatler 

“Haml” masdarı lügatte “yüklemek”, “taşımak”, “hamile kalmak”, “yorumlamak” gibi 

anlamlara gelmektedir.376  Arapçada nahiv sorunlarını çözümleme tekniği olarak çok sık 

başvurulan bir yöntem olsa da nahiv eserlerinde doğrudan bir tanımına 

rastlanmamaktadır.377 Buna rağmen lafza haml, bir kelimenin müzekker mi yoksa 

müennes mi veya çoğul mu yoksa tekil mi olduğu konusunda mananın değil lafzın 

dikkate alınması; manaya hamil ise lafzın değil mananın dikkate alınması şeklinde 

tanımlanabilir. 

İbn Cinnî, hamil teorisini Arapçanın şecaatleri arasında saymıştır.378 Bu çerevede İbn 

Usfûr (ö. 669/1270), hem lafza hem de manaya hamletme imkânı olduğu takdirde 

manaya hamletmeyi caiz görmekle beraber önceliği lafza vermiştir.379 Müberred’e göre 

eğer lafza hamletme imkânı varsa manaya hamletmek caiz değildir.380 Sîbeveyh ise lafız 

ve manadan birine hamletme konusunda herhangi bir öncelikten bahsetmemiştir. Ancak 

Arap kelamında ve bazı kıraatlerin gramatik çözümünde her ikisine hamletmeyi 

kullanmakla beraber manaya hamlettiği noktalar daha fazladır. 

Örneğin “ كَّتَّْانََّكَََّّنَّْمََّ أمَُّ ” cümlesindeki “ تَّْانََّكََّ ” fiili, “َّّأم” (Anne) lafzının manasına hamlen 

müennes gelmiştir. Aynı şekilde “ََََّّحَاجَتك َّجَائتَْ  ”جَائتََّْ“ örneğinde de (?İhtiyacın nedir) ”مَا

fiili “ما” edatının manasına hamledilerek müennes gelmiştir. Çünkü “ما” edatı, cümle 

içinde “ َّأيََّّ حَاجَة َّةُ ” şeklinde bir anlam ifade etmesi sebebiyle müennestir. Fiil, şayet “ما” 

edatının lafzına hamledilmiş olsaydı o zaman fiilin “جاء” şeklinde müzekker gelmesi 

gerekirdi.381 Sîbeveyh’in manaya hamlettiği yerlerden biri de “َّأبْؤسا َّالغوير  Asıl) ”عسى

                                                 
376  İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, 11:172-182. 
377  Mahmud Mübarek ve Nâsır İbrahim en-Naîmî, “Nazariyyetü’l-Haml ale’l-Mevdi”, Meceletü Apuleius 

6, sy 1 (2009): 134. 
378  İbn Cinnî, Hasâis, 2:413. 
379  Muhammed b. Yusuf Nâzıru’l-Ceyş, Şerhu’t-Teshîl, thk. Ali Muhammed Fâhir vd., (Kahire: Dâru’s-

Selâm li’t-Tıbâa ve’n-Neşr, 2007), 2:717. 
380  Ebu’l-Abbâs Muhammed b. Yezîd el-Müberred, el-Muktedab, thk. Muhammed Abdulhâlık Azîme, 

(Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, t.y.), 3:281. 
381  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:50-51. 



85 

tehlike belki de yanıbaşımızdadır.)382 cümlesindeki “عسى” fiilidir. Bu cümledeki fiil, 

müellife göre “كان” manasına geldiği için onunla aynı işlevi görerek ismini merfu, 

haberini mansub etmiştir. 

Sîbeveyh, hamil teorisini kıraatler konusunda da işletmiştir. Örneğin İmam, “ َّتكَُنَّْ َّلمَْ  ثمَُّ

َّأنََّْقاَلوُا َُّهُمَّْ“ 383 ayetindeki(.Onların… demeleri tek mazaretleri idi) ”فِتنْتَهُُمََّّْإِلََّّ  kelimesini ”فِتنْتَ

bazı kıraat bilginlerinin mansub okuduğunu beyan etmektedir.384 Bu durumda “َّْفِتنْتَهَُم” 

lafzı,  “ََّّْتكَُن  fiilinin haberi konumundadır. Bu fiilin ismi ise istisna edatından sonra ”لمَْ

gelen ve lafzen hiçbir müenneslik alameti taşımayan “ قالوُا أنَّْ ” lafzıdır. Müellif, “ََّّْتكَُن  ”لمَْ

fiilinin müennes gelmesindeki uyumsuzluğu “ َّقالوُ اأنْ ” lafzının manasını esas almakla 

gidermektedir.385 Zira bu cümle manaya hamledildiğinde  “َّْمَقالََّتهُُم” şeklinde müennes bir 

forma kavuşabilmektedir.386 Elbette bu tevil, َّْفِتنْتَهَُم” şeklinde nasb ile okunması halinde 

geçerlidir. Yoksa İbn Kesîr, İbn Âmir ve Âsım bin Behdele’nin merfu kıraatlerine 

göre387 herhangi bir tevile ihtiyaç kalmamaktadır. Çünkü “َّْفِتنْتَهُُم” kelimesi, doğrudan “ََّّْلََّم

نَّْكَُّتََّ ” fiilinin ismi olmaktadır. 

Müellif’in manayı esas aldığı yerlerden biri de “َِّ388”يلَْتقَِطْهَُّبعَْضَُّالسَّيَّارَة (Kervanlardan biri 

onu bulsun.) ayetindeki “َُّيلَْتقَِطْه” fiilinin “tâ” ile okunan kıraatidir. Zira her ne kadar 

“ ضَُّعَّْبََّ ” lafzı, lafzen müzekker olsa da muzaf olduğu “ ةَُّارََّيََّّلسََّّأ ” kelimesinden müenneslik 

almaktadır. Çünkü “ ضَُّعَّْبََّ ” (kafilenin bir kısmı) kelimesi, bütünün (kafilenin) parçasıdır. 

Bu kıraatle ilgili şu hususa ayrıca dikkat çekmek istiyoruz: Günümüzdeki kıraat birikimi 

arasında böyle bir okuyuş şekli yoktur. Ancak Sîbeveyh’in örnek verirken “Bazı 

kimselerin okuyuşu”389 şeklindeki ifadesi, hem kıraatlere “kıraat-ı aşere” veya “kıraat-ı 

seb’a” perspektifiyle bakmaması hem de o dönemdeki kıraatlerin sayısının yedi veya on 

ile sınırlı olmadığını göstermesi açısından çok önemlidir. Ayrıca bu ifade, Sîbeveyh’in 

kıraat geleneğinin dışına taşmadığını gösteren delillerden biridir. 

                                                 
 kelimesi, insanların herhangi bir tehlike anında sığındıkları veya kendilerine sığınan kişileri ”الْغوَُيْر“  382

himaye ettikleri küçük oyuklardır. Yukarıdaki söz, güvenli zannedilen bu oyukların güvenli 

olmayabileceğini ya da asıl tehlikenin himaye ettikleri kişileriden gelebileceğine dikkat çekilmek için 

kullanılan bir deyimdir. 
383  En’âm, 6/23. 
384  İbnü’l-Cezerî, Neşr, 2:193. 
385  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:51. 
386  Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh, 1:313. 
387  Dimyâtî, İthâf, 261; Ebû Alî el-Fârisî, el-Hucce li'l-Kurrâi's-Seb'a, thk. Bedruddin Kahveci (Beyrut: 

Dâru'l-Me'mûn li't-Türâs, 1993), 3:287;  İbn Mücâhid, Kitâbü’s-Seb’a, 254. 
388  Yûsuf, 12/10. 
389  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:51. 



86 

Hamil teorisiyle ilgili dikkat çeken noktalardan biri de En’âm suresinin 96. ayetindeki 

“ انابََّسَّْرََّحَُّمََّقََّالَّْسََّوََّمَّْالشََّّاَّوََّن َّكََّسَََّّاللَّيْلََِّّلَُّاعَِّجََّوََّ ” (Geceyi dinlenme zamanı, güneşi ve ayı vakit ölçüsü 

kılandır.) ifadesidir. Bu ayeti Kûfeli imamlar “ََّوجَعلَََّالليل” şeklinde geçmiş zaman kipiyle 

okurken Kûfe dışındaki kıraat imamları ise “ لَِّيَّْالَََّّّلَُّاعَِّجََّوََّ ” şeklinde ism-i fail kalıbıyla 

okumuşlardır.390 Sîbeveyh, Kûfeli imamların değil de cumhurun okuyuşunu dikkate 

almıştır. Buna göre mansub olan “ََّوالشمس” lafzı, “ لَُّاعَِّجََّوََّ ” lafzının muzafun ileyh’i 

konumunda olan “ ليَّْاللََّّ ” lafzının mahalline atfedilmiştir. Sîbeveyh bu lafzın mahallinin 

mansub olmasını ise “ لجَاعَِّ ” formunu “َََّجَعل” manasına hamlederek çözmektedir. Müellife 

göre “ ليْلَِّالَّلَُّاعَِّجََّوََّ ” denildiğinde okuyucu bu lafzın “َََّّالليْل  anlamına geldiğini ”وجَعلََ

bilmektedir.391 Sîbeveyh burada Kûfe kıraatini yanlışlamak veya ism-i fail kalıbındaki 

kıraatin ruchaniyetini ispatlamak gibi bir amaç taşımamaktadır. Onun esas amacı, ism-i 

fail kalıbının muzaf olduğu mefulün (nesnenin) mansub konumunu yitirmemesi, 

dolayısıyla ona atfedilen başka bir mefulün aynı harekeyi alabilme hakkını ortaya 

koymaktır. 

2.9. Kurbü’l-Civâr 

Bilindiği üzere İmâmiye Şîası ile Ehl-i Sünnet arasındaki ihtilaflardan biri de abdest 

alırken ayakların yıkanmasının zorunluluğu ya da meshinin kifayeti meselesidir. Bu 

itibarla Mâide suresinin 6. ayetindeki “َّْوَأرَْجُلكَُم” kelimesinin “َّْوَأرْجُلِكُم” şeklindeki mecrûr 

kıraati bağlamında gündeme gelen kurbü’l-civâr olgusu, gerek Arap dilindeki geçerliliği 

gerekse şartları itibariyle nahivciler arasında tartışma konusu olmuştur. Bizim 

amacımız, meselenin mezhebî veya fıkhî boyutunu bir tarafa bırakarak sadece müellifin 

kurbü’l-civâr hakkındaki görüşlerini anlamak ve izah etmek, bu vesileyle abdest 

ayetindeki mecrûr kıraatin bir delili olrak Sîbeveyh’e atfedilen görüşlerin gerçeklik 

payına dikkat çekmektir. 

Kelimenin son harfinin harekesini, en yakınındaki kelimenin irabıyla harekelemeyi 

ifade eden bu kural392 için “cerr-i civâr”, “kurbü’l-civâr”, “ale’l-civâr” veya 

                                                 
390  Dimyâtî, İthâf, 270. 
391  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:356. 
392  İbn Hişâm, Muğni’l-Lebîb, 895. 



87 

“mücâveret” gibi tabirler kullanılmaktadır.393 Halil b. Ahmed’e nisbet edilen el-Cümel 

fi’n-Nahv adlı eserde ilk defa “el-Hafd bi’l-Civâr” veya “Ale’l-Kurbi ve’l-Civâr” gibi 

tabirler ile bu kuraldan bahsedilmektedir.394 Sîbeveyh ise bu kuraldan “kurbü’l-civâr” 

tabiri ile söz etmektedir.395 Her ne kadar erken dönemdeki eserlerde söz konusu olsa da 

bu kuralın Arap dilindeki varlığı sonraki nahivciler arasında tartışılmıştır. Nehhâs, ne 

Kur’an’da ne de günlük Arap kelamında kurbü’l-civâr’ı caiz görmezken396 bazı 

nahivciler ise belli şartlar dâhilinde geçerli görmektedir. Temmâm Hasan’a göre 

kurbü’l-civâr, Kûfelilerin usullerinden olduğu için orada daha yaygındır. Basralılar ise 

bunu reddetmektedir.397 Bu bağlamda belirtmeliyiz ki Basralı olan Sîbeveyh, kurbü’l-

civâr’ı teorik olarak ve mutlak anlamda reddetmemiştir. Ancak birçok kuralı işletirken 

mananın selametini daima ön planda tuttuğunu söylemeliyiz.398 

Sîbeveyh, abdest ayeti bağlamında doğrudan herhangi bir değerlendirme yapmamıştır. 

Ancak abdestte ayakların yıkanması konusunda yapılan bazı çalışmalarda, ayetteki 

mecrûr kıraat, kurbü’l-civâr ile izah edilmiş ve Sîbeveyh’in böyle bir atfa cevaz verdiği 

iddia edilerek bir anlamda bu görüş ona onaylatılmıştır.399 

el-Kitâb’ın metninden hareketle Sîbeveyh’in kurbü’l-civâr’ın uygulanmasında mananın 

bozulma ihtimalinin bulunmamasını şart koştuğunu söyleyebiliriz. Örneğin tenazu400 

bahsini işlerken müellife göre ikinci fiil, nesneye daha yakın olduğu için amel etmeye 

birinci fiilden daha layıktır. Sîbeveyh, tenazu bahsini örneklendirdikten sonra “ َّخَشَّنْتَُّ

زيد ََّّرَِّدَّْصََّوَََّّرِهَِّدَّْصََّبَِّ ” (Onun ve Zeyd’in göğsünü sertçe dürttüm.) cümlesindeki  “ َّزيد َّدَّْصََّوََّ رِ ” 

öğesinin irabıyla ilgili açıklamada bulunmuştur. Sîbeveyh’in anlayışına göre “ رَِّزيد َّدَّْصََّوََّ ” 

cümlesinde “خشنت” fiili değil, mamüle daha yakın olan “ب” harfi cerri amel etmiştir. 

Eğer “خشنت” fiili amel etseydi “َّ صدرَزيد” şeklinde mansub olarak gelirdi. Sîbeveyh’in 

                                                 
393  Harun Abacı, “Arap Dilinde Kurbu’l-Civâr Uygulamasının Kur’an Ayetlerine Yansıması”, 

Cumhuriyet İlahiyat Dergisi 25, sy 3 (2021): 1049. 
394  Hal’il b. Ahmed el-Ferâhidî, el-Cümel fi’n-Nahv, thk. Fahreddîn Kabâve (Beyrut: Müessesetür’r-

Risâle, 1995), 173. 
395  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:67. 
396  Ebû Abdullah Muhammed b. Ahmed el-Kurtubî, el-Câmi’ li Ahkâmi’l-Kur’ân, thk. Ahmed el-Berdunî 

ve İbrahim Atfîş, (Kahire: Dâru’l-Kütübi’l-Mısriyye, 1964), 3:44. 
397  Temmâm Hassân, el-Üsûl (Kahire: Âlemü’l-Kütüb, t.y.), 43. 
398  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:89; Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh, 1:384. 
399  Serdar Murat Gürses, “Çıplak Ayağa Mesihle İlgili Rivayetlerin Tahlili”, Uluslararası Hadis 

Araştırmaları Dergisi, sy 1 (2018): 29; Mücteba Uğur, “Kur’an-ı Kerim ve Sünnete Göre Abdestte 

Ayakların Yıkanması”, İslami Araştırmalar Dergisi 3, sy 2 (1989): 18. 
400  Önce gelen iki amilin, sonra gelen bir mamülde amel etme önceliği hakkındaki tartışmadır. Detaylar 

için bkz. İbn Hişâm, Şerhu’l- Katr, 214. 



88 

cümlenin sonuna “Manayı da bozmamaktadır.” şeklinde bir kayıt koymasından bu 

şekildeki bir atıfta mananın bozulmamasını şart koştuğu anlaşılmaktadır.401 

Müelif, abdest ayetindeki “َّْوَأرْجُلِكُم” kıraatini kurbü’l-civar ile izah eden müfessirlerin 

veya dilcilerin örnek gösterdiği  “َّ َّخَرِب َّضِبّ   (harab olmuş kertenkele deliği) ”جُحْرُ

sözündeki “َّ خَرِب” kelimesini bazı Arapların cerr ile okuduğunu kabul etmekle beraber 

merfu okuyuşu daha makbul görmektedir.402 Kaldı ki abdest ayetindeki mecrûr kıraatte, 

mananın karışma ihtimali çok yüksek olduğu için bu kıraati kurbü’l-civâr ile izah etmek 

sorunludur. Sîbeveyh’in dolaylı olarak şart koştuğu “mananın selameti” şartı yerine 

gelmediği için onun, ilgili ayet bağlamında böyle bir atfı muhtemelen geçerli 

görmeyeceğini söyleyebiliriz. 

2.10. Kıraatler Konusunda Sîbeveyh’e Yöneltilen Eleştiriler 

Beşerî olgular, her zaman yanlışlanabilir bir doğaya sahip olmaları sebebiyle tenkit ve 

eleştiriye açıktırlar. Sîbeveyh’in muasırı olan İmam Malik’in (ö. 179/795) 

“Peygamberin sözü hariç herkesin görüşü kabul de edilebilir red de edilebilir.”403 sözü, 

vahiy dışı mahsullerin mutlak doğru kapsamında değerlendirilememesi gerektiğine dair 

dikkat çeken önemli bir tespittir. Zaten İslâm tarihi boyunca hiçbir âlim, eleştirilemez ve 

itiraz edilemez bir tez ortaya koyduğu iddiasında bulunmamıştır. Bununla beraber 

eleştirilere muhatap olmak demek, bir anlamda kabul görmek, önemsenmek ve ilmî 

konum itibariyle dikkate alınmak demektir. Bu anlamda ilmî yöntemlerle yapılan 

seviyeli ve yapıcı eleştiriler, en doğruyu ve en mükemmeli bulma çabasında çok önemli 

bir araçtır. İslâm düşüncesinde iz bırakmış çok önemli simalar genel anlamda takdir 

görmekle birlikte kimi zaman da tenkide uğramışlardır. Bu bağlamda Sîbeveyh’in de 

zaman zaman tenkitçi bir bakış açısıyla yorumlanması son derece tabiî bir durumdur. 

el-Kitâb, muhtevası, sistemi, noksanlığı, fazlalığı, üslûbundaki kapalılığı, bilgi yanlışlığı 

veya iç tutarsızlığı gibi çeşitli gerekçelerle Müberred, Sîrâfî, İbn Teymiye gibi âlimler 

tarafından zaman zaman eleştirilmiştir. Sîbeveyh’in daha çok semâ metodunu 

kullanması, şâz kullanımlara dayanarak kural oluşturulamayacağını benimsemesi, 

                                                 
401  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:74. 
402  Sîbeveyh, 1:436. 
403  Şihâbuddîn Abdurrahman b. İsmail Ebû Şâme el-Makdisî, Muhtasaru’l-Müemmel fi’r-Reddi ile’l-

Emri’l-Evvel, thk. Salâhaddîn Makbûl Ahmed (Kuveyt: Mektebetü’s-Sahva’l-İslâmiyye, t.y.), 66. 



89 

istişhad konusunda hadislere yok denecek kadar az başvurması, dil malzemesinin 

çerçevesini şâzlar dâhil bütün kıraatleri kapsayacak şekilde geniş tutmaması gibi 

yaklaşımlar, sadece Sîbeveyh’e has bir durum değil onun mensup olduğu Basra dil 

ekolünün yaklaşımıdır.404 Bu anlamda Sîbeveyh’e yöneltilen eleştirilerin bir anlamda 

Basra Dil Ekolüne yöneltilen eleştiriler olduğunu söyleyebiliriz. 

Klasik tefsir ve kıraat literatüründe Sîbeveyh’in bazı kıraatlere yaklaşımına yönelik 

spesifik eleştirilere rastlamak mümkündür. Ancak kıraatler konusunda en ciddi ve 

sistematik eleştirileri ise Ahmed Mekkî el-Ensârî yöneltmiş, Sîbeveyh’i; terazinin bir 

kefesine Basra dil kurallarını, diğer kefesine ise kıraatleri koymakla itham etmiştir. 

Seviyeli ve yapıcı bir üslûb kullanmış olmakla beraber Mekkî’nin eleştirileri hayli itham 

edicidir. Ensârî’nin, Sîbeveyh’in kıraatlere karşı tutumunu dört başlık altında topladığını 

yukarıda zikretmiştik. Bunlardan “Muvâfakatü’l-Kitâb li’l-Kitâb” (el-Kitâb’ın 

kıraatlerle uyumlu olması) kısmının, araştırmaya sistematik bir muhteva katmak dışında 

tartışılacak bir yönünün olmadığı kanaatindeyiz. Bu sebeple biz, diğer üç kategori 

üzerinde durmak istiyoruz. 

2.10.1. Kıraatlere Açıkça Muhalefet Ettiğine Dair İddialar 

Sîbeveyh’in, kıraatlere kendi döneminin paradigmalarıyla yaklaşması, günümüz kıraat 

tasavvuru açısından sorunlu görülmekte ve İmam’ın bazı mütevâtir kıraatleri gramer 

kurallarına feda ettiği şeklinde yorumlanmaktadır. Örneğin Ahmed Mekkî, Sîbeveyh’in 

bazı kıraatlere “kabîh” veya “redî” dediğini iddia ederek kıraatlere açıktan açığa 

muhalefet ettiğini iddia etmiştir.405 Soner Gündüzöz ise Ensârî’nin bu iddialarına 

cevaben Sîbeveyh’in kıraatlere “redî”, “kabîh” ve “hata” gibi ifadeler kullandığını, 

ancak bunların hepsinde konuşma dilinin ölçütlerini esas aldığını ifade etmiştir. Bu 

nedenle Sîbeveyh’in bu ifadelerini kusur olarak görmemiştir. Ayrıca Gündüzöz, 

Sîbeveyh’in bu ifadeleri kullansa bile son tahlilde “sünnet” diyerek bu kıraatleri iyi 

dereceye çıkardığını ifade etmiştir.406 Gündüzöz’ün, Sîbeveyh’in kıraatlere ihtiramı 

konusundaki bu tespitlerine katılmakla beraber müellifin kıraatlere yönelik bu tür 

ifadeler kullanmadığını belirtmek durumundayız. Zira el-Kitâb’ın metni yakından 

                                                 
404  Şevkî Dayf, Medâris, 19. 
405  Bkz. Ensârî, Sîbeveyh ve’l-Kıraât, 11-37. 
406  Gündüzöz, “Sîbeveyh’te Kelime Yapısı”, 86. 



90 

incelendiğinde Sîbeveyh’in bu tür ifadelerinin kıraatlere yönelik değil, dilsel 

kullanımlara yönelik olduğu anlaşılmaktadır. İddialara konu olan örneklerden biri 

şudur: 

”ثمَُّ آتيَْناَ مُوسَى الْكِتاَبَ تمََامًا عَلىَ الَّذِي أحَْسَنَ “
407 ayetindeki “ َأحْسَن” lafzını cumhur mazi formuyla 

mansub okumuş, kıraatleri ittifakla şâz kabul edilen Hasan-i Basrî ve A’meş ise “ سَنُ أحْ  ” 

şeklinde merfu okumuşlardır.408 Sîbeveyh, merfu kıraati reddetmemekle beraber 

cumhurun mansub kıraatini tercih etmektedir. Ahmed Mekkî, Sîbeveyh’in bu 

tercihinden dolayı onun merfu kıraati kabahet ve zafiyetle nitelendirdiğini iddia 

etmektedir.409 

Tahlile geçmeden önce belirtmeliyiz ki Ahmed Mekkî’nin Sîbeveyh’in görüşünü yanlış 

aksettirmesinin yanı sıra Sîbeveyh’e yönelik eleştirilerinde de ilkesel bir tutarsızlık söz 

konusudur. Çünkü Ensârî, bir taraftan “انِي انِيةَُ وَالزَّ  ayetinin merfu kıraatini mahzuf bir ”الزَّ

mübteda takdir ederek “müstekîm” derecesine çıkaran Sîbeveyh’i sırf bu takdirden 

dolayı Basra dil kurallarının mutaassıp bir taraftarı olmakla suçlarken,410 diğer taraftan 

bu ayette bir mübteda takdir ederek merfu kıraati kurtarabilecekken bunu yapmayıp bu 

kıraati kabahet ve zafiyetle nitelendirdiği iddiasıyla Sîbeveyh’i kıraatlere açıkça 

muhalefet etmekle itham etmiştir. Yani Sîbeveyh’i bir yerde takdir yaptığı için 

eleştirmekte, başka bir yerde ise takdir yapmadığı için eleştirmektedir. Kaldı ki 

Sîbeveyh burada Ensârî’nin temenni ettiği şekilde takdir yaparak merfu kıraati 

zayıflıktan kurtarmıştır. Konunun daha iyi anlaşılması için mevzunun en başından 

işlenilmesi gerektiği kanaatindeyiz. Ancak öncesinde sağlıklı bir metin analizi için el-

Kitâb’ın ilgili metnini burada zikretmeyi zaruri görmekteyiz: 

 ضِ عْ بَ  نْ مِ  وَ هُ  نَّ ، لَِ وَ هُ  يهِ فِ  ونَ كُ يَ  فٌ إلا أنْ عْ ضَ  يهِ فِ وَ  دُ وَ ا أجْ رُنَ يْ غَ  ى مَنْ لَ عَ  لًَ ضْ ا فَ نَ ى بِ فَ كَ  أنَّ  مْ لَ اعْ وَ 

سَنُ ى الذي أحْ لَ ا عَ امً مَ تَ الْية:  هِ ذِ هَ  اسِ النَّ  ضُ عْ أ بَ رَ ا قَ مَ كَ لُ, وَ ضَ أفْ  مْ هِ بأي ِ  تُ رْ رَ مَ  وُ حْ نَ  وَ هُ ، وَ ةِ لَ الص ِ 

 تَ لْ قُ فَ  مَ لََ كَ تَ الْ لْ ا، فإن أطَ فً صْ وَ  ا أوْ وً شْ حَ  قَ لِ طَ نْ مُ تَ الْ لْ عَ قٌ إذا جَ لِ طَ نْ ا مَن مُ ذَ هَ  ولَ قُ تَ  أنْ  حُ بَ قْ ه يَ أنَّ  مْ لَ اعْ وَ 

 وِ شْ حَ الْ وَ  فِ صْ وَ في الْ  سُنَ ، حَ كَ نْ رٌ مِ يْ مَن خَ 

                                                 
407  En’âm, 6/154. 
408  Dimyâtî, İthâf, 277. 
409  Ensârî, Sîbeveyh ve’l-Kıraât, 27. 
410  Ensârî, 107-8. 



91 

Bilmelisin ki “َّغََّيرُنا َِّنَاَّفََّضَّْل ََّّعََّلََّىَّمَنَّْ ”كََّفََّىَّب
411 cümlesinde “غَيْرُنا” diyerek merfu okumak, “َّْمن” 

edatının sıfatı yaparak cerr ile okumaktan daha iyidir. Eğer “غَيْرُنا” lafzı, “ وََّهَُّ ” gibi bir 

mübteda ile merfu okunmayacaksa cümlede üslûb olarak bir zafiyet söz konusu olur. Çünkü 

“ وََّهَُّ ” sılanın (cümlenin) bir parçasıdır. Örneğin “ أفضلََُّّبأِيهِِّمََّّْتَُّرَّْرََّمََّ ” cümlesi (şayet “ وََّهَُّ ” 

takdir edilmeyecekse) böyle bir cümledir. Kezâ bazı insanlar “ أحسنََُّ تماماَّعلىَّالذي ” şeklinde 

merfu okumuşlardır. Bilmelisin ki “ٌََّّمَنَّمنطلق  edatı ister sıla olsun ”مَنَّْ“ cümlesindeki ”هذا

isterse sıfat olsun berbat bir kullanımdır. Eğer kelamı devam ettireceksen “ َّمنك مَن خيرٌ ” 

dersin. Bu ise hem sıla olduğunda hem de sıfat olduğunda güzel bir kullanım olur.)412
 

el-Kitâb’ın metnini biraz açacak olursak, Sîbeveyh’e göre “ ْمَن” ve “ما” edatlarının nasıl 

ki marifeye delalet eden sıla edatı olmaları geçerli ise aynı şekilde nekreye delalet 

etmeleri de geçerlidir. Nekreye delalet ettiği durumlarda “َّْمَن” edatı “ انٌَّإنْسََّ ” takdirinde; 

 edatından sonra ”منَّْ“ ,takdirinde nekre olmaktadır. Bu demektir ki ”شَيْءٌَّ“ edatı ise ”ما“

gelen isim hem sıfat olabilir hem de sılanın mevsûlü olabilir. Çünkü nasıl ki sıla-mevsûl 

birbirinin ayrılmaz parçası ise aynı şekilde sıfat-mevsuf da birbirinin ayrılmaz 

parçasıdır. Örneğin “ َّفضَْلَّعَلىََّمَنَّْغَيْرِناَكَفىََّبَِّ ناَ ” şiirindeki “غَيْرنا” lafzı, hem “َّْمَن” den sıfat 

olarak mecrûr okunabilir; hem de ismi mevsûl olan “َّْمَن” edatının sılası olarak merfu 

okunabilir. Sîbeveyh ise, “ وََّهَُّ ” gibi bir mübteda ile merfu okunmasının mecrur 

okumaktan daha iyi olduğunu, aksi durumda cümlede bir zafiyet oluşacağını 

belirtmektedir. 

Ahmed Mekkî buradan yola çıkarak Sîbeveyh’in “ََُّّالَّذِيَّأحَْسَن َّعَلىَ ا  şeklindeki merfu ”تمََام 

kıraati zafiyet, kabahet ve şâz olmakla itham ettiğini iddia etmektedir. Öncelikle 

metinde de görüldüğü üzere Sîbeveyh şâz kelimesini telaffuz dahi etmemiştir. “Kabîh” 

veya “zayıf” dediği iddiasına gelince eğer sıla edatından sonra gelen isimden önce bir 

mübteda olmazsa Sîbeveyh’in bunu zayıf kabul ettiği aşikârdır. Ancak kanaatimize göre 

Sîbeveyh burada mübteda’nın illaki cümlede bulunmasını şartı koşmamakta, mahzuf bir 

mübteda bile olsa cümlenin zafiyetten kurtulup daha iyi bir konuma yükseldiğini 

söylemektedir. Yani biz, Sîbeveyh’in “ َّعَّْضَََّّيهَِّفَِّوََّ وََّهََُّّيهَِّفََِّّونََّكَُّيَََّّأنَّْ فٌَّإلََّّ ” sözünü, “ََّهُو olursa o 

başka” şeklinde değil de  “ََّهُو takdir edilirse o başka” şeklinde anlamak gerektiğini 

düşünmekteyiz.413 Hatta Abdulfettâh Şelebî, bu ibareyi bu şekilde anlamış olacak ki 

                                                 
411  Cümleyi şöyle tercüme etmek mümkündür: Peygamberin bizi sevmesi, bizim dışımızdakilere karşı 

üstünlük olarak bize yeter. 
412  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:107-108. 
413  Benzer tespitler için bkz. Abdulmecîd, “Mevkıfu Sîbeveyh mine’l-Kırâât”, 273; Baalbaki, “The 

treatment of qırâ’ât”, 19. Abdulmecîd, sadece bu cümlenin mahzuf bir mübteda ile merfu olması 

durumunda cümlenin zafiyetten kurtulacağını belirtmiş, takdire hamletmeyle veya Sîbeveyh'in anlatım 

metodolojisiyle ilgili herhangi bir şey söylememiştir. 



92 

buradaki merfu kıraati, Sîbeveyh’in Basra ekolü taassubu sebebiyle Basralı imamların 

(Hasan-ı Basrî) kıraatine değer verdiği ve güzel gördüğü yerlerden biri olarak 

saymıştır.414 Ayrıca el-Kitâb’ın bazı nüshalarında bu ifadelerin “َّ َّيََّكَُّونََّ َّأنَّْ َّ َّإلََّّ َّضََّعَّْفٌ وََّفَِّيهَِّ

َّبَِّهَُّوََّ  şeklinde geçmesi,415 Sîbeveyh’in ifadelerinin takdire hamledilmeye daha ”مَرْفوع ا

müsait olduğunu gösteren noktalardan biridir. Çünkü “ وََّهَُّ ” ile merfu olmasını şart 

koşmak, “ وََّهَُّ ”nin cümlede bulunmasını zorunlu görmek anlamına gelmemektedir. 

Sîbeveyh’in el-Kitâb’da sık sık takdire başvurmuş olması hasebiyle onun takdir 

olgusuna yaklaşımı tam anlaşılmadan kıraatlerle ilgili değerlendirmelerinde bazı yanlış 

anlaşılmalar söz konusu olabilmektedir. Çünkü müellifin bazı yerlerde “falan edatla 

mansub olursa o başka” gibi ifadelerini, “o edatın veya kelimenin takdir edilmesi 

halinde” diye anlamak daha doğru olur. Ayrıca Sîbeveyh’in “Amilin gizli olması, 

etkisinin açık olmasına engel değildir.416 şeklindeki sözü de takdîrî amil ile zahirî amil 

arasında etki bakımından pek ayrım yapmadığının göstergesidir. Sîbeveyh’in bu açık 

ifadelerinin yanı sıra el-Kitâb’da, onun yukarıdaki ayette “ وََّهَُّ ” nin takdir edilebilmesinin 

imkânını kastettiğine dair birçok örnek metin de bulabiliriz. Örneğin Sîbeveyh, ileride 

de değineceğimiz üzere “ََُّّفاضْرِبْه  şeklindeki bir kullanıma normalde cevaz ”زيدٌ

vermemektedir. Ancak buradaki “Zeyd” lafzının gizli (takdîrî) veya açık bir 

mübteda’nın haberi yapılması durumunda cevaz vermektedir.  Bu da göstermektedir ki 

ona göre mübtedanın mutlaka cümlede açıkça bulunması şart olmayıp, takdir edilmesi 

yeterli olabilmektedir. Bir diğer örnek şudur: “Eğer “ َّأضَّْ َّيأتىنى َّإذا بَُّرَِّزيدٌ ” (Zeyd, bana 

geldiğinde döveceğim.) denildiği takdirde, “ بَُّرَِّأضَّْ ” fiilinin sonunda “hâ” zamiri kast 

edilmiş olmaktadır.417 Sîbeveyh’in bu örnekte “Hâ zamiri kastedilmiş olur.” sözünün 

“hâ zamiri takdir edilmiş olur” manasına geldiği çok açıktır. Dolayısıyla fiilin sonuna 

“hâ” zamiri takdir edildiği zaman sorun çözülmüş olmaktadır. Başka bir örnek verecek 

olursak, olumlu cümlede eğer “fâ” edatından önce talep veya nehiy geçmemişse “fâ”dan 

sonra gelen muzari fiil merfu okunmaktadır. Sîbeveyh bu kuralı kendine has üslûbu ile 

َّالَّْوََّاجَِّبََّ“ َّفَِّى َّأنْ َّفَِّيهََّا َّتَُّضَّْمََّرَُّ َّلَََّّ َّالَّْفََّاءََّ َّاََّنََّّ  cümlesi ile ifade etmektedir. Yani “fâ”dan 418”وََّاعَّْلََّمَّْ

sonraki muzari fiilin mansub okunmayacağını belirtmek için “ نَّْأ  gizlenmez” demektedir 

                                                 
414  Abdulfettah Şelebî, Ebû Alî el-Fârisi, (Cidde: Dâru’l-Matbûâti’l-Hadîse, 1989), 164. 
415  Bkz. Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh, 2:482. 
416  Sîbeveyh, el-Kitâb, 106. 
417  Sîbeveyh, 1:135. 
418  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:38. 



93 

ki bu ifadenin “takdir edilmez” anlamına geldiği aşikârdır. Sîbeveyh’in söz konusu 

metinde, takdiri kastettiğine dair şu örneği de zikredebiliriz: Müellif, “ َّتََّتََّّحََّ َّكََّعََّفَّْى ذالَ  

ifadesinde ‘َّْأن’ lafzını takdir etmek zorundasın, eğer takdir etmezsen cümle muhal olur. 

Çünkü ‘ ىتََّّحََّ ’ edatı sadece isimlere dâhil olur.” demektedir. Bu cümleden “ ىتََّّحَّّ ”dan sonra 

 lafzının açıktan okunması durumunda cümlenin muhal olacağı anlamı ”أنَّْ“

çıkmamaktadır. Yani Sîbeveyh, “ َّأنَّْتََّّحََّ لََّعََّفَّْتَََّّى ” gibi bir kullanımın muhal olduğunu 

söylememektedir. Sîbeveyh, “َّْأن” edatını takdir etmeksizin veya açıktan okumaksızın 

 edatının doğrudan fiil üzerine gelmesinin muhal olduğunu söylemektedir.419 ”حََّتََّّى“

Sîbeveyh’in takdire hamledilmesine müsait olan metin örneklerini çoğaltmak 

mümkündür. Ancak biz maksadın hâsıl olduğunu düşünerek bu kadar örnekle iktifa 

etmeyi uygun gördük. Sonuç itibariyle Sîbeveyh’in metindeki “hüve” lafzının takdir 

edilerek bir mübteda’nın haberi olmasıyla cümlenin zafiyetten kurtulacağını kastettiği 

kanaatimizce aşikardır. Dolayısıyla Sîbeveyh’in “ َّعََّام َّمََّتََّ َّالََّّلََّا َّأحَّْذَِّى سَنَُّي ” kıraatine zayıf 

demesi gibi bir durum söz konusu değildir. Aksine bu merfu kıraati, “ ىَّمَنَّلََّعَََّّل َّضَّْاَّفََّنََّىَّبَِّفََّكََّ

ارُنََّيَّْغََّ ” şiirindeki “غَيْرُنا” lafzının merfu okunabileceğine dair delil getirmiştir. Yine bu 

bağlamda metnin devamında “ َّمُنطَلِقٌَّمَََّّاذََّهََّ نْ ” sözündeki “ٌَّمُنْطَلِق” kelimesinin “َّْمَن” 

edatından sıla veya sıfat olması, berbat bir kullanımdır. Ancak “ٌَّمَنَّْهُوََّمُنْطَلِق” takdirinde 

 .edatının haberi olması durumunda söz konusu kabihlik ortadan kalkmaktadır ”منَّّْ“

Dolayısıyla bu cümleden hareketle Sîbeveyh’in bu ayetteki merfu kıraate kabîh dediği 

veya kıraatlere karşı pejoratif bir dil kullandığı çıkarımını yapmak, el-Kitâb’ın metin 

bağlamının kurulamaması anlamına gelmektedir. 

Sîbeveyh’in kıraatlere açıkça muhalefet ettiği iddia edilen yerlerden biri de Câsiye 

suresinin “ َّ َّالسَّيِّئاَتِ َّاجْترََحُوا َّالَّذِينَ َّحَسِبَ الِحَاتَِّأمَْ َّالصَّ َّوَعَمِلوُا َّآمَنوُا َّكَالَّذِينَ َّنجَْعلَهَُمْ َّ أنَْ َّمَحْياَهُمْ سَوَاء 

 kelimesidir. Bu kelimeyi Hafs, Hamza, Kisâî ve Halef ”سَوَاء َّ“ ayetindeki 420”وَمَمَاتهُُمَّْ

mansub okumuş, diğer bütün imamlar ise merfu okumuştur.421 Sîbeveyh ise mansub 

kıraati reddetmemekle beraber merfu kıraati tercih etmiştir. İmamın bu kıraati tercih 

etmesindeki filolojik gerekçeye geçmeden önce bu ayetin dilsel altyapısını analiz etmek 

gerekmektedir. 

                                                 
419  Sîbeveyh, 3:6; Nehr, eş-Şerhu’l-Muâsır, 5:293. 
420  Câsiye, 45/21. 
421  Pâlûvî, Zübdetü’l-İrfân, 125; Dimyâtî, İthâf, 502. 



94 

Arap dilinde sıfat cümlesi, doğrudan sıfat olabildiği gibi dolaylı sıfat da olabilmektedir. 

Örneğin “َّ َّكريم “ doğrudan ”كَريم َّ“ sözünde (.Cömert bir adama uğradım) ”مررْتَُّبرَجُل  جُل َّرََّ ” 

lafzının sıfatıdır ve onun harekesini alması zaruridir. Ancak “ َّكريم َّ َّبرَجُل  أبوُهَّمررْتُ ” 

(Babası cömert olan bir adama uğradım.) cümlesinde ise cömertlik adamın doğrudan 

sıfatı değil, dolaylı olarak sıfatıdır. Çünkü cömert olan aslında adamın babasıdır. Bu 

durumda “رجُل” lafzının harekesini alması daha doğru olmakla beraber yeni bir cümle 

gibi kabul edilerek merfu da okunabilmektedir. Çünkü “ يمرَِّكََّ ” lafzı, tıpkı ismi fail veya 

ismi meful gibi yapı itibariyle sıfattır. Dolayısıyla aynen fiil gibi fail alabilme yetkisine 

sahiptir. Buraya kadar nahivciler arasında herhangi bir tartışma söz konusu değildir. 

Tartışılan noktaya gelince, aslı itibariyle sıfat olmayan bazı câmid isimlerin dolaylı sıfat 

olması durumunda fail alma yetkisi yoktur. Bu nedenle Sîbeveyh’e göre mübteda-haber 

formu dikkate alınarak merfu okunmalıdır. Örneğin “ َّبَِّ َّعَََّّل َّجَُّرََّمررتُ َّوالشَََّّّهَِّيَّْلََّسواءٌ ر َّالخيرُ ” 

(İyiliği de kötülüğü de eşit olan bir adama uğradım.) cümlesindeki “سواءٌَّعليهَّالخيرَُّوالشر” 

ibaresinin tamamı, cümle olarak sıfat olduğu için ana kural “ٌَّسَوَاء” lafzının merfu 

okunmasıdır. Çünkü “ اءٌَّوََّسََّ ” lafzı, fail alma yetkisine sahip sıfatlardan olmadığı için 

“ رَُّيَّْخََّالَّْ ” lafzını fail olarak merfu yapma hakkı yoktur. Şayet “ اءٌَّوََّسََّ ” lafzı, bir önceki 

kelimenin irabını alsaydı, fail alma hakkı olmadığı için cümledeki “ رَُّيَّْخََّالَّْ ” lafzının 

konumunu izah etmek hayli güç olacaktı. Bu sebeple Sîbeveyh, mübteda-haber formunu 

devreye sokmuştur. 

Eğer buradaki “ اءٌَّوََّسََّ ” lafzı bir önceki kelimenin dolaylı değil de doğrudan sıfatı olsaydı 

onun harekesini almasında Sîbeveyh’e göre hiçbir sakınca olmayacaktı. Örneğin “ َّتَُّرَّْرََّمََّ

َّفَِّوََّسََّ برجل َّ َّالَّْاء  رَِّّالشََّّوَََّّرَِّيَّْخََّي ” cümlesinde “َّ سواء” lafzı “ رجل ََّّ ” lafzının doğrudan sıfatıdır. 

Çünkü cümlede izah edilmesi gereken herhangi bir fail yoktur. Bu şekilde olması 

durumunda Sîbeveyh önceki kelimenin irabını almasında hiçbir problem 

görmemektedir. Buna rağmen câmid isimlerin dolaylı sıfat olması durumunda şayet 

sıfat teviline sokulabilme ihtimali varsa yine önceki kelimenin irabını alabilir. Örneğin 

“ َّذَِّحََّبََِّّتَُّرَّْرََّمََّ اولهََُّاعٌَّطَُّرََّية  ” (Uzunluğu bir zirâ’ olan yılan gördüm.) cümlesinde “ٌَّذراع” lafzı, 

bağlama göre “قصَير” (kısa) veya “طويل” (uzun) teviliyle fail alabilen sıfat-ı müşebbehe 

konumunda değerlendirilebildiği için bu kelimenin önceki harekeyi alabilme hakkı 

doğmaktadır. Aynı örnek üzerinden değerlendirecek olursak “ َّوالشََّّ َّالخيرُ َّعليه ر َّسواءٌ ” 

ifadesindeki “ اءوََّسََّ  lafzı, şayet “َّ َمُسْتو” anlamında tevil edilirse bir önceki kelimenin 



95 

harekesini almasında hiçbir sakınca yoktur. Buna rağmen yine de merfu okumak daha 

kuvvetlidir.422 İşte Sîbeveyh’in dolaylı sıfatların irabıyla ilgili dilsel altyapısı bu 

şekildedir. Şimdi bu bilgiler ışığında ayetin filolojik yapısını analiz edebiliriz: 

“ َّمَحْياَهَُّأ َّسَوَاء  الِحَاتِ َّالصَّ َّوَعَمِلوُا َّآمَنوُا َّكَالَّذِينَ َّنجَْعلَهَُمْ َّأنَْ َّالسَّيِّئاَتِ َّاجْترََحُوا َّالَّذِينَ َّحَسِبَ َّمْ َّمَا َّسَاءَ َّوَمَمَاتهُُمْ مْ

 Yoksa kötülük işleyenler, hayatlarında ve ölümlerinde kendilerini, iman edip) 423”يحَْكُمُونََّ

iyi ameller işleyen kimselerle bir tutacağımızı mı zannettiler?) Ayetteki “َََّجَعل” fiili, iki 

meful alan fiillerdendir. Birinci mefulü “َّْهُم” zamiri; ikinci mefulü ise peşinden gelen 

“ الذينك ” ile başlayan cümledir. “َّومَماتهُُم َّمَحياهُم  fiilinin ikinci ”جَعلَََّ“ cümlesi ise ”سَواءٌ

mefulünden bedeldir.424 Sîbeveyh’in dil anlayışına göre –şayet “َّ مستو” anlamında tevil 

edilmeyecekse- “ اءٌَّوََّسََّ ” kelimesinin mansub olmasını engelleyen unsur, sonrasında merfu 

olarak gelen “َّومَماتهُُم  anlamında ”مُسْتوَ َّ“ lafzı, -şayet ”سواء“ kelimeleridir. Çünkü ”مَحياهُم

kullanılmayacaksa- fail alabilen bir sıfat olmadığı için mansub olması durumunda 

sonraki merfu isimlerin konumu tartışmalı hale gelecektir. Bu tartışmayı gidermenin 

yolu da “مَحياهُمَّومَماتهُُم” kelimelerini muahhar mübteda; “سواء” kelimesini de mukaddem 

haber olarak kabul ederek merfu okumaktır. Bu durumda müfred hükmünde olan “ََّكَالَّذِين

َّوَعَمِلوُا الَِّ آمَنوُا حَاتَِّالصَّ ” cümlesi ikinci meful olmaktadır. İkinci mefulden bedel olan “ٌَّسَواء

ومَماتهُُم مَحياهُم ” cümlesi kendi içinde mübteda haber olmakla birlikte konum itibariyle 

mansub olmaktadır. 

Görüldüğü üzere Sîbeveyh, bu ayetteki merfu kıraati, aslen sıfat olmayan câmid 

isimlerin fail alabilme yetkisi olmadığı için mübteda olarak merfu okunması gerektiğine 

istişhad olarak kullanmıştır. Yoksa mansub kıraatin geçersizliğini kanıtlamak veya 

merfu kıraatin “َّ سَواء” şeklindeki mansub kıraate karşı ruchaniyetini ispatlamak için 

kullanmamıştır. Kaldı ki Sîbeveyh “َّ سَواء” kelimesinin “َّ َمُسْتو” anlamında kullanıldığı 

zaman önceki kelimenin harekesini almasında hiçbir problem görmediğini de açıkça 

belirtmiştir.425 Hatta Zeccâc ve Zemahşerî, muhtemelen Sîbeveyh’in bu ifadelerine 

istinaden “َّ سَواء” kelimesinin “َّ َمُسْتو” anlamında kullanılarak mansub olabileceğini bir 

çözüm yolu olarak zikretmiştir. Aynı müellifler, merfu olan “محياهمَّوَمماتهُم” kelimelerini, 

 ”سواء“ takdirinde zarf kabul ederek (hayatlarında ve ölümlerinde) ”فيَّمحياهمَّوفيَّمماتهم“

                                                 
422  Sîbeveyh, el-Kitâb,2:25-27. 
423  Câsiye, 45/21. 
424  Zemahşerî, Keşşâf, 290. 
425  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:27. 



96 

lafzının doğrudan sıfat olmasının yolunu açmak suretiyle alternatif bir çözüm de 

üretmişlerdir.426 Bu durum, Sîbeveyh’in vurguladığı gramatik sorunu bu âlimlerin de 

fark ettiklerini dolayısıyla da Sîbeveyh’in değerlendirmelerindeki dilsel temelin 

sağlamlığını göstermektedir. 

Ahmed Mekkî’nin, Sîbeveyh’in buradaki mansub kıraate “kabîh” ve “redî” dediğine 

dair iddiaları hakkında şunları söyleyebiliriz: “ اءوََّسََّ ” lafzının doğrudan sıfat olması 

durumunda önceki kelimenin irabını alabileceğini yukarıda belirtmiştik. Bu durumda 

“Varlığı ve yokluğu aynıdır.” anlamı kastedilerek “ َّسواء َّ والعدمََُّّهوَّمررتَّبرجل  ” denmesinde 

gramatik olarak bir sakınca yoktur. Ancak Sîbeveyh,  eğer böyle bir anlam 

kastedilecekse “ والعدمََُّّهوَّسواء َّ ” denmesinin gerekli olduğunu belirtmiş, cümledeki “هو” 

lafzının hazfedilerek “ َّسواء َّ َّبرجل  والعدمََُّّمررت ” şeklinde kullanmanın kabîh olduğunu 

belirtmiştir.427 Ahmed Mekkî, Sîbeveyh’in verdiği bu örnekle “ََِّّفِيهَِّ وَالْباَد َّالْعاَكِفُ  428”سَوَاء 

ayetinin aynı altyapıya sahip olduğunu belirtmiş ve Sîbeveyh’in dolaylı yoldan bu 

kıraate de kabîh dediğini iddia etmiştir.429 Ancak görüldüğü üzere Sîbeveyh’in kabîh 

dediği kullanım “هو” zamirini zikretmeden üzerine atıf yapılmasıdır. Buna rağmen “هو” 

lafzının cümlede zikredilmese bile varlığına niyet edilerek kabihlikten kurtulma imkânı 

olduğunu da belirtmektedir. Sîbeveyh’in bu sarih ifadelerine rağmen Ahmed Mekkî’nin 

bu kural ile “ََِّّالْعاَكِفَُّفيِهَِّوَالْباَد  ayeti arasında nasıl bir ilişki kurduğunu ve Sîbeveyh’in ”سَوَاء 

bu kıraate kabîh dediği sonucunu nasıl çıkardığı doğrusu anlaşılır şey değildir. 

Sîbeveyh’in ayetten bağımsız olarak “ َّبَِّرَّْرََّمََّ وهَُّأبََُّّهَُّنَّْمََِّّار َّيَّْخَََّّاللََِّّدَِّبَّْعََّتُ ” cümlesindeki “ اخير َّ ” 

lafzının mansub okunmasına redî demesine gelince bu cümle ile “َّومَماتهُُم َّمَحياهُم  ”سَواءٌ

ayeti aynı dilsel altyapıya sahip olsa da ikisi arasında ince bir ayrım vardır. Sîbeveyh’in 

mantığına göre bu cümledeki “ا  kelimesinin merfu okunması en doğrusudur. Hâl ”خَيْر 

olarak mansub okunması ise ona göre redî bir kullanımdır. 

Görüldüğü üzere müellif bu kıraate ne doğrudan ne de dolaylı olarak “redî” demiştir. 

Hatta bu kullanıma “ََُّّرديئة  diyerek Arap kelamındaki cümleye redî dediği de açıkça ”لغةٌ

görülmektedir.430 Ahmed Mekkî muhtemelen her iki cümlenin dilsel mantığının aynı 

                                                 
426  Ebû İshâk İbrâhim b. es-Serî b. Sehl ez-Zeccâc, Meâni’l-Kur’an ve İ’râbuhû, thk. Abdulcelîl Abduh 

Şelebî, (Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, 1988), 4:433; Zemahşerî, Keşşâf, 4:290. 
427  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:31. 
428  Hacc, 22/25. 
429  Ensârî, Sîbeveyh ve’l-Kıraât, 18. 
430  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 2:34. 



97 

olduğunu düşünerek Sîbeveyh’in redî dediği kuralın kapsamına dolaylı olarak bu 

kıraatin de dâhil olduğunu düşünmüştür. İlk bakışta dilsel altyapıları aynı gibi görünse 

de ikisinin nasb ile okunma gerekçesi birbirinden farklıdır. Çünkü ayetteki “سواء” 

lafzının mansub kıraatini, ikinci mefulden bedel olarak açıklama imkânı varken “  مررتَُّ

َّخير َّ َّالل َّأبوهَّابعبد منه ” cümlesindeki mansub okuyuşun hal dışında başka bir açıklaması 

yoktur. Sonuç olarak, eğer yukarıdaki cümleyle ayet arasında irtibat kurarak 

Sîbeveyh’in ayetteki mansub kıraatin hal olmasını zayıf bulduğu iddia edilseydi bu 

iddiada doğruluk payı olurdu. Bir başka deyişle şayet “َّ سَواء” kelimesinin mansub 

okunma sebebi sadece hal ile açıklanabilseydi Sîbeveyh’in bu kıraati zayıf saydığı 

söylenebilirdi. Ancak Sîbeveyh, “سواء” kelimesinin sadece merfu kıraatini istişhad 

olarak kullanmış, hangi etkenle mansub olması gerektiğine hiç değinmemiştir. Bu 

durumda hal dışında başka bir nasb sebebi takdir edilince ortadaki yanlış anlaşılma 

giderilmektedir. 

2.10.2. Kıraatlere Dolaylı Olarak Muhalefet Ettiğine Dair Eleştiriler 

Sîbeveyh’e yönelik eleştirilerden biri de bazen kıraatlere gizlice muhalefet ettiği 

yönündeki iddialardır. Söz konusu iddiaları üç başlık altında incelemek mümkündür. 

2.10.2.1. Kıraatlere Yönelik İtirazları Yorumsuz Olarak Aktarması 

İddialara konu olan kıraat, “ََّّْلكَُم َّأطَْهَرُ َّهُنَّ َّبنَاَتيِ  İşte şunlar kızlarımdır; sizin için) ”هَؤُلََّءِ

onlar daha temizdir).431 ayetindeki “َُّأطَْهَر” kelimesinin mansub okunuşudur. Sîbeveyh, 

İmam Yunus’un dilinden Ebû Amr’ın “İbn Mervân bu kelimeyi mansub okuyarak 

kelimenin canına okumuştur.” dediğini aktarmaktadır.432 Ahmed Mekkî, Sîbeveyh’in bu 

itirazını doğrudan değil de Ebû Amr’ın itirazını yorumsuz olarak nakletmesi sebebiyle 

kıraatlere açıktan değil, gizlice muhalefet ettiği yerlerden biri olarak kabul etmiştir. 

Çünkü Ensârî, İbn Cinnî433 ve Ebû Hayyân434 gibi bazı âlimlerin eserlerinde 

Sîbeveyh’in bizzat “Bu hatadır.” dediği kayıtlı olsa da kendisinin ulaştığı el-Kitâb 

                                                 
431  Hûd, 11/78. 
432  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:396-97. 
433  İbn Cinnî, Muhteseb, 1:325. 
434  el-Endelusî Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr, thk. Sıdkı Muhammed Cemîl (Beyrut: Dâru’l-

Fikr, 1420), 6:187. 



98 

nüshalarında böyle bir ibarenin bulunmadığını belirtmektedir.435 Bu noktada el-Kitâb’ın 

şârihi Hâdî Nehr de aynı kanaati paylaşarak Sîbeveyh’in kıraatlerin kudsiyetini 

muhafaza ettiğini, bu sebeple reddedeceği kıraati açıktan değil de ima ile reddettiğini 

belirtmiştir.436 

İddiaları tartışmadan önce konumuza genişlik sağlaması açısından Arap dilinde fasıl 

zamirinin mantığı üzerinde biraz durmak istiyoruz. Sîbeveyh’in gramer anlayışına göre 

fasıl zamirinin esas mantığı, fasıl zamirinden sonra gelen ismin sıfat değil de haber 

olduğunu bildirmektir.437  Örneğin “َّمنك ا َّهوَّخَيْر   lafzı fasıl ”هو“ cümlesindeki ”ظَننْتَُّ زَيْد ا

zamiri olduğu için “ا  fiilinin ikinci mefulü (haber) olarak mansub ”ظَننَْتَُّ“ ,lafzı ”خيْر 

gelmiştir. Bu sebeple fasıl zamirinin öncesi ve sonrası marife olmalıdır. Diğer bir 

ifadeyle fasıl zamirinin şartı iki marife isim arasında gelmektir. Buna göre ikinci bir 

öğeye ihtiyaç duyan “ انََّكََّ ” gibi nakıs fiillerde fasıl zamiri gelecekse her iki öğenin de 

marife olması gerekmektedir. Örneğin, “ هُوََّخَيْرٌَّمنكَّاماَّأظنَّأحد َّ ” cümlesindeki “هو” zamiri, 

 lafzı nekredir. Bu durumda geriye ”أحَد ا“ kelimesinden fasıl zamiri olamaz. Çünkü ”أحَد ا“

“ وََّهَُّ ”nin mübteda; “ٌَّخَيْر” kelimesinin de haber olarak merfu olması dışında bir seçenek 

kalmamaktadır. Şayet bu cümledeki nekre lafız, marife olsaydı o zaman Sîbeveyh’e 

göre “ وََّهَُّ ” nin fasıl zamiri olması, “ا  fiilinin ikinci mefulü olarak ”ظَنََّّ“ lafzının ise ”خَيْر 

mansub olmasının önünde bir engel kalmayacaktı. Örneğin “ َّزيد َّ َّأظنّ َّخير َّما َّهو َّمنكا ا ” 

cümlesindeki “زَيْد ا” lafzı marife olduğu için bu cümlede gramatik açıdan herhangi bir 

problem yoktur. 

Ancak Sîbeveyh, nekreden sonra gelen fasıl zamirinin “ انََّكََّ ” ve benzeri fiillerin iki öğesi 

arasında gelmesi durumunda, Medine ehlinin bu fasıl zamirini iki marife arasına gelen 

fasıl zamiri gibi değerlendirerek buna cevaz verdiklerini belirtmiş, hemen akabinde ise 

Ebû Amr’dan naklen Medine ehlinden İbn Mervân’ın “ََّّْأطَْهَرَُّلكَُم  ayetindeki ”هَؤُلََّءَِّبنَاَتِيَّهُنَّ

 ,lafzını mansub okuyarak kelimenin canına okuduğunu belirtmiştir. Bu durum ”أطَْهَرَُّ“

 kelimesini nasb ile okuyan İbn Mervân’ın dilsel altyapısını iki marife arasındaki ”أطْهَرََّ“

fasıl zamirine göre şekillendirdiği kanısına sebep olmaktadır. Sîrâfî ise bu noktaya itiraz 

ederek bu bilginin zahire hamledilmesi durumunda hata olduğunu söylemektedir. 

Çünkü Medine ehlinin “كان” ve benzerlerinde gelen fasıl zamirini iki marife arasına 

                                                 
435  Ensârî, Sîbeveyh ve’l-Kıraât, 51. 
436  Nehr, eş-Şerhu’l-Muâsır, 2:247. 
437  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:389. 



99 

gelen fasıl zamirine indirgediklerine dair herhangi bir rivayet yoktur. Medine ehlinden 

aktarılan bilgi sadece “أطَْهَر” kelimesinin mansub okunmasıdır ki burada hem “َِّهَؤُلََّء” 

hem de “بنَاَتِي” lafızları marifedir. “أطهرََّلكُم” ise “هُوََّخيْرٌَّمنك” ile aynı konuya sahip olduğu 

için marife konumundadır. Sîbeveyh’in karşı çıktığı durum ise “ َّأحد َّ َّأظنّ َّهَُّما َّمَِّر َّيَّْخَََّّوََّا كََّنَّْا ” 

(nekre) cümlesinin “ َّزيد َّ َّأظنّ َّهَُّما كََّنَّْمَِّ ار َّيَّْخَََّّوََّا ” (marife) cümlesi gibi kabul edilmesidir. 

Ancak Medine ehlinin böyle bir kabulü olduğuna dair nakledilen herhangi bir şey 

yoktur. Dolayısıyla Sîrâfî, Sîbeveyh’in iki konu arasında bağlantı sağlayarak “Her iki 

konu da aynıdır.” şeklinde bir açıklama yapması gerektiğini belirtmiştir.438 

َّلكَُمَّْ“ َّأطَْهَرُ َّهُنَّ َّبنَاَتِي  nin fasıl zamiri olmadığı hususunda nahivciler”هُنََّّ“ ayetindeki ”هَؤُلََّءِ

ittifak halindedir. Çünkü fasıl zamiri hâl ile zilhâl arasına giremez. Bu sebeple 

nahivciler, “ََّأطْهَر” kelimesinin mansub okunuşuna farklı çözümler aramaktadırlar. Hatta 

İbn Cinnî, Sîbeveyh’in “ََّّهُن” zamirini fasıl zamiri zannetmesi sebebiyle mansub okuyuşu 

geçerli saymadığını, dolayısıyla görüşünün fâsid olduğunu belirterek bir anlamda 

alternatif bir çözüm yolu aramadığı için müellifi eleştirmektedir. İbn Cinnî’ye göre 

mansub kıraatin gramatik gerekçesi şu şekildedir: “ََّّهُن” zamiri, “ِبنَاتى” lafzının haberidir. 

Bu durumda “ََّأطْهَر” kelimesinin “بناتى” veya “هن” kelimelerinden birinin hâli olarak 

mansub okunmasının önünde bir problem yoktur. Hâli nasb eden amil ise “هؤلَّء” 

lafzındaki işaret etme (َُّا  شِير) fiilinin manasıdır.439 Zemahşerî de aynı görüşe ilaveten 

 fiilini takdir ederek hâl olabileceğini (!Alın) ”خُذوُا“ lafzından önce ”هؤلَّء“

benimsemiştir.440 

Tüm bu dilsel izahlardan sonra belirtmemiz gerekir ki bu kıraat, günümüz kıraat 

tasavvuru açısından mütevâtir kabul edilen kıraatlerden biri değildir. Ancak Sîbeveyh’in 

asıl karşı çıktığı durum bu ayetteki “ََّّهن” nin fasıl zamiri olmasıdır ki bu konuda birçok 

nahivci Sîbeveyh’in görüşüne katılmış ve mansub kıraatin önündeki engeli, buradaki 

 yi fasıl zamiri kabul etmeyerek kaldırmışlardır. Kanaatimizce Sîbeveyh’in, hocası ”هن“

Ebû Amr’ın bu kıraati lahn olarak gördüğünü yorumsuz olarak aktarması, kendisinin de 

mansub kıraate karşı tavır aldığı şeklinde pekâlâ yorumlanabilir. Ebû Saîd Muhammed 

Abdulmecîd ise, Sîbeveyh’in bu tavrını iki şekilde yorumlamıştır: Birincisi, Ebû Amr’ın 

bu kıraati hatalı bulduğunu iddia eden kişi İmam Yunus’tur ki bu iddianın gerçek 

                                                 
438  Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh, 3:161. 
439  İbn Cinnî, Muhteseb, 325-26. 
440  Zemahşerî, Keşşâf, 2:414. 



100 

olmama ihtimali de vardır. İkincisi ise bu kıraat şâzdır. Şâz kıraatler ise Kur’an’dan 

olmadığı için Arapça kurallarıyla uyumlu olduğu ölçüde makbuldür. Sîbeveyh’in 

“Uyulması gerek sünnettir.” dediği kıraatler ise sahih kıraatlerdir.441 Abdulmecîd’in bu 

görüşü bize göre inandırıcılıktan uzaktır. Çünkü daha önce de değindiğimiz üzere 

Sîbeveyh, kıraatlere sahih, mütevâtir veya şâz olarak yaklaşmamaktadır. Ayrıca el-

Kitâb’ın metni, siyak-sibak ilişkisini dikkate alan bir yaklaşımla değerlendirildiğinde 

Sîbeveyh’in buradaki iddiayı benimsediği de açıkça anlaşılmaktadır. Dolayısıyla 

müellifin buradaki mansub kıraate karşı çıkmadığını veya karşı çıksa bile şâz olduğu 

için karşı çıktığını iddia etmek Sîbeveyh’in dil mantığını ve onun dönemindeki kıraat 

algısını görmezden gelmek demektir. Bununla beraber nmansub kıraatin günümüz 

kıraat birikimi açısından şâz kabul edilmesi en azından o dönemde de bu kıraatin pek 

bilinmediğini ve nadir kişiler tarafından okunduğunun bir göstergesi olabilir. Burada 

cevap bulunması gereken soru şudur: Sîbeveyh, İbn Cinnî ve onun gibi düşünenlerin 

çözüm yoluna benzer bir şekilde “ََّّهُن” lafzının haber, “ََّأطْهَر” lafzının da hâl olarak 

mansub olabileceği ihtimaline neden hiç değinmemiştir? Daha önce değindiğimiz gibi 

Sîbeveyh eserini, kıraatleri dilsel olarak temellendirmek için değil, Arap dilinin kuralları 

nesnel hale getirmek için kaleme almıştır. Ayrıca, Sîbeveyh’in kıraatlere açıkça 

muhalefet ettiği şeklindeki eleştirilerin realiteyle bağdaşmadığını belirtmekle beraber 

bazı kıraatlerin dilsel altyapılarını zayıf bulduğuna da ifade etmek durumundayız. 

Sîbeveyh’in veya Ebû Amr’ın mütevâtir ya da şâz bütün kıraatlerden haberdar olduğunu 

söylemek ispatı zor bir iddiadır. O dönemde Basra’da yaşayan bir âlimin Medine’de 

okunan bir kıraatten haberdar olmaması pekâlâ mümkündür. Hatta Sîrâfî’nin belirttiğine 

göre Ebû Amr, bu kıraati doğrudan İbn Mervân’dan duymamış, Asmaî ve İsâ b. Ömer 

vasıtasıyla duymuştur. Denildiğine göre Asmaî şöyle demiştir: Ben Ebû Amr’a “İsâ b. 

Ömer, İbn Mervân’ın bu kelimeyi mansub okuduğunu söylüyor.” dediğimde Ebû Amr, 

“İbn Mervân hata yapmıştır.” dedi.442 Bu bağlamda İbn Mervân’ın mansub okuyuşuna 

itiraz eden kişi aslında Sîbeveyh değil Ebû Amr’dır. İtiraz nedeni ise muhtemelen 

Sîbeveyh’in dilsel gerekçeleriyle aynı düzlemdedir. Ancak “İbn Mervân hata 

yapmıştır.” şeklindeki itiraz cümlesi dikkate alındığında Ebû Amr’ın naklî temeli 

olduğunu bile bile bu kıraati hedef alması gibi bir durum söz konusu değildir. Çünkü 

                                                 
441  Abdulmecîd, “Mevkıfu Sîbeveyh mine’l-Kırâât”, 277-78. 
442  Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh,  3:162. 



101 

Ebû Amr, doğrudan kıraati hedef almamış, bu kıraati okuyan İbn Mervân’ı hatalı 

bulmuştur. Bu da Ebû Amr’ın, İbn Mervân’ın bu kıraati naklen aldığına inanmadığı 

veya İbn Mervân’ın dilsel ictihadı olarak gördüğü şeklinde yorumlanabilir. En 

nihayetinde bir kıraati dilsel temelinin zayıf olması sebebiyle eleştirmekle o kıraatin 

mevsukiyetini problemli görerek rivayet eden râvi üzerinden eleştirmek aynı şey 

değildir. Şayet itiraz noktası Ebû Amr’ın kıraat ravilerini ta’n etmesi ise bu başka bir 

tartışmanın konusudur. 

2.10.2.2. Bazı Kıraatleri Dikkate Almaması 

Sîbeveyh’in dil kurallarını oluştururken çerçeveyi şâzlar dâhil bütün kıraatleri 

kapsayacak derecede geniş tutmaması onun bazı kıraatleri dikkate almadığı ve kıraatlere 

gizlice muhalefet ettiği şeklinde yorumlanmıştır. Bu bağlamda şu örneği zikredebiliriz: 

Sîbeveyh’e göre “ ثنُاََّانََّدََّنَّْعََِّّهَُّإنََّّ فيَحَُدِّ ” (O, bizim yanımızdadır ve bizimle konuşmaktadır.) 

cümlesindeki “َثنُا  fiili, cevap cümlesi olamayacağı için sadece merfu okunmak ”فيَحَُدِّ

durumundadır. Müellif, bu sözün merfu dışında bir kullanımının olmadığını belirttikten 

sonra onunla aynı dilsel altyapıya sahip olan “َُّكُنَّْفيَكَُون cümlesi de böyledir.” demektedir 

ki buna göre “ نَُّفيَكَُو ” kelimesi sadece merfu okunmalıdır. Çünkü Araplar arasındaki 

yerleşik gramer anlayışına göre “fâ” edatından sonra gelen muzari fiil eğer cevap 

cümlesi değilse mansub olamaz. Dolayısıyla buradaki “َُّفيَكَُون” fiili Sîbeveyh’in dil 

mantığına göre cevap cümlesi değil, müstakil yeni bir cümledir ve merfu okunması 

gerekmektedir. Cevap cümlesi olamayacağına dair dilsel argümanı ise Sîrâfî şöyle 

açıklamaktadır: “ََّفيَكَُون” fiili cevap cümlesi olduğu takdirde öncesindeki “َّْكُن” fiilinden 

bağımsız düşünülemeyeceği için her iki fiil de mekûl-u kavl kapsamına girmektedir. Bu 

durumda Allah hitap ettiği şeye “Ol der ve o da olur.” demiş olmaktadır. Hâlbuki Allah 

sadece “Ol!” demiş, sonrasında da o şeyin olduğunu haber vermiştir.443 

Analize geçmeden şu detayı da belirtmemiz gerekmektedir: “ََُّّفيَكَُون  formu Kur’an-ı ”كُنْ

Kerim’de Bakara 117, Âl-i İmrân 47 ve 59, En’âm 73, Nahl 40, Meryem 35, Yasin 82 

ve Ğâfir 68 olmak üzere toplamda sekiz yerde geçmektedir. Bunlardan Bakara 117, Âl-i 

İmrân 47 ve 59 ve Ğâfir 68’de sadece İbn Âmir nasb ile okurken diğer bütün imamlar 

                                                 
443  Sîrâfi, 3:234. 



102 

merfu okumaktadır.444 Meryem 35, Nahl 40 ve Yasin 82’de İbn Âmirle beraber Kisâî de 

mansub okumaktadır.445 En’âm 73’te ise İbn Amîr dâhil olmak üzere bütün kıraat-ı 

aşere imamları merfu okumaktadır. Sîbeveyh bunlardan hangisini örnek verdiğini açıkça 

belirtmese de cümlenin takdirini “ َّذاَكََّ َّأمْرُناَ فيَكَُونََُّّإنَّمَا ” şeklinde yapmasından Yasin 

suresinin 82. ayetini kastettiği anlaşılmaktadır. Benzer diğer ayetler de incelendiğinde 

 formundan önce mutlaka bir kavl maddesi geçtiği görülmektedir. Dolayısıyla ”كُنَّْفيَكَُونَُّ“

Sîbeveyh’in mansub okuyuşu geçersiz sayma gerekçesinin, öncesinde kavl maddesi 

geçen bütün “َُّكُنَّْفيَكَُون” cümleleri için geçerli olduğunu söyleyebiliriz. 

Sîbeveyh, bu ayet ile aynı dilsel altyapıya sahip olan başka bir örnekte, sadece merfu 

okuyuşun geçerli olduğunu belirtmiş ve bu ayetin merfu okunuşunu da söz konusu 

örneğin hüccetlerinden biri olarak kabul etmiştir. Kıraat geleneği içerisinde mansub 

kıraatin bulunduğuna veya bu kıraatin dilsel altyapısının yetersizliğine dair herhangi bir 

şey söylememiştir.446 Ensârî, buradan hareketle Sîbeveyh’in mansub kıraate gizliden 

gizliye muhalefet ettiğini iddia etmekte ve nahiv kurallarını oluştururken bütün 

kıraatleri kapsayacak şekilde çerçeveyi geniş tutmadığı gerekçesiyle müellife serzenişte 

bulunmaktadır.447 

Kural yelpazesini geniş tutmadığı için Sîbeveyh’e yönelik bu serzenişi dönemin kıraat 

algısı ile çelişse de günümüz açısından anlaşılabilir bir serzeniştir. Ancak bu durumu 

Sîbeveyh’in kıraatlere alttan alta muhalefet ettiği şeklinde yorumlamak abartılı bir 

yaklaşımdır. Kaldı ki (Ensârî’nin iddiasına göre) kıraatlere açıktan açığa muhalefet 

etmekten çekinmeyen Sîbeveyh’in bu muhalefetini gizlemesine gerek yoktur. Bunu 

söylerken Sîbeveyh’in bu kıraate değinmemesinin hiçbir önemi ve anlamı olmadığını 

kastetmemekteyiz. Elbette bazı noktalarda dile getirilmeyen hususların en az 

söylenenler kadar önemli olduğunun bilincindeyiz. Bu nedenle Sîbeveyh’in bu 

tutumunun açıklanmaya muhtaç olduğunu belirtmek durumundayız. 

Sîbeveyh’in mansub kıraate hiç değinmemesinin muhtemel sebeplerine gelince, 

tartışmaya konu olan harekenin cümlenin en sonunda yer alması ve genellikle 

okunmaması sebebiyle müellifin bu ayetin dilsel yapısını gözden kaçırmış olması 

                                                 
444  Pâlûvî, Zübdetü’l-İrfân, 29, 41, 161. 
445  Pâlûvî, 80, 88,116. 
446  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:39. 
447  Ensârî, Sîbeveyh ve’l-Kıraât, 63-70. 



103 

muhtemeldir.  Ancak dönemin dilsel tartışmalarının, teferruatlara taalluk eden canlı ve 

dinamik yapısı göz önüne alındığında böyle bir ihtimal oldukça zayıftır. İkincisi, 

Sîbeveyh’in bu kıraatten hiç haberinin olmaması veya böyle bir kıraatin ona ulaşmama 

ihtimalidir. Ne var ki İbn Âmir’in kıraatinin yaygınlığı dikkate alındığında bu ihtimal de 

oldukça uzak görünmektedir. Kanaatimizce en güçlü ihtimal, Sîbeveyh’in mansub 

kıraati Arap dili açısından problemli görse bile onu dilsel polemik konusu yaparak 

kıraatlerin hürmetine halel getirmek istememiş olabileceğidir. Çünkü İbn Âmir’in 

 şeklindeki mansub kıraatinin Ferrâ, Müberred, Taberî, hatta İbn Mücahid gibi ”فيَكَُونََّ“

âlimlerin eleştirisine konu olması dikkate alındığında, Sîbeveyh’in bu kıraati dilsel 

açıdan kabullenmediği anlaşılmaktadır. Ancak bu durum, onun kıraatlere alttan alta 

muhalefet ettiği şeklinde yorumlanmamış, aksine onun kıraatlere ihtiramı olarak 

yorumlanmıştır.448 Çünkü dilsel açıdan problemli gördüğü bir kıraati filolojik 

tartışmaların içerisine çekmemesi bu hürmetin ifadesidir. Diğer taraftan Sîbeveyh, 

konunun devamında bu niteliklere sahip olan bir muzari fiilin şiir dilinde mansub 

olabileceğini beyan etmiştir. Dolayısıyla şiir dilinde geçerli saydığı bir okuyuşu 

“Uyulması gereken bir sünnettir.” dediği kıraatlerde geçerli saymaması müellifin 

kıraatlere yaklaşımı ile çelişen bir durumdur. Çünkü Sîbeveyh, şiir diline “şiir zarureti” 

kavramıyla; kıraatlere ise “sünnet” kavramıyla her zaman ayrıcalık tanımaktadır. Buna 

göre Sîbeveyh’in “Şiirde geçerlidir.” sözü, bir anlamda “Kur’an’da da geçerlidir” 

anlamına gelebilir. Binaenaleyh kıraatlere karşı daha serbest bir ortamda eserini yazan 

müellifin, herhangi bir kıraati dilsel açıdan zayıf görse bile en nihayetinde “Uyulması 

gereken sünnettir.” diyerek onu iyi dereceye çıkardığını söyleyebiliriz.449 Sonuç olarak 

Sîbeveyh’in konuşma dilinde mansub okuyuşu geçerli saymaması, bu kıraati de geçersiz 

saydığı anlamına gelmemektedir. 

Sîbeveyh’in, dikkate almayarak kıraatlere gizlice muhalefet ettiğine dair dile getirilen 

örneklerden biri de Duhâ suresindeki “ َّوََّ دَّعَكََّما ” ayetidir. Çünkü bu kelime bazı kişiler 

tarafından “ََّماَّوَدعََك” şeklinde sülâsî kalıptan okunmuştur.450 Sîbeveyh’e göre ise bu fiilin 

sülâsî kalıptan mazi formu Araplar tarafından pek kullanılmamakta, bunun yerine daha 

ziyade aynı anlama gelen “ََّترََك” fiili kullanılmaktadır.451 Sîbeveyh’in bu sözü, ayetin “َّما

                                                 
448  Mahmûd Nahle, Üsûlü’n-Nahvi’l-Arabî (Beyrut: Dâru’l-Ulûmi’l-Arabiyye, 1987), 39. 
449  Daha geniş değerlendirme için bkz. Gündüzöz, “Sîbeveyh’te Kelime Yapısı”, 76,86. 
450  Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, 10:496. 
451  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:25, 4:109. 



104 

 şeklindeki tahfîfli kıraati görmezden gelmek ve dolaylı yoldan kıraatlere ”وَدعََكََّ

muhalefet etmek şeklinde yorumlanmıştır.452 

Sîbeveyh bu sözleri “herhangi bir arızî durumdan dolayı dilde makîsün aleyh olmaya 

elverişli olmayan tek tük kullanımlar” başlığı altında ele almıştır.453 Dolayısıyla 

müellifin kural koyma sistemi ve konuyu ele aldığı başlık dikkatle incelendiği takdirde 

konunun kıraatlere doğrudan veya dolaylı olarak muhalefet etmekle hiç alakasının 

olmadığı görülecektir. Çünkü Sîbeveyh burada “وَدعََك” kıraatinin hatalı olduğunu veya 

bu fiilin mazi formunun kıyasen geçersiz olduğunu iddia etmemiştir. Onun esas 

vurguladığı nokta, bu fiilin mazi formunu kullanmak kural açısından mümkün olsa bile 

Arapların bu kalıbı pek kullanmadıklarını, onun yerine aynı anlama gelen “ََّترََك” fiilini 

tercih ettiklerini belirtmekten ibarettir. Bazı kıraat âlimlerinin bu kelimeyi tahfîfli 

formatıyla okumaları, kelimenin Arap dilinde yaygın olduğunun kanıtı değildir. Ayrıca 

kıraatler içerisinde yaygın olmayan kullanımların bulunması, kıraatler açısından bir 

kusur da değildir. Dolayısıyla Sîbeveyh’in burada dolaylı olarak kıraatlere muhalefet 

ettiğini söylemek bizce mesnetsiz bir iddiadır. 

Sîbeveyh’in bazı kıraatleri dikkate almaması bağlamında şu örneği de zikredebiliriz: 

Atıf harfi olan “َّْأو”den sonra gelen muzari fiilin gizli bir “َّْأن” edatıyla mansub olması 

veya “َّْأن” takdir edilmeyerek merfu okunması caizdir.454 Sîbeveyh, bu gibi durumda 

merfu okuyuşun da geçerli olabileceğini belirterek Kur’an-ı Kerimden şu ayeti istişhad 

olarak kullanmaktadır: “ َّيسُْلِمُو َّأوَْ َّتقُاَتلِوُنهَُمْ َّشَدِيد  َّبأَسْ  َّأوُلِي َّقوَْم  َّإلِىَ نََّسَتدُْعَوْنَ ” (Siz yakında çok 

kuvvetli bir kavme karşı savaşa çağrılacaksınız. Onlarla teslim oluncaya kadar 

savaşacaksınız.)455 Ayetteki “َََّّيسُْلِمُون  kelimesi gizli bir edat ile mansub olmamış ve ”أوْ

merfu okunmuştur. Müellif, merfu kıraati ya birbirine atıf formülüyle ya da “ َّيسُْلِمُو نََّأوَْ ” 

kelimesini “ ونََّمَُّلَِّسَّْيََُّّمَّْهََُّّأوَّْ ” takdirinde yeni bir cümle olarak kabul edilmesi formülüyle 

açıklarken Übeyy b. Ka’b’ın “َّيسُْلِمُو  şeklindeki mansub kıraatinden456 hiç söz  ”أوَْ

etmemektedir.457 Söz etmeme sebebi elbette mansub kıraati zayıf veya hatalı gördüğü 

                                                 
452  Ensârî, Sîbeveyh ve’l-Kıraât, 92-93; Abdulâl Sâlim Mekrem, Eseru’l-Kırââti’l-Kur’âniyye fi’d-

Dirâsâti’n-Nahviyye (Kuveyt: Müessesetü Ali Cerrâh es-Sabbâh, 2009), 90-93. 
453  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:24. (هذا باب ما يكون في اللفظ من الَعراض) 
454  Gizli bir “ ْأن” takdir edildiğinde “ألىَ أنْْ يسُْلِمُوا” şeklinde şart manası ihtiva etmektedir. Bkz. Zemahşerî, 

Keşşşâf, 4:338. 
455  Fetih, 48/16. 
456  Zemahşerî, Keşşâf,  4:338. 
457  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:47. 



105 

için değildir. Müellif, konusu gereği merfu okuyuşun da Arapçaya uygunluğunu ifade 

etmek istemiş, bunun için de sadece merfu kıraati zikretmekle yetinmiştir. 

2.10.2.3. Kûfe Kıraati Bağlamında Kıraatlere Gizlice Muhalefet Ettiği İddiası 

Basra dil ekolünün en önemli temsilcilerinden biri olan Sîbeveyh ile Kıraat-ı Seb`a 

imamlarından olup aynı zamanda Kûfe dil ekolünün lideri konumunda bulunan Kisâî 

arasında Bermekî sarayında cereyan eden “Zenbûriyye” tartışması Sîbeveyh’in hayatına 

mal olmuş bir münazaradır.458 Bu münazaranın, büyük ihtimalle el-Kitâb’ın telifinden 

sonra vuku bulması sebebiyle münazaranın el-Kitâb’daki tepkisel yansımalarından söz 

etmek mümkün değildir. Zaten Sîbeveyh’in kıraatler konusundaki ilkeli tutumu onun 

kıraatlere karşı ideolojik bir tavır takınmasına manidir. Zira müellifin “Kıraatler 

sünnettir/gelenektir.” sözü onun nazarında kıraatlerin sahip olduğu imtiyazlı konumun 

en önemli göstergesidir. Bu nedenle Sîbeveyh’in karşı ekol olan Kûfe kıraatine 

ideolojik yaklaşması ve meseleyi kişiselleştirerek duygusal boyuta taşıması söz konusu 

değildir. Ancak dönemin şartları itibariyle Sîbeveyh’in bazı Kûfe kıraatlerinden 

haberdar olmaması veya aralarındaki metodoloji farkından dolayı Kûfede okunan bazı 

kıraatleri nahiv açısından anlamaya ve temellendirmeye çalışması mümkündür. 

Ahmed Mekkî’nin iddiasına göre Sîbeveyh, her zaman Basra kıraat imamlarını Kûfe 

kıraat imamlarına tercih etmektedir. Söz konusu iddiaya göre Sîbeveyh’in cevaz verdiği 

veya güzel gördüğü kıraatler Basra imamlarının kıraatleri iken, “bazıları okudu ki” veya 

“şöyle okunduğunu da duymuştum” gibi ifadelerle söylediği kıraatler ise Kûfeli 

imamların okuyuşlarıdır.459 Aynı paralelde görüş bildiren Abdulfettâh Şelebî ise, genel 

olarak Basralı dilcilerin Kûfe imamlarına karşı nesnellikten uzak kaldığını ve dilsel 

taassuptan dolayı Kûfe ekolünün imamlarının okuyuşlarını tecviz etmediklerini iddia 

etmiştir.460 Bu sebeple Sîbeveyh’in Basra dışında okunan kıraatleri beldelere nispet 

ederek geçiştirmesini/kısaltmasını, buna karşın Ebû Amr, A’rac, İsâ b. Ömer gibi Basra 

imamlarını ismen zikretmesini onun Basra dil ekolüne saplantı derecesindeki bağlılığı 

olarak değerlendirmiştir.461 

                                                 
458  Zübeydî, Tabakât, 66-71; Özbalıkçı, “Sîbeveyhi”, 130-34. 
459  Ensârî, Sîbeveyh ve’l-Kıraât, 232-33. 
460  Şelebî, el-Fârisî, 285. 
461  Şelebî, 164. 



106 

Sîbeveyh’in Basra imamlarını çoğu kez ismen zikrettiği, Kûfeli imamların okuyuşlarını 

ise bahsedilen kısaltmalarla belirttiği doğrudur. Ancak Sîbeveyh’in bu tutumu Kûfe 

kıraat imamlarına özel bir durum değil, Basra dışındaki bütün kârîler için geçerlidir. 

Müellif, nasıl ki Mekke kıraatini “Ehl-ü Mekke”; Medine kıraatini “Ehlü’l-Medine” 

ibareleriyle zikretmekteyse Kûfe kıraatini de “Ehlü’l-Kûfe” diyerek beldeye nisbet 

etmiştir.462 Buna mukabil Sîbeveyh’in yakından tanıdığı veya bizzat ders aldığı hocaları 

ismen zikretmesi son derece tabiî bir durumdur. Ayrıca müellifin Basra dışındaki bütün 

kıraatleri, imamlarına nispet ederek bilmesi de dönemin şartları itibariyle mümkün 

olmayabilir. Bu doğal durumu Sîbeveyh’in saplantısı olarak yorumlamak dönemin 

şartlarından bağımsız bir Sîbeveyh okuması anlamına gelmektedir. 

Sîbeveyh, iki yerde “Kûfe ehli”,463 iki yerde de “Kûfiyyûn”464 nitelemesi olmak üzere 

toplamda dört yerde Kûfe kıraatinden bahsetmiş, onun dışında Kûfe kıraat imamlarını 

ismen zikretmemiştir. Araştırmalar göstermektedir ki Sîbeveyh’in Kûfe’ye nisbet ettiği 

kıraatler, Kûfe’nin kıraat imamı Ebû Abdurrahman es-Sülemî’den (ö. 73/6929), 

Kisâî’nin hocası Hamza b. Habîb ez-Zeyyât’a (ö. 156/773) kadar geniş bir yelpazeyi 

kapsamaktadır.465 Bazen de Kûfe kıraati olduğunu belirtmeden “Bu kelimenin şöyle 

okunduğunu da duymuştum.” demektedir.466 Örneğin Sîbeveyh, Tebbet suresinin 4. 

ayetindeki “ََِّّالْحَطَب الةََ  kelimesinin yergi (zemm) üzere mansub olduğunu söylerken ”حَمَّ

“Duyduğuma göre bu kelimeyi mansub okuyanlar da var.” demesi hayli dikkat 

çekicidir. Bu kelimeyi sadece Kûfeli Asım’ın mansub467 okuması bir yana bugün tüm 

dünyada yaygın olan mansub kıraatin o dönemde en azından Sîbeveyh’in yetiştiği 

çevrede yaygın olmaması açısından şayanı dikkattir. Buna ilaveten müellif, iddiaların 

aksine bazen Kûfe ehlinin okuyuşunu güzel bulmuş, bazen de Basra imamlarının 

okuyuşunu “azlık” olarak nitelendirmiştir. Örneğin, “ َّ لنَنَْزِعَنَََّّّثمََُّّ َّعَلىَ َّأشََد  َّأيَ هُمْ َّشِيعةَ  َّكُلِّ مِنْ

َّعِتِيًّا حْمَنِ  Sonra her milletten, rahmân olan Allah'a en çok âsi olanlar hangileri ise) ”الرَّ

çekip ayıracağız.)468 ayetindeki “َّْأيَ هُم” kelimesini Kûfelilerin nasb ile okuduklarını 

                                                 
462  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:54. 
463  Sîbeveyh, 3:54;4:477. 
464  Sîbeveyh, 2:399;4:409. 
465  Bedr b. Muhammed İbn Abbâd el-Câbirî, “el-Kûfiyyûn fî Kitâbi Sîbeveyh”, Mecelletü Câmiati 

Ümmi’l-Kurâ li Ulûmi’l-Luğâti ve Âdâbihâ, sy 11 (2013): 47. 
466  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:70. 
467  Pâlûvî, Zübde, 149. 
468  Meryem, 19/69. 



107 

belirtmiş ve bu kıraati güzel bulmuştur.469 Aynı şekilde kaynaklara göre Basralı İsa b. 

Ömer’e ait olan “َّمَناَص َّحِينََّ  ayetindeki merfu kıraati471 “azlık” olarak 470”وَلَّتَ

nitelendirmiştir.472 

Genelde Basra Ekolü’nün özelde ise Sîbeveyh’in Kûfe Ekolü ile tartıştığı hususlardan 

biri de harf-i cerr tekrar edilmeden mecrûr zamir üzerine yapılan atfın geçerli olup 

olmamasıdır. Bu konuda Kûfeliler, “ دَِّيَّْزََّوَََّّكََّمررْتَُّبَِّ ” kullanımına cevaz verirken Sîbeveyh 

böyle bir kullanımın geçersiz olduğunu, ancak “َّ َّوَبِزَيْد َّبكَِ  şeklinde harf-i cerr’in ”مَرَرْتُ

tekrar edilmesi durumunda geçerli olabileceğini belirtmektedir. Bu bağlamda “ ََّ َّوَاتَّقوُاَّاللَّّ

َّوَالْْرَْحَامََّ َّبِهِ َّتسََاءَلوُنَ ”الَّذِي
473 cümlesindeki Kûfeli İmam Hamza’nın “َِّوالَّرحام” şeklindeki 

mecrur okuyuşu tartışma konusu olmuştur. Sîbeveyh, Hamza kıraatindeki mecrur 

okuyuştan hiç bahsetmeyerek “ َّبَِّ دَِّيَّْزََّوَََّّكََّمررْتُ ” şeklindeki kullanımı kabîh 

addetmektedir.474 Her ne kadar Sîbeveyh, doğrudan Hamza kıraatine kabîh demese de 

geçerli saymadığı atıf kuralı ile Hamza kıraatinin filolojik altyapısı aynıdır. Ahmed 

Mekkî el-Ensârî ise Sîbeveyh’in bu tutumunu eleştirerek kural yelpazesini bütün 

kıraatleri kapsayacak şekilde geniş tutmadığını ve mütevâtir kıraatlerdeki kullanımları 

göz ardı ederek Hamza kıraatine alttan alta muhalefet ettiğini iddia etmiştir.475 

Bu itirazın muhtemel sebeplerine geçmeden önce Ensârî’nin, metnin devamını gözardı 

ederek el-Kitâb’a karşı bütüncül yaklaşımdan uzak bir tavır sergilediğini belirtmek 

isteriz. Zira metnin devamında İmam,  şiir zarureti sebebiyle bu atfın geçerli 

olabileceğini belirtmektedir.476 Dolayısıyla şiir dilinde geçerli saydığı bir okuyuşu 

“Uyulması gereken sünnettir.” dediği kıraatlerde geçerli saymaması, filolojik saplantı 

olarak yorumlanamaz. Çünkü daha önce de belirttiğimiz gibi Sîbeveyh, şiir diline “şiir 

zarureti” kavramıyla;  kıraatlere ise “sünnet” kavramıyla her zaman ayrıcalık tanımıştır. 

Buna rağmen Sîbeveyh’in bu atfı geçerli saymamasının muhtemel gerekçeleri üzerinde 

düşünmemiz gerekmektedir. Birinci olarak İmam’ın Basralı olması hasebiyle Kûfe’de 

okunan Hamza kıraatinden haberdar olmaması söz konusu olabilir. İkincisi, eğer bu 

                                                 
469  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:399; Benli, “el-Kitâb Çerçevesinde Arap Dilbiliminin Başlangıcı”, 374. 
470  Sâd, 38/3. 
471  Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, 9:137. 
472  Sîbeveyh, el-Kitâb,1:58. 
473  Nisâ, 5/1. 
474  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:381. 
475  Ahmed Mekkî el-Ensârî, “Sîbeveyh fi’l-Mîzân”, çev. Seyit Yıldırım, Kalemnâme Dergisi 34, sy 10 

(2020): 109-10. 
476  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 2:381. 



108 

kıraatten haberdar ise Arap dilini bir temele oturturken bu kıraatteki dilsel altyapıyı 

gözden kaçırmış olabilir.477 Ancak dönemin dil tartışmalarının ne kadar hareketli ve 

dinamik bir atmosferde cereyan ettiği, en küçük ayrıntıların bile hararetli düşünsel 

tartışmalara neden olduğu göz önünde bulundurulduğunda böyle bir olasılık oldukça 

düşük görünmektedir. Üçüncü olarak İbn Mes’ud kıraatinde  “ َّ َّتسََاءَلوُنَ َّالَّذِي َ َّاللَّّ َّوَاتَّقوُا بِهِ

 .şeklinde harf-i cerr’in tekrarıyla olan kıraati zemin olarak kabul etmiş olabilir ”وَبِالْْرْحَامَِّ

Kanaatimizce en güçlü ihtimal ise daha önce değindiğimiz gibi Sîbeveyh’in kıraatleri 

dilsel münakaşaların içine çekerek onların hürmetine halel getirmeme isteğidir. 

Ensârî, Sîbeveyh’e yönelik bu eleştirilerin dozunu İmam’dan sonra varlığını sürdüren 

Basra ekolü için daha da artırmıştır. Sîbeveyh’ten sonra gelen Basralı dilcilerin, Basra 

ekolüne sımsıkı sarılma konusunda Sîbeveyh’i de geçtiklerini, kıraatlere muhalefet 

konusunda adeta açık artırmaya girdiklerini, hatta Hamza kıraatini haram saydıklarını 

belirtmiştir. Bu iddiasını da Müberred’in “Arkasında namaz kıldığım imam eğer bu 

kıraat ile okumuş olsa namazımı bozar, pabuçlarımı alır ve giderdim.” sözü ile 

temellendirerek Müberred’in bu sözünün arka planındaki ideolojik temelin sadece Basra 

dil ekolü olduğunu belirtmiştir.478 

Kanaatimizce Ensârî’nin eleştirilerine konu olan bu sözün dilsel taassupla ilgisi yoktur. 

Çünkü her iki kıraat yüzeysel bir anlam tahliline tabi tutulduğunda bile Müberred’in 

sözlerinin arka planındaki ideolojik temelin Basra dil ekolü değil, ayetin uğradığı anlam 

değişikliği sebebiyle tenzihçi bir yaklaşımın ürünü olduğu fark edilecektir. Ayetin her 

iki kıraate göre anlam kritiği şöyledir: “ امََّرْحََّالَََّّْوََّ ” şeklinde mansub okunduğu takdirde 

kelime, “ََّالل” lafzı üzere atıf olur ki “Kendisi adına dilekte bulunduğunuz Allah’tan ve 

akrabalık bağlarını koparmaktan sakının!” şeklinde olur. Cerr ile okunduğu takdirde 

ise “به” lafzındaki Allah’a raci olan zamir üzerine atıf olur ki “Hem kendisi adına hem 

de akrabalık bağları adına dilekte bulunduğunuz Allah’tan sakının!” şeklinde olur. 

Müberred’in itiraz noktası ise tam bu noktayadır. Çünkü o, anlam olarak Allah’tan 

akrabalık bağları adına dilekte bulunmayı gerektiren bir kıraati belli ki namazı bozacak 

derecede problemli görmektedir. Müberred’in böyle düşünmeye sevk eden muhtemel 

gerekçenin, Hz. Peygamberin “Babalarınız ile yeminde bulunmayınız”479 hadisi 

                                                 
477  İnanç, Nahiv-Kıraat İlişkisi, 194. 
478  Ensârî, “Sîbeveyh fi’l-Mîzân”, 109-10. 
479  Müslim, “Eymân”, 1. 



109 

olduğunu düşünmekteyiz. Keza bu hadis ile Hamza kıraati arasında bağlantı kuran 

Zeccâc da “Hem Allah adına hem de akrabalık bağları adına dilekte bulunmak nasıl 

mümkün olabilir?” diyerek kaygısını açıkça dile getirmiştir.480 Tüm bu veriler beraber 

değerlendirildiğinde açıkça anlaşılmaktadır ki Müberred’e ait bu görüşün dayanak 

noktası onun Basra dil ekolüne olan sadakati değil, tenzih merkezli perspektifinin 

ürünüdür. 

Bununla beraber, Müberred ve onun gibi düşünen âlimlerin tenzih merkezli bu görüşleri 

eleştiriye açıktır. Zira söz konusu hadis, Kurtubî’nin de belirttiği üzere Allah’tan 

başkası adına yemin etmeyi yasaklamaktadır. Akrabalık bağı adına başkasından istekte 

bulunma konusunda herhangi bir yasaklama söz konusu değildir.481 Kaldı ki İbn Mes’ud 

bu ayeti “ َّ َّتسََاءَلوُنَ َّالَّذِي َ َّاللَّّ َّوَبِالْْرْحَامَِّوَاتَّقوُا بِهِ ” şeklinde “bâ” harf-i cerr’’nin tekrarıyla 

okumuştur482 ki bu durumda ayet, mecrûr kıraat ile aynı anlama gelmektedir. 

2.10.3. Kıraatleri Basra Dil Kurallarına Uydurmaya Çalıştığına Dair İddialar 

Ahmed Mekkî, sadece Basra dil ekolünün kurallarına uymaması gerekçesiyle 

Sîbeveyh’in bazı kıraatleri tevil etme yoluna gittiğini iddia etmiştir. Öncelikle 

belirtmeliyiz ki Ensârî’nin Sîbeveyh’e yönelik eleştirilerinde bazı tutarsızlıklar söz 

konusudur. Örneğin bir taraftan Sîbeveyh’in, bazı mütevâtir kıraatleri sırf Basra dil 

kurallarına uymaması sebebiyle çok rahat bir şekilde açıktan açığa kabâhet veya 

redâetle vasıfladığını söylerken483 diğer taraftan yedi kıraat imamının ittifak etmesi 

sebebiyle inkâr edemediği kıraatleri tevil yoluna gittiğini söylemesi484 çelişkili bir 

durumdur. Çünkü kabâhet (çirkinlik) ile nitelenen bir kıraat, bir anlamda reddedilmiş 

kıraat demektir. Bu yargının doğruluğu kabul edildiği takdirde Sîbeveyh’in bazı 

kıraatleri inkâr etme cüreti gösteremediği için tevile başvurduğunu iddia etmek tutarsız 

bir yaklaşımdır. Bunun yanında Sîbeveyh, bir kıraatin makbuliyet derecesini yedi kıraat 

imamı tarafından okunmuş olması şartına da bağlamamaktadır. Ahmed Mekkî’nin bu 

itirazlarına geçmeden önce mevzuya giriş sadedinde Fahreddin er-Râzî’nin de (ö. 

                                                 
480  Zeccâc, Meâni’l-Kur’an, 2:6. 
481  Kurtubî, el-Câmi, 5:4.  
482  Zemahşerî, Keşşâf, 1:462. 
483  Ensârî, Sîbeveyh ve’l-Kıraât, 257. 
484  Ensârî, 128. 



110 

606/1210) Sîbeveyh ile ilgili benzer iddialarını değerlendirmek gerektiğini 

düşünüyoruz. 

Râzî’nin iddiasına göre Sîbeveyh “وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقةَُ فاَقْطَعوُا أيَْدِيهَُمَا” (Hırsızlık yapan erkek ve 

kadınların ellerini kesin.)485 ayetindeki “ َُالسَّارِقُ وَالسَّارِقة” kelimelerinin mansub kıraatini 

merfu kıraate tercih etmiştir. Bu sebeple Râzî, Sîbeveyh’in görüşünü dikkate değer 

bulmamış ve birkaç yönden batıl olduğunu iddia ederek bir takım itirazlar yöneltmiştir. 

Birinci itiraz: Bu ayette mansub kıraati tercih etmek demek, Hz. Peygamber’den ve 

ümmetin tamamından mütevâtir olarak gelen bir kıraati ta’n etmek demektir ki bu da 

batıldır. İkinci itiraz: Şayet bu ayette mansub kıraat tercih olunsaydı aynı dilsel 

altyapıya sahip olan “486”وَاللَّذَانِ  يأَتِْياَنِهَا مِنْكُمْ فآَذوُهُمَا ayetini de nasb ile okuyan birileri 

mutlaka olurdu. Kurrâ’dan hiç kimse bu ayeti mansub okumadığına göre Sîbeveyh’in 

görüşü de sakıt olmuştur. Üçüncü itiraz: Şayet ayet, “ كُمْ يْ فيما يتُلْى عَلَ والسَّارِقُ وَالسَّارِقةَُ  ” 

takdirinde merfu da okunabiliyorsa o zaman Sîbeveyh “فاَقْطَعوُا” kelimesinin evvelindeki 

“fâ”nın konumunu izah etmek durumundadır. Eğer bu “fâ”yı, “ السَّارِقُ وَالسَّارِقةَُ وَ  ” 

cümlesindeki şart manasının cevabı olarak izah ederse biz de deriz ki “Madem işin 

sonunda bu kelimeye şart manası takdir edecektin, o zaman ne diye en baştan bunu 

yapmadın? Dördüncü itiraz: Mansub kıraatte hırsızlığın el kesmenin illeti olduğu 

manası çıkmazken merfu kıraatte bu mana vardır. Kaldı ki bu mana ayetin devamında 

“işlemiş olduklarına karşılık bir ibretlik ceza olarak” kaydı ile pekiştirilmiştir. 

Dolayısıyla merfu kıraat mansub kıraatten evladır. Beşinci itiraz: Sîbeveyh’in sözüne 

göre Araplar daha mühim olan ifadeyi öne almaktadırlar. Buna göre merfu kıraatte, bir 

kişinin hırsız olmasına yapılan vurgu, hırsızın elinin kesilmesi gerektiğine yapılan 

vurgudan daha fazladır. Bu durumda hırsızın sırf hırsız olmasına taalluk eden 

meselelerin izah edilmesine daha çok önem verildiğini gösterir. Buna karşın mansub 

kıraatte el kesmenin daha önemli olduğuna vurgu yapılmış olur. Oysa ayette asıl 

vurgulanmak istenen nokta el kesmenin daha önemli olduğunu ima etmek değil, 

hırsızlığın çirkinliğini göstermek ve ondan sakındırmaktır.487 

Râzî’nin dördüncü itiraz noktasının zorlama yorumlarla üretildiği çok açıktır. Bu 

sebeple üzerinde uzunca durmaya gerek duymamaktayız. Beşinci itiraz noktası ise 

                                                 
485  Mâide, 5/38. 
486  Nisâ, 4/16. 
487  Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’Ğayb, (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1420), 11:352. 



111 

Sîbeveyh’in “Araplar önemsedikleri ifadeleri öne alırlar”488 sözünün bu ayetle doğrudan 

bir ilgisi yoktur. Sîbeveyh bu sözü, mef’ul’ün failden daha önemli olduğu durumlarda 

failden önce gelebileceğini belirtirken söylemiştir. Dolayısıyla Râzî, Sîbeveyh’in 

mef’ul’ün tekaddümü ile alakalı söylediği bir sözü bağlamından kopararak ona karşı bir 

argüman olarak ileri sürmüştür. Bu itibarla beşinci itirazı da tartışma gereği 

duymamaktayız. 

Râzî’nin birinci itiraz noktasına gelince Sîbeveyh, burada merfu kıraati hiçbir şekilde 

hedef almamakta; tam aksine bir mübteda takdir edildiği zaman bu kıraatin de Arapça 

açısından kuvvetli bir vecih olduğunu ispatlamaya çalışmaktadır. Dahası bu kelimeyi, 

Îsâ es-Sekafî, Yahyâ b. Ya’mer, Amr b. Fâid, Ebû Ca’fer, Şeybe ve Ruveys gibi kıraat 

bilginleri de mansub okumuşlardır.489 Dolayısıyla mansub kıraat, en azından Sîbeveyh 

döneminin en önemli kriterlerinden birisi olan rivayet geleneği dışında değildir. 

Ebû Hayyân el-Endelüsî, bu bağlamda Râzî’ye verdiği cevapta Sîbeveyh’in aslında 

mansub kıraati kabul etmediğini, merfu kıraati tercih ettiğini iddia ederek onu 

Sîbeveyh’in görüşlerini tam anlamamakla suçlamıştır. Bu fikrini de Sîbeveyh’in “Nasb 

vechi zikrettiğim gibi Arapça açısından kuvvetli bir vecihtir; ancak kurrâ’nın geneli bu 

kelimeyi sadece merfu okumuştur.”490 sözü ile temellendirmiştir. Ebû Hayyân’ın 

yorumuna göre Sîbeveyh, bu sözle mansub kıraatin zayıflığını ve merfu kıraatin gücünü 

vurgulamaktadır. Çünkü kurrâ’nın geneli “ ُالسَّارِق” kelimesini “ اقْطَعوُفا ” kelimesindeki 

“fâ” edatından dolayı merfu okumuştur. Şayet “fâ edatı olmasaydı emir fiilinin haber 

olması sahih olmadığı için “ ُزَيْدًا إضْرِبْه” örneğinde olduğu gibi hem Sîbeveyh hem de 

kıraat imamları nazarında mansub kıraat tercih edilecekti.491 

Kanaatimizce Ebû Hayyân,  hem Sîbeveyh’in görüşlerini yanlış aksettirmiş hem de onu 

Râzî’ye karşı savunma adına yorum hatası yapmıştır. Öncelikle yorum hatası yaptığı 

nokta şurasıdır: Sîbeveyh’in “Nasb vechi Arapça açısından kuvvetli bir vecihtir; ama 

kurrâ’nın geneli bu kelimeyi sadece merfu okudular.” sözü ile “Kıraatler uyulması 

gereken sünnettir.” sözü birbiriyle paralellik arz etmektedir. Dolayısıyla Sîbeveyh’in bu 

ifadelerini, onun kıraatlere yaklaşımı konusunda benimsediği “sünnet” kavramıyla aynı 

                                                 
488  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:34. 
489  Ebû Hayyân el-Endelusî, el-Bahru’l-Muhît, 8:7. 
فْعِ   490 ةُ إلا  القِراءَةَ باِلرَّ ةِ، ولَكِنْ أبتَِ العامَّ انيَِ، وهو في العرََبيَِّةِ عَلى ما ذَكَرْتُ لكََ مِنَ القوَُّ انِيَةَ والز   وقدَْ قَرَأ ناسٌ والس ارِقَ والس ارِقَةَ والز 
491  Ebû Hayyân el-Endelusî, el-Bahru’l-Muhît, 4:247. 



112 

çerçevede değerlendirebiliriz. Binaenaleyh, müellif dil kuralları açısından mansub 

kıraati tercihe şayan görmekle birlikte kıraatler söz konusu olduğu zaman onları 

ayrıcalıklı kılan “Kıraatler sünnettir.” ilkesini devreye sokmaktadır. Bununla birlikte 

merfu kıraati ise reddetmeyip yorumlamaktadır. Ebû Hayyân’ın, Sîbeveyh’in dilsel 

görüşünü yanlış aksettirdiğini düşündüğümüz noktaya gelince, onun iddiasına göre 

Sîbeveyh, “ ُزَيْدًا فاضْرِبْه” şeklindeki bir kullanımı “fâ”dan dolayı iştiğal konusuna dâhil 

etmemiş ve geçersiz saymıştır. Şayet “fâ” olmasaydı “ ُزَيْدًا إضْرِبْه” şeklinde iştiğal 

konusuna dâhil olur ve nasb vechi tercih edilirdi. 

Ebû Hayyân’ın, Sîbeveyh’in bu iki ayetin irabını iştiğal konusuna dâhil etmediği tespiti 

doğrudur. Ancak Sîbeveyh, Ebû Hayyân’ın dediğinin tam aksine “ ُفاضْرِبْه” kelimesinin 

haber olarak kabul edildiği takdirde “ ُزَيْدٌ فاضْرِبْه” gibi bir kullanımı geçersiz saymış, 

böyle bir cümlenin eğer tevile başvurulmayacaksa “ ُزَيْدًا فاضْرِبْه” şeklinde mansub 

okunması gerektiğini vurgulamıştır.492 Tuhaf olan şudur ki el-Kitâb’ın ulaşabildiğimiz 

tüm nüshalarında Sîbeveyh’in cevaz vermediği kullanım “زيْدٌ فاضْرِبْه” şeklinde merfu 

yazılmışken Ebû Hayyân’ın tefsirinde “ ُزَيْدًا فاضْرِبْه” şeklinde mansub yazılmış; 

Sîbeveyh’in cevaz verdiği kullanım ise el-Kitâb’ın nüshalarında “ ُعبْدُ اللهِ إضْرِبْه” şeklinde 

“fâ”sız yazılmışken Ebû Hayyân’ın bu örneğinde “عَبْدُ اللهِ فاضْربْه” şeklinde “fâ” ile 

yazılmıştır. el-Kitâb’ın metnindeki küçük bir hareke veya harf değişikliği metnin 

anlamını tersyüz ettiği için ulaşılan tespitin hatalı olması kaçınılmazdır. Bu sebeple Ebû 

Hayyân, Râzî’nin yukarıdaki itirazlarına cevap verirken görüşünü Sîbeveyh’in merfu 

kıraati tercih ettiği hükmü üzerinden şekillendirmiş ve meseleye yanlış bir tespit 

üzerinden yaklaşmıştır.493 Bu yanlış tespiti sebebiyle Sîbeveyh’in sadece Îsâ b. 

Ömer’den gelen mansub kıraati cumhurun merfu kıraatine tercih ettiğini söyleyen 

Zemahşerî’ye de karşı çıkmıştır.494 Aynı yanlış tespit sebebiyle Sîbeveyh’in neden 

merfu kıraati tercih ettiğini bir takım dilsel izahlarla delillendirmeye çalışmıştır.495 

                                                 
492  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:138. 
493  Ebû Hayyân el-Endelusî, el-Bahru’l-Muhît, 4:248. 
494  Ebû Hayyân el-Endelusî, 4:252. 
495  Ebû Hayyan’a göre Sîbeveyh, merfu kıraati şu gerekçelerle tercih etmiştir: Eğer burada  “زَيْدًا فاضربْه” 

gibi nasb vechi tercih edilseydi cümleden hem bir fiil hazfedilmesi gerekecekti hem de başta gelmesi 

gereken “fâ”nın yeri değişecekti. Çünkü cümlenin takdiri “ ُفاَضْرِبْ زَيْدًا إضْرِبْه” şeklindedir. Ref vechi 

tercih olunduğu zaman da sadece haber veya mübteda’dan birinin hazfi yeterli olacak; ayrıca “fâ” nın 

konumunda da değişikliğe gerek kalmayacaktı. Bu sebeple Sîbeveyh, mansub kıraati izah etmeyi daha 

külfetli bulduğu için merfu kıraati tercih etmiştir. (Ebû Hayyan, el-Bahru’l-Muhît, 4:149.) Ancak 

yukarıda değinildiği gibi Sîbeveyh’in asıl tercihi merfu kıraat değil mansub kıraattir. 



113 

Tekrar konuya dönecek olarsak Râzî, Sîbeveyh’in mansub kıraati bir adım öne 

çıkarmasına itiraz ederek şöyle demiştir: Eğer Sîbeveyh “Ben merfu kıraate caiz 

değildir demiyorum; mansub kıraat daha önceliklidir demek istiyorum.” derse bu da 

fena bir durumdur. Çünkü sadece İsâ b. Ömer tarafından okunan bir kıraati, sahabe ve 

tâbiîn döneminde okunmuş olan Peygamberin ve bütün ümmetin kıraatine tercih etmek 

son derece yanlıştır ve kabul edilemez bir durumdur.496 Aslında Râzî’nin bu itirazı, 

Sîbeveyh’in ne demek istediğini gayet iyi anladığını gösteren önemli bir tespittir. Çünkü 

Sîbeveyh’in demek istediği tam da budur. Yani merfu kıraat caiz olmakla beraber 

mansub kıraatin tercihe şayan olduğudur. Ancak Râzî’nin bu görüşü fena bir durum 

olarak değerlendirmesi, İsâ b. Ömer, İbn Ebî Able gibi âlimleri ve onun kıraat hocalarını 

bir anlamda kendi zevkine göre kıraat uydurmakla itham etmektir. Çünkü İsâ b. Ömer 

ve onun hocaları, kıraat ilmini neticede o dönemin kıraat geleneğinden almıştır. Bu 

sebeple Râzî’nin merfu kıraate “bütün ümmetin kıraati” şeklindeki genellemeci 

yaklaşımı da doğru değildir.497 Sonuç olarak Râzî, Sîbeveyh’e yönelik itirazlarını dile 

getirirken onu anlama problemi yaşamamış, lakin onun kıraatler konusundaki 

paradigmatik zeminini dikkate almamıştır. 

Ahmed Mekkî’nin iddialarına geçmeden önce Sîbeveyh’in bu tevile başvurmasının 

arkasında yatan dil mantığını da tartışmak gerektiğini düşünmekteyiz. Zira Sîbeveyh’in 

tercihinde etken olan filolojik altyapı tam anlaşılmadığı takdirde ona yöneltilen 

eleştiriler ve bu eleştirilerin cevapları da tam olarak anlaşılmayacaktır.  Arapçada isim 

cümlesi, mübteda ve haber olarak iki öğeden oluşmaktadır. İkinci öğe olan haberin en 

öncelikli şartı ise sıdka (doğruya) veya kizbe (yalana) ihtimali olan bir kelime olmasıdır. 

Ancak bu kelimenin isim kalıbında olma zorunluluğu yoktur. Bu iki ihtimalden biri 

bulunan bir fiil de haber olarak gelebilir. Ancak emir fiilinin haber olması durumunda 

sıdka ve kizbe ihtimali olmadığı için normal şartlarda “ إضْرِبْهُ  زَيْدٌ  ” (Zeyd onu döv!) 

şeklindeki bir kullanım geçerli değildir. Lakin Sîbeveyh, bu şekildeki bir kullanımı ara 

bir formül bularak geçerli görmektedir ki o da şudur: Şayet emir fiilinin haber olarak 

gelmesindeki esas amaç, dövülmesi gereken kişinin Zeyd olduğunu muhataba 

bildirmekse o zaman bu fiilin haber olması geçerlidir. Ancak bu tür cümlelerde emir 

kipinin başına “fâ” harfi gelirse durum değişmektedir. Zira bu harfin cümlede herhangi 

                                                 
496  Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, 352. 
497  Ebû Hayyân el-Endelusî, el-Bahru’l-Muhît, 4:248. 



114 

bir fonksiyonu yoktur. Kısacası bu ayette Sîbeveyh için esas sorun emir fiilinin haber 

olması değil, haberin evvelinde “fâ” edatının bulunmasıdır. Esasında bu durum, sadece 

Sîbeveyh veya Basra dil ekolü için değil bütün dilciler için sorundur ki pek çok dilci 

 fiilideki “fâ” edatının cümledeki fonksiyonunu farklı yöntemlerle izah etmek ”فاَقْطَعوُا“

için çaba göstermiştir. Bu konudaki yöntemlerine ise birazdan değineceğiz. 

Ebû Hayyân’ın iddiasına göre Sîbeveyh, elif-lam takısına sahip olan bir mübtedayı 

 ,şart manasında kabul etmediği için haberine “fâ” gelmesini caiz görmemekte (السارِقُ )

bu sebeple “فَ اقْطَعوُا” fiilini haber kabul etmemektedir.498 Ancak Sîbeveyh’in bu ayetteki 

“fâ” nedeniyle “فاَقْطَعوُا” kelimesinin haber olamayacağını söylemesinin gerekçesi 

farklıdır. Zira Sîbeveyh, müfred gelen habere de “fâ” edatının dâhil olmasını geçerli 

görmemektedir. Yani ona göre “ ٌزَيْدٌ فمَُنْطَلِق” cümlesindeki “fâ” harfinin hiçbir fonksiyonu 

yoktur ve mantıken bu harf gereksizdir. Sîbeveyh, müfrede kıyasla fiil olarak gelen 

habere de “fâ”nın dâhil olmasını geçerli saymamakta, dolayısıyla “ فاضْرِبْهُ زَيْدٌ  ” gibi bir 

kullanımda “ ُفاضْرِبْه” fiilinin doğrudan haber olmasını kabul etmemektedir.499 Bu 

kullanımı, ancak “ ٌزَيْد” lafzının gizli veya açık bir mübteda’nın haberi olması şartıyla 

geçerli saymaktadır. Böyle olması durumunda “fâ” edatının gelmesinde hiçbir mahzur 

görmemekte, hatta güzel görmektedir.500 Böylece “fâ” ile başlayan cümle, öncekinin 

haberi olmayıp yeni bir cümle olmaktadır ve iki cümleyi birbirine bağlayan bir bağ 

görevi görmektedir. İşte Sîbeveyh ve hocası Halil b. Ahmed’in “ قُ وَالسَّارِقةَُ فاَقْطَعوُا وَالسَّارِ 

 fiilini haber kabul etmemesinin arka planında bu dil mantığı ”فاَقْطَعوُا“ ayetindeki ”أيَْدِيهَُمَا

yatmaktadır. Yoksa Basra dil ekolüne taassup derecesindeki bağlılıkları değildir. 

Şayet durum Ensârî’nin iddia ettiği gibi ise, yani Sîbeveyh’in bu fiili doğrudan haber 

kabul etmemesinin tek gerekçesi Basra dil ekolünün kurallarına aykırı olması ise o 

zaman Ferrâ, Müberred, Zeccâc ve Zemahşerî gibi dilcilerin “فاَقْطَعوُا” kelimesini hangi 

dil mantığına göre haber kabul ettikleri ve Sîbeveyh’in itiraz ettiği mantıksızlığı nasıl 

çözüme kavuşturdukları da cevabı hak eden bir sorudur. Şöyle ki Ahfeş ve onunla aynı 

görüşte olan dilciler kelimenin başındaki elif-lam takısını “ َْالَّذِى سَرِقَ والَّتِى سَرِقت” 

takdirinde şart manasını içeren sıla olarak düşünmüş; “فاَقْطَعوُا” kelimesini de bir nevi 

                                                 
498  Ebû Hayyân el-Endelusî, 4:246. 
 ”ألاَ ترى أن ك لو قلت: زيدٌ فمنطلقٌ لم يستقم، فهو دليلٌ على أن ه لا يجوز أن يكون مبتدأ“  499
500  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:138. 



115 

sılanın cevabı kabul ederek mantıklı ve tutarlı bir çözüm getirmişlerdir.501 Dolayısıyla 

bu âlimler, Ahmed Mekkî’nin iddia ettiği gibi “فاَقْطَعوُا” fiilini doğrudan haber kabul 

etmiş değillerdir. Sadece “فاَقْطَعوُا” fiilinin evvelindeki “fâ” edatının bulunma nedenini 

Sîbeveyh’ten farklı bir tevil ile izah etmişlerdir. Bu noktada Sîbeveyh’in neden aynı 

yola başvurmadığı sorusu akla gelebilir. Onun anlayışına göre biraz sonra da 

değineceğimiz gibi “fâ” edatı, sadece “الذى” ve “ ْمَن” gibi şart edatı içeren öğelerin 

haberine dâhil olabilmektedir. Müellif, elif-lam takısının sıla manasına gelmesini teorik 

olarak reddetmemekle beraber bu ayette cevabına “fâ” dâhil olabilecek bir şart manası 

içermediğini düşünmektedir. Şayet “ ُالسَّارِق” kelimesinin başındaki elif-lam takısının şart 

manasına geldiğini kabul etseydi aynı tevil Sîbeveyh için de söz konusu olabilirdi. 

انِي فاَجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا“ انِيةَُ وَالزَّ  502 ayeti(Zina eden erkek ve kadınlara yüz sopa vurun) ”الزَّ

de aynı dilsel altyapıya sahip olduğu için ayrıca tartışmaya gerek duymuyoruz. 

Râzî’nin ikinci itiraz noktası olan “ يأَتِْياَنِهَا مِنْكُمْ فآَذوُهُمَا وَاللَّذَانِ  ” (İçinizden fuhuş yapan her 

iki tarafa da ceza verin)503 ayeti, ilk iki ayetten biraz farklı olduğu için üzerinde ayrıca 

durma lüzumu hissetmekteyiz. Sîbeveyh bu ayette, yukarıdaki iki ayetten farklı olarak 

merfu ve mansub kıraat arasında tercih yapmamış, her iki kıraati de kuvvet bakımından 

aynı derecede görmüştür. Mansub okunuşu tıpkı “ََُّّفاَضْرِبْه َّزِيْد ا  ”زيْد ا“ örneğindeki ”هذا

lafzının konumu gibi açıklamıştır. Yani “زيْد ا” lafzı, “هذا” lafzından bedel veya atfı beyan 

yapılarak evveline mahzuf bir fiil takdir edilir. Bu durumda “َُّفاضْرِبْه” fiili, yeni bir cümle 

olur. Merfu okunuşunu ise iki şekilde açıklamıştır. Birincisi, “اللذان” lafzından önce bir 

mübteda takdir edilerek “ امََّبْهَُّرَِّاضَّْفَََّّكََّانَِّيََّأتَِّهذانَّاللذانَّيََّ ” şeklinde olur. Bu açıklamaya şöyle bir 

itiraz gelebilir: “Bu ikisi, sana gelen iki kişidir, öyleyse onları döv!” cümlesi ile 

kastedilen dövülmesi gereken muayyen iki kişidir, dolayısıyla da anlam herkesi 

kapsayacak şekilde genel değildir. Sîrâfî bu itiraza şöyle cevap vermektedir: “َّ وَاللَّذاَنِ

هايأَتِْياَنَِّ ” ayetinde iki kişi ile kastedilen fuhuş yapan erkek ve kadın cinsidir. Yoksa ayet 

şahsen iki kişiyi kastetmemektedir.504 Merfu kıraatin ikinci açıklaması ise bizzat “َّاللذان

هايأتيان ” kelimesinin mübteda; “فاضربْهما” fiilinin de haber olmasıdır. Sîbeveyh’in “فاَقْطَعوُا” 

                                                 
501  Zemahşerî, Keşşâf, 3:208; Ebu’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Yûsuf Semîn el-Halebî, ed-Dürru’l-

Mesûn fî Ulûmi’l-Kitâbi’l-Meknûn, thk. Ahmed Muhammed el-Harrât (Dımeşk: Dâru’l-Kalem, t.y.), 

4:258. 
502  Nûr, 24/2. 
503  Nisâ, 4/16. 
504  Sîrâfî, Şerhu Sîbeveyh, 1:494. 



116 

fiilini evvelindeki “fâ”dan dolayı haber kabul etmezken buradaki “فاضربْهما” fiilini haber 

kabul etmesindeki dilsel gerekçe “اللذان” olan sıla edatıdır. Çünkü sıla edatı, doğrudan 

şart manası içermektedir. Nasıl ki “ٌَّالذىَّيأتْينىَّفلهَّدرهم” gibi isim cümlelerinde şart manası 

içeren sıla cümlelerinin haberine “fâ” getirmekte dilbilimsel olarak bir beis yoksa aynı 

manayı içeren fiil cümlelerinde de bir beis yoktur. Sonuç olarak “فاضربْهما” fiili, şartın 

cevabı konumunda olduğu için öncesinde “fâ”nın bulunması dilsel bir problem teşkil 

etmemektedir.505 

Görüldüğü üzere bu durumun Basra dil kurallarından taviz vermeme veya kıraatleri 

Basra dil kurallarına uydurma çabasıyla hiçbir ilgisi yoktur. Bu sebeple Sîbeveyh ve 

sonraki dilcilerin buradaki asıl ihtilaf mahalli, emir fiilinin haber olup olamayacağı 

iddiasını bu ayetler üzerinden temellendirmek değil cümledeki “fâ”nın bulunma 

nedenini izah etme hususundaki yöntem farkıdır. Kaldı ki Sîbeveyh burada herhangi bir 

kıraati de hedef almamıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
505  Bkz. Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:139-43. 



117 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KUR’AN İLİMLERİ YÖNÜYLE el-KİTÂB 

 

el-Kitâb’ın verilerini Kur’an İlimleri yönüyle incelemeye başlamadan önce bu tabirin 

kavramsal çerçevesi hakkında kısa da olsa bir malumat sunmamız gerekmektedir. Zira 

bilindiği üzere “Kur’an İlimleri” tabiri gerek kapsamı ve medlülü itibariyle gerekse 

Kur’an’ın anlaşılması noktasında müstakil bir yöntem olup olmaması itibariyle tartışma 

konusudur. Bu tartışmaları tüm yönleriyle buraya taşıyarak söz konusu kavramlarla 

ilgili şümullü bir muhteva analizi yapmak çalışmamızın kapsamı dışındadır. Ancak 

“Kur’an İlimleri” tabiri ile kastettiğimiz alanın çerçevesini genel hatlarıyla 

belirlememiz, konumuzun daha iyi anlaşılması açısından önemlidir. 

 “Kur’an İlimleri” kavramı Arapçadaki “Ulûmü’l-Kur’an” terkibinin Türkçe karşılığıdır. 

Terkipteki “Ulûm/İlimler” lafzı, herhangi bir konuyla ilgili sistematik bilgiyi 

karşılayabildiği gibi daha genel anlamıyla “bilgi, malumat” anlamına da gelmektedir.506 

Her iki anlamda da “Kur’an İlimleri” terkibinin anlamsal zemininde bir takım 

daralmalar ya da haddinden fazla yığılmalar söz konusu olmaktadır. Örneğin en genel 

anlamıyla “Kur’an ile alakalı bilgiler” anlamı kastedildiğinde Kur’an ile bir şekilde 

ilişkilendirilen bütün ilimler alana taşınabilmektedir. Nitekim bu geniş anlamdan yola 

çıkan kimi âlimler Kur’an İlimlerinin sayısını 77450’ye kadar çıkarmış507 bazıları ise 

Kur’an ilimlerinin sonsuzluğunu iddia etmiştir.508 Kur’an ilimlerinin sonsuzluğunu 

savunan anlayış, matematik, tıp, astronomi gibi bütün ilimlerin kaynağının Kur'an 

olduğunu savunan âlimlerin yaklaşımıdır. Bu bağlamda Taşköprizâde; tıp, matematik, 

                                                 
506  Mustafa Karagöz, Sözlükbilim ve Tefsir, 1. bs (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2019), 173; İsmail 

Çalışkan, Tefsir Usûlü, 1. bs (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2017), 121. 
507  Ebû Bekr İbnü’l-Arabî, Kânûnu’t-Te’vîl, thk. Muhammed es-Süleymânî (Cidde: Dârü’l-Kıble li’s-

Sekafeti’l-İslamiyye, 1986), 450. 
508  Söz konusu iddialar hakkında bilgi için bkz. Karagöz, Sözlükbilim ve Tefsir, 174. 

 



118 

astronomi gibi ilimlerin yanı sıra demircilik, denizcilik, marangozluk, dokumacılık gibi 

meslekleri de “Kur’an’dan istinbat edilen ilimler” başlığı altında zikretmiştir.509 Böylece 

ilk dönemlerde Kur’an’ın nüzûlü, tertibi, nâsih-mensûhu, sebeb-i nüzûlü gibi belli başlı 

konular etrafında şekillenen ve oldukça muhtasar olan eserler, daha sonra geometri, tıp, 

astronomi gibi modern bilimlerin de eklemlenmesiyle ansiklopedileri aratmayacak 

hacme ulaşmıştır. Öte yandan kapsam daraldığında Kur’an İlimleri’nin hangi alanlarla 

sınırlanması ya da hangi alanların hariçte tutulması gerektiği meselesi gündeme 

gelecektir. Buna bağlı olarak Kur’an’ı doğru anlamaya duyulan ihtiyaç açısından 

hangilerinin öncelikli olduğu hususu da müfessirlerin bakış açısına göre 

değişebilmektedir. Örneğin nüzûl sebeplerinden bağımsız bir tefsir eylemini mümkün 

görmeyen müfessirler için esbâb-ı nüzûl bilgisi öncelikli alan iken bir başka müfessir 

için Kur’an’ın üslûbu veya nâsih-mensûh’u öncelikli alan olabilmektedir. Bu anlamda 

nesnel ve dört başı mamur bir alan tanımlaması ve sınırlandırması mümkün 

görünmemektedir. 

Genel anlamda “Kur’an İlimleri” tabiri, Kur’an’ı anlarken ihtiyaç duyulan bilgiler 

anlamında kullanılmaktadır. Diğer bir ifadeyle Kur’an’ın nasıl anlaşılması gerektiğini 

değil, onu anlamaya yönelindiğinde nelere bakılması gerektiğini bildirir.510 Bu itibarla 

biz, yöntem öneren bir disiplini değil, Kur’an’ın muhtelif pasajlarında dağınık haldeki 

bilgileri derleyen ve bunu Kur’an’ı anlamak isteyenlere derli toplu olarak sunan 

literatürü kastetmekteyiz. Bu literatür, evvelemirde nasih-mensuh, esbâb-ı nüzül, vücûh-

nezâir, garîbul-kur’an, dil, belagat gibi özü itibariyle Kur’an’ı anlamaya taalluk eden 

konuları içermektedir. 

Sîbeveyh’in Kur’an’ın daha iyi anlaşılmasına katkı sunmak veya bu konuda bir yöntem 

önermek için bazı bilgileri eserine taşıdığını iddia etmemekteyiz. Bu bakımdan en 

nihayetinde Arap dilbilimiyle ilgili bir eser olan el-Kitâb’da Kur’an İlimleri kapsamına 

dâhil olan bütün alt başlıkların yer alması veya Ulûmü’l-Kur’an konuları ile ilgili teorik 

tartışmalara girilmesi düşünülemez. Ancak biz, müellifin farklı vesilelerle değindiği 

bazı malumatların Kur’an İlimleri ile irtibatının kurulabileceğini düşünüyoruz. Bu 

                                                 
509  Ahmed b. Mustafa Taşköprizâde, Mevsûatü Mustalahâti Miftâhi’s-Seâde ve Misbâhi’s-Siyâde, thk. 

Ali Dahrûc (Beyrut: Mektebetü Lübnân Nâşirûn, 1998), 877-82. 
510  İbrahim Görener, “Kur’an İlimleri ve Tefsir Üsûlü’nün Bir Yöntem Çağrıştırması Sorunu”, Bilimname 

XVI, sy 1 (2009): 16-17. 



119 

vesileyle söz konusu malumatın Kur’an ilimleri alt başlıklarıyla bağlantısını kurarak 

literatüre sağladığı katkıyı ve müellifin bazı konulara yaklaşımını ortaya koymaya 

çalışacağız. Bunu yaparken müellifin değinmediği konularla anlamsız veya zorlama 

bağlantılar üreterek çalışmanın hacmini büyük göstermek gibi bir çaba içerisine 

girmeyeceğiz. Ancak konuyla ilgili çok kısa da olsa mantıksal bağlantı kurmamızı 

sağlayacak değerlendirmeleri inceleme dışı bırakmanın da uygun olmayacağı 

kanaatindeyiz. 

3.1. Garîbü’l-Kur’an Açısından el-Kitâb 

Sözlükte “yurdundan uzak kalan”, “tek ve nadir olan”, “mübhem olan ve bilinmeyen” 

gibi anlamlara gelen “garîb” lafzı, Kur’an ile beraber kullanıldığında, farklı nedenlerden 

dolayı anlaşılması zor olan Kur’an kelimelerini inceleyen ilim dalını karşılamaktadır. 

Kur’an’daki bazı kelimelerin anlaşılmasını zorlaştıran nedenler ise “Kelimenin Arapça 

dışında yabancı bir dilden alınması”, “Kureyş dışındaki bir lehçeden alınması” ve “Bazı 

kelimelerin kullanımı az olması sebebiyle hemen anlaşılamaması” şeklinde üç 

kategoride değerlendirilmiştir.511 

Vahyin ilk muhatabı olan sahabe neslinin, büyük oranda Kur’an’ın anlamına vâkıf 

olmakla beraber bazı kelimelerin manasını tam idrak edemedikleri durumlar da 

olmuştur. Nitekim Hz. Ömer bir hutbe esnasında “512”وَفاَكِهَةً وَأبَ  ا ayetini okuduktan sonra 

“fâkihe’nin ne olduğunu biliyoruz ama ‘ebb’ de ne ola?” demiş, daha sonra da kendi 

kendine “Bu iş gerçekten çok külfetli.” demiştir.513 Keza İbn Abbas’a bazı kelimelerin 

anlamı sorulduğunda Arap şiirlerinden muhtelif deliller getirerek ayetin manasını izah 

ettiği, aynı zamanda şiirle mana tespit yöntemini insanlara önerdiği bilinen bir 

husustur.514 Sahabe zamanında anlaşılması için hâricî çaba veya istişhad gerektiren bu 

tür kelimeler sınırlı sayıdayken nüzûl döneminden uzaklaşıldıkça garîb kelimelerin 

sayısında artış gözlenmiştir. Hatta meseleye İslâm’a yeni giren gayri Arap unsurlar 

açısından yaklaşıldığında Kur’an kelimelerinin neredeyse tamamının garîb olduğu 

                                                 
511  İsmail Cerrahoğlu, “Garîbü’l-Kur’an”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 

13:379; Karagöz, Sözlükbilim ve Tefsir, 176-77. 
512  Abese, 80/31. 
513  Suyûtî, İtkân, 2:4; Zemahşerî, Keşşâf,  4:705. 
514  Suyûtî, İtkân, 2:67. 



120 

söylenebilir.515 Bu bakış açısıyla Kur’an’daki herhangi bir kelimenin Garîbü’l-Kur’an 

kapsamında değerlendirilip değerlendirilemeyeceği meselesinin göreceli olduğunu 

söyleyebiliriz. Dile hâkimiyetle ilgili bir husus olduğu için birinin bilmediği bir 

kelimeyi bir başkası rahatlıkla bilebilir.516 

Hicrî ikinci asırdan itibaren müstakil olarak telif edilen Garîbü’l-Kur’an türü eserlerin 

birçoğu günümüze ulaşmasa da bu eserler, ilk dönemlerde Kur’an’ın anlaşılması 

noktasındaki boşluğu önemli ölçüde doldurmuştur. Bunun yanında ilk dönemlerde 

hadîs, sözlükbilim, gramer gibi muhtelif alanlarda kaleme alınan eserlerde yer alan 

Kur’an kelimelerinin anlamlarını doğrudan veya dolaylı olarak ilgilendiren bilgiler de 

otantik anlam açısından sonraki dönem Müslümanları için önem arz etmektedir. Bu 

bağlamda nadir de olsa Sîbeveyh’in el-Kitâb’ındaki bazı değerlendirme veya 

kelimelerin Garîbü’l-Kur’an alanını yakından ilgilendirdiğini düşünmekteyiz. 

İlk olarak Kur’an’daki bazı kelimelerin anlaşılmasını zorlaştıran sebepler arasında 

zikredilen “Kelimenin Arapça dışında bir dilden olması” konusu Sîbeveyh döneminin 

popüler tartışmalarından biridir. Onunla çağdaş sayılabilecek bir âlim olan İmam Şâfiî 

(ö. 204/820), ilk defa Arapça dışında bir kelime bulunmasının Kur’an’ın Arabîlik 

vasfıyla bağdaşmayacağı gerekçesiyle Kur’an’da yabancı kökenli kelime bulunmadığı 

görüşünü ortaya atmıştır. Daha sonra Ebû Ubeyde (ö. 209/824), Taberî (ö. 310/923) ve 

Bâkıllânî (ö. 403/1013) gibi âlimler de bu görüşe katılmışlardır.517 Ekser ulema ise 

Kur’an’da yabancı kökenli kelime bulunduğunu ve bunun Kur’an’ın Arabîliğine halel 

getirmeyeceğini savunmaktadır. Sîbeveyh, öncelediği alan gereği bu tartışmalara hiç 

değinmemekle beraber, onun bazı değerlendirmelerinden konu hakkındaki görüşünü 

tespit edebilmek mümkündür. Örneğin Arapça kelimelerin vezinleri hakkında bilgi 

verirken “Yabancı dilden Arapçaya aktarılan kelimelerin Arap veznine uyarlanması” 

şeklinde bir başlık açmıştır. Buna göre Araplar yabancı kökenli kelimeleri hiçbir zaman 

orijinal yapı ve seslendirmeleriyle kendi dillerine aktarmayıp bu kelimelerin vezin ve 

seslerini Arapçaya uyarlamışlardır. Müellif, bu konunun hemen akabinde ise Farsçadan 

Arapçaya geçen kelimelerde yapılacak değişiklikleri içeren özel bir başlık açmıştır. 

                                                 
515  Karagöz, Dilbilimsel Tefsir, 157: Karagöz, Sözlükbilim ve Tefsir, 178. 
516  Muhammed Ali b. Ali et-Tehânevî, Keşşâfü Isṭılâḥâti’l-Fünûn ve’l-Ulûm (Beyrut: Mektebetü Lübnan, 

1996), 1251. Mehmet Demir, “Kur’an’ı Anlamada Garîbü’l-Kur’an’ın Yeri ve Kurtubî’nin Garîbü’l-

Kur’ana Yaklaşımı”, Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sy 40 (2018): 221. 
517  Suyûtî, İtkân, 2:125. 



121 

Farsçaya özel başlık açmasının sebebi, kanaatimizce Arapçaya sadece Farsça kökenli 

kelimelerin geçmiş olabileceği fikri değil, müellifin İran asıllı olmasının yanında 

Arapçaya en çok kelime veren dilin en azından o dönem için Farsça olmasıdır. Sîbeveyh 

bu tartışmalara doğrudan dâhil olmasa da verdiği bilgilerin içeriğinden onun bu 

tartışmalarla ilgili görüşü hakkında fikir sahibi olabiliriz. Çünkü müellif, yabancı 

dillerden alınan kelimelerin sarf veznindeki karşılıklarını söylerken “Dirhem”, “Dinar”, 

“İshak”, “Yakub” ve “İsmail” gibi kelimeleri örnek göstermiş ve bu kelimelerin aslının 

Arapça olmadığını vurgulamıştır.518 Söz konusu kelimelerin Kur’an’da sıkça yer aldığı 

düşünüldüğünde konuyla ilgili Sîbeveyh’in düşüncesi de netlik kazanmaktadır. 

Garîbü’l-Kur’an alanını yakından ilgilendiren diğer bir konu ise Kureyş lehçesi 

dışındaki kabilelerin kullanımı veya dil kurallarıdır. Kur’an, Kureyş lehçesi merkezli 

olarak nazil olsa da içerisinde değişik oranlarda toplamda 64 lehçenin izlerini bulmak 

mümkündür.519 el-Kitâb’da Kureyş lehçesi dışındaki birçok kabilenin dil kurallarına, 

morfolojisine ve fonetiğine “Şöyle diyen Araplar da vardır.” veya “Bazı Arapların şöyle 

dediklerini duydum.” gibi ifadelerle genişçe yer verilmektedir. Sîbeveyh, gramer 

hataları olduğu iddia edilen bazı dilsel yapıların farklı lehçelerde karşılığının 

bulunduğunu, gerek o kabileye ait şiirlerle gerekse o kabilede kullanılan deyimlerle izah 

etmiştir. Bu bakımdan Sîbeveyh diğer kabilelerin söz varlığından ziyade dil kurallarını 

istişhad olarak daha fazla kullanmaktadır. Bunun yanında bazı kelimelerin anlamlarına 

da değinmiştir. Örneğin “Reyhân” kelimesinin anlamını, Garîbü’l-Kur’an teriminden 

bağımsız olarak “rızık” olarak açıklamıştır. Rahman ve Vakıa surelerinde bulunan ve 

günümüz meallerinin neredeyse hepsinde “hoş kokulu bitkiler” olarak çevrilen bu 

kelimeyi, ilgili sürelerdeki bağlamına göre ortaya çıkan irab ihtimalleri çerçevesinde üç 

hareke ile okumak mümkündür. Bu nedenle “Reyhân” kelimesinin anlamı son harfinin 

harekesiyle yakından ilgilidir.  Şöyle ki, “ ِيْحان  şeklinde esre okunduğu zaman ”والرَّ

“sahiplik” anlamına gelen “ُذو” edatının muzafun ileyhi konumunda bulunan “ ِالْعصَْف” 

kelimesi üzerine atfedilir ki bu durumda “hoş kokulu taneler/bitkiler” anlamı verilebilir. 

Ancak “ ُيْحان  edatına atfedilir ki bu ”ذو“ şeklinde ötre okunduğu zaman doğrudan ”والرَّ

durumda “yapraklı taneler ve rızıklar vardır” anlamı daha uygun olmaktadır. Şâmlıların 

                                                 
518  Sîbeveyh, el-Kitâb, 4:306-307; Bayram Köseoğlu, Tefsir İlmi Açısından Sîbeveyh’in el-Kitâb’ı 

(Ankara: Fecr Yayınları, 2022), 74. 
519  Soner Gündüzöz, “Kur’an’da Yerleşik Gramer Kurallarına Aykırı Dil Yapıları ve Kur’an’ın Lehçe 

Haritası Üzerine Bir İnceleme”, Şarkiyat Araştırmaları Dergisi 2, sy 6 (2002): 82. 



122 

kıraatinde ise “ َيْحان  şeklinde mansub okunmaktadır ki bu kıraat her iki ”وَالْحَبَّ ذا الْعصَْفِ وَالرَّ

manaya da muhtemeldir.520 Bir taraftan kelimenin Mukatil b. Süleyman’ın belirttiğine 

göre Himyer lehçesinde göre “rızık” anlamına gelmesi521 diğer yandan İbn Abbâs, 

İkrime, Mücâhid ve Dahhâk gibi sahabe ve tâbiîn’den gelen nakillerde “rızık” olarak 

anlamlandırılması522 Sîbeveyh’in verdiği manayı desteklemektedir. 

3.2. el-Kitâb ve Nesih Teorisi 

 Sözlükte “ortadan kaldırmak” ve “nakletmek” gibi anlamlara gelen nesh kelimesi, 

ıstılahta “şer’î bir hükmün daha sonra gelen başka bir hükümle kaldırılması” demektir. 

Önceki hükmü kaldıran yeni hükme/delile “nâsih” denilirken, kaldırılan hükme ise 

“mensûh” denmektedir.523 Bu anlamda nesih, hikmete veya değişen şartlara binaen 

uygulamada revizyona gidilmesi olarak değerlendirilebilir. 

Son vahiy olan Kur’an’ın Yahudilik ve Hristiyanlık gibi semavî dinleri neshettiği, 

dolayısıyla uyulması gereken yegâne dinin İslâm olduğu fikri genel olarak 

müslümanların savunduğu bir düşüncedir. Bunun aksini iddia etmek İslâm inancına 

aykırı görülmüştür. Ancak ilahî şeriatlar arasında mümkün ve vaki kabul edilen nesih 

olgusunun aynı şeriat içerisinde (Kur’an’da) mevcudiyeti tartışılmıştır. Şöyle ki 

İslâm’ın ilk dönemlerinde Kur’an’da neshin varlığı neredeyse herkes tarafından kabul 

edilmiş, hatta ilk dönemde neshin varlığını savunmak Hz. Peygamber’i ve ona inen 

vahyi savunmak olarak yorumlanmıştır. Neshi reddetmek ise peygamberliği ve kitap 

iddiasını boşa çıkarma çabası olarak görülmüştür. Çünkü yeni şeriat (İslâm) varlığını, 

neshi meşru bir araç olarak vazetme suretiyle gerçekleştirmiştir.524 Ancak daha sonra 

değişen ihtiyaç ve gereklere bağlı olarak nesih meselesi, artık Allah’ın dilediğini yapma 

kudreti çerçevesinde değil onun ilmi ve hikmetli iş yapması çerçevesinde ele alınmış, 

böylece nesih olgusunun dayandığı zemin dönüşüme uğramıştır. Bunun neticesinde 

nesih telakkilerinin savunulabilir ölçülere sahip olması gerektiği görüşü savunulmaya ve 

                                                 
520  Zemahşerî, Keşşâf,  4:444-445. 
521  Mukâtil b. Süleymân, et-Tefsîru’l-Kebîr, thk. Abdullah Mahmûd Şehhâte (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâs, 

1423), 4:197. 
522  Taberî, Câmiʿu’l-Beyân, 22:21-22. 
523  Abdulkerim Zeydân, el-Vecîz fî Üsûli’l-Fıkh, (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2015), 362; Abdurrahman 

Çetin, “Nesih”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 32:529; Suyûtî, İtkân, 

3:66-85. 
524  Selim Türcan, Neshin Problematik Tarihi (Ankara: Otto Yayınları, 2017), 40. 



123 

nesih kavramının çerçevesi iyiden iyiye daraltılmaya başlanmıştır.525 Nitekim hicrî 322 

yılında vefat eden Mutezilî âlim Ebu Müslim el-İsfehânî’nin neshe karşı çıkmasıyla bu 

teori tartışmaya açılmıştır.526 

Yukarıdaki tespitleri zikretmemizin gayesi nesih tartışmalarını buraya taşıyarak neshi 

kabul edenlerin delillerini veya şartlarını ya da kabul etmeyenlerin gerekçelerini 

tartışmaya açmak değildir. Sadece kısmen daraltılmış çerçevede de olsa Sîbeveyh 

döneminde neshin varlığının bütün âlimler tarafından kabul edilen bir olgu olduğunu 

vurgulamaktır. Bu çerçevede Sîbeveyh’in el-Kitâb’da sadece bir yerde nesihten söz 

ettiği iddiasını527 tartışıp söz konusu metnin nesih olgusuyla ilgisi tespit etmeye 

çalışacağız. 

Yüce Allah Furkan suresinde müminleri vasıflarken “Rahmanın kulları yeryüzünde 

vakar ve tevazu ile yürürler. Cahiller ile karşılaştıklarında ise onlara ‘Selam’ 

derler.”528 buyurmaktadır. Ayetin neshe konu olup olmaması “câhil” ve “selâm” 

kelimesinin içeriğiyle yakından ilgili olduğu için evvel emirde bu iki kelimenin anlam 

örgüsü ve Sîbeveyh’in bunlara yüklediği anlamın tahlili önem arz etmektedir. Çünkü 

“câhil” kelimesine günümüz anlamıyla “akılsız”, “beyinsiz”, “bilgisiz” gibi anlamlar 

yüklendiği takdirde ayette nesihten söz edebilmenin herhangi bir gerekçesi 

kalmamaktadır. 

“Cahil” kelimesi, bilgisizlik, beyinsizlik, akılsızlık, edepsizlik ve hayâsızlık gibi kötü 

hasletleri karşılamaktadır.529 Gerek ayetin bağlamından gerekse nüzûl kronolojisinden 

“câhil” kelimesiyle müşriklerin kastedildiği anlaşılmaktadır ki Sîbeveyh de zaten burada 

müşriklerin mevzu bahis edildiğini açıkça ifade etmiştir. Diğer taraftan sözlükte 

“esenlik”, “barış” gibi anlamlara gelen “selâm” kelimesi ise bu ayet bağlamında 

tefsirlerde “sizinle bir işimiz yok, sizden uzak duruyoruz”, “dengeli söz söylerler”, 

“barışçıl davranırlar”, “güzel cevap verirler” gibi farklı anlamlarla izah edilmiştir.530 

                                                 
525  Bkz. Türcan, 101-12. 
526  Çetin, “Nesih”, 32:580. 
527  Tespitlerimize göre bu iddiayı ilk defa dile getiren kişi hicrî 338 tarihinde vefat eden Nehhâs’tır. Bkz. 

Ebu Ca’fer Ahmed b. Muhammed en-Nehhâs, en-Nâsih ve’l-Mensûh, thk. Muhammed Abdusselâm 

Muhammed (Kuveyt: Mektebetü’l-Felâh, 1407), 603. 
528  Furkan, 25/63. 
529  Murteza ez-Zebîdî, Tâcü’l-Arûs min Cevâhiri’l-Kâmûs, thk. Komisyon (Dâru’l-Hidâye, t.y.), 28:288; 

Zemahşerî, Keşşâf, 3:291. 
530  Zemahşerî, Keşşâf,  3:291; Mukâtil, et-Tefsîru'l-Kebîr  3:240. 



124 

Dolayısıyla literal yaklaşımın bir sonucu olarak müşriklere selam verilip verilemeyeceği 

ile ilgili bir sorunsalın bu ayetle herhangi bir ilgisinin olmadığı kanaatindeyiz. 

Sîbeveyh’in aktardığına göre Ebü’l-Hattâb’a “selâm” kelimesinin anlamı sorulmuş, o da 

 anlamına geldiğini (.Aman benden uzak dur! Ben de sizden uzak duruyorum) ”برَاءَةً مِنْكَ “

belirtmiştir. Bu anlamı desteklemek için de  “ اطَبهَُمُ الْجَاهِلوُنَ قاَلوُا سَلََمًاوَإِذَا خَ  ” ayetindeki 

“selâm” kelimesinin aynı manada kullanılmasını delil olarak kullanmıştır. Çünkü Ebü’l-

Hattâb’ın iddiasına göre bu ayet Mekke’de nazil olmuştur ve o dönemde müslümanlar, 

müşriklere selam vermekle emrolunmamışlardı. Dolayısıyla buradaki “selâm” kelimesi 

“Aman benden uzak dur”, “Hadi eyvallah”, “Aramızda iyilik de yok kötülük de yok” 

gibi anlamlara gelmektedir.531  

Sîbeveyh bu bilgileri “سُبْحانَ الله” kelimesinin mansub olma gerekçesi bağlamında 

zikretmiştir. Ona göre “سُبْحانَ الله” ifadesi, “ئُ  براءةَ الله من السُّوء  Allah’ı kötü şeylerden) ”أبرَّ

tenzih ederim.) takdirindedir ve “ ُئ  ”olan gizli bir fiil ile mansub olmuştur. “Selâm ”أبرَّ

kelimesinin “Benden uzak dur” anlamında kullanılmasını kabul ettiği anlaşılan 

Sîbeveyh, bazı Arapların bu kelimeyi bu anlamda kullandıkları zaman merfu 

okuduklarını da sözlerine eklemiştir. 

Konuyu detaylandırmadan önce ayetin nesihle bağlantısına da kısaca değinmek 

gerektiği kanaatindeyiz. Şöyle ki seyf ayeti olarak bilinen “Haram aylar çıkınca 

müşrikleri yakaladığınız yerde öldürün.”532 buyruğu nazil olunca müşriklere karşı 

denge politikasını ve uzlaşmacı yaklaşımı tavsiye eden ayetlerin hepsinin neshedildiği 

özellikle ilk dönemlerde kabul edilmiştir. Sîbeveyh “Onlara hadi eyvallah derler.” 

ayetinin seyf ayetiyle neshedildiğine dair açık beyanda bulunmamıştır. Ancak gerek 

onun ayetteki “selâm” kelimesine yüklediği anlamdan gerekse “Çünkü müminler o 

dönemde müşriklere selam vermekle emrolunmamışlardı” ifadesinden hareketle bazı 

âlimler onun bu ayeti mensûh kabul ettiğini iddia etmişlerdir. Tespit edebildiğimiz 

kadarıyla bu iddiayı ilk defa dile getiren kişi Nehhâs’tır (ö. 338/950). O, Sîbeveyh’in bu 

ayeti mensûh kabul ettiğini söylemiş, bu ayet dışında onun nesihle ilgili herhangi bir şey 

söyleyip söylemediğini bilmediğini ifade etmiştir.533 Bazı âlimler ise Sîbeveyh’in 

                                                 
531  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:324. 
532  Tevbe, 9/5. 
533  Nehhâs, en-Nâsih ve’l-Mensûh, 603. 



125 

“Müminler o dönemde müşriklere selam vermekle emrolunmamışlardı.”534 ifadesini 

sorunlu bulmuşlardır. Çünkü böyle bir ifade, nesihle ilişkilendirildiği takdirde daha 

sonra müşriklere selam verilebileceği yönünde bir izin geldiğini ihsas ettirmektedir ki 

böyle bir şey realiteyle bağdaşmamaktadır. Muhtemelen bu kaygıdan dolayı Müberred 

(ö. 286/900), Sîbeveyh’in ifadelerini problemli görmüş ve bu ifade yerine “Müminler o 

dönemde müşriklere karşı savaşmakla emrolunmamışlardı, savaş emri sonradan geldi.” 

demesi gerektiğini beyan etmiştir. Keza Muhammed b. Yezîd de Sîbeveyh’in bu konuda 

hata yaptığını ve uygun bir ibare kullanmadığını belirtmiştir.535 Ancak yeterince açıktır 

ki Sîbeveyh’in asıl amacı, İslâm’ın sonraki yıllarında müşriklere bilindik anlamda selam 

verilebileceğine dair izin verilmek suretiyle ayetin neshedildiğini ima etmek değil, 

ayetteki “selâm” kelimesinin “Benden uzak dur!” anlamına geldiğini vurgulamaktır. 

Ebû Bekr İbnü’l-Arabî’nin (ö. 543/1148) bu konuyla ilgili değerlendirmeleri ise 

şöyledir: Müminlerin o dönemde müşriklere selam vermeleri emredilmediği gibi bu 

onlara yasaklanmış da değildi. Burada onlara affedici olmaları ve güzel bir şekilde 

müşriklerin yanından ayrılmaları emredilmişti. Çünkü peygamber onların meclislerinde 

oturur, onlara esenlik diler, onlarla yakınlık kurar, ama asla onlara yaranmaya 

çalışmazdı.536 Zemahşerî ise “câhil” kelimesiyle akılsız, edepsiz ve hayâsız kişilerin 

kastedildiğini, ahlaksız insanları ise her zaman görmezden gelmek ve onlardan uzak 

durmak gerektiğini belirterek neshe gerek kalmadığını vurgulamıştır.537 

Sonuç olarak Sîbeveyh’in neshe ait düşüncelerini, neshin geçerlilik şartları gibi teolojik 

boyuta yönelik tartışmalardaki tutumunu bu ayet ekseninde tespit etmemiz mümkün 

görünmemektedir. Kaldı ki Sîbeveyh bu ayetin mensûh olduğu ile ilgili doğrudan bir 

hüküm de belirtmemiştir. Ancak kelimeyi izah ederken yaptığı açıklamalar, ayeti nesih 

ekseninde ele alan âlimlerin değerlendirmeleriyle paralellik arz etmektedir. Örneğin 

ayetin Mekke’de nazil olduğuna vurgu yapması ve “câhil” kelimesiyle müşriklerin 

kastedildiğini beyan etmesi onun bu ayeti mensûh kabul ettiğini söylememizi mümkün 

kılmaktadır. Diğer taraftan müellifin bu beyanları, neshin dayandığı zeminin henüz 

                                                 
 ”ولم يؤمَرِ المسلمون يومئذ أن يسلَّموا على المشركين“  534
535  Ebû Muhammed Abdulmün’im İbnü’l-Feres, Ahkâmü’l-Kur’an, thk. Komisyon (Beyrut: Dâru İbn 

Hazm, 2006), 3:398; Kurtubî, el-Câmi’, 13:70; Muhammed b. Ali b. Muhammed eş-Şevkânî, Fethu’l-

Kadîr (Dımeşk: Dâru’l-kelimi’t-tayyib, t.y.), 4:100. 
536  Ebû Bekr İbnü’l-Arabî, Ahkamü’l-Kur’an, thk. Muhammed Abdulkadir Atâ, (Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 2003), 3:451-452. 
537  Zemahşerî, Keşşâf, 3:291. 



126 

dönüşüme uğramadığı ve neshin tartışmaya açılmadığı bir dönemde yapmış olması 

onun bu ayette nesihten söz etmiş olabileceğine dair harici bir karine olarak 

değerlendirilebilir. 

3.3. Vücûh ve Nezâir (el-Kitâb’da Çokanlamlılık Olgusuna Yaklaşım) 

“Vücûh” terimi sözlükte “yüz”, “cihet”, “taraf”, “yön”, “yol”, “şekil”, “herhangi bir 

şeyin ön tarafı”, “şan”, “şöhret”, “makam”, “bir şeyin bizzat kendisi” gibi anlamlara 

gelen “vech” kelimesinin çoğuludur. “Nezâir” ise kök itibariyle “bakmak”, “gözetmek”, 

“görmek” ve “düşünmek” gibi anlamlara gelen “ َنظََر” kökünden türemiş olan “نظَِيرَة” 

kelimesinin çoğuludur. “نظَِيرَة” ise “bir şeyin dengi, aynısı ve benzeri” gibi anlamlara 

gelmektedir.538 Bu iki kavramın Kur’an İlimleri terminolojisindeki tanımları ise temelde 

üç eksene oturaktadır. Birinci tanıma göre -ki bilindiği kadarıyla bu kavramı ilk defa 

tanımlayan kişi Ebü’l-Ferec İbnü’l-Cevzî’dir (ö. 597/1201)- “vücûh” ve “nezâir” 

terimleri aslında aynı şeyi ifade etmektedir. Yani lafzı ve harekesi aynı olan bir 

kelimenin Kur’an’ın muhtelif yerlerinde zikredilmesi ve her zikredildiği yerde 

diğerlerinden farklı anlamlar ifade etmesidir. Bu kelimelerin kullanıldığı yerlerde aynı 

olan lafızlara “nezâir”; bunların birbirinden farklı olan manalarına ise “vücûh” 

denmektedir. Buna göre lafızlara “nezâir”; manalara ise “vücûh” denmektedir.539 

Yaygın olan ikinci tanıma göre “vücûh”, bir lafzın Kur’an’ın muhtelif yerinde farklı 

anlamlara gelmesi; “nezâir” ise farklı lafızların aynı anlama gelmesidir.540 Üçüncü 

tanıma göre ise “vücûh” bir lafzın muhtelif manalara gelmesi; “nezâir” ise farklı 

anlamlara gelen bir kelimenin farklı anlamlarından herhangi birinin varsa Kur’an’da 

tekerrür etmesidir.541 Tanımlardan da anlaşıldığı üzere terminolojideki “vücûh” tabirinin 

anlam sınırlarını çizme konusunda mutabık kalan âlimler “nezâir” tabirinin anlamı 

konusunda ise birbirlerinden farklı düşünmektedirler.542 

                                                 
538  İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, 5:219;13:555; Zebîdî, Tâcü’l-Arûs, 36:535-537; Şahin Güven, Kur’an’ın 

Anlaşılmasında Çokanlamlılık Sorunu (İstanbul, M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yay., 2017), 181-182; 

M.Suat Mertoğlu, “Vücûh ve Nezâir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2013), 43:141. 
539  Ebü’l-Ferec İbnü’l-Cevzî, Nüzhetü’l-A’yüni’n-Nevâzir fî İlmi’l-Vücûhi ve’n-Nevâzir, (Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle, 1984), 83; Mertoğlu, “Vücûh ve Nezâir”, 141; Güven, Çokanlamlılık Sorunu, 

182-183; Mustafa Karagöz, “Vücûh ve Nezâir’in Terimleşme Süreci”, Bilimname, sy 14 (2008): 449. 
540  Karagöz, “Vücûh ve Nezâir’in Terimleşme Süreci”, 451. 
541  Karagöz, 448. 
542  Güven, Çokanlamlılık Sorunu, 184-185. 



127 

Günümüzdeki yaygın tanıma göre “vücûh” çokanlamlılık; “nezâir” ise eş anlamlılık 

olgusunu karşılamaktadır. Oysa bu alanda yazılmış ilk eserlerde “nezâir” kelimesinin 

“eş anlamlı” olarak anlaşılması mümkün görünmemektedir. Nitekim Mukatil b. 

Süleyman (ö. 150/767) ve Yahya b. Sellâm (ö. 200/815) gibi ilk dönem âlimlerin 

eserlerinde her ne kadar “nezâir” kavramının tanımı yapılmamışsa da bu eserlerdeki 

kullanımdan hareketle, “Kelimenin kullanıldığı farklı anlamların herhangi birinin 

Kur’an’da tekerrür etmesi” şeklinde tarif edilmesi mümkündür. Dolayısıyla yapılan bu 

tanımlar içerisinden sadece sonuncusu “Vücûh ve Nezâir” isimli eserlerin içeriğiyle 

örtüşmektedir.543 

Sîbeveyh’in meseleye bakışına geçmeden önce onun dilde çokanlamlılığı savunan 

alimler tarafından sıkça atıf yapılan şu taksimatını zikretmek yerinde olacaktır: 

Bilmelisin ki Arap kelamında hem lafzı hem de manası farklı olan kelimeler bulunduğu gibi 

lafzı farklı olup manaları aynı olan lafızlar da vardır. Bunun yanında bazı kelimelerin lafzı 

bir olsa da manaları farklıdır. Lafzı ve manası farklı olan kelimeler “ََّجَلَس” (oturdu) ve 

“ kelimeleridir. Lafızları farklı ama manaları bir olan kelimeler ise (gitti) ”ذَهَبََّ“ هَبََّذََّ ” ve 

 fiilidir ”وَجَدََّ“ fiilleridir. Lafzı aynı olup manası farklı olan kelimeye örnek ise (gitti) ”إنْطَلَقََّ“

ki bu kelime hem kayıp bir şeyi bulmak hem de üzülmek, öfkelenmek veya bilmek gibi 

kalbî544 manalara gelmektedir.545 

Bilinde üzere dilde çokanlamlı kelimelerin bulunup bulunmadığı konusu tartışmalıdır. 

İbn Dürüstevehy (ö. 347/958), Ebû Ali el-Fârisî (ö. 377/987) ve Ebû Hilâl el-Askerî (ö. 

400/1009) gibi âlimler çeşitli gerekçelerle dilde çokanlamlılığı kabul etmemişlerdir.546 

Bu çerçevede Sîbeveyh’in hem İttifâku’l-Lafzeyn ve’htilâfü’l-Ma’neyeyn şeklindeki 

ifadeleri hem de zikrettiği bazı örnekler, dilde çokanlamlı kelimelerin bulunduğunu 

kabul edenler âlimler tarafından delil olarak kullanılmaktadır. Yine bu bağlamda 

Müberred, vücûh ve nezâir’e dair kaleme aldığı Me’ttefeka Lafzuhû Ve’htelefe Ma’nâhu 

mine’l-Kur’âni’l-Mecîd isimli eserinde doğrudan vücûh özellikli kelimelerin anlamına 

geçmemiş, birkaç cümleyle Sîbeveyh’in yukarıdaki lafız taksimatına paralel bir şekilde 

                                                 
543  Karagöz, “Vücûh ve Nezâir’in Terimleşme Süreci”, 444,448; Güven, Çokanlamlılık Sorunu, 184-185. 
544  Kalbî fiil, “bir şeyin ne olduğunu anlamak, fark etmek, görmek” gibi zihnen anlaşılan ve mübteda 

haberin başına dâhil olabilen fiillerdir. 
545  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:24. 
546  Karagöz, Dilbilimsel Tefsir, 275. 



128 

konunun teorik çerçevesini çizerek “vücûh”un tanımını yapmıştır.547 Bunun yanında 

Müberred’in eserinin isminin Sîbeveyh’in lafız taksimatında kullandığı İttifâku’l-

Lafzeyn ve’htilâfü’l-Ma’neyeyn şeklindeki ifadelerinden esinlenmiş hissi 

oluşturmaktadır. Bu nedenle Müberred’in yukarıdaki eserinin ilham kaynağının 

Sîbeveyh olma ihtimali ayrıca araştırılması gereken bir husustur. 

 İbn Dürüstevehy, Sîbeveyh’i referans göstererek dilde çokanlamlılığı savunanlara şu 

sözlerle itiraz etmiştir: Çokanlamlılığı savunanların en güçlü argümanlarından birisi 

 fiilidir. Çünkü Sîbeveyh de bu kelimeyi el-Kitâb’ın girişinde zikretmiş ve dilde ”وَجَدَ “

çokanlamlılığı bu kelime üzerinden temellendirmiştir. Bu kelimenin manası hakkında 

hiç düşünmeyen ve gerçeğin farkına varamayan kişiler bunu çokanlamlı 

zannetmektedirler. Oysa bu anlamların hepsi temelde tek bir manadır ve bu da iyi veya 

kötü olsun herhangi bir şeyin isabet etmesidir.548 Ne var ki mastarın değişmesiyle 

mefuller de değişmektedir. Mefuller değişince de mana değişmektedir. Çünkü 

mastarların çekimleri farklı, örnekleri çok ve bu durum kıyasa da kapalıdır.549 

Sîbeveyh, bir kelimenin farklı anlamlara gelmesini Kur’an İlimleri zemininde değil de o 

kelimenin meful alabilme kapasitesi ekseninde değerlendirmektedir. Çünkü müellif, 

lafızlara yüklenen anlamın değişmesi durumunda cümlenin irabının da değişmesi 

gerektiğini vurgulamaktadır.550 Müellifin meseleye irab eksenli yaklaşması gerek 

yukarıdaki metnin gerekse onun Kur’an ayetlerinden seçtiği bazı örneklerin “vücûh” 

konusuyla bağlantılı olarak ele alınmasına engel değildir. Bu nedenle onun Arap dilinde 

hem çokanlamlı hem de eş anlamlı kelimelerin varlığını kabul ettiğini ifade etmek 

durumundayız. Ancak şunu da belirtmeliyiz ki Sîbeveyh’in “Bir lafzın farklı anlamlara 

gelmesi” şeklindeki tanımı “vücûh”u kapsarken, “Farklı lafızların aynı anlama gelmesi” 

şeklindeki tanımı “nezâir”i karşılamamaktadır. Çünkü yukarıda değindiğimiz gibi 

“nezâir” kelimesi eş anlamlılıktan ziyade “Kelimenin kullanıldığı farklı anlamların 

                                                 
547  Ebu’l-Abbâs Muhammed b. Yezîd el-Müberred, Me’ttefeka Lafzuhû Ve’htelefe Ma’nâhu mine’l-

Kur’âni’l-Mecîd, thk. Ahmed Muhammed Süleyman Ebû Ra’d, (Kuveyt: Vizâretü’l-Evkâf ve’ş-

Şüûnü’l-İslâmiyye, 1988), 47; Karagöz, Dilbilimsel Tefsir, 213. 
548  İbn Dürüsteveyh metindeki “ا  tabiri ile daha önce geçen “bolluk”, “zenginlik” ve “maddi ”خَيْرً ا كانََ أوْ شَر 

genişlik” gibi olumlu durumlar ile “fakirlik”, “yokluk” ve “sıkıntı” gibi olumsuz durumları 

kastetmektedir. 
549  Ebû Muhammed Abdullah b. Cafer İbn Dürüsteveyh, Tashîhu’l-Fasîh ve Şerhuh, thk. Muhammed 

Bedevî el-Mahtûn (Kahire: el-Meclisü’l-A’lâ li Şüûni’l-İslâmiyye, 1998), 188-89; Ayrıca bkz. 

Abdurrahmân Celâleddîn es-Suyûtî, el-Müzhir fî Ülûmi’l-Lüğa ve Envâihâ, thk. Fuad Ali Mansur, 

(Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1998), 1:303; Güven, Çokanlamlılık Sorunu, 116. 
550  Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh, 1:177. 



129 

herhangi birinin Kur’an’da tekerrür etmesi” şeklinde tanımlanan daha özel bir alanı 

ilgilendirmektedir. Bu nedenle el-Kitâb’da “vücûh”u ilgilendiren atıflardan söz etmemiz 

mümkün iken “nezâir”e dair atıflardan bahsetmemiz pek mümkün görünmemektedir. 

Biraz önce belirttiğimiz gibi Sîbeveyh, bir lafzın farklı manalara gelmesini irab 

bakımından ele almaktadır. Örneğin “ َعَلِم” fiili, “bilmek” ve “tanımak” anlamındaki 

 anlamında kullanıldığı zaman tek meful ile yetinebilirken kalbî fiil anlamında ”عَرِفَ “

kullanıldığında ise iki meful alması zorunlu hale gelmektedir. Aynı şekilde “رَأى” fiili 

“gözle görmek” anlamında kullanıldığı zaman tek meful alırken kalbî fiil anlamında 

kullanıldığında iki meful alması gerekmektedir. Buna göre Sîbeveyh, “ َعَلِم” fiilinin 

“bilmek” ve “tanımak” anlamında kullanılmasına “ ِ551”وَلقَدَْ عَلِمْتمُُ الَّذِينَ اعْتدََوْا مِنْكُمْ فِي السَّبْت ve 

ُ يعَْلمَُهُمْ “ ”وَآخَرِينَ مِنْ دُونهِِمْ لَا تعَْلمَُونهَُمُ اللََّّ
552 ayetlerini örnek göstermektedir. Ona göre bu 

ayetlerdeki “ َعَلِم” fiili, tek meful ile yetindiği için kalbî fiillerden değil, “bilmek, 

“tanımak” anlamlarına gelen “ َعَرِف” fiili manasındadır. Aynı minvaldeki bir başka 

beyanına göre ise “دَعَى” fiili de birden fazla anlama gelmektedir. Nitekim Suyûtî de 

 fiilinin “kulluk etmek”, “yardım dilemek”, “sormak”, “söz”, “çağırmak” ve ”دَعَى“

“isimlendirmek” gibi anlamlara geldiğini belirtmektedir.553 Sîbeveyh’e göre şayet 

“isimlendirme” anlamı kastedilecekse “ ادعوته زيدً  ” örneğinde olduğu gibi “دَعَى” fiilinin iki 

meful alması zorunludur.554 Bir başka ifadeyle eğer iki mefule müteaddi ise 

“isimlendirme” anlamında kullanılmış demektir. Zemahşerî ise Sîbeveyh’in 

açıklamalarına paralel olarak muhatap tarafından bilindiği için iki mefulden birinin 

hazfedilebileceğini belirtmiş ve “َ555”أيَ ا مَا تدَْ عُوا فلَهَُ الَْسَْمَاءُ الْحُسْنى ayetindeki “تدَْعُوا” fiiline 

“çağırmak” veya “dua etmek” anlamı değil de “isimlendirmek” anlamı vermiştir.556 

3.4. Aksâmü’l-Kur’an 

İnsanoğlunun zaman zaman muhatabın kendisine inanmasını ve güvenmesini sağlamak 

amacıyla verdiği bir haberi veya vaadi pekiştirmeye ihtiyaç duyması, onları bir takım 

özel yöntem veya ifadeler üretmeye yöneltmiştir. Bu yöntem bazen Roma, Arap ve 

                                                 
551  Bakara, 2/65. 
552  Enfâl, 8/60. 
553  Suyûtî, İtkân, 2:155. 
554  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:37. 
555  İsra, 17/110. 
556  Zemahşerî, Keşşâf, 2:700. 



130 

İbranî adetlerinde olduğu gibi sağ el tutularak karşılıklı sözleşme şeklinde, kimi zaman 

da bir hayvan keserek onun kanını tarafların vücuduna sürmek şeklinde 

gerçekleşmiştir.557 Netice itibariyle her dilde, kararlılığı vurgulamak, muhatabı ikna 

etmek ve inandırıcılığı güçlendirmek için genellikle kutsal kabul edilen varlıklar üzerine 

yapılan kalıplaşmış yemin ritüelleri veya cümleleri oluşmuştur ki Arap dilinde bu tür 

cümleler bir hayli fazladır. 

Arapçada yemin, “hilf”, “kasem”, “yemîn” gibi sözcükler ile ifade edilse de 

Kur’an’daki yeminler Kur’an İlimleri literatüründe genelde “Aksâmü’l-Kur’an” başlığı 

altında ele alınmıştır.558 Sözlükte “bölmek”, “ayırmak”, “kesin karar vermek”, “takdir 

ederek düşünmek”559 gibi anlamlar ifade eden ve çoğulu “aksâm” şeklinde gelen 

“kasem” kelimesi, faili meçhul bir cinayeti tespit etmek amacıyla suçun işlendiği bölge 

sakinlerinin cinayeti işlemediklerine dair yaptıkları yemini ifade eden “kasâme” 

kelimesinden alınmıştır.560 Kelime, sülâsî ve tefil babından kullanıldığında “bölmek”, 

“ayırmak” ve “taksim etmek” gibi anlamlara gelirken, if’âl kalıbından “bâ” harf-i 

cerriyle kullanıldığında “yemin etmek” anlamına gelmektedir.561 

Bazı âlimler, temel gerekçesi sözün inandırıcılık oranını güçlendirmek olan yeminin 

Allah’a izafe edilmesini uygun görmemişlerdir. Çünkü sözünü veya vaadini yemin ile 

pekiştirme ihtiyacı hisseden bir kişi, kendini güvenilmez biri konumuna düşürmektedir 

ki Allah böyle bir şeyden münezzehtir. Yeminin Allah’a izafe edilmesini uygun 

görmeyenlerin diğer bir argümanı ise şudur: Kur’an’daki yeminler; tevhid, risalet, tekrar 

diriliş gibi çok önemli hususlar konusunda yapılmaktadır. Mü’minler, yemin lafzı 

olmasa bile bu gibi konulara iman ettikleri için onlar açısından yeminin herhangi bir 

lüzumu yoktur. Kâfirler ise açık delil ve kanıt istedikleri için onlar nezdinde ise yemin 

hiçbir şey ifade etmemektedir.562 Dolayısıyla hem inananlar hem de inanmayanlar 

açısından yemin lüzumsuz görülmektedir. Üçüncü bir argümana göre yemin, çok yüce 

                                                 
557  Abdulhamîd el-Ferâhî, İm'ân fî Aksâmi’l-Kur’ân (Hindistan: el-Matbaatü’s-Selefiyye, 1329), 14-17. 
558  Nadiren de olsa “Eymânü’l-Kur’an” diye adlandırılan eserler de vardır. Örneğin İbn Kayyım’ın eseri 

et-Tibyân fî Eymâni’l-Kur’an diye de bilinmektedir. Müellif eserini böyle adlandırdığını söylemiştir. 

Bkz.İbn Kayyım el-Cevziyye, et-Tibyân fî Eymâni’l-Kur’an, thk. Abdullah b. Sâlim el-Batâtî (Mekke: 

Dâru Âlemi’l-Fevâid, 1429), 3.  
559  Zebîdî, Tâcü’l-Arûs, 33:266. 
560  İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, 12:481; Ertuğrul Boynukalın, “Yemîn”, TDV İslam Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 43:417. 
561  Bkz. İbrahim Mustafa vd., el-Mu’cemu’l-Vesît (Kahire: Dâru’d-Da’ve, t.y.), 2:734-735. 
562  Suyûtî, İtkân, 4:53; Celal Kırca, “Aksâmü’l-Kur’ân”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1989), 2:290. 



131 

bir varlığa yapılmalıdır ki Hz. Peygamber “Yemin edecek kişi ya Allah adına yemin 

etsin ya da sussun.”563 diyerek Allah dışındaki bir varlığa yemin edilmesini 

yasaklamıştır. Bütün bunlar ortadayken zeytin, incir gibi varlıklara yemin etmek Allaha 

nasıl izafe edilebilir?564 Suyûtî’nin belirttiğine göre bu itiraza şöyle cevap verilmiştir: 

Kur’an Arapların diliyle nazil olmuştur. Nasıl ki onlar herhangi bir şeyi pekiştirmek için 

yemine başvuruyorlarsa Kur’an’da da onların bu adeti üzere yemin edilmiştir.565 

Kitaplarda yeminin Allah’a izafesini hoş görmeyen alimlerden bahsedilmesine rağmen 

bu kişilerin ismen zikredilmemesi, bu görüşün zayıf olduğunu göstermektedir. Ayrıca 

bu itiraz, her ne kadar mantıklı ve tenzihçi bir görünüm arz etse de Kur’an’da hem Yüce 

Allah’ın zatına hem de yeryüzündeki çeşitli varlıklara yemin edildiği malumdur. 

Yeminin muhatabı ikna etmeye yönelik bir çabayı esas aldığı gerçek olmakla birlikte bu 

durumun Arap dilinde yeminin sık kullanılmasının ve bir üslûb haline getirilmesinin asıl 

nedeni olduğunu söylemek zordur. Diğer bir ifadeyle İslâm öncesi Arap toplumunda 

çok yaygın olan yeminin bu denli fazla kullanılmasını, diğer dillerde olduğu gibi sadece 

muhatabı ikna etmeye yönelik bir çabaya bağlayamayız. Her ne kadar başlangıçta 

muhatabı ikna etmek için vaz edilmiş tabirler olsa da daha sonra bu asli görevinden 

sıyrılarak kültürde edebi bir sanata dönüşmüştür.566 Şifahi kültür gereği Araplar bu tür 

ifadeleri söze güç katmak için bir söz sanatı haline getirmişlerdir. Dolayısıyla 

Kur’an’daki yeminlerin verilen haberi pekiştirici bir yönü olduğu kadar söz sanatını 

güçlendirici bir fonksiyonu da vardır. Bu bağlamda Arap gramerinin oluşumunda en 

önemli kaynak olan Kur’an, bazen zaruret olmadığı halde zahiren gramerin hilafına 

davranmıştır ki yeminin cevabının hazfi de bu kabildendir.567 Yeminlerin peş peşe 

sıralanıp da yemin cevaplarının zikredilmemesi gibi alışılmadık bir üslûb kullanılması, 

bu yeminlerin sadece verilen haberi tekit amaçlı olmadığının göstergesidir.568 

Yeminin çift yönlü tekit taşıdığı görüşünü benimsemekle beraber Sîbeveyh’in, eserinin 

formatı gereği yeminin sadece verilen haberi pekiştirici yönüne vurgu yaptığını 

                                                 
563  Müslim, “Eymân”, 3. 
564  Ferâhî, İm’ân, 4. 
565  Suyûtî, İtkân, 4:53. 
566  Kutbettin Ekinci, “Kur’an’da Allah’ın Zatı Dışında Kullanılan Yeminleri Sözün Maksadı Açısından 

Anlamak”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 57, sy 1 (2016): 88. 
567  İbn Raşîk el-Kayravânî, el-Umde fī Meḥâsini’ş-Şi’r veÂdâbihi ve Nakdihi, thk. Muhammed 

Muhyiddîn Abdulhamîd (Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1981), 2:277. 
568  Ekinci, “Kur’an’da Yeminler”, 93-100. 



132 

belirtmek durumundayız. “Sen bil ki yemin sözü pekiştirir.”569 şeklindeki açık 

ifadesinin yanı sıra fiillerin sonuna eklenen tekid nûnlarının ve tahkik bildiren ifadelerin 

de bir nevi yemin ifade ettiklerini vurgulaması bunun en bariz göstergesidir. Örneğin 

 570(.Sana tabi olanları muhakkak cehenneme dolduracağım) ”لمََنْ تبَعِكََ مِنْهُمْ لََمَْلََنََّ  جَهَنَّمَ “

ayetindeki “ ََّلََمَْلََن” fiilinin başındaki “lâm”ın yemin niyetiyle geldiğini belirtmektedir.571 

Benzer şekilde “قدَْ أفَْلحََ مَنْ زَكَّاهَا” (Andolsun ki kendini arındıran kurtulmuştur)572 

ayetindeki kararlılık sebebiyle cümlenin yemin manasını ihtiva ettiğini 

belirtmektedir.573 Dolayısıyla Yüce Allah’a yeminin izafe edilip edilmemesi veya zatı 

dışında yaptıkları yeminin açıklaması gibi bir problem, Sîbeveyh’in gündeminde yoktur. 

Yemin cümleleri, insanların dilinde çok dolaştığı için genellikle yerleşik dil 

kurallarından bağımsız değerlendirilmiş, bazı lafızlar da yemin kalıbı olarak dolaşıma 

girdiği ilk formunu muhafaza etmiştir. Örneğin Sîbeveyh’in verdiği bilgilere göre “عَمْر” 

ve “عُمْر” kelimelerinin her ikisi aynı manaya gelse de Araplar yemin konusunda devamlı 

 şeklindeki üstün halini kullanmışlardır.574 Keza yemin edatları olan “vâv” ve ”لعَمَْرُ الله“

“bâ” bütün yemin edilen varlıkların başında kullanılırken “tâ” harfi “ ْلََكَِيدَنَّ أصَْناَمَكُم ِ  575”وَتاَلِلَّ

ayetinde olduğu gibi sadece “Allah” lafzıyla birlikte kullanılmaktadır.576 Bunun sebebi 

ise tahmin edileceği üzere Arapların “tâ” harfini başka bir ismin başında asla 

kullanmamalarıdır. 

Sîbeveyh’e göre yemin iki şekilde yapılmaktadır. Birincisi, “vâv” veya “bâ” gibi 

edatlarla yapılır. İkinci olarak da “ ُاقُْسِم” veya “ ُأشْهَد” gibi doğrudan yemin manası içeren 

lafızlarla yapılır. Zaman açısından da ya geçmişte gerçekleştiğini vurgulamak ya da 

gelecekte gerçekleşeceğine dair kesinlik kazandırmak için yapılır. Şayet geçmişte 

gerçekleştiğini vurgulamak için yapılmış bir yemin ise onun cevabına pekiştirici “lâm” 

veya “nûn”un gelmesine ihtiyaç yoktur. Örneğin “ َ وَإِذْ أخََذْناَ مِيثَ  اقَ بنَِي إسِْرَائِيلَ لَا تعَْبدُُونَ إِلاَّ اللََّّ ” 

(Biz, Allah’tan başkasına kulluk etmeyeceklerine dair İsrail oğullarından söz 

                                                 
569  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:104. 
570  A’râf, 7/18. 
571  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:108. 
572  Şems, 91/9. 
573  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:151; Köseoğlu, Tefsir Açısından el-Kitâb, 78. 
574  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:51. 
575  Enbiya, 21/57. 
576  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:496. 



133 

almıştık.)577 ayetindeki “söz almak” tabiri Sîbeveyh’e göre “yemin ettirme” manasına 

tekabül etmektedir. Söz alma işinin geçmişte vuku bulması hasebiyle yeminin cevabı 

olan “ َلَا تعَْبدُُون” fiiline tekit nûn’u gelmemiştir. Buna karşın “ ْمِيثاَقَ النَّبِي ِينَ لمََا آتيَْتكُُمْ مِن ُ وَإِذْ أخََذَ اللََّّ

قٌ لِمَا مَعكَُمْ لَتُ  ؤْمِننَُّ بِهِ وَلتَنَْصُرُنَّهُ كِتاَبٍ وَحِكْمَةٍ ثمَُّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَد ِ ” (Allah peygamberlerden, Ben size 

kitap ve hikmet verdikten sonra yanınızda bulunan kitapları tasdik edici bir peygamber 

geldiğinde mutlaka ona inanacaksınız ve ona yardım edeceksiniz diye söz almıştı.)578 

ayetindeki yemin, gelecekte gerçekleşeceğine dair vurgu taşıdığı için onun cevabı olan 

 fiillerine hem tekit nûn’u hem de tekit lâm’ı gelmiştir.579 ”لتَؤُْمِننَُّ بِهِ وَلتَنَْصُرُنَّهُ “

Sîbeveyh, edatlarla yapılan yemine verdiği “ تجََلَّى  وَمَا خَلقََ الذَّكَرَ وَالَْنُْثىَوَاللَّيْلِ إِذَا يغَْشَى وَالنَّهَارِ إِذَا  ” 

(Bürüdüğü zaman geceye, açıldığı zaman gündüze, erkeği ve dişiyi yaratana andolsun 

ki)580 örneğinde yemin edatının tekrarı ile ilgili bir takım izahlarda bulunma gereği 

duymuştur. Şöyle ki müellife göre birinci ayetin başındaki “vâv” harfi yemin edatı iken, 

ikinci ve üçüncü ayetlerin evvelindeki “vâv” ise atıf harfidir. Sîbeveyh, ikinci ve üçüncü 

ayetin doğrudan yemin cümlesi olması ile atıf vasıtasıyla yemin olması arasında ne gibi 

fark olduğunu İmam Halil’e sorduğunu beyan etmiştir. İmam Halil’in verdiği cevaba 

göre Yüce Allah burada insanların uğraşlarının farklı olduğuna dair üç farklı nesneye 

tek bir edat ile yemin etmiştir. Şayet üç “vâv” da doğrudan yemin edatı olsaydı her bir 

cümleye ayrı ayrı cevap gerekecekti. Ayette tek cevap bulunduğuna göre birinci “vâv” 

yemin edatı, diğer “vâv”lar ise atıf harfidir.581 Aynı durum, farklı varlıklara yemin 

edilen fakat cümlede tek cevap bulunan “ ِيْتوُن  gibi ayetlerde de geçerlidir.582  ”وَالت ِينِ وَالزَّ

3.5. Mecâzü’l-Kur’an ve Sîbeveyh’in Mecâz Anlayışı 

En çok kabul gören teoriye göre herhangi bir dili oluşturan kelimeler, başlangıçta 

sadece belli anlamları ifade etmek için konulmuştur. Bu sebeple evvelemirde dilin 

kullanım alanı oldukça sınırlı ve edebî zevkten yoksun kalmıştır. Ancak daha sonra 

insanoğlunun doğadaki diğer varlıklarla münasebet kurması neticesinde dildeki birinci 

anlamlardan ikincil anlamlara doğru doğal ve zorunlu bir eğilim olmuş ve bu sayede 

                                                 
577  Bakara, 2/83. 
578  Âl-i İmrân, 3/81. 
579  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:104-107. 
580  Leyl, 92/1-3. 
581  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:101; Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh,  4:241; Nehr, eş-Şerhu’l-Muâsır, 7:369. 
582  Nehr, eş-Şerhu’l-Muâsır, 7:369. 



134 

dilin kullanım alanı oldukça genişlemiştir. Dildeki bu genişlik doğal olarak beraberinde 

birçok edebi incelik ve güzellikleri de meydana getirmiştir ki bu edebî güzelliklerden 

biri de hiç şüphesiz mecaz üslûbudur.583 

Sözlükte “bir yeri yürüyerek geçmek”, “yol kat etmek” gibi anlamlara gelen “câze” 

kelimesinden türeyen “mecâz” tabiri, hakiki anlamın kastedilmesini engelleyen bir 

karineden dolayı mecâzî mana ile hakiki mana arasındaki bir bağlantıya dayanarak bir 

kelimenin hakiki anlamının dışında kullanılmasıdır.584 Arap dilbiliminin Sarf-Nahiv-

Belagat gibi alt disiplinlere henüz ayrılmadığı bir dönemde kaleme alınan el-Kitâb’da, 

Arapçanın edebi sanatlarını ilgilendiren pek çok örnek veya şiir bulabilmek 

mümkündür. Bu sebeple Arap dili alanında çalışma yapan pek çok araştırmacı, üzerinde 

çalıştığı konunun temellerini doğal olarak ilk önce el-Kitâb’da aramıştır. Bu bağlamda 

birçok çağdaş yazar sarf-nahiv ilmi yanında Belagat ilminin alt dalları olan Beyân ve 

Meânî ilimlerinin de kurucusu olarak Sîbeveyh’i kabul etmişlerdir.585 Ali Nâsıf ise 

Meânî ilmi alanında eser yazan kişilerin Sîbeveyh’ten etkilendiklerini, hatta Meânî’nin 

sekiz farklı bölümünü el-Kitâb’dan esinlenerek yazdıklarını iddia etmektedir.586 Daha 

sonraları belagatin alt disiplini olacak olan Beyân ilminin kapsamında değerlendirilen 

mecâzın da çekirdeğini oluşturan ilk verileri el-Kitâb’da bulmak mümkündür. 

Sîbeveyh, elbette bugünkü anlamda kapsamlı bir mecâz tanımı yapıp daha sonra 

bölümlere ayırarak mecâzı sistematize etmemiştir; -ki amacı da bu değildir- ancak o, 

Arapların selikalarında ve günlük kullanımlarında var olan bu sanatı keşfetmiş ve onun 

kavramsallaşma sürecinin ilk yapı taşlarını döşemiştir. Bu bağlamda müellif, istisnanın 

nahvî yönü kadar söze güç katan edebî yönünü de en erken keşfedenler arasındadır. Her 

ne kadar istisnanın edebî yönüne “yergi biçiminde övgüyü pekiştirme” terimiyle ilk defa 

                                                 
583  Abdulmuttalip Arpa, “Kur’an’da Mecâz Tartışmaları ve İbn Teymiyye’nin Meseleye Yaklaşımı”, 

Akademik Araştırmalar Dergisi 12, sy 44 (2010): 182. 
584  Hatîb el-Kazvînî, Telhîsu’l-Miftâh (İstanbul: Karaca Yayınevi, 2005), 103; Ali el-Cârim ve Mustafa 

Emîn, el-Belâğatü’l-Vâdıha (Beyrut: Mektebetü Dâri’l-Fecr, 2014), 130; Abdurrahmân Habenneke el-

Meydânî, el-Belâğatü’l-Arabiyye: Üsüsühâ ve Ulûmühâ ve Fünûnühâ, (Beyrut: ed-Dâru’ş-Şâmiyye, 

1996), 217; İsmail Durmuş, “Mecaz”, TDV İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 

28:217. 
585  Ahmed Muhammed Sa’d, el-Usûlü’l-Belâğıyye fî Kitâbi Sîbeveyh ve Eseruhâ fi’l-Bahsi’l-Belâğî 

(Kahire, 1999), 9. 
586  Zafer Kızıklı, “Sîbeveyhi’nin el-Kitâb’ında Belagat İlminin Temelleri”, Şarkiyat Araştırmaları 

Dergisi 6, sy 23 (2006): 51. 



135 

Ebü’l-Hilâl el-Askerî değinse de587 Sîbeveyh şevâhid olarak getirdiği pek çok şiirde 

istisnanın bu yönüne dikkat çekmektedir. Örneğin: “ ليس بيني وبين قيسٍ عِتابُ ... غيرُ طعنِ الكُلى

قابِ وض ربِ الر  ”  (Benimle Kays kabilesi arasında kelle almak ve ayıplamak dışında hiçbir 

düşmanlık yoktur.) şiirini bu bağlamda delil olarak getirmiştir.588 Çünkü şair her ne 

kadar aramızda düşmanlık yok dese de müstesna cümlesi ile aslında mecâzen 

düşmanlığın şiddetini vurgulamaktadır. Mecâzın kavramsallaşma ve belagatin alt 

disiplini olarak literatüre girme süreci hicri 400’leri bulsa da Sîbeveyh, “ittisa”589, 

“sia”590 “îcâz”591 “ihtisâr”592 ve “istihfâf”593 gibi ifadelerle sık sık mecâza işaret etmiştir. 

İmam, ifadelerinden de anlaşıldığı üzere sözün hakiki anlamın dışına taşmasını veya 

cümledeki herhangi bir öğeye başka bir anlam yüklenmesini ya da muhatabın bilmesi 

sebebiyle bazı lafızların cümleden düşürülmesini “dilde genişlik” olarak izah etmiştir. 

Cümledeki herhangi bir öğeye mecâzen başka bir anlam yüklenebilmesi bağlamında şu 

örneği zikredebiliriz: Sîbeveyh, sadece geçişsiz fillerin mecazen meful alabilme hakkına 

sahip olduğunu vurgulamış ve bunun gerekçesini de geçişsiz fiillerin, eylemin 

gerçekleştiğini bildirmekten başka bir fonksiyonunun olmamasına bağlamıştır. Yani 

geçişsiz fiillerin, geçişli fiillerde olduğu gibi eylemin kimin üzerinde gerçekleştiğini 

haber verme gibi bir işlevi yoktur. Bu nedenle müellif, geçişsiz fiilin kullanıldığı bir 

cümlede arzu edilmesi halinde zaman zarflarının mecâzen meful olabileceğini 

söylemektedir. Örneğin “ ِقعَدَْتُ شَهْرَيْن” (İki ay oturdum.) cümlesindeki “ يْنِ شَهْرَ  ” kelimesinin 

mansub olma gerekçesi iki şekilde açıklanabilmektedir: Birincisi, zarf olarak doğrudan 

mansub olması; ikincisi ise geçişsiz olan “ ََقعَد” fiilin mecâzen mefulü olmasıdır.594 Zarf 

olarak mansub olması durumunda mecâza gitmeye lüzum yoktur. Ancak “ ََقعَد” fiilinin 

mefulü olarak mansub olması durumunda “İki ayı oturdum” gibi Türkçede de kullanımı 

bulunmayan bir mana ortaya çıkmaktadır. Çünkü cümlede anlatılmak istenen husus, iki 

ayın oturulması değil iki ay boyunca oturulmasıdır. Bu nedenle Sîbeveyh, söz konusu 

anlatım bozukluğunu gidermek için mecâzı devreye sokmakta ve “ ََقعَد” fiilinin dildeki 

                                                 
587  Ebû Hilâl el-Askerî, Kitâbü’s-Sınâateyn, thk. Muhammed Ali el-Bicâvî ve Muhammed Ebü’l-Fadl 

İbrahim (Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, 1419), 408; İsmail Durmuş, “İstisna”, TDV İslam 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 23:388. 
588  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:323. 
589  Sîbeveyh, 1:212. 
590  Sîbeveyh, 1:176. 
591  Sîbeveyh, 1:216. 
592  Sîbeveyh, 1:222. 
593  Sîbeveyh, 1:176. 
594  Sîbeveyh, 1:35,41,43. 



136 

genişlikten dolayı meful alabileceğini belirtmektedir. Bu konuyla ilgili daha bariz bir 

örnek ise “ َأدُْخِلَ فوُهُ الحَجَر” (Ağzı taşa sokuldu.) şeklindeki bir kullanımdır. Esasen böyle 

bir cümle dizilişi mantıken imkânsızdır. Cümlenin doğru dizilişi ise “ ُأدْخِلَ فاَهُ الْحَجَر” (Taş 

ağzına sokuldu.) şeklinde olmalıdır. Ancak Sîbeveyh’e göre dildeki genişlikten (mecâz) 

dolayı mantıken imkânsız görünen bu kullanım geçerli görülmüştür.595  Keza “ صِيدَ عليه

 kelimeleri, aslî irabı ”النهارُ “ ve ”للَّيلُ “ cümlesindeki (.Gece gündüz avlandı) ”اللَّيلُ والنهارُ 

itibariyle zarf olarak mansub okunması gerekirken delaletin kapsamı genişletilerek 

merfu da okunabilmektedir. Merfu okunduğu takdirde ise gece ve gündüzün avlanması 

söz konusu olmadığı için kelime mecâza hamledilmek durumundadır.596 Bu minvalde 

Sîbeveyh, “ ِبلَْ مَكْرُ اللَّيْلِ وَالنَّهَار” (gecenin ve gündüzün tuzağı)597 ayetini de dildeki 

genişlikle açıklamıştır. Çünkü gece ve gündüzün bizatihi tuzak kurma gibi bir 

yetenekleri olmadığı için ayette o tuzakları kuran kişiler kastedilmektedir.598 

Sîbeveyh, cümlede olması gereken bir öğenin herhangi bir gerekçe ile hazfedilmesini de 

mecâz kapsamında değerlendirmektedir. Örneğin “ ََوَاسْألَِ الْقرَْية” (Köye sor.)599 ayetinde 

fiilin etki ettiği esas öğe hazfedilen “ َأهْل” kelimesidir. Bu kelime hazfedilince “ ْإسْأل” fiili, 

mecâzen “َالقرَْية” kelimesini etkisi altına almış ve onu mansub etmiştir. İmam, bugünkü 

terminolojide “Mecâz-mürsel” olarak adlandırılan bu sanatı “ittisa” ve “ihtisar” 

kavramlarıyla ifade etmektedir. Keza “ ِوَالْيوَْمِ الْْخِر ِ  Asıl iyilik, Allah’a ve) ”وَلكَِنَّ الْبرَِّ مَنْ آمَنَ بِالِلَّ

ahiret gününe iman edenlerin iyiliğidir.)600 ayetindeki muzaf öğenin hazfini de bu 

kapsamda değerlendirmektedir. Çünkü cümleye bir muzaf takdir edilmediği zaman 

mübteda ile haber arasındaki mantıksal mutabakat kurulamamaktadır. Bu nedenle bazı 

âlimler “ ِ ِولكِنَّ ذا الْبر” (asıl iyilik sahibi kimse) şeklinde mübtedanın evveline bir muzaf 

takdir ederken Sîbeveyh ise “ مَنْ آمَنَ  برُِّ  وَلكَِنَّ الْبرَِّ  ” şeklinde haberin evveline muzaf takdir 

etmektedir.601 

Müellifin, dilde genişliğe verdiği örneklerden biri de “ ُوَمَثلَُ الَّذِينَ كَفرَُوا كَمَثلَِ الَّذِي ينَْعِقُ بمَِا لَا يسَْمَع

 Kâfirlerin durumu, sadece çobanın bağırıp çağırmasını işiten hayvanların) ”إِلاَّ دُعَاءً وَنِدَاءً 

                                                 
595  Sîbeveyh, 1:181. 
596  Sîbeveyh, 1:160. 
597  Sebe, 34/33. 
598  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:176. 
599  Yusuf, 12/82. 
600  Bakara, 2/177. 
601  Sîbeveyh, el-Kitâb, 212. 



137 

durumuna benzer.)602 ayetidir. Ayet hazifsiz olarak ele alındığında kâfirler, kuru 

gürültüden başka bir şey duymayan hayvanlara bağıran çobana benzetilmiş olmaktadır. 

Oysa ayette kâfirler çobana değil, çobanın bağırdığı hayvanlara benzetilmektedir. Bu 

sebeple Sîbeveyh ayetten “مَثلَكُُم” kelimesinin hazfedildiğini belirtmiş ve ayeti “ َُمَثلَكُم ومَثل

 Sizinle inkârcıların durumu, çoban ile kendisine) ”الذين كَفرَُوا كَمَثلَِ الن اعِقِ وَالْمَنْعوُقِ به الذى لاُ يسَمع

bağırılan hayvanların durumu gibidir.) şeklinde takdir etmiştir. Muhatap, aslında 

benzeyen ile benzetileni bildiği için anlam genişletilerek lafızda kısaltmaya 

gidilmiştir.603 

Sîbeveyh’in mecâz anlayışına dikkat çeken örneklerden biri de “ ُ إِلاَّ وَمَا كَانَ لِبشََرٍ   أنَْ يكَُل ِمَهُ اللََّّ

 Allah bir insanla ancak vahiy yoluyla) ”وَحْياً أوَْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ أوَْ يرُْسِلَ رَسُولًا فيَوُحِيَ بِإذِْنِهِ مَا يشََاءُ 

veya perde arkasından konuşur yahut bir elçi gönderip izniyle ona dilediğini vahyeder. 

O yücedir, hikmet sahibidir.)604 ayetinde belirtilen yüce Allah’ın insanlarla iletişim 

kurma yöntemleridir. Aslında müellif bu ayeti “ ْأن” edatının işlevi veya istisna edatının 

tekrarı gibi konularla bağlantılı olarak çok yönlü ele almaktadır. Konunun dışına taşmak 

istemesek de ayetteki mecâzı anlayabilmek için söz konusu bağlantılara da yer vermek 

durumundayız. Bilindiği üzere “ ُأوْ يرُْسِل” kelimesini Nâfi merfu okurken diğer kıraat 

imamları ise mansub okumaktadır.605 Mansub okunduğu takdirde Sîbeveyh, bu 

kelimenin geride geçen “ ُأنْ يكَُل ِمَه” kelimesindeki “ ْأن” üzerine atfedilerek mansub 

olamayacağını, dolayısıyla “ َأوْ أنْ يرُْسِل” şeklinde yeni bir “ ْأن” takdir edilmesi gerektiğini 

vurgulamaktadır. Çünkü atıf yoluyla bir önceki “ ْأن” ile mansub olması durumunda 

cümlenin anlamı “Allah’ın insanlarla konuşması ve onlara elçi göndermesi söz konusu 

değildir.” şeklinde ters yüz olmaktadır. Oysa “ ْأن” takdir edildiğinde bu anlamsal sorun 

ortadan kalkmaktadır ve “Allah’ın vahyederek, perde arkasından ve elçi göndererek 

konuşması dışında insanlarla iletişim kurması söz konusu değildir.” şeklindeki doğru 

formuna kavuşmuş olmaktadır. Öte yandan mansub okunan “ َيرُْسِل” kelimesi, takdir 

edilen “ ْأن” edatı ile beraber mastar tevilinde isim olmaktadır. İsim cümlesi ise yine 

mastar tevilindeki isim üzerine atfedilmiş olduğu için gramer açısından herhangi bir 

problem kalmamaktadır. Sonuç olarak mansub kıraatte “ ْأن” takdir edilmesiyle hem 

gramer açısından hem de anlamsal açıdan herhangi bir problem kalmadığı için mecâza 

                                                 
602  Bakara, 2/171. 
603  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 1:212. 
604  Şûrâ, 42/51. 
605  Dimyâtî, İthâf, 493. 



138 

gitmeye gerek duyulmamaktadır. Ancak merfu okunduğunda “ ْأن” takdir edilme imkânı 

olmadığı için hem gramer açısından hem de anlamsal açıdan bazı hususların izah 

edilmesi gerekmektedir. 

Gramer açısından izah edilmesi gereken husus şudur: “ ُيرُْسِل” şeklinde merfu 

okunduğunda fiilin öncesine “ ْأن” takdir etmek mümkün olmadığı için bu fiilin mastar 

tevilinde isim kabul edilmesi söz konusu değildir. Bu durumda “ ُيرُْسِل” fiilinin isim olan 

 üzerine atfedilmesi ise iki açıdan doğru değildir: Birincisi, fiiller ”وَرَاءِ حِجَاب“ veya ”وَحْياً“

isim üzerine atfedilemezler; ikinci olarak böyle bir atıf geçerli olsa bile bunun “ ْأو” edatı 

ile yapılması mümkün değildir. Çünkü istisna edatı olan “إلا”nın sadece “و” ile atfı caiz 

olup “ ْأو” ile atıf caiz değildir. Daha anlaşılır bir ifadeyle “ َوَاِلا أنْ يرُْسِل” şeklindeki bir 

takdir geçerli iken “ َأوْ اِلا أنْ يرُْسِل” şeklindeki takdir geçerli değildir. Çünkü böyle bir atıf 

anlamsal açıdan sorunludur. Binaenaleyh gramer açısından geriye kalan tek seçenek “ ْأو

 üzerine ”أنْ يكَُل ِمَهُ “ fiilinin yeni bir cümle kabul edilmesi ve bu yeni cümlenin ”يرُْسِلُ 

atfedilmesidir. 

Merfu okunduğu takdirde anlamsal açıdan izah edilmesi gereken noktaya gelince, yüce 

Allah’ın “vahyetme”, “perde arkasından konuşma” ve “elçi gönderme” şeklindeki üç 

farklı iletişim kurma yöntemi birbiri üzerine “ ْأو” ile atfedilen iki ayrı cümle ile 

belirtilmiş olmaktadır. Buna göre mana “Allah’ın insanlarla vahiy veya perde 

arkasından konuşma hariç iletişim kurması söz konusu değildir. Ya da peygamber 

gönderir.” şeklindedir. Bu durumda Sîbeveyh’e göre ilk iki yöntem olan “vahyetme” ve 

“perde arkasından konuşma” doğrudan Allah’ın konuşması kapsamında iken yeni bir 

cümle olarak kabul edilen “elçi gönderme” ise yüce Allah’ın mecâzi anlamda 

konuşmasıdır. Elçinin konuşması dolaylı olarak Allah’ın konuşması olarak 

anlaşılmalıdır. Böylelikle manada kısmen değişiklik olsa da muradı ilahîye ters bir 

durum söz konusu olmamaktadır.606 

                                                 
606  Bkz. Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:49-51. 



139 

3.6. Kur’an’da Fasıla 

Fasıla terimi lügatte “aralık bırakmak”, “bölmek”, “iki şeyin arasını ayırmak” gibi 

anlamlara gelen “fasl” lafzından türemiştir.607 Kur’an bağlamında fasıla, Rummânî’nin 

tanımına göre “Ayetlerin son kelimelerinde bulunan ve mananın daha iyi anlaşılmasını 

sağlayan birbirine benzeyen harflerdir.”608  Ebû Amr ed-Dânî ise ayet sonları ile fasıla 

arasında ayrım yapmış ve fasılayı “cümleyi sonrasından ayıran kelime” olarak tarif 

etmiştir. Bu tanıma göre fasıla, ayet sonlarında olabileceği gibi ayetlerin ortalarında da 

bulunabilir. Buna göre her ayet sonu bir fasıladır: ancak her fasıla, ayet sonu değildir. 

Dânî, bu görüşünü de Sîbeveyh’in “ ِمَا كُنَّا نبَْغ” ayetini, ayet sonu olmadığı halde fasıla 

bağlamında zikrettiğini belirterek temellendirmiştir.609 Ca`berî ise bu terimin ıstılahî 

anlamda değil, lügavî anlamda kullanıldığını belirterek Sîbeveyh’in bu kullanımının 

delil olamayacağını ileri sürmüş, akabinde ise hangi kelimenin fasıla olduğunu bilmenin 

tevkîfî veya kıyasî olmak üzere iki yolu olduğunu belirtmiştir. Tevkîfî tespite göre şayet 

Hz. Peygamber her defasında aynı kelime üzerinde durmuşsa bu kelimenin fasıla 

olduğuna; hiç durmamışsa fasıla olmadığına hükmedilir. Kıyasî tespite gelince 

haklarında nass olmayan fasılalar, nass ile sabit olan fasılalara ictihad yoluyla kıyas 

edilir.610 Bir başka izaha göre fasıla, nokta ve harekelerin bulunmadığı Mushaflarda 

durak yerlerini, yani cümlelerin başladığı ve bittiği yerleri belirlemek amacıyla yapılan 

bir düzenlemedir. Bu düzenleme yapılırken meseleye, Kitâb-ı Mukaddes’teki gibi her 

cümlenin başına “ve” bağlacı eklemek gibi basit bir dil bilgisi çerçevesinde 

yaklaşılmamış, şiir dilindeki kâfiye ve nesirdeki seci sanatı gibi edebi bir sanat metodu 

ile yaklaşılmıştır.611 Böylece, mesajın içeriği son derece etkileyici formunu muhafaza 

ederek ayetlerin sonunda lafzî bir güzellik ortaya çıkmıştır. 

Tespit edildiği kadarıyla “fasıla” terimini Kur’an bağlamında ilk kullanan kişi 

Sîbeveyh’tir. Müellif, kelimenin sonunda gelen “yâ” harfinin “ ٍقاض” ve “ ٍرام” gibi 

isimlerde düşebileceğini, fiillerde ise düşmesinin caiz olmayacağını belirttikten sonra bu 

                                                 
607  İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, 11:521; Zebîdî, Tâcü’l-Arûs, 30:162; Necmeddîn Ebû Tâhir Fîrûzâbâdî, 

el-Kâmûsü’l-Muhît (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2005), 1:1042; Ebu’l-Huseyn Ahmed İbn Fâris, 

Mu’cemu Mekâyîsi’l-Luğa, thk. Abdusselâm Muhammed Hârun (Lübnân: Dâru’l-Fikr, 1979), 4:505. 
608  Ebu’l-Hasen er-Rummânî, en-Nüket fî İ’câzi’l-Kur’ân (Selâsü Resâil fî İ’câzi’l-Kur’ân), thk. 

Muhammed Halefullah ve Muhammed Zağlûl Selâm (Mısır: Dâru’l-Meârif, 1976), 97. 
609  Suyûtî, İtkân, 3:332; Zerkeşî, el-Burhân, 1:53-54. 
610  Suyûtî, İtkân, 3:333. 
611  Abdurrahman Çetin ve Tevfik Rüştü Topuzoğlu, “Fâsıla”, İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1995), 12:209. 



140 

kurala bir istisna getirerek fasıla ve kafiyelerde düşebileceğini belirtmiştir. Fasılaya 

verdiği örnekler yüce Allah’ın “ ِوَاللَّيْلِ إِذَا يسَْر”
”مَا كُنَّا نبَْغِ “ ,612

الْكَبِيرُ “ ve 614”يوَْمَ التَّناَدِ “ ,613

 ”وبعضُ القومِ يخَْلقُُ ثمَّ لا يفَْرْ “ ifadeleridir. Şiirdeki hazfe verdiği örnek ise Züheyr’in 615”الْ مُتعَاَلِ 

şiiridir.616 Konuyu işlerken Sîbeveyh’in en dikkat çeken ifadeleri ise ayetlere “fasıla” 

terimini kullanırken şiire “kafiye” terimini kullanmasıdır. Eserinin birçok yerinde şiirin 

uyak harfine bilinçli olarak “kafiye” terimini kullanırken617 ayetlerin sonuna ısrarla 

“fasıla” demesi, söz konusu ayrımı benimsediğinin göstergesidir. 

Sîbeveyh’in fasılaya örnek olarak verdiği ayetlerde dikkat çeken hususlardan biri de 

şudur: Son harfi hazfedilen bazı ayetlerin öncesi ve sonrası birbiriyle son derece uyumlu 

iken bazı ayetlerde böyle bir uyum göze çarpmayabilir. Örneğin “ ِوَاللَّيْلِ إِذَا يسَْر” ayetindeki 

 gibi kelimelerle tam bir uyum içindedir. Keza ”وَترْ ,عَشْر ,فجَْر“ kelimesi, öncesindeki ”يسَْر“

 kelimeleri sakin okunduğunda ”هَادٍ “ ile ”عِباَدِ “ kelimesi, öncesi ve sonrasındaki ”التَّناَدِ “

aralarında mükemmel bir uyum göze çarpmaktadır. Ancak “ ِمَا كُنَّا نبَْغ” ayetinin öncesi ve 

sonrasında onunla uyumlu bir vezin yoktur. Kaldı ki bu kelime, bulunduğu ayetin sonu 

da değildir. Tüm bunlardan hareketle diyebiliriz ki Sîbeveyh’in “fasıla” terimi ile 

kastettiği şey, ayetlerin sadece son harfi değil, üzerinde vakıf yapılabilecek bütün 

kelimelerin son harfidir. 

Ayet sonlarındaki bu muhteşem uyumun şiirdeki kafiye ve nesirdeki seci sanatını 

andırması, bu şekildeki bir metinsel armoniye “kafiye” veya “seci” denilip 

denilemeyeceği tartışmasına yol açmıştır. Bu bağlamda akla şöyle bir soru gelebilir: 

Sîbeveyh’in şiir bağlamında “kafiye” terimini kullanırken Kur’an bağlamında “fasıla” 

terimini kullanması, acaba kafiyenin şiire özgü olduğu ve asla Kur’an bağlamında 

kullanılmaması gerektiğine dair bir düşünceden mi kaynaklanmaktadır? Sîbeveyh’in 

böyle bir ayrımda ısrar etmesinin arka planındaki düşünsel saikleri tam olarak 

bilmemekle beraber “kafiye” teriminin Kur’an bağlamında kullanılmaması gerektiğine 

dair ümmetin icma etmesi kendisinin de böyle bir düşünceye sahip olduğu izlenimini 

vermektedir. Zira Kur’an’ın fasılalarına “kafiye” denilmesi icma ile sakıncalı görüldüğü 

                                                 
612  Fecr, 89/4. 
613  Kehf, 18/64. 
614  Ğâfir, 40/32. 
615  Ra’d, 13/9. 
616  Sîbeveyh, el-Kitâb, 4:185. 
617  Sîbeveyh, 1:432; 4:206. 



141 

gibi şiirin kafiyesine “fasıla” denilmesi de sakıncalı görülmüştür. Çünkü yüce Allah, 

pek çok ayette Hz. Peygamberin bir şair, Kur’an’ın da bir şiir olmadığını ısrarla 

vurgulamaktadır.618 Kur’an’ın fasılalarına “kafiye” denmemesi gerektiği konusunda 

hemfikir olan islâm alimleri, bu fasılalara “seci” denilip denilemeyeceği konusunda ise 

farklı düşünmüşlerdir. Konumuzla doğrudan bağlantılı olmaması hasebiyle bu 

tartışmalara dipnotta kısaca yer vermeyi uygun gördük.619 

3.7. Hurûf-i Mukattaa 

Toplamda yirmi dokuz surenin başında bulunan ve “Hurûf-i Mukattaa” olarak 

isimlendirilen bu tür bağımsız harfler, gerek irabı gerekse tefsir ve tevili itibariyle 

üzerinde tam bir uzlaşı sağlanamayan konulardandır. Nitekim bu harflerin anlaşılması 

noktasında Hz. Peygamber’in “Kim Allah’ın kitabından bir harf okursa onun için bir 

iyilik vardır. Her iyiliğin karşılığı ise on kat mükâfattır. Ben ‘Elif, Lâm, Mîm’ bir harftir 

demiyorum. Zira ‘elif’ bir harftir, ‘lâm’ bir harftir, ‘mîm’ ayrı bir harftir.”620 hadisi 

                                                 
618  Suyûtî, İtkân, 3:333. 
619  Konuya tenzihçi bir bakış açısıyla yaklaşan Ebü’l-Hasen el-Eş’arî, Rummânî, Bâkıllânî, Sübkî, 

Taftazânî ve İbn Haldûn gibi âlimler, secinin bir kusur olduğunu iddia ederek Kur’an’ın seciden 

münezzeh olduğunu savunmuşlardır. Örneğin Rummânî’nin konuyla ilgili yaklaşımı şöyledir: Fasıla 

belagat, seci ise kusurdur. Çünkü fasılada aslolan mana iken secide aslolan lafızdır. Lafzın manadan 

daha öncelikli hale gelmesi ise hikmetin gereğine aykırıdır. Çünkü hikmetli sözde esas maksat, acil 

ihtiyaç duyulan manaları ortaya koymaktır. Şayet birbirine benzeyen harfler, cümlenin sonunda böyle 

bir maksatla ortaya çıkmışsa bu belagattir, değilse kusurdur. Binaenaleyh, lafzın manadan daha 

öncelikli olması hikmete aykırı bir durumdur. Bu durum, tıpkı bir tacı süsledikten sonra onu değeri 

düşük bir zencinin (zenciyyen sâkıtan) başına koymak veya incileri muntazam dizilen bir gerdanlığı 

köpeğin boynuna dolamak gibi bir şeydir. (Bkz Rummânî, Nüket, 1:97.) Rummânî’nin, renkte, dilde 

veya soyda hiçbir üstünlük olmadığını, üstünlüğün sadece takvada olduğunu vurgulayan Kur’an’ı bir 

takım kusurlardan tenzih etmeye çalışırken kullandığı “değeri düşük bir zenci” nitelemesinin 

Kur’an’ın ruhuyla ne derece bağdaştığını okuyucunun takdirine bırakarak şu saptamayı yapabiliriz: 

Onun seciyi kusur saymasının en önemli gerekçesi, secide lafzın manayı gölgede bırakmasıdır. Bu 

nedenle Rummânî, şayet manayı önceleyen bir kelamda kelimelerin son harfleri birbirine uyumlu 

olursa böyle bir kelamın da beliğ olduğunu vurgulamaktadır. Ancak manayı önceleyen bir kelamın 

son harfleri birbirine uyumlu olsa bile buna seci denip denemeyeceği konusunda açıkça görüş 

bildirmese de satır aralarından böyle bir görüşe yakın olduğu anlaşılmaktadır. Çünkü onun seciye 

karşı olumsuz tavrının tek gerekçesi mananın ikinci plana atılması değil secinin “kuş sesi” anlamına 

gelen bir kökten türemesidir. (Rummânî, 1:98) Ebû Hilâl el-Askerî, Abdülkâhir Cürcânî, Câhız, İbn 

Sinân el-Hafâcî, İbnü’l-Esîr ve Zerkeşî gibi alimler ise sözün temel amacı haline dönüştürülmemiş 

olan ve mânalara tâbi olarak doğal bir şekilde sözü süsleyen seci ve cinası makbul saymışlardır. Bu 

alimlere göre Hz. Peygamberin yasakladığı seci türü, çoğunluğu zorlama ve yapmacık olan kahinlerin 

secisidir. Bkz. İsmail Durmuş, “Seci”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 

36:273-274. 
620  Tirmizî, Fedâilü’l-Kur’ân, 16. (Ebû îsâ Muhammed b. îsâ et-Tirmizî, Sünen, thk. Ahmed Muhammed 

Şakir vd., (Mısır: Şirketü Mektebe ve Matbaat-ü Mustafa el-Bâbî el-Halebî, 1975), 5:125.) 



142 

dışında bize ulaşan herhangi bir bilgi yoktur.621 Keza sahabe ve tâbiîn kanalıyla gelen 

nakiller de birbirinden farklılık arz etmektedir. Örneğin İbn Abbas’tan gelen bir rivayete 

göre Yüce Allah’ın bu harfler vasıtasıyla Kur’an’ın hak olduğuna ve onda hiçbir 

şüphenin bulunmadığına dair yemin ettiği belirtilirken başka bir rivayete göre bu harfler 

bulundukları surelerin ismidir. Yine İbn Abbas’a isnad edilen başka bir rivayete göre 

 takdirindedir ve benzer (.Ben Allahım, her şeyi bilirim) ”أناَ اللهُ أعْلمَُ “ in açılımı”الم“

anlamlar diğer hurûf-i mukattaa’larda da bulunmaktadır. Başta hulefâ-yi râşidîn ve İbn 

Mes’ud gibi sahabîler, daha sonra Şa’bî, Süfyân es-Sevrî, İbn Hibbân, İbn Hazm, Ebû 

Hayyân ve Suyûtî gibi önde gelen âlimler ise bu harflerin müteşabih olduğu ve anlamını 

yalnızca Allah’ın bildiği görüşündedirler. Bu nedenledir ki bu harflere “hurûf-u 

mübheme” de denmiştir. Bu harflerin anlamlarıyla ilgi pek çok sahabe, tâbiîn ve önde 

gelen İslâm âlimlerinden yukarıda aktardıklarımızın dışında başka rivayet veya görüşler 

de nakledilmiştir.622 

Sîbeveyh, bu harfleri daha ziyade cümledeki konumları ve irabları bağlamında ele aldığı 

için onun verdiği bilgilerle bu harflerin tefsir veya teviline dair net bir kanaat 

oluşturmak pek mümkün görünmemektedir. Çünkü müellif, hurûf-i mukattaa’nın tefsir 

veya tevilini çözümlemek kastıyla meseleye yaklaşmamış, daha ziyade bu harflerin 

irabını temellendirmeye yönelik bir çaba göstermiştir. Bu nedenle Sîbeveyh’in hurûf-i 

mukattaayı ele aldığı ana başlık aslında munsarif ve ğayri munsarif konularıdır. Müellif 

bu ana başlık altında Arapçaya yabancı dilden geçen kelimeler veya kabile isimleri gibi 

pek çok kelimenin munsarif veya gayri munsarif olma gerekçelerini izah ettikten sonra 

konuyu sure isimlerinin irabına getirmiş ve “Bâb-ı Esmâi’s-Süver” (Sure İsimlerinin 

Munsarif veya Ğayri Munsarif Oluşu) şeklinde bir başlık açmıştır. Muhtemelen konuyu 

böyle bir başlık altında ele alması sebebiyle bazı çalışmalarda Sîbeveyh’in hurûf-i 

mukattaayı sure isimleri olarak kabul ettiğine dair bir kanaat hâsıl olmuştur.623 Ancak 

el-Kitâb’ın ilgili metninin siyak-sibakı ve ana temasını dikkatle incelediğimizde bizde 

oluşan kanaat, Sîbeveyh’in nihai tercihinin bu olmadığı, bu görüşü sadece ihtimallerden 

biri olarak değerlendiği yönündedir. Hatta ilerleyen satırlarda onun hurûf-i mukattaa’nın 

                                                 
621  M.Zeki Duman ve Mustafa Altundağ, “Hurûf-ı Mukattaa”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1988), 18:401; Köseoğlu, Tefsir Açısından el-Kitâb, 68. 
622  Farklı görüşler için bkz. Suyûtî, İtkân, 3:24-33; Karagöz, Sözlükbilim ve Tefsir, 192-99; Duman ve 

Altundağ, “Hurûf-ı Mukatta”, 18:401. 
623  Bkz. İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2017), 161; Duman 

ve Altundağ, “Hurûf-ı Mukatta”, 18:402; Köseoğlu, Tefsir Açısından el-Kitâb, 68. 



143 

müteşabih olduğu görüşüne daha yakın olduğunu gösteren bir karineyi de tahlil 

edeceğiz. 

Konuyu özetleyecek olursak Sîbeveyh’e göre bir kelimeyi sure ismi yapmanın iki yolu 

vardır: Birincisi o kelimenin evveline mahzuf bir “ ُسُورَة” kelimesi takdir edilmesi (“ ُسُورَة

 örneğinde olduğu gibi); ikincisi ise herhangi bir takdir yapmadan doğrudan sureye ”هُودٍ 

isim olarak verilmesidir. Şayet “ ٍسُورَةُ هُود” takdirinde izafet kabul edilirse “ ُسُورَة” olan 

muzaf hazfedilmiş, muzafun ileyh olan “هُود” ise onun yerine geçmiş kabul edilir ki bu 

durumda “ ٍهُود” kelimesinin munsarif olarak tenvin almasında hiçbir sakınca yoktur. 

Ancak “ ُسُورَة” lafzını takdir etmeksizin doğrudan surenin ismi kabul edilirse tıpkı bir 

kadına “Amr” diye isim vermek gibi olur ki bu takdirde gayri munsarif olurlar.624 Yani 

 lafzı, ucmelik vasfına ilaveten bir de alemiyet vasfı kazanmış olur.625 Bu ”هُود“

bağlamda müellif “حاميم” veya “ياسين” gibi mukattaa harflerinin626 ister doğrudan surenin 

ismi yapılsın isterse öncesine “ ُسُورَة” lafzı takdir edilsin hiçbir şekilde munsarif 

olamayacağını vurgulamaktadır. Çünkü Araplar böyle bir yapıya sahip kelime 

kullanmadıkları için bu harf gruplarını tıpkı “Hâbîl” ve “Kâbîl” gibi yabancı isim 

(ucme) menzilesinde görmüşlerdir. Bu ucmeliğe bir de alemiyet vasfı eklendiği için iki 

illetle gayri munsarif olmaktadır. Sîbeveyh, Arapların “حاميم” yapısında bir kelime 

kullanmadıklarına, dolayısıyla da gayri munsarif olduğuna dair Emevî dönemi şiî 

şairlerinden Kümeyt’in şu şiirini delil olarak zikretmiştir: 

لها من ا تقي  ومُ  آيةً  يمَ امِ حَ  في آلِ  مْ كُ ا لَ نَ دْ جَ وَ  بٌ رِ عْ ... تأو   

(Sizin için Âl-i Hâmîm’den bir ayet bulduk ki içimizden hem takiye yapanlar hem de 

gerçeği açıklamaktan çekinmeyenler onu tevil ettiler.)627 Aynı bağlamda şair 

Hammânî’nin şu şiirini de zikretmektedir: 

                                                 
624  Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh 4:24-25. 
625  Bilindiği üzere Arapça bir kelimede dokuz illetten iki tanesi veya iki illet yerine geçebilen tek bir illet 

bulunması halinde o kelime esre ve tenvin alamaz. Bu dokuz illet, udul, vasıf, te’nis, marife, ucme, 

cemi, terkib, fiil vezni ve elif-nûn ziyadesidir. Bu dokuz illetten ikisi bir kelimede bulunursa o kelime 

esre ve tenvini alamaz. İçlerinden müenneslik elifi ve cemi sığası iki illet makamına kaim tek bir 

illettir. Bkz. Ebû Muhammed Abdullah Cemâleddîn İbn Hişâm, Şerhu “Katru’n-Nedâ ve Bellü’s-

Sedâ”, thk. Muhammed Muhyiddîn Abdulhamîd (Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, 2014), 59. 
626  Mukatta harflerinin Kur’an’daki yazılış biçimi “حم” veya “يس” şeklindedir. Ancak veznin anlaşılması 

için açık olarak yazdık. 
 bulunan bütün surelerin ortak adıdır. Tevil edilen söz konusu ayet ise ”حاميم“ ifadesi, başında ”آل حاميم“  627

Şûra suresinin 23. ayeti olan “De ki, ben buna karşılık sizden akrabalık sevgisinden başka bir şey 

istemiyorum” ayetidir. 



144 

 ”أو كُتبُاً بينَّ مِن حامِيما ... قد عَلِمَتْ أبَناءُ إبراهيما“

(Âl-i Hâmîm’de açıklanan Allah’ın buyruklarını İsrailoğulları bilmektedirler.) 

Bilindiği üzere “آل حاميم” terkibi, başında “Hâ Mîm” bulunan bütün surelerin ortak 

ismidir. Bu sebeple buradaki “حاميم” kelimesi izafet yoluyla sure ismi kabul edilse dahi 

munsarif olamamaktadır. Çünkü yapı olarak Araplarda bir karşılığı yoktur. Ancak 

“Sâd” harfi, yapısal olarak Arap dilinde karşılığı bulunan bir harftir. Bu sebeple yabancı 

bir isim gibi değerlendirerek gayri munsarif yapmaya gerek yoktur. Şayet sure ismi 

yapılacaksa alemiyet vasfı ile gayri munsarif olabilmektedir. Görüldüğü üzere 

Sîbeveyh’in mezkûr tespitleri bu harflerin sure ismi olarak kabul edilmesi ihtimaline 

binaendir. Yoksa onun nihai görüşü değildir. Gerçi müellif, bu harflerin sure ismi olarak 

kabul edilmediği durumlarda irabının konumunu ile ilgili bir değerlendirme de 

yapmamıştır. Ancak bu durum, onun bütün mukattaa harflerini sure ismi olarak kabul 

ettiği anlamına gelmemelidir. 

Sîbeveyh, yukarıdaki şiirde “حاميم” kelimesinin yapı olarak Araplar tarafından 

kullanılmadığını belirtmekle kalmamış, görüşünü desteklemek için Arapların “حاميم” ile 

ne kastedildiğini bilmediklerini de ikinci bir delil olarak getirmiştir. Elbette bu kısa 

malumattan Sîbeveyh’in bu harfleri müteşabih kabul ettiği sonucunu çıkarmamaktayız. 

Ancak Arapların bu kelime ile kastedilen manayı bilmemelerinin, bu harflerin 

manasının bilinemeyeceğini savunan müteşabih görüşü ile aynı düzlemde olduğunu da 

belirtmek durumundayız. Buna göre Sîbeveyh’in “حاميم” lafzının anlam olarak Araplar 

nezdinde bir karşılığının bulunmadığını vurgulaması, onun bu harfleri müteşabih olarak 

kabul ettiği şeklinde yorumlamaya müsaittir. En azından sure ismi olarak kabul ettiğine 

dair getirilen delillerden daha güçlüdür. 

 

 

 

 

 



145 

 

 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

el-KİTÂB’DA GRAMER TAHLİLLERİ VE ANLAM 

 

Özellikle Arap olmayan unsurların İslâm’a girmesi sonucu dilde lahn olgusunun baş 

gösterdiğini, manayı ters yüz edecek derecede Kur’an’ı hatalı okuyan insanların 

çoğaldığını, bunun sonucunda da Arap gramerini temellendirme ihtiyacının hâsıl 

olduğunu çeşitli vesilelerle dile getirmiştik. Bu ihtiyaca cevap vermek amacıyla 

kaynaklarda belirtildiğine göre Sîbeveyh’ten önce Nasr b. Âsım el-Leysî (ö. 89/708) 

Kitâb fi’l-Arabiyye,628 Abdullah b. Ebî İshâk el-Hadramî (ö. 117/7635) Kitâbü’l-

Hemz,629 İsâ b. Ömer es-Sekafî (ö. 149/766) el-Câmi ve el-Mükemmil630 ve Ebû Ca’fer 

er-Ruâsî (ö. 187/803) el-Faysal ve et-Tasğîr631 isimli eserleri kaleme almışlardır. Bu 

eserlerin hiçbirinin günümüze ulaşmaması bir yana, bazılarının da müstakil eser olup 

olmadığı tartışmalıdır. Büyük bir titizlikle kaleme alınmış olan el-Kitâb ise hem 

günümüze ulaşması hem de içeriğinin hacimli olması hasebiyle bu alanın öncüsü kabul 

edilmiştir. 

Kur’an’ın metin yapısını anlayıp yorumlayabilmek için onun gramer yapısına çok iyi 

hâkim olmak gerekir. Bu anlamda el-Kitâb,  Kur’an’ın söz dizimini tahlil eden 

müfessirlerin en önemli referanslarından biridir. Zira ayetlerin dilsel analizini yapan 

müfessirlerden neredeyse hiçbiri el-Kitâb’dan müstağni kalmamıştır. Hatta kelimelerin 

son harekesini işlerken Kur’an’ı Kerim ayetlerini ve kıraatlerini yoğun şekilde 

kullanması sebebiyle el-Kitâb, dilbilimsel tefsirin alt dalı konumunda bulunan İ`rabü’l-

                                                 
628  Yâkût el-Hamevî, Mu’cemü’l-Udebâ, 6:2749. 
629  Lugavî, Merâtib, 12. 
630  İbnu’n-Nedîm, Fihrist, 1:64. 
631  İbnu’n-Nedîm, 1:89. 

 



146 

Kur’ân türü çalışmaların öncüsü sayılmıştır.632 Baştan sona bir Kur’an tefsiri niteliği 

taşımasa da örnek bağlamında dile getirdiği ayetlerin gramer çözümlemeleri, sonraki 

müfessirler için bağlayıcı bir kaynak niteliği taşımaktadır. Bu bölümde biz de 

Sîbeveyh’in gramer analizlerinin tefsir ilmi açısından değerini tahlil edeceğiz. Böylece 

müellifin örnek olarak zikrettiği ayetlerin veya bazı edatlara yüklediği anlamın nahiv 

konuları bağlamında Kur’an’ı anlamaya katkısını ele alacağız. 

4.1. Manaya Etkisi Bakımından Gramer Tahlilleri 

Arap gramerini mantıksal bütünlük içerisinde temellendiren Sîbeveyh, pek çok kuralı 

izah ederken bu kuralların anlam üzerindeki etkisi hakkında da detaylı analizler 

yapmıştır. Özellikle iki farklı öğeye muhtemel olan bazı ifadelerin cümledeki anlam 

değişikliğini ihmal etmemiştir. Binaenaleyh bu başlıkta müellifin ayetler üzerinden 

yaptığı söz konusu gramer tahlillerini ele alacağız. 

4.1.1. Bedel Cümlesi ve Manaya Katkısı 

Sözlükte “bir şeyi başka bir şeyle değiştirmek”, “yerine koymak”, “alternatifini 

kullanmak” gibi anlamlara gelen633 bedel kelimesinin Arap dili terminolojisinde birçok 

tanımı yapılmıştır.  Ancak “Herhangi bir atıf harfi kullanılmaksızın fiil ile aynı hükme 

sahip olan tâbidir.” şeklindeki tanım, en kısa ve en şümullü olanıdır.634 Tabirin sözlük 

anlamı, “cümleden düşürülen lafzın yerinin başka bir lafızla doldurulması” anlamındaki 

“ıvaz” olgusunu da karşılaması sebebiyle bazen bu anlamda kullanıldığı olmuştur. 

Esasen bu anlama çok da uzak değildir. Çünkü bedel cümlesi, kendisinden önce 

kelimelerin yerine de kullanılabilen, yani mübdelün minh’in cümleden kaldırılıp yerine 

bedelin getirilmesi halinde cümlede herhangi bir değişiklik olmayan öğelerdir. 

Sîbeveyh, cümleden hazfedilen lafızların alternatifini izah ederken genelde “ivazan anh” 

tabirini kullanmakla beraber az da olsa “bedelen minh”635 veya “muâkiben leh”636 

tabirini kullanmaktadır. Bizim şu an üzerinde durduğumuz konu ise hazfedilen lafızların 

yerinin başka lafızlarla doldurulması anlamındaki bedel değil, daha önce geçen öğenin 

                                                 
632  Abdulhamid Birışık, “İ`râbu’l-Kur’ân”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 

22:377. 
633  İbn Fâris, Mekâyîs, 1:210.  
634  İbn Hişâm, Şerhu Katru’n-Nedâ, 334. 
635  Sîbeveyh, el-Kitâb 2:161. 
636  Sîbeveyh, 1:190. 



147 

açıklayıcısı veya pekiştiricisi anlamındaki bedeldir. Bedel cümlesinin açıkladığı veya 

pekiştirdiği cümleye ise “mübdelün minh” denmektedir. Bedel tabiri, genelde 

Basralıların kullandığı bir kavramdır. Kûfeliler ise bu öğeye “terceme” “tekrîr” veya 

“tebyîn” gibi ifadeler kullanmışlardır.637 

Sîbeveyh’in, girizgâh mahiyetindeki ilk yüz elli sayfalık bölümden sonra ele aldığı ilk 

konu bedeldir. İlkesel olarak tanım yapmamayı tercih eden müellif bedelin de tanımını 

yapmamıştır. Ancak “Fiil, öncül isimde amel eder, daha sonra bu isimden bedel olan 

başka bir isim gelir ve böylece fiil, ilk isimde amel ettiği gibi ikinci isimde de amel 

eder.”638 şeklindeki giriş cümlesi tanım yapmaya ihtiyaç bırakmayacak niteliktedir. 

Bilindiği üzere klasik kaynaklarda “bedel-i ba’z minel’küll”, “bedel-i küll mine’l-küll”, 

“bedel-i iştimâl” ve “bedel-i ğalat” olmak üzere dört çeşit bedelden bahsedilmektedir. 

Sîbeveyh ise “bedel-i ba’z minel’küll” ve “bedel-i küll mine’l-küll” kısımlarına 

değinmekle beraber verdiği örnekler “bedel-i iştimâl” ve “bedel-i ğalat” kısmını da 

karşılamaktadır. Hatta “bedel-i iştimâl” konusunu müstakil başlık altında incelemiştir. 

Bedelin cümledeki fonksiyonunu ise “açıklayıcı bedel” ve “pekiştirici bedel” olmak 

üzere iki şekilde izah etmiştir. Her ne kadar müellif, bedelin iki amacından söz etmiş 

olsa da verdiği örnekler iç içe geçmektedir. Yani sistematik olarak pekiştirici bedelin 

örnekleri veya açıklayıcı bedelin örnekleri diyerek her birine ayrı başlık açmamıştır. 

Dolayısıyla verdiği örnekler içerisinden hangi örneğin hangi kısma denk geldiğini, 

örnek cümlenin veya ayetin manasından tespit etmek gerekmektedir. 

Pekiştirici bedele verdiği örneklerden biri Hicr suresindeki “ َفسََجَدَ الْمَلََئِكَةُ كُلُّهُمْ أجَْمَعوُن” 

(Bütün melekler, hepsi secde ettiler.)639 ayetidir. Sîbeveyh’e göre buradaki “ ْكُلُّهُم” lafzı, 

 lafzından bedeldir ve onu bütün meleklere şamil olacak derecede ”الْمَلََئِكَةُ “

pekiştirmektedir.640 Şayet cümlede “ ْكُلُّهُم” lafzının pekiştirici konumu olmasaydı 

meleklerden bir kısmının secde etmediği anlaşılabilirdi. Bu nedenle pekiştirici bedel 

cümlesiyle istisnasız bütün meleklerin secde ettiği vurgulanmıştır. 

                                                 
637  Hâlid b. Abdillâh b. Ebî Bekr el-Vakkâd el-Ezherî, Şerhu’t-Tasrîh ale’t-Tavdîh, (Beyrut: Daru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 2000), 2:190. 
638  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:150. 
639  Hicr, 15/30. 
640  Sîbeveyh, 1:150-51. 



148 

Açıklayıcı bedele verdiği örneklerden biri ise yüce Allah’ın “ ٍيسَْألَوُنكََ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قتِاَل

 641 ayetidir.642 Bilindiği üzere(.Sana haram aydan, o ayda savaşmaktan soruyorlar) ”فِيهِ 

Hz. Peygamber Bedir savaşından iki ay önce Abdullah b. Cahş’ın liderliğindeki bir 

müfrezeyi Kureyş’e ait bir kervanı gözetlemek amacıyla görevlendirmişti. Ancak bu 

müfreze, Cemâziyelâhir ayının henüz çıkmadığını düşünerek Receb ayında kervanın 

reisi konumunda bulunan Amr’ı öldürüp iki kişiyi de esir almışlardı. Bunun üzerine 

müşrikler, “Muhammed haram ay hukukunu çiğnedi.” diyerek yaygara koparmışlardı. 

Eylemi gerçekleştiren müfrezedekiler ise yaptıklarından dolayı nedamet getirmiş ve 

tevbeleri kabul edilinceye kadar yerlerinden ayrılmayacaklarına dair söz vermişlerdi. Bu 

olay üzerine yukarıdaki ayet nazil olmuş ve müminleri rahatlatmıştı.643 Anlaşıldığı 

üzere öğrenilmek istenen husus, aslında haram ayların mahiyeti veya hukuki statüleri 

değil, risalet döneminde belki de ilk defa karşılaşılan bir durumun ne gibi sonuçlar 

doğuracağıydı. Bu nedenle bedel olan “ ِقِتاَلٍ فيِه” cümlesi, mübdelün minh olan “ ِالشَّهْر

عَنْ قتِالٍ “ cümlesini açıklayıcı bir mahiyete sahiptir. Nitekim İbn Mes’ud kıraatinde ”الْحَرَامِ 

 şeklinde harf-i cerr’in iadesiyle gelmesi, açıklayıcı bedelin anlamını daha da ön ”فِيهِ 

plana çıkarmaktadır.644 

Sîbeveyh’in bedel başlığı altında ele aldığı ayetlerden biri de “ ِعَلىَ النَّاسِ حِجُّ الْبيَْتِ مَن ِ وَلِِلَّ

 İmkânı olan bütün insanların Kâbe’yi haccetmesi Allah’a karşı bir) ”اسْتطََاعَ إلِيَْهِ سَبِيلًَ 

borçtur.)645 ayetidir.  Sîbeveyh’e göre ayetteki “ ًَمَنِ اسْتطََاعَ إلِيَْهِ سَبِيل” cümlesi, “ ِالنَّاس” 

lafzından bedeldir ve onun açıklayıcısı konumundadır. Çünkü hac, bütün insanlara değil 

sadece imkânı olanlara farzdır. Açıklayıcı konumda olduğu için de mübdelün minh ile 

aynı iraba sahiptir ve konum olarak mecrurdur. Müellifin “Çünkü hacca imkânı olanlar, 

insanların bir kısmıdır.” ifadelerinden de anlaşılacağı üzere bu cümle, bedel-i ba’z 

mine’l-küll kısmına girmektedir.646 Bu ayete Sîbeveyh’ten farklı izahlar getirenler de 

olmuştur. Örneğin Ferrâ, şart manası taşıdığı için “ ْمَن” edatının ve sonrasının yeni bir 

cümle gibi kabul edilebileceğini, “ ِفعَلَيَْه” olan cevap cümlesinin ise mahzuf kabul 

edilebileceğini belirtmiştir.647 İbnü’l-Enbârî (ö. 328/940) ise mahzuf bir soru cümlesinin 

                                                 
641  Bakara, 2/217. 
642  Sîbeveyh, 1:151. 
643  Zemahşerî, Keşşâf, 1:258. 
644  Zemahşerî, 1:258. 
645  Âl-i İmrân, 3/97. 
646  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:152. 
647  Ferrâ, Meâni’l-Kur’ân, 1:179. 



149 

cevabı ve “ ِالن اس” kelimesinin izahı olarak ref konumunda olduğunu söylemiştir.648 

Ancak “ ْمَن” edatının irabının konum olarak esre veya ötre olması ne manada bir 

değişikliğe yol açmakta ne de cümlede başka bir kelimenin irabını etkilemektedir. 

ِ النَّاسَ بعَْضَهُمْ بِبعَْضٍ “  Şayet Allah’ın, insanların bir kısmını bir kısmıyla) ”وَلوَْلَا دَفْعُ اللََّّ

savuşturması olmasaydı…)649 ayeti de Sîbeveyh’in bedel konusuyla bağlantı kurduğu 

ayetlerden biridir. Şöyle ki ayetteki “ ٍبعَْضَهُمْ بِبعَْض” cümlesi, “ ُدَفْع” mastarının mefulü olan 

 lafzı, aynen kendi fiili gibi amel ”دَفْعُ “ lafzından bedeldir.650 Çünkü mastar olan ”النَّاسَ “

ederek meful alma hakkına sahiptir. Bununla beraber “ ٍببِعَْض” kelimesinin başındaki 

harf-i cerr ile meful sayısını ikiye çıkarmıştır. Şayet harf-i cerr olmasaydı cümlede 

“Allah’ın kendisini insanlardan savunması” gibi yanlış bir anlam çıkacaktı.651 

İrabî konumu tartışmalı olan ayetlerden biri de “ أنََّكُمْ إذَِا مِتُّمْ وَكُنْتمُْ ترَُاباً وَعِظَامًا أنََّكُمْ  أيَعَِدُكُمْ 

 fiilinin iki meful aldığı, birinci mefulünün ise fiile ”أيَعَِدُكُمْ “ ayetidir. Buradaki 652”مُخْرَجُونَ 

bitişen “ ْكُم” zamiri olduğu konusunda herhangi bir görüş ayrılığı yoktur. Ancak iki defa 

zikredilen “ َّأ ن” ile başlayan cümlelerden hangisinin ikinci meful olduğu konusu 

tartışılmıştır. Sîbeveyh’e göre ikinci “ َّأن” ile başlayan cümle, birincisinden bedeldir. Bu 

durumda “ َمُخْرَجُون” ifadesi aslında ikinci “ َّأن”nin değil, birinci“ َّأن”nin haberidir. Buna 

göre mana “O sizi, ölüp de toprak ve kemik olduğunuz zaman tekrar çıkarılacaksınız 

diye mi tehdit ediyor?” şeklindedir. Tekrar dirilmenin ölümden sonra gerçekleşeceğini 

                                                 
648  Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, 8:303. 
649  Bakara, 2/251. 
650  Konuyu dağıtmamak için Hacc suresi 40. ve Bakara suresi 251. ayetinde geçen “ ِ  ”وَلوَْلَا دَفْعُ اللََّّ

kelimesinin kıraati hakkındaki bazı tartışmalara da dipnotta değinmeyi faydalı bulmaktayız. Kıraat-ı 

Aşere imamlarından Nâfi, Ebû Cafer, Yakub ve Hasan-ı Basri bu kelimeyi elifli olarak “ ِدِفاَعُ الله” 

şeklinde okumuş, İbn Kesîr, Ebu Amr, İbn Âmir, Hamza, Kisâî ve Halef ise elifsiz olarak “ ِدَفْعُ الله” 

şeklinde okumuştur. (Dimyâtî, İthâf, 207, 399.) Sîbeveyh de “ ِدِفاَعُ الله” şeklindeki kıraati tercih etmiştir. 

Ancak “دِفاَع” mastarının, daha ziyade karşılıklı olarak kendini savunan herkesin rakibine mani olması 

ve onu savuşturmak istemesi anlamına gelen müfâale kalıbından kullanılması anlamsal açıdan sorunlu 

görülmektedir. Çünkü mutlak otorite sahibi olan yüce Allah, kullarıyla böyle bir mücadeleye 

girişmekten münezzehtir. Bu nedenle pek çok dilci böyle bir anlamı bertaraf etmek için “دِفاَع” 

kelimesinin “müdafaa etmek” anlamındaki “ ََدَافع” kalıbından değil “savuşturmak” anlamına gelen “ ََدَفع” 

fiilinin ikinci mastarı olduğunu söylemişlerdir ki bu durumda söz konusu problem ortadan 

kalkmaktadır. Bazı dilciler ise “يدَُافعُِ عَنِ الَّذِينَ آمَنوُا َ  kelimesini delil ”يدَُافعُِ “ ayetindeki (Hacc, 22/38) ”إِنَّ اللََّّ

göstererek bu kelimenin müfâale kalıbından mastar olduğunu kabul etmişlerdir. Bu durumda ortaya 

çıkan anlamsal sorunu ise çeşitli teviller ile ortadan kaldırma yolunu tercih etmişlerdir. Bkz. 

Fahreddîn er-Râzî, Tefsîr-i Kebîr, çev. Lütfullah Cebeci vd., 2. bs (İstanbul: Huzur Yayınevi, 2002), 

5:368-373. Netice olarak her iki kıraate göre de “النَّاس” kelimesinin meful olmasına engel bir durum 

olmamakla beraber Sîbeveyh’in “ ُدَفْع” mastarının anlamını kastettiği, sonrasında verdiği örneklerde 

sürekli “دَفْع” kalıbını kullanmasından anlaşılmaktadır.  
651  Bkz. Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:154. 
652  Mü’minûn, 23/35. 



150 

vurgulamak için de “ َّأن” lafzı, önce zikredilmiştir.653 Sîrâfî ise “ َّأن”nin haberi gelmeden, 

yani cümle tamam olmadan ondan bedel yapmayı doğru bulmamıştır.654 Hâdî Nehr ise 

birinci “ َّأن”nin haberinin mahzuf olduğunu dile getirmiş, bu sebeple ikinci “ َّأن” ve 

haberini ondan bedel yapmakta bir sakınca görmemiştir.655 

4.1.2. Kur’an’da Pekiştirici Mastarlar 

Arap dilinde kelime veya ifadeler, tesis ve tekit olmak üzere ikiye ayrılmaktadır: Tesis, 

daha önce konusu geçmemiş, yeni bir anlam veya yargı bildiren cümlelerdir. Tekit ise 

daha önceden dile getirilen bir anlam veya düşünceyi lafız ya da anlam olarak tekrar 

etmek suretiyle pekiştirmek demektir.656 Arap dilinin en köklü sanatlarından biri olan 

tekidin birçok yöntemi olmakla birlikte biz bu kısımda mastarla yapılan tekit üzerinde 

duracağız. 

Sîbeveyh, mastarların tekidini iki başlık halinde ele almaktadır: Birincisi, tekit lafzından 

önceki cümleyi pekiştirmek anlamına gelen “te’kîd limâ kablehû”dur. Örneğin “ ُهذا عبد

 mastarı, daha önce geçen yargı ”حَق ا“ cümlesindeki (.Bu, gerçekten Abdullah’tır) ”الله حَق ا

cümlesini pekiştirmektedir. Diğeri ise “ ً  itiraf ediyorum, onun bende) ”له علَّى ألَْفُ درهمٍ عُرْفا

bin dirhemi var.) örneğinde olduğu gibi bizzat cümleyi pekiştirme anlamına gelen 

“te’kîd li nefsihî”dir.657 İlk bakışta her iki kategorinin de aslında aynı şey oldukları 

intibaı oluşabilmektedir. Ancak müellifin verdiği örnekler dikkatle incelendiğinde 

aralarındaki ince ayrım fark edilecektir. Şöyle ki müellifin “te’kîd limâ kablehû” 

kısmına verdiği “هذا عبدُ الله حَق ا” örneğinde pekiştirme edatı “حَق ا” lafzıdır. Bu lafız 

söylenmeden önce muhatap kişi “Bu Abdullah’tır.” yargısı hakkında kesin kanaat sahibi 

olmamış olabilir. Yani bu sözün muhatap nezdinde henüz doğru ya da yanlış olma 

ihtimali devam etmektedir. Pekiştirme görevi için gelen “حَق ا” lafzı ise bu ihtimalden 

birini tamamen ortadan kaldırmaktadır. “Te’kîd li nefsihî” kısmına gelince “ ُله علَّى ألَْف

 ً له علَّى “  lafzıdır. Bu lafız gelmeden önce de ”عُرْفاً“ örneğinde pekiştirme edatı ”درهمٍ عُرْفا

 cümlesi ister doğru ister yanlış olsun zaten bir itiraf niteliği taşımaktadır. Yani ”ألَْفُ درهمٍ 

                                                 
653  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:133.  ٍشَيْء ِ مَتْ أنَّ الَولىَ لِيعُْلمََ بَعْدَ أي  أيعَِدُكُمْ أنَّكُمْ مُخْرَجُونَ  إذَا مِتُّمْ، وَذلِكَ أرِيدَ بِهَا، وَلكَِنَّهُ إنَّمَا قدُ ِ

 الإخْرَاجُ 
654  Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh, 3:355. 
655  Nehr, eş-Şerhu’l-Muâsır, 6:116. 
656  İsmail Durmuş, “Tekit”,  TDV İslam Ansiklopedisi (istanbul: TDV Yayınları, 2011), 40:366. 
657  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:378-380. 



151 

pekiştirme edatı gelmese bile muhatap açısından inandırıcılık sorunu olmayan bir 

cümledir.  Bu durumda “ًعُرْفا” lafzı ise bu itirafı iyice pekiştirmektedir.658 

Belirtmemiz gereken diğer bir nokta da şudur: Sîbeveyh’in “te’kîd li nefsihî” tabiri, 

“Onun bende bin dirhemi var” örneği özelinde ele alındığı takdirde “linefsihî” 

kelimesindeki zamirin mütekellime raci olduğu düşünülebilir. Yani bu tabir, bizzat 

mütekellimi pekiştiren tekit çeşidi olarak da anlaşılmaya müsait bir yapıdadır. Ancak 

daha sonraki “سِيرَ عَليْهِ سَيْرًا” örneği veya istişhad olarak gösterilen Kur’an ayetleri 

bağlamında düşünüldüğünde “linefsihî” kelimesindeki zamirin mastara raci olduğu 

açıkça anlaşılmaktadır. Bu durumda bizzat mastarı veya öncesinde mastar anlamı 

taşıyan cümleyi pekiştirmektedir ki bu anlam, aşağıda ele aldığımız Kur’an ayetleri 

ışığında daha net anlaşılacaktır. 

Birinci kısım tekidin Kur’an-ı Kerim’de pek çok örneği bulunsa da Sîbeveyh bu kısım 

hakkında herhangi bir Kur’an ayetini istişhad olarak kullanmamış, konuyla ilgili 

örnekleri daha ziyade konuşma dilinden seçmiştir. Bu nedenle birinci kısım tekit 

çeşidine dair örnek vermeyeceğiz. İkinci kısım tekide ise hem Kur’an ayetlerinden hem 

de günlük konuşma ve şiir dilinden pek çok örnek aktarmıştır ki biz sadece istişhadda 

bulunduğu sınırlı sayıdaki ayetleri tahlil edeceğiz. 

“ ِ  Dağları görürsün, onları hareketsiz) ”وَترََى الْجِباَلَ تحَْسَبهَُا جَامِدَةً وَهِيَ تمَُرُّ مَرَّ السَّحَابِ صُنْعَ اللََّّ

sanırsın. Hâlbuki onlar bulutların geçişi gibi hareket ederler. Allah’ın bir sanatı 

olarak…)659 ayetindeki “ ََِّّصُنْعَ الل” kelimesi, bizzat önceki cümleyi pekiştiren bir 

mastardır. Şöyle ki dağların, tıpkı bulutların geçişi gibi hareket etmesinin mahiyetine 

dair farklı yaklaşımlar sergilenmekle beraber660 ayette vurgulanmak istenen asıl husus 

dağların yaratılışındaki sanatsal yöndür. Hareketli varlıklar olarak tasarlanan ve öyle 

yaratılan dağların, insanlara nazaran hareketsiz gibi görünmesi esasen başlı başına bir 

sanat harikasıdır. Dolayısıyla söz konusu mastar gelmeseydi bile önceki cümleden 

dağların bu eşsiz yaratılışının, hatta bütün kâinat olaylarının Allah’ın bir sanatı olduğu 

zaten anlaşılacaktı. Mastar ise Allah’ın sanatı olduğu anlamını iyice pekiştirmektedir.661 

                                                 
658  Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh, 2:267. 
659  Neml, 27/88. 
660  Bu konudaki yorumlar için bkz. Kurtubî, el-Câmi’, 13:242-245. 
661  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:381. 



152 

Bir başka örnek “ اللََِّّ وَعْدَ  حِيمُ   ِ ينَْصُرُ مَنْ يشََاءُ وَهُوَ الْعزَِيزُ الرَّ  O gün) ”وَيوَْمَئذٍِ يفَْرَحُ الْمُؤْمِنوُنَ  بِنصَْرِ اللََّّ

müminler Allah'ın yardımıyla sevineceklerdir. Allah, dilediğine yardım eder. O, mutlak 

güç sahibidir, çok esirgeyicidir. Allah’ın vaadi olarak…)662 ayetindeki “ ِ  ”وَعْدَ اللََّّ

mastarıdır.663 Bilindiği üzere İslâm’ın Mekke yıllarına tekabül eden bir dönemde 

Romalılar ile Persler Ezri’ât ve Busra arasındaki bölgede çetin bir savaşa tutuşmuşlar ve 

savaş sonucunda Persler, Romalıları ağır bir yenilgiye uğratmışlardı. Bu yenilginin 

haberi Mekke’ye ulaşınca müminler bu sonuçtan büyük üzüntü duymuşlardı. Çünkü 

Romalılar Ehl-i Kitâb idi, Persler ise ateşe tapan bir toplumdu. Müşrikler de bu durumu 

“Siz ve Hristiyanlar kitap ehlisiniz; Ama biz ve Persler Ümmî’yiz. Bizim kardeşlerimiz 

sizin kardeşlerinizi yendi.” diyerek alay konusu haline getirmişlerdi.664 Bunun üzerine 

yüce Allah söz konu ayetleri inzal ederek Romalıların yakın zamanda tekrar Perslileri 

mağlup edeceğini ve müminlerin bu üzüntülerinin geçeceğini müjdelemiştir. Ayetlerin 

devamında ise bütün bu müjdeleri pekiştirmek için “Allah’ın vaadi olarak” buyruğu 

gelmiştir. Bu buyruk gelmemiş olsaydı bile önceki cümlelerin müminlere vaad niteliği 

taşıdığı zaten anlaşılmaktadır. Sîbeveyh de “Çünkü kelamın evveli zaten vaaddir.” 

diyerek aslında bir anlamda ayetin nüzûl sebebi ve tarihsel bağlamına da 

değinmektedir.665 

Bir diğer örnek “ قهَُ نَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَ الَّذِي أحَْسَ  ” (Her şeyi –yani her şeyin yaratılışını- güzel 

yapmıştır.)666 ayetindeki “ َُخَلْقه” şeklinde de okunan mastarıdır. Bu kelimeyi Nâfi’, Âsım, 

Hamza, Kisâî ve Halef “lâm” harfinin fethasıyla “ َُخَلقَه” şeklinde mazi fiil formatında 

okurken diğer kıraat imamları (İbn Kesîr, Ebû Amr ve İbn Âmir) ise “lâm” harfinin 

cezmiyle mastar olarak “ َُخَلْ قه” şeklinde okumaktadırlar.667 Mazi fiil formatında 

okunduğu takdirde  “Yarattığı her şeyi güzel yapmıştır.” anlamında “ ٍشَيْء” lafzından 

sıfat olduğu konusunda herhangi bir görüş ayrılığı yoktur. Ancak Sîbeveyh “lâm” 

harfinin cezmiyle “ َُخَلْقه” şeklindeki kıraati tercih etmiş ve cümlenin pekiştirici mastar 

olduğunu belirtmiştir.668 Çünkü bu mastar gelmeseydi de “ ٍأحَْسَنَ كُلَّ شَيْء” ifadesiyle zaten 

mevcudâtın yaratılışının güzelliğinin kastedildiği önceden anlaşılmaktadır. Önceden 

                                                 
662  Rûm, 30/5-6. 
663  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:381. 
664  Ebu’l-Kâsım Mahmûd b. Amr ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, çev. Abdulaziz Hatip vd., (İstanbul: Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2017), 5:196. 
665  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:381. 
666  Secde, 32/7. 
667  Dimyâtî, İthâf, 449. 
668  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:381. 



153 

anlaşılan bu mana, mansub bir mastar ile iyice pekişmektedir. Bu mastarın irabı 

hakkında Sîbeveyh gibi düşünmeyip “ ِكُل ِ شَيْء” lafzından bedel olduğunu veya temyiz 

olarak mansub olduğunu söyleyenler de olmuştur.669 

Sîbeveyh’in pekiştirici mastarlara verdiği örneklerden biri de “ ْعَليَْكُم ِ  .ayetidir 670”كِتاَبَ اللََّّ

Kur’an’ın en uzun ayetlerinden biri olan Nisâ suresinin 24. ayetinde Yüce Allah 

ebediyyen evlenilmesi haram olan kadınları zikretmiş, konunun devamı niteliğindeki bir 

sonraki ayette ise “ ْعَليَْكُم ِ  .buyurmuştur (Allah’ın üzerinize bir farzı olarak) ”كِتاَبَ اللََّّ

Esasında “ ْمَت  ifadesiyle, zikredilen kadınlarla evlenilmesinin haram (haram kılındı) ”حُر ِ

oduğu hükmü gayet açık bir şekilde anlaşılmaktadır. Yani “ ْعَليَْكُم ِ  mastarı ”كِتاَبَ اللََّّ

gelmeseydi bile bu kadınlarla evlenmenin Allah tarafından yasaklandığı 

anlaşılmaktadır. Mastar ise bu hükmü iyice pekiştirmektedir.671 

Bakara suresinin 138. ayetindeki “ ِصِبْغةََ الله” lafzı da Sîbeveyh’in pekiştirici mastarlar 

bağlamında ele aldığı kelimelerden biridir. Malum olduğu üzere Hristiyanlar, 

çocuklarını ma’mudiyye dedikleri sarı bir suya batırmak (vaftiz) suretiyle onların 

temizlendiklerine ve böylece gerçek bir Hristiyan olduklarına inanmaktadırlar. Yüce 

Allah onların bu düşüncelerine cevap olarak Müslümanların Hristiyanlara “Allah’a 

inandık, Allah bizi iman boyasıyla boyadı ki onun boyasından daha güzel boya mı var?” 

demelerini emretmiştir.672 Ayetteki “َصِبْغة” lafzıyla Allah’ın dininin kastedildiği 

konusunda Sîbeveyh de dahil olmak üzere bütün alimler hemfikirdirler. Ancak 

kelimenin mansub olma gerekçesi konusunda farklı görüşler söz konusudur. Bazı 

alimler, iğra veya teşvik yoluyla mansub olduğunu savunurken bazı alimler ise gizli bir 

emir fiiliyle mansub olduğunu belirtmişlerdir. Bir kısım âlimler ise öncesindeki “ َمِلَّة

 cümlesinden bedel olduğunu belirtmişlerdir. Bütün bu görüşlere yer veren ”إبْرَاهِيمَ 

Zemahşerî ise, “ َوَنحَْنُ لهَُ عَابدُِون” (Biz sadece ona kulluk ederiz.) cümlesinin “ َِّآمَنَّا باِلِل” 

(Allaha iman ettik.) cümlesine atfedilmesi sebebiyle zikri geçen mansubluk 

gerekçelerinin nazmı ve ahengi bozacağını belirtmiş ve bu konuda en muteber görüşün 

Sîbeveyh’e ait olduğunu beyan etmiştir. Zira Sîbeveyh, bu kelimenin pekiştirici mastar 

                                                 
669  Kurtubî, el-Câmi’, 14:90. 
670  Nisâ, 4/24. 
671  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:381-382. 
672  Zemahşerî, Keşşâf, 1:196. 



154 

olmasını mansub olması için bizatihi amil olarak görmüş ve başka bir gerekçeye hacet 

duymamıştır.673 

Esasen bu konuyu, bazı mastarların mansub olma gerekçesi bağlamında ele alan 

Sîbeveyh, bu tür mastarların pekiştirici özelliğini onların mansub olması için başlı 

başına bir amil kabul etmekte ve bu sebeple herhangi bir fiil takdir etmeye ihtiyaç 

duymamaktadır. Bununla birlikte, bazı dilcilerin bu mastarları gizli bir emir fiiliyle 

mansub kabul ettiği görüşünü de sözlerine ekleyerek kendi görüşünde ısrarcı değildir. 

Hatta bu kelimelerin öncesine bir mübteda takdir ederek “ ِصُنْعُ الله“ ,”كِتاَبُ اللهِ “ ,”وَعْدُ الله” 

gibi merfu okumanın da caiz olduğunu belirtmektedir.674 Özetle bu mastarların mansub 

olma gerekçesi âlimlere göre farklılık arz etse de, Sîbeveyh’e göre bunların cümledeki 

pekiştirici fonksiyonu değişmemektedir. 

4.1.3. Hâl-Zilhâl İlişkisi 

Herhangi dilsel bir metni doğru anlamlandırmak için evvel emirde cümledeki her bir 

öğenin yapısını, fonksiyonunu ve birbirleriyle bağlantısını doğru tespit etmek 

gerekmektedir. Zira bu hususta yapılacak herhangi bir yanlış tespit, cümlede anlam 

kargaşasına neden olmaktadır. Özellikle hâl cümlesinin; temyiz, meful-ü mutlak ve 

mefulün leh gibi mansub öğelerle karıştırılma ihtimali yüksek olduğu için hâl öğesinin 

doğru konumlandırılması ayrı bir önemi haizdir. Bu nedenle kastedilen mananın 

selameti için hâl cümlesinin şartları ve çerçevesi iyi bilinmeli, ayrıca zilhâl ile bağlantısı 

da doğru kurulmalıdır.675 Elbette bu durum, cümlede hâl dışında başka seçeneklere de 

müsait olan bir öğenin mutlaka hal olması gerektiği anlamına gelmemelidir. Ancak hâl 

olarak anlaşıldığında farklı bir manaya, başka bir mansub çeşidi olduğunda ise farklı 

manalara delalet ettiği göz önünde bulundurulmalıdır. 

Türkçede “durum zarfı” olarak adlandırılan hâl öğesi Arap dilinde genelde “zilhâl’in 

durumunu beyan eden fazladan bir unsur” olarak tanımlanmıştır.676 Tanımda geçen 

“fazlalık” ifadesi ise anlamlı bir cümle oluşturmak için kelamın aslî unsurlarından 

                                                 
673  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:382; Zemahşerî, Keşşâf,  1:196. 
674  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:282. 
675  Bu konudaki örnekler için bkz. Mehmet Kılıçarslan, “Müşkilu’l-Kur’ân (Ayetlerdeki Hâl ya da Zi’l-

Hâl’in Doğru Tespit Edilememesi Sorunu)”, Cappadocia Journal of History and Social Sciences, sy 

16 (2021): 196-207. 
676  Abdurrahmân Celâleddîn es-Suyûtî, Hem’u’l-Hevâmi’ fî Şerhi Cem’i’l-Cevâmi’, thk. Abdulhamîd 

Hindâvî (Mısır: el-Mektebetü’t-Tevfîkıyye, t.y.), 2:293. 



155 

(müsned ve müsnedün ileyh) biri olmayan fazlalık demektir. Yoksa cümleden 

düşürüldüğü takdirde cümlenin anlamında herhangi bir değişikliğe yol açmayan fazlalık 

(zâid) değildir. Çünkü ifade edilmek istenen anlam, şayet hâli zikretmeyi zorunlu 

kılıyorsa bu öğe cümlede bulunmak zorundadır. Aksi takdirde cümlenin anlamı ters yüz 

olmaktadır. Örneğin “َوَإذَِا قاَمُوا إلِىَ الصَّلَةِ قاَمُوا كُسَالى” (Onlar, namaza kalkacakları vakit 

üşenerek kalkarlar.)677 ayetinde hâl olan “َكُسَالى” lafzı, cümleden düşürüldüğü takdirde 

“Onlar namaza kalkacakları zaman kalkarlar.” gibi yanlış bir manaya yol açmaktadır.678 

Bu nedenle hâlin zikredilmesi zorunludur. Diğer taraftan tanımda geçen “zilhâl’in 

durumunu beyan eden” ifadesi de Sîbeveyh’in pratiği ile uyuşmamaktadır. Çünkü 

Sîbeveyh’e göre hâlin yegâne görevi zilhâlin durumunu beyan etmek değildir. Bu 

göreve ilaveten hâlin pekiştirici ve dikkat çekici bir fonksiyonu da vardır.679 Bununla 

ilgili örneğe biraz sonra değineceğiz. 

Bir kelimenin hâl olabilmesi için “geçici sıfat olması”, “türemiş bir lafız olması”, “nekre 

olması” ve “Zilhâl ile uyumlu” olması gibi bir takım şartlar ileri sürülmüştür.680 

Sîbeveyh’in ifadelerinden anlaşıldığı kadarıyla bu şartlar bazı durumlarda manaya 

hamledilerek esnetilebilmektedir. Diğer bir konu ise müellife göre hâl olmaya müsait 

bir öğe, şayet sıfat veya haber olma imkânı olmayan bir konumda ise o öğenin hâl 

olarak tayin edilmesi zorunludur. Örneğin “ َهذَانِ رَجُلَنِ وَعَبْدُ اَللَِّ مُنْطَلِقِين” cümlesindeki 

 lafzı, öğeler arasında sayısal mutabakat bulunmaması nedeniyle sıfat veya ”مُنْطَلِقِينَ “

haber olmaya elverişli değildir. Bu nedenle hâl olması dışında başka bir seçenek 

yoktur.681 

Hâl öğesi; bazı yönlerden habere, bazı yönlerden de sıfata benzediği için Sîbeveyh, hâl 

öğesini sıfat ve haber ile birlikte ele almıştır. Benzeşme yönlerine gelince, haberin 

birden fazla gelmesi herhangi bir problem teşkil etmezken mübtedanın birden fazla 

gelmesi dilsel açıdan caiz görülmemektedir. Keza mevsufun teaddüdü caiz görülmezken 

sıfatın teaddüdü geçerli görülmüştür. Benzer şekilde zilhâl bir tane iken hâl öğesi de 

birden fazla gelebilmektedir. Ancak yukarıdaki örnekte olduğu gibi hâl ile zilhâl 

                                                 
677  Nisâ, 4/142. 
678  Abbâs Hasan, en-Nahvü’l-Vâfî, (Kahire: Dâru’l-Meârif, t.y.), 2:365. 
679  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:78-79. 
680  Bkz. Celal Öral, “Arap Gramerinde Hâl” (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Kayseri, Erciyes 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2014), 35-47. 
681  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:81. 



156 

arasındaki sayısal mutabakatı sağlamak kaydıyla birden fazla kişinin hâli tek bir lafızla 

beyan edilebilir. Örneğin “ ِرَ لكَُمُ الشَّمْسَ وَالْقمََرَ دَائِبيَْن  Düzenli seyreden güneşi ve ayı) ”وَسَخَّ

sizin emrinize amade kıldı.)682 ayetinde zilhâl olan ay ve güneşin durumu, tek bir lafızla 

 beyan edilmiştir.683 (دَائِبيَْنِ )

Zilhâl, ism-i zahir olabileceği gibi zamir de olabilmektedir. Örneğin “ ِفمََا لهَُمْ عَنِ التَّذْكِرَة

 ”مُعْرِضِينَ “ 684 ayetindeki(!Onlara ne oluyor da öğüt almaktan yüz çeviriyorlar) ”مُعْرِضِينَ 

cümlesi “ ْهُم” zamirinden hâldir.685 Bunun yanında Sîbeveyh, zamir veya ismi işaretlerin 

haberinden pekiştirme amacıyla hâl yapılabileceğini belirterek hâlin pekiştirici yönüne 

de vurgu yapmaktadır. Örneğin “ًهُوَ الْحَقُّ بيَ ِنا” cümlesindeki “ًبيَ ِنا” lafzı pekiştirici bir 

hâldir. Şöyle ki ism-i zahir olan “ َّالْحَق” lafzının zamir olan “ َهُو”den sıfat olması söz 

konusu değildir. Bu nedenle “ َهُو”nin haberi olması zorunludur. Böyle olunca cümlenin 

diğer öğesi olan “ًبيَ نِا” lafzının haber olma ihtimali kalmamaktadır. Bu ihtimal ortadan 

kalkınca geriye kalan tek seçenek “ًبيَ ِنا” lafzının hal olması ve kendisinden önce geçen 

haberi pekiştirmesidir. Şu kadar ki bu durum, hâl ile haber arasında anlamsal bir bağ 

bulunması durumunda geçerlidir. Şayet “ًبيَ ِنا” yerine “ًمُنْطَلِقا” veya “ًذاهِبا” gibi aralarında 

anlamsal bağ bulunmayan bir lafız gelseydi böyle bir cümle geçerli olmazdı. Bu tespite 

göre “ًقا قاً“ ayetindeki686 ”هُوَ الْحَقُّ مُصَد ِ  cümlesinin de haberi pekiştiren hal öğesi ”مُصَد ِ

olduğunu söyleyebiliriz.687 

Sîbeveyh’e göre herhangi bir cümledeki hâl öğesini tespit edebilmek için en temel kriter 

o öğenin “Nasıl?” sorusuna cevap olabilmesidir.688 Bu durumda hâlin aynı soruya cevap 

olabilen meful-ü mutlak ile karıştırılma ihtimali söz konusudur. Örneğin “ ً  ”ضُرِبَ به ضَرْبا

cümlesindeki “ًضَرْبا” lafzı için her iki ihtimal de mümkündür. Çünkü bu lafız, ya dövme 

eyleminin türünü bildirmek için ya da eylemi pekiştirmek için gelmiştir.  Şayet eylemi 

pekiştirmek için gelmişse o zaman ya hâl olarak ya da “ضُرِبَ به يضربون ضربا” takdirinde 

gizli bir fiilin mamülü olarak (meful-ü mutlak) mansub olmuştur.689 Buna göre “ َوَأرَْسَلْناَك

                                                 
682  İbrahim, 14/33. 
683  Nehr, eş-Şerhu’l-Muâsır, 4:93. 
684  Müddessir, 74/49. 
685  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:61. 
686  Bakara, 2/91. 
687  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:81-88. 
688  Sîbeveyh, 1:372. 
689  Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh, 2:129. 



157 

 ”.ifadesinin ya “Biz seni elçi olarak gönderdik ”رَسُولاً “ ayetindeki 690”لِلنَّاسِ رَسُولاً 

anlamında hâl olduğunu ya da pekiştirici bir ifadeyle “Elbette biz seni elçi yaptık.” 

anlamında meful-ü mutlak olduğunu söyleyebiliriz. 

Yukarıdaki örnekte “ًضَرْبا” veya “ ًرَسُولا” lafızlarının hâl olup olmamaları anlam 

açısından bir tercih gerekçesi olmayabilir. Ancak birden fazla ihtimalin söz konusu 

olduğu bazı durumlarda kelimenin zilhâl ile irtibatı düşünülerek hâl olmasının bağlama 

daha uygun olabileceğini söyleyebiliriz. Örneğin, “ يَ  ِ بنَاَنهَُ  بلَىَ قاَدِرِينَ عَلىَ أنَْ نسَُو  ” (Elbette, 

hem de parmak uçlarını dahi bir araya getirmeye gücümüz yettiği halde onları 

toplarız.)691 ayetindeki “ َقاَدِرِين” lafzının dilsel açıdan farklı açıklamaları olsa da 

Sîbeveyh’e göre bu lafız hâl öğesidir. Ayeti, “âmili hazfedilmiş hâl” bağlamında ele 

alan müellif bu ifadenin “ َبلَىَ نجَمعهُا قادرين” takdirinde mahzuf bir fiilden hâl olarak 

mansub olduğunu söylemektedir.692 Elbette “ َقاَدِرِين” ifadesi, gramer ve mana açısından 

başka vecihlere de şamil olabilir. Örneğin Ferrâ, mahzuf “ ُنجَْمَع” fiilinden hâl 

olabileceğini kabul etmekle beraber mahzuf “ َحَسِب” fiilinin ikinci mefulü olabileceğini 

de belirtmiştir.693 Mukâtil ise “ َبلَىَ كُنَّا قاَدِرِين” (Elbette gücümüz yeter) anlamını 

vermiştir694 ki bu durumda “ َقاَدِرِين” lafzı hâl değil, cümleden düşürülmüş olan nakıs 

fiilin haberidir. Bütün bu izahların anlamsal katkıları göz ardı edilmemekle birlikte 

“toplamak” anlamına gelen “ َجَمَع” fiili daha önce geçtiği için hâl ile zilhâl’in irtibatı 

bağlamında Sîbeveyh’in görüşünün daha uygun olduğunu söyleyebiliriz. 

Hâlin müfred değil de “vâv-ı hâliyye” ile cümle olarak geldiği durumlarda atıf vâvı ile 

karıştırılma ihtimali olabilir. Bu bağlamda “ ْتهُْمْ أنَْفسُُهُم  ,Allah) ”يغَْشَى طَائِفةًَ مِنْكُمْ وَطَائِفةٌَ قدَْ أهََمَّ

içinizden bir kısmına bir uyuklama hali verdi; bir kısım insanlar ise kendi canlarının 

derdine düşmüşlerdi.)695 ayetindeki “ ٌَوَطَائِفة” lafzı tartışma konusudur. Tartışmaya 

geçmeden önce ayetin bağlamını kısaca belirtmekte fayda görüyoruz. Malum olduğu 

üzere Uhud savaşının ilk safhasında Müslümanlar büyük bir motivasyonla savaş 

meydanını müşriklere adeta dar etmişlerdi. Fakat daha sonra Ayneyn Tepesindeki 

okçuların Hz. Peygamber’in talimatına aykırı hareket etmeleri nedeniyle savaşın seyri 

                                                 
690  Nisâ, 4/79. 
691  Kıyâme, 75/4. 
692  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:346. 
693  Ferrâ, Meâni’l-Kur’ân, 1:171. 
694  Mukâtil, et-Tefsîru'l-Kebîr, 4:510. 
695  Âl-i İmrân, 3/154. 



158 

değişmiş ve Müslümanlar ağır bir yenilgiye uğramışlardı. Bu yenilgi Müslümanlar 

arasında büyük bir üzüntü ve bunalıma sebebiyet vermişti. Çok geçmeden yüce Allah 

Müslümanları affetmiş ve onların üzerine bir emniyet indirmişti.  Müslümanları bir 

uyuklama hali almış ve böylece kısmen mağlubiyetin şokunu atlatmışlardı. Ancak bir 

kısmı ise –ki bunların münafıklar olduğu görüşü daha ağırlıktadır- kendi canlarının 

derdine düşerek “Biz niye savaştık ki?” diyerek Allah hakkında olmadık düşüncelere 

dalmışlardı.696 

Sîbeveyh’in yapay mübteda konumundaki isimlerin bir önceki fiilin mefulüne 

atfedilerek mansub okunmasını697 tercih etme sebebini birinci bölümde belirtmiştik. Bu 

ayeti de aynı bağlamda konu edinen müellif, söz konusu örneklere benzese de 

kelimedeki vâvın atıf değil, hâliyye olduğunu belirtmiştir.698 Bu bilgileri verirken 

kelimenin mansub okunabileceğine dair herhangi bir bilgi de vermemiştir. Hatta bir 

önceki misal bağlamında değerlendirildiğinde mansub vechini uzak görmüştür. Ancak 

Ahfeş’in belirttiğine göre bu kelime “ ًَوَطَائِفة” şeklinde mansub okunmuştur ki bu 

durumda kelime bir önceki “ ًَطَائِفة” üzerine atfedilmiş olmaktadır.699 

Öncelikle belirtmeliyiz ki “vâv” harfinin atıf veya hâliyye olması ortada iki taife 

bulunduğunu ve bu taifelerden birinin savaşın şokunu atlatamayarak kendi dertlerine 

düştüğünü, sonrasında ise Allah ve Resulü hakkında olumsuz düşüncelere daldıkları 

gerçeğini değiştirmemektedir. Ancak atıf kabul edilmesi durumunda mezkûr taifenin 

imanı henüz yerleşmemiş müminlere hamledilmesi gerekirken hâliyye kabul edildiğinde 

ise münafıklara hamledilmesi gerekmektedir. Şöyle ki atıf olduğu takdirde hem sırf 

Allah için savaşanlara hem de dünyevi menfaat için savaşan taifeye uyku hali inmiş 

demektir. Uyku halinin ilahî bir lütuf ve Müslümanlara bir bağışlanma vesilesi olduğu 

düşünüldüğünde ayette bahsedilen ikinci taifenin münafıklar olması ihtimal dışıdır. 

Buna göre ayetin devamında ikinci taifenin sıfatı olan cümlelerde cahiliye düşüncesini 

sürdüren, “”bize danışılsaydı burada öldürülmezdik” diye kendi aralarında fısıldaşan700 

kişiler, imanı henüz yerleşmeyen müminlerdir. 

                                                 
696  Bkz. Zemahşerî, Keşşâf, 1:427-429. 
697  Bu tercüme, Mehmet Çakır’ın Sîbeveyh’in Öğretim Yöntemi isimli çalışmasından alıntıdır. 
698  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:90. 
699  Ahfeş el-Evsat, Meâni’l-Kur’ân, 1:86. 
700  Ayetteki “ ٌلوَْ كَانَ لَناَ مِنَ الََْ مْرِ شَيْء” metni, meallerde genelde “bize danışılsaydı, bizim görüşümüz 

alınsaydı” şeklinde çevrilmiştir. 



159 

Atıf değil de hâl olarak kabul edildiği takdirde üzerine uyku indirilen taifenin 

Müslümanlar, diğer taifenin ise münafıklar olduğu anlaşılmaktadır. Yani münafıklar 

kendi dertlerine düştükleri bir ortamda Yüce Allah müminleri bir uyku ile emniyete 

kavuşturmuş ve kısmen de olsa mağlubiyetin şokunu atlatmışlardı. Münafıkları ise uyku 

halinden mahrum bırakarak onlara mağlubiyetin acısını tattırmıştır. Bütün bunlar göz 

önüne alındığında Sîbeveyh’in “vâv” harfini atıf kabul etmeyerek söz konusu ibareyi 

münafıklara hamlettiği anlaşılmaktadır. 

ِ وُجُوهُهُمْ مُسْوَدَّةٌ “  Allah’ı yalan sayanları kıyamet gününde) ”وَيوَْمَ الْقِياَمَةِ ترََى الَّذِينَ كَذَبوُا عَلىَ اللََّّ

yüzleri simsiyah olarak görürsün.)701  ayetindeki “ ْوُجُوهُهُم” kelimesinin hem merfu hem 

de mansub kıraati caiz olmakla birlikte Sîbeveyh’e göre merfu okumak daha güzeldir.702 

Merfu okunduğu takdirde “ ٌوُجُوهُهُمْ مُسْوَدَّة” cümlesinin kendi içerisinde mübteda-haber 

olduğu ve konum itibariyle hâl olduğu konusunda görüş ayrılığı yok gibidir. Ancak 

 .şeklinde mansub okunduğu takdirde cümle içerisindeki konumu tartışmalıdır ”وُجُهَهُمْ “

Bu tartışmanın çerçevesi ise “ترََى” fiilinin iki meful alabilen kalbî fiillerden mi yoksa 

hakiki anlamda kullanılan “gözle görme” fiili mi olduğu konusu etrafında 

şekillenmektedir. Zira “gözle görme” anlamı kastedilirse “ترََى” fiili tek mefulle 

yetinmek zorundadır; kalbî fiillerden olduğu kabul edilirse iki meful alma hakkı 

doğmaktadır. Kısaca cümledeki öğelerin konumu ve irabı bu fiile yüklenen anlama göre 

değişebilmektedir. 

 şeklinde merfu okunduğu takdirde cümle olarak hâl olduğunu yukarıda ”وُجُوهُهُمْ مُسْوَدَّةٌ “

belirtmiştik. Bu durumda “ترََى” fiili, “ ََِّّالَّذِينَ كَذَبوُا عَلىَ الل” cümlesini birinci meful olarak 

almış, ikinci meful almak için cümlede herhangi bir öğe kalmamıştır. Bu çıkarıma göre 

ise “ترََى” fiili, tek meful ile yetinen “gözle görme” anlamında kullanılmış demektir. 

“ جُهَهُمْ وُ  ” şeklinde mansub okunduğunda ise meful konumundaki “ ََِّّالَّذِينَ كَذَبوُا عَلَى الل” 

cümlesinden bedel olmaktadır. Bu durumda “مُسْوَدَّة” lafzı için iki seçenek söz 

konusudur. Birincisi hâl olarak mansub olması, diğeri ise “ترََى” fiilinin kalbî fiillerden 

kabul edilerek onun ikinci mefulü olmasıdır. Sîbeveyh ise “مُسْوَدَّة” kelimesinde mansub 

kıraati geçerli görmekle beraber merfu kıraati tercih etmiştir. Bu da bir anlamda bu 

ayetteki “ترََى” filinin müellife göre “gözle görme” anlamında kullanılmasının daha 

uygun olduğu anlamına gelmektedir. Burada bir hususu daha vurgulamak isteriz ki 

                                                 
701  Zümer, 39/60. 
702  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:155. 



160 

 kelimesinin mansub okunuşunu dikkate almadan Sîbeveyh’in kastı tam olarak ”مُسْوَدَّةً “

anlaşılamamaktadır. Örneğin el-Kitâb’ın şârihi Hâdî Nehr’in ifadelerine göre “ ْوُجُوهَهُم” 

şeklinde mansub okunursa “ترَى” fiili, iki meful alabilen kalbî fiillerden olur, bu 

durumda “ ًوُجُوهَهُمْ مُسْوَدَّة” ise cümle olarak onun ikinci mefulü konumunda olur.703 Ancak 

Sîbeveyh, “ترََى” fiilinin her iki anlamını kabul etmekle beraber onun ifadelerinden böyle 

bir sonuç çıkmamaktadır. Daha doğrusu mansub okunduğu takdirde cümle olarak ikinci 

meful olduğu sonucu çıkmamaktadır. Müellife göre ikinci meful olması gereken öğe 

 kelimesidir. Görüldüğü kadarıyla Hâdî ”مُسْوَدَّةً “ cümlesi değil, sadece ”وُجُوهَهُمْ مُسْوَدَّةً “

Nehr, Sîbeveyh’in sadece “ ْوُجُوهَهُم” kelimesinin mansub okunuşunu kastettiği üzerinde 

yoğunlaşmıştır. Oysa Sîbeveyh, “ ًمُسْوَدَّة” kelimesinin de mansub kıraatini kast 

etmektedir. Dolayısıyla “ ًمُسْوَدَّة” kelimesinin mansub vechini kastettiği gerçeği göz 

önünde bulundurulmadığı takdirde bu konudaki değerlendirmeler eksik kalacaktır. 

Sonuç olarak Sîbeveyh her ne kadar bu ayeti bedel başlığı altında ele alsa da   “ ْوُجُوهَهُم

ةً مُسْوَدَّ  ” cümlesinin hal olmasını daha doğru bulmaktadır. 

Sîbeveyh’in hâl öğesi bağlamında örnek verdiği ayetlerden biri de “ ِقلُْ هِيَ لِلَّذِينَ آمَنوُا في

نْياَ خَالِصَةً يوَْمَ الْقِياَمَةِ   De ki: Bunlar, dünya hayatında mü’minler içindir. Kıyamet) ”الْحَياَةِ الدُّ

gününde ise yalnız onlara özgüdür.)704 ayetidir. Bu ayetteki “ ًخَالِصَة” kelimesini sadece 

Nâfî merfu okumuş, diğer kıraat imamları ise mansub okumuştur.705 Bunun yanında İbn 

Abbâs, Dahhâk, Hasan-ı Basrî, Katade, Süddî, İbn Zeyd ve İbn Cüreyc gibi sahabe ve 

tâbiînden gelen merfu nakiller de mevcuttur.706 

Sîbeveyh’in bu konudaki tercihini ve tercih gerekçesini izah edebilmek için bazı ön 

bilgilere ihtiyaç duymaktayız. Ancak konuyu sayfalarca geriden toparlama imkânımız 

olmadığı için en azından mevzuyu anlamamıza yardımcı olacak ana temaları 

belirtmekte fayda görmekteyiz. Sîbeveyh’e göre hâlin görevinin sadece zilhâlin 

durumunu bildirmek olmadığını, hâlin pekiştirici ve dikkat çekici bir fonksiyonu da 

bulunduğunu yukarıda belirtmiştik. Örneğin “ عَبْدُ اِلله مُنْطَلِقاً هذا ” cümlesinde asıl dikkat 

çekilmek istenen husus, işaret edilen kişinin Abdullah olduğu değil, Abdullah’ın gidici 

olmasıdır. Yani bu sözü söyleyen kişi, muhatap kişiye Abdullah’ı tanıtmak gibi bir 

                                                 
703  Nehr, eş-Şerhu’l-Muâsır, 2:167. 
704  A’râf, 7/32. 
705  İbnü’l-Cezerî, Neşr, 2:202; Dimyâtî, İthâf, 282; Ebû Hayyân el-Endelusî, el-Bahru’l-Muhît, 5:42. 
706  Kurtubî, el-Câmi’, 2:200. 



161 

amaçtan ziyade Abdullah’ın gidici olduğunu vurgulamak istemektedir. Keza yukarıda 

vermiş olduğumuz “ًهُوَ الْحَقُّ بيَ ِنا” örneğinde de asıl vurgulanmak istenen husus, zamirin 

merciinin gerçekliği değil, şüpheye mahal bırakmayacak derecede apaçık bir gerçek 

olmasıdır.707 Bu bilgilerden sonra pek çok konuya temas eden müellif, en nihayetinde 

konuyu “ًهذا عَبْدُ اللهِ مُنْطَلِقا” cümlesindeki “ًمُنْطَلِقا” kelimesini merfu okumanın imkânına 

getirmektedir. İmam Halil’den nakille bu kelimenin iki şekilde merfu 

okunabileceğinden bahsetmiştir: Birincisi “ ِهذا عَبْدُ الله” olan mübteda-haber cümlesinden 

sonra tekrar bir mübteda takdir ederek “ ٌهذا عَبْدُ اِلله هذا مُنْطَلِق” takdirinde yeni bir cümle 

olarak merfu okunmasıdır. Diğer bir yolu ise mübteda takdir etmeye gerek duymadan 

her ikisini de haber kabul etmektir. Çünkü tek mübteda üzerine birden fazla haberin 

yüklenmesinde herhangi bir beis yoktur. Bu kuralı desteklemek için de “708”وَهَذَا بعَْلِي شَيْخًا 

ayetindeki “شَيْخًا” kelimesinin merfu kıraatini delil getirmiştir. Buna göre “شَيْخًا” 

şeklindeki mansub kıraate göre hâl olduğu konusunda herhangi bir tartışma olmayan bu 

kelime,  “ ٌشَيْخ” şeklinde merfu okunduğunda ya gizli bir mübtedanın haberidir ya da 

doğrudan ismi işaretin haberidir.709 Aynı minval üzere, içerisinde hâl öğesi bulunan bir 

cümledeki haber şayet zarf olarak gelmişse hâl öğesini merfu yapmak da caizdir. 

Örneğin “هُوَ لكََ خَالِصًا” cümlesinde “ َهُو”yi mübteda kabul etmekten başka bir seçenek 

yoktur. Diğer iki kelimenin cümledeki konumları ise tercihe göre değişebilmektedir. 

Birincisi, “ ََلك” kelimesi, zarf-ı müstekar kabul edilebilir –ki bu durumda fiil manası 

ihtiva ettiği için amil olabilir- ve böylece “خَالِصًا” kelimesi hal olabilir. Diğer bir seçenek 

ise “ ََلك” cümlesi zarf-ı lağv710 kabul edilir -bu durumda amil olmaktan çıkar- ve “ ٌخَالِص” 

haber yapılarak merfu okunur. Cümlenin takdiri ise “ ََهُوَ خَالِصٌ لك” şeklinde olur. Bu 

durumda zarf-ı lağv’in hususiyet bildirme özelliği saklı kalsa da fiil görevi yaparak bir 

hâli nasb etme yetkisi ortadan kalkmış olur.711 İşte Sîbeveyh’in “خَالِصَة” kelimesinin 

merfu veya mansub kıraatine yaklaşımı da bu eksendedir. Mübteda olan “ َهِي”nin haberi 

 hal olarak mansub ”خَالِصَةً “ kabul edilirse zarf-ı müstekar olduğu için ”لِلَّذِينَ آمَنوُا“

olmaktadır. Şayet “لِلَّذِينَ آمَنوُا” cümlesi haber değil de sadece aidiyet bildiren zarf-ı lağv 

                                                 
707  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:78-79. 
708  Hûd, 11/72. 
709  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:81. Ancak Sîbeveyh, “ًقا قاَ“ cümlesindeki ”هُوَ الْحَقُّ مُصَد ِ  lafzının aynı ”مُصَد ِ

mantıkla merfu okunamayacağını ve sadece mansub okunması gerektiğini belirtmektedir. Çünkü “ َهُو” 

olan zamirin, ism-i zahir ile vasıflanması söz konusu olmadığı için “ ٌق  lafzının da haber olma ”مُصَد ِ

ihtimali ortadan kalkmaktadır. 
710  Harf-i cerr’in bağlı bulunduğu fiil, umumî fillerden olmazsa ve hazfedilmezse buna zarf-ı lağv denir.   
711  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 2:91. 



162 

olarak kabul edilirse hâli nasb etme yetkisi olmadığı için “ ٌخَالِصَة” şeklinde haber olarak 

merfu okunması gerekmektedir. 

Her iki kıraati de caiz gören Sîbeveyh, bu ayet bağlamında iki kıraatten birini ön plana 

çıkarmamıştır. Ancak aynı dilsel yapıya ait olan “ ُهو لك الجماءُ الغفير” cümlesinde “  الجماءُ 

 kelimesinin mastar konumunda olması sebebiyle mansub okunmasını daha doğru ”الغفيرُ 

bulmuştur. Her ne kadar Araplar kullanmasa da “هُوَ لكََ خَلوُصًا” cümlesi gibidir.712 

Kurtubî ise zarfın önceden geçmiş olması sebebiyle Sîbeveyh’in mansub kıraati tercih 

ettiğini söylemiştir.713 Ancak müellif, yukarıdaki örnek ve onun gerekçesi dışında ayette 

mansub kıraatin tercih edileceğine dair herhangi bir şey söylememiştir. 

Konuyu noktalamadan önce merfu ve mansub okunuşun manaya etkisinden de söz 

etmek yerinde olacaktır. Zira her iki kıraatin de ifade ettiği anlam birbirinden farklıdır. 

Merfu okunduğu takdirde ayetin takdiri “714”قلُْ هِيَ خَالِصَةٌ يوَْمَ الْقِيامَةِ لِلَّذِينَ امَنوُا فِى الْحَياَةِ الُّنْيا 

şeklindedir ve anlamı şöyledir: “O nimetler, dünyadayken iman etmiş olanlara ahiret 

hayatında verilecek olan nimetlerdir.” Said İbn Cübeyr de bu şekilde anlamıştır.715 Bu 

durumda “ ِيوَْمَ الْقِيامَة” olan zarf cümlesi “ ٌخَالِصَة” cümlesine bağlıdır. “فىِ الْحَياَةِ الُّنْيا” ise “ َلِلَّذِين

 ise onun ”لِلَّذِينَ آمَنوُا“ ,mübteda ”هِيَ “ cümlesine aittir. Mansub okunduğu takdirde ise ”آمَنوُا

haberidir. Müstekar kabul edilen zarf, fiil manası ihtiva ettiği için “ ًخَالِصَة” lafzını hâl 

olarak nasb edebilmektedir. Bu iraba göre ayetin anlamı: “O nimetler, iman edenlere 

dünyada tahsis edilen nimetlerdir, ahirette ise sadece inananlarındır” şeklindedir. Buna 

göre bahsedilen nimetlerden, dünya hayatında inanan ve inanmayan bütün insanların 

istifade etme olanağı varken ahirette bu nimetlerden sadece müminler istifade edecektir. 

4.1.4. Nidâ-Münâdâ 

Sözlükte “bağırmak”, “sesi yükseltmek” gibi anlamlara gelen “nidâ” kelimesi, Râğıb el-

İsfehânî’ye göre “ıslaklık” anlamına gelen “ن د ي” maddesinden türemiştir. İstiare 

yoluyla sese isim olması ise ağzı çok ıslanan kişinin sözünün de güzel olması 

hasebiyledir. Bu sebeple fasih konuşan kişi ağız suyunun çokluğuyla 

                                                 
712  Sîbeveyh, 2:91-92. 
713  Ebû Abdullah Muhammed b. Ahmed el-Kurtubî, el-Câmi’ li Ahkâmi’l-Kur’an, çev. M. Beşir Eryarsoy 

(İstanbul: Buruc Yayınları, 1998), 7:331. 
714  Sîbeveyh böyle bir cümle kurmasa da onun zarf konusundaki ifadelerinden böyle bir takdir 

oluşturmamız mümkündür. Müellifin meramı tam anlaşılsın diye Arapça cümle oluşturduk. 
715  Kurtubî, el-Câmi’, 7:331. 



163 

nitelendirilmiştir.716 Nida edatlarından biriyle kendisine seslenilen nesneye de 

“münâdâ” denmektedir. Muhatabın dikkatini çekerek sözün tesirini artırmak amacıyla 

 veya benzer fiillerin yerine geçebilen bir lafızla söylendiği için münâdâ, irab ”أدْعُو“

olarak mansubtur.717 Bu nedenle Sîbeveyh, münâdânın Arap dilindeki önemi ve 

amacından ziyade onun irâbî yönünü irdelediği için münâdâ konusunu mansubât 

bahsinde ele almıştır. Bizim bu öğenin irab yönünü detaylandırmak gibi bir amacımız 

yoktur. Bu kapsamda sadece Sîbeveyh’in münâdâ bahsiyle ilişkilendirdiği tek bir ayet 

üzerinde duracağız. 

Sîbeveyh’in mensup olduğu Basra dil ekolünün müntesipleri, nida harflerinin “أدْعُو” 

veya “انُاَدِى” gibi fiillerin yerine kullanıldıkları için münâdânın mansub olduğu 

konusunda hem fikirdirler. Her ne kadar “ يْدُ ياَ زَ  ” gibi müfred isimlerin son harfi Arap 

dilinde kullanımı çok olması sebebiyle zamme üzere mebni olsa da konum itibariyle 

mansubdur. Bu sebeple “ َياَ زَيْدُ الطَّويل” ve “ َياَ زَيْدُ وَالْحَارث”  örneklerinde olduğu gibi 

nitelenen veya üzerine başka bir kelime atfedilen isimlerin münâdânın mahalline 

hamlen mansub olması caizdir. Bu bağlamda “ َُبيِ مَعه ِ وَلقَدَْ آتيَْناَ دَاوُودَ مِنَّا فضَْلًَ ياَ جِباَلُ أوَ 

 kelimesini, günümüzde mütevâtir kabul edilen kıraat ”وَالطَّيْر“ ayetindeki 718”وَالطَّيْرَ 

âlimleri mansub okurken Sülemî, İbn Hürmüz, Ebû Yahyâ, Ebû Nevfel, İbn Ebî Able, 

bir rivayete göre Âsım ve bazı Medineler merfu okumuşlardır.719 

Sîbeveyh’in görüşüne geçmeden önce her iki kıraatin de anlam tahliline kısaca 

değinmememiz gerekmektedir. Şayet mansub kıraat tercih edilirse –nida edatıyla 

komple münâdâ cümlesinin irabî konumundan bağımsız olarak- üç görüş ön plana 

çıkmaktadır. Birincisi, merfu üzere mebni olan “ ُجِباَل” kelimesinin konumuna atfen 

mansub olmaktadır ki bu durumda “ َوَالطَّيْر” kelimesi de münâdâ kapsamına dâhil 

olmaktadır. Mana ise “Ey dağlar ve kuşlar! Davud ile beraber siz de secde edin.” 

şeklinde olur. İkinci görüş Kisâî’ye nispet edilmektedir. Ona göre “ َوَالطََّيْر” kelimesi, 

geride geçen “ لًَ ضْ فَ  ” kelimesi üzerine atfedilmiştir ki bu durumda mana “Biz Davud’a 

katımızdan bir üstünlük verdik, kuşların tesbihini de ona bir üstünlük olarak bahşettik.” 

şeklindedir. Üçüncü görüş olarak Zeccâc ise “ َوالطَّير” kelimesindeki “vâv” harfini “Ey 

                                                 
716  Râğıb el-İsfehânî, el-Müfredât fî Ğarîbi’l-Kur’ân (Mısır: el-Mektebetü’t-Tevfîkıyye, t.y.), 489. 
717  Bkz. İbn Hişâm, Şerhu Katru’n-Nedâ, 220-37. 
718  Sebe, 34/10. 
719  Ebû Hayyân el-Endelusî, el-Bahru’l-Muhît, 8:525. 



164 

dağlar! Davud ve kuşlar ile beraber siz de boyun eğin.” anlamında vâv-ı maiyyet olarak 

kabul edilmiştir. Ancak Ebû Hayyân, Zeccâc’ın bu görüşünü bir fiile iki meful-ü 

meah’ın bağlanamayacağı gerekçesiyle isabetli bulmamıştır. Ebû Hayyân’a göre 

öncesinde “ َمَع” geçtiği için “vâv” harfinin ayrıca vâv-ı maiyyet olması caiz değildir. Bir 

fiile birden fazla meful-ü meah ancak ya atıf yoluyla ya da bedel yoluyla bağlanabilir.720 

Ebû Hayyân, Sîbeveyh’in Ebû Amr’dan naklettiğine göre “ رَ يْ طَّ الَّ  هُ ا لَ نَ رْ خَّ سَ وَ  ” şeklinde gizli 

bir fiil ile mansub olduğunu belirtmektedir. Ancak tespitlerimize göre böyle bir görüşü 

Ebû Amr’a atfeden Sîbeveyh değil, Ebû Ubeyde Ma’mer el-Müsennâ’dır.721 Sîbeveyh’e 

gelince konum olarak mansub olan merfu bir münâdâ üzerine başka bir isim 

atfedildiğinde her iki atfın da geçerli olacağını söylemektedir. Hocası İmam-ı Halil’den 

naklederek “ َيا زيدُ والن ضْر” cümlesindeki “ َوالنَّضْر” kelimesinin “ ُزَيْد” lafzının mahalline 

hamlen mansub olacağını, ancak Arapların çoğunun “ النَّضْرُ وَ  ” şeklinde lafzına 

atfettiklerini beyan etmiştir. Bu görüşü desteklemek için de söz konusu ayeti A`rac’ın 

 şeklinde merfu okuduğunu örnek olarak zikretmiştir. Sonuç olarak müellif, bu ”والطَّيرُ “

ayetin kıraatinde mansub kıraati geçerli görmekle birlikte merfu kıraatin Arapların 

kullanımlarına daha uygun olacağını düşünmüştür.722 

Nidâ-Münâdâ bağlamında ele alınması gereken bir diğer Kur’an lafzı ise Cahiliye 

Arapları zamanında da çok kullanılan “ َّاللَّهُم” lafzıdır. Etimolojisi çok eskilere dayanan 

bu kelime, genelde kulun Allah’a yakarışını ifade eden “Allahım!” anlamında nida 

olarak kullanılmıştır. Bununla beraber sorulan bir sorunun doğruluğunu pekiştirmek ve 

muhatabı ikna etmek için “Allahümme neam” demek suretiyle Allah’ı şahit tutmak 

anlamında da kullanılmıştır. Nadir de olsa meydana gelen hususları ifade etmek için 

istisna edatı olan “إلا” ile beraber kullanıldığı olmuştur.723 Sîbeveyh’e göre bu kelime 

aslında “ ُياَ ألل” şeklinde nida edatıdır. Çok kullanılması hasebiyle evvelindeki “yâ” 

hazfedilmiş, hazfedilen “yâ”nın yerine ise kelimenin sonuna “mîm” ilave edilmiştir. 724 

                                                 
720  Ebû Hayyân el-Endelusî, 8:525. 
721  Ebû Ubeyde, Mecâzü’l-Kur’an, 2:143. 
722  Bkz. Abdullah b. Abdurrahman İbn Mâlik, Şerhu İbn Akîl alâ Elfiyeti İbn Mâlik, thk. Muhammed 

Muhyiddîn Abdulhamîd (Kahire: Dâru’t-Türâs, 1980), 3:268. 
723  Fuat Günel, “Allahümme”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1989), 2:503. 
724  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:25;2:196. 



165 

4.1.5. Şart-Cevap İlişkisi 

Bilindiği üzere Arap dilinde cümleler ihbârî ve inşâî olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. 

İhbârî cümleler, doğruya veya yalana ihtimali olan cümlelerdir. Şayet herhangi bir 

belagat gayesi söz konusu değilse emir veya nehiy gibi talep ifade etmezler.725 İnşâî 

cümleler ise, muhataba bir şeyi yapması veya yapmaması yönünde direktifte bulunulan 

cümlelerdir.726 Bir şeyin meydana gelmesini başka bir şeyin vuku bulmasına bağlama 

anlamına gelen şart cümlesi ise inşâî cümleler kategorisindedir.727 

Arap dilinde iki fiil-i muzari’yi cezm edenler olarak bilinen şart edatları, ikinci eylemin 

gerçekleşmesini birincisinin gerçekleşmesine bağlamaktadır. Bu tür cümlelerin tek 

cümle mi yoksa iki ayrı cümle mi sayıldığı konusu tartışılmakla beraber cümlenin ilk 

öğesine şart, ikinci öğesine ise cevap denmektedir.728 Sîbeveyh’in belirttiğine göre “ ُّأي

“ ,”مَا“ ,”مَنْ “ gibi şart edatları zarf iken ”حَيْثمَُا“ ,”أن ى“ ,”أيْنَ “ ,”مَتىَ“ ,”حِينٍ  يُّهُمْ أ ” gibi edatlar 

ise zarf değil, isim kategorisindedirler. Bunlara ilaveten “ ْإن” ve “إذْمَا” gibi harf 

kategorisinde olan şart edatları da vardır.729 En temel şart edatı ise “ ْإن” edatıdır. Çünkü 

diğer edatlar yerine göre istifham veya başka anlamlarda kullanılabilirken “ ْإن” 

edatından şart anlamı hiçbir zaman ayrılmamaktadır.730 Şartın cevabı ise ya “إن تأتني آتك” 

(Bana gelirsen ben de sana gelirim.) cümlesinde olduğu gibi mutlaka fiil olmalıdır ya da 

fiil cümlesi olmayacaksa “إن تأتني فأنا صاحبك” (Bana gelirsen senin arkadaşınım.) 

örneğinde olduğu gibi “ف” ile gelmelidir. Sîbeveyh “و” ve “ َُّثم” edatları ile cevap 

vermeyi doğru bulmamıştır. Bununla beraber “ َوَإنِْ تصُِبْهُمْ سَي ِئةٌَ بِمَا قدََّمَتْ أيَْدِيهِمْ إذَِا هُمْ يقَْنطَُون” 

(Şayet yaptıklarından ötürü başlarına bir fenalık gelse hemen ümitsizliğe 

düşüverirler.)731 ayetini İmam Halil’e sorduğunu belirtmiş, o da “ َإذَِا هُمْ يقَْنطَُون” 

cümlesinin tıpkı “ف” ile gelen cevapta olduğu gibi önceki cümleye bağlı olduğunu, keza 

 anlamında mazi ”قنَطَُوا“ ile yapılan cevabın mazi anlamına geldiği gibi burada da ”ف“

                                                 
725  Abdulaziz Kalkîle, el-Belagatü’l-Istılâhiyye, 3. bs (Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 1992), Bkz.127-128. 
726  Kalkîle, 146. 
727  Osman Aşçıoğlu, “Arap Dilinde Şart Kipi”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 4, sy 4 (1992): 

189-90. 
728  Nehr, eş-Şerhu’l-Muâsır, 5:382. 
729  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:56; Nehr, eş-Şerhu’l-Muâsır, 5:382. 
730  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:63. “ ْإن” edatının, istisna edatıyla birlikte kullanıldığında olumsuzluk anlamı 

ifade ettiği bilinmektedir. Sîbeveyh’in buradaki kastının, olumsuzluk anlamını da kapsayıp 

kapsamadığı konusunda kesin bir kanaate ulaşamadık. 
731  Rûm, 30/36. 



166 

anlamına geldiğini söylemiştir.732 Bu bilgilere ilaveten şart ve cevap cümlelerinin tek 

bir form üzerine gelmesi zorunlu değildir. Diğer bir ifadeyle her ikisinin de muzari fiil 

veya mazi fiil olması zorunlu değildir. Birinci fiil mazi iken ikincisi muzari olabildiği 

gibi bunun aksi de mümkündür.733 

Şayet şart manası içeren isimlerin başına “ َّإن” veya “ َكَان” gibi başka bir amil gelirse şart 

manası bu isimlerden düşmektedir. Örneğin “ يأَتِينيِ آتِيهِ إنَّ مَنْ  ” (Şüphesiz bana gelene 

giderim.) sözünde şart ismi olan “ ْمَن” lafzındaki şart anlamı “ َّإن” sebebiyle düşmektedir. 

Ancak önce gelen bu âmil, başka bir mamül ile meşgul olursa şart anlamı 

düşmemektedir. Örneğin “ مُجْرِمًا فإَنَِّ لهَُ جَهَنَّمَ لَا يمَُوتُ فِيهَا وَلَا يحَْيىَ إِنَّهُ مَنْ يأَتِْ رَبَّهُ  ” (Şurası 

muhakkak ki, kim Rabbine günahkâr olarak varırsa cehennem sırf onun içindir. O ise 

orada ne ölür ne de yaşar!)734 ayetinde “ َّإن” edatı zamirle iştiğal ettiği için “ ْمَن” edatının 

şart anlamına zarar vermemektedir.735 

Şart-cevap cümlesiyle alakalı diğer bir husus ise iki öğe arasına başka bir fiilin gelmesi 

durumudur. Diğer bir ifadeyle şart edatı, önündeki fiili cezm ettikten sonra cümlede iki 

tane daha cevap olmaya elverişli fiilin bulunması durumudur. Örneğin “ ِإنْ تأَتِنِي تسَْألنُي

 fiilini cezm etmiştir. Ancak ”تأَتِنيِ“ sonra gelen ,”إنْ “ cümlesinde şart edatı olan ”أعْطِكَ 

cümlede cevap olmaya elverişli olan iki fiil daha bulunmaktadır ki bunlar “ِتسَْألنُي” ve 

 fiilleridir. Sîbeveyh, birden fazla cevap olamayacağı için her ikisinin de meczûm ”أعْطِ “

olmasını muhal görmektedir. Bu nedenle aradaki “ِتسَْألنُي” fiilinin hal olarak merfu 

olduğunu belirtmektedir. Her ikisi meczûm olduğu takdirde ise birini diğerinin 

açıklaması olarak kabul etmektedir. Örneğin “ َوَمَنْ يفَْعلَْ ذَلِكَ يلَْقَ أثَاَمًا  يضَُاعَفْ لهَُ الْعذََابُ يوَْم

 Bunları kim yaparsa günahının cezasını bulur; Kıyamet günü azabı) ”الْقِياَمَةِ وَيخَْلدُْ فيِهِ مُهَاناً

kat kat arttırılır ve o azapta alçaltılmış olarak devamlı kalır.)736 ayetinde şart edatı olan 

 fiilini cezm etmiştir. Ancak cümlede cevap olmaya ”يفَْعلَْ “ hemen önündeki ,”مَنْ “

elverişli üç fiil daha bulunmaktadır ki bunlar “ َيضَُاعَفْ “ ,”يلَْق” ve “ ُْيخَْلد” fiilleridir. Bir 

cümlede birden fazla cevap fiili olamayacağı için Sîbeveyh, “ َيلَْق” fiilinin cevap 

olduğunu diğer iki fiilin ise onun açıklaması olduğunu bildirmiştir. Çünkü azabın kat 

                                                 
732  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:64. 
733  Suyûtî, Hem’u’l-Hevâmi’, 2:560. 
734  Tâhâ, 20/74. 
735  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:71-72. 
736  Furkan, 25/68-69. 



167 

kat artırılması ve orada ebedi kalınması, işlenen günahın cezasıdır.737 Keza “ ُ مَنْ يضُْلِلِ اللََّّ

ادِيَ لهَُ وَيذََرُهُمْ فيِ طُغْياَنهِِمْ يعَْمَهُونَ فلَََ هَ  ” (Allah kimi saptırırsa artık ona doğruyu gösterecek 

kimse yoktur, onları azgınlıkları içinde şaşkın olarak bırakır.)738 ayetindeki “ ْوَيذََرُهُم” 

fiilini, Hamza ve Kisâî “ ْوَيذََرْهُم” şeklinde cezmli okumuşlardır.739 Buna göre şart anlamı 

içeren “ ْمَن” edatı “ ْيضُْلِل” fiilini meczum etmiştir. Şartın cevabı olan “ َُفلَََ هَادِيَ له” 

cümlesini ise mahallen meczum kılmıştır. “ ْوَيذََرْهُم” fiili ise onun mahalline atfedilerek 

meczûm olmuştur. Çünkü cevap cümlelerinde aslolan fiil olmasıdır.740 

Bir diğer konu ise emir, nehiy, istifham, temenni, arz gibi talep bildiren cümlelerin 

cevabı konusudur ki bu fiiller meczûm olmaktadırlar. Kur’an-ı Kerim’de de bunun 

örnekleri çoktur. Bu talep fiilleriyle cevabının ilişkisi, şart ile cevabı arasındaki ilişki 

gibidir. Çünkü cevap fiilinin gerçekleşmesi talebin gerçekleşmesine bağlıdır. Bu 

nedenle Sîbeveyh cevap fiilinin meczûm olma gerekçesini şart-cevap arasındaki ilişkiye 

bağlamıştır.741 Söz konusu talep fiili, doğrudan emir fiili olabildiği gibi emir manasına 

gelen fiiller de olabilmektedir. Örneğin “ ْيغَْفِرْ لكَُمْ ذنُوُبكَُم” (Günahlarınızı bağışlasın.)742 

kelimesi daha önce geçen ve talep manası ihtiva eden “ َوَرَسُولِهِ وَتجَُاهِدُون ِ  ”تؤُْمِنوُنَ بِالِلَّ

(Allah’a ve peygamberine iman edip cihad edersiniz.) cümlesinin cevabıdır. Eğer iman 

eder, malınız ve canınızla cihat ederseniz sizi bağışlar demektir. Keza “ قلُْ لِعِباَدِيَ الَّذِينَ آمَنوُا

لََةَ   ,fiili ”يقُِيمُوا“ 743 ayetinde ise(.İman eden kullarıma söyle, namazı kılsınlar) ”يقُِيمُوا الصَّ

daha önce talep olarak geçen  ُْقل” fiilinin cevabıdır.744 Bu ayeti şart-cevap mantığı 

içerisinde düşündüğümüzde onların namaz kılmaları Hz. Peygamber’in söylemesine 

bağlanmıştır. Yani sen onlara söylediğin zaman onlar namaz kılarlar demektir.745 Şart-

cevap konusuyla ilgili olarak cevabın bazen hazfedilebileceğini de belirterek bu bahsi 

kapatalım. Sîbeveyh, İmam Halil’e “746”حَتَّى إذَِا جَاءُوهَا وَفتُحَِتْ أبَْوَابهَُا ayetinin cevabın 

                                                 
737  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:87. 
738  A’râf, 7/186. 
739  Nehr, eş-Şerhu’l-Muâsır, 6:29. 
740  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 3:90-91. 
741  Sîbeveyh, 3:93-94; Nehr, eş-Şerhu’l-Muâsır, 6:35. 
742  Saff, 61/10. 
743  İbrahim, 14/31. 
744  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:99. 
745  Nehr, eş-Şerhu’l-Muâsır, 6:46. 
746  Zümer, 39/73. 



168 

nerede olduğunu sorduğunu, o da tıpkı “ َوَلوَْ يرََى الَّذِينَ ظَلمَُوا إِذْ يرََوْنَ الْعذََاب”
747 ayetindeki 

gibi muhatabın blmesi nedeniyle hazfedildiğini söylediğini belirtmiştir.748 

4.2. Lafızların Anlamı Bakımından el-Kitâb 

Arap dilinde lafızlar, anlamsal bir karşılığı olup olmaması itibariyle musta’mel ve 

mühmel olmak üzere ikiye ayrılmıştır.749 Müsta’mel lafızlar, “ ٌرَجُل” veya “ ٌفرََس” gibi bir 

manaya delalet eden lafızlarken, mühmel lafızlar ise “ يْزدَ  ” gibi herhangi bir manası 

olmayan lafızlardır. Bu sebeple herhangi bir anlama delalet etmeyen ifadelere “lafız” 

dense de “söz” denemez.750 Dolayısıyla anlamlı bir cümle oluşturmak için kullanılan 

lafızların mutlaka anlamsal karşılığının olması gerekir. Sîbeveyh de eserinin girişinde 

 .751 diyerek lafız mana ilişkisine dikkat çekmiştir(.Lafız, mana içindir) ”اللفْظُ لِلْمَعَ انِى“

Binaenaleyh bu bölümde Sîbeveyh’in, anlamı üzerinde değerlendirmeler yaptığı bazı 

lafızları tahlil edeceğiz. 

4.2.1. Edatların Kur’an’ı Anlamaya Katkısı 

Bir metnin anlamsal bütünlük arz etmesi, o metnin öğeleri arasındaki bağlantının doğru 

kurulmasıyla mümkündür. Bu bağlantı ise büyük oranda harf kabul edilen edatlar 

vasıtasıyla sağlanmaktadır. Söz konusu edatlar, Arap dili gramerinin isim ve fiil ile 

birlikte üç sacayağını oluşturmaktadır. Nitekim Sîbeveyh, eserinin hemen girişinde 

kelimeyi isim, fiil ve harf olmak üzere üçe ayırırken edatları ise “isim veya fiil olmadığı 

halde cümleye bir anlam katan harf” olarak değerlendirmiştir.752 Sîbeveyh’in 

ifadesinden de anlaşılacağı üzere edatlar, özü itibariyle bir anlam ifade etseler de tek 

başlarına kullanıldıklarında bu mananın hiçbir fonksiyonu yoktur. Sahip oldukları 

manayı ancak herhangi bir öğeye eklemlenerek ifade edebilirler. Örneğin “فى” edatı, 

zarf (içinde) anlamını ifade etmektedir. Ancak tek başına kullanıldığında hiçbir 

fonksiyonu yoktur, zaten böyle bir kullanım da geçerli değildir. Ancak “ ِصَلَّيْتُ فِى الْمَسْجِد” 

(Camide namaz kıldım.)  cümlesi içerisinde kullanıldığında zarf anlamını ifade 

                                                 
747  Bakara, 2/165. 
748  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:103. 
749  Seyyid Şerîf el-Cürcânî, et-Ta`rîfât, 1. bs (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1983), 192. 
750  Ebû Muhammed Cemâleddîn Abdullah İbn Hişâm, Şerhu şüzûrü’z-Zeheb, thk. Abulğanî ed-Dekr 

(Suriye: Şeriketü’l-Müttehide li’t-Tevzî, t.y.), 15. 
751  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 1:24. 
752  Sîbeveyh, 1:12. 



169 

etmektedir. Tek başlarına kullanıldığında bir anlam ifade etmeyip ancak diğer 

kelimelerle beraber kullanıldıklarında bir anlam ifade etmeleri sebebiyle bu harflere 

“mana harfleri” de denmiştir. Bunun yanında cümle içerisinde isimleri fiile bağladıkları 

veya fiiller ile isimler arasında anlamsal bir ilişki kurulmasında vasıta görevi yaptıkları 

için “rabt” veya “edevât” da denilmiştir.753 

Bu edatlardan bir kısmı isimlere bir kısmı ise fiillere dâhil olmaktadır. Ayrıca dâhil 

oldukları kelimenin anlamında etki etmekle kalmayıp irabında da zorunlu değişikliğe 

neden olmaktadır. Bu nedenle nahiv kitaplarında edatların birçoğu âmil başlığı altında 

işlenmektedir. Mebni oldukları için kendi harekelerinde ise herhangi bir değişiklik söz 

konusu değildir. Cümle içindeki fonksiyonu ve farklı yapıları itibariyle bu tür harflerin 

sayısı yüz elliyi bulmaktadır ki Sîbeveyh de farklı bağlamlarda bunların anlamlarına 

değinmiştir. Ancak biz burada, sadece Sîbeveyh’in ayetlerden istişhad getirdiği bazı 

edatları ve bu edatların tefsir ile münasebetlerini inceleyeceğiz. 

4.2.1.1. İstisna Edatları ve Manaya Etkisi 

İstisna kelimesi, sözlükte “katlamak”, “dürmek”, kıvırıp bükmek”, “ikinci olmak”, 

“övmek”, “ayırıp uzaklaştırmak”, “vazgeçmek” gibi anlamlara gelen “ث ن ي” 

maddesinden türemiştir.754 Bir nahiv terimi olarak ise “istisna edatlarından biriyle genel 

hükümden özeli/azı hariç tutmak” şeklinde tanımlanmıştır. İstisna edatından önce geçen 

ve genel durum bildiren ifadeye “müstesna minh”, edattan sonra gelen ve genel 

durumdan ayrılan öğeye ise “müstesna” denir. Binaenaleyh bir istisna cümlesi 

“müstesna”, “müstesna minh” ve “istisna edatı” olmak üzere en az üç öğeden 

oluşmaktadır.755 Sîbeveyh, en temel istisna harfinin “إلا” olduğunu belirtmekle beraber 

istisna anlamı taşıyan  “غَيْر” ve “سِوَى” kelimeleriyle, bunun yanı sıra fiil kapsamında 

olduğu halde yine aynı anlamı taşıyan “ ُعَدَى“ ,”ليَْسَ “ ,”لا يكَُون” ve “ ََخَل” gibi fiillerle de 

istisna yapılabileceğini belirtmiştir.756 Diğer yandan Ferrâ ve diğer Kûfeli dilciler 

tarafından en temel istisna edatı olan “ َّإلا”nın “إنْ لا” veya “إنَّ لا” gibi iki harfin 

                                                 
753  İsmail Durmuş, “Harf”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 16:163. 
754  İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, 14:115; İbrahim Mustafa vd., el-Mu’cemu’l-Vesît, 1:101-102; İbn Fâris, 

Mekâyîs, 1:391; Mevlüt Sarı, el-Mevârid (Arapça-Türkçe Lügat) (istanbul: İpek Yayın Dağıtım, t.y.), 

184-85. 
755  Durmuş, “İstisna”, 23:388. 
756  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 2:309. 



170 

birleşiminden müteşekkil olduğu görüşü savunulsa da Basralı dilcilere göre tek 

harftir.757 

Bilindiği üzere klasik nahiv eserlerinde istisna cümlesinin tasnifi bir takım kriterlere 

göre farklılık arz etmektedir. Söz konusu eserlerdeki gibi sistematik olmasa da 

istisnanın farklı açılardan kategorik ayrımını el-Kitâb’da da görmek mümkündür. Bu 

bağlamda Sîbeveyh, evvela istisna edatından sonra gelen lafzın durumunu harekesinde 

bir değişiklik olup olmamasına göre ikiye ayırırken, akabinde ise müstesnanın müstesna 

minhten bir parça olup olmamasına göre muttasıl ve munfasıl olmak üzere ikiye 

ayırmaktadır. İlaveten istisna edatından önce olumsuzluk bildiren bir lafzın geçip 

geçmemesine göre de mûceb ve menfi olmak üzere ikiye ayırmıştır. Müellif, istisna 

bağlamında örnek verdiği ayetlerin neredeyse tamamına istisnanın muttasıl ve munfasıl 

ayrımı zaviyesinden bakmıştır. Onun bakış açısına göre “إلا” edatı, “ َّلكِن” veya “غَيْر” gibi 

dolaylı istisna edatlarıyla aynı anlama gelmektedir ki konuyla ilgili örnek ayetlere 

birazdan yer vereceğiz. 

Müstesnanın irabında bir değişiklik olup olmamasına göre yaptığı ayrıma şu örneği 

verebiliriz: “ يْدٌ ما أتاَنى إلا زَ  ” (Bana sadece Zeyd geldi.) cümlesindeki “ دٌ زَيْ  ” lafzının irabını 

istisna edatı olan “إلا” değil, öncesindeki “أتاَنى” fiili belirlemektedir ve merfu 

yapmaktadır. Dolayısıyla buradaki “إلا”nın iraba hiçbir etkisi yoktur. Görevi ise sadece 

anlam olarak Zeyd’i gelmeyenlerden hariç tutmaktır. Ancak “ أتاَنى الْقوَْمُ إلا أباَكما  ” (Baban 

hariç kavim bana gelmedi.) örneğinde olduğu gibi “إلا”dan önce olumsuzluk  edatı 

geçer, müstesna minh de cümlede bulunursa müstesnanın hem merfu hem de mansub 

okunması caizdir. Mansub okunması durumunda “إلا”nın hem manaya hem de iraba 

etkisi söz konusudur. Verdiğimiz bilgileri aktaran Sîbeveyh, müstesnanın harekesinin 

neye göre değişip değişmeyeceği konusunu detaylıca ele almaktadır. Ancak konumuzla 

doğrudan alakalı olmadığı için bu detaylara girmeyeceğiz. 

İstisna edatından önce olumsuzluk bildiren bir lafzın geçip geçmemesine göre istisna 

cümlesini mûceb ve menfi olmak üzere ikiye ayırdığı noktaya gelince, hem mûceb hem 

de muttasıl olan istisna türünde müstesnanın mansub okunması zorunludur. Örneğin 

“ الطَّلبَةَُ إلا زَيْدًانجََحَ  ” (Zeyd hariç bütün öğrenciler başarılı oldu.) cümlesinde Zeyd, 

öğrencilerin bir parçasıdır ve mansub okunması gerekir. Şayet “ ٌمَا أتاَنىِ أحَدٌ إلا زَيْد” 

                                                 
757  Enbârî, el-İnsâf, 1:212. 



171 

örneğinde olduğu gibi muttasıl istisna türünde menfi bir edat geçmişse o zaman 

müstesnanın merfu ve mansub okunması caizdir. Sîbeveyh’e göre –ki genel olarak 

Basralılar da aynı görüşü savunmaktadır- mansub okunması bizzat müstesna olması 

sebebiyledir. Müstesna sebebiyle mansub olmasını ise temelde “إلا”nın “ َّلكِن” anlamına 

gelmesine bağlamaktadır.758 Merfuluğuna gelince, istisna edatından önce gelen 

müstesna minhten bedel olması hasebiyledir.759 “إلا”yı atıf harfi gören bir kısım 

Kûfeliler ise bu atıf sebebiyle mansub kılındığını söylemişlerdir.760 

Sîbeveyh müstesnanın mansub okunuşuna istişhad olarak “ ْ761”مَا فعَلَوُهُ إلاَّ قلَيلٌ  مِنْهُم 

ayetindeki “ ٌقلَِيل” lafzının “ ًَقلَِيل” şeklindeki mansub okunuşunu delil getirmiştir. Zira 

bilindiği üzere bu kelimeyi cumhur merfu okurken Übeyy b. Ka’b,762 İbn Ebî İshâk, İbn 

Âmir ve İsâ b. Ömer gibi âlimler nasb ile okumuşlardır.763 Hatta Enes b. Mâlik ve Şâm 

Mushaflarında “ ًَقلَِيل” şeklinde “elif” ile yazılmışıtır.764 Müellif bu kıraati istişhadda 

kullanırken “mansub okuyanlara göre” kaydını koyarak kelimenin merfu okunuşunu 

geçersiz saymamıştır. Hatta Sîbeveyh, bu ayetle aynı dilsel yapıya sahip olan 

cümlelerde, yani müstesnanın müstesna minhten bir parça olduğu durumlarda 

müstesnanın, müstesna minhten bedel yapılarak merfu okunabileceğini de sözlerine 

eklemiştir.765 Keza müellif, “ ْوَلمَْ يكَُنْ لهَُمْ شُهَدَاءُ إِلاَّ أنَْفسُُهُم”
766 ayetindeki “ ْأنْفسُُهُم” kelimesinin 

müstesna minh olan “ ُشُهَدَاء” lafzından bir parça olduğunu,  dolayısıyla ondan bedel 

olarak merfu okunduğunu da ayrıca vurgulamıştır.767 

Munkatı istisna çeşidinde, yani müstesnanın müstesna minhten bir cüz olmadığı 

durumlarda da Sîbeveyh’in müstesnanın irabıyla ayetlerin manası arasında bağlantı 

kurduğu net bir şekilde gözlemlenmektedir. Nitekim bu bağlantı sebebiyle “إلا” edatına 

 Onun zorlamadan başka) ”مَا عَليَْهِ سُلْطَانٌ إلا التَّكَلُّفَ “ anlamı vermektedir. Örneğin ”لكِنَّ “

hiçbir yetkisi yoktur.) sözünde “تكََلُّف” (zorlamak) ifadesi “ ٌسُلْطَان” (yetki) ifadesinden bir 

cüz değildir. Diğer bir ifadeyle zorlama eylemi, söz konusu kişinin yetki sınırları 

                                                 
758  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 2:319. 
759  Sîbeveyh, 2:311. 
760  Nehr, eş-Şerhu’l-Muâsır, 5:110. 
761  Nisa, 4/66. 
762  Ferrâ, Meâni’l-Kur’ân, 1:166. 
763  Ebû Hayyân el-Endelusî, el-Bahru’l-Muhît, 3:696. 
764  Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, 10:130. 
765  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 2:311. 
766  Nûr, 24/6. 
767  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 2:312. 



172 

içerisinde değildir. Bu nedenle “ َّإلا” edatı “ َّلكِن” anlamına gelmektedir ki buna göre mana 

“Onun zorlama yetkisi yoktur ancak o yine de zorlamaktadır.” şeklindedir. Sîbeveyh, bu 

örnekle aynı dilsel yapıya sahip olan iki ayet hakkında bir takım değerlendirmelerde 

bulunmakta ve müstesnanın harekesine göre bazı anlamsal detaylara yer vermektedir. 

Bu ayetlerden birincisi “ ِ مَا لهَُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلاَّ ات ِباَعَ الظَّن” (Onların hiçbir bilgileri yoktur ancak 

zanla hareket ederler.)768 ayetidir ki zanla hareket etmek ilmin bir parçası olmadığı için 

وَإنِْ نشََأْ نغُْرِقْهُمْ فلَََ صَرِيخَ لهَُمْ وَلَا هُمْ “ anlamında kullanılmıştır. Diğer ayet ise ”لكِنْ “ edatı ”إلا“

رَحْمَةً مِنَّا ينُْقذَوُنَ  إِلاَّ  ” (Dilesek onları suda boğarız. O zaman ne onların imdadına koşan 

olur ne de onlar kurtarılırlar. Ancak bizim tarafımızdan bir rahmet olması 

müstesnadır.)769 ayetidir. Burada ilahi rahmet, kurtarılmak ve imdada yetişmekten bir 

cüz olmadığı için “إلا” edatı “ ْلكِن” anlamına gelmektedir. Sîbeveyh’in bu 

değerlendirmeleri müstesnanın “ ِ ات بِاَعَ الظَّن” şeklinde mansub okunması durumunda 

geçerlidir ki bu okuyuş Hicazlılara aittir. 

Temîm lehçesinde ise “ ِ إت ِباَعُ الظَّن” şeklinde merfu okunmaktadır. Bu okuyuş ise 

müstesnanın müstesna minhten bir cüz olmasını gerektirmektedir. Böyle bir şey zahiren 

mümkün olmadığı için müellif, mecazı devreye sokarak zannın mecâz yoluyla ilimden 

bir cüz olacağını belirtmektedir.770 Bu mecâzi anlama göre Sîbeveyh, zannın ilim 

sayılmasını ayette bahsedilen şahıslara nazaran kabul etmektedir. Çünkü söz konusu 

kişilerin bütün bilgileri zandan ibarettir. Ayrıca müellif, merfu okunduğu takdirde 

kelimenin mecaza hamledilmesi gerektiğine dair Arap şiirinden bazı deliller de 

getirmektedir. Bu şiirlerden biri şudur: 

قابِ “  ”ليس بيني وبين قيسٍ عِتابُ ... غيرُ طعنِ الكُلى وضربِ الر 

(Benimle Kays kabilesi arasında kelle almak ve ayıplamak dışında hiçbir düşmanlık 

yoktur.)771 

Şiirin istişhad mahalli ile ilgili şu ince noktayı belirtmek durumundayız: Sîbeveyh bu 

şiiri “ ِ إت ِباَعُ الظَّن” ve benzer durumda olan müstesna çeşidinin merfu okunduğu takdirde 

mecâza hamledilebilmesi bağlamında zikretmiştir. Dolayısıyla şiirin istişhad mahalli 

                                                 
768  Nisâ, 4/157. 
769  Yasin, 36/43-44. 
770  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 2:322-323. 
771  Benzer şiirler için bkz. Sîbeveyh, 2:323-324. 



173 

 kelimesinden istisna yapılarak merfu okunması değil, “kelle ”عِتاَبُ “ kelimesinin ”غَيْرُ “

alma” ve “ayıplama”nın mecâza hamledilmesidir. Buna göre şair, “Aramızda kelle 

almak dışında hiçbir düşmanlık yoktur.” derken aslında düşmanlığın şiddetini 

vurgulamaktadır. Binaenaleyh ayette de “zandan başka bilgileri yoktur.” derken aslında 

hiçbir bilgilerinin olmadığı vurgulanmaktadır. 

Sîbeveyh, bazı yerlerde “إلا”nın sadece “ َّلكِن” anlamına geldiğini belirtmektedir. Örneğin 

ِ إِلاَّ مَنْ رَحِمَ “  Bu gün Allah’ın azabından kurtaracak hiç kimse) ”لَا عَاصِمَ الْيوَْمَ مِنْ أمَْرِ اللََّّ

yoktur, ancak Allah’ın merhamet ettikleri başka.)772 ayetindeki “إلا” edatı, “ َّلكِن” 

anlamına gelmektedir.773 Sîbeveyh’in bu ayette istisna edatının “ َّلكِن” anlamına geldiğini 

vurgulaması temelde müstesnanın irabıyla ilgili olsa da dolaylı olarak manayı da 

etkilemektedir. Nasıl ki “ َّلكِن”den sonra gelen ismin mansub olması zorunlu ise buradaki 

müstesnanın da mansub olması zorunludur. Bu demektir ki müstesnanın müstesna 

minhten bedel olarak onun irabını alması söz konusu değildir. Çünkü istisna edatının 

 anlamında değil de istisna-i muttasıl olarak merfu kabul edilmesi durumunda ”لكِنَّ 

“Allah’ın rahmet ettiği kişiler de tufandan kurtaracak.” manası anlaşılabilmektedir. 

Oysa ayet, Allah’ın rahmet ettiği kişilerin tufandan kurtulacağını vurgularken onlara 

ayrıca başkalarını kurtarma yetkisi vermemektedir. Örneğin “ لا عَاصِمَ الْيوَْمَ مِنْ هذا السَّيْلِ إلا

 Bugün bu selden kurtaracak hiç kimse yoktur, ancak dağda ikamet) ”مَنْ أقامَ فيِ الْجَبلَِ 

hariç.) sözüyle vurgulanmak istenen husus, dağda ikamet edenlerin boğulanları 

kurtaracağı değil, dağda ikamet edenlerin boğulmaktan kurtulacaklarıdır. Dolayısıyla 

Sîbeveyh, söz konusu anlamsal inceliği göz önünde bulundurarak bu ayette “إلا”nın 

sadece “ َّلكِن” anlamına geldiğini belirtmektedir.774 Her ne kadar Sîbeveyh burada istisna-

i munkatı dışında bir seçenekten bahsetmese de bunu istisna-i muttasıl olarak 

yorumlayan âlimler de mevcuttur. Bazı âlimler ise “عَاصِم” lafzını “معْصُوم” anlamında 

mecâz kabul etmektedirler.775 

Aynı konuyla ilgili bir diğer örnek ise “ َُفلَوَْلَا كَانتَْ قرَْيةٌَ آمَنتَْ فنَفَعَهََا إِيمَانهَُا إِلاَّ قوَْمَ يوُنس” (Keşke 

helak edilen ülkelerin halkları iman edip de imanları kendisine fayda verseydi, 

Yunus’un kavmi hariç.)776 ayetidir. Bu ayetteki istisna türünün muttasıl mı yoksa 

                                                 
772  Hûd, 11/43. 
773  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 2:325. 
774  Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh, 3:71. 
775  Söz konusu farklı yorumlar için bkz. Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, 17:352. 
776  Yunus, 10/98. 



174 

munkatı mı olduğu konusuna geçmeden önce ayetin arka planı ile ilgili kısa bir malumat 

vermemiz faydalı olacaktır. Tefsirlerde aktarıldığına göre Yunus Peygamber, Musul 

bölgesindeki Ninova halkına elçi olarak gönderilmişti. Bölge halkı kendisini 

yalanlayınca o da öfkelenerek şehri terk etmişti. Yunus Peygamber’in kendilerini terk 

etiğini anlayan halk, başlarına bir felaket gelmesinden korkarak siyah elbiseler giymiş 

ve kırk gün boyunca feryat etmişlerdi. Yunus (a.s.) onlara “Kırk gün süreniz var” demiş, 

onlar da “Eğer başımıza felaketlerin geleceğini anlarsak sana iman ederiz.” diye karşılık 

vermişlerdi. Otuz beşinci günde gökyüzünü korkunç kara bulutlar kaplamış, şehirlerini 

ve yeryüzünü şiddetli dumanlar kuşatmıştı. Bunun üzerine şehir halkı siyah elbiselerini 

giyerek kadın, çocuk ve hayvanlarıyla ovaya çıkmışlardı. Orada kadınlarla çocukları ve 

hayvanlarla yavrularını birbirinden ayırmışlardı. Sonunda anneler ile yavrular 

birbirlerini arzulamış, ağıtlar ve feryatlar göklere yükselmişti. Böylece imanlarını ve 

tevbelerini yüksek sesle dile getirip Allaha yakarmışlardı. Allah da onlara rahmetiyle 

muamele eylemiş ve üzerlerine gelecek felaketi onlardan kaldırmıştı. Bu olay, Aşûreye 

denk gelen Cuma günü vuku bulmuştur.777 Bu rivayetten anlaşılmaktadır ki Yunus 

Peygamber’in kavmi evvelemirde iman etmeye yanaşmamış, ancak daha sonra geç de 

olsa iman ederek helak olmaktan kurtulmuştur. Buna göre ayetten “Yunus 

peygamber’in kavminden başka hiçbir kavim iman etmedi.” anlamını çıkarmak 

mümkün olduğu gibi “Yunus peygamber’in kavminden başka hiçbir kavme imanı fayda 

vermedi.” anlamını çıkarmak da mümkündür. 

Ayetteki “ َُقوَْمَ يوُنس” lafzı mansub okunduğu takdirde istisna-i munkatı kısmına 

girmektedir. Nitekim Sîbeveyh de buradaki “إلا” edatının “ َّلكِن” anlamına geldiğini 

belirterek istisna-i munkatı olduğunu, bu sebeple de “ َقوَْم” kelimesinin mansub olması 

gerektiğini ifade etmiştir.778 Çünkü merfu okunduğunda cümle istisna-i muttasıl olup 

Yunus’un (a.s.) kavminin de iman etmeyen kavimlerden biri olduğu anlaşılabilmektedir. 

Oysa bu ayette hiçbir kavmin iman etmediği, sadece Yunus Peygamberin kavminin geç 

de olsa iman ettiği vurgulanmaktadır. Burada şöyle bir hususa da değinilebilir: İman 

etmedikleri için helak olmaya müstahak olan kavimler, helak edileceklerini anladıkları 

anda iman etmişler, ancak imanları artık onlara fayda vermemiştir. Kur’an’da bunun en 

bariz örneği ise Firavunun ölürken iman etmesidir. Yüce Allah’ın neden Firavunun 

                                                 
777  Zemahşerî, Keşşâf, 2017, 3:342; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, 17:303. 
778  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 2:325. 



175 

tövbesini kabul etmeyip de helak ettiği, buna mukabil Yunus Peygamber’in kavminin 

tövbesini neden kabul ettiği şeklindeki muhtemel soruya Râzî şöyle cevap vermektedir: 

Firavun, azabı müşahede ettiği an iman etti, ancak Yunus Peygamber’in kavmi azabın 

yaklaştığını bildiren emareleri gördükleri anda azabı henüz görmeden iman etmiştir.779 

Kurtubî ise buradaki istisnanın lafzen munkatı olsa da manen muttasıl olduğunu 

belirtmiştir. Netice itibariyle ayet, Yunus Peygamber’in kavminden başka hiçbir kavmin 

iman etmediğini vurgulamaktadır.780 Sîbeveyh de aynı manayı dikkate alarak istisnanın 

munkatı olduğunu, dolayısıyla “ َُقوَْمَ يوُنس” kelimesinin mansub okunması gerektiğini 

vurgulamıştır. 

Sîbeveyh, bazen “إلا” edatının istisna anlamında değil de “غَيْر” anlamında sıfat olarak 

geldiğini belirtmektedir. Örneğin “لوَْ كَانَ مَعنَا رجلٌ إلا  زيدٌ لغلُِبنا” (Şayet yanımızda Zeyd’den 

başkası olsaydı mahvolmuştuk.) sözünde asıl vurgulanmak istenen Zeyd’den başka hiç 

kimsenin onların yanında bulunmamasıdır. Dolayısıyla buradaki “إلا” istisna görevi 

yapmayıp “غَيْر” anlamında sıfattır. Keza “َلفَسََدَتا ُ  Eğer yerde ve gökte) ”لوَْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إلِاَّ اللََّّ

Allahtan başka ilahlar olsaydı ikisinin de düzeni bozulurdu.)781 ayetindeki “إلا” edatı da 

 nın bilindik anlamda istisna olması”إلا“ anlamında sıfattır.782 Çünkü buradaki ”غَيْر“

anlamsal açıdan sorunludur. Zira bu durumda “Yerde ve gökte, beraberinde Allah’ın 

bulunmadığı ilahlar olsaydı yer ve göğün düzeni bozulurdu.” anlamı çıkmaktadır. 

Tersinden okunduğunda ise düzen bozulmadığına göre “Allah o ilahlarla beraberdir ve 

kâinatı beraber yönetmektedirler” anlamı çıkmaktadır ki bu da batıl bir çıkarımdır. Oysa 

ayet, Allah onlarla beraber olsa da olmasa da O’ndan başka ilahlar olması durumunda 

göklerin ve yerin düzeninin bozulacağını, bozulmadığına göre bütün kâinata tek ilahın 

hükmettiğini vurgulamaktadır.783 

 Edatının Anlam Yelpazesi ”ما“ .4.2.1.2

Arap dilinde bazı harflerin/lafızların birden çok anlama gelebildiğini çeşitli vesilelerle 

dile getirmiştik. Bu bağlamda olumsuzluk, istifham, taaccüb ve sıla gibi çok farklı 

anlamlarda kullanılan “ما” edatı, anlam yelpazesi geniş olan edatlardan biridir. Bazen 

                                                 
779  Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, 17:303. 
780  Kurtubî, el-Câmi’, 1964, 8:383. 
781  Enbiyâ, 21/22. 
782  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 2:332. 
783  Bkz. Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, 22:127. 



176 

harf, bazen de isim kapsamında değerlendirilen bu edatın anlamı kimi dilciler tarafından 

otuz ikiye kadar çıkartılsa da farklı kısım olarak gösterilenler arasında tedahül 

bulunduğu için bu rakam biraz abartılı bulunmuştur.784 Rakam abartılı olmakla birlikte 

 edatı; sıla, şartiyye, istifhamiyye, taaccübiyye, nâfiyye, masdariyye ve müekkide ”مَا“

gibi çeşitli anlamlarıyla Kur’an-ı Kerim’de iki bin altı yüz küsür yerde geçmektedir.785 

Bu edatın hangi anlamda kullanıldığı, genelde metin içi bağlama göre anlaşılırken bazen 

de müfessirin mezhebî aidiyeti etkisini göstermektedir. Örneğin “ ُ786”مَا كَانَ لهَُمُ  الْخِيرََة 

ayetindeki “ما” edatının olumsuzluk anlamı dikkate alındığında insana seçme ve irade 

özgürlüğü vermeyen determinist bir anlam çıkarken, sıla edatı olarak kabul edildiğinde 

ise öncesindeki “ ُيخَْتاَر” fiilinin mefulü olarak Allah’ın kulları için güzel ve hayırlı olan 

şeyleri seçtiği anlamı çıkmaktadır.787 Zira “ما” edatı konum olarak her ikisine de 

müsaittir. 

Sîbeveyh de “ما” edatının farklı anlamlarına çeşitli vesilelerle dikkat çekmiştir. Onun 

öncelikli amacı, “ما” edatının cümledeki öğelerin irabında herhangi bir değişikliğe 

neden olup olmayacağını tespit etmek olsa da kaçınılmaz olarak bu edatın manaya etkisi 

ile ilgili bir takım değerlendirmeler yapmıştır. Biz de burada Sîbeveyh’in Arap dili ve 

Kur’an yorumuna zenginlik kattığını düşündüğümüz bu değerlendirmelerini tahlil 

edeceğiz. 

Arap dilinde “مَا” harfinin en temel görevlerinden biri cümleyi olumsuz yapmasıdır. 

Sîbeveyh, bu anlamı ifade eden “ما”yı, amel edip etmemesi yönüyle ikiye ayırmaktadır 

ki bu ayrım aslında Hicaz ve Temim lehçelerinin kullanım şekilleridir. Hicaz lehçesine 

göre “ما” edatı, bazı durumlarda tıpkı “ َليَْس” gibi ismini merfu, haberini mansub 

yapmaktadır. Yani her iki lafız da (ما ve  َليَْس) cümleyi olumsuz kılma ve cümlenin irab 

yapısında değişiklik yapabilme konusunda aynı yetkiye sahiptirler. Diğer bir ifadeyle 

aralarında anlam ve amel birlikteliği söz konusudur. Temim lehçesinde ise “ما”nın amel 

etmemesi esas olduğu için bu edat cümleyi olumsuz kılsa da iki sebepten dolayı haber 

                                                 
784  Ebû Muhammed Bedruddîn Hasan el-Murâdî İbn Ümmü Kâsım, el-Cene’d-Dânî fî Hurûfi’l-Meânî, 

çev. Fahreddîn Kabâve ve Muhammed Nedîm Fâdıl (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1992), 336; 

Avnullah Enes Ateş, “Kur’an’da ‘Mâ’ Edatının Farklı Kullanımları ve Kur’an Yorumlarına Etkisi”, 

Tefsir Araştırmaları Dergisi 2, sy 1 (2018): 30. 
785  Emre Çavdar, “Arap Dilinde ‘Lâm’, ‘Lâ’, ‘Mâ’ Edatları ve Kur’an-ı Kerim’deki Kullanımları” 

(Basılmamış Doktora Tezi, Konya, Necmettin Erbakan Üniversitesi, 2015), 305. 
786  Kasas, 28/68. 
787  Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, 25:11. 



177 

öğesini mansub yapma yetkisine sahip değildir: Birincisi, ما”nın “ َليَْس” gibi çekimi 

yapılmamaktadır; ikincisine gelince “ َليَْس” fiil, “ما” ise harftir.788 Aslında Hicaz 

lehçesine göre de “ما” edatı, amel etme gücünü “ليَْس”ye benzeyen olumsuzluk 

anlamından kazanmaktadır. Bu nedenle istisna edatıyla “ما”nın olumsuzluk anlamı 

gittiği zaman haberi mansub yapma gücünü de kaybetmektedir. Örneğin “ ٌمَا أنَْتمُْ إِلاَّ بشََر

 ”بشََرٌ “ nın olumsuzluk anlamı gittiği için”ما“ ile ”إلا“ ayetinde istisna edatı olan 789”مِثلْنُاَ

lafzı her iki lehçeye göre de merfu okunmaktadır. Bu da göstermektedir ki “ما” edatı 

kimi durumlarda “ليَْس” gibi amel etse de hiçbir zaman onun gücüne erişememektedir.790 

Dilsel malzeme olarak en çok Hicaz ve Temim lehçesini kullanan müellif, genel 

anlamda herhangi bir lehçeyi en fasih lehçe olarak ön plana çıkarmamış, ancak bazen 

lehçeler arasında tercihte bulunduğu olmuştur. “ما”nın amel edip etmemesi konusunda 

ise Hicaz lehçesini tercih etmiştir. Daha önce belirttiğimiz üzere bu tercihinde etkili 

olan faktör “791”مَا هَ ذَا بشََرًا ayetindeki “بشََرًا” lafzının elifle yazılmasıdır. Netice olarak 

 edatı, her iki lehçede de olumlu olan mübteda-haber cümlesini olumsuz ”ما“

yapmaktadır. Keza fiile geldiği zaman da cümlenin anlamını ters çevirmektedir. Hicaz 

lehçesinde haberi mansub kılma özelliğini de bu olumsuzluk gücünden almaktadır. 

Bu edatın sık kullanılan anlamlarından biri de ism-i mevsûl anlamıdır. Pek çok dilde 

olduğu gibi Arap dilinde de konuşmaya veya yazıya akıcılık kazandıran bazı 

kullanımlar vardır ki ism-i mevsûl bunlardan biridir. “Kendisinden sonra gelen cümle 

vasıtasıyla (sıla) muayyen bir şeye delalet eden isim”792 olarak tanımlanan ism-i 

mevsûl, iki ayrı cümle arasında irtibat kurarak ikisini tek yapı haline getirmektedir. Bazı 

Batı dillerinde bu irtibat, “who”, “that”, “which”, “whome” veya “where” gibi 

kelimelerle kurulmaktadır. Türkçede daha ziyade “yapan”, “eden” fiillerindeki “en”, 

“an” ekleri ile sağlansa da793 bu öğeyi tam karşılayacak herhangi bir lafız 

bulunmamaktadır. Arap dilinde ise genelde “ لذىا  lafızları ism-i mevsûl ”ما“ ve ”مَنْ “ ,”

olarak kullanılmaktadır. Bunlardan “الذى” ve “ ْمَن” sadece âkillere özgüdür. “ما” ise 

genelde gayri âkiller için kullanılırken, nadiren de olsa âkiller için kullanılmaktadır. 

                                                 
788  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 1:57. 
789  Yasin, 36/15. 
790  Bkz. Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 1:59. 
791  Yusuf, 12/31. 
792  Mustafa el-Galâyînî, Câmiu’d-Durûsi’l-Arabiyye (Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, 1993), 1:129. 
793  Bkz. Cemal Işık, “Bazı Mealler Çerçevesinde İsm-i Mevsûllerin Tercüme Problemleri”, Ekev Akademi 

Dergisi, sy 66 (2016): 201. 



178 

Sîbeveyh, manası ancak kendisinden sonra gelen cümleyle tamamlanan bu öğeyi, ismi 

mevsûl yerine “haşv” tabiri ile ifade etmektedir.794 

İsm-i Mevsûlün Arap dilindeki işlekliği göz önünde bulundurulduğunda Kur’an-ı 

Kerim’de “مَا” edatının ism-i mevsûl anlamında kullanılma oranını tahmin etmek zor 

olmasa gerektir. Biz ise sadece Sîbeveyh’in istişhad olarak zikrettiği ayetleri konu 

edineceğiz ki bunlardan biri  “ ً795”مَثلًََ مَا بعَوُضَة ayetidir. Buradaki “مَا” edatının manası 

hakkında müfessirler farklı görüşler beyan etmişlerdir. Bu görüşler “مَا”dan sonraki 

 ”بعَوُضَةً “ .kelimesinin merfu ya da mansub olmasıyla da yakından ilgilidir ”بعَوُضَة“

kelimesinin mansub okunması durumunda iki ihtimal söz konusudur ki bunlardan birine 

göre “مَا” edatı, nekre bir kelimeye birleşmek suretiyle onu tamamen 

mübhemleştirmektedir. Mana ise “Herhangi bir şeyi örnek vermekten çekinmez.” 

şeklindedir. Diğer bir ihtimale göre ise tıpkı “ ْ796”فبَمَِا نقَْضِهِم ayetindeki “مَا” gibi “Allah, 

bir sivrisineği örnek vermekten kesinlikle çekinmez.” anlamında cümleyi pekiştiren bir 

bağlaçtır. “ ٌبعَوُضَة” kelimesinin merfu okunması durumunda “مَا” edatı ism-i mevsûl, 

devamı ise “ ضَةٌ هُوَ بعَوُ ” takdirinde cümle olarak onun sılasıdır. Zemahşerî’nin güzel 

gördüğü diğer bir ihtimale göre ise buradaki “مَا” edatı istifham içindir. Buna göre mana 

“Allah dilediği her şeyi örnek olarak verebilir; Sivrisinekmiş daha küçüğüymüş fark 

etmez.” şeklindedir.797 Sîbeveyh’in görüşlerinden biri de buradaki “مَا”nın ism-i mevsûl 

olduğudur. Buna göre devamındaki “ ٌبعَوُضَة” lafzı da “ ٌمَثلًََ الذِى هُوَ بعَوُضَة” takdirinde 

mahzuf mübtedanın haberi olarak merfu okunmaktadır.798 

Sîbeveyh’in “مَا” edatına ism-i mevsûl anlamı yüklediği yerlerden biri de “ َمِيثاَق ُ وَإذِْ أخََذَ اللََّّ

”النَّبِي ِينَ لمََا آتيَْتكُُمْ مِنْ كِتاَبٍ وَحِكْمَةٍ 
799 ayetidir. Bu ayette Yüce Allah, kendilerine kitap ve 

hikmeti verdikten sonra bütün peygamberlerden, yanlarında bulunanı tasdik eden yeni 

bir peygamber geldiğinde ona iman edip yardım edeceklerine dair söz aldığını beyan 

etmektedir. Ayetteki “ما” edatının şart, mastar veya ism-i mevsûl gibi anlamlar ifade 

ettiği hususunda tefsircilerin farklı görüşleri bulunmaktadır. Sîbeveyh ise hocası Halil b. 

Ahmed’e buradaki “ما”nın durumunu sormuş, Halil de ism-i mevsûl olduğunu 

                                                 
794  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 2:105,106,107. 
795  Bakara, 2/26. 
796  Nisa, 4/155. 
797  Zemahşerî, Keşşâf, 2017, 1:316. (Çeviri) 
798  Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh, 2:468; Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 2:138. 
799  Âl-i İmrân, 3/81. 



179 

belirtmiştir. Bu ayet özelinde “ما” ile bağlantılı olarak izah edilmesi gereken bir diğer 

husus da “ما”dan  önceki lâm harfinin durumudur. Birinden söz almanın, ona yemin 

ettirme anlamı taşıdığını daha önce Aksâmü’l-Kur’an bölümünde belirtmiştik. Bu 

nedenle ayet, baş tarafta geçen “söz alma” eyleminden dolayı yemin manası 

taşımaktadır ki bu durumda lâm edatı, yeminden sonra şart cümlelerinin başına gelen 

hazırlık lâm’ı (lâm-ı tevtıe) olarak kabul edilebilir. Buna göre ayetin devamındaki 

 edatının şart ”ما“ fiili ise yeminin cevabıdır. Aynı gramer örgüsü içerisinde ”لتَؤُْمِننَُّ بِهِ “

edatı olması da mümkündür. Bu durumda “ ِلتَؤُْمِننَُّ بِه” fiili, hem yeminin hem de şartın 

cevabı olabilmektedir. Diğer bir ihtimal ise lâm edatının “لِمَا” şeklinde esre okunmasıdır 

ki Hamza b. Zeyyât böyle okumuştur. Bu kıraate göre “ما” edatı, mastar anlamı ifade 

etmektedir. Mana ise “Size kitap ve hikmet verdiğim için, yanınızdakini tasdik edici bir 

peygamber geldiği için ona iman edeceksiniz.” şeklinde olmaktadır. Sîbeveyh ve hocası 

Halil’in görüşü olan ism-i mevsûl ihtimaline göre mana “Size verdiğim kitap ve 

hikmete, ardından size gönderilen Peygamber’e iman edeceğinize dair söz almıştı.” 

şeklindedir.800 Ayrıca Sîbeveyh, buradaki lâm edatının da yeminden sonra gelen hazırlık 

lamı olduğunu bir örnek üzerinden ifade etmektedir.801 

Sîbeveyh’in “مَا” harfine yönelik değerlendirmelerinden biri de bu harfin kendisinden 

sonra gelen fiili mastar anlamına dönüştürmesidir. Özellikle “مَا harfi” tabirini 

seçmemizin nedeni, Sîbeveyh’in, mâ-i masdariyye’yi “ ْأن” anlamında harf kabul etmiş 

olmasıdır. Ahfeş ve İbnü’s-Serrâc (ö. 316/929) gibi dilci âlimler ise  “الَّذِى” anlamında 

isim kabul etmişlerdir. Örneğin “ ْوَدُّوا مَا عَنِتُّم” (Sizin sıkıntıya düşmenizi isterler.)802 

ayetindeki “ ْعَنِتُّم” fiili her ne kadar mazi kalıbında olsa da evvelindeki “مَا” vasıtasıyla 

 tevilinde mastar anlamı ifade etmektedir.803 ”وَدُّوا عَنتَكَُمْ “

 harfi, ism-i mevsûl anlamına gelebildiği gibi kendisinden sonraki fiille beraber ”مَا“

masdar anlamı da ifade edebilir. Nitekim bu konuda bütün dilciler ittifak halindedir. 

Keza Sîbeveyh de “ َّمَا نفَعََ إلاَّ مَا ضَر” (Zarardan başka hiçbir faydası yok.) cümlesindeki “ مَا

 tevilinde mastar anlamına geldiğini belirterek bu konudaki ”الضَّرَر“ ifadesinin ”ضَرَّ 

görüşünü açıkça belirtmiştir.804 Ancak cümle dizilişi ve bağlam itibariyle farklı 

                                                 
800  Zemahşerî, Keşşâf, 1407, 1:379. 
801  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 3:107. 
802  Âl-i İmrân, 3/118. 
803  İbn Hişâm, Şerhu Katru’n-Nedâ, 47-48. 
804  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 2:326. 



180 

anlamlara müsait bir yapıda olan “مَا” harfinin hangi anlama geldiği konusu, çoğu zaman 

tartışmaları da beraberinde getirmiştir. Bu tür durumlarda genellikle mezhebî aidiyetin 

etkisi devreye girmektedir. Örneğin “ َخَلقَكَُمْ وَمَا تعَْمَلوُن ُ ”وَاللََّّ
805 ayetindeki “مَا” harfi gramer 

olarak hem mâ-i masdariyye hem de ism-i mevsûl anlamı verilmeye müsait bir 

konumdadır.806 Pek çok Ehli Sünnet alimi, “İnsanın fiillerinin yaracısı Allah’tır.” 

görüşünü desteklemek üzere Sîbeveyh gibi dilcileri referans göstererek buradaki “ وَمَا

 takdirinde mastar olduğunu, dolasıyla da “Allah sizi ve ”عَمَلكَُمْ “ ifadesinin ”تعَْمَلوُنَ 

eylemlerinizi yarattı.” şeklinde anlamlandırılması gerektiğini belirtmişlerdir. Böylece 

“Kul, kendi fiilinin yaratıcısıdır.” tezini savunan Mutezilî düşünceye cevap vermişlerdir. 

Mutezili alimler ise metin içi bağlamı dikkate alarak ayetin insanların bütün eylemlerini 

kapsamadığını, sadece yontulan ve şekil verilen putları kapsadığını iddia 

etmektedirler.807 

“ harfinin cümleye kattığı anlamlardan biri de şart manasıdır. Örneğin ”مَا“ بِهِ مَهْمَا تأَتِْناَ  ” 

(Her ne zaman bir delil getirsen…)808 ayetindeki “ ْمَه” edatı, şart anlamına gelmektedir. 

Sîbeveyh ve hocası Halil b. Ahmed’, “مَهْمَا”daki “ ْمَه”in aslının da “مَا” olduğu 

görüşündedir. Kendisinden sonra cümlenin anlamını pekiştirmek amacıyla zâid bir “مَا” 

edatı daha gelmiştir. Araplar “مَا مَا” şeklinde bir edatı iki defa tekrarlamayı hoş 

görmekdikleri için şart “مَا”sını zaid olan “مَا”dan ayırmak için “elif” harfini “hâ” harfine 

dönüştürmüşlerdir.809 Bu bağlamda “مَا” harfi, zaid olarak kullanılmıştır. Hemen 

belirtelim ki bu ziyadelik, anlamsal açıdan hiçbir fonksiyonu olmayan, cümlede 

varlığıyla yokluğu aynı olan harf demek değildir. Bilakis, cümlenin asli manasını 

pekiştiren ve söze güç katan bir ziyadeliktir. Ziyade harflerin, cümlenin irabına hiçbir 

etkisinin olmadığı ve cümlede herhangi bir öğeyle irtibatlandırılmadığı doğrudur. 

Ancak bu durum, onun gereksiz bir fazlalık olduğu anlamına gelmemelidir. Nitekim 

Necdî Nâsıf, cümleye vurgu katarak sözü güzelleştiren ve daha beliğ hale getiren zaid 

harfleri, farz ibadetlerin birer tamamlayıcısı olan nafile ibadetlere benzetmektedir.810 

“Zaid” kelimesi yerine “lağv” tabirini kullanan Sîbeveyh, Kur’an’da zaid harflerin 

                                                 
805  Sâffât, 37/96. 
806  Taberî, Câmiʿu’l-Beyân, 21:70. 
807  Kâdî Abdulcebbâr, Müteşâbihü’l-Kur’an, thk. Adnan Zarzûr (Kahire: Dâru’t-Türâs, 1969), 581; Bkz. 

Mustafa Murat Batman, Tefsir ve Mezhebî Aidiyet, (Ankara: İlahiyat Yayınları, 2021), 131.  
808  A`râf, 7/132. 
809  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:59-60. 
810  Ali en-Necdî Nâsıf, “Min Vahyi’z-Ziyâde fi’l-Kur’ani’l-Kerîm”, Mecelletü Mecmei’l-Lügati’-

Arabiyye bi’l-Kâhire, sy 47 (1981): 43. 



181 

bulunduğunu kabul etmiş ve “ ْفبَمَِا نقَْضِهِمْ مِيثاَقهَُم” ayetindeki “مَا” edatının anlamı 

pekiştirmek dışında bir fonksiyonunun olmadığını belirtmiştir. Bu konu daha detaylı 

şekilde “Sîbeveyh ve zaid harfler” bölümünde ele alınacaktır. 

 Edatı ve Anlamı ”حَتَّى“ .4.2.1.3

Arap dilinde edatların bir kısmının fiillerin, bir kısmının da isimlerin başına geldiğini 

daha önce belirtmiştik. Buna ilaveten bazı edatlar hem isimlere hem de fiillere dâhil 

olabilmektedir ki “َحَتى” edatı da bunlardan biridir. Bu edatın muzari fiillerin başına 

gelmesi durumunda o fiilin merfu mu yoksa mansub mu okunması gerektiği konusu 

 dan önceki fiilin”حَتَّى“ ya yüklenen anlamla yakından ilgilidir. Bunun yanında”حَتىَ“

 ,dan sonraki fiile sebep olması da irabı etkileyen bir başka faktördür ki Sîbeveyh”حَتَّى“

biraz sonra değineceğimiz “ سُولُ حَتَّى يقَوُلَ  الرَّ ” ayetini bu bağlamda değerlendirmiştir. 

Onun değerlendirmelerine zemin oluşturması hasebiyle “َحَتى”dan sonra gelen muzari 

fiilin mansub veya merfu okunma gerekçelerini burada zikretmemiz yerinde olacaktır. 

Sîbeveyh’e göre “َحَتى”dan sonra gelen muzari fiilin mansub okunması durumunda “حَتَّى” 

edatı ya gaye anlamında ya da talil anlamında kullanılmaktadır. Gaye anlamında 

kullanıldığı noktaya gelince, söz konusu gaye, belirlenen hedefin en son noktası 

olabildiği gibi başlangıç noktası da olabilir. Her iki durumda da “حَتَّى”dan sonra gelen 

fiil henüz gerçekleşmemiştir. Örneğin “سِرْتُ حَتَّى أدْخُلهََا” (Şehre girmek üzere yürüdüm.) 

cümlesindeki “َحَتى” gaye anlamına geldiğinde ister şehrin girişi isterse şehrin merkezi 

kastedilsin “أدْخُلهَا” fiilinin mansub okunması mecburidir ve şehre girme işi henüz 

gerçekleşmemiştir. Gaye anlamı taşıyıp taşımadığının ölçüsü ise “َحَتى”nın yerine “ ْإلى أن” 

lafzının gelebilmesidir. Şayet yukarıdaki cümle ile şehrin girişi kastedilip şehre girme 

işi henüz gerçekleşmemişse “َحَتى” edatı, “Şehre girmek için yürüdüm.” anlamında talil 

ifade etmektedir. Talil anlamına gelmesinin ölçüsü ise “َحَتى”nın yerine “ ْكَي”  edatının 

kullanılabilmesidir.811 

Merfu olması durumunda ise “تَّى  ibtidaiyye anlamında kullanılmaktadır ki Sîbeveyh ”ح 

bunu da ittisal ve inkita olmak üzere ikiye ayırmaktadır. Örneğin “سِرْتُ حَتَّى أدْخُلهَُا” 

cümlesindeki “تَّى  edatı ibtidaiyye anlamında kullanıldığı için kendisinden sonra gelen ”ح 

fiil merfu okunmaktadır. Bununla beraber cümle iki manaya da muhtemeldir. Birinci 

                                                 
811  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 3:17; Nehr, eş-Şerhu’l-Muâsır, 5:317. 



182 

olarak ittisal anlamı dikkate alındığında cümle, “Yürüdüm ve şehre girdim.” anlamına 

gelmektedir ki tıpkı “ف” edatı gibi yürüme ve şehre girme eyleminin peş peşe olduğu 

anlaşılmaktadır. İnkita anlamı dikkate alındığında ise cümle “Yürüdüm, şimdi de şehre 

giriyorum.” şeklindedir ki yürüme işi önceden tamamlanmış, şehre girme ise şu anda 

gerçekleşmektedir. İttisal veya inkıta anlamında kullanılması “حَتَّى”nın ibtida anlamına 

zarar vermemektedir.812 Sîbeveyh’in verdiği diğer örnekler de bu minval üzeredir. 

Müellif, yukarıdaki örneklerde muzari fiilin mansub veya merfu okunmasına “حَتَّى”nın 

gaye veya ibtida anlamı çerçevesinden bakmıştır. Devamında “ ُسُول  ”وَزُلْزِلوُا حَتَّى يقَوُلَ الرَّ

ayetine ise “حَتَّى”dan önceki fiilin “حَتَّى”dan sonraki fiile sebep olup olmaması açısından 

bakmıştır. Bu nedenle “حَتَّى”dan sonra gelen fiilin merfu olabilmesi için “حَتَّى”dan 

önceki fiilin kendisine sebep olması gerektiğini belirtmiştir. Örneğin “ َُسِرْتُ حَتَّى تطَْلع

 cümlesinde yürümek, güneşin doğmasına (.Güneş doğuncaya kadar yürüdüm) ”الشَّمْسُ 

sebep değildir. Keza “ ٌسِرْتُ حَت ى يدَْخُلهََا زَيْد” (Zeyd, şehre girinceye kadar yürüdüm.) 

cümlesinde de yürümek, Zeyd’in şehre girişine sebep teşkil etmemektedir. Bu nedenle 

de “حَتَّى”dan sonraki fiilin mansub okunması zorunludur ki Sîbeveyh “ َوَزُلْزِلوُا حَتَّى يقَوُل

سُولُ   813(.Onlar öyle sarsıldılar ki peygamber Allah’ın yardımı ne zaman demişti) ”الرَّ

ayetindeki “يقَوُل” fiilinin okunuşuna da benzer zaviyeden bakmıştır. Buna göre şayet 

müminlerin sarsılmaları onların “Allah’ın yardımı ne zaman?” demelerine sebep olarak 

anlaşılacaksa “يقَوُل” fiilinin merfu okunması zorunludur. Eğer böyle bir sebebiyet 

kastedilmeyip gaye anlamı kastedilecekse fiilin mansub okunması gerekmektedir. 

Malum olduğu üzere bu kelimeyi Nâfi dışındaki kıraat alimleri mansub okumuştur.814 

Sîbeveyh ise merfu okuyuşu Hicaz ehline nispet etmekle birlikte Mücahid’in de merfu 

okuduğunu belirtmiştir.815 Sonuç olarak merfu okunduğunda müminlerin sarsılması, 

onların “Allah’ın yardımı ne zaman?” demelerine sebeptir. Mansub okunduğunda ise 

 gaye anlamına gelir ki “Allah’ın yardımı ne zaman?” deyinceye kadar sarsıldılar ”حَتَّى“

demektir. Aslında anlam açısından bariz bir farklılık olmamakla birlikte Nehhâs’ın 

dediği gibi merfu okuyuş, mansub okuyuşa göre daha sarihtir.816 Çünkü Müminler öyle 

                                                 
812  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 3:18-20. 
813  Bakara, 2/214. 
814  Dimyâtî, İthâf, 202. 
815  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 3:25. 
816  Ebu Ca’fer Ahmed b. Muhammed en-Nehhâs, Meâni’l-Kur’an, thk. Muhammed Ali es-Sâbunî, 1. bs 

(Mekke: Câmiatü Ümmü’l-Kurâ, 1409), 1:20. 



183 

sıkıntıya maruz kalmışlardı ki Peygamber dahi “Allah’ın yardımı ne zaman?” demişti. 

Söz konusu hususlar, sarsılmakla alakalıdır. Ancak nihai durumu belirtmek için mansub 

okuyuşta böyle bir anlam yoktur.817 

4.2.1.4. Elif-Nûn Maddesinin Harekesine Göre Anlam 

Elif-nûn maddesinin hangi durumlarda “ َّأن”, hangi durumlarda “ َّإن” okunması gerektiği 

konusu nahiv eserlerinde uzunca işlenmiştir.818 Elif-nûn maddesinin harekesi, üzerine 

dâhil olduğu kelimenin cümle içindeki konumunu belirlediği için cümlenin anlamını da 

yakından ilgilendirmektedir. Örneğin “ ا انَّه ذاهبٌ أمَّ  ” örneğinde “ا -dan sonra gelen elif”أمَّ

nun maddesi esre okunursa “ا  .konumunda olmaktadır ”ألا“ lafzı açılış anlamındaki ”أمَّ

Şayet üstün okunursa “ احَق   ” (gerçekten) anlamına gelmektedir. Keza “ ا واللََّّ انه ذاهبٌ أمَّ  ” 

örneğindeki gibi sonrasında yemin olan bir “ا ا“ dan sonra fetha gelirse bu”أمَّ “ ,lafzı ”أمَّ دْ قَ 

 anlamına gelmektedir.819 Nahvî ”ألا“ anlamına gelmekte, şayet esre okunursa yine ”عَلِمْتُ 

ihtimaller çoğaldıkça anlamsal ihtimaller de çoğalacağı için elif-nûn maddesinin 

harekesi basit bir gramer meselesi olarak görülmemelidir. Konuyu “ َّباَبُ إنَّ وَأن” şeklinde 

müstakil bir başlık altında ele alan Sîbeveyh elif-nûn maddesinin, fail ve meful 

konumunda,  “ َْلو” ve “لوَْلا”dan sonra, “ ْمُذ” ve “ ُمُنْذ”den sonra mansub okunması 

gerektiğini; ibtida halinde, kavl maddesinden sonra, “إلا”dan sonra, vâv-ı hâliyye’den 

sonra, “تَّى  dan sonra ise esre okunması gerektiğini beyan etmiştir.820”إذَا“ ve ”ح 

Elif-nûn maddesinin nerelerde fetha nerelerde esre okunması gerektiği net ifadelerle 

belirtilmiş olsa da bazı yerlerde hem nahvî açıdan hem de mana açısından her iki 

harekeye de muhtemeldir. Örneğin “ َ821”وَمَا يشُْعِرُكُمْ أنََّهَا إذَِا جَاءَتْ لَا يؤُْمِنوُن ayetindeki elif-

nûn maddesini İbn Kesir, Ebû Amr, Ebû Bekr Şu’be, Yakub ve Halef gibi kıraat 

alimleri esre okurken diğer imamlar ise fetha okumuştur.822 Daha önce değindiğimiz 

gibi elif-nûn maddesi, kendisinden önceki fiilin etkisi altında kaldığı zaman meful 

                                                 
817  Kurtubî, el-Câmi’, 1998, 3:170. Ayetteki “سُول  kelimesi ile kastedilen kişi Mukatil’in belirttiğine ”الرَّ

göre beraberindeki müminlerle türlü sıkıntılara sabreden Elyesa peygamberdir. Kelbî ise peygamber 

olarak gönderilen ve türlü sıkıntılara katlanan her peygamberi kapsadığını söylemektedir. Mukâtil, 

Tefsîr-i Kebîr, 1:182. Kurtubî, el-Câmi’, 1998, 3:170.  
818  Bkz. Ebû İshâk İbrâhîm b. Mûsâ b. Muhammed el-Lahmî eş-Şâtıbî, Şerh-u Elfiyyeti İbn Mâlik 

(Mekke: Ma’hedü’l-Buhûsi’l-İlmiyye, 2007), 2:320. 
819  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 3:122. 
820  Sîbeveyh, 3:120-153. 
821  En’âm, 6/109. 
822  Dimyâtî, İthâf, 271. 



184 

olarak fetha okunmakta, yeni bir cümle başlangıcı olduğunda ise esre okunmaktadır. 

Elbette buna göre mana da değişmektedir. Sîbeveyh, hocası Halîl b. Ahmed gibi 

düşünerek “ ْيشُْعِرُكُم” fiilinden bağımsız olarak yeni bir cümle mesabesinde kabul ederek 

esre okunmasını tercih etmektedir. 

 Sîbeveyh ve hocası Halîl b. Ahmed’in gerekçelerine geçmeden önce ayetin bağlamıyla 

ilgili kısa bir bilgi vermemiz, anlam tahlilinde işimizi daha da kolaylaştıracaktır. 

Müşrikler, kendilerine bir mucize geldiğinde ona iman edeceklerine dair var güçleriyle 

yemin etmişlerdir. Müminler de, mucize geldiği takdirde müşriklerin iman 

edebileceklerine dair bir umut taşıdıkları için mucizenin gelmesini temenni 

etmekteydiler. Hem müşriklerin bu taleplerine hem de müminlerin bu temennilerine 

cevap olarak Yüce Allah Hz. Peygamber’e, mucize indirme yetkisinin sadece Allah’a 

ait olduğunu ve o dilemeden böyle bir şeyin mümkün olmayacağını bildirmesini 

emretmiştir. Bunun akabinde ise “ َوَمَا يشُْعِرُكُمْ انَّهَا إذَِا جَاءَتْ لَا يؤُْمِنوُن” buyurmuştur. Tam bu 

noktada Sîbeveyh, hocası Halil b. Ahmed’e “ ْيشُْعِرُكُم” fiilinin elif-nûn maddesini 

gramatik açıdan etkisi altına alarak fetha okunmasında ne gibi sakınca olacağını sormuş, 

Halîl ise bu gibi iki ihtimalli yerlerde bir problem görmediğini, ancak bu ayet özelinde 

manada bir takım değişikliklerin söz konusu olabileceğini belirtmiştir. Şöyle ki eğer 

üstün okunursa mana “Onlara bir mucize geldiğinde kesinkes iman etmeyeceklerini 

nereden biliyorsunuz?” şeklinde olurdu ki böyle bir cümleden mucize geldiği takdirde 

müşriklerin iman edebileceklerine dair bir ihtimal anlaşılabilmektedir. Zira kesinlik 

bildiren “ َّأن” ile “ َلَا يؤُْمِنوُن” lafzı aynı cümlede kullanıldığında bu anlam daha da barizdir. 

Bu ihtimale göre ise mucizenin gelmemesi, iman etmeyenler için bir mazeret 

oluşturmaktadır. Nitekim bazı âlimler de, “ َلَا يؤُْمِنوُن” lafzındaki “لا” edatının zâid 

olduğunu iddia etmektedirler.823 Büyük ihtimalle bu iddia, hemzenin fetha okunması 

durumunda Sîbeveyh ve Halil b. Ahmed’in sorunlu gördüğü anlamı ve bu mazeret 

ihtimalini bertaraf etmek içindir. Çünkü “لا” edatı zâid kabul edildiğinde anlam “Bir 

mucize geldiğinde onların kesinkes iman edeceklerini nereden biliyorsunuz?” şeklinde 

olmaktadır ki bu mana, müşriklerin iman etmeme ihtimalini nispeten azaltsa da 

tamamen ortadan kaldırmamaktadır. 

                                                 
823  Zemahşerî, Keşşâf, 1407, 2:58. 



185 

 Sîbeveyh ve Halil b. Ahmed ise esre okunması durumunda bu ihtimalin tamamen yok 

olacağı gerekçesiyle esre kıraati tercih etmiştir. Şöyle ki “ مْ كُ رُ عِ شْ ا يُ مَ وَ  ” (Onların ne 

yapacağını siz nereden bileceksiniz ki?) anlamında söz tamamlanmış olmakta; daha 

sonra Allah onlar hakkında kendi katında var olan bilgiyi haber vererek “O mucize 

kendilerine geldiğinde onlar kesinlikle iman etmeyecekler.” buyurmuş olmaktadır. 

Böylece Allah onların iman etmeyeceklerini bildikleri için mucize istemelerini de 

gereksiz görmüştür. Bu manaya göre müşriklere herhangi bir mazeret kapısı açılmamış 

olmaktadır. Bu bilgileri aktaran müellif, Medine ehlinin “أنَّهَا” okuduğunu, ancak elif-

nûn maddesini kesinlik değil de “ ََّلعَل” anlamında kullandıklarını bildirmiştir ki buna 

göre mana “Siz nereden biliyorsunuz? Belki de onlar iman etmeyecekler.” 

şeklindedir.824 Nitekim Übeyy b. Ka’b Mushafında bu ayetin “ َلعَلََّها اِذا جَاءتْ لا يؤمِنوُن” 

şeklinde gelmesi de bu anlamı desteklemektedir. 

Bazı yerlerde ise nahvî açıdan iki ihtimal söz konusu olsa da manayı etkilememektedir. 

Örneğin “فِيهَا وَلَا تضَْحَى ُ  Yine burada susuzluk çekmeyecek, sıcaktan da) ”وَأنََّكَ لَا تظَْمَأ

bunalmayacaksın.)825 ayetinde nahiv açısından hem üstün hem de esre okumak 

mümkündür. Esre okunduğu zaman ya “ َإنَّ لكََ ألا تجَُوع” ayetindeki “ َّإن” üzerine atıf 

olmakta ya da tıpkı bir önceki ayette olduğu gibi yeni bir cümle kabul edilmektedir. 

Üstün okunduğunda ise önceki ayette bulunan “ َألَاَّ تجَُوع” kelimesindeki “ ْأن” üzerine 

atıftır. Sîbeveyh, manayı etkilemediği için her iki okuyuşu da eşit derecede 

görmektedir.826 

Konuşan kişinin herhangi bir olayı anlatıp daha sonra ilk anlattığı olayı başka bir 

cümleyle pekiştirdiği durumlarda da elif-nûn maddesi üstün olmaktadır. Örneğin “ ْذَلِكُم

 İşte cezanız; tadın onu! İnkâr edenler için kuşkusuz) ”فذَوُقوُهُ وَأنََّ لِلْكَافِرِينَ عَذَابَ النَّارِ 

cehennem azabı da vardır.)827 ayetindeki “ َّأن” lafzı bu gerekçeyle mansub okunmuştur. 

Zira daha önce yüce Allah, inkâr edenlerin kalplerine korku salacağını bildirmiş, 

müminlere de o müşriklerin boyunlarını vurmalarını ve parmaklarını kırmalarını 

emretmiştir. “ ْذَلِكُم” lafzıyla da onların bu cezalarına işaret etmiş, ancak daha sonra başka 

                                                 
824  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 3:123. 
825  Tâhâ, 20/119.Zemahşerî, Keşşâf, 1407, 2:57; Beşîre Uşeybî, Eserü’l-Ma’ne’n-Nahviyyi fî Tefsîri’l-

Kur’an-i Kerîmi bi’r-Re’yi, 1. bs, t.y., 193-94; Muhammed Türkmen, Sîbeveyh’in Ayet ve Kıraatlere 

Yaklaşımı (İksad Yay., 2022), 70-72. 
826  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:123. 
827  Enfâl, 8/14. 



186 

bir cümleyle bu cezalarının bu dünyada bitmeyeceğini, ahirette de cehennem azabına 

duçar olacaklarını bildirmiştir. Keza “ َمُوهِنُ كَيْدِ الْكَافِرِين َ  Bu böyledir. Şüphesiz) ”ذَلِكُمْ وَأنََّ اللََّّ

Allah, kâfirlerin tuzağını bozar.)828 ayetindeki “ ََّوَأن” kelimesi de bu gerekçeyle mansub 

okunmaktadır. Önceki ayetlerde müminlere güzel bağışta bulunulacağı bildirilmiş ve 

 üzerine atfedilen ”ذَلِكُمْ “ lafzıyla buna işaret edilmiştir. Akabinde ise (.Bu böyledir) ”ذَلِكُمْ “

başka bir cümleyle kâfirlerin tuzağını bozacağını bildirmiştir. Böylelikle üstün kıraatin 

anlamsal katkısına dikkat çeken Sîbeveyh, elif-nûn maddesinin istinaf cümlesi kabul 

edilerek esre okunabileceğini de sözlerine ilave etmiştir.829 

Müellif, bazı yerlerde elif-nûn maddesinin fetha okunmasını kendisinden önce harf-i 

cerr olan “lâm” veya “bâ”nın hazfedilmiş olmasına bağlamaktadır. Örneğin “ ْتكُُم وَإنَِّ هَذِهِ أمَُّ

ةً وَاحِدَةً وَأنَاَ رَبُّكُمْ فاَتَّقوُنِ   .İşte bu sizin ümmetiniz bir tek ümmettir, ben de sizin rabbinizim) ”أمَُّ

O halde benden sakının!)830 ayetindeki elif-nûn maddesi Sîbeveyh’e göre aslında “ ََّوَلِان

يلََفِ قرَُيْشٍ “ şeklindedir. Tıpkı ”هذِهِ   ayetindeki “lâm” edatının, daha sonra gelen ”لِإِ

 ”فاَتَّقوُن“ fiili ile irtibatlı olduğu gibi bu ayette de “lâm” edatı, daha sonra gelen ”فلَْيعَْبدُُوا“

fiili ile irtibatlıdır. Sonraki fiil ile irtibat halindeki bu “lâm” hazfedilmiş, dolayısıyla 

elif-nûn maddesi fetha okunmuştur. Bununla beraber müellif, elif-nûn maddesini yeni 

bir cümle gibi kabul ederek cerr ile okumayı da “iyi bir Arapça” olarak 

nitelendirmektedir.831 Buna benzer başka bir ayet ise “أحََدًا ِ ِ فلَََ تدَْعُوا مَعَ اللََّّ  832”وَأنََّ الْمَسَاجِدَ لِِلَّ

ayetidir. Sîbeveyh’e göre kelime aslında “ ََّلِان” iken “lâm” hazfedilmiş ve elif-nûn 

maddesi fetha okunmuştur. Hazfedilen “lâm”ın irtibatlı olduğu fiil ise “فلَََ تدَْعُوا” lafzıdır.  

Mana ise “Mescidler Allah’ın olduğu için oralarda ondan başka kimseye kulluk 

etmeyin.” şeklindedir. Bu bilgileri aktaran Sîbeveyh, buradaki elif-nûn maddesinin fetha 

kıraatinin müfessirler nezdindeki farklı gerekçesine de değinmiştir. Belirttiğine göre 

müfessirler, “ َوَأنََّ الْمَسَاجِد” lafzını surenin başında bulunan “ َأوحِي” fiilinin mamulleri 

                                                 
828  Enfâl, 8/18. 
829  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:125. 
830  Müminûn, 23/52. Bu ayeti, sonu “ ِوَأنَاَ رَبُّكُمْ فاَعْبدُُون” ile biten Enbiyâ suresinin 9. ayeti ile karışmaması 

için bilinçli olarak sonuna kadar yazdık. Çünkü Enbiya suresindeki ayetin evvelinde “vâv” harfi 

olmadığı için esre okunuşunda da herhangi bir ihtilaf yoktur. 
831  Yonis İnanç’ın bu ayetlere yaklaşımı ile ilgili Sîbeveyh’e yönelik eleştirilerine de değinmek 

durumundayız. İnanç, Sîbeveyh’in sadece mansub okuyuştan haberdar olduğunu, mecrur okuyuştan 

haberdar olmadığı için “وَإنَّ هذه” olarak okunsaydı daha iyi olurdu dediğini iddia etmiştir. (İnanç, 230) 

Ancak Sîbeveyh her iki kıraatin de geçerli olduğunu, hatta mecrur okuyanların da bulunduğunu 

belirtmiştir. Yani nahiv açısından değerlendirmelerini yaparken her iki kıraatten haber olduğu 

aşikardır. 
832  Cinn, 72/18. 



187 

arasında kabul ederek Peygamber’e vahyedilenler arasına dâhil etmişlerdir ki buna göre 

 lafzı üzerine atfedilmektedir. Böylece ”أنَّهُ “ ayetindeki ”أوُحِيَ إلِيََّ أنََّه“ ,lafzı ”وَأنََّ الْمَسَاجِدَ “

ayetteki elif-nûn maddesinin fetha okunmasındaki muhtemel gerekçelere değinen 

müellif, elif-nûn’un mübteda kabul edilerek cerr ile okunabileceğini de sözlerine 

eklemiştir. Harf-i cerr olan “bâ”nın hazfedilmesi sebebiyle fetha okunan yerler ise “ فدََعَا

 833 ve (.Rabbine “ben yenik düştüm, bana yardım et” diye yalvardı) ”رَبَّهُ أنَ يِ مَغْلوُبٌ فاَنْتصَِرْ 

“ إِن ِي لكَُمْ نذَِيرٌ مُبيِنٌ  وَلقَدَْ أرَْسَلْناَ نوُحًا إلِىَ قوَْمِهِ  ” (Andolsun ki biz Nuh’u kendi kavmine elçi olarak 

gönderdik. O da “Ben size apaçık bir uyarıcıyım” dedi.)834 ayetleridir. Çünkü bu gibi 

ayetlerde kelimenin aslı “بِأن ى” iken harf-i cerr olan “bâ”nın hazfedilmesi ile cümle “ ىأن ِ  ” 

olarak kalmıştır.835 Konuyu bitirirken şu noktaya da temas etmemiz gerekmektedir: 

Sîbeveyh, bağlam gereği bu ayetlerde elif-nûn maddesinin fetha okunma gerekçelerini 

izah etmektedir, ancak başka bir bağlamda ise hikâye tariki ile esre okumanın caiz 

olduğunu, hatta Îsa b. Ömer’in bu şekilde esre okuduğunu belirtmiştir.836 Buna göre 

 fiili takdir edilerek kavl maddesi üzere esre ”وَقاَلَ “ cümlesinden sonra ”فدََعَا رَبَّهُ “

okunması da caizdir. Netice olarak farklı görüşleri aktaran Sîbeveyh kendi görüşünde 

ısrar etmemiş, ancak elif-nûn maddesinin fetha veya kesre okunmasındaki anlamsal 

bağlantılara da dikkat çekmiştir. 

4.2.1.5. Fâ-i Sebebiyye’den Sonra Gelen Muzari Fiilin Anlamı 

Fâ-i sebebiyye’den sonra gelen, öncesinde ise emir, nehiy, istifham, temennî, arz veya 

tahdîd gibi anlamlara gelen kelimeler geçen muzari fiilin mansub olma gerekçesi 

konusunda navihciler farklı düşünmektedirler. Ferrâ ve bazı Kufeliler, fiilden önce “ ْأن” 

takdirine ihtiyaç olmadığını, fiilin de hilaf üzere mansub olduğunu söylemişlerdir. 

Örneğin “ِثنَى ثنَِى“ cümlesinde cevap cümlesi olan ”مَا تأتِْينىِ فتَحَُد ِ  kelimesi, şart ”فتَحَُد ِ

cümlesinin hilafıdır. Bu hilaf ise fiil-i muzariyi mansub kılmak için yeterli bir 

gerekçedir. Ebû Amr el-Cermî ve bazı Kûfeliler, bu konumdaki “ف” harfinin atıf 

olmaktan çıkarak bizzat fiil-i muzariyi mansub yaptığını belirtmişlerdir.837 Sîbeveyh 

                                                 
833  Kamer, 54/10. 
834  Hûd, 11/25. Müellif’in istişhadı aslında “ِأن ى” kıraatidir. Ancak ayet Mushafta esre olduğu için 

müdahale etmedik. 
835  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:127. 
836  Sîbeveyh, 3:143. 
837  Enbârî, el-İnsâf, 2:454; Ebû Hayyân el-Endelüsî, İrtişâfü’d-Darb min Lisâni’-Arab, thk. Recep Osman 

Muhammed, (Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 1998), 4:1668. 



188 

özelinde Basralı dilciler ise, bu fiilin mansub olması için “ف”den sonra gizli bir “ ْأن” 

takdir edilmesi gerektiğini belirtmişlerdir. Müellife göre eğer “ ْأن” takdir edilmezse 

 nin mansub yapacak bir gücü olmadığı için muzari fiilin merfu okunması”ف“

zorunludur. Merfu ve mansub harekede “ف” harfinin işlevi değiştiği gibi manayı da 

etkilemektedir ki Sîbeveyh bu etkiyi detaylıca açıklamıştır. 

Gizli bir “ ْأن” ile mansub olduğunda iki ayrı anlama gelmektedir. Örneğin “ مَا تأتِْينِى

ثنَِى  ”.cümlesinin birinci anlamı “Bana ne geldin ne de benimle konuştun ”فتَحَُد ِ

şeklindedir. Diğer bir ifadeyle “Bana gelmedin ki benimle konuşasın.” anlamındadır ki 

buna göre ortada gelme işi de yoktur konuşma işi de. İkinci anlamı ise “Bana hiç 

konuşmak için gelmedin ki.” şeklindedir. Bu anlama göre ise gelme işi vardır ancak 

konuşma işi yoktur. Şayet “ ْأن” takdir edilmezse fiil merfu okunmak zorundadır ve bu 

durumda  “ف” edatı atıf harfi hükmündedir. Mana ise “Bana gelmedin ve benimle 

konuşmadın.” şeklindedir. Kısaca müellif, “ف” harfinden sonra “ ْأن”in takdir edilip 

edilmemesine göre muzari fiilin harekesinin mansub veya merfu olacağını, buna bağlı 

olarak da anlamın değişeceğini vurgulamıştır. Bu görüşünü ise Kur’an-ı Kerim’den şu 

iki ayetle temellendirmiştir: “838”لَا يقُْضَى عَليَْهِمْ فيَمَُوتوُا ayetindeki “فيَمَُوتوُا” fiili, “ ْأن” 

takdiriyle mansub olmuştur. Buna göre mana “Onlar hakkında hüküm verilmez ki 

ölsünler.” şeklindedir. “ َ839”وَلَا يؤُْذَنُ لهَُمْ فيَعَْتذَِرُون ayetinde ise “ ْأن” takdir edilmediği için 

fiil-i muzari merfu okunmuştur. “ف” harfi ise sebebiyye değil, atıf harfidir. Buna göre 

mana “Onlara izin verilmez ve onlar özür dileyemezler” şeklindedir.840 

Sîbeveyh, yukarıdaki durumda olan bir fiil-i muzari’nin ancak gizli bir “ ْأن” ile mansub 

olabileceğini belirtmekle beraber mutlaka mansub olması gerektiğini iddia 

etmemektedir. Her iki harekenin de geçerli olduğunu belirtmiş, ancak “ف” edatının 

işlevinin değişeceğini bildirmiştir. Örneğin “ َ841”وَدُّوا لوَْ تدُْهِنُ فيَدُْهِنوُن ayetindeki “ َفيَدُْهِنوُن” 

kelimesinin aynı yaklaşımla hem mansub hem de merfu okunabileceğini belirtmektedir. 

Bu görüşünü desteklemek için Harun b. Musa’nın bazı Mushaflarda “ افيَدُْهِنوُ ” şeklinde 

geldiği şeklindeki iddiasını aktarmıştır.842 

                                                 
838  Fâtır, 35/36. 
839  Mürselât, 77/36. 
840  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 3:30; Kurtubî, el-Câmi’, 1998, 14:352. 
841  Kalem, 68/9. 
842  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 3:36; Nehr, eş-Şerhu’l-Muâsır, 5:350-351. 



189 

 Edatının Anlamı ”وَيْكَأنَّ “ .4.2.1.6

Bu edat, Karûn’un durumuna imrenen kişilerin, onun servetiyle birlikte yerin dibine 

geçtiğini gördüklerinde kendilerinin ne kadar boş bir temennide bulunduklarını ve bu 

temennilerinden dolayı duydukları pişmanlığı konu edinen  ِوَأصَْبحََ الَّذِينَ تمََنَّوْا مَكَانهَُ بِالَْمَْس

 ُ زْقَ لِمَنْ يشََاءُ مِنْ عِباَدِهِ وَيقَْدِرُ لوَْلَا أنَْ مَنَّ اللََّّ َ يبَْسُطُ الر ِ  عَليَْناَ لخََسَفَ بِناَ وَيْكَأنََّهُ لَا يفُْلِحُ يقَوُلوُنَ وَيْكَأنََّ اللََّّ

 ayetinde iki defa geçmektedir.843 Hem manası hem de iki ayrı kelimeden ”الْكَافِرُونَ 

mürekkep olup olmadığı hususu nahiv ilminin tartışmalı konularındandır. Sîbeveyh’in 

görüşlerine geçmeden önce Ferrâ’nın konuyla ilgili değerlendirmelerinin konumuza 

derinlik katacağı kanaatindeyiz. Ferrâ, bu kelimenin “ َوَيْك” ve “ َّأن” lafızlarının 

birleşiminden meydana geldiğini ve takrîr (onaylama) anlamı ifade ettiğini belirtmiştir. 

Kelimenin ayrık değil de “ يْكَأنَّ وَ  ” şeklinde birleşik yazılmasını ise görüşüne delil olarak 

kullanmıştır. Ferrâ’nın bazı nahivcilere nispet ettiği başka bir görüşe göre de “ َوَيْك” lafzı, 

 lafzı ise mahzuf bir fiilin mefulüdür. Bu ”أنَّ “ anlamında müstakil bir kelime iken ”وَيْلكََ “

durumda cümle “ كَ إعْلمَْ أنَّ لَ وَيْ  ” (Yazık sana! Bil ki Allah…) takdirindedir. Ferrâ, bu 

görüşü nakletse de Arapların  “ َعَلِم” ve “ َّظَن” fiillerini “ َّأن” den önce gizlemek gibi bir 

adetlerinin olmadığını, dolayısıyla da gizlendiği takdirde yok hükmünde kabul 

edileceğini öne sürerek buna karşı çıkmıştır. Ancak “ َوَيْك” lafzının “ ََوَيْلك” anlamında 

kullanılmasını ve kesret-i istimalden dolayı “ل” harfinin hazfedilmesini ise mümkün 

görmektedir. Hatta bu hususu bir Arap şiiri ile desteklemektedir.844 

Sîbeveyh ise bu kelimenin durumunu hocası Halil b. Ahmed’e sormuş, o da “ ْوَي” ile 

 lafzının ”وَيْ “ lafızlarının birleşiminden meydana geldiğini beyan etmiştir. Sadece ”كَأنَّ “

ise bir kişinin hatasını anlayıp pişman olduğu durumlarda söylediği bir söz olduğunu 

ifade etmiştir. Ayrıca Halîl, “ ُْوَاعْلمَُوا أنََّما غَنِمْتم” ayetindeki “أنَّمَا” lafzı gibi ayrı yazılması 

gereken pek çok kelimenin Kur’an’da bitişik yazıldığını belirtmiş, dolayısıyla da “ َّوَيْكَأن” 

lafzının Kuran’da bitişik yazılmasını sorun olarak görmemiştir. Sîrâfî ise bu kelimenin, 

 den dolayı lafzen teşbih gibi görünse de gerçekte cümleye kesinlik anlamı ”كَأنَّ “

kattığını belirtmiştir.845 Buna göre Karûn’un durumuna imrenenler onun yere battığını 

gördüklerinde “Vay be! Demek ki Allah dilediğinin rızkını genişletir, dilediğinin rızkını 

ise daraltırmış.” diyerek pişmanlıklarını izhar etmişlerdir. Sîbeveyh’in belirttiğine göre 

                                                 
843  Kasas, 28/82. 
844  Ferrâ, Meâni’l-Kur’ân, 2:312; Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh, 2:481. 
845  Bkz. Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh, 2:481. 



190 

bu sözü söyleyenler ya bizzat kendileri, bilgileri nispetinde hatalarını anlamışlardır ya 

da kendilerine “Durum sizin bildiğiniz gibi değilmiş demi?” denilerek hatalı oldukları 

bildirilmiştir.846 

 Sîbeveyh, hocası Halil’in görüşünü aktardıktan sonra müfessirlerin bu kelimeye “ ََألمَْ تر” 

anlamı verdiklerini de ilave etmiştir. Bu manayı desteklemek için de şu şiiri delil 

getirmiştir: 

 سَالتَاَنِى الطلَقَ أنْ رَأتَانَى  قلََّ مالى، وقد جِئتمُانى بنكُرِ 

 وَيْ كأنْ مَن يكَُنْ له نشبٌ يحُببَْ ومَن يفَْتقَِرْ يعِشْ عَيْشَ ضُر ِ 

(Malımın azaldığını gördüklerinde ikisi birden benden boşanmak istediler. İkiniz de 

bana böyle olmayacağını söyleyerek geldiniz. Görmez misin/Bilmez misin ki varlıklı 

kimseler seviliyor, fakirler ise sefalet içinde yaşarlar.)847 

4.2.2. Sîbeveyh ve Kur’an’daki Zaid Harfler 

Konuya giriş yapmadan önce “zaid harfler” ile kastettiğimiz olguyu kısaca belirtmekte 

fayda görüyoruz. Bilindiği üzere sarf ilminde yeni anlamlar türetmek için kelimenin kök 

harflerine ilave edilen bir veya birden fazla harfe de “zaid harf” denilmektedir. Anlam 

üretimi için ilavesi zorunlu olan bu tür zaid harfler, Sarf ilminin konusu olması 

hasebiyle konumuzun kapsamı dışındadır. Bizim kastettiğimiz zaid harfler, cümleye 

ilave edilmesi zorunlu olmayan, ancak eklendiği takdirde cümleyi edebî ve belağî 

açıdan takviye eden zaid harflerdir. Bunları iki kısma ayırabiliriz: Birincisi, aslî anlamı 

değiştirmediği gibi irab açısından da hiçbir fonksiyonu olmayan harfler; diğeri ise aslî 

anlamı değiştirmeyip irab’da değişikliğe sebep olan harflerdir. Basralı dilciler birinci tür 

harflere “zaid” veya “lağv” tabirini kullanmakta, buna mukabil Kufeli dilciler ise “sıla” 

veya “haşv” tabirini kullanmaktadır.848 Sîbeveyh de el-Kitâb’da birinci tür zaid harflere 

“lağv” tabirini kullanırken ikinci kısma ise “öncesi ve sonrası aynı olan” ya da 

“anlamsal karşılığı olmayan” gibi ifadeler kullanılmaktadır. 

                                                 
846  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2:154. 
847  Sîbeveyh, 2:154-155; Türkmen, Sîbeveyh, 75. 
848  Zerkeşî, el-Burhân, 3:72. 



191 

Zaid harflerin Kur’an’da bulunup bulunmadığı konusu tartışmalı alan olarak tanımlansa 

da argümanlardan anlaşıldığı kadarıyla bu ihtilaf lafzî düzeydedir. Diğer bir ifadeyle söz 

konusu ihtilaf, bu tür harflere “zaid” veya “lağv” denilip denilmeyeceği noktasında 

cereyan etmiştir. Zira bazı âlimler, “zaid” kelimesinin genelde faydasız ve gereksiz 

şeyler için kullanıldığını, böyle bir tabirin fesahat ve belagat yüklü Kur’an için 

kullanılamayacağını ileri sürmüşlerdir. Onlara göre böyle bir kullanım, Kur’an’ın 

kudsiyetine halel getirdiği gibi İslâm düşmanlarının iddia ve iftiralarına da kapı 

aralamaktadır. Dolayısıyla bu tür harflere “zaid” veya “lağv” tabiri yerine “sıla”, 

“mukham” veya “tevkid” gibi ifadeler kullanılmalıdır.849 

Kanaatimizce böyle bir kaygı yersizdir. Çünkü ziyade harf demek, hiçbir amacı ve işlevi 

olmayan gereksiz fazlalık demek değildir. Bu harfler, sözün gücünü ve güzelliğini 

artıran edebî ve belağî amaçlarla gelmektedir. Bu belaği amaçlar ise cümlenin aslî 

anlamını pekiştirmek olabileceği gibi cümleye şiirsel bir ahenk kazandırmak da olabilir. 

Bu amaçlarla gelen zaid harfler cümleden düştüğü takdirde cümlenin anlamı 

değişmemekle beraber bu harflerle ulaşılmak istenen edebi gaye yok olmaktadır.850 

Örneğin Sîbeveyh “ ْفبَِمَا نقَْضِهِمْ مِيثاَقهَُم” (verdikleri sağlam sözü bozmaları sebebiyle)851 

ayetinde harf-i cerr olan “ب” harfi ile onun mecruru konumunda olan “ ْنقَْضِهِم” arasına 

zaid olarak giren “مَا” harfini “lağv” olarak tanımlamıştır. Bu harf gelmeden önce 

cümlenin anlamı neyse geldikten sonra da aynıdır. Ona göre “ما” harfi, cümleye 

pekiştirme anlamından başka ilave bir anlam katmamıştır.852 Elbette Sîbeveyh’in bu 

ifadelerinden “مَا” harfinin gereksiz veya işlevsiz olduğu anlamı çıkarılmamalıdır. 

Ancak “ما” harfinin düşürülmesi halinde cümlenin aslî anlamı değişmemekle beraber 

hedeflenen pekiştirme anlamı düşmektedir. 

Sîbeveyh’in değindiği diğer bir örnek ise “  ت اب ِ  َ  ِ ل ئ لَ  ي ع ل م  أ ه ل  ال ك   ْ   ُ  ْ َ   َ َ ْ َ  َّ َ ِ ” (Ehl-i kitab bilsin diye)853 

ayetidir. Sîbeveyh, cümlenin “لَ ن  ي عل م أهل  الكتاب        ُ     َ  َ   ْ َ ” takdirinde olduğunu ve “لا” harfinin zaid 

olduğunu beyan etmiştir.854 Esasen pek çok dilci ve müfessir, bu ayetin anlamı hakkında 

Sîbeveyh gibi düşünmektedir. Ebû Müslim el-İsfehânî (ö. 322/934) ve onun gibi 

                                                 
849  Zerkeşî, 3:72-73; Ahmet Yüksel, “Dilbilim Açısından Kur’an’da Zaid Harfler”, İslami Araştırmalar 

Dergisi 17, sy 3 (2004): 171-73. 
850  Yüksel, “Zaid Harfler”, 171-73. 
851  Nisa, 4/155. 
852  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 1:180-181. 
853  Hadîd, 57/29. 
854  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 1:390, 4:222. 



192 

düşünen bir grup âlim ise, buradaki “لا” harfinin zaid olmayıp olumsuzluk anlamına 

geldiğini savunmaktadırlar. Her iki görüşe göre de ayette dilsel açıdan izah edilmesi 

gereken bazı hususlar bulunmaktadır. 

Sîbeveyh ve onun gibi düşünenlerin görüşü esas alındığında ayetin devamında bulunan 

ون  “ ُ   َ لا ي ق د ر   ِ  َْ   ” kelimesindeki fail zamiri, ehl-i kitab’a raci olmaktadır. Buna göre ayet, ehl-i 

kitab’ın Allah’ın lütfundan hiçbir şeye malik olamayacaklarına ve bütün lütfun Allah’ın 

elinde olup onu dilediğine verdiğini bilmeleri gerektiğine dair bir direktif içermektedir. 

Nitekim bazı kıraatlerdeki “  ل ك ي  ي ع ل م َ َ ْ َ   ْ  َ  ِ” veya “  ل ي ع ل م َ َ ْ َ ِ ” şeklindeki okuyuşlar da bu manayı 

desteklemektedir. Bu noktada “لا” harfi gelmeden önce de ehl-i kitab’a yönelik bir emir 

olduğu anlaşılmasına rağmen  “لا” harfinin cümledeki faydası nedir? şeklindeki 

muhtemel soruya Zemahşerî şöyle cevap vermiştir: “لا” harfi, üzerine dahil olduğu fiilin 

anlamını pekiştirmek ve güçlendirmek için gelmiştir. Buna göre anlam “Ehl-i kitâb 

kesinkes bilsin ki” şeklindedir.855 Tüm bu izahlardan anlaşılmaktadır ki “لا” harfinin 

ziyadesiyle yapılan direktif, yalın bir bilme fiiliyle yapılan direktiften daha etkili ve 

daha vurguludur. 

Ebû Müslim el-İsfehânî’ye nispet edilen ikinci görüşe gelince, şayet “لا” harfi zaid 

kabul edilmeyip olumsuzluk anlamı yüklendiğinde ehl-i kitab’ın söz konusu hususları 

bilmesi gerektiğine dair bir emirden bahsetmek mümkün değildir. Diğer taraftan bu 

yoruma göre ayetin devamında bulunan “  ون ُ   َ لا ي ق د ر   ِ  َْ   ” filindeki fail zamirin ehl-i kitâb’a 

raci olması da ihtimal dışıdır. Bu sebeple ikinci görüş sahipleri söz konusu zamirin, Hz. 

Peygamber’e ve onun ashabına raci olduğunu söylemişlerdir. Buna göre anlam “Ehl-i 

kitab, Hz. Peygamber ve müminlerin bile Allah’ın lütfu üzerinde bir tasarruf hakları 

bulunmadığını bilmedikleri için” şeklindedir. Ayetin devamındaki “   َّأ ن  ال ف ض ل  ب ي د  الل ِ   َِّ و  َ ِ   َ  ْ َ  ْ  َّ َ  َ ” 

ifadesinin evveline ise “ ل ي   ُ   ع ت ق د واَ  ِ َ و   َِ ْ ” fiilini takdir ederek anlamsal bozukluğu gidermişlerdir. 

Bu takdire göre ayetin manası “Ehl-i kitâb’ın Allah’ın lütfunu muayyen bir topluluğa 

hasretmeye kadir olabileceklerini zannetmeyip bilakis bu lütfun sadece Allah’ın elinde 

olduğunu bilsinler diye böyle yaptık.” şeklindedir. Mananın sıhhati açısından “ل ي ع ت ق د وا ُ   و   َِ ْ َ ِ  َ ” 

fiilini takdir edilmesi gerekli görülmüştür. Râzî’ye göre Sîbeveyh’in görüşünde hazif 

                                                 
855  Zemahşerî, Keşşâf, 1407, 2:89. 



193 

gerekli iken İsfehânî’nin görüşünde takdir gereklidir. Takdirin haziften daha evla 

olduğunu belirten Râzî, İsfehânî’nin görüşünü daha isabetli bulmuştur.856 

Kanaatimizce “لا” harfi zaid kabul edilmediği zaman zamirlerin merciini değiştirerek ve 

ilave lafızlar takdir ederek çözüm bulmak mümkün olsa da bu durum cümlenin akışını 

bozmakta ve ayetin anlamını karmaşık hale getirmektedir.  Diğer taraftan Kur’an’da 

pekiştirme amacıyla zaid harflerin bulunduğunu kabul edip daha sonra bu harflere 

hazfedilmesi gereken harf muamelesi yapmak da çelişkili bir durumdur. Sonuç olarak 

 harfinin, anlamı pekiştirmek gibi bir işlevi olduğuna göre bu harfe “hazfedilmesi ”لا“

gereken harf” muamelesi yapmak pek isabetli görünmemektedir. 

Zaid harfler, cümleyi pekiştirdiği gibi üzerine geldiği edatların anlamını da 

pekiştirmektedir. Örneğin şart manası içeren “أين” veya “أي” lafzlarına zaid olarak gelen 

 ”أيَْنمََا تكَُونوُا يدُْرِكْكُمُ الْمَوْتُ “ edatı, cümledeki şart anlamını pekiştirmektedir.  Nitekim ”ما“

(Her nerede olursanız olun ölüm sizi bulacaktır.)857 ve “َأيَ ا مَا تدَْعُوا فلَهَُ الَْسَْمَاءُ الْحُسْنى” 

(Allah’ın hangi ismini söyleseniz fark etmez. Çünkü en güzel isimler onundur.)858 

ayetlerindeki zaid olan “مَا” edatı da şart anlamını pekiştirmektedir.859 

Aslî anlamı değiştirmeyip irab’da değişikliğe neden olan harflere gelince bunlar genelde 

cerr harfleridir. Bu harfleri “zaid harfler” kategorisinde değerlendirmemizin sebebi, 

Sîbeveyh’in bu tür harfler hakkında “Cümlede anlamsal bir karşılığı yoktur.” gibi 

anlamlara gelen ifadeler kullanmasıdır. Keza Sîrâfî de, el-Kitâb’ı şerh mahiyetinde bu 

harf-i cerrleri “hazfedilmesi caiz olan harfler” olarak değerlendirmiş ve ikiye ayırmıştır: 

Birincisi, hazfedilse bile cümledeki anlamın sıhhati açısından cümlede takdir edilen 

harf-i cerrlerdir. Örneğin “ ْعَن” ve “َعَلى” gibi harfler, cevazen cümleden düşürülse bile 

anlamsal olarak takdir edilmeleri gerekir. Keza “جَال  ”مِنْ “ cümlesindeki ”إخْترَْتُ فلََُناً مِنَ الر ِ

edatı hazfedilse bile cümlede takdir edilerek “Adamlardan seçtim.” şeklinde mana 

verilmelidir. İkincisi ise, cümlede ihtiyaç olmadığı halde anlamı pekiştirmek için gelen 

harf-i cerrlerdir. Örneğin “ ٍمَا أتانِى مِنْ أحَد” cümlesi ile “ ٌمَا أتاَنىِ أحَد” cümlesi arasında aslî 

anlam olarak pek fark yoktur. Tek fark, “ ْمِن” edatının aslî anlamı pekiştirmesidir. Aynı 

şekilde “ ِ شَهِيدًاكَفىَ بِ  الِلَّ ” ayetindeki “bâ” harf-i cerri de irab açısından katkısı olsa da 

                                                 
856  Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, 29:475-476. 
857  Nisâ, 4/78. 
858  İsrâ, 17/110. 
859  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:59-60; Nehr, eş-Şerhu’l-Muâsır, 5:388. 



194 

cümleyi pekiştirme dışında bir işlevi yoktur.860 Müellif bu bağlamda “ ٍكأي نْ مِن قرية” 

ayetinde olduğu gibi “ ِْكَأي ن” veya “ ْكَم” edatlarının temyizi olarak gelen “ ْمِن” harf-i 

cerrinin de pekiştirme işlevi gördüğünü belirtmektedir.861 

4.2.3. Deyimsel/Kalıp İfadeler 

Duygu ve düşünceleri ifade etmenin en önemli aracı olan dilin daha anlaşılır ve daha 

etkileyici bir form kazanmasının unsurlarından biri de o dilde kullanılan deyimlerdir.862 

Bütün diller, tarihin derinliklerinden kalıtsal yollardan taşıdıkları söz varlığının bir 

bölümünü, bu uzun yolculukta değiştirip geliştirerek işlevselliğini sürdürmeye 

çalışmışlardır.863 Bu yolculuk esnasında, günlük hayatta çok kullanılan bazı cümlelerde 

kimi zaman kısaltmalara gidilmiş kimi zaman da diller ilave lafızlar kazanmış olabilir. 

Mesel ile deyimin birbirine karışma ihtimalinden dolayı konuya giriş yapmadan önce 

deyimsel anlatım ile ne kastettiğimizi belirtmemiz gerekmektedir. Mesel, ataların 

yüzyıllar boyunca gözlem ve deneyimlerine dayanan düşüncelerini klişe cümlelerle öğüt 

ve hüküm içerecek biçimde yansıtan anonim mahiyetteki sözlerdir. Bu tür özlü sözler, 

genellikle öğüt vermek amacıyla kullanıldıkları için teşbih içermektedir. Deyim ise, 

günlük hayatta, selamlaşmalarda, taziye ve tebrik gibi konuşmalarda kullanılan klişe 

cümlelerdir. Mesel gibi hüküm ve teşbih içermedikleri için bağımsız cümle de 

değildirler.864 Bu itibarla deyimsel ifadeler ile kastımız, Kur’an’da “meselühüm 

kemeseli” gibi teşbih içeren “Emsâlü’l-Kur’ân” türü benzetmeler değil, Arap dilinde 

işlek kullanılan klişe cümlelerdir. Sîbeveyh bu tür cümleleri “mahzuf fiil ile mansub 

olan mastarlar” başlığı altında toplamıştır. Günlük kullanıma dair pek çok örnek verse 

de biz sadece Kur’an’da geçen kalıp ifadeler üzerinde duracağız. 

Yüce Allah Nisa suresinde Hristiyanlara hitaben “ ْ865”إنْتهَُوا خَيْرًا لكَُم buyurmaktadır. Ayetin 

irabı ve anlamı ile ilgili olarak nahivciler tarafından bir takım farklı görüşler ileri 

                                                 
860  Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh, 1:278; Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 2:316. 
861  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 2:171. 
862  Abdulcelil Bilgin, “Kur’an’daki Deyimler ve Zemahşerî’nin Keşşâf’ı” (Basılmamış Doktora Tezi, 

Ankara, Ankara Üniversitesi, 2007), 33. 
863  Ahmet Turan Sinan, “Deyim Kavramı Üzerine Notlar -1”, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilgiler Dergisi 

18, sy 2 (2008): 92. 
864  Mesel, Deyim ve Hikmet tabirleri arasındaki fark için bkz İsmail Durmuş, “Mesel”, TDV İslam 

Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2004), 29:293. 
865  Nisa, 4/171. 



195 

sürülmüştür. Cümlenin irabı, bir önceki ayette geçen “ ْفآَمِنوُا خَيْرًا لكَُم” kelimesiyle benzerlik 

arz ettiği için genelde aynı bağlamda değerlendirilmiştir. Örneğin Ebu Ubeyde “ فآَمِنوُا خَيْرًا

“ kelimesinin, cevap konumundaki mahzuf ”خَيْرًا“ ayetindeki ”لكَُمْ  كُنْ يَ  ” fiili ile mansub 

olduğunu belirtmektedir.866 Buna göre ayet “Teslisten vazgeçin, sizin için daha hayırlı 

olur.” anlamına gelmektedir. Muhammed b. Yezîd ise Ebû Ubeyde’nin bu görüşüne, 

hem şartın hem de cevabın aynı anda gizlenmesinin Arapçada benzeri görülmeyen bir 

uygulama olduğunu ileri sürerek karşı çıkmıştır.867 Çünkü takdir “Eğer iman ederseniz, 

iman sizin için daha hayırlıdır.” şeklinde olur. Aynı takdir “ ْإنْتهَُوا خَيْرًا لكَُم” ayetine 

uygulandığı zaman da “Eğer teslisten vazgeçerseniz, vazgeçmeniz sizin için daha hayırlı 

olur.” şeklinde olur. Ferrâ’nın görüşüne göre ise “خَيْرًا” kelimesi, “آمِنوُا إيماناً خَيْرًا” 

takdirinde mahzuf bir mastarın sıfatıdır.868 “ ْإنْتهَُوا خَيْرًا لكَُم” ayetine uyarlanınca “ ًاِنْتهَُوا اِنْتهِاء

 .takdirinde olur.869  Ali b (.Sizin daha iyi olan bir vazgeçişle vazgeçin) ”خَيْرًا لكَُمْ 

Süleyman ise Ferra’nın bu takdirini anlam yönünden problemli bulmuş ve bunu fahiş 

bir hata olarak değerlendirmiştir.870 

Sîbeveyh ise hocası Halil b. Ahmed gibi farklı bir yaklaşım sergileyerek bu ibarede 

mahzuf bir “ائتْوُا” (Gelin!) fiilinin varlığını iddia etmektedir. Buna göre “خَيْرًا” kelimesi 

mahzuf bir “ ِْإئت” fiili ile mansub olmaktadır. Ayetin takdiri “ يْرًا لكَُمْ اِنْتهَُوا وَأتوُا خَ  ” (Teslisten 

vazgeçin ve sizin daha güzel bir yola girin.) şeklindedir. Sîbeveyh’in belirttiğine göre 

birine “ َِانْته” (vazgeç) denildiğinde ona bir durumdan başka bir duruma geçiş yapması 

öğütlenmektedir. Hem kesret-i istimalden hem de muhatabın meramı anlamasından 

dolayı aradaki fiil hazfedilerek adeta mesel gibi kalıplaşmıştır. Dikkat edildiği üzere 

Sîbeveyh, bu cümleyi doğrudan mesel kapsamında değerlendirmemiş, hazfedilen fiilin 

bilindiğini vurgulamak için “mesel konumunda” demiştir.871 

Bir başka ayette ise yüce Allah, günahkârların melekleri gördükleri gün artık onlara 

hiçbir müjde olmayacağını ve onların kendi kendilerine “حِجْرًا مَحْجُورًا” (Tam bir 

mahrumiyet!) diyeceklerini belirtmiştir. Ayetteki “872”وَيقَوُلوُنَ حِجْرًا مَحْجُورًا cümlesi 

                                                 
866  Ebû Ubeyde, Mecâzü’l-Kur’an, 1:143. 
867  Kurtubî, el-Câmi’, 6:25. 
868  Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Ziyâd el-Ferrâ, Meâni’l-Kur’ân, thk. Komisyon, (Mısır: Dâru’l-Mısriyee li’t-

Te’lîfi ve’t-Terceme, t.y.), 1:295. 
869  Sîrâfi, Şerhu Sîbeveyh, 2:181. 
870  Kurtubî, el-Câmi’, 6:25. 
871  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 1:284. 
872  Furkan, 25/22. 



196 

Sîbeveyh’e göre mahzuf bir fiil ile mansub olmuştur. Bu tabir, bir kişinin herhangi bir 

şeyden uzaklaştığını veya herhangi bir şeyin o kişiden uzaklaştığını ifade etmek için 

kullanılan klişe bir cümledir ve gizli bir “ ُم  fiiliyle mansubdur. Bir kişi başka birine ”احَُر ِ

“Şunu yapar mısın?” diye sorduğunda o da cevaben “حِجْرًا” (Asla) diye cevap 

vermektedir.873 Ayetteki bu ifadenin melekler tarafından günahkârlara hitaben 

söylendiği şeklinde bir görüş olsa da874 Sîbeveyh’in verdiği bilgilere göre günahkârlar 

pişmanlıklarından dolayı bu sözü kendi kendilerine söylemişlerdir.875 

Sîbeveyh, elif-nûn maddesinin fetha okunması gerektiğine temas ederken “ ُلَا جَرَمَ أنََّ لهَُم

 ”اسْتحََقَّ “ veya ”حَقَّ “ kelimesi aslında ”جَرَمَ “ ayetini konu edinmektedir. Ayetteki 876”النَّارَ 

(hak etti) anlamında fiildir. Ancak “لا” ile kullanıldığında anlam tersyüz olacağı için bir 

takım izahlar getirilmiştir. Bu izahlardan biri de tıpkı “ ُلا أقْسِم” (Hayır, yemin ederim.) 

ayetindeki gibi mahzuf bir lafzı içerdiği görüşüdür.877 Ancak Sîbeveyh “ َلَا جَرَم” 

ifadesinin, öncesinden söylenen bir söze cevap mahiyetinde kullanıldığını hocası 

Halil’den nakletmiştir. Örneğin “Şöyle şöyle yaptılar.” dedikten sonra “ َلا جَرَمَ أنَّهم سَينَْدَمُون” 

(Elbette pişman olacaklar.) denmektedir.878 Müellif’in burada açıkça belirtmese de “ لا

 ifadesinin fiil manası barındıran klişe bir kullanım olduğu anlaşılmaktadır.879 ”جَرَمَ 

Müellif, yukarıdaki kalıp ifadelere ilaveten “ ِسُبْحانَ الله” kelimesinin, “ئُ براءةَ الله من السُّوء  ”أبرَّ

(Allah’ı kötülüklerden tenzih ederim.) anlamında; “ ِمعاذَ الله” kelimesinin “أعَوذُ بالِل عياذا” 

anlamında; keza “ ً  kelimesinin de “Benden uzak dur!’” anlamında kalıp ifadeler ”سَلَما

olduğunu kısa cümlelerle ifade etmektedir.880 

 4.3. Tefsir-Sarf İlişkisi 

Sözlükte “değiştirmek”, “çevirmek”, “bir halden başka bir hale sokmak” gibi anlamlara 

gelen sarf kelimesinin terim anlamı, gerek bu ilmin kapsamı ve medlülü gerekse tarihsel 

süreçte geçirdiği aşamalar sebebiyle dilcilere göre farklılık göstermektedir. Bununla 

beraber sarfın günümüze ulaşan en eski tanımı da Sîbeveyh’e aittir. Sîbeveyh sarfı, 

                                                 
873  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:326. 
874  Zemahşerî, Keşşâf, 3:274. 
875  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 1:326. 
876  Nahl, 16/62. 
877  İsfehânî, Müfredât, 193. 
878  Sîbeveyh, el-Kitâb, 3:138. 
879  Nehr, eş-Şerhu’l-Muâsır, 6:124. 
880  Sîbeveyh, el-Kitâb, 1:322. 



197 

“Arapların illetli veya illetsiz isim, sıfat ve fiilleri belli kalıplarda kullanmaları ve illetli 

olan belli sözcüklerin illetsiz benzerlerinin aksine başka kalıplarda gelmesi” şeklinde 

tanımlamış, devamında ise dilcilerin buna “tasrif” veya “fi`l” dediklerini belirtmiştir.881 

Tanımdan da anlaşıldığı üzere Sîbeveyh gibi ilk dönem dilcileri daha ziyade bu ilmin 

uygulama yönünü beyan eden “tasrif” kavramını kullanmıştır. Bu çerçevede 

belirtmemiz gerekir ki teşekkül evresinde daha çok “tasrif” veya “iştikak” lafızlarıyla 

temsil edilirken günümüzde “sarf” terimi kullanılmaktadır. Anlaşılan o ki “tasrif” daha 

ziyade bu ilmin uygulama yönünü vurgularken “sarf” terimi hem teorik hem de pratik 

yönünü kapsayacak şekilde kullanılmaktadır.882 

Lafızlardaki yapısal farklılıklar kimi durumlarda cümlenin gramatik yapısını 

değiştirdiği gibi kelimenin anlamında da değişime yol açmaktadır. Bu bağlamda 

Zerkeşî, sarf ilminin anlam genişlemesi sonucu meydana gelen farklılıkların tespitinde 

önemli bir işleve sahip olduğunu belirtmiş ve bu ilmi müfessirin bilmesi gereken ilimler 

kategorisinde değerlendirmiştir. Hatta Zerkeşî, sarf ilminin dil öğreniminde nahiv 

ilminden daha önemli olduğunu vurgulamaktadır. Çünkü nahiv ilmi, cümle içindeki 

arızi durumlarla ilgilenirken sarf ilmi doğrudan kelime yapısıyla ilgilenmektedir.883 

Sarf ilmi, aynı dinî ve sosyal sebeplerden dolayı nahiv ilmiyle birlikte kurulmuş, 

nahivle aynı dilsel malzemeyi kullanmış ve onunla aynı metot ve ekollere sahip 

olmuştur. Dolayısıyla nahiv ilminin tarihi seyri, aynı zamanda sarf ilminin de tarihi 

seyridir.884 Bu anlamda Sîbeveyh’in el-Kitâb’ı, sarf ilmine dair elimize ulaşan eski 

kaynaktır. Zira müellif, eserinin son bölümlerinde sarf konularına geniş ayırmış ve 

kelimelerin farklı formlara aktarılması durumunda anlamın da değişeceğini 

vurgulamıştır. Bu bağlamda biz, onun tefsir ilmi ile ilgili olduğunu düşündüğümüz bazı 

kelime tahlillerini ele alacağız. 

                                                 
881  Sîbeveyh, 4:242. Müellif muhtemelen kelime kalıplarının fe-a-le harfleri ile ifade edilmesi sebebiyle 

Arapların “fi’l” dediklerini beyan etmiştir. Bkz. Gündüzöz, “Sîbeveyh’te Kelime Yapısı”, 11; Hulusi 

Kılıç, “Sarf”, TDV İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 36:136. 
882  Bkz. Emrullah Ülgen, “Tefsir Metodolojisinde Sarf İlminin Yeri ve Önemi”, İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 21, sy 1 (2016): 103-5. “Sarf” veya “tasrîf” terimlerini tercih edenlerin gerekçeleri için bkz. 
Musa Alak, “Sarf İlmi”, İslam Medeniyetinde Dil İlimleri, ed. İsmail Güler, (İstanbul: İSAM 

Yayınları, 2015), 115. 
883  Zerkeşî, el-Burhân, 1:297; Ülgen, “Tefsir Metodolojisinde Sarf İlminin Yeri ve Önemi”, 110. 
884  Alak, “Sarf İlmi”, 155.  



198 

4.3.1. “Mef’alün” Formu ve Anlamı 

Arapçada ism-i zaman, ism-i mekân ve mimli mastarlar aynı formla ifade edilmektedir. 

Sîbeveyh’in belirttiğine göre özellikle de ism-i mekân ve mimli mastar formu daha 

ziyade beraber kullanılmaktadır.885 Bu biçimsel özellik ise bazı kelimelerin anlam 

ihtimalini artırmaktadır. Bu bağlamda her ne kadar şâz kullanımlar olsa da Arapçada 

ism-i mekân formu fiil kalıplarına göre “mef’alün” ya da “mef’ilun” kalıbında 

gelmektedir. Ancak ikinci bab’dan gelen fiillerin ism-i mekân kalıbı daima “mef’ilun” 

vezniyle gelmektedir. Şayet bu bab’dan gelen bir fiil “mef’ilun” değil de “mef’alün” 

kalıbında gelirse bu ism-i mekân değil mimli mastar kalıbıdır. Bu bilgileri aktaran 

Sîbeveyh, aktardığı bilgileri destekleyici mahiyette bir takım örnekler zikretmiş ve 

akabinde “ َُّ886”أيَْنَ الْمَفر ayetini delil getirmiştir. Ona göre “ َُّالمَفر” kelimesinin orta harfi 

mansub olduğu için bu kelimeye mastar anlamı verilmelidir. Şayet “kaçacak yer” 

anlamında ism-i mekân formu kastedilmiş olsaydı kelimenin “ ُّالْمَفِر” şeklinde mecrûr 

gelmesi gerekirdi.887 Nitekim Dimyâti (ö. 1117/1705), Hasan-ı Basri’nin bu kelimeyi 

 şeklinde mecrur okuyarak ism-i mekân formunu dikkate aldığını ”الْمَفِرُّ “

belirtmektedir.888 Netice olarak, yukarıdaki bilgiler çerçevesinde cümle “Kaçacak yer 

nerede?” şeklinde değil “Kaçış nereye?” şeklinde mastar anlamında çevrilmelidir. 

Sîbeveyh’in “mef’alün” kalıbının mastar anlamını dikkate aldığı kelimelerden biri de 

 kelimesidir. Müellif bu kelimenin müştak olduğu ”مَعاَشًا“ ayetindeki 889”وَجَعلَْناَ النَّهَارَ مَعاَشًا“

bâb dolayısıyla ism-i mekân değil “عَيْشًا” takdirinde mastar olduğunu belirtmektedir. 

Ancak mastar anlamı kabul edildiğinde müfessirler genelde “ًسَببَا” veya “ًوَقْتا” şeklinde 

bir kelime takdir ederek “Gündüzü de bir geçim sebebi/vakti kıldık.” anlamı 

vermektedirler.890 

Müellife göre bazen mimli mastarlar, tıpkı “mef’alün” kalıbıyla ifade edildiği gibi bazen 

de “mef’ilün”  kalıbı ile ifade edilmektedir. Örneğin “ ْثمَُّ إلِىَ رَب كُِمْ مَرْجِعكُُم”
891 ayetindeki 

 anlamında mastardır. Keza ”رُجُوعُكُمْ “ lafzı, ism-i zaman veya ism-i mekân değil ”مَرْجِعكُُمْ “

                                                 
885  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 1:234. 
886  Kıyâme, 75/10. 
887  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 4:87. 
888  Dimyâtî, İthâf, 563. 
889  Nebe, 78/11. 
890  Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, 31:10; Zemahşerî, Keşşâf, 1407, 4:685. 
891  En’âm, 6/164. 



199 

 kelimeleri de ”مَحِيض“ ayetindeki 892”وَيسَْألَوُنكََ عَنِ الْمَحِيضِ قلُْ هُوَ أذًَى فاَعْتزَِلوُا الن سَِاءَ فيِ الْمَحِيضِ “

Sîbeveyh’e göre mimli mastardırlar. Sîbeveyh, “ ِفى الْحَيْض” şeklinde bir açıklamada 

bulunarak bu kelimenin mastar anlamını tercih etmiştir. Mimli mastarlar ile ism-i zaman 

ve ism-i mekân kalıplarının tek form üzere gelmesi, anlam seçeneğini çoğalttığı için 

“ ضمَحِي ” kelimesine farklı yaklaşımlar da söz konusudur. Örneğin Râzî, bu kelimenin 

mastar anlamını tercih eden müfessirlerin değerlendirmelerine katılmamış ve “مَحِيض” 

kelimesinin ism-i mekân anlamının daha doğru olduğunu belirtmiştir. Ona göre eğer 

mastar anlamında bizzat hayızın kendisi kastedilmiş olsaydı yüce Allah’ın “ َفاَعْتزَِلوُا الن سَِاء

 buyruğu, hayız müddetinin tamamını kapsar ve hayız halindeki kadına hiçbir ”فِي الْمَحِيضِ 

şekilde yaklaşmamayı emretmiş olurdu. Bu durumda ayetin neshedildiğine veya tahsis 

edildiğine dair bir delil bulmak gerekirdi. Çünkü hayız halindeki kadınlara cinsel ilişki 

dışında yaklaşma konusunda herhangi bir yasak söz konusu değildir. Şayet “مَحِيض” 

kelimesinin ism-i mekân anlamı kabul edilecek olursa bu emir “Hayız bölgesi 

konusunda kadınlardan uzak durun!” şeklinde anlaşılmakta ve herhangi bir neshe ya da 

tahsise gerek duyulmamaktadır. İki manaya da muhtemel olan bir lafız, şayet birine 

hamledildiğinde sorun oluşturup diğerinde oluşturmuyorsa sorun oluşturmayan manaya 

hamletmek daha evladır.893 

4.3.2. “Şeytan” Kelimesinin Morfolojik Kökeni ve Anlamı 

Pek çok dini inanç ve mitolojilerde değişik isimler adı altında kötülüğün kaynağı ve 

temsilcisi bir karakter hep var olmuştur. Teolojik kökeni çok eskilere dayanan bu 

karakterin İslâm inancındaki karşılığı “şeytan” veya “iblis”tir. Kur’an’da anlatıldığına 

göre bütün meleklerin ilahî iradeye boyun eğerek secde ettiği Âdem’e, kendisinin 

ateşten yaratılması hasebiyle daha üstün olduğunu ileri sürerek secde etmekten imtina 

eden şeytan,  bu kibri ve başkaldırısı yüzünden ebediyyen ilahî rahmetten kovulmuştur. 

Bunun neticesinde de Yüce Allah’tan müsaade isteyerek kendini mahşere kadar 

insanoğlunu hak yoldan saptırmaya ve cehenneme sürüklemeye adamıştır.894 Bu 

nedenle İslâm’da insanın antagonist karşıtının sadece şeytan olduğu vurgulanmıştır. 

Kur’an ve hadis gibi en temel İslâmî metinlerde de şeytan bütün kötülüklerin 

azmettiricisi olarak gösterilmiş ve her zaman düşman karakter olarak işlenmiştir. Onun 

                                                 
892  Bakara, 2/222. 
893  Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, 6:410. 
894  Bkz. A’râf, 7/11-18. 



200 

sinsi, apaçık düşman, kışkırtıcı ve aldatıcı bir figür olduğu sık sık vurgulanmış ve ona 

uyanların onunla beraber cehennemde azap çekeceği tehditkâr bir üslûbla belirtilmiştir. 

Konumuz gereği biz, şeytanın teolojik kökenini bir tarafa bırakarak sadece Arapçadaki 

morfolojik kökeni üzerinde duracağız. Arapçada “شَيْطَان” kelimesinin kök harfleri 

dilciler arasında tartışmalıdır. Çünkü ا,ط ,ي ,ش ve ن harflerinden oluşan bu kelime Arap 

dilinin iştikak kurallarına göre hem “ َشَطَن” fiilinden hem de “ َشَاط” fiilinden 

türetilebilmeye elverişli bir yapıdadır. Şayet “uzaklaşmak”, “hak yoldan ayrılmak” ve 

“muhalefet etmek” gibi anlamlara gelen “ َشَطَن” fiilinden türetildiği kabul edilirse “فيَْعاَل” 

vezninde bir isim olmakta ve kelimenin sonundaki “nûn” harfi aslî harflerden 

olmaktadır. Eğer aşırı öfkeden dolayı “helak olma” ve “yanma” anlamındaki “ طشَا ” 

fiilinden türetilirse de “فعَْلََن” kalıbında isim olmakta ve kelimenin sonundaki “nûn” 

harfi ilave kabul edilmektedir. Dolayısıyla her iki fiilden türediğine dair yeteri kadar 

etimolojik gerekçe mevcuttur.895 Sîbeveyh ise meseleye daha ziyade munsariflik veya 

gayri munsariflik zemininde yaklaşmıştır. Kitabının bazı pasajlarında “şeytan” 

kelimesinin “فيَْعاَل” vezninde olduğunu belirterek bir anlamda “ َشَطَن” fiilinden türediğini 

ifade ederken896 başka bir pasajında ise hem “فعَْلََن” vezninde “ َشَاط” fiilinden hem de 

 fiilinden gelmesinin mümkün olduğunu beyan etmiştir. Ona ”شَطَنَ “  vezninde ”فيَْعاَل“

göre eğer “ َشَطَن” kökünden geldiği kabul edilirse kelimenin sonundaki “nûn” aslî 

harflerden olduğu için “şeytan” lafzı munsarif olmaktadır. Şayet “ َشَاط” kökünden geldiği 

kabul edilirse kelimenin sonundaki “nûn” zaittir ve “şeytan” lafzı gayri munsariftir.897 

Sonuç olarak Sîbeveyh’in “şeytan” kelimesinin “ َشَاط” kökünden gelebileceğini sadece 

bir pasajda beyan ederken “ َشَطَن” fiilinden gelebileceğini daha fazla vurgulaması, onun 

kelimenin aslının “ َشَطَن” olmasını güçlü bir ihtimal olarak gördüğü şeklinde 

yorumlamaktayız. 

 

 

 

 

                                                 
895  İsfehânî, Müfredât, 264; İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, 13:237-238. 
896  Sîbeveyh, el-Kitâb, 2014, 4:260,321. 
897  Sîbeveyh, 3:217-218. 



201 

 

 

 

SONUÇ 

 

Hz. Peygamberin vefatından kısa bir süre sonra Kur’an okumada ve konuşma dilinde 

yaygınlaşmaya başlayan irab hatalarını bertaraf etmek amacıyla Basra’da Ebü’l-Esved 

ed-Düelî’nin girişimleriyle dil çalışmaları başlatılmıştır. Bu çalışmaların asırlık birikimi 

ise hicrî 180 yılında vefat eden Sîbeveyh’in el-Kitâb’ı sayesinde günümüze ulaşmıştır. 

Yaklaşık 1300 yıllık muazzam bir literatürün ilk halkası olan el-Kitâb, her ne kadar 

Arap dili alanında kaleme alınmış olsa da tefsir sahasındaki referans değerini ve 

normatif anlamdaki otoritesini her zaman korumayı başarmıştır. Sınırlı sayıda âlime 

nasip olan bu paye, el-Kitâb’ın ilk eser olması kadar Sîbeveyh’in otantik Arapçayı ölçüt 

alan kural koyma metodolojisiyle de yakından ilgilidir. Müellif, Ebu’l-Esved ed-Düelî 

ile başlayıp Halîl b. Ahmed’e kadar uzanan süreçte oluşturulan dil malzemesinin 

yanında, dilleri bozulmamış çöl Araplarının günlük konuşmalarını ve muteber şairlerin 

şiirlerini adeta bir kuyumcu hassasiyetiyle işleyerek Arap dilinin kurallarını 

temellendirmiştir. 

 Tarih boyunca gramer kimliği ile ön plana çıkan bu eser, kıraat ve tefsir ilmine dair 

önemli analizler ve atıflar barındırmaktadır. Kıraatlerin mütevâtir veya şâz gibi 

kategorik ayrıma tabi tutulmadığı bir dönemde kaleme alınması hasebiyle erken 

dönemin kıraat tasavvurunu en yakın mesafeden görme imkânı sağlamaktadır. Bu 

çerçevede Sîbeveyh, kıraatleri dilsel istişhad malzemesi olarak sıkça kullanmış, ancak 

onları birinci derecede istişhad kaynağı olarak görmemiştir. Müellif, kendi döneminde 

kıraatlerin günümüzdeki anlamıyla tasnife tabi tutulmaması ve kıraatlerin dokunulmaz 

alan olarak kabul edilmemesi hasebiyle zaman zaman kıraatlere dilsel kriterlerle 

yaklaşmıştır. Ancak iddia edildiğinin aksine kıraatlere hiçbir zaman “kabîh” veya 

“zayıf” gibi düşük değerli ifadeler kullanmamıştır. 

 



202 

Tarih boyunca kıraatlere karşı bir garantör işlevi gören “kıraatler, uyulması gereken 

sünnettir” ifadesinin yazılı olarak yer aldığı ilk metin el-Kitâb’dır. Bu cümledeki  

“Sünnet” kavramıyla Sîbeveyh’in kastettiği olgu, onun dönemine kadar şifahi nakillerle 

oluşmuş kıraat birikimidir. Müellif, istişhad olarak kullandığı kıraatleri bu birikim 

içerisinden seçmiş, naklî temeli olmayan bir okuyuşu nahvî delil olarak kullanmamıştır.  

İstişhadda kullandığı kıraatleri ise isnadının kuvvetine veya o kıraatin şöhretine göre 

seçmemiş, nakil birikimi içerisinde yer alması onun için yeterli olmuştur. Diğer taraftan 

istişhadda bulunurken bir kıraatin Mushaf temelli olmasına dikkat etmiştir. Ancak 

müellif, sadece Hz. Osman’ın istinsah ettirdiği Mushafları esas almamış, bunun yanında 

Übeyy b. Ka`b gibi şahsi nüshaları da kullanmıştır. Onun bu tutumu Hz. Osman’ın 

istinsah ettirdiği nüshaların otoritesini reddetmek veya şahsi nüshaların otantikliğini 

iddia etmek gibi bir anlam taşımamaktadır. Sîbeveyh’in yaptığı şey, dilsel bir meseleyi 

izah ederken bağlama göre üzerinde durduğu kuralın farklı bir yönünü şahsi Mushafla 

temellindirmekten ibarettir. 

el-Kitâb, nihayetinde bir gramer metni olup kıraatleri dilsel yönden temellendiren bir 

hüccet kitabı niteliği taşımamaktadır. Bu sebeple hicrî beşinci asırdan itibaren 

kıraatlerin sıhhat kriteri olarak kabul edilen “Arap diline uygunluk” şartı, Sîbeveyh’e 

göre bir sıhhat şartı değil, tercih gerekçesidir. Çünkü müellif, sırf dilsel gerekçelerle 

herhangi bir kıraati reddetmemiştir. Ancak kıraatler arasında zaman zaman tercihte 

bulunmuştur. Filolojik altyapısının zayıf olduğunu düşündüğü kıraatlere ise ya “sünnet” 

ifadesiyle ayrıcalık tanımış ya da o kıraatten hiç söz etmemiştir. Geçerli görmediği bir 

kuralı işlerken o kuralla aynı altyapıya sahip olan bir kıraatten hiç söz etmemesi, onun 

kıraatlere karşı dolaylı muhalefet ettiği şeklindeki eleştirileri haklı çıkaracak bir 

görünüm arz etmektedir. Ancak bu durumu onun kıraatlere karşı ihtiramı olarak 

yorumlamak da mümkündür. Çünkü Sîbeveyh, kanaatimizce dilsel açıdan 

benimsemediği bir kıraati, onun saygınlığına halel getirmemek için dilsel tartışmaların 

konusu yapmak istememiştir. 

el-Kitâb’ın muhtevası, Kur’an İlimlerinin teorik tartışmalarından bağımsız olarak 

oluşturulmuştur. Bu sebeple onun Kur’an’ı anlamak isteyenlere klasik anlamda derli 

toplu bir malumat sunması beklenemez. Ancak el-Kitâb, bazı Ulûmü’l-Kur’an 

konularına dayanak teşkil edebilecek bilgiler ihtiva etmektedir. Kur’an İlimleri ile ilgili 



203 

müstakil eserlerin dördüncü yüzyıl gibi geç bir dönemde başlamış olması, el-Kitâb’ın 

bu bilgilerini daha önemli hale getirmektedir. Özellikle çokanlamlı veya eşanlamlı 

kelimelerin iraba etkisi bağlamında zikrettiği lafız taksimatı, Kur’an’da çokanlamlı 

kelimelerin bulunduğunu savunan âlimlerin en güçlü argümanlarından biridir. Sîbeveyh, 

mecâzın kavramsal içeriğinin ve kategorik ayrımının yapılmadığı bir dönemde “sia”, 

“ittisa”, “îcâz”, “îhtisar” ve “istihfâf” gibi kavramlarla mecâzın farklı dallarından söz 

etmiş, hakiki mana özürlendiği durumlarda çözüm olarak mecâzı devreye sokmuştur. 

Ayrıca Sîbeveyh, şiirlerin uyak harflerine “kafiye”; ayetlerin son harfine de “fasıla” 

terimini kullanarak Kur’an bağlamında bu ayrımı ilk yapan kişi olarak dikkat 

çekmektedir. Bunun yanında müellifin hurûf-i mukattaa’ların irabı ile ilgili 

değerlendirmeleri, onun bu harfleri sure isimleri olarak kabul ettiği şeklinde 

anlaşılmıştır. Tespitlerimize göre Sîbeveyh bu görüşü nihai kanaati olarak değil, sadece 

ihtimallerden biri olarak zikretmiştir. 

Özellikle kelimenin son harfinin irabını belirleme ekseninde başlayan nahiv 

çalışmalarının en önemli dilsel materyallerinden biri de Kur’an ayetleridir. Bu 

çerçevede sarf, nahiv, belagat, fonetik, lehçe, anlambilim gibi Arap dilinin pekçok 

alanıyla ilgili bilgi veren Sîbeveyh, yaklaşık dörtyüz ayeti çeşitli bağlamda istişhad 

olarak kullanmıştır. İstişhad olarak zikrettiği bazı ayetlerin irabındaki değişikliğin 

manaya etkisi üzerinde durmuştur. Bunun yanında Arap dilinde kullanılan edatların 

yapısı ve cümleye kattığı anlamlar hakkında genişçe izahta bulunmuştur. Örneklerini 

genel olarak Arapların günlük kullanımlarından seçse de azımsanmayacak derecede 

Kur’an ayetlerine referansta bulunmuştur. Siyak ve sibaka göre zaman zaman edatların 

farklı anlamlarını da Kur’an ayetlerinden örneklendirmiştir. Bunun yanında istisna 

edatı, elif-nûn maddesi, fâ-i sebebiyye, “حَتَّى” ve “مَا” gibi edatların iraba etkisiyle ayetin 

anlamı arasındaki bağlantıya dikkat çekmiştir. 

Müellif’in istişhad olarak kullandığı ayetler sınırlı sayıda olsa da Kur’an-ı Kerim’deki 

ayetlerin neredeyse tamamının i`rabî konumu hakkında el-Kitâb’dan malumat bulmak 

mümkündür. Nitekim ayetlerin söz dizimlerini ve cümle yapılarını çözümlemek isteyen 

neredeyse hiçbir müfessir, el-Kitâb’dan müstağni kalmamıştır. Sîbeveyh’in yaklaşımları 

ve analizleri sadece Arap dili alanında değil, tefsiri ve Kur’an İlimlerini ilgilendiren 

konularda da bağlayıcı bir kaynak olmuştur. el-Kitâb, hem Arap dili alanında yazılan ilk 



204 

eser olması hem de pekçok ayetin irabı hakkında değerlendirme yapması hasebiyle 

Kur’an’ın cümle yapısını inceleyen ve dilbilimsel tefsirin alt dalı konumunda bulunan 

İ`rabü’l-Kur’ân türü çalışmaların öncüsü kabul edilmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



205 

KAYNAKÇA 

 

Abacı, Harun. “Arap Dilinde Kurbu’l-Civâr Uygulamasının Kur’an Ayetlerine 

Yansıması”. Cumhuriyet İlahiyat Dergisi 25, sy 3 (2021): 1045-64. 

Abdulmecîd, Ebu Saîd Muhammed. “Mevkıfu Sîbeveyh mine’l-Kırââti’l-Kur’âniyye fî 

Üsûli’n-Nahv’il-Arabî Beyne’l-Kabûli ve’r-Rafdi”. el-Câmiatü’l-İslâmiyye el-

Âlemiyye 16, sy 32 (2012): 249-86. 

Ahfeş el-Evsat, Ebu’l-Hasen el-Mücâşi’î. Meâni’l-Kur’ân. thk Hüdâ Mahmûd Kurâa. 

Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 1990. 

Akcan, Resul. Mushaf İmlasının İrfânî Yorumu. Ankara: İlahiyat, 2022. 

Alak, Musa. “Sarf İlmi”, İslam Medeniyetinde Dil İlimleri, ed. İsmail Güler,111-213. 

İstanbul: İSAM Yayınları, 2015. 

Albayrak, Halis. “Kıraat Sorunu”. Dini Araştırmalar 4, sy 11 (2001): 19-34. 

Altıkulaç, Tayyâr. “İbn Miksem el-Attâr”. TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1999. 

Altıkulaç, Tayyar. “İbn Şenebûz”. TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 

1999. 

Âlûsî, Şihâbüddîn Mahmûd b. Abdullah. Rûhu’l-Meânî fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-Azîm ve’s-

Seb’i’l-Mesânî. thk. Ali Abdulbârî Atiyye. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415. 

Arpa, Abdulmuttalip. “Kur’an’da Mecâz Tartışmaları ve İbn Teymiyye’nin Meseleye 

Yaklaşımı”. Akademik Araştırmalar Dergisi 12, sy 44 (2010): 181-202. 

Askerî, Ebû Hilâl. Kitâbü’s-Sınâateyn. thk. Muhammed Ali el-Bicâvî ve Muhammed 

Ebü’l-Fadl İbrahim. Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, 1419. 

Aşçıoğlu, Osman. “Arap Dilinde Şart Kipi”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 4, 

sy 4 (1992): 189-200. 

Ateş, Avnullah Enes. “Kur’an’da ‘Mâ’ Edatının Farklı Kullanımları ve Kur’an 

Yorumlarına Etkisi”. Tefsir Araştırmaları Dergisi 2, sy 1 (2018): 26-56. 

Avvâd, Korkis. Sîbeveyh İmâmü’n-Nuhât. Bağdat: el-Mecmûi’l-Irâkî, 1978. 

Baalbaki, Ramzi. “The treatment of qırâ’ât by the second and third century 

grammarians”. Zeitschrift für Arabische Linguistik, sy 15 (1985): 9-32. 

Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Ali el-Hatîb el-. Tarih-i Bağdâd. thk Beşşâr Avvâd 

Marûf. Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 2002. 

Bağdâdî, Ebû Mansûr Abdulkâhir b. Tâhir el-. el-Fark Beyne’l-Firak. Beyrut: Dâru’l-

Âfâki’l-Cedîde, 1977. 

Batman, Mustafa Murat. Tefsir ve Mezhebî Aidiyet. Ankara: İlahiyat Yayınları, 2021. 

Battâl er-Rakbî, Ebû Abdullah Muhammed b. Ahmed b. en-Nazmü’l-Müste’zeb fî 

Tefsîri Ğarîbi Elfâzi’l-Mühezzeb. thk. Mustafa Abdulhafîz Sâlim. Mekke: el-

Mektebetü’t-Ticâriyye, 1991. 



206 

Bauer, Thomas. Mübhemlik Kültürü ve İslam. Çev. Tanıl Bora. İstanbul: iletişim 

yayınları, 2021. 

Bayraktutan, Osman. Kıraatlerde Tevâtür Olgusu. Ankara: Gece Akademi, 2018. 

Bayraktutan, Osman. “Kıraatlere Dil Mantığına Göre Yaklaşımlara Eleştirel Bir Bakış”. 

Iğdır Ü. İfder, sy 12 (2018): 105-7. 

Bekkâr, Abdulkerîm b. Muhammed el-Hasan. Eseru’l-Kırââti’s-Seb’a fî Tetavvuri’t-

Tefkîri’l-Lugaviyy. Dımeşk: Dâru’l-Kalem, 1990. 

Benli, Ali. “Sîbeveyh’in el-Kitâb’ı Çerçevesinde Dil Çalışmalarının Doğuşu”. 

Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, 2007. 

Benli, Ali. “Sîbeveyhi’nin el-Kitâb’ı Çerçevesinde Arap Dilbiliminin Başlangıç 

Safhası”. Genç Akademisyenler İlahiyat Araştırmaları, 359-75. İstanbul: M.Ü. 

İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2009. 

Beyhakî, Ahmed b. el-Hüseyn. es-Sünenü’l-Kübrâ. thk. Abdulkadir Muhammed Ata. 

Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2003. 

Bilgin, Abdulcelil. “Kur’an’daki Deyimler ve Zemahşerî’nin Keşşâf’ı”. Basılmamış 

Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi, 2007. 

Birışık, Abdulhamid. “İ’râbu’l-Kur’ân”. TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2000. 

Boynukalın, Ertuğrul. “Yemîn”. TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 

2013. 

Buhârî, Muhammed b. İsmail. el-Câmiu’l-Müsnedü’s-Sahîh. thk. Muhammed Züheyr b. 

Nâsır. Dâru Tavki’n-Necât, 2001. 

Bulut, Ali. “Sîbeveyh’in Hayatı ve el-Kitâb’a Yönelik Bazı Eleştiriler”. Doğu 

Araştırmaları Dergisi, sy 1 (2008): 115-35. 

Câbirî, Muhammed Âbid el-. Arap Aklının Oluşumu. Çeviren İbrahim Akbaba. İstanbul: 

Mana Yayınları, 2019. 

Câhız, Ebû Osman Amr b. Bahr. el-Meâş ve’l-Meâd. thk. Abdüsselam Muhammed 

Hârûn. Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 1964. 

Cârim, Ali, ve Mustafa Emîn. el-Belâğatü’l-Vâdıha. Beyrut: Mektebetü Dâri’l-Fecr, 

2014. 

Carter, M.G. “Sîbawayhi”. The Encyclopaedia of Islam, 9:524-31. Leiden: Brill 

Academic Publishers, 1997. 

Cerrahoğlu, İsmail. “Garîbü’l-Kur’an”. TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1996. 

Cerrahoğlu, İsmail. Tefsir Usûlü. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2017. 

Cum’a, Hâlid Abdulkerîm. Şevâhidü’ş-Şi’r fî Kitâbi Sîbeveyh. Kahire: ed-Dâru’ş-

Şarkiyye, 1989. 

Cürcânî, Seyyid Şerîf. et-Ta`rîfât. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1983. 



207 

Çakır, Mehmet. Sîbeveyh Öğretim Yöntemi ve Koyduğu Bazı Nahiv Kuralları. İzmir: 

Anadolu Matbaası, 1994. 

Çalışkan, İsmail. Tefsir Usûlü. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2017. 

Çavdar, Emre. “Arap Dilinde ‘Lâm’, ‘Lâ’, ‘Mâ’ Edatları ve Kur’an-ı Kerim’deki 

Kullanımları”. Basılmamış Doktora Tezi, Necmettin Erbakan Üniversitesi, 2015. 

Çelebî, Kâtib. Keşfu’z-Zunûn an Esâmi’l-Kütübi ve’l-Fünûn. Bağdad: Mektebetü’l-

Müsennâ, 1941. 

Çetin, Abdurrahman. “Kur’an Kıraatlerine Oryantalist Yaklaşımlar”. Marife Dini 

Araştırmalar Dergisi 2, sy 3 (2002): 65-106. 

Çetin, Abdurrahman. “Nesih”. TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 

2006. 

Çetin, Abdurrahman, ve Tevfik Rüştü Topuzoğlu. “Fâsıla”. TDV İslam Ansiklopedisi, 

209-10. İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

Çetin, Nihad M. “Sîbeveyhi”. Milli Eğitim Bakanlığı İslam Ansiklopedisi. İstanbul: 

Milli Eğitim Basımevi, 1967. 

Dağ, Mehmet. Geleneksel Kıraat Algısına Eleştirel Bir Yaklaşım. İstanbul: İSAM 

Yayınları, 2019. 

Dağ, Mehmet. “Kıraat İlminin Akademik Serencâmı”. EKEV Akademi Dergisi, sy 56 

(2013): 311-24. 

Dânî, Ebû Amr Osmân b. Saîd. Câmiu’l-Beyân fi’l-Kırââti’s-Seb’i’l-Meşhûra. thk.  

Muhammed Sadûk el-Cezâirî. 1. bs. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2005. 

Demir, Mehmet. “Kur’an’ı Anlamada Garîbü’l-Kur’an’ın Yeri ve Kurtubî’nin Garîbü’l-

Kur’ana Yaklaşımı”. Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, sy 40 

(2018): 211-36. 

Dimyâtî, Şihâbuddîn Ahmed b. Muhammed. İthâfu Fudelâi’l-Beşer fi’l-Kırâati’l-Aşer. 

thk. Enes Mehera. 3. bs. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2006. 

Duman, M.Zeki, ve Mustafa Altundağ. “Hurûf-ı Mukattaa”. TDV İslam Ansiklopedisi. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 

Durmuş, İsmail. “Harf”. TDV İslam Ansiklopedisi, 16:163-65. İstanbul: TDV Yayınları, 

1997. 

Durmuş, İsmail. “Hemze”. TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

Durmuş, İsmail. “İstisna”. TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Durmuş, İsmail. “Mecaz”. TDV İslam Ansiklopedisi. Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Durmuş, İsmail. “Mesel”. TDV İslam Ansiklopedisi. Ankara: TDV Yayınları, 2004. 

Durmuş, İsmail. “Müberred”. TDV İslam Ansiklopedisi. Ankara: TDV Yayınları, 2020. 

Durmuş, İsmail. “Nahiv”. TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Durmuş, İsmail. “Seci”.  TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Durmuş, İsmail. “Tekit”. TDV İslam Ansiklopedisi. istanbul: TDV Yayınları, 2011. 



208 

Ebû Dâvûd. es-Sünen. thk. Muhammed Muhyiddîn Abdulhamîd. Beyrut: el-

Mektebetü’l-Asriyye, t.y. 

Ebû Hayyân el-Endelusî. el-Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr. thk. Sıdkı Muhammed Cemîl. 

Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1420. 

Ebû Şâme el-Makdisî, Ebu’l-Kasım Şihâbuddîn Abdurrahman. el-Mürşidü’l-Vecîz ilâ 

Ulûmin Teteallaku bi’l-Kitâbi’l-Azîz. thk. Tayyar Altıkulaç. Beyrut: Dâru Sâder, 

1975. 

Ebû Şâme el-Makdisî, Şihâbuddîn Abdurrahman b. İsmail. Muhtasaru’l-Müemmel fi’r-

Reddi ile’l-Emri’l-Evvel. thk. Salâhaddîn Makbûl Ahmed. Kuveyt: Mektebetü’s-

Sahva’l-İslâmiyye, t.y. 

Ebû Ubeyde, Ma’mer el-Müsennâ. Mecâzü’l-Kur’an. thk. Fuad Sezgin. 2 c. Kahire: 

Mektebetü’l-Hâncî, 1381. 

Ebu’l-Mekârim, Ali. el-Hazfü ve’t-Takdîr fi’n-Nahvi’l-Arabî. Kahire: Dâr-u Ğarîb li’t-

Tibâa ve’n-Neşr, 2007. 

Ekinci, Kutbettin. “Kur’an’da Allah’ın Zatı Dışında Kullanılan Yeminleri Sözün 

Maksadı Açısından Anlamak”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 57, 

sy 1 (2016): 85-102. 

Enbârî, Ebu’l-Berekât Kemâleddîn. el-İnsâf fî Mesâili’l-Hilâf Beyne’n-Nahviyyîn: el-

Basriyyîn ve’l-Kûfiyyîn. Lübnan: el-Mektebetü’l-Asriyye, 2003. 

Enbârî, Ebu’l-Berekât Kemâleddîn. Nüzhetü’l-Elibbâ fî Tabakâti’l-Üdebâ. thk. İbrahim 

es-Sâmerrâî. 3. bs. Ürdün: Mektebetü’l-Menâr, 1985. 

Endelüsî, Ebû Hayyân. İrtişâfü’d-Darb min Lisâni’-Arab. thk. Recep Osman 

Muhammed. Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 1998. 

Ensârî, Ahmed Mekkî. “Sîbeveyh fi’l-Mîzân”. Çeviren Seyit Yıldırım. Kalemnâme 

Dergisi 34, sy 10 (2020): 534-50. 

Ensârî, Ahmed Mekkî. Sîbeveyh ve’l-Kıraât. Mısır: Dâru’l-Meârif, 1972. 

Ergüven, Şahabettin. “Arapçada Dönüşlülük (Mutâva‘at) Anlamı İfade Eden Mezid 

Fiiller”. İslam Tetkikleri Dergisi 10, sy 1 (2020): 1-25. 

Esterâbâzî, Necmüddîn Muhammed b. el-Hasen er-Radî. Şerhu Şâfiyet-i İbn-i Hâcib. 

thk. Muhammed Nûr el-Hasen vd. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1985. 

Ezherî, Hâlid b. Abdillâh b. Ebî Bekr el-Vakkâd. Şerhu’t-Tasrîh ale’t-Tavdîh. Beyrut: 

Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2000. 

Feccâl, Mahmûd. el-Hadîsü’n-Nebevî fi’n-Nahvi’l-Arabî. Riyad: Edvâü’s-Selef, 1997. 

Ferâhî, Abdulhamîd. İm’ân fî Aksâmi’l-Kur’ân. Hindistan: el-Matbaatü’s-Selefiyye, 

1329. 

Ferrâ, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Ziyâd. Meâni’l-Kur’ân. thk. Komisyon. Mısır: Dâru’l-

Mısriyee li’t-Te’lîfi ve’t-Terceme, t.y. 

Fîrûzâbâdî, Necmeddîn Ebû Tâhir. el-Kâmûsü’l-Muhît. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 

2005. 

Galâyînî, Mustafa Câmiu’d-Durûsi’l-Arabiyye. Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, 1993. 



209 

Gezer, Süleyman. Sözlü Kültürden Yazılı Kültüre Kur’an. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2015. 

Goldzıher, Ignaz. İslam Kültürü Araştırmaları-1. Çeviren Cihad Tunç. Ankara: Otto 

Yayınları, 2019. 

Görener, İbrahim. “Kur’an İlimleri ve Tefsir Üsûlü’nün Bir Yöntem Çağrıştırması 

Sorunu”. Bilimname XVI, sy 1 (2009): 9-23. 

Gündüzöz, Soner. “Kur’an’da Yerleşik Gramer Kurallarına Aykırı Dil Yapıları ve 

Kur’an’ın Lehçe Haritası Üzerine Bir İnceleme”. Şarkiyat Araştırmaları Dergisi 

2, sy 6 (2002): 77-94. 

Gündüzöz, Soner. “Sîbeveyh’te Kelime Yapısı”. Yayımlanmamış Doktora Tezi, On 

Dokuz Mayıs Üniversitesi, 2002. 

Günel, Fuat. “Allahümme”. TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 1989. 

Güneş, Arif. “Kur’an-ı Kerimin Okunmasında Harf-kıraat-Yazı Kavramı ve İlişkileri”. 

Basılmamış Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi, 1992. 

Gürses, Serdar Murat. “Çıplak Ayağa Mesihle İlgili Rivayetlerin Tahlili”. Uluslararası 

Hadis Araştırmaları Dergisi, sy 1 (2018): 4-38. 

Güven, Şahin. Kur’an’ın Anlaşılmasında Çok Anlamlılık Sorunu. İstanbul: M.Ü. 

İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2017. 

Hadîsî, Hadîce. Kitâbü Sîbeveyh ve Şurûhuh. Bağdat: Dâru’t-Tezâmün, 1967. 

Hadîsî, Hadîce. “Mevkıfü Sîbeveyh mine’l-Kıraât ve’l-Hadîs”. Mecelletü Külliyyeti’l-

Âdâb, 1970, 185-235. 

Hamed, Ğânim Kaddûrî. Resmü’l-Mushaf Dirâseten Lügaviyyeten Târihiyyeten. Irak: 

el-Cumhûriyyetü’l-Irâkiyye: el-Lecnetü’l-Vataniyye, 1982. 

Hanay, Necattin. “Zeccâc’ın Kur’an Tasavvuru ve Kendisine Yöneltilen Tenkitler”. 

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 1, sy 1 (2015): 152-

72. 

Hasan, Abbâs. en-Nahvü’l-Vâfî. Kahire: Dâru’l-Meârif, t.y. 

Hasânîn, Affâf Muhammed. fî Edilleti’n-Nahv. Kahire: el-Mektebetü’l-Akademiyye, 

1996. 

Hassân, Temmâm. el-Üsûl. Kahire: Âlemü’l-Kütüb, t.y. 

Işık, Cemal. “Bazı Mealler Çerçevesinde İsm-i Mevsûllerin Tercüme Problemleri”. 

Ekev Akademi Dergisi, sy 66 (2016): 195-214. 

İbn Abbâd el-Câbirî, Bedr b. Muhammed. “el-Kûfiyyûn fî Kitâbi Sîbeveyh”. Mecelletü 

Câmiati Ümmi’l-Kurâ li Ulûmi’l-Luğâti ve Âdâbihâ, sy 11 (2013): 9-68. 

İbn Atiyye el-Endelusî, Ebu Muhammed Abdulhakk b. Ğâlib. el-Muharrarü’l-Vecîz fi 

Tefsîri Kitâbi’l-Azîz. thk. Abdusselam Abduşşâfî Muhammed. Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1422. 

İbn Cinnî, Ebu’l-Feth Osmân. el-Hasâis. Mısır: el-Hey’etü’l-Mısriyye’l-Âmme li’l-

Kitâb, t.y. 



210 

İbn Cinnî, Ebu’l-Feth Osmân. el-Muhteseb fî Tebyîni Vücûhi Şevâzzi’l-Kırâât ve’l-îzâhi 

anhâ. Kahire: Vizâretü’l-Evkâf, 1999. 

İbn Dürüsteveyh, Ebû Muhammed Abdullah b. Cafer. Tashîhu’l-Fasîh ve Şerhuh. thk. 

Muhammed Bedevî el-Mahtûn. Kahire: el-Meclisü’l-A’lâ li Şüûni’l-İslâmiyye, 

1998. 

İbn Fâris, Ebu’l-Huseyn Ahmed. Mu’cemu Mekâyîsi’l-Luğa. thk.Abdusselâm 

Muhammed Hârun. Lübnân: Dâru’l-Fikr, 1979. 

İbn Hallikân, Ebu’l-Abbâs Şemsuddîn Ahmed b. Muhammed. Vefeyâtü’l-A’yân ve 

Enbâü Ebnâi’z-Zamân. thk. İhsân Abbâs. Beyrut: Dâru Sâder, t.y. 

İbn Hanbel, Ahmed. el-Müsned. thk. Muhammed Şakir. Kahire: Dâru’l-Hadîs, 1995. 

İbn Hişâm, Abdullah b. Yusuf b. Ahmed. Muğni’l-Lebîb an Kütübi’l-E’ârîb. thk. Mâzin 

el-Mübarek ve Muhammed Ali Hamdullah. Dımeşk: Dâru’l-Fikr, 1985. 

İbn Hişâm, Ebû Muhammed Abdullah Cemâleddîn. Şerhu “Katru’n-Nedâ ve Bellü’s-

Sedâ”. thk. Muhammed Muhyiddîn Abdulhamîd. Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, 

2014. 

İbn Hişâm, Ebû Muhammed Cemâleddîn Abdullah. Şerhu şüzûrü’z-Zeheb. thk. 

Abulğanî ed-Dekr. Suriye: Şeriketü’l-Müttehide li’t-Tevzî, t.y. 

İbn Kayyım el-Cevziyye. et-Tibyân fî Eymâni’l-Kur’an. thk. Abdullah b. Sâlim el-

Batâtî. Mekke: Dâru Âlemi’l-Fevâid, 1429. 

İbn Mâlik, Abdullah b. Abdurrahman. Şerhu İbn Akîl alâ Elfiyeti İbn Mâlik. thk. 

Muhammed Muhyiddîn Abdulhamîd. Kahire: Dâru’t-Türâs, 1980. 

İbn Manzûr, Muhammed b. Mükerrem. Lisânu’l-Arab. Beyrut: Dâru Sâder, 1414. 

İbn Mihrân en-Nîsâbûrî. el-Ğâye fi’l-Kırââti’l-Aşr. thk. Muhammed Ğayyâs el-Canbâz. 

Riyad: Dâru’ş-Şevâf li’n-Neşri ve’t-Tevzî’, 1990. 

İbn Mücâhid, Ebû Bekr. Kitâbü’s-Seb’a fi’l-Kırâât. Mısır: Dâru’Meârif, t.y. 

İbn Müneyyir, Ahmed b. Muhammed. el-İntisâf fîmâ tezammehü’l-Keşşâf mine’l-i‘tizâl. 

Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-Arabî, 1407. 

İbn Şebbe, Ebû Zeyd Ömer. Târîhu’l-Medîne. thk. Fehîm Muhammed Şeltût. Cidde, t.y. 

İbn Ümmü Kâsım, Ebû Muhammed Bedruddîn Hasan el-Murâdî. el-Cene’d-Dânî fî 

Hurûfi’l-Meânî. thk. Fahreddîn Kabâve ve Muhammed Nedîm Fâdıl. Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1992. 

İbnü’l-Cezerî, Şemsuddîn Ebu’l-Hayr Muhammed b. Muhammed. Müncidü’l-Mukri’în 

ve Mürşidü’t-Tâlibîn. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1999. 

İbnu’n-Nedîm, Ebu’l-Ferac Muhammed b. İshâk. el-Fihrist. Beyrut: Daru’l-Marife, 

1997. 

İbnü’l-Arabî, Ebû Bekr. Ahkamü’l-Kur’an. thk. Muhammed Abdulkadir Atâ. Beyrut: 

Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2003. 

İbnü’l-Arabî, Ebû Bekr. Kânûnu’t-Te’vîl. thk. Muhammed es-Süleymânî. Cidde: 

Dârü’l-Kıble li’s-Sekafeti’l-İslamiyye, 1986. 



211 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec. Nüzhetü’l-A’yüni’n-Nevâzir fî İlmi’l-Vücûhi ve’n-Nevâzir. 

Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1984. 

İbnü’l-Cezerî, Şemseddîn Ebu’l-Hayr Muhammed b. Muhammed. en-Neşr fi’l-

Kırââti’l-Aşr. thk. Ali Muhammed ed-Dabbâ’. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

2006. 

İbnü’l-Feres, Ebû Muhammed Abdulmün’im. Ahkâmü’l-Kur’an. thk. Komisyon. 

Beyrut: Dâru İbn Hazm, 2006. 

İbnü’l-Kayyim el-Cevziyye, Şemseddîn Ebû Abdillâh Muhammed. et-Turuku’l-

Hikemiyye fi’s-Siyâseti’ş-Şer’iyye. thk. Beşîr Muhammed Uyûn. Beyrut: 

Mektebetü’l-Müeyyide, 1989. 

İbrahim Mustafa vd. el-Mu’cemu’l-Vesît. Kahire: Dâru’d-Da’ve, t.y. 

İnanç, Yonis. Teşekkül Sürecinde Nahiv-Kıraat ilişkisi. İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi 

Vakfı Yayınları, 2016. 

İsfehânî, Râğıb. el-Müfredât fî Ğarîbi’l-Kur’ân. Mısır: el-Mektebetü’t-Tevfîkıyye, t.y. 

İşbilî, Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed. Tenkîhu’l-Elbâb fî Şerhi Ğavâmidi’l-Kitâb. thk. 

Halife Muhammed Halife Bedîrî. Trablus: Külliyyetü’d-Da’ve’l-İslâmiyye ve 

Lecnetü’l-Hifâz ale’t-Türâsi’l-İslâmî, 1995. 

Jeffery, Arthur. “Übey b. Ka’b Mushafı”. Çeviren Alpaslan Sarı ve M. Kemal Atik. 

KSÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi, sy 13 (2009): 161-94. 

Kâdî Abdulcebbâr. Müteşâbihü’l-Kur’an. thk. Adnan Zarzûr. Kahire: Dâru’t-Türâs, 

1969. 

Kalkîle, Abdulaziz. el-Belagatü’l-Istılâhiyye. Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 1992. 

Karagöz, Mustafa. Dilbilimsel Tefsir ve Kur’an’ı Anlamaya Katkısı. Ankara: Ankara 

Okulu Yayınları, 2015. 

Karagöz, Mustafa. Sözlükbilim ve Tefsir. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2019. 

Karagöz, Mustafa. “Vücûh ve Nezâir’in Terimleşme Süreci”. Bilimname, sy 14 (2008): 

441-75. 

Kayravânî, İbn Raşîk. el-Umde fī Meḥâsini’ş-Şi’r veÂdâbihi ve Nakdihi. thk. 

Muhammed Muhyiddîn Abdulhamîd. Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1981. 

Kazvînî, Hatîb el-. Telhîsu’l-Miftâh. İstanbul: Karaca Yayınevi, 2005. 

Kıftî, Cemâleddin Ebu’l-Hasen. İnbâhü’r-Ruvât alâ Enbâhi’n-Nuhât. thk. Muhammed 

Ebu’l-Fadl İbrâhîm. Kahire: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 1982. 

Kılıç, Hulusi. “Basriyyûn”. TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

Kılıç, Hulusi. “Sarf”. TDV İslam Ansiklopedisi, 36:136-37. İstanbul: TDV Yayınları, 

2009. 

Kılıç, Mustafa. “Zemahşerî’nin el-Keşşâf’ında Kıraat Olgusu” Basılmamış Doktora 

Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2014. 



212 

Kılıçarslan, Mehmet. “Müşkilu’l-Kur’ân (Ayetlerdeki Hâl ya da Zi’l-Hâl’in Doğru 

Tespit Edilememesi Sorunu)”. Cappadocia Journal of History and Social 

Sciences, sy 16 (2021): 191-210. 

Kırca, Celal. “Aksâmü’l-Kur’ân”. TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 

1989. 

Kızıklı, Zafer. “Sîbeveyhi’nin el-Kitâb’ında Belagat İlminin Temelleri”. Şarkiyat 

Araştırmaları Dergisi 6, sy 23 (2006): 49-60. 

Koçyiğit, Hikmet. “Kur’an’ın Bölümlenmesi”. Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, sy 39 (2013): 363-93. 

Köseoğlu, Bayram. Tefsir İlmi Açısından Sîbeveyh’in el-Kitâb’ı. Ankara: Fecr 

Yayınları, 2022. 

Kurtubî, Ebû Abdullah Muhammed b. Ahmed. el-Câmi’ li Ahkâmi’l-Kur’ân. thk. 

Ahmed el-Berdunî ve İbrahim Atfîş. Kahire: Dâru’l-Kütübi’l-Mısriyye, 1964. 

Kurtubî, Ebû Abdullah Muhammed b. Ahmed. el-Câmi’ li Ahkâmi’l-Kur’an. Çeviren 

M. Beşir Eryarsoy. İstanbul: Buruc Yayınları, 1998. 

Lugavî, Ebu’t-Tayyib. Merâtibü’n-Nahviyyîn. thk. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrâhîm. 

Kahire: Mektebetü Nahdati Mısr, 1955. 

Mahmud Mübarek, ve Nâsır İbrahim en-Naîmî. “Nazariyyetü’l-Haml ale’l-Mevdi”. 

Meceletü Apuleius 6, sy 1 (2009): 133-50. 

Mahzûmî, Mehdî. Medresetü’l-Kûfe ve Menhecühâ fî Dirâseti’l-Luğati ve’n-Nahv. 

Mısır: Mustafa el-Bâbî el-Halebî, 1985. 

Makbûl, İdrîs. Sîbeveyh Muteziliyyen. Beyrut: el-Merkezü’l-Arabiyyi li’l-Ebhâsi ve 

Dirâseti’s-Siyâsâti, 2015. 

Maşalı, Mehmet Emin. Tarihi ve Temel Meseleleriyle Kıraat İlmi. Ankara: Ankara 

Okulu Yayınları, 2020. 

Mekkî, Ebû Muhammed b. Ebî Talib. el-İbâne an Meâni’l-Kırâât. Mısır: Daru’n-

Nehda, t.y. 

Mekrem, Abdulâl Sâlim. Eseru’l-Kırââti’l-Kur’âniyye fi’d-Dirâsâti’n-Nahviyye. 

Kuveyt: Müessesetü Ali Cerrâh es-Sabbâh, 2009. 

Melchert, Chrıstopher. Sünnî Düşüncenin Teşekkülü. Çeviren Ali Hakan Çavuşoğlu. 

İstanbul: Klasik Yayınları, 2018. 

Mennâ el-Kattân. Mebâhis fî Ulûmi’l-Kur’ân. Riyad: Mektebetü’l-Meârif, 2000. 

Mertoğlu, M.Suat. “Vücûh ve Nezâir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Meydânî, Abdurrahmân Habenneke. el-Belâğatü’l-Arabiyye: Üsüsühâ ve Ulûmühâ ve 

Fünûnühâ. Beyrut: ed-Dâru’ş-Şâmiyye, 1996. 

Muhammed Yunus Ali. el-Medhal ilâ Lisâniyyât. Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Cedîd el-

Müttehide, 2004. 

Muhtâr, Muhammed. Târîhu’n-Nahvi’l-Arabî fi’l-Meşrikı ve’l-Mağrib. Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 2008. 



213 

Mukâtil, b. Süleymân. et-Tefsîru’l-Kebîr. thk. Abdullah Mahmûd Şehhâte. 1. bs. 

Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâs, 1423. 

Müberred, Ebu’l-Abbâs Muhammed b. Yezîd. el-Muktedab. thk. Muhammed 

Abdulhâlık Azîme. Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, t.y. 

Müberred, Ebu’l-Abbâs Muhammed b. Yezîd. Me’ttefeka Lafzuhû Ve’htelefe Ma’nâhu 

mine’l-Kur’âni’l-Mecîd. thk. Ahmed Muhammed Süleyman Ebû Ra’d. Kuveyt: 

Vizâretü’l-Evkâf ve’ş-Şüûnü’l-İslâmiyye, 1988. 

Müflih el-Kudât vd., Muhammed Ahmed. Mukaddimât fî İlmi’l-Kırâât. Ürdün: Dâru 

Ammâr, 2001. 

Müslim b. Haccâc. el-Müsnedü’s-Sahîh. thk. Muhammed Fuad Abdulbaki. Beyrut: 

Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, t.y. 

Nahle, Mahmûd. Üsûlü’n-Nahvi’l-Arabî. Beyrut: Dâru’l-Ulûmi’l-Arabiyye, 1987. 

Nâsıf, Ali en-Necdî. “Min Vahyi’z-Ziyâde fi’l-Kur’ani’l-Kerîm”. Mecelletü Mecmei’l-

Lügati’-Arabiyye bi’l-Kâhire, sy 47 (1981). 

Nasıf, Ali en-Necdî. Sîbeveyh İmâmü’n-Nuhât. Kahire: Âlemü’l-Kütüb, 2009. 

Nâsıf, Hanefî. Târihu’l-Edeb ev Hayâtü’l-Lugatü’l-Arabiyye. Kahire: Matbaatü’l-

Cerîde, 1910. 

Nâzıru’l-Ceyş, Muhammed b. Yusuf. Şerhu’t-Teshîl. thk. Ali Muhammed Fâhir vd. 

Kahire: Dâru’s-Selâm li’t-Tıbâa ve’n-Neşr, 2007. 

Nehhâs, Ebu Ca’fer Ahmed b. Muhammed. en-Nâsih ve’l-Mensûh. thk. Muhammed 

Abdusselâm Muhammed. Kuveyt: Mektebetü’l-Felâh, 1407. 

Nehhâs, Ebu Ca’fer Ahmed b. Muhammed. Meâni’l-Kur’an. thk. Muhammed Ali es-

Sâbunî. Mekke: Câmiatü Ümmü’l-Kurâ, 1409. 

Nehr, Hâdî. eş-Şerhu’l-Muâsır li Kitâbi Sîbeveyh. Ürdün: Âlemü’l-Kütübi’l-Hadîs, 

2014. 

Öral, Celal. “Arap Gramerinde Hâl”. Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Erciyes 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2014. 

Özbalıkçı, Mehmet Raşit. “Sîbeveyhi”. TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2009. 

Özgüdenli, Osman Gazi. “Şirâz”. TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 

2010. 

Öztürk, Mustafa. Kur’an Dili ve Retoriği. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2015. 

Öztürk, Mustafa. “Kur’an Kıraatlerinin Tarihsel Serencâmına Genel Bir Bakış”. Ç. Ü. 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 3, sy 1 (2003): 201-24. 

Pâlûvî, Abdulfettâh. Zübdetü’l-İrfân. İstanbul: Âsitane, t.y. 

Râzî, Fahreddîn. Mefâtîhu’Ğayb. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1420. 

Râzî, Fahreddîn. Tefsîr-i Kebîr. Çeviren Lütfullah Cebeci vd. İstanbul: Huzur Yayınevi, 

2002. 

Rufeyde, İbrahim. en-Nahv ve Kütübü’t-Tefsîr. Bingazi: ed-Dâru’l-Cemâhîriyye, 1990. 



214 

Rummânî, Ebu’l-Hasen. en-Nüket fî İ’câzi’l-Kur’ân (Selâsü Resâil fî İ’câzi’l-Kur’ân). 

thk. Muhammed Halefullah ve Muhammed Zağlûl Selâm. Mısır: Dâru’l-Meârif, 

1976. 

Sa’d, Ahmed Muhammed. el-Usûlü’l-Belâğıyye fî Kitâbi Sîbeveyh ve Eseruhâ fi’l-

Bahsi’l-Belâğî. Kahire, 1999. 

Safedî, Salâhuddîn Halil b. İzzuddîn. el-Vâfî bi’l-Vefeyât. thk. Muhammed el-Arnavut 

ve Türkî Mustafa. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâs, 2000. 

Sarı, Mehmet Ali. “İdgam”. TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2000. 

Sarı, Mevlüt. el-Mevârid (Arapça-Türkçe Lügat). istanbul: İpek Yayın Dağıtım, t.y. 

Semîn el-Halebî, Ebu’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Yûsuf. ed-Dürru’l-Mesûn fî 

Ulûmi’l-Kitâbi’l-Meknûn. thk. Ahmed Muhammed el-Harrât. 11 c. Dımeşk: 

Dâru’l-Kalem, t.y. 

Sîbeveyh, Ebû Bişr Amr b. Osman b. Kanber. el-Kitâb. Mısır: Bulak Matbaası, 1316. 

Sîbeveyh, Ebû Bişr Amr b. Osman b. Kanber. el-Kitâb. thk. Abdusselâm Muhammed 

Hârun. Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 2014. 

Sicistânî, İbn Ebî Dâvûd. Kitâbü’l-Mesâhif. thk. Muhammed b. Abduh. Kahire: el-

Fârûku’l-Hadîse, 2002. 

Sinan, Ahmet Turan. “Deyim Kavramı Üzerine Notlar -1”. Fırat Üniversitesi Sosyal 

Bilgiler Dergisi 18, sy 2 (2008): 91-98. 

Sîrâfi, Ebû Saîd el-Hasan b. Abdullâh el-Merzübân. Ahbâru’n-Nahviyyîn ve’l-

Luğaviyyîn. thk. Taha Muhammed ez-Zeynî vd. Kahire: Mustafa el-Bâbî el-

Halebî, 1966. 

Suyûtî, Abdurrahmân Celâleddîn. el-İktirâh fî Üsûli’n-Nahv. Dımeşk: Dâru’l-Beyrûtî, 

2006. 

Suyûtî, Abdurrahmân Celâleddîn. el-İtkân fî Ulûmi’l-Kur’ân. thk. Muhammed Ebu’l-

Fadl İbrahim. Mısır: el-Hey’etü’l-Mısrıyye el-Âmme li’l-Kitâb, 1974. 

Suyûtî, Abdurrahmân Celâleddîn. el-Müzhir fî Ülûmi’l-Lüğa ve Envâihâ. thk. Fuad Ali 

Mansur. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1998. 

Suyûtî, Abdurrahmân Celâleddîn. Hem’u’l-Hevâmi’ fî Şerhi Cem’i’l-Cevâmi’. 

thk.Abdulhamîd Hindâvî. Mısır: el-Mektebetü’t-Tevfîkıyye, t.y. 

Şâfiî, Muhammed b. İdrîs. er-Risâle. thk. Ahmed Şâkir. Mısır: Mektebetü’l-Halebî, 

1940. 

Şâhin, Abdussabûr. el-Kırââti’l-Kur’âniyye fî Dav’i İlmi’l-Lugati’l-Hadîs. Kahire: 

Mektebetü’l-Hancî, 2009. 

Şâhîn, Abdussabûr. Eseru’l-Kırâât fi’l-Esvâti ve’n-Nahvi’l-Arabî Ebû Amr b. Alâ. 

Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 1987. 

Şâtıbî, Ebû İshâk İbrâhîm b. Mûsâ b. Muhammed el-Lahmî. el-Muvâfakât fî Üsûli’ş-

Şerîa. thk. Muhammed Abdullah Drâz. Mısır: el-Mektebetü’t-Ticâriyyetü’l-

Kübrâ, 1985. 



215 

Şâtıbî, Ebû İshâk İbrâhîm b. Mûsâ b. Muhammed el-Lahmî. Şerh-u Elfiyyeti İbn Mâlik. 

Mekke: Ma’hedü’l-Buhûsi’l-İlmiyye, 2007. 

Şelebî, Abdulfettah. Ebû Alî el-Fârisi. Cidde: Dâru’l-Matbûâti’l-Hadîse, 1989. 

Şensoy, Sedat. “Rummânî”. TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: TDV Yayınları, 2008. 

Şevkânî, Muhammed b. Ali b. Muhammed. Fethu’l-Kadîr. Dımeşk: Dâru’l-kelimi’t-

tayyib, t.y. 

Şevkî Dayf. el-Medârisu’n-Nahviyye. Kahire: Daru’l-Marife, t.y. 

Taberî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr. Câmiʿu’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’an. thk. 

Ahmed Muhammed Şakir. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2000. 

Taşköprizâde, Ahmed b. Mustafa. Mevsûatü Mustalahâti Miftâhi’s-Seâde ve Misbâhi’s-

Siyâde. thk. Ali Dahrûc. Beyrut: Mektebetü Lübnân Nâşirûn, 1998. 

Tavîl, es-Seyyid Rızk. Fî Ulûmi’l-Kırâât. Mekke: el-Mektebetü’l-Faysaliyye, 1985. 

Tehânevî, Muhammed Ali b. Ali. Keşşâfü ıṣṭılâḥâti’l-fünûn ve’l-‘ulûm. Beyrut: 

Mektebetü Lübnan, 1996. 

Temel, Ali. Dilbilimsel Tefsirlerde Kıraatlere Yaklaşım. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2017. 

Tirmizî, Ebû îsâ Muhammed b. îsâ. Sünen. thk. Ahmed Muhammed Şakir vd. Mısır: 

Şirketü Mektebe ve Matbaat-ü Mustafa el-Bâbî el-Halebî, 1975. 

Topuzoğlu, Tevfik Rüştü. “Ebü’l-Esved ed-Düelî”. TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1994. 

Topuzoğlu, Tevfik Rüştü. “Halîl b. Ahmed”. TDV İslam Ansiklopedisi, 15:309-12. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 

Tûfî, Necmuddîn Süleymân b. Abdü’l-Kavî-. Şerhu Muhtasaru’r-Ravda. thk. Abdullah 

b. Abdülmuhsin et-Türkî. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1987. 

Tüccar, Zülfikar. “Sîrâfî Yusuf b. Hasan”. TDV İslam Ansiklopedisi. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2009. 

Türcan, Selim. İlk Dönem Kur’an Tasavvuru ve Dönüşümü. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2020. 

Türcan, Selim. Neshin Problematik Tarihi. Ankara: Otto Yayınları, 2017. 

Türkmen, Muhammed. Sîbeveyh’in Ayet ve Kıraatlere Yaklaşımı. İksad Yay., 2022. 

Uğur, Mücteba. “Kur’an-ı Kerim ve Sünnete Göre Abdestte Ayakların Yıkanması”. 

İslami Araştırmalar Dergisi 3, sy 2 (1989): 16-28. 

Uşeybî, Beşîre. Eserü’l-Ma’ne’n-Nahviyyi fî Tefsîri’l-Kur’an-i Kerîmi bi’r-Re’yi. t.y. 

Ülgen, Emrullah. “Tefsir Metodolojisinde Sarf İlminin Yeri ve Önemi”. İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 21, sy 1 (2016): 101-16. 

Yâkût el-Hamevî, Şihabüddîn Ebu Abdullâh. Mu’cemü’l-Udebâ. thk. İhsân Abbâs. 

Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1993. 

Yartaşı, Recep. “Sîbeveyhi”. Mutezili Öncüler, editör Mehmet Azimli ve Özden Kanter, 

64-68. İstanbul: Mana Yayınları, 2021. 



216 

Yüksek, Muhammed İsa. “Kıraat Disiplininde Metodolojik Alan Tanımlaması”. 

Basılmamış Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi, 2014. 

Yüksek, Muhammed İsa. “Tanımları Bağlamında Kur’an-Kıraat Özdşliği”. Dinbilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi 15, sy 2 (2015): 221-53. 

Yüksel, Ahmet. “Dilbilim Açısından Kur’an’da Zaid Harfler”. İslami Araştırmalar 

Dergisi 17, sy 3 (2004): 171-83. 

Zebîdî, Murteza. Tâcü’l-Arûs min Cevâhiri’l-Kâmûs. thk. Komisyon. Dâru’l-Hidâye, 

t.y. 

Zeccâc, Ebû İshâk İbrâhim b. es-Serî b. Sehl. Meâni’l-Kur’an ve İ’râbuhû. thk. 

Abdulcelîl Abduh Şelebî. 1. bs. 5 c. Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, 1988. 

Zeccâcî, Ebu’l-Kâsım Abdurruhman b. İshâk. Mecâlisü’l-Ulemâ. thk.Abdusselâm 

Muhammed Hârun. 3. bs. Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 1983. 

Zehebî, Şemseddîn Ebû Abdullah b. Muhammed. Ma’rifetü’l-Kurrâi’l-Kibâr ale’t-

Tabakâti ve’l-A’sâr. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1997. 

Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım Mahmûd b. Amr. el-Keşşâf. Çeviren Abdulaziz Hatip vd. 1. 

bs. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2017. 

Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım Mahmûd b. Amr. el-Keşşâf an Hakâik-i Ğavâmidi’t-Te’vîl. 

Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-Arabî, 1407. 

Zerkânî, Muhammed Abdulazîm. Menâhilu’l-İrfân fî Ulûmi’l-Kur’an.. Kahire: 

Matbaatü Îsâ el-Bâbî el-Halebî ve Şürekâüh, 1942. 

Zerkeşî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh ez-. el-Burhân fî Ulûmi’l-Kur’ân. thk. 

Muhammed Ebu’l-Fadl İbrâhîm. Beyrut: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1957. 

Zeydân, Abdulkerim. el-Vecîz fî Üsûli’l-Fıkh. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2015. 

Zübeydî, Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen b. Abdillâh b. Mezhic. Tabakâtü’n-

Nahviyyîn ve’l-Luğaviyyîn. thk. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrâhîm. Kahire: 

Dâru’Meârif, t.y. 

 


